7 Nicht nur Dunkelheit: Barths Lichterlehre als
christologische Hermeneutik der Profanitat

Was sieht die Kirche, wenn sie auf die sie umgebende Welt blickt? Sie sieht nach
dem Urteil des spdten Barth keine von Gott unberiihrte, getrennte oder abgefallene
Gesellschaft, sondern eine Welt, die von Christus bereits in umfassender Weise
verdndert und in Dienst genommen wurde; eine Welt, die unhintergehbar schon
Gottes Welt ist. Diese welttheologische Grundentscheidung zeigte sich in Barths
spater Ekklesiologie, die die Kirche als jene Grosse verstand, die stellvertretend fiir
die Masse der noch unwissenden Menschen glaubt, hofft und betet, um das auch
diese bereits umfassende Heil weiss und es ihr bezeugt (Kap. 4). Sie zeigte sich darin,
dass die Menschen der Welt nicht als Gottlose, sondern als unwissende Erwéhlte
und insofern als prospektiv Mitberufene verstanden und angesprochen wurden
(Kap. 5). Und sie zeigte sich zuletzt darin, dass sogar die rein weltliche Veranstaltung
des weltanschaulich neutralen Staates als christologisch begrindete Auswirkung
gottlicher Anordnung verstanden werden konnte (Kap. 6). In diesen Kapiteln wur-
den jeweils unterschiedlich akzentuierte Auswirkungen der spezifisch christolo-
gisch-inklusiven Theologie der Welt erkennbar, unter deren Voraussetzung die von
Barth imaginierte Kirche auf die Welt blickt. Dieser Blick auf die Welt machte es
moglich, auch sdkulare Gesellschaften als Wirkungsraum Christi zu reinterpretie-
ren.

Die christologisch-inklusive Theologie der Welt war von Barth in den genann-
ten Feldern seiner Theologie nicht eigens reflektiert oder benannt, sondern in der
Beschreibung der Kirche, nichtchristlicher Menschen sowie des weltanschaulich
neutralen Staates faktisch vorausgesetzt worden. Erst recht spat, im 1959 erschienen
ersten Halbband von KD 1V/3, formulierte Barth eine Art welttheologisches Mani-
fest, das umfassend begriindete, warum und inwiefern auch ausserhalb von Kirche
und Theologie mit Christus zu rechnen sei: die sogenannte Lichterlehre.

7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt
7.1.1 Grundlegendes zur ,Lichterlehre“

Weitldufig erorterte Barth nun die Bedeutung von ,Lichtern“ in der Welt, die in
unterschiedlicher Weise das eine Licht Christ reflektierten.! Dabei kamen zwei

1 KD IV/3, S. 40-188.

8 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111324524-008



352 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

recht unterschiedliche Lehrstiicke in unmittelbarer Nahe zueinander zu stehen:
eine ausfiihrliche Erérterung tiber Selbstbezeugungen Christi in der Profanitéit®
sowie ein langerer Abschnitt tiber die von diesen zu unterscheidenden Selbstbe-
zeugungen der Schopfung.® Die Abgrenzung beider Pointen blieb terminologisch
unscharf, da Barth zwar nur beziglich der Selbstbezeugungen Christi in der Pro-
fanitét von ,Gleichnissen des Himmelreichs®, aber in Bezug auf beide Phdnomene
von ,wahren Worten®, ,Wahrheiten“ und — daher hat sich die Bezeichnung beider
Elemente als Lichterlehre weitgehend durchgesetzt — von ,Lichtern“ in der Welt
handelte.* Henning TheiRen hat vorgeschlagen, Barths Sprachgebrauch dahinge-
hend zu vereinheitlichen, dass man in der Rekonstruktion fiir die Selbstbezeu-
gungen Christi konsequent von (wahren) Worten, fir jene der Schopfung von
Lichtern spricht; infolgedessen kann er den zweiten, kosmologischen Teil als
,Lichterlehre im engeren Sinne“ ansprechen.’ Diese Terminologie gewinnt gegen-
uber der von Barth verwendeten zwar an Stringenz, hat aber den Nachteil, nicht zu
berticksichtigen, dass man in der bisherigen Rezeptionsgeschichte der Lichterlehre
tendenziell stdrker auf jenen anderen, explizit christologischen ersten Teil des
Lehrstiicks fokussiert hat. In diesem Kapitel wird dem damit bezeichneten Problem
dadurch begegnet, dass in beiden Fallen von Selbstbezeugungen gesprochen wird:
von Selbstbezeugungen Christi und von Selbstbezeugungen der Schépfung.

UnkKlar ist jedoch auch das sachliche Verhaltnis der beiden Textteile, und dieses
Problem ist gewichtiger als das terminologische. Konkret stellt sich die Frage: Dient
die Gegeniiberstellung von Selbstbezeugungen Christi und solchen der Schopfung
der Abgrenzung der beiden Grossen, also, wie Christian Link annimmt, der Ein-
fihrung eines ,nicht zu tibersehenden Trennungsstrich[s] zwischen den gleich-
nishaften ,freien‘ Kundgebungen Gottes im Weltgeschehen“ und der,Selbstaussage*
der Schopfung als dem ,Schauplatz[...], auf dem derlei Kundgebungen stattfin-
den“?® Oder hat umgekehrt Henrik Berkhof recht mit seiner Vermutung, in der

2 Vgl. KD 1V/3, S. 122-153.

3 Vgl. KD IV/3, S.153-188.

4 Vgl. z.B. KD 1V/3, S. 107£,, sowie a.a.0,, S.157: ,Es geht schlicht darum, daf$ auch die Geschopfwelt,
der Kosmos, die dem Menschen in seinem Bereich verliehene Natur und die Natur dieses Bereichs
als solche ihre eigenen Lichter und Wahrheiten und insofern ihre Sprache, ihre Worte hat.“ — Barth
problematisiert diese Terminologie allerdings selbst (a.a.0., S. 158): ,Es kénnte sich, um allen Ver-
wechslungen aus dem Weg zu gehen, nahelegen, zur Unterscheidung dieser Lichter von Gottes einer,
seiner Selbstoffenbarung und zugleich zur Bezeichnung ihres Perennierens, statt von ,Lichtern‘, nur
von einer ,Helligkeit* der Geschopfwelt zu reden und jedenfalls das Wort ,0ffenbarung‘ ganz zu
vermeiden.“

5 Theiflen, Die berufene Zeugin des Kreuzes Jesu Christi, S. 510; ahnlich Hofheinz, ,Das gewisse
Extra!“ Oder: Christologie als , Tiiréffner<?, S. 267f.

6 Link, Die Welt als Gleichnis, S. 304.



7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt — 353

Parallelstellung der beiden Kategorien von Lichtern sei ein ,Indiz“ zu erkennen,
»daf$ Barth doch eigentlich mehr sagen wollte[,] als er tatsdchlich getan hat«?’

Die folgende Rekonstruktion von Barths zweifach ausgefiihrter Lichterlehre
kehrt die von Barth gewéhlte Reihenfolge der Behandlung — zuerst Selbstbezeu-
gungen Christi, dann solche der Schopfung — um. Sie tut dies, um wiederum jenen
Entwicklungsbogen in Barths Theologie deutlich zu machen, der bereits in den
bisherigen Kapiteln dieser Untersuchung erkennbar war: die Hinwendung zur
christologisch-inklusiven Theologie der Welt. Wahrend ndmlich Barths Rede von
Selbsthezeugungen der Schépfung noch primér schopfungstheologisch formuliert
bleibt und starke theologisch-kritische, alle innerweltlichen Gegebenheiten relati-
vierende Momente enthalt (71.2), ist der im Textfortgang der KD erste Teil der
Lichterlehre nur aus der Hinwendung zur Christozentrik, konkret: zu einem
christologisch-inklusiven Blick auf die Welt zu verstehen (71.3). Mit Bezug auf die
Pointen dieses Teils der Lichterlehre wird im zweiten Unterkapitel nach den we-
sentlichen Charakteristika von Barths Lichterlehre als christologischer Herme-
neutik der Profanitét zu fragen sein (7.2.1-3).

7.1.2 Selbstbezeugungen der Schopfung

Blickt die Kirche auf die Welt, nimmt sie diese zunachst nicht als Chaos, sondern als
geordnete Schopfung wahy, die fortlaufend eigene Wahrheiten kundgibt. Bei diesen
Schopfungswahrheiten an sich und als solchen handelt es sich, wie Barth durch-
gehend betont, nicht um Offenbarungen Gottes: ,Sie sind als Worte des weltlichen
Seins selber nur weltliche Worte und als Wahrheiten des weltlichen Seins nur
weltliche Wahrheiten und also keine ErschliefSungen Gottes, keine ewigen Wahr-
heiten.“® Mit der Heilsgeschichte sind diese relativen Wahrheiten als solche nicht
einmal ,vergleichbar“.® An keiner Stelle wird iiber diese Selbstkundgebungen der

Schopfung gesagt, dass sie ein Gleichnis des Himmelreichs seien oder auch nur

7 Berkhof, Barths Lichterlehre im Rahmen der heutigen Theologie, Kirche, Welt, S. 33.

8 KD 1V/3, S. 160.

9 KD IV/3, S. 154, stellt Barth fest, kein Ereignis der Schopfung konne ,mit einem der Ereignisse
vergleichbar oder gar identisch“ sein, ,in denen die Kirche lebt und in denen es zum Glauben und
zum Gehorsam eines Christen kommt“; andernorts (a.a.0., S. 173) schérft er ein: Die Lichter der
Schopfung und Gottes Selbstkundgebung ,diirfen nicht etwa in der Weise verglichen und zusam-
mengeschaut werden, als wéren sie in ihrer Verschiedenheit nur so etwas wie zwei verschiedene
Brechungen eines und desselben Lichtes, zwei verschiedene Seiten, Aspekte, Teilwahrheiten einer
und derselben Wahrheit.“



354 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

werden konnten;'® den Gleichnisbegriff nutzt Barth, wie schon notiert, ausschli-
esslich im ersten, explizit christologischen Teil der Lichterlehre."" In den Selbst-
bezeugungen der Schopfung artikuliert sich die Welt zunéchst in der Form eines
Selbstgesprichs, das vom Bund Gottes mit ihr kategorial getrennt ist.'* Sie verwei-
sen nicht auf einen einheitlichen Weltlogos, sondern bleiben stets Weltlogoi im
Plural."”® Sie sind — hier ist der Bezug auf den fiir die Gotteserkenntnis so proble-
matischen Begriff nach Barth angemessen — Schopfungsoffenbarungen im Wort-
sinn, da sich in ihnen die Schépfung dem Blick der an Christus glaubenden Kirche
als Schopfung erweist.'*

Das eine Gotteswort bewirkt, woran Barth in diesem zweiten Teil der Licht-
erlehre erinnert, ,die Problematisierung und Relativierung aller anderen, der ge-
schopflichen Lichter, Worte und Wahrheiten“.*® Die Welt als solche wird in diesem
Gedankengang konsequent verweltlicht, weil jeder iiber sich selbst hinausweisen-
den Offenbarungsmoglichkeit beraubt. Gott begegnet in ihr nicht schon dadurch,
dass sie seine Schopfung ist. Ihre Ordnungen — auch der spate Barth weicht nicht
von seiner Kritik an neulutherischer Ordnungstheologie ab — sind relativer Art und
in keiner Weise zu deifizieren. Sie konnen weder wirkliche Drohung noch wirkliche

10 Anders Siller, Kirche fiir die Welt, S. 288: ,,So konnen die Selbstzeugnisse der Welt werden, was sie
als solche nicht sind: Gleichnisse des Himmelreichs.“ In Barths Lichterlehre wird dieser Uberschlag
nicht mehr durchgefiihrt. Hingegen hatte Barth den Gleichnisbegriff im Kontext seiner Vorse-
hungslehre in §48 der KD noch auf die Schopfung angewandt: Die Schépfung bildet nach KD III/3,
S. 57 den Bund ,nur ab“, ,reflektiert“ ihn nur, zeigt aber immerhin ein ihm ,Entsprechendes, ein
Ahnliches, ein Gleichnis*.

11 Vgl. auch dessen Abweisung in KD IV/3, S.161f.: ,Es geht [...] um den der Welt als solcher trotz und
in allen ihren Widerspriichen und Konflikten immanenten Frieden. Sicher ist er nicht Alles, sicher
ist er auch nicht einmal sehr viel. Keine Rede davon, daf$ er mit dem Frieden des Reiches Gottes
identisch oder auch nur sein Gleichnis ware! Die Welt als solche produziert keine Gleichnisse des
Himmelreichs! Aber ebenso sicher ist er auch nicht nichts.“ — Es ist sprachlich bezeichnend, dass
sich die stets relativierte Relevanz solcher Selbstkundgebungen der Schopfung bei Barth am besten
mit Hilfe einer doppelten Negation beschreiben lasst.

12 KD IV/3, S. 161: ,Kein Bund Gottes mit dem Menschen, sondern nur so etwas wie ein von Gott
angeordnetes Konkordat der Welt mit sich selber ist es ja, was in jenem Gespréach, das ja eben auch
nur das Gesprach der Welt mit sich selber ist, laut und vernommen wird.“

13 KD IV/3, S. 181: ,Weltlogoi gibt es gewif3, aber offenbar keinen Weltlogos, kein solches Wort, in
welchem sich die Kreatur in ihrer Einheit und Ganzheit aussagen wiirde.“

14 Vgl. KD IV/3, S. 158: ,Die fatalen modernen Ausdriicke ,Schopfungsoffenbarung‘ oder ,Uroffen-
barung‘ konnten hier einen eindeutigen und guten Sinn, den sie in ihrem bisherigen Gebrauch nicht
haben, bekommen: sie sind ihre, der creatura, der ktiolg eigene Offenbarungen.“ Auch bei der in
diesem Sinne relativierten Verwendung des Wortes ,Schopfungsoffenbarung ist stets mitzube-
denken, dass in der KD auch die Schopfung insofern stets christushezogen gedacht wird, als dass sie
den ,&ufSere[n] Grund des Bundes“ darstellt (vgl. dazu KD III/1, S. 103-258).

15 KD IV/3, S. 185.



7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt —— 355

Errettung bedeuten,® verbleiben vielmehr ganz im Vorletzten. Ihre Gesetze lassen
keine direkten Aussagen tiber Gott zu; sie sind vielmehr ganz zur Erforschung durch
die wissenschaftliche Weltbetrachtung freigegeben.'” Zur Wahrnehmung dieser
Gesetze und Kontinuitaten der Welt als solcher braucht es, wie Barth explizit sagt,
keinen Glauben, sondern bloss gesunden Menschenverstand, ,common sense“.!®
Dieser Grundgedanke der Lehre von den Selbstbezeugungen der Schopfung
liegt grundsétzlich auf der Linie von Barths fritherer Bestreitung der Moglichkeit
einer natiirlichen Gotteserkenntnis.' Er reflektiert zugleich die genuin neuzeitliche
Einsicht in die Weltlichkeit der Welt; die Entdeckung dessen, dass Gott, mit Bon-
hoeffer formuliert, ,nur noch jenseits der Welt der Erfahrung Raum behalten
hat“?® Berkhof hat betont, die durch diese Einsicht bewirkte Verschiebung zeige
sich besonders klar, wenn man Barths hier unter Bezug auf Calvin aufgenommene
Bezeichnung der Welt als ,theatrum gloriae Dei**" mit deren Gebrauch bei Calvin
selbst vergleiche. Bei Barth sei die Welt nicht mehr die Auffithrung Gottes, sondern

bloss die Kulisse der in Christus zur Auffithrung gebrachten Heilsgeschichte.?? Diese

16 Vgl. KD 1V/3, S.177: ,Sie sind — anfangslos, endlos, zeitlos dieselben — nur eben die Mauern am
Rande des Weges, auf dem es fiir den Menschen um Gut oder Bose, Heil oder Unheil, Leben oder Tod
geht. Sie verstummen eben dort, wo sie erst interessant werden kénnten. Wirkliche Drohung be-
deutet keine von ihnen und wirkliche VerheifSung auch nicht. Denn von wirklichem Gericht und
Verderben redet keine von ihnen und so auch keine von wirklicher Gnade und Errettung.“

17 Vgl. KD 1V/3, S. 165f.: ,,Und nun muf hier gewifs [...] auch von dem geredet werden, was man die
Gesetze der Natur- und Geisteswelt zu nennen pflegt. [...] Uber Gott, den Schopfer und Herrn, geben
sie keine Auskunft und so auch nicht iitber den Menschen in seinem Verhéltnis zu Gott. Denn Gottes
Wort, die Offenbarung seiner Wahrheit und der des Menschen, wird durch sie nicht ausgesprochen.
Erste und letzte Fragen werden durch sie weder aufgeworfen noch beantwortet. Das kann nun aber
wieder wahrhaftig nicht bedeuten, daf sie in ihrer relativen Giiltigkeit iibersehbar und veréchtlich
waren. Kraft der Erkennbarkeit und im Erkennen von Gesetzen konstituiert sich — nicht alle, aber
eine wichtige, die sogenannte exakte, in empirischer Beobachtung und Forschung einerseits, in
mathematischer Logik anderseits sich aufbauende menschliche ,Wissenschaft‘.“

18 KD IV/3, S. 161: ,[...] weil es ja zu deren Erkenntnis auch keines Glaubens, sondern nur eines
héchst nahe liegenden, eigentlich unvermeidlichen Wahrnehmens, nur der Anwendung der guten,
aber beschrankten Gottesgabe des common sense bedarf.“

19 Vgl. neben Barth, Nein!/, etwa KD II/1, S. 67-200 (§ 26. Die Erkennbarkeit Gottes).

20 Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung, S. 503.

21 KD IV/3, S. 155: ,Wir reden von der Schépfung, von der von Gott verschiedenen, aber durch ihn
verwirklichten creatura, der Geschépfvelt [...]. Sie ist, mit Calvin zu reden, das theatrum gloriae
Dei“. — Vgl. dazu auch Pietz, Das Drama des Bundes, S. 30— 35.

22 Vgl. Berkhof, Barths Lichterlehre im Rahmen der heutigen Theologie, Kirche, Welt, S. 33: Fir
Calvin ,ist die geschaffene Welt in ihrer furchtbaren und herrlichen Majestdt (in Natur und Ge-
schichte) der lebendige Ausdruck der Anwesenheit Gottes, theatrum Gloriae Dei. Barth tibernimmt
diesen Ausdruck, meint dann aber nicht, wie Calvin [es] m.E. tut, daf} die Welt selber das Theater,
die Auffithrung, das sich bezeugende Handeln Gottes sei, sondern nur, daf$ sie deren Kulisse sei [...].



356 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

Verdnderung spiegle die ,kulturelle“ Differenz eines Denkens vor und nach der
AufKklirung:*® ,Calvin konnte die gloria Gottes da aufleuchten sehen, wo Barth nur
Finsternis, bzw. ein neutrales Selbstzeugnis der Welt sah.“** Sieht man von der
pejorativen Konnotation ab, die Berkhof Barths Welthermeneutik durch die Me-
tapher der ,Finsternis“ unterstellt (und durch die Formulierung ,neutrales Selbst-
zeugnis“ sogleich selbst korrigiert), trifft diese Beobachtung einen zentralen Punkt.
Die zweite Hélfte von Barths Lichterlehre beschéftigt sich primar mit der Struktur
und Ordnung des ,Schauplatz[es], auf dem das christologische ,Drama“ der Ver-
sohnung zur Auffiihrung gebracht wird.*® Alles Ubernatiirliche ist dabei aus der
Welt ausgeschieden. In der Schopfung begegnende Lichter sind nur gerade — aber
immerhin - als relative Wahrheiten von Belang. Die Welt als solche ist nicht ,,nur
ein Gleichnis“, wie es der Tambacher Vortrag noch formuliert hatte,?® sondern gar
kein Gleichnis. Von sich aus artikulieren die Selbstbezeugungen der Schopfung

keinen Gottesbezug, sondern zeugen nur eben davon, dass es ,in der Welt auch

Einiges gibt, was zéhlt und worauf man zihlen kann“.?*’

Von Gott aus kann sich das allerdings dandern, was Barths Denkbewegung auch
in diesem schopfungstheologischen Teil der Lichterlehre eine neue Richtung gibt.

Fiir Barth sind die Lichter das ,Selbstzeugnis der Schopfung’, fiir Calvin aber sind sie die Selbst-
bezeugungen Gottes in der Schopfung.“ — Pietz, Das Drama des Bundes, S. 37, urteilt hingegen mit
Blick auf Barths Schopfungslehre anders und weist darauf hin, dass Barths Darstellung tierischen
Lebens in KD III/1, S. 198, ebenfalls ein ,Schauspiel“ und keine blosse Kulisse beschreibe. Das trifft
zu, macht aber Berkhofs Feststellung des Unterschieds von Calvin und Barth keinesfalls hinfallig.
23 Vgl. Berkhof, Barths Lichterlehre im Rahmen der heutigen Theologie, Kirche, Welt, S. 40: ,Calvin
lebte in einer ganz anderen Welt [...] Hier liegt natiirlich ein tiefer theologischer Unterschied. Es ist
aber auch und erst ein kultureller Unterschied. Vor und nach der Aufkldrung wird die Welt
grundverschieden erlebt.“

24 Berkhof, Barths Lichterlehre im Rahmen der heutigen Theologie, Kirche, Welt, S. 40; vgl. auch den
Folgesatz (ebd.): ,Diese Gottesfinsternis bekam aber fiir Barths Glauben und Theologie dieselbe
Bedeutung, die das Gotteslicht in der Schépfung fiir Calvin hatte.“

25 KD 1V/3, S.154: ,Es gibt nun aber auch einen Schauplatz und Rahmen seines Seins, Handelns und
Redens und also jener Geschichte, jenes Dramas: einen Schauplatz und Rahmen, der als solcher
keine Geschichte ist, sondern, ohne darum unbeweglich, starr, leblos zu sein, in allen Stadien und
Akten jener Geschichte wesentlich derselbe und also nicht in Form von Erzéhlung einer Geschichte,
von je und je sich zutragenden Geschichten zu beschreiben ist.“ — Vgl. auch Boysen, Christus und
sein dreifaches Amt, S. 468, der im Anschluss daran formuliert: ,Das Drama der Verséhnung ist die
Vorstellung, die nur ein einziges Mal auf der alten Bithne des Welttheaters gespielt wird, aber sie ist
zugleich das Drama, fiir das diese Biihne einstmals iiberhaupt gebaut wurde. Anders gesagt: In-
nerhalb der in ,natiirlichen Kontinuitdten und Konstanten existierenden Welt, dem Kosmos, der
Natur, dem ,Allgemeinen’, spielt sich nun das einmalige ,Besondere’, die Geschichte der Verséhnung
der Welt mit Gott in Jesus Christus ab.“

26 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 582.

27 KD IV/3, S. 161.



7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt — 357

Recht ausfiihrlich beschreibt er die Mdglichkeit, dass das eine Wort Gottes — also
Jesus Christus — sich in seinem Offenbarungsgeschehen der Selbsthezeugungen der
Schépfung bedient. Die Metaphorik, auf die Barth in der Beschreibung dieses Pro-
zesses der ,Integration und Instauration“®® zurlickgreift, variiert: Die Selbstbezeu-

gungen der Schopfung werden ,herangezogen und in Gebrauch genommen®*

~erhoben und aufgehoben, angenommen und hineingenommen“,30 sie dienen dem
Gotteswort als Verkleidung,*" klingen mit ihm zusammen,* ,reflektieren schli-
esslich sogar ,das ewige Licht Gottes“.** In dieser Inanspruchnahme ,werden“ sie
erst, was sie ,an sich“ noch nicht sind: zwar keine Gleichnisse des Gottesreichs, aber
doch ,Zeugen“ Gottes.* Sie bleiben Elemente der Schépfung, weisen aber gerade als
solche mit Gottes Hilfe tiber sich hinaus. Wieder im Bild des Theaters gesprochen:
Als Kulissen und Requisiten bekommen sie in der Auffithrung des christologischen
Dramas eine konkrete und unerlédssliche Funktion. Gott nutzt sie, die Selbstoffen-
barungen der Schopfung, zur Offenbarung der Versohnung. Das Alte wird vom
christologisch Neuen nicht negiert, sondern in Dienst genommen. Dabei bleibt die
Erkenntnisreihenfolge aber unumkehrbar: Erst der Blick des Glaubens erkennt die
Schopfung als Gottes Schopfung und die relativen Wahrheiten, die sich in ihr zu
erkennen geben, als potenzielle Hinweise auf Gott. Ohne diesen glaubenden Blick
auf sie bezeugt die Schépfung nur sich selbst.

Die Frage, inwiefern diese christologische Neubestimmung der schopfungsim-
manenten Lichter gegentiber Barths fritheren schopfungstheologischen Texten ein
inhaltliches Novum darstellt, ist komplex und muss fir die Zwecke dieser Studie
nicht entschieden werden.** Von der Schépfung als dem ,Schauplatz der grofen
Taten Gottes“ sprach jedenfalls schon der 1925 erarbeitete Schopfungsparagraph
der radikal dialektisch-theologisch denkenden Géttinger Dogmatikvorlesung;*® von

28 KD IV/3, S. 181.

29 KD IV/3, S.178.

30 KD IV/3, S.188.

31 So formuliert Barth, dass das Welt- vom Gotteswort ,aufgenommen, aufgehoben, daf} seine
beschréankte Verbindlichkeit mit der schlechthinnigen Verbindlichkeit des Wortes Gottes bekleidet
werden kann — oder umgekehrt gesagt: daf$ die schlechthinnige Verbindlichkeit des Wortes Gottes
sich in die beschréankte des kreatiirlichen Selbstzeugnisses verkleiden kann“ (KD IV/3, S. 1781.).

32 Vgl. KD 1V/3, S.182.

33 KD IV3, S. 187

34 KD IV/3, S. 181

35 Vgl. dazu etwa Wiithrich, ,,[EJine uniiberbriickbare Kluft zwischen unseren Gedanken, S. 62f.
36 Vgl. Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 2, S. 244f.: ,Begniigen wir uns damit, zu
glauben [...]: diese unsere Welt [ist] vollkommen geschaffen, d.h. zum Schauplatz der grofSen Taten
Gottes. Indem diese Taten geschehen, indem Gott sein Wort spricht von jenem Ort aus, der fiir uns so
dunkel, so verborgen ist, indem wir es horen trotz Stinde und Tod, die zwischenhineingekommen



358 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

yLichter[n]“ der Schopfung bereits die 1945 erschienene Genesisauslegung in KD
I11/1.>” Beide Male fehlte aber eine explizit christologische Wendung. Zentrale Pointe
der nun entwickelten Lehre von den Selbsthezeugungen der Schopfung diirfte je-
denfalls sein, dass Christus sich zwar nicht in, aber doch mithilfe von Ordnungen,
Zusammenhdngen und Konstanten der Schopfung offenbart. Deren Wahrheiten
werden im Prozess von Versohnung und Offenbarung nicht annihiliert, wie man
etwa noch von einzelnen Spitzensitzen des Zweiten Romerbriefkommentars her
hitte annehmen konnen,*® sondern iibernehmen als relative Wahrheiten eine
wichtige Rolle.*® Die Welt wire nicht Gottes, wenn dem nicht so wére.*’

Aber fiir den Barth der 50er Jahre ist damit noch nicht alles gesagt. Uber diesen
schopfungstheologischen Gedankengang hinaus entwickelt er eine Wahrneh-
mungslehre Christi in der Welt und stellt diesen explizit christologischen dem
schopfungstheologischen Abschnitt sogar voran. Neben von Gott potenziell in
Dienst genommenen Selbstbezeugungen der Schopfung gibt es ndmlich nach Barth
Selbstbezeugungen Christi in der Welt, die in einer primar schopfungstheologi-
schen Perspektive nicht in den Blick kdmen. Hier lag hier die eigentliche, nun
versohnungstheologische Pointe der Lichterlehre.*!

sind, indem Gottes Offenbarung um so herrlicher leuchtet, je tiefer wir gefallen und gefangen sind,
missen wir auch an das ,valde bonum‘ glauben.“

37 Vgl. KD III/1, S.174-176 (Zitat S. 175); darauf verweist bereits Wiithrich, ,,/[EJine uniiberbriickbare
Kluft zwischen unseren Gedanken®, S. 62.

38 Dort hiess es etwa noch (Barth, Romerbrief [Zweite Fassung], S. 61): ,Die Heilshotschaft bietet die
Moglichkeit letzter Einsicht. Aber zu ihrer Verwirklichung muss sie alle vorletzten Einsichten aufier
Kurs setzen.”

39 Vgl. dazu KD 1V/3, S. 157: ,Eben hier stehen wir nun vor dem Grund, der Moglichkeit und Not-
wendigkeit des anderen Satzes, der neben unserem Satz von Jesus Christus als dem einen Licht des
Lebens seinen Raum und sein Recht hat, von dem sich dieser unser Satz abhebt, mit dem er also
nicht zu verwechseln und nicht zu vermischen ist, der aber durch jenen auch nicht ausgestrichen,
nicht ungultig und auch nicht bedeutungslos gemacht wird, sondern den in seiner besonderen
Aussage in ihrem Verhdltnis zu jenem zu wiirdigen eine theologische Aufgabe ist“. — Pietz, Das
Drama des Bundes, S. 36, formuliert in diesem Zusammenhang treffend: ,Es gibt [...] keine Fremdheit
zwischen dem theatrum und der gloria Dei.“

40 Vgl. bereits Wood, The Comedy of Redemption, S. 59: ,The problem with all worldly illuminations
is not that they are false but that they cannot master our minds and wills to the service of God. Far
from wanting to belittle these human insights, Barth insists that they are the product of God’s good
creation. The world would not be God’s were it not full of truth and beauty and goodness.*

41 Interessanterweise ging Barth bereits 1924 in Go6ttingen auf die Moglichkeit ein, ,,ob es nicht noch
eine dritte Gruppe von Offenbarungszeugen geben konnte: aufserkanonische Propheten und Apostel
gleichsam“ (Barth, ,,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 1, S. 183). Er referierte Zwinglis Be-
wunderung fiir eine Reihe von ,edlen Heiden“ (a.a.0., S. 184), etwa Herakles und Theseus, und riet
dazu, hier nicht vorschnell ein ,Unmdglich!“ einzuwerfen, da nicht das Christentum, sondern nur
die Offenbarung absolut sei (ebd.). Ohne diesen Gedanken aber in der Folge — etwa christologisch —



7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt —— 359

7.1.3 Selbstbezeugungen Christi in der Welt

Blickt die Kirche in Erwartung Christi auf die Welt, nimmt sie diese nicht nur als
Schopfung, sondern dariiber hinaus als von der Universalitdt der Auferstehung
grundstiirzend verdnderten und von Christus in der Ausfiihrung seines propheti-
schen Amtes bereits mannigfach berithrten Raum wahr. Barths Hinwendung zur
inklusiven Christologie forderte es, in der Welt mit dem Wirken Christi in Aus-
fiilhrung seines prophetischen Amtes zu rechnen.*” Die Denkbewegung der Ver-
sohnungslehre zielt deutlich auf jenen ersten, christologischen Teil der Lichter-
lehre, an deren wichtigste Elemente im Folgenden knapp erinnert werden soll.**

Barth mochte zeigen, dass auch angesichts der Exklusivitat von Gottes Offen-
barung in Christus wahre Worte im Weltgeschehen zu héren sind — dass aber zu-
gleich auch diese nur wahr sind, indem und sofern sie Worte Christi sind. Die
Lichterlehre sprengt also nicht die Exklusivitat der Christusoffenbarung — Barth
bemerkt selbst: ,Wir verlassen den sicheren Boden der Christologie nicht“** -, wohl
aber jede Gleichsetzung der Kirche mit dem Offenbarungsraum Gottes. Es geht in
ihr um Selbsthezeugungen Christi extra muros ecclesiae, mit deren Existenz nach
Barth auch dann zu rechnen ist, wenn man sich, wie er es am Anfang des § 69 noch
einmal in aller Form tat, zum christologischen Offenbarungsexklusivismus der

auszuarbeiten, brach er ihn an der Stelle der Frage, ob es ausserchristliche Zeugen ,von der Of-
fenbarung, von der Menschwerdung, von Christus nun tatséchlich gebe, abrupt ab (a.a.0., S. 185):
,Bei Herkules und Theseus diirfte es sich doch wohl nicht darum handeln — oder doch? Und bei
Sokrates? Bei Lao-Tse? Bei Buddha? Vielleicht, vielleicht aber auch nicht“ (ebd.; &hnlich auch Barth,
yunterricht in der christlichen Religion, Bd. 2, S. 34f)). Diese bewusste Unentschiedenheit war in
Barths dialektisch-theologischer Schaffensperiode bereits in der Frage nach der Heilsuniversalitat
begegnet (vgl. oben Kap. 5.1.2).

42 Vgl. KD 1V/3, S.129: ,Gibt es auch solche, in der profanen Welt gesprochenen und aus ihr heraus
der Gemeinde zugerufenen wahren Worte? Wie kommen wir dazu, damit zu rechnen? Darauf gibt es
entscheidend nur eine Antwort: Wir kommen dazu, weil und indem wir von der Auferstehung Jesu
Christi herkommen - von der Offenbarung der von Gott dem Vater mit Triumph gekronten Er-
niedrigung seines einen Sohnes in des Menschen Stinden- und Todesverlassenheit hinein — und der
in der Person dieses seines Sohnes vollzogenen Erhéhung des Menschen in die Lebensgemeinschaft
mit Gott selber — kurz: von der Offenbarung der in Jesus Christus geschehenen Versohnung der Welt
mit Gott.”

43 Fir ausfithrlichere Referate kann auch an dieser Stelle auf die bisherige Literatur verwiesen
werden; vgl. bes. Dekker, Homines bonae voluntatis, S. 21-53; Berkhof, Barths Lichterlehre im
Rahmen der heutigen Theologie, Kirche, Welt; Link, Die Welt als Gleichnis, S. 286-310; Metzger, The
Word of Christ and the World of Culture, S.121-157; Kucharz, Theologen und ihre Dichter, S. 142 -147;
Holzendorf, Theologie bei Giinter Grass, S. 92—116. Holzendorf bietet ferner eine umfangreiche
Aufarbeitung der Rezeptionsgeschichte der Lichterlehre (a.a.0., S. 117-152).

44 KD 1V/3, S.131.



360 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

ersten Barmer These bekennt.*> Er zielt demnach weder auf eine natiirliche
Theologie*® noch auf die These, dass Gott sich neben Christus in anderen ge-
schichtlichen Gréssen offenbare. Ziel ist vielmehr die umfassende Anwendung je-
ner inklusiven Christologie, von der KD IV durchgehend gepragt ist, auf das Gebiet
der Welthermeneutik, d. h. der Reflexion des kirchlichen Blicks auf die Welt, auf die
Gesellschaft, auf die Kultur.

Was nun in der Welt als Selbstbezeugung Christi bezeichnet werden kann, steht
mit Christus in einem eigentiimlich komplexen Verhéltnis. Barth nutzt zur Be-
schreibung dieses Verhdltnisses verschiedene terminologische Mittel, in denen je-
weils eine charakteristische Spannung zu erkennen ist: Wahre Worte haben ,ihren
letzten Ursprung und Sinn in der erweckenden Macht der universalen Prophetie
Jesu Christi selbst,*” sind aber zugleich menschliche Worte — Produkte einer
Kreatur also, die Worte Gottes hervorzubringen eigentlich nicht in der Lage ist.*® Sie
sind im vollen Wortsinn wahr (es muss ihnen ,eben die dem Worte Gottes eigene
Wabhrheit ihrerseits innewohnen“*®), aber ihre Wahrheit ist zugleich stets eine
abgeleitete50 und sie missen es ,ihm und ihm allein®, also Christus, ,,iberlassen und
zuschreiben, die Wahrheit zu sein.“** Sie sind explizit keine ,blofien Teilwahrhei-
ten“,** bezeugen aber jeweils nur einen Aspekt der Gesamtwahrheit.** Ohne diese

45 Vgl. KD 1V/3, S. 1 (Leitsatz zu § 69; im Original hervorgehoben): ,Jesus Christus, wie er uns in der
heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Gottes, das wir zu héren, dem wir im Leben und im
Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben.“

46 Vgl. die entsprechende Abweisung in KD IV/3, S. 131.

47 KD IV/3, S. 145.

48 Vgl. KD 1V/3, S.131f.: ,Unsere These ist also ferne davon, der menschlichen Kreatur als solcher ein
Vermogen zur Erkenntnis Gottes oder gar des einen Wortes Gottes und dann zur Hervorbringung
der ihm entsprechenden wahren Menschenworte zuzusprechen.“ Auch andernorts beschreibt
Barth die Existenz wahrer Worte als ,Gnade“, da hier Menschen ,schlechthin tber ihr eigenes
Vermogen hinaus“ dazu ,befahigt und damit auch autorisiert wiirden, wahre Worte zu sprechen
(a.a.0., S. 124).

49 KD IV/3, S. 123.

50 KD IV/3, S.123: ,,Wahr‘ miifite also, angewendet auf solche anderen Worte, bedeuten, daf sie
dasselbe sagen, was das eine Wort Gottes selbst sagt und dafs sie daraufhin ebenso wahr wéren wie
dieses.“

51 KD IV/3, S. 124.

52 KD 1V/3, S. 137: ,Sie werden wahre Worte, echte Zeichen und Bezeugungen des einen wahren
Wortes, sie werden reale Gleichnisse des Himmelreiches sein, wenn und sofern sie [...] als genaue
Segmente der Peripherie dieses Kreises auf dessen Totalitdt und damit auf seine Mitte hinweisen,
vielmehr: indem sich seine Mitte und die Totalitét seiner Peripherie und also Jesus Christus selbst in
ihnen kundgibt. Sie werden also keine blofien Teilwahrheiten aussprechen — die eine Wahrheit Jesu
Christi ist unteilbar!“.

53 Barth erklédrt, wahre Weltworte wiirden ,das eine Licht der einen Wahrheit [...] nach irgendeiner
bestimmten Seite in irgendeiner bestimmten besonderen Brechung sichtbar machen [...]. Ein sol-



7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt — 361

dialektische Grundspannung zwischen Weltworten und Gotteswort lassen sich die
wahren Worte Christi im Weltgeschehen offensichtlich nicht beschreiben. Es han-
delt sich bei ihnen, in einer eigenen Formulierung zusammengefasst, um aktuale —
d.h. nicht prinzipielle, sondern sich je und je ereignende — Inklusionen von Welt-
phédnomenen in die eine Wahrheit Christi.

Barth, dem eine solch abstrakte Terminologie fremd gewesen wére, verwendet,
wie angedeutet, einen neutestamentlichen Begriff, der diese spannungsvolle Ein-
heit von aktualer Identitdt und bleibender Differenz bereits innerbiblisch reflek-
tiert: jenen des Gleichnisses des Himmelreichs.>* Auch das biblische Reichgottes-
gleichnis bringt zugleich die Identitit und die Differenz zwischen einer
innerweltlichen Begebenheit und dem Reich Gottes zum Ausdruck und dient so
dessen Offenbarung.55 Das Gleichnis ,handelt vom Irdischen, das wir kennen, und
weist auf das Gottliche, das wir nicht kennen“, wie Ruben Zimmermann zusam-
menfasst.®® Die neutestamentlichen Gleichnisse sprechen also von profansten
Dingen, die, als Gleichnis des Himmelreichs eingesetzt, trotz ihrer Profanitat Anteil
an der Wahrheit Gottes bekommen und zum Hinweis auf ihn werden konnen. Sie
werden so, nun wieder mit Barth formuliert, zum ,Urbild der Ordnung, in welcher
es neben dem einen Wort Gottes, durch dieses geschaffen und bestimmt, ihm genau
entsprechend, ihm vollkommen dienend und darum in seiner Macht und Autoritat
auch andere, wahre Worte Gottes geben kann“;®’ ja sie konnen ,zur realen Bezeu-
gung der Realprasenz Gottes auf Erden und so selber zu Ereignissen von dessen

ches wahres Wort mag also z. B. nur eben von der Giite der urspriinglichen Schépfung, ein anderes
nur eben von ihrer Bedrohung, ein drittes nur eben von ihrer Befreiung, ein viertes nur eben von
ihrer kiinftig zu offenbarenden Herrlichkeit reden. Ein jedes von ihnen tut es dann wahrhaftig,
wenn und indem und sofern das, was es fiir sich und im Besonderen sagt, nur scheinbar, nur aufs
erste Anhoren eine Abstraktion ist, in Wirklichkeit die Glite, auch die Gefdhrdung, auch die Sieg-
haftigkeit und endlich die kunftige Herrlichkeit des in Jesus Christus beschlossenen, in ihm
durchgefiihrten und auf ihn zielenden géttlichen Schépfungswerkes, und damit auch — mag immer
das eine nur dieses, das andere nur jenes aussprechen — das Ganze dieses Werkes und also auch den
Zusammenhang seiner besonderen Aussage mit allen andern anzeigt“ (KD IV/3, S. 137f.).

54 Vgl. dazu bes. KD IV/3, S.124-126 sowie a.a.0., S. 130.137140 u. 6.

55 Vgl. Zimmermann, Die Gleichnisse Jesu, S.10: ,Gleichnisse verkntipfen [...] die menschliche und
die gottliche Welt miteinander, mehr noch: Sie setzen sie [...] nicht nur analogisierend zueinander in
Beziehung, sie setzen sie ineinander, sie setzen sie gleich. [...] Doch diese Gleichsetzung folgt nicht
der Logik der Mathematik. Indem semantisch Nicht-Zusammengehériges syntaktisch zusammen-
gezwungen wird, bleibt im ,Ist wie zugleich das ,Ist nicht‘ transparent. Die somit im Gleichnis er-
zeugte spannungsvolle Zuordnung bewahrt das Wissen um die Begrenzung jeder menschlichen
Rede tiber Gott. Sie wagt sich in ihrer poetischen Fiktion aber zugleich in Grenzbereiche der Ein-
sichts- und Sprachfdhigkeit hinein, was zur theologischen Erkenntnis fiihren kann.*

56 Zimmermann, Die Gleichnisse Jesu, S. 10.

57 KD IV/3, S. 126.



362 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

Realprisenz werden“>® Diese letzte Formulierung lisst aufhorchen, da sie nahe
zusammenrtickt, was in Barths Rede von Zeugnis und Bezeugung sonst konsequent
unterschieden werden sollte: das Ereignis von Gottes Gegenwart und das (blosse,
nachgeordnete, menschliche) Zeugnis von diesem Ereignis.>® Eben diese punktuelle
Ineinssetzung aber begegnet nur im ersten, christologischen Teil der Lichterlehre —
dem schopfungstheologischen ist sie fremd. Aus diesem Grund durfte Barth dort
auch auf den Gleichnishegriff verzichtet haben.

Dieser Befund spricht fiir Links Erinnerung an den ,nicht zu iibersehenden
Trennungsstrich“ zwischen den beiden Teilen der Lichterlehre — und gegen Berk-
hofs anderslautende Vermutung.®® Was die Selbstbezeugungen der Schopfung nur
passiv bezeugen konnen, ist in Selbstbezeugungen Christi in der Welt — gleichnis-
haft, immer neu und nie unstrittig beschreib- und kanonisierbar,®* aber doch real —
als Akteur wahrnehmbar: das Wort Gottes. Aus ihnen ist, was so tiber die Selbst-
bezeugungen der Schépfung nicht gesagt werden kann, ,die wohlbekannte, ihrer
disteren Herkunft zum Trotz ja nicht zu tiberhdérende Stimme des guten Hirten zu
horen“.® Sie sind, wie Barth formuliert, »Bezeugungen der Selbstmitteilung des als
Vater im Sohn durch den Heiligen Geist handelnden Gottes“,*® nicht weniger.

Damit ist erkennbar, dass der im KD-Textverlauf erste und hier als zweiter
behandelte Teil der Lichterlehre die eigentlichen, im Kontext dieser Arbeit zu in-
terpretierenden welthermeneutischen Neuerungen zu bieten hat. Die Rede von
Selbsthezeugungen Christi in der Welt, die der dialektischen Theologie der 20er
Jahre noch weitgehend fremd ist, ist eine Konsequenz von Barths unterdessen
entwickelter christologisch-inklusiver Theologie der Welt — und unterscheidet sich
gleichzeitig markant von der welttheologischen Identifikationslogik des religiésen
Sozialismus und Barths von diesem geprégten Frithwerk. Von hier aus betrachtet

58 KD IV/3, S. 126.

59 So war der Zeugnisbegriff in Barths Ekklesiologie gerade gegen diese Gleichsetzung gerichtet; s.
dazu oben Kap. 4.24.

60 Zur Einscharfung der Abgrenzung beider Teile der Lichterlehre vgl. auch Barths Unterteilung
der beiden Abschnitte in KD IV/3, S. 153.

61 Barth verzichtet nicht nur auf die Angabe jedes Beispiels fiir ein wahres Weltwort im Kontext
der dogmatischen Theorie, sondern lehnt es auch explizit ab, solche Worte ,fixieren und dann ka-
nonisieren“ zu wollen (KD IV/3, S.150).Vgl. auch a.a.0., S.152f.: ,Was wir hier versuchten, war [...] eine
grundsdtzliche Untersuchung der Frage, ob und inwiefern mit wahren Worten dieser Art theore-
tisch und praktisch zu rechnen sein mochte. Eben zur Grundsétzlichkeit dieser Untersuchung ge-
horte nun aber dies, daf$ Alles, was die Aufmerksamkeit von der Sache selbst ablenken konnte, zu
vermeiden war. Keine hier in Frage kommende konkrete Erscheinung ist als solche die Sache, die
hier zu erwégen war.“

62 KD IV/3, S.133.

63 KD IV/3, S.131.



7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanitit = 363

lasst sich Barths Lichterlehre als eine kritische Wahrnehmungslehre der Selbst-
bezeugungen Christi im Weltgeschehen, oder anders gewendet: als eine spezifisch
christologische Hermeneutik der Profanitdt interpretieren. Dies soll in den drei
Folgeabschnitten geschehen, wobei jeweils ein Aspekt dieser Formulierung ins
Zentrum gestellt wird: die Christologie (72.1), der Bezug auf die Profanitdt (7.2.2)
sowie der grundlegende Charakter der Lichterlehre als Hermeneutik der die Kirche
umgebenden Welt (72.3).

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanitat
7.2.1 Zur Bedeutung der Christologie fiir die Lichterlehre

Warum und inwiefern handelt es sich bei der Lehre von den wahren Worten um
eine christologische Hermeneutik der Profanitdt? Seit der Hinwendung zur ,,chris-
tologische[n] Konzentration“®* war Barths Theologie dem Vorwurf ausgesetzt, in
eine binnenkirchliche Enge zu fithren und latent nur noch Christus — und nicht
mehr die Welt — fiir theologisch relevant zu halten.®® Die Zentralstellung der
Christologie wurde in dieser Deutung durch einen programmatischen Riickzug aus
aller kritisch-konstruktiven Auseinandersetzung mit Weltzusammenhédngen er-
kauft. Man sah bei Barth weniger eine christologische Welthermeneutik angelegt als
stérker eine Christologie, die so bestimmend geworden war, dass sie eigens unter-
nommene welthermeneutische Gedanken — z.B. in der Form von Auseinanderset-
zungen mit Anthropologie, Politik oder Kultur — zumindest tendenziell verhinderte.
Barth hat dieses Urteil nicht geteilt und stets betont, gerade die Zuwendung zur
christologischen Konzentration habe ihn, biographisch betrachtet, zu einer neuen
Weltoffenheit gefiihrt: ,Nie zuvor meine ich so frohlich in der wirklichen Welt
gelebt zu haben wie gerade in der Zeit, die fiir meine Theologie jene vielen so
monchisch erscheinende Konzentration mit sich brachte®, hielt er 1938 fest.®® Der

64 So Barth, How my Mind has Changed (1928—-1938), S.186 (oben in Kap. 5.2.1 ausfiihrlicher zitiert).
65 Vgl. dazu Gundlach, Selbstbegrenzung Gottes und die Autonomie des Menschen, S. 191, der re-
feriert: ,War es [...] der Vorwurf der Dialektischen Theologie an die Theologie ihrer Véter, daf diese
,nicht von Gott, sondern vom Menschen gehandelt‘ habe, so scheinen die Barthsche Theologie bzw.
seine Nachfolger offenbar im Gegenzug in das andere Extrem gefallen zu sein, indem sie nun nur
noch von Gott und gar nicht mehr vom Menschen handeln.“

66 Barth, How my Mind has Changed (1928-1938), S. 186; vgl. ebd.: ,Man hat mir vorgeworfen, ich
héatte mir nun ganzlich hinter eine ,chinesische Mauer* zurtickgezogen und sei infolgedessen ,du-
fBerst uninteressant [...] geworden. Zu dieser letzten Feststellung kann ich kaum etwas sagen, wohl
aber muf$ ich sagen, daf$ die Sache mit der chinesischen Mauer, jedenfalls von mir aus gesehen sehr
rétselhaft ist. Denn merkwiirdigerweise war es so, dafl ich gerade in diesem Jahrzehnt und also im



364 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

Fokus auf die Christologie sollte, wie bereits dieser Hinweis zeigt, in Barths Ein-
schdtzung nicht im Widerspruch zu einer ausgefithrten Welthermeneutik stehen,
sondern dieser eine feste theologische Grundlage bieten.

Von Barths Ausfiihrungen zu den wahren Worten Christi im Raum der Profa-
nitdt war vor diesem Hintergrund weniger eine Modifikation seiner vormaligen
Position als vielmehr eine Verteidigung gegen den Vorwurf zu erwarten, sich durch
die christologische Konzentration in eine klerikale Enge fithren zu lassen. Nun sollte
der welttheologische Tatbeweis dafiir erfolgen, dass es moglich und angemessen
war, auch aus einer christologischen Konzentration heraus Weltphdanomene theo-
logisch wahr- und ernstzunehmen; dass also christologischer Exklusivismus im
Offenbarungsbegriff eine christologisch-inklusive Welthermeneutik, die auch hier
mit Wahrheiten rechnete, nicht ausschloss, sondern im Gegenteil nach sich zog.67

In der Forschung wird hier gelegentlich von einer paradoxen Gleichzeitigkeit
von Christozentrik und Weltoffenheit gesprochen. In diesem Sinne formuliert
Gundlach, ,trotz seiner christologischen Konzentration“ enthalte Barths in der
Lichterlehre vorgeschlagenes Konzept ,eine Freiheit zur Welt und eine Offenheit
flr die Kultur, die auf ihre Weise die Kulturoffenheit und -neugier des modernen
Protestantismus zur Sprache bring[e]“.68 In dieser Rekonstruktion wird die Chris-
tozentrik der Lichterlehre als ihr potenzieller Hemmschuh begriffen. Der Intention
von Barths Ausfiihrungen wird diese Einordnung nicht gerecht: Der Universalismus
der Lichterlehre — die Pointe, dass mit wahren Worten tiberall zu rechnen sei, auch
in der von der Kirche noch nicht oder nicht mehr erreichten Profanitat — geht direkt
auf den christologischen Universalismus des Versohnungsereignisses zuriick. Die-
ser enge sachliche Zusammenhang zeigt sich schon daran, dass Barth hier, im Raum

Zuge dieser Verdnderung Zeit und Lust gefunden habe, mich viel mehr als frither auch mit der
allgemeinen Geistesgeschichte zu beschéftigen, auf zwei Italienreisen das klassische Altertum zu
mir reden zu lassen, wie es das vorher nie getan hatte, ein neues Verhéltnis z.B. zu Goethe zu ge-
winnen, zahlreiche Romane — darunter viele von den ausgezeichneten Hervorbringungen der
neueren englischen Kriminal-Romanliteratur — zu lesen, ein schlechter, aber passionierter Reiter zu
werden usw.!“.

67 Vgl. Barths Bemerkung, aus dem Bekenntnis zu Christus als der einzigen Offenbarung Gottes
folge nicht, ,daf alle auflerhalb des biblisch-kirchlichen Kreises gesprochenen Worte als solche
wertlos oder gar als Worte unechter Prophetie nichtig und verkehrt, alle dort aufgehenden und
scheinenden Lichter als solche Irrlichter, alle dort sich vollziehenden Offenbarungen als solche
falsch sein miifsten* (KD IV/3, S. 108).

68 Gundlach, Kulturprotestantismus nach Karl Barth, S. 166. — Andernorts betont aber auch
Gundlach (ders., Selbstbegrenzung Gottes und die Autonomie des Menschen, S. 195f), Barths
wchristologische Konzentration“ erscheine ,nur auf den ersten Blick als eine Verengung der
Theologie auf das eine, begrenzte Wort Gottes Jesus Christus; die Lichterlehre sei ,weder eine
widerspriichliche noch eine gleichsam tiberraschende Alterserfindung Barths, sondern die konse-
quente Entfaltung der Bestimmungen der Erwéahlungslehre.«



7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanitit = 365

der Lichterlehre, zentrale universalistische Formulierungen seiner Verschnungs-
lehre zum Ausdruck brachte, etwa die oben zitierte Pointe, dass es ,keine Men-
schenlosigkeit Gottes“®® gebe, oder jene, dass ,,de iure“ bereits ,jeder Mensch“ von
der Versohnung herkomme.”® Dass die Profanitit potenziell mehr ist als Profanitét,
fiihrte Barth direkt auf die Osteroffenbarung Christi zuriick.”* Weil Christus der
Herr der ganzen Welt und der Versohner jedes Menschen ist, kann jeder Mensch in
der ganzen Welt zur Ausfithrung von Christi Selbstbezeugung in Dienst genommen
werden.”” Aus diesem Grund sind bei Barth Christologie und Offenheit umgekehrt
gekoppelt, als von der eben genannten Rezeptionslinie vorgesehen: ,Je ernsthafter
und fréhlicher jemand an Christus glaube, ,,desto mehr solcher Zeichen“ werde er
in der Welt ,wahrnehmen, desto mehr wahre Worte wird er auch von dorther zu
vernehmen in der Lage sein.”

Die starke Christozentrik fiihrt in diesem Gedankengang weg von jeder Ek-
klesiozentrik. Die Kirche ist in Barths Spatwerk dezidiert nicht als exklusiver ,,Ort
der Wahrheit“ zu verstehen.”* Potenzieller Ort der Wahrheit Christi ist — weil Barth

69 Vgl. KD IV/3, S.133: ,Man sage nicht zu schnell, daf$ die Souveranitit Jesu Christi, die Macht seiner
Prophetie hier [nach a.a.0,, S.132: in der ,,der Absolutheit sich ndhernden Profanitat, M.P] an ihrer
Grenze stehen mochte, dafl wahre Worte, von ihm auf menschliche Lippen gelegt, hier nicht zu
erwarten seien. [...] Denn man vergesse nicht: es gibt zwar eine Gottlosigkeit des Menschen, es gibt
aber laut des Wortes von der Verséhnung keine Menschenlosigkeit Gottes*.

70 KD IV/3, S.130: ,Wer mit den Propheten und Aposteln von seiner Auferstehung [...] herkommen
[...] darf, der erkennt und bekennt eben damit, daf§ nicht nur er, nicht nur die in der Nachfolge der
Propheten und Apostel an ihn glaubende, ihn liebende, auf ihn hoffende Gemeinde, sondern de iure
jeder Mensch, ja die ganze Kreatur von seinem Kreuz, von der in ihm geschehenen Verséhnung
herkommt, von ihr her zum Schauplatz seiner Herrschaft und so auch zum Empfanger und Tréager
seines Wortes bestimmt ist.“

71 Vgl. KD 1V/3, S.133: ,Es gibt in der von Gott in Jesus Christus verséhnten Welt keine von ihm sich
selbst iiberlassene, keine seiner Verfligung entzogene Profanitdt, auch da nicht, wo sie sich,
menschlich gesehen und geredet, der Reinheit, der Absolutheit, der schlechthinnigen Gottlosigkeit
in der gefahrlichsten Weise zu ndhern scheint. Man kommt, man denkt und redet nicht von Jesu
Christi Auferstehung her, wenn man das Gegenheil behauptet!*.

72 Ahnlich Hofheinz, , Das gewisse Extra!“ Oder: Christologie als ,Tiirdffner<?, S. 273: ,Der Realgrund
fir die Erwartung des Ergehens wahrer Worte Christi in der Profanitat bildet die beide, Kirche
(Gemeinde) und Welt, umgreifende Universalitit der Herrschaft Christi.«

73 KD IV/3, S. 136. — In Variation der Aufforderung, nicht an die Gottlosigkeit nichtchristlicher
Menschen zu glauben (vgl. oben Kap. 5), formuliert Barth (ebd.): ,Wir sind nun einmal aufgerufen,
an Ihn, an seine Siegesmacht zu glauben und nicht an die Standfestigkeit irgendeiner unchristlichen,
widerchristlichen oder pseudochristlichen Weltlichkeit ihm gegeniiber.“

74 Vgl. zu dieser Formulierung Greive, Die Kirche als Ort der Wahrheit. Greive behandelt unter
diesem Titel allerdings die Entwicklung von Barths Kirchenverstandnis zwischen 1909 und 1937
nimmt die Lichterlehre also noch nicht in den Blick und liest die titelgebende Formulierung



366 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

keine ekklesiologische, sondern eine christologische Konzentration vollzieht — nicht
allein die Kirche, sondern die ganze, auch diese umschliessende Welt. Christus
macht die Welt zu seinem Wahrheitsraum, indem er sich in ihr bezeugt. Er macht
sie indes nicht ihrerseits zur Kirche, nicht einmal aktual am Ort seiner Selbstbe-
zeugung. Es geht in Barths Lichterlehre nicht um die These, dass es Kirche auch
extra muros ecclesiae visibilis gebe.75 Barth mdchte gerade herausstellen, ,daf das
Vermogen Jesu Christi, sich selbst [...] menschliche Zeugen zu erschaffen, sich nicht
in dem erschopft, was er an und in seinen Propheten und Aposteln wirkte und von
daher auch in seiner Gemeinde moglich und wirklich macht“’® Die inklusive
Christologie, die hier zur Anwendung kommt, fiihrt demnach zu einer program-
matischen theologischen Aufwertung der Welt — und zugleich zu einer Relativie-
rung der Kirche. ,Der liebe Gott kdnnte liberaler sein als wir es denken und gern
haben“, konnte Barth an anderer Stelle, aber ganz im Sinne der Lichterlehre for-
mulieren.”’

Damit wird insgesamt deutlich, dass Barths Spéttheologie ihre charakteristi-
sche Offenheit und Weite nicht trotz, sondern wegen ihrer christologischen
Grundausrichtung gewonnen hat.’® Wer seinen Blick auf die Welt an Barths

iiberdies nicht explizit exklusiv. Als exklusiv gelesene wére sie missverstandlich; dasselbe gilt fiir
Greives Bezeichnung der Kirche als dem ,,Ort der Christuswirklichkeit“ (a.a.0., S. 342).

75 Hingegen formuliert Siller, Kirche fiir die Welt, S. 267, mit Bezug auf die Lichterlehre: ,Folgt man
diesem Gedankengang Barths, so ist Kirche bzw. Gemeinde nicht nur jenseits der Mauern institu-
tionalisierten Christentums zu finden, sondern auch jenseits des Christusglaubens. Eine solche
Universalisierung des Kirchenbegriffs ist in Barths Lichterlehre nicht angelegt. Zutreffend ist hin-
gegen Sillers daran anschliessende Feststellung (ebd.): ,Barth bereitet also einer Ekklesiologie den
Weg, die mit der Gegenwart Jesu Christi auch jenseits der verfassten Kirche bzw. Gemeinde rechnet,
so dass ChristInnen auch in einer sdkularen Umwelt [...] ,Gleichnisse des Himmelreichs‘ erwarten
konnen.“ Vgl. ferner Link, Die Welt als Gleichnis, S. 296 f.: ,Die Entsprechungen zu dem in der Kirche
verkindigten Reich Gottes [...] reichen grundsatzlich weiter als die Kirche Verkiindigung selbst, sie
iberschreiten die Grenzen einer dogmatisch gefafiten Ekklesiologie.“

76 KD IV/3, S.132.

77 Barth, Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, S.10. Es sei ndmlich damit zu rechnen, dass die
Gnade Gottes ,immer auch jenseits der Kirchenmauern am Werk sein und auch in ganz anderen
Zungen als den uns gegebenen verkiindigt werden kann. Daf sie so frei ist, das bringt immer wieder
frische Luft in die Kirche* (ebd.).

78 Ahnlich urteilt GroRhans, Universale Verséhnung im geschichtlichen Vollzug, S.118: ,Die strenge
Christusbezogenheit der Kirche bedeutet gerade keine Weltflucht, sondern eine Vertiefung des Welt-
bezugs der Kirche“ (auch zit. bei Siller, Kirche fiir die Welt, S. 289, Anm. 199). Vgl. auch Kucharz,
Theologen und thre Dichter, S. 143: ,Gerade durch die strikte Position ihres Bekennens ist die Ge-
meinde in der Lage, in die Weite zu horchen und die Stimme des guten Hirten auch aus dem
profanen Bereich zu vernehmen, dort Gleichnissen des Himmelreichs zu begegnen.“ Metzger, The
Word of Christ and the World of Culture, S. 230f., hatte ja in diesem Sinne zusammengefasst (wie
oben in Kap. 1.2.2 bereits zitiert): , it is not in spite of Barth’s doctrine of the Word that he can affirm



7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanitdt = 367

Lichterlehre geschult hat, rechnet mit der,,Realpréisenz“79 Christi in, mit und unter
den profansten Weltphdnomenen. Die Welt als solche wird dabei als christologisch
relevant betrachtet, da sie von Gott her sozusagen mit der steten Moglichkeit der
Christushegegnung geladen wird. Préazise aufgrund der Universalitdt der Versoh-
nung Christi ist anzunehmen, dass es in ihr, allem profanisierenden Pathos des
dialektisch-theologischen Barth zum Trotz, mehr gibt als das Selbstgesprach der
Schopfung.

Nur am Rande sei festgehalten, dass die Lichterlehre interessanterweise
praktisch ganz ohne Bezugnahmen auf die von der Sache her eigentlich nahelie-
gende Pneumatologie auskommt. Sie ist nicht als Lehre ausserkirchlicher Inspira-
tionen des Heiligen Geistes ausgefithrt worden, der (mit Joh 3,8) wehe, wo er wolle,
sondern strikt christologisch. Barth gibt fiir diesen grundsatzlichen Zugriff nicht
eigens Griinde an. Es ist aber zu vermuten, dass eine in diesem Sinne pneumato-
logisch argumentierende Lichterlehre nicht das hétte leisten kénnte, was er von ihr
erwartete: Sie hétte nicht nachweisen konnen, dass auch und gerade eine strikt
christologische Welthermeneutik die Welt in ihrer Weltlichkeit in den Blick neh-
men kann. Es hétte dann der Eindruck entstehen konnen, die Christologie benétige
den Zusatz pneumatologischer Semantik, um Christuswirken ausserhalb von Bibel
und Kirche denken zu kénnen. Eine solche Universalisierung der Pneumatologie
ware Uberdies mit Barths Grundentscheidung in Konflikt gestanden, den Heiligen
Geist priméar auf den Bereich von Glaube, Kirche und Theologie zu beziehen.*® Ein
Wirken des Geistes ausserhalb dieses Bereichs ist von seiner Theologie her zwar
denkbar, kommt in der KD aber nur in vorsichtigen, sogleich wieder abgebrochenen
Andeutungen in Betracht.®' Diese Grundentscheidung prigt durchgehend auch den

certain secular enterprises, activities, or forms of existence, but because of it.“ Diese These ldsst sich
anhand der Lichterlehre in besonders deutlicher Weise bestétigen.

79 KD IV/3, S. 124.

80 Entsprechend behandeln die pneumatologischen Paragraphen der Versohnungslehre jeweils die
EkKlesiologie (§§ 62, 67 und 72) sowie das Leben der Christin in Glaube, Liebe und Hoffnung (§§ 63,
68 und 73). Zur von Barth ,,.erkenntnistheoretisch‘ bestimmten Aufgabe“ des Geistes und der Kritik
dieses Gedankens vgl. Link, Der Horizont der Pneumatologie bei Calvin und Karl Barth, S. 182187
(Zitat S. 186). Vgl. ferner Nagel, Universale Singularitt, S. 412: ,Entgegen der [...] Tendenz, der par-
tikularen Gestalt Christi die universale Reichweite des Geistes gegeniiberzustellen, verfahrt Barth
umgekehrt: Das Ereignis der Geschichte Jesu Christi ist in seiner soteriologischen Reichweite uni-
versal, das geistmotivierte Handeln der Kirche (und dessen theologische Reflexion) bleibt partiku-
lar“

81 Barth kann in seiner Dogmatik mehrfach zugestehen, dass es eine Gegenwart des Geistes auch
ausserhalb des kirchlich-theologischen Bereichs geben konnte — ohne dass dieser Gedanke aber
jeweils weiter entfaltet wiirde. Vgl. dazu etwa die in KD I/1, S. 495 getroffene Feststellung, man
komme ,nicht umhin®, auch von einer ,auf die schépfungsmdpige Existenz des Menschen und der
Welt als solche bezogenen Gegenwart und Wirkung des Heiligen Geistes zu reden®; ferner die Er-



368 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

§ 69, der die Lichterlehre enthélt.*” Auch von da her lag es nahe, diese nicht
pneumatologisch, sondern im engeren Sinne christologisch zu entfalten.

7.2.2 Die Profanitdt als Erfahrungsraum Gottes

Der Gedanke, dass Christus in der Welt begegnet, wurde von Barth auf die Pointe
hin zugespitzt, mit seinen Selbsthezeugungen sei auch in der profanen, von der
kirchlichen Verkiindigung nicht mehr oder noch nicht erreichten Welt zu rechnen;
Barth zielt also auf eine christologische Hermeneutik der Profanitdt, nicht einfach
der Kultur oder der Gesellschaft. Das damit mitgesetzte Verstandnis der Profanitat
ist fiir das Verstandnis der Lichterlehre zentral. Es dient einer wichtigen Abgren-
zung: Selbstbezeugungen Christi in der Welt sind nicht mit méglichen kulturellen
Auswirkungen des Christentums zu verwechseln, sondern kénnen auch unter der
Bedingung volliger Abwesenheit solcher Sekundarwirkungen christlicher Verkiin-
digung erfolgen. Der religiose oder areligiose Charakter eines Weltphdnomens steht
in keinem positiven oder negativen Zusammenhang mit der Mdéglichkeit Christi,
dieses zu einem wahren Wort zu machen. Dieser Pointe dient auch die von Barth
unternommene Einteilung der Welt in eine relative und eine absolute Profanitit.**

wahnung der ,Sonderlehre Calvins vom Heiligen Geist als dem nicht nur in der Geschichte der
Heilsgemeinde, sondern auch im ganzen geschaffenen Kosmos als solchen waltenden Lebensprin-
zip“ (KD IV/3, S. 865).

82 So stellt Barth einleitend fest, man werde da, wo es ,um die christliche Gemeinde und um das
Leben des einzelnen christlichen Menschen“ gehe, auch ,vom Werk des Heiligen Geistes“ reden
missen (a.a.0., S. 9). Entsprechend differenziert er spater, im Kontext der Lichterlehre zwischen
einer ,normale[n]“, ,ordentliche[n]“ Form von Christi Regieren in seiner Gemeinde, die pneuma-
tologisch beschrieben werden, einerseits, und den ,aujfSerordentlichen Akte[n] seiner Regierung
durch die hier beschriebenen ,freien Kundgebungen“ im ,,Weltgeschehen in den ,,Gleichnissen des
Himmelreiches“ andererseits (a.a.0., S. 147). Wiederum wird der Heilige Geist nur im ersten Fall
genannt, also gerade nicht auf die wahren Worte extra muros ecclesiae bezogen. Der eingangs
angekiindigte pneumatologische Abschnitt des § 69 benennt schliesslich als ,Empfanger, Trager und
Besitzer der vom Heiligen Geist gegebenen Verheiffung* jene Menschen, fiir die Christus nicht nur
der Versohner ist, sondern die ,ihn als den, der er ist, die seine Gegenwart und sein Werk in
subjektiver Entsprechung zu seiner objektiven Realitdt erkennen, an ihn, indem sie ihn erkennen,
glauben, ihn lieben“ (a.a.0., S. 407) — also die Christinnen und Christen.

83 Vgl. KD IV/3, S.132-136. Barth unterscheidet den Bereich einer,der Reinheit, der Absolutheit sich
nédhernden Profanitat“ (a.a.0., S.132) von der Profanitét ,in ihrer gemischten, ihrer relativen Gestalt*
im ,ndheren Umkreis des biblisch-kirchlichen Bereiches“ (a.a.0., S.134), betont aber sogleich, dass in
letzterem keinesfalls eher mit wahren Worten Christi zu rechnen sei. Stattdessen fragt er (a.a.0.,
S. 134f): ,Konnte es nicht sein, dafs gerade dieser gemischten, dieser relativen Profanitdt dem
Evangelium gegeniiber eine vielleicht doch noch gréfsere Verschlossenheit eigentlimlich sein



7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanitdt = 369

Die von der Kirche beriihrte und gepragte Welt der relativen Profanitit wird nicht
in ihrem Charakter als christliche Welt, sondern primaér als christliche Welt in den
Blick genommen. Sie ist als relative Profanitédt — und nicht als relative Christlichkeit
— ein Derivat der Welt, nicht der Kirche. Sofern Christus sich hier wahre Worte zu
eigen macht, tut er dies nicht in Nutzung ihrer verbliebenen Christlichkeit, sondern
in aktiver Uberwindung ihrer durch diese bloss unsichtbar gemachten Profanitit.*

Durch diesen Ansatz gelingt es Barth, wie in der Forschung bereits mehrfach
festgestellt wurde, in seiner Lichterlehre der profanen Welt als solcher theologische
Relevanz zuzuschreiben. Er kann ,die Welt gerade in ihrer Profanitdt anerkennen,
weil er davon ausgeht, dafd Gott — vor aller Religion, vor aller Theologie und vor der
Kirche! — immer schon bei der Welt ist“, wie Albrecht Grozinger schreibt.®® Er muss
ihr, mit Jan Holzendorf formuliert, ,keinen religiésen Gehalt unterstellen, um sie in
theologischer Perspektive interessant zu finden“® da er sie immer schon als
LProfanitit im Potentialis“ begreift.®” Mit seiner Fokussierung auf die Profanitét als
Ort wahrer Worte Christi stellt Barth sicher, dass Menschenworte in keiner Weise
explizit von Jesus Christus reden mussen, um theologisch als Selbstbezeugungen

konnte? Darum ndmlich, weil sie sich, gewdhnt daran, mit ihm konfrontiert zu sein und sich mit
ihm abfinden zu mussen, nur um so fester konsolidieren méchte. Und weil sie sich, indem sie ihm
gewisse Konzessionen macht, sich ihm ein Stiick weit akkommodiert, sich wohl gar weithin selber
als ,christliche Kulturwelt ausgibt, die Ohren ihm gegeniiber nur um so solider verschliefSen, unter
allen Zeichen der Ablehnung, ja Verabscheuung eines prinzipiellen Atheismus einem praktischen
nur um so grundlicher und ungescheuter huldigen mochte!*.

84 Entsprechend betont betont Kucharz zurecht, die Gleichnisse des Himmelreichs seien in Barths
Denkmodell ,keineswegs auf eine christliche Kultur angewiesen“ (Kucharz, Theologen und ihre
Dichter, S.143). Auch nach Grozinger geht es Barth starker um die Profanitét als Profanitdt denn um
den ,Aufweis eines religibsen Gehaltes ihrer Kultur® (Grozinger, Christologie und Asthetik, S. 42).
85 Grozinger, Christologie und Asthetik, S. 42. — Grozinger traf diese Feststellung vor allem in
Kontrast zur theologischen Kulturhermeneutik Paul Tillichs; vgl. ebd.: ,[E]s ist sehr wohl die Frage,
ob Barth hier die Welt nicht unbefangener und vorbehaltloser wahrnehmen kann als Tillich. Denn
Tillich muf$ die Welt immer auf ihre religidse Struktur hin befragen, und seine ganze theologische
Emphase gilt ja nicht zuféllig seiner These von der religidsen Grundierung aller Kultur.*

86 Holzendorf, Theologie bei Giinter Grass, S.106. — Ahnlich ferner Siller, Kirche fiir die Welt, S. 319:
,Barth mochte [...] zeigen, wie die Realprdsenz Jesu Christi in der Profanitdt zur Darstellung
kommen kann, ohne dass damit dem Bereich der Profanitat insgesamt eine geheime Christlichkeit
unterstellt werden miisste. Die menschlichen Worte und Taten in der Profanitét erfahren gerade
keine christliche Deutung und werden als solche fiir das Volk Gottes zu Zeugnissen der Realprasenz
Jesu Christi.“

87 Holzendorf, Theologie bei Giinter Grass, S. 171: ,Die Profanitét ist so als eine Profanitdt im Po-
tentialis bestimmt: Alles in ihr kann grundsétzlich interessant sein fiir die Theologie, weil alles zur
Selbstauskunft Gottes werden kann, indem irgendein Phédnomen in der Profanitat die eine Selbst-
auskunft Gottes in Jesus Christus an einer bestimmten Stelle akzentuiert, beleuchtet und auf die
gegenwartige Situation bezieht.”



370 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

Christi in Frage zu kommen. Es kann sich bei ihnen um profane Worte handeln, die
in volliger weltlicher Autonomie gesprochen wurden und keinerlei — oder sogar
problematische® — theologische Intentionen verfolgen. Christus kann auch solche
Worte ohne jeden positiven Bezug zur christlichen Religion nutzen, um zu Men-
schen zu sprechen.

Er spricht durch diese Worte zu den in seiner Kirche versammelten Menschen,
wodurch Barths Lichterlehre auch einen kirchenkritischen Ton erhélt.*® Eine Kir-
che, die nur im eigenen Raum mit Selbstbezeugungen Christi rechnen und sich von
der nichtchristlichen Welt programmatisch abwenden wirde, verpasste Wahr-
heitsmomente der Profanitét, die ihr doch (als ,authentischer Kommentar® zur
Bibel®®) zum Verstindnis des einen Gottesworts dienen konnten.”* Rhetorisch fra-
gend insinuiert Barth, dass die Kirche in ihrer Geschichte genau das oft getan ha-
be.?? Die Kirche hat aber die Wahrheit Gottes in keiner Weise in sich. Daher, auf-
grund der Existenz von Selbstbezeugungen Christi im Raum der Profanitat, ist die
Kirche dazu angehalten, sich mit dem profanen Weltwissen auseinanderzusetzen.*?
Erneut ist zu erkennen, dass die Christozentrik eine mogliche Ekklesiozentrik nicht
beférdert, sondern gerade tiberbietet: Die wahren Worte Christi sind — mitunter
traditions- und kirchenkritisches — , Korrektiv der kirchlichen ﬂberlieferung“ und
damit ,Motiv zu neuer kirchlicher Gestaltung®.** Die Kirche ist insofern nicht nur

88 Dieser Gedanke wird unten (in Kap. 72.3) ausgefiihrt.

89 Grozinger, Christologie und Asthetik, S. 42, formuliert sogar: ,Dabei ist unverkennbar, daf fiir
Barth die Lichterlehre zunéchst einmal eine eminent kirchen- und theologiekritische Ausrichtung
hat.“

90 KD IV/3, S.142; vgl. auch a.a.0,, S. 146.

91 Vgl. auch Holzendorf, Theologie bei Giinter Grass, S. 171: ,Die Zuwendung zur Welt als selb-
standige, aber im Potentialis befindliche Welt ist dann sogar geboten, weil es der Theologie nicht
ansteht, mutwillig an der Selbstauskunft Gottes vorbeizugehen.“

92 Vgl. KD IV/3, S.140: ,Kam es nicht oft genug vor, dafi sie vor die Tatsache einer Weltlichkeit gestellt
wurde, die gelegentlich sogar eine ausgesprochen heidnische Weltlichkeit sein mochte, die gewisse
Aspekte der ihrer Verkiindigung anvertrauten Wahrheit mindestens ebenso deutlich und bestimmt
wie sie selbst und manchmal wohl auch besser, auch frither, auch folgerichtiger als sie zu bezeugen
schien?.

93 Vgl. KD IV/3, S. 128: ,Wird sie nicht dankbar sein diirfen und miissen, es [das eine Wort Gottes,
M.P] nun eben auch von da draufien her, in menschlichen Worten ganz anderer Art, im Gleichnis
profaner Worte zu vernehmen?*.

94 KD 1V/3, S. 146. — Daher kann die kirchliche Bekenntnistradition von Barth auch nur mit Vor-
behalt zu den Kriterien gerechnet werden, an denen sich Christinnen und Christen bei der Be-
stimmung wahrer Worte orientieren sollen (vgl. a.a.0., S.142). An weiteren Kriterien nennt Barth die
,Ubereinstimmung mit dem Zeugnis der Schrift“ (a.a.0., S. 141) sowie die ,Friichte*, die das Weltwort
bisher in seinem Ursprungszusammenhang hervorzubringen in der Lage war (a.a.0., S. 143). Vgl.



7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanitdt = 371

Zeugin der Wahrheit des Evangeliums, sondern ihrerseits auf Menschen in ihrem
Umfeld angewiesen, die ihr Wahrheiten {ibermitteln.”® Dagegen wire ein Riickzug
in ein theologisch-kirchliches ,Ghetto“, wie es Barth im Entstehungsjahr der
Lichterlehre in einem Gesprach formulierte, ,nicht nur menschlich borniert, ich
halte dafiir, dass das christlich nicht erlaubt ist*.%

Insgesamt wird deutlich: Die christologische Reinterpretation der Profanitat als
solcher fithrte Barth zu einem Verstandnis der nichtchristlichen Gesellschaft, ihrer
Erkenntnisse und sédmtlicher ihrer Hervorbringungen als potenziell theologisch
relevant. In ihrem ,Modell einer christozentrischen Profanitit“ (Christoph Kock)®’
bot die Lichterlehre damit eine implizite Sdkularisierungsverarbeitung. Namentlich
interpretierte sie eine weit fortgeschrittene gesellschaftliche Sdkularisierung nicht
als Hinderungsgrund der Existenz wahrer Worte Christi in der Welt, sondern setzte
diese stillschweigend voraus. Sie ist ersichtlich im Kontext einer Kirche entstanden,
in der die Beziehung zur sie umgebenden sich sékularisierenden Gesellschaft
Fragen aufgeworfen hat, und reflektiert die welttheologischen Auswirkungen die-
ser Situation unter den Bedingungen der Universalitdt der Verschnung in Christus.
In dieser Situation motiviert sie die Kirche dazu, auch in einer potenziell profan
gewordenen — und nicht nur profan scheinenden — Umgebung unentwegt mit der
Stimme Christi zu rechnen.®®

7.2.3 Die kirchliche Hermeneutik wahrer Weltworte

Das fithrt zum dritten Punkt, auf den fiir das Verstindnis von Barths Lehrstiick
hinzuweisen ist: Bei der Lehre von den Selbstbezeugungen Christi handelt es sich

dazu bereits bereits Holzendorf, Theologie bei Giinter Grass, S. 109-112; Hotheinz, ,,Das gewisse
Extra!“ Oder: Christologie als , Ttirdffner<?, S. 281-283.

95 Vgl. Busch, Karl Barths Lehre von der Kirche — eine notwendige Erinnerung, S. 235: ,Sie hat ihnen
nicht nur etwas — in Wort und Tat — zu sagen. Sie hat auch auf sie zu héren.“ — Wood, The Comedy of
Redemption, S. 70, fasst in Umkehrung von Jak 1,22 pragnant zusammen: ,,Christians are not only
doers of the Word, one might say in reply to the Epistel of James, but hearers also.

96 Barth, Gesprdch auf der Tagung der Gesellschaft fiir Evangelische Theologie in Wuppertal (1956),
Tonaufnahme im Karl Barth-Archiv Basel (KBA 9165.2). Vgl. auch ebd.: ,Und es wére sehr schlimm,
wenn wir in einem theologischen Ghetto leben wiirden, wo wir uns die Ohren zuhalten und sagen:
ich hoére nur, nur auf - ja, auf wen jetzt eigentlich? Also, auf die Pfarrer wohl, oder auf die christ-
lichen Kreise und Leute und so, und was dariiber ist, das ist vom Ubel“.

97 Kock, Natiirliche Theologie, S. 67; vgl. insgesamt a.a.O., S. 67-76.

98 Siller, Kirche fiir die Welt, S. 279, fasst treffend zusammen: ,Was die Gleichnisse in der Profanitéat
zu sagen haben, erinnert ChristInnen daran, dass die Welt auch ohne ihre Verdienste nicht von Gott
verlassen ist.“



372 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

um eine christologische Hermeneutik der Profanitdt, also um eine Theorie des
Verstandnisses der Welt aus der Perspektive der Kirche. Nach Grozinger, der primér
an der Anwendung der Lichterlehre auf den Bereich von Kunst und Kultur inter-
essiert ist, liegt in ihr eine ,praktisch-theologische Wahrnehmungslehre, eine theo-
logische Asthetik im praktischen Interesse“ vor.”® Auch diese Einsicht dient einer
wichtigen Abgrenzung. Als Wahrnehmungslehre vertritt die Lichterlehre keines-
wegs die reduktionistische These, Weltphdnomene erschienen zwar profan und
autonom, seien aber eigentlich Selbstbezeugungen Christi. Zwar spricht Barth an
einer Stelle davon, Christus konne in der Profanitit ,in wunderbarer Unterbre-
chung der Profanitét des Weltlebens“ begegnen.'® Diese Unterbrechung der Pro-
fanitdt kann jedoch nur in der Perspektive des christlichen Glaubens festgestellt
werden, der ein bestimmtes Weltwort als Wort Christi identifiziert, und ist diesem
Weltwort noch nicht inhérent. Als solches ist und bleibt es profan in dem Sinne,
dass ihm kein, auch kein impliziter, christlicher Gehalt zugeschrieben werden muss.
Seine christologische Indienstnahme dndert nichts an seiner faktischen Weltlich-
keit; vielmehr setzt das Erkennen wahrer Worte Christi eine spezifisch kirchliche
Wahrnehmung der Welt voraus. Die Selbstbezeugungen Christi erfolgen nicht nur
im Raum der Profanitét, sondern tatsachlich ,im Gleichnis profaner Worte“* Der
Begriff der Profanitdt bestimmt also nicht nur den Ort, sondern qualifiziert auch
den Charakter der wahren Worte Christi in der Welt."® Dem Weltwort als solchem
— also vor der theologischen Inanspruchnahme - wird dadurch von Barth kein
Defizit unterstellt; vielmehr kann es als autonomes Weltwort in Dienst genommen
werden.'®

Die Indienstnahme eines solchen Wortes durch Christus kann, wie Barth aus-
driicklich schreibt, ohne das Wissen seiner weltlichen Sprecherin erfolgen. Sie ge-

99 Grézinger, Christologie und Asthetik, S. 40.

100 KD IV/3, S. 131.

101 KD IV/3, S.128.

102 Wohl aus diesem Grund wird er von Barth sowohl attributiv (als Profanitat der Welt) als auch
als Abstraktum (in Sinne der die Kirche umgebenden Profanitit) verwendet; eine solche Ambiguitéat
kommt dem Weltbegriff als solchem nicht zu. Vgl. dazu auch oben Kap. 1.3.3.

103 Anders Hunsinger, How to Read Karl Barth, S. 262, der formuliert: ,,Other lights, it might be said,
are not to be conceived as enjoying a simple autonomy in relation to the one great light. They are not
to be conceived as self-contained, self-sufficient, and self-grounded but rather as the reverse: in-
complete, dependent, and contingent. Apart from the one great light, these other lights would
neither arise or endure. They are not an inner law unto themselves.“ Es stimmt, dass nach der
Lichterlehre kein Weltphdnomen aus sich heraus zum wahren Wort Jesu Christi werden kann. Eine
Defizienzerklarung profaner Weltphdnomene als solcher, wie sie in diesem Zitat anklingt, findet
sich bei Barth hingegen nicht.



7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanitdt == 373

schieht ,,ohne, ja gegen ihr eigenes Wissen und Wollen“'** und ist somit sogar gegen

ihren Willen denkbar.'® So muss, um ein Beispiel zu nennen, ein Schriftsteller, in
dessen Werk ein Mitglied der Kirche ein wahres Wort Christi vernommen haben
mochte, in keiner Weise beabsichtigt haben, so rezipiert zu werden. Er wird, wie
Barth das im Werk Carl Zuckmayers offenbar fiir gegeben annahm, durch seine
Literatur ,analogischl[...] an Christi Handeln in der Welt partizipieren, ohne es zu
bemerken.'® Diese theologische Nicht-Intentionalitit der Kultur im weitesten Sinne
ist flir Barths Verstdndnis der Selbsthezeugungen Christi in der Profanitét, trotz
einzelner gegenliufiger Sprachbilder im Text, zentral.'”” Es wire ein absurdes
Unterfangen, programmatisch und willentlich wahre Worte Christi hervorzubrin-

104 KD IV/3, S.132.

105 Link, Die Welt als Gleichnis, S. 296, formuliert noch auffallend vorsichtig, die Profanitit konne
nach Barth ,auch einmal als Segment der Peripherie eines Kreises [...] figurieren, der auf die Of-
fenbarung als sein verborgenes Zentrum verweist, und sich derart — beinahe wider Willen — zum
Zeugen der Wahrheit Gottes machen [...] lassen®.Von der Anlage der Lichterlehre her spricht nichts
dagegen, das Wort ,beinahe“ hier zu streichen und eine Inanspruchnahme programmatisch
nichtchristlicher Worte durch Christus fiir moglich zu halten. Auch nach Theiflen, Die berufene
Zeugin des Kreuzes Jesu Christi, S. 511, macht Barth deutlich, ,dass weltgeschichtliche Worte - [...]
auch dann, wenn sie kein Zeugnis fiir Christus, sondern eher gegen ihn sind! — als theologisch re-
levante AuRerungen gewiirdigt werden miissen®; das sei ,fraglos ein Grundinteresse der Lichter-
lehre*.

106 Jedenfalls schrieb Barth 1967 an Zuckmayer (Barth, Spdte Freundschaft, S.17): ,mit das Beste ist,
daf$ Sie es offenbar kaum selbst bemerken, wie sehr Sie in Threr, wie man sagt, rein ,weltlichen
Schriftstellerei faktisch ein priesterliches Amt ausgeiibt haben und noch ausiiben®. Spéter prazi-
sierte er: ,iibersehen Sie auch das nicht, daf der priesterliche Dienst, gleichviel ob er von einer
Amtsperson oder von einem sogen. ,Laien‘ [...] ausgelibt wird, auch nach der Feststellung des
Zweiten Vatikanum [in Lumen Gentium IV/31, M.P] eine analogische Teilnahme am priesterlichen
Amt Jesu Christi ist, das von seinem koniglichen und prophetischen Amt nicht zu trennen ist“ (a.a.0.,
S. 24). Bemerkenswert ist allerdings, dass Barth Zuckmayer hier nicht, wie von der Lichterlehre her
eigentlich zu erwarten, in den Kontext des prophetischen, sondern des priesterlichen Amtes Christi
riickt. — Zu Barth und Zuckmayer vgl. ferner Holzendorf, Theologie bei Giinter Grass, S. 111f;
Kucharz, Theologen und ihre Dichter; S. 163f.

107 Die Feststellung dieser theologischen Nicht-Intentionalitét gilt inshesondere auch angesichts
dessen, dass Barth mit Blick auf jedes — auch das kirchliche — Reden von Gott formulieren konnte,
wahre Worte in- und ausserhalb der Kirche diirften ,objektiv und subjektiv keine andere Intention
haben, als ihm“, ndmlich dem einen Gotteswort, ,zu entsprechen und es zu bestatigen“ (KD IV/3,
S.124). Insofern unterstellt Barth den wahren Worten, dass sie das Wort Gottes ,,bezeugen wollten*
(ebd.). Stellen wie diese zielen aber nicht auf eine Abgrenzung von unbewusst erfolgten Zeugnissen
des Gottesworts, sondern sollen sicherstellen, dass kein wahres Wort — auch kein wahres Weltwort —
gleichberechtigt an die Stelle Gottes treten und sein Wort ersetzen wollen kann. Dieselbe Semantik
des Wollens begegnet z.B., wenn Barth spater feststellt (a.a.0., S. 143): , Kein wahres Wort kann das
biblische Zeugnis in irgendeinem Punkt ersetzen. Es kann es nicht verdréngen oder iiberbieten
wollen. Es kann im Verhéltnis zu ihm nichts Anderes, nichts Neues sagen wollen.“



374 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

gen, also z.B. ein Buch, einen Film oder ein Kunstwerk in der Intention zu er-
schaffen, Christus einen Weg zu bereiten, sein prophetisches Amt auszurichten und
so zur Kirche zu sprechen. Ein solches Vorgehen wére schon im Ansatz eine un-
zuléssige Verfligharmachung Gottes. Stattdessen geht die Lichterlehre durchgehend
von einer autonom agierenden, d. h. von theologischen Interessen freien Kultur aus,
die dann aber auf der Suche nach Selbsthezeugungen Christi theologisch reinter-
pretiert wird. Diese Reinterpretation demoliert die Autonomie der Kultur, wie
Metzger im Kontext seiner Analyse von Barths Theologie der Kultur herausgestellt
hat, in keiner Weise.'®® Auch die Inanspruchnahme der Kultur durch Gott zerstort
deren Weltlichkeit nicht, sondern erhoht sie, wie Metzger es ausdruckte: ,God
elevates words“.'® Barths Denkmodell nimmt die darin die Freiheit'*® der Kultur
ernst, dass er betont, sie konne auch als solche zum Gleichnis des Gottesreichs
werden, nicht erst als explizit — oder auch implizit — christliche Kultur.""!

Ein solches Gleichnis ist die Kultur, in Thomas Kucharz‘ treffender Formulie-
rung ausgedriickt, ,niemals aus sich, sondern nur mit dem Auge und dem Ohr des
Glaubens“.'"* Das weist darauf hin, dass sich in der Lichterlehre die implizite
Ubernahme einer nicht am Produktions-, sondern am Rezeptionsprozess interes-
sierten Asthetik beobachten l4sst. Wer ein wahres Wort Christi im Weltgeschehen
wahrnimmt, liest es von eigenen, christologischen Pramissen her, riickt es daher,
wie Gundlach formuliert, in einen ,christologische[n] Sinnhorizont“ und stellt es
»in den grosseren Zusammenhang des einen Wortes Gottes“.!"® So kann es in der

108 Vgl. Metzger, The Word of Christ and the World of Culture, S. 139 (teilweise bereits oben in
Kap.1.2.2 zitiert): ,,On Barth’s view, in the divine commandeering of language in the event of witness
to the Word, does God eradicate secular words? Does grace destroy nature? Given Barth’s repu-
diation of the analogia entis, one might assume that Barth advocates such a stance. However, it
would be a misrepresentation of his position.”

109 Vgl. Metzger, The Word of Christ and the World of Culture, S.139: ,The divine commandeering of
words does not involve the destruction of their secularity. Now if the divine commandeering of
language does not destroy secular words, does it lead to the transformation of words? Does grace
perfect nature? [...] No, on Barth’s view, grace does not transform or perfect nature whereby words
undergo metamorphosis or transsubstantiation. Instead, grace elevates nature. God elevates words,
giving to them new functions capacities or uses, without thereby transforming the words themselves
in the process.”

110 Vgl. dazu auch deCou, Art. Barth and Culture, bes. S. 615: ,Rather than destroying their secu-
larity, this divine commandeering preserves the freedom of these words*.

111 Insofern ist das im Sinne der Lichterlehre aufgestellte Postulat, in einem Weltwort sei die
Stimme Christi zu horen, nicht mit der Behauptung identisch, es enthalte eine implizit christliche
Botschaft, die eine theologische Kulturhermeneutik freizulegen hatte.

112 Kucharz, Theologen und ihre Dichter, S. 146.

113 Gundlach, Kulturprotestantismus nach Karl Barth, S. 176 f.



7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanitdt == 375

christologischen Reinterpretation zu einem Sinnzuwachs kommen,"** da das Ver-
stdndnis eines Weltworts plétzlich als Kommentar zum Gotteswort wirken und so
dessen Verstindnis befordern kann.'"® Im Unterschied zu rezeptionsésthetischen
Vorstellungen ist es bei Barth jedoch nicht die Rezipientin, die dem hermeneuti-
schen Prozess der Erkenntnis eines wahren Wortes den entscheidenden Anstoss
gibt, sondern Christus, der sich ihr im Wort zu erkennen gibt. So ist Gleichnishaf-
tigkeit eines Weltwortes mit dem Himmelreich weder Produkt einer intentio auc-
toris noch eines menschlichen Deutungsprozesses, sondern wird theologisch als
freie Inanspruchnahme durch Gott beschrieben."*®

Diese theologische Perspektive lasst sich auf ganz unterschiedliche Auspré-
gungen von Kunst und Kultur anwenden. Die hohe, auch theologische Wertschat-

114 Ahnlich Hartman, African Religions as ,Parables of the Kingdom*?, S. 94: ,While it may appear
that Barth views true words as an overcoming of culture, I read Barth as valuing cultural forms,
including language, preserving their authenticity, while filling them with additional meaning as
Jtrue words‘.“ Metzger, The Word of Christ and the World of Culture, S. 142, spricht im selben Sinne
von einem ,semantic shift“, der sich in der gottlichen Indienstnahme eines Weltwortes einstelle
(a.a.0., S. 142).

115 Namentlich kénnen die wahren Worte ,dazu beitragen, die aus jener einen Quelle sich nédh-
rende und an jener einen Norm sich messende christliche Erkenntnis zu festigen, zu erweitern, zu
prazisieren, dem christlichen Leben neuen Ernst und neue Heiterkeit, der Ausrichtung der
christlichen Botschaft neue Freiheit und neue Konzentration zu verleihen“ (KD IV/3, S. 151).

116 Sofern dieser Punkt berticksichtigt wird, ist es legitim, die Lichterlehre, wie es hier durchge-
hend geschehen ist, als ,christologische Hermeneutik“ zu lesen. Darauf ist eigens hinzuweisen, da
Hofheinz terminologisch anders votiert und — allerdings nicht spezifisch mit Blick auf die Licht-
erlehre, sondern allgemein — betont hat, es gehe Barth ,wohlgemerkt nicht um ein christologisches
Prinzip, auch nicht um eine christologische Hermeneutik“ (Hofheinz, ,In Tuchfiihlung und im
Handgemenge mit dem Weltgeschehen®, S. 38). Hofheinz stiitzt sich in dieser Abweisung auf Wein-
richs Betonung der theologischen Grundentscheidung zwischen einer (blossen) ,moglichst um-
sichtige[n] und konsequenzreiche[n] Christologie als Hermeneutik unserer Wirklichkeit“ einerseits
und der Erwartung des ,,auferstandenen und heute lebendigen Christus* als der,das Geschehen der
Gegenwart bestimmende[n] Wirklichkeit“ andererseits (Weinrich, Die bescheidene Kompromisslo-
sigkeit der Theologie Karl Barths, S. 186; vgl. das Zitat bei Hofheinz, ,In Tuchfiihlung und im Hand-
gemenge mit dem Weltgeschehen*, S. 38). Diese Gegentiberstellung ist fiir Barths Theologie in der Tat
relevant (vgl. dazu etwa die von Hofheinz und Weinrich angefiihrte Stelle KD IV/3, S. 815f.), bedeutet
jedoch nicht, dass die Bezeichnung der Lichterlehre als ,christologische Hermeneutik“ per se
problematisch ware. Die beschriebene Gegentiberstellung erinnert daran, dass in Barths Denken
nicht die theologische Theorie in der Form einer bestimmten Christologie der letzte Ermogli-
chungsgrund fiir die Existenz von Selbsthezeugungen Christi in der Profanitét ist, sondern Christus
selbst in Ausfithrung seines prophetischen Amtes. Aus dem Bewusstsein dieser Christusprésenz in
der Welt ergibt sich nun aber sekundar durchaus auch ein neuer, christologisch gepragter Blick auf
diese Welt — eben eine christologische Welthermeneutik. Ursache und Wirkung diirfen dabei in der
Tat nicht verwechselt werden — in der hier vorgeschlagenen Lesart der Lichterlehre ist eine ihre
Umkehrung jedenfalls, trotz der von Hofheinz abweichenden Begriffsverwendung, nicht intendiert.



376 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

zung der Musik Mozarts ist in Barths eigenem Werk ihr prominentestes Anwen-
dungsbeispiel.""” Auf dieser Linie konnte die Lichterlehre in ihrer jiingeren und
jungsten Rezeptionsgeschichte zur theologischen Deutung ganz unterschiedlicher
kultureller Phinomene herangezogen werden: Congdon bezog sich in seiner theo-
logischen Deutung der Filme Guillermo del Toros auf sie,'*® Holzendorf formulierte
2021 von ihr her eine theologische Deutung des Werks von Giinter Grass.'*® Beide
Male diente die Lichterlehre dazu, auch nicht direkt theologisch Intendiertes als
theologisch relevant wahrzunehmen. Solche Anwendungen von Barths Welther-
meneutik bestatigen und vertiefen nachtréglich die von Grozinger vorgeschlagene
Deutung der Lichter- als einer auf eine theologische Asthetik zielende Wahrneh-
mungslehre.

TIhr Horizont ist aber potenziell noch wesentlich breiter: Nicht nur Kunst und
Literatur, sondern auch politische Ereignisse oder wissenschaftliche Erkenntnisse
konnen von Christus zu Selbsthezeugungen gemacht werden, an denen die Kirche
ihr Verstindnis des Evangeliums schirfen kann.'”® Barth nannte zwar bewusst
keine Beispiele,** machte jedoch deutlich, wie breit der Horizont der Lichterlehre

117 Vgl. dazu Barth, Gesprdche 1964—-1968, S. 400: Die Lichterlehre ,habe ich 1956 geschrieben, im
Mozartjahr. Und ich war damals auf dem Sprung, hier ausdriicklich den Mozart zu nennen: er ist
solch ein Licht! Aber ich habe mich peinlich davor gehiitet.“ Auch andernorts griff Barth in diesem
Zusammenhang auf die Terminologie der Lichterlehre zuriick: ,die goldenen Klédnge und Weisen
der Mozartschen Musik haben [...] - nicht als Evangelium, aber als Gleichnisse des im Evangelium
von Gottes freier Gnade offenbarten Reiches — von jeher zu mir geredet und tun es mit grofiter
Frische immer wieder“ (Barth, How my Mind has Changed [1948—-1958], S. 209).

118 Vgl. Congdon, Secular Parables of the Kingdom. Congdon betont von Barth her, dass ein Film
auch dann theologisch relevant sein kénne, wenn er keine offensichtlich religiésen Motive — z.B. an
Christus erinnernde Erloserfiguren — enthalte. Vgl. a.a.0., S. 77: ,I have long felt that much, if not
most, theological engagement with film consists of simply trying to find Christ-figures in Hollywood
movies. There is a tendency to want to make every meaningful film into a ,Christian‘ one simply by
finding analogies to stories or characters in the Bible, however weak those analogies may be. This
kind of engagement with film ends up doing justice neither to the Christian faith nor to the movies
under discussion.“ Uber seinen eigenen Ansatz schreibt Congdon (ebd.): ,The goal is not to say that
del Toro is, in fact, a Christian filmmaker or that his films are straightforwardly Christian (though
what this adjective means is problematic). Instead, my intention was to see that [...] we can find in
these films a ,secular parable of the kingdom,‘ to borrow a phrase from Karl Barth.“ Congdon macht
explizit, dass sich diese Deutung auch gegen ein moglicherweise theologisch problematisches
Selbstverstandnis del Toros aufrechterhalten liesse: ,Del Toro could have intended these films to
support some pagan theology of earth-worship for all I care (though, of course, that is not the case). It
makes no difference to me as an interpreter of these films.*

119 Vgl. Holzendorf, Theologie bei Giinter Grass. Eine Untersuchung auf der Grundlage der Licht-
erlehre Karl Barths und ihrer Rezeption durch Michael Trowitzsch.

120 Vgl. auch Holzendorf, Theologie bei Giinter Grass, S. 102.

121 Vgl. KD 1V/3, S. 152 (wie bereits oben in Kap. 71.3 ausgefiihrt).



7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanitdt == 377

ist: er umfasst den gesamten ,politischen, sozialen, denkerischen, wissenschaftli-
chen, kiinstlerischen, literarischen, moralischen [oder] auch religiosen“ Bereich des
Lebens der Menschheit.'* Auch in Barths weiterem Werk werden nur andeu-
tungsweise Beispiele vorgebracht, so etwa in einem spaten Gespréch in der Form
des Hinweises auf eine konkrete, Barth offenbar eindriickliche Begegnung mit Jean-
Paul Sartre kurz vor der Entstehungszeit der Lichterlehre."”® Schliesslich kénnen
unter Anwendung der Lehre von den Selbsthezeugungen Christi Weltworte aus dem
Bereich nichtchristlicher Religionen — freilich auch sie unter dem in diesem Zu-
sammenhang kritischen Schlagwort der ,Profanitét“*** — in den Blick kommen und
theologisch gewtirdigt werden. In der unterdessen recht weitlaufigen Debatte um
die religionstheologische Rezeption der Lichterlehre wurde zwar immer wieder
zurecht betont, dass hier nicht ihr von Barth intendiertes primédres Anwendungs-
feld liege."* Grundsitzlich ausgeschlossen ist ihre Anwendung auf die Welt der
nichtchristlichen Religionen aber trotz der terminologischen Fokussierung auf die
,Profanitit“ nicht.

Zuletzt ist noch zu betonen, dass der von Barth vorgeschlagene Blick auf die
Welt nicht auf Abgeschlossenheit der Erkenntnis zielt, sondern einem stédndigen
innerkirchlichen Diskurs iiber die Frage unterliegt, wo ein konkretes wahres Wort
Christi gehort werden kann und wo nicht."® Wer ein solches Wort vernommen

122 KD IV/3, S. 152.

123 Vgl. Barth, Gesprdche 19641968, S. 400f.: ,Es gibt nicht nur auferordentliche Charismen,
sondern auch weltliche Gleichnisse des Himmelreichs. [...] Ich bin einmal vor Jahren in Venedig
Seite an Seite mit Sartre zusammengesessen. Da habe ich etwas davon gemerkt, daf$ es so etwas gibt.
Und wenn man das merkt, so freut man sich. Aber ich muf$ vor allen Versuchungen warnen, da nun
Gleichungen zu machen und darauf dann eine Ethik zu bauen. Ob man in mehr konservativen oder
in mehr revolutiondren Gestalten solche Gleichnisse entdeckt, aber man darf aus den Gleichnissen
nie Gleichungen machen. Sondern was geboten ist, ist einfach eine christliche Offenheit dafiir:
faktisch-praktisch gibt es auch Mitbrider da drauflen.“ Das Gesprach mit Sartre, auf das Barth
anspielt, fand 1956 statt (vgl. a.a.0., S. 400, Hg.-Anm. 26, unter Verweis auf Busch, Karl Barths Le-
benslauf, S. 4261.).

124 Vgl. dazu Andresen, Humanismus Gottes, S. 392: ,Das ist das eigentlich AnstofSige an Barths
Behandlung der Religion: dies sang- und klanglose Geltenlassen der religiosen Wirklichkeit als zwar
héchst bedeutsames, aber nirgends die Grenze der Profanitat tiberschreitendes Phdnomen!“.

125 Bernhardt, Religion als Gotzendienst?, S. 103, sprach daher von der ,in dieser Hinsicht oft
iiberschéatzten Lichterlehre“. An aktueller Literatur kann hier exemplarisch auf zwei gegensétzlich
argumentierende Titel verwiesen werden: Einen aktuellen Versuch der religionstheologischen
Fruchtbarmachung der Lichterlehre bietet Hofheinz, ,,Das gewisse Extra!“ Oder: Christologie als
,Tliroffner«?, S. 264—389; eine Kritik solcher Lesarten der Lichterlehre formuliert Boysen, Christus
und sein dreifaches Amt, S. 477-479.

126 Vgl. dazu bereits Holzendorf, Theologie bei Giinter Grass, S. 171f.: ,der dynamische, subjektive
und prozessartige Charakter des Geschehens darf nicht unterlaufen werden. Barth betont, dass es



378 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

haben will, kann in der Kirche fiir dieses Verstdndnis werben, wird sich jedoch in
der Gemeinschaft der Glaubenden stets mit anderen Lesarten eines konkreten
Weltphinomens konfrontiert finden.*” ,Problematisch und diskutabel ist jede hier
in Frage kommende Erscheinung, formuliert Barth.'?® Dieser diskursive Prozess,
der in der Kirche tber die Welt gefithrt wird, ist nie abgeschlossen, sondern fiihrt,
wie Holzendorf festgestellt hat, zu einer steten ,Diskussion tiber das Evangelium
und dessen sachgeméfle Auslegung in der Gegenwart anhand von Weltphdnome-
nen“.'* Erst durch die Einsicht in diesen unabschliessbaren Diskurs tiber mégliche
wahre Worte gewinnt die Welthermeneutik der Lichterlehre ihr notwendiges kri-
tisches Korrektiv. Das damit bezeichnete Element erkenntnistheoretischer Relati-
vierung ist wichtig, da sonst die Gefahr bestiinde, dass die in Weltworten erkannte
Wahrheit ungeprift die Theologie mitpragen konnte, ohne ihrerseits einem (in
Barths Vorstellung jahre- und potenziell jahrhundertelangen'*°) reflexiven Prozess
theologischer Kritik zu unterliegen. In besonderer Weise gilt das flir angenommene
wahre Worte im Bereich der Politik, wo jedes Kanonisieren wahrer Worte durch die
Kirche — also dieser oder jener politischen Stromung, Option oder Personlichkeit —
zu einer fatalen Ideologisierung des Evangeliums fithren miisste.

7.2.4 Nochmals: Barth, Blumhardt und der religiése Sozialismus

Im Kontext dieser Gefahr liegt es nahe, abschliessend noch einmal knapp auf die
religids-sozialen Anfdnge von Barths Denken — und damit auch auf den Anfang

der Einzelne ist, der zunéchst in der Profanitdt etwas entdeckt, was er fiir ein solches Licht halt,
welches das Evangelium an einem bestimmten Punkt in der gegenwartigen Situation beleuchtet.
Damit ist jedoch keineswegs tiber den Status des Weltphdnomens entschieden, sondern zunéchst
wird nur die Erkenntnis eines Einzelnen artikuliert. Ob hier eine wahre Erkenntnis vorliegt, bindet
Barth in einen dynamischen und nicht abschlief$baren Prozess ein. Der Einzelne soll die Gemeinde —
die wissenschaftlichen und nicht-wissenschaftlichen Theologen — mit seiner Erkenntnis konfron-
tieren. Dadurch entsteht ein Ringen um das, was jeweils als wahres Wort erkannt wird.“

127 Vgl. auch Schellong, ,,Gleichnisse des Himmelreichs®, S. 6: ,Es konnen (und sollen!) diejenigen
Christen, die zu erkennen meinen, dafs hier oder da ein Gleichnis des Himmelreichs in unserer
Lebenswelt geschieht und zu beachten sei, ihre Mitchristen darauf aufmerksam machen — fragend,
ob sie nicht denselben Eindruck haben, einladend, sich dadurch belehren, ermahnen und aktivieren
zu lassen; aber sie konnen beziiglich solcher Gleichnisse keinen allgemeinverbindlichen Geltungs-
anspruch fiir Lehre und Leben der Christenheit aufstellen wollen.“

128 KD IV/3, S. 153.

129 Holzendorf, Theologie bei Giinter Grass, S. 172.

130 Vgl. KD IV/3, S. 149: ,Es gibt solche wahren Worte, die nicht nur Jahrzehnte, sondern Jahr-
hunderte brauchten, bis sie sich endlich und zuletzt wenigstens anndhernd in der ganzen Chris-
tenheit durchgesprochen und Anerkennung verschafft haben.“



7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanitdt =—— 379

dieser Studie — zuruickzublicken. Es hatte bereits zu den welttheologischen Pointen

des religiosen Sozialismus gehort, Gottes bzw. Christi Wirken auch ausserhalb der

Kirche und besonders in den sozialen Bewegungen der Zeit festzustellen, etwa im

politischen Wollen der Sozialdemokratie."*" Barth hatte sich von der Identifikati-

onslogik dieses Blicks auf die politische Welt im Rahmen seiner Emanzipation vom
religiosen Sozialismus umfassend distanziert. In Konsequenz daraus war seine

Theologie in den Folgejahren zwar keineswegs unpolitisch geworden, die politi-

schen Beziige verblieben jedoch wesentlich im Negativen, konkret in einer Kritik

jeder Ideologie, die eine innerweltliche Grosse absolut setzte."** Damit war das

Problem einer positiven Verhaltnisbestimmung von Christus zu konkreten politi-

schen Anliegen jedoch noch nicht geldst.

Von hier aus betrachtet begegnet in Barths Lehre von den Selbstbezeugungen
Christi im Weltgeschehen die theologisch kontrollierte Wiederaufnahme eines
Grundanliegens des religiosen Sozialismus: der Mdglichkeit, politische Bewegungen
in einer ,innere[n] Verbindung* mit Jesus Christus zu sehen, wie es Barth 1911 noch
selbst ausgedriickt hatte."** Auch Barths Lichterlehre erlaubt es grundsitzlich, po-
litische Ereignissen und Bewegungen theologisch zu interpretieren, indem man sie
als indirektes, profanes Wort Christi an seine Kirche versteht. Sie stellt jedoch jede
solche theologisch-christologische Interpretation der Politik — und das unterschei-
det sie von der Identifikationslogik des religidsen Sozialismus — in mehrfacher
Hinsicht unter einen strengen Vorbehalt:

- Zundchst sind der Verzicht auf jede kanonisierende Feststellung wahrer Worte,
die Betonung ihrer notwendigen Strittigkeit im Raum der Kirche sowie die
Verweigerung von Beispielen als Bollwerke gegen eine Welthermeneutik zu
lesen, die davon ausging, einer konkreten politischen Bewegung, etwa im So-
zialismus, sei ein verbindliches Wort Gottes festzustellen. Von der Lichterlehre
her ist keine solche Festlegung zu begriinden. Sie ermdglicht nur thetische,
aktuale Vermutungen, von wo aus Christus in der Welt zur Kirche sprechen
konnte. Darin, dass solches Sprechen stets nur je und je sowie im Modus der
Vermutung postuliert werden kann, spiegelt sich ihr konsequenter christolo-
gischer Aktualismus.

— Zweitens sperrt sich die Lichterlehre gegen jene geschichtstheologisch gelade-
nen Deutungen des Weltgeschehens,'** die fiir den friihen religiésen Sozialis-

131 Vgl. dazu oben Kap. 2.1.1.

132 Vgl. dazu oben Kap. 2.2.2.

133 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 389 (wie oben in Kap. 2.11 zitiert).

134 Vgl. dazu bereits Sauter, Die Theologie des Reiches Gottes beim dlteren und jiingeren Blumhardt,
S. 264, der mit Blick auf die Lichterlehre festhélt: ,Es ist natiirlich deutlich, dass Barth hier kei-



380 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

mus typisch waren.'*® Es gehe, schrieb Barth an einer Stelle, nicht um das
Vertrauen auf ,irgendwelche Potentialitdten der Weltgeschichte, [...] wohl aber
auf die Souveréanitat Jesu Christi“, der letztlich auch ,,die Menschen da drau-
Ren“ unterstiinden.*®*® Inshesondere aber geht die Lichterlehre nicht davon aus,
dass man Existenz von Selbstbezeugungen Jesu Christi Hinweise auf Gottes
Weltregiment ableiten konnte. Der Erkenntnisgang verlduft umgekehrt: Weil
man von der Annahme der Souverdnitét Jesu Christi herkommt, rechnet man
auch im Weltgeschehen mit Zeichen seines Wirkens.

- Und schliesslich unterscheidet sich die kirchenkritische Pointe der Lichterlehre
erkennbar von der religios-sozialen Parole ,Los von der Kirche!“, die Ragaz
seinerzeit ausgegeben hatte."” Eine Ablosung individueller Christenmenschen
von der Gemeinde unter Hinwendung zu wahren Worten Christi in der Welt ist
von der Lichterlehre her nicht vorgesehen, da es unhintergehbar die Gemeinde
ist, die die Existenz wahrer Worte feststellt und ggf. von ihnen lernt.

In dieser (freilich etwas anachronistischen'®®) Gegeniiberstellung von Barths An-
satz mit dem religios-sozialen Blick auf die politische Welt erweist sich die Licht-
erlehre als eminent kritische Wahrnehmungslehre der Selbstbezeugungen Christi

nesfalls die ,Stimme der Geschichte oder etwa auch eine ,Predigt der Sozialphdnomene‘ beschwéren
will“.

135 Christoph Blumhardt war etwa der Ansicht, die technisch-industrielle Revolution des 19. Jahr-
hunderts hétte mitgeholfen, dass die ,unteren Schichten zur Sprache gekommen® seien, und
kommentierte: ,Also regiert Gott die Zeit“ (Blumhardt, Seid Auferstandene!, S. 213). Im Ende der
chinesischen Monarchie erblickte Blumhardt 1912 ebenfalls einen Beweis fiir Gottes regierendes
Handeln in der Geschichte. Vgl. Blumhardt, Christus in der Welt, S. 242 (Brief an Richard Wilhelm
vom 24. Februar 1912): ,Es kommt einem Européer erstaunlich vor, wie das so werden konnte, und
einem denkenden Menschen wunderbar, wie sich die Menschheit heute neue Bahnen sucht, wie von
hoher Hand geschoben. [...] Mir ist es ein Beweis des gottlichen Regiments“. Vgl. ferner die illus-
trative Darstellung von Ragaz’ Reaktion auf die chinesische Revolution von 1912 bei Mattmiiller,
Leonhard Ragaz und der religiose Sozialismus, Bd. 1, S. 126, sowie die ausfiihrliche Beschreibung
seiner Neigung zur Geschichtstheologie bei Lindt, Leonhard Ragaz, S. 127-136.

136 KD IV/3, S. 139.

137 Ragaz, Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Bd. 1, S. 311 (bereits oben in Kap. 2.1 zitiert). —
Mattmiiller berichtet in seiner Ragaz-Biographie, Barth habe ihm gegentiber miindlich Folgendes
gedussert: ,Ragaz und ich brausten wie zwei Schnellztige aneinander vorbei: Er aus der Kirche
heraus, ich in die Kirche hinein“ (Mattmiiller, Leonhard Ragaz und der religidse Sozialismus, Bd. 2,
S. 229).

138 Als zentrales Motiv fiir die Zurtickhaltung beztiglich der theologischen Interpretation politi-
scher Bewegungen dirfte beim spaten Barth nicht mehr die Abgrenzung vom religiosen Sozialismus
wirksam sein, sondern die Erfahrung mit der Ideologisierung des Christentums durch den Natio-
nalsozialismus. Die tiefe Problematik jeder Geschichtstheologie war ab 1933 in einer Weise er-
kennbar, die den frithen Religis-Sozialen noch nicht zur Verfiigung stand.



7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanitdt =——— 381

im Weltgeschehen. Damit zeigt sich aber auch tiber ihre Grenzen hinaus, dass das
die Theologie des spédten Barth dominierende christologisch-inklusive Denkmodell
nicht direkt mit frithen Inklusivaussagen in seinem Werk in eins zu setzen ist.

Insofern bedeutete die fiir diese Studie titelgebende Aussage, die Welt sei
Gottes, beim spaten Barth etwas anderes als bei Christoph Blumhardt, in dessen
Schrifttum sie sich ja ebenfalls bereits fand."** Blumhardt verband mit ihr die
terminologisch an Barths Lichterlehre erinnernde, sich aber in der Tonalitit den-
noch erkennbar von ihr unterscheidende Uberzeugung, dass es in Gottes Welt viele
Dinge gebe, ,,in denen sich Jesus kundgibt*: er sei ,in diesen oder jenen Ereignissen,
in diesem und jenem Geschehen, in diesen und jenen Bewegungen und Handlungen
eines Menschen“ am Werk, so dass man sagen konne: ,da ist der Jesus — der, der
auler den Gewohnheiten steht, aufler dem, was hergebracht ist“.1% In einem Ge-
sprach erkldrte Blumhardt 1899: ,Das sag ich euch: Gott ist in der Luft, Gott ist in der
Gesellschaft, aber du muRt die Augen aufmachen, daR du ihn siehst.**' Blumhardts
Offenheit fiir geschichtstheologische Deutungen des Weltgeschehens, inshesondere
aber auch die theologische Deutung des Sozialismus, die er in der Schaffensperiode
um 1900 vertreten hatte, sind als Folge dieser Welttheologie und der auch von ihnen
her zu verstehenden Annahme aufzufassen, die Welt sei Gottes.** So sehr Barths
Spéattheologie also den stark zusprechenden Heilsuniversalismus Christoph Blu-
mhardts teilt, so wenig die von diesem in der genannten Phase seines Denkens
gezogenen Konsequenzen fiir die Deutung des politischen Lebens.'*?

139 Vgl. Blumhardt, Ihr Menschen seid Gottes!, S. 32 (oben in Kap. 1.34 zitiert).

140 Blumhardt, Thr Menschen seid Gottes!, S. 147, das Zitat stammt aus einer Andacht von 1898.
141 Blumbhardt, Seid Auferstandene!, S. 155.

142 Ahnlich urteilte Blumhardts Herausgeber Robert Lejeune (Lejeune, Nachwort, S. 468): ,Auch
sein [Blumhardts, M.P] Bekenntnis zur Sozialdemokratie gehort mit zu jener ganzen Verkiindigung,
von der dieser Band Zeugnis ablegen mdchte, und mit der er bis zu den Geringsten und Fernsten
dringen sollte: Thr Menschen seid Gottes.“

143 Zum Vergleich der Theologie Christoph Blumhardts und Barths Lichterlehre vgl. bereits Sauter,
Die Theologie des Reiches Gottes beim dlteren und jiingeren Blumhardt, S. 264f. Sauter bemerkt
(a.a.0,, S.264): ,Gerade wegen der auch hier unzweifelhaft bestehenden Ubereinstimmung zwischen
Blumhardt und Barth ist auf die Differenzen zu achten.“ Auch nach Sauter will Barth in seiner
Lichterlehre ,nur in eine grundsétzliche Erérterung eintreten und nennt keine konkreten Beispiele,
die ja doch nur den ,allgemeinen’, d.h. nicht zeitgebundenen Rahmencharakter der dogmatischen
Erdrterung verwischen und verletzen wiirden.“ Barths Verséhnungslehre und Blumhardts dritte,
politischste Phase nach 1899 unterschieden sich ferner ,bedeutungsvoll darin, dass Barth sich im
gewissen Unterschied zu Blumhardt vom Engagement fiir oder gegen jede Weltanschauung und
Ideologie abwendet“ (a.a.0., S. 266).



382 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

7.3 Ertrag

In seiner Deutung der Lichterlehre hat Berkhof formuliert, diese sei ,bewufst bei-
laufig® formuliert und stelle im Rahmen einer eigentlich exklusivistischen Offen-
barungslehre eher eine ,Konzession“ als eine ,Konfession“ dar.*** Nach den Er-
gebnissen dieses Kapitels traute man ihr mit dieser Deutung zu wenig zu. Es war
vielmehr zu beobachten, dass die Lichterlehre prinzipialisierte, was bereits frithere
Texten Barths materialdogmatisch und welthermeneutisch vorausgesetzt hatten:
dass Christus nicht nur in der Kirche, sondern auch in der sie umgebenden nicht-
christlichen Gesellschaft wirksam und présent sei, und zwar iiber die schop-
fungstheologisch beschreibbare Indienstnahme einzelner Weltphdnomene als Re-
quisiten in der Auffiihrung des grossen Dramas Gottes hinaus (71.2). Von der
christologisch-inklusiven Theologie der Welt von Barths Erwahlungs- und Versoh-
nungslehre her erscheint die Konzeption der wahren Worte Christi, die Barth ja im
Kontext der Versohnungslehre vortrug, nicht als Konzession, sondern als Denk-
notwendigkeit. Sie nimmt die Exklusivitit der Offenbarung in Christus nicht zu-
rick, sondern legt sie welttheologisch inklusiv aus. Machte man ernst mit dem
christologisch-inklusiven Blick auf die Profanitdt, den Barth ab den frithen 30er
Jahren entwickelte, war in ihr nicht nur mit Selbsthezeugungen der Schopfung,
sondern auch mit Selbstbezeugungen Christi zu rechnen. Dann aber war eine
welthermeneutische Theorie vonndten, die die Profanitdt von ihrer potenziellen
Indienstnahme durch Christus her verstand und grundlegend festhielt, wie es zur
Feststellung solcher Selbsthezeugungen Christi ausserhalb der Kirche kommen
konnte (71.3). Insofern ist der erste, christologische Teil der Lichterlehre durchaus,
wie Grozinger schreibt, als ,Quintessenz“ der Theologie des spaten Barth zu be-
trachten."** Sie sollte die Kirche ermutigen, in der sie umgebenden, nach eigenen
Gesetzen funktionierenden kulturellen, politischen und gesellschaftlichen Welt mit
Wahrheiten zu rechnen, und sie dazu befahigen, diese Wahrheiten gleichzeitig
festzustellen in einen kritischen theologischen Diskurs einzubinden. Sie tat dies in
christologischer Semantik (72.1): in Erwartung der in aller Profanitat des Weltlebens
moglichen Begegnung mit Christus selbst, ndherhin mit Christus in der Ausfiihrung
seines prophetischen Amtes. So suchte sie nachzuweisen, dass es von einem ex-
Klusiv verstandenen christologischen Offenbarungsbegriff her nicht nur zu einer
inklusiven theologischen Welthermeneutik kommen konnte, sondern musste; dass
also Christozentrik keineswegs auch zu Ekklesiozentrik fithrte, sondern dieser ge-
rade entgegengesetzt war. Barth verband die Mdglichkeit ausserkirchlicher Selbst-

144 Berkhof, Barths Lichterlehre im Rahmen der heutigen Theologie, Kirche, Welt, S. 48.
145 Grozinger, Christologie und Asthetik, S. 40.



73 Ertrag =— 383

bezeugungen Christi ferner nicht mit sekundadren Kulturwirkungen kirchlicher
Verkiindigung, sondern hielt diese auch im Fall volliger Achristlichkeit einer
Sprecherin weltlicher Worte fiir gegeben. Insofern bietet die Lichterlehre eine
theologische Wahrnehmungslehre der Profanitdt, nicht einfach der Welt (72.2).
Schliesslich entfaltete die Lichterlehre eine an die Rezeptionsasthetik erinnernde,
im Unterschied zu dieser aber die Passivitdt der Rezipientin betonenden Herme-
neutik der sdkularen Welt (72.3). Sie ermdglichte mithin auch einen neuen Blick auf
das politische Weltgeschehen, hat sich aber darin als kritische Welthermeneutik
erwiesen, dass sie es vermied, in eine religios-soziale Identifikationslogik zuriick-
zufallen (724). In ihr liegt, knapp zusammengefasst, Barths reife christologisch-
inklusive Theologie der Welt in komprimierter, expliziter Form vor.

Die damit erfolgte Rekonstruktion von Barths Lichterlehre legt abschliessend
die Feststellung verschiedener Grenzen dieses Lehrstiicks nahe. Wie bereits in
fritheren Kapiteln dieser Untersuchung kann auch hier angefragt werden, ob Barth
den vereinnahmenden Charakter des eigenen theologischen Blicks auf die Welt
ausreichend reflektierte. Dass seine Theologie Weltphdnomene in eine dezidiert
christologische Perspektive riickt, die von deren Urhebern nicht intendiert und
moglicherweise sogar abgelehnt wird, ist zwar nicht grundsatzlich illegitim, son-
dern verarbeitet argumentationslogisch gerade deren potenzielle Sdkularitat. Offen
bleibt bei Barth allerdings, inwiefern auch das Umgekehrte denkbar ist, also eine
aus Sicht der Welt vorgebrachte, rein religiose oder kulturelle Lesart christlicher
Glaubensaussagen und -praktiken (z. B. als Ausdrucksformen christlicher Kultuy, als
religiose Selbst- und Lebensdeutung oder als Produkte von primér asthetischem
Wert). Im Rahmen einer solchen Umkehrung, etwa durch die Anwendung einer wie
auch immer gestalteten allgemeinen Religionstheorie auf das Christentum, wiirde
der welthermeneutische Inklusivismus der Lichterlehre umgekehrt und auf die
Kirche selbst angewendet: Die Welt blickt auf sie und fragt nach in ihr gesprochenen
wahren (,religiosen) Worten mit Sinngehalt auch extra muros ecclesiae.*** Ob Barth
die ergebnisoffene, am Rezeptionsprozess orientierte Hermeneutik, mit der seine
Lichterlehre auf die Welt blickt, auch fiir den Blick der Welt auf die Kirche theo-
logisch zugelassen und gewiirdigt (und hier nicht vielmehr fiir missverstandlich
gehalten) hétte, ist zumindest fraglich.

146 Vgl. fiir ein solches Wiederaneignungsprogramm religioser Gehalte etwa Habermas, Glauben
und Wissen; ders.; Religion in der Offentlichkeit. Nach Habermas Vermutung sei der ,kognitivel...]
Gehalt“ von Religionen ,noch nicht abgegolten®; es sei ,nicht auszuschliefien, dass sie semantische
Potentiale mit sich fithren, die eine inspirierende Kraft fiir die ganze Gesellschaft entfalten, sobald
sie ihre profanen Wahrheitsgehalte preisgeben“ (a.a.0., S. 149). Insofern besteht nach Habermas die
Méglichkeit, ,aus religiésen Uberlieferungen kognitive Gehalte zu bergen“ (ders., Die Grenze zwi-
schen Glauben und Wissen, S. 255).



384 —— 7 Nicht nur Dunkelheit

Fragen bleiben schliesslich in der Beschreibung des konkreten Vorgangs offen,
wie ein Weltwort zum Gotteswort wird. Barth sprach davon, Christus miisse ein-
zelnen nichtchristlichen Menschen ,so oder so begegnet sein, sich ihnen zu sehen,
zu horen, zu vernehmen und zu erkennen gegeben haben“, damit diese wahre
Worte sprechen konnten; er miisse sie also ,dazu bestimmt, erweckt und berufen
haben, sein Wort in Form des Zeugnisses von ihm auf ihre Lippen zu nehmen“."*’
Wie erwdhnt betonte er aber zugleich, dass eben das gegen deren ,eigenes Wissen
und Wollen“ geschehen kénne'*® — diese Menschen (an)erkennen ihn ja nicht als
Christus, sondern sprechen ihr profanes Wort in weltlicher Autonomie. Wie es
konkret zugeht, wenn Christus nicht nur zur Kirche im Inkognito profaner Welt-
worte spricht, sondern auch den Sprecherinnen dieser Worte im Inkognito eines
konkreten weltlichen Anliegens begegnet, wurde von Barth bewusst nicht nachge-
zeichnet, sondern der Freiheit Jesu Christi und seinem Vermodgen anheimgestellt,
,dem Abraham aus diesen Steinen Kinder zu erwecken® (so Barth mit Mt 3,9).*°
Durch diesen Riickzug ins Wunderbare bleibt letztlich offen, wie die Berufung einer
Nichtchristin zur weltlichen Zeugin konkret zu denken ist."*® Barths Lichterlehre
verbleibt daher im Grundsatzlichen und begriindet bloss die Faktizitdt wahrer
Worte Christi, ohne aber deren Entstehung im Einzelfall fiir erdrterungsbeduirftig
zu halten.

Auch Barths bewusster Verzicht auf das Anfithren konkreter Beispiele wirkt
sich dabei ambivalent aus. Er verhinderte, wie beschrieben, die dogmatische
Uberhohung einzelner Weltphéinomene und verunmoglichte tiberdies, dass die
Rezeption der theologischen Grundlagen von einer Kritik der von Barth vorge-
schlagenen Konkretionen iiherlagert wurde. Zumindest denkbar ist, dass die breite
Kritik an den Analogieschliissen vom Theologischen ins Politische, die Barth 1946 in
Christengemeinde und Biirgergemeinde formuliert hatte,®" ihn davon abhielt, nun
wiederum konkret werden. Die Vermeidung solcher Kritik ist gelungen; der Ver-
zicht auf Beispiele verleiht der Lichterlehre zugleich aber auch einen recht theo-
retischen Charakter, durch den auch die in ihr angelegte Kirchenkritik eigentiimlich
thetisch bleibt. Dass die Kirche fortlaufend von der Welt zu lernen habe, wird in der
Lichterlehre zwar begriindet, aber aufgrund mangelnder Konkretion doch starker
behauptet als fruchtbar vorgefiihrt. Hinweise darauf, wie bisher in concreto mit

147 KD 1V/3, S. 124; dieselbe Metaphorik begegnet auch a.a.0., S. 133.141.

148 KD IV/3, S. 132.

149 KD 1V/3, S. 132.

150 So hielt Barth fest (KD IV/3, S.139): ,Wir kénnen es uns [...] weder anschaulich noch begreiflich
machen, wie ein Mensch in der Lage sein oder in die Lage kommen sollte, aus jener dufleren oder
inneren Weltfinsternis heraus wahre [...] Worte zu reden.“

151 Vgl. Barth, Christengemeinde und Biirgergemeinde, S. 65-72 sowie oben Kap. 6.34.



73 Ertrag = 385

weltlichen Wahrheiten umgegangen wurde, wo dieser Umgang gelungen ist und wo
nicht, sucht man in Barths Ausfithrungen, sieht man von wenigen allgemeinen
Hinweisen ab,'®* vergebens. Ein ganzes kirchengeschichtliches Betrachtungsfeld,
dass sich hier aufgetan hatte, wird, wie oben zitiert, zur pauschalen Feststellung
reduziert, es sei ,oft genug vor[gekommen], dass die Welt Aspekte der kirchlichen
Verkiindigung ,mindestens ebenso deutlich und bestimmt wie sie selbst und
manchmal wohl auch besser, auch frither, auch folgerichtiger als sie zu bezeugen
schien“."*® Die Beantwortung der Frage, wo das konkret geschehen ist — und wo
weltliche Einfliisse umgekehrt zu stark auf die Kirchen einwirken konnten —, wird
der Leserin uiberlassen. Die Lichterlehre verbleibt diesbeziiglich im Allgemeinen,
Apriorischen.

Zuletzt sei bemerkt, dass die beobachtete Allgemeinheit die Lichterlehre zwar
maximal anschlussfiahig fiir ganz unterschiedliche Weltphdnomene macht und
diese tberdies von der Annahme einer impliziten Christlichkeit entbindet. Sie
formuliert insofern, wie gezeigt, eine theologische Wahrnehmungslehre der
nichtchristlichen Gesellschaft. Sie diirfte sich hingegen schwerlich zur Erarbeitung
einer kohdrenten, christlich perspektivierten Theologie der Kultur eignen, da jedes
Beobachten kultureller Muster und jedes Aufstellen von Umgangsregeln mit der die
Kirche umgebenden Welt ihrem starken Aktualismus tendenziell zuwiderliefe. In
Barths steter Betonung, Christus spreche wahre Worte, wann und wo er wolle, liegt
beides begriindet: die Erhebung der sdkularen Welt zum potenziellen Erfah-
rungsraum Christi bei gleichzeitiger aktualistischer Relativierung jeder tber die
Lichterlehre hinausgehenden christlichen Kulturhermeneutik.

152 Vgl. KD 1V/3, S. 140.
153 KD IV/3, S. 140 (oben in Kap. 72.2 bereits zitiert).



