
7 Nicht nur Dunkelheit: Barths Lichterlehre als
christologische Hermeneutik der Profanität

Was sieht die Kirche, wenn sie auf die sie umgebende Welt blickt? Sie sieht nach
dem Urteil des späten Barth keine von Gott unberührte, getrennte oder abgefallene
Gesellschaft, sondern eine Welt, die von Christus bereits in umfassender Weise
verändert und in Dienst genommen wurde; eine Welt, die unhintergehbar schon
Gottes Welt ist. Diese welttheologische Grundentscheidung zeigte sich in Barths
später Ekklesiologie, die die Kirche als jene Grösse verstand, die stellvertretend für
die Masse der noch unwissenden Menschen glaubt, hofft und betet, um das auch
diese bereits umfassende Heil weiss und es ihr bezeugt (Kap. 4). Sie zeigte sich darin,
dass die Menschen der Welt nicht als Gottlose, sondern als unwissende Erwählte
und insofern als prospektiv Mitberufene verstanden und angesprochen wurden
(Kap. 5). Und sie zeigte sich zuletzt darin, dass sogar die reinweltliche Veranstaltung
des weltanschaulich neutralen Staates als christologisch begründete Auswirkung
göttlicher Anordnung verstanden werden konnte (Kap. 6). In diesen Kapiteln wur-
den jeweils unterschiedlich akzentuierte Auswirkungen der spezifisch christolo-
gisch-inklusiven Theologie der Welt erkennbar, unter deren Voraussetzung die von
Barth imaginierte Kirche auf die Welt blickt. Dieser Blick auf die Welt machte es
möglich, auch säkulare Gesellschaften als Wirkungsraum Christi zu reinterpretie-
ren.

Die christologisch-inklusive Theologie der Welt war von Barth in den genann-
ten Feldern seiner Theologie nicht eigens reflektiert oder benannt, sondern in der
Beschreibung der Kirche, nichtchristlicher Menschen sowie des weltanschaulich
neutralen Staates faktisch vorausgesetzt worden. Erst recht spät, im 1959 erschienen
ersten Halbband von KD IV/3, formulierte Barth eine Art welttheologisches Mani-
fest, das umfassend begründete, warum und inwiefern auch ausserhalb von Kirche
und Theologie mit Christus zu rechnen sei: die sogenannte Lichterlehre.

7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt

7.1.1 Grundlegendes zur „Lichterlehre“

Weitläufig erörterte Barth nun die Bedeutung von „Lichtern“ in der Welt, die in
unterschiedlicher Weise das eine Licht Christ reflektierten.¹ Dabei kamen zwei

1 KD IV/3, S. 40– 188.

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111324524-008



recht unterschiedliche Lehrstücke in unmittelbarer Nähe zueinander zu stehen:
eine ausführliche Erörterung über Selbstbezeugungen Christi in der Profanität²
sowie ein längerer Abschnitt über die von diesen zu unterscheidenden Selbstbe-
zeugungen der Schöpfung.³ Die Abgrenzung beider Pointen blieb terminologisch
unscharf, da Barth zwar nur bezüglich der Selbstbezeugungen Christi in der Pro-
fanität von „Gleichnissen des Himmelreichs“, aber in Bezug auf beide Phänomene
von „wahren Worten“, „Wahrheiten“ und – daher hat sich die Bezeichnung beider
Elemente als Lichterlehre weitgehend durchgesetzt – von „Lichtern“ in der Welt
handelte.⁴ Henning Theißen hat vorgeschlagen, Barths Sprachgebrauch dahinge-
hend zu vereinheitlichen, dass man in der Rekonstruktion für die Selbstbezeu-
gungen Christi konsequent von (wahren) Worten, für jene der Schöpfung von
Lichtern spricht; infolgedessen kann er den zweiten, kosmologischen Teil als
„Lichterlehre im engeren Sinne“ ansprechen.⁵ Diese Terminologie gewinnt gegen-
über der von Barth verwendeten zwar an Stringenz, hat aber den Nachteil, nicht zu
berücksichtigen, dass man in der bisherigen Rezeptionsgeschichte der Lichterlehre
tendenziell stärker auf jenen anderen, explizit christologischen ersten Teil des
Lehrstücks fokussiert hat. In diesem Kapitel wird dem damit bezeichneten Problem
dadurch begegnet, dass in beiden Fällen von Selbstbezeugungen gesprochen wird:
von Selbstbezeugungen Christi und von Selbstbezeugungen der Schöpfung.

Unklar ist jedoch auch das sachliche Verhältnis der beiden Textteile, und dieses
Problem ist gewichtiger als das terminologische. Konkret stellt sich die Frage: Dient
die Gegenüberstellung von Selbstbezeugungen Christi und solchen der Schöpfung
der Abgrenzung der beiden Grössen, also, wie Christian Link annimmt, der Ein-
führung eines „nicht zu übersehenden Trennungsstrich[s] zwischen den gleich-
nishaften ‚freien‘ Kundgebungen Gottes imWeltgeschehen“ und der„Selbstaussage“
der Schöpfung als dem „Schauplatz[…], auf dem derlei Kundgebungen stattfin-
den“?⁶ Oder hat umgekehrt Henrik Berkhof recht mit seiner Vermutung, in der

2 Vgl. KD IV/3, S. 122– 153.
3 Vgl. KD IV/3, S. 153– 188.
4 Vgl. z.B. KD IV/3, S. 107 f., sowie a.a.O., S. 157: „Es geht schlicht darum, daß auch die Geschöpfwelt,
der Kosmos, die dem Menschen in seinem Bereich verliehene Natur und die Natur dieses Bereichs
als solche ihre eigenen Lichter undWahrheiten und insofern ihre Sprache, ihreWorte hat.“ – Barth
problematisiert diese Terminologie allerdings selbst (a.a.O., S. 158): „Es könnte sich, um allen Ver-
wechslungen aus demWeg zu gehen, nahelegen, zur Unterscheidung dieser Lichter von Gottes einer,
seiner Selbstoffenbarung und zugleich zur Bezeichnung ihres Perennierens, statt von ‚Lichtern‘, nur
von einer ‚Helligkeit‘ der Geschöpfwelt zu reden und jedenfalls das Wort ‚Offenbarung‘ ganz zu
vermeiden.“
5 Theißen, Die berufene Zeugin des Kreuzes Jesu Christi, S. 510; ähnlich Hofheinz, „Das gewisse
Extra!“ Oder: Christologie als „Türöffner“?, S. 267 f.
6 Link, Die Welt als Gleichnis, S. 304.

352 7 Nicht nur Dunkelheit



Parallelstellung der beiden Kategorien von Lichtern sei ein „Indiz“ zu erkennen,
„daß Barth doch eigentlich mehr sagen wollte[,] als er tatsächlich getan hat“?⁷

Die folgende Rekonstruktion von Barths zweifach ausgeführter Lichterlehre
kehrt die von Barth gewählte Reihenfolge der Behandlung – zuerst Selbstbezeu-
gungen Christi, dann solche der Schöpfung – um. Sie tut dies, um wiederum jenen
Entwicklungsbogen in Barths Theologie deutlich zu machen, der bereits in den
bisherigen Kapiteln dieser Untersuchung erkennbar war: die Hinwendung zur
christologisch-inklusiven Theologie der Welt. Während nämlich Barths Rede von
Selbstbezeugungen der Schöpfung noch primär schöpfungstheologisch formuliert
bleibt und starke theologisch-kritische, alle innerweltlichen Gegebenheiten relati-
vierende Momente enthält (7.1.2), ist der im Textfortgang der KD erste Teil der
Lichterlehre nur aus der Hinwendung zur Christozentrik, konkret: zu einem
christologisch-inklusiven Blick auf die Welt zu verstehen (7.1.3). Mit Bezug auf die
Pointen dieses Teils der Lichterlehre wird im zweiten Unterkapitel nach den we-
sentlichen Charakteristika von Barths Lichterlehre als christologischer Herme-
neutik der Profanität zu fragen sein (7.2.1–3).

7.1.2 Selbstbezeugungen der Schöpfung

Blickt die Kirche auf die Welt, nimmt sie diese zunächst nicht als Chaos, sondern als
geordnete Schöpfung wahr, die fortlaufend eigene Wahrheiten kundgibt. Bei diesen
Schöpfungswahrheiten an sich und als solchen handelt es sich, wie Barth durch-
gehend betont, nicht um Offenbarungen Gottes: „Sie sind als Worte des weltlichen
Seins selber nur weltliche Worte und als Wahrheiten des weltlichen Seins nur
weltliche Wahrheiten und also keine Erschließungen Gottes, keine ewigen Wahr-
heiten.“⁸ Mit der Heilsgeschichte sind diese relativen Wahrheiten als solche nicht
einmal „vergleichbar“.⁹ An keiner Stelle wird über diese Selbstkundgebungen der
Schöpfung gesagt, dass sie ein Gleichnis des Himmelreichs seien oder auch nur

7 Berkhof, Barths Lichterlehre im Rahmen der heutigen Theologie, Kirche, Welt, S. 33.
8 KD IV/3, S. 160.
9 KD IV/3, S. 154, stellt Barth fest, kein Ereignis der Schöpfung könne „mit einem der Ereignisse
vergleichbar oder gar identisch“ sein, „in denen die Kirche lebt und in denen es zum Glauben und
zum Gehorsam eines Christen kommt“; andernorts (a.a.O., S. 173) schärft er ein: Die Lichter der
Schöpfung und Gottes Selbstkundgebung „dürfen nicht etwa in der Weise verglichen und zusam-
mengeschaut werden, als wären sie in ihrer Verschiedenheit nur so etwas wie zwei verschiedene
Brechungen eines und desselben Lichtes, zwei verschiedene Seiten, Aspekte, Teilwahrheiten einer
und derselben Wahrheit.“

7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt 353



werden könnten;¹⁰ den Gleichnisbegriff nutzt Barth, wie schon notiert, ausschli-
esslich im ersten, explizit christologischen Teil der Lichterlehre.¹¹ In den Selbst-
bezeugungen der Schöpfung artikuliert sich die Welt zunächst in der Form eines
Selbstgesprächs, das vom Bund Gottes mit ihr kategorial getrennt ist.¹² Sie verwei-
sen nicht auf einen einheitlichen Weltlogos, sondern bleiben stets Weltlogoi im
Plural.¹³ Sie sind – hier ist der Bezug auf den für die Gotteserkenntnis so proble-
matischen Begriff nach Barth angemessen – Schöpfungsoffenbarungen im Wort-
sinn, da sich in ihnen die Schöpfung dem Blick der an Christus glaubenden Kirche
als Schöpfung erweist.¹⁴

Das eine Gotteswort bewirkt, woran Barth in diesem zweiten Teil der Licht-
erlehre erinnert, „die Problematisierung und Relativierung aller anderen, der ge-
schöpflichen Lichter, Worte und Wahrheiten“.¹⁵ Die Welt als solche wird in diesem
Gedankengang konsequent verweltlicht, weil jeder über sich selbst hinausweisen-
den Offenbarungsmöglichkeit beraubt. Gott begegnet in ihr nicht schon dadurch,
dass sie seine Schöpfung ist. Ihre Ordnungen – auch der späte Barth weicht nicht
von seiner Kritik an neulutherischer Ordnungstheologie ab – sind relativer Art und
in keinerWeise zu deifizieren. Sie könnenweder wirkliche Drohung nochwirkliche

10 Anders Siller, Kirche für dieWelt, S. 288: „So können die Selbstzeugnisse derWelt werden, was sie
als solche nicht sind: Gleichnisse des Himmelreichs.“ In Barths Lichterlehre wird dieser Überschlag
nicht mehr durchgeführt. Hingegen hatte Barth den Gleichnisbegriff im Kontext seiner Vorse-
hungslehre in §48 der KD noch auf die Schöpfung angewandt: Die Schöpfung bildet nach KD III/3,
S. 57, den Bund „nur ab“, „reflektiert“ ihn nur, zeigt aber immerhin ein ihm „Entsprechendes, ein
Ähnliches, ein Gleichnis“.
11 Vgl. auch dessen Abweisung in KD IV/3, S. 161 f.: „Es geht […] um den derWelt als solcher trotz und
in allen ihren Widersprüchen und Konflikten immanenten Frieden. Sicher ist er nicht Alles, sicher
ist er auch nicht einmal sehr viel. Keine Rede davon, daß er mit dem Frieden des Reiches Gottes
identisch oder auch nur sein Gleichnis wäre! Die Welt als solche produziert keine Gleichnisse des
Himmelreichs! Aber ebenso sicher ist er auch nicht nichts.“ – Es ist sprachlich bezeichnend, dass
sich die stets relativierte Relevanz solcher Selbstkundgebungen der Schöpfung bei Barth am besten
mit Hilfe einer doppelten Negation beschreiben lässt.
12 KD IV/3, S. 161: „Kein Bund Gottes mit dem Menschen, sondern nur so etwas wie ein von Gott
angeordnetes Konkordat der Welt mit sich selber ist es ja, was in jenem Gespräch, das ja eben auch
nur das Gespräch der Welt mit sich selber ist, laut und vernommen wird.“
13 KD IV/3, S. 181: „Weltlogoi gibt es gewiß, aber offenbar keinen Weltlogos, kein solches Wort, in
welchem sich die Kreatur in ihrer Einheit und Ganzheit aussagen würde.“
14 Vgl. KD IV/3, S. 158: „Die fatalen modernen Ausdrücke ‚Schöpfungsoffenbarung‘ oder ‚Uroffen-
barung‘ könnten hier einen eindeutigen und guten Sinn, den sie in ihrem bisherigen Gebrauch nicht
haben, bekommen: sie sind ihre, der creatura, der κτίσις eigene Offenbarungen.“ Auch bei der in
diesem Sinne relativierten Verwendung des Wortes „Schöpfungsoffenbarung“ ist stets mitzube-
denken, dass in der KD auch die Schöpfung insofern stets christusbezogen gedacht wird, als dass sie
den „äußere[n] Grund des Bundes“ darstellt (vgl. dazu KD III/1, S. 103–258).
15 KD IV/3, S. 185.

354 7 Nicht nur Dunkelheit



Errettung bedeuten,¹⁶ verbleiben vielmehr ganz im Vorletzten. Ihre Gesetze lassen
keine direkten Aussagen über Gott zu; sie sind vielmehr ganz zur Erforschung durch
die wissenschaftliche Weltbetrachtung freigegeben.¹⁷ Zur Wahrnehmung dieser
Gesetze und Kontinuitäten der Welt als solcher braucht es, wie Barth explizit sagt,
keinen Glauben, sondern bloss gesunden Menschenverstand, „common sense“.¹⁸

Dieser Grundgedanke der Lehre von den Selbstbezeugungen der Schöpfung
liegt grundsätzlich auf der Linie von Barths früherer Bestreitung der Möglichkeit
einer natürlichen Gotteserkenntnis.¹⁹ Er reflektiert zugleich die genuin neuzeitliche
Einsicht in die Weltlichkeit der Welt; die Entdeckung dessen, dass Gott, mit Bon-
hoeffer formuliert, „nur noch jenseits der Welt der Erfahrung Raum behalten
hat“.²⁰ Berkhof hat betont, die durch diese Einsicht bewirkte Verschiebung zeige
sich besonders klar, wenn man Barths hier unter Bezug auf Calvin aufgenommene
Bezeichnung der Welt als „theatrum gloriae Dei“²¹ mit deren Gebrauch bei Calvin
selbst vergleiche. Bei Barth sei die Welt nicht mehr die Aufführung Gottes, sondern
bloss die Kulisse der in Christus zur Aufführung gebrachten Heilsgeschichte.²² Diese

16 Vgl. KD IV/3, S. 177: „Sie sind – anfangslos, endlos, zeitlos dieselben – nur eben die Mauern am
Rande desWeges, auf dem es für denMenschen umGut oder Böse, Heil oder Unheil, Leben oder Tod
geht. Sie verstummen eben dort, wo sie erst interessant werden könnten. Wirkliche Drohung be-
deutet keine von ihnen und wirkliche Verheißung auch nicht. Denn von wirklichem Gericht und
Verderben redet keine von ihnen und so auch keine von wirklicher Gnade und Errettung.“
17 Vgl. KD IV/3, S. 165 f.: „Und nun muß hier gewiß […] auch von dem geredet werden, was man die
Gesetze der Natur- und Geisteswelt zu nennen pflegt. […] Über Gott, den Schöpfer und Herrn, geben
sie keine Auskunft und so auch nicht über den Menschen in seinem Verhältnis zu Gott. Denn Gottes
Wort, die Offenbarung seinerWahrheit und der des Menschen, wird durch sie nicht ausgesprochen.
Erste und letzte Fragen werden durch sie weder aufgeworfen noch beantwortet. Das kann nun aber
wieder wahrhaftig nicht bedeuten, daß sie in ihrer relativen Gültigkeit übersehbar und verächtlich
wären. Kraft der Erkennbarkeit und im Erkennen von Gesetzen konstituiert sich – nicht alle, aber
eine wichtige, die sogenannte exakte, in empirischer Beobachtung und Forschung einerseits, in
mathematischer Logik anderseits sich aufbauende menschliche ‚Wissenschaft‘.“
18 KD IV/3, S. 161: „[…] weil es ja zu deren Erkenntnis auch keines Glaubens, sondern nur eines
höchst nahe liegenden, eigentlich unvermeidlichen Wahrnehmens, nur der Anwendung der guten,
aber beschränkten Gottesgabe des common sense bedarf.“
19 Vgl. neben Barth, Nein!, etwa KD II/1, S. 67–200 (§ 26. Die Erkennbarkeit Gottes).
20 Bonhoeffer,Widerstand und Ergebung, S. 503.
21 KD IV/3, S. 155: „Wir reden von der Schöpfung, von der von Gott verschiedenen, aber durch ihn
verwirklichten creatura, der Geschöpfwelt […]. Sie ist, mit Calvin zu reden, das theatrum gloriae
Dei“. – Vgl. dazu auch Pietz, Das Drama des Bundes, S. 30–35.
22 Vgl. Berkhof, Barths Lichterlehre im Rahmen der heutigen Theologie, Kirche, Welt, S. 33: Für
Calvin „ist die geschaffene Welt in ihrer furchtbaren und herrlichen Majestät (in Natur und Ge-
schichte) der lebendige Ausdruck der Anwesenheit Gottes, theatrum Gloriae Dei. Barth übernimmt
diesen Ausdruck, meint dann aber nicht, wie Calvin [es] m.E. tut, daß die Welt selber das Theater,
die Aufführung, das sich bezeugende Handeln Gottes sei, sondern nur, daß sie deren Kulisse sei […].

7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt 355



Veränderung spiegle die „kulturelle“ Differenz eines Denkens vor und nach der
Aufklärung:²³ „Calvin konnte die gloria Gottes da aufleuchten sehen, wo Barth nur
Finsternis, bzw. ein neutrales Selbstzeugnis der Welt sah.“²⁴ Sieht man von der
pejorativen Konnotation ab, die Berkhof Barths Welthermeneutik durch die Me-
tapher der „Finsternis“ unterstellt (und durch die Formulierung „neutrales Selbst-
zeugnis“ sogleich selbst korrigiert), trifft diese Beobachtung einen zentralen Punkt.
Die zweite Hälfte von Barths Lichterlehre beschäftigt sich primär mit der Struktur
und Ordnung des „Schauplatz[es]“, auf dem das christologische „Drama“ der Ver-
söhnung zur Aufführung gebracht wird.²⁵ Alles Übernatürliche ist dabei aus der
Welt ausgeschieden. In der Schöpfung begegnende Lichter sind nur gerade – aber
immerhin – als relative Wahrheiten von Belang. Die Welt als solche ist nicht „nur
ein Gleichnis“, wie es der Tambacher Vortrag noch formuliert hatte,²⁶ sondern gar
kein Gleichnis. Von sich aus artikulieren die Selbstbezeugungen der Schöpfung
keinen Gottesbezug, sondern zeugen nur eben davon, dass es „in der Welt auch
Einiges gibt, was zählt und worauf man zählen kann“.²⁷

Von Gott aus kann sich das allerdings ändern, was Barths Denkbewegung auch
in diesem schöpfungstheologischen Teil der Lichterlehre eine neue Richtung gibt.

Für Barth sind die Lichter das ‚Selbstzeugnis der Schöpfung‘, für Calvin aber sind sie die Selbst-
bezeugungen Gottes in der Schöpfung.“ – Pietz, Das Drama des Bundes, S. 37, urteilt hingegen mit
Blick auf Barths Schöpfungslehre anders und weist darauf hin, dass Barths Darstellung tierischen
Lebens in KD III/1, S. 198, ebenfalls ein „Schauspiel“ und keine blosse Kulisse beschreibe. Das trifft
zu, macht aber Berkhofs Feststellung des Unterschieds von Calvin und Barth keinesfalls hinfällig.
23 Vgl. Berkhof, Barths Lichterlehre im Rahmen der heutigen Theologie, Kirche, Welt, S. 40: „Calvin
lebte in einer ganz anderen Welt […] Hier liegt natürlich ein tiefer theologischer Unterschied. Es ist
aber auch und erst ein kultureller Unterschied. Vor und nach der Aufklärung wird die Welt
grundverschieden erlebt.“
24 Berkhof, Barths Lichterlehre im Rahmen der heutigen Theologie, Kirche,Welt, S. 40; vgl. auch den
Folgesatz (ebd.): „Diese Gottesfinsternis bekam aber für Barths Glauben und Theologie dieselbe
Bedeutung, die das Gotteslicht in der Schöpfung für Calvin hatte.“
25 KD IV/3, S. 154: „Es gibt nun aber auch einen Schauplatz und Rahmen seines Seins, Handelns und
Redens und also jener Geschichte, jenes Dramas: einen Schauplatz und Rahmen, der als solcher
keine Geschichte ist, sondern, ohne darum unbeweglich, starr, leblos zu sein, in allen Stadien und
Akten jener Geschichte wesentlich derselbe und also nicht in Form von Erzählung einer Geschichte,
von je und je sich zutragenden Geschichten zu beschreiben ist.“ – Vgl. auch Boysen, Christus und
sein dreifaches Amt, S. 468, der im Anschluss daran formuliert: „Das Drama der Versöhnung ist die
Vorstellung, die nur ein einziges Mal auf der alten Bühne des Welttheaters gespielt wird, aber sie ist
zugleich das Drama, für das diese Bühne einstmals überhaupt gebaut wurde. Anders gesagt: In-
nerhalb der in ‚natürlichen‘ Kontinuitäten und Konstanten existierenden Welt, dem Kosmos, der
Natur, dem ‚Allgemeinen‘, spielt sich nun das einmalige ‚Besondere‘, die Geschichte der Versöhnung
der Welt mit Gott in Jesus Christus ab.“
26 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 582.
27 KD IV/3, S. 161.

356 7 Nicht nur Dunkelheit



Recht ausführlich beschreibt er die Möglichkeit, dass das eine Wort Gottes – also
Jesus Christus – sich in seinem Offenbarungsgeschehen der Selbstbezeugungen der
Schöpfung bedient. Die Metaphorik, auf die Barth in der Beschreibung dieses Pro-
zesses der „Integration und Instauration“²⁸ zurückgreift, variiert: Die Selbstbezeu-
gungen der Schöpfung werden „herangezogen und in Gebrauch genommen“,²⁹
„erhoben und aufgehoben, angenommen und hineingenommen“,³⁰ sie dienen dem
Gotteswort als Verkleidung,³¹ klingen mit ihm zusammen,³² „reflektieren“ schli-
esslich sogar „das ewige Licht Gottes“.³³ In dieser Inanspruchnahme „werden“ sie
erst, was sie „an sich“ noch nicht sind: zwar keine Gleichnisse des Gottesreichs, aber
doch „Zeugen“ Gottes.³⁴ Sie bleiben Elemente der Schöpfung, weisen aber gerade als
solche mit Gottes Hilfe über sich hinaus. Wieder im Bild des Theaters gesprochen:
Als Kulissen und Requisiten bekommen sie in der Aufführung des christologischen
Dramas eine konkrete und unerlässliche Funktion. Gott nutzt sie, die Selbstoffen-
barungen der Schöpfung, zur Offenbarung der Versöhnung. Das Alte wird vom
christologisch Neuen nicht negiert, sondern in Dienst genommen. Dabei bleibt die
Erkenntnisreihenfolge aber unumkehrbar: Erst der Blick des Glaubens erkennt die
Schöpfung als Gottes Schöpfung und die relativen Wahrheiten, die sich in ihr zu
erkennen geben, als potenzielle Hinweise auf Gott. Ohne diesen glaubenden Blick
auf sie bezeugt die Schöpfung nur sich selbst.

Die Frage, inwiefern diese christologische Neubestimmung der schöpfungsim-
manenten Lichter gegenüber Barths früheren schöpfungstheologischen Texten ein
inhaltliches Novum darstellt, ist komplex und muss für die Zwecke dieser Studie
nicht entschieden werden.³⁵ Von der Schöpfung als dem „Schauplatz der großen
Taten Gottes“ sprach jedenfalls schon der 1925 erarbeitete Schöpfungsparagraph
der radikal dialektisch-theologisch denkenden Göttinger Dogmatikvorlesung;³⁶ von

28 KD IV/3, S. 181.
29 KD IV/3, S. 178.
30 KD IV/3, S. 188.
31 So formuliert Barth, dass das Welt- vom Gotteswort „aufgenommen, aufgehoben, daß seine
beschränkte Verbindlichkeit mit der schlechthinnigen Verbindlichkeit des Wortes Gottes bekleidet
werden kann – oder umgekehrt gesagt: daß die schlechthinnige Verbindlichkeit des Wortes Gottes
sich in die beschränkte des kreatürlichen Selbstzeugnisses verkleiden kann“ (KD IV/3, S. 178 f.).
32 Vgl. KD IV/3, S. 182.
33 KD IV/3, S. 187.
34 KD IV/3, S. 181.
35 Vgl. dazu etwa Wüthrich, „[E]ine unüberbrückbare Kluft zwischen unseren Gedanken“, S. 62 f.
36 Vgl. Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 244 f.: „Begnügen wir uns damit, zu
glauben […]: diese unsere Welt [ist] vollkommen geschaffen, d.h. zum Schauplatz der großen Taten
Gottes. Indem diese Taten geschehen, indemGott seinWort spricht von jenemOrt aus, der für uns so
dunkel, so verborgen ist, indem wir es hören trotz Sünde und Tod, die zwischenhineingekommen

7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt 357



„Lichter[n]“ der Schöpfung bereits die 1945 erschienene Genesisauslegung in KD
III/1.³⁷ BeideMale fehlte aber eine explizit christologischeWendung. Zentrale Pointe
der nun entwickelten Lehre von den Selbstbezeugungen der Schöpfung dürfte je-
denfalls sein, dass Christus sich zwar nicht in, aber doch mithilfe von Ordnungen,
Zusammenhängen und Konstanten der Schöpfung offenbart. Deren Wahrheiten
werden im Prozess von Versöhnung und Offenbarung nicht annihiliert, wie man
etwa noch von einzelnen Spitzensätzen des Zweiten Römerbriefkommentars her
hätte annehmen können,³⁸ sondern übernehmen als relative Wahrheiten eine
wichtige Rolle.³⁹ Die Welt wäre nicht Gottes, wenn dem nicht so wäre.⁴⁰

Aber für den Barth der 50er Jahre ist damit noch nicht alles gesagt. Über diesen
schöpfungstheologischen Gedankengang hinaus entwickelt er eine Wahrneh-
mungslehre Christi in der Welt und stellt diesen explizit christologischen dem
schöpfungstheologischen Abschnitt sogar voran. Neben von Gott potenziell in
Dienst genommenen Selbstbezeugungen der Schöpfung gibt es nämlich nach Barth
Selbstbezeugungen Christi in der Welt, die in einer primär schöpfungstheologi-
schen Perspektive nicht in den Blick kämen. Hier lag hier die eigentliche, nun
versöhnungstheologische Pointe der Lichterlehre.⁴¹

sind, indem Gottes Offenbarung um so herrlicher leuchtet, je tiefer wir gefallen und gefangen sind,
müssen wir auch an das ‚valde bonum‘ glauben.“
37 Vgl. KD III/1, S. 174– 176 (Zitat S. 175); darauf verweist bereits Wüthrich, „[E]ine unüberbrückbare
Kluft zwischen unseren Gedanken“, S. 62.
38 Dort hiess es etwa noch (Barth, Römerbrief [Zweite Fassung], S. 61): „Die Heilsbotschaft bietet die
Möglichkeit letzter Einsicht. Aber zu ihrer Verwirklichung muss sie alle vorletzten Einsichten außer
Kurs setzen.“
39 Vgl. dazu KD IV/3, S. 157: „Eben hier stehen wir nun vor dem Grund, der Möglichkeit und Not-
wendigkeit des anderen Satzes, der neben unserem Satz von Jesus Christus als dem einen Licht des
Lebens seinen Raum und sein Recht hat, von dem sich dieser unser Satz abhebt, mit dem er also
nicht zu verwechseln und nicht zu vermischen ist, der aber durch jenen auch nicht ausgestrichen,
nicht ungültig und auch nicht bedeutungslos gemacht wird, sondern den in seiner besonderen
Aussage in ihrem Verhältnis zu jenem zu würdigen eine theologische Aufgabe ist“. – Pietz, Das
Drama des Bundes, S. 36, formuliert in diesem Zusammenhang treffend: „Es gibt […] keine Fremdheit
zwischen dem theatrum und der gloria Dei.“
40 Vgl. bereits Wood,The Comedy of Redemption, S. 59: „The problemwith all worldly illuminations
is not that they are false but that they cannot master our minds and wills to the service of God. Far
from wanting to belittle these human insights, Barth insists that they are the product of God’s good
creation. The world would not be God’s were it not full of truth and beauty and goodness.“
41 Interessanterweise ging Barth bereits 1924 in Göttingen auf die Möglichkeit ein, „ob es nicht noch
eine dritte Gruppe von Offenbarungszeugen geben könnte: außerkanonische Propheten und Apostel
gleichsam“ (Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 1, S. 183). Er referierte Zwinglis Be-
wunderung für eine Reihe von „edlen Heiden“ (a.a.O., S. 184), etwa Herakles und Theseus, und riet
dazu, hier nicht vorschnell ein „Unmöglich!“ einzuwerfen, da nicht das Christentum, sondern nur
die Offenbarung absolut sei (ebd.). Ohne diesen Gedanken aber in der Folge – etwa christologisch –

358 7 Nicht nur Dunkelheit



7.1.3 Selbstbezeugungen Christi in der Welt

Blickt die Kirche in Erwartung Christi auf die Welt, nimmt sie diese nicht nur als
Schöpfung, sondern darüber hinaus als von der Universalität der Auferstehung
grundstürzend veränderten und von Christus in der Ausführung seines propheti-
schen Amtes bereits mannigfach berührten Raum wahr. Barths Hinwendung zur
inklusiven Christologie forderte es, in der Welt mit dem Wirken Christi in Aus-
führung seines prophetischen Amtes zu rechnen.⁴² Die Denkbewegung der Ver-
söhnungslehre zielt deutlich auf jenen ersten, christologischen Teil der Lichter-
lehre, an deren wichtigste Elemente im Folgenden knapp erinnert werden soll.⁴³

Barth möchte zeigen, dass auch angesichts der Exklusivität von Gottes Offen-
barung in Christus wahre Worte im Weltgeschehen zu hören sind – dass aber zu-
gleich auch diese nur wahr sind, indem und sofern sie Worte Christi sind. Die
Lichterlehre sprengt also nicht die Exklusivität der Christusoffenbarung – Barth
bemerkt selbst: „Wir verlassen den sicheren Boden der Christologie nicht“⁴⁴ –,wohl
aber jede Gleichsetzung der Kirche mit dem Offenbarungsraum Gottes. Es geht in
ihr um Selbstbezeugungen Christi extra muros ecclesiae, mit deren Existenz nach
Barth auch dann zu rechnen ist, wenn man sich, wie er es am Anfang des § 69 noch
einmal in aller Form tat, zum christologischen Offenbarungsexklusivismus der

auszuarbeiten, brach er ihn an der Stelle der Frage, ob es ausserchristliche Zeugen „von der Of-
fenbarung, von der Menschwerdung, von Christus“ nun tatsächlich gebe, abrupt ab (a.a.O., S. 185):
„Bei Herkules und Theseus dürfte es sich doch wohl nicht darum handeln – oder doch? Und bei
Sokrates? Bei Lao-Tse? Bei Buddha? Vielleicht, vielleicht aber auch nicht“ (ebd.; ähnlich auch Barth,
„Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 34 f.). Diese bewusste Unentschiedenheit war in
Barths dialektisch-theologischer Schaffensperiode bereits in der Frage nach der Heilsuniversalität
begegnet (vgl. oben Kap. 5.1.2).
42 Vgl. KD IV/3, S. 129: „Gibt es auch solche, in der profanen Welt gesprochenen und aus ihr heraus
der Gemeinde zugerufenenwahrenWorte?Wie kommenwir dazu, damit zu rechnen?Darauf gibt es
entscheidend nur eine Antwort:Wir kommen dazu, weil und indem wir von der Auferstehung Jesu
Christi herkommen – von der Offenbarung der von Gott dem Vater mit Triumph gekrönten Er-
niedrigung seines einen Sohnes in des Menschen Sünden- und Todesverlassenheit hinein – und der
in der Person dieses seines Sohnes vollzogenen Erhöhung des Menschen in die Lebensgemeinschaft
mit Gott selber – kurz: von der Offenbarung der in Jesus Christus geschehenen Versöhnung derWelt
mit Gott.“
43 Für ausführlichere Referate kann auch an dieser Stelle auf die bisherige Literatur verwiesen
werden; vgl. bes. Dekker, Homines bonae voluntatis, S. 21–53; Berkhof, Barths Lichterlehre im
Rahmen der heutigen Theologie, Kirche, Welt; Link, Die Welt als Gleichnis, S. 286–310; Metzger, The
Word of Christ and the World of Culture, S. 121– 157; Kucharz,Theologen und ihre Dichter, S. 142– 147;
Holzendorf, Theologie bei Günter Grass, S. 92– 116. Holzendorf bietet ferner eine umfangreiche
Aufarbeitung der Rezeptionsgeschichte der Lichterlehre (a.a.O., S. 117– 152).
44 KD IV/3, S. 131.

7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt 359



ersten Barmer These bekennt.⁴⁵ Er zielt demnach weder auf eine natürliche
Theologie⁴⁶ noch auf die These, dass Gott sich neben Christus in anderen ge-
schichtlichen Grössen offenbare. Ziel ist vielmehr die umfassende Anwendung je-
ner inklusiven Christologie, von der KD IV durchgehend geprägt ist, auf das Gebiet
der Welthermeneutik, d.h. der Reflexion des kirchlichen Blicks auf die Welt, auf die
Gesellschaft, auf die Kultur.

Was nun in derWelt als Selbstbezeugung Christi bezeichnet werden kann, steht
mit Christus in einem eigentümlich komplexen Verhältnis. Barth nutzt zur Be-
schreibung dieses Verhältnisses verschiedene terminologische Mittel, in denen je-
weils eine charakteristische Spannung zu erkennen ist:Wahre Worte haben „ihren
letzten Ursprung und Sinn in der erweckenden Macht der universalen Prophetie
Jesu Christi selbst“,⁴⁷ sind aber zugleich menschliche Worte – Produkte einer
Kreatur also, dieWorte Gottes hervorzubringen eigentlich nicht in der Lage ist.⁴⁸ Sie
sind im vollen Wortsinn wahr (es muss ihnen „eben die dem Worte Gottes eigene
Wahrheit ihrerseits innewohnen“⁴⁹), aber ihre Wahrheit ist zugleich stets eine
abgeleitete⁵⁰ und sie müssen es „ihm und ihm allein“, also Christus, „überlassen und
zuschreiben, die Wahrheit zu sein.“⁵¹ Sie sind explizit keine „bloßen Teilwahrhei-
ten“,⁵² bezeugen aber jeweils nur einen Aspekt der Gesamtwahrheit.⁵³ Ohne diese

45 Vgl. KD IV/3, S. 1 (Leitsatz zu § 69; im Original hervorgehoben): „Jesus Christus, wie er uns in der
heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Gottes, das wir zu hören, dem wir im Leben und im
Sterben zu vertrauen und zu gehorchen haben.“
46 Vgl. die entsprechende Abweisung in KD IV/3, S. 131.
47 KD IV/3, S. 145.
48 Vgl. KD IV/3, S. 131 f.: „Unsere These ist also ferne davon, der menschlichen Kreatur als solcher ein
Vermögen zur Erkenntnis Gottes oder gar des einen Wortes Gottes und dann zur Hervorbringung
der ihm entsprechenden wahren Menschenworte zuzusprechen.“ Auch andernorts beschreibt
Barth die Existenz wahrer Worte als „Gnade“, da hier Menschen „schlechthin über ihr eigenes
Vermögen hinaus“ dazu „befähigt und damit auch autorisiert“ würden, wahre Worte zu sprechen
(a.a.O., S. 124).
49 KD IV/3, S. 123.
50 KD IV/3, S. 123: „‚Wahr‘ müßte also, angewendet auf solche anderen Worte, bedeuten, daß sie
dasselbe sagen, was das eine Wort Gottes selbst sagt und daß sie daraufhin ebenso wahr wären wie
dieses.“
51 KD IV/3, S. 124.
52 KD IV/3, S. 137: „Sie werden wahre Worte, echte Zeichen und Bezeugungen des einen wahren
Wortes, sie werden reale Gleichnisse des Himmelreiches sein, wenn und sofern sie […] als genaue
Segmente der Peripherie dieses Kreises auf dessen Totalität und damit auf seine Mitte hinweisen,
vielmehr: indem sich seineMitte und die Totalität seiner Peripherie und also Jesus Christus selbst in
ihnen kundgibt. Sie werden also keine bloßen Teilwahrheiten aussprechen – die eine Wahrheit Jesu
Christi ist unteilbar!“.
53 Barth erklärt, wahreWeltworte würden „das eine Licht der einenWahrheit […] nach irgendeiner
bestimmten Seite in irgendeiner bestimmten besonderen Brechung sichtbar machen […]. Ein sol-

360 7 Nicht nur Dunkelheit



dialektische Grundspannung zwischen Weltworten und Gotteswort lassen sich die
wahren Worte Christi im Weltgeschehen offensichtlich nicht beschreiben. Es han-
delt sich bei ihnen, in einer eigenen Formulierung zusammengefasst, um aktuale –

d.h. nicht prinzipielle, sondern sich je und je ereignende – Inklusionen von Welt-
phänomenen in die eine Wahrheit Christi.

Barth, dem eine solch abstrakte Terminologie fremd gewesen wäre, verwendet,
wie angedeutet, einen neutestamentlichen Begriff, der diese spannungsvolle Ein-
heit von aktualer Identität und bleibender Differenz bereits innerbiblisch reflek-
tiert: jenen des Gleichnisses des Himmelreichs.⁵⁴ Auch das biblische Reichgottes-
gleichnis bringt zugleich die Identität und die Differenz zwischen einer
innerweltlichen Begebenheit und dem Reich Gottes zum Ausdruck und dient so
dessen Offenbarung.⁵⁵ Das Gleichnis „handelt vom Irdischen, das wir kennen, und
weist auf das Göttliche, das wir nicht kennen“, wie Ruben Zimmermann zusam-
menfasst.⁵⁶ Die neutestamentlichen Gleichnisse sprechen also von profansten
Dingen, die, als Gleichnis des Himmelreichs eingesetzt, trotz ihrer Profanität Anteil
an der Wahrheit Gottes bekommen und zum Hinweis auf ihn werden können. Sie
werden so, nun wieder mit Barth formuliert, zum „Urbild der Ordnung, in welcher
es neben dem einenWort Gottes, durch dieses geschaffen und bestimmt, ihm genau
entsprechend, ihm vollkommen dienend und darum in seiner Macht und Autorität
auch andere, wahre Worte Gottes geben kann“;⁵⁷ ja sie können „zur realen Bezeu-
gung der Realpräsenz Gottes auf Erden und so selber zu Ereignissen von dessen

ches wahres Wort mag also z.B. nur eben von der Güte der ursprünglichen Schöpfung, ein anderes
nur eben von ihrer Bedrohung, ein drittes nur eben von ihrer Befreiung, ein viertes nur eben von
ihrer künftig zu offenbarenden Herrlichkeit reden. Ein jedes von ihnen tut es dann wahrhaftig,
wenn und indem und sofern das, was es für sich und im Besonderen sagt, nur scheinbar, nur aufs
erste Anhören eine Abstraktion ist, in Wirklichkeit die Güte, auch die Gefährdung, auch die Sieg-
haftigkeit und endlich die künftige Herrlichkeit des in Jesus Christus beschlossenen, in ihm
durchgeführten und auf ihn zielenden göttlichen Schöpfungswerkes, und damit auch – mag immer
das eine nur dieses, das andere nur jenes aussprechen – das Ganze diesesWerkes und also auch den
Zusammenhang seiner besonderen Aussage mit allen andern anzeigt“ (KD IV/3, S. 137 f.).
54 Vgl. dazu bes. KD IV/3, S. 124– 126 sowie a.a.O., S. 130.137.140 u.ö.
55 Vgl. Zimmermann, Die Gleichnisse Jesu, S. 10: „Gleichnisse verknüpfen […] die menschliche und
die göttlicheWelt miteinander, mehr noch: Sie setzen sie […] nicht nur analogisierend zueinander in
Beziehung, sie setzen sie ineinander, sie setzen sie gleich. […] Doch diese Gleichsetzung folgt nicht
der Logik der Mathematik. Indem semantisch Nicht-Zusammengehöriges syntaktisch zusammen-
gezwungen wird, bleibt im ‚Ist wie‘ zugleich das ‚Ist nicht‘ transparent. Die somit im Gleichnis er-
zeugte spannungsvolle Zuordnung bewahrt das Wissen um die Begrenzung jeder menschlichen
Rede über Gott. Sie wagt sich in ihrer poetischen Fiktion aber zugleich in Grenzbereiche der Ein-
sichts- und Sprachfähigkeit hinein, was zur theologischen Erkenntnis führen kann.“
56 Zimmermann, Die Gleichnisse Jesu, S. 10.
57 KD IV/3, S. 126.

7.1 Lichter der Welt und Lichter in der Welt 361



Realpräsenz werden“.⁵⁸ Diese letzte Formulierung lässt aufhorchen, da sie nahe
zusammenrückt, was in Barths Rede von Zeugnis und Bezeugung sonst konsequent
unterschieden werden sollte: das Ereignis von Gottes Gegenwart und das (blosse,
nachgeordnete, menschliche) Zeugnis von diesem Ereignis.⁵⁹ Eben diese punktuelle
Ineinssetzung aber begegnet nur im ersten, christologischen Teil der Lichterlehre –

dem schöpfungstheologischen ist sie fremd. Aus diesem Grund dürfte Barth dort
auch auf den Gleichnisbegriff verzichtet haben.

Dieser Befund spricht für Links Erinnerung an den „nicht zu übersehenden
Trennungsstrich“ zwischen den beiden Teilen der Lichterlehre – und gegen Berk-
hofs anderslautende Vermutung.⁶⁰ Was die Selbstbezeugungen der Schöpfung nur
passiv bezeugen können, ist in Selbstbezeugungen Christi in der Welt – gleichnis-
haft, immer neu und nie unstrittig beschreib- und kanonisierbar,⁶¹ aber doch real –
als Akteur wahrnehmbar: das Wort Gottes. Aus ihnen ist, was so über die Selbst-
bezeugungen der Schöpfung nicht gesagt werden kann, „die wohlbekannte, ihrer
düsteren Herkunft zum Trotz ja nicht zu überhörende Stimme des guten Hirten zu
hören“.⁶² Sie sind, wie Barth formuliert, „Bezeugungen der Selbstmitteilung des als
Vater im Sohn durch den Heiligen Geist handelnden Gottes“,⁶³ nicht weniger.

Damit ist erkennbar, dass der im KD-Textverlauf erste und hier als zweiter
behandelte Teil der Lichterlehre die eigentlichen, im Kontext dieser Arbeit zu in-
terpretierenden welthermeneutischen Neuerungen zu bieten hat. Die Rede von
Selbstbezeugungen Christi in der Welt, die der dialektischen Theologie der 20er
Jahre noch weitgehend fremd ist, ist eine Konsequenz von Barths unterdessen
entwickelter christologisch-inklusiver Theologie der Welt – und unterscheidet sich
gleichzeitig markant von der welttheologischen Identifikationslogik des religiösen
Sozialismus und Barths von diesem geprägten Frühwerk. Von hier aus betrachtet

58 KD IV/3, S. 126.
59 So war der Zeugnisbegriff in Barths Ekklesiologie gerade gegen diese Gleichsetzung gerichtet; s.
dazu oben Kap. 4.2.4.
60 Zur Einschärfung der Abgrenzung beider Teile der Lichterlehre vgl. auch Barths Unterteilung
der beiden Abschnitte in KD IV/3, S. 153.
61 Barth verzichtet nicht nur auf die Angabe jedes Beispiels für ein wahres Weltwort im Kontext
der dogmatischen Theorie, sondern lehnt es auch explizit ab, solche Worte „fixieren und dann ka-
nonisieren“ zuwollen (KD IV/3, S. 150).Vgl. auch a.a.O., S. 152 f.: „Waswir hier versuchten, war […] eine
grundsätzliche Untersuchung der Frage, ob und inwiefern mit wahren Worten dieser Art theore-
tisch und praktisch zu rechnen sein möchte. Eben zur Grundsätzlichkeit dieser Untersuchung ge-
hörte nun aber dies, daß Alles, was die Aufmerksamkeit von der Sache selbst ablenken konnte, zu
vermeiden war. Keine hier in Frage kommende konkrete Erscheinung ist als solche die Sache, die
hier zu erwägen war.“
62 KD IV/3, S. 133.
63 KD IV/3, S. 131.

362 7 Nicht nur Dunkelheit



lässt sich Barths Lichterlehre als eine kritische Wahrnehmungslehre der Selbst-
bezeugungen Christi im Weltgeschehen, oder anders gewendet: als eine spezifisch
christologische Hermeneutik der Profanität interpretieren. Dies soll in den drei
Folgeabschnitten geschehen, wobei jeweils ein Aspekt dieser Formulierung ins
Zentrum gestellt wird: die Christologie (7.2.1), der Bezug auf die Profanität (7.2.2)
sowie der grundlegende Charakter der Lichterlehre als Hermeneutik der die Kirche
umgebenden Welt (7.2.3).

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanität

7.2.1 Zur Bedeutung der Christologie für die Lichterlehre

Warum und inwiefern handelt es sich bei der Lehre von den wahren Worten um
eine christologische Hermeneutik der Profanität? Seit der Hinwendung zur „chris-
tologische[n] Konzentration“⁶⁴ war Barths Theologie dem Vorwurf ausgesetzt, in
eine binnenkirchliche Enge zu führen und latent nur noch Christus – und nicht
mehr die Welt – für theologisch relevant zu halten.⁶⁵ Die Zentralstellung der
Christologie wurde in dieser Deutung durch einen programmatischen Rückzug aus
aller kritisch-konstruktiven Auseinandersetzung mit Weltzusammenhängen er-
kauft. Man sah bei Barthweniger eine christologischeWelthermeneutik angelegt als
stärker eine Christologie, die so bestimmend geworden war, dass sie eigens unter-
nommene welthermeneutische Gedanken – z.B. in der Form von Auseinanderset-
zungen mit Anthropologie, Politik oder Kultur – zumindest tendenziell verhinderte.
Barth hat dieses Urteil nicht geteilt und stets betont, gerade die Zuwendung zur
christologischen Konzentration habe ihn, biographisch betrachtet, zu einer neuen
Weltoffenheit geführt: „Nie zuvor meine ich so fröhlich in der wirklichen Welt
gelebt zu haben wie gerade in der Zeit, die für meine Theologie jene vielen so
mönchisch erscheinende Konzentration mit sich brachte“, hielt er 1938 fest.⁶⁶ Der

64 So Barth, HowmyMind has Changed (1928– 1938), S. 186 (oben in Kap. 5.2.1 ausführlicher zitiert).
65 Vgl. dazu Gundlach, Selbstbegrenzung Gottes und die Autonomie des Menschen, S. 19 f., der re-
feriert: „War es […] der Vorwurf der Dialektischen Theologie an die Theologie ihrer Väter, daß diese
‚nicht von Gott, sondern vom Menschen gehandelt‘ habe, so scheinen die Barthsche Theologie bzw.
seine Nachfolger offenbar im Gegenzug in das andere Extrem gefallen zu sein, indem sie nun nur
noch von Gott und gar nicht mehr vom Menschen handeln.“
66 Barth, How my Mind has Changed (1928–1938), S. 186; vgl. ebd.: „Man hat mir vorgeworfen, ich
hätte mir nun gänzlich hinter eine ‚chinesische Mauer‘ zurückgezogen und sei infolgedessen ‚äu-
ßerst uninteressant‘ […] geworden. Zu dieser letzten Feststellung kann ich kaum etwas sagen, wohl
aber muß ich sagen, daß die Sache mit der chinesischen Mauer, jedenfalls von mir aus gesehen sehr
rätselhaft ist. Denn merkwürdigerweise war es so, daß ich gerade in diesem Jahrzehnt und also im

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanität 363



Fokus auf die Christologie sollte, wie bereits dieser Hinweis zeigt, in Barths Ein-
schätzung nicht im Widerspruch zu einer ausgeführten Welthermeneutik stehen,
sondern dieser eine feste theologische Grundlage bieten.

Von Barths Ausführungen zu den wahren Worten Christi im Raum der Profa-
nität war vor diesem Hintergrund weniger eine Modifikation seiner vormaligen
Position als vielmehr eine Verteidigung gegen den Vorwurf zu erwarten, sich durch
die christologische Konzentration in eine klerikale Enge führen zu lassen. Nun sollte
der welttheologische Tatbeweis dafür erfolgen, dass es möglich und angemessen
war, auch aus einer christologischen Konzentration heraus Weltphänomene theo-
logisch wahr- und ernstzunehmen; dass also christologischer Exklusivismus im
Offenbarungsbegriff eine christologisch-inklusive Welthermeneutik, die auch hier
mit Wahrheiten rechnete, nicht ausschloss, sondern im Gegenteil nach sich zog.⁶⁷

In der Forschung wird hier gelegentlich von einer paradoxen Gleichzeitigkeit
von Christozentrik und Weltoffenheit gesprochen. In diesem Sinne formuliert
Gundlach, „trotz seiner christologischen Konzentration“ enthalte Barths in der
Lichterlehre vorgeschlagenes Konzept „eine Freiheit zur Welt und eine Offenheit
für die Kultur, die auf ihre Weise die Kulturoffenheit und -neugier des modernen
Protestantismus zur Sprache bring[e]“.⁶⁸ In dieser Rekonstruktion wird die Chris-
tozentrik der Lichterlehre als ihr potenzieller Hemmschuh begriffen. Der Intention
von Barths Ausführungen wird diese Einordnung nicht gerecht: Der Universalismus
der Lichterlehre – die Pointe, dass mit wahren Worten überall zu rechnen sei, auch
in der von der Kirche noch nicht oder nicht mehr erreichten Profanität – geht direkt
auf den christologischen Universalismus des Versöhnungsereignisses zurück. Die-
ser enge sachliche Zusammenhang zeigt sich schon daran, dass Barth hier, im Raum

Zuge dieser Veränderung Zeit und Lust gefunden habe, mich viel mehr als früher auch mit der
allgemeinen Geistesgeschichte zu beschäftigen, auf zwei Italienreisen das klassische Altertum zu
mir reden zu lassen, wie es das vorher nie getan hatte, ein neues Verhältnis z.B. zu Goethe zu ge-
winnen, zahlreiche Romane – darunter viele von den ausgezeichneten Hervorbringungen der
neueren englischen Kriminal-Romanliteratur – zu lesen, ein schlechter, aber passionierter Reiter zu
werden usw.!“.
67 Vgl. Barths Bemerkung, aus dem Bekenntnis zu Christus als der einzigen Offenbarung Gottes
folge nicht, „daß alle außerhalb des biblisch-kirchlichen Kreises gesprochenen Worte als solche
wertlos oder gar als Worte unechter Prophetie nichtig und verkehrt, alle dort aufgehenden und
scheinenden Lichter als solche Irrlichter, alle dort sich vollziehenden Offenbarungen als solche
falsch sein müßten“ (KD IV/3, S. 108).
68 Gundlach, Kulturprotestantismus nach Karl Barth, S. 166. – Andernorts betont aber auch
Gundlach (ders., Selbstbegrenzung Gottes und die Autonomie des Menschen, S. 195 f.), Barths
„christologische Konzentration“ erscheine „nur auf den ersten Blick als eine Verengung der
Theologie auf das eine, begrenzte Wort Gottes Jesus Christus“; die Lichterlehre sei „weder eine
widersprüchliche noch eine gleichsam überraschende Alterserfindung Barths, sondern die konse-
quente Entfaltung der Bestimmungen der Erwählungslehre.“

364 7 Nicht nur Dunkelheit



der Lichterlehre, zentrale universalistische Formulierungen seiner Versöhnungs-
lehre zum Ausdruck brachte, etwa die oben zitierte Pointe, dass es „keine Men-
schenlosigkeit Gottes“⁶⁹ gebe, oder jene, dass „de iure“ bereits „jeder Mensch“ von
der Versöhnung herkomme.⁷⁰ Dass die Profanität potenziell mehr ist als Profanität,
führte Barth direkt auf die Osteroffenbarung Christi zurück.⁷¹ Weil Christus der
Herr der ganzen Welt und der Versöhner jedes Menschen ist, kann jeder Mensch in
der ganzen Welt zur Ausführung von Christi Selbstbezeugung in Dienst genommen
werden.⁷² Aus diesem Grund sind bei Barth Christologie und Offenheit umgekehrt
gekoppelt, als von der eben genannten Rezeptionslinie vorgesehen: „Je ernsthafter
und fröhlicher“ jemand an Christus glaube, „desto mehr solcher Zeichen“ werde er
in der Welt „wahrnehmen, desto mehr wahre Worte wird er auch von dorther zu
vernehmen in der Lage sein.“⁷³

Die starke Christozentrik führt in diesem Gedankengang weg von jeder Ek-
klesiozentrik. Die Kirche ist in Barths Spätwerk dezidiert nicht als exklusiver „Ort
der Wahrheit“ zu verstehen.⁷⁴ Potenzieller Ort der Wahrheit Christi ist – weil Barth

69 Vgl. KD IV/3, S. 133: „Man sage nicht zu schnell, daß die Souveränität Jesu Christi, die Macht seiner
Prophetie hier [nach a.a.O., S. 132: in der „der Absolutheit sich nähernden Profanität“, M.P.] an ihrer
Grenze stehen möchte, daß wahre Worte, von ihm auf menschliche Lippen gelegt, hier nicht zu
erwarten seien. […] Denn man vergesse nicht: es gibt zwar eine Gottlosigkeit des Menschen, es gibt
aber laut des Wortes von der Versöhnung keine Menschenlosigkeit Gottes“.
70 KD IV/3, S. 130: „Wer mit den Propheten und Aposteln von seiner Auferstehung […] herkommen
[…] darf, der erkennt und bekennt eben damit, daß nicht nur er, nicht nur die in der Nachfolge der
Propheten und Apostel an ihn glaubende, ihn liebende, auf ihn hoffende Gemeinde, sondern de iure
jeder Mensch, ja die ganze Kreatur von seinem Kreuz, von der in ihm geschehenen Versöhnung
herkommt, von ihr her zum Schauplatz seiner Herrschaft und so auch zum Empfänger und Träger
seines Wortes bestimmt ist.“
71 Vgl. KD IV/3, S. 133: „Es gibt in der von Gott in Jesus Christus versöhnten Welt keine von ihm sich
selbst überlassene, keine seiner Verfügung entzogene Profanität, auch da nicht, wo sie sich,
menschlich gesehen und geredet, der Reinheit, der Absolutheit, der schlechthinnigen Gottlosigkeit
in der gefährlichsten Weise zu nähern scheint. Man kommt, man denkt und redet nicht von Jesu
Christi Auferstehung her, wenn man das Gegenheil behauptet!“.
72 Ähnlich Hofheinz, „Das gewisse Extra!“Oder: Christologie als „Türöffner“?, S. 273: „Der Realgrund
für die Erwartung des Ergehens wahrer Worte Christi in der Profanität bildet die beide, Kirche
(Gemeinde) und Welt, umgreifende Universalität der Herrschaft Christi.“
73 KD IV/3, S. 136. – In Variation der Aufforderung, nicht an die Gottlosigkeit nichtchristlicher
Menschen zu glauben (vgl. oben Kap. 5), formuliert Barth (ebd.): „Wir sind nun einmal aufgerufen,
an Ihn, an seine Siegesmacht zu glauben und nicht an die Standfestigkeit irgendeiner unchristlichen,
widerchristlichen oder pseudochristlichen Weltlichkeit ihm gegenüber.“
74 Vgl. zu dieser Formulierung Greive, Die Kirche als Ort der Wahrheit. Greive behandelt unter
diesem Titel allerdings die Entwicklung von Barths Kirchenverständnis zwischen 1909 und 1937,
nimmt die Lichterlehre also noch nicht in den Blick und liest die titelgebende Formulierung

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanität 365



keine ekklesiologische, sondern eine christologische Konzentration vollzieht – nicht
allein die Kirche, sondern die ganze, auch diese umschliessende Welt. Christus
macht die Welt zu seinem Wahrheitsraum, indem er sich in ihr bezeugt. Er macht
sie indes nicht ihrerseits zur Kirche, nicht einmal aktual am Ort seiner Selbstbe-
zeugung. Es geht in Barths Lichterlehre nicht um die These, dass es Kirche auch
extra muros ecclesiae visibilis gebe.⁷⁵ Barth möchte gerade herausstellen, „daß das
Vermögen Jesu Christi, sich selbst […] menschliche Zeugen zu erschaffen, sich nicht
in dem erschöpft, was er an und in seinen Propheten und Aposteln wirkte und von
daher auch in seiner Gemeinde möglich und wirklich macht“.⁷⁶ Die inklusive
Christologie, die hier zur Anwendung kommt, führt demnach zu einer program-
matischen theologischen Aufwertung der Welt – und zugleich zu einer Relativie-
rung der Kirche. „Der liebe Gott könnte liberaler sein als wir es denken und gern
haben“, konnte Barth an anderer Stelle, aber ganz im Sinne der Lichterlehre for-
mulieren.⁷⁷

Damit wird insgesamt deutlich, dass Barths Spättheologie ihre charakteristi-
sche Offenheit und Weite nicht trotz, sondern wegen ihrer christologischen
Grundausrichtung gewonnen hat.⁷⁸ Wer seinen Blick auf die Welt an Barths

überdies nicht explizit exklusiv. Als exklusiv gelesene wäre sie missverständlich; dasselbe gilt für
Greives Bezeichnung der Kirche als dem „Ort der Christuswirklichkeit“ (a.a.O., S. 342).
75 Hingegen formuliert Siller, Kirche für die Welt, S. 267, mit Bezug auf die Lichterlehre: „Folgt man
diesem Gedankengang Barths, so ist Kirche bzw. Gemeinde nicht nur jenseits der Mauern institu-
tionalisierten Christentums zu finden, sondern auch jenseits des Christusglaubens.“ Eine solche
Universalisierung des Kirchenbegriffs ist in Barths Lichterlehre nicht angelegt. Zutreffend ist hin-
gegen Sillers daran anschliessende Feststellung (ebd.): „Barth bereitet also einer Ekklesiologie den
Weg, die mit der Gegenwart Jesu Christi auch jenseits der verfassten Kirche bzw. Gemeinde rechnet,
so dass ChristInnen auch in einer säkularen Umwelt […] ‚Gleichnisse des Himmelreichs‘ erwarten
können.“ Vgl. ferner Link, Die Welt als Gleichnis, S. 296 f.: „Die Entsprechungen zu dem in der Kirche
verkündigten Reich Gottes […] reichen grundsätzlich weiter als die Kirche Verkündigung selbst, sie
überschreiten die Grenzen einer dogmatisch gefaßten Ekklesiologie.“
76 KD IV/3, S. 132.
77 Barth, Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, S. 10. Es sei nämlich damit zu rechnen, dass die
Gnade Gottes „immer auch jenseits der Kirchenmauern am Werk sein und auch in ganz anderen
Zungen als den uns gegebenen verkündigt werden kann. Daß sie so frei ist, das bringt immer wieder
frische Luft in die Kirche“ (ebd.).
78 Ähnlich urteilt Großhans, Universale Versöhnung im geschichtlichen Vollzug, S. 118: „Die strenge
Christusbezogenheit der Kirche bedeutet gerade keine Weltflucht, sondern eine Vertiefung des Welt-
bezugs der Kirche“ (auch zit. bei Siller, Kirche für die Welt, S. 289, Anm. 199). Vgl. auch Kucharz,
Theologen und ihre Dichter, S. 143: „Gerade durch die strikte Position ihres Bekennens ist die Ge-
meinde in der Lage, in die Weite zu horchen und die Stimme des guten Hirten auch aus dem
profanen Bereich zu vernehmen, dort Gleichnissen des Himmelreichs zu begegnen.“ Metzger, The
Word of Christ and the World of Culture, S. 230 f., hatte ja in diesem Sinne zusammengefasst (wie
oben in Kap. 1.2.2 bereits zitiert): „it is not in spite of Barth’s doctrine of the Word that he can affirm

366 7 Nicht nur Dunkelheit



Lichterlehre geschult hat, rechnet mit der „Realpräsenz“⁷⁹ Christi in, mit und unter
den profansten Weltphänomenen. Die Welt als solche wird dabei als christologisch
relevant betrachtet, da sie von Gott her sozusagen mit der steten Möglichkeit der
Christusbegegnung geladen wird. Präzise aufgrund der Universalität der Versöh-
nung Christi ist anzunehmen, dass es in ihr, allem profanisierenden Pathos des
dialektisch-theologischen Barth zum Trotz, mehr gibt als das Selbstgespräch der
Schöpfung.

Nur am Rande sei festgehalten, dass die Lichterlehre interessanterweise
praktisch ganz ohne Bezugnahmen auf die von der Sache her eigentlich nahelie-
gende Pneumatologie auskommt. Sie ist nicht als Lehre ausserkirchlicher Inspira-
tionen des Heiligen Geistes ausgeführt worden, der (mit Joh 3,8) wehe, wo er wolle,
sondern strikt christologisch. Barth gibt für diesen grundsätzlichen Zugriff nicht
eigens Gründe an. Es ist aber zu vermuten, dass eine in diesem Sinne pneumato-
logisch argumentierende Lichterlehre nicht das hätte leisten könnte, was er von ihr
erwartete: Sie hätte nicht nachweisen können, dass auch und gerade eine strikt
christologische Welthermeneutik die Welt in ihrer Weltlichkeit in den Blick neh-
men kann. Es hätte dann der Eindruck entstehen können, die Christologie benötige
den Zusatz pneumatologischer Semantik, um Christuswirken ausserhalb von Bibel
und Kirche denken zu können. Eine solche Universalisierung der Pneumatologie
wäre überdies mit Barths Grundentscheidung in Konflikt gestanden, den Heiligen
Geist primär auf den Bereich von Glaube, Kirche und Theologie zu beziehen.⁸⁰ Ein
Wirken des Geistes ausserhalb dieses Bereichs ist von seiner Theologie her zwar
denkbar, kommt in der KD aber nur in vorsichtigen, sogleich wieder abgebrochenen
Andeutungen in Betracht.⁸¹ Diese Grundentscheidung prägt durchgehend auch den

certain secular enterprises, activities, or forms of existence, but because of it.“ Diese These lässt sich
anhand der Lichterlehre in besonders deutlicher Weise bestätigen.
79 KD IV/3, S. 124.
80 Entsprechend behandeln die pneumatologischen Paragraphen der Versöhnungslehre jeweils die
Ekklesiologie (§§ 62, 67 und 72) sowie das Leben der Christin in Glaube, Liebe und Hoffnung (§§ 63,
68 und 73). Zur von Barth „‚erkenntnistheoretisch‘ bestimmten Aufgabe“ des Geistes und der Kritik
dieses Gedankens vgl. Link, Der Horizont der Pneumatologie bei Calvin und Karl Barth, S. 182– 187
(Zitat S. 186). Vgl. ferner Nagel, Universale Singularität, S. 412: „Entgegen der […] Tendenz, der par-
tikularen Gestalt Christi die universale Reichweite des Geistes gegenüberzustellen, verfährt Barth
umgekehrt: Das Ereignis der Geschichte Jesu Christi ist in seiner soteriologischen Reichweite uni-
versal, das geistmotivierte Handeln der Kirche (und dessen theologische Reflexion) bleibt partiku-
lar.“
81 Barth kann in seiner Dogmatik mehrfach zugestehen, dass es eine Gegenwart des Geistes auch
ausserhalb des kirchlich-theologischen Bereichs geben könnte – ohne dass dieser Gedanke aber
jeweils weiter entfaltet würde. Vgl. dazu etwa die in KD I/1, S. 495 getroffene Feststellung, man
komme „nicht umhin“, auch von einer „auf die schöpfungsmäßige Existenz des Menschen und der
Welt als solche bezogenen Gegenwart und Wirkung des Heiligen Geistes zu reden“; ferner die Er-

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanität 367



§ 69, der die Lichterlehre enthält.⁸² Auch von da her lag es nahe, diese nicht
pneumatologisch, sondern im engeren Sinne christologisch zu entfalten.

7.2.2 Die Profanität als Erfahrungsraum Gottes

Der Gedanke, dass Christus in der Welt begegnet, wurde von Barth auf die Pointe
hin zugespitzt, mit seinen Selbstbezeugungen sei auch in der profanen, von der
kirchlichen Verkündigung nicht mehr oder noch nicht erreichten Welt zu rechnen;
Barth zielt also auf eine christologische Hermeneutik der Profanität, nicht einfach
der Kultur oder der Gesellschaft. Das damit mitgesetzte Verständnis der Profanität
ist für das Verständnis der Lichterlehre zentral. Es dient einer wichtigen Abgren-
zung: Selbstbezeugungen Christi in der Welt sind nicht mit möglichen kulturellen
Auswirkungen des Christentums zu verwechseln, sondern können auch unter der
Bedingung völliger Abwesenheit solcher Sekundärwirkungen christlicher Verkün-
digung erfolgen. Der religiöse oder areligiöse Charakter eines Weltphänomens steht
in keinem positiven oder negativen Zusammenhang mit der Möglichkeit Christi,
dieses zu einem wahren Wort zu machen. Dieser Pointe dient auch die von Barth
unternommene Einteilung der Welt in eine relative und eine absolute Profanität.⁸³

wähnung der „Sonderlehre Calvins vom Heiligen Geist als dem nicht nur in der Geschichte der
Heilsgemeinde, sondern auch im ganzen geschaffenen Kosmos als solchen waltenden Lebensprin-
zip“ (KD IV/3, S. 865).
82 So stellt Barth einleitend fest, man werde da, wo es „um die christliche Gemeinde und um das
Leben des einzelnen christlichen Menschen“ gehe, auch „vom Werk des Heiligen Geistes“ reden
müssen (a.a.O., S. 9). Entsprechend differenziert er später, im Kontext der Lichterlehre zwischen
einer „normale[n]“, „ordentliche[n]“ Form von Christi Regieren in seiner Gemeinde, die pneuma-
tologisch beschrieben werden, einerseits, und den „außerordentlichen Akte[n] seiner Regierung
durch die hier beschriebenen „freien Kundgebungen“ im „Weltgeschehen“ in den „Gleichnissen des
Himmelreiches“ andererseits (a.a.O., S. 147). Wiederum wird der Heilige Geist nur im ersten Fall
genannt, also gerade nicht auf die wahren Worte extra muros ecclesiae bezogen. Der eingangs
angekündigte pneumatologische Abschnitt des § 69 benennt schliesslich als „Empfänger, Träger und
Besitzer der vom Heiligen Geist gegebenen Verheißung“ jene Menschen, für die Christus nicht nur
der Versöhner ist, sondern die „ihn als den, der er ist, die seine Gegenwart und sein Werk in
subjektiver Entsprechung zu seiner objektiven Realität erkennen, an ihn, indem sie ihn erkennen,
glauben, ihn lieben“ (a.a.O., S. 407) – also die Christinnen und Christen.
83 Vgl. KD IV/3, S. 132– 136. Barth unterscheidet den Bereich einer„der Reinheit, der Absolutheit sich
nähernden Profanität“ (a.a.O., S. 132) von der Profanität „in ihrer gemischten, ihrer relativen Gestalt“
im „näheren Umkreis des biblisch-kirchlichen Bereiches“ (a.a.O., S. 134), betont aber sogleich, dass in
letzterem keinesfalls eher mit wahren Worten Christi zu rechnen sei. Stattdessen fragt er (a.a.O.,
S. 134 f.): „Könnte es nicht sein, daß gerade dieser gemischten, dieser relativen Profanität dem
Evangelium gegenüber eine vielleicht doch noch größere Verschlossenheit eigentümlich sein

368 7 Nicht nur Dunkelheit



Die von der Kirche berührte und geprägte Welt der relativen Profanität wird nicht
in ihrem Charakter als christliche Welt, sondern primär als christliche Welt in den
Blick genommen. Sie ist als relative Profanität – und nicht als relative Christlichkeit
– ein Derivat der Welt, nicht der Kirche. Sofern Christus sich hier wahre Worte zu
eigen macht, tut er dies nicht in Nutzung ihrer verbliebenen Christlichkeit, sondern
in aktiver Überwindung ihrer durch diese bloss unsichtbar gemachten Profanität.⁸⁴

Durch diesen Ansatz gelingt es Barth, wie in der Forschung bereits mehrfach
festgestellt wurde, in seiner Lichterlehre der profanenWelt als solcher theologische
Relevanz zuzuschreiben. Er kann „die Welt gerade in ihrer Profanität anerkennen,
weil er davon ausgeht, daß Gott – vor aller Religion, vor aller Theologie und vor der
Kirche! – immer schon bei der Welt ist“, wie Albrecht Grözinger schreibt.⁸⁵ Er muss
ihr, mit Jan Holzendorf formuliert, „keinen religiösen Gehalt unterstellen, um sie in
theologischer Perspektive interessant zu finden“,⁸⁶ da er sie immer schon als
„Profanität im Potentialis“ begreift.⁸⁷ Mit seiner Fokussierung auf die Profanität als
Ort wahrer Worte Christi stellt Barth sicher, dass Menschenworte in keiner Weise
explizit von Jesus Christus reden müssen, um theologisch als Selbstbezeugungen

könnte? Darum nämlich, weil sie sich, gewöhnt daran, mit ihm konfrontiert zu sein und sich mit
ihm abfinden zu müssen, nur um so fester konsolidieren möchte. Und weil sie sich, indem sie ihm
gewisse Konzessionen macht, sich ihm ein Stück weit akkommodiert, sich wohl gar weithin selber
als ‚christliche‘ Kulturwelt ausgibt, die Ohren ihm gegenüber nur um so solider verschließen, unter
allen Zeichen der Ablehnung, ja Verabscheuung eines prinzipiellen Atheismus einem praktischen
nur um so gründlicher und ungescheuter huldigen möchte!“.
84 Entsprechend betont betont Kucharz zurecht, die Gleichnisse des Himmelreichs seien in Barths
Denkmodell „keineswegs auf eine christliche Kultur angewiesen“ (Kucharz, Theologen und ihre
Dichter, S. 143). Auch nach Grözinger geht es Barth stärker um die Profanität als Profanität denn um
den „Aufweis eines religiösen Gehaltes ihrer Kultur“ (Grözinger, Christologie und Ästhetik, S. 42).
85 Grözinger, Christologie und Ästhetik, S. 42. – Grözinger traf diese Feststellung vor allem in
Kontrast zur theologischen Kulturhermeneutik Paul Tillichs; vgl. ebd.: „[E]s ist sehr wohl die Frage,
ob Barth hier die Welt nicht unbefangener und vorbehaltloser wahrnehmen kann als Tillich. Denn
Tillich muß die Welt immer auf ihre religiöse Struktur hin befragen, und seine ganze theologische
Emphase gilt ja nicht zufällig seiner These von der religiösen Grundierung aller Kultur.“
86 Holzendorf, Theologie bei Günter Grass, S. 106. – Ähnlich ferner Siller, Kirche für die Welt, S. 319:
„Barth möchte […] zeigen, wie die Realpräsenz Jesu Christi in der Profanität zur Darstellung
kommen kann, ohne dass damit dem Bereich der Profanität insgesamt eine geheime Christlichkeit
unterstellt werden müsste. Die menschlichen Worte und Taten in der Profanität erfahren gerade
keine christliche Deutung und werden als solche für das Volk Gottes zu Zeugnissen der Realpräsenz
Jesu Christi.“
87 Holzendorf, Theologie bei Günter Grass, S. 171: „Die Profanität ist so als eine Profanität im Po-
tentialis bestimmt: Alles in ihr kann grundsätzlich interessant sein für die Theologie, weil alles zur
Selbstauskunft Gottes werden kann, indem irgendein Phänomen in der Profanität die eine Selbst-
auskunft Gottes in Jesus Christus an einer bestimmten Stelle akzentuiert, beleuchtet und auf die
gegenwärtige Situation bezieht.“

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanität 369



Christi in Frage zu kommen. Es kann sich bei ihnen um profane Worte handeln, die
in völliger weltlicher Autonomie gesprochen wurden und keinerlei – oder sogar
problematische⁸⁸ – theologische Intentionen verfolgen. Christus kann auch solche
Worte ohne jeden positiven Bezug zur christlichen Religion nutzen, um zu Men-
schen zu sprechen.

Er spricht durch diese Worte zu den in seiner Kirche versammelten Menschen,
wodurch Barths Lichterlehre auch einen kirchenkritischen Ton erhält.⁸⁹ Eine Kir-
che, die nur im eigenen Raum mit Selbstbezeugungen Christi rechnen und sich von
der nichtchristlichen Welt programmatisch abwenden würde, verpasste Wahr-
heitsmomente der Profanität, die ihr doch (als „authentischer Kommentar“ zur
Bibel⁹⁰) zum Verständnis des einen Gottesworts dienen könnten.⁹¹ Rhetorisch fra-
gend insinuiert Barth, dass die Kirche in ihrer Geschichte genau das oft getan ha-
be.⁹² Die Kirche hat aber die Wahrheit Gottes in keiner Weise in sich. Daher, auf-
grund der Existenz von Selbstbezeugungen Christi im Raum der Profanität, ist die
Kirche dazu angehalten, sich mit dem profanenWeltwissen auseinanderzusetzen.⁹³
Erneut ist zu erkennen, dass die Christozentrik eine mögliche Ekklesiozentrik nicht
befördert, sondern gerade überbietet: Die wahren Worte Christi sind – mitunter
traditions- und kirchenkritisches – „Korrektiv der kirchlichen Überlieferung“ und
damit „Motiv zu neuer kirchlicher Gestaltung“.⁹⁴ Die Kirche ist insofern nicht nur

88 Dieser Gedanke wird unten (in Kap. 7.2.3) ausgeführt.
89 Grözinger, Christologie und Ästhetik, S. 42, formuliert sogar: „Dabei ist unverkennbar, daß für
Barth die Lichterlehre zunächst einmal eine eminent kirchen- und theologiekritische Ausrichtung
hat.“
90 KD IV/3, S. 142; vgl. auch a.a.O., S. 146.
91 Vgl. auch Holzendorf, Theologie bei Günter Grass, S. 171: „Die Zuwendung zur Welt als selb-
ständige, aber im Potentialis befindliche Welt ist dann sogar geboten, weil es der Theologie nicht
ansteht, mutwillig an der Selbstauskunft Gottes vorbeizugehen.“
92 Vgl. KD IV/3, S. 140: „Kam es nicht oft genug vor, daß sie vor die Tatsache einerWeltlichkeit gestellt
wurde, die gelegentlich sogar eine ausgesprochen heidnische Weltlichkeit sein mochte, die gewisse
Aspekte der ihrer Verkündigung anvertrauten Wahrheit mindestens ebenso deutlich und bestimmt
wie sie selbst und manchmal wohl auch besser, auch früher, auch folgerichtiger als sie zu bezeugen
schien?“.
93 Vgl. KD IV/3, S. 128: „Wird sie nicht dankbar sein dürfen und müssen, es [das eine Wort Gottes,
M.P.] nun eben auch von da draußen her, in menschlichen Worten ganz anderer Art, im Gleichnis
profaner Worte zu vernehmen?“.
94 KD IV/3, S. 146. – Daher kann die kirchliche Bekenntnistradition von Barth auch nur mit Vor-
behalt zu den Kriterien gerechnet werden, an denen sich Christinnen und Christen bei der Be-
stimmung wahrerWorte orientieren sollen (vgl. a.a.O., S. 142). Anweiteren Kriterien nennt Barth die
„Übereinstimmung mit dem Zeugnis der Schrift“ (a.a.O., S. 141) sowie die „Früchte“, die das Weltwort
bisher in seinem Ursprungszusammenhang hervorzubringen in der Lage war (a.a.O., S. 143). Vgl.

370 7 Nicht nur Dunkelheit



Zeugin der Wahrheit des Evangeliums, sondern ihrerseits auf Menschen in ihrem
Umfeld angewiesen, die ihr Wahrheiten übermitteln.⁹⁵ Dagegen wäre ein Rückzug
in ein theologisch-kirchliches „Ghetto“, wie es Barth im Entstehungsjahr der
Lichterlehre in einem Gespräch formulierte, „nicht nur menschlich borniert, ich
halte dafür, dass das christlich nicht erlaubt ist“.⁹⁶

Insgesamt wird deutlich: Die christologische Reinterpretation der Profanität als
solcher führte Barth zu einem Verständnis der nichtchristlichen Gesellschaft, ihrer
Erkenntnisse und sämtlicher ihrer Hervorbringungen als potenziell theologisch
relevant. In ihrem „Modell einer christozentrischen Profanität“ (Christoph Kock)⁹⁷
bot die Lichterlehre damit eine implizite Säkularisierungsverarbeitung. Namentlich
interpretierte sie eine weit fortgeschrittene gesellschaftliche Säkularisierung nicht
als Hinderungsgrund der Existenz wahrer Worte Christi in der Welt, sondern setzte
diese stillschweigend voraus. Sie ist ersichtlich im Kontext einer Kirche entstanden,
in der die Beziehung zur sie umgebenden sich säkularisierenden Gesellschaft
Fragen aufgeworfen hat, und reflektiert die welttheologischen Auswirkungen die-
ser Situation unter den Bedingungen der Universalität der Versöhnung in Christus.
In dieser Situation motiviert sie die Kirche dazu, auch in einer potenziell profan
gewordenen – und nicht nur profan scheinenden – Umgebung unentwegt mit der
Stimme Christi zu rechnen.⁹⁸

7.2.3 Die kirchliche Hermeneutik wahrer Weltworte

Das führt zum dritten Punkt, auf den für das Verständnis von Barths Lehrstück
hinzuweisen ist: Bei der Lehre von den Selbstbezeugungen Christi handelt es sich

dazu bereits bereits Holzendorf, Theologie bei Günter Grass, S. 109– 112; Hofheinz, „Das gewisse
Extra!“ Oder: Christologie als „Türöffner“?, S. 281–283.
95 Vgl. Busch, Karl Barths Lehre von der Kirche – eine notwendige Erinnerung, S. 235: „Sie hat ihnen
nicht nur etwas – in Wort und Tat – zu sagen. Sie hat auch auf sie zu hören.“ –Wood,The Comedy of
Redemption, S. 70, fasst in Umkehrung von Jak 1,22 prägnant zusammen: „Christians are not only
doers of the Word, one might say in reply to the Epistel of James, but hearers also.“
96 Barth, Gespräch auf der Tagung der Gesellschaft für Evangelische Theologie in Wuppertal (1956),
Tonaufnahme im Karl Barth-Archiv Basel (KBA 9165.2). Vgl. auch ebd.: „Und es wäre sehr schlimm,
wenn wir in einem theologischen Ghetto leben würden, wo wir uns die Ohren zuhalten und sagen:
ich höre nur, nur auf – ja, auf wen jetzt eigentlich? Also, auf die Pfarrer wohl, oder auf die christ-
lichen Kreise und Leute und so, und was darüber ist, das ist vom Übel“.
97 Kock, Natürliche Theologie, S. 67; vgl. insgesamt a.a.O., S. 67–76.
98 Siller, Kirche für die Welt, S. 279, fasst treffend zusammen: „Was die Gleichnisse in der Profanität
zu sagen haben, erinnert ChristInnen daran, dass die Welt auch ohne ihre Verdienste nicht von Gott
verlassen ist.“

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanität 371



um eine christologische Hermeneutik der Profanität, also um eine Theorie des
Verständnisses derWelt aus der Perspektive der Kirche. Nach Grözinger, der primär
an der Anwendung der Lichterlehre auf den Bereich von Kunst und Kultur inter-
essiert ist, liegt in ihr eine „praktisch-theologische Wahrnehmungslehre, eine theo-
logische Ästhetik im praktischen Interesse“ vor.⁹⁹ Auch diese Einsicht dient einer
wichtigen Abgrenzung. Als Wahrnehmungslehre vertritt die Lichterlehre keines-
wegs die reduktionistische These, Weltphänomene erschienen zwar profan und
autonom, seien aber eigentlich Selbstbezeugungen Christi. Zwar spricht Barth an
einer Stelle davon, Christus könne in der Profanität „in wunderbarer Unterbre-
chung der Profanität des Weltlebens“ begegnen.¹⁰⁰ Diese Unterbrechung der Pro-
fanität kann jedoch nur in der Perspektive des christlichen Glaubens festgestellt
werden, der ein bestimmtes Weltwort als Wort Christi identifiziert, und ist diesem
Weltwort noch nicht inhärent. Als solches ist und bleibt es profan in dem Sinne,
dass ihm kein, auch kein impliziter, christlicher Gehalt zugeschrieben werdenmuss.
Seine christologische Indienstnahme ändert nichts an seiner faktischen Weltlich-
keit; vielmehr setzt das Erkennen wahrer Worte Christi eine spezifisch kirchliche
Wahrnehmung der Welt voraus. Die Selbstbezeugungen Christi erfolgen nicht nur
im Raum der Profanität, sondern tatsächlich „im Gleichnis profaner Worte“.¹⁰¹ Der
Begriff der Profanität bestimmt also nicht nur den Ort, sondern qualifiziert auch
den Charakter der wahren Worte Christi in der Welt.¹⁰² Dem Weltwort als solchem
– also vor der theologischen Inanspruchnahme – wird dadurch von Barth kein
Defizit unterstellt; vielmehr kann es als autonomes Weltwort in Dienst genommen
werden.¹⁰³

Die Indienstnahme eines solchen Wortes durch Christus kann, wie Barth aus-
drücklich schreibt, ohne das Wissen seiner weltlichen Sprecherin erfolgen. Sie ge-

99 Grözinger, Christologie und Ästhetik, S. 40.
100 KD IV/3, S. 131.
101 KD IV/3, S. 128.
102 Wohl aus diesem Grund wird er von Barth sowohl attributiv (als Profanität der Welt) als auch
als Abstraktum (in Sinne der die Kirche umgebenden Profanität) verwendet; eine solche Ambiguität
kommt dem Weltbegriff als solchem nicht zu. Vgl. dazu auch oben Kap. 1.3.3.
103 Anders Hunsinger,How to Read Karl Barth, S. 262, der formuliert: „Other lights, it might be said,
are not to be conceived as enjoying a simple autonomy in relation to the one great light. They are not
to be conceived as self-contained, self-sufficient, and self-grounded but rather as the reverse: in-
complete, dependent, and contingent. Apart from the one great light, these other lights would
neither arise or endure. They are not an inner law unto themselves.“ Es stimmt, dass nach der
Lichterlehre kein Weltphänomen aus sich heraus zumwahren Wort Jesu Christi werden kann. Eine
Defizienzerklärung profaner Weltphänomene als solcher, wie sie in diesem Zitat anklingt, findet
sich bei Barth hingegen nicht.

372 7 Nicht nur Dunkelheit



schieht „ohne, ja gegen ihr eigenes Wissen undWollen“¹⁰⁴ und ist somit sogar gegen
ihren Willen denkbar.¹⁰⁵ So muss, um ein Beispiel zu nennen, ein Schriftsteller, in
dessen Werk ein Mitglied der Kirche ein wahres Wort Christi vernommen haben
möchte, in keiner Weise beabsichtigt haben, so rezipiert zu werden. Er wird, wie
Barth das im Werk Carl Zuckmayers offenbar für gegeben annahm, durch seine
Literatur „analogisch[…]“ an Christi Handeln in der Welt partizipieren, ohne es zu
bemerken.¹⁰⁶ Diese theologische Nicht-Intentionalität der Kultur imweitesten Sinne
ist für Barths Verständnis der Selbstbezeugungen Christi in der Profanität, trotz
einzelner gegenläufiger Sprachbilder im Text, zentral.¹⁰⁷ Es wäre ein absurdes
Unterfangen, programmatisch und willentlich wahre Worte Christi hervorzubrin-

104 KD IV/3, S. 132.
105 Link, Die Welt als Gleichnis, S. 296, formuliert noch auffallend vorsichtig, die Profanität könne
nach Barth „auch einmal als Segment der Peripherie eines Kreises […] figurieren, der auf die Of-
fenbarung als sein verborgenes Zentrum verweist, und sich derart – beinahe wider Willen – zum
Zeugen der Wahrheit Gottes machen […] lassen“.Von der Anlage der Lichterlehre her spricht nichts
dagegen, das Wort „beinahe“ hier zu streichen und eine Inanspruchnahme programmatisch
nichtchristlicher Worte durch Christus für möglich zu halten. Auch nach Theißen, Die berufene
Zeugin des Kreuzes Jesu Christi, S. 511, macht Barth deutlich, „dass weltgeschichtliche Worte – […]
auch dann, wenn sie kein Zeugnis für Christus, sondern eher gegen ihn sind! – als theologisch re-
levante Äußerungen gewürdigt werden müssen“; das sei „fraglos ein Grundinteresse der Lichter-
lehre“.
106 Jedenfalls schrieb Barth 1967 an Zuckmayer (Barth, Späte Freundschaft, S. 17): „mit das Beste ist,
daß Sie es offenbar kaum selbst bemerken, wie sehr Sie in Ihrer, wie man sagt, rein ‚weltlichen‘
Schriftstellerei faktisch ein priesterliches Amt ausgeübt haben und noch ausüben“. Später präzi-
sierte er: „übersehen Sie auch das nicht, daß der priesterliche Dienst, gleichviel ob er von einer
Amtsperson oder von einem sogen. ‚Laien‘ […] ausgeübt wird, auch nach der Feststellung des
Zweiten Vatikanum [in Lumen Gentium IV/31, M.P.] eine analogische Teilnahme am priesterlichen
Amt Jesu Christi ist, das von seinem königlichen und prophetischen Amt nicht zu trennen ist“ (a.a.O.,
S. 24). Bemerkenswert ist allerdings, dass Barth Zuckmayer hier nicht, wie von der Lichterlehre her
eigentlich zu erwarten, in den Kontext des prophetischen, sondern des priesterlichen Amtes Christi
rückt. – Zu Barth und Zuckmayer vgl. ferner Holzendorf, Theologie bei Günter Grass, S. 111 f.;
Kucharz, Theologen und ihre Dichter, S. 163 f.
107 Die Feststellung dieser theologischen Nicht-Intentionalität gilt insbesondere auch angesichts
dessen, dass Barth mit Blick auf jedes – auch das kirchliche – Reden von Gott formulieren konnte,
wahre Worte in- und ausserhalb der Kirche dürften „objektiv und subjektiv keine andere Intention
haben, als ihm“, nämlich dem einen Gotteswort, „zu entsprechen und es zu bestätigen“ (KD IV/3,
S. 124). Insofern unterstellt Barth den wahren Worten, dass sie das Wort Gottes „bezeugen wollten“
(ebd.). Stellen wie diese zielen aber nicht auf eine Abgrenzung von unbewusst erfolgten Zeugnissen
des Gottesworts, sondern sollen sicherstellen, dass keinwahresWort – auch keinwahresWeltwort –
gleichberechtigt an die Stelle Gottes treten und sein Wort ersetzen wollen kann. Dieselbe Semantik
des Wollens begegnet z.B., wenn Barth später feststellt (a.a.O., S. 143): „Kein wahres Wort kann das
biblische Zeugnis in irgendeinem Punkt ersetzen. Es kann es nicht verdrängen oder überbieten
wollen. Es kann im Verhältnis zu ihm nichts Anderes, nichts Neues sagen wollen.“

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanität 373



gen, also z.B. ein Buch, einen Film oder ein Kunstwerk in der Intention zu er-
schaffen, Christus einen Weg zu bereiten, sein prophetisches Amt auszurichten und
so zur Kirche zu sprechen. Ein solches Vorgehen wäre schon im Ansatz eine un-
zulässige Verfügbarmachung Gottes. Stattdessen geht die Lichterlehre durchgehend
von einer autonom agierenden, d.h. von theologischen Interessen freien Kultur aus,
die dann aber auf der Suche nach Selbstbezeugungen Christi theologisch reinter-
pretiert wird. Diese Reinterpretation demoliert die Autonomie der Kultur, wie
Metzger im Kontext seiner Analyse von Barths Theologie der Kultur herausgestellt
hat, in keiner Weise.¹⁰⁸ Auch die Inanspruchnahme der Kultur durch Gott zerstört
deren Weltlichkeit nicht, sondern erhöht sie, wie Metzger es ausdrückte: „God
elevates words“.¹⁰⁹ Barths Denkmodell nimmt die darin die Freiheit¹¹⁰ der Kultur
ernst, dass er betont, sie könne auch als solche zum Gleichnis des Gottesreichs
werden, nicht erst als explizit – oder auch implizit – christliche Kultur.¹¹¹

Ein solches Gleichnis ist die Kultur, in Thomas Kucharz‘ treffender Formulie-
rung ausgedrückt, „niemals aus sich, sondern nur mit dem Auge und dem Ohr des
Glaubens“.¹¹² Das weist darauf hin, dass sich in der Lichterlehre die implizite
Übernahme einer nicht am Produktions-, sondern am Rezeptionsprozess interes-
sierten Ästhetik beobachten lässt. Wer ein wahres Wort Christi im Weltgeschehen
wahrnimmt, liest es von eigenen, christologischen Prämissen her, rückt es daher,
wie Gundlach formuliert, in einen „christologische[n] Sinnhorizont“ und stellt es
„in den grösseren Zusammenhang des einen Wortes Gottes“.¹¹³ So kann es in der

108 Vgl. Metzger, The Word of Christ and the World of Culture, S. 139 (teilweise bereits oben in
Kap. 1.2.2 zitiert): „On Barth’s view, in the divine commandeering of language in the event of witness
to the Word, does God eradicate secular words? Does grace destroy nature? Given Barth’s repu-
diation of the analogia entis, one might assume that Barth advocates such a stance. However, it
would be a misrepresentation of his position.“
109 Vgl. Metzger,TheWord of Christ and the World of Culture, S. 139: „The divine commandeering of
words does not involve the destruction of their secularity. Now if the divine commandeering of
language does not destroy secular words, does it lead to the transformation of words? Does grace
perfect nature? […] No, on Barth’s view, grace does not transform or perfect nature whereby words
undergo metamorphosis or transsubstantiation. Instead, grace elevates nature. God elevates words,
giving to them new functions capacities or uses, without thereby transforming the words themselves
in the process.“
110 Vgl. dazu auch deCou, Art. Barth and Culture, bes. S. 615: „Rather than destroying their secu-
larity, this divine commandeering preserves the freedom of these words“.
111 Insofern ist das im Sinne der Lichterlehre aufgestellte Postulat, in einem Weltwort sei die
Stimme Christi zu hören, nicht mit der Behauptung identisch, es enthalte eine implizit christliche
Botschaft, die eine theologische Kulturhermeneutik freizulegen hätte.
112 Kucharz, Theologen und ihre Dichter, S. 146.
113 Gundlach, Kulturprotestantismus nach Karl Barth, S. 176 f.

374 7 Nicht nur Dunkelheit



christologischen Reinterpretation zu einem Sinnzuwachs kommen,¹¹⁴ da das Ver-
ständnis eines Weltworts plötzlich als Kommentar zum Gotteswort wirken und so
dessen Verständnis befördern kann.¹¹⁵ Im Unterschied zu rezeptionsästhetischen
Vorstellungen ist es bei Barth jedoch nicht die Rezipientin, die dem hermeneuti-
schen Prozess der Erkenntnis eines wahren Wortes den entscheidenden Anstoss
gibt, sondern Christus, der sich ihr im Wort zu erkennen gibt. So ist Gleichnishaf-
tigkeit eines Weltwortes mit dem Himmelreich weder Produkt einer intentio auc-
toris noch eines menschlichen Deutungsprozesses, sondern wird theologisch als
freie Inanspruchnahme durch Gott beschrieben.¹¹⁶

Diese theologische Perspektive lässt sich auf ganz unterschiedliche Ausprä-
gungen von Kunst und Kultur anwenden. Die hohe, auch theologische Wertschät-

114 Ähnlich Hartman, African Religions as „Parables of the Kingdom“?, S. 94: „While it may appear
that Barth views true words as an overcoming of culture, I read Barth as valuing cultural forms,
including language, preserving their authenticity, while filling them with additional meaning as
‚true words‘.“ Metzger, The Word of Christ and the World of Culture, S. 142, spricht im selben Sinne
von einem „semantic shift“, der sich in der göttlichen Indienstnahme eines Weltwortes einstelle
(a.a.O., S. 142).
115 Namentlich können die wahren Worte „dazu beitragen, die aus jener einen Quelle sich näh-
rende und an jener einen Norm sich messende christliche Erkenntnis zu festigen, zu erweitern, zu
präzisieren, dem christlichen Leben neuen Ernst und neue Heiterkeit, der Ausrichtung der
christlichen Botschaft neue Freiheit und neue Konzentration zu verleihen“ (KD IV/3, S. 151).
116 Sofern dieser Punkt berücksichtigt wird, ist es legitim, die Lichterlehre, wie es hier durchge-
hend geschehen ist, als „christologische Hermeneutik“ zu lesen. Darauf ist eigens hinzuweisen, da
Hofheinz terminologisch anders votiert und – allerdings nicht spezifisch mit Blick auf die Licht-
erlehre, sondern allgemein – betont hat, es gehe Barth „wohlgemerkt nicht um ein christologisches
Prinzip, auch nicht um eine christologische Hermeneutik“ (Hofheinz, „In Tuchfühlung und im
Handgemenge mit dem Weltgeschehen“, S. 38). Hofheinz stützt sich in dieser Abweisung auf Wein-
richs Betonung der theologischen Grundentscheidung zwischen einer (blossen) „möglichst um-
sichtige[n] und konsequenzreiche[n] Christologie als Hermeneutik unserer Wirklichkeit“ einerseits
und der Erwartung des „auferstandenen und heute lebendigen Christus“ als der„das Geschehen der
Gegenwart bestimmende[n] Wirklichkeit“ andererseits (Weinrich, Die bescheidene Kompromisslo-
sigkeit der Theologie Karl Barths, S. 186; vgl. das Zitat bei Hofheinz, „In Tuchfühlung und im Hand-
gemenge mit demWeltgeschehen“, S. 38). Diese Gegenüberstellung ist für Barths Theologie in der Tat
relevant (vgl. dazu etwa die von Hofheinz und Weinrich angeführte Stelle KD IV/3, S. 815 f.), bedeutet
jedoch nicht, dass die Bezeichnung der Lichterlehre als „christologische Hermeneutik“ per se
problematisch wäre. Die beschriebene Gegenüberstellung erinnert daran, dass in Barths Denken
nicht die theologische Theorie in der Form einer bestimmten Christologie der letzte Ermögli-
chungsgrund für die Existenz von Selbstbezeugungen Christi in der Profanität ist, sondern Christus
selbst in Ausführung seines prophetischen Amtes. Aus dem Bewusstsein dieser Christuspräsenz in
der Welt ergibt sich nun aber sekundär durchaus auch ein neuer, christologisch geprägter Blick auf
diese Welt – eben eine christologische Welthermeneutik. Ursache und Wirkung dürfen dabei in der
Tat nicht verwechselt werden – in der hier vorgeschlagenen Lesart der Lichterlehre ist eine ihre
Umkehrung jedenfalls, trotz der von Hofheinz abweichenden Begriffsverwendung, nicht intendiert.

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanität 375



zung der Musik Mozarts ist in Barths eigenem Werk ihr prominentestes Anwen-
dungsbeispiel.¹¹⁷ Auf dieser Linie konnte die Lichterlehre in ihrer jüngeren und
jüngsten Rezeptionsgeschichte zur theologischen Deutung ganz unterschiedlicher
kultureller Phänomene herangezogen werden: Congdon bezog sich in seiner theo-
logischen Deutung der Filme Guillermo del Toros auf sie,¹¹⁸ Holzendorf formulierte
2021 von ihr her eine theologische Deutung des Werks von Günter Grass.¹¹⁹ Beide
Male diente die Lichterlehre dazu, auch nicht direkt theologisch Intendiertes als
theologisch relevant wahrzunehmen. Solche Anwendungen von Barths Welther-
meneutik bestätigen und vertiefen nachträglich die von Grözinger vorgeschlagene
Deutung der Lichter- als einer auf eine theologische Ästhetik zielende Wahrneh-
mungslehre.

Ihr Horizont ist aber potenziell noch wesentlich breiter: Nicht nur Kunst und
Literatur, sondern auch politische Ereignisse oder wissenschaftliche Erkenntnisse
können von Christus zu Selbstbezeugungen gemacht werden, an denen die Kirche
ihr Verständnis des Evangeliums schärfen kann.¹²⁰ Barth nannte zwar bewusst
keine Beispiele,¹²¹ machte jedoch deutlich, wie breit der Horizont der Lichterlehre

117 Vgl. dazu Barth, Gespräche 1964– 1968, S. 400: Die Lichterlehre „habe ich 1956 geschrieben, im
Mozartjahr. Und ich war damals auf dem Sprung, hier ausdrücklich den Mozart zu nennen: er ist
solch ein Licht! Aber ich habe mich peinlich davor gehütet.“ Auch andernorts griff Barth in diesem
Zusammenhang auf die Terminologie der Lichterlehre zurück: „die goldenen Klänge und Weisen
der Mozartschen Musik haben […] – nicht als Evangelium, aber als Gleichnisse des im Evangelium
von Gottes freier Gnade offenbarten Reiches – von jeher zu mir geredet und tun es mit größter
Frische immer wieder“ (Barth, How my Mind has Changed [1948– 1958], S. 209).
118 Vgl. Congdon, Secular Parables of the Kingdom. Congdon betont von Barth her, dass ein Film
auch dann theologisch relevant sein könne, wenn er keine offensichtlich religiösen Motive – z.B. an
Christus erinnernde Erlöserfiguren – enthalte. Vgl. a.a.O., S. 77: „I have long felt that much, if not
most, theological engagement with film consists of simply trying to find Christ-figures in Hollywood
movies. There is a tendency to want to make every meaningful film into a ‚Christian‘ one simply by
finding analogies to stories or characters in the Bible, however weak those analogies may be. This
kind of engagement with film ends up doing justice neither to the Christian faith nor to the movies
under discussion.“ Über seinen eigenen Ansatz schreibt Congdon (ebd.): „The goal is not to say that
del Toro is, in fact, a Christian filmmaker or that his films are straightforwardly Christian (though
what this adjective means is problematic). Instead, my intention was to see that […] we can find in
these films a ‚secular parable of the kingdom,‘ to borrow a phrase from Karl Barth.“ Congdon macht
explizit, dass sich diese Deutung auch gegen ein möglicherweise theologisch problematisches
Selbstverständnis del Toros aufrechterhalten liesse: „Del Toro could have intended these films to
support some pagan theology of earth-worship for all I care (though, of course, that is not the case). It
makes no difference to me as an interpreter of these films.“
119 Vgl. Holzendorf, Theologie bei Günter Grass. Eine Untersuchung auf der Grundlage der Licht-
erlehre Karl Barths und ihrer Rezeption durch Michael Trowitzsch.
120 Vgl. auch Holzendorf, Theologie bei Günter Grass, S. 102.
121 Vgl. KD IV/3, S. 152 (wie bereits oben in Kap. 7.1.3 ausgeführt).

376 7 Nicht nur Dunkelheit



ist: er umfasst den gesamten „politischen, sozialen, denkerischen, wissenschaftli-
chen, künstlerischen, literarischen, moralischen [oder] auch religiösen“ Bereich des
Lebens der Menschheit.¹²² Auch in Barths weiterem Werk werden nur andeu-
tungsweise Beispiele vorgebracht, so etwa in einem späten Gespräch in der Form
des Hinweises auf eine konkrete, Barth offenbar eindrückliche Begegnung mit Jean-
Paul Sartre kurz vor der Entstehungszeit der Lichterlehre.¹²³ Schliesslich können
unter Anwendung der Lehre von den Selbstbezeugungen Christi Weltworte aus dem
Bereich nichtchristlicher Religionen – freilich auch sie unter dem in diesem Zu-
sammenhang kritischen Schlagwort der „Profanität“¹²⁴ – in den Blick kommen und
theologisch gewürdigt werden. In der unterdessen recht weitläufigen Debatte um
die religionstheologische Rezeption der Lichterlehre wurde zwar immer wieder
zurecht betont, dass hier nicht ihr von Barth intendiertes primäres Anwendungs-
feld liege.¹²⁵ Grundsätzlich ausgeschlossen ist ihre Anwendung auf die Welt der
nichtchristlichen Religionen aber trotz der terminologischen Fokussierung auf die
„Profanität“ nicht.

Zuletzt ist noch zu betonen, dass der von Barth vorgeschlagene Blick auf die
Welt nicht auf Abgeschlossenheit der Erkenntnis zielt, sondern einem ständigen
innerkirchlichen Diskurs über die Frage unterliegt, wo ein konkretes wahres Wort
Christi gehört werden kann und wo nicht.¹²⁶ Wer ein solches Wort vernommen

122 KD IV/3, S. 152.
123 Vgl. Barth, Gespräche 1964– 1968, S. 400f.: „Es gibt nicht nur außerordentliche Charismen,
sondern auch weltliche Gleichnisse des Himmelreichs. […] Ich bin einmal vor Jahren in Venedig
Seite an Seite mit Sartre zusammengesessen. Da habe ich etwas davon gemerkt, daß es so etwas gibt.
Und wenn man das merkt, so freut man sich. Aber ich muß vor allen Versuchungenwarnen, da nun
Gleichungen zu machen und darauf dann eine Ethik zu bauen. Ob man in mehr konservativen oder
in mehr revolutionären Gestalten solche Gleichnisse entdeckt, aber man darf aus den Gleichnissen
nie Gleichungen machen. Sondern was geboten ist, ist einfach eine christliche Offenheit dafür:
faktisch-praktisch gibt es auch Mitbrüder da draußen.“ Das Gespräch mit Sartre, auf das Barth
anspielt, fand 1956 statt (vgl. a.a.O., S. 400, Hg.-Anm. 26, unter Verweis auf Busch, Karl Barths Le-
benslauf, S. 426 f.).
124 Vgl. dazu Andresen, Humanismus Gottes, S. 392: „Das ist das eigentlich Anstößige an Barths
Behandlung der Religion: dies sang- und klanglose Geltenlassen der religiösen Wirklichkeit als zwar
höchst bedeutsames, aber nirgends die Grenze der Profanität überschreitendes Phänomen!“.
125 Bernhardt, Religion als Götzendienst?, S. 103, sprach daher von der „in dieser Hinsicht oft
überschätzten Lichterlehre“. An aktueller Literatur kann hier exemplarisch auf zwei gegensätzlich
argumentierende Titel verwiesen werden: Einen aktuellen Versuch der religionstheologischen
Fruchtbarmachung der Lichterlehre bietet Hofheinz, „Das gewisse Extra!“ Oder: Christologie als
„Türöffner“?, S. 264–389; eine Kritik solcher Lesarten der Lichterlehre formuliert Boysen, Christus
und sein dreifaches Amt, S. 477–479.
126 Vgl. dazu bereits Holzendorf, Theologie bei Günter Grass, S. 171 f.: „der dynamische, subjektive
und prozessartige Charakter des Geschehens darf nicht unterlaufen werden. Barth betont, dass es

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanität 377



haben will, kann in der Kirche für dieses Verständnis werben, wird sich jedoch in
der Gemeinschaft der Glaubenden stets mit anderen Lesarten eines konkreten
Weltphänomens konfrontiert finden.¹²⁷ „Problematisch und diskutabel ist jede hier
in Frage kommende Erscheinung“, formuliert Barth.¹²⁸ Dieser diskursive Prozess,
der in der Kirche über die Welt geführt wird, ist nie abgeschlossen, sondern führt,
wie Holzendorf festgestellt hat, zu einer steten „Diskussion über das Evangelium
und dessen sachgemäße Auslegung in der Gegenwart anhand von Weltphänome-
nen“.¹²⁹ Erst durch die Einsicht in diesen unabschliessbaren Diskurs über mögliche
wahre Worte gewinnt die Welthermeneutik der Lichterlehre ihr notwendiges kri-
tisches Korrektiv. Das damit bezeichnete Element erkenntnistheoretischer Relati-
vierung ist wichtig, da sonst die Gefahr bestünde, dass die in Weltworten erkannte
Wahrheit ungeprüft die Theologie mitprägen könnte, ohne ihrerseits einem (in
Barths Vorstellung jahre- und potenziell jahrhundertelangen¹³⁰) reflexiven Prozess
theologischer Kritik zu unterliegen. In besonderer Weise gilt das für angenommene
wahreWorte im Bereich der Politik, wo jedes KanonisierenwahrerWorte durch die
Kirche – also dieser oder jener politischen Strömung, Option oder Persönlichkeit –
zu einer fatalen Ideologisierung des Evangeliums führen müsste.

7.2.4 Nochmals: Barth, Blumhardt und der religiöse Sozialismus

Im Kontext dieser Gefahr liegt es nahe, abschliessend noch einmal knapp auf die
religiös-sozialen Anfänge von Barths Denken – und damit auch auf den Anfang

der Einzelne ist, der zunächst in der Profanität etwas entdeckt, was er für ein solches Licht hält,
welches das Evangelium an einem bestimmten Punkt in der gegenwärtigen Situation beleuchtet.
Damit ist jedoch keineswegs über den Status des Weltphänomens entschieden, sondern zunächst
wird nur die Erkenntnis eines Einzelnen artikuliert. Ob hier eine wahre Erkenntnis vorliegt, bindet
Barth in einen dynamischen und nicht abschließbaren Prozess ein. Der Einzelne soll die Gemeinde –

die wissenschaftlichen und nicht-wissenschaftlichen Theologen – mit seiner Erkenntnis konfron-
tieren. Dadurch entsteht ein Ringen um das, was jeweils als wahres Wort erkannt wird.“
127 Vgl. auch Schellong, „Gleichnisse des Himmelreichs“, S. 6: „Es können (und sollen!) diejenigen
Christen, die zu erkennen meinen, daß hier oder da ein Gleichnis des Himmelreichs in unserer
Lebenswelt geschieht und zu beachten sei, ihre Mitchristen darauf aufmerksam machen – fragend,
ob sie nicht denselben Eindruck haben, einladend, sich dadurch belehren, ermahnen und aktivieren
zu lassen; aber sie können bezüglich solcher Gleichnisse keinen allgemeinverbindlichen Geltungs-
anspruch für Lehre und Leben der Christenheit aufstellen wollen.“
128 KD IV/3, S. 153.
129 Holzendorf, Theologie bei Günter Grass, S. 172.
130 Vgl. KD IV/3, S. 149: „Es gibt solche wahren Worte, die nicht nur Jahrzehnte, sondern Jahr-
hunderte brauchten, bis sie sich endlich und zuletzt wenigstens annähernd in der ganzen Chris-
tenheit durchgesprochen und Anerkennung verschafft haben.“

378 7 Nicht nur Dunkelheit



dieser Studie – zurückzublicken. Es hatte bereits zu den welttheologischen Pointen
des religiösen Sozialismus gehört, Gottes bzw. Christi Wirken auch ausserhalb der
Kirche und besonders in den sozialen Bewegungen der Zeit festzustellen, etwa im
politischen Wollen der Sozialdemokratie.¹³¹ Barth hatte sich von der Identifikati-
onslogik dieses Blicks auf die politische Welt im Rahmen seiner Emanzipation vom
religiösen Sozialismus umfassend distanziert. In Konsequenz daraus war seine
Theologie in den Folgejahren zwar keineswegs unpolitisch geworden, die politi-
schen Bezüge verblieben jedoch wesentlich im Negativen, konkret in einer Kritik
jeder Ideologie, die eine innerweltliche Grösse absolut setzte.¹³² Damit war das
Problem einer positiven Verhältnisbestimmung von Christus zu konkreten politi-
schen Anliegen jedoch noch nicht gelöst.

Von hier aus betrachtet begegnet in Barths Lehre von den Selbstbezeugungen
Christi im Weltgeschehen die theologisch kontrollierte Wiederaufnahme eines
Grundanliegens des religiösen Sozialismus: der Möglichkeit, politische Bewegungen
in einer„innere[n] Verbindung“ mit Jesus Christus zu sehen, wie es Barth 1911 noch
selbst ausgedrückt hatte.¹³³ Auch Barths Lichterlehre erlaubt es grundsätzlich, po-
litische Ereignissen und Bewegungen theologisch zu interpretieren, indem man sie
als indirektes, profanes Wort Christi an seine Kirche versteht. Sie stellt jedoch jede
solche theologisch-christologische Interpretation der Politik – und das unterschei-
det sie von der Identifikationslogik des religiösen Sozialismus – in mehrfacher
Hinsicht unter einen strengen Vorbehalt:
‒ Zunächst sind der Verzicht auf jede kanonisierende Feststellung wahrerWorte,

die Betonung ihrer notwendigen Strittigkeit im Raum der Kirche sowie die
Verweigerung von Beispielen als Bollwerke gegen eine Welthermeneutik zu
lesen, die davon ausging, einer konkreten politischen Bewegung, etwa im So-
zialismus, sei ein verbindliches Wort Gottes festzustellen.Von der Lichterlehre
her ist keine solche Festlegung zu begründen. Sie ermöglicht nur thetische,
aktuale Vermutungen, von wo aus Christus in der Welt zur Kirche sprechen
könnte. Darin, dass solches Sprechen stets nur je und je sowie im Modus der
Vermutung postuliert werden kann, spiegelt sich ihr konsequenter christolo-
gischer Aktualismus.

‒ Zweitens sperrt sich die Lichterlehre gegen jene geschichtstheologisch gelade-
nen Deutungen des Weltgeschehens,¹³⁴ die für den frühen religiösen Sozialis-

131 Vgl. dazu oben Kap. 2.1.1.
132 Vgl. dazu oben Kap. 2.2.2.
133 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 389 (wie oben in Kap. 2.1.1 zitiert).
134 Vgl. dazu bereits Sauter, Die Theologie des Reiches Gottes beim älteren und jüngeren Blumhardt,
S. 264, der mit Blick auf die Lichterlehre festhält: „Es ist natürlich deutlich, dass Barth hier kei-

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanität 379



mus typisch waren.¹³⁵ Es gehe, schrieb Barth an einer Stelle, nicht um das
Vertrauen auf „irgendwelche Potentialitäten der Weltgeschichte, […] wohl aber
auf die Souveränität Jesu Christi“, der letztlich auch „die Menschen da drau-
ßen“ unterstünden.¹³⁶ Insbesondere aber geht die Lichterlehre nicht davon aus,
dass man Existenz von Selbstbezeugungen Jesu Christi Hinweise auf Gottes
Weltregiment ableiten könnte. Der Erkenntnisgang verläuft umgekehrt: Weil
man von der Annahme der Souveränität Jesu Christi herkommt, rechnet man
auch im Weltgeschehen mit Zeichen seines Wirkens.

‒ Und schliesslich unterscheidet sich die kirchenkritische Pointe der Lichterlehre
erkennbar von der religiös-sozialen Parole „Los von der Kirche!“, die Ragaz
seinerzeit ausgegeben hatte.¹³⁷ Eine Ablösung individueller Christenmenschen
von der Gemeinde unter Hinwendung zu wahren Worten Christi in der Welt ist
von der Lichterlehre her nicht vorgesehen, da es unhintergehbar die Gemeinde
ist, die die Existenz wahrer Worte feststellt und ggf. von ihnen lernt.

In dieser (freilich etwas anachronistischen¹³⁸) Gegenüberstellung von Barths An-
satz mit dem religiös-sozialen Blick auf die politische Welt erweist sich die Licht-
erlehre als eminent kritische Wahrnehmungslehre der Selbstbezeugungen Christi

nesfalls die ‚Stimme der Geschichte‘ oder etwa auch eine ‚Predigt der Sozialphänomene‘ beschwören
will“.
135 Christoph Blumhardt war etwa der Ansicht, die technisch-industrielle Revolution des 19. Jahr-
hunderts hätte mitgeholfen, dass die „unteren Schichten zur Sprache gekommen“ seien, und
kommentierte: „Also regiert Gott die Zeit“ (Blumhardt, Seid Auferstandene!, S. 213). Im Ende der
chinesischen Monarchie erblickte Blumhardt 1912 ebenfalls einen Beweis für Gottes regierendes
Handeln in der Geschichte. Vgl. Blumhardt, Christus in der Welt, S. 242 (Brief an Richard Wilhelm
vom 24. Februar 1912): „Es kommt einem Europäer erstaunlich vor, wie das so werden konnte, und
einem denkendenMenschenwunderbar, wie sich dieMenschheit heute neue Bahnen sucht, wie von
hoher Hand geschoben. […] Mir ist es ein Beweis des göttlichen Regiments“. Vgl. ferner die illus-
trative Darstellung von Ragaz’ Reaktion auf die chinesische Revolution von 1912 bei Mattmüller,
Leonhard Ragaz und der religiöse Sozialismus, Bd. 1, S. 126, sowie die ausführliche Beschreibung
seiner Neigung zur Geschichtstheologie bei Lindt, Leonhard Ragaz, S. 127– 136.
136 KD IV/3, S. 139.
137 Ragaz,Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Bd. 1, S. 311 (bereits oben in Kap. 2.1.1 zitiert). –
Mattmüller berichtet in seiner Ragaz-Biographie, Barth habe ihm gegenüber mündlich Folgendes
geäussert: „Ragaz und ich brausten wie zwei Schnellzüge aneinander vorbei: Er aus der Kirche
heraus, ich in die Kirche hinein“ (Mattmüller, Leonhard Ragaz und der religiöse Sozialismus, Bd. 2,
S. 229).
138 Als zentrales Motiv für die Zurückhaltung bezüglich der theologischen Interpretation politi-
scher Bewegungen dürfte beim späten Barth nicht mehr die Abgrenzung vom religiösen Sozialismus
wirksam sein, sondern die Erfahrung mit der Ideologisierung des Christentums durch den Natio-
nalsozialismus. Die tiefe Problematik jeder Geschichtstheologie war ab 1933 in einer Weise er-
kennbar, die den frühen Religiös-Sozialen noch nicht zur Verfügung stand.

380 7 Nicht nur Dunkelheit



im Weltgeschehen. Damit zeigt sich aber auch über ihre Grenzen hinaus, dass das
die Theologie des späten Barth dominierende christologisch-inklusive Denkmodell
nicht direkt mit frühen Inklusivaussagen in seinem Werk in eins zu setzen ist.

Insofern bedeutete die für diese Studie titelgebende Aussage, die Welt sei
Gottes, beim späten Barth etwas anderes als bei Christoph Blumhardt, in dessen
Schrifttum sie sich ja ebenfalls bereits fand.¹³⁹ Blumhardt verband mit ihr die
terminologisch an Barths Lichterlehre erinnernde, sich aber in der Tonalität den-
noch erkennbar von ihr unterscheidende Überzeugung, dass es in Gottes Welt viele
Dinge gebe, „in denen sich Jesus kundgibt“: er sei „in diesen oder jenen Ereignissen,
in diesem und jenem Geschehen, in diesen und jenen Bewegungen und Handlungen
eines Menschen“ am Werk, so dass man sagen könne: „da ist der Jesus – der, der
außer den Gewohnheiten steht, außer dem, was hergebracht ist“.¹⁴⁰ In einem Ge-
spräch erklärte Blumhardt 1899: „Das sag ich euch: Gott ist in der Luft, Gott ist in der
Gesellschaft, aber du mußt die Augen aufmachen, daß du ihn siehst.“¹⁴¹ Blumhardts
Offenheit für geschichtstheologische Deutungen des Weltgeschehens, insbesondere
aber auch die theologische Deutung des Sozialismus, die er in der Schaffensperiode
um 1900 vertreten hatte, sind als Folge dieser Welttheologie und der auch von ihnen
her zu verstehenden Annahme aufzufassen, die Welt sei Gottes.¹⁴² So sehr Barths
Spättheologie also den stark zusprechenden Heilsuniversalismus Christoph Blu-
mhardts teilt, so wenig die von diesem in der genannten Phase seines Denkens
gezogenen Konsequenzen für die Deutung des politischen Lebens.¹⁴³

139 Vgl. Blumhardt, Ihr Menschen seid Gottes!, S. 32 (oben in Kap. 1.3.4 zitiert).
140 Blumhardt, Ihr Menschen seid Gottes!, S. 147; das Zitat stammt aus einer Andacht von 1898.
141 Blumhardt, Seid Auferstandene!, S. 155.
142 Ähnlich urteilte Blumhardts Herausgeber Robert Lejeune (Lejeune, Nachwort, S. 468): „Auch
sein [Blumhardts, M.P.] Bekenntnis zur Sozialdemokratie gehört mit zu jener ganzen Verkündigung,
von der dieser Band Zeugnis ablegen möchte, und mit der er bis zu den Geringsten und Fernsten
dringen sollte: Ihr Menschen seid Gottes.“
143 Zum Vergleich der Theologie Christoph Blumhardts und Barths Lichterlehre vgl. bereits Sauter,
Die Theologie des Reiches Gottes beim älteren und jüngeren Blumhardt, S. 264 f. Sauter bemerkt
(a.a.O., S. 264): „Gerade wegen der auch hier unzweifelhaft bestehenden Übereinstimmung zwischen
Blumhardt und Barth ist auf die Differenzen zu achten.“ Auch nach Sauter will Barth in seiner
Lichterlehre „nur in eine grundsätzliche Erörterung eintreten und nennt keine konkreten Beispiele,
die ja doch nur den ‚allgemeinen‘, d.h. nicht zeitgebundenen Rahmencharakter der dogmatischen
Erörterung verwischen und verletzen würden.“ Barths Versöhnungslehre und Blumhardts dritte,
politischste Phase nach 1899 unterschieden sich ferner „bedeutungsvoll darin, dass Barth sich im
gewissen Unterschied zu Blumhardt vom Engagement für oder gegen jede Weltanschauung und
Ideologie abwendet“ (a.a.O., S. 266).

7.2 Barths christologische Hermeneutik der Profanität 381



7.3 Ertrag

In seiner Deutung der Lichterlehre hat Berkhof formuliert, diese sei „bewußt bei-
läufig“ formuliert und stelle im Rahmen einer eigentlich exklusivistischen Offen-
barungslehre eher eine „Konzession“ als eine „Konfession“ dar.¹⁴⁴ Nach den Er-
gebnissen dieses Kapitels traute man ihr mit dieser Deutung zu wenig zu. Es war
vielmehr zu beobachten, dass die Lichterlehre prinzipialisierte, was bereits frühere
Texten Barths materialdogmatisch und welthermeneutisch vorausgesetzt hatten:
dass Christus nicht nur in der Kirche, sondern auch in der sie umgebenden nicht-
christlichen Gesellschaft wirksam und präsent sei, und zwar über die schöp-
fungstheologisch beschreibbare Indienstnahme einzelner Weltphänomene als Re-
quisiten in der Aufführung des grossen Dramas Gottes hinaus (7.1.2). Von der
christologisch-inklusiven Theologie der Welt von Barths Erwählungs- und Versöh-
nungslehre her erscheint die Konzeption der wahren Worte Christi, die Barth ja im
Kontext der Versöhnungslehre vortrug, nicht als Konzession, sondern als Denk-
notwendigkeit. Sie nimmt die Exklusivität der Offenbarung in Christus nicht zu-
rück, sondern legt sie welttheologisch inklusiv aus. Machte man ernst mit dem
christologisch-inklusiven Blick auf die Profanität, den Barth ab den frühen 30er
Jahren entwickelte, war in ihr nicht nur mit Selbstbezeugungen der Schöpfung,
sondern auch mit Selbstbezeugungen Christi zu rechnen. Dann aber war eine
welthermeneutische Theorie vonnöten, die die Profanität von ihrer potenziellen
Indienstnahme durch Christus her verstand und grundlegend festhielt, wie es zur
Feststellung solcher Selbstbezeugungen Christi ausserhalb der Kirche kommen
konnte (7.1.3). Insofern ist der erste, christologische Teil der Lichterlehre durchaus,
wie Grözinger schreibt, als „Quintessenz“ der Theologie des späten Barth zu be-
trachten.¹⁴⁵ Sie sollte die Kirche ermutigen, in der sie umgebenden, nach eigenen
Gesetzen funktionierenden kulturellen, politischen und gesellschaftlichen Welt mit
Wahrheiten zu rechnen, und sie dazu befähigen, diese Wahrheiten gleichzeitig
festzustellen in einen kritischen theologischen Diskurs einzubinden. Sie tat dies in
christologischer Semantik (7.2.1): in Erwartung der in aller Profanität desWeltlebens
möglichen Begegnung mit Christus selbst, näherhin mit Christus in der Ausführung
seines prophetischen Amtes. So suchte sie nachzuweisen, dass es von einem ex-
klusiv verstandenen christologischen Offenbarungsbegriff her nicht nur zu einer
inklusiven theologischen Welthermeneutik kommen konnte, sondern musste; dass
also Christozentrik keineswegs auch zu Ekklesiozentrik führte, sondern dieser ge-
rade entgegengesetzt war. Barth verband die Möglichkeit ausserkirchlicher Selbst-

144 Berkhof, Barths Lichterlehre im Rahmen der heutigen Theologie, Kirche, Welt, S. 48.
145 Grözinger, Christologie und Ästhetik, S. 40.

382 7 Nicht nur Dunkelheit



bezeugungen Christi ferner nicht mit sekundären Kulturwirkungen kirchlicher
Verkündigung, sondern hielt diese auch im Fall völliger Achristlichkeit einer
Sprecherin weltlicher Worte für gegeben. Insofern bietet die Lichterlehre eine
theologische Wahrnehmungslehre der Profanität, nicht einfach der Welt (7.2.2).
Schliesslich entfaltete die Lichterlehre eine an die Rezeptionsästhetik erinnernde,
im Unterschied zu dieser aber die Passivität der Rezipientin betonenden Herme-
neutik der säkularen Welt (7.2.3). Sie ermöglichte mithin auch einen neuen Blick auf
das politische Weltgeschehen, hat sich aber darin als kritische Welthermeneutik
erwiesen, dass sie es vermied, in eine religiös-soziale Identifikationslogik zurück-
zufallen (7.2.4). In ihr liegt, knapp zusammengefasst, Barths reife christologisch-
inklusive Theologie der Welt in komprimierter, expliziter Form vor.

Die damit erfolgte Rekonstruktion von Barths Lichterlehre legt abschliessend
die Feststellung verschiedener Grenzen dieses Lehrstücks nahe. Wie bereits in
früheren Kapiteln dieser Untersuchung kann auch hier angefragt werden, ob Barth
den vereinnahmenden Charakter des eigenen theologischen Blicks auf die Welt
ausreichend reflektierte. Dass seine Theologie Weltphänomene in eine dezidiert
christologische Perspektive rückt, die von deren Urhebern nicht intendiert und
möglicherweise sogar abgelehnt wird, ist zwar nicht grundsätzlich illegitim, son-
dern verarbeitet argumentationslogisch gerade deren potenzielle Säkularität. Offen
bleibt bei Barth allerdings, inwiefern auch das Umgekehrte denkbar ist, also eine
aus Sicht der Welt vorgebrachte, rein religiöse oder kulturelle Lesart christlicher
Glaubensaussagen und -praktiken (z.B. als Ausdrucksformen christlicher Kultur, als
religiöse Selbst- und Lebensdeutung oder als Produkte von primär ästhetischem
Wert). Im Rahmen einer solchen Umkehrung, etwa durch die Anwendung einer wie
auch immer gestalteten allgemeinen Religionstheorie auf das Christentum, würde
der welthermeneutische Inklusivismus der Lichterlehre umgekehrt und auf die
Kirche selbst angewendet: DieWelt blickt auf sie und fragt nach in ihr gesprochenen
wahren (‚religiösen‘) Worten mit Sinngehalt auch extra muros ecclesiae.¹⁴⁶ Ob Barth
die ergebnisoffene, am Rezeptionsprozess orientierte Hermeneutik, mit der seine
Lichterlehre auf die Welt blickt, auch für den Blick der Welt auf die Kirche theo-
logisch zugelassen und gewürdigt (und hier nicht vielmehr für missverständlich
gehalten) hätte, ist zumindest fraglich.

146 Vgl. für ein solches Wiederaneignungsprogramm religiöser Gehalte etwa Habermas, Glauben
und Wissen; ders.; Religion in der Öffentlichkeit. Nach Habermas Vermutung sei der „kognitive[…]
Gehalt“ von Religionen „noch nicht abgegolten“; es sei „nicht auszuschließen, dass sie semantische
Potentiale mit sich führen, die eine inspirierende Kraft für die ganze Gesellschaft entfalten, sobald
sie ihre profanen Wahrheitsgehalte preisgeben“ (a.a.O., S. 149). Insofern besteht nach Habermas die
Möglichkeit, „aus religiösen Überlieferungen kognitive Gehalte zu bergen“ (ders., Die Grenze zwi-
schen Glauben und Wissen, S. 255).

7.3 Ertrag 383



Fragen bleiben schliesslich in der Beschreibung des konkreten Vorgangs offen,
wie ein Weltwort zum Gotteswort wird. Barth sprach davon, Christus müsse ein-
zelnen nichtchristlichen Menschen „so oder so begegnet sein, sich ihnen zu sehen,
zu hören, zu vernehmen und zu erkennen gegeben haben“, damit diese wahre
Worte sprechen könnten; er müsse sie also „dazu bestimmt, erweckt und berufen
haben, sein Wort in Form des Zeugnisses von ihm auf ihre Lippen zu nehmen“.¹⁴⁷
Wie erwähnt betonte er aber zugleich, dass eben das gegen deren „eigenes Wissen
und Wollen“ geschehen könne¹⁴⁸ – diese Menschen (an)erkennen ihn ja nicht als
Christus, sondern sprechen ihr profanes Wort in weltlicher Autonomie. Wie es
konkret zugeht, wenn Christus nicht nur zur Kirche im Inkognito profaner Welt-
worte spricht, sondern auch den Sprecherinnen dieser Worte im Inkognito eines
konkreten weltlichen Anliegens begegnet, wurde von Barth bewusst nicht nachge-
zeichnet, sondern der Freiheit Jesu Christi und seinem Vermögen anheimgestellt,
„dem Abraham aus diesen Steinen Kinder zu erwecken“ (so Barth mit Mt 3,9).¹⁴⁹
Durch diesen Rückzug insWunderbare bleibt letztlich offen, wie die Berufung einer
Nichtchristin zur weltlichen Zeugin konkret zu denken ist.¹⁵⁰ Barths Lichterlehre
verbleibt daher im Grundsätzlichen und begründet bloss die Faktizität wahrer
Worte Christi, ohne aber deren Entstehung im Einzelfall für erörterungsbedürftig
zu halten.

Auch Barths bewusster Verzicht auf das Anführen konkreter Beispiele wirkt
sich dabei ambivalent aus. Er verhinderte, wie beschrieben, die dogmatische
Überhöhung einzelner Weltphänomene und verunmöglichte überdies, dass die
Rezeption der theologischen Grundlagen von einer Kritik der von Barth vorge-
schlagenen Konkretionen überlagert wurde. Zumindest denkbar ist, dass die breite
Kritik an den Analogieschlüssen vom Theologischen ins Politische, die Barth 1946 in
Christengemeinde und Bürgergemeinde formuliert hatte,¹⁵¹ ihn davon abhielt, nun
wiederum konkret werden. Die Vermeidung solcher Kritik ist gelungen; der Ver-
zicht auf Beispiele verleiht der Lichterlehre zugleich aber auch einen recht theo-
retischen Charakter, durch den auch die in ihr angelegte Kirchenkritik eigentümlich
thetisch bleibt. Dass die Kirche fortlaufend von der Welt zu lernen habe, wird in der
Lichterlehre zwar begründet, aber aufgrund mangelnder Konkretion doch stärker
behauptet als fruchtbar vorgeführt. Hinweise darauf, wie bisher in concreto mit

147 KD IV/3, S. 124; dieselbe Metaphorik begegnet auch a.a.O., S. 133.141.
148 KD IV/3, S. 132.
149 KD IV/3, S. 132.
150 So hielt Barth fest (KD IV/3, S. 139): „Wir können es uns […] weder anschaulich noch begreiflich
machen, wie ein Mensch in der Lage sein oder in die Lage kommen sollte, aus jener äußeren oder
inneren Weltfinsternis heraus wahre […] Worte zu reden.“
151 Vgl. Barth, Christengemeinde und Bürgergemeinde, S. 65–72 sowie oben Kap. 6.3.4.

384 7 Nicht nur Dunkelheit



weltlichen Wahrheiten umgegangen wurde, wo dieser Umgang gelungen ist und wo
nicht, sucht man in Barths Ausführungen, sieht man von wenigen allgemeinen
Hinweisen ab,¹⁵² vergebens. Ein ganzes kirchengeschichtliches Betrachtungsfeld,
dass sich hier aufgetan hätte, wird, wie oben zitiert, zur pauschalen Feststellung
reduziert, es sei „oft genug vor[gekommen]“, dass die Welt Aspekte der kirchlichen
Verkündigung „mindestens ebenso deutlich und bestimmt wie sie selbst und
manchmal wohl auch besser, auch früher, auch folgerichtiger als sie zu bezeugen
schien“.¹⁵³ Die Beantwortung der Frage, wo das konkret geschehen ist – und wo
weltliche Einflüsse umgekehrt zu stark auf die Kirchen einwirken konnten –, wird
der Leserin überlassen. Die Lichterlehre verbleibt diesbezüglich im Allgemeinen,
Apriorischen.

Zuletzt sei bemerkt, dass die beobachtete Allgemeinheit die Lichterlehre zwar
maximal anschlussfähig für ganz unterschiedliche Weltphänomene macht und
diese überdies von der Annahme einer impliziten Christlichkeit entbindet. Sie
formuliert insofern, wie gezeigt, eine theologische Wahrnehmungslehre der
nichtchristlichen Gesellschaft. Sie dürfte sich hingegen schwerlich zur Erarbeitung
einer kohärenten, christlich perspektivierten Theologie der Kultur eignen, da jedes
Beobachten kultureller Muster und jedes Aufstellen von Umgangsregeln mit der die
Kirche umgebenden Welt ihrem starken Aktualismus tendenziell zuwiderliefe. In
Barths steter Betonung, Christus spreche wahre Worte, wann und wo er wolle, liegt
beides begründet: die Erhebung der säkularen Welt zum potenziellen Erfah-
rungsraum Christi bei gleichzeitiger aktualistischer Relativierung jeder über die
Lichterlehre hinausgehenden christlichen Kulturhermeneutik.

152 Vgl. KD IV/3, S. 140.
153 KD IV/3, S. 140 (oben in Kap. 7.2.2 bereits zitiert).

7.3 Ertrag 385


