
5 Unglaube an die Gottlosigkeit: Barths
theologische Bestimmung nichtchristlicher
Menschen

Welche Rolle spielen nichtchristliche Menschen in Barths Theologie und wie wirkt
sich die christologisch-inklusive Theologie der Welt in deren theologischer Be-
stimmung konkret aus? In welcher Beziehung stehen diese Menschen zum Heil, zu
Christus und zum Glauben an ihn? Und wie haben ihnen die Christinnen und
Christen zu begegnen?Mit dem damit bezeichneten Fragenkreis beschäftigt sich das
folgende Kapitel. Es geht von der Feststellung aus, dass auch in der Beschreibung
nichtchristlicher Menschen – wie schon in der Ekklesiologie – eine werkgenetische
Entwicklungslinie zu beobachten ist. Dabei weist es zunächst darauf hin, dass Barth
auf die Annahme einer sich ereignenden „Weltversöhnung“, die noch in der Erst-
auflage des Römerbriefkommentars begegnet (5.1.1), nicht nur in dessen Neuauflage,
sondern in der dialektischen Theologie der 20er Jahre insgesamt verzichtet hat
(5.1.2). Von dieser Beobachtung her kann die in dieser Studie schon mehrfach vor-
ausgesetzte Beobachtung plausibilisiert werden, dass die im Kontext der Säkula-
rismusdebatte um 1930 entwickelte Vorstellung der theologischen Unwirksamkeit
des Unglaubens erst in der Erwählungslehre von KD II/2 ihre nachträgliche dog-
matische Begründung gefunden habe (5.2.1). Die heilsuniversalistische Pointe der
Erwählungslehre, die bereits in der zeitgenössischen Rezeption dieses KD-Halb-
bandes deutlich erkannt wurde, wirft bis heute Fragen auf, da sie mit Barths Ab-
weisung der Allversöhnungslehre in offensichtlicher Spannung steht (5.2.2–5). Das
Kapitel dokumentiert weiter, inwiefern der in KD II/2 entwickelte christologisch-
inklusive Blick auf nichtchristliche Menschen später, in Barths Versöhnungslehre
(KD IV), zu einer umfangreichen Neubestimmung des Verhältnisses von Christen
und Nichtchristen ausgearbeitet wurde, wobei der Unterschied zwischen beiden
Menschengruppen eine programmatische Relativierung erfuhr: Nichtchristen
wurden nun als unwissend bereits von Christi Heilstat herkommende und auf die
Berufung zum Glauben an ihn zugehende Menschen betrachtet (5.3.1–3). Ein Ein-
blick in die Rezeptionsgeschichte dieser Zuordnung macht deren eigentümliches
Changieren zwischen theologischer Vereinnahmung und Freigabe nichtchristlicher
Menschen deutlich (5.3.4). Beide Deutungen haben, wie in der folgenden Rekon-
struktion der anthropologischen Dimension von Barths christologisch-inklusiver
Theologie der Welt erkennbar werden wird, Anhalt an dessen Texten: Seine
Theologie enthält eine faktische theologische Verarbeitung der realen Säkularität
der Welt, die aber in der vereinnahmenden Sprache der Inklusion nichtchristlicher
Menschen ins Heil formuliert wird (5.4.1–3).

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111324524-006



5.1 Zur eschatologischen Enthaltsamkeit der dialektischen
Theologie

5.1.1 Heilsuniversalistische Motive in Barths Römerbriefkommentaren

Es ist oben deutlich geworden, inwiefern Barths Hinweis darauf, dass auch nicht-
christliche Menschen vorbehaltlos zu Gott zu rechnen seien, und sein 1931 vertre-
tenes Konzept einer theologischen Unwirksamkeit des Unglaubens schon in der
Zwischenkriegszeit einen neuen Blick auf gesellschaftliche Säkularisierungspro-
zesse ermöglichten.¹ Eine ausführliche dogmatische Begründung für diesen Ge-
danken stand damals indes noch aus, da die frühe dialektische Theologie die Frage
nach dem Heil nichtchristlicher Menschen auffällig ausgeklammert und sich der
Tendenz nach auf die Aussage zurückgezogen hatte, jeder Mensch stehe sowohl
unter der Gnade als auch unter dem Gericht Gottes. Diese Ausklammerung erweist
sich als Folge der dialektisch-theologischen Selbstradikalisierung in den Jahren um
1920. Anschaulich zeigt das ein Vergleich der heilsuniversalistischen Motive in
Barths beiden Römerbriefkommentaren sowie in der Göttinger Dogmatikvorlesung
„Unterricht in der christlichen Religion“.

Noch der erste Römerbriefkommentar (1919) ist, bei aller Kritik an der Bin-
destrichtheologie des religiösen Sozialismus,² an vielen Stellen von einem beinahe
ungebrochenen, an die emphatisch universalistische Theologie Christoph Blu-
mhardts erinnernden Welterlösungspathos getragen.³ Besonders deutlich macht
dies die Auslegung von Röm 5, die etwa festhält: „[W]ir werden erlöst, weil eine
Welterlösung im Gange ist“,⁴ und zwar eine „Welterlösung auf Grund der Welt-

1 In Kap. 3.1.2.
2 Vgl. etwa Barth, Der Römerbrief (Erste Fassung), S. 521: „Sozialdemokratisch, aber nicht religiös-
sozial! Der Verrat am Evangelium gehört nicht zu den politischen Pflichten.“
3 Christoph Blumhardt hatte sich als Vertreter eines „Allerweltschristentum[s]“ verstanden, eines
Christentums, das „alle Welt lieb hat“ (Blumhardt, Ihr Menschen seid Gottes!, S. 413) und keinen
Menschen als gottlos ansieht, sondern jedem Menschen unterschiedslos das „Evangelium“ zu-
sprechen will: „Du bist Gottes, du kannst Gottes sein“ (a.a.O., S. 251). Von dieser Überzeugung her
vertrat Christoph Blumhardt, anders als sein Vater, einen rückhaltlosen eschatologischen Univer-
salismus: „Es gehört nicht zum Evangelium, daß man Leute in die Hölle schickt“ (a.a.O., S. 252); „Der
Heiland hat keine Verdammerei; das Eigentliche an Jesus ist, daß er nicht verdammt“ (ders., Seid
Auferstandene!, S. 167). – Zu Blumhardts Heilsuniversalismus vgl. Wüthrich, „Die Religion soll das
Leben sein“, S. 865, sowie Sauter, Die Theologie des Reiches Gottes beim älteren und jüngeren Blum-
hardt, S. 262, Anm. 60: „Ch. Blumhardt zielt –weniger durch biblizistische Erwägungen gehemmt als
sein Vater – deutlich auf eine Apokatastasis, eine ‚Allversöhnung‘ als eschatologisches Ziel“.
4 Barth, Der Römerbrief (Erste Fassung), S. 173.

192 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



versöhnung“.⁵ Barth las die paulinische Beschreibung von Gottes Handeln univer-
salistisch: „Wer ist ‚wir‘? Alle! Niemand ist ausgeschlossen.“⁶ Gottes Heilstat
transzendiert in seiner Auslegung auch die Grenze zwischen Religion und Atheis-
mus.⁷ Im Römerbrief gehe es um die „Weltbotschaft von der Welttatsache“ der
Versöhnung;⁸ das Urteil „Gerechtigkeit und Leben!“ stehe nun „mindestens ebenso
gültig wie vorher das Urteil Sünde und Tod! über der ganzen Menschheit.“⁹ Auch
menschliche Gottlosigkeit lasse niemanden aus den „Armen des lebendigen Gottes“
hinausfallen.¹⁰ Begründet wurde diese Ansicht bereits im ersten Römerbriefkom-
mentar mithilfe einer christologisch-perfektischen Deduktionslogik, die vom All-
gemeinen das Individuelle ableitet: „Die große Veränderung zwischen Gott und
Welt ist geschehen, also auch für uns geschehen.“¹¹

Im Kontrast dazu bot die Zweitauflage des Römerbriefkommentars eine ten-
denzielle Zurücknahme dieses perfektisch gedachten und rhetorisch stark zuspre-
chend ausgerichteten Heilsuniversalismus. Nun änderte sich – nicht durchgehend,
aber weit überwiegend – die Tonalität. In neuer Schärfe wurde die Universalität der
Verwerfung des Menschen betont, seines Abfalls von Gott.¹² Von „Welterlösung“ und
„Weltversöhnung“ war nun nicht mehr explizit die Rede. Zwar waltet auch in der
Neuauflage kein eschatologischer Partikularismus; Barth konnte etwa auch hier

5 Barth, Der Römerbrief (Erste Fassung), S. 200; der Begriff der „Weltversöhnung“ begegnet auch
andernorts (etwa a.a.O., S. 170.175.445). Es gebe, hält Barth an einer Stelle fest, „keine erlösten
Menschen ohne eine erlöste Welt“, denn: „Es gibt kein freies inneres Leben in einem gefangenen
Äußern. Es gibt kein Heil der Seele in einer ‚bösen Welt‘“ (a.a.O., S. 228).
6 Barth, Der Römerbrief (Erste Fassung), S. 205.
7 Vgl. Barth, Der Römerbrief (Erste Fassung), S. 206: „Wir rechnen alle zu ‚uns‘, Juden und Griechen,
Fromme und Weltkinder, Christen und Atheisten. […] Unsere Sache ist die Gottessache, darum aller
Menschen Sache“.
8 Barth, Der Römerbrief (Erste Fassung), S. 205.
9 Barth, Der Römerbrief (Erste Fassung), S. 198.
10 Barth, Der Römerbrief (Erste Fassung), S. 170: „An der objektiven Tatsache der Weltversöhnung
ändert auch unsere stärkste Gebundenheit an die alte Welt und unsere verbohrteste Fremdheit
gegenüber der neuen gar nichts. […] Wir können trotzen, lügen, gottlos sein – und sind doch in den
Armen des lebendigen Gottes, der im Christus sein Recht allgemein gültig wieder aufgerichtet hat.“
11 Barth, Der Römerbrief (Erste Fassung), S. 170.
12 Vgl. etwa Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 95: „Abfall ist Abfall. Wer ist nicht abge-
fallen? Mag auch der Stufenunterschied zwischen […] menschlichem Unglauben und Glauben
sichtbar und wichtig werden auf der Oberfläche, die wir Seele und Geschichte nennen, so fällt doch
die eigentliche Entscheidung über den Menschen, die Entscheidung über sein Verderben oder Heil,
über sein Verbleiben unter Gottes Zorn oder sein Gerettetwerden nicht nach Maßgabe dieses Un-
terschieds. Es gibt hier und dort ein Verlorengehen.“ Vgl. a.a.O., S. 553: „Der Grund der Erwählung ist
der Glaube. Der Grund der Verwerfung ist der Unglaube. Aber wer ist etwa gläubig?Wer etwa nicht
ungläubig?“

5.1 Zur eschatologischen Enthaltsamkeit der dialektischen Theologie 193



formulieren, es gebe „keinen Menschen, der nicht im Lichte dieser [scil. Christi,
M.P.] Gehorsamstat ‚in Christus‘ wäre: das neue, das mit Gerechtigkeit bekleidete
Subjekt und darum als solches unter die Freisprechung und göttliche Bejahung
gestellt“.¹³ Im Vergleich zum ersten Römerbriefkommentar fällt jedoch die welt-
theologische Verschiebung auf, dass explizite Aussagen über das Heil der ganzen
Welt, die eine feste Grundlage für Heilszusagen an nichtchristliche Menschen ge-
boten hätten, nun von der der dialektischen Theologie inhärenten Unwissenheits-
emphase her tendenziell vermieden wurden.¹⁴ Wo man von der Erstauflage (und
erst recht von Barths Spätwerk) her klare, zeugnishafte Aussagen über das Heil
einzelner Menschen erwarten würde, brach Barth 1922 den Gedankengang regel-
mässig ausdrücklich ab, um zur Beschreibung der Dialektik von Krisis und Gnade
zurückzukehren. So hielt er zwar auch in der Neufassung fest, in Christus sei „die
Verwerfung überwunden und verschlungen […] durch die Erwählung“; sein Werk
ermögliche „die Rückkehr des Menschen in die ihm bis jetzt und hier gänzlich
verlorene Einheit mit Gott“ – um aber sogleich zu konstatieren: „Wir stehen […] an
der Grenze des Sagbaren und brechen ab.“¹⁵Weiter distanzierte sich Barth schon in
seiner hier vorgetragenen Auslegung von Röm 9 – lange vor KD II/2 – von einer in
dem Sinne doppelten Prädestinationslehre, dass man von zwei unterschiedlichen
Menschengruppen ausginge, den Erwählten und den Verworfenen.¹⁶ „Erwählung
und Verwerfung“ vollziehe sich im einzelnen Individuum.¹⁷ Dabei bestehe „in Gott“
durchaus kein „Gleichgewicht“ zwischen beiden Grössen, „sondern ewige Über-
windung des Zweiten durch das Erste: des Gerichts durch die Gnade, des Hasses
durch die Liebe, des Todes durch das Leben“.¹⁸ Sofort machte Barth jedoch deutlich:
„Aber dieser Sieg ist uns in jedem Augenblick der Zeit verborgen.Wir können der

13 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 251. – Insofern kann Barth sogar schreiben, die
„Möglichkeit der Verwerfung“ sei „in Gott […] ewig überwunden[…]“ (a.a.O., S. 474). Darauf weist
bereits Beintker, Krisis und Gnade, S. 35, hin. Er formuliert treffend, auch in der Zweitauflage gebe
letztlich „zwischen den Zeilen überall die Gnade den Ton an[…]“ (ebd.).
14 Auch McCormack sieht schon im zweiten Römerbriefkommentar Ansätze zu einer universa-
listischen Erwählungslehre, beobachtet aber ebenfalls (McCormack, So That He May Be Merciful to
All, S. 244): Barth „knows only that in the cross and resurrection of Christ a turn of the ages took
place that is universal in scope. What this means for any particular individual is left to God to
determine.“
15 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 561 f.
16 Die doppelte Prädestination ist nach Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 474, „das Ge-
heimnis des Menschen, nicht dieses und jenes Menschen. Sie scheidet nicht zwischen diesen und
jenen Menschen, sondern sie ist ihre tiefste Gemeinschaft. Ihr gegenüber stehen sie alle in einer
Linie.“
17 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 474.
18 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 474.

194 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Doppelheit nicht entgehen.“¹⁹ Im zweiten Römerbriefkommentar begegnet dieser
bewusste und abrupte Abbruch des Gedankengangs auch an einigen anderen
Stellen.²⁰

Damit bestätigt sich Michael Beintkers Feststellung, dass es zwar auch im
zweiten Römerbriefkommentar kein stetes Schwanken zwischen Ja und Nein,
zwischen Gnade und Verwerfung gebe – dass es Barth 1922 aber nicht möglich
gewesen sei, die an sich bereits hier vorausgesetzte „Wendung vom Gericht zur
Gnade als christologisches Praeteritum zu bestimmen“.²¹ Eben dieser Gedanke wird
sich im Folgenden, in dieser Untersuchung allerdings aufgrund der Abgeschlos-
senheit des Versöhnungshandelns christologisches Perfekt genannt, als zentral für
die Begründung unäquivoker Heilszusagen an nichtchristliche Menschen erweisen.
Die Performativität des perfektischen Rückbezugs auf das Christusereignis, die
bereits im ersten Römerbrief begegnet war, wird auch in späteren Texten Barths auf
sprachlicher Ebene jene der Tendenz zur Enthaltsamkeit gegenüber eindeutigen
Heilszusagen ersetzen und überbieten. Im zweiten Römerbrief dominiert hingegen,
wenn auch nicht ausschliesslich, die Denk- und Sprachfigur des „Futurum resur-

19 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 474.
20 Ähnlich verfuhr Barth etwa in der Auslegung der grossen Heilszusagen von Röm 8. Unter Bezug
auf Röm 8,31 schrieb er (Barth, Der Römerbrief [Zweite Fassung], S. 446 f.): „‚Ist Gott für uns, wer ist
dann wider uns?‘ […] Der Mensch […], mit dem Gott ist und der also, kraft göttlicher Initiative, an
Gottes Seite steht, weiß von keiner Zweiheit, denkt nicht in Antinomien, hat niemand und nichts
gegen sich.“ Aber: „Es soll nicht sein, dass wir dafür Worte und Begriffe haben, weil es sonst nicht
das wäre! Wir begnügen uns mit der Feststellung, dass alle Wegweiser eben dorthin zeigen, und
brechen ab.“ Ein analoges Motiv des Abbruchs begegnet in der Auslegung von Röm 8,38: „Ich weiß,
dass von der Liebe Gottes in Jesus Christus (von der ich nichts weiß) niemand und nichts mich
scheiden kann. […] [D]ie Liebe Gottes in Jesus Christus ist die Einheit der Liebe Gottes zum Men-
schen mit der Liebe des Menschen zu Gott. In ihr triumphiert unsre Liebe. In ihr ist der Punkt
erreicht, wo die unvollziehbare Identität vollzogen ist. Aber sofort kehren wir um in der Einsicht,
dass wir diese Identität in keinem Sinn vollziehen oder als vollziehbar auch nur denken können. Es
genüge uns, zu wissen, dass wir von dorther kommen, dorthin gehen.“ (a.a.O., S. 450). Ganz anders
gestimmt hatte Barth die Auslegung von Röm 8,38f. in der Erstauflage des Kommentars nochmit der
emphatischen Erinnerung enden lassen (Barth, Der Römerbrief [Erste Fassung], S. 355; im Original
mit Abschnittwechsel): „Wir wurden geliebt. Wir werden geliebt.Wir werden geliebt werden. Das ist
unsere Zukunft.“
21 Beintker, Krisis und Gnade, S. 30. Beintker betont jedoch zugleich (und zurecht), dass schon im
zweiten Römerbriefkommentar„die Bewegung vom göttlichen Nein (welches dem zuvor gesagten Ja
entspringt!) zum Ja – ontologisch gefasst – unumkehrbar“ sei. Insofern basiere die „Dialektik von Ja
und Nein im Krisis-Motiv“ auch in dieser Phase von Barths Werk nicht „auf einer Gleichwertigkeit
beider, die ein beliebiges Pendelspiel zwischen Ja und Nein gestatten würde“ (ebd.).

5.1 Zur eschatologischen Enthaltsamkeit der dialektischen Theologie 195



rectionis“²² bzw. des „Futurum aeternum“.²³ Die Wandlungen von Barths Sprache
bilden in dieser Hinsicht jene seiner Theologie exakt ab.

Entsprechend wird die an das Titelzitat dieser Studie erinnernde Anrede „Du
bist […] Gottes“ 1922 an einer Stelle nicht als (perfektisch gestützte) Verheissung,
sondern als (futurisch ausgerichteter) Anspruch formuliert, wobei die dialektische
Spannung, in der jedes menschliche Leben steht, voll erhalten bleibt: „Stelle dich
selbst (du, der Begnadigte, dich, den Unerlösten, du, der neue Mensch, dich, den
alten Menschen mit allen Gliedern seines Leibes!) Gott zur Verfügung. Du bist
(existentiell) Gottes!“²⁴ Und während später perfektische Formulierungen gerade
die Gewissheit von Heilszusagen begründen und performativ unterstützen sollten,
hiess es 1922 in nicht weniger sprechender Weise: „‚Heilsgewissheit‘ ohne exklu-
sivste doppelte Prädestination, Heilsgewissheit im Sinn des neuern Protestantismus
ist schlimmer als Heidentum!“²⁵

5.1.2 Prädestination und Versöhnung in der Göttinger Dogmatikvorlesung

Barths ausführliche Auseinandersetzung mit der Prädestinationslehre der refor-
mierten Orthodoxie in der Göttinger Dogmatik zeigt ein ähnliches Bild. Im 1924
vorgetragenen § 18 zur „Gnadenwahl“ findet sich wiederum eine ausführliche
Distanzierung von der traditionell-reformierten Einteilung der Menschheit in Er-
wählte und Verworfene. Die Rede von Erwählung und Verwerfung sei zugleich auf
alle Menschen zu beziehen, und die Entscheidung zwischen beidem liege, ob sie so
oder so ausfalle, ganz bei Gott.²⁶ Barth formulierte nun in sachlichem Anschluss an
seine exegetische Arbeit am Römerbrief, die Einteilung der Menschheit in zwei

22 Vgl. dazu etwa Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 419: „Das Futurum resurrectionis er-
innert uns […], dass wir bei dem Allem von Gott und nicht von einer menschlichen Möglichkeit
geredet haben.“ Vgl. ferner z.B. a.a.O., S. 279.293.560.
23 Vgl. etwa Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 398 (hier in der Parallelisierung „unan-
schaulicherweise, im Futurum aeternum“) sowie z.B. a.a.O., S. 277.469.515.
24 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 292. – Vgl. aber auch die anders gelagerte Verwendung
der Formulierung „du bist Gottes“ a.a.O., S. 394.
25 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 554.
26 Vgl. den Schluss des Leitsatzes in Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 167 (im
Original hervorgehoben): „In dem für jeden Menschen in jedem Augenblick aktuellen Entweder-
Oder dieser doppelten Möglichkeit [von Erwählung oder Verwerfung, M.P.] triumphiert, wie auch
die Entscheidung ausfalle, Gottes Herrlichkeit, und diese Entscheidung ist von jedem Menschen in
jedem Augenblick da zu suchen, wo sie von Ewigkeit her beschlossen ist: in Gottes Weisheit und
Barmherzigkeit.“

196 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Gruppen halte er von Röm 9– 11 her für falsch.²⁷ Recht verstanden gehe es in der
Prädestinationslehre, so formulierte Barth in einer typisch dialektisch-theologi-
schen Denkbewegung, nicht um „‚certi homines‘ nur als Erwählte“ und um andere
„nur als Verworfene“, sondern stets um „Beide als Beides“.²⁸

Von dieser Doppelbestimmung her lehnte Barth jedes Spekulieren über die
Zahl der Erwählten und Verdammten explizit ab und vermied daher auch ein-
deutige Heilszusagen an einzelne Menschen.Verwerfung und Erwählung ereigneten
sich in unvorhersehbarer Weise und aufgrund freier Entschliessungen Gottes stets
neu. Barth betonte nun, Gott könne jemanden, den er einmal erwählt habe, jeder-
zeit wieder verwerfen.²⁹ Prädestination sei insofern nicht mit „einer über den
Menschen gefallenen und vollzogenen Entscheidung“ Gottes zu verwechseln, „wo-
nach Gott sein Handeln an ihm für alle Momente der Zeit in einem bestimmten
Sinn“, etwa auch in einem „gnädigen“, „festgelegt hätte“³⁰ – eine Formulierung, die
von Barths Spättheologie her zumindest auffällt. Jede solche Festlegung Gottes, auch
eine Festlegung christologischer Art, ist der Göttinger Dogmatik noch tendenziell
fremd.³¹ In seinem fortdauernden göttlichen Beschliessen sei und bleibe Gott „in
jedem Zeitmoment frei“.³² Entsprechend dieser durch und durch aktualistischen

27 Vgl. Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 185: „Das ‚certos homines‘, die
Verkehrung der Prädestinationslehre in eine Lehre von den prädestinierten Menschen, war das
trojanische Pferd, dessen Aufstellung an heiliger Stätte Ilions Ende war. Erscheint sie bei den ei-
gentlichen Klassikern der Lehre […] mehr als eine beiläufige logische Konsequenz, so rückte sie bei
den Epigonen immer mehr in die Mitte und machte mit ihrer krassen mythologischen Willkür das
Ganze rasch genug auch für seine eifrigsten Vertreter unglaubwürdig und unhaltbar.“
28 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 184.
29 Vgl. etwa Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 184: „Gott ist frei nicht nur
gegenüber den verschiedenen Menschen nebeneinander, diesen zu erwählen und jenen zu ver-
werfen, sondern auch gegenüber jedem einzelnenMenschen für sich, ihn jetzt zu erwählen, jetzt zu
verwerfen.“
30 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 184.
31 Auch nach McCormack, Theologische Dialektik und kritischer Realismus, S. 316, fehlte Barths
Göttinger Dogmatik im Vergleich mit KD II/2 „eine vertiefte Reflexion darüber, dass die Erwählung
‚in Christus‘ geschieht. Zwar konnte Barth schon bejahen, dass die Grundlage der Erwählung in-
dividueller Personen ‚in Christus‘ zu finden ist. Aber dieser Gedanke hatte noch keine konstitutive
systematische Bedeutung.“ Bemerkenswerterweise konnte Barth, worauf McCormack ebenfalls
hinweist (a.a.O., S. 377) in Göttingen sogar noch festhalten, Dogmatik und Predigt müssten es „wieder
wagen […], etwas weniger [!] christozentrisch“ zu werden (Barth, „Unterricht in der christlichen
Religion“, Bd. 1, S. 110) – eine Pointe, die allerdings stärker gegen die Jesusfrömmigkeit dermodernen
Theologie gerichtet als systematisch grundlegend gemeint war (vgl. a.a.O., S. 108– 110).
32 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 184: „Prädestination ist gerade als ewige
Prädestination der göttliche Beschluß im Akt, das göttliche Beschließen über den Menschen, in dem
Gott jedem Menschen gegenüber in jedem Zeitmoment frei ist und bleibt, von Entscheidung zu
Entscheidung über ihn mit ihm fortschreitet.“

5.1 Zur eschatologischen Enthaltsamkeit der dialektischen Theologie 197



Prädestinationslehre hielt Barth gegen Ende des Paragraphen fest: Dass Gott „mit
Allen auf dem Wege ist, bei dieser Einsicht gilt es, wenn man aus dem Akt der Of-
fenbarungserkenntnis nicht heraustreten will, stehen zu bleiben.“³³ Das „Letzte“,
was man sagen könne, sei daher die Aussage, dass „das Erwählen und nicht das
Verwerfen das Ziel der Wege Gottes“ sei.³⁴

Im Kontext dieser Zurückhaltung in der Frage nach der Heilsuniversalität steht
auch, dass es Barth in Göttingen als seine Aufgabe angesehen hat, zwischen der
klassisch-reformierten Betonung der freien Souveränität Gottes und dem von ihm
als lutherisch wahrgenommenen Anliegen eindeutiger Heilszusagen zu vermit-
teln.³⁵ Komme der lutherischen Haltung eine „überlegene menschliche Liebens-
würdigkeit“ zu, sei der reformierten „zunächst“ die „größere dogmatische Ge-
schlossenheit und Sachlichkeit“ zuzuerkennen.³⁶ In seiner eigenen Positionierung
legte er Wert darauf, „nicht mit den Lutheranern zu sagen, Christus sei für alle
Menschen gestorben“ (!) – die „Partikularität“ und der „Aktcharakter“ der Ver-
söhnung, die die Reformierten betonten, seien „unbedingt“ beizubehalten.³⁷
Gleichzeitig lehnte er die „logische (aber auch nur logische!) Konsequenz“ der
traditionellen reformierten Lehre ab, es gebe „Andere, die nicht in diesem ge-
schlossenen Kreis stehen“.³⁸ Diese explizit partikularistische Aussage nannte er
eine „gefährliche und darum abzuschneidende Wucherung“.³⁹ Der spannungsvolle
Gedankengang endet im wiederum typisch dialektisch-theologischen, in der Uni-
versalitätsfrage letztlich apophatischen Satz: „Es kennt der Herr die Seinen!“⁴⁰
Aufgrund dieses Grundanliegens erhielt die Göttinger Dogmatik in der Heilsfrage
ein sehr anderes Gepräge als die spätere KD. Barth lehnte nicht nur die Vorstellung
einer Allversöhnung als unzulässige „Streichung der Verwerfung“ ab,⁴¹ sondern

33 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 211.
34 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 211.
35 Vgl. dazu die Ausführungen im §29 („Jesus Christus: Sein Werk“) der Göttinger Dogmatik (Barth,
„Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 119– 123).
36 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 121.
37 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 122.
38 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 123.
39 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 123.
40 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 123 (in Anspielung auf das gleichnamige
Kirchenlied von Philipp Spitta, 1801– 1859).
41 So bereits in Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 211. Abgelehnt wird die
„Lehre von der Apokatastasis, nach der eine Erwählung aller Menschen als das Ende der Wege
Gottes zu behaupten wäre“; eine solche wäre nach Barth „nicht Theologie, sondern enthusiastische
Metaphysik“ (ebd.) – Vgl. dazu auch Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 490f.

198 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



wollte auch am Theologumenon der „Hölle“ sowohl im Kontext der Anthropologie⁴²
als auch in jenem der Eschatologie⁴³ noch explizit festhalten. An einer Stelle machte
er deutlich: „Wir erzählen hier keine erbauliche Geschichte, in deren späteren
Kapiteln dann Alles allmählich gut kommt.“⁴⁴

Es trifft zweifellos zu, dass die hier vertretene Erwählungslehre, wie Bruce
McCormack formuliert, „ernste Fragen hinsichtlich der persönlichen Gewissheit
der Erwählung und des Heils nach sich zieht“.⁴⁵ Erst recht gilt das nun für Aussagen
über das Heil anderer, insbesondere nichtchristlicher Menschen, und die Möglich-
keit zeugnishafter Heilszusagen an sie. Ihr Heil wird im Kontext der in Göttingen
entfalteten Versöhnungslehre schlicht kaum thematisiert. Entsprechend rücken in
dieser Dogmatik der Begriff der Versöhnung und jener der Kirche, betrachtet man
sie von Barths Spätwerk her, auffallend eng zusammen: „Mit dem Tatbestand der
Versöhnung haben wir es hier zu tun. Wir bezeichnen denselben Tatbestand, wenn
wir sagen: es gibt von Gott aus eine Kirche.“⁴⁶ Von einer „Weltversöhnung“ zu

42 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 2, S. 441 f.: „Es gibt […] eine Hölle, auch wenn
wir auch weniger darüber zu sagen wissen als unsere Väter. Und dies kann denn passender Weise
das letzte Wort unserer Lehre vom Menschen sein.“
43 Vgl. Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 491, wo es im Anschluss an die er-
neute Abweisung der Apokatastasis heisst, es dürfe „nicht verschwiegen werden, daß es […] die
Nicht-Erlösung, eine ewige Verdammnis gibt. Es wird sachgemäß sein, die Begriffe Verdammnis und
Hölle eben vor allem und grundsätzlich als Nicht-Erlösung zu interpretieren.“ Barth betont, dieser
Glaube an eine Hölle widerspreche nicht der Erwartung, dass Gott zuletzt (mit I Kor 15,28) „Alles in
Allem“ sein werde (a.a.O., S. 492 f.): Die „Verdammten“ seien „nicht ausgenommen, wenn es heißt,
daß Gott seinwird Alles in Allem. Er ist in ihnen der, der das, was sie wollen, nichtwill. Er beweist an
ihnen seine Gerechtigkeit wie an den Seligen seine Barmherzigkeit. An wemwird er diese, an wem
wird er jene beweisen? – diese Frage ist das letzte Wort der Dogmatik. Sie ist wie alle rechtschaf-
fenen Worte der Dogmatik keine Zuschauerfrage. Sie richtet sich ad hominem.“ Mit dieser offenen
Frage – und nicht mit einer universellen Heilszusage – endet Barths dreibändige Dogmatik.
44 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 8.
45 McCormack, Theologische Dialektik und kritischer Realismus, S. 316. McCormack betont ferner,
Barth gehe es in dieser Zeit „nicht um eine Bejahung der universalen Erwählung, als ob man gewiss
sein könnte, dass die Erwählung das Ziel aller Wege Gottes darstelle. […] Die Erwählungsgewissheit
kann […] nur in jedem Augenblick von Menschen, die in der Geschichte leben, neu empfangen
werden. Mehr als das kann und soll die Theologie nicht sagen“ (ebd.). Auf dieser Linie beobachtete
auch Matthias Gockel, dass die Prädestinationslehre der Göttinger Dogmatik zwar aktualistisch,
aber noch nicht christozentrisch gedacht sei (vgl. Gockel, Barth and Schleiermacher on the Doctrine
of Election, S. 155.; vgl. auch a.a.O., S. 178). Sie führe nicht zu der „affirmation of an eschatological
universalism“ (a.a.O., S. 152). Gockel ist allerdings der Ansicht, ein eschatologischer Universalismus
bleibe auch 1924 zumindest als Möglichkeit („possibility“) denkbar (vgl. a.a.O., S. 156).
46 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 9 (im Original mit Abschnittwechsel
zwischen den beiden Sätzen). Analog dazu konnte er synonymisch den „wachsenden Machtbezirk
der Gnade, die eine heilige allgemeine Kirche“ behandeln (a.a.O., S. 75; im Original hervorgehoben

5.1 Zur eschatologischen Enthaltsamkeit der dialektischen Theologie 199



sprechen, wie es Barth noch 1919 getan hatte und später wieder tun wird,⁴⁷ wäre in
diesem dogmatischen Kontext sinnwidrig. Und auch die gewisse Erwartung einer
„Welterlösung“ fiel nun aus: Barth hielt an einer Stelle sogar explizit fest, nicht
einfach „Alle“ hätten die Verheissung der Erlösung, sondern die in Christus „Er-
wählten,Versöhnten, zum Ziel Geführten, nicht die Welt, sondern, so unangenehm
partikular das wiederum klingen mag, die Kirche, der Leib, da Christus das Haupt
ist und wir seine Glieder. Denn nicht dieWelt, sondern die Kirche preist Gottes Ehre,
und um sie geht es in der Erlösung.“⁴⁸

Insgesamt wird deutlich: Barths ab 1931 so emphatisch vorgetragene Ansicht,
dass die Gottlosigkeit nichtchristlicher Menschen vor Gott unwirksam sei, dass die
Kirche also jeden Menschen zu Gott rechnen und dass sie Christus als Urheber auch
seines Heils ansehen müsse,⁴⁹ ist von seiner in Göttingen vorgetragenen Lehre von
der Gnadenwahl her noch nicht eindeutig zu begründen. Wie bereits angedeutet ist
es beachtlich, dass seine Positionierung in der Frage, wie mit dem Unglauben
nichtchristlicher Menschen theologisch umzugehen sei, in Gelegenheitsschriften
wie jenen der Säkularismusdebatte inhaltlich weiter ging als in den wenige Jahre
zuvor erarbeiteten dogmatisch-reflexiven Texten. In diesen waren die Pointen sei-
ner späteren christologisch-inklusiven Theologie der Welt noch weitgehend abwe-
send; sie waren vielmehr von einer dialektischen Spannung dominiert, die zeug-
nishafte Zusagen an einzelne Menschen – und so auch an Nichtchristinnen und
Nichtchristen – gerade verunmöglichte.⁵⁰

[Leitsatz]); andernorts beschrieb er die Kirche als „die Stätte des eigentlichen Königsamtes Christi,
in welchem die Immanenz Gottes in derWelt, sein Regieren, Begleiten, Erhalten aller Dinge eben im
Blick auf Sündenfall und Versöhnung eine ganz besondere, aus dem Schema des allgemeinen Im-
manenz- oder Vorsehungsbegriffs charakteristisch heraustretende Gestalt“ gewinne (a.a.O., S. 180).
47 Vgl. dazu oben Kap. 5.1.1. bzw. unten Kap. 5.3.1.
48 Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 491. – Entsprechend hatte sich Barth in
seiner Göttinger Dogmatik ja noch positiv auf das Cypriansche Diktum extra ecclesiam nulla salus
beziehen können (vgl. dazu oben Kap. 4.2.1 sowie Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“,
Bd. 3, S. 169.358) und dabei, allerdings im Sinne einer Abwehr des religiösen Individualismus, mit
Bezug auf die Kirche als dem Leib Christi festgehalten: „Wer ihr nicht angehört, wer dieser Ge-
meinschaft nicht teilhaftig ist, der wird in der Tat nicht selig“ (a.a.O., S. 359; bereits oben zitiert).
49 Vgl. oben Kap. 3.1.2.
50 Bei Barths dialektisch-theologischem Weggenossen Emil Brunner ist diese Spannung auch in
späteren Texten durchgehalten, worin der zentrale Grund für dessen deutliche Kritik an Barths
Verständnis der Heilsuniversalität zu suchen ist. Noch 1955 formulierte Brunner unter kritischer
Bezugnahme auf KD II/2, S. 182, es sei nicht richtig, „zu sagen, die Hölle sei durch Christus für immer
verschlossen“ (Brunner, Dogmatik, Bd. III, S. 471).Vielmehr gelte es, „beides“ zu lehren: „das Jüngste
Gericht, also den doppelten Ausgang der Geschichte, und die Allversöhnung.“ Beide Aussagen gingen
logisch nicht zusammen, seien aber„nur zusammen wahr, und dieses Zusammen versteht man nur,
wennman dabei ist, wennman aufhört, Zuschauer zu sein, der fragt, was es alles gibt“ (a.a.O., S. 473).

200 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das
Problem der Heilsuniversalität

5.2.1 „Sicheres Heil für den Menschen“

Dies änderte sich mit der 1942 erfolgten Publikation des die Erwählungslehre ent-
haltenden vierten Teilbandes der Kirchlichen Dogmatik.⁵¹ Erst dieser Text – und
nicht schon jene früheren christologisch-inklusiven Formulierungen – wurde in
einer breiteren theologischen Öffentlichkeit als Hinwendung Barths zum Gedanken
der Heilsuniversalität diskutiert.⁵² Er bot durch seine kühne Reformulierung der
klassischen Prädestinationslehre eine umfassende theologische Verteidigung und
Begründung der zuvor bereits faktisch bezogenen Position, dass die Kirche jedem
Menschen das von seinem Glauben unabhängige Heil zu bezeugen habe.

Barth hielt hier an der früheren Entscheidung fest, Erwählung und Verwerfung
nicht mehr auf unterschiedliche Menschengruppen zu beziehen, unterstützte diese
Umformung der calvinischen Prädestinationslehre jedoch durch eine christologi-
sche Zuspitzung, die sowohl beiden Römerbriefkommentaren als auch der Göttin-
ger Dogmatik noch fremd war: Jesus Christus erscheint hier in dreifacher Funktion
zugleich als „der erwählende Gott“, als „der erwählte Mensch“⁵³ sowie als „der eine
Verworfene“.⁵⁴ Diese höchst folgenreiche Akzentverschiebung führte Barth in der

Dass Brunner dieses Zugleich von Universalismus und Partikularismus dezidiert als Alternative zu
Barths Theologie verstand, sollte zumindest davor warnen, bei Barth ebendiese Spannung doch
wiederzuentdecken (vgl. dazu unten Kap. 5.2.2).
51 Eine umfassende Darstellung der Erwählungslehre als Ganzer bietet Kreck, Grundentscheidun-
gen in Karl Barths Dogmatik, S. 188–283; für weitere Darstellungen vgl. die im Verlauf dieses Un-
terkapitels angegebene Literatur.
52 So resümierte Berkouwer 1954, die (kritisch gemeinte) Frage, ob bei Barth nicht der „Anfang
eines konsequenten Universalismus“ zu finden sei, sei „seit dem Erscheinen von Barths Erwäh-
lungslehre immer wieder zur Sprache gebracht worden“ (Berkouwer, Der Triumph der Gnade in der
Theologie Karl Barths, S. 98). Erwähnt sei ferner Brunners abwehrende Reaktion auf Barths Er-
wählungslehre (Brunner, Dogmatik, Bd. I, S. 375–379), die das Universalismusproblem als in neuer
Weise dominanten Streitpunkt zwischen Barth und Brunner an den Tag brachte, während in der
früheren Debatte zwischen Barth und Brunner andere Themen dominiert hatten, besonders das
Verhältnis zur natürlichen Theologie (vgl. Brunner, Natur und Gnade; Barth, Nein!). – Zu der Aus-
nahme jener zeitgenössischen Rezension von Barths Aufsatz Die Not der evangelischen Kirche, die
schon 1931 Barths Universalismus kritisiert hatte, vgl. oben Kap. 3.1.2.
53 KD II/2, S. 1.
54 KD II/2, S. 386; vgl. auch den Leitsatz von § 33 (Die Erwählung Jesu Christi) a.a.O., S. 101 (im
Original hervorgehoben): „Die Gnadenwahl ist der ewige Anfang aller Wege und Werke Gottes in
Jesus Christus, in welchem Gott in freier Gnade sich selbst für den sündigen Menschen und den
sündigen Menschen für sich bestimmt und also die Verwerfung des Menschen mit allen ihren

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 201



Konsequenz zur Aussage, dass es zwar eine göttliche Verwerfung – und insofern
nach wie vor eine doppelte Prädestination –, neben Jesus aber keine real Verwor-
fenen gebe.⁵⁵ In der Erwählung Jesu Christi – als genitivus objectivus wie sub-
jectivus zu lesen – habe Gott demMenschen die Erwählung, sich selbst hingegen die
Verwerfung zugedacht.⁵⁶ Parallel zum Gedanken des Unglaubens an die Gottlosig-
keit und diesen zugleich erst begründend formulierte Barth nun, Glaube an die
Prädestination Gottes bedeute „an sich und per se: Glaube an die Nicht-Verwerfung
des Menschen, Nicht-Glaube an seine Verwerfung“.⁵⁷ Das Resultat dieses Gedan-
kengangs unterschied sich massiv von der betonten Enthaltsamkeit der Göttinger
Dogmatik in der Heilsfrage. Es lautete nun, knapp zusammengefasst: „Sicheres Heil
für den Menschen, sichere Gefahr für Gott selber!“⁵⁸

Von dieser Überlegung her kulminierte Barths Erwählungslehre in einer be-
wussten, programmatischen und in seinen Schriften von nun an durchgehend
festzustellenden Betonung der Universalität des Heils. Hier wurden die Weichen
gestellt, die in KD IV zur oben festgestellten⁵⁹ Bedingungslosigkeit der Heilszusage
führen: Die Gemeinde kann und muss nach Barth jedem Menschen bezeugen, „daß
er von Ewigkeit her Jesus Christus angehört und also nicht verworfen, vielmehr in
Jesus Christus von Gott erwählt“ sei (Leitsatz zu § 35).⁶⁰ Gerade den „verlorenen –

laut der Verheißung nicht verlorenen! – Kindern dieser Welt“ habe sie in dieser

Folgen auf sich selber nimmt und den Menschen erwählt zur Teilnahme an seiner eigenen Herr-
lichkeit.“ – Zum in KD II/2 ebenfalls, aber weniger prominent begegnenden Gedanken, dass Jesus
zugleich der stellvertretend für alle an Gott glaubende (und insofern Gott erwählende) Mensch sei,
vgl. unten Kap. 5.3.1.
55 Zum selben Schluss kam kurz zuvor bereits der französische Theologe Pierre Maury. Barth hat
eine Abhängigkeit seines Denkens von Maurys Aufsatz Election et foi (dt.: Maury, Erwählung und
Glaube) ausdrücklich anerkannt; vgl. dazu Barth, Préface. Der Zusammenhang wird detaillierter
beschrieben bei McCormack, Theologische Dialektik und kritischer Realismus, S. 378–380.
56 Vgl. KD II/2, S. 177.
57 KD II/2, S. 182.
58 KD II/2, S. 177. – Vgl. auch a.a.O., S. 181: „Es ist also die Praedestination, sofern in ihr auch ein Nein
ausgesprochen ist, auf alle Fälle kein den Menschen treffendes Nein. Sie ist, sofern sie auch Aus-
schluß und Verwerfung ist, nicht des Menschen Ausschluß und Verwerfung. Sie ist, sofern sie auch
auf Verdammung und Tod zielt, nicht auf die Verdammung und den Tod des Menschen gerichtet.“
Vgl. schliesslich a.a.O., S. 551: „Im Glauben an Jesus Christus werden wir wohl nie aufhören, die
Entscheidung über die uns wie über jeden anderen Menschen ganz und gar ihm zu überlassen. Im
Glauben an Jesus Christus können wir aber keinen von Gottes Zorn Überlieferten für verloren
haben. Wir wissen von Keinem, den Gott ganz und ausschließlich sich selbst überlassen hätte. Wir
wissen nur von einem so Verlassenen, nur von einem Verlorenen, Jesus Christus, und dieser war
verloren (aber auch wiedergefunden), damit außer ihm keiner verloren gehe.“
59 Vgl. Kap. 4.2.4.
60 KD II/2, S. 336 (im Original hervorgehoben).

202 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Haltung zu begegnen: „Sie soll Jedem von ihnen sagen, daß gerade er der Gegen-
stand von Gottes Gnadenwahl ist“,⁶¹ dass also „auch er ein Erwählter ist“.⁶² Diese
Zusage erfolgt, ganz anders als noch 1924, vorbehaltlos und im Modus des zeug-
nishaften Zuspruchs, also nicht etwa als Mitteilung einer Möglichkeit oder einer
noch unsicheren Hoffnung.⁶³ Von Christus her erscheint die durch den ungläubigen
Menschen getroffene Wahl nun als „nichtig“,⁶⁴ als „vergeblich“,⁶⁵ als „in Jesus
Christus von Ewigkeit her negiert und annulliert“.⁶⁶ Insofern ist „jeder einzelne
Erwählte als solcher – ob er es [im Glauben, M.P.] erkennt und genießt und be-
antwortet, wie es sich gehört oder nicht – ein Beseligter. Ihm kann und ihm wird
nichts mangeln.“⁶⁷

Ein fundamentaler Unterschied zwischen Christen und Nichtchristen besteht
dabei nach Barth nicht. Es gebe, konnte er formulieren, eine „Erwählung und Be-
rufung auch der Gottlosen. Gibt es eine andere?“⁶⁸ Christen wie Nichtchristen
stünden als Gottlose vor Gott, und bei beiden behalte die Gottlosigkeit nicht das
letzteWort. Glaubende und Nichtglaubende unterscheiden sich nach KD II/2 nicht in
ihrem Verhältnis zum Heil, sondern in ihrer Erkenntnis des Heils und durch die
Auswirkungen dieser Erkenntnis. Es gibt Menschen, nämlich die Christen, die ihre
Erwählung erkennen und in deren Leben sie eine Entsprechung findet, nämlich den
Glauben: Sie „leben als Gottes Erwählte“.⁶⁹ Daneben gibt es „scheinbar Verworfe-
ne“,⁷⁰ nichtchristliche Menschen nämlich, in deren Leben diese Entsprechung
ausbleibt, die also nicht mehr, noch nicht, oder – auch diese Möglichkeit wird ex-
plizit genannt – „vielleicht gar nie“ als Erwählte leben.⁷¹ Doch gerade das potenziell

61 KD II/2, S. 352.
62 KD II/2, S. 359 (im Original hervorgehoben).
63 Zu Barths Hoffnungsbegriff vgl. aber unten Kap. 5.2.4.
64 KD II/2, S. 336.
65 KD II/2, S. 349.
66 KD II/2, S. 349; vgl. auch a.a.O., S. 348: „Läßt er Gott los, so läßt Gott ihn nicht los.“
67 KD II/2, S. 456; vgl. Ps 23,1.
68 KD II/2, S. 444.
69 So z.B. KD II/2, S. 352. – Vgl. dazu auch Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 165 f.
70 KD II/2, S. 386; vgl. auch a.a.O., S. 385: „Sie können nur potentiell Verworfene sein. Sie können sich
wohl als solche gehaben; es steht aber nicht in ihrerMacht, das Schwert des Zornes Gottes, nachdem
es einmal zugeschlagen hat, ein zweites Mal – und wenn sie es tausendmal verdienen würden – auf
sich zu ziehen.“
71 So KD II/2, S. 353: „Nicht Jeder, der erwählt ist, lebt als Erwählter. Er tut es vielleicht noch nicht. Er
tut es vielleicht nicht mehr. Er tut es vielleicht nur teilweise. Er tut es vielleicht gar nie.“ Kreck,
Grundentscheidungen in Karl Barths Dogmatik, S. 270, weist darauf hin, dass erst dieser letzte Satz
den Unterschied Barths zu der Theologie der Reformatoren markiere. Für Barth ist diese im Ver-
gleich zu reformatorischem Denken überschiessende Pointe aber in der Tat zentral. Auch ein
Mensch, der „gar nie“ als Erwählter lebt, bleibt erwählt, wie im KD-Text kurz danach noch einmal

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 203



dauerhafte Ausbleiben dieser Entsprechung – also der Unglaube – ist Gegenstand
einer umfassenden Relativierung. Einerseits vermag die menschliche Entscheidung
zum Unglauben nichts an der wirksamen Erwählung dieser Menschen zu verän-
dern; sie kommen bereits von Gottes „Urentscheidung“ ⁷² her. Auch in Bezug auf sie
gilt, dass Gottes Handeln „härter als Stahl und Granit vor und über allen Dingen und
allem Geschehen“ steht.⁷³ Andererseits ist die Unterscheidung von Christen und
Nichtchristen bei Barth stets auf ihre Überwindung hin angelegt. Der Berufene, so
schärft Barth ein, könne sich mit der Gottlosigkeit jener anderenMenschen „auf gar
keinen Fall abfinden“, sondern könne „angesichts ihrer Gottlosigkeit – eben für
Gottlose ist ja Jesus Christus gestorben und auferstanden – nur ihre Berufung er-
warten.“⁷⁴ In Nichtglaubenden könne man daher unmöglich etwas Anderes sehen
als Menschen, „die noch nicht oder nicht mehr glauben“.⁷⁵ Im Verhältnis Gottes zum
verlorenen Menschen könne „Gott nicht zu viel zugetraut“ werden: „Glauben kann
man nie an den Unglauben, glauben kann man immer nur an den künftigen
Glauben der jetzt nicht Glaubenden“.⁷⁶

In diesem Gedankengang fand die schon früher formulierte Unwirksamkeit-
serklärung menschlichen Unglaubens ihre dogmatische Begründung. Unglaube er-
schien nun als Noch-nicht-Glaube; als noch ausstehende Erkenntnis der eigenen
Erwählung, die auch unter diesen Umständen bleibend Bestand hat. Erst die
christologische Neufassung der Prädestinationslehre hatte diese Pointe, die Calvin
noch völlig fern gelegen hätte, ermöglicht. Werkgenetisch betrachtet erweist sich
die unterdessen erfolgte Wende zur „christologische[n] Konzentration“ , die Barth
1938 in einem autobiographischen Rückblick über die Zeit seit 1928 in expliziter

bestätigt wird: es sei „ja gerade der gottlose Mensch mit seiner Un-Tat und in seinem Elend der
Gegenstand von Gottes Gnadenwahl. Daß er alle diese Möglichkeiten hat und verwirklicht, […] das
streitet zwar gegen sein Erwähltsein, das kann dieses aber nicht annullieren“ (KD II/2, S. 353). –
Barths Versöhnungslehre wird diesen Gedanken durch die Aussage weiterführen, jeder Mensch sei
wirksam zum Glauben berufen, auch wenn diese Berufung in seinem Leben gar nie Ereignis werde
(s. unten Kap. 5.3.2).
72 KD II/2, S. 8.
73 KD II/2, S. 201. – Konkret formuliert Barth (ebd.): „Daß Gott von Ewigkeit her bestimmt, daß er
entschieden und gewählt hat, das hat allerdings das volle Gewicht des ewigen Perfektums, das ist
vollbracht und abgeschlossen, das geht dem ganzen geschöpflichen Leben in der Tat voran als
dessen Vorherbestimmung, das steht härter als Stahl und Granit vor und über allen Dingen und
allem Geschehen.“
74 KD II/2, S. 386.
75 KD II/2, S. 367.
76 KD II/2, S. 325.

204 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Abgrenzung von Calvin beschrieben hat,⁷⁷ zugleich als Hinwendung zur christolo-
gischen Inklusion aller Menschen, also zur Umsetzung der christologisch-inklusiven
Theologie der Welt auf dem Gebiet der Anthropologie. Die Erwählung aller Men-
schen ist in die Erwählung Jesu Christi inkludiert.⁷⁸ Vom nun bezogenen Stand-
punkt her ist der Gedanke der Unwirksamkeit menschlicher Gottlosigkeit folge-
richtig und die Kritik an einer Kirche, die nichtchristlichen Menschen im Modus
negativer Alteritätskonstruktion begegnet, zwingend. So atmet KD II/2 stellenweise
noch den Geist des Protests gegen die kirchliche Kampfstellung während der Sä-
kularismusdebatte um 1930, etwa wenn Barth einschärft, die Kirche dürfe sich
durch die „Gottlosigkeit“ der Weltkinder „nicht erschrecken und abschrecken las-
sen“, ja durch „keine ‚Erfahrungen‘“ davon abgehalten werden, „in und mit der
Botschaft von Jesus Christus die Verheißung seiner Erwählung wieder und wieder
zu einem Jeden zu bringen“.⁷⁹

Parallel zur faktisch bezogenen heilsuniversalistischen Position finden sich
nun aber in Barths Erwählungslehre, wie auch später noch,⁸⁰ überraschend deut-
liche Distanzierungen vom Gedanken einer Apokatastasis panton, die die von Barth
doch postulierte Sicherheit des Heils für den Menschen – für alle Menschen –

wieder in Zweifel zu ziehen scheinen. So hielt Barth an einer Stelle mit Blick auf die
Zahl der Erwählten fest, es sei „Gottes Sache […], welches der letzte Umfang jenes
Kreises“ sein werde. Ein göttliches „Müssen“ lasse sich hier nicht ableiten; vielmehr
gelte es, die „Freiheit der göttlichen Gnade“ zu respektieren.⁸¹ Daher lehnte es Barth,
nach den universalistischen Grundentscheidungen durchaus überraschenderweise,
ab, „aus der offenen Vielzahl der in Jesus Christus Erwählten die Gesamtheit aller
Menschen zu machen“.⁸² Sowohl die Behauptung einer solchen Öffnung des Kreises

77 Barth, How my Mind has Changed (1928– 1938), S. 186: „Meine neue Aufgabe war, alles vorher
Gesagte noch einmal ganz anders, nämlich jetzt als eine Theologie der Gnade Gottes in Jesus
Christus durchzudenken und auszusprechen. Ich kann nicht verschweigen, daß ich in der Bear-
beitung dieser Aufgabe – ich möchte sie als christologische Konzentration bezeichnen – zu einer in
erhöhtem Sinne kritischen Auseinandersetzung mit der kirchlichen Tradition, auch mit den Re-
formatoren, auch mit Calvin geführt worden bin.“
78 Vgl. auch Greggs, Barth, Origen, and Universal Salvation, S. 89: „Human election occurs only in
His prior election, and cannot be abstractly separated from this: included in Christ’s election is the
election of the other“.
79 KD II/2, S. 352.
80 Am prominentesten: KD IV/3, S. 550.
81 KD II/2, S. 462 (vgl. bereits a.a.O., S. 325).
82 KD II/2, S. 467. Dies gehe „darum nicht, weil wir es gerade in Jesus Christus mit dem persönlichen,
lebendigen und also freien Willen Gottes der Welt und jedem Menschen gegenüber zu tun“ hätten
(ebd.).

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 205



wie ihr Gegenteil⁸³ seien „keine Sätze der Christusbotschaft, sondern formale Fol-
gerungen ohne sachlichen Gehalt“.⁸⁴ Dieses Urteil spiegelt sich in Barths kritischer
Wahrnehmung bisheriger Vertreter der Apokatastasis panton. Die traditionell mit
dieser Wendung bezeichnete Lehre pflege, wie Barth ausführt, aus zwei formalen
Gedanken „ihre Kraft zu ziehen“: aus einer „optimistischen Beurteilung des Men-
schen“ sowie aus der Berufung auf die „unendliche Potentialität des göttlichen
Wesens im Allgemeinen“, also auf das „Postulat, daß bei Gott schließlich Alles und
Jedes möglich sein müsse“.⁸⁵

Dass Barth eine über diese beiden Gedanken begründete Lehre von der Apo-
katastasis ablehnte, kann nicht überraschen. Doch mit der Feststellung, Barth habe
bloss eine in diesem Sinne argumentierende Allversöhnungslehre negieren wollen,
ist das Problem noch nicht gelöst. Man fragt sich bei der Lektüre von KD II/2 beinahe
unausweichlich, ob und wie die unübersehbaren heilsuniversalistischen Pointen
der Bestimmung nichtchristlicher Menschen mit der so umfassenden, keineswegs
auf jenes Missverständnis restringierten Abweisung der Apokatastasis zusam-
mengehen. Wie der nun folgende Abschnitt in einigen knappen Einblicken zeigen
wird, ist die Rezeptionsgeschichte von Barths Erwählungslehre von einem durch-
gehenden Ringen mit dieser Frage geprägt.

5.2.2 Die Universalität des Heils als Kernproblem der Rezeption von Barths
Erwählungslehre

Schon in der frühen Phase der Rezeption von Barths Erwählungslehre war das
Thema der Universalität des Heils für die Wahrnehmung der in KD II/2 gebotenen
Reformulierung der Prädestinationslehre dominant. In Otto Webers in den 50er
Jahren in mehreren Auflagen erschienener und vielgelesener Einführung in die KD
findet sich die Feststellung, in der Pointe, dass die Gemeinde „den Unglauben nicht
zu ernst nehmen“ dürfe, liege „die konkrete Spitze all dessen, was Barth dargelegt“
habe.⁸⁶ Das zeigt auf, dass Weber in der Auseinandersetzung mit dem Unglauben
die Zentralstelle von Barths erwählungstheologischer Argumentation geortet hat.
Sogleich folgt bei ihm jedoch die Abgrenzung von der „Allversöhnung“, die man aus
Barths Äusserungen „allenfalls herauskonstruieren“ könne, aber nur„gegen seinen

83 Nämlich die Position, „daß es zu jener letzten Eröffnung und Erweiterung des Kreises der Er-
wählung und Berufung auf keinen Fall kommen dürfe und werde“ (KD II/2, S. 462).
84 KD II/2, S. 462.
85 KD II/2, S. 325.
86 Weber, Karl Barths Kirchliche Dogmatik, S. 74.

206 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



ausdrücklichen Widerspruch“.⁸⁷ Eine analoge Deutung bot Walter Kreck, der davor
warnte, aus einzelnen Barthschen Aussagen „messerscharf“ die „Nivellierung des
Unterschieds zwischen Glaubenden und Nichtglaubenden, zwischen Kirche und
Welt, zwischen Geretteten und Gerichteten“ zu folgern und einen „bloß kognitiven
Unterschied“ zwischen Christen und Nichtchristen anzunehmen.⁸⁸ Kreck konnte
formulieren: „So universal das Heilsgeschehen und die Heilsverkündigung ist, […]
so darf doch daraus nicht eine universalistische Heilstheorie gemacht werden.“⁸⁹
Die in KD II/2 enthaltene Spannung blieb in dieser Rekonstruktion voll bestehen.

Ganz anders verfuhr Hans Urs von Balthasar, der prominenteste katholische
Barth-Leser der damaligen Zeit.Von Balthasar vertrat die These, die Vorstellung der
Apokatastasis sei in Barths Erwählungslehre „nicht nur eine mögliche, sondern eine
unvermeidlich notwendige, die allem übrigen zum tragenden Grund und Voraus-
setzung“ diene.⁹⁰ Endgültig sei bei Barth nur die Gnade, nicht die Verwerfung.⁹¹ In
Barths Abweisung der Allversöhnungslehre habeman es also, so schlussfolgerte von
Balthasar, mit einer – seiner Deutung nach allerdings bewussten – „Inkonsequenz
der Dogmatik“ zu tun.⁹² In kritischer Absicht betonte auch Gerrit Cornelis Ber-
kouwer in seinem wirkmächtigen Buch Der Triumph der Gnade in der Theologie
Karl Barths den bei Barth bestehenden „deutliche[n] Eindruck einer nicht gelösten
Spannung zwischen dem Triumph der endgültigen Erwählung und der Verwerfung
der Apokatastasis“.⁹³ Eine solche Spannung in Barths Prädestinationslehre ortete
ferner Georg Kraus: Barths rein „verbale Abwehr“ der Apokatastasis sei „sachlich
unvereinbar mit dem ganzen Duktus seiner Gnadenwahllehre“.⁹⁴ Nach Heinz
Zahrnt bleibt bei Barth aufgrund seiner Deutung des Unglaubens und angesichts
der von ihm behaupteten „Universalität der Gnade“ „unverständlich“, wie er sich

87 Weber, Karl Barths Kirchliche Dogmatik, S. 75.
88 Kreck, Die Zukunft des Gekommenen, S. 143.
89 Kreck, Die Zukunft des Gekommenen, S. 143 f.; vgl. auch ders., Grundentscheidungen in Karl Barths
Dogmatik, S. 215 f.
90 Von Balthasar, Karl Barth, S. 199.
91 Vgl. Von Balthasar, Karl Barth, S. 199: „Endgültig ist nur die Gnade, der Segen, und alle Ver-
werfung, alles Gericht muß vorläufig sein.“ Von Balthasar schreibt ferner, die „Idee der allumfas-
senden Erlösung“ habe Barth „schon in die Grundmauern seiner Schöpfungslehre eingemauert […].
Nur darum kann ja der Mensch existieren, weil er von der Gnade Christi herkommt und auf sie
hingeht, nur darum bleibt seine Natur auch in der Sünde konstant und nicht endgültig verdorben“
(a.a.O., S. 200).
92 Vgl. Von Balthasar, Karl Barth, S. 199 f.
93 Berkouwer, Der Triumph der Gnade in der Theologie Karl Barths, S. 107.
94 Kraus,Vorherbestimmung, S. 348. – Vor allem stosse sich diese Abwehr mit dem „Grundprinzip
seiner Reprobationslehre, daß Jesus Christus der einzige wirklich Verworfene“ sei; diese bedeute
„faktisch nichts anderes als die von vornherein festgelegte, reale Rettung aller Menschen, als die
Apokatastasis“ (ebd.).

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 207



der„Konsequenz der Apokatastasis, der Allversöhnung, entziehen“wolle.⁹⁵ Edmund
Schlink sah dieses Resultat schliesslich schon in Barths Verhältnisbestimmung von
Evangelium und Gesetz unabwendbar präfiguriert.⁹⁶

Es ist auffallend, dass es in dieser frühen Phase nicht die ‚Barthianer‘ waren,
sondern Theologen wie Berkouwer, Schlink, Zahrnt und Brunner,⁹⁷ die die be-
hauptete Universalität des Heils bei Barth betonten – und in aller Regel kritisierten.
Sie erfuhren heftigen Widerspruch; ihre Lesart, die sich doch immerhin auf die
Grundausrichtung von KD II/2 hatte berufen können, wurde als banalisierend ab-
getan.⁹⁸ Regelrechte Verteidigungsschriften von Barths Theologie gegen den an sie
gerichteten Universalismusvorwurf entstanden.⁹⁹ Affirmative Deutungen der von
Barth behaupteten Universalität des Heils findet man in dieser Zeit kaum: Wer

95 Zahrnt, Die Sache mit Gott, S. 138. – Zahrnt stellte ferner fest (ebd.): „Barth leugnet nicht, daß es
Unglauben in derWelt gibt, so wenig wie er leugnet, daß es Sünde und Gottlosigkeit in derWelt gibt.
Aber der Unglaube kommt gegen Gottes Urentscheidung, daß er gnädig und nicht ungnädig seinwill,
nicht an. Und darum kann ihm Barth keinen letzten Ernst zubilligen.“
96 Vgl. Schlink, Gesetz und Paraklese, S. 333: „Zwar hat Karl Barth die Apokatastasis abgelehnt, aber
sie scheint als Folgerung aus seiner Lehre von der Einheit von Evangelium und Gesetz unver-
meidbar.“
97 Brunners Dogmatik nutzt zur Kritik von Barths Position ein einprägsames Bild, das die span-
nungsvollen Pole von Heilsuniversalismus und Ablehnung der Apokatastasis metaphorisch zu-
sammenführt: Barths Theologie beschreibe Menschen, die „im stürmischen Meer unterzugehen
scheinen. In Wirklichkeit aber sind sie gar nicht in einem Meer, wo man untergehen kann, sondern
in seichtem Gewässer, wo man nicht ertrinkt. Nur wissen sie es nicht“ (Brunner, Dogmatik, Bd. I,
S. 379).
98 Vgl. z.B. Buess, Zur Prädestinationslehre Karl Barths. Buess warf Brunner vor, er isoliere Barths
Satz, ausser Jesus Christus gebe es keinen Verworfenen (vgl. KD II/2, S. 392), in „banalisierende[r]“
Weise, statt ihn „zusammenzunehmen mit den andern Sätzen, in denen Barth auch im Blick auf die
Vielen außer Christus von Verworfenheit spricht“ (Buess, Zur Prädestinationslehre Karl Barths,
S. 56). Der genannte Satz sei bei Barth zwar als auf Gottes Entscheidung hoffende Glaubensaussage,
nicht aber als „Lehrsatz und Artikel“ (ebd.) gemeint – als „theologische Doktrin“wäre er nach Buess
„Torheit und Wahn“ (a.a.O., S. 57). Aber auch Buess musste konzedieren, dass die Barth von ihm
unterstellte Position in KD II/2 nicht eben deutlichwurde: „Das weiß auch Barth. Die Frage ist die, ob
er es auch genügend sichtbar macht“ (ebd.; im Original mit Abschnittwechsel zwischen den beiden
Sätzen).
99 Shao Kai Tseng formuliert: „those who sympathized with the Swiss theologian’s Christocentric
soteriology came to his defence against the charge of universalism as early as his own days“ (Tseng,
Condemnation and Universal Salvation, S. 326 f.) und nennt Bettis, Is Karl Barth an Universalist?, als
Beispiel. Vgl. darüber hinaus – neben den schon erwähnten Texten Webers, Krecks und Buess’ –
etwa Schlichting, Biblische Denkform in der Dogmatik [1971], S. 199–203. Schlichting formuliert in für
die damalige Barth-Forschung geradezu typisch apologetischer Weise (a.a.O., S. 199): „Ein ganzer
Chor von Kritikern kommt etwas vorschnell überein, sich in Voraussagen über die für Barth künftig
unausweichliche Lehre von der Apokatastasis panton zu ergehen. […] Wiederholt hat Barth diese
Ketzerei von sich gewiesen; doch ohne seine Kritiker damit zu beeindrucken.“

208 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Barth so las, lehnte diese Konsequenz seines Denkens in aller Regel – mit einigen
Ausnahmen, z.B. im erwähnenswerten Fall Richard Imbergs¹⁰⁰ – theologisch ab.

Die Diskussion darum, wie die von Barths Erwählungslehre faktisch behauptete
Heilsuniversalität und seine Ablehnung jedes Postulats einer eschatologischen

100 Imberg, ein pietistisch geprägter Laientheologe und Vertreter der Allversöhnungslehre, be-
grüsste bereits 1942 Barths Erwählungslehre als Affirmation der Universalität des Heils und schrieb
diesem (Brief vom 4. Dezember 1942, KBA 9342.436): „Ich, der ich in meinen Kreisen jahrelang auf
einsamem Posten kämpfte, darf feststellen, dass die Zahl derer, die erkennen, dass Gnade wirklich
Gnade ist, ständig zunimmt.“ Später schrieb er (Brief vom 16. Dezember 1942, KBA 9342.444): „Ich
muss Ihnen nochmals meine Freude darüber aussprechen, dass Gott es Ihnen geschenkt hat, in der
so entscheidenden Prädestinationsfrage die Antwort zu geben, die einzig schriftgemäss ist.“ Imberg
berichtete später von einem bereits 1937 geführten mündlichen Gespräch mit Barth, das folgen-
dermassen verlaufen sei (alle Zitate: Imberg, Theologie für Jedermann, S. XII; vgl. ferner Janowski,
Allerlösung, Bd. 1, S. 3, die darauf hinweist). Imberg fragte: „Verehrter Herr Professor, wenn meine
Auffassung dessen, was Paulus sagt, richtig ist, wenn wir also beauftragt sind, Gottes freie Gnade,
seine die ganze Schöpfung umfassende Versöhnung zu verkündigen, müssenwir dann nicht einfach
diesem Auftrag gehorchen?“ – Barth antwortete: „Selbstverständlich. Aber, lieber Freund, wenn Sie
das tun, werden Sie gesteinigt werden.“ – Imberg: „Darf das ein Grund sein, zu schweigen?“ – Barth:
„Keinesfalls. Aber wir müssen die Hörer auf diese Botschaft vorbereiten. Ich schreibe gerade an
einem Buche über die Prädestination, in der ich eine von Luther und Calvin abweichende Stellung
einnehme. Wenn dieses Buch erscheint, wird es, das hoffe ich, auch Ihnen den Weg Ihrer Ver-
kündigung ebnen.“DieserWortwechsel fügt sich inhaltlich gut ins Bild der Beziehung von Barth und
Imberg ein, ist aber eine nachträgliche und daher möglicherweise tendenzbehaftete Rekonstruktion
Imbergs. Allerdings hat Barth 1959 die postume Publikation von Texten Imbergs, in der auch diese
knappe Gesprächsrekonstruktion abgedruckt war, unterstützt, indem er ihr ein Wort „nicht gerade
meines ‚Segens‘, aber meiner freudigen Anteilnahme an ihrem Inhalt“ voranstellte (zit. nach Im-
berg, Theologie für Jedermann, S. VII; vgl. das gesamte Vorwort a.a.O., S. VII–X). Barth betonte hier:
„Wer sich seine [Imbergs, M.P.] Lehre von der ‚Allversöhnung‘ als eine von ihm schnell und bequem
gepflückte Frucht vorstellt, der würde sich irren. Hier ist ein Kampf gekämpft worden, wie ihn wohl
nicht alle, die ihm wegen dieser Sache bedenklich gegenüberstehen, gekämpft haben. […] Was will
man eigentlich biblisch und sachlich gegen das einzuwenden haben, was man den Verfasser hier in
immer neuen Wendungen vortragen hört? Hat jemand Lust, seiner Lehre von der ‚Allversöhnung‘
eine solche von der ‚Teilversöhnung‘ entgegenzustellen?“ (a.a.O., S. IX). Auch bei Imberg sei die
Gnade „nicht zu einem fanatisch zu propagierenden und zu verteidigenden Prinzip“ geworden.
„Ihm war Jesus Christus nicht darum lieb, weil ihm die ‚Allversöhnung‘ so lieb war, sondern die
‚Allversöhnung‘ darum, weil ihm Jesus Christus so lieb war. Ihn und nicht sie wollte er ‚lehren‘“
(a.a.O., S. X). Gleichzeitig brachte Barth hier, wenn auch vorsichtig formuliert, auch Kritik an Imbergs
Position an. Barth schrieb, er wolle „nicht verhehlen, daß auch ich den Aufruf zur Entscheidung,
besonders auch im weiteren Raum der christlichen Verantwortlichkeit […], aber auch einfach den
direkten Aufruf zum Glauben in seinen Darbietungen zwar nicht vermisse, aber gerne lauter und
bestimmter vernommen hätte“ (zit. nach Imberg,Theologie für Jedermann, S. IX). – Zu einer späteren
Abgrenzung Barths von Imberg vgl. ferner Barth, Gespräche 1959– 1962, S. 189 (unten zitiert in
Kap. 5.2.3).

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 209



Apokatastasis panton zusammenzubringen seien, ist bis heute nicht abgeschlossen,
hat sich jedoch deutlich verschoben.¹⁰¹ Etwas vereinfachend und ohne Anspruch
auf Vollständigkeit lassen sich in der späteren und gegenwärtigen Forschung drei
Hauptlinien unterscheiden:
1) Zunächst gibt es – wenn auch viel seltener als zu Barths Lebzeiten – Stimmen,

und zwar interessanterweise weit überwiegend im angelsächsischen Raum, die
es von seiner Abweisung der Allversöhnungslehre her für ein Missverständnis
halten, bei Barth von einer faktischen Universalität des Heils auszugehen. Mit
Blick auf diese Abweisung formuliert John Colwell äusserst zugespitzt, weder
sei Barth ein Lügner noch sei anzunehmen, dass er die direkten Folgen seines
theologischen Denkens nicht realisiert habe, weshalb es falsch wäre, seiner
Theologie auch nur impliziten Universalismus zu unterstellen.¹⁰² Deutlich
vorsichtiger, aber inhaltlich verwandt hält George Hunsinger die Beschreibung
Barths als Universalisten für eine „common misperception“.¹⁰³ Mark Koonz
liest Barths Erwählungslehre dezidiert als ergebnisoffen („open-ended“).¹⁰⁴
Heilsuniversalität gebe es, wie von dieser Deutungslinie betont wird, in Barths
Theologie nur imModus der Hoffnung und nicht als gewisse Zusage.¹⁰⁵ Insofern
sei bei ihm diesbezüglich ein „reverent agnosticism“¹⁰⁶ festzustellen, wie eine

101 Vgl. dazu Tseng, Condemnation and Universal Salvation, und den darin enthaltenen For-
schungsüberblick (a.a.O., S. 326–330); für eine frühere Darstellung der Pluralität der Deutungen vgl.
Rosenau, Allversöhnung, S. 191 f.
102 So Colwell, The Contemporaneity of the Divine Decision, S. 139: „Whatever else one may think of
Barth he was no liar, nor is it likely that he would have been unaware of the direct implications of his
own theological scheme.“ Noch Colwell setzt als selbstverständlich voraus, dass jene, die in Barths
Theologie Universalismus orten, dies in kritischer Absicht tun, und sucht Barth mit Vehemenz gegen
diesen Vorwurf zu verteidigen: „If some of Barth’s critics refuse to take […] divine freedom seriously
with respect (especially) to Barth’s doctrine of election and consequently suspect him of implicit
universalism then that is their problem rather than his and probably says more about them than it
says about him“ (a.a.O., S. 160).
103 Hunsinger, Disruptive Grace, S. 12.
104 Koonz, The Old Question of Barth’s Universalism, S. 34: „Barth’s theology of election is open-
ended. Whatever the end will reveal, it will be consistent with God’s holiness, love and freedom. But
from our finite vantage point, it remains an open question howmany will be saved. The salvation of
all humanity is not ruled out, but neither is it affirmed.“ Vgl. a.a.O., S. 36: „He did not speak negatively
of only one form of universalism or one argument for it, but rather he spoke negatively of any
conclusion declaring ‚all will be saved‘.“ Koonz lehnt demnach auch die Unterstellung eines impli-
ziten Universalismus eindeutig ab: Barths Satz „Jesus ist Sieger“ sei keineswegs „a coded way to
affirm the ultimate salvation of all humanity“ (a.a.O., S. 41).
105 Vgl. z.B. Koonz, The Old Question of Barth’s Universalism, S. 43; Hunsinger, How to Read Karl
Barth, S. 279 (dazu ausführlich unten Kap. 5.2.4).
106 Hunsinger, How to Read Karl Barth, S. 134; vgl. dazu ders., Disruptive Grace, S. 243.

210 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



von Hunsinger verwendete und in diesem Zusammenhang oft zitierte Formel
lautet: Barth stehe, was das endzeitliche Heil aller Menschen angehe, in einer
langen Tradition heiligen Schweigens.¹⁰⁷

2) Völlig anders wird die Sachlage von jenen beurteilt, die Barths Erwählungs-
lehre für eindeutig universalistisch und seine Abweisung der Allversöhnungs-
lehre als damit unvereinbaren werkimmanenten Widerspruch einstufen. So
hat Oliver Crisp in verschiedenen Texten zu zeigen versucht, dass das Resultat
einer allgemeinen Erlösung („universal salvation“) von Barths Erwählungs-
lehre her nicht nur möglich, sondern unvermeidlich sei („not only possible, but
inevitable“).¹⁰⁸ Wo Barth selbst das nicht deutlich mache, sei er inkonsequent:
Entweder sei die Frage nach dem soteriologischen Status aller Menschen mit
Gewissheit zu beantworten, worauf seine Erwählungslehre ziele, oder nicht,
worauf seine Kritik an der Allversöhnung unter Verweis auf die Freiheit Gottes
hinauslaufe.¹⁰⁹ Eine ähnliche Lesart findet sich bei J. Christine Janowski, die
Barths Ablehnung sowohl der Allversöhnung als auch des „klassischen esch-
atologischen Dualismus“ als „inkonsequent oder selbstwidersprüchlich“ ein-
stuft.¹¹⁰ Bei Barth sei demnach von einer „deutlichen, aber nur unbestimmt
realisierten Apokatastasis-panton-Tendenz“ auszugehen.¹¹¹ Zuvor hatte bereits
Hartmut Rosenau bei Barth eine „im Grunde weder denk- noch lebbare[…]
Negation“ festgestellt, die zu keiner „Position“ führe.¹¹² Angesichts Barths
doppelter Ablehnung der ewigen Verwerfung wie der Allversöhnung sei frag-
lich, wie eine christliche Verkündigung „konkret zu gestalten sei, die weder das

107 Hunsinger, Disruptive Grace, S. 243: „Although Karl Barth is often labeled a ‚universalist,‘ he is
best understood as standing in the tradition of holy silence. If a forced option is urged between the
proposition ‚All are saved‘ and the counterproposition ‚Not all are saved,‘ Barth’s answer in effect is:
‚None of the above.‘ Barth deliberately leaves the question open, though not in a neutral fashion, but
with a strong tilt toward universal hope.“
108 Crisp, On Barth’s Denial of Universalism, S. 18; vgl. ferner ders., „I Do Teach it, But I Also Do Not
Teach It“; ders., Barthian Universalism?.
109 Vgl. Crisp, On Barth’s Denial of Universalism, S. 29: „One cannot hold both that all humanity
have been […] elected, so that all their sin has been efficaciously atoned for by Christ, and that the
soteriological status of all humanity is uncertain […]. […E]ither the question of whether all humanity
are […] elect and efficaciously atoned for by Christ is uncertain, or not. If all humanity have been […]
elected and efficaciously atoned for by Christ […], then their soteriological status simply cannot be
uncertain […]. This seems fatal to the consistency of Barth’s position.“
110 Janowski, Art. Gnadenwahl, S. 321–328, hier S. 327; ferner dies., Allerlösung, Bd. 2, S. 360 f.: „auch
Barth hat sich zunächst gegen ‚die‘ Apokatastasis-panton gewehrt und ist vor den Konsequenzen
seines eigenen Ansatzes zurückgeschreckt“. In Barths Erwählungslehre erkennt Janowski dennoch
eine „ihm selbst unheimliche Präzisierung des Geheimnisses Gottes“ (a.a.O., S. 361).
111 Janowski, Allerlösung, Bd. 1, S. 166.
112 Rosenau, Allversöhnung, S. 194.

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 211



eine noch das andere verkündigen sollte, wohl aber beides zusammen, obwohl
sich beides wechselseitig ausschließt“.¹¹³

3) Schliesslich gibt es eine Reihe von Stimmen, die Barth ebenfalls universalistisch
lesen, gleichzeitig aber seine Abweisung der Apokatastasis anders als bloss
„rhetorisch“ (wie schon von Balthasar¹¹⁴) zu deuten versuchen. David W.
Congdon hat gegen Crisps Deutung eingewandt, Barths Ablehnung der Apoka-
tastasis stehe keineswegs im Widerspruch mit der eschatologischen Heilsuni-
versalität,¹¹⁵ sondern wolle diese dagegen sichern, dass sie zur dem Menschen
durch Gott geschuldeten und so, wie er es ausdrückt, von einer transzendenten
zur immanenten Universalität werde.¹¹⁶ Die von Crisp wahrgenommene
Spannung in der Erwählungslehre wird von Congdon auf die Tatsache zu-
rückgeführt, dass die Universalität des Heils bei Barth nicht als Denknotwen-
digkeit, sondern nur als „contingent necessity“ (!) vorkomme, die in Gottes
freier Entscheidung gründe.¹¹⁷ Barths Abweisung der Allversöhnung als Lehre
bedeute also keine (quantitative) Beschränkung der Heilstat Gottes, sondern sei
gegen die Gefahr gerichtet, Jesus durch ein Prinzip zu ersetzen, nämlich durch
jenes des Universalismus.¹¹⁸ Eine ähnliche Lesart der beschriebenen Spannung
wie Congdon bietet Tom Greggs an.¹¹⁹ Rosenau vertritt schliesslich –was ihn als
Grenzgänger zwischen der hier vorgestellten zweiten und dritten Deutungslinie

113 Rosenau, Allversöhnung, S. 193.
114 Von Balthasar, Was dürfen wir hoffen?, S. 77, unter Bezugnahme auf Kreck, Die Zukunft des
Gekommenen, 144.
115 Congdon, Apokatastasis and Apostolicity, S. 467 f.: „Barth’s denial of universalism does notmean
he retracts his clearly stated conviction that ‚the concern [of the godless] can not be to suffer the
execution [Ausführung] of this threat, to suffer the eternal damnation which corresponds to their
godlessness‘, for this is ‚the very goal which is unreachable by the godless[…]‘“.
116 Vgl. Congdon, Apokatastasis and Apostolicity, S. 471: Barths „rejection of apokatastasis is an
attack on the notion of an immanently necessary universalism, i. e. the notion that God owes us
salvation. He rejects the view that there is something about humanity which could constrain God’s
decision. We might call this ‚immanent (or bad) universalism‘ as opposed to a ‚transcendent (or
good) universalism‘.“
117 Congdon, Apokatastasis and Apostolicity, S. 471.
118 Vgl. Congdon, Apokatastasis and Apostolicity, S. 472: „Barth opposes any attempt to turn the self-
revelation of God into a systematic principle from which general truths may be derived“. Congdon
bezieht sich dabei zustimmend auf Greggs, „Jesus is Victor“, S. 199 (vgl. die nächste Anm.).
119 Vgl. Greggs, Barth, Origen, and Universal Salvation, S. 31: „Barth […] rejects universalism as a
principle, but he advocates the total and final victory of Christ as a person: his universalism is one
which entirely arises from particularity. Barth is a new type of universalist, whose universalism
recognizes that there can be no undermining of particularity.“ Vgl. ferner ders., „Jesus is Victor“,
S. 199: „it is the replacement of the person of Jesus Christ with a principle, rather than any limitation
of the salvific work of God, that Barth dismisses in rejecting apokatastasis“.

212 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



erscheinen lässt – die damit verwandte Position, Barths Ablehnung der Apo-
katastasis beziehe sich nicht auf die Heilsuniversalität, sondern auf die „Mo-
dalität“ der klassischen Allversöhnungslehre von Origenes bis Schleiermacher,
die diese Heilsuniversalität als Folge eines göttlichen Müssens interpretierte.¹²⁰
Erwähnenswert ist ferner, dass Crisp unterdessen angibt, seine Barth-Deutung
aufgrund von Congdons Kritik in dieser Frage modifiziert zu haben.¹²¹

Alle drei Lesarten können sich, wie die durch ihren Dissens fortlaufend neu ge-
nerierte Literatur zeigt, im diesbezüglich spannungsreichen Opus Barths auf jeweils
eigene, scheinbar eindeutige Belegstellen berufen. Das weist darauf hin, dass sich
die Debatte um Barths Verhältnis zum Universalismus nicht über die Methode
Barthscher dicta probantia entscheiden lassen wird. Die systematischen Probleme,
die sich den drei unterschiedlichen Lesarten ergeben, wiegen indes nicht gleich
schwer. Gegen den ersten Deutungsansatz spricht nach der obenstehenden Re-
konstruktion von Barths Erwählungslehre, dass hier deren zahlreichen universa-
listischen Spitzensätze (und erst recht jene der Versöhnungslehre¹²²) von im Ver-
gleich dazu recht wenigen Abweisungen der Allversöhnungslehre her umfassend
relativiert werden müssen. Die bei Barth ab KD II/2 argumentativ zentrale Uni-

120 Vgl. z.B. Rosenau, Allversöhnung, S. 211 f.: „Es dürfte unstrittig sein, daß nach Barths Lehre von
der Gnadenwahl in der Tat alles […] auf eine Allversöhnung hinausläuft. Wenn er sich dennoch
nicht auf diese Formel festlegen will, so kann sich diese Ablehnung sinnvollerweise nicht auf die
Sache oder Qualität im Sinne der realitas als Sachhaltigkeit der Allversöhnungsvorstellung bezie-
hen, sondern höchstens auf die Art und Weise oder Modalität der traditionellen Allversöhnungs-
lehre. […] Denn diese stellt sich etwa bei Origenes im Modus der Notwendigkeit dar: aufgrund des
Wesens Gottes als Güte und aufgrund des Wesens des Menschen als Freiheit muß letztlich die
Versöhnung aller ergehen. Oder aber Schleiermacher: aufgrund der Struktur des christlichen
Selbstbewußtseins kann es zur Vorstellung von der Allversöhnung keine sinnvolle Alternative ge-
ben. Gegen diesen logischen Zwang wendet sich Barth unter Berufung auf die unvordenkliche
Freiheit und Souveränität Gottes, der sich keiner Logik oder moralischen Postulate [sic!] fügen
muß.“
121 Vgl. dazu den allerdings erst knappen Hinweis im 2021 erschienenen Text Crisp,T.F.Torrance on
Theosis and Universal Salvation, S. 25, Fussnote 51: „The discussion of this topic in Barth’s theology
[die Frage nach dem „universalism“; M.P.] is enormous. My own thinking has been changed by
reading David Congdon’s essay, ‚Apokatastasis and Apostolicity: A Response to Oliver Crisp on the
Question of Barth’s Universalism‘“.
122 Hier kann Barth den noch allgemein gehaltenen, oben zitierten Ausruf von KD II/2, S. 177
(„Sicheres Heil für den Menschen […]!“) zur explizit auf nichtchristliche Menschen zielenden Aus-
sage umformen, dass auch diesen das Heil „gesichert und gegenwärtig“ sei (KD IV/3, S. 1001), weil die
„Liebe und Gnade Gottes zum vornherein auch ihnen“ gelte (ebd.; vgl. die ausführlichere Zitation
und Einordnung dieses Satzes unten in Kap. 5.3.3).

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 213



versalität der Heilszusage, die die Kirche jedem Menschen schuldet, wird in dieser
Lesart faktisch – wenn auch nicht bei allen Autoren gleich deutlich – zurückge-
nommen.¹²³ Komplexer ist die Beurteilung der zweiten und dritten Rezeptionslinie,
die die Spannung zwischen faktisch behaupteter Heilsuniversalität und Abweisung
der Allversöhnungslehre anders interpretieren. Die dritte Deutung hat dabei den
eminenten Vorteil, nicht, wie es in der zweiten geschieht, im Kern von Barths
Prädestinationslehre mit einer von diesem übersehenen Inkonsequenz rechnen zu
müssen, tendiert jedoch umgekehrt dazu, eine möglicherweise bewusst in Kauf
genommene dialektische Spannung vorschnell zu harmonisieren. Notwendig ist
also, wie im Folgenden ausgeführt wird, eine Kombination der in diesen beiden
Lesarten vorgeschlagenen Perspektiven, die von einem bewussten Spannungsver-
hältnis ausgeht, das auf den Ausschluss einer bestimmten universalistischen Fehl-
konzeption zielte, und konkret benennt, wo diese Abweisung von Barth in miss-
verständlicher Weise formuliert wurde.

5.2.3 Universalität statt Universalismus

Es trifft nach der hier vorgeschlagenen Rekonstruktion zu, dass KD II/2 in der Frage
der Heilsuniversalität argumentationspragmatisch zwei unterschiedliche und
scheinbar konträre Ziele verfolgt: die Begründung der Unwirksamkeit des
menschlichen Unglaubens in der Universalität des Heilshandelns Christi bei
gleichzeitiger Sicherung der Freiheit Gottes, zu berufen und zu verwerfen, wen er
will. Diese doppelte Zielsetzung führt dazu, dass die faktische,materialdogmatische
Affirmation der Heilsuniversalität in Barths Theologie ab KD II/2 mit der Abweisung
der formalen Struktur einer als denknotwendig postulierten Allversöhnung kom-
biniert wird.¹²⁴ Gott ist nach Barth in keiner Weise dazu verpflichtet, jeden Men-
schen zu erwählen, – und doch hat er in Jesus Christus genau das getan. Es ist die
Faktizität dieser Entscheidung, die für Barth schon die Rückfrage nach möglichen

123 Der Barth in dieser Rezeptionslinie auch für die KD unterstellte, letztlich apophatische Umgang
mit der Frage nach der Universalität des Heils entspricht, wie oben (in Kap. 5.1.2) gezeigt, der Po-
sition der Göttinger Dogmativorlesung, die auf universale Heilszusagen ja gerade verzichtete.
124 Vgl. Rosenau, Allversöhnung, S. 422: „[W]orauf es Barth eigentlich ankommt, bezieht sich […]
nicht auf den Begriffsumfang der ‚Allversöhnung‘, sondern auf den Modus oder die Geltung ihrer
Herleitung: sie soll nicht im Modus einer logischen, metaphysischen oder moralischen Notwen-
digkeit behauptet werden im Sinne apodiktischer Gewißheit, denn das würde das Gottsein Gottes,
seine Freiheit und Souveränität antasten, und die certitudo der Gottesgewißheit würde zur securitas
einer unheilvollen, weil trügerischen Selbstsicherheit des Menschen überhoben werden. Das Äu-
ßerste, was nach Barth gesagt werden könnte, ist, daß Gott faktisch alle mit sich versöhnt, aber eben
nicht notwendigerweise mit gleichsam einklagbarem Anspruch.“

214 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



anderslautenden Entscheidungen verunmöglicht, „hinfällig macht“, wie er in KD
IV/1 formulieren wird.¹²⁵ In Christus hat Gott auf die ihm zustehende Möglichkeit,
Menschen neben Christus zu verwerfen, bewusst und frei verzichtet.¹²⁶ Dass diese
Möglichkeit nicht ergriffen wurde, nimmt ihr indes nichts von ihrer Relevanz und
ihrem grundsätzlichen Charakter als Möglichkeit.¹²⁷ Daraus ziehen die biblischen
Verwerfungsaussagen ihr bleibendes, wenn auch relatives Recht; sie sind, wie Barth
es in einem Gespräch ausdrückte, „als strenge Warnungen, nicht als historische
Beschreibung der ewigen Zukunft zu verstehen“.¹²⁸ Die Überwindung und der
Ausschluss der Möglichkeit der Verwerfung und der ihr inhärenten Bedrohung für
den Menschen ist nur im Christusgeschehen gegeben und nur im nachvollziehen-
den Glauben an dieses erkennbar; von diesem abstrahiert bliebe es eine rein for-
male Behauptung.¹²⁹ Dass Barth die von Berkouwer zur Zeichnung seiner Theologie
gewählte, nicht explizit christologische Formel vom Triumph der Gnade durch den
der Theologie der beiden Blumhardts entnommenen Satz „Jesus ist Sieger“ (an-
dernorts: „Der Triumph Jesu“¹³⁰) ersetzt haben wollte,¹³¹ ohne aber Berkouwers
universalistische Lesart seines Denkens grundsätzlich zurückzuweisen,¹³² bestätigt
diesen Befund. Ganz in diesem Sinne ist schliesslich Barths Diktum zu lesen, nicht

125 Vgl. KD IV/1, S. 84: Gott „liebte die Menschenwelt; er mußte aber nicht fortfahren, auch die
sündige Menschenwelt zu lieben.Wir können nur eben feststellen, daß er es getan hat und daß diese
seine Entscheidung und Tat rein faktisch alle jene Fragen: ob er es nicht auch anders hätte halten
können? hinfällig macht.“
126 Insofern denkt Barth, wie Zeindler schreibt, die göttliche Freiheit „konsequent als frei voll-
zogene Selbstbindung […]: Gott ist darin frei, dass er liebt, und gerade nur in seiner liebenden
Selbstbindung ist er frei“ (Zeindler, Die Universalität der Gnade, S. 321).
127 Buess, Zur Prädestinationslehre Karl Barths, S. 37, formuliert diesbezüglich scheinbar paradox,
aber scharfsichtig: „Gott könnte den Menschen preisgeben; es ist dies seine Möglichkeit und als
solche heilig und gut, heilig und gut auch und gerade als bloße, als leer gelassene Möglichkeit.“
128 Barth, Gespräche 1959– 1962, S. 260. – In Weiterführung einer prägnanten Formulierung
Walter Krecks liesse sich formulieren, den Menschen könne zwar das Gericht selbst nicht mehr
treffen, wohl aber noch der „Schatten des Gerichts“ in der Form ernster Drohung (Kreck, Grund-
entscheidungen in Karl Barths Dogmatik, S. 218).
129 Barth hatte ja, wie oben (in Kap. 5.2.1) zitiert, die Behauptung einer letzten Ausweitung des
Kreises der Erwählten als Satz abgewiesen, der nicht Teil der „Christusbotschaft“ sei, sondern eine
„formale Folgerung[…] ohne sachlichen Gehalt“ (KD II/2, S. 462).
130 So in Barth, Gespräche 1959– 1962, S. 190.
131 Vgl. KD IV/3, S. 198–206; bes. S. 198: „Darum ist ‚Jesus ist Sieger!‘ in unserem Zusammenhang
besser als: ‚Der Triumph der Gnade.‘“ Es handle sich „nicht um ein Christus-Prinzip, es handelt sich
um den in der heiligen Schrift bezeugten Jesus Christus selber!“ (a.a.O., S. 199). – Zu Barths Aus-
einandersetzung mit Berkouwer vgl. ausserdem unten Kap. 5.3.1.
132 Vgl. dazu KD IV/3, S. 198–206. Auf diese wichtige Tatsache weist Greggs, Barth, Origen, and
Universal Salvation, S. 30, hin: „Furthermore, in Barth’s rejection of Berkouwer’s analysis of his
work, no limitation on the extent of salvation is ever made.“

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 215



„an die Allversöhnung“ (als Prinzip), wohl aber an „den Allversöhner“ Christus zu
glauben.¹³³ „[N]ot even election can take priority over Jesus Christ“, stellt Greggs
treffend fest.¹³⁴

Das Zeugnis der Erwählung (und, davon abgeleitet, auch jenes der Versöhnung)
basiert also nicht etwa auf der Unmöglichkeit der Verwerfung, sondern ausschli-
esslich auf ihrem faktischen Ausgeschlossensein durch die freie Tat Gottes in
Christus. Auf dieser aposteriorisch-christologischen Basis ist es nach Barth nicht
nur angemessen, sondern unverzichtbar, nichtchristliche Menschen bereits als
Erwählte zu betrachten und ihnen diese Erwählung individuell zu bezeugen. So
gelesen diente Barths Abweisung der Allversöhnungslehre nicht der inhaltlichen
Zurücknahme der universalistischen Grundaussage, sondern der Sicherung des
christologischen und ungeschuldeten, d.h. geschenkten Charakters des universalen
Heils.¹³⁵ Sie richtet sich nicht gegen dessen Universalität, sondern gegen den Uni-

133 Vgl. Barth, Gespräche 1959– 1962, S. 189: „‚Werden alle Menschen gerettet (Allversöhung)?‘ So
kann man […] nicht fragen. Wir können uns doch nicht neben das Heil in Christus stellen, von dem
die Schrift sagt: ‚Gott vesöhnte in Christus die Welt mit sich selber‘ [II Kor 5,19], und dann gucken
und fragen: Werden alle Menschen gerettet? […] Laßt uns doch das gesagt sein, wir sollen ver-
kündigen: Christus ist der Retter der Welt! Damit haben wir alle Hände voll zu tun. Damit ist uns
eine gewaltige Zukunftsschau gegeben. […] Ich bin gut befreundet gewesen mit Inspektor Imberg in
Gümlingen. Der war so ein Prediger der Allversöhnung. Ich habe ihm einmal gesagt: ‚Ich glaube
nicht an die Allversöhnung, aber ich glaube an Jesus Christus, den Allversöhner‘.“
134 Greggs, „Jesus is Victor“, S. 204; vgl. auch a.a.O., S. 205: „The Gnadenwahl must be understood
through the person of Christ, not the person through the Gnadenwahl“, sowie a.a.O., S. 206: „Barth
rejects universalism because ‚universalism‘ itself can never be the victor: this victory is Jesus
Christ’s.“
135 Zeindler, Greggs und Rosenau drückten denselben Befund in jeweils unterschiedlicher Ter-
minologie aus. Vgl. Zeindler, Die Universalität der Gnade, S. 327: „Als der Auferstandene ist Jesus
Christus schon jetzt der Sieger, derjenige, in dem Gott sich unwiderruflich aller erbarmt hat. Dass er
in seiner Parusie als dieser begegnen wird, steht nicht in Frage. Wenn er aber kommt – und das ist
die Pointe der Barth’schen Differenzierung –, dann widerfährt den Menschen gnädiges Gericht und
Verwandlung nicht als Prinzip, auch nicht als ein Vorgang, auf den sie in irgend einer Weise An-
spruch zu erheben hätten, sondern beides widerfährt ihnen als Gabe des Gottes, der sich als der in
Freiheit Liebende an sie gebunden hat, als ungeschuldetes Wunder der Gnade. Dass auch die letzte
Vollendung Geschenk des freien Gottes, ganz diesem zu verdanken sei, dürfte der Grund für die
deutlich artikulierte Zurückhaltung Barths bezüglich der Lehre von der Allversöhnung sein.“
Ähnlich Greggs, „Jesus is Victor“, S. 210: „That Barth rejects apokatastasis is not because of a limi-
tation of his hope for humanity or his belief in the all-encompassing nature of election and the
objective nature of salvation. It is rather a rejection of a principle.“ Rosenau stellt schliesslich in
Barths Abweisung der Allversöhnungslehre eine „unausdrücklich vollzogene Kategorienverschie-
bung“ fest, und zwar „die Verschiebung oder Ineinandermengung von Qualität im Sinne der
Sachhaltigkeit oder des Begriffsinhaltes der Allversöhnungsvorstellung und der Quantität im Sinne
des Begriffsumfangs […] einerseits und ihrer Modalität andererseits. Barth bestreitet nicht und

216 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



versalismus dessen, was Barth als klassisches Allversöhnungsdenkenwahrnahm;¹³⁶
gegen die Vorstellung, die Gnade „müßte“ am Ende „Alle und Jede umfassen und
erreichen“, wie Barth 1947 formulierte.¹³⁷ „Man soll auch in Gedanken und Sätzen
theologisch einleuchtendster Konsequenz nicht an sich reißen wollen, was nur als
freie Gabe geschenkt und empfangen werden kann“, wird er später, in KD IV/3,
schreiben.¹³⁸

In der Erwählungslehre fokussiert die Kritik des Allversöhnungsdenkens, wie
beschrieben, ganz auf diese Abweisung eines von Christus abstrahierenden und
sich auf angebliche Denknotwendigkeiten stützenden Universalismus. Dieses Ar-
gument bleibt in späteren Barth-Texten die Hauptlinie der Kritik,¹³⁹ wird dort je-
doch, was hier bereits vorweggenommen sei, von anderen, dieser Hauptlinie ge-
wissermassen parallelen Gedanken begleitet. Den theologischen Hintergrund von
Barths Apokatastasiskritik wird in späteren Texten die (in Erwählungslehre erst am
Rande präsente) Überzeugung bilden, dass man die Universalität des Heils nicht
abstrakt behaupten, sondern nur in der Form eines heilsgeschichtlichen Dramas

kann nicht bestreiten, daß gemäß dem Duktus seiner Erwählungslehre alle versöhnt werden
(Qualität der Allversöhnung als Versöhnung; Quantität der Allversöhnung als Allversöhnung), aber
er bestreitet, daß dies mit Notwendigkeit so geschehenmuß (Modalität der Allversöhnung). Doch die
Bestreitung einer bestimmten Modalität dieser Vorstellung muß nicht ineins die Bestreitung der
Sachhaltigkeit dieser Vorstellung nach sich ziehen“ (Rosenau, Allversöhnung, S. 194).
136 Vgl. zu dieser terminologischen Unterscheidung zwischen Universalität und Universalismus
bereits Rochusch, Untersuchung über die Stellung Karl Barths zur Lehre von der Apokatastasis in der
„Kirchlichen Dogmatik“, S. 297.
137 Barth, Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, S. 8.
138 KD IV/3, S. 550.
139 So etwa noch in Barth, Gespräche 1959– 1962, S. 299 f.: „Wenn Sie einige meiner Bücher gelesen
haben, werden Sie gemerkt haben, daß ich niemals eine Allversöhnung gelehrt habe. Und das kann
man auch nicht tun.Unter Allversöhnung verstehe ich, was Origenes den Leuten erzählt hat: daß am
Ende alles gut sein wird, alle gerettet werden, daß sogar der Teufel heimkehrt. Das ist zu einfach,
und wir dürfen so etwas nicht sagen, weil Versöhnung ein Akt und eine Entscheidung der freien
Gnade Gottes ist. Und wenn wir verkünden: ‚Wir sind alle gerettet; wir werden alle auf eine an-
genehmeWeise enden!‘, dann schiebenwir Gottes Freiheit, dies [!] zu tun, beiseite. Wir können nur
glauben, wir können nur hoffen, wir können nur darum beten, daß nicht nur wir, sondern auch
Andere gerettet werden mögen, und zwar alle Anderen. Und nun würde ich sagen: es ist nötig, daß
wir so denken. Wir können es nicht vermeiden, wenn wir Jesus Christus und sein Werk verstehen,
danach auszuschauen, ja, nach Allversöhnung auszuschauen. Nicht sie zu verkünden, aber danach
auszuschauen und mit jedem Menschen umzugehen im Lichte der Tatsache, daß Christus für ihn
gestorben ist!“ – Die Verschiebung der hier vollzogenen Abweisung des klassischen Allversöh-
nungsdenken im Vergleich zu jener der Göttinger Dogmatikvorlesung ist in diesem letzten Satz
besonders deutlich zu erkennen: Dort wurde es noch explizit vermieden, „mit den Lutheranern zu
sagen, Christus sei für alle Menschen gestorben“ (Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“,
Bd. 3, S. 122; wie oben in Kap. 5.1.2 zitiert).

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 217



erzählen könne.¹⁴⁰ Der Ausgang dieses Dramas ist, wie auch der späte Barth deut-
lich macht, keineswegs offen: Jesus wird der Sieger sein.¹⁴¹ Da es aber noch in Gang
ist, kann sein Ende zwar schon antizipiert, aber noch nicht erzählt werden.¹⁴² Barth
schreibt an einer Stelle der Versöhnungslehre, er habe die „Geschichte der Pro-
phetie Jesu Christi als des in der Finsternis siegreich leuchtenden Lichtes […] wohl
in ihrem überlegenen Anheben und in deren Fortgang als Geschichte seines sieg-
reichen Kampfes beschreiben, als solche aber nicht zu Ende erzählen können. Sie ist
eben noch nicht zu Ende!“¹⁴³ Diese Unabgeschlossenheit des Dramas des Bundes,
dessen letztes Wort gleichwohl bereits „geschrieben“ ist, wie Juliane Schüz treffend
formuliert,¹⁴⁴ verhindert, obwohl Barth diese Konklusion nicht selbst explizit
macht, ein direktes, affirmatives Lehren oder Predigen der Apokatastasis. Eine
solche Predigt würde – ob erzählend oder konstatierend – vorwegnehmen, was sich
erst noch ereignen muss.

140 Vgl. dazu Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 250–255;Wüthrich, Gott und das
Nichtige, S. 289–299; Pietz, Das Drama des Bundes. – Immerhin formuliert Barth aber bereits in KD
II/2, S. 152 f., im Rahmen des Versuchs einer von problematischen Seiten gereinigten Reformulierung
des Supralapsarismus, die „Überwindung des Bösen“ könne für den Menschen „nicht jene Selbst-
verständlichkeit haben, die sie für Gott hat. Sie muß für ihn Ereignis, der Inhalt einer Geschichte
werden; die Geschichte einer Not und ihrer Beseitigung, die Geschichte eines Todes und einer
Auferstehung, die Geschichte eines Gerichtes und eines Freispruchs, die Geschichte einer Nieder-
lage und eines Sieges. Was in Gott selbst der einfache, der unmittelbare, keinen Augenblick und in
keiner Hinsicht in Frage stehende Triumph des Lichtes über die Finsternis ist, das muß im ge-
schöpflichen Raum und also für den Menschen […] die Gestalt dieser Geschichte haben, das mußte
in der Zeit auf jenemWege Ereignis werden.“ Vgl. analog dazu a.a.O., S. 192: „Der ewige Wille Gottes
ist, weil er mit der Erwählung Jesu Christi identisch ist, eine göttliche Handlung in Gestalt einer
zwischen Gott und dem Menschen stattfindenden Geschichte, Begegnung und Entscheidung.“ Die
dramatische Denkform, die in KD IV durchgehend Anwendung finden wird (vgl. dazu unten
Kap. 5.3.1), lässt sich als umfassende Entfaltung und Auslegung dieser Sätze aus KD II/2 begreifen.
141 Vgl. KD IV/3, S. 192: „Eine Geschichte geschieht da, ein Drama spielt sich da ab; ein Kampfwird da
durch- und ausgefochten. Kann über den Ausgang der Aktion von ihrem Eingang her kein Zweifel
sein, so doch auch darüber nicht, daß sie Aktion und als solche im Gange ist und als solche nur
erzählend beschrieben werden kann.“ Barth wiederholt jedoch sogleich (ebd.): „‚Jesus ist Sieger‘ ist
das erste und das letzte, eben damit aber auch das entscheidende Wort, das dazu zu sagen ist.“ Vgl.
auch die extensiven Ausführungen zur„Siegesgewißheit“ der Christinnen und Christen in Bezug auf
Christus, den „Endsieger“ a.a.O., S. 302–316 (Zitate: a.a.O., S. 303). Schon KD IV/1, S. 159, konstatiert
schlicht, dass Jesus Sieger sei, sei „das christliche Axiom.“
142 Auch Schüz hält fest: „Am Ende steht der Sieg Christi, mit dem die Christen zwar fest rechnen
können, der aber noch nicht erzählt werden kann, da die Geschichte noch nicht abgeschlossen ist“
(Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 252).
143 KD IV/3, S. 378.
144 Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 251.

218 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Die dramatische Denkbewegung, die Barth in KD IV anwenden wird, rückt die
Frage nach der menschlichen Antwort auf das Versöhnungshandeln Gottes weit
stärker in den Fokus, als das bei einer schlichten Konstatierung eschatologischer
Heilsuniversalität möglich gewesen wäre. Der Kampf der Prophetie Jesu Christi ist
diesseits des Eschatons auch ein Kampf um den menschlichen Glauben. Insofern
kommt, wieder mit Schüz formuliert, jedes menschliche Glaubensereignis einem
„Etappensieg Christi auf dem Weg der Durchsetzung seiner Versöhnungsgeschich-
te“ gleich.¹⁴⁵ Eben dies aber würde durch eine vorschnell konstatierende Predigt der
Allversöhnung verundeutlicht. Aus diesem dogmatischen Grund wird der späte
Barth Wert darauf legen, dass auch eine christologisch begründete Allversöh-
nungslehre problematische Konsequenzen entfalten könnte, indem sie nämlich in
der Gefahr stünde, dem Ruf zu einem Leben im Glauben seinen auch unter uni-
versalistischen Vorzeichen bleibenden Ernst zu nehmen. So hätte Barth etwa in der
Theologie Richard Imbergs, wie bereits zitiert, den „direkten Aufruf zum Glauben“,
zur „Entscheidung“ und zur „christlichen Verantwortlichkeit“, der mit dem Zeugnis
des Heils an nichtchristliche Menschen einhergehen müsse, „gerne lauter und be-
stimmter vernommen“.¹⁴⁶ Andernorts benannte er das Risiko, dass die Lehre der
Allversöhnung auf einen „unangebracht heiteren Indifferentismus“ oder gar einen
„Antinomismus“ herauslaufen könnte.¹⁴⁷ Diese Formulierungen sind als Warnung
davor zu lesen, aus der christologisch-inklusiven Theologie der Welt eine Erklärung
der Irrelevanz jeder menschlichen Antwort auf das Heil abzuleiten. Eine solche
Konsequenz entspräche keinesfalls Barths Intention; indirekt und sekundär sollte
die stete Abweisung der Allversöhnungslehre auch vor ihr warnen.¹⁴⁸

145 Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 251; vgl. dazu auchWüthrich, Gott und das
Nichtige, S. 309: „Der Kampfplatz der prophetischen Geschichte Jesu Christi reicht also bis tief in den
Menschen hinein.“
146 Zit. nach Imberg, Theologie für Jedermann, S. XI. (oben ausführlich zitiert in Kap. 5.2.2).
147 Barth, Die Menschlichkeit Gottes, S. 39. – Barth betonte jedoch an gleicher Stelle, die Gefahr
eines „ewig skeptisch-kritischen, immer wieder bedenklich fragenden, weil im Grunde immer noch
gesetzlichen und darum in der Hauptsache grämlich düsteren Theologen“ für„vorläufig immer noch
drohender“ zu halten als die hier imHaupttext erwähnte und fügte hinzu: „Das ist sicher, daß es kein
theologisches Recht gibt, der in Jesus Christus erschienenen Menschenfreundlichkeit Gottes unse-
rerseits irgendwelche Grenzen zu setzen. Unsere theologische Pflicht ist, sie als immer noch größer
zu sehen und zu verstehen, als wir es zuvor getan hatten“ (ebd.).
148 Neben den hier genannten Punkten kann gegen das Allversöhnungsdenken vorgebracht wer-
den, dass es – als Wiederbringung aller Dinge – bei einer problematischen Affirmation alles je
Gewesenen ende. Das aber würde, wie Etzelmüller gezeigt hat, zu einer Vergleichgültigung des
konkret gelebten Lebens führen (vgl. Etzelmüller, „…zu richten die Lebendigen und die Toten“,
S.316f.). Dieser Gedanke ist in Barths Abweisung des Allversöhnungsdenken noch kaum explizit
präsent. Der Sache nach finden sich aber bereits in KD II/1, also vor der Erwählungslehre, escha-
tologische Überlegungen, die eine solche universale Affirmation des Gewesenen abweisen sollten.

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 219



Insgesamt ist festzustellen, dass die Spannung zwischen der im Zeugnisauftrag
der Kirche faktisch vorausgesetzten Heilsuniversalität und der Abweisung der All-
versöhnungslehre sowohl in der Erwählungslehre wie auch beim späten Barth nicht
versehentlich, sondern bewusst durchgehalten wird. Die Universalität des Heils, die
das bedingungslose Zeugnis der Kirche an jeden Menschen bereits antizipiert, wird
erst dann Ereignis, wenn das Drama des Bundes beendet und Christus unbestrit-
tener und endgültiger Sieger ist. Dieses Ereignis sollte die Theologie nicht lehrend
oder predigend vorwegnehmen – dass dieWelt aber auf ebendieses Ereignis zugeht,
darauf kann und soll sie mit Gewissheit hoffen.

5.2.4 Zum Hoffnungsbegriff von Barths Eschatologie

Bis zu diesem Punkt ist diese Untersuchung der oben beschriebenen dritten Re-
zeptionslinie gefolgt, die Barths Abweisung des Allversöhnungsdenkens mit seiner
Affirmation der Heilsuniversalität zusammenzudenken suchte. Der letzte Satz des
vorigen Abschnitts berührt jedoch eine Redeweise Barths, die abschliessend als eine
jener missverständlichen, spannungsvollen Formulierungen benannt werden soll,
die von der zweiten jener drei Deutungsarten moniert worden waren. Die auch bei
Barth vorfindliche Restriktion der eschatologischen Sprache auf den Modus der
Hoffnung –man könne nicht mit der Apokatastasis „rechnen“, aber es sei unbedingt
geboten, „eben darauf […] zu hoffen, darum zu beten“¹⁴⁹ – kann nämlich höchst

Barth beschrieb hier, in Gottes Gericht werde „alles Gewesene als solches vor ihm sein, was es sein
muss, angenommen oder verworfen, freigesprochen oder verdammt, zum ewigen Tod bestimmt.“
Im diesem eschatologischen Zurechtbringen werde es „sowohl ewiges Leben wie ewigen Tod des
Gewesenen geben“ (KD II/1, S. 710).Von diesen Ausführungen her wäre im Rahmen des Barthschen
Denkens eine Kritik des Apokatastasis-Denkens im von Etzelmüller bezeichneten Sinne zu entwi-
ckeln. Hingegen würden sie überstrapaziert, bezöge man sie auf unterschiedliche Menschengrup-
pen und nähme die Rede vom „ewigen Tod“ als eindeutigen Beleg dafür, dass es in Barths Denken
nicht garantiert sei, „daß die Geschichte nicht doch einen doppelten Ausgang nehmen wird“ (so
verfährt Schlichting, Biblische Denkform in der Dogmatik, S. 197 f., Zitat S. 197).
149 So KD IV/3, S. 550. Barth formulierte hier im Hinblick darauf, dass „des Menschen Verdammung
doch nicht ausgesprochen, der kranke Mensch, auch der kranke Christ doch nicht sterben, nicht
verloren gehen […] möchte“, ungewohnt zurückhaltend: „es könnte sich, wenn dem so sein sollte,
wahrhaftig erst recht nur um das Unerwartete der Gnade und ihrer Offenbarung handeln, mit dem
man gewiß nicht rechnen, auf das man nur eben als auf ein nicht-verdientes, unbegreifliches
Überströmen der Bedeutung, Auswirkung und Tragweite derWirklichkeit Gottes und des Menschen
in Jesus Christus hoffen kann“ (ebd.). Gott sei dem Menschen – übrigens auch der Christin bzw. dem
Christen – keine „Errettung schuldig“, wie Barth hier wiederum bemerkte. Daher sei es falsch, die
„Kassierung jener Drohung zu postulieren und in diesem Sinn eine ‚Apokatastasis‘ oder ‚Allver-
söhnung‘ als das Ziel und Ende aller Dinge in Aussicht zu nehmen und zu behaupten. Es gibt in

220 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



unterschiedlich gelesenwerden. Konkret lässt sich die Hoffnungssemantik im Sinne
einer blossen, der noch ausstehenden Erfüllung gegenüber programmatisch un-
wissend bleibenden Hoffnung verstehen.¹⁵⁰ Hoffen erscheint dann als defizientes
Wissen, dem ein Bekenntnis zur Unsicherheit des Ausgesagten inhärent ist. All-
tagssprachlich wird das Wort „hoffen“ in aller Regel so verwendet: Man erhofft das,
worum man nicht weiss, was man sich aber wünscht. So verstanden richten sich
Hoffnungen nicht auf Wirklichkeiten, sondern auf Möglichkeiten. Eine lediglich in
diesem Sinne erhoffte Universalität des eschatologischen Heils aber ginge nicht mit
der von Barth durchgängig vorausgesetzten Unbedingtheit des Zeugnisses an jeden
Menschen zusammen: Wie sollte jemandem die Erwählung zum Heil unbedingt
zugesagt werden, wenn man sie selber nur bedingt und im Modus unsicheren
Hoffens bekennt? Müsste sich diese letzte Unsicherheit nicht im Akt des Zeugnisses
manifestieren?¹⁵¹ In der Barth nicht universalistisch lesenden Rezeption wird der
von ihm verwendete Hoffnungsbegriff, wie oben angedeutet, genau so interpretiert.
Man stellt dann schlicht fest: Barth „hoped for universal salvation, but refused to
declare it“.¹⁵² Der Rückzug in die Rede im Modus der Hoffnung spiegelt in dieser

dieser Sache nichts; auch unter Berufung auf das Kreuz und die Auferstehung Christi gar nichts zu
postulieren!“ Gleichzeitig gelte es aber, sich für eben diese letzte Errettung aller Menschen „offen zu
halten“ (ebd.).
150 Von diesem Begriffsgebrauch her reformuliert und kritisiert David Bentley Hart die Position
Hans Urs von Balthasars: „Christians may be allowed to dare to hope for the salvation of all. In fact, I
have very small patience for this kind of ‚hopeful universalism‘, as it is often called. As far as I am
concerned, anyone who hopes for the universal reconciliation of creatures with God must already
believe that this would be the best possible ending to the Christian story; and such a person has then
no excuse for imagining that God could bring any but the best possible ending to pass without
thereby being in some sense a failed creator“ (Bentley Hart, That All Shall Be Saved, S. 66).
151 Auch Janowski, Allerlösung, Bd. 2, S. 620, wirbt für eine Abkehr von der „Schwebelage des
‚dritten Weges‘ mit seinem ‚Hoffnung – ja, Lehre – nein‘“ (vgl. auch a.a.O., S. 580); ebenso Rosenau,
Allversöhnung, S. 417 f.: „Das Unbefriedigende einer solchen Argumentation zugunsten eines ‚dritten
Weges‘ liegt […] im Mangel an theoretischer Verbindlichkeit (nicht nur) der so hergeleiteten es-
chatologischen Aussagen sowie der daraus resultierenden theoretischen Ungewißheit.“ Vgl. schli-
esslich Crisp,T.F. Torrance on Theosis and Universal Salvation, S. 25, der schlicht konstatiert: „despite
its name, hopeful universalism is not in fact a species of universalism. For to hope for the re-
conciliation of all humanity based on the gracious work of God in Christ is not the same as asserting
that all humanity will be saved.“
152 Koonz,The Old Question of Barth’s Universalism, S. 43; ähnlich z.B. Hunsinger,How to Read Karl
Barth, S. 279: „[B]ecause Barth holds that Jesus Christ actually (and not just potentially) died for all,
and that all are elect in him, it is to be expected that salvationwill not necessarily be limited to those
who have espoused Christianity as an interrelated set of beliefs and practices. However, neither the
extent of such cases of salvation nor the manner by which they may be effected is thought to be a
matter upon which the gospel gives Christians licence to speculate, let alone to depart from their
divinely given mission of proclamation. What it does give licence to is humility, openness, and hope.“

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 221



Lesart eine letzte Abneigung Barths gegen ein rückhaltloses Bekenntnis zur Uni-
versalität des Heils.¹⁵³ Dieser Deutung steht die Einschätzung früherer Rezipienten
wie Kraus, Buess oder von Balthasar entgegen, die den Hoffnungsbegriff ganz
analog verstanden, eine strikt im Modus der Hoffnung bleibende Eschatologie aber
gerade als (ihres Erachtens wünschenswerte) Alternative zu Barths Erwählungs-
lehre anführten.¹⁵⁴ Sie zeigten dadurch ex negativo, dass Barths Behauptung uni-
versalen Heils ihrer Ansicht nach über die so verstandene Semantik der Hoffnung
hinausgeht.

Barth selbst hat den Begriff der Hoffnung anders verstanden und zwischen
begründeter eschatologischer Hoffnung und unbedingter Heilszusage keinen Wi-
derspruch wahrgenommen. Dem Glauben an die Vorsehung Gottes konnte er den

Für ein frühes Beispiel dieser Lesart vgl. ferner Schlichting, Biblische Denkform in der Dogmatik,
S. 199: „Daß Barth sie [die „Rettung aller Menschen“, M.P.] erhofft, ist sicher. Daß er fest mir ihr
rechne, hat es manchmal den Anschein. Dieser Schein aber, der trügt, hat die Kritiker irregeführt.
[…] Wollte man mit der Errettung aller rechnen, als wäre sie fraglos garantiert, so hieße das: Ob
einer sie in diesem Leben annimmt oder nicht, hat nichts zu bedeuten. Auch wer es verneint, ja es
verhöhnt, könnte sich des Heils nicht erwehren.“ Auch Schlichting gesteht zu (ebd.): „Manche Sätze
Barths klingen, als wäre es so gemeint“, betont aber gegen diese Lesart (a.a.O., S. 200): „Das Heil ist
unbeirrbar angeboten, keineswegs aber unentrinnbar verhängt. Es muß ergriffen werden.“
153 Vgl. McDowell, Hope in Barth’s Eschatology, S. 48: „Barth refuses to speculate as to the exact
form of the future […]. If he maintains a hope that the circle of election and calling will be finally and
comprehensively enlarged, it is because he believes in the superabundant divine love and grade
expressed in Christ“; a.a.O., S. 220: „Barth strongly emphasises that we should cautiously but yet
distinctly hope and pray for the universal scope of the actual redemption in the Future. […] When
this eschatological nescience is taken seriously […], the singers of a Barthian apokatastasis lose their
voice. […] The threat of damnation may finally be withdrawn“. Vgl. ferner Hunsinger, How to Read
Karl Barth, S. 134: „The pattern of grace […] leaves every reason to hope that no one will finally be
excluded, because the truth of salvation in Jesus Christ is such that there is alwaysmore grace in God
than there is sin in us“.
154 Vgl. z.B. Kraus, Vorherbestimmung, S. 363: „Der Gedanke an die Gerechtigkeit und Freiheit
Gottes sowie an die Verantwortlichkeit der Menschen verweist auf die – in der Schrift klar bezeugte
– Wirklichkeit des Gerichts. Der Gedanke an die unendliche Liebe Gottes und an die Hoffnung der
Menschen legt die – in der Schrift angedeutete – Möglichkeit der Allversöhnung nahe. Wir dürfen
nicht rechnen mit der Allversöhnung, aber wir können auf sie hoffen. Solange die Geschichte nicht
endgültig abgeschlossen ist, bleibt die Hoffnung: Die Rettung aller ist denkbar als Möglichkeit“.
Ähnlich hielt bereits Buess, Zur Prädestinationslehre Karl Barths, S. 60, kritisch fest, Barths an sich
„richtige theologische Erkenntnis“ rücke „in den Verdacht, besitzen zu wollen, was man nur er-
hoffen kann, als Sein zu verstehen, was nur alsWerdenwahr ist“.Vgl. schliesslich von Balthasar,Was
dürfen wir hoffen?, S. 36 f., wo Barth dafür kritisiert wird, die universale Hoffnung in „systembil-
denden Thesen“ vorzutragen; man werde „von einer so systematischen Aussage Abstand nehmen
und sich auf jene christliche Hoffnung beschränken, die keine Bemäntelung eines verdeckten
Wissens ist, sondern sich wesentlich mit dem […] Gebet um die von Gott gewollte Rettung aller
zufriedengibt“.

222 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Charakter einer „gewissen Hoffnung“ zuschreiben¹⁵⁵ und die Begriffe „Verheißung“
und „Hoffnung“ andernorts geradezu synonym verwenden.¹⁵⁶ Am Anfang einer
Predigt Barths über Ps 39,8 aus dem Jahr 1956, also aus der Entstehungszeit des
dritten Teilbandes der Versöhnungslehre, findet sich die folgende Definition, die
auch die im letzten Abschnitt aus diesem Band zitierte Hoffnung auf die Apokata-
stasis in ein neues Licht rückt:

Hoffen – das ist ja eine Freudigkeit, eine Zuversicht im Blick auf ein verborgenes Gutes, das
schon für uns da ist, nur daß wir es noch nicht sehen, das aber ganz gewiß einmal sichtbar
werden wird, um dann unser zu sein. Hoffen heißt: leben in dieser Zuversicht und in dieser
Freudigkeit.¹⁵⁷

Dieser Begriffsgebrauch macht deutlich, dass für Barth zwischen Hoffnung und
Gewissheit kein Widerspruch besteht. Was predigtsprachlich gilt, gilt in dieser
Frage auch dogmatisch: Glaube sei in der Zeit der Gemeinde, so heisst es in KD IV/1,
„wesenhaft mit der Hoffnung, d.h. aber mit der Zuversicht auf das Schauen der jetzt
geglaubten Realität verbunden“.¹⁵⁸ Hoffnung und Zuversicht sind hier keine Ge-
genbegriffe, sondern rücken eng zusammen. Für Barth ist Hoffen also nie blosses
Hoffen, sondern stets der eschatologische Modus gewissen Vertrauens. Bereits die
Eschatologie der Göttinger Dogmatik hatte in diesem Sinne festgehalten, Hoffnung
sei „nicht der Ort minderer, sondern größerer Gewißheit“.¹⁵⁹ In der christlichen
Hoffnung gibt es, wie noch der letzte Paragraph von KD IV/3 ausführlich darlegt,
keine Ambivalenz.¹⁶⁰ Die Vorstellung, Hoffnung sei ein Erkenntnismodus defizitä-
rer Gewissheit, ist in diesem Paragraphen vollständig abwesend: Christliche Hoff-
nung ist eine „in Jesus Christus als ihrem Ursprung, Gegenstand und Inhalt be-

155 So in KD III/3, S. 282.
156 So Barth, Credo, S. 139: „Wenn es eine […] Gemeinde gibt, in der dem Menschen die Vergebung
der Sünden um Christi Willen verkündigt wird […], dann heißt das: mitten in der menschlichen
Geschichte und Gesellschaft […] ist hier mit der ganzen Kraft göttlicher Wahrheit eine Verheißung,
eine Hoffnung aufgerichtet.“ Vgl. ferner KD IV/1, S. 116 f.
157 Barth, Predigten 1954–1967, S. 48.
158 KD IV/1, S. 365.
159 So Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 411, im § 35 („Die Hoffnung“). Barth
fuhr damals mit der Feststellung fort, Hoffnung sei „nicht eine letzte Auskunft, sondern ein prin-
zipieller Anfang. Was man in der Hoffnung hat und ist, das hat und ist man nicht weniger, als wenn
man es gegenwärtig wäre und hätte, sondern erst und nur gerade in der Hoffnung hat man es
wirklich“ (ebd.). – Auf die hier im Haupttext zitierte Stelle der Göttinger Dogmatik weist Michael
Trowitzsch hin (Trowitzsch, Karl Barth heute, S. 521).
160 Vgl. etwa KD IV/3, S. 1044: „Die christliche Hoffnung ist als in Gott, nämlich in dem in Jesus
Christus handelnden Gott begründete und auf ihn gerichtete ungebrochen und eindeutig positive
Zukunftserwartung“; vgl. insgesamt a.a.O., S. 1040– 1044.

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 223



gründete Klarheit und Gewißheit“ bezüglich der „Erwartung des ewigen Lebens im
ewigen Lichte“,¹⁶¹ nicht weniger.

In dieser gar nicht selbstverständlichen semantischen Grundentscheidung sind
Barth auch Teile der ihn universalistisch lesenden Rezeption gefolgt. Erst aufgrund
dieser spezifischen, wenig geläufigen Verwendung des Hoffnungsbegriffs kann
Zeindler formulieren: „Die Vollendung der Offenbarung Christi haben die Christen
[…] erst im Modus der Hoffnung, dies aber nicht, weil die Vollendung etwa noch
zweifelhaft, ihr Eintreffen noch fraglich wäre, sondern allein deshalb, weil diese
Offenbarung ‚ihrer Vollendung […] erst entgegengeht‘“.¹⁶² Hier zielt die Hoff-
nungssemantik nicht mehr auf die Einführung einer letzten erkenntnistheoreti-
schen Reserve, sondern drückt allein den eschatologischen, hier und jetzt noch
nicht sichtbaren Charakter der Universalität des Heils aus. Im Modus der Hoffnung
– und nur so – wird das Ende des christologischen Dramas, das sich noch nicht
ereignet hat, in legitimer Weise antizipiert. Zwar stellt das Auslegungsproblem, das
hier deutlich wird, durchaus die Frage, ob Barth die Alternative von Hoffen vs.
Rechnen mit nicht besser vermieden und an deren Stelle beispielsweise direkt vom
Unterschied zwischen Glauben und Schauen gesprochen hätte: Die Universalität des
Heils, deren Wirklichkeit wir heute erst im Glauben bekennen können, wird erst
dann, im Eschaton, offen anschaulich sein. Festzuhalten bleibt jedoch, dass er sich
für die Verwendung eines Hoffnungsbegriffs entschieden hat, der die Unbedingtheit
des Zeugnisses an jeden Menschen nicht schmälern sollte.

5.2.5 Abschliessendes zu Barths Erwählungslehre

Nun wieder mit Blick auf Barths Erwählungslehre lässt sich zusammenfassend
festhalten, dass diese einerseits, wie alle Prädestinationslehren, die Freiheit Gottes
gegenüber demMenschen sichern möchte. In diesem Kontext diente die Abweisung
des Allversöhnungsdenkens der Sicherung des christologischen-unableitbaren
Charakters des Heils als Geschenk. Im Unterschied zum traditionellen, insbeson-

161 KD IV/3, S. 1079.
162 Zeindler, Die Universalität der Gnade, S. 314, mit Bezug auf KD IV/3, S. 1036. – Zeindler fährt fort,
auch in der Rede von der Hoffnung lasse Barth „keine Zweifel offen, dass die in Christus geschehene
Versöhnung einstmals nicht nur für alle Menschen sichtbar werden wird, sondern dass einstmals
alle Menschen nicht anders als in sie einstimmen können werden“ (Zeindler, Die Universalität der
Gnade, S. 314 f.), und fragt zuletzt rhetorisch (a.a.O., S. 328): „Geht es […] auch Barth darum, Gott im
Blick auf die eschatologische Vollendung nochmals eine letzte Freiheit, doch nicht alle zu erlösen,
einzuräumen? Nach allem, was bisher gesagt wurde, müsste man jeder Interpretation misstrauen,
die zu diesem Schluss gelangt.“

224 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



dere calvinischen Prädestinationsdenken – und zu jenem der Göttinger Dogmatik¹⁶³
– zielte Barths Erwählungslehre aber darüber hinaus auf die Begründung des
Zeugnisses des Heils an jene Menschen, die nicht im Glauben leben und so ihre
Erwählung nicht subjektiv realisieren. Die Erwählung dieser Menschen wird durch
ihr Nicht-Erkanntsein keineswegs aufgehoben; vielmehr hat die Kirche jedem
Menschen, und zwar gerade der Nichtchristin als primärer Adressatin des Zeug-
nisses,¹⁶⁴ ihre Erwählung zu bezeugen und sie zum Glauben an Christus aufzurufen.
Das Zeugnis der Gnade gilt universal – es wäre, wie Barth 1947 formulieren konnte,
sogar noch in der Hölle selbst geboten.¹⁶⁵ Die universalistische Sprengkraft dieses
Ansatzes wurde von der frühen Forschung, wie beschrieben, oft klar erkannt – und
in aller Regel zurückgewiesen. Wo Barths Position in der Frage des Heils nicht-
christlicher Menschen hingegen unter Verweis auf seine Apokatastasis-Kritik – et-
wa im Sinne eines „reverent agnosticism“ – als programmatisch unentschieden
beschriebenwird, wird die Pointe der Erwählungslehre zurückgenommen, „and the
election becomes no news rather than good news“ (Greggs).¹⁶⁶

So stellte Barths Erwählungslehre insgesamt das erste Dokument in seiner
Entwicklung dar, in dem die zentralen anthropologischen Konsequenzen, aber auch
wesentliche inhärente Spannungsfelder der christologisch-inklusiven Theologie der
Welt erkennbar waren. Was in den Gelegenheitsschriften der Säkularismusdebatte
ohne dogmatische Begründung vorausgesetzt wurde, erhielt nun ein festes chris-
tologisches Fundament: die Unwirksamkeitserklärung des menschlichen Unglau-
bens und der Auftrag an die Kirche, jedem Menschen seine Inklusion ins Heil zu
bezeugen. Der schon damals postulierte „Unglaube an die Gottlosigkeit“¹⁶⁷ ist von
der universalistischen Erwählungslehre von KD II/2 her nicht nur ein möglicher,
sondern ein zwingender Schluss. Hingegen ist der Gedanke, dass eine menschliche
Entscheidung gegen Gott die göttliche Entscheidung zugunsten des Menschen auf-
heben könne, von ihr her unvollziehbar. Durch diese Grundentscheidung wurde die
theologische Bestimmung nichtchristlicher Menschen – und damit der Blick der

163 Vgl. dazu oben Kap. 5.1.2.
164 Zur ekklesiologischen Zentralstellung des Zeugnisses an die nichtchristliche Umwelt der Kirche
vgl. oben Kap. 4.2.4.
165 Vgl. Barth, Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, S. 9 (also nur eine Seite nach der oben
zitierten Abweisung der Apokatastasis panton): „Gerade darin erweist sich die Gnade nun wirklich
auch uns selbst gegenüber als übermächtig, daß wir sie unter allen Umständen – auch wenn diese
innerlich und äußerlich die schlimmsten wären – loben und preisen und damit auch Anderen
anzeigen müssen. […] Gnade würde auch inmitten der Hölle noch immer Gnade sein und müßte
darum auch mitten in der Hölle noch immer gelobt und gepriesen und also den anderen Höllen-
bewohnern angezeigt werden.“ – Ähnlich bereits KD II/2, S. 359.
166 Greggs, „Jesus is Victor“, S. 198.
167 Vgl. dazu oben Kap. 3.1.2.

5.2 Barths inklusive Erwählungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalität 225



Kirche auf die Welt – gegenüber den diastatisch orientierten Texten der 20er Jahre
potenziell einer radikalen Veränderung unterzogen.

Es ist abschliessend zu erwähnen, dass diese welttheologische Umstellung in
KD II/2 zwar durchgeführt wird, ihre weitreichenden theologischen Folgen aber oft
nur angedeutet bleiben. Auch wenn schon dem neuen Blick auf den Unglauben, den
Barths Erwählungslehre ermöglichte, viel theologische Sprengkraft eigen war, so
lässt sich doch wiederum –wie schon im Bereich der Ekklesiologie¹⁶⁸ – beobachten,
dass die theologischen Konsequenzen der Hinwendung zur christologisch-inklusi-
ven Theologie der Welt zunächst im Vergleich zu späteren Barth-Texten in vielerlei
Hinsicht unausgeführt und die Beschreibungen nichtchristlicher Menschen und des
Umgangs mit ihnen zunächst recht allgemein blieben. Immer wieder hat die
theologische Bestimmung nichtchristlicher Menschen in KD II/2 mit dem Verweis
auf die Unwirksamkeit ihres Versuchs, als Verworfene zu leben, ihr Bewenden.¹⁶⁹
Die dogmatischen Beschreibungen dieser Menschen fallen auch daher sprachlich
deutlich negativer aus als in späteren Texten Barths.¹⁷⁰ Die sich aus der behaupteten
Heilsuniversalität ergebende Folgefrage, was der Unglaube an die Gottlosigkeit für
den Verkündigungsauftrag der Kirche an nichtchristlichen Menschen konkret be-
deutete, ist durch die Erwählungslehre erst aufgeworfen, aber noch nicht umfas-
send beantwortet worden.

168 Vgl. oben Kap. 4.1.1.
169 Vgl. z.B. KD II/2, S. 504: Der Christ glaubt daran, „daß Jesus Christus auch für den Anderen
gestorben und auferstanden ist. […] Er wird auch ihm die Erwählung Jesu Christi als den auch sein
Leben beherrschenden Anfang aller Wege und Werke Gottes bezeugen. […] Im Lichte des Evan-
geliums […] ist der Verworfene auch in der Gestalt des Anderen eine weichende, fliehende, ver-
gehende, eine von Gott klar begrenzte Schattengestalt.“
170 Vgl. z.B. KD II/2, S. 347: Der Mensch, der Gott ablehnt, „begehrt und unternimmt es, ins Leere zu
treten. In der Un-Tat dieser nichtigen Wahl des Nichtigen ist er zum vornherein widerlegt und
überholt durch das, was Gott in der Erwählung Jesu Christi von Ewigkeit her über ihn beschlossen
und für ihn getan hat.“ Vgl. a.a.O., S. 348: „Was der Mensch tun kann mit jener Un-Tat, das kann nur
die freilich reale, freilich böse und verhängnisvolle Erinnerung und Reproduktion jenes Hinweg-
genommenen – es kann aber seine Un-Tat als solche in ihrer ganzen Bosheit und Folgenschwere
mehr als eine Ohnmachtstat nicht sein. […] An den Menschen, der das noch nicht weiß – und jeder
Mensch verlernt und vergißt es immer wieder! – an den in der Finsternis seiner eigenen Un-Tat
wohnenden, in seinem Irrtum immer wieder selbstgewissen, in seiner Rebellion immer wieder
hoffnungsvollen, seine Flucht vor Gott immer neu aufnehmenden, in seinem Haß gegen Gott sich
immer neu verbohrenden, sich selbst in seiner Gottlosigkeit ernst nehmenden, an den den Ver-
worfenen darstellenden und insofern die göttliche Verwerfung erleidenden Menschen wendet sich
das Zeugnis der Gemeinde von der Erwählung Jesu Christi.“

226 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr
inhärenten Spannungsfelder

Exakt darauf, auf das Thema des Verhältnisses von Kirche und Welt, legen Barths
spätere dogmatische Texte einen besonderen Fokus. In ihnen, besonders in seiner
Versöhnungslehre, wurden ausführliche Reflexionen darüber entwickelt, was es
konkret bedeutet, jeden Menschen als von Christi Heilstat herkommend und als auf
den Glauben an ihn zugehend zu betrachten und ihmvon dieser Erkenntnis her neu
zu begegnen. Die Logik dieser Entwicklung ist gut nachvollziehbar: Die in KD II/2
vorgenommene Universalisierung des Heils führte notwendigerweise zur detail-
lierten Ausarbeitung des neuen theologischen Blicks auf nichtchristliche Men-
schen.¹⁷¹ Zur Rekonstruktion dieses neuen Blicks wird im Folgenden, wie es schon
in Kap. 4 bezüglich der Ekklesiologie geschah, primär Barths Versöhnungslehre in
den Blick genommen, da sie die prägnanteren und für die Kontextualisierung im
Säkularisierungsdiskurs insgesamt aussagekräftigeren Pointen in der Beschreibung
nichtchristlicher Menschen enthält als die Schöpfungslehre von KD III. Die An-
thropologie von KD IV wird in den folgenden drei Abschnitten in drei Perspektiven
wiedergegeben: Unter Einführung einer bei Barth in dieser Form nicht vorfindli-
chen Gliederung werden nacheinander die perfektische, die futurische und die
präsentische Dimension ihrer Beschreibung des Seins von Nichtchristinnen und
Nichtchristen untersucht.

5.3.1 Die schon erfolgte Veränderung der Situation aller Menschen
(perfektische Dimension)

DieWelt, in der wir leben, ist die „mit Gott schon versöhnteWelt“,¹⁷² selbst wenn sie
faktisch als unversöhnte existiert. Diese Prämisse von Barths Versöhnungslehre
gibt ihr durchgehend auch den Ton für die theologische Beschreibung und Be-
stimmung nichtchristlicher Menschen vor. Sie werden als Menschen beschrieben,
deren Situation vor Gott bereits verändert, deren christologische Inklusion ins Heil

171 Vgl. auch Bernhardt, Christentum ohne Christusglaube, S. 136, der mit Blick auf Barths Rede von
virtuellen und prospektiven Christen feststellte: „Je stärker Barth die Universalität des Heilswillens
und Heilswirkens postuliert […], um so mehr drängt sich ihm die Notwendigkeit auf, eine Denkform
zu finden, um die Partizipation der Nichtglaubenden an dieser allumfassenden Gnadenwirklichkeit
auszusagen.“
172 KD IV/3, S. 324; vgl. auch z.B. KD IV/1, S. 812: Die Gemeinde weiss, dass die Welt „die Welt ist, die
Gott in Christus mit sich selber versöhnt hat“; ferner a.a.O., S. 81 (wie bereits am Ende der Einleitung
in Kap. 1.3.4 zitiert): „In Christus ist diese Versöhnung der Welt mit Gott geschehen.“

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 227



bereits vollzogen ist. Barth nutzte in KD IV sehr unterschiedliche Sprachformen und
-bilder, um diese Pointe zu verdeutlichen. Dabei dominieren, wie bereits mehrfach
angedeutet, die Weltbeschreibungen im christologischen Perfekt, also in der Zu-
rückführung des Heils jedes Menschen auf die schon erfolgte Tat Christi. Jedes
Leben ist vom bereits zurückliegenden Ereignis von Kreuz und Auferstehung Christi
betroffen. „Indem Jesus Christus von den Toten auferstanden ist, ist kein Mensch,
der je gelebt hat und noch leben wird, der, der er und das, was er wäre, wenn Jesus
Christus nicht auferstanden wäre.“¹⁷³ Sprachlich bezeichnend für diese perfekti-
sche Struktur ist der immer wiederkehrende Hinweis darauf, dass Christus „längst“
auch mit den Nichtchristen in einer Beziehung stehe,¹⁷⁴ dass er den Frieden zwi-
schen Gott und Mensch „schon“ geschlossen habe.¹⁷⁵ Inhaltlich geht die Verwen-
dung des christologischen Perfekts sehr oft damit einher, dass Barth explizit betont,
dass das in Christus erfolgte, perfektisch beschreibbare „Ereignis“¹⁷⁶ des Heils un-
abhängig vom Glauben oder vom Unglauben jenerMenschen in voller Geltung steht,
für die es sich ereignet hat. Christus sei „schon in sich selbst für uns“, betont KD IV/1,
er werde es nicht erst dann, wenn es – eine rhetorisch wie inhaltlich bezeichnend
relativierende Beschreibung des christlichen Glaubenslebens – „zu irgendwelchen
Nach- undMittvollzügen“ komme.¹⁷⁷ Barth hielt an dieser Stelle weiter fest, dass das

173 KD IV/3, S. 344; vgl. ebd.: Die Welt „ist nach dem in diesem Ereignis geschehenen Ausspruch
ihrer Versöhnung mit Gott nicht mehr dieselbe wie zuvor“.
174 Vgl. z.B. KD IV/3, S. 283.409.
175 KD IV/3, S. 817: „Der eine Jesus Christus ist ja schon eingetreten für Gott bei den Menschen und
für die Menschen bei Gott, hat ja die Sache Gottes unter den Menschen und der Menschen Sache bei
Gott schon zu ihrem Ziel geführt, den entscheidenden Akt der väterlichen und königlichen Vorse-
hung Gottes durch die Ausscheidung der menschlichen Verwirrung schon vollzogen, die Ordnung
zwischen Gott und Mensch schon hergestellt, den Frieden zwischen beiden schon geschlossen“. –
Vgl. auch a.a.O., S. 350f.: „Himmel und Erde, Engel und Menschen und alle Kreaturen sind in der
Auferstehung Jesu Christi schon in das durchdringende, verändernde Licht seiner Person und
seinesWerkes gerückt, sind schonvon jenem Feuer erfaßt, sind durch ihn selbst, durch das Anheben
seines prophetischen Werkes schon darüber unterrichtet, wie es mit ihnen auf Grund dessen, was
in ihm und durch ihn geschah, bestellt ist. Sie sind schon durch seine lebendige Gegenwart und
Aktion in ihrerMitte angeklagt und gerichtet, aber auch getröstet und erfreut. Sie nehmen und haben
schon Anteil an der geschehenen Versöhnung, an dem erfüllten Bund: den Anteil, den er ihnen,
indem er in ihrer Mitte von den Toten auferstand, geben wollte und gegeben hat.“
176 Zur engen Verschränkung von Ereignisbegriff und Heilsuniversalität vgl. exemplarisch KD IV/1,
S. 244: „Es gäbe nur eine verlorene Welt und nur verlorene Menschen, wenn dieses wunderliche
Gericht nicht Ereignis geworden wäre. Da es Ereignis wurde, bleibt uns nur übrig, zu erkennen und
zu glauben, der ganzen Welt, allen Menschen, das zuzurufen: Nicht verloren!“ Eben diesen nach-
vollziehenden Erkenntnis,– Glaubens- und Zeugnisprozess skizziert Barths gesamte Versöhnungs-
lehre.
177 KD IV/1, S. 252.

228 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



„dort, damals, in Ihm“ geschehene Heilsereignis zwar „die Frage nach unserem
Gehorsam oder Ungehorsam stellt, in sich selbst aber das für uns geschehene
Heilsereignis ist und bleibt, wie auch unsere Antwort auf seine Frage lauten mö-
ge“.¹⁷⁸ Auf die Aussage, von Christi Heilstat her existiere „jeder Mensch“ in einer
entscheidenden „Veränderung“, folgt anderorts sogleich der Zusatz: „Man merke:
Sie [diese Veränderung, M.P.] ist nicht abhängig davon, daß sie verkündigt, gut oder
schlecht, oder auch gar nicht verkündigt, und nicht davon, daß undwie sie beachtet,
im Glauben oder Unglauben realisiert und nachvollzogen wird!“¹⁷⁹

In solchen Formulierungen findet die oben beschriebene¹⁸⁰ Relativierung der
Auswirkungen des kirchlichen Zeugnisses ihr versöhnungstheologisches Pendant.
Die Argumentation verfolgt dabei zwei zunächst gegensätzlich erscheinende Ziele.
Barth lässt seine Leserin an keiner Stelle von KD IV darüber im Unklaren, dass der
Glaube, und nicht der Unglaube, die adäquate, ja eigentlich „unvermeidlich[e]“¹⁸¹
Antwort des Menschen auf Gottes Versöhnungshandeln sei.¹⁸² Dieser menschliche
Glaube wird aber zugleich theologisch relativiert und durch die perfektische
Struktur der Versöhnungslehre durchgehend in seiner Relevanz beschränkt.
Heilsrelevant ist er nur in dem eingeschränkten Sinne, dass er die dem Heil ent-
sprechende Antwort ist, die zu dessen subjektiver Aneignung führt. Dieses Heil ist
aber, wie Barth deutlich macht, selbst im Fall des Unglaubens „gesichert und ge-
genwärtig“.¹⁸³ Heilswirksam im Sinne eines streng ausgelegten sola fide –wobei der
Ablativ als Instrumentalis gelesen würde – ist nur Christi eigener Glaube.¹⁸⁴ In je-

178 KD IV/1, S. 252.
179 KD IV/1, S. 344. Nicht weniger prägnant heisst es im Folgesatz (ebd.): „Das Kommen des Reiches
Gottes hat seine Wahrheit in sich selber, nicht in dem, was infolgedessen auf Erden passiert und
nicht passiert.“
180 Vgl. oben Kap. 4.2.4.
181 Vgl. KD IV/1, S. 831: „Glauben ist die menschliche Tätigkeit, die angesichts des lebendigen Jesus
Christus, angesichts dessen, was in ihm geschehen, gegenwärtig und zukünftig ist, stattfindet: in
tiefster Spontaneität, in ursprünglichster Freiheit, aber angesichts seiner Wirklichkeit unver-
meidlich.“
182 Vgl. dazu insgesamt KD IV/1, S. 826–872 (§ 63. Der Heilige Geist und der christliche Glaube).
183 KD IV/3, S. 1001 (vgl. dazu unten Kap. 5.3.3).
184 Dieser wird bereits von Barths Erwählungslehre als stellvertretend für die Menschheit voll-
zogener Glaube gefasst (vgl. KD II/2, S. 620 f.). Barth formulierte dort, das „Werk des Glaubens“ sei
durch Christus bereits für alle Menschen vollbracht, und zwar so, dass es „für uns nicht mehr zu
vollbringen“ sei (a.a.O., S. 620). Dass Christus für mich glaubt, gilt „immer schon bevor ich glaube,
immer auch, wenn ich nicht mehr glauben sollte“ (ebd.). Diese Aussage ist nun aber nicht dahin-
gehend zu lesen, dass Glaube ausserhalb des Glaubens Christi irrelevant geworden wäre.Vielmehr
bleibt er als Anerkennung der Heilstat Christi, obwohl diese auch ohne ihn Bestand hätte, bleibend –

wenn auch, wie unten weiter ausgeführt wird, nur relativ – relevant.Vgl. zu Barths Vorstellung des

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 229



dem anderen Glaubensvorgang geschieht nur die subjektive Aneignung, nicht die
objektive Begründung des Heils. Aufgrund dieser Überlegung, ja aufgrund der in
Kreuz und Auferstehung erfolgten Weltveränderung insgesamt kann und muss
nach Barth gesagt werden, dass auch der Nichtchrist „als ein mit Gott Versöhnter
existiert“: „Daran kann ja keine Abwendung, keine Revolte und Resistenz und Un-
gebühr des Nicht-Christen etwas ändern“.¹⁸⁵

Strukturell lässt sich in allen bisher genannten Stellen das beobachten, was
Beintker als „gewissmachendes Perfekt“ bezeichnet, das inhaltlich über das „futu-
rum resurrectionis“ des zweiten Römerbriefkommentars hinausgehe.¹⁸⁶ Barths
Versöhnungslehre atmet, mit Georg Plasger ausgedrückt, „viel weniger das ‚Noch
nicht‘, sondern vielmehr das ‚Schon‘.“¹⁸⁷ Die stets wiederholte Erinnerung an dieses
„Schon“ des Heils bildet sprachlich-performativ die Vorordnung des göttlichen
Heilshandelns vor der menschlichen Antwort darauf ab. Sie ermöglicht damit einen
neuen Blick auf den Fall des Ausbleibens einer ihm entsprechenden menschlichen
Antwort, also auf den Fall des Unglaubens. Die Performativität des christologischen
Perfekts stützt und verdeutlicht so die Behauptung der Heilsuniversalität.¹⁸⁸ Glei-
ches gilt für den hier wieder oft begegnenden Totalitätsgedanken: Dass dem ein-
zelnenMenschen – auch dem nichtchristlichen – Gottes Güte gilt, ergibt sich daraus,
dass diese Güte der „ganzen Welt“ zugewandt ist.¹⁸⁹ Entsprechend war es Barth in
der Versöhnungslehre auch in neuer Weise möglich, auf die Begriffe der „Welt-
versöhnung“ und der „Welterlösung“ zurückzugreifen, wenn auch eher spora-
disch.¹⁹⁰

stellvertretenden Glaubens Christi Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 117 f.154 f. –
Zum sola fide vgl. bereits oben Kap. 4.2.2.
185 KD IV/3, S. 410.
186 Beintker, Krisis und Gnade, S. 38.
187 Plasger, Die Konzeption der Versöhnungslehre Karl Barths unter besonderer Berücksichtigung
der „Menschlichkeit Gottes“, S. 21.
188 Insofern gibt es, um zuletzt ein für diesen Zusammenhang besonders sprechendes Zitat an-
zuführen, das auch die Debatte um die Heilsuniversalität in Barths Theologie in ein neues Licht
rückt, keinen Menschen, „für dessen Sünde und Tod er [Christus, M.P.] nicht gestorben, dessen
Sünde und Tod er an seinem Kreuz nicht erledigt und ausgelöscht, für den er dort nicht auch positiv
das Rechte getan, dessen Recht er dort nicht aufgerichtet hätte! Keiner, dem das in seiner Aufer-
weckung der Toten nicht zugesprochen wäre als seine Rechtfertigung! […] Keiner, der in ihm nicht
genügend, völlig, endgültig gerechtfertigt wäre! […] Keiner!“ (KD IV/1, S. 703 f.).
189 So KD IV/3, S. 927: Dem Nichtchristen als dem christianus designatus habe die Gemeinde „Jesus
Christus als auch seinen Herrn, das große, auch zu ihm gesprochene Ja, die der ganzen Welt und so
auch ihm zugewendete Güte Gottes zu bezeugen.“
190 Wie bereits in Kap. 4.2.4 zitiert, beschrieb KD IV/3 das Zeugnisamt der Christinnen und Christen
als Auftrag, mit Christus „Verkündiger der in ihm geschehenen Weltversöhnung“ und eben damit
„Herolde seiner Person und seines Werkes zu werden“ (KD IV/3, S. 695). Andernorts formulierte

230 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Neben der bisher beschriebenen perfektischen Struktur verdeutlicht Barth in
KD IV/3 diese Grundentscheidung durch andere Formulierungen teils juridischer,
teils philosophischer und teils biblisch-metaphorischer Prägung. So kann er davon
sprechen, dass schon die Koexistenz Jesu Christi mit ihnen für nichtchristliche
Menschen „gewissermassen rechtlich“ eine „völlige Veränderung“ ihrer Situation
bedeute,¹⁹¹ dass „de iure“ auch ihr „Sein[…] in Jesus Christus schon „begründet[…]
und feststehend[…]“ sei.¹⁹² Parallel dazu stellte Barth zwischen Jesus Christus und
jedem Menschen einen „ontologische[n] Zusammenhang“ fest;¹⁹³ „ontologisch
gottlos“ könne der Mensch aus diesem Grund nicht werden.¹⁹⁴ Barth kann ferner
formulieren, über allen Menschen sei die „Hand Gottes des Versöhners“, sie habe
aber noch nicht alle in der Weise berührt, dass ihnen dieser Sachverhalt erkennbar
geworden sei.¹⁹⁵ Gelegentlich begegnen schliesslich bis in die Metaphorik hinein
inklusive Sprachbilder, etwawenn es in KD IV/1 heisst, der Zusammenschluss Gottes
mit allen Menschen umfasse „realiter die Welt und die Gemeinde, die Nicht-
Christen und die Christen“, auch wenn ihn nur letztere erkannten.¹⁹⁶ Auf dieser
Linie betont KD IV/3, die Heilsgeschichte sei das „die ganze Geschichte bestimmende,

Barth, der Christ höre von Gott „die Botschaft von der im Kreuzestod Jesu Christi auch ihn um-
greifenden Weltenwende und Weltversöhnung“ (Barth, Das christliche Leben, S. 239). Die Christin
wisse, dass sie es in der „Vorletztlichkeit“ des Lebens „zwar nie mit dem Letzten, nie mit dem
Weltgericht und der Welterlösung, wohl aber mit den negativen und positiven Anzeichen dieses
letzten zu tun bekommen“ werde (KD IV/3, S. 1077). Diese Begriffsverwendung schliesst an die oben
zitierten Spitzensätze des ersten Römerbriefkommentars an, führt abermit der Unterscheidung von
(schon jetzt realer) Versöhnung und (eschatologisch erhoffter) Erlösung eine Differenzierung ein,
die diesem noch tendenziell fremd war.
191 KD IV/3, S. 565.
192 KD IV/3, S. 928; auch nach KD IV/2, S. 305 „sind objektiv auch sie [die in der Welt lebenden
Menschen, M.P.] die Seinigen, sein Eigentum und eben darauf de iure anzusprechen.“
193 KD IV/2, S. 305; vgl. schon das in KD III/2, S. 158, im Kontext der Anthropologie Gesagte (im
Original hervorgehoben): „Die ontologische Bestimmung des Menschen ist darin begründet, daß in
der Mitte aller übrigen Menschen Einer der Mensch Jesus ist.“ In diesem Zusammenhang fällt auch
Barths prägnante und daher oft zitierte Feststellung, Gottlosigkeit sei „keine Möglichkeit, sondern
die ontologische Unmöglichkeit des Menschseins“ (a.a.O., S. 162).
194 KD IV/1, S. 534; die Begründung dieser Aussage erfolgt unmittelbar christologisch (ebd.): „Tiefer
als dahin, wohin Gott sich in Jesus Christus für ihn erniedrigt hat, ist der Mensch nicht gefallen.“
195 KD IV/1, S. 163: „Die Hand Gottes des Versöhners ist über allen Menschen. Jesus Christus ist für
sie alle geboren, gestorben, auferstanden. Das Werk der Versöhnung, die Umkehrung des Menschen
zu Gott hin ist für sie alle vollbracht. Das Wort Gottes ist zu ihnen allen gesprochen, d.h. Gottes
Urteil, Weisung und Verheißung ist gültig über sie alle ergangen. Gerechtfertigt, geheiligt und be-
rufen sind insofern, sind objektiv, sie Alle. Aber so hat Gottes Hand noch nicht Alle berührt, daß sie
das alles auch sehen, hören, vernehmen, an- und aufnehmen könnten, was Gott für Alle und so auch
für sie ist, von woher also auch sie existieren, denken, leben dürften.“
196 KD IV/1, S. 111.

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 231



alle anderen Geschichten umfassende Geschehen des Kommens und Ereigniswer-
dens des Heils der ganzen Welt, aller Menschen“;¹⁹⁷ der nichtchristlichen
Menschheit sei das Gotteswort des auch sie bereits „umschließenden“ Gnaden-
bundes schlicht „noch fremd“.¹⁹⁸ Sachlich treffen diese so unterschiedlichen For-
mulierungen mit der Intention der Anthropologie im christologischen Perfekt zu-
sammen: Sie wollen verdeutlichen, dass der Unglaube der Welt ihre in Christus
bereits Ereignis gewordene Versöhnung nicht beeinträchtigt oder auch nur
schmälert. Mag sich also das „Zusammenleben zwischen Gott und Mensch gestalten
wie es will – darüber ist damit, daß Jesus Christus lebt […] entschieden: daß die
Verbindung zwischen Gott und uns Menschen (jedem Menschen!) besteht und daß
sie unzerreißbar ist.“¹⁹⁹

Die perfektische Struktur von Barths später Theologie, die im Kern von einem
bereits zurückliegenden und vollbrachten Heilsereignis ausgeht, ist in der Re-
zeption oft kritisiert worden. Man monierte (mit E.-W. Wendebourg) eine „schon
vorweg vollzogene[…]“ Rechtfertigung der Menschheit durch Christus.²⁰⁰ Für
Zahrnt war Barths stete Bezogenheit auf ein – seiner Deutung nach: urzeitliches –

„Perfektum“ Ursache für einen „unersetzbaren Verlust an konkreter geschichtli-
cher Wirklichkeit“.²⁰¹ Er schrieb 1968: „Niemand wird etwas dagegen einzuwen-
den haben, daß Karl Barth Anfang und Ende des ganzen Geschichtsprozesses in
Jesus Christus zusammengefaßt sein läßt. Die Frage ist jedoch, ob es sich bei Barth
überhaupt noch um einen Geschichtsprozeß handelt: geht bei ihm in der Ge-
schichte überhaupt noch etwas vor?“²⁰² In dieser Lesart, die vielerorts Parallelen

197 KD IV/3, S. 44 f.
198 KD IV/3, S. 1002.
199 KD IV/3, S. 43.
200 Wendebourg, Die Christusgemeinde und ihr Herr, S. 73. Konkret kritisierte Wendebourg, Barth
sei es aufgrund dieses Gedankens unmöglich, die Rechtfertigung durch den Glauben zu denken (vgl.
a.a.O., S. 73 f.).
201 Zahrnt, Die Sache mit Gott, S. 143; vgl. auch die Einordnung von Zahrnts Position bei Schüz,
Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 240f., sowie bei Wüthrich, Gott und das Nichtige,
S. 274 f.
202 Zahrnt, Die Sache mit Gott, S. 143; vgl. ferner Zahrnts Beobachtung, bei Barth seien „alle Wege
und Werke Gottes ‚zum vornherein‘ von der Gnade bestimmt. Dieses ‚zum vornherein‘ kehrt bei
Barth immer wieder.“ (a.a.O., S. 137) – Ähnlich bereits von Balthasar, Karl Barth, S. 380: „die Ab-
lehnung alles Redens vonWachstum, Fortschritt, aber ebenso vonmöglichem Abfall und Verlust der
Gnade und des Glaubens, kurz von allem, was im Bereich des Relativen und Zeitlichen die immer
bewegte Geschichte des Menschenmit dem ihn erlösenden Herrn und Gott ausmacht, das alles kann
den Eindruck nur verstärken, daß in dieser Theologie des Geschehens und der Geschichte vielleicht
doch nichts geschieht, weil alles in der Ewigkeit schon immer geschehen ist.“

232 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



findet,²⁰³ hindert ein alles überlagerndes Perfektum Barth daran, das Heilsge-
schehen als Geschichte zu denken – und, davon abgeleitet, individuelle Glau-
bensgeschichten für theologisch relevant zu halten.Von evangelikaler Seite wurde
und wird, wie oben erwähnt, oft exakt an dieser Stelle der typische „Barthian
error“ (Donald G. Bloesch) geortet: in der Vorstellung, die Welt sei bereits versöhnt
und der Kampf zwischen Gott und dem sich ihm Widersetzenden daher schon
entschieden.²⁰⁴

Dieser Kritik von Barths Versöhnungslehre (und oft seiner Theologie insge-
samt) wird regelmässig auf zwei argumentativen Linien begegnet: (1) mit dem
Hinweis darauf, dass Versöhnung bei Barth nicht nur als zurückliegendes Ereignis
der Vergangenheit, sondern zugleich stets als sich aktuell ereignendes Geschehen
gedacht sei, sowie (2) mit dem Verweis auf den von Barth selbst oft beschriebenen
dramatischen Charakter von Gottes Versöhnungshandeln. Beide Elemente von
Barths Denken, so wird unterstellt, würden von den Urhebern des Geschichtslo-
sigkeitsvorwurfs übersehen oder zumindest nicht in ihrer vollen Tragweite wahr-
genommen. Im Folgenden werden diese Argumente nacheinander anhand des
Barthschen Textbestands überprüft.
(1) Im Sinne der ersten dieser Argumentationslinien hat Juliane Schüz jüngst

formuliert, bei Barth werde „die menschliche Geschichte durch das christolo-
gische Perfekt einer ‚gegenwärtigen Vergangenheit‘ bestimmt […] und nicht auf
äusserliche Weise durch ein christologisches Präteritum“.²⁰⁵ Kreuz und Auf-
erstehung seien für ihn nicht einfach zurückliegende Ereignisse überzeitlicher
Bedeutsamkeit, sondern hätten für die Situation jedes Menschen aktuelle Re-
levanz. Insofern denke Barth die Zwischenzeit zwischen Auferstehung und
Eschaton nicht als als „bloßen Nachklang des ‚christologischen Perfekts‘“;
vielmehr vollziehe sich die Versöhnung in der Zwischenzeit zwischen Aufer-
stehung und Eschaton „aktual“.²⁰⁶ Ähnlich schreibt Krötke, in der Heilsge-
schichte gehe es nach Barth um die „Dynamik der Realisierung der ‚Urge-

203 Zur Geschichte des Barth gegenüber erhobenen Geschichtslosigkeitsvorwurfs vgl. ferner die
umfassenden Hinweise bei Wüthrich, Gott und das Nichtige, S. 275 f., Anm. 7; zur Auseinanderset-
zung mit dem Vorwurf, bei Barth sei „alles nachfolgende Geschehen lediglich noch eine Entfaltung
jener vorzeitlichen Entscheidung“, vgl. Zeindler, Die Universalität der Gnade, S. 316, und die dort
(ebd., Anm. 30) angeführte Literatur. Zur Thematik insgesamt vgl. Schüz, Glaube in Karl Barths
Kirchlicher Dogmatik, S. 239–247, sowie, schon 1971 sehr ausführlich, Schlichting, Biblische Denk-
form in der Dogmatik, S. 203–223.
204 Bloesch, The Evangelical Renaissance, S. 98 (oben in Kap. 1.2.3 ausführlicher zitiert).
205 Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 239 f.
206 Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 254.

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 233



schichte‘ in der zeitlichen Geschichte“.²⁰⁷ Die „gewesene Geschichte“ Jesu
Christi ist nach Matthias Wüthrich „nicht vergangen, sondern geschieht wieder
und wieder“.²⁰⁸
Diese Antikritik des Geschichtslosigkeitsvorwurfs hat an Barths Schriften in der
Tat Anhalt. Barth lässt nämlich seine eigene Bezeichnung der Geschichte Jesu
Christi als (zurückliegendes) „Faktum“ sowie als ein für allemal „geschehen“,²⁰⁹
obwohl er sie durchgehend voraussetzt, nur unter der Einschränkung gelten,
dass diese Begriffe nicht „restriktiv“ verstanden würden: nicht „als einmal nur
damals geschehen, dann Vergangenheit geworden und also nicht, oder nur
noch in der Erinnerung an ihr Damals gegenwärtiges Geschehen […]. Jesus
Christus hat eben nicht nur gelebt, sondern (eben als der, der einmal gelebt hat)
lebt er und wird er leben.“²¹⁰ Barths Versöhnungslehre schliesst in dieser
Denkfigur nahtlos an KD II/2 an, wo bereits die Vorzeitigkeit der Erwählung mit
einem sehr ähnlichen Gedanken expliziert worden war.²¹¹ Auffällig ist jedoch,
dass sich Barths Betonung der Aktualität von Gottes Handeln – hier der „Ge-
schichte Jesu Christi“, dort der Erwählung – beide Male nicht gegen die per-
fektische Grundstruktur seines eigenen Denkens richtet, sondern deren legi-
time Auslegung darstellen möchte. Primär abgelehnt wird dadurch eine
historisierende, von der Geschichte Jesu Christi als abgeschlossener und somit
vergangener Geschichte redende Christologie.²¹² Diese Abweisung sollte jedoch

207 Krötke, Die Summe des Evangeliums, S. 78. – Schon in KD II/2 bleibt die Erwählung nach Krötke
keine „vorzeitliche Vergangenheit […], die nicht zu den Menschen jeder Zeit durchdringt“, sondern
prägt „das Leben jedes einzelnen Menschen konkret“ (a.a.O., S. 74).
208 Wüthrich, Gott und das Nichtige, S. 306.
209 KD IV/3, S. 256: „‚Faktum‘ heisst ja: quod factum est, ‚was geschehen ist‘. Und nun ist das, was,
von Gott eingesetzt, als Beginn dieser Geschichte leuchtet, redet, sich kund tut, allerdings etwas,
‚was geschehen ist‘.“
210 KD IV/3, S. 256. – Analog KD IV/1, S. 345: „Er hat die Welt nicht nur mit Gott versöhnt, sondern er
ist als der, der das einmal getan hat, ihr ewiger, ihr ein für allemal tätiger und wirksamer Ver-
söhner.“
211 Damals betonte Barth im direkten Anschluss an die oben (in Kap. 5.2.1) zitierte Feststellung,
Gottes erwählendes Handeln stehe „härter als Stahl und Granit vor und über allen Dingen und allem
Geschehen“ (KD II/2, S. 201): „Das tut es aber, indem es das Leben Gottes hat und ist, indem es
wirklich von Ewigkeit her beschlossen ist, mit dem Charakter des Perfektums ohnegleichen auch in
dem Charakter der Gegenwart und auch in dem der Zukunft ohnegleichen. Das bleibt also darum,
weil es vorzeitlich ewig ist, nicht vor der Zeit zurück, das begleitet sie vielmehr (weil Gottes Ewigkeit
nur eine ist) als überzeitliche, das überdauert sie als nachzeitliche Ewigkeit. Das war also nicht nur,
sondern ist und wird sein. Das geschah: keine Umkehrung darf das abschwächen, daß es geschah
und ein für allemal geschah. Aber das geschah nicht nur, sondern das geschieht undwird geschehen.“
212 Vgl. KD II/2, S. 201: „Was heißt ‚damals‘, wenn wir von Gottes Ewigkeit reden? Gewiß heißt es
auch: ‚früher‘, so gewiß es ja auch ein ‚einst‘, ein ‚später‘ gibt in Gottes Ewigkeit, so gewiß diese nicht

234 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



nicht dazu verleiten, die perfektische Grundstruktur der Anthropologie Barths
und deren spezifische Pointen aus dem Blick zu verlieren. Zwar ist die Wie-
derherstellung des gebrochenen Bundes durch Gott für Barth „kein Ereignis der
Vergangenheit“, sondern „persönliche Gegenwart, nein: gegenwärtige Per-
son“;²¹³ zwar geschieht sie nicht nur in der Vergangenheit, sondern in chris-
tologisch qualifizierter Gegenwart stets neu.²¹⁴ Durch die Gegenwart Christi ist
aber durchaus etwas abgeschlossen: die „Zeit des unversöhnten Menschen“
nämlich.²¹⁵Das effektive Leben eines unversöhnten Lebens ist, da jeder Mensch
von der Versöhnung herkommt, schlicht nicht mehr möglich. Auf diesem das
Präsens transformierenden Perfektum fusst die Gewissheit der Heilszusage an
jeden Menschen; in ihm liegt der Grund der Hoffnung der Kirche für sich selbst

die Negation der Zeit als solche, sondern nur die ihrer Schranken ist. Aber eben darum kann ‚da-
mals‘ hier nicht nur ‚früher‘ bedeuten, sondern müssen wir auch das Frühere und gerade das
Frühere, wenn wir von Gottes Ewigkeit reden, erkennen und gelten lassen als das Jetzige und
Künftige und also die göttliche Vorherbestimmung als Gottes vollbrachtes, aber darum nicht erle-
digtes, nicht irgendwo dahinten liegendes, sondern als sein in voller Kraft auch heute geschehendes
Tun.“ Entsprechend lehnt Barth in KD IV/3 eine christologische Position ab, die das „Leuchten und
Reden“ der Geschichte Jesu Christi „auf das historia docet reduzierenwürde, das grundsätzlich aller
erinnerten Geschichte eigentümlich ist“ (KD IV/3, S. 256).
213 KD IV/1, S. 829.
214 Vgl. KD IV/1, S. 350: „In Jesus Christus geschah einst – und in ihm geschieht heute die Verän-
derung der menschlichen Situation, der der Christen und der aller Menschen, die Versöhnung der
Welt mit Gott: in ihm, dem kraft seiner Auferstehung lebendigen Mittler zwischen Gott und den
Menschen.“ Vgl. auch a.a.O., S. 348: „Was er in seiner Zeit getan hat, das hat er ja als Stellvertreter
aller anderen Menschen, als der erwählte Mensch, für sie getan. In seiner Auferstehung von den
Toten ist darüber entschieden, daß er eben das, was er zu seiner Zeit getan hat, auch in ihrer Zeit für
sie, auch an ihnen tut.“ Vgl. ferner a.a.O., S. 347, wo die Fürsprache Christi vor dem Vater als jedem
Augenblick gegenüber präsentisches Element der perfektisch beschreibbaren Heilstat vorgestellt
wird: „Kein Augenblick, in dem Jesus Christus nicht der Richter und Hohepriester wäre, der Alles
vollbracht hat. Keiner, inwelchem dieses Perfektum nicht Präsens wäre. Keiner nämlich, inwelchem
er nicht als unser Stellvertreter, der dort und damals gelitten hat und gestorben ist und so für uns
sprechend vor Gott stünde.“
215 Barth, Credo, S. 104: „Vergangen ist mit dieser Gottestat und als Vergangenheit erscheint also im
Rückblick auf die Offenbarungszeit die Zeit des unversöhnten Menschen“. Anders als diese sei die
Offenbarungszeit, die in den „Perfektsätzen“ des apostolischen Glaubensbekenntnisses beschrieben
werde, nicht „Vergangenheit“: „Als solche ist sie ja der Kirche in und mit der die Kirche bestim-
menden Herrschaft Christi vielmehr gerade gegenwärtig. Und jede Erinnerung an sie als solche
bedeutet Anerkennung und Bejahung dieses ihres Gegenwärtigseins.“ Vgl. auch Barth, Dogmatik im
Grundriß, S. 151: „Dass Jesus Christus gekommen ist, also jene Perfekta [des Credo, M.P.], würde dem
entsprechen, was wir Vergangenheit nennen. Aber wie unangemessen wäre es, von jenem Ge-
schehen zu sagen, dass es vergangen sei. Vergangen ist ja gerade nicht, was Jesus Christus gelitten
und getan hat, vergangen ist vielmehr das Alte: die Welt des Menschen, die Welt des Ungehorsams
und der Unordnung, die Welt des Elends, der Sünde und des Todes.“

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 235



wie für die Welt. So weist die Kirche nach Barth „nicht ins Leere, wenn sie den
Menschen Mut und Hoffnung macht, sondern sie darf Mut und Hoffnung ma-
chen im Blick auf das, was geschehen ist. Das ‚Es ist vollbracht!‘ steht in voller
Geltung. Das christliche Perfekt ist nicht ein Imperfekt, sondern das recht
verstandene Perfekt hat die Kraft des Futurum.“²¹⁶
Der perfektische Charakter der Versöhnung wird also durch die Betonung
dessen, dass sie auch das Präsens transformiere (und sich in diesem Sinne
heute ereigne), keinesfalls zurückgenommen.²¹⁷ Barth konnte, wie bereits am
Ende der Einleitung dieser Studie zitiert, eben auch schreiben, die Versöhnung
der Welt sei „ein abschließendes und auch in sich abgeschlossenes Gesche-
hen.“²¹⁸ Durch den steten Hinweis auf das, was bereits geschehen ist, weist
seine Versöhnungslehre die verbreitete Vorstellung ab, dass die Versöhnung
erst im (durch den Geist gewirkten) Glauben von der Potenzialität in die Ak-
tualität gelange.²¹⁹ Was sich heute ereignen soll, ist die glaubende Annahme der

216 Barth, Dogmatik im Grundriß, S. 154. – Ähnlich heisst es in Barth, Die Wirklichkeit des neuen
Menschen, S. 20, vom „Perfekt der Wirklichkeit des neuen Menschen in Jesus Christus“ her sei „alle
und jede Furcht für unsere Gegenwart und Zukunft, für die des Menschen, für die der Gemeinde
und der Welt ausgeschlossen, radikal ausgelöscht“. Man dürfe und müsse daher den „fröhlichen
Mut“ haben, konsequent vom Perfekt „Es ist vollbracht!“ aus zu denken.
217 Eine auffallende Analogie zu diesem Gedankengang findet sich in Barths Schöpfungslehre. Dort
formulierte Barth im schöpfungstheologischen Perfekt (KD III/1, S. 12): „Der creator ‚ist‘ nicht einfach,
sondern er hat etwas getan: creavit, er hat die creatio vollzogen. Der Satz, daß Gott den Himmel und
die Erde geschaffen hat, redet von einem Perfekt sondergleichen, und er sagt, daß dieses Perfekt der
Anfang des Himmels und der Erde ist. Daß dieser ihr Anfang nicht aufhört, sondern auch ihre Dauer
bestimmt, daß der Schöpfer der Schöpfer bleibt und als solcher seinem Geschöpf gegenwärtig […] –
das ist auch wahr. Das gehört sogar mit zur schlechthinigen Auszeichnung dieses Perfekts, daß es
auch ein Praesens in sich schließt; das ändert aber nichts daran, daß es ein Perfekt ist, daß es von
einem einmal Geschehenen redet, das eben als solches ein für allemal geschehen ist.“
218 KD IV/1, S. 81.
219 Vgl. dazu Barths Abgrenzung von Thomasius und Bultmann im Petittext von KD IV/1, S. 313;
ferner McCormack, So That He May Be Merciful to All, S. 245: „Our own calling in time […] is not the
realization of a possibility but the completion of a reality.“ – Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher
Dogmatik, S. 169, stellt fest, dass Glaube bei Barth zwar als „subjektive Realisierung“ einer objektiven
Wirklichkeit bezeichnet werde (KD IV/1, S. 828; vgl. bereits a.a.O., S. 162), bemerkt aber sogleich: „Die
subjektive Realisierung setzt dabei Christi Sein für uns nicht erst in Geltung, denn wie aus dem
Vorausgegangenen ersichtlich ist, hat Christus schon ‚Existenz, Wesen, Würde, Bedeutung, Trag-
weite‘. Daher kann Realisierung nicht meinen, dass eine Potentialität zur Aktualität wird.“ Vgl.
schliesslich Höfner, Neither Self-Evident Frame nor Self-Enclosed Sect, S. 244: „To be sure, positing
salvation as an objective reality, does not make the human response to God’s salvific action in faith,
love and hope irrelevant. But the point of this response, Barth holds, is not the realization of a mere
possibility, but the acknowledgement of a reality always already established in the unique history of
Jesus Christ.“

236 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Versöhnung infolge der geschichtlich fassbaren Berufung. Das ist nicht nichts,
sondern führt, wie Schüz überzeugend darlegt, zu realen, geschichtlichen
Auswirkungen der Versöhnung im Leben der Glaubenden.²²⁰ Indem und sofern
sich also die (perfektisch erzählbare) Geschichte der Versöhnung potenziell in
der (präsentisch verstandenen) Geschichte der Erkenntnis Christi auswirkt,
geschieht sie noch heute.²²¹ Sofern dieses Element ausgeblendet wird, handelt
es sich beim Geschichtslosigkeitsvorwurf in der Tat um eine Engführung von
Barths Denken.²²² Dass es aber eine Kirche gibt, die aktual an der Versöhnung
partizipiert, ändert nichts daran, dass die Versöhnung vollbracht ist und keiner
„Fortsetzung“ im Leben der Kirche bedarf,²²³ dass also in der Verkündigung
dieser Kirche nur – aber was heisst hier„nur“! – das Heil festgestellt, angeeignet
und verkündigt wird, das bereits vor ihrer Konstitution Realität ist.²²⁴
Deutlich abgelehnt wird demnach von Barth ein historisierendes Perfektum
einer einmal geschehenen und daher nur in dem Fall noch relevanten Ver-
gangenheit, dass man sich aktiv an sie erinnert.²²⁵ Faktisch hingenommenwird
hingegen die Relativierung der menschlichen Glaubensgeschichte durch die
stete Betonung der objektiven Wirklichkeit der Versöhnung selbst in dem Fall,

220 Insbesondere kann Schüz zeigen, dass „Barths Erkenntnisbegriff eine umfassende Lebensän-
derung beinhaltet und nicht ein bloßes Wissen darstellt“ (Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher
Dogmatik, S. 268, vgl. den gesamten Abschnitt „Glaube als existenzielle, tätige Erkenntnis“, a.a.O.,
S. 268–272). Schüz schliesst mit der Frage: „Was sollte Glaube also mehr sein als ein Erkennen, das
die gesamte Erfahrungswirklichkeit des Menschen, sein Verhalten und seine Geschichte grundle-
gend verändert?“ (a.a.O., S. 272).
221 Vgl. KD IV/3, S. 256: „Als die alle anderen Geschichten übergreifende geschieht die Geschichte
Jesu Christi primär – und in der besonderen Geschichte der christlichen Erkenntnis geschieht sie
darüber hinaus auch sekundär wieder und wieder: die damals, illic et tunc, geschehene auch hic et
nunc, auch in der Gegenwart anderer Zeiten, auch unserer Zeit.“
222 Vgl. dazuWüthrich, Gott und das Nichtige, S. 314: „Zusammenfassend kannman also festhalten,
dass Berkouwers Geschichtslosigkeitsvorwurf an Barth nicht vollumfänglich zutrifft. Er trifft nicht
zu, sofern er den Geschichtscharakter der Zu- und Aneignung der Siegesgeschichte Jesu Christi im
glaubenden Subjekt betrifft. Berkouwer hat Barth an dieser Stelle enggeführt.“
223 Vgl. Barth, Dogmatik im Grundriß, S. 148: „Man sollte […] nicht sagen, daß das Werk Jesu Christi
einfach weitergeht im Leben der Christen und der Existenz der Kirche. Das Leben der Heiligen ist
nicht eine Prolongatur der Offenbarung Jesu Christi. Das würde dem ‚Es ist vollbracht‘ wider-
sprechen. Was in Jesus Christus geschehen ist, bedarf keiner Fortsetzung.“
224 Vgl. dazu Barth, Gespräche 1964–1968, S. 69 f.: Man sollte „nicht sagen: ja, dann ist es nur
‚noetisch‘! Gegen dieses ‚nur noetisch‘ kämpfe ich jetzt bald ein halbes Leben lang. Wie wenn das
nicht das höchste Ontische wäre, was geschehen kann: daß die Blinden sehend werden und die
Tauben hörend und die Lahmen dann auch gehen können […]!“.
225 In diesem Sinne kann Barth hervorheben, dass Christus „späterer Erinnerung nicht bedarf, um
[…] noch und wieder zu leben“ (KD IV/3, S. 256); seine Geschichte „leuchtet und redet“ explizit ohne
Rücksicht darauf, ob sie „von den Menschen vernommen oder nicht vernommen“ wird (ebd.).

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 237



dass ihre – eigentlich doch ebenfalls vorgesehene – subjektive Erkenntnis
ausbleibt, also im Falle des Unglaubens. Barths im christologischen Perfekt
vorgetragene Weltbeschreibungen zielen geradezu darauf, Versöhnung auch
dann als – wenn auch noch „verborgen“ – objektiv real denken zu können,
wenn ihre subjektive Realisierung ausfällt.²²⁶ Seine Theologie betont, wie Barth
selbst zugestand, bei aller Zusammengehörigkeit von (objektiver) Versöhnung
und (subjektiver) Erkenntnis der Versöhnung das objektive, nicht das subjek-
tive Element.²²⁷ Dass dabei mit dem menschlichen Unglauben auch die
menschliche Glaubensgeschichte in ihrer Funktion und Tragweite relativiert
wurde, ist eine Konsequenz, die Barth bewusst in Kauf nahm. Hinsichtlich des
Heils der Menschen wird die Gegenwart bei Barth tatsächlich vom Perfektum,
wird der Mensch von Gott dominiert. Dieses Element des Relativierens aller
geschichtlicher Auswirkungen der Versöhnung ist der Preis, den Barth für die
Sicherung der Heilsuniversalität zu bezahlen bereit war. Hierin liegt das rela-
tive Recht des Geschichtslosigkeitsvorwurfs an Barths Denken.

(2) Es dürfte von hier aus zu verstehen und zu würdigen sein, dass Barth in der
Versöhnungslehre – wie im Kontext des Allversöhnungsproblems bereits the-
matisiert²²⁸ – durchgehend grösserenWert als früher auf die Feststellung gelegt
hat, dass die Versöhnung in Jesus Christus nicht einfach gegeben sei, sondern
sich als eine Geschichte, als ein Drama, ja als ein Kampf vollziehe.²²⁹ Seit Hans-

226 Vgl. dazu KD IV/1, S. 719: „Die Geschichte Jesu Christi ist, jetzt noch verborgen, die Geschichte der
Versöhnung der Welt mit Gott. Sie erschöpft sich also nicht in der Geschichte der christlichen Ge-
meinde und des christlichen Glaubens.“ Diese Pointe richtet sich werkimmanent auch gegen Barths
eigene, enge Zusammenschau von Versöhnung und Kirche in der Göttinger Dogmatik; vgl. Barth,
„Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 9 (wie oben in Kap. 5.1.2 zitiert): „Mit dem Tatbe-
stand der Versöhnung haben wir es hier zu tun. Wir bezeichnen denselben Tatbestand, wenn wir
sagen: es gibt von Gott aus eine Kirche.“
227 In einem Gespräch formulierte Barth entsprechend (Barth, Gespräche 1959– 1962, S. 16): „Ja-
wohl, […] Beschaffung und Aneignung des Heils sind zwei Eckpfeiler; beides muß zusammenge-
sehen werden. Sie meinen, bei mir eine Betonung der objektiven Seite feststellen zu können? Nun,
das mag stimmen, war vielleicht notwendig als Reaktion auf die Überbetonung der subjektiven
Seite. Ich bin aber […der] Meinung, daß die beiden Pfeiler nicht zusammengerückt (in eins [gesetzt])
werden dürfen.“
228 Vgl. dazu oben Kap. 5.2.3.
229 Vgl. KD IV/3, S. 192: „Eine Geschichte geschieht da, ein Drama spielt sich da ab; ein Kampf wird
da durch- und ausgefochten.“ A.a.O., S. 205: „Nichts ist da selbstverständlich, nichts liegt auf der
Hand, nichts ergibt sich da ohne weiteres. […] Ein Kampf gegen Sünde, Tod und Teufel wird da
gekämpft. In diesem Kampf ist Jesus Sieger“. A.a.O., S. 154: „Vom Sein, Handeln und Reden Jesu
Christi kann man nur im Blick auf besondere Ereignisse reden: nur in Form von Erzählung einer
Geschichte und je und je sich zutragender Geschichten. Christologie als Darstellung dieses seinen
Seins, Handelns und Tuns kann, soll es sich dabei um etwas Besseres als um eine dunkle Metaphysik

238 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Wilhelm Pietz‘ grundlegender Monographie zum Thema²³⁰ ist es weithin üb-
lich, den an Barth gerichteten Vorwurf der Geschichtslosigkeit mit demHinweis
auf diese dramatische Dynamik des heilsgeschichtlichen Kampfes zu kontern.
Das ist nicht falsch: Barths Theologie zielt, wie in dieser Studie bereits mehr-
fach deutlich wurde, keineswegs auf das schlichte Zur-Kenntnis-Nehmen einer
bereits gefallenen göttlichen Entscheidung, die für das Leben irrelevant blie-
be.²³¹ Trotzdem ist daran zu erinnern, dass alle Rede von Geschichte, Kampf
und Drama in KD IV letztlich dadurch relativiert wird, dass der Ausgang des
Dramas, der Sieger des Kampfes, das Ende der Geschichte bei Barth bereits
feststeht – „zum vornherein“, wie er gerne formuliert.²³² Der Sieg Jesu Christi
und somit das Heil der Menschen unterliegt, aller Dramatik zum Trotz, letztlich
keinem Zweifel mehr.²³³ Nur aufgrund dieser Grundentscheidung kann Barth
die Rede von Geschichte, Drama und Kampf für eine legitime Auslegung der
Weltbeschreibungen im christologischen Perfekt halten, die diese nicht nach-
träglich zurücknimmt – wohingegen es eine letzte Unsicherheit bezüglich des

handeln, in allen ihren Teilen und unter jedem denkbaren Aspekt nur die Entfaltung eines Dramas
sein.“ A.a.O., S. 453: „Es hat also das Geschehen in diesem unseren Zeit- und Geschichtsbereich in der
ganzen Unaufhaltsamkeit seines Gefälles von seinem Anfang her zu seinem Ziele hin den Charakter
eines echten Kampfgeschehens.“ Vgl. bereits KD IV/1, S. 171: „Die Versöhnung ist Geschichte. Wer sie
kennen will, muß sie als solche kennen. Wer ihr nachdenken will, muß ihr als solcher nachdenken.
Wer von ihr reden will, muß sie als Geschichte erzählen. Wer sie als übergeschichtliche, d.h. als
geschichtslose Wahrheit erfassen wollte, könnte sie gar nicht erfassen.“
230 Pietz, Das Drama des Bundes.
231 Vgl. dazu neben den bisher zitierten Stellen auch Kreck, Grundentscheidungen in Karl Barths
Dogmatik, S. 260: „Das Heilsgeschehen damals und dort wiederholt sich gewiß nicht, es wird in der
Verkündigung der Kirche und in unserem Glauben nicht ergänzt oder prolongiert, aber es wird auch
nicht nur Bericht darüber erstattet oder zur Kenntnis genommen, sondern es will erkannt und
anerkannt sein. Es kann als gültig nur recht erkannt werden, indem ich es als Betroffener für mich
gelten lasse.“
232 Vgl. z.B. KD IV/3, S. 303: „Der ganze Sinn des Kampfes zwischen Licht und Finsternis, aber auch
der ganze Sinn unseres eigenen Seins im Bereich der Unabgeschlossenheit dieses Kampfes hängt
doch daran, daß wir darüber Gewißheit, u.zw. zum vornherein – prinzipielle, unmittelbare, un-
bedingte – Gewißheit haben: Siegesgewißheit“. Es ist anzumerken, dass sowohl Barths Formulie-
rung „zum vornherein“ als auch ihre Auslegung durch das Wort „prinzipiell[…]“ missverständlich
sind: Es geht Barth ja, wie oben im Kontext der Abweisung der Allversöhnungslehre ausgeführt
(Kap. 5.2.3), dezidiert um eine christologisch-aposteriorische, nicht um eine „prinzipielle“ Feststel-
lung a priori.
233 Entsprechend konnte Gerhard Sauter kritisch anfragen (Sauter, Die Theologie des Reiches Gottes
beim älteren und jüngeren Blumhardt, S. 258): „Ist aber der ‚Kampf‘ wirklich noch Kampf, wenn der
Dogmatiker ihn von dem (warum ihm gewährten?) Resultat des Sieges betrachten zu können glaubt
und damit tatsächlich einklammert?“ Man muss Sauters kritischen Impetus nicht teilen, um die
Faktizität dieser Einklammerung anerkennen zu können.

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 239



Sieges Christi verunmöglichen würde, von einer bereits für alle Menschen
vollbrachten und in Geltung stehenden Heilstat zu sprechen.
In diesem Zusammenhang ist wiederum – wie schon im Kontext des Problems
der Heilsuniversalität – beachtlich, dass Barth in Entgegnung auf Berkouwers
Kritik seines Denkens als einer triumphalistischen Gnadentheologie zwar diese
Skizzierung umfassend zurückgewiesen, nicht aber, was ja möglich gewesen
wäre, eine letzte, jetzt noch bestehende Unsicherheit bezüglich des Triumphs
Jesu Christi zum Ausdruck gebracht hat.²³⁴ Vielmehr findet sich gerade in
dieser Antwort der ausführliche Versuch, die Behauptung eines „zum vorher-
ein“ feststehenden Sieges mit dem Charakter der Heilsgeschichte als Geschichte
zusammenzudenken.²³⁵ Auch der in KD IV immer wiederkehrende Gedanke
des Kampfes, der von Christus in Ausführung seines prophetischen Amtes
heute noch gekämpft werde und gekämpft werden müsse, beschädigt also die
grundlegende perfektische Struktur der Heilstat Christi in keiner Weise. Barth
betont zwar durchgehend, dass dieser Kampf noch unabgeschlossen, der „Sieg
Jesu, des Siegers [!], noch nicht vollendet“,²³⁶ Jesus insofern noch nicht „am Ziel
seines siegreichen […] Kampfes“ sei.²³⁷ Er tut dies aber nicht zur Markierung
einer Unsicherheit bezüglich des Endes, sondern mit dem argumentations-
pragmatischen Ziel, Christinnen und Christen in diesen Kampf hineinzurufen.
So formuliert er wiederum gegen Berkouwer, die „Jünger“ werden

in diese seine Geschichte und also in diesen seinen Kampf einzutreten haben: sie haben klare
Gewißheit über seinen Ausgang, der von diesem seinem Eingang, von Jesus als dem, der hier
der Vorkämpfer ist, nur als Sieg zu erwarten ist – sie haben sie aber in dem letzten und bitteren
Ernst, der ihnenwieder von diesem Eingang, wieder von Jesus her auferlegt und geboten ist.²³⁸

234 Vgl. KD IV/3, S. 198–206. Barth schrieb (a.a.O., S. 200): „Eben an dem ist es doch nicht, daß ich
einfach das Prinzip ‚Gnade‘ geradlinig zu Ende denken möchte, um so auch in der Frage nach jenem
Verhältnis zum Begriff eines uneingeschränkten ‚Triumphs der Gnade‘ vorzustoßen. Ein solches
Unternehmen würde auch ich für illegitim halten. Wohl aber möchte ich, daß Jesus Sieger ist, vom
ersten Schritt an und dann auf der ganzen Linie und so auch bei der Beantwortung jener Frage
unbedingt ernst genommen wissen.“
235 KD IV/3, S. 204–206, bes. S. 205 f.: „Was bleibt uns denn schon übrig, als gerade in derGeschichte,
in der Jesus existiert, zu erkennen, was zur Rechten und zur Linken zum vornhereinwirklich wahr
ist – und wo wäre, was zur Rechten und zur Linken zum vornherein wirklich und wahr ist, anders
als in jenerGeschichte zu erkennen?“ – Vgl. auch die analoge Feststellung beiWüthrich,Gott und das
Nichtige, S. 316.
236 KD IV/3, S. 302.
237 KD IV/3, S. 301. – Andernorts formuliert Barth (a.a.O., S. 316): „Er selbst ist und gibt die Garantie
dafür, daß er siegen wird und schon im Siegen begriffen ist.“
238 KD IV/3, S. 205.

240 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Von hier aus betrachtet erweist sich die Rede von Kampf, Drama und Geschichte als
Versuch, gegen den Vorwurf der Geschichtslosigkeit diesen „bitteren Ernst“ der
Frage nach der Aneignung der Versöhnung, nach der Antwort auf das Versöh-
nungshandeln, zentral also: der menschlichen Glaubens- und Zeugnisgeschichte
hervorzuheben.²³⁹ In der Beschreibung dieses Kampfes, jenes um den Glauben, ist
beim späten Barth die stete Spannung zu spüren, dass er zugleich dessen Ernst-
haftigkeit hervorheben als auch seinen heilsentscheidenden Charakter relativieren
möchte.²⁴⁰ Es gibt auch bezüglich dieses Kampfes um den individuellen Glauben,
wie Schüz mit Blick auf das heilsgeschichtliche Drama insgesamt formuliert, „kein
‚mitfiebern‘, wer denn gewinne“.²⁴¹ Der Kampf zwischen dem versöhnenden Gott
und dem diesem Versöhnungshandeln gegenüber ggf. unwissend oder ablehnend
bleibenden Menschen ist bereits entschieden. Das aber beschränkt die Dramatik
des individuellen Glaubens- oder Unglaubensgeschehens, worauf die Kritiker von
Barths Theologie zurecht hinwiesen, deutlich²⁴² – wobei noch nicht ausgemacht ist,
ob diese Konsequenz Barth als Stärke oder Schwäche auszulegen ist.²⁴³

Zusammengefasst übersieht der Vorwurf der Geschichtslosigkeit zwar durch-
aus Barths Betonung der Aktualität wie der Dramatik des Versöhnungsgeschehens –
eine Überbetonung dieser beiden Aspekte tendierte jedoch umgekehrt dazu, die
perfektische Grundstruktur von Barths Theologie zu relativieren. Beide Gedanken
sollten diese Struktur nicht zurücknehmen, sondern präzisieren. Daraus bezieht
aber auch der Vorwurf der Geschichtslosigkeit sein bleibendes, wenn auch relatives
Recht: Wer es für geschichtslos hält, dass sich der Mensch in seiner (Un‐)Glau-
bensgeschichte nicht gegen das Heil entscheiden kann, wird Barths Theologie in der
Tat diesem Sinne kritisieren können. Bei Barth gilt auch in Bezug auf das Heil, was
er in anderem Zusammenhang über den Glauben und seinen Gegenstand insgesamt

239 In KD I/2, S. 124, hatte Barth sogar noch formuliert: „Hat Christus den Kampf mit der alten Welt
wirklich gekämpft und lebt der Mensch mit ihm im Glauben schon in der neuen, dann kann nur
noch das seine Sache, sein Kampf sein, zu anerkennen und zu bestätigen, daß jener Kampf gekämpft
ist“.
240 So kann Barth parallel zur Feststellung des „bitteren Ernst[s]“ dieses Kampfes (wie eben aus KD
IV/3, S. 205 zitiert) bezeichnend ambivalent schreiben, der Kampf Christi sei, „wie ernst er sich auch
darstelle und wirklich sei, ein ungleicher“, da Christus als Sieger bereits feststehe (a.a.O., S. 316). Es
verwundert nicht, dass eine solche Parallelisierung von nur dargestelltem undwirklichem Ernst des
gegenwärtigen Kampfes Christi zur Entstehung des Geschichtslosigkeitsvorwurf führen musste.
241 Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 253.
242 Von Balthasar hat in diesem Sinne in einem Brief an Pietz lapidar formuliert: „Mir scheint
Dramatik in der Theologie die katholische Sicht der menschlichen Freiheit vorauszusetzen“ (zit.
nach Pietz, Das Drama des Bundes, S. 56, Anm. 59; auf dieses Zitat weist Wüthrich, Gott und das
Nichtige, S. 315, hin).
243 Vgl. dazu unten Kap. 8.2.

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 241



feststellt: „Der Glaube realisiert nichts Neues, er erfindet nichts, er findet nur eben,
was für den glaubendenwie für den nichtglaubendenMenschen schon ist. Er ist nur
des Menschen tätige Erschließung dafür, nur seine tätige Entgegennahme, nur seine
tätige Anteilnahme daran“.²⁴⁴

Der dogmatische Ort, an dem Barth diesen Einbezug des glaubenden Menschen
ins Versöhnungshandeln primär beschrieb, ist, wie bereits im Kapitel zur Ekkle-
siologie ausgeführt,²⁴⁵ die Theologie der Berufung zum Glauben. Barth legte nun
auch in der Beschreibung des Berufungshandelns Gottes Wert darauf, dass zur
Versöhnung der Glaube an sie gehört – und zwar selbst dann noch, wenn er faktisch
ausbleibt. Den damit berührten, zunächst etwas dunklen Gedanken Barths gilt es im
nächsten Abschnitt aufzuhellen.

5.3.2 Die bevorstehende Berufung auch der nichtchristlichen Menschen
(futurische Dimension)

Neben die beschriebene perfektische Dimension der theologischen Beschreibung
nichtchristlicher Menschen tritt in KD IV/3, besonders im § 71 zur Berufung,²⁴⁶ eine
futurische. Konnte man bisher noch den Eindruck gewinnen, dass bei Barth in di-
rekter Umkehrung der in Mt 22,14 vorgesehenen Terminologie – „viele sind berufen,
wenige aber auserwählt“ – einem universalistischen Erwählungs- ein partikula-
ristischer Berufungsbegriff korrespondiere, machte er nun sein Verständnis der
Berufung durch Gott als Geschehen deutlich, durch das die Situation jedes Men-
schen bereits verändert sei. Der Dualismus von Christen und Nichtchristen erweist
sich darinwiederum²⁴⁷ als eschatologisch auf die eigene Überwindung hin angelegt,
dass Barth – auch hier in Verwendung unterschiedlicher Formulierungen – betont,
letztere seien als Jesus Christus „noch nicht“ durch den Heiligen Geist Erkennende
anzusehen.²⁴⁸ Man habe es bei ihnen mit „virtuellen und prospektiven“ statt mit
„aktiven“ Christen zu tun,²⁴⁹ mit „christiani designati“²⁵⁰ bzw. „in spe“.²⁵¹ Durch

244 KD IV/1, S. 829.
245 Vgl. oben Kap. 4.1.2.
246 KD IV/3, S. 553–780.
247 Wie schon in KD II/2 (vgl. oben Kap. 5.2.1).
248 KD IV/3, S. 410: „Er [der Nichtchrist, M.P.] ist nicht einfach nicht sein [des Geistes, M.P.] Emp-
fänger, Träger und Besitzer: er ist es noch nicht, indem er Jesus Christus noch nicht erkennt. Und so
soll man auch von all dem, was ihm fehlt, nicht einfach und absolut denken und sagen: es fehlt ihm,
sondern: noch fehlt es ihm.“
249 KD IV/2, S. 305.
250 KD IV/3, S. 978; vgl. auch a.a.O., S. 927.949.
251 KD IV/3, S. 927; vgl. auch a.a.O., S. 1015.

242 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



diese neuartige theologische Bestimmung nichtchristlicher Menschen begegnete
Barth, wie im Folgenden ausgeführt wird, auf recht eigenwillige Art einem Problem,
das sich im Kontext seiner Calvin-Rezeption ergeben hat. Hier wurde eine Zuord-
nung von Erwählung und Berufung erforderlich, die den inneren Zusammenhang
dieser beiden Handlungen Gottes nicht unterlief, aber dennoch sicherstellte, dass
die Erwählung auch dann Geltung hat, wenn die Folgen der Berufung im Leben
ausbleiben – im Fall des Unglaubens.

Barth übernahm in der Zuordnung von Erwählung und Berufung von Calvin
weitgehend die Problemstellung und die Terminologie, um jedoch materialdog-
matisch aufgrund der Universalisierung des Erwählungsbegriffs zu seinem sehr
anderen Resultat zu gelangen. Insbesondere hielt er an Calvins enger Anbindung
der Berufung an die Erwählung fest, an die hier kurz erinnert werden soll. Nach der
Institutio tritt im Ereignis der Berufung eines Menschen zum Glauben dessen Er-
wählung, die vorher in Gott verborgenwar, offen zu Tage.²⁵² Die Berufung bekräftigt
die Erwählung²⁵³ und ergeht wirkungsvoll an jene Menschen, die zuvor auch er-
wählt wurden.²⁵⁴ Zwar unterscheidet Calvin eine an alle Menschen ergehende vo-
catio universalis und eine den Glauben schaffende vocatio specialis.²⁵⁵ Diese Un-
terscheidung dient aber ganz der Unterstreichung der Tatsache, dass die echte
Berufung, nämlich die vocatio specialis, nur an die Erwählten ergeht, selbst wenn
auch bei den ‚Gottlosen‘ ein Hören des äusseren und formal auch sie berufenden

252 Vgl. Calvin,Unterricht in der christlichen Religion, S. 535 (= Inst. III,24,1): „Aber es geht nicht ohne
eine Auswahl ab, wenn Gott die Erwählung, die er sonst in sich selber verborgen hält, schließlich
durch seine Berufung offen zutage treten läßt“. – Vgl. dazuWeber, Die Lehre von der Erwählung und
die Verkündigung, S. 20: Für Calvin sei die „Berufung […] der zeitlich-ingressive Akt, der den vor-
zeitlichen, ewigen Akt Gottes offenbar macht.“
253 Vgl. den Titel des Abschnitts Inst. III,24 (Calvin, Unterricht in der christlichen Religion, S. 535):
„Die Erwählung wird durch Gottes Berufung bekräftigt. Die Verworfenen aber ziehen sich die ge-
rechte Verdammnis zu, zu der sie bestimmt sind“.
254 Vgl. Calvin, Unterricht in der christlichen Religion, S. 536 (= Inst. III,24,1): „Wenn aber nun die
Berufung an die Erwählung geknüpft ist, so gibt die Schrift auf diese Weise genugsam zu verstehen,
daß in ihr nichts zu finden ist als Gottes gnädiges Erbarmen. Denn wenn wir fragen, welche
Menschen er beruft und aus welchem Grunde er das tut, so antwortet sie: er beruft die, welche er
erwählt hat!“.
255 Vgl. Calvin, Unterricht in der christlichen Religion, S. 541 (= Inst. III,24,8): „Es wird keinen Zweifel
geben, wenn wir daran festhalten, was sich aus den obigen Ausführungen bereits klar ergibt,
nämlich daß es eine zwiefache Art von Berufung gibt. Da ist zunächst die allgemeine Berufung, kraft
deren Gott durch die äußere Predigt des Wortes alle gleichermaßen zu sich einlädt, auch die,
welchen er solche Predigt als ‚Geruch des Todes‘ und als Anlaß zu desto schwererer Verdammnis
anbietet. Die andere Art der Berufung ist die besondere, derer er gemeinhin alle Gläubigen würdigt,
indem er nämlich vermittelst der innerlichen Erleuchtung durch seinen Geist bewirkt, daß das
gepredigte Wort in ihrem Herzen einwurzelt.“

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 243



Predigtwortes zu beobachten ist. Insofern führt sie zu einer Abwertung der allge-
meinen Berufung²⁵⁶ und mündet faktisch in jenes partikularistische Berufungs-
verständnis, das später von der reformierten Orthodoxie ausgearbeitet wurde.²⁵⁷
Menschen, die zwar erwählt sind, bei denen diese Erwählung aber nicht zu deren
Bejahung im Glauben führt, sind in Calvins Zuordnungsmodell nicht vorgesehen.

Damit ist abzusehen, welche Probleme sich bei Barths Rezeption dieses tradi-
tionellen Lehrstücks ergeben mussten. Wenn die Erwählung christologisch-uni-
versal gedacht wurde, konnte auch Calvins partikularistisches Verständnis der
wirksamen Berufung nicht einfach übernommen werden. Es entstand dann das bei
Calvin noch nicht bestehende Problem, ein universalistisches Erwählungsver-
ständnis mit der Tatsache zu versöhnen, dass nicht alle Menschen Christen sind.
Barth lag es in dieser Situation fern, Erwählung und Berufung voneinander zu
entkoppeln und auf unterschiedliche Menschengruppen zu beziehen; in der engen
Anbindung der beiden Begriffe schloss er sich vielmehr explizit an Calvin an.²⁵⁸
Berufung ist für ihn – schon von KD II/2 her²⁵⁹ – die zeitliche Realisation der ewigen
Erwählung.²⁶⁰ Und auch die an dieser Stelle formallogisch denkbare Möglichkeit,

256 Auch nach Wagner, Art. Berufung III. Dogmatisch, S. 695, stellt „die allgemeine und äußere
Berufung eine bloße Scheinberufung dar, die eben deshalb auch den ‚Gottlosen‘ zukommen kann.
Die Berufung, die als allgemeine an alle Menschen adressiert ist, erweist sich angesichts der ewigen
Erwählung, die nur den in besonderer Weise Berufenen zukommt, als nichtig. […] Die begrifflich-
ideal vorausgesetzte Allgemeinheit der Berufung erweist sich unter der Bedingung faktisch-realer
Erfahrung als bloßer Schein.“
257 Vgl. Heppe, Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche, S. 404 f.: „Diese Berufung [die
vocatio specialis, M.P.] wird nur den Erwählten zuteil, indem Gott denselben sein Wort nicht nur
durchMenschenverkündigen läßt (vocatio externa), sondern dieses auch durch den heil. Geist in die
Herzen derselben einführt und daselbst die lebendige Gemeinschaft mit Christus aufrichtet (vocatio
interna).“ – Vgl. ferner Wagner, Art. Berufung III. Dogmatisch, S. 698: „Im Unterschied zur altlu-
therischen Dogmatik arbeiten die altreformierten Dogmatiker in der Nachfolge Calvins die auf
seinen Umfang bezogene Spezifizierung des Berufungsbegriffs weiter aus. Sie unterscheiden zwar
wie die altlutherischen Dogmatiker eine vocatio specialis, supranaturalis und evangelica von einer
vocatio universalis und naturalis. Aber anders als die altlutherischen Dogmatiker beziehen sie die
vocatio specialis allein auf die Erwählten, so daß das Verdienst Christi auch nur für diese wirksam
wird.“
258 Vgl. KD IV/3, S. 557: „Berufung und Erwählung sind nach ihm [Calvin, M.P.] untrennbar koor-
diniert. Erwählung bezieht sich voraus auf das künftige Ereignis der Berufung. Das Ereignis der
Berufung bezieht sich zurück auf Erwählung.“
259 Vgl. die in KD II/2, S. 383 getroffene Feststellung, die Berufung sei die „Vollstreckung“ der Er-
wählung. Andernorts (a.a.O., S. 473) konnte Barth schlicht formulieren: „Erwähltsein heißt Glauben.“
260 Vgl. KD IV/3, S. 558 f.: „Die Erinnerung an den Grund der Berufung in Gottes in Jesus Christus
geschehener ewiger Gnadenwahl kann und soll ja nun aber doch nur der Hervorhebung und Un-
terstreichung des Grundes der in der Zeit geschehenenGeschichte Jesu Christi dienen. In dieser ist ja

244 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



die Wirksamkeit des göttlichen Berufens in Zweifel zu ziehen, lehnte Barth ab:Wo
Gott beruft, weckt er Glauben, weshalb vocatio als solche vocatio efficax ist²⁶¹ – ein
Gedanke, der sich schon in Barths Göttinger Dogmatikvorlesung findet.²⁶²

Der Ausweg, den Barth in KD IV/3 in dieser Situation wählte, ist ausgesprochen
steil. Auch die Berufung betrifft nämlich in seinem Zuordnungsmodell jeden
Menschen; sie ist in Jesu Christi Versöhnungstat für alle bereits geschehen, wird
aber nicht in jedem Leben Ereignis.²⁶³ Alle Menschen sind in Christus erwählt „zu
ihrer Rechtfertigung, zu ihrer Heiligung und so auch zu ihrer Berufung“.²⁶⁴ Die
Berufung des Menschen durch Christus sei, „was dann auch daraus werde, eines
jeden Menschen Zukunft“.²⁶⁵ Sie bekommt für das Leben eines Einzelnen explizit
nicht erst dann „Tragweite und Bedeutung“, wenn sie „in seiner Lebensgeschichte
Ereignis wird“.²⁶⁶ Jeder Mensch geht auf seine Berufung zu, selbst wenn das in
seinem Leben noch keine Spuren hinterlassen hat, ja selbst wenn diese Berufung –

hier kulminiert der spannungsreiche Gedankengang – „in seinem Leben nur in der

des Menschen ewige Erwählung, und in dieser, indem sie in ihr ergeht, auch des Menschen zeitliche
Berufung begründet.“
261 Vgl. KD IV/3, S. 618: „Indem Jesus Christus in der Macht des Heiligen Geistes mit dem Menschen
redet, ist sein Berufen als solches vocatio efficax: wirksam dazu, den Menschen in die Gemeinschaft
mit ihm zu versetzen.“
262 Damals hatte Barth festgestellt, die Vorstellung einer „vocatio inefficax“ komme einer „Auf-
hebung des Begriffs“ gleich und könne „eigentlich nur die Rückerinnerung bedeuten […], daß das
vocare nicht zum Begriff Gottes gehört, sondern seine freie Tat ist […]. Berufung ist Gnade“ (Barth,
„Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 245).Vgl. auch a.a.O., S. 241: „Der heilige Geist beruft
in voller, uneingeschränkter Souveränität. Es steht nicht etwa so, daß der Mensch seine Berufung
provozieren oder vereiteln könnte“; ferner a.a.O., S. 242: „Diese actio Dei ist aber irresistibel.“ – Die
Problemlösung des Arminianismus, bei dem ein universaler Versöhnungswille Gottes mit der
menschlichen Fähigkeit vermittelt wird, sich gegen diesen Willen zu entscheiden, blieb für Barth
aufgrund seiner calvinischen Voraussetzung der gratia irresistibilis undenkbar. Vgl. dazu auch
McCormack, So That He May Be Merciful to All, S. 228: „It is one thing to believe in a universal
atonement if one insists (in good Arminian fashion) that the human will to resist can triumph over
God’s will to save – for in that case, hell will still be populated. […] But it is another thing altogether to
couple belief in a universal atonement with a robust affirmation of irresistible grace. If Christ truly
experienced eschatological punishment on behalf of all, then ‚hell‘ ought to be an empty set. Zero
inhabitants.“
263 Vgl. KD IV/3, S. 559: „Wie seine [des Menschen, M.P.] Rechtfertigung und Heiligung, so geschah
auch seine Berufung, bevor sie in seinem Leben Ereignis wurde, entscheidend für seine Situation,
Existenz und Geschichte in dem dem ewigen Ratschluß in der Zeit folgenden und entsprechenden
Werk seiner ihm zugewendeten freien Gnade, in seiner ohne des Menschen Zutun und Dabeisein
einfach für ihn, einfach in der in Jesus Christus vollbrachten Versöhnungstat.“
264 KD IV/3, S. 556.
265 KD IV/3, S. 559 f.
266 KD IV/3, S. 556.

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 245



dunkelsten, gebrochensten Weise (oder gar nie!) Ereignis werden sollte“.²⁶⁷ Die
Berufung ist also, durchaus spannungsreich, als die Zukunft auch jener Menschen
zu verstehen, in deren Leben sie sich gar nie ereignen wird. Das „Ereignis der Be-
rufung“ ist „ganz abgesehen davon, wie und wann, ja ob es überhaupt eintritt, als
Zukunft und Telos für eines jeden Menschen menschliche Situation bestim-
mend“.²⁶⁸ Dieser Gedanke bestätigt nachträglich das oben²⁶⁹ besprochene relative
Recht des an Barths Versöhnungslehre gerichteten Geschichtslosigkeitsvorwurfs, da
er die Bedeutung aller glaubensgeschichtlichen Auswirkungen der Versöhnung
nochmals eindeutiger beschränkt.

In diesen spannungsvollen Ausführungen liegt der dogmatische Grund für
Barths Bestimmung nichtchristlicher Menschen als „christiani designati“. Erst
dieser Gedanke erklärt die Selbstverständlichkeit, mit der Barth schon in KD II/2
Unglaube als Noch-nicht-Glaube verstehen konnte.²⁷⁰ Er relativiert den menschli-
chen Unglauben, indem er ihn als Interim versteht, als schon begrenzte und
überwundene, daher aber letztlich wirkungslose und ungefährliche Momentauf-
nahme. Auf die zentrale Pointe, dass die Versöhnung durch den Unglauben nicht
rückgängig gemacht werde, weist nach der perfektischen auch diese futurische
Dimension der theologischen Bestimmung nichtchristlicher Menschen hin. Hand-
lungspragmatisch zielt sie überdies auf die „Offenheit“ nichtchristlichen Menschen
gegenüber.²⁷¹ Aufgrund der den noch Draussenstehenden bevorstehenden Beru-
fung haben die Christen ihnen mit „Solidarität“ zu begegnen, haben sie „in ihnen,
den Fremden von heute, heute schon die Brüder von morgen zu erblicken und sie
als solche – nicht einfach als Menschen […] zu lieben“.²⁷² Die Frage, ob die Nicht-
christen „morgen“ realiter zu Brüdern bzw. Schwestern werden, wird dabei pro-
grammatisch ausgeklammert. Der christliche Blick auf sie ist a priori von der auch
an sie gerichteten Berufung her zu entwickeln, ganz abgesehen von deren ge-
schichtlichen Auswirkungen, die dadurch tatsächlich in ihrer Bedeutung relativiert

267 KD IV/3, S. 560.
268 KD IV/3, S. 570; ähnlich ja bereits KD II/2, S. 353 (wie oben in Kap. 5.2.1 zitiert).
269 In Kap. 5.3.1.
270 Vgl. oben Kap. 5.2.1.
271 Vgl. z.B. KD IV/3, S. 566 f.: „Ist es wirklich so, daß die Berufung zum Christen zwar nicht in eines
jeden Menschen Leben Ereignis wird, wohl aber die Situation eines jeden Menschen insofern be-
stimmt, als seine Existenz auf seine Berufung ausgerichtet ist, in seiner Berufung ihre Zukunft hat,
dann sind wir gerade als Christen und also als Berufene ausnahmslos jedem anderen Menschen
gegenüber zu einer grenzenlosen Offenheit genötigt: zu derselben Offenheit, in der wir, weil das
Ereignis unserer Berufung nie so hinter uns liegen kann, daß es uns nicht auch erst bevorstände,
auch uns selbst allein als Berufene sehen und verstehen können.“
272 KD IV/3, S. 568; zur Solidarität der Kirche mit der Welt vgl. ferner a.a.O., S. 21.393.884 u.ö.

246 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



werden.²⁷³ Die „Zukunft“ des Adressaten des Zeugnisses der Gemeinde, also des
Nichtchristen, sei in jedem Fall „die den Mühseligen und Beladenen, die Jesus
Christus zu sich ruft, verheißene Erquickung“ (vgl. Mt 11,28).²⁷⁴ Auf sie wartet, wie
Barth unter Verweis auf Act 3,21 ergänzt, „die Zeit der Wiederherstellung aller
Dinge“.²⁷⁵ Im Griechischen steht dort: ἀποκατάστασις πάντων.

In diesem Zusammenhang ist festzustellen, dass die eschatologischen Konse-
quenzen dieses Gedankens in KD IV wohl bezüglich des Umfangs, nicht aber be-
züglich der konkreten Gestalt der eschatologischen Christusbeziehung geklärt
werden. Die Rede von einer jedem Menschen bevorstehenden Berufung, die aller-
dings nicht in jedem irdischen Leben Ereignis werde, drängt zur Annahme einer Art
universaler eschatologischer Berufung:Was jetzt erst de iure gilt, die Berufung aller
Menschen zum christlichen Glauben, wird dann de facto wirklich werden.²⁷⁶ In
diesem Sinne antizipieren Christinnen und Christen schon jetzt die „Existenz-
form […], die einst und dort die aller Menschen sein soll“.²⁷⁷ Die wiederkehrende
Rede von „prospektiven Christen“ bzw. von „christiani designati“ legt dabei sogar
nahe, an eine Art allgemeine Aufnahme in den Christenstand zu denken. Dieser
eschatologischen Pointe stehen in Barths Denken nun aber gewichtige Tendenzen
entgegen. Die Grundstruktur von Barths Eschatologie, die im Kern von einer „Ver-
ewigung“ des Gewesenen ausgeht, weist, entgegen der Implikationen der beiden
eben zitierten Begriffe, eher in eine andere Richtung, da eine Art eschatologische
Rechristianisierung nichtchristlicher Menschen (unter Annihilation ihres im Un-
glauben gelebten Lebens) dieser Grundentscheidung widerspräche.²⁷⁸ Das Eschaton

273 Besonders deutlich wird diese Relativierung in Barths Aussage, es gebe niemanden, „über
dessen eigene Geschichte nicht […] in der Geschichte Jesu Christi entschieden wäre: in dem Sinn
nämlich, daß, was immer sich in seiner Geschichte ereigne oder nicht ereigne, so oder so ereigne, im
Verhältnis dazu und gemessen daran geschehen wird, daß in Jesus Christus auch er gerechtfertigt
und geheiligt – und nun eben: auch berufen ist“ (KD IV/3, S. 559).
274 KD IV/3, S. 928.
275 KD IV/3, S. 928.
276 Vgl. z.B. wiederum KD IV/1, S. 739 (wie bereits oben in Kap. 4.2.1 zitiert): „Was die christliche
Gemeinde auszeichnet, ist dies, daß ihr, was dann Alle angehend auch Allen offenbar sein wird, im
Glauben jetzt schon offenbar ist. Sie realisiert, d.h. eben: sie anerkennt, erkennt und bekennt ‚allen
Anderen zuvor jetzt schon‘, was in Jesus Christus für Alle geschehen ist, und was dann, wenn er als
Richter aller Lebendigen und Toten erscheinenwird, als für Alle geschehen, auch von Allen erkannt,
anerkannt und bekannt werden wird.“ – Zur eschatologischen Dimension dieses Gedankens vgl.
unten Kap. 5.3.2.
277 KD IV/3, S. 605 (ebenfalls bereits oben in Kap. 4.2.1 zitiert).
278 Vgl. zur Annahme einer Verewigung des Gewesenen auch Wüthrich, Gott und das Nichtige,
S. 171; Janowski, Allerlösung, Bd. 1, S. 166. Barth betont in KD III/2, S. 759f.: „Nicht ein in irgend eine
unendliche Zukunft hinein fortgesetztes und in dieser Hoffnung irgendwie verändertes Leben ist
das, was die neutestamentliche Hoffnung jenseits des menschlichen Sterbens erwartet, sondern die

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 247



bietet, wie Barth in KD IV/3 im Kontext eines exegetischen Exkurses des Beru-
fungsparagraphen festhält, „nicht ein zweites Reales“, sondern „das eine jetzt und
hier schon Reale, das uns jetzt und hier noch verhüllt begegnet“.²⁷⁹ Das aber er-
schwert die Annahme einer dannzumal erfolgenden, faktisch getroffene Lebens-
entscheidungen negierenden Berufung zum christlichen Glauben. Eine solche
Vorstellung widerspräche ferner der Pointe von Barths Schöpfungslehre, die Be-
schränkung des Lebens zwischen Geburt und Tod sei als „einmalige Gelegenheit“
für ein Leben im Glauben zu begreifen.²⁸⁰ Entsprechend hatte Barth in seiner An-
thropologie betont, der Mensch werde im Eschaton „als der, der er jetzt in seiner
Zeit ist“, bei Gott aufgehoben sein.²⁸¹

Das Problem, das bei Barth an dieser Stelle besteht, wiederholt und verschärft
sich an der Schnittstelle von Ekklesiologie und Eschatologie, nämlich im Kontext der
Frage, was im Eschaton mit der Kirche geschieht. Barth geht an einigen Stellen von
einer Aufhebung der Kirche am Ende der Zeiten aus. So kann er unter Hinweis auf

‚Verewigung‘ gerade dieses unseres endenden Lebens […]. Es kann nur darum gehen, daß es als
dieses gewesene Leben in seiner beschränkten Zeit […] der Gemeinschaft mit Gottes ewigem Leben
teilhaftig werde.“ Vgl. a.a.O., S. 770 f.: „Der Mensch als solcher hat also kein Jenseits und er bedarf
auch keines solchen; denn Gott ist sein Jenseits.“ Verheissen sei ihm „die ihm von dem ewigen Gott
her bevorstehende Verherrlichung gerade seines von Natur und von rechtswegen diesseitigen,
endenden und sterbenden Seins“ (a.a.O., S. 771). Er blickt dem entgegen, „daß eben dieses sein Sein in
seiner Zeit und alsomit seinem Anfang und Ende vor den Augen des gnädigen Gottes und so auch vor
seinen eigenen und vor aller Anderen Augen – in seiner verdienten Schande, aber auch in seiner
unverdienten Ehre offenbar werde“ (ebd.). – Vgl. zu diesem Gedanken auch Barth, Unsterblichkeit,
S. 48, sowie weiterführend Jüngel, Tod, bes. S. 148– 154. Zu Barths Eschatologie vgl. schliesslich
Beißer,Hoffnung und Vollendung, S. 123– 149, bes. S. 147 f.: „Das ewige Leben bedeutet [bei Barth, M.P.]
nicht ein Fortleben nach dem Tode, sondern es bedeutet, daß das ganze bisherige Leben (nur dies ist ja
Leben) nicht in Nichts versinkt, sondern von Gott und bei Gott geborgen wird. […] Barths Konzeption
hat den Vorzug, daß sie uns energisch gerade auf dieses Leben verweist. Es ist in der Tat dieses
Leben der Ort der Entscheidung.“
279 KD IV/3, S. 562. Daher sei es dem „biblischen Universalismus“ (a.a.O, S. 561) eigen, nicht
„‚eschatologisch‘ und darum (mindestens vorläufig) unrealistisch“, sondern „eminent realistisch und
darum in diesem Sinn ‚eschatologisch‘“ zu denken (a.a.O., S. 562). Die universalistischen Aussagen
der Bibel seien „Aussagen, deren Inhalte der Enthüllung in der letzten, abschließenden Zukunft
Gottes bedürftig sind, die ihr erst entgegeneilen, Aussagen, die aber gerade im Blick auf diese Zu-
kunft schon in der Gegenwart, im Blick auf das, was jetzt schon ist, in unbedingter Zuversicht gewagt
werden dürfen und müssen“ (ebd.).
280 Vgl. KD III/4, S. 648–683 (Zitat S. 648); bes. a.a.O., S. 653: „Das ist offenbar die Grundbeschrän-
kung, in der jeder Mensch je dieser als solcher ist, was er ist: daß er anfänglich und endlich und
nicht unendlich, daß sein Leben zeitlich befristet ist. Binsenwahrheit, aber oft vergessene und selten
vergegenwärtigte Binsenwahrheit: Der Mensch ist nur von seiner Geburt an und nur bis zu seinem
Tode. […] Was er ist, das ist er in seiner Zeit.“
281 KD III/4, S. 653.

248 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



den nach Apk 21,22 im himmlischen Jerusalem inexistenten Tempel formulieren:
„Die christliche Gemeinde wird ihren Dienst einmal getan haben. Mit aller Zeit wird
auch die ihrige einmal um sein.“²⁸² Von hier her liegt die Annahme nahe, das
Kommen des Reiches Gottes transzendiere und verunmögliche zuletzt die Rede von
Kirche und Welt,²⁸³ also auch jene von einem eschatologischen Christsein. Eine
eschatologische Integration der Welt in die Kirche scheint von da her unnötig, ja
geradezu systemfremd. In erkennbarer Konkurrenz zu diesem Gedanken steht
hingegen die bei Barth ebenfalls durchgehend anzutreffende Annahme einer ec-
clesia triumphans. Dieser Begriff bezeichnet traditionell als Gegenbegriff zur irdi-
schen ecclesia militans die eschatologische Existenzform der Kirche.²⁸⁴ Die An-
nahme einer solchen eschatologischen Kirche widerspricht der Vorstellung ihrer
Aufhebung direkt. Sie führt ausserdem von Barths universalistischem Berufungs-
verständnis her zur Konsequenz, dass sie, da zuletzt ja alle Menschen berufen sind,
nicht mehr von der (erlösten) Welt unterschiedenwerden kann; sie ist in dem Sinne
nicht mehr kämpfend, sondern triumphierend, dass ihr Glaube nun nicht mehr
partikular und somit stets bestritten, sondern unbestritten und universal ist. Barth
hat diese Konsequenz in einem späten Gespräch selbst gezogen: Er formulierte 1964,
unter der Bedingung des Eintreffens von Phil 2,9 („dass sich beugen werden alle
Knie aller derer, die im Himmel und auf Erden und unter der Erde sind“) werde die
Partikularität der Kirche an ein Ende kommen, nicht diese selbst.²⁸⁵ Im Eschaton sei
nämlich die „Misere“ des „christliche[n] Ghetto[s]“ – „so ein Club von guten Leuten,
die jetzt eben glauben und in der Bibel lesen und predigen und, wenn es hoch
kommt, sogar ‚verkündigen‘“ – vorbei.²⁸⁶ Selbst dann aber werde es, wie Barth nun
formulierte, noch eine Kirche geben: „[D]ie Kirche wird immer noch da sein, und
zwar jetzt in ihrer Herrlichkeit, jetzt die Kirche des Epheserbriefs, die alles umfasst

282 KD IV/1, S. 826.
283 Vgl. auch Höfner,Gottes Gegenwart und die „Zeit der Gemeinde“, S. 134; ders.,Neither Self-Evident
Frame nor Self-Enclosed Sect, S. 247: „The eschatological vision guiding Barth’s ecclesiology is not the
eventual integration of a non-Christianworld into the church.The Christian hope for Barth is […] the
coming of the kingdom of God to both church and world.“
284 Vgl. z.B. KD IV/1, S. 747: „Es hat umgekehrt die ecclesia militans“, also die diesseitige, noch
‚kämpfende‘ Kirche, „in der ecclesia triumphans so etwas wie ihre eigene Spitze im Bereich der
Vollendung, in der auch sie schon eschatologisch existiert. Also: auch die Kirche, die war, und die
Kirche, die ist, ist in Wahrheit sehr konkret eine Kirche. Und die Kirche, die sein wird, wird auch
nichts Anderes als noch einmal die eine Kirche sein.“ – Zu früheren, ebenfalls affirmativen Ver-
wendungen der traditionellen Vorstellung der eschatologisch triumphierenden Kirche vgl. Barth,
Der Begriff der Kirche [1927], S. 146; ders., „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 165.169;
ders., Credo, S. 167.
285 Vgl. Barth, Gespräche 1964–1968, S. 65 f. (Zitat S. 65).
286 Barth, Gespräche 1964– 1968, S. 65 f.

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 249



[vgl. Eph 1,22 f.]. Aber es wird dann nicht mehr ein Sonderverein sein, sondern das
Ganze.“²⁸⁷

Dieses letzte Zitat zeigt deutlich, welche Spannung in Barths Eschatologie be-
steht. Dieselbe eschatologische Pointe, dass nämlich die Partikularität des Glaubens
im Eschaton zu Ende gehe, konnte von Barth mit offenkundig widersprüchlichen
Gedanken zum Ausdruck gebracht werden: mit der Rede von der Aufhebung der
Kirche wie mit der Annahme ihrer Universalisierung.²⁸⁸ Entsprechend bleibt offen,
ob von einer eschatologischen Rechristianisierung gesprochen werden soll oder
gerade nicht. Deutlich ist lediglich, dass am Ende alle Menschen Gott als Gott,
Christus als Christus erkennen werden. Die Frage, welche – sit venia verbo –

eschatologische Ekklesiologie der Verdeutlichung dieser Pointe angemessener ist,
lässt sich, wie es ja auch in Barths Werk geschehen ist, unterschiedlich beantwor-
ten.

Einen eschatologischen Hinweis, der das Problem allenfalls entschärfen
könnte, enthält die KD jedoch: den Gedanken, dass es im Eschaton der Glaube an
Christus durch das Schauen Christi überboten und dadurch letztlich überflüssig
gemacht werde. Konkret ist Barth der Ansicht, Christus werde dann der Kirche wie
der Welt „sichtbar“ sein, und zwar„so, […], wie er es in den vierzig Tagen [zwischen
Ostern und Himmelfahrt, M.P.] seinen Jüngern war“.²⁸⁹ Aufgrund dieser direkten
Sichtbarkeit Christi werde auch die Welt „sich selbst“ wie der Gemeinde als „die in
ihm mit Gott versöhnte“ Welt sichtbar, weshalb schliesslich „jede Zunge bekennen
wird, daß er der Herr ist zur Ehre Gottes des Vaters“ (Phil 2,11).²⁹⁰ Dieses eschatische
Bekenntnis ist kein eigentliches Bekenntnis des Glaubens (oder gar eines zum
Christentum), sondern direkte Reaktion auf eine Schau Christi in Analogie zu jener
der Jüngerinnen und Jünger, die dem Auferstandenen begegnet waren.²⁹¹ Das, was
diesen ersten Jüngern nach Barth bereits ermöglicht war, das Schauen von Christi

287 Barth, Gespräche 1964– 1968, S. 66.
288 Besonders prägnant zum Ausdruck gebracht, aber ebenfalls nicht gelöst wurde die benannte
Spannung bereits in der Göttinger Dogmatik, wo es schlicht hiess: „Die triumphierende Kirche ist
zugleich das Ende der Kirche“ (Barth, „Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 10).
289 KD IV/1, S. 816.
290 KD IV/1, S. 816; vgl. auch a.a.O., S. 1070: „allen Menschen, ja aller Kreatur widerfährt dann die
große Veränderung damit, daß aller Widerspruch, in welchem sie jetzt existieren, gebrochen
werden wird, daß sich dann die Knie Aller im Namen Jesu Christi werden beugen, Aller Zungen ihn
als den Herrn werden bekennen müssen und dürfen.“
291 Mit Blick auf sie formuliert Barth in KD III/2, S. 537 f.: „Durch ein Schauen seiner Herrlichkeit,
durch ein Sehen, Hören, Berühren seines Fleisches, in welchem seine Herrlichkeit offenbar ist,
kommt es zur Entstehung des Glaubens derer, die in dieser Zeit mit Jesu sind“.

250 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



„Herrlichkeit“,²⁹² wird nun für das Eschaton universal veranschlagt.²⁹³ Diese exe-
getisch kühne Gleichsetzung²⁹⁴ löst die oben formulierte Spannung zwar nicht auf,
relativiert sie aber dadurch, dass das so beschriebene Schauen sowohl vom Glauben
der Kirche als auch vom Unglauben der Welt unterschieden ist.²⁹⁵ Im Eschaton
erfolge, wie Barth in einem Fragment formulierte, „die direkte, die unmittelbare
Gegenwart Jesu Christi vor den Augen und Ohren allerMenschen“.²⁹⁶ Christus selbst
werde dann jede „Verkündigung von ihm überflüssig machen, zum Verstummen
bringen und ablösen durch seine dann ganz allein maßgebliche und unfehlbar
wirksame Selbstverkündigung“;²⁹⁷ er werde das „Geschenk des Glaubens überbie-
ten durch das des Schauens, das uns jetzt gewährte Sehen wie im Spiegel durch das
Sehen von Angesicht zu Angesicht“ (vgl. I Kor 13,12).²⁹⁸

Durch diesen Gedanken wird Vorstellung einer eigens erfolgenden endzeitli-
chen Christianisierung tendenziell überflüssig, ohne dass umgekehrt die Konti-

292 Vgl. auch KD III/2, S. 586: „Seine Herrlichkeit auch für sie, seine Herrlichkeit als das ihnen be-
stimmte Erbe des ewigen Lebens, seine Herrlichkeit als die Verheißung eines neuen Himmels und
einer neuen Erde – das war es, was den Genossen der vierzig Tage in der Osteroffenbarung be-
gegnete, was sie in dieser Zeit zu sehen, zu hören, zu betasten bekamen, was sie dort nicht nur
glauben, sondern schauen durften.“
293 Vgl. KD III/2, S. 586: Die Jüngerinnen und Jünger „waren dort schon die Zeugen seiner ganzen,
abschließenden, allgemeinen Offenbarung. […] Was die Genossen der vierzig Tage in der Osterof-
fenbarung in seiner Person erkannt haben, das war schon das große Consummatum est! […] Sie
schauten dort schon hinein in die neue Schöpfung.“
294 Konkret kann angefragt werden, ob die neutestamentlichen Berichte von Begegnungen mit
dem Auferstandenen wirklich von einem Schauen berichten wollen, das qualitativ nicht von di-
rekter eschatologischer Sichtbarkeit zu unterscheiden ist, wie Barth anzunehmen scheint. So wird
z.B. in der Geschichte der Emmausjünger (Lk 24,13–35) die direkte Begegnung mit Christus vom
Unverständnis der Jünger (v. 16) und vom plötzlichen Verschwinden der Auferstandenen (v. 31)
gerahmt. Zum paradoxen Charakter dieses Schauens, den Barth explizit abweist (s. die Zitation von
KD III/2, S. 528 in der nächsten Anm.) vgl. auch Bühler,Vom Sichtbarmachen des Unsichtbarwerdens –
vom Unsichtbarmachen des Sichtbarwerdens, S. 107.
295 Barth führt mit Blick auf die Begegnungen der Jüngerinnen und Jünger in jenen 40 Tagen aus,
anders als im Glauben der Kirche gehe es hier nicht um eine Paradoxie: Dort „geschah es, daß sie
seine Herrlichkeit schauten. Die Gegenwart Gottes in der Gegenwart des Menschen Jesus war jetzt,
in diesen vierzig Tagen, gerade kein paradoxes Faktum. Mit der Dialektik von Glauben und Schauen,
die wohl am Platz ist, wenn es um die Beschreibung der christlich-menschlichen Existenz, ihrer
Rechtfertigung und Heiligung oder um die Beschreibung der Kirche, der kirchlichen Verkündigung,
der Sakramente geht – darf man also nicht arbeiten, wennman hier verstehenwill“ (KD III/2, S. 538).
296 Barth, Erste und zweite Parusie, S. 660.
297 Barth, Erste und zweite Parusie, S. 660.
298 Barth, Erste und zweite Parusie, S. 660. – Dann würden „Alle, ob sie von dem ihnen jetzt vor-
läufig Gegebenen Kunde gehabt und Gebrauch gemacht haben oder nicht, ihn und in ihm sich selbst
erkennen: so wie sie von Gott in ihm jetzt schon erkannt sind“ (ebd.).

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 251



nuität des Unglaubens bis ins Eschaton postuliert werden müsste. So wird es
möglich, die zuletzt erfolgende universale Zuwendung zu Christus unter Beachtung
von Barths eigener, andernorts formulierter Prämisse zu behaupten, Gottes Gnade
sei „über die Zeit in die Ewigkeit in die totaliter aliter existierende und erkennbare
neue Welt Gottes hineinwährende und eine unbedingte und also gewiß an keine
jenseitigen Purgatorien, Nachhilfsstunden und Besserungsanstalten gebundene
Gnade“²⁹⁹ – auch nicht an Nachhilfestunden religiöser Art.

5.3.3 Das Leben im Unglauben (präsentische Dimension)

Nichtchristliche Menschen kommen nach dem bisher Festgestellten schon von
Christi Heilstat her (perfektische Dimension) und gehen auf das Ereignis der Be-
rufung zum Glauben zu (futurische Dimension). Diese beiden christologisch-in-
klusiven Momente ihrer Beschreibung kontrastiert Barth in KD IV/3 mit ihrem
momentanen Unglauben, was hier zuletzt als präsentische Dimension ihrer Be-
stimmung vorgestellt werden soll. Barth selbst unterscheidet innerhalb der
„Struktur“ des nichtchristlichen Menschen nur zwei Elemente: „ein untergeord-
netes von einem übergeordneten, ein statisches von einem dynamischen, ein prä-
sentes von einem futurischen Element“, wobei das erste Element vom Unglauben
des Nichtchristen, das zweite von Gottes Werk an ihm her zu bestimmen sei.³⁰⁰ Als
prioritär sei dabei das zweite Element zu verstehen, durch das jeder Mensch der
„ins ewige Leben berufene Mensch“ sei.³⁰¹ Auf dieses Element hin, d.h. aber wie-
derum: auf seine Existenz als „christianus designatus“ hin, habe die Gemeinde den
Nichtchristen anzureden.

Eingeklammert und überholt durch die in den letzten beiden Abschnitten be-
schriebene perfektische und futurische Dimension wird also eine präsentische
Dimension der Situation nichtchristlicher Menschen beschrieben, die von ihrem
aktuellen Unglauben geprägt ist. In einem längeren Abschnitt über den „Adressa-
ten“ des Zeugnisses der Gemeinde³⁰² heisst es in KD IV/3, dieses richte sich an die

299 Barth, Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, S. 12.
300 KD IV/3, S. 926. – Diese Rede von zwei Elementen wird hier durch die Unterscheidung dreier
Dimensionen (perfektisch, präsentisch und futurisch) ersetzt, da so der zurückliegende und abge-
schlossene Aspekt des Heilshandelns stärker sichtbar gemacht wird. Dass Barth selbst bezüglich der
Berufung vom „futurischen“ Element im nichtchristlichen Menschen sprach, weist gleichzeitig
darauf hin, dass dieser Aspekt nicht einfach dem perfektischen untergeordnet werden sollte, son-
dern einer eigenen Darstellung bedarf.
301 KD IV/3, S. 927.
302 KD IV/3, S. 917–929.

252 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



„vermöge ihrer Unwissenheit, ihres Draußenstehens geplagte und seufzende, [an]
die leidende menschliche Kreatur“.³⁰³ Die Gemeinde begegne dem „noch in seine
Unwissenheit, Not und Angst versunkenen“ Menschen,³⁰⁴ der in einem „verhäng-
nisvollen Selbstmißverständnis und Selbstwiderspruch“ lebe, sich so selbst „weh“
tue und es daher nötig habe, „aus dem abnormalen, dem in sich widersprüchlichen,
dem unmöglichen Sein in der Sünde herausgeholt zu werden“.³⁰⁵ Die lebensprag-
matischen Konsequenzen der Unwissenheit, in der der nichtchristliche Mensch
seiner wahren Herkunft und seiner wahren Zukunft gegenüber lebt, werden dabei
recht ausführlich und mit einem Zug ins Drastische beschrieben, etwa wenn Barth
von sich plötzlich entladenden gegensätzlichen Affekten, von „SOS-Rufe[n]“ und von
einer „übermächtige[n] Traurigkeit“ im Leben des nichtchristlichen Menschen
schreibt.³⁰⁶ Gelegentlich begegnet bei Barth auch in anderen Zusammenhängen das
Motiv der „Blindheit“ des Nichtchristen,³⁰⁷ das unten in der Rekonstruktion von
Barths politischer Ethik mit Bezug auf den säkularen Staat eine zentrale Rolle
spielen wird.³⁰⁸ Der pneumatologische Abschnitt von KD IV/3 beschreibt Nicht-
christen als Menschen, die den Heiligen Geist „nicht haben“ und ihr Leben daher
nicht von ihm geleitet führen können. Ihnen fehle, da ihnen der „äußerste Horizont

303 KD IV/3, S. 926.
304 KD IV/3, S. 927.
305 KD IV/3, S. 923 f.
306 KD IV/3, S. 924: „Seine Unwissenheit, die er selbstverständlich in Form irgendeines (vielleicht
sehr primitiven, vielleicht aber auch sehr kultivierten) vermeintlichen Wissens erlebt, wird sich in
den verschiedensten, auch in scheinbar ganz entgegengesetzten Affekten und Tendenzen entladen,
in denen er sich sehr hochgemut vorkommen und gebärden mag, die aber doch samt und sonders
Symptome seines Entbehrens und Bedürfens, seines Elends, und Äußerungen seines Schmerzes und
seiner Klage sind. Sie sind, wie hell und munter sie auch tönen mögen, SOS-Rufe. Sein gänzlicher
Mangel an Klarheit über sich selbst, seinen Mitmenschen, seine Welt überhaupt – seine Ohnmacht
gegenüber den ihn in ihr bedrohenden Gewalten – seine Verlegenheit angesichts ihrer großen und
kleinen Probleme – seine verborgene, aber übermächtige Traurigkeit spricht aus ihnen: seine Not
und seine Angst vor weiterer, noch größerer Not.“
307 So KD IV/1, S. 824: Gott „will keine Einsamkeit seines Sohnes, keine Blindheit und Taubheit, keine
Unbeteiligtheit der Anderen, für die er gestorben ist. […] Er will, daß die in Jesus Christus gesche-
hene Rechtfertigung nicht nur geschehen sei, sondern daß die Kunde von ihr laut werde und
Glauben finde.“ Vgl. auch die analogen Begriffsverwendungen in KD IV/3, S. 393.410. A.a.O., S. 1001,
heisst es schliesslich, die Kirche bezeuge den Nichtchristen, dass „die Liebe und Gnade Gottes zum
vornherein auch ihnen gilt, ihr Heil ihnen gesichert und gegenwärtig ist, daß sie aber eben von da
her eingeladen sind, statt blind und taub an dieser ihrer Wirklichkeit vorüber zu laufen, eben zu ihr
von Herzen und mit allen Konsequenzen Ja zu sagen – also zu glauben und zu gehorchen, praktisch
dorthin zu kommen und also praktisch zuwerden, was sie doch nicht nur theoretisch, sondern nach
Gottes Ratschluß und auf Grund seiner Versöhnungstat sind: Mitberufene, Miterkennende und
Mitzeugen“.
308 Vgl. dazu unten Kap. 6.3.3.

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 253



des Seins der Welt und ihres eigenen Seins verschlossen“ sei, die „Orientierung“ auf
dem Weg des Lebens.³⁰⁹ Damit könne ihnen das „Gute“, das in Christus auch ihnen
zugewendet sei, „nicht zugute kommen“, schwebe „als ihnen unbekannte Größe in
der Luft“, sei an sie also „gewissermaßen verschwendet“.³¹⁰

Auf der Ebene individueller Lebensrealitäten ist es also sehr wohl von Belang,
ob ein Mensch im Glauben oder im Unglauben auf die Versöhnung reagiert.³¹¹ Das
Zeugnis der Gemeinde ruft daher zum Übergang vom Unglauben zum Glauben.³¹²
Auffallend ist dabei aber, dass die negativen Konsequenzen des Unglaubens in
Barths Beschreibung ganz auf der anthropologischen Ebene verbleiben und weder
die Gottesbeziehung noch das Heil des Menschen tangieren. „Gott glaubt dem
Menschen offenbar gerade seinen Unglauben nicht und so auch seine noch so
manifeste theoretische und praktische Gottlosigkeit, sein noch so dickes Heiden-
tum.“³¹³ Aus diesem Grund ist Unglaube, wie oben zitiert, tatsächlich ein „Selbst-
mißverständnis“. „Von Gott her“ ist der Ungläubige hingegen „seiner Unwissenheit
nicht nur nicht verfallen, sondern schon entrissen“.³¹⁴ Auch ihm ist der Heilige Geist
„verheißen“.³¹⁵ Zu ihrer momentanen „Geistlosigkeit“ seien die nichtchristlichen
Menschen ganz allgemein „nur durch sich selbst – sie selbst aber sind hier keine
letzte Instanz! – verurteilt“.³¹⁶ Insofern gibt es für Barth, wie das bekannte Diktum
lautet, „zwar eine Gottlosigkeit des Menschen“, aber „laut des Wortes von der
Versöhnung keine Menschenlosigkeit Gottes“.³¹⁷ Die Gottlosigkeit des Menschen
wird, was seine Gottesbeziehung angeht, für vollständig unwirksam erklärt.³¹⁸ „Es

309 KD IV/3, S. 408 f. Sie seien „sich selbst überlassen, auf die Willkür, den Zufall oder das Schicksal
ihrer eigenen Inventionen oder auch ihres dunklen Dranges angewiesen.Wie sollte der Heilige Geist
mit seiner Zusage da führen, trösten, mahnen, stärken, wo er nicht ist: unter, bei und in den
Menschen, denen er nicht gegeben ist, und die ihn also nicht haben?“ (a.a.O., S. 409).
310 KD IV/3, S. 409.
311 Auch nach Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 271 f., beeinflusst ein Nicht-
christ „dadurch, dass er seine Existenz ohne Gottesbezug deutet, seinen Lebensvollzug […]. Für seine
ontische Lebenswirklichkeit und Lebensgeschichte ist die mangelnde Kenntnis Gottes demnach
ebenso konstitutiv wie für den Gläubigen die positive Kenntnis Gottes.“
312 Vgl. dazu oben Kap. 4.2.4.
313 KD IV/3, S. 922; vgl. auch ebd.: Gott „sieht wohl den ‚Heiden‘, mit dem er es […] zu tun hat. Laut
dessen, was er ihm sagt, übersieht er aber gerade diese seine Ferne, Fremde, Feindschaft ihm ge-
genüber, nimmt er gerade sein Heidentum nicht ernst, ist er ihm gerade in dieser Eigenschaft un-
beträchtlich.“
314 KD IV/3, S. 928.
315 KD IV/3, S. 409.
316 KD IV/3, S. 409 f.
317 KD IV/3, S. 133. – Vgl. dazu Jüngel, … keine Menschenlosigkeit Gottes ….
318 Vgl. die unmittelbare Fortsetzung dieses oft zitierten Halbsatzes (KD IV/3, S. 133): „es gibt zwar
eine Fremdheit und Feindseligkeit des Menschen seinem Evangelium, es gibt aber keine Fremdheit

254 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



gibt Jesus Christus gegenüber keinen effektiv sich durchsetzenden Prometheis-
mus.“³¹⁹ Versuche prometheischen Verhaltens kann es durchaus geben, sie sind
auch lebensweltlich relevant,³²⁰ bleiben jedoch bezüglich der Gottesbeziehung fol-
genlos. Joseph D. Bettis hat dazu bildhaft erklärt, der ungehorsame Mensch gleiche
bei Barth einem Menschen, der auf einer ansteigenden Rolltreppe nach unten zu
gehen versuche.³²¹

Einer nicht zu übersehenden Relativierung unterliegen also selbst jene strikt
auf der anthropologischen Ebene bleibenden Beschreibungen des Unglaubens und
seiner Konsequenzen. An vielen Stellen von Barths Versöhnungslehre ist ausser-
dem, wie unten weiter ausgeführt wird,³²² das Bemühen erkennbar, die Vorstellung
einer grundsätzlichen Superiorität der Christinnen und Christen ihren Mitmen-
schen gegenüber aktiv zu unterlaufen. So erscheint das Leben im Unglauben zwar
als problematisch – jede Aussage darüber ist aber zugleich auf das Leben der
Christinnen und Christen zu beziehen, da die Scheidung zwischen beiden Men-
schengruppen „immer wieder vollzogen und wahr werden muss“, sodass „ein Jeder
jeden Tag neu aufhören müssen wird, ein Nichtchrist und jeden Tag neu anfangen
müssenwird, ein Christ zu sein, wozu er dann auch den Heiligen Geist jeden Tag neu
nötig haben wird“.³²³ Die Barthschen Beschreibungen eines Lebens im Unglauben
sind nur dann zu verstehen, wenn man sie stets zugleich als Deutungen der Si-
tuation jener Menschen liest, die als Christinnen und Christen zu leben versuchen.

und Feindseligkeit seines Evangeliums dem Menschen gegenüber. Daß er ihm verschlossen ist,
ändert nichts daran, daß es für ihn offen ist und bleibt. Und daß er die Souveränität Jesu Christi
nicht kennt, und, kennte er sie, seiner ‚Mündigkeit‘ gewiß, vermutlich gegen sie rebellieren würde,
kann das nicht zur Folge haben, daß sie von ihrer vollen Gültigkeit auch ihm gegenüber auch nur das
Geringste einbüßte. Wie sollte es da weniger wahrscheinlich oder gar unmöglich sein, daß sie sich
auch ihm gegenüber faktisch durchsetzen und bewähren möchte?“.
319 KD IV/3, S. 133. – Der Begriff des Prometheismus steht hier, in Aufnahme des griechischen
Prometheus-Mythos, als Chiffre für jeden Aufstand gegen Gott bzw. die Götter. Unter neuzeitkriti-
schen Denkern der damaligen Zeit diente er gelegentlich der negativen Kennzeichnung menschli-
chen Emanzipationsstrebens; so etwa bei Gogarten (vgl. dazu Goering, Friedrich Gogarten [1887–

1967], S. 329).
320 Schüz, Glaube in Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 266, formuliert mit Blick auf Barths Recht-
fertigungsverständnis zurecht, dieses ziele „nicht darauf, dass die Nichtgläubigen auch ohne den
Glauben ein gerettetes Leben haben, weil sie in Christus bereits wirklich gerechtfertigt sind.“ Der
Ungäubige ist bei Barth gerettet, lebt aber paradoxerweise kein „gerettetes Leben“, sondern den
erfolglosen Versuch eines Lebens, das diese Rettung negiert.
321 Bettis, Is Karl Barth a Universalist?, S. 430: „The disobedient man is like a manwalking down on
the up-escalator. His activity is not halted, but its effectiveness is nullified.“ – Bettis unterscheidet
hier terminologisch nicht zwischen Ungehorsam („disobedience“) und Unglaube.
322 Vgl. unten Kap. 5.4.2.
323 KD IV/2, S. 366.

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 255



So kann Barth formulieren, das, was man dem Ungläubigen „auf den Kopf“ zusagen
solle, werde man sich daher „am Besten auf den eigenen Kopf zusagen“: dass Un-
oder Aberglaube „weder Freude noch auch nur Ruhe“ bringe.³²⁴ Weitreichendere
Konsequenzen des Unglaubens als diese Unfreude und Unruhe beschreibt Barth
keine. Ihrer Beseitigung, und nicht der Inklusion ins Heil, dient das Zeugnis der
Gemeinde; dazu ist es notwendig.³²⁵

5.3.4 Zwischen Freigabe und Vereinnahmung: Zur Rezeptionsgeschichte
von KD IV

Untersucht man die zeitgenössische Rezeptionsgeschichte der in den letzten drei
Abschnitten beschriebenen Anthropologie der Versöhnungslehre, dann fällt auf,
dass Barths Position, wie es bereits der obige Forschungsüberblick erwarten
lässt,³²⁶ aus ganz unterschiedlichen, ja gegensätzlichen Perspektiven Kritik her-
vorrief. Wiesen spätere Kritiker oft auf die vereinnahmenden Tendenzen seiner
dogmatischen Perspektive auf nichtchristliche Menschen hin, unterstellte die erste,
zeitgenössische Rezeption Barth primär eine zu grosse Offenheit ihnen gegenüber.
In dieser ersten Rezeptionsphase befürchtete man, in der Sprache dieser Untersu-
chung formuliert, Barths christologisch-inklusive Theologie der Welt führe im Be-
reich der Anthropologie zu einer theologischen Freigabe des Säkularen.

Als instruktivstes Beispiel für diese frühe Deutung kann die bereits in der
Einleitung erwähnte Rezension von KD IV/3 dienen, die Gerhard Gloege 1960 in der
ThLZ veröffentlichte.³²⁷ Im Zentrum von Gloeges ausführlicher und grundsätzlicher
Kritik der Barthschen Versöhnungslehre stand, wie im Folgenden ausgeführt wird,
der Vorwurf, Barths dogmatische Beschreibung nichtchristlicher Menschen ver-
harmlose die Gefahr des Unglaubens. Bemerkenswert an Gloeges Position ist zu-
nächst, dass er – im Unterschied zur in den 50er Jahren weit verbreiteten Kritik an
Barths Behauptung der Heilsuniversalität als solcher – Barth nicht einfach die

324 KD IV/3, S. 925.
325 Vgl. KD IV/3, S. 928: „Was dem Menschen, an den Gott sich in seinem Wort wendet, laut dessen
Inhalt von Gott zugedacht und bestimmt ist, das ist mit der Beseitigung seiner Unkenntnis, mit der
Erkenntnis seines Wortes, mit seiner Erweckung zum Glauben und zum Gehorsam, mit seiner
Bekehrung vom potentiellen zum aktuellen Christen die Aufhebung der Not, die er sich mit seinem
Selbstwiderspruch, mit seiner Verleugnung seiner in Jesus Christus schon geschaffenen neuen
Wirklichkeit bereitet“. Dieser Prozess ist „die faktische Realisierung seines de iure schon begrün-
deten und feststehenden Seins in Jesus Christus“ (ebd.).
326 Vgl. zum Folgenden die oben wiedergegebenen kritischen Deutungslinien von Barths Reaktion
auf die Säkularisierung (Kap. 1.2.3 bzw. 1.2.4).
327 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths.

256 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Lehre der Allversöhnung vorwarf, sondern, deutlich konkreter, seinen dogmati-
schen Umgang mit dem Phänomen des Unglaubens problematisierte. Gloege hielt es
zwar für „unfraglich richtig, daß sowohl das Gottesvolk des Alten Testaments als
Volk für die Völker, wie die Gemeinde des Neuen Testaments als Gemeinde für die
Welt erwählt“ sei.³²⁸ Gleichzeitig sei es „unfraglich falsch, über der Universalität der
Gnade die Grenzen zwischen Kirche und Welt als von Gott gesetzt zu übersehen“.³²⁹
Eben das geschehe in Barths Anthropologie: Anstelle einer klaren Scheidung fänden
sich bei ihm „Inklusivverhältnisse“ nach dem „Leitmodell“ von Christen- und
Bürgergemeinde, „die sowohl dem heilsgeschichtlichen Denken des Alten Testa-
ments wie dem eschatologischen des Neuen Testaments fremd“ seien.³³⁰ Als Beispiel
für solche inklusiven Verhältnisse nannte Gloege einerseits Barths Verständnis der
Schöpfung als theatrum gloriae Dei,³³¹ andererseits die Aussage, Nichtchristen seien
von Gott her bereits „virtuell, prospektiv, de iure“ als die „Seinen“ anzusehen.³³²

Den inklusiven Ansatz Barths, der hier früh als solcher explizit gemacht wurde,
kritisierte Gloege in seiner Rezension auf unterschiedlichen Ebenen. Er warf Barth
eine exegetisch unhaltbare „Verharmlosung der endzeitlichen Situation der
Menschheit“ vor: Das Neue Testament kenne zwar keinen „Dualismus metaphysi-
scher, kosmologischer, anthropologischer Art“, wohl aber einen „Entscheidungs-
Dualismus“, der bei Barth übersehen werde, wenn „die Nicht-Christen bereits als
die bestimmt [würden], die ‚noch nicht‘ Empfänger, Träger, Besitzer des Geistes“
seien.³³³ Von diesem Fehler her sei Barths dogmatische Bestimmung nichtchristli-
cher Menschen nicht in der Lage, die Phänomene der „Apostasie“ und des „Athe-
ismus“ theologisch zu fassen. Die oben zitierte Aussage über die existente Gottlo-
sigkeit des Menschen und die inexistente Menschenlosigkeit Gottes³³⁴ diente Gloege
als Beleg für Barths „kurzschlüssige Behandlung“ des Problems des Atheismus;³³⁵
die Position, Gott glaube dem Menschen seinen Unglauben nicht,³³⁶ fungierte in
seiner Rezension als Beispiel dafür, dass Barth „das Problem der Apostasie nicht
ernst“ nehme und daher „den Atheismus überhaupt nicht theologisch zu fassen
oder gar zu interpretieren“ vermöge.³³⁷ Die Problematik von Barths Argumentation

328 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 157.
329 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 157.
330 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 157.
331 Vgl. Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 157; zu diesem Gedanken ferner unten
Kap. 7.1.2.
332 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 157.
333 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 157 f.
334 Vgl. KD IV/3, S. 133 (wie oben in Kap. 5.3.3 zitiert).
335 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 159.
336 Vgl. KD IV/3, S. 922 (wie oben in Kap. 5.3.3 zitiert).
337 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 166.

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 257



zeige sich daran, dass die Beschreibung des Unglaubens aus der theologischen auf
die anthropologische Ebene verlagert würde: An die Stelle „theologischer Bestim-
mungen“ träten, wie Gloege treffend beobachtete, „anthropologische Deutun-
gen“.³³⁸ Damit werde in Konsequenz der „Verharmlosung der Wirklichkeit der
Sünde […] auch die Wirklichkeit der Versöhnung verharmlost“,³³⁹ was etwa an den
Aussagen Barths festgemacht wird, dass Gott das Unwesen des Menschen übersehe
und so seinen Unglauben nicht ernst nehme.³⁴⁰ Insgesamt erweckte Barths Ver-
söhnungslehre bei Gloege den Eindruck, hier werde „der Mensch ‚als solcher‘
ständig entschuldigt“.³⁴¹ Während sich „der Christ ständig andeutende Verdächti-
gungen wie offene Beschuldigungen und grelle Aufrufe zur Selbstbezichtigung ge-
fallen lassen“müsse, komme „der Nicht-Christ bei Barths Zensurierung […] überaus
günstig davon“.³⁴² Barths Überbetonung von Gottes Weltbejahung führe zu einer
„Bagatellisierung“ sämtlicher innerweltlichen Gegensätze.³⁴³ Insgesamt werde so,
wie Gloege bemerkte, in der Kirche alles theologisch „normiert und uniformiert […],
was in der Welt, bis zur theologisch geschützten Gottlosigkeit als ‚potentielle‘
Christlichkeit, freigegeben wird“.³⁴⁴

Für die in dieser Untersuchung verfolgte Fragerichtung ist dieser frühe Blick
auf die Anthropologie von Barths Versöhnungslehre bemerkenswert. Für proble-
matisch hielt Gloege gerade nicht die christologische Überformung der Säkularität
nichtchristlicher Menschen, sondern die Tatsache, dass diese Säkularität bei Barth
nicht zum Gegenstand einer theologischen Kritik gemacht, sondern, wie eben zi-
tiert, „freigegeben“werde. Im Vorwurf, die Überbetonung von Gottes Weltbejahung
bagatellisiere den Unterschied von Kirche und Welt, kehrt in umgekehrter Form
wieder, was drei Jahrzehnte vorher hinsichtlich der Welthermeneutik der frühen
dialektischen Theologie angemahnt worden war, als es hiess, dass die Betonung von
Gottes Weltverneinung innerweltliche Gegensätze – besonders den Gegensatz
christlich/nichtchristlich – nivelliere.³⁴⁵ Nun, in christologischer Konzentration und
im Raum der Versöhnungslehre, war es nicht mehr Gottes Nein, sondern sein Ja zur
Welt insgesamt, das – strukturell analog – in den Augen prominenter Kritiker die

338 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 166. Gloege zitiert Barths Aussage aus KD IV/3,
S. 924, der ungläubige Mensch vergehe sich „nicht gegen irgendein fremdes Gesetz,… sondern gegen
sein [!] unmittelbares Sein vor Gott“ und mache dadurch „sich selbst unmöglich“ (Gloege, Zur
Versöhnungslehre Karl Barths, S. 166; Ausrufezeichen im Original).
339 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 166.
340 Vgl. Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 166.
341 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 167.
342 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 159.
343 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 165.
344 Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 167.
345 Vgl. oben Kap. 2.2.3.

258 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Grenze zwischen Christen und Nichtchristen vorschnell relativierte und dadurch
die Areligiosität der Umwelt der Kirche nicht angemessen problematisierte. Dieser
Umschwung spiegelt den Übergang von der Welthermeneutik der frühen dialekti-
schen Theologie hin zur inklusiven Christologie der KD und weist gleichzeitig auf
die strukturelle Verwandtschaft des Denkens des radikaldialektischen und des
späten Barth hin – bei deutlichen, besonders in der unterdessen erfolgten Zu-
wendung zur christologisch-inklusiven Theologie der Welt begründeten inhaltli-
chen Unterschieden.

Was Gloege bei Barth erkannt und ihm zum Vorwurf gemacht hatte, waren die
weitreichenden anthropologischen Auswirkungen dieser welttheologischen Neu-
ausrichtung. Der Ungläubige begegnet in KD IV tatsächlich nicht mehr, wie es im
Zeitkontext üblich war, im Modus negativer Alteritätskonstruktion, sondern als
Mensch, dem sich die Kirche zunächst solidarisch verbunden weiss und demge-
genüber sie zum Zeugnis der auch ihn bereits umschliessenden Gnade aufgefordert
ist. Wie umstritten diese Sicht damals war, wird an Otto Dibelius‘ Reaktion auf
Gloeges Rezension erkennbar, der besonders dessen Kritik an der – wie oben be-
schrieben auf Heinrich Vogel zurückgehenden³⁴⁶ – Formel der „Solidarität mit den
Gottlosen“ lobte, die er, Dibelius, „immer für ‚falsche Lehre‘ gehalten“ habe.³⁴⁷
Barths christologisch-inklusive Anthropologie wurde 1960, aber auch später noch in
erster Linie als (schon exegetisch problematische) Verharmlosung des Phänomens
des Unglaubens betrachtet.³⁴⁸ Die Neuorientierung im Umgang mit nicht- oder
andersgläubigen Menschen, die sie ermöglichte, wurde bereits erkannt, aber ne-
gativ bewertet: Barths christologisch-inklusive Theologie der Welt schien hier, in
Gloeges Formulierung, zur „theologisch geschützten Gottlosigkeit“ zu führen.³⁴⁹

346 Vgl. oben Kap. 3.1.2.
347 Dibelius, zit. nach Gloege, Zur Versöhnungslehre Karl Barths, S. 172: „Was Gloege in dieser
Besprechung ausgeführt hat, scheint mir gesunde, biblische Lehre zu sein, die unserer Kirche not
tut. Es ist die Abkehr von Formulierungen, die unser lieber Freund Heinrich Vogel seit mehr als
dreißig Jahren ständig vorgetragen hat […]: ‚Solidarität mit den Gottlosen‘ und alles, was um diesen
Gedanken kreist. Ich habe das immer für ‚falsche Lehre‘ gehalten und freue mich, daß nun endlich
ein Systematiker von Rang dagegen Einspruch erhebt.“
348 Vgl. z.B. die kritische Anfrage bei Kühn, Kirche, S. 117: „Wird durch Barths Universalismus,
demzufolge dieWelt bereits versöhnt ist, alle Menschen christiani designati und so Glieder am Leibe
Christi sind, der eschatologische Scheidungs- und Entscheidungsprozess nicht in unbiblischerWeise
überspielt?“.
349 Barth selbst wies übrigens Gloeges Kritik in einem privaten Brief recht brüsk zurück. Er fragte,
was er mit der Beschwerde anfangen solle, „dass die Heidenschaft bei mir so viel besser wegkomme
als die Christenheit“. „‚Das verstehe ich nicht‘, habe ich mit Bultmann nun wirklich von einem
Absatz Ihrer Darlegungen zum andern vor mich hin murmeln müssen. Ich hatte Sie nicht so weit
weg von mir gesucht. […] Aus den Fenstern des von Ihnen bezogenen Hauses können Sie offenbar

5.3 Barths inklusive Versöhnungslehre (KD IV) und die ihr inhärenten Spannungsfelder 259



Wie bereits angedeutet, trat in der späteren Rezeptionsgeschichte der von
Gloege so umfassend erhobene Vorwurf, Barth nehme den Unglauben durch seine
Reduktion auf momentan noch bestehende Unwissenheit zu wenig ernst, bald
merklich in den Hintergrund. Im Kontext einer Theologie, die die Welt als mündige
Welt zu verstehen bemüht war,³⁵⁰ monierte man nun, wie bereits zitiert, Barths
Theologie lasse „die Welt nicht Welt sein“ (Lüthi).³⁵¹ Die „Freisetzung“ der weltli-
chen Gesprächspartner der Kirche, die hier anders als bei Gloege positiv bewertet
wurde, sei bei Barth zwar angedacht, aber nicht konsequent umgesetzt.³⁵² Das
Grundproblem der vereinnahmenden Haltung des Barthschen Denkens ortete man
dabei, wie oben beschrieben, in der Zentralstellung der Christologie.³⁵³ Interessant
ist, dass Aat Dekker die noetische Differenz, die Barth zwischen Christen und
Nichtchristen einzog, gerade umgekehrt interpretierte als Gloege:³⁵⁴ Hatte dieser es
abgelehnt, den Unterschied von Glauben und Unglauben auf den eines Wissen bzw.
Nichtwissens um die Versöhnung zu reduzieren, kritisierte Dekker nun umgekehrt
die auch bei Barth immerhin noch bestehende noetische Hierarchie zwischen
Christen und Nichtchristen. Bei Barth werde, so Dekker, „das Gespräch zwischen
Christen und Nicht-Christen auf ein ungleiches Niveau gebracht“, wobei der Nicht-
christ bei Barth „zu wenig Einsicht“ habe und daher „im Grunde ‚dumm‘“ sei.³⁵⁵

Die Divergenz dieser Deutungen ist beachtlich. Der Dissens zwischen Gloege
einerseits und Lüthi, Dekker und verwandten Stimmen andererseits legt die im-
pliziten Konsequenzen von Barths christologisch-inklusiver Theologie der Welt of-
fen: Hier wurde eine kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen vorge-

nicht […] mit mir, sondern nur gegen mich ‚fragen‘ – können Sie offenbar nur mit grundsätzlichem
und umfassendem Missvergnügen auf mein ganzes früheres, späteres und heutiges Unternehmen
blicken. […] Schade! sei schliesslich mein einziges Wort. Verzeihen Sie, dass es zu keinem andern
langt!“ Argumentativ reagierte Barth nicht auf Gloeges Kritik seiner Position, sondern schrieb: „Von
da aus erübrigt sich alles Eingehen auf Einzelheiten“ (Brief Barths an Gerhard Gloege vom 4. April
1960, KBA 9260.69).
350 Vgl. zu diesem Kontext oben das Kap. 3.3.1.
351 Lüthi, Theologie als Gespräch, S. 326 (vgl. zum Folgenden bereits den obenstehenden For-
schungsüberblick, Kap. 1.2.4).
352 Lüthi, Theologie als Gespräch, S. 325.
353 Zur analogen Argumentation Wilhelm Dantines vgl. deren Wiedergabe im Forschungsüber-
blick (Kap. 1.2.4).
354 Vgl. wiederum oben in Kap. 1.2.4.
355 Dekker, Homines bonae voluntatis, S. 120. Nach Dekker trägt die von der KD her mögliche
„Toleranz“ daher „eine totale Intoleranz in sich. Indem die Humanität Taktik wird gegenüber dem
anderen, wird eine Gleichwertigkeit der Gesprächspartner untergraben“ (a.a.O., S. 121). – Vgl. ferner
Schröder, „I See Something You Don’t See“, S. 134, die bei Barth die Gefahr einer geistigen Arroganz
(„spiritual arrogance“) von Christen den Nichtchristen gegenüber angelegt sieht.

260 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



schlagen, die deren Säkularität empirisch radikal wahrnahm, theologisch aber als
bereits überwunden betrachtete. Diese Lesart wird im folgenden Abschnitt vertieft.

5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen

5.4.1 Ein unsichtbarer „Anknüpfungspunkt“

Barths christologisch-inklusive Theologie der Welt führte, so lässt sich das bisherige
Resultat dieses Kapitels zusammenfassen, zur Entfaltung einer kirchlichen Per-
spektive auf nichtchristliche Menschen, die deren Unglauben als Interim, als schon
begrenzte und überwundene, daher aber letztlich wirkungslose und ungefährliche
Momentaufnahme betrachtet. Die Menschen „da draußen“ sollten von der Kirche
„nicht als Atheisten, Skeptiker oder Indifferente, nicht in ihrem Irrglauben, Aber-
glauben und Unglauben, […] sondern als das Volk der christiani designati“ ernst
genommen und angesprochen werden.³⁵⁶ Diese dogmatische Bestimmung nicht-
christlicher Menschen konnte, wie der eben erfolgte Blick in die frühe Rezepti-
onsgeschichte gezeigt hat, ganz unterschiedlich interpretiert werden. Sie enthält
auch in Barths eigener – irritierender – Diktion sowohl ein Element der „Toleranz“
als auch eines der „Intoleranz“ nichtchristlichen Menschen gegenüber.³⁵⁷

Um die anthropologischen Konsequenzen von Barths christologisch-inklusiver
Theologie der Welt zu verstehen, ist zunächst daran zu erinnern, dass sie in KD IV/3
zur Entfaltung einer bewusst kirchlichen Perspektive auf nichtchristliche Menschen
führt, also einer, die aus der Kirche heraus für die Kirche formuliert wird. Sie ist,
obwohl sie nicht die Kirche, sondern die Welt beschreibt, nur in der glaubenden
Perspektive der Kirche zugänglich. Es geht Barth, wie er mehrfach selbst schreibt,
um die Bestimmung nichtchristlicher Menschen „in der Sicht des Evangeliums“.³⁵⁸
Dabei ist bereits mitbedacht und in der Semantik von Wissen und Nichtwissen
theologisch verarbeitet, dass sich nichtchristliche Menschen die dogmatischen Be-

356 KD IV/3, S. 978.
357 Vgl. KD IV/3, S. 568–570. Barth beschreibt hier zunächst, „Toleranz“ dem Nichtchristen ge-
genüber sei dem Christen „selbstverständlich, natürlich“ (a.a.O., S. 568): Aufgrund der auch ihm
bevorstehenden Berufung „muß er ihm Toleranz gewähren“ (a.a.O., S. 569). Diese Toleranz dürfe
aber nicht „absolut“ sein (ebd.); gefragt sei vielmehr eine „Toleranz voll heimlicher, aber auch
merklicher Intoleranz“ (a.a.O., S. 570), die sich darin gründet, dass der Christ seinen Menschen nicht
„fallen“ und eben daher„nicht in Ruhe lassen“ könne (ebd.). „Kein Wunder darum“, schreibt Barth,
„daß ein auch nur einigermaßen lebendiger Christ, er gebe sich auch noch so aufrichtig offen und
geduldig, dem Nichtchristen und besonders dem Gegenchristen faktisch immer den Eindruck von
unangenehmer und tadelnswerter ‚Intoleranz‘ machen wird!“ (ebd.).
358 KD IV/3, S. 921.923.926.

5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen 261



schreibungen ihrer Existenz von der Erwählung und der Versöhnung her und auf
die Berufung hin nicht selbst zu eigen machenwerden, solange sie nicht an Christus
glauben. Es ist also zentral, dass Barth jeden Versuch unterlässt, die schon beste-
hende Gottesbeziehung nichtchristlicher Menschen anthropologisch aufzuweisen.
Dass sie von Christi Heilstat herkommen und auf die Berufung zugehen, bleibt auf
empirischer Ebene im Leben nichtchristlicher Menschen unbeobachtbar: Ein
nichtchristliches Leben zeichnet sich in Barths Modell tatsächlich dadurch aus, dass
darin noch keine wirksame Berufung zum Glauben Ereignis wurde. Was über das
auch sie bereits umschliessende Heil und über ihr erst virtuelles Christsein gesagt
werden kann, ist – in Analogie zur Rechtfertigung des Sünders – nur von Christus
her und nur mit Blick auf ihn aussagbar und kann überdies nur im Glauben, sola
fide erkannt werden. Die empirische Nichtchristlichkeit und, sofern sie Atheisten
sind, die Areligiosität der Menschen im Umfeld der Kirche wird dadurch von Barths
theologischer Beschreibung ihrer Existenz nicht unterlaufen, sondern respek-
tiert.³⁵⁹ Insofern nimmt Barth ihre Nichtchristlichkeit – in seiner Sprache: ihren
Unglauben – empirisch wahr, reinterpretiert diese Realität aber theologisch als
unwirksam. Insofern ist von Barths Diktum, dass es zwar eine Gottlosigkeit des
Menschen gebe, aber keine Menschenlosigkeit Gottes, nicht nur der zweite Satzteil
ernst zu nehmen, sondern auch der erste.

Von hier aus wird erkennbar, dass Barths christologisch-inklusive Beschrei-
bung nichtchristlicher Menschen präzise an die Stelle tritt, an der in zeitgenössi-
schen Alternativkonzeptionen nach einem anthropologischen Anknüpfungspunkt
für das Evangelium bei nichtchristlichen Menschen gesucht wurde. Barth schrieb in
KD IV/3 selber, die bevorstehende Berufung der Nichtchristen sei „der Punkt –

nenne man ihn, wennman so will, für einmal den ‚Anknüpfungspunkt‘ –mit dessen
Vorhandensein [man] bei jedem Anderen rechnen“ könne.³⁶⁰ Er führte damit seine
im Kontext der Gotteslehre entfaltete Kritik jedes natürlich-theologischen Versuchs
weiter, einen solchen Anknüpfungspunkt mit dem Ziel zu behaupten, dadurch eine
„Basis des Gespräches“ zwischen Kirche und Welt, Glaube und Unglaube zu er-
möglichen.³⁶¹ Barth wies das grundsätzliche Anliegen, ein solches Gespräch müsse

359 Vgl. Tietz, Problematisch, fraglich, zudringlich, unverzichtbar, S. 232: „Barth kann eine Gottlo-
sigkeit des Menschen denken. […] Barth ist also, trotz seiner auf den ersten Blick autoritär daher-
kommenden Theologie, in der Lage, das nichtreligiöse Selbstverständnis des Menschen anzuer-
kennen. Seine Theologie ist zwar nicht so freundlich, spricht sogar von einer Feindseligkeit des
Menschen gegenüber dem Evangelium. Aber sie vereinnahmt ihn nicht als eine letztlich nun doch
religiöse Existenz.“
360 KD IV/3, S. 569.
361 KD II/1, S. 96.

262 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



möglich sein, schon in KD II/1 explizit nicht a limine ab.³⁶² Er hielt es aber durch
seinen eigenen, christozentrisch orientierten Ansatz für umfassender abgegolten
als durch eine Theologie, die den Unglauben dadurch, dass sie auch in ihm noch
nach Vorstufen des Glaubens suchte, nicht ernst nähme.³⁶³ Dieses Motiv begegnet
nun, im Kontext der Versöhnungslehre, wieder. Im Unterschied zu jeder Voraus-
setzung oder Feststellung eines unbewussten Anknüpfungspunkts im nichtchrist-
lichen Menschen verbleibt dessen von Barth angenommenes prospektives Christ-
sein ganz im Modus des externen Blicks auf ihn. Der Glaube beruht bei Barth, wie
Schüz resümierte, ganz allgemein „auf einer dem Menschen zugesprochenen Mög-
lichkeit“, auf einem „christologischen Anknüpfungspunkt“.³⁶⁴ Durch diese Betonung
der Externität des Anknüpfungspunkts ist Barth nicht auf die anthropologische
Unterstellung eines impliziten Christentums oder eines unbewussten Ausgerich-
tetseins auf die christliche Botschaft hin angewiesen, um eine Begegnung von
Christinnen und Nichtchristen auf gleicher Ebene denken zu können.

Besonders gut erkennbar wird diese Pointe, wenn man Barths Rede von
Nichtchristen in KD IV/3 mit dem fast zeitgleich in der römisch-katholischen
Theologie von Karl Rahner entwickelten Konzept der anonymen Christen vergleicht,
das ebenfalls dem Einschluss nichtchristlicher Menschen ins Heil dienen sollte
(wenn auch, wie unten ausgeführt wird, nicht aller), argumentativ aber ganz auf
einer christianisierenden anthropologischen Analyse beruhte. Von einem Aus-
gangspunkt aus, der jenem Barths nicht unähnlich ist, wird der anonyme Christ bei
Rahner als ein Mensch definiert, der zwar nicht Teil des „gesellschaftlichen Ver-
bundes der Kirche oder der christlichen Kirchen“ ist, aber dennoch „in einem po-
sitiv heilshaften Verhältnis zu Gott“ steht, also „gerechtfertigt“ ist, „im Stande der
Gnade“ lebt.³⁶⁵ Um dieses positive Verhältnis zu beschreiben, griff Rahner jedoch
auf die Vorstellung eines unausgesprochenen, aber dennoch rechtfertigenden
Glauben zurück, der im anonymen Christen am Werk sei. Das „Heil des Nicht-
christen geschieht durch einen eigentlichen Glaubensvollzug“.³⁶⁶ Zum anonymen
Christen wird man nach Rahner durch einen „wirklichen, wenn auch unthemati-
schen, wenn man will rudimentären Glauben“ an Gott,³⁶⁷ der dann trotz seiner

362 Vielmehr sei die „Berechtigung der Frage nach einer gemeinsamen Gesprächsbasis zwischen
Kirche und Welt, zwischen Glauben und Unglauben“ durchaus „zuzugeben“ (KD II/1, S. 100).
363 Vgl. KD II/1, S. 102– 105. In diesem Sinne gilt für Barth, bei aller Relativierung des Unglaubens im
soteriologischen Kontext (a.a.O., S. 104): „den Unglauben muß man ernst nehmen.“
364 Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 100, vgl. insgesamt S. 114– 120.
365 Rahner, Bemerkungen zum Problem des „anonymen Christen“, S. 327; vgl. auch Riesenhuber, Der
anonyme Christ, nach Karl Rahner, S. 287.
366 Rahner, Bemerkungen zum Problem des „anonymen Christen“, S. 330.
367 Rahner, Bemerkungen zum Problem des „anonymen Christen“, S. 335.

5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen 263



inhaltlichen Unterbestimmtheit als rechtfertigender Glaube zu wirken vermag. Zur
Ausbildung eines solchen Glaubens könne es kommen, weil es auch „derjenige, der
in seinem verbal objektivierenden Bewußtsein nicht explizit an Gott denkt oder
sogar meint, einen solchen Begriff als widersprüchlich ablehnen zu müssen, […] in
seinem profanen Bewußtsein immer und unweigerlich mit Gott zu tun“ habe.³⁶⁸
Klaus Riesenhuber sieht bei Rahner eine grundsätzliche „Ausrichtung“ des Men-
schen auf Gott hin angelegt³⁶⁹ und fasst dessen Position daher so zusammen: „Wer
[…] seine eigene natürliche Transzendenz willig annimmt, sich dem Geheimnis
gehorsam ergibt und im sittlichen Wollen den Anspruch des im Geheimnis sich
zeigenden Gottes übernimmt, der hat damit schon Gott angenommen, auchwo er es
nicht gegenständlich weiß und sich vielleicht sogar für einen Atheisten hält.“³⁷⁰
Diese das Selbstverständnis nichtchristlicher Menschen unterlaufende Anthropo-
logie³⁷¹ findet bei Barth kein Pendant; ebenso wenig das damit verbundene Ver-
ständnis des kirchlichen Apostolats als „Versuch, das in jedem Menschen schon
vorgebildete und oft schon aktualisierte Christentum zu seiner vollen Entfaltung
und reflexen Selbstbewußtheit zu bringen“, wie Riesenhuber Rahners Position
weiter ausführt.³⁷² Barth hat Rahners Projekt, wie sich an einer späten Gespräch-

368 Rahner, Anonymer und expliziter Glaube, S. 341. Rahner fährt fort (ebd.): „Er nimmt ihn dann
unthematisch als solchen an, wenn er sich selbst mit seiner unbegrenzten Transzendentalität in
Freiheit annimmt. Das tut er, wenn er wirklich in Freiheit seinem Gewissen folgt, weil in einer
solchen Tat die unthematisch mitgegebene Bedingung der Möglichkeit solcher radikaler Entschei-
dung immer unthematisch mitbejaht, d.h. Gott bejaht wird.“
369 Riesenhuber, Der anonyme Christ, nach Karl Rahner, S. 298 u.ö.
370 Riesenhuber, Der anonyme Christ, nach Karl Rahner, S. 298.
371 Bereits Jüngel hat hier kritisch angefragt, „ob es nicht auf eine grobe Verletzung des Respektes
vor dem anderen hinausläuft, wenn er, nur weil er eben auf seine – im üblichen und auch für ihn
üblichen Sinne: nichtchristliche – Weise das Geheimnis des Menschseins zu vollziehen trachtet, das
für den Christen freilich im Namen Jesu Christi erschlossen ist, sich als ‚anonymen Christen‘
apostrophiert oder gar angeredet finden“ müsse (Jüngel, Extra Christum nulla salus – als Grundsatz
natürlicher Theologie?, S. 338). Zur Frage, inwiefern sich dieser Vorwurf analog auch an Barths Rede
von christiani designati richten lässt, vgl. unten Kap. 8.2.2.
372 Riesenhuber, Der anonyme Christ, nach Karl Rahner, S. 303. – Vgl. dazu auch Bernhardt, Klas-
siker der Religionstheologie im 19. und 20. Jahrhundert, S. 118: „Barth geht jedoch nicht so weit wie
Karl Rahner, der diesem Noch-nicht-erkannt-Haben, wie man von Gott bereits erkannt ist, einen
existenzialontologischen und bewußtseinsmäßigen Status und sogar eine Sozialgestalt zuweist, in
der es existiert. Es ist kein ‚anonymes Christentum‘. Rahners Lehre vom ‚anonymen Christsein‘ steht
schon aufgrund ihrer Herleitung aus der Anthropologie in Spannung zu Barths offenbarungs-
theologischem Ansatz.“ Vgl. auch ders., Christentum ohne Christusglaube, S. 137.

264 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



säusserung zeigt, denn auch als Annahme einer impliziten Christlichkeit der Welt
auf der Linie Richard Rothes wahrgenommen und abgelehnt.³⁷³

Sein eigener Vorschlag zur Lösung des Inklusionsproblems ist insofern radi-
kaler als der von seinem katholischen Zeitgenossen entwickelte, als er auch unter
der Bedingung des Ausbleibens solcher Vorformen des Christentums am Einbezo-
gensein nichtchristlicher Menschen in Christi Heilstat festhalten können möchte.³⁷⁴
Das virtuelle Christentum bei Barth ist mit Reinhold Bernhardt nicht als vor-,
sondern als „ausserbewusste[s]“ zu lesen.³⁷⁵ Die Universalisierung des Heils – nach
Barth sind alle Menschen christiani designati, während bei Rahner nur auserwählte
Nichtchristen anonyme Christen genannt werden³⁷⁶ – geschieht demnach um den
Preis der konsequenten Externalisierung der Heilstat: Die durch Christus bewirkte
ontologische Veränderung der Lebenssituation nichtchristlicher Menschen bleibt
bei Barth auf der anthropologischen Ebene unbeobachtbar. Sie verändert, worauf
Emmanuel Gougaud aus katholischer Perspektive zurecht hinwies, insbesondere

373 Vgl. Barth, Gespräche 1964– 1968, S. 520: „mein katholischer Freund da in Münster, der große
Rahner […] predigt jetzt so etwas wie der Richard Rothe, so ein unbewußtes Christentum, wo die
Welt im Grunde schon irgendwie ganz christianisiert ist. Nein, nein, nicht so!“ – Zu Rothes Ver-
ständnis des unbewussten Christentums vgl. etwa Bernhardt, Christentum ohne Christusglaube,
S. 124– 130.
374 Bernhardt, Christentum ohne Christusglaube, S. 137, stellt überdies zurecht fest, die Rede von
virtuellen und prospektiven Christen konstituiere „kein ‚anonymes Christentum‘ und keine latente
‚Kirche‘“.
375 Bernhardt, Christentum ohne Christusglaube, S. 145: „Barth weist die Annahme eines ‚unbe-
wussten Christentums‘ zurück und begnügt sich mit der Feststellung, dass die Gottes- bzw. Logos-
gegenwart von denmeistenMenschen nicht erfasst wird, dass dieseMenschen aber dennoch von ihr
erfasst sind – und zwar auf eine nicht nur vorbewusste, sondern ausserbewusste Weise.“
376 Vgl. Rahner, Die anonymen Christen, S. 288: „Man sollte wohl […] nicht so weit gehen und jeden
Menschen, nehme er die Gnade an oder nicht, zum ‚anonymen Christen‘ erklären.“ Interessanter-
weise hielt Rahner grundsätzlich auch eine universalisierende Rede von anonymen Christen für
möglich, die sehr nah bei Barths Rede von den christiani designati gelegen hätte, entschied sich
jedoch bewusst gegen sie: „Nur nebenbei sei bemerkt, daß man auch jeden Menschen, der wegen
des universellen Heilswillens Gottes […] unweigerlich vor dem Angebot der Selbstmitteilung Gottes
steht und aus dieser Situation gar nicht heraustreten kann, einen ‚anonymen Christen‘ nennen
könnte, daß also bei solcher Terminologie schlechthin jeder Mensch auch ein ‚anonymer Christ‘ sei.
Wir ziehen aber die Terminologie vor, in der jeder Mensch ein ‚anonymer Christ‘ genannt wird, der
einerseits de facto in Freiheit dieses gnadenhafte Selbstangebot Gottes durch Glaube, Hoffnung und
Liebe angenommen hat und der anderseits dennoch […] noch nicht ein Christ schlechthin ist“
(Rahner, Bemerkungen zum Problems des „anonymen Christen“, S. 328). – Vgl. dazu auch Gougaud,
Chrétiens virtuels, S. 354–356; Jüngel, Extra Christum nulla salus – als Grundsatz natürlicher
Theologie?, S. 340 f.; Bernhardt, Christentum ohne Christusglaube, S. 122.

5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen 265



nicht deren Verhalten,³⁷⁷ sondern bleibt auch dann in Geltung, wenn der Lebens-
wandel der betreffenden Menschen ihr gerade nicht entspricht – eine rechtferti-
gungstheologische Pointe, die Rahners stark moralisch geladenem Konzept des
anonymen Christentums fremd ist.³⁷⁸ Rahners Konzept steht diesbezüglich der
Haltung des Zweiten Vatikanischen Konzils und konkret der dogmatischen Kon-
stitution Lumen gentium nahe, die das Heil nichtchristlicher Menschen ebenfalls an
den Versuch knüpft, „ein rechtes Leben zu führen“.³⁷⁹ Bei Barth ist das anders: Die
Existenz „wahrer Worte“ in der Profanität, die seine Lichterlehre durchaus wieder
unter Rückgriff auf moralische Begriffe beschreiben konnte,³⁸⁰ stellt zwar eine
mögliche Folge, keinesfalls aber eine Voraussetzung der ontologischen Verbindung
aller Menschen mit Christus dar. Christianus designatus ist in Barths Theologie der
Welt auch jener Mensch, dessen Leben keinerlei Hinweise auf diesen Status er-
kennen lässt.

377 Vgl. Gougaud, Chrétiens virtuels, S. 357 f.: „Barth ne développe aucune considération particulière
sur leur comportement. Il ne fait absolument pas mention d’actes moraux, de qualités altruistes ou
philanthropiques, pas plus qu’il n’évoque une aptitude à penser et ordonner son existence dans le
sens d’une ouverture par-delà la vie matérielle. […] Il s’agit de mettre l’accent sur la présence du
Seigneur en chacun, sans aucun mérite humain spécifique“ (dt.: Barth entwickelt keine spezifische
Betrachtung ihres Verhaltens. Er erwähnt keinerlei moralische Handlungen, altruistische oder
philanthropische Qualitäten, und erwähnt auch keine Fähigkeit, die eigene Existenz im Sinne einer
Offenheit jenseits des materiellen Lebens zu ordnen und zu denken. […] Es geht darum, die Ge-
genwart des Herrn in jedemMenschen zu betonen, ohne allen besonderenmenschlichen Verdienst).
378 Vgl. dazu Gougaud, Chrétiens virtuels, S. 354: „Rahner décrit à plusieurs reprises les manife-
stations anthropologiques d’un tel comportement“ (dt.: Rahners beschreibt wiederholt die anthro-
pologischen Manifestationen eines solchen Verhalten).
379 Vgl. z.B. Lumen gentium 16 (DH 4140): „Wer nämlich das Evangelium Christi und seine Kirche
ohne Schuld nicht kennt, Gott jedoch aufrichtigen Herzens sucht und seinen durch den Anruf des
Gewissens erkannten Willen unter dem Einfluß der Gnade in den Taten zu erfüllen versucht, kann
das ewige Heil erlangen. Die göttliche Vorsehung verweigert auch denen die zum Heil notwendigen
Hilfen nicht, die ohne Schuld noch nicht zur ausdrücklichen Anerkennung Gottes gelangt sind und
nicht ohne die göttliche Gnade ein rechtes Leben zu führen sich bemühen.“ – Vgl. auch die Bezüge
auf Lumen gentium bei Rahner, Die anonymen Christen, S. 290.; ders., Bemerkungen zum Problem des
„anonymen Christen“, S. 536f.
380 Vgl. KD IV/3, S. 140, wo von „Nüchternheit“, „Enthusiasmus“, positiv konnotierter „Unruhe“,
„eiserne[r] Entschlossenheit eines Willens“ sowie von „Furchtlosigkeit vor dem Tode“ unter Nicht-
christen die Rede ist. Zur christologisch-inklusiven Lesart von Barths Lichterlehre vgl. unten Kap. 7.

266 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



5.4.2 Zur Semantik von Wissen und Nichtwissen

Spiegelbildlich dazu, dass die Kirche ekklesiologisch als Ort desWissens um das Heil
bestimmt worden war,³⁸¹ erscheinen nun umgekehrt nichtchristliche Menschen als
ihrem wahren Lebenszusammenhang gegenüber noch unwissend. Nichtchristliche
Menschen erkennen in Barths Zuordnungsmodell ihr Heil nicht, leben nicht als
„Partner“ Gottes,³⁸² nehmen mithin nicht aktiv an der Versöhnung teil. Während
Christinnen und Christen, wenn auch in partikularer und angefochtener Weise, aus
ihrem im Glauben ergriffenen Wissen um die Versöhnung leben, lässt sich das im
Leben nichtchristlicher Menschen nicht feststellen. Sie wissen nicht, was auch für
sie wahr ist: dass Gott mit ihnen ist.³⁸³

Diese Rede vom Unwissen der Welt führt zur Einführung einer dezidiert
kirchlichen Perspektive auf nichtchristlicheMenschen, die von vornherein nicht auf
allgemeine Affirmation abzielt. Christinnen und Christen sollten nichtchristliche
Menschen besser verstehen, als sie sich selber verstehen,³⁸⁴ eben als Menschen,
denen Gottes Heilszusage bedingungslos gilt, obwohl sie nichts von ihr wissen oder
sogar wissen wollen. Die bei Barth stets wiederkehrende Rede vom Unwissen der
Nichtchristen verarbeitet so – wenngleich in eigentümlicher und anstössiger
Sprache – die Tatsache der unhintergehbaren Perspektivität und der gesellschaft-
lichen Partikularität kirchlich-theologischer Aussagen über die Welt. Sie weist
darauf hin, dass es sich bei kirchlichen Weltbeschreibungen und so auch bei der
Aussage über die für jeden Menschen schon erfolgte Versöhnung um ein Wissen
handelt, das nur im Glauben intelligibel ist und so nur im Raum der Kirche auf
Affirmation hoffen kann. Überall sonst, im Raum des Nichtwissens, stösst es not-
wendig auf Unverständnis.

Die Semantik vonWissen und Unwissen zielt also nicht auf die Zeichnung einer
weltüberlegenen Kirche. Sie berechtigt die Kirche insbesondere nicht dazu, der
Welt im Bewusstsein eigener Überlegenheit „dies und das ‚verkündigen‘“ zu wollen

381 Vgl. oben Kap. 4.2.1.
382 KD IV/2, S. 2.
383 Vgl. KD IV/2, S. 2 f.
384 Vgl. zur Anwendung dieser hermeneutischen Formel auf die Situation des kirchlichen Blicks
auf die Welt bereits Barths 1922 formulierten Hinweis an die Prediger: „Sie [die Menschen, M.P.]
erwarten von uns, daß wir sie besser verstehen, als sie sich selber verstehen, ernster nehmen, als sie
sich selbst nehmen“ (Barth, Not und Verheißung der christlichen Verkündigung, S. 77); vgl. ferner
ders.,Menschenwort und Gotteswort in der christlichen Predigt, S. 448: „Die Kirchemuß denMut und
die Demut haben, den Menschen besser zu verstehen, als er sich selbst versteht, ihn, der von unten
ist, von oben, von Gott aus zu verstehen um Christi willen. Sie hat es wahrlich selber am nötigsten, so
verstanden zu werden.“

5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen 267



und ihr in einer Haltung theologischer Arroganz zu begegnen.³⁸⁵ In KD IV/3 konnte
Barth das Wissen der Kirche um die Welt sogar als Last beschreiben: als Last der
Erkenntnis schwerer Schuld und fast unerfüllbar grosser Aufgaben.³⁸⁶ Das Mehr-
wissen der Christen, von dem die Versöhnungslehre spricht, fällt überdies weitge-
hend mit der spezifischen Perspektive auf die Welt zusammen, die diese als in
Christus versöhnteWelt wahrnimmt. Die Kirche habe derWelt, wie Barth im selben
Band der KD in aller Deutlichkeit festhielt, Jesus Christus und das Kommen seines
Reiches zu bezeugen: „Alles Andere weiß die Welt in ihrer Weise auch und weithin
besser als die Gemeinde.“³⁸⁷

Barth hat auf die Gefahr, aus dem Mehrwissen der Christin oder des Christen
eine Art lebensweltliche Superiorität abzuleiten, durch den Einbau systematischer
Relativierungen zwischen Christen und Nichtchristen in sein Denkgebäude reagiert,
die sich keineswegs auf die Grundaussage beschränken, auch den unwissenden
Nichtchristen komme von Gott her Heil zu. Wie bereits angetönt legte er Wert
darauf, dass das Wort von der Versöhnung auch der Christin, dem Christen immer
wieder fremd sei, weshalb man es sich nicht nur im Gegensatz zur Welt, sondern
„im Gegensatz vor allem zu sich selber“ immer neu zu eigen machen müsse.³⁸⁸ Die

385 KD IV/3, S. 883 f.: „Wo die Freiheit, die Aufgeschlossenheit, die Universalität, die Güte jenes
Wissens um die Welt, wie sie ist, nach außen etwa gar nicht sichtbar, bemerkbar, spürbar wäre, wo
die Gemeinde den Leuten ihrer Umgebung in dieser Hinsicht nichts zu denken gäbe, wo diese Leute
vielmehr den Eindruck haben müßten, daß man sie da drinnen gar nicht kenne und in solcher
Unkenntnis mit ihnen umgehen, ihnen dies und das ‚verkündigen‘ wolle, da dürfte das ein
schlimmes, ein höchst alarmierendes Zeichen dafür sein, daß gerade da drinnen, gerade im Umgang
der Gemeinde mit ihrem eigenen Existenzgrund etwas Entscheidendes in Unordnung, daß da
vielleicht, hinter lauter heiligem Ernst sich tarnend, ein Abfall von ihrem Herrn im Gang sein
möchte.“
386 Vgl. KD IV/3, S. 422: „einfacher, leichter ist den Christen das Lebenwahrhaftig nicht gemacht. Im
Gegenteil: ihnen sind gerade damit, daß sie als Wissende leben dürfen, Lasten auferlegt, die die
Anderen so nicht zu tragen haben: Erkenntnis ihrer unentrinnbaren Verbundenheit mit allen
Menschen, ja mit der ganzen Kreatur in ihrem ganzen Jammer, Erkenntnis ihres eigenen nicht
abnehmenden, sondern zunehmenden Rückstandes, ihrer Schuld Gott und den Menschen gegen-
über, Erkenntnis der Schwere, der Undankbarkeit, der Unwahrscheinlichkeit des Erfolges der ihnen
gestellten Aufgabe.“
387 KD IV/3, S. 816. – Dieser Satz stellt in Barths Werk wohl die deutlichste Abweisung einer Be-
zeichnung nichtchristlicher Menschen als „dumm“ dar, die Barth in der Rezeption seiner Verhält-
nisbestimmung von Christen und Nichtchristen unterstellt worden war (vgl. oben Kap. 5.3.4).
388 So KD IV/3, S. 422 f.: „Jesus Christus erkennen, heißt: Ja sagen zu dem in Ihm, in seinem pro-
phetischen Werk gesprochenen Wort von der Versöhnung, d.h. aber Ja sagen zu einem der in ihm
versöhnten Welt, zu einem auch ihnen selber immer noch und immer wieder sehr neuen, sehr
fremden Wort. Jesus Christus erkennen heißt: sich dieses Wort im Gegensatz zu dem, was alle Welt
immer noch und immer wieder denkt, meint, sagt und vor allem praktisch lebt, im Gegensatz vor
allem zu sich selber, zu eigen machen.“

268 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Kirche hat ihr Wissen um die Welt nur im Modus des Empfangens, der Passivität.³⁸⁹
Die Neuheit des Evangeliums besteht für Drinnen- wie für Draussenstehende.³⁹⁰
Exakt das, was die Kirche nach aussen kommuniziert, muss sie sich selbst darum
wieder und wieder sagen bzw. sagen lassen. Ihr Glaubenswissen konkurriert
demnach auch innerkirchlich, ja im einzelnen Christenmenschen mit faktischem
Unwissen; auch in der Kirche, auch in der einzelnen Christin gibt es sowohl ein
objektives Bekannt- wie ein Unbekanntsein Gottes.³⁹¹ Schon die Berufung zum
Glauben, die im Leben Ereignis wird und so Christen von Nichtchristen unter-
scheidet, ist kein valider und eindeutiger Distinktionsmarker, sondern spiegelt sich,
wie Barth schreibt, „in der menschlichen Existenz nur in der mannigfaltigsten
Brechung, Aufspaltung, Differenzierung und Relativierung“.³⁹² Glaube gibt es nur in
Verbindung mit Unglauben, dieser gehört, wie Schüz formulierte, „zur anthropo-
logischen Gestalt des Glaubens dazu“.³⁹³ Barth hat dasselbe in einem Fragment
folgendermassen formuliert: „Der Glaubende wird also zuerst und vor allem darin
weise sein, dass ihm seine eigene Dummheit nicht mehr so verborgen ist wie den
Unweisen die ihrige.“³⁹⁴

389 Vgl. bereits Barth, Offenbarung, Kirche, Theologie, S. 201: „Die Kirche hat keine eigene Einsicht,
sie lebt von dem, was ihr gesagt ist.“ Vgl. ferner etwa KD III/4, S. 587: „Es versteht sich in keiner Lage
von selbst, daß der Gemeinde der rechte Blick für das Zeitgeschehen und dann auch das rechteWort
zu ihren Zeitgenossen wirklich gegeben ist. Sie kann ja nicht besitzend und verfügend aus der Höhe
des Wortes Gottes zu ihnen herunter, sie kann selber nur unter dem Worte Gottes menschliche
Worte reden.“
390 Vgl. KD IV/3, S. 921: „Würde auch der Christ es als Evangelium vernehmen, wenn er es nicht
jedesmal als das auch ihm Neue und also als Einer, der es noch nicht vernommen hat, vernehmen
würde? Eben als solchen sieht, versteht, erkennt Gott jeden Menschen.“
391 Vgl. dazu Barth, Das christliche Leben, S. 219–254; Gleiches gilt für die Welt (a.a.O., S. 189–219).
392 KD IV/3, S. 583. – Vgl. dazu auch Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 305 f.
Nagel, Universale Singularität, S. 394, fasst treffend zusammen, „Glaube und Unglaube“ unter-
schieden bei Barth nicht zwei „einander gegenüberstehende Gruppen, sondern der Glaube bezieht
sich […] bereits auf den vorausgesetzten und andauernden universalen Unglauben aller Menschen.
Auch der Glaubende bleibt simul fidelis et infidelis“.
393 Schüz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 291; vgl. auch a.a.O., S. 29.: „Das gläubige
Erkennen Gottes und das Gott ablehnende Nicht-Erkennen sind demnach keine binären Zustände,
sondern sie bilden faktisch zwei konkurrierende Momente innerhalb einer jeden Person. […] Der
Gläubige ist daher mit seiner anfänglichen Erkenntnis je auch der Nicht-Erkenntnis ausgesetzt und
hat mit ihr als seinem Unglauben zu kämpfen.“
394 Barth, „Dummheit“, S. 579; vgl. ebd.: „Seine ihn auszeichnende Weisheit wird vor allem darin
bestehen, dass er sich mit den anderen Unweisen zusammen der Weisheit Gottes gegenüber gestellt
und vor allen anderen sich selber durch jene Lügen gestraft sieht.“ Dieser Gedanke knüpft an jenen
der Solidarität der Sünde an, der im zweiten Römerbriefkommentar dominant war (vgl. dazu oben
Kap. 2.2.1).

5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen 269



Durch solche Überlegungen wird die Grenze zwischen Kirche und Welt, woran
man in KD IV regelmässig erinnert wird, entscheidend relativiert. Kein christliches
„Sein, Haben und Dürfen“ hebe die Christen über jene anderen hinaus, wobei Barth
ausdrücklich den Vergleich eines Christen mit einem „frommen Hindu oder Bud-
dhisten“ oder aber mit einem „von den lebenstüchtigen, heiteren, vielleicht auch
sehr ernsten Weltkindern“ im Umfeld der Kirche nahelegt.³⁹⁵ Christen seien „aus
demmenschheitlichen Verein in keinerWeise entlassen oder ausgetreten“, sondern
daher, dass sie im Glauben darum wissen, „was das im Guten wie im Bösen […] für
ein Verein ist“, die „echtesten und treusten Mitglieder dieses Vereins“.³⁹⁶ Die sich in
KD IV/3 durchgehend findenden Aufrufe zur Solidarität der Christen mit den
Nichtchristen, der Kirche mit derWelt, sind daher nicht als Haltung herablassender
Zuwendung, sondern als die faktische Gleichrangigkeit vor Gott anerkennende und
das Gemeinsame betonende Solidarität zu verstehen.³⁹⁷ Dadurch wird die einge-
führte noetische Hierarchie zwischen Christen und Nichtchristen mindestens po-
tenziell gebrochen.³⁹⁸

Es trifft freilich dennoch zu, dass Barth diese Brechung rhetorisch durch eine
paternalistische Terminologie wieder unterminierte, indem er etwa, wie oben zi-
tiert, von der „Blindheit und Taubheit“ der Welt Gott gegenüber³⁹⁹ und von einer
besonderen „Inkompetenz des Nichtchristen“⁴⁰⁰ sprach. Daraus lässt sich auch die
Entstehung jener Kritik an seinem Zuordnungsmodell von Christen und Nicht-
christen erklären – eingedenk der Tatsache, dass Barth an der zuletzt zitierten Stelle
wiederum ergänzte, dieser Nichtchrist möge sich „freilich auch im Herzen und Kopf
des Christen je und dann zu Worte melden“.⁴⁰¹

395 KD IV/3, S. 649.
396 KD IV/3, S. 610.
397 Vgl. z.B. KD IV/3, S. 393, S. 610, S. 715, S. 830 oder S. 886.
398 Vgl. wiederum die bereits (in Kap. 4.2.2) zitierte Stelle aus KD IV/2, S. 627 f., wonach es geboten
sei, „die Christen nicht einfach als die im Gegensatz zu der schlafenden WeltWachen zu definieren,
sondern ein wenig zurückhaltend als Erwachende, in der Meinung: als irgendeinmal zuerst und
dann zu ihrer Beschämung und zu ihrem Glück wieder Erweckte – des Erwecktwerdens immer aufs
neue Bedürftige und ganz und gar darauf angewiesen, daß sie immer aufs neue erweckt werden –

insofern dann: als hoffentlich immer wieder Erwachende.“
399 KD IV/1, S. 824 (bereits oben in Kap. 5.3.3 zitiert).
400 KD IV/3, S. 606.
401 KD IV/3, S. 606.

270 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



5.4.3 Barth und der Atheismus

Die christologisch-inklusive Theologie der Welt ermöglichte Barth, wie hier ab-
schliessend angedeutet sei, einen neuen Umgang mit dem spezifischen Phänomen
des Atheismus. Zwar konnte auch er menschliche „Gottlosigkeit“ als letztlich zum
Scheitern verurteilte Illusion, als „Einbildung“ bezeichnen.⁴⁰² Diese Qualifikation
dient jedoch der Unterstreichung der inklusiv-christologischen Grundaussage, nach
der man sich von der schon bestehenden Beziehung zu Gott durch menschlichen
Unglauben nicht abwenden könne. Das Selbstverständnis atheistisch ausgerichteter
Menschen wird durch diesen Gedanken nicht negiert, sondern nur in seiner (Un‐)
Heilsrelevanz beschränkt. Barth geht es also nicht – wie etwa seinem Zeitgenossen
Paul Tillich – darum, dem „säkularen Menschen“ aufzuzeigen, „daß er in seiner
eigenen Tiefe letztlich nicht atheistisch ist, sondern eine Beziehung zum Absoluten,
Unbedingten hat“ (Werner Schüßler).⁴⁰³ Angestrebt wird vielmehr das Umgekehrte:
das Bezeugen der Tatsache, dass – nicht das „Absolute“, sondern Christus bereits mit
dem säkularen Menschen in einer jenem nicht bewussten Beziehung steht, und
zwar trotz dessen durchaus realer, auch theologisch wahr- und ernstzunehmender
Areligiosität. Barths Antwort auf das Aufleben des Atheismus in der Moderne lag,
wie es Kimlyn J. Bender ausdrückte, nicht in der Entwicklung einer philosophischen
Apologetik, sondern einer „robusten Christologie“.⁴⁰⁴

Das in Barths Schrifttum anschaulichste Beispiel dafür, wie sich diese Grund-
haltung bei ihm im direkten Dialog mit Atheisten auswirkte, bietet der 1963 veröf-
fentlichte Zeitungsartikel Denken heisst: Nachdenken,⁴⁰⁵ mit dem er auf eine durch
den Philosophen Max Bense verfasste Verteidigung des Atheismus reagierte.⁴⁰⁶

402 Vgl. z.B. KD III/4, S. 750:Weil Gott „nicht menschenlos wird, darum kann auch die Gottlosigkeit
desMenschen nur eine – allerdings fürchterliche und folgenschwere –menschliche Einbildung sein.
Es gibt keine ontologische Gottlosigkeit: eine solche bringt auch der rabiateste Atheist weder
theoretisch noch praktisch fertig.“
403 Schüßler, Paul Tillich zum Problem der Säkularisierung, S. 26; vgl. auch a.a.O., S. 30 f.: „Tillich läßt
dem säkularen Menschen keinen Raum, keinen Ort, an dem er ‚unreligiös‘ leben könnte. Tillich
nimmt ihn sozusagen in die religiöse Sphäre hinein, indem er ihm die Tore zum Heiligen, zum
Tempel öffnet, und gibt ihm so die Möglichkeit, Religion wieder ernst zu nehmen“. In dieser Be-
schreibung wird bis in die Metaphorik hinein deutlich, dass bei Tillich eine apologetisch gemeinte
Inklusion der Atheisten angestrebt wird, die deren Areligiosität gerade nicht gelten lässt, sondern
als Illusion bezeichnet und so theologisch unterläuft.
404 Bender, Karl Barth and the Question of Atheism, S. 270: „Barth did not address atheism with a
resurgent philosophical theology, but a robust christology“; vgl. a.a.O., S. 279: „The response to a
resurgent atheismwas not best found in a new philosophical theism or sophisticated apologetics, but
a clear presentation of Christian revelation, a strong Christology“.
405 Barth, Denken heisst: Nachdenken.
406 Bense,Warum man heute Atheist sein muss.

5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen 271



Barth zweifelte darin zwar – wie von seinen späten Dogmatikfragmenten her
vorgesehen⁴⁰⁷ und ganz auf der Linie der Götzenkritik der frühen dialektisch-
theologischen Welthermeneutik⁴⁰⁸ – die Reinheit des Atheismus seines Ge-
sprächspartners an, indem er auf die auch in säkularen Gesellschaften wirksamen
quasireligiösen Bindungskräfte hinwies.⁴⁰⁹ Eine Unterstellung des impliziten Aus-
gerichtetseins auf das Christentum, etwa durch eine spezifische anthropologische
Fragestruktur, mit der dann der christliche Glaube als Antwort korrelierte, findet
sich in seinem Artikel jedoch nicht. Die entscheidende Problematisierung des
Atheismus erfolgte nicht über den Aufweis impliziter Religiosität – hier sah Barth
das Christentum sogar in einem engen Verwandtschaftsverhältnis mit einem
Atheismus, der jenen Max Benses noch überstiege, da innerweltlichen Göttern ge-
genüber Atheismus „hochnötig und geboten“ sei –,⁴¹⁰ sondern vielmehr durch die
sprachlich wie sachlich eng an KD IV/3 anschliessende Frage: „Was kann die Be-
hauptung und das Unternehmen des Menschen, ein Gottloser zu sein, daran än-
dern, dass dieser Gott nicht menschenlos ist, dass seine Selbstkundgabe zu seinen
Gunsten auch ihn angeht?“ Indem er den Widerspruch gegen diese Herangehens-
weise antizipierte, aber offenkundig für unproblematisch hielt, schrieb Barth gegen
Ende des Artikels, er habe seinen Text „nicht gegen Max Bense, sondern – er mag
dagegen protestieren so laut als er will – gewissermassen auch in seinem Namen
geschrieben“. Er, Barth, kenne nämlich die „ein bisschen finstere Figur des ‚Athe-
isten‘“ durchaus: „nicht nur aus Büchern, sondern indem sie irgendwo auch in mir
spukt“. Noch besser meine er aber – erst hier wird im Artikel das christologische
Argument als solches deutlich gemacht – Jesus Christus zu kennen, der „den
‚Atheisten‘ gültig für Max Bense wie für mich längst, gründlich, ein für allemal aus

407 Vgl. oben Kap. 3.3.3.
408 Vgl. oben Kap. 2.2.
409 Barth, Denken heisst: Nachdenken; vgl. ebd.: „Max Bense hält nicht viel – wie er angibt, sogar
nichts vom Glauben. Aber auch er glaubt, und das sogar ziemlich kräftig. Er glaubt nämlich in
‚existentieller Entschlossenheit‘ an die reine Ursprünglichkeit und so an die Schöpferkraft des
grundsätzlich unendlichen Fortschrittes fähigen denkenden Wesens, des intelligent tätigen Men-
schen. […] Müsste er also nicht sehr vorsichtig sein, wenn er sich als Atheisten ausgeben und be-
zeichnen will?“.
410 Barth, Denken heisst: Nachdenken: „Oder sollte Max Bense mit seinem ‚atheistischen‘ Be-
kenntnis und Protest gerade auf diese höchst beachtlichen anderen Glaubensweisen zielen – sagen
wir: auf Jupiter undMinerva, auf Merkur,Venus undMars? Dannwürde er sichmit dem christlichen
Glauben insofern in merkwürdiger Übereinstimmung befinden, als dieser die praktische Beacht-
lichkeit aller jener Olympier nicht in Abrede stellt, wohl aber ihren Absolutheits- und Souveräni-
tätsanspruch, ihre Göttlichkeit so klar und bestimmt leugnet, dass die Christen der ersten Jahr-
hunderte […] von ihrer Umgebung allen Ernstes eben als – Atheisten angeklagt und verfolgt wurden.
[…W]ie gerne würde ich ihn [Max Bense, M.P.] so verstehen!“.

272 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Abschied und Traktanden entlassen“ habe, weshalb wir nur noch in „unseren bösen
Träumen“ Atheisten sein wollen könnten.⁴¹¹

In diesem späten Artikel ist Barths Reaktion auf die Säkularisierung durch die
Akzentuierung einer inklusiven Christologie in actu zu beobachten. Die empirische
Nichtchristlichkeit seines Dialogpartners wird von Barth in keiner Weise christia-
nisierend unterlaufen, aber christologisch als unwirksam interpretiert. Diese In-
klusion des Gesprächspartners in eine angenommene Christusbeziehung erfolgt auf
dessen antizipierten und bewusst in Kauf genommenen Widerspruch hin, worin
sich, in der Sprache der KD ausgedrückt, dessen noch bestehendes Unwissen dem
auch für ihn in Geltung stehenden Heil gegenüber spiegelt. Er wird, obwohl diese
Wendung hier nicht begegnet, als virtueller und prospektiver Christ in Anspruch
genommen und dabei durch die Theologie in eigentümlicher Weise zugleich ver-
einnahmt und freigegeben: Das faktische theologische Wahrnehmen und Akzep-
tieren seiner Nichtchristlichkeit erfolgt in der vereinnahmenden Sprache seiner
Inklusion ins Heil. Auf die Unterstellung eines impliziten Christentums konnte
Barth aufgrund der spezifischen Wahrnehmung der Säkularität, die die christolo-
gisch-inklusive Theologie der Welt ermöglicht hatte, verzichten. Parallel dazu wird
der Anschein einer noetischen Hierarchie von Christen und Nichtchristen durch die
– hier sehr persönlich gestaltete – Aussage relativiert, auch im Christen gebe es ein
Unwissen um Gottes Heilstat. Bis in die Sprache hinein ist der Christusbezug in
Barths Artikel schliesslich vom christologischen Perfekt geprägt: „längst, gründlich,
ein für allemal“ sei der Atheismus durch Christus überflüssig gemacht worden. Er
begegnet seither nur noch als das „Selbstmißverständnis“, wie es in der KD hiess,
eines, wie Barth nun formulierte, bösen Traums.

5.5 Ertrag

Barths christologisch-inklusive Theologie der Welt, so ist im Erkenntnisgang dieses
Kapitels deutlich geworden, führte zur Erarbeitung eines neuen theologischen
Blicks auf nichtchristliche Menschen, der über die auch in der Frage nach der
Universalität des Heils bewusst in einer dialektischen Spannung verbleibenden
Theologie des zweiten Römerbriefkommentars (5.1.1) und besonders der Göttinger
Dogmatik hinausführte (5.1.2). Sein im Kontext der Säkularismusdebatte um 1930
erst postulierter Unglaube an deren Gottlosigkeit erhielt durch die universalistische
Erwählungslehre von KD II/2 nachträglich ein christologisches Fundament (5.2.1).
Jeder Mensch erschien nun in Christus als bereits erwählt. Die Beschreibung der

411 Alle Zitate nach Barth, Denken heisst: Nachdenken.

5.5 Ertrag 273



menschlichen Situation erfolgt bei Barth von jetzt an sehr oft im charakteristischen
christologischen Perfekt, das schon sprachlich betonte, dass Christus „schon“,
„längst“ etc. an jedem Menschen gehandelt habe. Die bei Barth hier wie anderswo
zu beobachtende Abweisung der Apokatastasis panton diente nicht der Zurück-
nahme dieser universalistischen Pointe, sondern der Sicherung des christologi-
schen, ungeschuldeten Charakter des Heils (5.2.2, 5.2.3, 5.2.5), das man nie haben, auf
das man nur hoffen kann – aber nicht im Sinne einer letztlich doch ungewissen,
sondern einer gewissen, von einer Verheissung lebenden Hoffnung (5.2.4). Barths
Versöhnungslehre radikalisierte diesen Blick auf das Umfeld der Kirche durch die
Betonung, nicht nur die Erwählung zum Heil, sondern auch die Versöhnung sei
universal zu verstehen – und mit ihr die Berufung zum Glauben. Das gelte selbst
noch hinsichtlich jener Menschen, in deren Leben die Berufung nie in der Formvon
Glauben geschichtlich fassbar werde. Christen und Nichtchristen unterscheiden
sich in Barths Zuordnungsmodell allein darin, ob sie sich über die allen Menschen
geltende Erwählung, Versöhnung und Berufung im Klaren sind oder ob sie dies-
bezüglich noch im Unwissen leben; der Unterschied zwischen Christen und Nicht-
christen wird durch diese Verschiebung auf die noetische Ebene umfassend rela-
tiviert. Nichtchristliche Menschen kommen demnach von der Erwählung und
Versöhnung her (5.3.1) und gehen auf die Berufung zu (5.3.2) – ihr Unglaube wird
dadurch zu einem in seiner Auswirkung umfassend beschränkten Interim, zu ei-
nem menschlichen Missverständnis, das potenziell zur Unruhe, nicht aber ins Un-
heil führt (5.2.3). Auffallend ist dabei nicht erst die konkrete Gestaltung, sondern
schon die Faktizität dieser Ausführungen über nichtchristliche Menschen im Kon-
text der Versöhnungslehre. In Barths Göttinger Dogmatik waren nichtchristliche
Menschen versöhnungstheologisch schlicht nicht in den Blick gekommen, da Ver-
söhnung hier – ganz auf der Linie der klassisch-reformatorischen Tradition – als
Aneignung des Heils im Glauben begriffen worden war.⁴¹² Das ändert sich in KD IV,
weshalb die ‚Anderen‘, die ‚Draussenstehenden‘, die ‚Weltkinder‘ nun in ganz neuer
Weise zum Thema der Theologie wurden.

Die beiden Einblicke in die Rezeptionsgeschichte des Barthschen Denkens, die
in diesem Kapitel vorgenommen wurden (5.2.2 bzw. 5.3.4), haben deutlich gemacht,
wie provokant Barths Umgang mit dem Problem des Unglaubens zur Mitte des
20. Jahrhunderts war. Er enthielt, was sich in der Kritik am Heilsuniversalismus der
Erwählungslehre sowie im Geschichtslosigkeitsvorwurf gegenüber der Dominanz
der Denkstruktur des christologischen Perfekts niederschlug, eine umfassende
Relativierung des menschlichen Unglaubens zum Preis der Relativierung auch des

412 Vgl. dazu das Kapitel Die Lehre von der Versöhnung in Barth, „Unterricht in der christlichen
Religion“, Bd. 3, S. 1–377, sowie oben Kap. 5.1.2.

274 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



Glaubens. Die Vorstellung, dass jeder Mensch bereits unwissend ins Heil inkludiert
sei, konnte indes unterschiedlich gedeutet werden: als problematische Freigabe der
Welt, wie bei Gloege, oder aber, wie in der späteren Rezeption, als ihre christiani-
sierende Vereinnahmung. Beide Deutungen haben, wie deutlich wurde, Anhalt an
Barths Gedankengang: Das programmatische Ignorieren des Unglaubens nicht-
christlicher Menschen diente bei Barth der Sicherung ihrer christologischen In-
klusion; auf das anthropologische Aufweisen eines Anknüpfungspunkts für die
christliche Botschaft bei nichtchristlichen Menschen verzichtete er hingegen be-
wusst. Die reale Nichtchristlichkeit dieser Menschen wurde so durch die theologi-
sche Beschreibung auf der empirischen Ebene nicht unterlaufen, sondern respek-
tiert – umfassender als z.B. im fast zeitgleich von Rahner entwickelten Konzept der
anonymen Christen (5.4.1). Gleichzeitig wurde aber die Nichtchristlichkeit dieser
Menschen theologisch als „Unwissen“ interpretiert – eine Beschreibung, die mit
deren Selbstverständnis nicht übereinzubringen ist. Beides, universale Inklusion
ins Heil und Verständnis des Unglaubens als Unwissen, ist als dezidiert kirchliche
Perspektive auf nichtchristliche Menschen zu verstehen, die in der Semantik von
Wissen und Nichtwissen bereits die Tatsache integriert hat, dass sie nicht gesamt-
gesellschaftlich geteilt wird (5.4.2). In ihr erfolgt, wie sich zuletzt anhand von Barths
Auseinandersetzung mit dem Atheismus illustrieren liess (5.4.3), eine faktische
Freigabe des Säkularen in der vereinnahmenden Sprache seiner christologischen
Inklusion. Das auf Dauer angelegte Nebeneinander von Kirche und Welt, das im
letzten Kapitel erörtert wurde, hängt – die dortigen ekklesiologischen Ausführun-
gen wurden nun von welttheologischer Seite her bestätigt – aufs Engste mit dieser
Grundentscheidung für eine radikal inklusive Christologie zusammen. Es wird
überdies durch die unterdessen noch einmal klarer erarbeitete Relativierung der
Grenze zwischen beiden Grössen neu interpretiert: Mit dem Gedanken, dass welt-
theologische Aussagen über nichtchristliche Menschen immer auch die Christinnen
und Christen selbst betreffen, sofern auch sie das Evangelium stets neu hören
müssen, verhinderte Barth eine pejorative Zeichnung der Welt aus der Sicht der
Kirche.

In seiner Beschreibung um die allgemeine Erwählung, Versöhnung und Beru-
fung wissender Christen und unwissender Nichtchristen hat Barth eine Verhält-
nisbestimmung beider Grössen vorgeschlagen, die – wie es schon in der Ekklesio-
logie zu beobachten war – Säkularisierungsprozesse, die in den 50er Jahren
historisch gesehen erst antizipiert werden konnten, vorwegnehmend verarbeitete.
Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen, die er erarbeitete, hing an
keiner Stelle von deren implizitem Christentum oder gar von der Existenz einer
christlichen Gesellschaft ab. Die Vorstellung, dass jeder Mensch von Christus her als
prospektive Christin, als christianus designatus erscheint, entfaltet vielmehr ihr
volles Potenzial erst dann, wenn die reale Situation einer grossen Zahl von Men-

5.5 Ertrag 275



schen von äusserlich völlig unangefochtenem Unglauben gekennzeichnet ist. Ge-
rade dann wird es nämlich zentral, auch jene Menschen theologisch nicht preis-
zugeben, bei denen empirisch keine irgendwie geartete Hinordnung auf den
christlichen Glauben hin festzustellen ist. Barths christologisch-inklusive Theologie
der Welt schlägt hier als Lösung vor, einen komplett externen Blick auf jene Men-
schen einzunehmen und so ihren Unglauben radikal wahrzunehmen, bezüglich der
Gottesbeziehung aber für folgenlos zu halten. Christus wird in diesem Denken auch
in einer Gesellschaft amWerk gesehen, die ihre Beziehung zu ihmvon sich aus nicht
mehr artikuliert. Dieser Gedanke ermöglicht die theologische Verarbeitung realer
Säkularisierungsprozesse, tut dies jedoch zum Preis einer konsequenten Externa-
lisierung des Heils, sowohl hinsichtlich des (potenziell nichtchristlichen) Einzelnen
als auch hinsichtlich der (potenziell religiös pluralen) Gesellschaft.⁴¹³

1946 schrieb Barth einer Frau einen seelsorgerlichen Brief,⁴¹⁴ deren Sohn
verstorben war und die damit rang, dass er, wie sie es formulierte, den Glauben
verloren hatte.⁴¹⁵ Einige der tröstenden Worte, die Barth für die trauernde und
verunsicherte Mutter fand, seien hier abschliessend zitiert, da in ihnen die Pra-
xisrelevanz von Barths Theologie der Welt in noch einmal klarerer Weise fassbar
wird. Barth ging in seinem Brief von derWahrnehmung der Frau aus, ihr Sohn habe
Gott abgelehnt, und schrieb dazu:

Würde das etwas daran geändert haben, dass Ihr Sohn, für den es keinen Gott gab, für Gott
eben doch dagewesenwäre, dass Christus tatsächlich auch für ihn gestorben und auferstanden

413 Günter Thomas sieht bei Barth, wie bereits oben (in Kap. 1.2.3) zitiert, ein Konzept des „an-
onymen Christen“ angelegt, kritisiert von da aus die „äußerst ambivalente Wirkung“, die dieser
Gedanke „langfristig mit Blick auf die Kirche“ entfalte (Thomas, Hoffnung in kultureller Verwüstung,
S. 38) und fragt grundlegend an: „Hat die Kirche wirklich nur einen epistemischen Vorsprung, so
dass sie eben von dem Christus in der Gesellschaft weiß? Kann sie damit noch deutlich machen,
warum Menschen in der Kirche sein sollen? […] Spätestens dann, wenn es wohl mehr anonyme
Christen als explizite Christen zu geben scheint“, stosse das Modell des anonymen Christen, das
Thomas schon im Tambacher Vortrag ortet, „an seine Grenzen“ und sei zumindest dem Vorwurf
ausgesetzt, ein „leicht durchschaubarer theologischer Taschenspielertrick“ zu sein: „Ob der ‚Christ
in der Gesellschaft‘ auch in einer völlig entkirchlichten Gesellschaft noch wirksam gegenwärtig ist,
darf wohl mit mehr als einem Fragezeichen versehen werden“ (ebd.). – Barth hätte wohl in der Tat
präzise das behauptet. Seine christologisch-inklusive Theologie der Welt sollte die (potenzielle,
antizipierte) Säkularität der Gesellschaft theologisch verarbeiten, indem sie beschrieb, inwiefern
auch nichtchristliche Menschen von Christi universaler Heilstat betroffen sind; von einer gesell-
schaftlichen Majorität des Christentums ist die Argumentation dabei an keiner Stelle abhängig. –
Zur kritischen Würdigung von Barths Position vgl. unten Kap. 8.
414 Brief Barths an L.G. vom 8. August 1946 (KBA 9246.313).
415 Vgl. den Brief von L.G. an Barth vom 4. August 1946 (KBA 9346.1080).

276 5 Unglaube an die Gottlosigkeit



ist? Wir leben alle nicht von unsrer, sondern von Gottes Treue. Das dürfen undmüssenwir uns
aber auch gegenseitig zu Gute halten. Gott hört nicht auf, der Gott auch der Gottlosen zu sein.
[…] Ich möchte mir geradezu vorstellen, es gebe im Himmel eine besondere Abteilung für
Leute, die hier mit ihrem Gottesglauben nicht so recht oder gar nicht zu Rande gekommen sind
und dass das darum eine ganz besonders schöne Abteilung sein möchte, weil das ‚allein durch
Gnade‘ dort noch in einem so ganz besondern Sinn in Geltung steht.⁴¹⁶

Exakt in der Ermöglichung dieser zusprechenden, zeugnishaften und Gottes Gnade
betonenden Haltung liegt der Kulminationspunkt des kirchlichen Blicks auf nicht-
christliche Menschen, dessen Entwicklung dieses Kapitel rekonstruiert hat. Hier, in
der im 20. Jahrhundert der Theologie unhintergehbar aufgegebenen Auseinander-
setzung mit der Säkularisierung, haben sowohl die Behauptung der Heilsuniver-
salität von Barths Erwählungs- als auch die inklusive Christologie seiner Versöh-
nungslehre ihren Sitz im Leben. Barths zwischen Freigabe und Vereinnahmung
changierender dogmatischer Blick auf nichtchristliche Menschen wird nicht zuletzt
an solchen seelsorgerlichen Konsequenzen zu messen sein.

416 Brief Barths an L.G. vom 8. August 1946. – Dieses Briefzitat wirft auch ein neues Licht auf die
oben behandelte Frage nach einer eschatologischen Rechristianisierung, ohne sie freilich ab-
schliessend zu klären.

5.5 Ertrag 277


