5 Unglaube an die Gottlosigkeit: Barths
theologische Bestimmung nichtchristlicher
Menschen

Welche Rolle spielen nichtchristliche Menschen in Barths Theologie und wie wirkt
sich die christologisch-inklusive Theologie der Welt in deren theologischer Be-
stimmung konkret aus? In welcher Beziehung stehen diese Menschen zum Heil, zu
Christus und zum Glauben an ihn? Und wie haben ihnen die Christinnen und
Christen zu begegnen? Mit dem damit bezeichneten Fragenkreis beschéftigt sich das
folgende Kapitel. Es geht von der Feststellung aus, dass auch in der Beschreibung
nichtchristlicher Menschen — wie schon in der Ekklesiologie — eine werkgenetische
Entwicklungslinie zu beobachten ist. Dabei weist es zunachst darauf hin, dass Barth
auf die Annahme einer sich ereignenden ,,Weltverséhnung®, die noch in der Erst-
auflage des Romerbriefkommentars begegnet (5.1.1), nicht nur in dessen Neuauflage,
sondern in der dialektischen Theologie der 20er Jahre insgesamt verzichtet hat
(5.1.2). Von dieser Beobachtung her kann die in dieser Studie schon mehrfach vor-
ausgesetzte Beobachtung plausibilisiert werden, dass die im Kontext der Sdkula-
rismusdebatte um 1930 entwickelte Vorstellung der theologischen Unwirksamkeit
des Unglaubens erst in der Erwédhlungslehre von KD II/2 ihre nachtragliche dog-
matische Begriindung gefunden habe (5.2.1). Die heilsuniversalistische Pointe der
Erwahlungslehre, die bereits in der zeitgenossischen Rezeption dieses KD-Halb-
bandes deutlich erkannt wurde, wirft bis heute Fragen auf, da sie mit Barths Ab-
weisung der Allversohnungslehre in offensichtlicher Spannung steht (5.2.2—5). Das
Kapitel dokumentiert weiter, inwiefern der in KD II/2 entwickelte christologisch-
inklusive Blick auf nichtchristliche Menschen spater, in Barths Versohnungslehre
(KD 1V), zu einer umfangreichen Neubestimmung des Verhéltnisses von Christen
und Nichtchristen ausgearbeitet wurde, wobei der Unterschied zwischen beiden
Menschengruppen eine programmatische Relativierung erfuhr: Nichtchristen
wurden nun als unwissend bereits von Christi Heilstat herkommende und auf die
Berufung zum Glauben an ihn zugehende Menschen betrachtet (5.31-3). Ein Ein-
blick in die Rezeptionsgeschichte dieser Zuordnung macht deren eigentiimliches
Changieren zwischen theologischer Vereinnahmung und Freigabe nichtchristlicher
Menschen deutlich (5.34). Beide Deutungen haben, wie in der folgenden Rekon-
struktion der anthropologischen Dimension von Barths christologisch-inklusiver
Theologie der Welt erkennbar werden wird, Anhalt an dessen Texten: Seine
Theologie enthélt eine faktische theologische Verarbeitung der realen Sdkularitit
der Welt, die aber in der vereinnahmenden Sprache der Inklusion nichtchristlicher
Menschen ins Heil formuliert wird (54.1-3).

8 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111324524-006



192 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

5.1 Zur eschatologischen Enthaltsamkeit der dialektischen
Theologie

5.1.1 Heilsuniversalistische Motive in Barths Romerbriefkommentaren

Es ist oben deutlich geworden, inwiefern Barths Hinweis darauf, dass auch nicht-
christliche Menschen vorbehaltlos zu Gott zu rechnen seien, und sein 1931 vertre-
tenes Konzept einer theologischen Unwirksamkeit des Unglaubens schon in der
Zwischenkriegszeit einen neuen Blick auf gesellschaftliche Sékularisierungspro-
zesse ermoglichten.' Eine ausfiihrliche dogmatische Begriindung fiir diesen Ge-
danken stand damals indes noch aus, da die frithe dialektische Theologie die Frage
nach dem Heil nichtchristlicher Menschen aufféllig ausgeklammert und sich der
Tendenz nach auf die Aussage zurtlickgezogen hatte, jeder Mensch stehe sowohl
unter der Gnade als auch unter dem Gericht Gottes. Diese Ausklammerung erweist
sich als Folge der dialektisch-theologischen Selbstradikalisierung in den Jahren um
1920. Anschaulich zeigt das ein Vergleich der heilsuniversalistischen Motive in
Barths beiden Romerbriefkommentaren sowie in der Gottinger Dogmatikvorlesung
wunterricht in der christlichen Religion“.

Noch der erste Romerbriefkommentar (1919) ist, bei aller Kritik an der Bin-
destrichtheologie des religidsen Sozialismus,” an vielen Stellen von einem beinahe
ungebrochenen, an die emphatisch universalistische Theologie Christoph Blu-
mhardts erinnernden Welterlésungspathos getragen.® Besonders deutlich macht
dies die Auslegung von Rom 5, die etwa festhélt: ,[W]ir werden erldst, weil eine
Welterlosung im Gange ist“* und zwar eine »~Welterlgsung auf Grund der Welt-

1 In Kap. 31.2.

2 Vgl. etwa Barth, Der Romerbrief (Erste Fassung), S. 521: ,Sozialdemokratisch, aber nicht religios-
sozial! Der Verrat am Evangelium gehort nicht zu den politischen Pflichten.“

3 Christoph Blumhardt hatte sich als Vertreter eines , Allerweltschristentum[s]“ verstanden, eines
Christentums, das ,alle Welt lieb hat“ (Blumhardt, Ihr Menschen seid Gottes!, S. 413) und keinen
Menschen als gottlos ansieht, sondern jedem Menschen unterschiedslos das ,Evangelium“ zu-
sprechen will: ,Du bist Gottes, du kannst Gottes sein“ (a.a.0., S. 251). Von dieser Uberzeugung her
vertrat Christoph Blumhardt, anders als sein Vater, einen riickhaltlosen eschatologischen Univer-
salismus: , Es gehort nicht zum Evangelium, daf$ man Leute in die Hélle schickt* (a.a.0., S. 252); ,Der
Heiland hat keine Verdammerei; das Eigentliche an Jesus ist, daf$ er nicht verdammt“ (ders., Seid
Auferstandene!, S. 167). — Zu Blumhardts Heilsuniversalismus vgl. Wiithrich, , Die Religion soll das
Leben sein“, S. 865, sowie Sauter, Die Theologie des Reiches Gottes beim dlteren und jiingeren Blum-
hardt, S. 262, Anm. 60: ,,Ch. Blumhardt zielt — weniger durch biblizistische Erwdgungen gehemmt als
sein Vater — deutlich auf eine Apokatastasis, eine ,Allversdhnung‘ als eschatologisches Ziel“.

4 Barth, Der Rémerbrief (Erste Fassung), S. 173.



5.1 Zur eschatologischen Enthaltsamkeit der dialektischen Theologie == 193

versbhnung®.® Barth las die paulinische Beschreibung von Gottes Handeln univer-

salistisch: ,Wer ist ,wir? Alle! Niemand ist ausgeschlossen.“® Gottes Heilstat
transzendiert in seiner Auslegung auch die Grenze zwischen Religion und Atheis-
mus.” Im Romerbrief gehe es um die ,Weltbotschaft von der Welttatsache“ der
Verséhnung;8 das Urteil ,,Gerechtigkeit und Leben!“ stehe nun ,,mindestens ebenso
giiltig wie vorher das Urteil Siinde und Tod! iiber der ganzen Menschheit.> Auch
menschliche Gottlosigkeit lasse niemanden aus den ,,Armen des lebendigen Gottes*
hinausfallen.'® Begriindet wurde diese Ansicht bereits im ersten Rémerbriefkom-
mentar mithilfe einer christologisch-perfektischen Deduktionslogik, die vom All-
gemeinen das Individuelle ableitet: ,Die grofle Veranderung zwischen Gott und
Welt ist geschehen, also auch fiir uns geschehen.“!!

Im Kontrast dazu bot die Zweitauflage des Romerbriefkommentars eine ten-
denzielle Zuricknahme dieses perfektisch gedachten und rhetorisch stark zuspre-
chend ausgerichteten Heilsuniversalismus. Nun &nderte sich — nicht durchgehend,
aber weit iiberwiegend — die Tonalitét. In neuer Scharfe wurde die Universalitit der
Verwerfung des Menschen betont, seines Abfalls von Gott.**Von »Welterlgsung“ und
»SWeltversohnung“ war nun nicht mehr explizit die Rede. Zwar waltet auch in der
Neuauflage kein eschatologischer Partikularismus; Barth konnte etwa auch hier

5 Barth, Der Romerbrief (Erste Fassung), S. 200; der Begriff der ,Weltversohnung“ begegnet auch
andernorts (etwa a.a.0., S. 170.175445). Es gebe, hélt Barth an einer Stelle fest, ,keine erlésten
Menschen ohne eine erlgste Welt“, denn: ,Es gibt kein freies inneres Leben in einem gefangenen
AuRern. Es gibt kein Heil der Seele in einer ,bésen Welt* (a.a.0., S. 228).

6 Barth, Der Romerbrief (Erste Fassung), S. 205.

7 Vgl. Barth, Der Romerbrief (Erste Fassung), S. 206: ,Wir rechnen alle zu ,uns‘, Juden und Griechen,
Fromme und Weltkinder, Christen und Atheisten. [...] Unsere Sache ist die Gottessache, darum aller
Menschen Sache“.

8 Barth, Der Rémerbrief (Erste Fassung), S. 205.

9 Barth, Der Romerbrief (Erste Fassung), S.198.

10 Barth, Der Rémerbrief (Erste Fassung), S. 170: ,An der objektiven Tatsache der Weltverséhnung
dndert auch unsere starkste Gebundenheit an die alte Welt und unsere verbohrteste Fremdheit
gegeniiber der neuen gar nichts. [...] Wir kdnnen trotzen, liigen, gottlos sein — und sind doch in den
Armen des lebendigen Gottes, der im Christus sein Recht allgemein giiltig wieder aufgerichtet hat.“
11 Barth, Der Romerbrief (Erste Fassung), S. 170.

12 Vgl. etwa Barth, Der Rémerbrief (Zweite Fassung), S. 95: ,Abfall ist Abfall. Wer ist nicht abge-
fallen? Mag auch der Stufenunterschied zwischen [...] menschlichem Unglauben und Glauben
sichtbar und wichtig werden auf der Oberflache, die wir Seele und Geschichte nennen, so féllt doch
die eigentliche Entscheidung tiber den Menschen, die Entscheidung tiber sein Verderben oder Heil,
uber sein Verbleiben unter Gottes Zorn oder sein Gerettetwerden nicht nach Maf3gabe dieses Un-
terschieds. Es gibt hier und dort ein Verlorengehen.“ Vgl. a.a.0., S. 553: ,Der Grund der Erwahlung ist
der Glaube. Der Grund der Verwerfung ist der Unglaube. Aber wer ist etwa gldubig? Wer etwa nicht
ungldubig?“



194 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

formulieren, es gebe ,keinen Menschen, der nicht im Lichte dieser [scil. Christi,
M.P.] Gehorsamstat ,in Christus‘ wére: das neue, das mit Gerechtigkeit bekleidete
Subjekt und darum als solches unter die Freisprechung und gottliche Bejahung
gestellt“."® Im Vergleich zum ersten Rémerbriefkommentar fillt jedoch die welt-
theologische Verschiebung auf, dass explizite Aussagen uber das Heil der ganzen
Welt, die eine feste Grundlage fiir Heilszusagen an nichtchristliche Menschen ge-
boten hétten, nun von der der dialektischen Theologie inhdrenten Unwissenheits-
emphase her tendenziell vermieden wurden."* Wo man von der Erstauflage (und
erst recht von Barths Spatwerk) her klare, zeugnishafte Aussagen tiber das Heil
einzelner Menschen erwarten wiirde, brach Barth 1922 den Gedankengang regel-
massig ausdrucklich ab, um zur Beschreibung der Dialektik von Krisis und Gnade
zurtlickzukehren. So hielt er zwar auch in der Neufassung fest, in Christus sei ,die
Verwerfung tiberwunden und verschlungen [...] durch die Erwahlung®; sein Werk
ermogliche ,die Riickkehr des Menschen in die ihm bis jetzt und hier gdnzlich
verlorene Einheit mit Gott“ — um aber sogleich zu konstatieren: ,,Wir stehen [...] an
der Grenze des Sagbaren und brechen ab.“'® Weiter distanzierte sich Barth schon in
seiner hier vorgetragenen Auslegung von Rém 9 — lange vor KD II/2 — von einer in
dem Sinne doppelten Prddestinationslehre, dass man von zwei unterschiedlichen
Menschengruppen ausginge, den Erwéhlten und den Verworfenen.'® ,Erwéhlung
und Verwerfung® vollziehe sich im einzelnen Individuum."” Dabei bestehe ,in Gott*
durchaus kein ,Gleichgewicht“ zwischen beiden Gréssen, ,sondern ewige Uber-
windung des Zweiten durch das Erste: des Gerichts durch die Gnade, des Hasses
durch die Liebe, des Todes durch das Leben*.*® Sofort machte Barth jedoch deutlich:
~Aber dieser Sieg ist uns in jedem Augenblick der Zeit verborgen. Wir kdnnen der

13 Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S. 251. — Insofern kann Barth sogar schreiben, die
,Moglichkeit der Verwerfung“ sei ,in Gott [...] ewig tiberwunden|...]“ (a.a.0., S. 474). Darauf weist
bereits Beintker, Krisis und Gnade, S. 35, hin. Er formuliert treffend, auch in der Zweitauflage gebe
letztlich ,zwischen den Zeilen tiberall die Gnade den Ton an[...]“ (ebd.).

14 Auch McCormack sieht schon im zweiten Romerbriefkommentar Ansétze zu einer universa-
listischen Erwédhlungslehre, beobachtet aber ebenfalls (McCormack, So That He May Be Merciful to
All, S. 244): Barth ,knows only that in the cross and resurrection of Christ a turn of the ages took
place that is universal in scope. What this means for any particular individual is left to God to
determine.“

15 Barth, Der Rémerbrief (Zweite Fassung), S. 561f.

16 Die doppelte Pradestination ist nach Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S. 474, ,das Ge-
heimnis des Menschen, nicht dieses und jenes Menschen. Sie scheidet nicht zwischen diesen und
jenen Menschen, sondern sie ist ihre tiefste Gemeinschaft. Ihr gegentiber stehen sie alle in einer
Linie.“

17 Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S. 474.

18 Barth, Der Rémerbrief (Zweite Fassung), S. 474.



5.1 Zur eschatologischen Enthaltsamkeit der dialektischen Theologie == 195

Doppelheit nicht entgehen.“** Im zweiten Rémerbriefkommentar begegnet dieser
bewusste und abrupte Abbruch des Gedankengangs auch an einigen anderen
Stellen.”

Damit bestatigt sich Michael Beintkers Feststellung, dass es zwar auch im
zweiten Romerbriefkommentar kein stetes Schwanken zwischen Ja und Nein,
zwischen Gnade und Verwerfung gebe — dass es Barth 1922 aber nicht méglich
gewesen sei, die an sich bereits hier vorausgesetzte ,Wendung vom Gericht zur
Gnade als christologisches Praeteritum zu bestimmen*.*' Eben dieser Gedanke wird
sich im Folgenden, in dieser Untersuchung allerdings aufgrund der Abgeschlos-
senheit des Versohnungshandelns christologisches Perfekt genannt, als zentral fiir
die Begrtiindung undquivoker Heilszusagen an nichtchristliche Menschen erweisen.
Die Performativitdt des perfektischen Ruickbezugs auf das Christusereignis, die
bereits im ersten Romerbrief begegnet war, wird auch in spateren Texten Barths auf
sprachlicher Ebene jene der Tendenz zur Enthaltsamkeit gegeniiber eindeutigen
Heilszusagen ersetzen und iiberbieten. Im zweiten Rémerbrief dominiert hingegen,
wenn auch nicht ausschliesslich, die Denk- und Sprachfigur des ,,Futurum resur-

19 Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S. 474.

20 Ahnlich verfuhr Barth etwa in der Auslegung der grossen Heilszusagen von R6m 8. Unter Bezug
auf Rom 8,31 schrieb er (Barth, Der Romerbrief [Zweite Fassung], S. 4461.): ,,Ist Gott fiir uns, wer ist
dann wider uns?‘ [...] Der Mensch [...], mit dem Gott ist und der also, kraft gottlicher Initiative, an
Gottes Seite steht, weifd von keiner Zweiheit, denkt nicht in Antinomien, hat niemand und nichts
gegen sich.“ Aber: ,Es soll nicht sein, dass wir dafiir Worte und Begriffe haben, weil es sonst nicht
das wére! Wir begntigen uns mit der Feststellung, dass alle Wegweiser eben dorthin zeigen, und
brechen ab.“ Ein analoges Motiv des Abbruchs begegnet in der Auslegung von Rom 8,38: ,Ich weif3,
dass von der Liebe Gottes in Jesus Christus (von der ich nichts weif) niemand und nichts mich
scheiden kann. [...] [D]ie Liebe Gottes in Jesus Christus ist die Einheit der Liebe Gottes zum Men-
schen mit der Liebe des Menschen zu Gott. In ihr triumphiert unsre Liebe. In ihr ist der Punkt
erreicht, wo die unvollziehbare Identitédt vollzogen ist. Aber sofort kehren wir um in der Einsicht,
dass wir diese Identitét in keinem Sinn vollziehen oder als vollziehbar auch nur denken kdnnen. Es
geniige uns, zu wissen, dass wir von dorther kommen, dorthin gehen.“ (a.a.0., S. 450). Ganz anders
gestimmt hatte Barth die Auslegung von Rom 8,381. in der Erstauflage des Kommentars noch mit der
emphatischen Erinnerung enden lassen (Barth, Der Rémerbrief [Erste Fassung], S. 355; im Original
mit Abschnittwechsel): ,Wir wurden geliebt. Wir werden geliebt. Wir werden geliebt werden. Das ist
unsere Zukunft.“

21 Beintker, Krisis und Gnade, S. 30. Beintker betont jedoch zugleich (und zurecht), dass schon im
zweiten Romerbriefkommentar,,die Bewegung vom gottlichen Nein (welches dem zuvor gesagten Ja
entspringt!) zum Ja — ontologisch gefasst — unumkehrbar* sei. Insofern basiere die ,Dialektik von Ja
und Nein im Krisis-Motiv* auch in dieser Phase von Barths Werk nicht ,auf einer Gleichwertigkeit
beider, die ein beliebiges Pendelspiel zwischen Ja und Nein gestatten wiirde“ (ebd.).



196 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

rectionis“**> bzw. des ,Futurum aeternum®?® Die Wandlungen von Barths Sprache
bilden in dieser Hinsicht jene seiner Theologie exakt ab.

Entsprechend wird die an das Titelzitat dieser Studie erinnernde Anrede ,Du
bist [...] Gottes“ 1922 an einer Stelle nicht als (perfektisch gestiitzte) Verheissung,
sondern als (futurisch ausgerichteter) Anspruch formuliert, wobei die dialektische
Spannung, in der jedes menschliche Leben steht, voll erhalten bleibt: ,Stelle dich
selbst (du, der Begnadigte, dich, den Unerldsten, du, der neue Mensch, dich, den
alten Menschen mit allen Gliedern seines Leibes!) Gott zur Verfligung. Du bist
(existentiell) Gottes!“** Und wiahrend spéter perfektische Formulierungen gerade
die Gewissheit von Heilszusagen begriinden und performativ unterstiitzen sollten,
hiess es 1922 in nicht weniger sprechender Weise: ,,Heilsgewissheit‘ ohne exklu-
sivste doppelte Pradestination, Heilsgewissheit im Sinn des neuern Protestantismus
ist schlimmer als Heidentum!“*®

5.1.2 Pradestination und Versdhnung in der Géttinger Dogmatikvorlesung

Barths ausfiihrliche Auseinandersetzung mit der Pradestinationslehre der refor-
mierten Orthodoxie in der Gottinger Dogmatik zeigt ein dhnliches Bild. Im 1924
vorgetragenen §18 zur ,Gnadenwahl“ findet sich wiederum eine ausfiihrliche
Distanzierung von der traditionell-reformierten Einteilung der Menschheit in Er-
waéhlte und Verworfene. Die Rede von Erwadhlung und Verwerfung sei zugleich auf
alle Menschen zu beziehen, und die Entscheidung zwischen beidem liege, ob sie so
oder so ausfalle, ganz bei Gott.2® Barth formulierte nun in sachlichem Anschluss an
seine exegetische Arbeit am Romerbrief, die Einteilung der Menschheit in zwei

22 Vgl. dazu etwa Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S. 419: ,Das Futurum resurrectionis er-
innert uns [...], dass wir bei dem Allem von Gott und nicht von einer menschlichen Moglichkeit
geredet haben.“ Vgl. ferner z.B. a.a.0., S. 279.293.560.

23 Vgl. etwa Barth, Der Rémerbrief (Zweite Fassung), S. 398 (hier in der Parallelisierung ,unan-
schaulicherweise, im Futurum aeternum*) sowie z.B. a.a.0., S. 277469.515.

24 Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S. 292. — Vgl. aber auch die anders gelagerte Verwendung
der Formulierung ,du bist Gottes“ a.a.0., S. 394.

25 Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S. 554.

26 Vgl. den Schluss des Leitsatzes in Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion, Bd. 2, S.167 (im
Original hervorgehoben): ,In dem fiir jeden Menschen in jedem Augenblick aktuellen Entweder-
Oder dieser doppelten Méglichkeit [von Erwéhlung oder Verwerfung, M.P] triumphiert, wie auch
die Entscheidung ausfalle, Gottes Herrlichkeit, und diese Entscheidung ist von jedem Menschen in
jedem Augenblick da zu suchen, wo sie von Ewigkeit her beschlossen ist: in Gottes Weisheit und
Barmherzigkeit.“



5.1 Zur eschatologischen Enthaltsamkeit der dialektischen Theologie == 197

Gruppen halte er von Rom 9-11 her fiir falsch.”” Recht verstanden gehe es in der
Pradestinationslehre, so formulierte Barth in einer typisch dialektisch-theologi-
schen Denkbewegung, nicht um ,,certi homines‘ nur als Erwéhlte“ und um andere
Jnur als Verworfene, sondern stets um ,Beide als Beides“.?®

Von dieser Doppelbestimmung her lehnte Barth jedes Spekulieren tber die
Zahl der Erwéhlten und Verdammten explizit ab und vermied daher auch ein-
deutige Heilszusagen an einzelne Menschen.Verwerfung und Erwéhlung ereigneten
sich in unvorhersehbarer Weise und aufgrund freier Entschliessungen Gottes stets
neu. Barth betonte nun, Gott konne jemanden, den er einmal erwéhlt habe, jeder-
zeit wieder verwerfen.?® Pridestination sei insofern nicht mit ,einer iiber den
Menschen gefallenen und vollzogenen Entscheidung“ Gottes zu verwechseln, ,wo-
nach Gott sein Handeln an ihm fiir alle Momente der Zeit in einem bestimmten
Sinn“, etwa auch in einem ,gnédigen, ,festgelegt hitte“** — eine Formulierung, die
von Barths Spéattheologie her zumindest auffallt. Jede solche Festlegung Gottes, auch
eine Festlegung christologischer Art, ist der Gottinger Dogmatik noch tendenziell
fremd.®* In seinem fortdauernden gottlichen Beschliessen sei und bleibe Gott ,in
jedem Zeitmoment frei“.** Entsprechend dieser durch und durch aktualistischen

27 Vgl. Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion*, Bd. 2, S. 185: ,Das ,certos homines’, die
Verkehrung der Pradestinationslehre in eine Lehre von den prédestinierten Menschen, war das
trojanische Pferd, dessen Aufstellung an heiliger Stétte Ilions Ende war. Erscheint sie bei den ei-
gentlichen Klassikern der Lehre [...] mehr als eine beildufige logische Konsequenz, so riickte sie bei
den Epigonen immer mehr in die Mitte und machte mit ihrer krassen mythologischen Willkiir das
Ganze rasch genug auch fiir seine eifrigsten Vertreter unglaubwiirdig und unhaltbar.*

28 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion*, Bd. 2, S. 184.

29 Vgl. etwa Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 2, S. 184: ,Gott ist frei nicht nur
gegeniiber den verschiedenen Menschen nebeneinander, diesen zu erwéhlen und jenen zu ver-
werfen, sondern auch gegeniiber jedem einzelnen Menschen fiir sich, ihn jetzt zu erwéhlen, jetzt zu
verwerfen.“

30 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion*, Bd. 2, S. 184.

31 Auch nach McCormack, Theologische Dialektik und kritischer Realismus, S. 316, fehlte Barths
Gottinger Dogmatik im Vergleich mit KD II/2 ,eine vertiefte Reflexion dartiber, dass die Erwdhlung
,in Christus‘ geschieht. Zwar konnte Barth schon bejahen, dass die Grundlage der Erwahlung in-
dividueller Personen ,in Christus‘ zu finden ist. Aber dieser Gedanke hatte noch keine konstitutive
systematische Bedeutung.“ Bemerkenswerterweise konnte Barth, worauf McCormack ebenfalls
hinweist (a.a.0., S. 377) in Gottingen sogar noch festhalten, Dogmatik und Predigt miissten es ,wieder
wagen [...], etwas weniger [!] christozentrisch“ zu werden (Barth, ,Unterricht in der christlichen
Religion* Bd.1, S.110) — eine Pointe, die allerdings starker gegen die Jesusfrommigkeit der modernen
Theologie gerichtet als systematisch grundlegend gemeint war (vgl. a.a.0., S. 108—110).

32 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 2, S.184: ,Pradestination ist gerade als ewige
Pradestination der gottliche Beschlufd im Akt, das gottliche Beschliefsen tiber den Menschen, in dem
Gott jedem Menschen gegentiber in jedem Zeitmoment frei ist und bleibt, von Entscheidung zu
Entscheidung iiber ihn mit ihm fortschreitet.“



198 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

Pradestinationslehre hielt Barth gegen Ende des Paragraphen fest: Dass Gott ,mit
Allen auf dem Wege ist, bei dieser Einsicht gilt es, wenn man aus dem Akt der Of-
fenbarungserkenntnis nicht heraustreten will, stehen zu bleiben.“*® Das ,Letzte,
was man sagen konne, sei daher die Aussage, dass ,das Erwdhlen und nicht das
Verwerfen das Ziel der Wege Gottes sei.>*

Im Kontext dieser Zuriickhaltung in der Frage nach der Heilsuniversalitat steht
auch, dass es Barth in Goéttingen als seine Aufgabe angesehen hat, zwischen der
Klassisch-reformierten Betonung der freien Souverdnitit Gottes und dem von ihm
als lutherisch wahrgenommenen Anliegen eindeutiger Heilszusagen zu vermit-
teln.®® Komme der lutherischen Haltung eine ,berlegene menschliche Liebens-
wiurdigkeit“ zu, sei der reformierten ,zundchst“ die ,groflere dogmatische Ge-
schlossenheit und Sachlichkeit“ zuzuerkennen.* In seiner eigenen Positionierung
legte er Wert darauf, ,nicht mit den Lutheranern zu sagen, Christus sei fiir alle
Menschen gestorben“ (!) — die ,Partikularitat und der ,Aktcharakter” der Ver-
sohnung, die die Reformierten betonten, seien ,unbedingt“ beizubehalten.®’
Gleichzeitig lehnte er die ,logische (aber auch nur logische!) Konsequenz“ der
traditionellen reformierten Lehre ab, es gebe ,Andere, die nicht in diesem ge-
schlossenen Kreis stehen“.®® Diese explizit partikularistische Aussage nannte er
eine ,gefdhrliche und darum abzuschneidende Wucherung®.*® Der spannungsvolle
Gedankengang endet im wiederum typisch dialektisch-theologischen, in der Uni-
versalititsfrage letztlich apophatischen Satz: ,Es kennt der Herr die Seinen!“*°
Aufgrund dieses Grundanliegens erhielt die Gottinger Dogmatik in der Heilsfrage
ein sehr anderes Geprége als die spatere KD. Barth lehnte nicht nur die Vorstellung
einer Allverséhnung als unzuléssige ,Streichung der Verwerfung® ab,** sondern

33 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion*, Bd. 2, S. 211.

34 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 2, S. 211.

35 Vgl. dazu die Ausfiihrungen im §29 (,,Jesus Christus: Sein Werk*) der Gottinger Dogmatik (Barth,
yunterricht in der christlichen Religion®, Bd. 3, S. 119-123).

36 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 3, S. 121.

37 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion*, Bd. 3, S. 122.

38 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 3, S. 123.

39 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 3, S. 123.

40 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion, Bd. 3, S. 123 (in Anspielung auf das gleichnamige
Kirchenlied von Philipp Spitta, 1801-1859).

41 So bereits in Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion, Bd. 2, S. 211. Abgelehnt wird die
,Lehre von der Apokatastasis, nach der eine Erwahlung aller Menschen als das Ende der Wege
Gottes zu behaupten wére“; eine solche wére nach Barth ,nicht Theologie, sondern enthusiastische
Metaphysik* (ebd.) — Vgl. dazu auch Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion* Bd. 3, S. 490f.



5.1 Zur eschatologischen Enthaltsamkeit der dialektischen Theologie == 199

wollte auch am Theologumenon der ,Holle“ sowohl im Kontext der Anthropologie*?
als auch in jenem der Eschatologie*® noch explizit festhalten. An einer Stelle machte
er deutlich: ,Wir erzdhlen hier keine erbauliche Geschichte, in deren spateren
Kapiteln dann Alles allméhlich gut kommt.“**

Es trifft zweifellos zu, dass die hier vertretene Erwahlungslehre, wie Bruce
McCormack formuliert, ,ernste Fragen hinsichtlich der persénlichen Gewissheit
der Erwahlung und des Heils nach sich zieht“.*® Erst recht gilt das nun fiir Aussagen
uber das Heil anderer, insbesondere nichtchristlicher Menschen, und die Mdglich-
keit zeugnishafter Heilszusagen an sie. Ihr Heil wird im Kontext der in Gottingen
entfalteten Versdhnungslehre schlicht kaum thematisiert. Entsprechend riicken in
dieser Dogmatik der Begriff der Versohnung und jener der Kirche, betrachtet man
sie von Barths Spatwerk her, auffallend eng zusammen: ,Mit dem Tatbestand der
Verséhnung haben wir es hier zu tun. Wir bezeichnen denselben Tatbestand, wenn
wir sagen: es gibt von Gott aus eine Kirche.“*® Von einer »Weltversohnung“ zu

42 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion® Bd. 2, S. 4411.: ,,Es gibt [...] eine Hélle, auch wenn
wir auch weniger dartiber zu sagen wissen als unsere Véter. Und dies kann denn passender Weise
das letzte Wort unserer Lehre vom Menschen sein.“

43 Vgl. Barth, ,,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 3, S. 491, wo es im Anschluss an die er-
neute Abweisung der Apokatastasis heisst, es diirfe ,nicht verschwiegen werden, daf es [...] die
Nicht-Erlosung, eine ewige Verdammnis gibt. Es wird sachgemas sein, die Begriffe Verdammnis und
Holle eben vor allem und grundsétzlich als Nicht-Erldsung zu interpretieren.“ Barth betont, dieser
Glaube an eine Holle widerspreche nicht der Erwartung, dass Gott zuletzt (mit I Kor 15,28) ,Alles in
Allem* sein werde (a.a.0., S. 492f.): Die ,Verdammten“ seien ,nicht ausgenommen, wenn es heifit,
daf$ Gott sein wird Alles in Allem. Er ist in ihnen der, der das, was sie wollen, nicht will. Er beweist an
ihnen seine Gerechtigkeit wie an den Seligen seine Barmherzigkeit. An wem wird er diese, an wem
wird er jene beweisen? — diese Frage ist das letzte Wort der Dogmatik. Sie ist wie alle rechtschaf-
fenen Worte der Dogmatik keine Zuschauerfrage. Sie richtet sich ad hominem.“ Mit dieser offenen
Frage — und nicht mit einer universellen Heilszusage — endet Barths dreibéndige Dogmatik.

44 Barth, ,,Unterricht in der christlichen Religion*, Bd. 3, S. 8.

45 McCormack, Theologische Dialektik und kritischer Realismus, S. 316. McCormack betont ferner,
Barth gehe es in dieser Zeit ,nicht um eine Bejahung der universalen Erwahlung, als ob man gewiss
sein konnte, dass die Erwahlung das Ziel aller Wege Gottes darstelle. [...] Die Erwdhlungsgewissheit
kann [...] nur in jedem Augenblick von Menschen, die in der Geschichte leben, neu empfangen
werden. Mehr als das kann und soll die Theologie nicht sagen“ (ebd.). Auf dieser Linie beobachtete
auch Matthias Gockel, dass die Pradestinationslehre der Gottinger Dogmatik zwar aktualistisch,
aber noch nicht christozentrisch gedacht sei (vgl. Gockel, Barth and Schleiermacher on the Doctrine
of Election, S. 155.; vgl. auch a.a.0., S. 178). Sie fiihre nicht zu der ,affirmation of an eschatological
universalism“ (a.a.0., S.152). Gockel ist allerdings der Ansicht, ein eschatologischer Universalismus
bleibe auch 1924 zumindest als Moglichkeit (,possibility) denkbar (vgl. a.a.O., S. 156).

46 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 3, S. 9 (im Original mit Abschnittwechsel
zwischen den beiden Sdtzen). Analog dazu konnte er synonymisch den ,wachsenden Machtbezirk
der Gnade, die eine heilige allgemeine Kirche“ behandeln (a.a.0., S. 75; im Original hervorgehoben



200 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

sprechen, wie es Barth noch 1919 getan hatte und spiter wieder tun wird,*” wire in
diesem dogmatischen Kontext sinnwidrig. Und auch die gewisse Erwartung einer
»~Welterlosung“ fiel nun aus: Barth hielt an einer Stelle sogar explizit fest, nicht
einfach ,Alle“ hitten die Verheissung der Erlésung, sondern die in Christus ,Er-
waéhlten, Verséhnten, zum Ziel Geflihrten, nicht die Welt, sondern, so unangenehm
partikular das wiederum klingen mag, die Kirche, der Leib, da Christus das Haupt
ist und wir seine Glieder. Denn nicht die Welt, sondern die Kirche preist Gottes Ehre,
und um sie geht es in der Erlosung.“*®

Insgesamt wird deutlich: Barths ab 1931 so emphatisch vorgetragene Ansicht,
dass die Gottlosigkeit nichtchristlicher Menschen vor Gott unwirksam sei, dass die
Kirche also jeden Menschen zu Gott rechnen und dass sie Christus als Urheber auch
seines Heils ansehen miisse,*® ist von seiner in Géttingen vorgetragenen Lehre von
der Gnadenwahl her noch nicht eindeutig zu begriinden. Wie bereits angedeutet ist
es beachtlich, dass seine Positionierung in der Frage, wie mit dem Unglauben
nichtchristlicher Menschen theologisch umzugehen sei, in Gelegenheitsschriften
wie jenen der Sdkularismusdebatte inhaltlich weiter ging als in den wenige Jahre
zuvor erarbeiteten dogmatisch-reflexiven Texten. In diesen waren die Pointen sei-
ner spateren christologisch-inklusiven Theologie der Welt noch weitgehend abwe-
send; sie waren vielmehr von einer dialektischen Spannung dominiert, die zeug-
nishafte Zusagen an einzelne Menschen — und so auch an Nichtchristinnen und
Nichtchristen — gerade verunmaglichte.*

[Leitsatz]); andernorts beschrieb er die Kirche als ,die Stétte des eigentlichen Kénigsamtes Christi,
in welchem die Immanenz Gottes in der Welt, sein Regieren, Begleiten, Erhalten aller Dinge eben im
Blick auf Stindenfall und Verséhnung eine ganz besondere, aus dem Schema des allgemeinen Im-
manenz- oder Vorsehungsbegriffs charakteristisch heraustretende Gestalt“ gewinne (a.a.0., S. 180).
47 Vgl. dazu oben Kap. 51.1. bzw. unten Kap. 5.31.

48 Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 3, S.491. — Entsprechend hatte sich Barth in
seiner Gottinger Dogmatik ja noch positiv auf das Cypriansche Diktum extra ecclesiam nulla salus
beziehen kénnen (vgl. dazu oben Kap. 4.2.1 sowie Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion*,
Bd. 3, S. 169.358) und dabei, allerdings im Sinne einer Abwehr des religiésen Individualismus, mit
Bezug auf die Kirche als dem Leib Christi festgehalten: ,Wer ihr nicht angehort, wer dieser Ge-
meinschaft nicht teilhaftig ist, der wird in der Tat nicht selig“ (a.a.0., S. 359; bereits oben zitiert).
49 Vgl. oben Kap. 3.1.2.

50 Bei Barths dialektisch-theologischem Weggenossen Emil Brunner ist diese Spannung auch in
spateren Texten durchgehalten, worin der zentrale Grund fiir dessen deutliche Kritik an Barths
Verstdndnis der Heilsuniversalitdt zu suchen ist. Noch 1955 formulierte Brunner unter kritischer
Bezugnahme auf KD II/2, S. 182, es sei nicht richtig, ,zu sagen, die Holle sei durch Christus fiir immer
verschlossen“ (Brunner, Dogmatik, Bd. I1I, S. 471). Vielmehr gelte es, ,beides“ zu lehren: ,das Jiingste
Gericht, also den doppelten Ausgang der Geschichte, und die Allversohnung.“ Beide Aussagen gingen
logisch nicht zusammen, seien aber ,nur zusammen wahr, und dieses Zusammen versteht man nur,
wenn man dabei ist, wenn man aufhort, Zuschauer zu sein, der fragt, was es alles gibt“ (a.a.0., S. 473).



5.2 Barths inklusive Erwahlungslehre (KD 11/2) und das Problem der Heilsuniversalitit = 201

5.2 Barths inklusive Erwahlungslehre (KD I1/2) und das
Problem der Heilsuniversalitat

5.2.1 ,Sicheres Heil fiir den Menschen*

Dies dnderte sich mit der 1942 erfolgten Publikation des die Erwahlungslehre ent-
haltenden vierten Teilbandes der Kirchlichen Dogmatik.*" Erst dieser Text — und
nicht schon jene fritheren christologisch-inklusiven Formulierungen — wurde in
einer breiteren theologischen Offentlichkeit als Hinwendung Barths zum Gedanken
der Heilsuniversalitit diskutiert.>* Er bot durch seine kithne Reformulierung der
Klassischen Pradestinationslehre eine umfassende theologische Verteidigung und
Begriindung der zuvor bereits faktisch bezogenen Position, dass die Kirche jedem
Menschen das von seinem Glauben unabhéngige Heil zu bezeugen habe.

Barth hielt hier an der fritheren Entscheidung fest, Erwahlung und Verwerfung
nicht mehr auf unterschiedliche Menschengruppen zu beziehen, unterstiitzte diese
Umformung der calvinischen Préadestinationslehre jedoch durch eine christologi-
sche Zuspitzung, die sowohl beiden Romerbriefkommentaren als auch der Gottin-
ger Dogmatik noch fremd war: Jesus Christus erscheint hier in dreifacher Funktion
zugleich als ,der erwéhlende Gott“, als ,,der erwahlte Mensch“® sowie als ,,der eine
Verworfene“.** Diese hochst folgenreiche Akzentverschiebung fiihrte Barth in der

Dass Brunner dieses Zugleich von Universalismus und Partikularismus dezidiert als Alternative zu
Barths Theologie verstand, sollte zumindest davor warnen, bei Barth ebendiese Spannung doch
wiederzuentdecken (vgl. dazu unten Kap. 5.2.2).

51 Eine umfassende Darstellung der Erwéhlungslehre als Ganzer bietet Kreck, Grundentscheidun-
gen in Karl Barths Dogmatik, S. 188 —283; fiir weitere Darstellungen vgl. die im Verlauf dieses Un-
terkapitels angegebene Literatur.

52 So restimierte Berkouwer 1954, die (kritisch gemeinte) Frage, ob bei Barth nicht der ,Anfang
eines konsequenten Universalismus“ zu finden sei, sei ,seit dem Erscheinen von Barths Erwéah-
lungslehre immer wieder zur Sprache gebracht worden“ (Berkouwer, Der Triumph der Gnade in der
Theologie Karl Barths, S. 98). Erwédhnt sei ferner Brunners abwehrende Reaktion auf Barths Er-
wahlungslehre (Brunner, Dogmatik, Bd. I, S. 375—-379), die das Universalismusproblem als in neuer
Weise dominanten Streitpunkt zwischen Barth und Brunner an den Tag brachte, wéhrend in der
fritheren Debatte zwischen Barth und Brunner andere Themen dominiert hatten, besonders das
Verhéltnis zur natiirlichen Theologie (vgl. Brunner, Natur und Gnade; Barth, Nein!). — Zu der Aus-
nahme jener zeitgenossischen Rezension von Barths Aufsatz Die Not der evangelischen Kirche, die
schon 1931 Barths Universalismus kritisiert hatte, vgl. oben Kap. 3.1.2.

53 KD1I/2, S. 1.

54 KD II/2, S. 386; vgl. auch den Leitsatz von § 33 (Die Erwdhlung Jesu Christi) a.a.0., S. 101 (im
Original hervorgehoben): ,Die Gnadenwahl ist der ewige Anfang aller Wege und Werke Gottes in
Jesus Christus, in welchem Gott in freier Gnade sich selbst fiir den siindigen Menschen und den
siindigen Menschen fiir sich bestimmt und also die Verwerfung des Menschen mit allen ihren



202 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

Konsequenz zur Aussage, dass es zwar eine gottliche Verwerfung — und insofern
nach wie vor eine doppelte Pradestination —, neben Jesus aber keine real Verwor-
fenen gebe.”® In der Erwéhlung Jesu Christi — als genitivus objectivus wie sub-
jectivus zu lesen — habe Gott dem Menschen die Erwahlung, sich selbst hingegen die
Verwerfung zugedacht.*® Parallel zum Gedanken des Unglaubens an die Gottlosig-
keit und diesen zugleich erst begriindend formulierte Barth nun, Glaube an die
Pradestination Gottes bedeute ,an sich und per se: Glaube an die Nicht-Verwerfung
des Menschen, Nicht-Glaube an seine Verwerfung“.*” Das Resultat dieses Gedan-
kengangs unterschied sich massiv von der betonten Enthaltsamkeit der Gottinger
Dogmatik in der Heilsfrage. Es lautete nun, knapp zusammengefasst: ,,Sicheres Heil
fiir den Menschen, sichere Gefahr fiir Gott selber!“5®

Von dieser Uberlegung her kulminierte Barths Erwahlungslehre in einer be-
wussten, programmatischen und in seinen Schriften von nun an durchgehend
festzustellenden Betonung der Universalitdt des Heils. Hier wurden die Weichen
gestellt, die in KD IV zur oben festgestellten®® Bedingungslosigkeit der Heilszusage
fliihren: Die Gemeinde kann und muss nach Barth jedem Menschen bezeugen, ,,daf}
er von Ewigkeit her Jesus Christus angehort und also nicht verworfen, vielmehr in
Jesus Christus von Gott erwahlt“ sei (Leitsatz zu § 35).%° Gerade den ,verlorenen —
laut der VerheifSung nicht verlorenen! — Kindern dieser Welt“ habe sie in dieser

Folgen auf sich selber nimmt und den Menschen erwéahlt zur Teilnahme an seiner eigenen Herr-
lichkeit.“ — Zum in KD II/2 ebenfalls, aber weniger prominent begegnenden Gedanken, dass Jesus
zugleich der stellvertretend fiir alle an Gott glaubende (und insofern Gott erwéahlende) Mensch sei,
vgl. unten Kap. 5.3.1.

55 Zum selben Schluss kam kurz zuvor bereits der franzdsische Theologe Pierre Maury. Barth hat
eine Abhangigkeit seines Denkens von Maurys Aufsatz Election et foi (dt.: Maury, Erwdhlung und
Glaube) ausdriicklich anerkannt; vgl. dazu Barth, Préface. Der Zusammenhang wird detaillierter
beschrieben bei McCormack, Theologische Dialektik und kritischer Realismus, S. 378 —380.

56 Vgl. KD I1/2, S. 177.

57 KD I1/2, S. 182.

58 KD1I/2, S.177.— Vgl. auch a.a.0,, S.181: ,Es ist also die Praedestination, sofern in ihr auch ein Nein
ausgesprochen ist, auf alle Falle kein den Menschen treffendes Nein. Sie ist, sofern sie auch Aus-
schluff und Verwerfung ist, nicht des Menschen Ausschluf} und Verwerfung. Sie ist, sofern sie auch
auf Verdammung und Tod zielt, nicht auf die Verdammung und den Tod des Menschen gerichtet.”
Vgl. schliesslich a.a.0., S. 551: ,Im Glauben an Jesus Christus werden wir wohl nie aufhdren, die
Entscheidung tiber die uns wie tiber jeden anderen Menschen ganz und gar ihm zu tiberlassen. Im
Glauben an Jesus Christus kénnen wir aber keinen von Gottes Zorn Uberlieferten fiir verloren
haben. Wir wissen von Keinem, den Gott ganz und ausschliefSlich sich selbst iiberlassen hatte. Wir
wissen nur von einem so Verlassenen, nur von einem Verlorenen, Jesus Christus, und dieser war
verloren (aber auch wiedergefunden), damit aufler ihm keiner verloren gehe.*

59 Vgl. Kap. 4.24.

60 KD II/2, S. 336 (im Original hervorgehoben).



5.2 Barths inklusive Erwahlungslehre (KD 11/2) und das Problem der Heilsuniversalitit == 203

Haltung zu begegnen: ,Sie soll Jedem von ihnen sagen, dafl gerade er der Gegen-
stand von Gottes Gnadenwahl ist“,** dass also ,auch er ein Erwdéhlter ist“.5* Diese
Zusage erfolgt, ganz anders als noch 1924, vorbehaltlos und im Modus des zeug-
nishaften Zuspruchs, also nicht etwa als Mitteilung einer Moglichkeit oder einer
noch unsicheren Hoffnung.®® Von Christus her erscheint die durch den ungldubigen
Menschen getroffene Wahl nun als ,nichtig* als ,vergeblich® als ,in Jesus
Christus von Ewigkeit her negiert und annulliert“.®® Insofern ist ,jeder einzelne
Erwahlte als solcher — ob er es [im Glauben, M.P] erkennt und geniefst und be-
antwortet, wie es sich gehort oder nicht — ein Beseligter. Thm kann und ihm wird
nichts mangeln.“*’

Ein fundamentaler Unterschied zwischen Christen und Nichtchristen besteht
dabei nach Barth nicht. Es gebe, konnte er formulieren, eine ,Erwahlung und Be-
rufung auch der Gottlosen. Gibt es eine andere?“*® Christen wie Nichtchristen
stiinden als Gottlose vor Gott, und bei beiden behalte die Gottlosigkeit nicht das
letzte Wort. Glaubende und Nichtglaubende unterscheiden sich nach KD II/2 nicht in
ihrem Verhéltnis zum Heil, sondern in ihrer Erkenntnis des Heils und durch die
Auswirkungen dieser Erkenntnis. Es gibt Menschen, ndmlich die Christen, die ihre
Erwéahlung erkennen und in deren Leben sie eine Entsprechung findet, ndmlich den
Glauben: Sie ,leben als Gottes Erwihlte“.*® Daneben gibt es ,scheinbar Verworfe-
ne“,° nichtchristliche Menschen némlich, in deren Leben diese Entsprechung
ausbleibt, die also nicht mehr, noch nicht, oder — auch diese Mdoglichkeit wird ex-
plizit genannt — ,vielleicht gar nie“ als Erwéhlte leben.” Doch gerade das potenziell

61 KD II/2, S. 352.

62 KD II/2, S. 359 (im Original hervorgehoben).

63 Zu Barths Hoffnungsbegriff vgl. aber unten Kap. 5.24.

64 KD I1/2, S. 336.

65 KD I1/2, S. 349,

66 KD II/2, S. 349; vgl. auch a.a.0,, S. 348: ,Lafit er Gott los, so lafdt Gott ihn nicht los.“

67 KD II/2, S. 456; vgl. Ps 231.

68 KD II/2, S. 444.

69 Soz.B.KDII/2, S.352. — Vgl. dazu auch Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S.165f.
70 KD II/2, S.386; vgl. auch a.a.0., S. 385: ,,Sie konnen nur potentiell Verworfene sein. Sie kénnen sich
wohl als solche gehaben; es steht aber nicht in ihrer Macht, das Schwert des Zornes Gottes, nachdem
es einmal zugeschlagen hat, ein zweites Mal — und wenn sie es tausendmal verdienen wiirden — auf
sich zu ziehen.”

71 So KD II/2, S. 353: ,Nicht Jeder, der erwahlt ist, lebt als Erwahlter. Er tut es vielleicht noch nicht. Er
tut es vielleicht nicht mehr. Er tut es vielleicht nur teilweise. Er tut es vielleicht gar nie.“ Kreck,
Grundentscheidungen in Karl Barths Dogmatik, S. 270, weist darauf hin, dass erst dieser letzte Satz
den Unterschied Barths zu der Theologie der Reformatoren markiere. Fiir Barth ist diese im Ver-
gleich zu reformatorischem Denken tiberschiessende Pointe aber in der Tat zentral. Auch ein
Mensch, der ,gar nie“ als Erwahlter lebt, bleibt erwéhlt, wie im KD-Text kurz danach noch einmal



204 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

dauerhafte Ausbleiben dieser Entsprechung — also der Unglaube - ist Gegenstand
einer umfassenden Relativierung. Einerseits vermag die menschliche Entscheidung
zum Unglauben nichts an der wirksamen Erwdhlung dieser Menschen zu veran-
dern; sie kommen bereits von Gottes ,,Urentscheidung“ 2 her. Auch in Bezug auf sie
gilt, dass Gottes Handeln ,harter als Stahl und Granit vor und tiber allen Dingen und
allem Geschehen“ steht.”® Andererseits ist die Unterscheidung von Christen und
Nichtchristen bei Barth stets auf ihre Uberwindung hin angelegt. Der Berufene, so
scharft Barth ein, konne sich mit der Gottlosigkeit jener anderen Menschen ,auf gar
keinen Fall abfinden®, sondern konne ,angesichts ihrer Gottlosigkeit — eben fiir
Gottlose ist ja Jesus Christus gestorben und auferstanden — nur ihre Berufung er-
warten.“”* In Nichtglaubenden kénne man daher unméglich etwas Anderes sehen
als Menschen, ,die noch nicht oder nicht mehr glauben“.75 Im Verhaltnis Gottes zum
verlorenen Menschen konne ,,Gott nicht zu viel zugetraut“ werden: ,,Glauben kann
man nie an den Unglauben, glauben kann man immer nur an den kiinftigen
Glauben der jetzt nicht Glaubenden“.®

In diesem Gedankengang fand die schon frither formulierte Unwirksamkeit-
serkldrung menschlichen Unglaubens ihre dogmatische Begriindung. Unglaube er-
schien nun als Noch-nicht-Glaube; als noch ausstehende Erkenntnis der eigenen
Erwdhlung, die auch unter diesen Umstdnden bleibend Bestand hat. Erst die
christologische Neufassung der Prédestinationslehre hatte diese Pointe, die Calvin
noch vollig fern gelegen hatte, ermdglicht. Werkgenetisch betrachtet erweist sich
die unterdessen erfolgte Wende zur ,christologische[n] Konzentration“, die Barth
1938 in einem autobiographischen Riickblick tiber die Zeit seit 1928 in expliziter

bestatigt wird: es sei ,ja gerade der gottlose Mensch mit seiner Un-Tat und in seinem Elend der
Gegenstand von Gottes Gnadenwahl. Dafd er alle diese Moglichkeiten hat und verwirklicht, [...] das
streitet zwar gegen sein Erwdéhltsein, das kann dieses aber nicht annullieren“ (KD II/2, S. 353). —
Barths Versohnungslehre wird diesen Gedanken durch die Aussage weiterfithren, jeder Mensch sei
wirksam zum Glauben berufen, auch wenn diese Berufung in seinem Leben gar nie Ereignis werde
(s. unten Kap. 5.3.2).

72 KD 11/2, S. 8.

73 KD I1/2, S. 201. — Konkret formuliert Barth (ebd.): ,Daf§ Gott von Ewigkeit her bestimmt, daf er
entschieden und gewdhlt hat, das hat allerdings das volle Gewicht des ewigen Perfektums, das ist
vollbracht und abgeschlossen, das geht dem ganzen geschopflichen Leben in der Tat voran als
dessen Vorherbestimmung, das steht hérter als Stahl und Granit vor und iber allen Dingen und
allem Geschehen.“

74 KD I1/2, S. 386.

75 KD I1/2, S. 367

76 KD II/2, S. 325.



5.2 Barths inklusive Erwéhlungslehre (KD I1/2) und das Problem der Heilsuniversalitit —=—— 205

Abgrenzung von Calvin beschrieben hat,”” zugleich als Hinwendung zur christolo-
gischen Inklusion aller Menschen, also zur Umsetzung der christologisch-inklusiven
Theologie der Welt auf dem Gebiet der Anthropologie. Die Erwéahlung aller Men-
schen ist in die Erwéhlung Jesu Christi inkludiert.”® Vom nun bezogenen Stand-
punkt her ist der Gedanke der Unwirksamkeit menschlicher Gottlosigkeit folge-
richtig und die Kritik an einer Kirche, die nichtchristlichen Menschen im Modus
negativer Alteritatskonstruktion begegnet, zwingend. So atmet KD II/2 stellenweise
noch den Geist des Protests gegen die kirchliche Kampfstellung wéhrend der Sa-
kularismusdebatte um 1930, etwa wenn Barth einschérft, die Kirche diirfe sich
durch die ,Gottlosigkeit“ der Weltkinder ,nicht erschrecken und abschrecken las-
sen, ja durch ,keine ,Erfahrungen davon abgehalten werden, ,in und mit der
Botschaft von Jesus Christus die Verheifdung seiner Erwéhlung wieder und wieder
zu einem Jeden zu bringen“.”®

Parallel zur faktisch bezogenen heilsuniversalistischen Position finden sich
nun aber in Barths Erwahlungslehre, wie auch spéter noch,?®® iiberraschend deut-
liche Distanzierungen vom Gedanken einer Apokatastasis panton, die die von Barth
doch postulierte Sicherheit des Heils fir den Menschen — fiir alle Menschen —
wieder in Zweifel zu ziehen scheinen. So hielt Barth an einer Stelle mit Blick auf die
Zahl der Erwdhlten fest, es sei ,,Gottes Sache [...], welches der letzte Umfang jenes
Kreises“ sein werde. Ein gottliches ,Miissen“ lasse sich hier nicht ableiten; vielmehr
gelte es, die ,, Freiheit der gottlichen Gnade“ zu respektieren.®” Daher lehnte es Barth,
nach den universalistischen Grundentscheidungen durchaus tiberraschenderweise,
ab, ,aus der offenen Vielzahl der in Jesus Christus Erwéhlten die Gesamtheit aller
Menschen zu machen“.®* Sowohl die Behauptung einer solchen Offnung des Kreises

77 Barth, How my Mind has Changed (1928-1938), S. 186: ,Meine neue Aufgabe war, alles vorher
Gesagte noch einmal ganz anders, némlich jetzt als eine Theologie der Gnade Gottes in Jesus
Christus durchzudenken und auszusprechen. Ich kann nicht verschweigen, daf8 ich in der Bear-
beitung dieser Aufgabe — ich mdchte sie als christologische Konzentration bezeichnen — zu einer in
erhohtem Sinne kritischen Auseinandersetzung mit der kirchlichen Tradition, auch mit den Re-
formatoren, auch mit Calvin gefiihrt worden bin.*

78 Vgl. auch Greggs, Barth, Origen, and Universal Salvation, S. 89: ,Human election occurs only in
His prior election, and cannot be abstractly separated from this: included in Christ’s election is the
election of the other*.

79 KD I1/2, S. 352.

80 Am prominentesten: KD IV/3, S. 550.

81 KD II/2, S. 462 (vgl. bereits a.a.0., S. 325).

82 KD 1I/2, S.467 Dies gehe ,,darum nicht, weil wir es gerade in Jesus Christus mit dem persénlichen,
lebendigen und also freien Willen Gottes der Welt und jedem Menschen gegentiber zu tun“ hatten
(ebd.).



206 =— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

wie ihr Gegenteil83 seien ,keine Sitze der Christusbotschaft, sondern formale Fol-
gerungen ohne sachlichen Gehalt“.** Dieses Urteil spiegelt sich in Barths kritischer
Wahrnehmung bisheriger Vertreter der Apokatastasis panton. Die traditionell mit
dieser Wendung bezeichnete Lehre pflege, wie Barth ausfiihrt, aus zwei formalen
Gedanken ,ihre Kraft zu ziehen“: aus einer ,optimistischen Beurteilung des Men-
schen“ sowie aus der Berufung auf die ,unendliche Potentialitit des goéttlichen
Wesens im Allgemeinen®, also auf das ,Postulat, dafs bei Gott schliefilich Alles und
Jedes moglich sein miisse“.®®

Dass Barth eine tiber diese beiden Gedanken begriindete Lehre von der Apo-
katastasis ablehnte, kann nicht iiberraschen. Doch mit der Feststellung, Barth habe
bloss eine in diesem Sinne argumentierende Allversohnungslehre negieren wollen,
ist das Problem noch nicht gelést. Man fragt sich bei der Lekttire von KD II/2 beinahe
unausweichlich, ob und wie die uniibersehbaren heilsuniversalistischen Pointen
der Bestimmung nichtchristlicher Menschen mit der so umfassenden, keineswegs
auf jenes Missverstandnis restringierten Abweisung der Apokatastasis zusam-
mengehen. Wie der nun folgende Abschnitt in einigen knappen Einblicken zeigen
wird, ist die Rezeptionsgeschichte von Barths Erwéhlungslehre von einem durch-
gehenden Ringen mit dieser Frage gepragt.

5.2.2 Die Universalitat des Heils als Kernproblem der Rezeption von Barths
Erwahlungslehre

Schon in der friihen Phase der Rezeption von Barths Erwéhlungslehre war das
Thema der Universalitit des Heils fiir die Wahrnehmung der in KD II/2 gebotenen
Reformulierung der Praddestinationslehre dominant. In Otto Webers in den 50er
Jahren in mehreren Auflagen erschienener und vielgelesener Einfiihrung in die KD
findet sich die Feststellung, in der Pointe, dass die Gemeinde ,den Unglauben nicht
zu ernst nehmen* diirfe, liege ,die konkrete Spitze all dessen, was Barth dargelegt“
habe.®® Das zeigt auf, dass Weber in der Auseinandersetzung mit dem Unglauben
die Zentralstelle von Barths erwahlungstheologischer Argumentation geortet hat.
Sogleich folgt bei ihm jedoch die Abgrenzung von der ,Allversohnung®, die man aus
Barths Ausserungen yallenfalls herauskonstruieren“ kénne, aber nur ,gegen seinen

83 Namlich die Position, ,daf es zu jener letzten Eroffnung und Erweiterung des Kreises der Er-
wahlung und Berufung auf keinen Fall kommen diirfe und werde“ (KD II/2, S. 462).

84 KD II/2, S. 462.

85 KD II/2, S. 325.

86 Weber, Karl Barths Kirchliche Dogmatik, S. 74.



5.2 Barths inklusive Erwéhlungslehre (KD 11/2) und das Problem der Heilsuniversalitit == 207

ausdriicklichen Widerspruch“.*” Eine analoge Deutung bot Walter Kreck, der davor
warnte, aus einzelnen Barthschen Aussagen ,messerscharf die ,Nivellierung des
Unterschieds zwischen Glaubenden und Nichtglaubenden, zwischen Kirche und
Welt, zwischen Geretteten und Gerichteten“ zu folgern und einen ,blofs kognitiven
Unterschied“ zwischen Christen und Nichtchristen anzunehmen.*® Kreck konnte
formulieren: ,So universal das Heilsgeschehen und die Heilsverkiindigung ist, [...]
so darf doch daraus nicht eine universalistische Heilstheorie gemacht werden.“®
Die in KD II/2 enthaltene Spannung blieb in dieser Rekonstruktion voll bestehen.

Ganz anders verfuhr Hans Urs von Balthasar, der prominenteste katholische
Barth-Leser der damaligen Zeit.Von Balthasar vertrat die These, die Vorstellung der
Apokatastasis sei in Barths Erwéhlungslehre ,nicht nur eine mogliche, sondern eine
unvermeidlich notwendige, die allem tbrigen zum tragenden Grund und Voraus-
setzung“ diene.”® Endgiiltig sei bei Barth nur die Gnade, nicht die Verwerfung.” In
Barths Abweisung der Allverséhnungslehre habe man es also, so schlussfolgerte von
Balthasar, mit einer — seiner Deutung nach allerdings bewussten — , Inkonsequenz
der Dogmatik“ zu tun.®” In kritischer Absicht betonte auch Gerrit Cornelis Ber-
kouwer in seinem wirkmdchtigen Buch Der Triumph der Gnade in der Theologie
Karl Barths den bei Barth bestehenden ,deutliche[n] Eindruck einer nicht gelésten
Spannung zwischen dem Triumph der endgtltigen Erwéhlung und der Verwerfung
der Apokatastasis“.”® Eine solche Spannung in Barths Pridestinationslehre ortete
ferner Georg Kraus: Barths rein ,verbale Abwehr“ der Apokatastasis sei ,sachlich
unvereinbar mit dem ganzen Duktus seiner Gnadenwahllehre“®* Nach Heinz
Zahrnt bleibt bei Barth aufgrund seiner Deutung des Unglaubens und angesichts
der von ihm behaupteten ,Universalitit der Gnade“ ,unverstandlich, wie er sich

87 Weber, Karl Barths Kirchliche Dogmatik, S. 75.

88 Kreck, Die Zukunft des Gekommenen, S. 143.

89 Kreck, Die Zukunft des Gekommenen, S.1431.; vgl. auch ders., Grundentscheidungen in Karl Barths
Dogmatik, S. 2151.

90 Von Balthasar, Karl Barth, S.199.

91 Vgl. Von Balthasar, Karl Barth, S. 199: ,Endgiiltig ist nur die Gnade, der Segen, und alle Ver-
werfung, alles Gericht muf§ vorldufig sein.“ Von Balthasar schreibt ferner, die ,Idee der allumfas-
senden Erlosung* habe Barth ,schon in die Grundmauern seiner Schopfungslehre eingemauert [...].
Nur darum kann ja der Mensch existieren, weil er von der Gnade Christi herkommt und auf sie
hingeht, nur darum bleibt seine Natur auch in der Stinde konstant und nicht endgtiltig verdorben*
(a.a.0,, S. 200).

92 Vgl. Von Balthasar, Karl Barth, S. 199f.

93 Berkouwer, Der Triumph der Gnade in der Theologie Karl Barths, S. 107.

94 Kraus, Vorherbestimmung, S. 348. — Vor allem stosse sich diese Abwehr mit dem ,,Grundprinzip
seiner Reprobationslehre, daf$ Jesus Christus der einzige wirklich Verworfene“ sei; diese bedeute
wfaktisch nichts anderes als die von vornherein festgelegte, reale Rettung aller Menschen, als die
Apokatastasis“ (ebd.).



208 =— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

der ,Konsequenz der Apokatastasis, der Allverséhnung, entziehen“ wolle.”® Edmund
Schlink sah dieses Resultat schliesslich schon in Barths Verhéltnishestimmung von
Evangelium und Gesetz unabwendbar préfiguriert.’®

Es ist auffallend, dass es in dieser frithen Phase nicht die ,Barthianer‘ waren,
sondern Theologen wie Berkouwer, Schlink, Zahrnt und Brunner,”” die die be-
hauptete Universalitdt des Heils bei Barth betonten — und in aller Regel kritisierten.
Sie erfuhren heftigen Widerspruch; ihre Lesart, die sich doch immerhin auf die
Grundausrichtung von KD II/2 hatte berufen kénnen, wurde als banalisierend ab-
getan.”® Regelrechte Verteidigungsschriften von Barths Theologie gegen den an sie
gerichteten Universalismusvorwurf entstanden.*® Affirmative Deutungen der von
Barth behaupteten Universalitat des Heils findet man in dieser Zeit kaum: Wer

95 Zahrnt, Die Sache mit Gott, S.138. — Zahrnt stellte ferner fest (ebd.): ,Barth leugnet nicht, daf es
Unglauben in der Welt gibt, so wenig wie er leugnet, daf$ es Stinde und Gottlosigkeit in der Welt gibt.
Aber der Unglaube kommt gegen Gottes Urentscheidung, dafs er gnadig und nicht ungnédig sein will,
nicht an. Und darum kann ihm Barth keinen letzten Ernst zubilligen.“

96 Vgl. Schlink, Gesetz und Paraklese, S. 333: ,,Zwar hat Karl Barth die Apokatastasis abgelehnt, aber
sie scheint als Folgerung aus seiner Lehre von der Einheit von Evangelium und Gesetz unver-
meidbar.“

97 Brunners Dogmatik nutzt zur Kritik von Barths Position ein einpragsames Bild, das die span-
nungsvollen Pole von Heilsuniversalismus und Ablehnung der Apokatastasis metaphorisch zu-
sammentfiihrt: Barths Theologie beschreibe Menschen, die ,im stirmischen Meer unterzugehen
scheinen. In Wirklichkeit aber sind sie gar nicht in einem Meer, wo man untergehen kann, sondern
in seichtem Gewdsser, wo man nicht ertrinkt. Nur wissen sie es nicht“ (Brunner, Dogmatik, Bd. I,
S. 379).

98 Vgl. z.B. Buess, Zur Prddestinationslehre Karl Barths. Buess warf Brunner vor, er isoliere Barths
Satz, ausser Jesus Christus gebe es keinen Verworfenen (vgl. KD II/2, S. 392), in ,banalisierende[r]“
Weise, statt ihn ,zusammenzunehmen mit den andern Sétzen, in denen Barth auch im Blick auf die
Vielen aufler Christus von Verworfenheit spricht“ (Buess, Zur Prddestinationslehre Karl Barths,
S. 56). Der genannte Satz sei bei Barth zwar als auf Gottes Entscheidung hoffende Glaubensaussage,
nicht aber als ,Lehrsatz und Artikel“ (ebd.) gemeint — als ,,theologische Doktrin“ wére er nach Buess
yTorheit und Wahn“ (a.a.0., S. 57). Aber auch Buess musste konzedieren, dass die Barth von ihm
unterstellte Position in KD II/2 nicht eben deutlich wurde: ,Das weifs auch Barth. Die Frage ist die, ob
er es auch gentigend sichtbar macht“ (ebd.; im Original mit Abschnittwechsel zwischen den beiden
Satzen).

99 Shao Kai Tseng formuliert: ,those who sympathized with the Swiss theologian’s Christocentric
soteriology came to his defence against the charge of universalism as early as his own days“ (Tseng,
Condemnation and Universal Salvation, S. 326f.) und nennt Bettis, Is Karl Barth an Universalist?, als
Beispiel. Vgl. dartiber hinaus — neben den schon erwdhnten Texten Webers, Krecks und Buess’ —
etwa Schlichting, Biblische Denkform in der Dogmatik [1971], S.199—203. Schlichting formuliert in fiir
die damalige Barth-Forschung geradezu typisch apologetischer Weise (a.a.0., S. 199): ,Ein ganzer
Chor von Kritikern kommt etwas vorschnell iiberein, sich in Voraussagen tiber die fir Barth kiinftig
unausweichliche Lehre von der Apokatastasis panton zu ergehen. [...] Wiederholt hat Barth diese
Ketzerei von sich gewiesen; doch ohne seine Kritiker damit zu beeindrucken.“



5.2 Barths inklusive Erwédhlungslehre (KD I1/2) und das Problem der Heilsuniversalitit = 209

Barth so las, lehnte diese Konsequenz seines Denkens in aller Regel — mit einigen
Ausnahmen, z.B. im erwihnenswerten Fall Richard Imbergs'® — theologisch ab.

Die Diskussion darum, wie die von Barths Erwahlungslehre faktisch behauptete
Heilsuniversalitdat und seine Ablehnung jedes Postulats einer eschatologischen

100 Imberg, ein pietistisch gepragter Laientheologe und Vertreter der Allverschnungslehre, be-
griisste bereits 1942 Barths Erwahlungslehre als Affirmation der Universalitat des Heils und schrieb
diesem (Brief vom 4. Dezember 1942, KBA 9342.436): ,Ich, der ich in meinen Kreisen jahrelang auf
einsamem Posten kdmpfte, darf feststellen, dass die Zahl derer, die erkennen, dass Gnade wirklich
Gnade ist, standig zunimmt.“ Spéter schrieb er (Brief vom 16. Dezember 1942, KBA 9342.444): ,Ich
muss Thnen nochmals meine Freude dariiber aussprechen, dass Gott es Ihnen geschenkt hat, in der
so entscheidenden Pradestinationsfrage die Antwort zu geben, die einzig schriftgemadss ist.“ Imberg
berichtete spéter von einem bereits 1937 gefiihrten miindlichen Gesprach mit Barth, das folgen-
dermassen verlaufen sei (alle Zitate: Imberg, Theologie fiir Jedermann, S. XII; vgl. ferner Janowski,
Allerlésung, Bd. 1, S. 3, die darauf hinweist). Imberg fragte: ,Verehrter Herr Professor, wenn meine
Auffassung dessen, was Paulus sagt, richtig ist, wenn wir also beauftragt sind, Gottes freie Gnade,
seine die ganze Schopfung umfassende Versohnung zu verkiindigen, mussen wir dann nicht einfach
diesem Auftrag gehorchen?“ — Barth antwortete: ,Selbstverstandlich. Aber, lieber Freund, wenn Sie
das tun, werden Sie gesteinigt werden.“ — Imberg: ,Darf das ein Grund sein, zu schweigen?“ — Barth:
,Keinesfalls. Aber wir miissen die Horer auf diese Botschaft vorbereiten. Ich schreibe gerade an
einem Buche tiber die Pradestination, in der ich eine von Luther und Calvin abweichende Stellung
einnehme. Wenn dieses Buch erscheint, wird es, das hoffe ich, auch Thnen den Weg Ihrer Ver-
kundigung ebnen.“ Dieser Wortwechsel fuigt sich inhaltlich gut ins Bild der Beziehung von Barth und
Imberg ein, ist aber eine nachtragliche und daher moglicherweise tendenzbehaftete Rekonstruktion
Imbergs. Allerdings hat Barth 1959 die postume Publikation von Texten Imbergs, in der auch diese
knappe Gesprachsrekonstruktion abgedruckt war, unterstiitzt, indem er ihr ein Wort ,nicht gerade
meines ,Segens‘, aber meiner freudigen Anteilnahme an ihrem Inhalt“ voranstellte (zit. nach Im-
berg, Theologie fiir Jedermann, S.VII; vgl. das gesamte Vorwort a.a.0., S. VII-X). Barth betonte hier:
»Wer sich seine [Imbergs, M.P.] Lehre von der,Allverséhnung' als eine von ihm schnell und bequem
gepfliickte Frucht vorstellt, der wiirde sich irren. Hier ist ein Kampf gekampft worden, wie ihn wohl
nicht alle, die ihm wegen dieser Sache bedenklich gegeniiberstehen, gekdmpft haben. [...] Was will
man eigentlich biblisch und sachlich gegen das einzuwenden haben, was man den Verfasser hier in
immer neuen Wendungen vortragen hort? Hat jemand Lust, seiner Lehre von der ,Allversohnung’
eine solche von der ,Teilversohnung‘ entgegenzustellen?“ (a.a.0., S. IX). Auch bei Imberg sei die
Gnade ,nicht zu einem fanatisch zu propagierenden und zu verteidigenden Prinzip“ geworden.
,Ihm war Jesus Christus nicht darum lieb, weil ihm die ,Allverséhnung‘ so lieb war, sondern die
JAllversohnung® darum, weil ihm Jesus Christus so lieb war. IThn und nicht sie wollte er lehren*
(a.a.0,, S.X). Gleichzeitig brachte Barth hier, wenn auch vorsichtig formuliert, auch Kritik an Imbergs
Position an. Barth schrieb, er wolle ,nicht verhehlen, daf$ auch ich den Aufruf zur Entscheidung,
besonders auch im weiteren Raum der christlichen Verantwortlichkeit [...], aber auch einfach den
direkten Aufruf zum Glauben in seinen Darbietungen zwar nicht vermisse, aber gerne lauter und
bestimmter vernommen hétte“ (zit. nach Imberg, Theologie fiir Jedermann, S.IX). — Zu einer spéteren
Abgrenzung Barths von Imberg vgl. ferner Barth, Gesprdche 1959—-1962, S. 189 (unten zitiert in
Kap. 5.2.3).



210 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

Apokatastasis panton zusammenzubringen seien, ist bis heute nicht abgeschlossen,
hat sich jedoch deutlich verschoben.' Etwas vereinfachend und ohne Anspruch
auf Vollstandigkeit lassen sich in der spateren und gegenwértigen Forschung drei
Hauptlinien unterscheiden:

1) Zundchst gibt es — wenn auch viel seltener als zu Barths Lebzeiten — Stimmen,
und zwar interessanterweise weit tiberwiegend im angelsdchsischen Raum, die
es von seiner Abweisung der Allverséhnungslehre her fiir ein Missverstandnis
halten, bei Barth von einer faktischen Universalitit des Heils auszugehen. Mit
Blick auf diese Abweisung formuliert John Colwell dusserst zugespitzt, weder
sei Barth ein Liigner noch sei anzunehmen, dass er die direkten Folgen seines
theologischen Denkens nicht realisiert habe, weshalb es falsch ware, seiner
Theologie auch nur impliziten Universalismus zu unterstellen.'®® Deutlich
vorsichtiger, aber inhaltlich verwandt halt George Hunsinger die Beschreibung
Barths als Universalisten fiir eine ,,common misperception.'®® Mark Koonz
liest Barths Erwéhlungslehre dezidiert als ergebnisoffen (,open-ended<)."**
Heilsuniversalitat gebe es, wie von dieser Deutungslinie betont wird, in Barths
Theologie nur im Modus der Hoffnung und nicht als gewisse Zusage.'® Insofern
sei bei ihm diesbeztglich ein ,reverent agnosticism“106 festzustellen, wie eine

101 Vgl. dazu Tseng, Condemnation and Universal Salvation, und den darin enthaltenen For-
schungstiberblick (a.a.0., S. 326 —330); fiir eine frithere Darstellung der Pluralitét der Deutungen vgl.
Rosenau, Allversohnung, S. 191f.

102 So Colwell, The Contemporaneity of the Divine Decision, S.139: ,Whatever else one may think of
Barth he was no liar, nor is it likely that he would have been unaware of the direct implications of his
own theological scheme.“ Noch Colwell setzt als selbstverstandlich voraus, dass jene, die in Barths
Theologie Universalismus orten, dies in kritischer Absicht tun, und sucht Barth mit Vehemenz gegen
diesen Vorwurf zu verteidigen: , If some of Barth’s critics refuse to take [...] divine freedom seriously
with respect (especially) to Barth’s doctrine of election and consequently suspect him of implicit
universalism then that is their problem rather than his and probably says more about them than it
says about him“ (a.a.0,, S. 160).

103 Hunsinger, Disruptive Grace, S. 12.

104 Koonz, The Old Question of Barth’s Universalism, S. 34: ,Barth’s theology of election is open-
ended. Whatever the end will reveal, it will be consistent with God’s holiness, love and freedom. But
from our finite vantage point, it remains an open question how many will be saved. The salvation of
all humanity is not ruled out, but neither is it affirmed.“ Vgl. a.a.0., S. 36: ,,He did not speak negatively
of only one form of universalism or one argument for it, but rather he spoke negatively of any
conclusion declaring ,all will be saved‘.“ Koonz lehnt demnach auch die Unterstellung eines impli-
ziten Universalismus eindeutig ab: Barths Satz ,Jesus ist Sieger sei keineswegs ,a coded way to
affirm the ultimate salvation of all humanity* (a.a.0., S. 41).

105 Vgl. z.B. Koonz, The Old Question of Barth’s Universalism, S. 43; Hunsinger, How to Read Karl
Barth, S. 279 (dazu ausfiihrlich unten Kap. 5.24).

106 Hunsinger, How to Read Karl Barth, S.134; vgl. dazu ders., Disruptive Grace, S. 243.



5.2 Barths inklusive Erwéhlungslehre (KD 11/2) und das Problem der Heilsuniversalitit = 211

von Hunsinger verwendete und in diesem Zusammenhang oft zitierte Formel
lautet: Barth stehe, was das endzeitliche Heil aller Menschen angehe, in einer
langen Tradition heiligen Schweigens.'”’

2) Vollig anders wird die Sachlage von jenen beurteilt, die Barths Erwdhlungs-
lehre fiir eindeutig universalistisch und seine Abweisung der Allverséhnungs-
lehre als damit unvereinbaren werkimmanenten Widerspruch einstufen. So
hat Oliver Crisp in verschiedenen Texten zu zeigen versucht, dass das Resultat
einer allgemeinen Erlosung (,universal salvation“) von Barths Erwéhlungs-
lehre her nicht nur moglich, sondern unvermeidlich sei (,not only possible, but
inevitable)."®® Wo Barth selbst das nicht deutlich mache, sei er inkonsequent:
Entweder sei die Frage nach dem soteriologischen Status aller Menschen mit
Gewissheit zu beantworten, worauf seine Erwahlungslehre ziele, oder nicht,
worauf seine Kritik an der Allverséhnung unter Verweis auf die Freiheit Gottes
hinauslaufe.'® Eine &hnliche Lesart findet sich bei J. Christine Janowski, die
Barths Ablehnung sowohl der Allversohnung als auch des ,klassischen esch-
atologischen Dualismus* als ,inkonsequent oder selbstwiderspriichlich“ ein-
stuft.'*® Bei Barth sei demnach von einer ,deutlichen, aber nur unbestimmt
realisierten Apokatastasis-panton-Tendenz* auszugehen.'" Zuvor hatte bereits
Hartmut Rosenau bei Barth eine ,im Grunde weder denk- noch lebbare]...]
Negation“ festgestellt, die zu keiner ,Position“ fithre.""* Angesichts Barths
doppelter Ablehnung der ewigen Verwerfung wie der Allverséhnung sei frag-
lich, wie eine christliche Verkiindigung ,konkret zu gestalten sei, die weder das

107 Hunsinger, Disruptive Grace, S. 243: ,,Although Karl Barth is often labeled a ,universalist,‘ he is
best understood as standing in the tradition of holy silence. If a forced option is urged between the
proposition ,All are saved‘ and the counterproposition ,Not all are saved, Barth’s answer in effect is:
,None of the above. Barth deliberately leaves the question open, though not in a neutral fashion, but
with a strong tilt toward universal hope.“

108 Crisp, On Barth’s Denial of Universalism, S.18; vgl. ferner ders., ,I Do Teach it, But I Also Do Not
Teach It*; ders., Barthian Universalism?.

109 Vgl. Crisp, On Barth’s Denial of Universalism, S. 29: ,,One cannot hold both that all humanity
have been [...] elected, so that all their sin has been efficaciously atoned for by Christ, and that the
soteriological status of all humanity is uncertain [...]. [...E]ither the question of whether all humanity
are [...] elect and efficaciously atoned for by Christ is uncertain, or not. If all humanity have been [...]
elected and efficaciously atoned for by Christ [...], then their soteriological status simply cannot be
uncertain [...]. This seems fatal to the consistency of Barth’s position.*

110 Janowski, Art. Gnadenwahl, S. 321328, hier S. 327 ferner dies., Allerlosung, Bd. 2, S.360f.: ,auch
Barth hat sich zunéchst gegen ,die‘ Apokatastasis-panton gewehrt und ist vor den Konsequenzen
seines eigenen Ansatzes zurtickgeschreckt“. In Barths Erwédhlungslehre erkennt Janowski dennoch
eine ,ihm selbst unheimliche Prézisierung des Geheimnisses Gottes“ (a.a.0., S. 361).

111 Janowski, Allerlésung, Bd. 1, S. 166.

112 Rosenau, Allverséhnung, S. 194.



212 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

eine noch das andere verkiindigen sollte, wohl aber beides zusammen, obwohl
sich beides wechselseitig ausschlieRt«.'*®

3) Schliesslich gibt es eine Reihe von Stimmen, die Barth ebenfalls universalistisch
lesen, gleichzeitig aber seine Abweisung der Apokatastasis anders als bloss
,rhetorisch (wie schon von Balthasar''*) zu deuten versuchen. David W.
Congdon hat gegen Crisps Deutung eingewandt, Barths Ablehnung der Apoka-
tastasis stehe keineswegs im Widerspruch mit der eschatologischen Heilsuni-
versalitit,'"® sondern wolle diese dagegen sichern, dass sie zur dem Menschen
durch Gott geschuldeten und so, wie er es ausdrtickt, von einer transzendenten
zur immanenten Universalitit werde.''® Die von Crisp wahrgenommene
Spannung in der Erwéhlungslehre wird von Congdon auf die Tatsache zu-
rickgefithrt, dass die Universalitdt des Heils bei Barth nicht als Denknotwen-
digkeit, sondern nur als ,contingent necessity“ (!) vorkomme, die in Gottes
freier Entscheidung griinde.""” Barths Abweisung der Allversohnung als Lehre
bedeute also keine (quantitative) Beschrankung der Heilstat Gottes, sondern sei
gegen die Gefahr gerichtet, Jesus durch ein Prinzip zu ersetzen, namlich durch
jenes des Universalismus."*® Eine dhnliche Lesart der beschriebenen Spannung
wie Congdon bietet Tom Greggs an."" Rosenau vertritt schliesslich — was ihn als
Grenzganger zwischen der hier vorgestellten zweiten und dritten Deutungslinie

113 Rosenau, Allverséhnung, S. 193.

114 Von Balthasar, Was diirfen wir hoffen?, S. 77, unter Bezugnahme auf Kreck, Die Zukunft des
Gekommenen, 144.

115 Congdon, Apokatastasis and Apostolicity S.467f.: ,Barth’s denial of universalism does not mean
he retracts his clearly stated conviction that ,the concern [of the godless] can not be to suffer the
execution [Ausfiihrung] of this threat, to suffer the eternal damnation which corresponds to their
godlessness', for this is ,the very goal which is unreachable by the godless][...]*“.

116 Vgl. Congdon, Apokatastasis and Apostolicity S. 471: Barths ,rejection of apokatastasis is an
attack on the notion of an immanently necessary universalism, i.e. the notion that God owes us
salvation. He rejects the view that there is something about humanity which could constrain God’s
decision. We might call this ,immanent (or bad) universalism‘ as opposed to a ,transcendent (or
good) universalism".“

117 Congdon, Apokatastasis and Apostolicity, S. 471.

118 Vgl. Congdon, Apokatastasis and Apostolicity S.472: ,Barth opposes any attempt to turn the self-
revelation of God into a systematic principle from which general truths may be derived“. Congdon
bezieht sich dabei zustimmend auf Greggs, ,,Jesus is Victor® S.199 (vgl. die nachste Anm.).

119 Vgl. Greggs, Barth, Origen, and Universal Salvation, S. 31: ,Barth [...] rejects universalism as a
principle, but he advocates the total and final victory of Christ as a person: his universalism is one
which entirely arises from particularity. Barth is a new type of universalist, whose universalism
recognizes that there can be no undermining of particularity.“ Vgl. ferner ders., ,Jesus is Victor*,
S$.199: it is the replacement of the person of Jesus Christ with a principle, rather than any limitation
of the salvific work of God, that Barth dismisses in rejecting apokatastasis*.



5.2 Barths inklusive Erwéhlungslehre (KD 11/2) und das Problem der Heilsuniversalitdt == 213

erscheinen lasst — die damit verwandte Position, Barths Ablehnung der Apo-
katastasis beziehe sich nicht auf die Heilsuniversalitit, sondern auf die ,,Mo-
dalitat der klassischen Allversohnungslehre von Origenes bis Schleiermacher,
die diese Heilsuniversalitét als Folge eines géttlichen Miissens interpretierte.'*
Erwdhnenswert ist ferner, dass Crisp unterdessen angibt, seine Barth-Deutung
aufgrund von Congdons Kritik in dieser Frage modifiziert zu haben.'*!

Alle drei Lesarten konnen sich, wie die durch ihren Dissens fortlaufend neu ge-
nerierte Literatur zeigt, im diesbezliglich spannungsreichen Opus Barths auf jeweils
eigene, scheinbar eindeutige Belegstellen berufen. Das weist darauf hin, dass sich
die Debatte um Barths Verhéltnis zum Universalismus nicht iiber die Methode
Barthscher dicta probantia entscheiden lassen wird. Die systematischen Probleme,
die sich den drei unterschiedlichen Lesarten ergeben, wiegen indes nicht gleich
schwer. Gegen den ersten Deutungsansatz spricht nach der obenstehenden Re-
konstruktion von Barths Erwahlungslehre, dass hier deren zahlreichen universa-
listischen Spitzensitze (und erst recht jene der Verséhnungslehre'??) von im Ver-
gleich dazu recht wenigen Abweisungen der Allverséhnungslehre her umfassend
relativiert werden miissen. Die bei Barth ab KD II/2 argumentativ zentrale Uni-

120 Vgl. z.B. Rosenau, Allversohnung, S. 211f.: ,Es diirfte unstrittig sein, dafl nach Barths Lehre von
der Gnadenwahl in der Tat alles [...] auf eine Allversdhnung hinauslauft. Wenn er sich dennoch
nicht auf diese Formel festlegen will, so kann sich diese Ablehnung sinnvollerweise nicht auf die
Sache oder Qualitdt im Sinne der realitas als Sachhaltigkeit der Allverséhnungsvorstellung bezie-
hen, sondern hdchstens auf die Art und Weise oder Modalitédt der traditionellen Allverséhnungs-
lehre. [...] Denn diese stellt sich etwa bei Origenes im Modus der Notwendigkeit dar: aufgrund des
Wesens Gottes als Giite und aufgrund des Wesens des Menschen als Freiheit muf$ letztlich die
Versohnung aller ergehen. Oder aber Schleiermacher: aufgrund der Struktur des christlichen
Selbstbewuf3tseins kann es zur Vorstellung von der Allversohnung keine sinnvolle Alternative ge-
ben. Gegen diesen logischen Zwang wendet sich Barth unter Berufung auf die unvordenkliche
Freiheit und Souveranitdt Gottes, der sich keiner Logik oder moralischen Postulate [sic!] fiigen
muf.“

121 Vgl. dazu den allerdings erst knappen Hinweis im 2021 erschienenen Text Crisp, I.F. Torrance on
Theosis and Universal Salvation, S. 25, Fussnote 51: ,,The discussion of this topic in Barth’s theology
[die Frage nach dem ,universalism®; M.P] is enormous. My own thinking has been changed by
reading David Congdon’s essay, ,Apokatastasis and Apostolicity: A Response to Oliver Crisp on the
Question of Barth’s Universalism*.

122 Hier kann Barth den noch allgemein gehaltenen, oben zitierten Ausruf von KD II/2, S. 177
(,Sicheres Heil fir den Menschen [...]!“) zur explizit auf nichtchristliche Menschen zielenden Aus-
sage umformen, dass auch diesen das Heil ,gesichert und gegenwartig“ sei (KD IV/3, S. 1001), weil die
,Liebe und Gnade Gottes zum vornherein auch ihnen“ gelte (ebd.; vgl. die ausfiihrlichere Zitation
und Einordnung dieses Satzes unten in Kap. 5.3.3).



214 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

versalitat der Heilszusage, die die Kirche jedem Menschen schuldet, wird in dieser
Lesart faktisch — wenn auch nicht bei allen Autoren gleich deutlich — zuriickge-
nommen.'*® Komplexer ist die Beurteilung der zweiten und dritten Rezeptionslinie,
die die Spannung zwischen faktisch behaupteter Heilsuniversalitat und Abweisung
der Allversohnungslehre anders interpretieren. Die dritte Deutung hat dabei den
eminenten Vorteil, nicht, wie es in der zweiten geschieht, im Kern von Barths
Pradestinationslehre mit einer von diesem tibersehenen Inkonsequenz rechnen zu
mussen, tendiert jedoch umgekehrt dazu, eine moglicherweise bewusst in Kauf
genommene dialektische Spannung vorschnell zu harmonisieren. Notwendig ist
also, wie im Folgenden ausgefiihrt wird, eine Kombination der in diesen beiden
Lesarten vorgeschlagenen Perspektiven, die von einem bewussten Spannungsver-
héltnis ausgeht, das auf den Ausschluss einer bestimmten universalistischen Fehl-
konzeption zielte, und konkret benennt, wo diese Abweisung von Barth in miss-
verstandlicher Weise formuliert wurde.

5.2.3 Universalitat statt Universalismus

Es trifft nach der hier vorgeschlagenen Rekonstruktion zu, dass KD II/2 in der Frage
der Heilsuniversalitdit argumentationspragmatisch zwei unterschiedliche und
scheinbar kontrare Ziele verfolgt: die Begrindung der Unwirksamkeit des
menschlichen Unglaubens in der Universalitit des Heilshandelns Christi bei
gleichzeitiger Sicherung der Freiheit Gottes, zu berufen und zu verwerfen, wen er
will. Diese doppelte Zielsetzung fithrt dazu, dass die faktische, materialdogmatische
Affirmation der Heilsuniversalitdt in Barths Theologie ab KD II/2 mit der Abweisung
der formalen Struktur einer als denknotwendig postulierten Allverséhnung kom-
biniert wird."** Gott ist nach Barth in keiner Weise dazu verpflichtet, jeden Men-
schen zu erwéhlen, — und doch hat er in Jesus Christus genau das getan. Es ist die
Faktizitat dieser Entscheidung, die fiir Barth schon die Riickfrage nach méglichen

123 Der Barth in dieser Rezeptionslinie auch fiir die KD unterstellte, letztlich apophatische Umgang
mit der Frage nach der Universalitdt des Heils entspricht, wie oben (in Kap. 51.2) gezeigt, der Po-
sition der Gottinger Dogmativorlesung, die auf universale Heilszusagen ja gerade verzichtete.

124 Vgl. Rosenau, Allverséhnung, S. 422: ,[W]orauf es Barth eigentlich ankommt, bezieht sich [...]
nicht auf den Begriffsumfang der ,Allverséhnung’, sondern auf den Modus oder die Geltung ihrer
Herleitung: sie soll nicht im Modus einer logischen, metaphysischen oder moralischen Notwen-
digkeit behauptet werden im Sinne apodiktischer GewifSheit, denn das wiirde das Gottsein Gottes,
seine Freiheit und Souverénitat antasten, und die certitudo der GottesgewifSheit wiirde zur securitas
einer unheilvollen, weil triigerischen Selbstsicherheit des Menschen tiberhoben werden. Das Au-
ferste, was nach Barth gesagt werden konnte, ist, daf$ Gott faktisch alle mit sich verséhnt, aber eben
nicht notwendigerweise mit gleichsam einklagharem Anspruch.”



5.2 Barths inklusive Erwédhlungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalitit = 215

anderslautenden Entscheidungen verunméglicht, ,hinféllig macht®, wie er in KD
IV/1 formulieren wird.”® In Christus hat Gott auf die ihm zustehende Méglichkeit,
Menschen neben Christus zu verwerfen, bewusst und frei verzichtet.'*® Dass diese
Moglichkeit nicht ergriffen wurde, nimmt ihr indes nichts von ihrer Relevanz und
ihrem grundsétzlichen Charakter als Moglichkeit.'*” Daraus ziehen die biblischen
Verwerfungsaussagen ihr bleibendes, wenn auch relatives Recht; sie sind, wie Barth
es in einem Gesprach ausdriickte, ,als strenge Warnungen, nicht als historische
Beschreibung der ewigen Zukunft zu verstehen“.'”® Die Uberwindung und der
Ausschluss der Méglichkeit der Verwerfung und der ihr inhérenten Bedrohung fiir
den Menschen ist nur im Christusgeschehen gegeben und nur im nachvollziehen-
den Glauben an dieses erkennbar; von diesem abstrahiert bliebe es eine rein for-
male Behauptung.'*® Dass Barth die von Berkouwer zur Zeichnung seiner Theologie
gewabhlte, nicht explizit christologische Formel vom Triumph der Gnade durch den
der Theologie der beiden Blumhardts entnommenen Satz ,Jesus ist Sieger“ (an-
dernorts: ,Der Triumph Jesu“'*°) ersetzt haben wollte,"** ohne aber Berkouwers
universalistische Lesart seines Denkens grundsitzlich zuriickzuweisen,'** bestatigt
diesen Befund. Ganz in diesem Sinne ist schliesslich Barths Diktum zu lesen, nicht

125 Vgl. KD IV/1, S. 84: Gott ,liebte die Menschenwelt; er mufte aber nicht fortfahren, auch die
siindige Menschenwelt zu lieben. Wir kénnen nur eben feststellen, dafi er es getan hat und daf diese
seine Entscheidung und Tat rein faktisch alle jene Fragen: ob er es nicht auch anders hétte halten
konnen? hinféllig macht.“

126 Insofern denkt Barth, wie Zeindler schreibt, die gottliche Freiheit ,konsequent als frei voll-
zogene Selbsthindung [...]: Gott ist darin frei, dass er liebt, und gerade nur in seiner liebenden
Selbsthindung ist er frei“ (Zeindler, Die Universalitit der Gnade, S. 321).

127 Buess, Zur Prddestinationslehre Karl Barths, S. 37 formuliert diesbeztiglich scheinbar paradox,
aber scharfsichtig: ,,Gott kdnnte den Menschen preisgeben; es ist dies seine Moglichkeit und als
solche heilig und gut, heilig und gut auch und gerade als blofle, als leer gelassene Moglichkeit.*
128 Barth, Gesprdche 1959-1962, S. 260. — In Weiterfilhrung einer pragnanten Formulierung
Walter Krecks liesse sich formulieren, den Menschen konne zwar das Gericht selbst nicht mehr
treffen, wohl aber noch der ,Schatten des Gerichts“ in der Form ernster Drohung (Kreck, Grund-
entscheidungen in Karl Barths Dogmatik, S. 218).

129 Barth hatte ja, wie oben (in Kap. 5.2.1) zitiert, die Behauptung einer letzten Ausweitung des
Kreises der Erwahlten als Satz abgewiesen, der nicht Teil der ,Christusbotschaft“ sei, sondern eine
yformale Folgerung[...] ohne sachlichen Gehalt“ (KD II/2, S. 462).

130 So in Barth, Gesprdche 1959-1962, S. 190.

131 Vgl. KD IV/3, S. 198-206; bes. S. 198: ,Darum ist ,Jesus ist Sieger!‘ in unserem Zusammenhang
besser als: ,Der Triumph der Gnade.*“ Es handle sich ,,nicht um ein Christus-Prinzip, es handelt sich
um den in der heiligen Schrift bezeugten Jesus Christus selber!“ (a.a.0., S. 199). — Zu Barths Aus-
einandersetzung mit Berkouwer vgl. ausserdem unten Kap. 5.3.1.

132 Vgl. dazu KD IV/3, S. 198-206. Auf diese wichtige Tatsache weist Greggs, Barth, Origen, and
Universal Salvation, S. 30, hin: ,Furthermore, in Barth’s rejection of Berkouwer’s analysis of his
work, no limitation on the extent of salvation is ever made.*



216 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

»an die Allversohnung“ (als Prinzip), wohl aber an ,den Allverséhner“ Christus zu
glauben."® |[N]ot even election can take priority over Jesus Christ*, stellt Greggs
treffend fest.'**

Das Zeugnis der Erwahlung (und, davon abgeleitet, auch jenes der Versohnung)
basiert also nicht etwa auf der Unmaoglichkeit der Verwerfung, sondern ausschli-
esslich auf ihrem faktischen Ausgeschlossensein durch die freie Tat Gottes in
Christus. Auf dieser aposteriorisch-christologischen Basis ist es nach Barth nicht
nur angemessen, sondern unverzichtbar, nichtchristliche Menschen bereits als
Erwahlte zu betrachten und ihnen diese Erwahlung individuell zu bezeugen. So
gelesen diente Barths Abweisung der Allversdhnungslehre nicht der inhaltlichen
Zurucknahme der universalistischen Grundaussage, sondern der Sicherung des
christologischen und ungeschuldeten, d.h. geschenkten Charakters des universalen
Heils."** Sie richtet sich nicht gegen dessen Universalitit, sondern gegen den Uni-

133 Vgl. Barth, Gesprdche 1959-1962, S. 189: ,,Werden alle Menschen gerettet (Allverséhung)?* So
kann man [...] nicht fragen. Wir kénnen uns doch nicht neben das Heil in Christus stellen, von dem
die Schrift sagt: ,Gott vesohnte in Christus die Welt mit sich selber [II Kor 519], und dann gucken
und fragen: Werden alle Menschen gerettet? [...] Lafit uns doch das gesagt sein, wir sollen ver-
kiindigen: Christus ist der Retter der Welt! Damit haben wir alle Hdnde voll zu tun. Damit ist uns
eine gewaltige Zukunftsschau gegeben. [...] Ich bin gut befreundet gewesen mit Inspektor Imberg in
Giimlingen. Der war so ein Prediger der Allversohnung. Ich habe ihm einmal gesagt: ,Ich glaube
nicht an die Allverséhnung, aber ich glaube an Jesus Christus, den Allverséhner*.“

134 Greggs, ,Jesus is Victor, S. 204; vgl. auch a.a.0,, S. 205: ,The Gnadenwahl must be understood
through the person of Christ, not the person through the Gnadenwahl®, sowie a.a.0., S. 206: ,Barth
rejects universalism because ,universalism‘ itself can never be the victor: this victory is Jesus
Christ’s.

135 Zeindler, Greggs und Rosenau driickten denselben Befund in jeweils unterschiedlicher Ter-
minologie aus. Vgl. Zeindler, Die Universalitit der Gnade, S. 327: ,Als der Auferstandene ist Jesus
Christus schon jetzt der Sieger, derjenige, in dem Gott sich unwiderruflich aller erbarmt hat. Dass er
in seiner Parusie als dieser begegnen wird, steht nicht in Frage. Wenn er aber kommt — und das ist
die Pointe der Barth’schen Differenzierung —, dann widerfahrt den Menschen gnadiges Gericht und
Verwandlung nicht als Prinzip, auch nicht als ein Vorgang, auf den sie in irgend einer Weise An-
spruch zu erheben hétten, sondern beides widerfahrt ihnen als Gabe des Gottes, der sich als der in
Freiheit Liebende an sie gebunden hat, als ungeschuldetes Wunder der Gnade. Dass auch die letzte
Vollendung Geschenk des freien Gottes, ganz diesem zu verdanken sei, diirfte der Grund fir die
deutlich artikulierte Zuriickhaltung Barths beziiglich der Lehre von der Allverséhnung sein.“
Ahnlich Greggs, ,Jesus is Victor, S. 210: ,That Barth rejects apokatastasis is not because of a limi-
tation of his hope for humanity or his belief in the all-encompassing nature of election and the
objective nature of salvation. It is rather a rejection of a principle. Rosenau stellt schliesslich in
Barths Abweisung der Allversohnungslehre eine ,unausdriicklich vollzogene Kategorienverschie-
bung“ fest, und zwar ,die Verschiebung oder Ineinandermengung von Qualitdt im Sinne der
Sachhaltigkeit oder des Begriffsinhaltes der Allversohnungsvorstellung und der Quantitat im Sinne
des Begriffsumfangs [...] einerseits und ihrer Modalitdt andererseits. Barth bestreitet nicht und



5.2 Barths inklusive Erwédhlungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalitdt = 217

versalismus dessen, was Barth als klassisches Allversohnungsdenken wahrnahm;**¢
gegen die Vorstellung, die Gnade ,mifite“ am Ende ,Alle und Jede umfassen und
erreichen®, wie Barth 1947 formulierte.’®” ,Man soll auch in Gedanken und Satzen
theologisch einleuchtendster Konsequenz nicht an sich reifden wollen, was nur als
freie Gabe geschenkt und empfangen werden kann“, wird er spater, in KD IV/3,
schreiben."*®

In der Erwdhlungslehre fokussiert die Kritik des Allverséhnungsdenkens, wie
beschrieben, ganz auf diese Abweisung eines von Christus abstrahierenden und
sich auf angebliche Denknotwendigkeiten stlitzenden Universalismus. Dieses Ar-
gument bleibt in spéteren Barth-Texten die Hauptlinie der Kritik,"** wird dort je-
doch, was hier bereits vorweggenommen sei, von anderen, dieser Hauptlinie ge-
wissermassen parallelen Gedanken begleitet. Den theologischen Hintergrund von
Barths Apokatastasiskritik wird in spateren Texten die (in Erwdhlungslehre erst am
Rande prisente) Uberzeugung bilden, dass man die Universalitit des Heils nicht
abstrakt behaupten, sondern nur in der Form eines heilsgeschichtlichen Dramas

kann nicht bestreiten, dafl geméfl dem Duktus seiner Erwéhlungslehre alle versohnt werden
(Qualitat der Allversohnung als Verséhnung; Quantitat der Allversohnung als Allversohnung), aber
er bestreitet, daf$ dies mit Notwendigkeit so geschehen muf§ (Modalitét der Allverséhnung). Doch die
Bestreitung einer bestimmten Modalitit dieser Vorstellung muf$ nicht ineins die Bestreitung der
Sachhaltigkeit dieser Vorstellung nach sich ziehen“ (Rosenau, Allversohnung, S. 194).

136 Vgl. zu dieser terminologischen Unterscheidung zwischen Universalitdt und Universalismus
bereits Rochusch, Untersuchung iiber die Stellung Karl Barths zur Lehre von der Apokatastasis in der
wKirchlichen Dogmatik®, S. 297.

137 Barth, Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, S. 8.

138 KD IV/3, S. 550.

139 So etwa noch in Barth, Gesprdche 1959-1962, S. 299f.: ,\Wenn Sie einige meiner Buicher gelesen
haben, werden Sie gemerkt haben, daf} ich niemals eine Allverséhnung gelehrt habe. Und das kann
man auch nicht tun. Unter Allverséhnung verstehe ich, was Origenes den Leuten erzéhlt hat: dafl am
Ende alles gut sein wird, alle gerettet werden, daf sogar der Teufel heimkehrt. Das ist zu einfach,
und wir diirfen so etwas nicht sagen, weil Versohnung ein Akt und eine Entscheidung der freien
Gnade Gottes ist. Und wenn wir verkiinden: ,Wir sind alle gerettet; wir werden alle auf eine an-
genehme Weise enden!’, dann schieben wir Gottes Freiheit, dies [!] zu tun, beiseite. Wir kdnnen nur
glauben, wir konnen nur hoffen, wir konnen nur darum beten, daf§ nicht nur wir, sondern auch
Andere gerettet werden moégen, und zwar alle Anderen. Und nun wurde ich sagen: es ist notig, dafs
wir so denken. Wir kénnen es nicht vermeiden, wenn wir Jesus Christus und sein Werk verstehen,
danach auszuschauen, ja, nach Allverséhnung auszuschauen. Nicht sie zu verkiinden, aber danach
auszuschauen und mit jedem Menschen umzugehen im Lichte der Tatsache, daf§ Christus fiir ihn
gestorben ist!“ — Die Verschiebung der hier vollzogenen Abweisung des klassischen Allversoh-
nungsdenken im Vergleich zu jener der Gottinger Dogmatikvorlesung ist in diesem letzten Satz
besonders deutlich zu erkennen: Dort wurde es noch explizit vermieden, ,mit den Lutheranern zu
sagen, Christus sei fiir alle Menschen gestorben* (Barth, ,,Unterricht in der christlichen Religion®,
Bd. 3, S. 122; wie oben in Kap. 51.2 zitiert).



218 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

erzihlen konne."*® Der Ausgang dieses Dramas ist, wie auch der spite Barth deut-
lich macht, keineswegs offen: Jesus wird der Sieger sein."*' Da es aber noch in Gang
ist, kann sein Ende zwar schon antizipiert, aber noch nicht erzahlt werden.'*? Barth
schreibt an einer Stelle der Versohnungslehre, er habe die ,,Geschichte der Pro-
phetie Jesu Christi als des in der Finsternis siegreich leuchtenden Lichtes [...] wohl
in ihrem tberlegenen Anheben und in deren Fortgang als Geschichte seines sieg-
reichen Kampfes beschreiben, als solche aber nicht zu Ende erzdhlen konnen. Sie ist
eben noch nicht zu Ende!“'** Diese Unabgeschlossenheit des Dramas des Bundes,
dessen letztes Wort gleichwohl bereits ,geschrieben® ist, wie Juliane Schiiz treffend
formuliert,"** verhindert, obwohl Barth diese Konklusion nicht selbst explizit
macht, ein direktes, affirmatives Lehren oder Predigen der Apokatastasis. Eine
solche Predigt wiirde — ob erzdhlend oder konstatierend — vorwegnehmen, was sich
erst noch ereignen muss.

140 Vgl. dazu Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 250 — 255; Wiithrich, Gott und das
Nichtige, S. 289-299; Pietz, Das Drama des Bundes. — Immerhin formuliert Barth aber bereits in KD
11/2, S.152f., im Rahmen des Versuchs einer von problematischen Seiten gereinigten Reformulierung
des Supralapsarismus, die ,Uberwindung des Bésen“ kénne fiir den Menschen ,nicht jene Selbst-
verstandlichkeit haben, die sie fiir Gott hat. Sie muf$ fiir ihn Ereignis, der Inhalt einer Geschichte
werden; die Geschichte einer Not und ihrer Beseitigung, die Geschichte eines Todes und einer
Auferstehung, die Geschichte eines Gerichtes und eines Freispruchs, die Geschichte einer Nieder-
lage und eines Sieges. Was in Gott selbst der einfache, der unmittelbare, keinen Augenblick und in
keiner Hinsicht in Frage stehende Triumph des Lichtes tiber die Finsternis ist, das mufd im ge-
schopflichen Raum und also fiir den Menschen [...] die Gestalt dieser Geschichte haben, das mufite
in der Zeit auf jenem Wege Ereignis werden.“ Vgl. analog dazu a.a.0., S.192: ,,Der ewige Wille Gottes
ist, weil er mit der Erwédhlung Jesu Christi identisch ist, eine géttliche Handlung in Gestalt einer
zwischen Gott und dem Menschen stattfindenden Geschichte, Begegnung und Entscheidung.“ Die
dramatische Denkform, die in KD IV durchgehend Anwendung finden wird (vgl. dazu unten
Kap. 5.31), lasst sich als umfassende Entfaltung und Auslegung dieser Sétze aus KD II/2 begreifen.
141 Vgl. KD1V/3, S.192: ,Eine Geschichte geschieht da, ein Drama spielt sich da ab; ein Kampf wird da
durch- und ausgefochten. Kann tiber den Ausgang der Aktion von ihrem Eingang her kein Zweifel
sein, so doch auch dartiber nicht, daf§ sie Aktion und als solche im Gange ist und als solche nur
erzihlend beschrieben werden kann.“ Barth wiederholt jedoch sogleich (ebd.): ,,,Jesus ist Sieger* ist
das erste und das letzte, eben damit aber auch das entscheidende Wort, das dazu zu sagen ist.“ Vgl.
auch die extensiven Ausfithrungen zur , SiegesgewifSheit“ der Christinnen und Christen in Bezug auf
Christus, den ,Endsieger a.a.0., S. 302—316 (Zitate: a.a.0., S. 303). Schon KD IV/1, S. 159, konstatiert
schlicht, dass Jesus Sieger sei, sei ,das christliche Axiom.“

142 Auch Schiiz halt fest: ,Am Ende steht der Sieg Christi, mit dem die Christen zwar fest rechnen
konnen, der aber noch nicht erzéhlt werden kann, da die Geschichte noch nicht abgeschlossen ist“
(Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 252).

143 KD IV/3, S. 378.

144 Schiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 251.



5.2 Barths inklusive Erwahlungslehre (KD 11/2) und das Problem der Heilsuniversalitit —=—— 219

Die dramatische Denkbewegung, die Barth in KD IV anwenden wird, riickt die
Frage nach der menschlichen Antwort auf das Versohnungshandeln Gottes weit
stédrker in den Fokus, als das bei einer schlichten Konstatierung eschatologischer
Heilsuniversalitdt moglich gewesen wére. Der Kampf der Prophetie Jesu Christi ist
diesseits des Eschatons auch ein Kampf um den menschlichen Glauben. Insofern
kommt, wieder mit Schiiz formuliert, jedes menschliche Glaubensereignis einem
sEtappensieg Christi auf dem Weg der Durchsetzung seiner Versohnungsgeschich-
te“ gleich."*® Eben dies aber wiirde durch eine vorschnell konstatierende Predigt der
Allversohnung verundeutlicht. Aus diesem dogmatischen Grund wird der spéte
Barth Wert darauf legen, dass auch eine christologisch begriindete Allversoh-
nungslehre problematische Konsequenzen entfalten kénnte, indem sie namlich in
der Gefahr stiinde, dem Ruf zu einem Leben im Glauben seinen auch unter uni-
versalistischen Vorzeichen bleibenden Ernst zu nehmen. So hétte Barth etwa in der
Theologie Richard Imbergs, wie bereits zitiert, den ,direkten Aufruf zum Glauben*,
zur ,Entscheidung® und zur ,christlichen Verantwortlichkeit“, der mit dem Zeugnis
des Heils an nichtchristliche Menschen einhergehen misse, ,gerne lauter und be-
stimmter vernommen®.**® Andernorts benannte er das Risiko, dass die Lehre der
Allverséhnung auf einen ,unangebracht heiteren Indifferentismus“ oder gar einen
LAntinomismus* herauslaufen konnte."*” Diese Formulierungen sind als Warnung
davor zu lesen, aus der christologisch-inklusiven Theologie der Welt eine Erklarung
der Irrelevanz jeder menschlichen Antwort auf das Heil abzuleiten. Eine solche
Konsequenz entsprache keinesfalls Barths Intention; indirekt und sekundér sollte
die stete Abweisung der Allversohnungslehre auch vor ihr warnen."*®

145 Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 251; vgl. dazu auch Wiithrich, Gott und das
Nichtige, S. 309: ,,Der Kampfplatz der prophetischen Geschichte Jesu Christi reicht also bis tief in den
Menschen hinein.“

146 Zit. nach Imberg, Theologie fiir Jedermann, S. XI. (oben ausfiihrlich zitiert in Kap. 5.2.2).

147 Barth, Die Menschlichkeit Gottes, S. 39. — Barth betonte jedoch an gleicher Stelle, die Gefahr
eines ,ewig skeptisch-kritischen, immer wieder bedenklich fragenden, weil im Grunde immer noch
gesetzlichen und darum in der Hauptsache gramlich diisteren Theologen® fiir ,vorldufig immer noch
drohender* zu halten als die hier im Haupttext erwéhnte und fiigte hinzu: ,Das ist sicher, daf$ es kein
theologisches Recht gibt, der in Jesus Christus erschienenen Menschenfreundlichkeit Gottes unse-
rerseits irgendwelche Grenzen zu setzen. Unsere theologische Pflicht ist, sie als immer noch grofer
zu sehen und zu verstehen, als wir es zuvor getan hatten“ (ebd.).

148 Neben den hier genannten Punkten kann gegen das Allverséhnungsdenken vorgebracht wer-
den, dass es — als Wiederbringung aller Dinge — bei einer problematischen Affirmation alles je
Gewesenen ende. Das aber wiirde, wie Etzelmiiller gezeigt hat, zu einer Vergleichgiiltigung des
konkret gelebten Lebens fithren (vgl. Etzelmiiller, ,,...zu richten die Lebendigen und die Toten®,
S.316f.). Dieser Gedanke ist in Barths Abweisung des Allversohnungsdenken noch kaum explizit
prasent. Der Sache nach finden sich aber bereits in KD II/1, also vor der Erwahlungslehre, escha-
tologische Uberlegungen, die eine solche universale Affirmation des Gewesenen abweisen sollten.



220 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

Insgesamt ist festzustellen, dass die Spannung zwischen der im Zeugnisauftrag
der Kirche faktisch vorausgesetzten Heilsuniversalitidt und der Abweisung der All-
versohnungslehre sowohl in der Erwéhlungslehre wie auch beim spéten Barth nicht
versehentlich, sondern bewusst durchgehalten wird. Die Universalitat des Heils, die
das bedingungslose Zeugnis der Kirche an jeden Menschen bereits antizipiert, wird
erst dann Ereignis, wenn das Drama des Bundes beendet und Christus unbestrit-
tener und endgiiltiger Sieger ist. Dieses Ereignis sollte die Theologie nicht lehrend
oder predigend vorwegnehmen — dass die Welt aber auf ebendieses Ereignis zugeht,
darauf kann und soll sie mit Gewissheit hoffen.

5.2.4 Zum Hoffnungsbegriff von Barths Eschatologie

Bis zu diesem Punkt ist diese Untersuchung der oben beschriebenen dritten Re-
zeptionslinie gefolgt, die Barths Abweisung des Allversochnungsdenkens mit seiner
Affirmation der Heilsuniversalitdt zusammenzudenken suchte. Der letzte Satz des
vorigen Abschnitts bertihrt jedoch eine Redeweise Barths, die abschliessend als eine
jener missverstandlichen, spannungsvollen Formulierungen benannt werden soll,
die von der zweiten jener drei Deutungsarten moniert worden waren. Die auch bei
Barth vorfindliche Restriktion der eschatologischen Sprache auf den Modus der
Hoffnung — man konne nicht mit der Apokatastasis ,rechnen®, aber es sei unbedingt
geboten, ,eben darauf [...] zu hoffen, darum zu beten“*** — kann némlich héchst

Barth beschrieb hier, in Gottes Gericht werde ,,alles Gewesene als solches vor ihm sein, was es sein
muss, angenommen oder verworfen, freigesprochen oder verdammt, zum ewigen Tod bestimmt.“
Im diesem eschatologischen Zurechtbringen werde es ,sowohl ewiges Leben wie ewigen Tod des
Gewesenen geben“ (KD II/1, S. 710). Von diesen Ausfiihrungen her wére im Rahmen des Barthschen
Denkens eine Kritik des Apokatastasis-Denkens im von Etzelmiiller bezeichneten Sinne zu entwi-
ckeln. Hingegen wiirden sie iiberstrapaziert, bezége man sie auf unterschiedliche Menschengrup-
pen und ndhme die Rede vom ,ewigen Tod“ als eindeutigen Beleg dafiir, dass es in Barths Denken
nicht garantiert sei, ,dafd die Geschichte nicht doch einen doppelten Ausgang nehmen wird“ (so
verfahrt Schlichting, Biblische Denkform in der Dogmatik, S. 197f., Zitat S. 197).

149 So KD IV/3, S. 550. Barth formulierte hier im Hinblick darauf, dass ,des Menschen Verdammung
doch nicht ausgesprochen, der kranke Mensch, auch der kranke Christ doch nicht sterben, nicht
verloren gehen [...] mochte“, ungewohnt zurtickhaltend: ,es konnte sich, wenn dem so sein sollte,
wahrhaftig erst recht nur um das Unerwartete der Gnade und ihrer Offenbarung handeln, mit dem
man gewif$ nicht rechnen, auf das man nur eben als auf ein nicht-verdientes, unbegreifliches
Uberstromen der Bedeutung, Auswirkung und Tragweite der Wirklichkeit Gottes und des Menschen
in Jesus Christus hoffen kann“ (ebd.). Gott sei dem Menschen — tibrigens auch der Christin bzw. dem
Christen — keine ,Errettung schuldig“, wie Barth hier wiederum bemerkte. Daher sei es falsch, die
,Kassierung jener Drohung zu postulieren und in diesem Sinn eine ,Apokatastasis‘ oder ,Allver-
s6hnung‘ als das Ziel und Ende aller Dinge in Aussicht zu nehmen und zu behaupten. Es gibt in



5.2 Barths inklusive Erwédhlungslehre (KD II/2) und das Problem der Heilsuniversalitit = 221

unterschiedlich gelesen werden. Konkret lasst sich die Hoffnungssemantik im Sinne
einer blossen, der noch ausstehenden Erflillung gegeniiber programmatisch un-
wissend bleibenden Hoffnung verstehen.'*® Hoffen erscheint dann als defizientes
Wissen, dem ein Bekenntnis zur Unsicherheit des Ausgesagten inhdrent ist. All-
tagssprachlich wird das Wort ,hoffen“ in aller Regel so verwendet: Man erhofft das,
worum man nicht weiss, was man sich aber wiinscht. So verstanden richten sich
Hoffnungen nicht auf Wirklichkeiten, sondern auf Moglichkeiten. Eine lediglich in
diesem Sinne erhoffte Universalitdt des eschatologischen Heils aber ginge nicht mit
der von Barth durchgéngig vorausgesetzten Unbedingtheit des Zeugnisses an jeden
Menschen zusammen: Wie sollte jemandem die Erwahlung zum Heil unbedingt
zugesagt werden, wenn man sie selber nur bedingt und im Modus unsicheren
Hoffens bekennt? Misste sich diese letzte Unsicherheit nicht im Akt des Zeugnisses
manifestieren?'®" In der Barth nicht universalistisch lesenden Rezeption wird der
von ihm verwendete Hoffnungsbegriff, wie oben angedeutet, genau so interpretiert.
Man stellt dann schlicht fest: Barth ,hoped for universal salvation, but refused to
declare it“.'** Der Riickzug in die Rede im Modus der Hoffnung spiegelt in dieser

dieser Sache nichts; auch unter Berufung auf das Kreuz und die Auferstehung Christi gar nichts zu
postulieren!“ Gleichzeitig gelte es aber, sich fiir eben diese letzte Errettung aller Menschen ,,offen zu
halten“ (ebd.).

150 Von diesem Begriffsgebrauch her reformuliert und kritisiert David Bentley Hart die Position
Hans Urs von Balthasars: ,,Christians may be allowed to dare to hope for the salvation of all. In fact, I
have very small patience for this kind of ,hopeful universalism’, as it is often called. As far as I am
concerned, anyone who hopes for the universal reconciliation of creatures with God must already
believe that this would be the best possible ending to the Christian story; and such a person has then
no excuse for imagining that God could bring any but the best possible ending to pass without
thereby being in some sense a failed creator“ (Bentley Hart, That All Shall Be Saved, S. 66).

151 Auch Janowski, Allerldsung, Bd. 2, S. 620, wirbt fiir eine Abkehr von der ,Schwebelage des
,dritten Weges‘ mit seinem ,Hoffnung - ja, Lehre — nein* (vgl. auch a.a.0., S. 580); ebenso Rosenau,
Allversohnung, S.417f.: ,Das Unbefriedigende einer solchen Argumentation zugunsten eines ,dritten
Weges‘ liegt [...] im Mangel an theoretischer Verbindlichkeit (nicht nur) der so hergeleiteten es-
chatologischen Aussagen sowie der daraus resultierenden theoretischen Ungewifsheit.“ Vgl. schli-
esslich Crisp, T.F. Torrance on Theosis and Universal Salvation, S. 25, der schlicht konstatiert: ,despite
its name, hopeful universalism is not in fact a species of universalism. For to hope for the re-
conciliation of all humanity based on the gracious work of God in Christ is not the same as asserting
that all humanity will be saved.“

152 Koonz, The Old Question of Barth’s Universalism, S.43; ahnlich z. B. Hunsinger, How to Read Karl
Barth, S. 279: ,[Blecause Barth holds that Jesus Christ actually (and not just potentially) died for all,
and that all are elect in him, it is to be expected that salvation will not necessarily be limited to those
who have espoused Christianity as an interrelated set of beliefs and practices. However, neither the
extent of such cases of salvation nor the manner by which they may be effected is thought to be a
matter upon which the gospel gives Christians licence to speculate, let alone to depart from their
divinely given mission of proclamation. What it does give licence to is humility, openness, and hope.*



222 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

Lesart eine letzte Abneigung Barths gegen ein riickhaltloses Bekenntnis zur Uni-
versalitit des Heils."*® Dieser Deutung steht die Einschétzung fritherer Rezipienten
wie Kraus, Buess oder von Balthasar entgegen, die den Hoffnungsbegriff ganz
analog verstanden, eine strikt im Modus der Hoffnung bleibende Eschatologie aber
gerade als (ihres Erachtens wiinschenswerte) Alternative zu Barths Erwéhlungs-
lehre anfiihrten.®* Sie zeigten dadurch ex negativo, dass Barths Behauptung uni-
versalen Heils ihrer Ansicht nach tber die so verstandene Semantik der Hoffnung
hinausgeht.

Barth selbst hat den Begriff der Hoffnung anders verstanden und zwischen
begriindeter eschatologischer Hoffnung und unbedingter Heilszusage keinen Wi-
derspruch wahrgenommen. Dem Glauben an die Vorsehung Gottes konnte er den

Fiir ein frithes Beispiel dieser Lesart vgl. ferner Schlichting, Biblische Denkform in der Dogmatik,
S.199: ,Dafd Barth sie [die ,Rettung aller Menschen“, M.P] erhofft, ist sicher. Daf§ er fest mir ihr
rechne, hat es manchmal den Anschein. Dieser Schein aber, der triigt, hat die Kritiker irregefiihrt.
[...] Wollte man mit der Errettung aller rechnen, als ware sie fraglos garantiert, so hiefie das: Ob
einer sie in diesem Leben annimmt oder nicht, hat nichts zu bedeuten. Auch wer es verneint, ja es
verhohnt, konnte sich des Heils nicht erwehren.“ Auch Schlichting gesteht zu (ebd.): ,Manche Satze
Barths klingen, als wére es so gemeint“, betont aber gegen diese Lesart (a.a.0,, S. 200): ,Das Heil ist
unbeirrbar angeboten, keineswegs aber unentrinnbar verhéngt. Es mufi ergriffen werden.*

153 Vgl. McDowell, Hope in Barth’s Eschatology S. 48: ,Barth refuses to speculate as to the exact
form of the future [...]. If he maintains a hope that the circle of election and calling will be finally and
comprehensively enlarged, it is because he believes in the superabundant divine love and grade
expressed in Christ; a.a.0., S. 220: ,Barth strongly emphasises that we should cautiously but yet
distinctly hope and pray for the universal scope of the actual redemption in the Future. [...] When
this eschatological nescience is taken seriously [...], the singers of a Barthian apokatastasis lose their
voice. [...] The threat of damnation may finally be withdrawn*. Vgl. ferner Hunsinger, How to Read
Karl Barth, S.134: ,The pattern of grace [...] leaves every reason to hope that no one will finally be
excluded, because the truth of salvation in Jesus Christ is such that there is always more grace in God
than there is sin in us“.

154 Vgl. z.B. Kraus, Vorherbestimmung, S. 363: ,Der Gedanke an die Gerechtigkeit und Freiheit
Gottes sowie an die Verantwortlichkeit der Menschen verweist auf die — in der Schrift klar bezeugte
— Wirklichkeit des Gerichts. Der Gedanke an die unendliche Liebe Gottes und an die Hoffnung der
Menschen legt die — in der Schrift angedeutete — Mdglichkeit der Allversohnung nahe. Wir diirfen
nicht rechnen mit der Allverséhnung, aber wir konnen auf sie hoffen. Solange die Geschichte nicht
endgiiltig abgeschlossen ist, bleibt die Hoffnung: Die Rettung aller ist denkbar als Maoglichkeit®.
Ahnlich hielt bereits Buess, Zur Prddestinationslehre Karl Barths, S. 60, kritisch fest, Barths an sich
yrichtige theologische Erkenntnis riicke ,in den Verdacht, besitzen zu wollen, was man nur er-
hoffen kann, als Sein zu verstehen, was nur als Werden wahr ist“.Vgl. schliesslich von Balthasar, Was
diirfen wir hoffen?, S. 36f., wo Barth dafiir kritisiert wird, die universale Hoffnung in ,systembil-
denden Thesen“ vorzutragen; man werde ,,von einer so systematischen Aussage Abstand nehmen
und sich auf jene christliche Hoffnung beschrdnken, die keine Beméntelung eines verdeckten
Wissens ist, sondern sich wesentlich mit dem [...] Gebet um die von Gott gewollte Rettung aller
zufriedengibt®.



5.2 Barths inklusive Erwahlungslehre (KD I1/2) und das Problem der Heilsuniversalitit —=—— 223

Charakter einer ,gewissen Hoffnung“ zuschreiben'®® und die Begriffe ,Verheifung*
und ,Hoffhung* andernorts geradezu synonym verwenden."*® Am Anfang einer
Predigt Barths tiber Ps 398 aus dem Jahr 1956, also aus der Entstehungszeit des
dritten Teilbandes der Versohnungslehre, findet sich die folgende Definition, die
auch die im letzten Abschnitt aus diesem Band zitierte Hoffnung auf die Apokata-
stasis in ein neues Licht riickt:

Hoffen — das ist ja eine Freudigkeit, eine Zuversicht im Blick auf ein verborgenes Gutes, das
schon fiir uns da ist, nur daf$ wir es noch nicht sehen, das aber ganz gewif§ einmal sichtbar
werden wird, um dann unser zu sein. Hoffen heifit: leben in dieser Zuversicht und in dieser
Freudigkeit."s’

Dieser Begriffsgebrauch macht deutlich, dass fiir Barth zwischen Hoffnung und
Gewissheit kein Widerspruch besteht. Was predigtsprachlich gilt, gilt in dieser
Frage auch dogmatisch: Glaube sei in der Zeit der Gemeinde, so heisst es in KD IV/1,
s~wesenhaft mit der Hoffnung, d. h. aber mit der Zuversicht auf das Schauen der jetzt
geglaubten Realitit verbunden“.’*® Hoffnung und Zuversicht sind hier keine Ge-
genbegriffe, sondern riicken eng zusammen. Fir Barth ist Hoffen also nie blosses
Hoffen, sondern stets der eschatologische Modus gewissen Vertrauens. Bereits die
Eschatologie der Gottinger Dogmatik hatte in diesem Sinne festgehalten, Hoffnung
sei ,nicht der Ort minderer, sondern gréferer Gewifheit“."® In der christlichen
Hoffnung gibt es, wie noch der letzte Paragraph von KD IV/3 ausfithrlich darlegt,
keine Ambivalenz.'® Die Vorstellung, Hoffnung sei ein Erkenntnismodus defizita-
rer Gewissheit, ist in diesem Paragraphen vollstdndig abwesend: Christliche Hoff-
nung ist eine ,in Jesus Christus als ihrem Ursprung, Gegenstand und Inhalt be-

155 So in KD II1/3, S. 282.

156 So Barth, Credo, S.139: ,Wenn es eine [...] Gemeinde gibt, in der dem Menschen die Vergebung
der Stinden um Christi Willen verkiindigt wird [...], dann heifdt das: mitten in der menschlichen
Geschichte und Gesellschaft [...] ist hier mit der ganzen Kraft gottlicher Wahrheit eine Verheifsung,
eine Hoffnung aufgerichtet.“ Vgl. ferner KD IV/1, S. 116f.

157 Barth, Predigten 1954-1967, S. 48.

158 KD IV/1, S. 365.

159 So Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 3, S. 411, im § 35 (,Die Hoffnung*). Barth
fuhr damals mit der Feststellung fort, Hoffnung sei ,nicht eine letzte Auskunft, sondern ein prin-
zipieller Anfang. Was man in der Hoffnung hat und ist, das hat und ist man nicht weniger, als wenn
man es gegenwartig ware und hétte, sondern erst und nur gerade in der Hoffnung hat man es
wirklich (ebd.). — Auf die hier im Haupttext zitierte Stelle der Gottinger Dogmatik weist Michael
Trowitzsch hin (Trowitzsch, Karl Barth heute, S. 521).

160 Vgl. etwa KD IV/3, S. 1044: ,Die christliche Hoffnung ist als in Gott, namlich in dem in Jesus
Christus handelnden Gott begriindete und auf ihn gerichtete ungebrochen und eindeutig positive
Zukunftserwartung®; vgl. insgesamt a.a.0., S. 1040—1044.



224 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

grindete Klarheit und GewifSheit“ beziiglich der ,Erwartung des ewigen Lebens im
ewigen Lichte,'®" nicht weniger.

In dieser gar nicht selbstverstédndlichen semantischen Grundentscheidung sind
Barth auch Teile der ihn universalistisch lesenden Rezeption gefolgt. Erst aufgrund
dieser spezifischen, wenig geldufigen Verwendung des Hoffnungsbegriffs kann
Zeindler formulieren: ,Die Vollendung der Offenbarung Christi haben die Christen
[...] erst im Modus der Hoffnung, dies aber nicht, weil die Vollendung etwa noch
zweifelhaft, ihr Eintreffen noch fraglich wére, sondern allein deshalb, weil diese
Offenbarung ,ihrer Vollendung [...] erst entgegengeht“'®® Hier zielt die Hoff-
nungssemantik nicht mehr auf die Einfiihrung einer letzten erkenntnistheoreti-
schen Reserve, sondern driickt allein den eschatologischen, hier und jetzt noch
nicht sichtbaren Charakter der Universalitat des Heils aus. Im Modus der Hoffnung
— und nur so — wird das Ende des christologischen Dramas, das sich noch nicht
ereignet hat, in legitimer Weise antizipiert. Zwar stellt das Auslegungsproblem, das
hier deutlich wird, durchaus die Frage, ob Barth die Alternative von Hoffen vs.
Rechnen mit nicht besser vermieden und an deren Stelle beispielsweise direkt vom
Unterschied zwischen Glauben und Schauen gesprochen hétte: Die Universalitat des
Heils, deren Wirklichkeit wir heute erst im Glauben bekennen kénnen, wird erst
dann, im Eschaton, offen anschaulich sein. Festzuhalten bleibt jedoch, dass er sich
fur die Verwendung eines Hoffnungsbegriffs entschieden hat, der die Unbedingtheit
des Zeugnisses an jeden Menschen nicht schmaélern sollte.

5.2.5 Abschliessendes zu Barths Erwéhlungslehre

Nun wieder mit Blick auf Barths Erwahlungslehre lasst sich zusammenfassend
festhalten, dass diese einerseits, wie alle Pradestinationslehren, die Freiheit Gottes
gegenuber dem Menschen sichern mdchte. In diesem Kontext diente die Abweisung
des Allversohnungsdenkens der Sicherung des christologischen-unableitbaren
Charakters des Heils als Geschenk. Im Unterschied zum traditionellen, insheson-

161 KD IV/3, S. 1079.

162 Zeindler, Die Universalitit der Gnade, S. 314, mit Bezug auf KD IV/3, S.1036. — Zeindler fahrt fort,
auch in der Rede von der Hoffnung lasse Barth ,keine Zweifel offen, dass die in Christus geschehene
Verséhnung einstmals nicht nur fiir alle Menschen sichtbar werden wird, sondern dass einstmals
alle Menschen nicht anders als in sie einstimmen kénnen werden“ (Zeindler, Die Universalitdt der
Gnade, S. 314f), und fragt zuletzt rhetorisch (a.a.0., S. 328): ,Geht es [...] auch Barth darum, Gott im
Blick auf die eschatologische Vollendung nochmals eine letzte Freiheit, doch nicht alle zu erlésen,
einzurdumen? Nach allem, was bisher gesagt wurde, miisste man jeder Interpretation misstrauen,
die zu diesem Schluss gelangt.“



5.2 Barths inklusive Erwahlungslehre (KD I11/2) und das Problem der Heilsuniversalitit —=—— 225

dere calvinischen Pradestinationsdenken — und zu jenem der Gottinger Dogmatik'®?
— zielte Barths Erwéhlungslehre aber dariiber hinaus auf die Begrindung des
Zeugnisses des Heils an jene Menschen, die nicht im Glauben leben und so ihre
Erwéahlung nicht subjektiv realisieren. Die Erwahlung dieser Menschen wird durch
ihr Nicht-Erkanntsein keineswegs aufgehoben; vielmehr hat die Kirche jedem
Menschen, und zwar gerade der Nichtchristin als primérer Adressatin des Zeug-
nisses,"®* ihre Erwéhlung zu bezeugen und sie zum Glauben an Christus aufzurufen.
Das Zeugnis der Gnade gilt universal — es wére, wie Barth 1947 formulieren konnte,
sogar noch in der Holle selbst geboten.'®® Die universalistische Sprengkraft dieses
Ansatzes wurde von der frithen Forschung, wie beschrieben, oft klar erkannt — und
in aller Regel zurtickgewiesen. Wo Barths Position in der Frage des Heils nicht-
christlicher Menschen hingegen unter Verweis auf seine Apokatastasis-Kritik — et-
wa im Sinne eines ,reverent agnosticism“ — als programmatisch unentschieden
beschrieben wird, wird die Pointe der Erwédhlungslehre zuriickgenommen, ,and the
election becomes no news rather than good news*“ (Greggs)."®

So stellte Barths Erwéhlungslehre insgesamt das erste Dokument in seiner
Entwicklung dar, in dem die zentralen anthropologischen Konsequenzen, aber auch
wesentliche inhdrente Spannungsfelder der christologisch-inklusiven Theologie der
Welt erkennbar waren. Was in den Gelegenheitsschriften der Sdkularismusdebatte
ohne dogmatische Begriindung vorausgesetzt wurde, erhielt nun ein festes chris-
tologisches Fundament: die Unwirksamkeitserklarung des menschlichen Unglau-
bens und der Auftrag an die Kirche, jedem Menschen seine Inklusion ins Heil zu
bezeugen. Der schon damals postulierte ,,Unglaube an die Gottlosigkeit“**” ist von
der universalistischen Erwéhlungslehre von KD II/2 her nicht nur ein mdglicher,
sondern ein zwingender Schluss. Hingegen ist der Gedanke, dass eine menschliche
Entscheidung gegen Gott die géttliche Entscheidung zugunsten des Menschen auf-
heben konne, von ihr her unvollziehbar. Durch diese Grundentscheidung wurde die
theologische Bestimmung nichtchristlicher Menschen — und damit der Blick der

163 Vgl. dazu oben Kap. 5.1.2.

164 Zur ekklesiologischen Zentralstellung des Zeugnisses an die nichtchristliche Umwelt der Kirche
vgl. oben Kap. 4.24.

165 Vgl. Barth, Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, S. 9 (also nur eine Seite nach der oben
zitierten Abweisung der Apokatastasis panton): ,Gerade darin erweist sich die Gnade nun wirklich
auch uns selbst gegentiber als tiberméchtig, dafd wir sie unter allen Umstdnden — auch wenn diese
innerlich und dufierlich die schlimmsten wéaren — loben und preisen und damit auch Anderen
anzeigen mussen. [...] Gnade wiirde auch inmitten der Hélle noch immer Gnade sein und mifte
darum auch mitten in der Holle noch immer gelobt und gepriesen und also den anderen Héllen-
bewohnern angezeigt werden.“ — Ahnlich bereits KD I1/2, S. 359.

166 Greggs, ,,Jesus is Victor, S.198.

167 Vgl. dazu oben Kap. 3.1.2.



226 =—— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

Kirche auf die Welt — gegeniiber den diastatisch orientierten Texten der 20er Jahre
potenziell einer radikalen Verdnderung unterzogen.

Es ist abschliessend zu erwéhnen, dass diese welttheologische Umstellung in
KD II/2 zwar durchgefiihrt wird, ihre weitreichenden theologischen Folgen aber oft
nur angedeutet bleiben. Auch wenn schon dem neuen Blick auf den Unglauben, den
Barths Erwéhlungslehre ermdglichte, viel theologische Sprengkraft eigen war, so
lisst sich doch wiederum — wie schon im Bereich der Ekklesiologie'®® — beobachten,
dass die theologischen Konsequenzen der Hinwendung zur christologisch-inklusi-
ven Theologie der Welt zunachst im Vergleich zu spateren Barth-Texten in vielerlei
Hinsicht unausgefiihrt und die Beschreibungen nichtchristlicher Menschen und des
Umgangs mit ihnen zundchst recht allgemein blieben. Immer wieder hat die
theologische Bestimmung nichtchristlicher Menschen in KD II/2 mit dem Verweis
auf die Unwirksamkeit ihres Versuchs, als Verworfene zu leben, ihr Bewenden.'®®
Die dogmatischen Beschreibungen dieser Menschen fallen auch daher sprachlich
deutlich negativer aus als in spiteren Texten Barths.'”® Die sich aus der behaupteten
Heilsuniversalitdt ergebende Folgefrage, was der Unglaube an die Gottlosigkeit flir
den Verkiindigungsauftrag der Kirche an nichtchristlichen Menschen konkret be-
deutete, ist durch die Erwahlungslehre erst aufgeworfen, aber noch nicht umfas-
send beantwortet worden.

168 Vgl. oben Kap. 41.1.

169 Vgl. z.B. KD II/2, S. 504: Der Christ glaubt daran, ,daf8 Jesus Christus auch fiir den Anderen
gestorben und auferstanden ist. [...] Er wird auch ihm die Erwéhlung Jesu Christi als den auch sein
Leben beherrschenden Anfang aller Wege und Werke Gottes bezeugen. [...] Im Lichte des Evan-
geliums [...] ist der Verworfene auch in der Gestalt des Anderen eine weichende, fliehende, ver-
gehende, eine von Gott klar begrenzte Schattengestalt.“

170 Vgl. z.B. KD I1/2, S. 347: Der Mensch, der Gott ablehnt, ,begehrt und unternimmt es, ins Leere zu
treten. In der Un-Tat dieser nichtigen Wahl des Nichtigen ist er zum vornherein widerlegt und
iiberholt durch das, was Gott in der Erwahlung Jesu Christi von Ewigkeit her tiber ihn beschlossen
und fiir ihn getan hat.“ Vgl. a.a.0.,, S. 348: ,Was der Mensch tun kann mit jener Un-Tat, das kann nur
die freilich reale, freilich bose und verhéngnisvolle Erinnerung und Reproduktion jenes Hinweg-
genommenen — es kann aber seine Un-Tat als solche in ihrer ganzen Bosheit und Folgenschwere
mehr als eine Ohnmachtstat nicht sein. [...] An den Menschen, der das noch nicht weif§ — und jeder
Mensch verlernt und vergifit es immer wieder! — an den in der Finsternis seiner eigenen Un-Tat
wohnenden, in seinem Irrtum immer wieder selbstgewissen, in seiner Rebellion immer wieder
hoffnungsvollen, seine Flucht vor Gott immer neu aufnehmenden, in seinem Haf} gegen Gott sich
immer neu verbohrenden, sich selbst in seiner Gottlosigkeit ernst nehmenden, an den den Ver-
worfenen darstellenden und insofern die géttliche Verwerfung erleidenden Menschen wendet sich
das Zeugnis der Gemeinde von der Erwdhlung Jesu Christi.”



5.3 Barths inklusive Versdhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder == 227

5.3 Barths inklusive Vers6hnungslehre (KD IV) und die ihr
inhdrenten Spannungsfelder

Exakt darauf, auf das Thema des Verhéltnisses von Kirche und Welt, legen Barths
spatere dogmatische Texte einen besonderen Fokus. In ihnen, besonders in seiner
Versohnungslehre, wurden ausfithrliche Reflexionen dariiber entwickelt, was es
konkret bedeutet, jeden Menschen als von Christi Heilstat herkommend und als auf
den Glauben an ihn zugehend zu betrachten und ihm von dieser Erkenntnis her neu
zu begegnen. Die Logik dieser Entwicklung ist gut nachvollziehbar: Die in KD II/2
vorgenommene Universalisierung des Heils fithrte notwendigerweise zur detail-
lierten Ausarbeitung des neuen theologischen Blicks auf nichtchristliche Men-
schen.'” Zur Rekonstruktion dieses neuen Blicks wird im Folgenden, wie es schon
in Kap. 4 beziiglich der Ekklesiologie geschah, primér Barths Versohnungslehre in
den Blick genommen, da sie die pragnanteren und fiir die Kontextualisierung im
Sakularisierungsdiskurs insgesamt aussagekraftigeren Pointen in der Beschreibung
nichtchristlicher Menschen enthélt als die Schopfungslehre von KD III. Die An-
thropologie von KD IV wird in den folgenden drei Abschnitten in drei Perspektiven
wiedergegeben: Unter Einfiihrung einer bei Barth in dieser Form nicht vorfindli-
chen Gliederung werden nacheinander die perfektische, die futurische und die
présentische Dimension ihrer Beschreibung des Seins von Nichtchristinnen und
Nichtchristen untersucht.

5.3.1 Die schon erfolgte Veranderung der Situation aller Menschen
(perfektische Dimension)

Die Welt, in der wir leben, ist die ,,mit Gott schon verséhnte Welt“,*”* selbst wenn sie

faktisch als unversohnte existiert. Diese Pramisse von Barths Verséhnungslehre

gibt ihr durchgehend auch den Ton fiir die theologische Beschreibung und Be-

stimmung nichtchristlicher Menschen vor. Sie werden als Menschen beschrieben,

deren Situation vor Gott bereits verdndert, deren christologische Inklusion ins Heil

171 Vgl. auch Bernhardt, Christentum ohne Christusglaube, S.136, der mit Blick auf Barths Rede von
virtuellen und prospektiven Christen feststellte: ,Je starker Barth die Universalitat des Heilswillens
und Heilswirkens postuliert [...], um so mehr drangt sich ihm die Notwendigkeit auf, eine Denkform
zu finden, um die Partizipation der Nichtglaubenden an dieser allumfassenden Gnadenwirklichkeit
auszusagen.“

172 KD IV/3, S. 324; vgl. auch z.B. KD IV/1, S. 812: Die Gemeinde weiss, dass die Welt ,die Welt ist, die
Gott in Christus mit sich selber versohnt hat*; ferner a.a.0., S. 81 (wie bereits am Ende der Einleitung
in Kap. 1.34 zitiert): ,In Christus ist diese Verséhnung der Welt mit Gott geschehen.“



228 =— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

bereits vollzogen ist. Barth nutzte in KD IV sehr unterschiedliche Sprachformen und
-bilder, um diese Pointe zu verdeutlichen. Dabei dominieren, wie bereits mehrfach
angedeutet, die Weltbeschreibungen im christologischen Perfekt, also in der Zu-
rickfiihrung des Heils jedes Menschen auf die schon erfolgte Tat Christi. Jedes
Leben ist vom bereits zuriickliegenden Ereignis von Kreuz und Auferstehung Christi
betroffen. ,Indem Jesus Christus von den Toten auferstanden ist, ist kein Mensch,
der je gelebt hat und noch leben wird, der, der er und das, was er ware, wenn Jesus
Christus nicht auferstanden wire.'’”* Sprachlich bezeichnend fiir diese perfekti-
sche Struktur ist der immer wiederkehrende Hinweis darauf, dass Christus ,langst“
auch mit den Nichtchristen in einer Beziehung stehe,'” dass er den Frieden zwi-
schen Gott und Mensch ,,schon“ geschlossen habe.'”® Inhaltlich geht die Verwen-
dung des christologischen Perfekts sehr oft damit einher, dass Barth explizit betont,
dass das in Christus erfolgte, perfektisch beschreibbare ,Ereignis«’’® des Heils un-
abhangig vom Glauben oder vom Unglauben jener Menschen in voller Geltung steht,
flir die es sich ereignet hat. Christus sei ,schon in sich selbst fiir uns*, betont KD IV/1,
er werde es nicht erst dann, wenn es — eine rhetorisch wie inhaltlich bezeichnend
relativierende Beschreibung des christlichen Glaubenslebens — ,zu irgendwelchen
Nach- und Mittvollziigen“ komme."”” Barth hielt an dieser Stelle weiter fest, dass das

173 KD 1V/3, S. 344; vgl. ebd.: Die Welt ,ist nach dem in diesem Ereignis geschehenen Ausspruch
ihrer Versohnung mit Gott nicht mehr dieselbe wie zuvor*.

174 Vgl. z.B. KD IV/3, S. 283409.

175 KD IV/3, S. 817: ,Der eine Jesus Christus ist ja schon eingetreten fiir Gott bei den Menschen und
fiir die Menschen bei Gott, hat ja die Sache Gottes unter den Menschen und der Menschen Sache bei
Gott schon zu ihrem Ziel gefiihrt, den entscheidenden Akt der véaterlichen und koniglichen Vorse-
hung Gottes durch die Ausscheidung der menschlichen Verwirrung schon vollzogen, die Ordnung
zwischen Gott und Mensch schon hergestellt, den Frieden zwischen beiden schon geschlossen®. —
Vgl. auch a.a.0,, S. 350f.: ,Himmel und Erde, Engel und Menschen und alle Kreaturen sind in der
Auferstehung Jesu Christi schon in das durchdringende, verandernde Licht seiner Person und
seines Werkes geriickt, sind schon von jenem Feuer erfafit, sind durch ihn selbst, durch das Anheben
seines prophetischen Werkes schon dariiber unterrichtet, wie es mit ihnen auf Grund dessen, was
in ihm und durch ihn geschah, bestellt ist. Sie sind schon durch seine lebendige Gegenwart und
Aktion in ihrer Mitte angeklagt und gerichtet, aber auch getrostet und erfreut. Sie nehmen und haben
schon Anteil an der geschehenen Verséhnung, an dem erfiillten Bund: den Anteil, den er ihnen,
indem er in ihrer Mitte von den Toten auferstand, geben wollte und gegeben hat.“

176 Zur engen Verschrankung von Ereignisbegriff und Heilsuniversalitét vgl. exemplarisch KD IV/1,
S. 244: ,Es gébe nur eine verlorene Welt und nur verlorene Menschen, wenn dieses wunderliche
Gericht nicht Ereignis geworden wére. Da es Ereignis wurde, bleibt uns nur tibrig, zu erkennen und
zu glauben, der ganzen Welt, allen Menschen, das zuzurufen: Nicht verloren!“ Eben diesen nach-
vollziehenden Erkenntnis,— Glaubens- und Zeugnisprozess skizziert Barths gesamte Versohnungs-
lehre.

177 KD IV/1, S. 252.



5.3 Barths inklusive Verséhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder —=—— 229

ydort, damals, in Thm*“ geschehene Heilsereignis zwar ,die Frage nach unserem
Gehorsam oder Ungehorsam stellt, in sich selbst aber das fiir uns geschehene
Heilsereignis ist und bleibt, wie auch unsere Antwort auf seine Frage lauten mo-
ge“.178 Auf die Aussage, von Christi Heilstat her existiere ,jeder Mensch® in einer
entscheidenden ,Veranderung®, folgt anderorts sogleich der Zusatz: ,Man merke:
Sie [diese Verdnderung, M.P] ist nicht abhéngig davon, daf sie verkiindigt, gut oder
schlecht, oder auch gar nicht verkiindigt, und nicht davon, dafd und wie sie beachtet,
im Glauben oder Unglauben realisiert und nachvollzogen wird!“*”®

In solchen Formulierungen findet die oben beschriebene'®® Relativierung der
Auswirkungen des kirchlichen Zeugnisses ihr versohnungstheologisches Pendant.
Die Argumentation verfolgt dabei zwei zunéchst gegensatzlich erscheinende Ziele.
Barth lasst seine Leserin an keiner Stelle von KD IV dariiber im Unklaren, dass der
Glaube, und nicht der Unglaube, die adiquate, ja eigentlich ,unvermeidlich[e]*'*!
Antwort des Menschen auf Gottes Versohnungshandeln sei.’® Dieser menschliche
Glaube wird aber zugleich theologisch relativiert und durch die perfektische
Struktur der Versohnungslehre durchgehend in seiner Relevanz beschréankt.
Heilsrelevant ist er nur in dem eingeschrankten Sinne, dass er die dem Heil ent-
sprechende Antwort ist, die zu dessen subjektiver Aneignung fithrt. Dieses Heil ist
aber, wie Barth deutlich macht, selbst im Fall des Unglaubens ,gesichert und ge-
genwirtig®.'®® Heilswirksam im Sinne eines streng ausgelegten sola fide — wobei der
Ablativ als Instrumentalis gelesen wiirde — ist nur Christi eigener Glaube.'® In je-

178 KD IV/1, S. 252.

179 KD IV/1, S. 344. Nicht weniger pragnant heisst es im Folgesatz (ebd.): ,Das Kommen des Reiches
Gottes hat seine Wahrheit in sich selber, nicht in dem, was infolgedessen auf Erden passiert und
nicht passiert.“

180 Vgl. oben Kap. 4.24.

181 Vgl. KD IV/1, S. 831: ,Glauben ist die menschliche Téatigkeit, die angesichts des lebendigen Jesus
Christus, angesichts dessen, was in ihm geschehen, gegenwartig und zukiinftig ist, stattfindet: in
tiefster Spontaneitat, in urspriinglichster Freiheit, aber angesichts seiner Wirklichkeit unver-
meidlich.“

182 Vgl. dazu insgesamt KD IV/1, S. 826872 (§ 63. Der Heilige Geist und der christliche Glaube).
183 KD 1V/3, S. 1001 (vgl. dazu unten Kap. 5.3.3).

184 Dieser wird bereits von Barths Erwédhlungslehre als stellvertretend fiir die Menschheit voll-
zogener Glaube gefasst (vgl. KD I1/2, S. 620f.). Barth formulierte dort, das ,Werk des Glaubens“ sei
durch Christus bereits fiir alle Menschen vollbracht, und zwar so, dass es ,fiir uns nicht mehr zu
vollbringen“ sei (a.a.0., S. 620). Dass Christus fiir mich glaubt, gilt ,,immer schon bevor ich glaube,
immer auch, wenn ich nicht mehr glauben sollte“ (ebd.). Diese Aussage ist nun aber nicht dahin-
gehend zu lesen, dass Glaube ausserhalb des Glaubens Christi irrelevant geworden ware. Vielmehr
bleibt er als Anerkennung der Heilstat Christi, obwohl diese auch ohne ihn Bestand hétte, bleibend —
wenn auch, wie unten weiter ausgefiihrt wird, nur relativ — relevant. Vgl. zu Barths Vorstellung des



230 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

dem anderen Glaubensvorgang geschieht nur die subjektive Aneignung, nicht die
objektive Begriindung des Heils. Aufgrund dieser Uberlegung, ja aufgrund der in
Kreuz und Auferstehung erfolgten Weltveranderung insgesamt kann und muss
nach Barth gesagt werden, dass auch der Nichtchrist ,als ein mit Gott Versohnter
existiert: ,Daran kann ja keine Abwendung, keine Revolte und Resistenz und Un-
gebiihr des Nicht-Christen etwas dndern“.'®®

Strukturell 1asst sich in allen bisher genannten Stellen das beobachten, was
Beintker als ,gewissmachendes Perfekt“ bezeichnet, das inhaltlich iiber das ,futu-
rum resurrectionis“ des zweiten Rémerbriefkommentars hinausgehe.'®® Barths
Versohnungslehre atmet, mit Georg Plasger ausgedruickt, ,viel weniger das ,Noch
nicht, sondern vielmehr das ,Schon‘.“*®” Die stets wiederholte Erinnerung an dieses
»Schon“ des Heils bildet sprachlich-performativ die Vorordnung des gottlichen
Heilshandelns vor der menschlichen Antwort darauf ab. Sie erméglicht damit einen
neuen Blick auf den Fall des Ausbleibens einer ihm entsprechenden menschlichen
Antwort, also auf den Fall des Unglaubens. Die Performativitit des christologischen
Perfekts stiitzt und verdeutlicht so die Behauptung der Heilsuniversalitéit."®® Glei-
ches gilt fiir den hier wieder oft begegnenden Totalitdtsgedanken: Dass dem ein-
zelnen Menschen — auch dem nichtchristlichen — Gottes Giite gilt, ergibt sich daraus,
dass diese Giite der ,ganzen Welt“ zugewandt ist."®® Entsprechend war es Barth in
der Verséhnungslehre auch in neuer Weise mdglich, auf die Begriffe der ,Welt-
versohnung“ und der ,Welterlosung“ zuriickzugreifen, wenn auch eher spora-
disch.'*

stellvertretenden Glaubens Christi Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S.117£154f. —
Zum sola fide vgl. bereits oben Kap. 4.2.2.

185 KD IV/3, S. 410.

186 Beintker, Krisis und Gnade, S. 38.

187 Plasger, Die Konzeption der Versohnungslehre Karl Barths unter besonderer Berticksichtigung
der ,Menschlichkeit Gottes*, S. 21.

188 Insofern gibt es, um zuletzt ein fiir diesen Zusammenhang besonders sprechendes Zitat an-
zufithren, das auch die Debatte um die Heilsuniversalitat in Barths Theologie in ein neues Licht
riickt, keinen Menschen, ,fiir dessen Stinde und Tod er [Christus, M.P] nicht gestorben, dessen
Stinde und Tod er an seinem Kreuz nicht erledigt und ausgeldscht, fiir den er dort nicht auch positiv
das Rechte getan, dessen Recht er dort nicht aufgerichtet hatte! Keiner, dem das in seiner Aufer-
weckung der Toten nicht zugesprochen wére als seine Rechtfertigung! [...] Keiner, der in ihm nicht
geniigend, vollig, endgiiltig gerechtfertigt ware! [...] Keiner!“ (KD IV/1, S. 703f.).

189 So KD IV/3, S.927: Dem Nichtchristen als dem christianus designatus habe die Gemeinde ,Jesus
Christus als auch seinen Herrn, das grofie, auch zu ihm gesprochene Ja, die der ganzen Welt und so
auch ihm zugewendete Giite Gottes zu bezeugen.“

190 Wie bereits in Kap. 4.24 zitiert, beschrieb KD IV/3 das Zeugnisamt der Christinnen und Christen
als Auftrag, mit Christus ,Verkiindiger der in ihm geschehenen Weltversohnung“ und eben damit
,Herolde seiner Person und seines Werkes zu werden“ (KD IV/3, S. 695). Andernorts formulierte



5.3 Barths inklusive Versdhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder = 231

Neben der bisher beschriebenen perfektischen Struktur verdeutlicht Barth in
KD 1V/3 diese Grundentscheidung durch andere Formulierungen teils juridischer,
teils philosophischer und teils biblisch-metaphorischer Pragung. So kann er davon
sprechen, dass schon die Koexistenz Jesu Christi mit ihnen fiir nichtchristliche
Menschen ,gewissermassen rechtlich“ eine ,vollige Verdnderung® ihrer Situation
bedeute,"** dass ,de iure“ auch ihr ,Sein[...] in Jesus Christus schon ,begriindet[...]
und feststehend]...]“ sei."** Parallel dazu stellte Barth zwischen Jesus Christus und
jedem Menschen einen ,ontologische[n] Zusammenhang® fest;'*®* ,ontologisch
gottlos“ kénne der Mensch aus diesem Grund nicht werden.'** Barth kann ferner
formulieren, tiber allen Menschen sei die ,Hand Gottes des Versohners®, sie habe
aber noch nicht alle in der Weise bertiihrt, dass ihnen dieser Sachverhalt erkennbar
geworden sei.'”® Gelegentlich begegnen schliesslich bis in die Metaphorik hinein
inklusive Sprachbilder, etwa wenn es in KD IV/1 heisst, der Zusammenschluss Gottes
mit allen Menschen umfasse ,realiter die Welt und die Gemeinde, die Nicht-
Christen und die Christen®, auch wenn ihn nur letztere erkannten.'®® Auf dieser
Linie betont KD IV/3, die Heilsgeschichte sei das ,die ganze Geschichte bestimmende,

Barth, der Christ hére von Gott ,die Botschaft von der im Kreuzestod Jesu Christi auch ihn um-
greifenden Weltenwende und Weltversohnung* (Barth, Das christliche Leben, S. 239). Die Christin
wisse, dass sie es in der ,Vorletztlichkeit“ des Lebens ,zwar nie mit dem Letzten, nie mit dem
Weltgericht und der Welterlosung, wohl aber mit den negativen und positiven Anzeichen dieses
letzten zu tun bekommen* werde (KD IV/3, S.1077). Diese Begriffsverwendung schliesst an die oben
zitierten Spitzensatze des ersten Romerbriefkommentars an, fiihrt aber mit der Unterscheidung von
(schon jetzt realer) Versohnung und (eschatologisch erhoffter) Erlosung eine Differenzierung ein,
die diesem noch tendenziell fremd war.

191 KD IV/3, S. 565.

192 KD IV/3, S. 928; auch nach KD 1V/2, S. 305 ,sind objektiv auch sie [die in der Welt lebenden
Menschen, M.P] die Seinigen, sein Eigentum und eben darauf de iure anzusprechen.“

193 KD IV/2, S. 305; vgl. schon das in KD III/2, S. 158, im Kontext der Anthropologie Gesagte (im
Original hervorgehoben): ,Die ontologische Bestimmung des Menschen ist darin begriindet, daf$ in
der Mitte aller iibrigen Menschen Einer der Mensch Jesus ist.“ In diesem Zusammenhang féllt auch
Barths pragnante und daher oft zitierte Feststellung, Gottlosigkeit sei ,keine Moglichkeit, sondern
die ontologische Unmdglichkeit des Menschseins“ (a.a.0., S. 162).

194 KD IV/1, S. 534; die Begriindung dieser Aussage erfolgt unmittelbar christologisch (ebd.): , Tiefer
als dahin, wohin Gott sich in Jesus Christus fiir ihn erniedrigt hat, ist der Mensch nicht gefallen.”
195 KD IV/1, S. 163: ,,Die Hand Gottes des Versohners ist {iber allen Menschen. Jesus Christus ist fiir
sie alle geboren, gestorben, auferstanden. Das Werk der Versohnung, die Umkehrung des Menschen
zu Gott hin ist fiir sie alle vollbracht. Das Wort Gottes ist zu ihnen allen gesprochen, d.h. Gottes
Urteil, Weisung und VerheifSung ist giiltig tiber sie alle ergangen. Gerechtfertigt, geheiligt und be-
rufen sind insofern, sind objektiv, sie Alle. Aber so hat Gottes Hand noch nicht Alle bertihrt, daf sie
das alles auch sehen, horen, vernehmen, an- und aufnehmen konnten, was Gott fiir Alle und so auch
fiir sie ist, von woher also auch sie existieren, denken, leben diirften.“

196 KD IV/, S. 111.



232 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

alle anderen Geschichten umfassende Geschehen des Kommens und Ereigniswer-
dens des Heils der ganzen Welt, aller Menschen“"’ der nichtchristlichen
Menschheit sei das Gotteswort des auch sie bereits ,umschlieflenden“ Gnaden-
bundes schlicht ,noch fremd“.**® Sachlich treffen diese so unterschiedlichen For-
mulierungen mit der Intention der Anthropologie im christologischen Perfekt zu-
sammen: Sie wollen verdeutlichen, dass der Unglaube der Welt ihre in Christus
bereits Ereignis gewordene Verséhnung nicht beeintrdchtigt oder auch nur
schmalert. Mag sich also das ,Zusammenleben zwischen Gott und Mensch gestalten
wie es will — daruber ist damit, daf$ Jesus Christus lebt [...] entschieden: dafd die
Verbindung zwischen Gott und uns Menschen (jedem Menschen!) besteht und daf}
sie unzerreifbar ist.“'*°

Die perfektische Struktur von Barths spater Theologie, die im Kern von einem
bereits zuriickliegenden und vollbrachten Heilsereignis ausgeht, ist in der Re-
zeption oft kritisiert worden. Man monierte (mit E.-W. Wendebourg) eine ,schon
vorweg vollzogenel[...]“ Rechtfertigung der Menschheit durch Christus.>®® Fiir
Zahrnt war Barths stete Bezogenheit auf ein — seiner Deutung nach: urzeitliches —
yPerfektum*“ Ursache fiir einen ,unersetzbaren Verlust an konkreter geschichtli-
cher Wirklichkeit.2°* Er schrieb 1968: ,Niemand wird etwas dagegen einzuwen-
den haben, daf} Karl Barth Anfang und Ende des ganzen Geschichtsprozesses in
Jesus Christus zusammengefafst sein 1af3t. Die Frage ist jedoch, ob es sich bei Barth
iberhaupt noch um einen Geschichtsprozefs handelt: geht bei ihm in der Ge-
schichte tiberhaupt noch etwas vor?“**% In dieser Lesart, die vielerorts Parallelen

197 KD 1V/3, S. 44f1.

198 KD IV/3, S.1002.

199 KD IV/3, S.43.

200 Wendebourg, Die Christusgemeinde und thr Herr; S. 73. Konkret kritisierte Wendebourg, Barth
sei es aufgrund dieses Gedankens unmaoglich, die Rechtfertigung durch den Glauben zu denken (vgl.
a.a.0, S.73f).

201 Zahrnt, Die Sache mit Gott, S. 143; vgl. auch die Einordnung von Zahrnts Position bei Schiiz,
Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 240f., sowie bei Wiithrich, Gott und das Nichtige,
S. 274f.

202 Zahrnt, Die Sache mit Gott, S.143; vgl. ferner Zahrnts Beobachtung, bei Barth seien ,alle Wege
und Werke Gottes ,zum vornherein‘ von der Gnade bestimmt. Dieses ,zum vornherein‘ kehrt bei
Barth immer wieder“ (a.a.0,, S. 137) — Ahnlich bereits von Balthasar, Karl Barth, S. 380: ,die Ab-
lehnung alles Redens von Wachstum, Fortschritt, aber ebenso von méglichem Abfall und Verlust der
Gnade und des Glaubens, kurz von allem, was im Bereich des Relativen und Zeitlichen die immer
bewegte Geschichte des Menschen mit dem ihn erlésenden Herrn und Gott ausmacht, das alles kann
den Eindruck nur verstarken, daf$ in dieser Theologie des Geschehens und der Geschichte vielleicht
doch nichts geschieht, weil alles in der Ewigkeit schon immer geschehen ist.“



5.3 Barths inklusive Verséhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder —=—— 233

findet,>® hindert ein alles iiberlagerndes Perfektum Barth daran, das Heilsge-
schehen als Geschichte zu denken — und, davon abgeleitet, individuelle Glau-
bensgeschichten fiir theologisch relevant zu halten.Von evangelikaler Seite wurde
und wird, wie oben erwdhnt, oft exakt an dieser Stelle der typische ,Barthian
error“ (Donald G. Bloesch) geortet: in der Vorstellung, die Welt sei bereits verséhnt
und der Kampf zwischen Gott und dem sich ihm Widersetzenden daher schon
entschieden.*®*

Dieser Kritik von Barths Versohnungslehre (und oft seiner Theologie insge-
samt) wird regelmaéssig auf zwei argumentativen Linien begegnet: (1) mit dem
Hinweis darauf, dass Verséhnung bei Barth nicht nur als zuriickliegendes Ereignis
der Vergangenheit, sondern zugleich stets als sich aktuell ereignendes Geschehen
gedacht sei, sowie (2) mit dem Verweis auf den von Barth selbst oft beschriebenen
dramatischen Charakter von Gottes Versohnungshandeln. Beide Elemente von
Barths Denken, so wird unterstellt, wiirden von den Urhebern des Geschichtslo-
sigkeitsvorwurfs tibersehen oder zumindest nicht in ihrer vollen Tragweite wahr-
genommen. Im Folgenden werden diese Argumente nacheinander anhand des
Barthschen Textbestands tberprift.

(1) Im Sinne der ersten dieser Argumentationslinien hat Juliane Schiiz jlngst
formuliert, bei Barth werde ,die menschliche Geschichte durch das christolo-
gische Perfekt einer ,gegenwartigen Vergangenheit bestimmt [...] und nicht auf
dusserliche Weise durch ein christologisches Priteritum“2®® Kreuz und Auf-
erstehung seien furr ihn nicht einfach zurtickliegende Ereignisse iiberzeitlicher
Bedeutsamkeit, sondern hétten fiir die Situation jedes Menschen aktuelle Re-
levanz. Insofern denke Barth die Zwischenzeit zwischen Auferstehung und
Eschaton nicht als als ,bloflen Nachklang des ,christologischen Perfekts®;
vielmehr vollziehe sich die Verséhnung in der Zwischenzeit zwischen Aufer-
stehung und Eschaton ,aktual“*® Ahnlich schreibt Krotke, in der Heilsge-
schichte gehe es nach Barth um die ,Dynamik der Realisierung der ,Urge-

203 Zur Geschichte des Barth gegentiber erhobenen Geschichtslosigkeitsvorwurfs vgl. ferner die
umfassenden Hinweise bei Wiithrich, Gott und das Nichtige, S. 275f., Anm. 7, zur Auseinanderset-
zung mit dem Vorwurf, bei Barth sei ,alles nachfolgende Geschehen lediglich noch eine Entfaltung
jener vorzeitlichen Entscheidung®, vgl. Zeindler, Die Universalitit der Gnade, S. 316, und die dort
(ebd., Anm. 30) angefiihrte Literatur. Zur Thematik insgesamt vgl. Schiiz, Glaube in Karl Barths
Kirchlicher Dogmatik, S. 239-247, sowie, schon 1971 sehr ausfiihrlich, Schlichting, Biblische Denk-
form in der Dogmatik, S. 203 -223.

204 Bloesch, The Evangelical Renaissance, S. 98 (oben in Kap. 1.2.3 ausfiihrlicher zitiert).

205 Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 239f.

206 Schuz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 254.



234 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

schichte* in der zeitlichen Geschichte“**” Die ,gewesene Geschichte“ Jesu
Christi ist nach Matthias Wiithrich ,nicht vergangen, sondern geschieht wieder
und wieder***®

Diese Antikritik des Geschichtslosigkeitsvorwurfs hat an Barths Schriften in der
Tat Anhalt. Barth ldsst ndmlich seine eigene Bezeichnung der Geschichte Jesu
Christi als (zurtickliegendes) ,Faktum* sowie als ein fiir allemal ,,geschehen“,209
obwohl er sie durchgehend voraussetzt, nur unter der Einschrankung gelten,
dass diese Begriffe nicht ,restriktiv verstanden wiirden: nicht ,als einmal nur
damals geschehen, dann Vergangenheit geworden und also nicht, oder nur
noch in der Erinnerung an ihr Damals gegenwértiges Geschehen [...]. Jesus
Christus hat eben nicht nur gelebt, sondern (eben als der, der einmal gelebt hat)
lebt er und wird er leben.“’'® Barths Versohnungslehre schliesst in dieser
Denkfigur nahtlos an KD II/2 an, wo bereits die Vorzeitigkeit der Erwdhlung mit
einem sehr dhnlichen Gedanken expliziert worden war.*"* Auffllig ist jedoch,
dass sich Barths Betonung der Aktualitdt von Gottes Handeln — hier der ,Ge-
schichte Jesu Christi“, dort der Erwédhlung — beide Male nicht gegen die per-
fektische Grundstruktur seines eigenen Denkens richtet, sondern deren legi-
time Auslegung darstellen mochte. Primdr abgelehnt wird dadurch eine
historisierende, von der Geschichte Jesu Christi als abgeschlossener und somit

vergangener Geschichte redende Christologie.*** Diese Abweisung sollte jedoch

207 Krotke, Die Summe des Evangeliums, S. 78. — Schon in KD II/2 bleibt die Erwahlung nach Krotke
keine ,vorzeitliche Vergangenheit [...], die nicht zu den Menschen jeder Zeit durchdringt®, sondern
pragt ,,das Leben jedes einzelnen Menschen konkret“ (a.a.0., S. 74).

208 Wiithrich, Gott und das Nichtige, S. 306.

209 KD IV/3, S. 256: ,,,Faktum‘ heisst ja: quod factum est, ,was geschehen ist‘. Und nun ist das, was,
von Gott eingesetzt, als Beginn dieser Geschichte leuchtet, redet, sich kund tut, allerdings etwas,
,was geschehen ist‘.“

210 KD IV/3, S. 256. — Analog KD IV/1, S. 345: ,Er hat die Welt nicht nur mit Gott verséhnt, sondern er
ist als der, der das einmal getan hat, ihr ewiger, ihr ein fiir allemal téatiger und wirksamer Ver-
séhner.“

211 Damals betonte Barth im direkten Anschluss an die oben (in Kap. 5.2.1) zitierte Feststellung,
Gottes erwédhlendes Handeln stehe ,hérter als Stahl und Granit vor und tiber allen Dingen und allem
Geschehen® (KD II/2, S. 201): ,Das tut es aber, indem es das Leben Gottes hat und ist, indem es
wirklich von Ewigkeit her beschlossen ist, mit dem Charakter des Perfektums ohnegleichen auch in
dem Charakter der Gegenwart und auch in dem der Zukunft ohnegleichen. Das bleibt also darum,
weil es vorzeitlich ewig ist, nicht vor der Zeit zuriick, das begleitet sie vielmehr (weil Gottes Ewigkeit
nur eine ist) als tiberzeitliche, das tiberdauert sie als nachzeitliche Ewigkeit. Das war also nicht nur,
sondern ist und wird sein. Das geschah: keine Umkehrung darf das abschwéchen, daf$ es geschah
und ein fiir allemal geschah. Aber das geschah nicht nur, sondern das geschieht und wird geschehen.“
212 Vgl. KD I1/2, S. 201: ,Was heifdt ,damals, wenn wir von Gottes Ewigkeit reden? Gewif heift es
auch: frither?, so gewifs es ja auch ein ,einst¢, ein ,spater gibt in Gottes Ewigkeit, so gewif$ diese nicht



5.3 Barths inklusive Verséhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder =—— 235

nicht dazu verleiten, die perfektische Grundstruktur der Anthropologie Barths
und deren spezifische Pointen aus dem Blick zu verlieren. Zwar ist die Wie-
derherstellung des gebrochenen Bundes durch Gott fiir Barth ,kein Ereignis der
Vergangenheit, sondern ,personliche Gegenwart, nein: gegenwartige Per-
son“*'® zwar geschieht sie nicht nur in der Vergangenheit, sondern in chris-
tologisch qualifizierter Gegenwart stets neu.”"* Durch die Gegenwart Christi ist
aber durchaus etwas abgeschlossen: die ,Zeit des unversohnten Menschen®
néamlich.*® Das effektive Leben eines unversohnten Lebens ist, da jeder Mensch
von der Verséhnung herkommt, schlicht nicht mehr méglich. Auf diesem das
Prasens transformierenden Perfektum fusst die Gewissheit der Heilszusage an
jeden Menschen; in ihm liegt der Grund der Hoffnung der Kirche fiir sich selbst

die Negation der Zeit als solche, sondern nur die ihrer Schranken ist. Aber eben darum kann ,da-
mals® hier nicht nur ,frither* bedeuten, sondern miissen wir auch das Friithere und gerade das
Frithere, wenn wir von Gottes Ewigkeit reden, erkennen und gelten lassen als das Jetzige und
Kiinftige und also die géttliche Vorherbestimmung als Gottes vollbrachtes, aber darum nicht erle-
digtes, nicht irgendwo dahinten liegendes, sondern als sein in voller Kraft auch heute geschehendes
Tun.“ Entsprechend lehnt Barth in KD IV/3 eine christologische Position ab, die das ,Leuchten und
Reden“ der Geschichte Jesu Christi ,,auf das historia docet reduzieren wiirde, das grundsétzlich aller
erinnerten Geschichte eigentiimlich ist (KD IV/3, S. 256).

213 KD IV/1, S. 829.

214 Vgl. KD IV/1, S. 350: ,In Jesus Christus geschah einst — und in ihm geschieht heute die Veran-
derung der menschlichen Situation, der der Christen und der aller Menschen, die Versohnung der
Welt mit Gott: in ihm, dem kraft seiner Auferstehung lebendigen Mittler zwischen Gott und den
Menschen.“ Vgl. auch a.a.0,, S. 348: ,Was er in seiner Zeit getan hat, das hat er ja als Stellvertreter
aller anderen Menschen, als der erwéhlte Mensch, fiir sie getan. In seiner Auferstehung von den
Toten ist dariiber entschieden, daf er eben das, was er zu seiner Zeit getan hat, auch in ihrer Zeit fiir
sie, auch an ihnen tut.“ Vgl. ferner a.a.0., S. 347 wo die Fiirsprache Christi vor dem Vater als jedem
Augenblick gegentiber prasentisches Element der perfektisch beschreibbaren Heilstat vorgestellt
wird: , Kein Augenblick, in dem Jesus Christus nicht der Richter und Hohepriester wére, der Alles
vollbracht hat. Keiner, in welchem dieses Perfektum nicht Prasens wére. Keiner namlich, in welchem
er nicht als unser Stellvertreter, der dort und damals gelitten hat und gestorben ist und so fiir uns
sprechend vor Gott stiinde.“

215 Barth, Credo, S.104: ,Vergangen ist mit dieser Gottestat und als Vergangenheit erscheint also im
Ruickblick auf die Offenbarungszeit die Zeit des unversohnten Menschen®. Anders als diese sei die
Offenbarungszeit, die in den , Perfektsdatzen“ des apostolischen Glaubenshekenntnisses beschrieben
werde, nicht ,Vergangenheit“: ,Als solche ist sie ja der Kirche in und mit der die Kirche bestim-
menden Herrschaft Christi vielmehr gerade gegenwartig. Und jede Erinnerung an sie als solche
bedeutet Anerkennung und Bejahung dieses ihres Gegenwartigseins.“ Vgl. auch Barth, Dogmatik im
Grundrifs, S.151: ,Dass Jesus Christus gekommen ist, also jene Perfekta [des Credo, M.P.], wiirde dem
entsprechen, was wir Vergangenheit nennen. Aber wie unangemessen wére es, von jenem Ge-
schehen zu sagen, dass es vergangen sei. Vergangen ist ja gerade nicht, was Jesus Christus gelitten
und getan hat, vergangen ist vielmehr das Alte: die Welt des Menschen, die Welt des Ungehorsams
und der Unordnung, die Welt des Elends, der Siinde und des Todes.“



236 =—— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

wie fiir die Welt. So weist die Kirche nach Barth ,nicht ins Leere, wenn sie den
Menschen Mut und Hoffnung macht, sondern sie darf Mut und Hoffnung ma-
chen im Blick auf das, was geschehen ist. Das ,Es ist vollbracht!‘ steht in voller
Geltung. Das christliche Perfekt ist nicht ein Imperfekt, sondern das recht
verstandene Perfekt hat die Kraft des Futurum.“**®

Der perfektische Charakter der Verséhnung wird also durch die Betonung
dessen, dass sie auch das Prédsens transformiere (und sich in diesem Sinne
heute ereigne), keinesfalls zuriickgenommen.*"’” Barth konnte, wie bereits am
Ende der Einleitung dieser Studie zitiert, eben auch schreiben, die Versohnung
der Welt sei ,ein abschlieSendes und auch in sich abgeschlossenes Gesche-
hen.“**® Durch den steten Hinweis auf das, was bereits geschehen ist, weist
seine Versohnungslehre die verbreitete Vorstellung ab, dass die Versohnung
erst im (durch den Geist gewirkten) Glauben von der Potenzialitit in die Ak-
tualitit gelange.?'® Was sich heute ereignen soll, ist die glaubende Annahme der

216 Barth, Dogmatik im Grundrifs, S. 154. — Ahnlich heisst es in Barth, Die Wirklichkeit des neuen
Menschen, S. 20, vom , Perfekt der Wirklichkeit des neuen Menschen in Jesus Christus“ her sei ,alle
und jede Furcht fiir unsere Gegenwart und Zukunft, fiir die des Menschen, fiir die der Gemeinde
und der Welt ausgeschlossen, radikal ausgeldscht“. Man diirfe und miisse daher den ,fréhlichen
Mut“ haben, konsequent vom Perfekt ,Es ist vollbracht!“ aus zu denken.

217 Eine auffallende Analogie zu diesem Gedankengang findet sich in Barths Schopfungslehre. Dort
formulierte Barth im schopfungstheologischen Perfekt (KD III/1, S. 12): ,Der creator,ist‘ nicht einfach,
sondern er hat etwas getan: creavit, er hat die creatio vollzogen. Der Satz, daf} Gott den Himmel und
die Erde geschaffen hat, redet von einem Perfekt sondergleichen, und er sagt, daf$ dieses Perfekt der
Anfang des Himmels und der Erde ist. Daf$ dieser ihr Anfang nicht aufhért, sondern auch ihre Dauer
bestimmt, daf$ der Schopfer der Schopfer bleibt und als solcher seinem Geschopf gegenwartig [...] -
das ist auch wahr. Das gehort sogar mit zur schlechthinigen Auszeichnung dieses Perfekts, daf} es
auch ein Praesens in sich schliefit; das dndert aber nichts daran, dafs es ein Perfekt ist, dafs es von
einem einmal Geschehenen redet, das eben als solches ein fiir allemal geschehen ist.

218 KD IV/1, S. 81.

219 Vgl. dazu Barths Abgrenzung von Thomasius und Bultmann im Petittext von KD IV/1, S. 313;
ferner McCormack, So That He May Be Merciful to All, S. 245: ,,Our own calling in time [...] is not the
realization of a possibility but the completion of a reality.“ — Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher
Dogmatik, S.169, stellt fest, dass Glaube bei Barth zwar als ,,subjektive Realisierung* einer objektiven
Wirklichkeit bezeichnet werde (KD IV/1, S. 828; vgl. bereits a.a.O., S. 162), bemerkt aber sogleich: ,Die
subjektive Realisierung setzt dabei Christi Sein fiir uns nicht erst in Geltung, denn wie aus dem
Vorausgegangenen ersichtlich ist, hat Christus schon ,Existenz, Wesen, Wiirde, Bedeutung, Trag-
weite‘. Daher kann Realisierung nicht meinen, dass eine Potentialitit zur Aktualitdt wird.“ Vgl.
schliesslich Hofner, Neither Self-Evident Frame nor Self-Enclosed Sect, S. 244: ,To be sure, positing
salvation as an objective reality, does not make the human response to God’s salvific action in faith,
love and hope irrelevant. But the point of this response, Barth holds, is not the realization of a mere
possibility, but the acknowledgement of a reality always already established in the unique history of
Jesus Christ.“



5.3 Barths inklusive Verséhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder == 237

Versohnung infolge der geschichtlich fassbaren Berufung. Das ist nicht nichts,
sondern fithrt, wie Schiiz tUberzeugend darlegt, zu realen, geschichtlichen
Auswirkungen der Verséhnung im Leben der Glaubenden.**° Indem und sofern
sich also die (perfektisch erzdhlbare) Geschichte der Verséhnung potenziell in
der (présentisch verstandenen) Geschichte der Erkenntnis Christi auswirkt,
geschieht sie noch heute.””" Sofern dieses Element ausgeblendet wird, handelt
es sich beim Geschichtslosigkeitsvorwurf in der Tat um eine Engfiihrung von
Barths Denken.”*? Dass es aber eine Kirche gibt, die aktual an der Versohnung
partizipiert, &ndert nichts daran, dass die Versohnung vollbracht ist und keiner
,Fortsetzung“ im Leben der Kirche bedarf,”*® dass also in der Verkiindigung
dieser Kirche nur — aber was heisst hier ,nur“! — das Heil festgestellt, angeeignet
und verkiindigt wird, das bereits vor ihrer Konstitution Realitét ist.”**

Deutlich abgelehnt wird demnach von Barth ein historisierendes Perfektum
einer einmal geschehenen und daher nur in dem Fall noch relevanten Ver-
gangenheit, dass man sich aktiv an sie erinnert.??® Faktisch hingenommen wird
hingegen die Relativierung der menschlichen Glaubensgeschichte durch die
stete Betonung der objektiven Wirklichkeit der Verséhnung selbst in dem Fall,

220 Insbesondere kann Schiiz zeigen, dass ,Barths Erkenntnishegriff eine umfassende Lebensan-
derung beinhaltet und nicht ein blofies Wissen darstellt“ (Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher
Dogmatik, S. 268, vgl. den gesamten Abschnitt ,Glaube als existenzielle, tatige Erkenntnis®, a.a.O.,
S. 268-272). Schiiz schliesst mit der Frage: ,Was sollte Glaube also mehr sein als ein Erkennen, das
die gesamte Erfahrungswirklichkeit des Menschen, sein Verhalten und seine Geschichte grundle-
gend verdndert? (a.a.0,, S. 272).

221 Vgl. KD 1V/3, S. 256: ,Als die alle anderen Geschichten iibergreifende geschieht die Geschichte
Jesu Christi primdr — und in der besonderen Geschichte der christlichen Erkenntnis geschieht sie
dartiber hinaus auch sekunddr wieder und wieder: die damals, illic et tunc, geschehene auch hic et
nunc, auch in der Gegenwart anderer Zeiten, auch unserer Zeit.

222 Vgl. dazu Withrich, Gott und das Nichtige, S. 314: ,Zusammenfassend kann man also festhalten,
dass Berkouwers Geschichtslosigkeitsvorwurf an Barth nicht vollumfanglich zutrifft. Er trifft nicht
zu, sofern er den Geschichtscharakter der Zu- und Aneignung der Siegesgeschichte Jesu Christi im
glaubenden Subjekt betrifft. Berkouwer hat Barth an dieser Stelle enggefiihrt.*

223 Vgl. Barth, Dogmatik im Grundrifs, S.148: ,Man sollte [...] nicht sagen, daf} das Werk Jesu Christi
einfach weitergeht im Leben der Christen und der Existenz der Kirche. Das Leben der Heiligen ist
nicht eine Prolongatur der Offenbarung Jesu Christi. Das wiirde dem ,Es ist vollbracht* wider-
sprechen. Was in Jesus Christus geschehen ist, bedarf keiner Fortsetzung.*

224 Vgl. dazu Barth, Gesprdche 19641968, S. 69f.: Man sollte ,nicht sagen: ja, dann ist es nur
,noetisch’! Gegen dieses ,nur noetisch® kdmpfe ich jetzt bald ein halbes Leben lang. Wie wenn das
nicht das hochste Ontische wére, was geschehen kann: dafl die Blinden sehend werden und die
Tauben horend und die Lahmen dann auch gehen kénnen [...]!“.

225 Indiesem Sinne kann Barth hervorheben, dass Christus ,spaterer Erinnerung nicht bedarf, um
[...] noch und wieder zu leben“ (KD IV/3, S. 256); seine Geschichte ,leuchtet und redet“ explizit ohne
Rucksicht darauf, ob sie ,von den Menschen vernommen oder nicht vernommen* wird (ebd.).



238 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

dass ihre — eigentlich doch ebenfalls vorgesehene — subjektive Erkenntnis
aushleibt, also im Falle des Unglaubens. Barths im christologischen Perfekt
vorgetragene Weltheschreibungen zielen geradezu darauf, Verséhnung auch
dann als — wenn auch noch ,verborgen“ — objektiv real denken zu konnen,
wenn ihre subjektive Realisierung ausfillt.*® Seine Theologie betont, wie Barth
selbst zugestand, bei aller Zusammengehdrigkeit von (objektiver) Versohnung
und (subjektiver) Erkenntnis der Verséhnung das objektive, nicht das subjek-
tive Element??’ Dass dabei mit dem menschlichen Unglauben auch die
menschliche Glaubensgeschichte in ihrer Funktion und Tragweite relativiert
wurde, ist eine Konsequenz, die Barth bewusst in Kauf nahm. Hinsichtlich des
Heils der Menschen wird die Gegenwart bei Barth tatsdchlich vom Perfektum,
wird der Mensch von Gott dominiert. Dieses Element des Relativierens aller
geschichtlicher Auswirkungen der Versohnung ist der Preis, den Barth fiir die
Sicherung der Heilsuniversalitdt zu bezahlen bereit war. Hierin liegt das rela-
tive Recht des Geschichtslosigkeitsvorwurfs an Barths Denken.

(2) Es dirfte von hier aus zu verstehen und zu wiirdigen sein, dass Barth in der
Versohnungslehre — wie im Kontext des Allverséhnungsproblems bereits the-
matisiert®”® — durchgehend grésseren Wert als friiher auf die Feststellung gelegt
hat, dass die Versohnung in Jesus Christus nicht einfach gegeben sei, sondern
sich als eine Geschichte, als ein Drama, ja als ein Kampf vollziehe.’* Seit Hans-

226 Vgl. dazu KD IV/1, S.719: ,Die Geschichte Jesu Christi ist, jetzt noch verborgen, die Geschichte der
Versohnung der Welt mit Gott. Sie erschopft sich also nicht in der Geschichte der christlichen Ge-
meinde und des christlichen Glaubens.“ Diese Pointe richtet sich werkimmanent auch gegen Barths
eigene, enge Zusammenschau von Verséhnung und Kirche in der Gottinger Dogmatik; vgl. Barth,
yUunterricht in der christlichen Religion®, Bd. 3, S. 9 (wie oben in Kap. 51.2 zitiert): ,Mit dem Tatbe-
stand der Versohnung haben wir es hier zu tun. Wir bezeichnen denselben Tatbestand, wenn wir
sagen: es gibt von Gott aus eine Kirche.“

227 In einem Gesprach formulierte Barth entsprechend (Barth, Gesprdche 1959-1962, S. 16): ,Ja-
wohl, [...] Beschaffung und Aneignung des Heils sind zwei Eckpfeiler; beides muf§ zusammenge-
sehen werden. Sie meinen, bei mir eine Betonung der objektiven Seite feststellen zu kdnnen? Nun,
das mag stimmen, war vielleicht notwendig als Reaktion auf die Uberbetonung der subjektiven
Seite. Ich bin aber [...der] Meinung, daf} die beiden Pfeiler nicht zusammengertickt (in eins [gesetzt])
werden diirfen.“

228 Vgl. dazu oben Kap. 5.2.3.

229 Vgl. KD 1V/3, S.192: ,Eine Geschichte geschieht da, ein Drama spielt sich da ab; ein Kampf wird
da durch- und ausgefochten.“ A.a.0., S. 205: ,Nichts ist da selbstverstandlich, nichts liegt auf der
Hand, nichts ergibt sich da ohne weiteres. [...] Ein Kampf gegen Siinde, Tod und Teufel wird da
gekampft. In diesem Kampf ist Jesus Sieger“. A.a.0., S. 154: ,Vom Sein, Handeln und Reden Jesu
Christi kann man nur im Blick auf besondere Ereignisse reden: nur in Form von Erzahlung einer
Geschichte und je und je sich zutragender Geschichten. Christologie als Darstellung dieses seinen
Seins, Handelns und Tuns kann, soll es sich dabei um etwas Besseres als um eine dunkle Metaphysik



5.3 Barths inklusive Versdhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder == 239

Wilhelm Pietz grundlegender Monographie zum Thema®®° ist es weithin iib-
lich, den an Barth gerichteten Vorwurf der Geschichtslosigkeit mit dem Hinweis
auf diese dramatische Dynamik des heilsgeschichtlichen Kampfes zu kontern.
Das ist nicht falsch: Barths Theologie zielt, wie in dieser Studie bereits mehr-
fach deutlich wurde, keineswegs auf das schlichte Zur-Kenntnis-Nehmen einer
bereits gefallenen gottlichen Entscheidung, die fiir das Leben irrelevant blie-
be.?®' Trotzdem ist daran zu erinnern, dass alle Rede von Geschichte, Kampf
und Drama in KD IV letztlich dadurch relativiert wird, dass der Ausgang des
Dramas, der Sieger des Kampfes, das Ende der Geschichte bei Barth bereits
feststeht — ,,zum vornherein“, wie er gerne formuliert.?** Der Sieg Jesu Christi
und somit das Heil der Menschen unterliegt, aller Dramatik zum Trotz, letztlich
keinem Zweifel mehr*** Nur aufgrund dieser Grundentscheidung kann Barth
die Rede von Geschichte, Drama und Kampf fiir eine legitime Auslegung der
Weltheschreibungen im christologischen Perfekt halten, die diese nicht nach-
traglich zuricknimmt — wohingegen es eine letzte Unsicherheit beziiglich des

handeln, in allen ihren Teilen und unter jedem denkbaren Aspekt nur die Entfaltung eines Dramas
sein.“ A.a.0,, S.453: ,Es hat also das Geschehen in diesem unseren Zeit- und Geschichtsbereich in der
ganzen Unaufhaltsamkeit seines Gefélles von seinem Anfang her zu seinem Ziele hin den Charakter
eines echten Kampfgeschehens.“ Vgl. bereits KD IV/1, S.171: ,Die Versdhnung ist Geschichte. Wer sie
kennen will, muf sie als solche kennen. Wer ihr nachdenken will, muf$ ihr als solcher nachdenken.
Wer von ihr reden will, muf$ sie als Geschichte erzdhlen. Wer sie als tibergeschichtliche, d.h. als
geschichtslose Wahrheit erfassen wollte, kdnnte sie gar nicht erfassen.”

230 Pietz, Das Drama des Bundes.

231 Vgl. dazu neben den bisher zitierten Stellen auch Kreck, Grundentscheidungen in Karl Barths
Dogmatik, S. 260: ,Das Heilsgeschehen damals und dort wiederholt sich gewifs nicht, es wird in der
Verkiindigung der Kirche und in unserem Glauben nicht erganzt oder prolongiert, aber es wird auch
nicht nur Bericht dartiber erstattet oder zur Kenntnis genommen, sondern es will erkannt und
anerkannt sein. Es kann als giiltig nur recht erkannt werden, indem ich es als Betroffener fiir mich
gelten lasse.“

232 Vgl. z.B. KD 1V/3, S. 303: ,,Der ganze Sinn des Kampfes zwischen Licht und Finsternis, aber auch
der ganze Sinn unseres eigenen Seins im Bereich der Unabgeschlossenheit dieses Kampfes hangt
doch daran, daff wir dartiber Gewiftheit, u.zw. zum vornherein — prinzipielle, unmittelbare, un-
bedingte — GewifSheit haben: SiegesgewifSheit“. Es ist anzumerken, dass sowohl Barths Formulie-
rung ,zum vornherein® als auch ihre Auslegung durch das Wort ,prinzipiell[...]“ missverstadndlich
sind: Es geht Barth ja, wie oben im Kontext der Abweisung der Allverséhnungslehre ausgefiihrt
(Kap. 5.2.3), dezidiert um eine christologisch-aposteriorische, nicht um eine ,prinzipielle“ Feststel-
lung a priori.

233 Entsprechend konnte Gerhard Sauter kritisch anfragen (Sauter, Die Theologie des Reiches Gottes
beim dlteren und jiingeren Blumhardt, S. 258): ,Ist aber der Kampf‘ wirklich noch Kampf, wenn der
Dogmatiker ihn von dem (warum ihm gewahrten?) Resultat des Sieges betrachten zu konnen glaubt
und damit tatséchlich einklammert?“ Man muss Sauters kritischen Impetus nicht teilen, um die
Faktizitdt dieser Einklammerung anerkennen zu kénnen.



240 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

Sieges Christi verunmoglichen wiirde, von einer bereits fiir alle Menschen
vollbrachten und in Geltung stehenden Heilstat zu sprechen.

In diesem Zusammenhang ist wiederum — wie schon im Kontext des Problems
der Heilsuniversalitat — beachtlich, dass Barth in Entgegnung auf Berkouwers
Kritik seines Denkens als einer triumphalistischen Gnadentheologie zwar diese
Skizzierung umfassend zuriickgewiesen, nicht aber, was ja moglich gewesen
wadre, eine letzte, jetzt noch bestehende Unsicherheit beziiglich des Triumphs
Jesu Christi zum Ausdruck gebracht hat.?** Vielmehr findet sich gerade in
dieser Antwort der ausfiithrliche Versuch, die Behauptung eines ,,zum vorher-
ein“ feststehenden Sieges mit dem Charakter der Heilsgeschichte als Geschichte
zusammenzudenken.”*® Auch der in KD IV immer wiederkehrende Gedanke
des Kampfes, der von Christus in Ausfithrung seines prophetischen Amtes
heute noch gekdmpft werde und gekdmpft werden misse, beschédigt also die
grundlegende perfektische Struktur der Heilstat Christi in keiner Weise. Barth
betont zwar durchgehend, dass dieser Kampf noch unabgeschlossen, der ,Sieg
Jesu, des Siegers [!], noch nicht vollendet“,**® Jesus insofern noch nicht ,,am Ziel
seines siegreichen [...] Kampfes sei.”®’ Er tut dies aber nicht zur Markierung
einer Unsicherheit beziiglich des Endes, sondern mit dem argumentations-
pragmatischen Ziel, Christinnen und Christen in diesen Kampf hineinzurufen.
So formuliert er wiederum gegen Berkouwer, die ,Jiinger werden

in diese seine Geschichte und also in diesen seinen Kampf einzutreten haben: sie haben klare
Gewifheit tiber seinen Ausgang, der von diesem seinem Eingang, von Jesus als dem, der hier
der Vorkdmpfer ist, nur als Sieg zu erwarten ist — sie haben sie aber in dem letzten und bitteren
Ernst, der ihnen wieder von diesem Eingang, wieder von Jesus her auferlegt und geboten ist.?*®

234 Vgl. KD IV/3, S. 198-206. Barth schrieb (a.a.0., S. 200): ,Eben an dem ist es doch nicht, daf} ich
einfach das Prinzip ,Gnade‘ geradlinig zu Ende denken méchte, um so auch in der Frage nach jenem
Verhaltnis zum Begriff eines uneingeschrankten ,Triumphs der Gnade‘ vorzustofien. Ein solches
Unternehmen wiirde auch ich fiir illegitim halten. Wohl aber mochte ich, daf$ Jesus Sieger ist, vom
ersten Schritt an und dann auf der ganzen Linie und so auch bei der Beantwortung jener Frage
unbedingt ernst genommen wissen.“

235 KDIV/3,S.204-206, bes. S.205f.: ,Was bleibt uns denn schon iibrig, als gerade in der Geschichte,
in der Jesus existiert, zu erkennen, was zur Rechten und zur Linken zum vornherein wirklich wahr
ist — und wo wére, was zur Rechten und zur Linken zum vornherein wirklich und wahr ist, anders
als in jener Geschichte zu erkennen?“ — Vgl. auch die analoge Feststellung bei Wiithrich, Gott und das
Nichtige, S. 316.

236 KD IV/3, S. 302.

237 KD 1V/3, S. 301. — Andernorts formuliert Barth (a.a.0., S. 316): ,.Er selbst ist und gibt die Garantie
dafiir, daf er siegen wird und schon im Siegen begriffen ist.

238 KD IV/3, S. 205.



5.3 Barths inklusive Verséhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder = 241

Von hier aus betrachtet erweist sich die Rede von Kampf, Drama und Geschichte als
Versuch, gegen den Vorwurf der Geschichtslosigkeit diesen ,bitteren Ernst“ der
Frage nach der Aneignung der Versohnung, nach der Antwort auf das Versoh-
nungshandeln, zentral also: der menschlichen Glaubens- und Zeugnisgeschichte
hervorzuheben.”®® In der Beschreibung dieses Kampfes, jenes um den Glauben, ist
beim spéten Barth die stete Spannung zu spiiren, dass er zugleich dessen Ernst-
haftigkeit hervorheben als auch seinen heilsentscheidenden Charakter relativieren
mochte.** Es gibt auch beziiglich dieses Kampfes um den individuellen Glauben,
wie Schiiz mit Blick auf das heilsgeschichtliche Drama insgesamt formuliert, ,kein
;mitfiebern‘, wer denn gewinne“.241 Der Kampf zwischen dem versohnenden Gott
und dem diesem Versdhnungshandeln gegeniiber ggf. unwissend oder ablehnend
bleibenden Menschen ist bereits entschieden. Das aber beschrankt die Dramatik
des individuellen Glaubens- oder Unglaubensgeschehens, worauf die Kritiker von
Barths Theologie zurecht hinwiesen, deutlich®** — wobei noch nicht ausgemacht ist,
ob diese Konsequenz Barth als Stéirke oder Schwéche auszulegen ist.***
Zusammengefasst tibersieht der Vorwurf der Geschichtslosigkeit zwar durch-
aus Barths Betonung der Aktualitdt wie der Dramatik des Versohnungsgeschehens —
eine Uberbetonung dieser beiden Aspekte tendierte jedoch umgekehrt dazu, die
perfektische Grundstruktur von Barths Theologie zu relativieren. Beide Gedanken
sollten diese Struktur nicht zurticknehmen, sondern préazisieren. Daraus bezieht
aber auch der Vorwurf der Geschichtslosigkeit sein bleibendes, wenn auch relatives
Recht: Wer es fiir geschichtslos hélt, dass sich der Mensch in seiner (Un-)Glau-
bensgeschichte nicht gegen das Heil entscheiden kann, wird Barths Theologie in der
Tat diesem Sinne kritisieren konnen. Bei Barth gilt auch in Bezug auf das Heil, was
er in anderem Zusammenhang iiber den Glauben und seinen Gegenstand insgesamt

239 In KD I/2, S.124, hatte Barth sogar noch formuliert: ,Hat Christus den Kampf mit der alten Welt
wirklich gekdmpft und lebt der Mensch mit ihm im Glauben schon in der neuen, dann kann nur
noch das seine Sache, sein Kampf sein, zu anerkennen und zu bestatigen, dafs jener Kampf gekdmpft
ist*.

240 So kann Barth parallel zur Feststellung des ,bitteren Ernst[s]“ dieses Kampfes (wie eben aus KD
IV/3, S. 205 zitiert) bezeichnend ambivalent schreiben, der Kampf Christi sei, ,wie ernst er sich auch
darstelle und wirklich sei, ein ungleicher, da Christus als Sieger bereits feststehe (a.a.0., S. 316). Es
verwundert nicht, dass eine solche Parallelisierung von nur dargestelltem und wirklichem Ernst des
gegenwartigen Kampfes Christi zur Entstehung des Geschichtslosigkeitsvorwurf fiihren musste.
241 Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 253.

242 Von Balthasar hat in diesem Sinne in einem Brief an Pietz lapidar formuliert: ,Mir scheint
Dramatik in der Theologie die katholische Sicht der menschlichen Freiheit vorauszusetzen® (zit.
nach Pietz, Das Drama des Bundes, S. 56, Anm. 59; auf dieses Zitat weist Wiithrich, Gott und das
Nichtige, S. 315, hin).

243 Vgl. dazu unten Kap. 8.2.



242 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

feststellt: ,Der Glaube realisiert nichts Neues, er erfindet nichts, er findet nur eben,
was fiir den glaubenden wie fiir den nichtglaubenden Menschen schon ist. Er ist nur
des Menschen téatige ErschliefSung dafiir, nur seine tatige Entgegennahme, nur seine
tatige Anteilnahme daran<?**

Der dogmatische Ort, an dem Barth diesen Einbezug des glaubenden Menschen
ins Versohnungshandeln primdr beschrieb, ist, wie bereits im Kapitel zur Ekkle-
siologie ausgefiihrt,**® die Theologie der Berufung zum Glauben. Barth legte nun
auch in der Beschreibung des Berufungshandelns Gottes Wert darauf, dass zur
Versohnung der Glaube an sie gehort — und zwar selbst dann noch, wenn er faktisch
ausbleibt. Den damit bertihrten, zunachst etwas dunklen Gedanken Barths gilt es im
nachsten Abschnitt aufzuhellen.

5.3.2 Die bevorstehende Berufung auch der nichtchristlichen Menschen
(futurische Dimension)

Neben die beschriebene perfektische Dimension der theologischen Beschreibung
nichtchristlicher Menschen tritt in KD IV/3, besonders im § 71 zur Berufung,246 eine
futurische. Konnte man bisher noch den Eindruck gewinnen, dass bei Barth in di-
rekter Umkehrung der in Mt 22,14 vorgesehenen Terminologie — ,viele sind berufen,
wenige aber auserwahlt“ — einem universalistischen Erwahlungs- ein partikula-
ristischer Berufungsbegriff korrespondiere, machte er nun sein Verstandnis der
Berufung durch Gott als Geschehen deutlich, durch das die Situation jedes Men-
schen bereits verdndert sei. Der Dualismus von Christen und Nichtchristen erweist
sich darin wiederum?*’ als eschatologisch auf die eigene Uberwindung hin angelegt,
dass Barth — auch hier in Verwendung unterschiedlicher Formulierungen — betont,
letztere seien als Jesus Christus ,,noch nicht“ durch den Heiligen Geist Erkennende
anzusehen.?*® Man habe es bei ihnen mit ,virtuellen und prospektiven“ statt mit
»aktiven“ Christen zu tun,**’ mit ,christiani designati“*® bzw. ,in spe“.*** Durch

244 KD V], S. 829.

245 Vgl. oben Kap. 4.1.2.

246 KD IV/3, S. 553—-780.

247 Wie schon in KD II/2 (vgl. oben Kap. 5.2.1).

248 KD 1V/3, S. 410: ,Er [der Nichtchrist, M.P] ist nicht einfach nicht sein [des Geistes, M.P.] Emp-
fanger, Trager und Besitzer: er ist es noch nicht, indem er Jesus Christus noch nicht erkennt. Und so
soll man auch von all dem, was ihm fehlt, nicht einfach und absolut denken und sagen: es fehlt ihm,
sondern: noch fehlt es ihm.“

249 KD 1V/2, S. 305.

250 KD IV/3, S. 978; vgl. auch a.a.0., S. 927949.

251 KD IV/3, S. 927; vgl. auch a.a.0., S. 1015.



5.3 Barths inklusive Verséhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder —=—— 243

diese neuartige theologische Bestimmung nichtchristlicher Menschen begegnete
Barth, wie im Folgenden ausgefiihrt wird, auf recht eigenwillige Art einem Problem,
das sich im Kontext seiner Calvin-Rezeption ergeben hat. Hier wurde eine Zuord-
nung von Erwahlung und Berufung erforderlich, die den inneren Zusammenhang
dieser beiden Handlungen Gottes nicht unterlief, aber dennoch sicherstellte, dass
die Erwahlung auch dann Geltung hat, wenn die Folgen der Berufung im Leben
ausbleiben — im Fall des Unglaubens.

Barth iibernahm in der Zuordnung von Erwdhlung und Berufung von Calvin
weitgehend die Problemstellung und die Terminologie, um jedoch materialdog-
matisch aufgrund der Universalisierung des Erwédhlungsbegriffs zu seinem sehr
anderen Resultat zu gelangen. Insbesondere hielt er an Calvins enger Anbindung
der Berufung an die Erwahlung fest, an die hier kurz erinnert werden soll. Nach der
Institutio tritt im Ereignis der Berufung eines Menschen zum Glauben dessen Er-
wihlung, die vorher in Gott verborgen war, offen zu Tage.*** Die Berufung bekréftigt
die Erwihlung®® und ergeht wirkungsvoll an jene Menschen, die zuvor auch er-
wihlt wurden.?®* Zwar unterscheidet Calvin eine an alle Menschen ergehende vo-
catio universalis und eine den Glauben schaffende vocatio specialis.”®® Diese Un-
terscheidung dient aber ganz der Unterstreichung der Tatsache, dass die echte
Berufung, ndmlich die vocatio specialis, nur an die Erwéhlten ergeht, selbst wenn
auch bei den ,Gottlosen‘ ein Horen des dusseren und formal auch sie berufenden

252 Vgl. Calvin, Unterricht in der christlichen Religion, S.535 (= Inst. II1,24,1): ,Aber es geht nicht ohne
eine Auswahl ab, wenn Gott die Erwédhlung, die er sonst in sich selber verborgen hdlt, schliefSlich
durch seine Berufung offen zutage treten 1a3t“. — Vgl. dazu Weber, Die Lehre von der Erwdhlung und
die Verkiindigung, S. 20: Fiir Calvin sei die ,Berufung [...] der zeitlich-ingressive Akt, der den vor-
zeitlichen, ewigen Akt Gottes offenbar macht.“

253 Vgl. den Titel des Abschnitts Inst. III,24 (Calvin, Unterricht in der christlichen Religion, S. 535):
,Die Erwdhlung wird durch Gottes Berufung bekréftigt. Die Verworfenen aber ziehen sich die ge-
rechte Verdammnis zu, zu der sie bestimmt sind“.

254 Vgl. Calvin, Unterricht in der christlichen Religion, S. 536 (= Inst. I1[,24,1): ,Wenn aber nun die
Berufung an die Erwédhlung gekniipft ist, so gibt die Schrift auf diese Weise genugsam zu verstehen,
daf} in ihr nichts zu finden ist als Gottes gnéddiges Erbarmen. Denn wenn wir fragen, welche
Menschen er beruft und aus welchem Grunde er das tut, so antwortet sie: er beruft die, welche er
erwahlt hat!“.

255 Vgl. Calvin, Unterricht in der christlichen Religion, S. 541 (= Inst. I11,24,8): , Es wird keinen Zweifel
geben, wenn wir daran festhalten, was sich aus den obigen Ausfithrungen bereits klar ergibt,
namlich dafs es eine zwiefache Art von Berufung gibt. Da ist zunéchst die allgemeine Berufung, kraft
deren Gott durch die &ufiere Predigt des Wortes alle gleichermafien zu sich einlddt, auch die,
welchen er solche Predigt als ,Geruch des Todes‘ und als Anlafd zu desto schwererer Verdammnis
anbietet. Die andere Art der Berufung ist die besondere, derer er gemeinhin alle Glaubigen wurdigt,
indem er némlich vermittelst der innerlichen Erleuchtung durch seinen Geist bewirkt, daf$ das
gepredigte Wort in ihrem Herzen einwurzelt.“



244 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

Predigtwortes zu beobachten ist. Insofern fithrt sie zu einer Abwertung der allge-
meinen Berufung®® und miindet faktisch in jenes partikularistische Berufungs-
verstindnis, das spiter von der reformierten Orthodoxie ausgearbeitet wurde.”®’
Menschen, die zwar erwéhlt sind, bei denen diese Erwédhlung aber nicht zu deren
Bejahung im Glauben fihrt, sind in Calvins Zuordnungsmodell nicht vorgesehen.

Damit ist abzusehen, welche Probleme sich bei Barths Rezeption dieses tradi-
tionellen Lehrstiicks ergeben mussten. Wenn die Erwdhlung christologisch-uni-
versal gedacht wurde, konnte auch Calvins partikularistisches Verstdndnis der
wirksamen Berufung nicht einfach tibernommen werden. Es entstand dann das bei
Calvin noch nicht bestehende Problem, ein universalistisches Erwéhlungsver-
stindnis mit der Tatsache zu versohnen, dass nicht alle Menschen Christen sind.
Barth lag es in dieser Situation fern, Erwahlung und Berufung voneinander zu
entkoppeln und auf unterschiedliche Menschengruppen zu beziehen; in der engen
Anbindung der beiden Begriffe schloss er sich vielmehr explizit an Calvin an.**®
Berufung ist fiir ihn — schon von KD II/2 her®*® - die zeitliche Realisation der ewigen
Erwihlung.®®® Und auch die an dieser Stelle formallogisch denkbare Moglichkeit,

256 Auch nach Wagner, Art. Berufung IIl. Dogmatisch, S. 695, stellt ,die allgemeine und &ufiere
Berufung eine blofse Scheinberufung dar, die eben deshalb auch den ,Gottlosen‘ zukommen kann.
Die Berufung, die als allgemeine an alle Menschen adressiert ist, erweist sich angesichts der ewigen
Erwéhlung, die nur den in besonderer Weise Berufenen zukommt, als nichtig. [...] Die begrifflich-
ideal vorausgesetzte Allgemeinheit der Berufung erweist sich unter der Bedingung faktisch-realer
Erfahrung als blofier Schein.*

257 Vgl. Heppe, Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche, S. 404f.: ,Diese Berufung [die
vocatio specialis, M.P] wird nur den Erwéhlten zuteil, indem Gott denselben sein Wort nicht nur
durch Menschen verkiindigen 1dft (vocatio externa), sondern dieses auch durch den heil. Geist in die
Herzen derselben einfiihrt und daselbst die lebendige Gemeinschaft mit Christus aufrichtet (vocatio
interna).“ — Vgl. ferner Wagner, Art. Berufung III. Dogmatisch, S. 698: ,Im Unterschied zur altlu-
therischen Dogmatik arbeiten die altreformierten Dogmatiker in der Nachfolge Calvins die auf
seinen Umfang bezogene Spezifizierung des Berufungsbegriffs weiter aus. Sie unterscheiden zwar
wie die altlutherischen Dogmatiker eine vocatio specialis, supranaturalis und evangelica von einer
vocatio universalis und naturalis. Aber anders als die altlutherischen Dogmatiker beziehen sie die
vocatio specialis allein auf die Erwéhlten, so dafd das Verdienst Christi auch nur fiir diese wirksam
wird.“

258 Vgl. KD 1V/3, S. 557: ,Berufung und Erwahlung sind nach ihm [Calvin, M.P] untrennbar koor-
diniert. Erwahlung bezieht sich voraus auf das kiinftige Ereignis der Berufung. Das Ereignis der
Berufung bezieht sich zuriick auf Erwahlung.“

259 Vgl. die in KD II/2, S. 383 getroffene Feststellung, die Berufung sei die ,Vollstreckung“ der Er-
wahlung. Andernorts (a.a.0., S.473) konnte Barth schlicht formulieren: ,Erwéahltsein heifdt Glauben.“
260 Vgl. KD IV/3, S. 558f.: ,Die Erinnerung an den Grund der Berufung in Gottes in Jesus Christus
geschehener ewiger Gnadenwahl kann und soll ja nun aber doch nur der Hervorhebung und Un-
terstreichung des Grundes der in der Zeit geschehenen Geschichte Jesu Christi dienen. In dieser ist ja



5.3 Barths inklusive Verséhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder —=—— 245

die Wirksamkeit des gottlichen Berufens in Zweifel zu ziehen, lehnte Barth ab: Wo
Gott beruft, weckt er Glauben, weshalb vocatio als solche vocatio efficax ist**' — ein
Gedanke, der sich schon in Barths Gottinger Dogmatikvorlesung findet,?**

Der Ausweg, den Barth in KD IV/3 in dieser Situation wéhlte, ist ausgesprochen
steil. Auch die Berufung betrifft ndmlich in seinem Zuordnungsmodell jeden
Menschen; sie ist in Jesu Christi Versohnungstat fiir alle bereits geschehen, wird
aber nicht in jedem Leben Ereignis.’®® Alle Menschen sind in Christus erwéhlt ,,zu
ihrer Rechtfertigung, zu ihrer Heiligung und so auch zu ihrer Berufung®.”** Die
Berufung des Menschen durch Christus sei, ,was dann auch daraus werde, eines
jeden Menschen Zukunft“?% Sie bekommt fiir das Leben eines Einzelnen explizit
nicht erst dann , Tragweite und Bedeutung®, wenn sie ,in seiner Lebensgeschichte
Ereignis wird“.**® Jeder Mensch geht auf seine Berufung zu, selbst wenn das in
seinem Leben noch keine Spuren hinterlassen hat, ja selbst wenn diese Berufung —
hier kulminiert der spannungsreiche Gedankengang — ,.in seinem Leben nur in der

des Menschen ewige Erwahlung, und in dieser; indem sie in thr ergeht, auch des Menschen zeitliche
Berufung begriindet.”

261 Vgl. KD 1V/3, S. 618: ,Indem Jesus Christus in der Macht des Heiligen Geistes mit dem Menschen
redet, ist sein Berufen als solches vocatio efficax: wirksam dazu, den Menschen in die Gemeinschaft
mit ihm zu versetzen.”

262 Damals hatte Barth festgestellt, die Vorstellung einer ,vocatio inefficax“ komme einer ,Auf-
hebung des Begriffs“ gleich und konne ,eigentlich nur die Riickerinnerung bedeuten [...], daf$ das
vocare nicht zum Begriff Gottes gehort, sondern seine freie Tat ist [...]. Berufung ist Gnade“ (Barth,
yUnterricht in der christlichen Religion* Bd. 3, S. 245).Vgl. auch a.a.0,, S. 241: ,Der heilige Geist beruft
in voller, uneingeschrankter Souverdanitét. Es steht nicht etwa so, dafs der Mensch seine Berufung
provozieren oder vereiteln kénnte; ferner a.a.O., S. 242: ,Diese actio Dei ist aber irresistibel. — Die
Problemlésung des Arminianismus, bei dem ein universaler Versohnungswille Gottes mit der
menschlichen Féhigkeit vermittelt wird, sich gegen diesen Willen zu entscheiden, blieb fiir Barth
aufgrund seiner calvinischen Voraussetzung der gratia irresistibilis undenkbar. Vgl. dazu auch
McCormack, So That He May Be Merciful to All, S. 228: It is one thing to believe in a universal
atonement if one insists (in good Arminian fashion) that the human will to resist can triumph over
God’s will to save — for in that case, hell will still be populated. [...] But it is another thing altogether to
couple belief in a universal atonement with a robust affirmation of irresistible grace. If Christ truly
experienced eschatological punishment on behalf of all, then ,hell* ought to be an empty set. Zero
inhabitants.

263 Vgl. KD IV/3, S. 559: ,Wie seine [des Menschen, M.P.] Rechtfertigung und Heiligung, so geschah
auch seine Berufung, bevor sie in seinem Leben Ereignis wurde, entscheidend fiir seine Situation,
Existenz und Geschichte in dem dem ewigen Ratschlufs in der Zeit folgenden und entsprechenden
Werk seiner ihm zugewendeten freien Gnade, in seiner ohne des Menschen Zutun und Dabeisein
einfach fiir ihn, einfach in der in Jesus Christus vollbrachten Verséhnungstat.

264 KD IV/3, S. 556.

265 KD IV/3, S. 559f.

266 KD IV/3, S. 556.



246 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

dunkelsten, gebrochensten Weise (oder gar nie!) Ereignis werden sollte“.*®” Die
Berufung ist also, durchaus spannungsreich, als die Zukunft auch jener Menschen
zu verstehen, in deren Leben sie sich gar nie ereignen wird. Das ,Ereignis der Be-
rufung® ist ,ganz abgesehen davon, wie und wann, ja ob es tiberhaupt eintritt, als
Zukunft und Telos fiir eines jeden Menschen menschliche Situation bestim-
mend*“.?**® Dieser Gedanke bestitigt nachtréglich das oben**® besprochene relative
Recht des an Barths Versohnungslehre gerichteten Geschichtslosigkeitsvorwurfs, da
er die Bedeutung aller glaubensgeschichtlichen Auswirkungen der Verséhnung
nochmals eindeutiger beschrénkt.

In diesen spannungsvollen Ausfithrungen liegt der dogmatische Grund fiir
Barths Bestimmung nichtchristlicher Menschen als ,christiani designati®. Erst
dieser Gedanke erklért die Selbstverstdndlichkeit, mit der Barth schon in KD II/2
Unglaube als Noch-nicht-Glaube verstehen konnte.””® Er relativiert den menschli-
chen Unglauben, indem er ihn als Interim versteht, als schon begrenzte und
iberwundene, daher aber letztlich wirkungslose und ungefahrliche Momentauf-
nahme. Auf die zentrale Pointe, dass die Verséhnung durch den Unglauben nicht
rickgéngig gemacht werde, weist nach der perfektischen auch diese futurische
Dimension der theologischen Bestimmung nichtchristlicher Menschen hin. Hand-
lungspragmatisch zielt sie iiberdies auf die , Offenheit“ nichtchristlichen Menschen
gegeniiber.””* Aufgrund der den noch Draussenstehenden bevorstehenden Beru-
fung haben die Christen ihnen mit ,Solidaritat“ zu begegnen, haben sie ,in ihnen,
den Fremden von heute, heute schon die Briider von morgen zu erblicken und sie
als solche — nicht einfach als Menschen [...] zu lieben“.2”* Die Frage, ob die Nicht-
christen ,morgen“ realiter zu Briidern bzw. Schwestern werden, wird dabei pro-
grammatisch ausgeklammert. Der christliche Blick auf sie ist a priori von der auch
an sie gerichteten Berufung her zu entwickeln, ganz abgesehen von deren ge-
schichtlichen Auswirkungen, die dadurch tatsachlich in ihrer Bedeutung relativiert

267 KD IV/3, S. 560.

268 KD IV/3, S. 570; ahnlich ja bereits KD II/2, S. 353 (wie oben in Kap. 5.2.1 zitiert).

269 In Kap. 5.31.

270 Vgl. oben Kap. 5.2.1.

271 Vgl.z.B. KD 1V/3, S. 566 f.: ,Ist es wirklich so, daf die Berufung zum Christen zwar nicht in eines
jeden Menschen Leben Ereignis wird, wohl aber die Situation eines jeden Menschen insofern be-
stimmt, als seine Existenz auf seine Berufung ausgerichtet ist, in seiner Berufung ihre Zukunft hat,
dann sind wir gerade als Christen und also als Berufene ausnahmslos jedem anderen Menschen
gegeniiber zu einer grenzenlosen Offenheit genotigt: zu derselben Offenheit, in der wir, weil das
Ereignis unserer Berufung nie so hinter uns liegen kann, daf8 es uns nicht auch erst bevorstande,
auch uns selbst allein als Berufene sehen und verstehen konnen.“

272 KD 1V/3, S. 568; zur Solidaritdt der Kirche mit der Welt vgl. ferner a.a.0., S. 21.393.884 u. 6.



5.3 Barths inklusive Versdhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder —=—— 247

werden.””® Die ,Zukunft“ des Adressaten des Zeugnisses der Gemeinde, also des
Nichtchristen, sei in jedem Fall ,die den Mihseligen und Beladenen, die Jesus
Christus zu sich ruft, verheiRene Erquickung® (vgl. Mt 11,28).>”* Auf sie wartet, wie
Barth unter Verweis auf Act 3,21 ergénzt, ,die Zeit der Wiederherstellung aller
Dinge“*”® Im Griechischen steht dort: 4mokatdoTaAGI] TAVTWV.

In diesem Zusammenhang ist festzustellen, dass die eschatologischen Konse-
quenzen dieses Gedankens in KD IV wohl beziiglich des Umfangs, nicht aber be-
zliglich der konkreten Gestalt der eschatologischen Christusbeziehung geklért
werden. Die Rede von einer jedem Menschen bevorstehenden Berufung, die aller-
dings nicht in jedem irdischen Leben Ereignis werde, drdngt zur Annahme einer Art
universaler eschatologischer Berufung: Was jetzt erst de iure gilt, die Berufung aller
Menschen zum christlichen Glauben, wird dann de facto wirklich werden.?’® In
diesem Sinne antizipieren Christinnen und Christen schon jetzt die ,Existenz-
form [...], die einst und dort die aller Menschen sein soll“.?”” Die wiederkehrende
Rede von ,prospektiven Christen bzw. von ,christiani designati“ legt dabei sogar
nahe, an eine Art allgemeine Aufnahme in den Christenstand zu denken. Dieser
eschatologischen Pointe stehen in Barths Denken nun aber gewichtige Tendenzen
entgegen. Die Grundstruktur von Barths Eschatologie, die im Kern von einer ,Ver-
ewigung“ des Gewesenen ausgeht, weist, entgegen der Implikationen der beiden
eben zitierten Begriffe, eher in eine andere Richtung, da eine Art eschatologische
Rechristianisierung nichtchristlicher Menschen (unter Annihilation ihres im Un-
glauben gelebten Lebens) dieser Grundentscheidung widerspriche.?”® Das Eschaton

273 Besonders deutlich wird diese Relativierung in Barths Aussage, es gebe niemanden, ,iiber
dessen eigene Geschichte nicht [...] in der Geschichte Jesu Christi entschieden wére: in dem Sinn
namlich, daf3, was immer sich in seiner Geschichte ereigne oder nicht ereigne, so oder so ereigne, im
Verhaltnis dazu und gemessen daran geschehen wird, dafd in Jesus Christus auch er gerechtfertigt
und geheiligt — und nun eben: auch berufen ist“ (KD IV/3, S. 559).

274 KD 1V/3, S. 928.

275 KD 1V/3, S. 928.

276 Vgl. z.B. wiederum KD IV/1, S. 739 (wie bereits oben in Kap. 4.2.1 zitiert): ,Was die christliche
Gemeinde auszeichnet, ist dies, daf§ ihr, was dann Alle angehend auch Allen offenbar sein wird, im
Glauben jetzt schon offenbar ist. Sie realisiert, d.h. eben: sie anerkennt, erkennt und bekennt ,allen
Anderen zuvor jetzt schon, was in Jesus Christus fiir Alle geschehen ist, und was dann, wenn er als
Richter aller Lebendigen und Toten erscheinen wird, als fiir Alle geschehen, auch von Allen erkannt,
anerkannt und bekannt werden wird.“ — Zur eschatologischen Dimension dieses Gedankens vgl.
unten Kap. 5.3.2.

277 KD 1V/3, S. 605 (ebenfalls bereits oben in Kap. 4.2.1 zitiert).

278 Vgl. zur Annahme einer Verewigung des Gewesenen auch Wiithrich, Gott und das Nichtige,
S.171; Janowski, Allerlosung, Bd. 1, S. 166. Barth betont in KD III/2, S. 759f.: ,Nicht ein in irgend eine
unendliche Zukunft hinein fortgesetztes und in dieser Hoffnung irgendwie verdndertes Leben ist
das, was die neutestamentliche Hoffnung jenseits des menschlichen Sterbens erwartet, sondern die



248 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

bietet, wie Barth in KD IV/3 im Kontext eines exegetischen Exkurses des Beru-
fungsparagraphen festhilt, ,nicht ein zweites Reales®, sondern ,das eine jetzt und
hier schon Reale, das uns jetzt und hier noch verhiillt begegnet“?”® Das aber er-
schwert die Annahme einer dannzumal erfolgenden, faktisch getroffene Lebens-
entscheidungen negierenden Berufung zum christlichen Glauben. Eine solche
Vorstellung widersprache ferner der Pointe von Barths Schopfungslehre, die Be-
schrankung des Lebens zwischen Geburt und Tod sei als ,einmalige Gelegenheit®
fiir ein Leben im Glauben zu begreifen.”®® Entsprechend hatte Barth in seiner An-
thropologie betont, der Mensch werde im Eschaton ,als der, der er jetzt in seiner
Zeit ist“, bei Gott aufgehoben sein.”®'

Das Problem, das bei Barth an dieser Stelle besteht, wiederholt und verschéarft
sich an der Schnittstelle von Ekklesiologie und Eschatologie, ndmlich im Kontext der
Frage, was im Eschaton mit der Kirche geschieht. Barth geht an einigen Stellen von
einer Aufhebung der Kirche am Ende der Zeiten aus. So kann er unter Hinweis auf

,Verewigung gerade dieses unseres endenden Lebens [...]. Es kann nur darum gehen, daf es als
dieses gewesene Leben in seiner beschrankten Zeit [...] der Gemeinschaft mit Gottes ewigem Leben
teilhaftig werde.“ Vgl. a.a.0., S. 770f.: ,Der Mensch als solcher hat also kein Jenseits und er bedarf
auch keines solchen; denn Gott ist sein Jenseits.“ Verheissen sei ihm ,,die ihm von dem ewigen Gott
her bevorstehende Verherrlichung gerade seines von Natur und von rechtswegen diesseitigen,
endenden und sterbenden Seins“ (a.a.0., S. 771). Er blickt dem entgegen, ,daf eben dieses sein Sein in
seiner Zeit und also mit seinem Anfang und Ende vor den Augen des gnadigen Gottes und so auch vor
seinen eigenen und vor aller Anderen Augen - in seiner verdienten Schande, aber auch in seiner
unverdienten Ehre offenbar werde“ (ebd.). — Vgl. zu diesem Gedanken auch Barth, Unsterblichkeit,
S. 48, sowie weiterfithrend Jiingel, Tod, bes. S. 148-154. Zu Barths Eschatologie vgl. schliesslich
BeifSer; Hoffnung und Vollendung, S.123—-149, bes. S.147f.: ,Das ewige Leben bedeutet [bei Barth, M.P.]
nicht ein Fortleben nach dem Tode, sondern es bedeutet, dafs das ganze bisherige Leben (nur dies ist ja
Leben) nicht in Nichts versinkt, sondern von Gott und bei Gott geborgen wird. [...] Barths Konzeption
hat den Vorzug, daf sie uns energisch gerade auf dieses Leben verweist. Es ist in der Tat dieses
Leben der Ort der Entscheidung.”

279 KD 1V/3, S. 562. Daher sei es dem ,biblischen Universalismus“ (a.a.0, S. 561) eigen, nicht
weschatologisch‘ und darum (mindestens vorlaufig) unrealistisch®, sondern ,eminent realistisch und
darum in diesem Sinn ,eschatologisch zu denken (a.a.0., S. 562). Die universalistischen Aussagen
der Bibel seien ,Aussagen, deren Inhalte der Enthiillung in der letzten, abschlieenden Zukunft
Gottes bediirftig sind, die ihr erst entgegeneilen, Aussagen, die aber gerade im Blick auf diese Zu-
kunft schon in der Gegenwart, im Blick auf das, was jetzt schon ist, in unbedingter Zuversicht gewagt
werden diirfen und missen® (ebd.).

280 Vgl. KD III/4, S. 648—683 (Zitat S. 648); bes. a.a.0., S. 653: ,Das ist offenbar die Grundbeschran-
kung, in der jeder Mensch je dieser als solcher ist, was er ist: daf} er anfanglich und endlich und
nicht unendlich, daf sein Leben zeitlich befristet ist. Binsenwahrheit, aber oft vergessene und selten
vergegenwartigte Binsenwahrheit: Der Mensch ist nur von seiner Geburt an und nur bis zu seinem
Tode. [...] Was er ist, das ist er in seiner Zeit.“

281 KD III/4, S. 653.



5.3 Barths inklusive Versdhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder = 249

den nach Apk 21,22 im himmlischen Jerusalem inexistenten Tempel formulieren:
,Die christliche Gemeinde wird ihren Dienst einmal getan haben. Mit aller Zeit wird
auch die ihrige einmal um sein.“*** Von hier her liegt die Annahme nahe, das
Kommen des Reiches Gottes transzendiere und verunmogliche zuletzt die Rede von
Kirche und Welt,?®® also auch jene von einem eschatologischen Christsein. Eine
eschatologische Integration der Welt in die Kirche scheint von da her unnétig, ja
geradezu systemfremd. In erkennbarer Konkurrenz zu diesem Gedanken steht
hingegen die bei Barth ebenfalls durchgehend anzutreffende Annahme einer ec-
clesia triumphans. Dieser Begriff bezeichnet traditionell als Gegenbegriff zur irdi-
schen ecclesia militans die eschatologische Existenzform der Kirche.”®* Die An-
nahme einer solchen eschatologischen Kirche widerspricht der Vorstellung ihrer
Aufhebung direkt. Sie flihrt ausserdem von Barths universalistischem Berufungs-
verstandnis her zur Konsequenz, dass sie, da zuletzt ja alle Menschen berufen sind,
nicht mehr von der (erlosten) Welt unterschieden werden kann; sie ist in dem Sinne
nicht mehr kdmpfend, sondern triumphierend, dass ihr Glaube nun nicht mehr
partikular und somit stets bestritten, sondern unbestritten und universal ist. Barth
hat diese Konsequenz in einem spéten Gespréch selbst gezogen: Er formulierte 1964,
unter der Bedingung des Eintreffens von Phil 2,9 (,dass sich beugen werden alle
Knie aller derer, die im Himmel und auf Erden und unter der Erde sind“) werde die
Partikularitit der Kirche an ein Ende kommen, nicht diese selbst.?®® Im Eschaton sei
namlich die ,Misere“ des ,christliche[n] Ghetto[s]“ — ,s0 ein Club von guten Leuten,
die jetzt eben glauben und in der Bibel lesen und predigen und, wenn es hoch
kommt, sogar,verkiindigen‘“ — vorbei.?® Selbst dann aber werde es, wie Barth nun
formulierte, noch eine Kirche geben: ,[D]ie Kirche wird immer noch da sein, und
zwar jetzt in ihrer Herrlichkeit, jetzt die Kirche des Epheserbriefs, die alles umfasst

282 KD IV/1, S. 826.

283 Vgl. auch Hofner, Gottes Gegenwart und die ,Zeit der Gemeinde®, S.134; ders., Neither Self-Evident
Frame nor Self-Enclosed Sect, S. 247: ,The eschatological vision guiding Barth’s ecclesiology is not the
eventual integration of a non-Christian world into the church. The Christian hope for Barthis[...] the
coming of the kingdom of God to both church and world.“

284 Vgl. z.B. KD IV/1, S. 747: ,Es hat umgekehrt die ecclesia militans®, also die diesseitige, noch
Jkédmpfende Kirche, ,in der ecclesia triumphans so etwas wie ihre eigene Spitze im Bereich der
Vollendung, in der auch sie schon eschatologisch existiert. Also: auch die Kirche, die war, und die
Kirche, die ist, ist in Wahrheit sehr konkret eine Kirche. Und die Kirche, die sein wird, wird auch
nichts Anderes als noch einmal die eine Kirche sein.“ — Zu friiheren, ebenfalls affirmativen Ver-
wendungen der traditionellen Vorstellung der eschatologisch triumphierenden Kirche vgl. Barth,
Der Begriff der Kirche [1927], S. 146; ders., ,Unterricht in der christlichen Religion®, Bd. 3, S. 165.169;
ders., Credo, S. 167.

285 Vgl. Barth, Gesprdche 1964-1968, S. 65f. (Zitat S. 65).

286 Barth, Gesprdche 1964-1968, S. 65f.



250 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

[vgl. Eph 1,221.]. Aber es wird dann nicht mehr ein Sonderverein sein, sondern das
Ganze.“*®’

Dieses letzte Zitat zeigt deutlich, welche Spannung in Barths Eschatologie be-
steht. Dieselbe eschatologische Pointe, dass namlich die Partikularitit des Glaubens
im Eschaton zu Ende gehe, konnte von Barth mit offenkundig widerspriichlichen
Gedanken zum Ausdruck gebracht werden: mit der Rede von der Aufhebung der
Kirche wie mit der Annahme ihrer Universalisierung.’®® Entsprechend bleibt offen,
ob von einer eschatologischen Rechristianisierung gesprochen werden soll oder
gerade nicht. Deutlich ist lediglich, dass am Ende alle Menschen Gott als Gott,
Christus als Christus erkennen werden. Die Frage, welche — sit venia verbo —
eschatologische Ekklesiologie der Verdeutlichung dieser Pointe angemessener ist,
lasst sich, wie es ja auch in Barths Werk geschehen ist, unterschiedlich beantwor-
ten.

Einen eschatologischen Hinweis, der das Problem allenfalls entschirfen
konnte, enthalt die KD jedoch: den Gedanken, dass es im Eschaton der Glaube an
Christus durch das Schauen Christi tiberboten und dadurch letztlich tberflissig
gemacht werde. Konkret ist Barth der Ansicht, Christus werde dann der Kirche wie
der Welt ,sichtbar“ sein, und zwar,,so, [...], wie er es in den vierzig Tagen [zwischen
Ostern und Himmelfahrt, M.P] seinen Jiingern war“.** Aufgrund dieser direkten
Sichtbarkeit Christi werde auch die Welt ,sich selbst“ wie der Gemeinde als ,,die in
ihm mit Gott verschnte“ Welt sichtbar, weshalb schliesslich ,jede Zunge bekennen
wird, daf er der Herr ist zur Ehre Gottes des Vaters® (Phil 2,11).2%° Dieses eschatische
Bekenntnis ist kein eigentliches Bekenntnis des Glaubens (oder gar eines zum
Christentum), sondern direkte Reaktion auf eine Schau Christi in Analogie zu jener
der Jiingerinnen und Jiinger, die dem Auferstandenen begegnet waren.”*" Das, was
diesen ersten Jingern nach Barth bereits ermoglicht war, das Schauen von Christi

287 Barth, Gesprdche 1964-1968, S. 66.

288 Besonders pragnant zum Ausdruck gebracht, aber ebenfalls nicht gelést wurde die benannte
Spannung bereits in der Gottinger Dogmatik, wo es schlicht hiess: ,Die triumphierende Kirche ist
zugleich das Ende der Kirche“ (Barth, ,Unterricht in der christlichen Religion“, Bd. 3, S. 10).

289 KD IV/, S. 816.

290 KD IV/1, S. 816; vgl. auch a.a.0,, S. 1070: ,allen Menschen, ja aller Kreatur widerfahrt dann die
grofie Veranderung damit, dafl aller Widerspruch, in welchem sie jetzt existieren, gebrochen
werden wird, daf$ sich dann die Knie Aller im Namen Jesu Christi werden beugen, Aller Zungen ihn
als den Herrn werden bekennen miissen und diirfen.*

291 Mit Blick auf sie formuliert Barth in KD III/2, S. 537f.: ,Durch ein Schauen seiner Herrlichkeit,
durch ein Sehen, Horen, Berithren seines Fleisches, in welchem seine Herrlichkeit offenbar ist,
kommt es zur Entstehung des Glaubens derer, die in dieser Zeit mit Jesu sind*.



5.3 Barths inklusive Verséhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder == 251

JHerrlichkeit*,** wird nun fiir das Eschaton universal veranschlagt.”*® Diese exe-
getisch kiihne Gleichsetzung®®* 16st die oben formulierte Spannung zwar nicht auf,
relativiert sie aber dadurch, dass das so beschriebene Schauen sowohl vom Glauben
der Kirche als auch vom Unglauben der Welt unterschieden ist.**® Im Eschaton
erfolge, wie Barth in einem Fragment formulierte, ,die direkte, die unmittelbare
Gegenwart Jesu Christi vor den Augen und Ohren aller Menschen“.?*® Christus selbst
werde dann jede ,Verkiindigung von ihm tberfliissig machen, zum Verstummen
bringen und ablésen durch seine dann ganz allein mafigebliche und unfehlbar
wirksame Selbstverkiindigung®;®®” er werde das ,Geschenk des Glaubens {iberbie-
ten durch das des Schauens, das uns jetzt gewahrte Sehen wie im Spiegel durch das
Sehen von Angesicht zu Angesicht“ (vgl. I Kor 13,12).2%

Durch diesen Gedanken wird Vorstellung einer eigens erfolgenden endzeitli-
chen Christianisierung tendenziell tiberfliissig, ohne dass umgekehrt die Konti-

292 Vgl. auch KD III/2, S. 586: ,Seine Herrlichkeit auch fiir sie, seine Herrlichkeit als das thnen be-
stimmte Erbe des ewigen Lebens, seine Herrlichkeit als die Verheiflung eines neuen Himmels und
einer neuen Erde — das war es, was den Genossen der vierzig Tage in der Osteroffenbarung be-
gegnete, was sie in dieser Zeit zu sehen, zu héren, zu betasten bekamen, was sie dort nicht nur
glauben, sondern schauen durften.*

293 Vgl. KD III/2, S. 586: Die Jiingerinnen und Jinger ,waren dort schon die Zeugen seiner ganzen,
abschliefsenden, allgemeinen Offenbarung. [...] Was die Genossen der vierzig Tage in der Osterof-
fenbarung in seiner Person erkannt haben, das war schon das grofSe Consummatum est! [...] Sie
schauten dort schon hinein in die neue Schépfung.“

294 Konkret kann angefragt werden, ob die neutestamentlichen Berichte von Begegnungen mit
dem Auferstandenen wirklich von einem Schauen berichten wollen, das qualitativ nicht von di-
rekter eschatologischer Sichtbarkeit zu unterscheiden ist, wie Barth anzunehmen scheint. So wird
z.B. in der Geschichte der Emmausjiinger (Lk 2413-35) die direkte Begegnung mit Christus vom
Unverstandnis der Jinger (v. 16) und vom plétzlichen Verschwinden der Auferstandenen (v. 31)
gerahmt. Zum paradoxen Charakter dieses Schauens, den Barth explizit abweist (s. die Zitation von
KD III/2, S. 528 in der néchsten Anm.) vgl. auch Bithler, Vom Sichtbarmachen des Unsichtbarwerdens —
vom Unsichtbarmachen des Sichtbarwerdens, S. 107.

295 Barth fiihrt mit Blick auf die Begegnungen der Jiingerinnen und Jiinger in jenen 40 Tagen aus,
anders als im Glauben der Kirche gehe es hier nicht um eine Paradoxie: Dort ,geschah es, daf sie
seine Herrlichkeit schauten. Die Gegenwart Gottes in der Gegenwart des Menschen Jesus war jetzt,
in diesen vierzig Tagen, gerade kein paradoxes Faktum. Mit der Dialektik von Glauben und Schauen,
die wohl am Platz ist, wenn es um die Beschreibung der christlich-menschlichen Existenz, ihrer
Rechtfertigung und Heiligung oder um die Beschreibung der Kirche, der kirchlichen Verkiindigung,
der Sakramente geht — darf man also nicht arbeiten, wenn man hier verstehen will“ (KD III/2, S. 538).
296 Barth, Erste und zweite Parusie, S. 660.

297 Barth, Erste und zweite Parusie, S. 660.

298 Barth, Erste und zweite Parusie, S. 660. — Dann wiirden ,Alle, ob sie von dem ihnen jetzt vor-
laufig Gegebenen Kunde gehabt und Gebrauch gemacht haben oder nicht, ihn und in ihm sich selbst
erkennen: so wie sie von Gott in ihm jetzt schon erkannt sind“ (ebd.).



252 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

nuitdt des Unglaubens bis ins Eschaton postuliert werden miisste. So wird es
moglich, die zuletzt erfolgende universale Zuwendung zu Christus unter Beachtung
von Barths eigener, andernorts formulierter Pramisse zu behaupten, Gottes Gnade
sei ,Uber die Zeit in die Ewigkeit in die totaliter aliter existierende und erkennbare
neue Welt Gottes hineinwdhrende und eine unbedingte und also gewifs an keine
jenseitigen Purgatorien, Nachhilfsstunden und Besserungsanstalten gebundene
Gnade“*®® — auch nicht an Nachhilfestunden religidser Art.

5.3.3 Das Leben im Unglauben (prasentische Dimension)

Nichtchristliche Menschen kommen nach dem bisher Festgestellten schon von
Christi Heilstat her (perfektische Dimension) und gehen auf das Ereignis der Be-
rufung zum Glauben zu (futurische Dimension). Diese beiden christologisch-in-
klusiven Momente ihrer Beschreibung kontrastiert Barth in KD IV/3 mit ihrem
momentanen Unglauben, was hier zuletzt als prasentische Dimension ihrer Be-
stimmung vorgestellt werden soll. Barth selbst unterscheidet innerhalb der
HStruktur® des nichtchristlichen Menschen nur zwei Elemente: ,ein untergeord-
netes von einem tbergeordneten, ein statisches von einem dynamischen, ein pré-
sentes von einem futurischen Element“, wobei das erste Element vom Unglauben
des Nichtchristen, das zweite von Gottes Werk an ihm her zu bestimmen sei.>*° Als
prioritar sei dabei das zweite Element zu verstehen, durch das jeder Mensch der
»ins ewige Leben berufene Mensch® sei.®® Auf dieses Element hin, d.h. aber wie-
derum: auf seine Existenz als ,christianus designatus“ hin, habe die Gemeinde den
Nichtchristen anzureden.

Eingeklammert und tberholt durch die in den letzten beiden Abschnitten be-
schriebene perfektische und futurische Dimension wird also eine prasentische
Dimension der Situation nichtchristlicher Menschen beschrieben, die von ihrem
aktuellen Unglauben gepragt ist. In einem langeren Abschnitt tiber den ,Adressa-
ten“ des Zeugnisses der Gemeinde®** heisst es in KD IV/3, dieses richte sich an die

299 Barth, Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, S. 12.

300 KD IV/3, S. 926. — Diese Rede von zwei Elementen wird hier durch die Unterscheidung dreier
Dimensionen (perfektisch, prasentisch und futurisch) ersetzt, da so der zuriickliegende und abge-
schlossene Aspekt des Heilshandelns starker sichtbar gemacht wird. Dass Barth selbst beziiglich der
Berufung vom ,futurischen“ Element im nichtchristlichen Menschen sprach, weist gleichzeitig
darauf hin, dass dieser Aspekt nicht einfach dem perfektischen untergeordnet werden sollte, son-
dern einer eigenen Darstellung bedarf.

301 KD IV/3, S. 927

302 KD IV/3, S. 917-929.



5.3 Barths inklusive Verséhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder —=—— 253

»vermoge ihrer Unwissenheit, ihres Draufienstehens geplagte und seufzende, [an]
die leidende menschliche Kreatur“>*® Die Gemeinde begegne dem ,noch in seine
Unwissenheit, Not und Angst versunkenen“ Menschen,*** der in einem ,verhing-
nisvollen Selbstmifiverstdndnis und Selbstwiderspruch* lebe, sich so selbst ,,weh*
tue und es daher nétig habe, ,aus dem abnormalen, dem in sich widerspriuichlichen,
dem unméglichen Sein in der Siinde herausgeholt zu werden“.**® Die lebensprag-
matischen Konsequenzen der Unwissenheit, in der der nichtchristliche Mensch
seiner wahren Herkunft und seiner wahren Zukunft gegeniiber lebt, werden dabei
recht ausfithrlich und mit einem Zug ins Drastische beschrieben, etwa wenn Barth
von sich plotzlich entladenden gegensatzlichen Affekten, von ,SOS-Rufe[n]“ und von
einer ,uiberméchtige[n] Traurigkeit“ im Leben des nichtchristlichen Menschen
schreibt.** Gelegentlich begegnet bei Barth auch in anderen Zusammenhéngen das
Motiv der ,Blindheit“ des Nichtchristen,**” das unten in der Rekonstruktion von
Barths politischer Ethik mit Bezug auf den sdkularen Staat eine zentrale Rolle
spielen wird.*®® Der pneumatologische Abschnitt von KD IV/3 beschreibt Nicht-
christen als Menschen, die den Heiligen Geist ,nicht haben“ und ihr Leben daher
nicht von ihm geleitet fithren kénnen. Ihnen fehle, da ihnen der ,dufierste Horizont

303 KD IV/3, S. 926.

304 KD IV/3, S. 927

305 KD IV/3, S. 923f.

306 KD IV/3, S. 924: ,Seine Unwissenheit, die er selbstverstandlich in Form irgendeines (vielleicht
sehr primitiven, vielleicht aber auch sehr kultivierten) vermeintlichen Wissens erlebt, wird sich in
den verschiedensten, auch in scheinbar ganz entgegengesetzten Affekten und Tendenzen entladen,
in denen er sich sehr hochgemut vorkommen und gebérden mag, die aber doch samt und sonders
Symptome seines Entbehrens und Bediirfens, seines Elends, und AuRerungen seines Schmerzes und
seiner Klage sind. Sie sind, wie hell und munter sie auch tonen mégen, SOS-Rufe. Sein ganzlicher
Mangel an Klarheit tber sich selbst, seinen Mitmenschen, seine Welt itberhaupt — seine Ohnmacht
gegentiber den ihn in ihr bedrohenden Gewalten - seine Verlegenheit angesichts ihrer grofien und
kleinen Probleme — seine verborgene, aber tibermachtige Traurigkeit spricht aus ihnen: seine Not
und seine Angst vor weiterer, noch grofierer Not.“

307 SoKD IV, S.824: Gott ,will keine Einsamkeit seines Sohnes, keine Blindheit und Taubheit, keine
Unbeteiligtheit der Anderen, fiir die er gestorben ist. [...] Er will, daf8 die in Jesus Christus gesche-
hene Rechtfertigung nicht nur geschehen sei, sondern daf$ die Kunde von ihr laut werde und
Glauben finde.“ Vgl. auch die analogen Begriffsverwendungen in KD IV/3, S. 393410. A.a.0., S. 1001,
heisst es schliesslich, die Kirche bezeuge den Nichtchristen, dass ,die Liebe und Gnade Gottes zum
vornherein auch ihnen gilt, ihr Heil ihnen gesichert und gegenwdértig ist, daf$ sie aber eben von da
her eingeladen sind, statt blind und taub an dieser ihrer Wirklichkeit voriiber zu laufen, eben zu ihr
von Herzen und mit allen Konsequenzen Ja zu sagen — also zu glauben und zu gehorchen, praktisch
dorthin zu kommen und also praktisch zu werden, was sie doch nicht nur theoretisch, sondern nach
Gottes Ratschlufl und auf Grund seiner Versohnungstat sind: Mitberufene, Miterkennende und
Mitzeugen®.

308 Vgl. dazu unten Kap. 6.3.3.



254 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

des Seins der Welt und ihres eigenen Seins verschlossen® sei, die ,,Orientierung® auf
dem Weg des Lebens.**® Damit kénne ihnen das ,Gute®, das in Christus auch ihnen
zugewendet sei, ,nicht zugute kommen*, schwebe ,als ihnen unbekannte Grofie in
der Luft, sei an sie also ,gewissermafen verschwendet“3*°

Auf der Ebene individueller Lebensrealitdten ist es also sehr wohl von Belang,
ob ein Mensch im Glauben oder im Unglauben auf die Verséhnung reagiert.*'* Das
Zeugnis der Gemeinde ruft daher zum Ubergang vom Unglauben zum Glauben.*"?
Auffallend ist dabei aber, dass die negativen Konsequenzen des Unglaubens in
Barths Beschreibung ganz auf der anthropologischen Ebene verbleiben und weder
die Gottesbeziehung noch das Heil des Menschen tangieren. ,Gott glaubt dem
Menschen offenbar gerade seinen Unglauben nicht und so auch seine noch so
manifeste theoretische und praktische Gottlosigkeit, sein noch so dickes Heiden-
tum.“*"® Aus diesem Grund ist Unglaube, wie oben zitiert, tatsichlich ein ,Selbst-
mifSverstandnis®. ,Von Gott her“ ist der Unglaubige hingegen ,seiner Unwissenheit
nicht nur nicht verfallen, sondern schon entrissen“.?** Auch ihm ist der Heilige Geist
,,verhf»;'i]@en“.315 Zu ihrer momentanen ,Geistlosigkeit* seien die nichtchristlichen
Menschen ganz allgemein ,nur durch sich selbst — sie selbst aber sind hier keine
letzte Instanz! — verurteilt“.!® Insofern gibt es fiir Barth, wie das bekannte Diktum
lautet, ,zwar eine Gottlosigkeit des Menschen®, aber ,laut des Wortes von der
Verséhnung keine Menschenlosigkeit Gottes“.*'” Die Gottlosigkeit des Menschen
wird, was seine Gottesbeziehung angeht, fiir vollstindig unwirksam erklart.'® ,Es

309 KD IV/3, S.408{. Sie seien ,sich selbst {iberlassen, auf die Willkiir, den Zufall oder das Schicksal
ihrer eigenen Inventionen oder auch ihres dunklen Dranges angewiesen. Wie sollte der Heilige Geist
mit seiner Zusage da fiihren, trosten, mahnen, starken, wo er nicht ist: unter, bei und in den
Menschen, denen er nicht gegeben ist, und die ihn also nicht haben?“ (a.a.0., S. 409).

310 KD IV/3, S. 409.

311 Auch nach Schuz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 271f., beeinflusst ein Nicht-
christ ,dadurch, dass er seine Existenz ohne Gottesbezug deutet, seinen Lebensvollzug [...]. Fiir seine
ontische Lebenswirklichkeit und Lebensgeschichte ist die mangelnde Kenntnis Gottes demnach
ebenso konstitutiv wie fiir den Glaubigen die positive Kenntnis Gottes.*

312 Vgl. dazu oben Kap. 4.24.

313 KD IV/3, S. 922; vgl. auch ebd.: Gott ,sieht wohl den ,Heiden‘, mit dem er es [...] zu tun hat. Laut
dessen, was er ihm sagt, tibersieht er aber gerade diese seine Ferne, Fremde, Feindschaft ihm ge-
geniiber; nimmt er gerade sein Heidentum nicht ernst, ist er ihm gerade in dieser Eigenschaft un-
betrdchtlich.“

314 KD IV/3, S. 928.

315 KD IV/3, S. 409.

316 KD IV/3, S. 409f.

317 KD 1V/3, S.133. — Vgl. dazu Jingel, ... keine Menschenlosigkeit Gottes ....

318 Vgl. die unmittelbare Fortsetzung dieses oft zitierten Halbsatzes (KD IV/3, S.133): ,es gibt zwar
eine Fremdheit und Feindseligkeit des Menschen seinem Evangelium, es gibt aber keine Fremdheit



5.3 Barths inklusive Verséhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder == 255

gibt Jesus Christus gegeniiber keinen effektiv sich durchsetzenden Prometheis-
mus.“*"® Versuche prometheischen Verhaltens kann es durchaus geben, sie sind
auch lebensweltlich relevant,**° bleiben jedoch beziiglich der Gottesbeziehung fol-
genlos. Joseph D. Bettis hat dazu bildhaft erklért, der ungehorsame Mensch gleiche
bei Barth einem Menschen, der auf einer ansteigenden Rolltreppe nach unten zu
gehen versuche.**!

Einer nicht zu iibersehenden Relativierung unterliegen also selbst jene strikt
auf der anthropologischen Ebene bleibenden Beschreibungen des Unglaubens und
seiner Konsequenzen. An vielen Stellen von Barths Versohnungslehre ist ausser-
dem, wie unten weiter ausgefiihrt wird,*?? das Bemiihen erkennbar, die Vorstellung
einer grundsatzlichen Superioritdt der Christinnen und Christen ihren Mitmen-
schen gegentiber aktiv zu unterlaufen. So erscheint das Leben im Unglauben zwar
als problematisch — jede Aussage dartiber ist aber zugleich auf das Leben der
Christinnen und Christen zu beziehen, da die Scheidung zwischen beiden Men-
schengruppen ,,immer wieder vollzogen und wahr werden muss“, sodass ,ein Jeder
jeden Tag neu aufhoren miissen wird, ein Nichtchrist und jeden Tag neu anfangen
mussen wird, ein Christ zu sein, wozu er dann auch den Heiligen Geist jeden Tag neu
notig haben wird“.**® Die Barthschen Beschreibungen eines Lebens im Unglauben
sind nur dann zu verstehen, wenn man sie stets zugleich als Deutungen der Si-
tuation jener Menschen liest, die als Christinnen und Christen zu leben versuchen.

und Feindseligkeit seines Evangeliums dem Menschen gegentiber. Daf§ er ihm verschlossen ist,
andert nichts daran, daf$ es fiir ihn offen ist und bleibt. Und daf er die Souveranitat Jesu Christi
nicht kennt, und, kennte er sie, seiner ,Miindigkeit‘ gewifs, vermutlich gegen sie rebellieren wiirde,
kann das nicht zur Folge haben, dafi sie von ihrer vollen Giiltigkeit auch ihm gegentiber auch nur das
Geringste einbiifite. Wie sollte es da weniger wahrscheinlich oder gar unmdglich sein, daf sie sich
auch ihm gegeniiber faktisch durchsetzen und bewahren mochte?“.

319 KD IV/3, S. 133. — Der Begriff des Prometheismus steht hier; in Aufnahme des griechischen
Prometheus-Mythos, als Chiffre fiir jeden Aufstand gegen Gott bzw. die Gotter. Unter neuzeitkriti-
schen Denkern der damaligen Zeit diente er gelegentlich der negativen Kennzeichnung menschli-
chen Emanzipationsstrebens; so etwa bei Gogarten (vgl. dazu Goering, Friedrich Gogarten [1887—
1967], S. 329).

320 Schiiz, Glaube in Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 266, formuliert mit Blick auf Barths Recht-
fertigungsverstandnis zurecht, dieses ziele ,nicht darauf, dass die Nichtglaubigen auch ohne den
Glauben ein gerettetes Leben haben, weil sie in Christus bereits wirklich gerechtfertigt sind.“ Der
Ungéubige ist bei Barth gerettet, lebt aber paradoxerweise kein ,gerettetes Leben®, sondern den
erfolglosen Versuch eines Lebens, das diese Rettung negiert.

321 Bettis, Is Karl Barth a Universalist?, S.430: ,The disobedient man is like a man walking down on
the up-escalator. His activity is not halted, but its effectiveness is nullified.“ — Bettis unterscheidet
hier terminologisch nicht zwischen Ungehorsam (,disobedience®) und Unglaube.

322 Vgl. unten Kap. 54.2.

323 KD IV/2, S. 366.



256 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

So kann Barth formulieren, das, was man dem Unglaubigen ,,auf den Kopf“ zusagen
solle, werde man sich daher ,am Besten auf den eigenen Kopf zusagen“: dass Un-
oder Aberglaube ,weder Freude noch auch nur Ruhe“ bringe.*?* Weitreichendere
Konsequenzen des Unglaubens als diese Unfreude und Unruhe beschreibt Barth
keine. Threr Beseitigung, und nicht der Inklusion ins Heil, dient das Zeugnis der
Gemeinde; dazu ist es notwendig.**®

5.3.4 Zwischen Freigabe und Vereinnahmung: Zur Rezeptionsgeschichte
von KD IV

Untersucht man die zeitgendssische Rezeptionsgeschichte der in den letzten drei
Abschnitten beschriebenen Anthropologie der Verséhnungslehre, dann fillt auf,
dass Barths Position, wie es bereits der obige Forschungsiiberblick erwarten
lisst,®*® aus ganz unterschiedlichen, ja gegensitzlichen Perspektiven Kritik her-
vorrief. Wiesen spétere Kritiker oft auf die vereinnahmenden Tendenzen seiner
dogmatischen Perspektive auf nichtchristliche Menschen hin, unterstellte die erste,
zeitgendossische Rezeption Barth primér eine zu grosse Offenheit ihnen gegentiber.
In dieser ersten Rezeptionsphase befiirchtete man, in der Sprache dieser Untersu-
chung formuliert, Barths christologisch-inklusive Theologie der Welt fiihre im Be-
reich der Anthropologie zu einer theologischen Freigabe des Sékularen.

Als instruktivstes Beispiel fir diese friihe Deutung kann die bereits in der
Einleitung erwahnte Rezension von KD IV/3 dienen, die Gerhard Gloege 1960 in der
ThLZ veréffentlichte.**” Im Zentrum von Gloeges ausfiihrlicher und grundsétzlicher
Kritik der Barthschen Verséhnungslehre stand, wie im Folgenden ausgefiithrt wird,
der Vorwurf, Barths dogmatische Beschreibung nichtchristlicher Menschen ver-
harmlose die Gefahr des Unglaubens. Bemerkenswert an Gloeges Position ist zu-
néchst, dass er — im Unterschied zur in den 50er Jahren weit verbreiteten Kritik an
Barths Behauptung der Heilsuniversalitit als solcher — Barth nicht einfach die

324 KD 1V/3, S. 925.

325 Vgl. KD IV/3, S. 928: ,Was dem Menschen, an den Gott sich in seinem Wort wendet, laut dessen
Inhalt von Gott zugedacht und bestimmt ist, das ist mit der Beseitigung seiner Unkenntnis, mit der
Erkenntnis seines Wortes, mit seiner Erweckung zum Glauben und zum Gehorsam, mit seiner
Bekehrung vom potentiellen zum aktuellen Christen die Aufhebung der Not, die er sich mit seinem
Selbstwiderspruch, mit seiner Verleugnung seiner in Jesus Christus schon geschaffenen neuen
Wirklichkeit bereitet“. Dieser Prozess ist ,die faktische Realisierung seines de iure schon begriin-
deten und feststehenden Seins in Jesus Christus“ (ebd.).

326 Vgl. zum Folgenden die oben wiedergegebenen kritischen Deutungslinien von Barths Reaktion
auf die Sakularisierung (Kap. 1.2.3 bzw: 1.24).

327 Gloege, Zur Versohnungslehre Karl Barths.



5.3 Barths inklusive Verséhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder == 257

Lehre der Allversohnung vorwarf, sondern, deutlich konkreter, seinen dogmati-
schen Umgang mit dem Phdnomen des Unglaubens problematisierte. Gloege hielt es
zwar fir ,unfraglich richtig, dafl sowohl das Gottesvolk des Alten Testaments als
Volk fiir die Volker, wie die Gemeinde des Neuen Testaments als Gemeinde fiir die
Welt erwiéhlt* sei.??® Gleichzeitig sei es ,unfraglich falsch, iiber der Universalitit der
Gnade die Grenzen zwischen Kirche und Welt als von Gott gesetzt zu iibersehen.>*°
Eben das geschehe in Barths Anthropologie: Anstelle einer klaren Scheidung fanden
sich bei ihm ,Inklusivverhdltnisse“ nach dem ,Leitmodell“ von Christen- und
Birgergemeinde, ,die sowohl dem heilsgeschichtlichen Denken des Alten Testa-
ments wie dem eschatologischen des Neuen Testaments fremd* seien.**° Als Beispiel
flir solche inklusiven Verhaltnisse nannte Gloege einerseits Barths Verstandnis der
Schopfung als theatrum gloriae Dei,** andererseits die Aussage, Nichtchristen seien
von Gott her bereits ,virtuell, prospektiv, de iure“ als die ,Seinen“ anzusehen.’*?

Den inklusiven Ansatz Barths, der hier friih als solcher explizit gemacht wurde,
kritisierte Gloege in seiner Rezension auf unterschiedlichen Ebenen. Er warf Barth
eine exegetisch unhaltbare ,Verharmlosung der endzeitlichen Situation der
Menschheit“ vor: Das Neue Testament kenne zwar keinen ,Dualismus metaphysi-
scher, kosmologischer, anthropologischer Art“, wohl aber einen ,Entscheidungs-
Dualismus®, der bei Barth iibersehen werde, wenn ,die Nicht-Christen bereits als
die bestimmt [wiirden], die ,noch nicht* Empfanger, Trager, Besitzer des Geistes“
seien.®*® Von diesem Fehler her sei Barths dogmatische Bestimmung nichtchristli-
cher Menschen nicht in der Lage, die Phdnomene der ,Apostasie“ und des ,Athe-
ismus*“ theologisch zu fassen. Die oben zitierte Aussage uiber die existente Gottlo-
sigkeit des Menschen und die inexistente Menschenlosigkeit Gottes*** diente Gloege
als Beleg fiir Barths ,kurzschliissige Behandlung“ des Problems des Atheismus;**®
die Position, Gott glaube dem Menschen seinen Unglauben nicht,**® fungierte in
seiner Rezension als Beispiel dafiir, dass Barth ,das Problem der Apostasie nicht
ernst“ nehme und daher ,den Atheismus iiberhaupt nicht theologisch zu fassen
oder gar zu interpretieren vermoge.**” Die Problematik von Barths Argumentation

328 Gloege, Zur Verséhnungslehre Karl Barths, S. 157.
329 Gloege, Zur Verséhnungslehre Karl Barths, S. 157.
330 Gloege, Zur Verséhnungslehre Karl Barths, S. 157.
331 Vgl. Gloege, Zur Verséhnungslehre Karl Barths, S. 157, zu diesem Gedanken ferner unten
Kap. 71.2.

332 Gloege, Zur Verséhnungslehre Karl Barths, S. 157.
333 Gloege, Zur Verséhnungslehre Karl Barths, S. 157f.
334 Vgl. KD IV/3, S. 133 (wie oben in Kap. 5.3.3 zitiert).
335 Gloege, Zur Verséhnungslehre Karl Barths, S. 159.
336 Vgl. KD IV/3, S. 922 (wie oben in Kap. 5.3.3 zitiert).
337 Gloege, Zur Versohnungslehre Karl Barths, S. 166.



258 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

zeige sich daran, dass die Beschreibung des Unglaubens aus der theologischen auf
die anthropologische Ebene verlagert wiirde: An die Stelle ,theologischer Bestim-
mungen“ traten, wie Gloege treffend beobachtete, ,anthropologische Deutun-
gen“**® Damit werde in Konsequenz der ,Verharmlosung der Wirklichkeit der
Siinde [...] auch die Wirklichkeit der Versohnung verharmlost*,**® was etwa an den
Aussagen Barths festgemacht wird, dass Gott das Unwesen des Menschen tibersehe
und so seinen Unglauben nicht ernst nehme.?** Insgesamt erweckte Barths Ver-
sohnungslehre bei Gloege den Eindruck, hier werde ,der Mensch ,als solcher*
standig entschuldigt.**' Wihrend sich ,der Christ stindig andeutende Verdéchti-
gungen wie offene Beschuldigungen und grelle Aufrufe zur Selbstbezichtigung ge-
fallen lassen“ musse, komme ,der Nicht-Christ bei Barths Zensurierung [...] iberaus
giinstig davon“.*** Barths Uberbetonung von Gottes Weltbejahung fithre zu einer
»Bagatellisierung“ samtlicher innerweltlichen Gegensitze.*** Insgesamt werde so,
wie Gloege bemerkte, in der Kirche alles theologisch ,normiert und uniformiert [...],
was in der Welt, bis zur theologisch geschiitzten Gottlosigkeit als ,potentielle
Christlichkeit, freigegeben wird“**

Fir die in dieser Untersuchung verfolgte Fragerichtung ist dieser frithe Blick
auf die Anthropologie von Barths Versohnungslehre bemerkenswert. Fiir proble-
matisch hielt Gloege gerade nicht die christologische Uberformung der Sikularitét
nichtchristlicher Menschen, sondern die Tatsache, dass diese Sdakularitiat bei Barth
nicht zum Gegenstand einer theologischen Kritik gemacht, sondern, wie eben zi-
tiert, ,freigegeben“ werde. Im Vorwurf, die Uberbetonung von Gottes Weltbejahung
bagatellisiere den Unterschied von Kirche und Welt, kehrt in umgekehrter Form
wieder, was drei Jahrzehnte vorher hinsichtlich der Welthermeneutik der frithen
dialektischen Theologie angemahnt worden war, als es hiess, dass die Betonung von
Gottes Weltverneinung innerweltliche Gegensdtze — bhesonders den Gegensatz
christlich/nichtchristlich — nivelliere.*** Nun, in christologischer Konzentration und
im Raum der Versohnungslehre, war es nicht mehr Gottes Nein, sondern sein Ja zur
Welt insgesamt, das — strukturell analog — in den Augen prominenter Kritiker die

338 Gloege, Zur Versohnungslehre Karl Barths, S. 166. Gloege zitiert Barths Aussage aus KD IV/3,
S.924, der unglaubige Mensch vergehe sich ,nicht gegen irgendein fremdes Gesetz, ... sondern gegen
sein [!] unmittelbares Sein vor Gott“ und mache dadurch ,sich selbst unmdglich“ (Gloege, Zur
Verséhnungslehre Karl Barths, S. 166; Ausrufezeichen im Original).

339 Gloege, Zur Versohnungslehre Karl Barths, S. 166.

340 Vgl. Gloege, Zur Verséhnungslehre Karl Barths, S. 166.

341 Gloege, Zur Verséhnungslehre Karl Barths, S. 167.

342 Gloege, Zur Verséhnungslehre Karl Barths, S. 159.

343 Gloege, Zur Versohnungslehre Karl Barths, S. 165.

344 Gloege, Zur Versohnungslehre Karl Barths, S. 167.

345 Vgl. oben Kap. 2.2.3.



5.3 Barths inklusive Versdhnungslehre (KD IV) und die ihr inhdrenten Spannungsfelder = 259

Grenze zwischen Christen und Nichtchristen vorschnell relativierte und dadurch
die Areligiositat der Umwelt der Kirche nicht angemessen problematisierte. Dieser
Umschwung spiegelt den Ubergang von der Welthermeneutik der friihen dialekti-
schen Theologie hin zur inklusiven Christologie der KD und weist gleichzeitig auf
die strukturelle Verwandtschaft des Denkens des radikaldialektischen und des
spaten Barth hin - bei deutlichen, besonders in der unterdessen erfolgten Zu-
wendung zur christologisch-inklusiven Theologie der Welt begriindeten inhaltli-
chen Unterschieden.

Was Gloege bei Barth erkannt und ihm zum Vorwurf gemacht hatte, waren die
weitreichenden anthropologischen Auswirkungen dieser welttheologischen Neu-
ausrichtung. Der Unglaubige begegnet in KD IV tatsachlich nicht mehr, wie es im
Zeitkontext Ublich war, im Modus negativer Alteritatskonstruktion, sondern als
Mensch, dem sich die Kirche zunéchst solidarisch verbunden weiss und demge-
geniiber sie zum Zeugnis der auch ihn bereits umschliessenden Gnade aufgefordert
ist. Wie umstritten diese Sicht damals war, wird an Otto Dibelius‘ Reaktion auf
Gloeges Rezension erkennbar, der besonders dessen Kritik an der — wie oben be-
schrieben auf Heinrich Vogel zuriickgehenden®*® — Formel der ,Solidaritéit mit den
Gottlosen“ lobte, die er, Dibelius, ,immer fiir ,falsche Lehre gehalten® habe.®*’
Barths christologisch-inklusive Anthropologie wurde 1960, aber auch spéter noch in
erster Linie als (schon exegetisch problematische) Verharmlosung des Phdnomens
des Unglaubens betrachtet.**® Die Neuorientierung im Umgang mit nicht- oder
andersglaubigen Menschen, die sie ermoglichte, wurde bereits erkannt, aber ne-
gativ bewertet: Barths christologisch-inklusive Theologie der Welt schien hier, in
Gloeges Formulierung, zur ,theologisch geschiitzten Gottlosigkeit* zu fiihren.**°

346 Vgl. oben Kap. 3.1.2.

347 Dibelius, zit. nach Gloege, Zur Versohnungslehre Karl Barths, S. 172: ,Was Gloege in dieser
Besprechung ausgefiihrt hat, scheint mir gesunde, biblische Lehre zu sein, die unserer Kirche not
tut. Es ist die Abkehr von Formulierungen, die unser lieber Freund Heinrich Vogel seit mehr als
dreifdig Jahren stdndig vorgetragen hat [...]: ,Solidaritat mit den Gottlosen‘ und alles, was um diesen
Gedanken kreist. Ich habe das immer fiir ,falsche Lehre‘ gehalten und freue mich, daf$ nun endlich
ein Systematiker von Rang dagegen Einspruch erhebt.“

348 Vgl. z.B. die kritische Anfrage bei Kiihn, Kirche, S. 117: ,Wird durch Barths Universalismus,
demzufolge die Welt bereits versohnt ist, alle Menschen christiani designati und so Glieder am Leibe
Christi sind, der eschatologische Scheidungs- und Entscheidungsprozess nicht in unbiblischer Weise
iiberspielt?«.

349 Barth selbst wies tibrigens Gloeges Kritik in einem privaten Brief recht briisk zurtick. Er fragte,
was er mit der Beschwerde anfangen solle, ,,dass die Heidenschaft bei mir so viel besser wegkomme
als die Christenheit®. ,,Das verstehe ich nicht‘, habe ich mit Bultmann nun wirklich von einem
Absatz Threr Darlegungen zum andern vor mich hin murmeln miussen. Ich hatte Sie nicht so weit
weg von mir gesucht. [...] Aus den Fenstern des von Thnen bezogenen Hauses kénnen Sie offenbar



260 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

Wie bereits angedeutet, trat in der spateren Rezeptionsgeschichte der von
Gloege so umfassend erhobene Vorwurf, Barth nehme den Unglauben durch seine
Reduktion auf momentan noch bestehende Unwissenheit zu wenig ernst, bald
merklich in den Hintergrund. Im Kontext einer Theologie, die die Welt als miindige
Welt zu verstehen bemiiht war,**® monierte man nun, wie bereits zitiert, Barths
Theologie lasse ,die Welt nicht Welt sein“ (Liithi).>** Die JFreisetzung“ der weltli-
chen Gesprachspartner der Kirche, die hier anders als bei Gloege positiv bewertet
wurde, sei bei Barth zwar angedacht, aber nicht konsequent umgesetzt.**> Das
Grundproblem der vereinnahmenden Haltung des Barthschen Denkens ortete man
dabei, wie oben beschrieben, in der Zentralstellung der Christologie.353 Interessant
ist, dass Aat Dekker die noetische Differenz, die Barth zwischen Christen und
Nichtchristen einzog, gerade umgekehrt interpretierte als Gloege:*** Hatte dieser es
abgelehnt, den Unterschied von Glauben und Unglauben auf den eines Wissen bzw.
Nichtwissens um die Versohnung zu reduzieren, kritisierte Dekker nun umgekehrt
die auch bei Barth immerhin noch bestehende noetische Hierarchie zwischen
Christen und Nichtchristen. Bei Barth werde, so Dekker, ,das Gesprach zwischen
Christen und Nicht-Christen auf ein ungleiches Niveau gebracht“, wobei der Nicht-
christ bei Barth ,zu wenig Einsicht“ habe und daher ,im Grunde ,dumm® sei.**®

Die Divergenz dieser Deutungen ist beachtlich. Der Dissens zwischen Gloege
einerseits und Liithi, Dekker und verwandten Stimmen andererseits legt die im-
pliziten Konsequenzen von Barths christologisch-inklusiver Theologie der Welt of-
fen: Hier wurde eine kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen vorge-

nicht [...] mit mir, sondern nur gegen mich ,fragen‘ — konnen Sie offenbar nur mit grundsatzlichem
und umfassendem Missvergniigen auf mein ganzes fritheres, spateres und heutiges Unternehmen
blicken. [...] Schade! sei schliesslich mein einziges Wort. Verzeihen Sie, dass es zu keinem andern
langt!“ Argumentativ reagierte Barth nicht auf Gloeges Kritik seiner Position, sondern schrieb: ,,Von
da aus erubrigt sich alles Eingehen auf Einzelheiten“ (Brief Barths an Gerhard Gloege vom 4. April
1960, KBA 9260.69).

350 Vgl. zu diesem Kontext oben das Kap. 3.31.

351 Liithi, Theologie als Gesprdch, S. 326 (vgl. zum Folgenden bereits den obenstehenden For-
schungstiberblick, Kap. 1.24).

352 Liithi, Theologie als Gesprdch, S. 325.

353 Zur analogen Argumentation Wilhelm Dantines vgl. deren Wiedergabe im Forschungsiiber-
blick (Kap. 1.24).

354 Vgl. wiederum oben in Kap. 1.24.

355 Dekker, Homines bonae voluntatis, S. 120. Nach Dekker tragt die von der KD her mogliche
,Toleranz“ daher ,eine totale Intoleranz in sich. Indem die Humanitét Taktik wird gegentiber dem
anderen, wird eine Gleichwertigkeit der Gesprachspartner untergraben“ (a.a.0., S.121). — Vgl. ferner
Schroder, ,,I See Something You Don’t See“, S. 134, die bei Barth die Gefahr einer geistigen Arroganz
(,spiritual arrogance) von Christen den Nichtchristen gegentiber angelegt sieht.



5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen = 261

schlagen, die deren Sékularitit empirisch radikal wahrnahm, theologisch aber als
bereits iiberwunden betrachtete. Diese Lesart wird im folgenden Abschnitt vertieft.

5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen
5.4.1 Ein unsichtbarer ,Ankniipfungspunkt*

Barths christologisch-inklusive Theologie der Welt fiihrte, so lasst sich das bisherige
Resultat dieses Kapitels zusammenfassen, zur Entfaltung einer kirchlichen Per-
spektive auf nichtchristliche Menschen, die deren Unglauben als Interim, als schon
begrenzte und iiberwundene, daher aber letztlich wirkungslose und ungeféhrliche
Momentaufnahme betrachtet. Die Menschen ,,da draufsen® sollten von der Kirche
yhicht als Atheisten, Skeptiker oder Indifferente, nicht in ihrem Irrglauben, Aber-
glauben und Unglauben, [...] sondern als das Volk der christiani designati“ ernst
genommen und angesprochen werden.**® Diese dogmatische Bestimmung nicht-
christlicher Menschen konnte, wie der eben erfolgte Blick in die frithe Rezepti-
onsgeschichte gezeigt hat, ganz unterschiedlich interpretiert werden. Sie enthdlt
auch in Barths eigener - irritierender — Diktion sowohl ein Element der , Toleranz*
als auch eines der ,Intoleranz“ nichtchristlichen Menschen gegeniiber.**’

Um die anthropologischen Konsequenzen von Barths christologisch-inklusiver
Theologie der Welt zu verstehen, ist zundchst daran zu erinnern, dass sie in KD IV/3
zur Entfaltung einer bewusst kirchlichen Perspektive auf nichtchristliche Menschen
fihrt, also einer, die aus der Kirche heraus fiir die Kirche formuliert wird. Sie ist,
obwohl sie nicht die Kirche, sondern die Welt beschreibt, nur in der glaubenden
Perspektive der Kirche zugénglich. Es geht Barth, wie er mehrfach selbst schreibt,
um die Bestimmung nichtchristlicher Menschen ,in der Sicht des Evangeliums*.*®
Dabei ist bereits mithedacht und in der Semantik von Wissen und Nichtwissen
theologisch verarbeitet, dass sich nichtchristliche Menschen die dogmatischen Be-

356 KD IV/3, S.978.

357 Vgl. KD 1V/3, S. 568-570. Barth beschreibt hier zunéchst, ,Toleranz“ dem Nichtchristen ge-
geniiber sei dem Christen ,selbstverstdndlich, natiirlich (a.a.0., S. 568): Aufgrund der auch ihm
bevorstehenden Berufung ,mufd er ihm Toleranz gewdhren“ (a.a.0., S. 569). Diese Toleranz diirfe
aber nicht ,absolut“ sein (ebd.); gefragt sei vielmehr eine ,Toleranz voll heimlicher, aber auch
merklicher Intoleranz (a.a.0., S. 570), die sich darin griindet, dass der Christ seinen Menschen nicht
yfallen“ und eben daher ,nicht in Ruhe lassen“ konne (ebd.). ,Kein Wunder darum¢, schreibt Barth,
,dafd ein auch nur einigermafien lebendiger Christ, er gebe sich auch noch so aufrichtig offen und
geduldig, dem Nichtchristen und besonders dem Gegenchristen faktisch immer den Eindruck von
unangenehmer und tadelnswerter Intoleranz‘ machen wird!“ (ebd.).

358 KD IV/3, S. 921.923.926.



262 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

schreibungen ihrer Existenz von der Erwdhlung und der Versohnung her und auf
die Berufung hin nicht selbst zu eigen machen werden, solange sie nicht an Christus
glauben. Es ist also zentral, dass Barth jeden Versuch unterlésst, die schon beste-
hende Gottesheziehung nichtchristlicher Menschen anthropologisch aufzuweisen.
Dass sie von Christi Heilstat herkommen und auf die Berufung zugehen, bleibt auf
empirischer Ebene im Leben nichtchristlicher Menschen unbeobachtbar: Ein
nichtchristliches Leben zeichnet sich in Barths Modell tatsachlich dadurch aus, dass
darin noch keine wirksame Berufung zum Glauben Ereignis wurde. Was tiber das
auch sie bereits umschliessende Heil und tber ihr erst virtuelles Christsein gesagt
werden kann, ist — in Analogie zur Rechtfertigung des Siinders — nur von Christus
her und nur mit Blick auf ihn aussagbar und kann iiberdies nur im Glauben, sola
fide erkannt werden. Die empirische Nichtchristlichkeit und, sofern sie Atheisten
sind, die Areligiositit der Menschen im Umfeld der Kirche wird dadurch von Barths
theologischer Beschreibung ihrer Existenz nicht unterlaufen, sondern respek-
tiert.**® Insofern nimmt Barth ihre Nichtchristlichkeit — in seiner Sprache: ihren
Unglauben - empirisch wahr, reinterpretiert diese Realitdt aber theologisch als
unwirksam. Insofern ist von Barths Diktum, dass es zwar eine Gottlosigkeit des
Menschen gebe, aber keine Menschenlosigkeit Gottes, nicht nur der zweite Satzteil
ernst zu nehmen, sondern auch der erste.

Von hier aus wird erkennbar, dass Barths christologisch-inklusive Beschrei-
bung nichtchristlicher Menschen prézise an die Stelle tritt, an der in zeitgendssi-
schen Alternativkonzeptionen nach einem anthropologischen Ankniipfungspunkt
fur das Evangelium bei nichtchristlichen Menschen gesucht wurde. Barth schrieb in
KD 1V/3 selber, die bevorstehende Berufung der Nichtchristen sei ,der Punkt —
nenne man ihn, wenn man so will, fiir einmal den ,Ankntipfungspunkt‘ — mit dessen
Vorhandensein [man] bei jedem Anderen rechnen“ kénne.** Er fiihrte damit seine
im Kontext der Gotteslehre entfaltete Kritik jedes natiirlich-theologischen Versuchs
weiter, einen solchen Ankniipfungspunkt mit dem Ziel zu behaupten, dadurch eine
»Basis des Gesprdches“ zwischen Kirche und Welt, Glaube und Unglaube zu er-
méglichen.**! Barth wies das grundsitzliche Anliegen, ein solches Gesprach miisse

359 Vgl. Tietz, Problematisch, fraglich, zudringlich, unverzichtbar, S. 232: ,Barth kann eine Gottlo-
sigkeit des Menschen denken. [...] Barth ist also, trotz seiner auf den ersten Blick autoritdr daher-
kommenden Theologie, in der Lage, das nichtreligiése Selbstverstandnis des Menschen anzuer-
kennen. Seine Theologie ist zwar nicht so freundlich, spricht sogar von einer Feindseligkeit des
Menschen gegeniiber dem Evangelium. Aber sie vereinnahmt ihn nicht als eine letztlich nun doch
religiése Existenz.“

360 KD IV/3, S. 569.

361 KD II/, S. 96.



5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen == 263

méglich sein, schon in KD II/1 explizit nicht a limine ab.*** Er hielt es aber durch
seinen eigenen, christozentrisch orientierten Ansatz fiir umfassender abgegolten
als durch eine Theologie, die den Unglauben dadurch, dass sie auch in ihm noch
nach Vorstufen des Glaubens suchte, nicht ernst nihme.**® Dieses Motiv begegnet
nun, im Kontext der Versohnungslehre, wieder. Im Unterschied zu jeder Voraus-
setzung oder Feststellung eines unbewussten Ankniipfungspunkts im nichtchrist
lichen Menschen verbleibt dessen von Barth angenommenes prospektives Christ-
sein ganz im Modus des externen Blicks auf ihn. Der Glaube beruht bei Barth, wie
Schiiz restimierte, ganz allgemein ,auf einer dem Menschen zugesprochenen Mog-
lichkeit*, auf einem ,,christologischen Ankniipfungspunkt“.*** Durch diese Betonung
der Externitat des Ankntpfungspunkts ist Barth nicht auf die anthropologische
Unterstellung eines impliziten Christentums oder eines unbewussten Ausgerich-
tetseins auf die christliche Botschaft hin angewiesen, um eine Begegnung von
Christinnen und Nichtchristen auf gleicher Ebene denken zu kénnen.

Besonders gut erkennbar wird diese Pointe, wenn man Barths Rede von
Nichtchristen in KD IV/3 mit dem fast zeitgleich in der rémisch-katholischen
Theologie von Karl Rahner entwickelten Konzept der anonymen Christen vergleicht,
das ebenfalls dem Einschluss nichtchristlicher Menschen ins Heil dienen sollte
(wenn auch, wie unten ausgefithrt wird, nicht aller), argumentativ aber ganz auf
einer christianisierenden anthropologischen Analyse beruhte. Von einem Aus-
gangspunkt aus, der jenem Barths nicht unahnlich ist, wird der anonyme Christ bei
Rahner als ein Mensch definiert, der zwar nicht Teil des ,gesellschaftlichen Ver-
bundes der Kirche oder der christlichen Kirchen* ist, aber dennoch ,in einem po-
sitiv heilshaften Verhéltnis zu Gott“ steht, also ,gerechtfertigt” ist, ,im Stande der
Gnade* lebt.**® Um dieses positive Verhaltnis zu beschreiben, griff Rahner jedoch
auf die Vorstellung eines unausgesprochenen, aber dennoch rechtfertigenden
Glauben zuriick, der im anonymen Christen am Werk sei. Das ,Heil des Nicht-
christen geschieht durch einen eigentlichen Glaubensvollzug“.**® Zum anonymen
Christen wird man nach Rahner durch einen ,wirklichen, wenn auch unthemati-
schen, wenn man will rudimentiren Glauben“ an Gott,*®’ der dann trotz seiner

362 Vielmehr sei die ,Berechtigung der Frage nach einer gemeinsamen Gespréchsbasis zwischen
Kirche und Welt, zwischen Glauben und Unglauben“ durchaus ,zuzugeben® (KD II/1, S. 100).

363 Vgl. KD II/1, S. 102—-105. In diesem Sinne gilt fiir Barth, bei aller Relativierung des Unglaubens im
soteriologischen Kontext (a.a.0., S. 104): ,den Unglauben muf$ man ernst nehmen.“

364 Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 100, vgl. insgesamt S. 114 -120.

365 Rahner, Bemerkungen zum Problem des ,,anonymen Christen*, S. 327, vgl. auch Riesenhuber, Der
anonyme Christ, nach Karl Rahner; S. 287,

366 Rahner, Bemerkungen zum Problem des ,,anonymen Christen*, S. 330.

367 Rahner, Bemerkungen zum Problem des ,,anonymen Christen®, S. 335.



264 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

inhaltlichen Unterbestimmtheit als rechtfertigender Glaube zu wirken vermag. Zur
Ausbildung eines solchen Glaubens kénne es kommen, weil es auch ,derjenige, der
in seinem verbal objektivierenden Bewufdtsein nicht explizit an Gott denkt oder
sogar meint, einen solchen Begriff als widerspriichlich ablehnen zu miissen, [...] in
seinem profanen Bewuftsein immer und unweigerlich mit Gott zu tun“ habe.**®
Klaus Riesenhuber sieht bei Rahner eine grundséatzliche ,Ausrichtung“ des Men-
schen auf Gott hin angelegt**® und fasst dessen Position daher so zusammen: ,Wer
[...] seine eigene natiirliche Transzendenz willig annimmt, sich dem Geheimnis
gehorsam ergibt und im sittlichen Wollen den Anspruch des im Geheimnis sich
zeigenden Gottes ibernimmt, der hat damit schon Gott angenommen, auch wo er es
nicht gegensténdlich wei und sich vielleicht sogar fiir einen Atheisten halt.“*”
Diese das Selbstverstandnis nichtchristlicher Menschen unterlaufende Anthropo-
logie®”* findet bei Barth kein Pendant; ebenso wenig das damit verbundene Ver-
stdndnis des kirchlichen Apostolats als ,Versuch, das in jedem Menschen schon
vorgebildete und oft schon aktualisierte Christentum zu seiner vollen Entfaltung
und reflexen Selbsthewufitheit zu bringen®, wie Riesenhuber Rahners Position
weiter ausfiihrt.®’? Barth hat Rahners Projekt, wie sich an einer spéten Gesprach-

368 Rahner, Anonymer und expliziter Glaube, S. 341. Rahner fahrt fort (ebd.): ,Er nimmt ihn dann
unthematisch als solchen an, wenn er sich selbst mit seiner unbegrenzten Transzendentalitdt in
Freiheit annimmt. Das tut er, wenn er wirklich in Freiheit seinem Gewissen folgt, weil in einer
solchen Tat die unthematisch mitgegebene Bedingung der Moglichkeit solcher radikaler Entschei-
dung immer unthematisch mitbejaht, d.h. Gott bejaht wird.“

369 Riesenhuber, Der anonyme Christ, nach Karl Rahner; S. 298 u. 6.

370 Riesenhuber, Der anonyme Christ, nach Karl Rahner, S. 298.

371 Bereits Jungel hat hier kritisch angefragt, ,0b es nicht auf eine grobe Verletzung des Respektes
vor dem anderen hinauslduft, wenn er, nur weil er eben auf seine — im tiblichen und auch fiir ihn
ublichen Sinne: nichtchristliche — Weise das Geheimnis des Menschseins zu vollziehen trachtet, das
fir den Christen freilich im Namen Jesu Christi erschlossen ist, sich als ,anonymen Christen‘
apostrophiert oder gar angeredet finden“ miisse (Jiingel, Extra Christum nulla salus — als Grundsatz
natiirlicher Theologie?, S. 338). Zur Frage, inwiefern sich dieser Vorwurf analog auch an Barths Rede
von christiani designati richten lasst, vgl. unten Kap. 8.2.2.

372 Riesenhuber, Der anonyme Christ, nach Karl Rahner, S. 303. — Vgl. dazu auch Bernhardt, Klas-
siker der Religionstheologie im 19. und 20. Jahrhundert, S. 118: ,Barth geht jedoch nicht so weit wie
Karl Rahner, der diesem Noch-nicht-erkannt-Haben, wie man von Gott bereits erkannt ist, einen
existenzialontologischen und bewufitseinsméafigen Status und sogar eine Sozialgestalt zuweist, in
der es existiert. Es ist kein ,anonymes Christentum‘. Rahners Lehre vom ,anonymen Christsein‘ steht
schon aufgrund ihrer Herleitung aus der Anthropologie in Spannung zu Barths offenbarungs-
theologischem Ansatz.“ Vgl. auch ders., Christentum ohne Christusglaube, S. 137.



5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen == 265

sdusserung zeigt, denn auch als Annahme einer impliziten Christlichkeit der Welt
auf der Linie Richard Rothes wahrgenommen und abgelehnt.*”

Sein eigener Vorschlag zur Losung des Inklusionsproblems ist insofern radi-
kaler als der von seinem katholischen Zeitgenossen entwickelte, als er auch unter
der Bedingung des Ausbleibens solcher Vorformen des Christentums am Einbezo-
gensein nichtchristlicher Menschen in Christi Heilstat festhalten kénnen méchte.®”*
Das virtuelle Christentum bei Barth ist mit Reinhold Bernhardt nicht als vor-,
sondern als ,,ausserbewusste[s]“ zu lesen.*”® Die Universalisierung des Heils — nach
Barth sind alle Menschen christiani designati, wahrend bei Rahner nur auserwahlte
Nichtchristen anonyme Christen genannt werden®’® — geschieht demnach um den
Preis der konsequenten Externalisierung der Heilstat: Die durch Christus bewirkte
ontologische Verdnderung der Lebenssituation nichtchristlicher Menschen bleibt
bei Barth auf der anthropologischen Ebene unbeobachtbar. Sie verdandert, worauf
Emmanuel Gougaud aus katholischer Perspektive zurecht hinwies, inshesondere

373 Vgl. Barth, Gesprdche 1964—-1968, S. 520: ,mein katholischer Freund da in Munster, der grofde
Rahner [...] predigt jetzt so etwas wie der Richard Rothe, so ein unbewufstes Christentum, wo die
Welt im Grunde schon irgendwie ganz christianisiert ist. Nein, nein, nicht so!“ — Zu Rothes Ver-
stdndnis des unbewussten Christentums vgl. etwa Bernhardt, Christentum ohne Christusglaube,
S. 124-130.

374 Bernhardt, Christentum ohne Christusglaube, S. 137 stellt tiberdies zurecht fest, die Rede von
virtuellen und prospektiven Christen konstituiere ,kein ,anonymes Christentum‘ und keine latente
JKirche*.

375 Bernhardt, Christentum ohne Christusglaube, S. 145: ,Barth weist die Annahme eines ,unbe-
wussten Christentums‘ zurtick und begntigt sich mit der Feststellung, dass die Gottes- bzw. Logos-
gegenwart von den meisten Menschen nicht erfasst wird, dass diese Menschen aber dennoch von ihr
erfasst sind — und zwar auf eine nicht nur vorbewusste, sondern ausserbewusste Weise.“

376 Vgl. Rahner, Die anonymen Christen, S. 288: ,Man sollte wohl [...] nicht so weit gehen und jeden
Menschen, nehme er die Gnade an oder nicht, zum ,anonymen Christen‘ erkléren.“ Interessanter-
weise hielt Rahner grundsatzlich auch eine universalisierende Rede von anonymen Christen fiir
moglich, die sehr nah bei Barths Rede von den christiani designati gelegen hatte, entschied sich
jedoch bewusst gegen sie: ,Nur nebenbei sei bemerkt, daff man auch jeden Menschen, der wegen
des universellen Heilswillens Gottes [...] unweigerlich vor dem Angebot der Selbstmitteilung Gottes
steht und aus dieser Situation gar nicht heraustreten kann, einen ,anonymen Christen‘ nennen
konnte, daf also bei solcher Terminologie schlechthin jeder Mensch auch ein ,anonymer Christ‘ sei.
Wir ziehen aber die Terminologie vor, in der jeder Mensch ein ,anonymer Christ genannt wird, der
einerseits de facto in Freiheit dieses gnadenhafte Selbstangebot Gottes durch Glaube, Hoffnung und
Liebe angenommen hat und der anderseits dennoch [...] noch nicht ein Christ schlechthin ist*
(Rahner, Bemerkungen zum Problems des ,,anonymen Christen®, S. 328). — Vgl. dazu auch Gougaud,
Chrétiens virtuels, S. 354-356; Jungel, Extra Christum nulla salus - als Grundsatz natiirlicher
Theologie?, S. 340f.; Bernhardt, Christentum ohne Christusglaube, S. 122.



266 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

nicht deren Verhalten,*”” sondern bleibt auch dann in Geltung, wenn der Lebens-
wandel der betreffenden Menschen ihr gerade nicht entspricht — eine rechtferti-
gungstheologische Pointe, die Rahners stark moralisch geladenem Konzept des
anonymen Christentums fremd ist.*’® Rahners Konzept steht diesbeziiglich der
Haltung des Zweiten Vatikanischen Konzils und konkret der dogmatischen Kon-
stitution Lumen gentium nahe, die das Heil nichtchristlicher Menschen ebenfalls an
den Versuch kniipft, ,ein rechtes Leben zu fiihren“.*”® Bei Barth ist das anders: Die
Existenz ,wahrer Worte“ in der Profanitit, die seine Lichterlehre durchaus wieder
unter Riickgriff auf moralische Begriffe beschreiben konnte,*® stellt zwar eine
mogliche Folge, keinesfalls aber eine Voraussetzung der ontologischen Verbindung
aller Menschen mit Christus dar. Christianus designatus ist in Barths Theologie der
Welt auch jener Mensch, dessen Leben keinerlei Hinweise auf diesen Status er-
kennen lésst.

377 Vgl. Gougaud, Chrétiens virtuels, S. 357f.: ,Barth ne développe aucune considération particuliére
sur leur comportement. Il ne fait absolument pas mention d’actes moraux, de qualités altruistes ou
philanthropiques, pas plus qu’il n’évoque une aptitude a penser et ordonner son existence dans le
sens d'une ouverture par-dela la vie matérielle. [...] Il s’agit de mettre ’accent sur la présence du
Seigneur en chacun, sans aucun mérite humain spécifique* (dt.: Barth entwickelt keine spezifische
Betrachtung ihres Verhaltens. Er erwahnt keinerlei moralische Handlungen, altruistische oder
philanthropische Qualitaten, und erwédhnt auch keine Féhigkeit, die eigene Existenz im Sinne einer
Offenheit jenseits des materiellen Lebens zu ordnen und zu denken. [...] Es geht darum, die Ge-
genwart des Herrn in jedem Menschen zu betonen, ohne allen besonderen menschlichen Verdienst).
378 Vgl. dazu Gougaud, Chrétiens virtuels, S. 354: ,Rahner décrit a plusieurs reprises les manife-
stations anthropologiques d’'un tel comportement® (dt.: Rahners beschreibt wiederholt die anthro-
pologischen Manifestationen eines solchen Verhalten).

379 Vgl. z.B. Lumen gentium 16 (DH 4140): ,Wer némlich das Evangelium Christi und seine Kirche
ohne Schuld nicht kennt, Gott jedoch aufrichtigen Herzens sucht und seinen durch den Anruf des
Gewissens erkannten Willen unter dem Einflufl der Gnade in den Taten zu erfiillen versucht, kann
das ewige Heil erlangen. Die gottliche Vorsehung verweigert auch denen die zum Heil notwendigen
Hilfen nicht, die ohne Schuld noch nicht zur ausdriicklichen Anerkennung Gottes gelangt sind und
nicht ohne die gottliche Gnade ein rechtes Leben zu fithren sich bemiithen.“ — Vgl. auch die Beziige
auf Lumen gentium bei Rahner, Die anonymen Christen, S. 290.; ders., Bemerkungen zum Problem des
,anonymen Christen, S. 536f.

380 Vgl. KD 1V/3, S. 140, wo von ,Niichternheit®, ,,Enthusiasmus, positiv konnotierter ,Unruhe,
yeiserne[r] Entschlossenheit eines Willens“ sowie von ,,Furchtlosigkeit vor dem Tode“ unter Nicht-
christen die Rede ist. Zur christologisch-inklusiven Lesart von Barths Lichterlehre vgl. unten Kap. 7



5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen == 267

5.4.2 Zur Semantik von Wissen und Nichtwissen

Spiegelbildlich dazu, dass die Kirche ekklesiologisch als Ort des Wissens um das Heil
bestimmt worden war;*®! erscheinen nun umgekehrt nichtchristliche Menschen als
ihrem wahren Lebenszusammenhang gegeniiber noch unwissend. Nichtchristliche
Menschen erkennen in Barths Zuordnungsmodell ihr Heil nicht, leben nicht als
JPartner® Gottes,*®*> nehmen mithin nicht aktiv an der Verséhnung teil. Wiahrend
Christinnen und Christen, wenn auch in partikularer und angefochtener Weise, aus
ihrem im Glauben ergriffenen Wissen um die Verséhnung leben, lésst sich das im
Leben nichtchristlicher Menschen nicht feststellen. Sie wissen nicht, was auch fir
sie wahr ist: dass Gott mit ihnen ist.**?

Diese Rede vom Unwissen der Welt fiihrt zur Einfiihrung einer dezidiert
kirchlichen Perspektive auf nichtchristliche Menschen, die von vornherein nicht auf
allgemeine Affirmation abzielt. Christinnen und Christen sollten nichtchristliche
Menschen besser verstehen, als sie sich selber verstehen,*** eben als Menschen,
denen Gottes Heilszusage bedingungslos gilt, obwohl sie nichts von ihr wissen oder
sogar wissen wollen. Die bei Barth stets wiederkehrende Rede vom Unwissen der
Nichtchristen verarbeitet so — wenngleich in eigentiimlicher und anstdssiger
Sprache — die Tatsache der unhintergehbaren Perspektivitit und der gesellschaft-
lichen Partikularitit kirchlich-theologischer Aussagen Uber die Welt. Sie weist
darauf hin, dass es sich bei kirchlichen Weltbeschreibungen und so auch bei der
Aussage Uber die fir jeden Menschen schon erfolgte Verséhnung um ein Wissen
handelt, das nur im Glauben intelligibel ist und so nur im Raum der Kirche auf
Affirmation hoffen kann. Uberall sonst, im Raum des Nichtwissens, stosst es not-
wendig auf Unverstandnis.

Die Semantik von Wissen und Unwissen zielt also nicht auf die Zeichnung einer
weltiiberlegenen Kirche. Sie berechtigt die Kirche inshesondere nicht dazu, der
Welt im Bewusstsein eigener ﬁberlegenheit »dies und das ,verkiindigen zu wollen

381 Vgl. oben Kap. 4.2.1.

382 KD IV/2, S. 2.

383 Vgl. KD IV)2, S. 2f.

384 Vgl. zur Anwendung dieser hermeneutischen Formel auf die Situation des kirchlichen Blicks
auf die Welt bereits Barths 1922 formulierten Hinweis an die Prediger: ,Sie [die Menschen, M.P]
erwarten von uns, dafs wir sie besser verstehen, als sie sich selber verstehen, ernster nehmen, als sie
sich selbst nehmen“ (Barth, Not und Verheifsung der christlichen Verkiindigung, S. 77); vgl. ferner
ders., Menschenwort und Gotteswort in der christlichen Predigt, S.448: ,Die Kirche muf den Mut und
die Demut haben, den Menschen besser zu verstehen, als er sich selbst versteht, ihn, der von unten
ist, von oben, von Gott aus zu verstehen um Christi willen. Sie hat es wahrlich selber am nétigsten, so
verstanden zu werden.“



268 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

und ihr in einer Haltung theologischer Arroganz zu begegnen.*®® In KD IV/3 konnte
Barth das Wissen der Kirche um die Welt sogar als Last beschreiben: als Last der
Erkenntnis schwerer Schuld und fast unerfiillbar grosser Aufgaben.’*® Das Mehr-
wissen der Christen, von dem die Versohnungslehre spricht, fallt iiberdies weitge-
hend mit der spezifischen Perspektive auf die Welt zusammen, die diese als in
Christus versohnte Welt wahrnimmt. Die Kirche habe der Welt, wie Barth im selben
Band der KD in aller Deutlichkeit festhielt, Jesus Christus und das Kommen seines
Reiches zu bezeugen: ,Alles Andere weifs die Welt in ihrer Weise auch und weithin
besser als die Gemeinde.“**’

Barth hat auf die Gefahr, aus dem Mehrwissen der Christin oder des Christen
eine Art lebensweltliche Superioritéit abzuleiten, durch den Einbau systematischer
Relativierungen zwischen Christen und Nichtchristen in sein Denkgebaude reagiert,
die sich keineswegs auf die Grundaussage beschrdanken, auch den unwissenden
Nichtchristen komme von Gott her Heil zu. Wie bereits angetont legte er Wert
darauf, dass das Wort von der Verséhnung auch der Christin, dem Christen immer
wieder fremd sei, weshalb man es sich nicht nur im Gegensatz zur Welt, sondern
»im Gegensatz vor allem zu sich selber“ immer neu zu eigen machen miisse.>® Die

385 KD IV/3, S. 883f.: ,Wo die Freiheit, die Aufgeschlossenheit, die Universalitdt, die Glite jenes
Wissens um die Welt, wie sie ist, nach aufSen etwa gar nicht sichtbar, bemerkbar, spiirbar wére, wo
die Gemeinde den Leuten ihrer Umgebung in dieser Hinsicht nichts zu denken gébe, wo diese Leute
vielmehr den Eindruck haben miifiten, dafl man sie da drinnen gar nicht kenne und in solcher
Unkenntnis mit ihnen umgehen, ihnen dies und das ,verkiindigen‘ wolle, da diirfte das ein
schlimmes, ein héchst alarmierendes Zeichen dafiir sein, dafd gerade da drinnen, gerade im Umgang
der Gemeinde mit ihrem eigenen Existenzgrund etwas Entscheidendes in Unordnung, daf$ da
vielleicht, hinter lauter heiligem Ernst sich tarnend, ein Abfall von ihrem Herrn im Gang sein
mochte.

386 Vgl. KD IV/3, S.422: ,einfacher, leichter ist den Christen das Leben wahrhaftig nicht gemacht. Im
Gegenteil: ihnen sind gerade damit, daf sie als Wissende leben diirfen, Lasten auferlegt, die die
Anderen so nicht zu tragen haben: Erkenntnis ihrer unentrinnbaren Verbundenheit mit allen
Menschen, ja mit der ganzen Kreatur in ihrem ganzen Jammer, Erkenntnis ihres eigenen nicht
abnehmenden, sondern zunehmenden Riickstandes, ihrer Schuld Gott und den Menschen gegen-
uber, Erkenntnis der Schwere, der Undankbarkeit, der Unwahrscheinlichkeit des Erfolges der ihnen
gestellten Aufgabe.”

387 KD IV/3, S. 816. — Dieser Satz stellt in Barths Werk wohl die deutlichste Abweisung einer Be-
zeichnung nichtchristlicher Menschen als ,dumm® dar, die Barth in der Rezeption seiner Verhalt-
nishestimmung von Christen und Nichtchristen unterstellt worden war (vgl. oben Kap. 5.34).

388 So KD IV/3, S. 422f.: ,Jesus Christus erkennen, heifst: Ja sagen zu dem in Ihm, in seinem pro-
phetischen Werk gesprochenen Wort von der Versohnung, d.h. aber Ja sagen zu einem der in ihm
versohnten Welt, zu einem auch ihnen selber immer noch und immer wieder sehr neuen, sehr
fremden Wort. Jesus Christus erkennen heifdt: sich dieses Wort im Gegensatz zu dem, was alle Welt
immer noch und immer wieder denkt, meint, sagt und vor allem praktisch lebt, im Gegensatz vor
allem zu sich selber, zu eigen machen.“



5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen == 269

Kirche hat ihr Wissen um die Welt nur im Modus des Empfangens, der Passivitét.*®

Die Neuheit des Evangeliums besteht fiir Drinnen- wie fiir Draussenstehende.
Exakt das, was die Kirche nach aussen kommuniziert, muss sie sich selbst darum
wieder und wieder sagen bzw. sagen lassen. Ihr Glaubenswissen konkurriert
demnach auch innerkirchlich, ja im einzelnen Christenmenschen mit faktischem
Unwissen; auch in der Kirche, auch in der einzelnen Christin gibt es sowohl ein
objektives Bekannt- wie ein Unbekanntsein Gottes.*' Schon die Berufung zum
Glauben, die im Leben Ereignis wird und so Christen von Nichtchristen unter-
scheidet, ist kein valider und eindeutiger Distinktionsmarker, sondern spiegelt sich,
wie Barth schreibt, ,in der menschlichen Existenz nur in der mannigfaltigsten
Brechung, Aufspaltung, Differenzierung und Relativierung®.*** Glaube gibt es nur in
Verbindung mit Unglauben, dieser gehort, wie Schiiz formulierte, ,zur anthropo-
logischen Gestalt des Glaubens dazu“>%® Barth hat dasselbe in einem Fragment
folgendermassen formuliert: ,Der Glaubende wird also zuerst und vor allem darin
weise sein, dass ihm seine eigene Dummbheit nicht mehr so verborgen ist wie den
Unweisen die ihrige.“***

390

389 Vgl. bereits Barth, Offenbarung, Kirche, Theologie, S. 201: ,Die Kirche hat keine eigene Einsicht,
sie lebt von dem, was ihr gesagt ist.“ Vgl. ferner etwa KD III/4, S. 587: , Es versteht sich in keiner Lage
von selbst, dafd der Gemeinde der rechte Blick fiir das Zeitgeschehen und dann auch das rechte Wort
zu ihren Zeitgenossen wirklich gegeben ist. Sie kann ja nicht besitzend und verfiigend aus der Hohe
des Wortes Gottes zu ihnen herunter, sie kann selber nur unter dem Worte Gottes menschliche
Worte reden.“

390 Vgl. KD IV/3, S. 921: ,Wiirde auch der Christ es als Evangelium vernehmen, wenn er es nicht
jedesmal als das auch ihm Neue und also als Einer, der es noch nicht vernommen hat, vernehmen
wiirde? Eben als solchen sieht, versteht, erkennt Gott jeden Menschen.“

391 Vgl. dazu Barth, Das christliche Leben, S. 219-254; Gleiches gilt fiir die Welt (a.a.0., S. 189-219).
392 KD IV/3, S. 583. — Vgl. dazu auch Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 305f.
Nagel, Universale Singularitdt, S. 394, fasst treffend zusammen, ,Glaube und Unglaube“ unter-
schieden bei Barth nicht zwei ,einander gegentiberstehende Gruppen, sondern der Glaube bezieht
sich [...] bereits auf den vorausgesetzten und andauernden universalen Unglauben aller Menschen.
Auch der Glaubende bleibt simul fidelis et infidelis“.

393 Schiiz, Glaube in Karl Barths Kirchlicher Dogmatik, S. 291; vgl. auch a.a.0., S. 29.: ,Das glaubige
Erkennen Gottes und das Gott ablehnende Nicht-Erkennen sind demnach keine bindren Zusténde,
sondern sie bilden faktisch zwei konkurrierende Momente innerhalb einer jeden Person. [...] Der
Glaubige ist daher mit seiner anfanglichen Erkenntnis je auch der Nicht-Erkenntnis ausgesetzt und
hat mit ihr als seinem Unglauben zu kdmpfen.«

394 Barth, ,Dummbheit*, S. 579; vgl. ebd.: ,Seine ihn auszeichnende Weisheit wird vor allem darin
bestehen, dass er sich mit den anderen Unweisen zusammen der Weisheit Gottes gegentiber gestellt
und vor allen anderen sich selber durch jene Liigen gestraft sieht.“ Dieser Gedanke kniipft an jenen
der Solidaritat der Stinde an, der im zweiten Romerbriefkommentar dominant war (vgl. dazu oben
Kap. 2.2.1).



270 =—— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

Durch solche Uberlegungen wird die Grenze zwischen Kirche und Welt, woran
man in KD IV regelmaéssig erinnert wird, entscheidend relativiert. Kein christliches
»Sein, Haben und Diirfen“ hebe die Christen tiber jene anderen hinaus, wobei Barth
ausdriicklich den Vergleich eines Christen mit einem ,frommen Hindu oder Bud-
dhisten“ oder aber mit einem ,von den lebenstiichtigen, heiteren, vielleicht auch
sehr ernsten Weltkindern® im Umfeld der Kirche nahelegt.395 Christen seien ,aus
dem menschheitlichen Verein in keiner Weise entlassen oder ausgetreten®, sondern
daher, dass sie im Glauben darum wissen, ,was das im Guten wie im Bésen [...] fiir
ein Verein ist, die ,echtesten und treusten Mitglieder dieses Vereins“.>*® Die sich in
KD IV/3 durchgehend findenden Aufrufe zur Solidaritdt der Christen mit den
Nichtchristen, der Kirche mit der Welt, sind daher nicht als Haltung herablassender
Zuwendung, sondern als die faktische Gleichrangigkeit vor Gott anerkennende und
das Gemeinsame betonende Solidaritit zu verstehen.**” Dadurch wird die einge-
flihrte noetische Hierarchie zwischen Christen und Nichtchristen mindestens po-
tenziell gebrochen.**®

Es trifft freilich dennoch zu, dass Barth diese Brechung rhetorisch durch eine
paternalistische Terminologie wieder unterminierte, indem er etwa, wie oben zi-
tiert, von der ,Blindheit und Taubheit“ der Welt Gott gegeniiber**® und von einer
besonderen ,,Inkompetenz des Nichtchristen“** sprach. Daraus lisst sich auch die
Entstehung jener Kritik an seinem Zuordnungsmodell von Christen und Nicht-
christen erklaren — eingedenk der Tatsache, dass Barth an der zuletzt zitierten Stelle
wiederum erganzte, dieser Nichtchrist moge sich ,freilich auch im Herzen und Kopf

des Christen je und dann zu Worte melden“,***

395 KD IV/3, S. 649.

396 KD IV/3, S. 610.

397 Vgl. z.B. KD 1V/3, S. 393, S. 610, S. 715, S. 830 oder S. 886.

398 Vgl. wiederum die bereits (in Kap. 4.2.2) zitierte Stelle aus KD IV/2, S. 627f., wonach es geboten
sei, ,die Christen nicht einfach als die im Gegensatz zu der schlafenden Welt Wachen zu definieren,
sondern ein wenig zurtickhaltend als Erwachende, in der Meinung: als irgendeinmal zuerst und
dann zu ihrer Beschamung und zu ihrem Gliick wieder Erweckte — des Erwecktwerdens immer aufs
neue Bediirftige und ganz und gar darauf angewiesen, daf§ sie immer aufs neue erweckt werden —
insofern dann: als hoffentlich immer wieder Erwachende.“

399 KD IV/, S. 824 (bereits oben in Kap. 5.3.3 zitiert).

400 KD IV/3, S. 606.

401 KD IV/3, S. 606.



5.4 Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen == 271

5.4.3 Barth und der Atheismus

Die christologisch-inklusive Theologie der Welt ermoglichte Barth, wie hier ab-
schliessend angedeutet sei, einen neuen Umgang mit dem spezifischen Phdnomen
des Atheismus. Zwar konnte auch er menschliche ,Gottlosigkeit“ als letztlich zum
Scheitern verurteilte Illusion, als ,Einbildung“ bezeichnen.*** Diese Qualifikation
dient jedoch der Unterstreichung der inklusiv-christologischen Grundaussage, nach
der man sich von der schon bestehenden Beziehung zu Gott durch menschlichen
Unglauben nicht abwenden konne. Das Selbstverstdndnis atheistisch ausgerichteter
Menschen wird durch diesen Gedanken nicht negiert, sondern nur in seiner (Un-)
Heilsrelevanz beschréankt. Barth geht es also nicht — wie etwa seinem Zeitgenossen
Paul Tillich — darum, dem ,sdkularen Menschen“ aufzuzeigen, ,daf er in seiner
eigenen Tiefe letztlich nicht atheistisch ist, sondern eine Beziehung zum Absoluten,
Unbedingten hat“ (Werner Schiiler).**® Angestrebt wird vielmehr das Umgekehrte:
das Bezeugen der Tatsache, dass — nicht das ,,Absolute®, sondern Christus bereits mit
dem sékularen Menschen in einer jenem nicht bewussten Beziehung steht, und
zwar trotz dessen durchaus realer, auch theologisch wahr- und ernstzunehmender
Areligiositdt. Barths Antwort auf das Aufleben des Atheismus in der Moderne lag,
wie es Kimlyn J. Bender ausdriickte, nicht in der Entwicklung einer philosophischen
Apologetik, sondern einer ,robusten Christologie«.***

Das in Barths Schrifttum anschaulichste Beispiel dafiir, wie sich diese Grund-
haltung bei ihm im direkten Dialog mit Atheisten auswirkte, bietet der 1963 verof-
fentlichte Zeitungsartikel Denken heisst: Nachdenken,*®® mit dem er auf eine durch
den Philosophen Max Bense verfasste Verteidigung des Atheismus reagierte.**®

402 Vgl. z.B. KD III/4, S. 750: Weil Gott ,nicht menschenlos wird, darum kann auch die Gottlosigkeit
des Menschen nur eine — allerdings fiirchterliche und folgenschwere — menschliche Einbildung sein.
Es gibt keine ontologische Gottlosigkeit: eine solche bringt auch der rabiateste Atheist weder
theoretisch noch praktisch fertig.“

403 Schiifiler, Paul Tillich zum Problem der Sikularisierung, S. 26; vgl. auch a.a.0., S. 30f.: , Tillich laf3t
dem sadkularen Menschen keinen Raum, keinen Ort, an dem er ,unreligiés‘ leben kénnte. Tillich
nimmt ihn sozusagen in die religiése Sphére hinein, indem er ihm die Tore zum Heiligen, zum
Tempel o6ffnet, und gibt ihm so die Moglichkeit, Religion wieder ernst zu nehmen®. In dieser Be-
schreibung wird bis in die Metaphorik hinein deutlich, dass bei Tillich eine apologetisch gemeinte
Inklusion der Atheisten angestrebt wird, die deren Areligiositat gerade nicht gelten ldsst, sondern
als Ilusion bezeichnet und so theologisch unterlduft.

404 Bender, Karl Barth and the Question of Atheism, S. 270: ,Barth did not address atheism with a
resurgent philosophical theology, but a robust christology*; vgl. a.a.0., S. 279: ,The response to a
resurgent atheism was not best found in a new philosophical theism or sophisticated apologetics, but
a clear presentation of Christian revelation, a strong Christology“.

405 Barth, Denken heisst: Nachdenken.

406 Bense, Warum man heute Atheist sein muss.



272 — 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

Barth zweifelte darin zwar — wie von seinen spdten Dogmatikfragmenten her
vorgesehen*”” und ganz auf der Linie der Gotzenkritik der frithen dialektisch-
theologischen Welthermeneutik*® — die Reinheit des Atheismus seines Ge-
sprachspartners an, indem er auf die auch in sdkularen Gesellschaften wirksamen
quasireligiésen Bindungskrafte hinwies.**® Eine Unterstellung des impliziten Aus-
gerichtetseins auf das Christentum, etwa durch eine spezifische anthropologische
Fragestruktur, mit der dann der christliche Glaube als Antwort korrelierte, findet
sich in seinem Artikel jedoch nicht. Die entscheidende Problematisierung des
Atheismus erfolgte nicht tber den Aufweis impliziter Religiositit — hier sah Barth
das Christentum sogar in einem engen Verwandtschaftsverhéltnis mit einem
Atheismus, der jenen Max Benses noch iiberstiege, da innerweltlichen Géttern ge-
gentiber Atheismus ,hochndtig und geboten“ sei -9 sondern vielmehr durch die
sprachlich wie sachlich eng an KD IV/3 anschliessende Frage: ,Was kann die Be-
hauptung und das Unternehmen des Menschen, ein Gottloser zu sein, daran an-
dern, dass dieser Gott nicht menschenlos ist, dass seine Selbstkundgabe zu seinen
Gunsten auch ihn angeht?“ Indem er den Widerspruch gegen diese Herangehens-
weise antizipierte, aber offenkundig fiir unproblematisch hielt, schrieb Barth gegen
Ende des Artikels, er habe seinen Text ,nicht gegen Max Bense, sondern — er mag
dagegen protestieren so laut als er will — gewissermassen auch in seinem Namen
geschrieben®. Er, Barth, kenne nédmlich die ,ein bisschen finstere Figur des ,Athe-
isten durchaus: ,nicht nur aus Biichern, sondern indem sie irgendwo auch in mir
spukt“. Noch besser meine er aber — erst hier wird im Artikel das christologische
Argument als solches deutlich gemacht — Jesus Christus zu kennen, der ,den
,Atheisten‘ giiltig fiir Max Bense wie fiir mich langst, grindlich, ein fiir allemal aus

407 Vgl. oben Kap. 3.33.

408 Vgl. oben Kap. 2.2.

409 Barth, Denken heisst: Nachdenken; vgl. ebd.: ,Max Bense halt nicht viel — wie er angibt, sogar
nichts vom Glauben. Aber auch er glaubt, und das sogar ziemlich kraftig. Er glaubt ndmlich in
.existentieller Entschlossenheit‘ an die reine Urspriinglichkeit und so an die Schopferkraft des
grundsatzlich unendlichen Fortschrittes fahigen denkenden Wesens, des intelligent tatigen Men-
schen. [...] Misste er also nicht sehr vorsichtig sein, wenn er sich als Atheisten ausgeben und be-
zeichnen will?“.

410 Barth, Denken heisst: Nachdenken: ,Oder sollte Max Bense mit seinem ,atheistischen‘ Be-
kenntnis und Protest gerade auf diese hdchst beachtlichen anderen Glaubensweisen zielen — sagen
wir: auf Jupiter und Minerva, auf Merkur, Venus und Mars? Dann wiirde er sich mit dem christlichen
Glauben insofern in merkwiirdiger Ubereinstimmung befinden, als dieser die praktische Beacht-
lichkeit aller jener Olympier nicht in Abrede stellt, wohl aber ihren Absolutheits- und Souveréni-
tatsanspruch, ihre Gottlichkeit so klar und bestimmt leugnet, dass die Christen der ersten Jahr-
hunderte [...] von ihrer Umgebung allen Ernstes eben als — Atheisten angeklagt und verfolgt wurden.
[...W]ie gerne wiirde ich ihn [Max Bense, M.P] so verstehen!“.



5.5 Ertrag = 273

Abschied und Traktanden entlassen“ habe, weshalb wir nur noch in ,unseren bdsen
Traumen“ Atheisten sein wollen konnten.*"

In diesem spaten Artikel ist Barths Reaktion auf die Sdkularisierung durch die
Akzentuierung einer inklusiven Christologie in actu zu beobachten. Die empirische
Nichtchristlichkeit seines Dialogpartners wird von Barth in keiner Weise christia-
nisierend unterlaufen, aber christologisch als unwirksam interpretiert. Diese In-
Kklusion des Gesprachspartners in eine angenommene Christusheziehung erfolgt auf
dessen antizipierten und bewusst in Kauf genommenen Widerspruch hin, worin
sich, in der Sprache der KD ausgedrtickt, dessen noch bestehendes Unwissen dem
auch fiir ihn in Geltung stehenden Heil gegeniiber spiegelt. Er wird, obwohl diese
Wendung hier nicht begegnet, als virtueller und prospektiver Christ in Anspruch
genommen und dabei durch die Theologie in eigentiimlicher Weise zugleich ver-
einnahmt und freigegeben: Das faktische theologische Wahrnehmen und Akzep-
tieren seiner Nichtchristlichkeit erfolgt in der vereinnahmenden Sprache seiner
Inklusion ins Heil. Auf die Unterstellung eines impliziten Christentums konnte
Barth aufgrund der spezifischen Wahrnehmung der Sdkularitat, die die christolo-
gisch-inklusive Theologie der Welt erméglicht hatte, verzichten. Parallel dazu wird
der Anschein einer noetischen Hierarchie von Christen und Nichtchristen durch die
— hier sehr personlich gestaltete — Aussage relativiert, auch im Christen gebe es ein
Unwissen um Gottes Heilstat. Bis in die Sprache hinein ist der Christusbezug in
Barths Artikel schliesslich vom christologischen Perfekt gepragt: ,1dngst, griindlich,
ein fiir allemal“ sei der Atheismus durch Christus tiberfliissig gemacht worden. Er
begegnet seither nur noch als das ,Selbstmif§verstdndnis®, wie es in der KD hiess,
eines, wie Barth nun formulierte, bosen Traums.

5.5 Ertrag

Barths christologisch-inklusive Theologie der Welt, so ist im Erkenntnisgang dieses
Kapitels deutlich geworden, fiihrte zur Erarbeitung eines neuen theologischen
Blicks auf nichtchristliche Menschen, der tber die auch in der Frage nach der
Universalitdt des Heils bewusst in einer dialektischen Spannung verbleibenden
Theologie des zweiten Romerbriefkommentars (5.1.1) und besonders der Gottinger
Dogmatik hinausfiihrte (5.1.2). Sein im Kontext der Sdkularismusdebatte um 1930
erst postulierter Unglaube an deren Gottlosigkeit erhielt durch die universalistische
Erwéahlungslehre von KD II/2 nachtraglich ein christologisches Fundament (5.2.1).
Jeder Mensch erschien nun in Christus als bereits erwdahlt. Die Beschreibung der

411 Alle Zitate nach Barth, Denken heisst: Nachdenken.



274 —— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

menschlichen Situation erfolgt bei Barth von jetzt an sehr oft im charakteristischen
christologischen Perfekt, das schon sprachlich betonte, dass Christus ,schon¥
Llangst“ etc. an jedem Menschen gehandelt habe. Die bei Barth hier wie anderswo
zu beobachtende Abweisung der Apokatastasis panton diente nicht der Zurtick-
nahme dieser universalistischen Pointe, sondern der Sicherung des christologi-
schen, ungeschuldeten Charakter des Heils (5.2.2,5.2.3, 5.2.5), das man nie haben, auf
das man nur hoffen kann — aber nicht im Sinne einer letztlich doch ungewissen,
sondern einer gewissen, von einer Verheissung lebenden Hoffnung (5.24). Barths
Versohnungslehre radikalisierte diesen Blick auf das Umfeld der Kirche durch die
Betonung, nicht nur die Erwdhlung zum Heil, sondern auch die Versohnung sei
universal zu verstehen — und mit ihr die Berufung zum Glauben. Das gelte selbst
noch hinsichtlich jener Menschen, in deren Leben die Berufung nie in der Form von
Glauben geschichtlich fassbar werde. Christen und Nichtchristen unterscheiden
sich in Barths Zuordnungsmodell allein darin, ob sie sich tiber die allen Menschen
geltende Erwahlung, Versdhnung und Berufung im Klaren sind oder ob sie dies-
beziiglich noch im Unwissen leben; der Unterschied zwischen Christen und Nicht-
christen wird durch diese Verschiebung auf die noetische Ebene umfassend rela-
tiviert. Nichtchristliche Menschen kommen demnach von der Erwdhlung und
Versohnung her (5.3.1) und gehen auf die Berufung zu (5.3.2) — ihr Unglaube wird
dadurch zu einem in seiner Auswirkung umfassend beschrankten Interim, zu ei-
nem menschlichen Missverstandnis, das potenziell zur Unruhe, nicht aber ins Un-
heil fiihrt (5.2.3). Auffallend ist dabei nicht erst die konkrete Gestaltung, sondern
schon die Faktizitat dieser Ausfithrungen tber nichtchristliche Menschen im Kon-
text der Verséhnungslehre. In Barths Gottinger Dogmatik waren nichtchristliche
Menschen verséhnungstheologisch schlicht nicht in den Blick gekommen, da Ver-
sohnung hier — ganz auf der Linie der klassisch-reformatorischen Tradition — als
Aneignung des Heils im Glauben begriffen worden war.*'? Das dndert sich in KD IV,
weshalb die ,Anderen, die ,Draussenstehenden’, die ,Weltkinder nun in ganz neuer
Weise zum Thema der Theologie wurden.

Die beiden Einblicke in die Rezeptionsgeschichte des Barthschen Denkens, die
in diesem Kapitel vorgenommen wurden (5.2.2 bzw. 5.34), haben deutlich gemacht,
wie provokant Barths Umgang mit dem Problem des Unglaubens zur Mitte des
20. Jahrhunderts war. Er enthielt, was sich in der Kritik am Heilsuniversalismus der
Erwéhlungslehre sowie im Geschichtslosigkeitsvorwurf gegentiber der Dominanz
der Denkstruktur des christologischen Perfekts niederschlug, eine umfassende
Relativierung des menschlichen Unglaubens zum Preis der Relativierung auch des

412 Vgl. dazu das Kapitel Die Lehre von der Versohnung in Barth, ,Unterricht in der christlichen
Religion®, Bd. 3, S. 1-377, sowie oben Kap. 5.1.2.



5.5 Ertrag =— 275

Glaubens. Die Vorstellung, dass jeder Mensch bereits unwissend ins Heil inkludiert
sei, konnte indes unterschiedlich gedeutet werden: als problematische Freigabe der
Welt, wie bei Gloege, oder aber, wie in der spiteren Rezeption, als ihre christiani-
sierende Vereinnahmung. Beide Deutungen haben, wie deutlich wurde, Anhalt an
Barths Gedankengang: Das programmatische Ignorieren des Unglaubens nicht-
christlicher Menschen diente bei Barth der Sicherung ihrer christologischen In-
Klusion; auf das anthropologische Aufweisen eines Ankniipfungspunkts fir die
christliche Botschaft bei nichtchristlichen Menschen verzichtete er hingegen be-
wusst. Die reale Nichtchristlichkeit dieser Menschen wurde so durch die theologi-
sche Beschreibung auf der empirischen Ebene nicht unterlaufen, sondern respek-
tiert — umfassender als z. B. im fast zeitgleich von Rahner entwickelten Konzept der
anonymen Christen (54.1). Gleichzeitig wurde aber die Nichtchristlichkeit dieser
Menschen theologisch als ,Unwissen“ interpretiert — eine Beschreibung, die mit
deren Selbstverstdndnis nicht iibereinzubringen ist. Beides, universale Inklusion
ins Heil und Verstiandnis des Unglaubens als Unwissen, ist als dezidiert kirchliche
Perspektive auf nichtchristliche Menschen zu verstehen, die in der Semantik von
Wissen und Nichtwissen bereits die Tatsache integriert hat, dass sie nicht gesamt-
gesellschaftlich geteilt wird (5.4.2). In ihr erfolgt, wie sich zuletzt anhand von Barths
Auseinandersetzung mit dem Atheismus illustrieren liess (54.3), eine faktische
Freigabe des Sdkularen in der vereinnahmenden Sprache seiner christologischen
Inklusion. Das auf Dauer angelegte Nebeneinander von Kirche und Welt, das im
letzten Kapitel erortert wurde, hangt — die dortigen ekklesiologischen Ausfiihrun-
gen wurden nun von welttheologischer Seite her bestétigt — aufs Engste mit dieser
Grundentscheidung fiir eine radikal inklusive Christologie zusammen. Es wird
iiberdies durch die unterdessen noch einmal klarer erarbeitete Relativierung der
Grenze zwischen beiden Grossen neu interpretiert: Mit dem Gedanken, dass welt-
theologische Aussagen uiber nichtchristliche Menschen immer auch die Christinnen
und Christen selbst betreffen, sofern auch sie das Evangelium stets neu héren
mussen, verhinderte Barth eine pejorative Zeichnung der Welt aus der Sicht der
Kirche.

In seiner Beschreibung um die allgemeine Erwdhlung, Verséhnung und Beru-
fung wissender Christen und unwissender Nichtchristen hat Barth eine Verhalt-
nisbestimmung beider Grossen vorgeschlagen, die — wie es schon in der Ekklesio-
logie zu beobachten war — Sdkularisierungsprozesse, die in den 50er Jahren
historisch gesehen erst antizipiert werden konnten, vorwegnehmend verarbeitete.
Die kirchliche Perspektive auf nichtchristliche Menschen, die er erarbeitete, hing an
keiner Stelle von deren implizitem Christentum oder gar von der Existenz einer
christlichen Gesellschaft ab. Die Vorstellung, dass jeder Mensch von Christus her als
prospektive Christin, als christianus designatus erscheint, entfaltet vielmehr ihr
volles Potenzial erst dann, wenn die reale Situation einer grossen Zahl von Men-



276 =—— 5 Unglaube an die Gottlosigkeit

schen von dusserlich véllig unangefochtenem Unglauben gekennzeichnet ist. Ge-
rade dann wird es namlich zentral, auch jene Menschen theologisch nicht preis-
zugeben, bei denen empirisch keine irgendwie geartete Hinordnung auf den
christlichen Glauben hin festzustellen ist. Barths christologisch-inklusive Theologie
der Welt schlédgt hier als Losung vor, einen komplett externen Blick auf jene Men-
schen einzunehmen und so ihren Unglauben radikal wahrzunehmen, beziiglich der
Gottesheziehung aber fiir folgenlos zu halten. Christus wird in diesem Denken auch
in einer Gesellschaft am Werk gesehen, die ihre Beziehung zu ihm von sich aus nicht
mehr artikuliert. Dieser Gedanke ermoglicht die theologische Verarbeitung realer
Sakularisierungsprozesse, tut dies jedoch zum Preis einer konsequenten Externa-
lisierung des Heils, sowohl hinsichtlich des (potenziell nichtchristlichen) Einzelnen
als auch hinsichtlich der (potenziell religiés pluralen) Gesellschaft.*'*

1946 schrieb Barth einer Frau einen seelsorgerlichen Brief,*'* deren Sohn
verstorben war und die damit rang, dass er, wie sie es formulierte, den Glauben
verloren hatte.** Einige der trostenden Worte, die Barth fiir die trauernde und
verunsicherte Mutter fand, seien hier abschliessend zitiert, da in ihnen die Pra-
xisrelevanz von Barths Theologie der Welt in noch einmal klarerer Weise fasshar
wird. Barth ging in seinem Brief von der Wahrnehmung der Frau aus, ihr Sohn habe
Gott abgelehnt, und schrieb dazu:

Wiirde das etwas daran gedndert haben, dass Thr Sohn, fiir den es keinen Gott gab, fiir Gott
eben doch dagewesen wére, dass Christus tatsachlich auch fiir ihn gestorben und auferstanden

413 Giinter Thomas sieht bei Barth, wie bereits oben (in Kap. 1.2.3) zitiert, ein Konzept des ,an-
onymen Christen“ angelegt, kritisiert von da aus die ,duflerst ambivalente Wirkung®, die dieser
Gedanke ,langfristig mit Blick auf die Kirche*“ entfalte (Thomas, Hoffnung in kultureller Verwiistung,
S. 38) und fragt grundlegend an: ,Hat die Kirche wirklich nur einen epistemischen Vorsprung, so
dass sie eben von dem Christus in der Gesellschaft weif$? Kann sie damit noch deutlich machen,
warum Menschen in der Kirche sein sollen? [...] Spatestens dann, wenn es wohl mehr anonyme
Christen als explizite Christen zu geben scheint®, stosse das Modell des anonymen Christen, das
Thomas schon im Tambacher Vortrag ortet, ,an seine Grenzen“ und sei zumindest dem Vorwurf
ausgesetzt, ein ,leicht durchschaubarer theologischer Taschenspielertrick® zu sein: ,,Ob der,Christ
in der Gesellschaft® auch in einer vollig entkirchlichten Gesellschaft noch wirksam gegenwartig ist,
darf wohl mit mehr als einem Fragezeichen versehen werden“ (ebd.). — Barth hétte wohl in der Tat
prézise das behauptet. Seine christologisch-inklusive Theologie der Welt sollte die (potenzielle,
antizipierte) Sdkularitdt der Gesellschaft theologisch verarbeiten, indem sie beschrieb, inwiefern
auch nichtchristliche Menschen von Christi universaler Heilstat betroffen sind; von einer gesell-
schaftlichen Majoritat des Christentums ist die Argumentation dabei an keiner Stelle abhangig. —
Zur kritischen Wiirdigung von Barths Position vgl. unten Kap. 8.

414 Brief Barths an L.G. vom 8. August 1946 (KBA 9246.313).

415 Vgl. den Brief von L.G. an Barth vom 4. August 1946 (KBA 9346.1080).



55 Ertrag =— 277

ist? Wir leben alle nicht von unsrer, sondern von Gottes Treue. Das diirfen und miissen wir uns
aber auch gegenseitig zu Gute halten. Gott hort nicht auf, der Gott auch der Gottlosen zu sein.
[...] Ich mochte mir geradezu vorstellen, es gebe im Himmel eine besondere Abteilung fiir
Leute, die hier mit ihrem Gottesglauben nicht so recht oder gar nicht zu Rande gekommen sind
und dass das darum eine ganz besonders schéne Abteilung sein mochte, weil das ,allein durch
Gnade‘ dort noch in einem so ganz besondern Sinn in Geltung steht.*'®

Exakt in der Erméglichung dieser zusprechenden, zeugnishaften und Gottes Gnade
betonenden Haltung liegt der Kulminationspunkt des kirchlichen Blicks auf nicht-
christliche Menschen, dessen Entwicklung dieses Kapitel rekonstruiert hat. Hier, in
der im 20. Jahrhundert der Theologie unhintergehbar aufgegebenen Auseinander-
setzung mit der Sdkularisierung, haben sowohl die Behauptung der Heilsuniver-
salitdt von Barths Erwéhlungs- als auch die inklusive Christologie seiner Versoh-
nungslehre ihren Sitz im Leben. Barths zwischen Freigabe und Vereinnahmung
changierender dogmatischer Blick auf nichtchristliche Menschen wird nicht zuletzt
an solchen seelsorgerlichen Konsequenzen zu messen sein.

416 Brief Barths an L.G. vom 8. August 1946. — Dieses Briefzitat wirft auch ein neues Licht auf die
oben behandelte Frage nach einer eschatologischen Rechristianisierung, ohne sie freilich ab-
schliessend zu kléren.



