
2 Welt ist Welt: Zur Welthermeneutik der frühen
dialektischen Theologie

Inwiefern ist mit demWirken Gottes bzw. mit der Präsenz Jesu Christi auch in einer
Gesellschaft zu rechnen, die ihren Gottesbezug von sich aus nicht mehr artikuliert?
Auf diese theologische Grundfrage im Umgang mit der gesellschaftlichen Säkula-
risierung wird Barths reife Theologie, wie angedeutet, mit der Entwicklung und
Anwendung einer christologisch-inklusiven Theologie der Welt reagieren, die auch
die säkulare Welt als in Gottes Heilsplan inkludiert versteht. Dieser theologische
Blick auf die Welt hat in der Genese von Barths Denken jedoch eine komplexe Vor-
und Entwicklungsgeschichte, die in diesem und dem nächsten Kapitel in Grund-
zügen nachgezeichnet werden sollen.

In den dialektisch-theologischen Texten der 20er Jahre, die Barths Theologie im
deutschen Sprachraum popularisiert haben und weiten Teilen ihrer Rezeption bis
heute ihr charakteristisches Gepräge geben, ist die positive Aussage, Christus wirke
auch im Weltgeschehen – und schaffe auch ausserhalb der Kirche Heil und
Wahrheit –, weitgehend abwesend. Dominant ist in dieser Schaffensphase gerade
nicht das Modell der christologischen Inklusion, sondern jenes der Diastase zwi-
schen Gott und Welt, der theologischen Betonung und Fruchtbarmachung ihres
unendlichen qualitativen Unterschieds.¹ Das folgende Kapitel zielt auf die Erhellung
der von da her konzipierten Welthermeneutik der dialektischen Theologie, die in
Barths Werk der Entwicklung des christologisch-inklusiven Blicks auf die Welt
chronologisch vorangeht und von diesem, wie später zu zeigen sein wird, nicht
einfach abgelöst, sondern ergänzt wird.

Die im Folgenden vorgenommene Analyse des Tambacher Vortrags Der Christ
in der Gesellschaft von 1919 zeigt, dass sich schon in diesem frühen Text eine er-
staunlich präzise Formulierung jenes Problems findet, das in Barths späterer
Theologie mit Hilfe der christologisch-inklusiven Theologie derWelt gelöst wird: das
der Verhältnisbestimmung zwischen Gott und einer in sich abgeschlossenen Ge-
sellschaft. Diese welttheologische Positionierung wird in einem knappen Exkurs als
Etappe von Barths Emanzipation vom religiösen Sozialismus dargestellt, die sich um
1920 vollzieht. Anstelle der Wahrnehmung von Christi Wirken im Weltgeschehen,
etwa in der sozialen Bewegung, dominiert in diesem Vortrag eine vom Neuplato-
nismus Heinrich Barths geprägte, durch einen theologisch-kritischen Blick auf die

1 Vgl. dazu Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 16 f.: „Wenn ich ein ‚System‘ habe, so besteht
es darin, dass ich das, was Kierkegaard den ‚unendlichen qualitativen Unterschied‘ von Zeit und
Ewigkeit genannt hat, in seiner negativen und positiven Bedeutung möglichst beharrlich im Auge
behalte.“

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111324524-003



Welt geleitete Wahrnehmung der Gesellschaft (2.1). Das primäre Interesse der
dialektisch-theologischen Welthermeneutik, die hier entwickelt wurde, bestand
auch in den Folgejahren in der Wahrung der der (theologisch qualifizierten)
Weltlichkeit derWelt gegenüber den in der Gesellschaft wirksamen quasi-religiösen
Bindungskräften. Als problematisch sah man in dieser Perspektive gerade nicht die
Säkularität, sondern die uneingestandene Religiosität der Welt an, wie sie etwa in
der Form politischer Religion begegnet. Schon diese Sicht der Gesellschaft wurde,
wie anschliessend aufgezeigt wird, im Kontext der damaligen theologischen De-
battenlage mit kritischem Impetus als theologisches Akzeptieren gesellschaftlicher
Säkularisierungsprozesse interpretiert (2.2).

2.1 Das Problem von Tambach

2.1.1 Zur Vorgeschichte des Tambacher Vortrags

Barths Tambacher Vortrag Der Christ in der Gesellschaft² entstand 1919 in der
Übergangs- und Radikalisierungsphase zwischen der Veröffentlichung der beiden
Auflagen des Römerbriefkommentars, also in jenen formativen Jahren der dialek-
tischen Theologie, in die auch die Auseinandersetzung mit dem Neuplatonismus
Heinrich Barths,³ die erste Begegnung mit Friedrich Gogarten (in Tambach)⁴ sowie
später die Entdeckung Franz Overbecks⁵ fielen. Er gehört zu jenen Texten dieser
Zeit, in denen ein „theologisches und terminologisches Suchen und Tasten“⁶
wahrnehmbar ist und die theologische Grundfragen auf neue Weise zu stellen
suchten. In Tambach stand besonders die Kontrastierung des in Entwicklung be-
griffenen neuen theologischen Ansatzes mit den schnell in die politische Aktivität
drängenden Konzepten der religiösen Sozialisten im Vordergrund, die auch einen
Grossteil des dortigen Publikums ausmachten.⁷ Ihnen gegenüber sollte vor direkten
Verbindungslinien zwischen Christus und dem politischen Zeitgeschehen, etwa der
sozialen Bewegung, gewarnt werden.

2 Barth, Der Christ in der Gesellschaft.
3 Vgl. H. Barths 1919 in Aarau gehaltenen Vortrag Gotteserkenntnis; vgl. dazu insgesamt Chalamet,
Dialectical Theologians, S. 120 f.; Lohmann, Karl Barth und der Neukantianismus, S. 252–272.
4 Vgl. Barth, Autobiographische Skizze [aus dem Fakultätsalbum der Theologischen Fakultät in
Münster], S. 297.
5 Vgl. Barth, Unerledigte Anfragen an die heutige Theologie, S. 622 (Hg.-Einleitung).
6 So Berkhof, 200 Jahre Theologie, S. 189.
7 Zu Vorgeschichte und Kontext des Tambacher Vortrags vgl. die Hg.-Einleitung in Barth, Der Christ
in der Gesellschaft, S. 564–556; ferner Tietz, Karl Barth, S. 108; Busch, Karl Barths Lebenslauf, S. 122 f.

46 2 Welt ist Welt



Vor der eigentlichen Rekonstruktion dieses Vortrags gilt es kurz an die von der
Forschung bereits gut dokumentierte Tatsache zu erinnern, dass Barth vom reli-
giösen Sozialismus herkam⁸ und acht Jahre zuvor in seinem Vortrag Jesus Christus
und die soziale Bewegung selbst noch die doppelt identifikatorische Leitthese ver-
treten hatte: „Jesus ist die soziale Bewegung und die soziale Bewegung ist Jesus in
der Gegenwart“.⁹ Barth hatte damals argumentiert, es gebe eine „innere Verbin-
dung […] zwischen dem Ewigen, Bleibenden, Allgemeinen in der modernen Sozi-
aldemokratie und dem ewigen Wort Gottes, das in Jesus Fleisch geworden ist“.¹⁰ In
seinen politischen Zielen sei der Sozialismus der Gegenwart „mit Jesus eins“, da
dieser der materiellen Not ebenfalls ein überzeugtes „sie soll nicht sein“ entge-
gengehalten habe.¹¹ Insofern lasse sich der „eigentliche Inhalt der Person Jesu“
durch „die beiden Worte: soziale Bewegung zusammenfassen“ – und andererseits
sei die (reale, empirische) soziale Bewegung des 19. und frühen 20. Jahrhunderts
„ein ganz direkter Forttrieb der […] mit Jesus in die Geschichte und ins Leben ge-
tretenen Geisteskraft“.¹² Barth konnte sie daher 1911 sogar als „das größte und
eindringlichste Wort Gottes an die Gegenwart“ bezeichnen.¹³

Die in diesem frühen Vortrag begegnende Deutung der (weitgehend säkularen)
sozialen Bewegung ist stark vom religiösen Sozialismus Hermann Kutters¹⁴ und
Leonhard Ragaz‘,¹⁵ indirekt aber auch bereits vom Denken Christoph Blumhardts¹⁶

8 Über Marquardt, Theologie und Sozialismus hinaus erschien in den letzten Jahrzehnten eine
kaum mehr überblickbare Forschungsliteratur zu Barths Verhältnis zum Sozialismus; vgl. als
knappe Auswahl aus aktuellen, inhaltlich jeweils unterschiedlich akzentuierten Publikationen
Plonz, Religiöser Sozialismus als dialektische Theologie: Karl Barth; Štefan, Der Safenwiler ‚Genosse
Pfarrer‘ als Kronzeuge des Linksbarthianismus?; Link, Art. Barth und der religiöse Sozialismus.
9 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 386 f.
10 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 389.
11 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 398. – Hingegen könne und müsse die Sozi-
aldemokratie von Jesus lernen, „daß wir Zukunftsmenschen brauchen, um den Zukunftsstaat zu
bekommen, nicht umgekehrt“ (a.a.O., S. 397 f.).
12 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 387.
13 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 387.
14 Kutter hatte 1904 in seinem Buch Sie müssen die These vertreten, in den „Sozialdemokraten“
erfüllten sich „Gottes Verheißungen“ (Kutter, Sie müssen, S. 261). Es gehe nicht an, eine Bewegung,
die in ihrem politischen Wirken „so sehr den Stempel des lebendigen Gottes an sich“ trage, „gottlos“
zu nennen (a.a.O., S. 7). Gerade angesichts der allgemeinen Schmähung der Sozialdemokraten durch
die Gesellschaft seiner Zeit vermutete Kutter (a.a.O., S. 5): „Ich glaube fast, da ist etwas von Gott
offenbar geworden.“
15 Ragaz nannte die „soziale Bewegung“ seiner Zeit „ein Aufbrechen des Christuslebens, der
Christusoffenbarung in unserer Welt“ (Ragaz,Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Bd. 1, S. 106),
ein „Aufbrechen derWahrheit Christi“ (ders.Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Bd. 2, S. 11). Er
war der Ansicht, heute schreite „Christus […] in die Welt hinein. Das ist das Erdbeben unserer Tage,

2.1 Das Problem von Tambach 47



geprägt.¹⁷ Sie begegnet bei Barth auch in anderen Frühschriften.¹⁸ Trotz all seiner
„Unvollkommenheiten“ sei der Sozialismus, wie Barth noch 1915 festhielt, „eines der
erfreulichsten Anzeichen dafür, dass Gottes Reich nicht stille steht, dass Gott an der
Arbeit ist“.¹⁹

das der große Eisbruch, den wir erleben“ (ders. Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Bd. 1,
S. 106). Aufgrund seiner Überzeugung, Christus selbst rufe gegenwärtig von der Kirche in die Welt,
lautete seine Parole schlicht und eindeutig: „Los von der Kirche!“ (a.a.O., S. 311).
16 Während Barths erste vertiefte Berührung mit dem Werk Blumhardts erst auf das Jahr 1915 zu
datieren sein dürfte (vgl. dazu Thurneysen, Karl Barth, S. 8 f.; Busch, Karl Barths Lebenslauf, S. 96 f.),
waren sowohl Kutter als auch Ragaz tief von der Gedankenwelt Christoph Blumhardts geprägt, und
zwar insbesondere von deren politischster Phase in der Zeit um seinen Beitritt zur SPD (1899).
Blumhardt konnte in diesem Jahr formulieren, im „Streben […], welches die Sozialdemokratie
vertritt“, begegne ein „Christuszeichen“, denn auch Christus wolle „eine Menschheit, in welcher
Gerechtigkeit und Wahrheit, Liebe und Leben alles durchdringt“ (Blumhardt, Ihr Menschen seid
Gottes!, S. 472). Die sozialistische Bewegung erschien ihm „wie ein Feuerzeichen am Himmel, wel-
ches Gericht ankündigt“ (a.a.O., S. 451), „wie eine Prophetenstimme aus der Welt“ (a.a.O., S. 288 f.).
Auch Blumhardt war – schon vor Ragaz – der Ansicht, Christus gehe gegenwärtig „über Kirche und
Christentum weg, Christus kommt zu den Menschen“ (a.a.O., S. 414). Darauf sei hier eigens hinge-
wiesen, da die Hauptvertreter der dialektischen Theologie ihre theologische Entwicklung später
zwar als Bruch mit Kutter und Ragaz, aber als Weiterführung der theologischen Anliegen Blum-
hardts verstanden haben (vgl. dazu Barth, Auf das Reich Gottes warten; ders., Vergangenheit und
Zukunft, S. 538–545;Thurneysen, Christoph Blumhardt). Beide, Barthwie Thurneysen, hielten sich in
ihrer Blumhardt-Rezeption, wie Gerhard Sauter festhält, „offensichtlich fast nur an die letzte Phase
(1907– 1917)“ dessen Denkens (Sauter, Art. Barth und Blumhardt, S. 78).
17 Die markanten und bereits gut dokumentierten Unterschiede zwischen den Denkansätzen
Kutters und Ragaz‘ sowie Blumhardts Phase um 1900 können für die Zwecke dieser Studie zu-
rückgestellt werden. Vgl. dazu Pfeiffer, Kutter und Ragaz – Variationen des religiösen Sozialismus;
Marquardt, Theologie und Sozialismus, S. 70–83.124– 126, Mattmüller, Leonhard Ragaz und der re-
ligiöse Sozialismus, Bd. 1, S. 100– 107, Link, Art. Barth und der religiöse Sozialismus, S. 71 f., sowie
schliesslich die instruktive Gegenüberstellung von Kutter und Ragaz in KD I/1, S. 75 f.
18 Zwei weitere Beispiele seien hier genannt: Nach dem Tod des sozialistischen Politikers August
Bebel im Jahr 1913 nannte Barth dessen „Leben und Wirken“ in einer Predigt über Ps 95,6–8 eine
„Gottesstimme“, der man „im Grunde nicht widersprechen“ könne; sein Leben sei eine „Ankün-
digung des kommenden Reiches Gottes, ein Anklopfen des göttlichen Willens“ gewesen (Barth,
Predigten 1913, S. 434 f.). Und 1915 fühlte er sich im „Glaube[n]“ der Sozialdemokraten an Christus
erinnert (vgl. Barth, Christus und die Sozialdemokraten, S. 134); im Sozialismus breche nämlich,
„obgleich seine Bekenner es z.T. nicht wissen u. leugnen u. trotz all ihrer Fehler etwas auf vom
Himmelreich, etwas von den Kräften Gottes“ (a.a.O., S. 135).
19 Barth, Religion und Sozialismus, S. 219. – Barth betonte in diesem Zusammenhang, er sei „der
Überzeugung, dass Gott noch auf ganz andre Weise an der Arbeit ist in der Welt, als durch die
Religion“; in den „Gedanken u. Bestrebungen“ der Sozialdemokratie sehe er„soviele Anzeichen von
dieser Arbeit u. Herrschaft Gottes, dass ich mich ihr trotz ihrer gelegentlichen relig[iösen] Irrtümer
und Missverständnisse nicht verschliessen kann, weil ich mich damit Gott selbst verschliessen
würde“ (a.a.O., S. 220).

48 2 Welt ist Welt



Dieser theologisch geladene Blick auf die Welt und einzelne Weltphänomene,
dieser welttheologische Optimismus bezüglich des säkularen Sozialismus geriet nun
bei Barth mit dem Fortschreiten des Ersten Weltkriegs in eine tiefe Krise. Seine
Theologie der 20er Jahre muss als bewusster Abbruch dieses religiös-sozialen,
letztlich stets zur Identifikation von Gottes bzw. Christi Handeln mit sozialen und
politischen Grössen der Gegenwart tendierenden Denkwegs gelesen werden. Dass
Gott auch im politischen Leben der Zeit, wie eben zitiert, „an der Arbeit“ sei, wird
von Barth zwar auch in der nun folgenden Schaffensperiode nicht aktiv negiert –

die inklusive Welttheologie, die hinter diesem Satz steht, jedoch merkbar zurück-
genommen.

Frühe Beispiele für diese Zurücknahme finden sich ebenfalls bereits 1915, also
zeitlich parallel zu den eben zitierten religiös-sozialen Weltdeutungen. Markant ist
Barths Vortrag Kriegszeit und Gottesreich – der erste, in dem Barth die bereits beim
jüngeren Blumhardt mehrfach begegnende Wendung „Gott ist Gott“ verwendete,²⁰
und auch der erste, der als welttheologisches Analogon dazu festhielt: „Welt ist
Welt“.²¹ Diese tautologische Formel nutzt die negative Konnotation des Weltbegriffs
und erinnert an die (kritisch gewendete) Weltlichkeit, an die Weltverfallenheit
sämtlicher gesellschaftlicher Strömungen und Bewegungen – auch der sozialisti-
schen. Von ihr her beschrieb Barth in seinem Vortrag die gegenwärtige Kriegszeit
als eine „Zeit besonderer Bewegung von Gott her“, weil sie „von den Bildern von

20 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S. 193; zur Verwendung dieser Formel bei Christoph Blumhardt
vgl. etwa Blumhardt, Ihr Menschen seid Gottes!, S. 238.245.364. – Auf diesen Zusammenhang weisen
Winn, Jesus is Victor, S. 175, und Lim, „Jesus ist Sieger“ bei Christoph Friedrich Blumhardt, S. 101, hin.
21 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S. 193. – Thurneysen gab später an, nicht nur die Formel „Gott
ist Gott“, sondern auch „Welt ist Welt“ stamme ursprünglich von Blumhardt, und zwar aus einem
Gespräch zwischen Blumhardt, Barth und Thurneysen aus dem Jahr 1915 (vgl. dazu Thurneysen,
Karl Barth, S. 8; auch darauf weist Lim, „Jesus ist Sieger“ bei Christoph Friedrich Blumhardt, S. 101,
hin). Entsprechend hiess es noch in seiner 1925 – also in der Hochphase der dialektischen Theo-
logie – erschienenen, positiv gestimmten Würdigung des Lebenswerk Christoph Blumhardts
(Thurneysen, Christoph Blumhardt, S. 110): „Es kann nicht ganz bestritten werden, dass Blumhardt
gelegentlich die Gefahr drohte, dass ihm die Gleichnisse zu Gleichungen wurden, dass er allzu di-
rekt, allzu unmittelbar Gott und die Welt, die Welt und Gott einander gleichsetzte. Aber wirklich
erlegen ist er dieser Gefahr doch nicht. Er hat doch nie mit einem nicht mehr gehemmten, stürmisch
optimistischen ‚das ist es!‘ das Reich Gottes mit irgend einem dieser weltlichen Vorgänge und Ge-
bilde, die ihm zum Gleichnis geworden waren, wirklich gleichgesetzt. Er wusste immer, wer Gott
war, und was die Welt sei. ‚Welt ist Welt‘, sagte er, ‚Gott aber ist Gott!‘[,] das blieb ihm zweierlei. Zur
religiösen Verklärung auch idealster und reinster Geschehnisse hienieden hätte er seine Hand
niemals geboten.“ Ob dieses Urteil angesichts der auch bei Blumhardt vorfindlichen theologischen
Deutung des Sozialismus in der Zeit nach 1899 einer kritischen Überprüfung standhält, kann an
dieser Stelle offenbleiben.

2.1 Das Problem von Tambach 49



allerlei Nicht-Göttern mit Macht zu dem einen realen Gott hindräng[e]“.²² Die
verschiedenen Götter der Welt – auch jener„des proletarischen Klassenkampfes, an
den wir eine Zeitlang doch geglaubt haben“ – seien aufgrund des im ersten
Kriegsjahr Erlebten²³ erledigt: „Was sollen uns alle diese Götter, nach dem wir ge-
sehen haben, wie sie alle ‚feldgrau‘ geworden sind?“²⁴ Die Welt werde durch diese
Entwicklung „entgöttert“ und erweise sich „als das, was sie ist, als Welt. Dafür er-
weist sich Gott umso kräftiger als Gott.“²⁵

Die Verweltlichung der Welt und die damit verbundene Warnung vor allen
tendenziell identifikatorischen, Gott imWeltgeschehen verortendenWelttheologien
führen – im zuletzt zitierten Satz wie in der Weiterentwicklung von Barths Theo-
logie in den Folgejahren insgesamt – zur Konzentration auf Gott selbst. Das bedeutet
1915 eine Konzentration auf den von der Welt kategorial unterschiedenen, ihr ge-
genüber ganz anderen Gott – aber bereits auch auf den Gott, der sich in Jesus
Christus zeigt. Es gehe, hielt Barth nun programmatisch fest, um „Gott so wie er im
Leben u. Wort Jesu zu erkennen ist. Alles Andre, was sich daneben Gott nennt, ist
nicht Gott“.²⁶ Interessant ist der Rollentausch, den die Christologie hier im Vergleich
zur oben zitierten religiös-sozialen Frühschrift Barths vornimmt. Ging es dort noch
um die Feststellung der „innere[n] Verbindung“ Jesu zur ‚Welt‘ in der Form der
sozialen Bewegung,²⁷ formulierte Barth nun, in Jesus begegne „die grosse Position
des Schöpferischen, Wirklichen, Neuen gegenüber unserm ganzen Lebenszusam-
menhang“.²⁸ Jesus wird nicht im „Lebenszusammenhang“ verortet, etwa als dessen
Spitze oder als dessen wahrer Sinn, sondern steht ihm als Ganzem entgegen. Das
naiv-inklusive Denken des religiösen Sozialismus wird durch ein diastatisches
Modell ersetzt, in dem Jesus primär als kritisches Gegenüber zur Welt fungiert.
Eben im Kontext dieser Emanzipation vom religiösen Sozialismus (und insbeson-
dere seiner theologischen Deutung der sozialen Bewegung) steht nun Barths
Tambacher Vortrag Der Christ in der Gesellschaft.

22 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S. 194 f.
23 Zu Barths Enttäuschung über die Rolle der Sozialdemokratie beim Kriegsausbruch vgl. etwa
Tietz, Karl Barth, S. 93 f.; Busch, Karl Barths Lebenslauf, S. 94 f.
24 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S. 195.
25 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S. 195.
26 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S. 193.
27 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 389 (wie oben zitiert).
28 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S. 195 f.

50 2 Welt ist Welt



2.1.2 Die diastatische Welthermeneutik des Tambacher Vortrags

Die Abgrenzung nach dieser Seite spiegelt sich bereits im bewussten Missver-
ständnis des Barth vorgeschlagenen Vortragstitels, das 1919 am Anfang seines Ge-
dankengangs stand. Ihm gehe es, erklärte Barth, nicht um die Christen, sondern um
den Christus in der Gesellschaft.²⁹ Aus dieser Umstellung ergab sich nun jedoch
nicht mehr, wie noch wenige Jahre zuvor, die Behauptung einer „Verbindung“ von
Jesus und der sozialen Bewegung. Nun ging es zentral vielmehr um die Feststellung
einer Diastase der beiden im Titel genannten Entitäten. „Der Christ – in der Ge-
sellschaft! Wie fallen diese beiden Größen auseinander, wie abstrakt stehen sie sich
gegenüber!“³⁰

Im Vortragsthema sei zwar „ein Licht von oben“ enthalten, „dann aber auch
eine böse Abstraktion, ein erschreckendes Gegeneinander zweier artfremder
Größen“.³¹ Die Gesellschaft des Jahres 1919 skizzierte Barth als „in sich geschlos-
senes Ganzes […] ohne Fenster gegen das Himmelreich“,³² als „beherrscht von ih-
rem eigenen Logos“.³³ „So gerne, ach so gerne“würde man diese Gesellschaft – etwa
nach Art des religiös-sozialen Denkens und Handelns – „in Christus begreifen, in
Christus erneuern“.³⁴ Barth schärfte nun jedoch ein: Dass Christus auch in ihr am
Werk sei, beispielsweise in der Form des politischen Wirkens und Wollens der
Sozialdemokratie, sei in keiner Weise selbstverständlich. Ganz anders gestimmt als
1911 fragte Barth nun: „Ist Christus auch in der heutigen Gesellschaft? Wir zögern,
nicht wahr, und wir wissen, warum wir zögern“.³⁵

Wie an dieser Stelle formulierte Barth in Tambach vielerorts in der 1. Person
Plural Hemmnisse und Unsicherheiten.³⁶ Das dabei verwendete „Wir“ zielt er-

29 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 557: „Der Christ – wir sind wohl einig darin, dass
damit nicht die Christen gemeint sein können: weder die Masse der Getauften, noch etwa das er-
wählte Häuflein der Religiös-Sozialen, noch auch die feinste Auslese der edelsten frömmsten
Christen, an die wir sonst denken mögen. Der Christ ist der Christus.“
30 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 558.
31 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 563.
32 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 560.
33 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 562.
34 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 561.
35 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 557.
36 Vgl. etwa die folgenden Wendungen: „Wir möchten heraus aus dieser Gesellschaft; wir möchten
eine andere Gesellschaft. Aber nochmöchtenwir bloß; noch spürenwir schmerzlich, dass trotz aller
Veränderungen und Umwälzungen alles im Alten ist“ (Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 556);
„sollten wir nicht vor allem einmal erschrecken vor der Aufgabe, Säemann des Wortes für die Welt
zu werden […]?“ (a.a.O., S. 559); „Wir werden […] nach altbekannter Mahnung nicht nüchtern genug
mit der ‚Wirklichkeit‘ rechnen können, wenn wir an die Ausführung unseres Programmes heran-
treten. Es hat seinen guten Grund, wenn es rebus sic stantibus unmögliche Ideale und unerreichbare

2.1 Das Problem von Tambach 51



kennbar auf die religiös-sozialen Kreise, denen sich Barth formal immer noch zu-
rechnete und die vor zu schnellen Verbindungslinien zwischen Christus und der
Gesellschaft (bzw. der in ihr wirkenden progressiven Kräfte) gewarnt werden
sollten.³⁷ Die Gesellschaft steht Christus, die Welt steht Gott vielmehr, wie es schon
im Vortrag Kriegszeit und Gottesreich vorgezeichnet wurde, als ganze gegenüber.
Beide Grössen werden, wie es Friedrich-Wilhelm Marquardt später beschrieb, als
sich gegenüberstehende „Totalitäten“ gezeichnet.³⁸ Erst ausgehend von dieser di-
astatischen Situationsanalyse sollte das Verhältnis beider Grössen neu in den Blick
kommen können.

Die Beschreibung der Gott gegenüberstehenden, ihm gegenüber abgeschlosse-
nen Gesellschaft erfolgte dabei nicht als Kritik eines Abfalls vom Glauben oder von
Gott, sondern als schlichtes Feststellen einer Voraussetzung. Insofern ist es un-
scharf, Barths Fokussierung auf den „ganz andere[n]“ Gott als „Antwort auf den
Abfall der Gesellschaft von Gott“ zu interpretieren, wie es Marquardt weiter vor-
schlug.³⁹ Missverständlich wäre es auch, Barths Position als – etwa Charles Taylor
vorwegnehmende – Kritik des Immanenzverhaftetseins moderner Gesellschaften
zu reformulieren.⁴⁰ Barths Analyse der Gott gegenüber abgeschlossenen Gesell-
schaft konstituiert zunächst nicht die Verurteilung, sondern erst die Feststellung der
Diastase zwischen Gott und dieser Gesellschaft. Entsprechend rief Barth an keiner
Stelle seines Vortrags dazu auf, die Gesellschaft zu (re‐)christianisieren, um sie
dadurch wieder in einer Beziehung zu Christus sehen zu können. Versuche einer
Klerikalisierung der Gesellschaft nach dem Vorbild des „christlichen Mittelalters“

Ziele gibt“ (a.a.O., S. 563); „Warum sind wir so gefangen und gehindert, wie von einem ungeheuren
Druck, bei der an sich so schlichten Aufforderung, hier und jetzt den Willen Gottes zu tun?“ (a.a.O.,
S. 588).
37 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 559: „Schnell zur Hand sind alle jene Kombinationen,
wie ‚christlich-sozial‘, ‚evangelisch-sozial‘, ‚religiös-sozial‘, aber höchst erwägenswert ist die Frage,
ob die Bindestriche, die wir damit rationaler Kühnheit ziehen, nicht gefährliche Kurzschlüsse sind.“
38 Marquardt, Der Christ in der Gesellschaft: 1919– 1979, S. 57 u.ö.; vgl. ferner Marquardt, Theologie
und Sozialismus, S. 203 f. Marquardt versteht Barths Suche nach einer „Logik Gottes“ auch als
„Rückstoß gesellschaftlicher Totalitätserfahrung im Denken der Theologie“ (a.a.O., S. 203).
39 Marquardt, Theologie und Sozialismus, S. 206, reformulierte Barths Gedankengang folgender-
massen: „Will die totale Gesellschaft Abfall von Gott, so ist auch der totale ‚ganz andere‘ Gott Ant-
wort auf den Abfall der Gesellschaft von Gott“. In dieser Wiedergabe erhält die Skizzierung der Gott
gegenüber abgeschlossenen modernen Gesellschaft eine deutlich stärker pejorative Note als bei
Barth.
40 Vgl. Borgman, The Revolution Prior to All Revolutions, S. 98: „Barth’s ideas here are fully against
what Charles Taylor in A Secular Age names ‚the immanent frame‘, which is the typical modern idea
of a self-enclosed world functioning according to a mechanical logic, and a world that is not in-
fluenced by forces that cannot be mechanistically understood and technologically manipulated.“

52 2 Welt ist Welt



werden im Text zwar antizipiert, aber explizit abgelehnt.⁴¹ Ebenso deutlich wird
der umgekehrte Versuch zurückgewiesen, mit der genannten Diastase umzugehen:
Jede Anpassung Christi an die Bedürfnisse der Gesellschaft, auch etwa an die „So-
zialdemokratie“, wird von Barth als „Säkularisieren“ Christi bezeichnet und mit
dem Vorwurf des Verrats belegt.⁴² In beiden Ansätzen würde die wirkliche Aufgabe
verfehlt, die Beziehung des wirklichen Christus zur Gott gegenüber abgeschlosse-
nen Gesellschaft zu beschreiben. Es geht, wie Barth einschärfte, um den Gottesbe-
zug nicht einer theologisch imaginierten idealen, sondern der realen Welt: „Die
Welt, wie sie ist, wie sie uns gegeben ist, und nicht, wie wir sie uns träumen, werden
wir also zunächst ganz naiv hinzunehmen und auf ihre Beziehung zu Gott zu be-
fragen haben.“⁴³

In Barths späterer Theologie wird exakt an dieser Stelle die Entwicklung einer
mit dem Inklusionsgedanken verbundenen christologischen Theologie der Welt
einsetzen, die Christi Wirken auch in dieser Gott gegenüber abgeschlossenen Ge-
sellschaft beschreibt, ohne aber in die religiös-soziale Identifikationslogik zurück-
zufallen. In Tambach hingegen ist diese inklusive Perspektive weitgehend abwe-
send; die Argumentation wird überwiegend durch eine diastatische Motivik
dominiert. Wiederum, wie schon in Kriegszeit und Gottesreich, begegnen christo-
logische Gedanken primär in charakteristisch gewendeter Weise zur Unterstrei-
chung, nicht zur Überwindung der grossen Diastase zwischen der Welt und Gott.
Die „Lage zwischen Gott und Welt“ sei, wie Barth schon hier schreibt, durch die
Auferstehung Christi in „grundsätzlicher umfassender Weise bewegt“.⁴⁴ Was das
positiv bedeutet, wird jedoch noch kaum inhaltlich entfaltet; der Rückbezug auf die
Auferstehung dient vielmehr dem typisch dialektisch-theologischen formalen Ar-
gument, das Reich Gottes sei von allen innerweltlichen Bewegungen, also von re-
volutionären wie von konservativen, radikal zu unterscheiden.⁴⁵ Der Fokus der

41 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 562.
42 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 560: „Ja, Christus zum soundsovielten Male zu sä-
kularisieren, heute z.B. der Sozialdemokratie, dem Pazifismus, dem Wandervogel zu Liebe, wie
ehemals den Vaterländern, dem Schweizertum und Deutschtum, dem Liberalismus der Gebildeten
zu Liebe, dasmöchte uns allenfalls gelingen. Aber nicht wahr, da graut uns doch davor, wir möchten
doch eben Christus nicht ein neues Mal verraten.“ – Zu diesem Begriffsgebrauch vgl. Gestrich,
Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 61; Lübbe, Säkularisierung,
S. 99 f.; Pfleiderer, „Säkularisierung“, S. 139 f. Georg Pfleiderer betont zurecht, mit der Rede vom
Säkularisieren Christi sei hier etwas sehr anderes gemeint sei als im „alte[n] Lied eines konserva-
tiven theologischen Antimodernismus und Antisäkularismus“ (a.a.O., S. 139).
43 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 577.
44 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 576.
45 Dies wird bei Betrachtung des gesamten Passus deutlich (Barth, Der Christ in der Gesellschaft,
S. 576 f.): „Die Lage zwischen Gott und Welt ist durch die Auferstehung in so grundsätzlicher um-

2.1 Das Problem von Tambach 53



Argumentation liegt auf der Feststellung und dem ideologiekritischen Fruchtbar-
machen der Diastase zwischen Gott und Welt, nicht auf ihrer christologisch-in-
klusiven Überwindung.

Ein Kernelement des von Barth vorgeschlagenen Blicks auf die Welt ist dabei
die Kritik der in der Gesellschaft herrschenden „gottähnlichen Hypostasen und
Potenzen“.⁴⁶ Die Gott gegenüber abgeschlossene Gesellschaft wird in dieser Per-
spektive, entgegen der ihr faktisch eigenen Tendenz zur Freisetzung religiöser
Bindungskräfte und zur Produktion von Götzen, bei ihrer Weltlichkeit behaftet. Die
„Sachen“ müssen, wie es an einer Stelle heisst, ihres „religiösen Glanzes“ wieder
entkleidet werden.⁴⁷ Anderswo formuliert Barth: „Tot sind alle Dinge, die mehr als
Stoffe sein, die eine eigene grobklotzige Dinglichkeit für sich in Anspruch nehmen
wollen. […] Tot sind alle ‚Dinge an sich‘“.⁴⁸ Auf diese Feststellung folgt eine aus-
führliche Kritik der Autorität, der Familie, der Kunst, aber auch der Arbeit und der
Religion „an sich“, die als Abstrakta jeweils als hochambivalente Grössen erschei-
nen.⁴⁹ So führte die Feststellung einer radikalen Diastase zwischen Gott und Welt
direkt zur Entwicklung und Anwendung einer theologisch-kritischen Weltherme-
neutik, die Kritik an allen „Ideologien“ übte, „die eine Dinglichkeit beschönigen und
verklären“ wollen.⁵⁰

2.1.3 Der Einfluss Heinrich Barths und des Neuplatonismus

In Rhetorik und Inhalt ist Barths Vortrag an den zuletzt zitierten Stellen erkennbar
vom neuplatonisch gewendeten Neukantianismus seines Bruders, des Philosophen
Heinrich Barth, geprägt.⁵¹ Dieser hatte wenige Monate zuvor in seinem an der

fassender Weise bewegt, und die Stellung, die wir in Christus dem Leben gegenüber einnehmen, ist
so radikal überlegen, dass wir uns, wenn wir nun der Bedeutung und Kraft des Reiches Gottes im
einzelnen nachgehen wollen, nicht etwa verleiten lassen dürfen, unsern Blick auf diejenigen Vor-
gänge und Erscheinungen zu beschränken, die wir im engeren und einzelnen Sinn als gesell-
schaftskritische, revolutionäre zu bezeichnen gewohnt sind. […] Das Reich Gottes fängt nicht erst
mit unsern Protestbewegungen an. Es ist eine Revolution, die vor allen Revolutionen ist, wie sie vor
allem Bestehenden ist. Die große Negation geht den kleinen voran, wie sie auch den kleinen Posi-
tionen vorangeht.“
46 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 562.
47 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 562.
48 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 571.
49 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 571–573.
50 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 574.
51 Vgl. zu diesem Zusammenhang die folgende Literaturauswahl: Berkhof, 200 Jahre Theologie,
S. 190– 193; Marquardt, Theologie und Sozialismus, S. 207–219; Spieckermann, Gotteserkenntnis,

54 2 Welt ist Welt



Aarauer Christlichen Studentenkonferenz gehaltenen Vortrag Gotteserkenntnis⁵²
eine Kritik der„Herrschaft der Sachenwelt“⁵³ formuliert und beobachtet, „autonom
gewordene Potenzen“ würden der Seele „erfolgreich mit dem Anspruch gegen-
übertreten, ihre Kräfte an sich zu binden und in sich zu begrenzen“.⁵⁴ Ähnlich wie
später Karl Barth zielte Heinrich Barth auf eine Kritik der „Welt der Dinge“, die
„uns“ ihre Forderungen diktiere.⁵⁵ Zentral war für ihn der dieser Herrschaft der
Dinge entgegengesetzte stete Rückbezug auf den Ursprung, von dem her alles Sei-
ende permanenter Kritik ausgesetzt sei. Heinrich Barth hielt fest: „Orientierung am
Ursprung heißt immerwährendes Brechen mit dem Gewordenen.“⁵⁶ Alles, was in
der Welt geschieht, steht von daher unter dem permanenten Vorbehalt, nicht der
Ursprung zu sein,⁵⁷ sondern nur Welt, blosses Diesseits. Aus dieser Grundent-
scheidung leitete sich in Heinrich Barths Denken eine doppelte ethische Konse-
quenz ab. Einerseits folgte aus ihr die Kritik bruchloser politischer Eschatologien, in
denen die „Distanzen“ – etwa zwischen dem Ursprung und einzelnen weltlichen
Gegebenheiten – nicht gewahrt blieben.⁵⁸ Andererseits ergab sich aus ihr, in kriti-
scher Überbietung dieser Ideologien, der emphatische Ruf nach „Sachlichkeit“⁵⁹ im
Reden und Handeln. In der steten, kritischen Orientierung am Ursprung erscheint
die profane Weltlichkeit des Weltlebens in einem neuen Licht. „Das Göttliche“,
heisst es bei Heinrich Barth, „hat die Freiheit, profan zu werden. In seinem Zu-
sammenhange ist es erlaubt, sachlich zu sein, sei es in der Wissenschaft, sei es in

S. 108– 121; van der Kooi, Anfängliche Theologie, S. 124.155– 157; Lohmann, Karl Barth und der Neu-
kantianismus, bes. S. 252–272; Beintker, Die Dialektik in der „dialektischen Theologie“ Karl Barths,
S. 224–230; Plonz, Die herrenlosen Gewalten, S. 152 f.; Pfleiderer, Karl Barths praktische Theologie,
S. 317–331; Hofheinz, Der „Alleszermalmer“?, S. 38; Mützlitz, Gottes Wort als Wirklichkeit, 61–69.
52 H. Barth, Gotteserkenntnis.
53 Vgl. H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 226: „Wer sich die Ursachen unseres Zusammenbruchs […]
klarzumachen versucht, trifft gewiß den Kern des Übels: Herrschaft der Sachenwelt über den freien
Willen und Bindung des Willens an die Begrenztheit des geschaffenen oder des zu erschaffenden
Dinges.“
54 H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 227.
55 H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 226.
56 H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 239.
57 „Jenseits liegt der Ursprung – und nur Jenseits!“, konnte Heinrich Barth in diesem Sinne wenige
Jahre später an Emil Brunner schreiben (Brief vom 29. November 1921, zit. nach Lohmann, Karl
Barth und der Neukantianismus, S. 185).
58 Vgl. H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 253f.: „[…] um derWahrheit willen bittenwir, in diesen letzten
Dingen die Distanzen zu wahren, die Entfernungen nicht zu verkürzen, die Entscheidungen nicht
vorwegzunehmen. Eine erneuerte Menschheit, hoffen wir, werde aus der Krisis der Gegenwart
hervorgehen. Aber Völkerfrieden, Sozialismus, Genossenschaftsbewegung, […] sie bedeuten doch
nicht etwa eine Vorbereitung oder gar einen kontinuierlichen Übergang zur Enderfüllung!“.
59 Vgl. H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 252, vgl. insgesamt a.a.O., S. 251 f.

2.1 Das Problem von Tambach 55



der Politik.“⁶⁰ Dieser Gedanke mündete schliesslich in eine – auch religiös ge-
meinte – Rehabilitation sachlicher Arbeit.⁶¹

Zwischen Heinrich Barths in Aarau vorgetragener philosophischen Analyse
und den theologischen Pointen des Tambacher Vortrags bestehen durchgehend
weitreichende Parallelen, die besonders augenfällig werden, wenn auch bei Karl
Barth explizit vom „Ursprung“ die Rede ist.⁶² Das Wort „Ursprung“, das er sogar
synonymmit Gott verwenden konnte, diente auch ihm dazu, die Differenz zwischen
Gott und jedem menschlichen Erlebnis zu markieren: „Das Unmittelbare, der Ur-
sprung wird als solcher nie erlebt. Nur Hinweis auf den Ursprung, auf Gott ist alles
‚Erleben‘“.⁶³ Entsprechend betonte er, wie Heinrich Barth, die kategoriale Differenz
noch zwischen dem besten politischen Handeln und dem Reich Gottes.⁶⁴ Bei beiden
Brüdern begegnet wortgleich das Insistieren darauf, die Antwort auf das im je-
weiligen Vortrag gestellte Problem liege „in Gott“.⁶⁵ Und so überrascht es nicht, dass
– neben weiteren, bezeichnenden Übereinstimmungen im Einzelnen⁶⁶ – auch bei
Karl Barth „Sachlichkeit“ zum Leitbegriff für das Leben und Arbeiten in der Welt
erkoren wurde;⁶⁷ einmal sogar unter explizitem Rekurs auf Paulus, die Propheten

60 H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 251.
61 H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 252: „Vollmacht zum Werke ist etwas Tiefes und Göttliches; voll-
bürtig im Reich Gottes sind auch das Können und die Meisterschaft.“
62 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 557.561.564 f.569 f.
63 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 566.
64 Vgl. z.B. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 593: „[…] so müssen wir uns jetzt sichern gegen
den Irrtum, als wollten wir durch Kritisieren, Protestieren, Reformieren, Organisieren, Demokra-
tisieren, Sozialisieren und Revolutionieren, und wenn dabei das gründlichste und umfassendste ge-
meint wäre, etwa dem Sinn des Gottesreiches Genüge leisten. Darum kann es sich wirklich nicht
handeln.“
65 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 563 („Es gibt nur eine Lösung, und die ist in Gott
selbst.“) mit H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 243: „Die Antwort kann nur in Gott liegen. Denn Gott ist
Ursprung und Idee schöpferischen Handelns“.
66 So z.B. im Bezug auf das „Leben“ (H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 223.234 f. u.ö.; K. Barth,Der Christ
in der Gesellschaft, S. 556), in der Rede vom „archimedischen Punkt“ (H. Barth, Gotteserkenntnis,
S. 238; vgl. K. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 575) sowie in der analogen Verwendung der
Siegesmetaphorik (H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 255: „sieghafte Reinheit und Ursprünglichkeit […]
tritt uns hier entgegen“; K. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 575: „Gottesgeschichte ist a priori
Siegesgeschichte“). Zu weiteren Parallelen im Gedankengang vgl. Lohmann, Karl Barth und der
Neukantianismus, S. 253–272.
67 Vgl. bes. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 583, wo es in Auslegung der jesuanischen
Gleichnisse heisst: „Der so kühn und frei Welt und Himmelreich, Gegenwärtiges und Ursprünglich-
Zukünftiges zusammen schaute, der hatte offenbar einen starken Sinn für Sachlichkeit. Eines
kommt in den Gleichnissen nicht vor, nämlich Dilettantismus, Pfuscherei und Halbheit.“ Vgl. ferner
a.a.O., S. 584.590.

56 2 Welt ist Welt



und Plato.⁶⁸ Ein übereinstimmender Grundgedanke der Vorträge beider Brüder
lautet, dass gerade die Orientierung am Ursprung – bzw. am totaliter aliter ge-
dachten Gott – zur Sachlichkeit in den profanen Fragen des Weltlebens nötigt und
befreit. Gerade die „echte Transzendenz“⁶⁹ beinhaltet bei beiden Brüdern auch
(abgeleitete und relative) Immanenz; die umfassendste Negation führt zu einer
echten Position.⁷⁰ Direktere Verbindungen zwischen Gott und Welt lehnen 1919
beide ab: „Distanz wahren!“, heisst es bei Karl Barth in direkter Übernahme von
Heinrich Barths Formel.⁷¹ Dass Karl Barth 1919 unter unmittelbarem Eindruck von
Heinrich Barths Vortrag in einem Brief schrieb, dieser sei ihm „zum Antrieb ge-
worden, das totaliter aliter des Gottesreiches noch viel kräftiger ins Auge zu fas-
sen“,⁷² unterstreicht diesen historisch-genetischen Zusammenhang.⁷³

Unter dem Einfluss dieser spezifisch neuplatonischen Denkmuster Heinrich
Barths, die an entscheidender Stelle über Plato hinausgingen,⁷⁴ lag Barths Reaktion
auf die Diastase zwischen Christus und der ganz ihrer eigenen Logik folgenden

68 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 567: „Wir müssen die große Sachlichkeit wiederge-
winnen, in der sich Paulus mit den Propheten, mit Plato begegnet.“ – Noch im Alter hat Barth den
Namen Plato verwendet, um den Einfluss neuplatonischer Philosophie auf sein frühes dialektisch-
theologisches Denken zu bezeichnen: 1963 nannte er unter den „älteren Autoritäten, durch die wir
uns in den Jahren 1919–20 teils in unserer eigenen Beunruhigung bestärkt, teils gebieterisch vor-
wärts getrieben fanden“, neben Dostojewski, den Blumhardts, Overbeck und Kierkegaard auch den
„großen Plato – ja, Sie haben recht gehört: Plato!“ (Barth, Dank und Reverenz, S. 339).
69 So K. Barth,Der Christ in der Gesellschaft, S. 577; H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 238, spricht von der
„einzig legitimen, echten und wahren Transzendenz des Ursprungs“.
70 Vgl. z.B. H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 238: „Er [der Ursprung, M.P.] wird so zum unumgänglichen
Durchgangspunkt einer zunächst negativen und dann um so unbedingter positiv gerichteten Geis-
tesbewegung“; K. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 573 f.: „Sich auf den Anfang zurückwerfen
lassen ist keine öde Verneinung, wennwir wirklich auf den Anfang, auf Gott geworfenwerden; denn
nur mit Gott können wir positiv sein.“ – Vgl. dazu Lohmann, Karl Barth und der Neukantianismus,
S. 265.
71 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 567.
72 Brief Barths an Thurneysen vom 13. April 1919 (Barth, Karl Barth – Eduard Thurneysen. Brief-
wechsel, Bd. 1, S. 324 f., hier S. 325).
73 Nach Abfassung des Tambacher Vortrags schrieb Barth wiederum: „Heiners Vortrag hat mit
Wind und Gegenwindmächtig auf meine Fahrt eingewirkt“ (Brief an Thurneysen vom 11. September
1919; Barth, Karl Barth – Eduard Thurneysen. Briefwechsel, Bd. 1, S. 343–345, hier S. 344).
74 Zum Verhältnis des radikal-diastatischen neuplatonischen Denkens zur Ideenlehre Platos vgl.
wiederum Lohmann, Karl Barth und der Neukantianismus, S. 204: „Heinrich Barth geht […] über
Platon hinaus, indem er das Jenseits der Idee so radikal auffaßt, daß zwischen der Wirklichkeit des
Lebens und der Idee eine unüberwindliche Kluft bleibt.“ – Zum ebenfalls spannungsvollen Ver-
hältnis von Heinrich Barths Ursprungsdenken zum Neukantianismus der beiden Marburger Paul
Natorp und Hermann Cohen vgl. a.a.O., S. 182 f.; ferner Beintker, Die Dialektik in der „dialektischen
Theologie“ Karl Barths, S. 226; McCormack, Theologische Dialektik und kritischer Realismus, S. 200.

2.1 Das Problem von Tambach 57



Gesellschaft also in einem Blick auf diese Gesellschaft, der sie stets neu mit dem von
ihr kategorial verschiedenen Ursprung konfrontierte. Ausführlicher noch als bei
seinem Bruder führte dieser Gedanke bei Karl Barth zu einer Kritik der Herrschaft
der Dinge „an sich“ – und damit zum, wenn auch ganz im Relativen verbleibenden
und auf die direkte Verortung Gottes bzw. Christi im politischenWeltgeschehen nun
programmatisch verzichtenden, politischen Widerspruch gegen die Gesellschaft. In
der hier verfolgten Fragerichtung können die Unterschiede, die sich zwischen Karl
und Heinrich Barth dabei in konkreten politischen Fragen ergaben, zurückgestellt
werden.⁷⁵ Entscheidend ist an dieser Stelle vielmehr, dass das Denken beider Brü-
der in dieser Zeit nicht primär an einer Kritik der zunehmenden Verweltlichung der
Welt, sondern an der Sicherung ihrer legitimen Weltlichkeit interessiert war. Dar-
um stand im Zentrum des Tambacher Vortrags, wie beschrieben, nicht das Pro-
gramm einer (Wieder‐)Verchristlichung der modernen Welt, sondern die kritische
Auseinandersetzung mit ihrer quasi-polytheistischen Verfasstheit⁷⁶ durch die stete
Forderung nach Sachlichkeit. Diese Forderung ist nun aber noch nicht mit dem für
Barth später so charakteristischen christologisch gewendeten Ruf ‚zur Sache‘, also
nach an Christus orientierter, theologischer Sachlichkeit⁷⁷ zu identifizieren: Sie
zielte 1919 nicht primär auf die Korrektur einer sich selbst missverstehenden
Theologie, sondern auf die theologische Kritik einer sich selbst überhöhenden
Welt.⁷⁸

75 Uneinig waren die beiden Brüder 1919 insbesondere in der Frage, ob die zeitgenössische Sozi-
aldemokratie immerhin als Gleichnis des Gottesreichs angesehen werden könne. Vgl. dazu Barth,
Der Christ in der Gesellschaft, S. 592, sowie zum politischen Dissens zwischen Karl und Heinrich
Barth insgesamt Lohmann, Karl Barth und der Neukantianismus, S. 267–272.
76 Vgl. zu dieser Feststellung bereits Pfleiderer, „Inkulturationsdialektik“, S. 224, Anm. 5, der
überdies auf die Verwandtschaft dieser Situationsanalyse zur Wahrnehmung der Moderne bei Max
Weber hinweist.
77 Vgl. zu dieser Begriffsverwendung etwa KD I/1, S. 302: „Der wirklich durchschlagende Ruf zur
theologischen Sachlichkeit wird nur von einer selbst ganz sachlichen Theologie ausgehen, ja er wird
letztlich nur in der Arbeit einer solchen selbst ganz sachlichen Theologie bestehen können.“ Vgl.
ferner a.a.O., S. 265.269.294.300.
78 Damit ist nicht bestritten, dass auch im Tambacher Vortrag Motive begegnen, die vom späten
Barth her als Vorwegnahme von Gedanken gelesen werden könnten, die erst in späteren Texten
umfassender ausgeführt werden. In dieser Perspektive läge hier erst verborgen und implizit vor,
was etwa in der KD offen ausgesprochen würde. Eine solche Lesart stünde jedoch in der Gefahr, die
Eigenständigkeit von Barths frühen Texten tendenziell zu unterlaufen. So konnte Barth zwar bereits
hier formulieren, man dürfe die Grenze zwischen „sogenannte[n] Christen und sogenannte[n]
Nicht-Christen“ nicht überschätzen, da Christus „immer auch für die andern, für die, die draußen
sind, gestorben“ ist (Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 557). Die hier angedeutete Universalität
des Heils, die den Grundton von Barths späterer Erwählungs- und erst recht seiner Versöhnungs-
lehre bilden wird, spielt im weiteren Argumentationsgang aber keine bestimmende Rolle mehr und

58 2 Welt ist Welt



2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen
Theologie

2.2.1 Verschiebungen in Barths Welthermeneutik in den 20er Jahren

In den Jahren nach Tambach bleibt es ein Grundanliegen der dialektischen Theo-
logie, vom Gedanken der Diastase zwischen Gott und Welt her einen kritischen
Blick auf die Welt und die in ihr wirksamen religiösen und ideologischen Bin-
dungskräfte zu entwickeln. Im Folgenden werden aus verschiedenen Texten der
damaligen Zeit Beispiele für diese primär diastatisch konzipierte Welthermeneutik
angeführt, namentlich aus Barths zweitem Römerbriefkommentar, aus Eduard
Thurneysens Aufsatz Sozialismus und Christentum von 1923 sowie zuletzt aus
Barths Schrift Fragen an das Christentum von 1931.

Angesichts der Bedeutung, die Heinrich Barths neuplatonische Philosophie für
den Tambacher Vortrag von 1919 hatte, ist es nicht überraschend, dass auch die 1921
vollendete und 1922 erschienene zweite Auflage des Römerbriefkommentars von

wird insbesondere nicht bis zu einer Ekklesiologie des Zeugnisses an die Welt weitergeführt (vgl.
dazu unten Kap. 5). Ferner mag man an Barths spätere politische Ethik erinnert werden (vgl. dazu
unten Kap. 6), wenn es gegen Vortragsende heisst: „Wir setzen darum unsere Kraft ein zur Erle-
digung nächstliegendster banalster Geschäfte und Aufgaben, aber auch für eine neue Schweiz und
ein neues Deutschland, weil wir des neuen Jerusalem, das von Gott aus demHimmel herabfährt […],
gewärtig sind (a.a.O., S. 596). Wie sich diese eschatologische Vision und jene politischen Aufgaben
und Zielsetzungen konkret zueinander verhalten und was dieser Zusammenhang für die politische
Alltagsarbeit bedeutet, blieb in Tambach aber noch programmatisch offen. Und schliesslich be-
gegnet schon 1919 die Vorstellung, dass man „aus einer letzten Ruhe heraus ebensogut imWeltlichen
die Analogie des Göttlichen anerkennen und sich ihrer freuen“ könne (a.a.O., S. 582). Insofern konnte
Barth, wie erwähnt, auch hier noch die „Sozialdemokratie“ ein „Gleichnis des Gottesreiches“
nennen (a.a.O., S. 592). Die im Tambacher Vortrag vorfindlichen Konzepte von Analogie und
Gleichnis sind jedoch, obwohl letzteres anhand einer Auslegung der jesuanischen Gleichnisse ge-
wonnen wird (vgl. a.a.O., S. 580–583), noch nicht direkt mit der Grundaussage der Lichterlehre von
KD IV/3 in eins zu setzen, Christus wirke in der Profanität des Weltlebens Gleichnisse des Gottes-
reichs (vgl. dazu unten Kap. 7). Stattdessen ist die Art, wie Karl Barth hier von Gleichnis und von
Analogie sprach, wiederum erkennbar neuplatonisch geprägt. Christofer Frey stellt (allerdings mit
Blick auf Barths Texte der frühen 20er Jahre) fest: „Hier stehen wir an der deutlichen Grenze
Barthschen Denkens in den frühen 20er Jahren. Er deutet das Gleichnis platonisierend: Das Ewige
(der Ursprung, die Idee) erscheint gebrochen im Zeitlichen“ (Frey, Die Theologie Karl Barths, S. 107).
Kucharz betont zwar die Durchgängigkeit des Gleichnisdenkens bei Barth (vgl. Kucharz, Theologen
und ihre Dichter, S. 139 f.), hält aber ebenfalls fest (a.a.O., S. 140): „Gleichnis bedeutet für Barth
Hinweis, verstanden von Platons Höhlengleichnis her, durch das menschliches Tun strikt in seinem
Hinweischarakter zu begreifen ist. Der Gleichnisbegriff verhindert gerade jede Überhöhung
menschlichen Tuns zu göttlichem Tun.“ Erst später werde er „zunehmend christologisch zentriert“
und dadurch zur „methodischen Grundfigur“ des Barthschen Denkens (a.a.O., S. 147).

2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie 59



diesem Denken geprägt war. Diese von Barth nicht etwa bestrittene, sondern im
Vorwort dieses Buches ausdrücklich anerkannte Abhängigkeit von der Philosophie
seines Bruders⁷⁹ wirkte sich wiederum dann am offensichtlichsten aus, wenn Barth
sich explizit auf die Denkfigur des Ursprungs bezog.⁸⁰ Sie prägte die von den di-
astatischen Grundentscheidungen her entfaltete Welthermeneutik aber auch an-
dernorts. So beschrieb Barth etwa, wie das Übersehen der notwendigen Distanz
zwischen dem Menschen und „dem Letzten, der ihn begründet“ notwendigerweise
zum Entstehen „herrenlose[r] Gottheiten“ und zur Verehrung innerweltlicher
Grössen als Götzen führe.⁸¹ Als Beispiele nannte er „Familie, Volk, Staat, Kirche [!],
Heimat usf.“⁸² In der Folge werde der Mensch zum „Knecht und Spielball der
Dinge“.⁸³ Heinrich Barths Kritik an der „Herrschaft der Sachenwelt“ und der „Din-
ge“, die hier wiederum anklingt, wurde bei Karl Barth anschliessend, wie es sich
ebenfalls schon in Tambach angedeutet hatte, zu einer nun auch explizit poly-
theistischen Zeichnung der Welt ausgearbeitet.⁸⁴ Auf derselben Linie wie damals
begegnet schliesslich auch im zweiten Römerbriefkommentar, allerdings nur noch
vereinzelt, eine Würdigung der „Sachlichkeit“ in politischen Alltagsfragen.⁸⁵ Do-

79 Barth nannte „die bessere Belehrung über die eigentliche Orientierung der Gedanken Platos und
Kants, die ich den Schriften meines Bruders Heinrich Barth zu verdanken habe“ als einen der be-
stimmenden Faktoren, die „bei der nun vollzogenen Weiterbewegung und Frontverlegung mit-
wirkten“ (Barth, Der Römerbrief [Zweite Fassung], S. 7). Aufschlussreich ist auch die folgende,
ebenfalls im Vorwort vorgenommene Parallelisierung: „Die Philosophen nennen diese Krisis des
menschlichen Erkennens den Ursprung. Die Bibel sieht an diesem Kreuzweg Jesus Christus“ (a.a.O.,
S. 17). An dieser Aussage fällt nicht nur die Parallelisierung von Christus mit dem „Ursprung“ auf,
sondern auch die Identifikation der „Philosophen“ insgesamt mit dem (neuplatonischen) Ur-
sprungsdenken.
80 So findet sich wiederum die Gleichsetzung Gottes mit dem „Ursprung“ (vgl. z.B. Barth, Der
Römerbrief [Zweite Fassung], S. 80: „der Schöpfer, der ewige Ursprung“; a.a.O., S. 129 f.: „Redet der
Ursprung, redet Wiedererinnerung an unsre Heimat bei demHerrn Himmels und der Erde. […] Gott
spricht.“). Ferner fällt Barths Feststellung auf, „[p]latonische Weisheit“ habe „als Ursprung alles
Gegebenen längst das Nicht-Gegebene erkannt“ (a.a.O., S. 67). – Zum Ursprungsdenken in Barths
zweitem Römerbriefkommentar vgl. ferner McCormack, Theologische Dialektik und kritischer
Realismus, S. 201–203.
81 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 78.
82 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 78.
83 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 78.
84 Vgl. Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 78: „Die vergötterten Natur- und Seelenkräfte sind
nun Götter und beherrschen als Jupiter und Mars, Isis und Osiris, Kybele und Attis unsere Le-
bensatmosphäre. Unser Handeln wird nun bestimmt durch das, was wir ja wollen. Zwangsläufig
erreichen wir das Ziel, das wir uns selbst gesetzt haben: dass alle die von uns in ihrer Bedeutung
verkannten Abbilder und Gleichnisse sich selbst Zweck und Inhalt und Ende werden.“
85 Vgl. die Auslegung von Röm 13,3, wo Barth über den „von Gott schon gerichtete[n], aber eben
darum schon gerechtfertigte[n] Mensch[en]“ (Barth,Der Römerbrief [Zweite Fassung], S. 651) schlicht

60 2 Welt ist Welt



minanter ist hier die negative Seite dieses Gedankens, nämlich die umfassende
Kritik jedes religiösen und politischen Pathos als die Welt religiös verzeichnende,
der gebotenen Sachlichkeit gerade nicht entsprechende Haltung.⁸⁶

An vielen Stellen des zweiten Römerbriefkommentars ist ausserdem zu beob-
achten, dass dieser Grundgegensatz von Welt und Gott jenen von Welt und Kirche
(und erst recht jenen von nichtchristlich und christlich) nivelliert. Die Kritik alles
Bestehenden durch Gott als seinem Ursprung macht vor der Kirche nicht halt,
sondern schliesst diese, wie in der eben zitierten Auflistung potenziell götzenhafter
innerweltlicher Entitäten deutlich wurde, durchgehend mit ein. Gottes Weltver-
neinung, wie Barth sie 1922 beschreibt, betrifft die Welt in ihrer Totalität, was zu
einer tiefen Solidarität zwischen Menschen führt: der„Solidarität“ in der„radikalen
Fragwürdigkeit“.⁸⁷ „Echte religiöse Höhe negiert sich selbst, ist restlose Solidarität
mit der Tiefe“.⁸⁸ Die so begründete Solidarität der Sünde relativiert innermensch-
liche Grenzen und macht es der Kirche unmöglich, sich ex negativo über die Ab-
grenzung von einer als gottlos bezeichneten Welt zu definieren. Vielmehr steht sie
mit dieser auf einer Ebene, hat an der Weltlichkeit der Welt umfassend Anteil und
ist nicht zur Aufhebung, sondern zur Sicherung dieser (recht verstandenen) Welt-
lichkeit berufen.

Diese Grundausrichtung dialektisch-theologischer Weltwahrnehmung blieb
auch dann bestehen, als in den Folgejahren, parallel zur zunehmenden Zentral-
stellung der Christologie in Karl Barths Denken, der Einfluss der Philosophie
Heinrich Barths auf seine Theologie merklich zurückging. Nun verschwand die
platonisierende Rede vom Ursprung fast vollständig aus Barths theologischer Ter-

sagen kann: „Er wird sachlich. […] Er wird […] (gerade weil nur ironischerweise!) ein ‚guter Bürger‘
sein, eben wegen jener Umkehr von aller Romantik zur Sachlichkeit“ (a.a.O., S. 652).
86 Vgl. Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 652: Jener Mensch „verliert alles Pathos, alle
Hemmungslosigkeit und Ungebrochenheit“; ferner insbes. a.a.O., S. 647: „Es gibt keine energischere
Unterhöhlung des Bestehenden als das hier empfohlene sang- und klang- und illusionslose Gelten-
lassen des Bestehenden. Staat, Kirche, Gesellschaft, positives Recht, Familie, zünftige Wissenschaft
usf. leben ja von der durch Feldpredigerelan und feierlichen Humbug aller Art immer wieder zu
nährenden Gläubigkeit der Menschen. Nehmt ihnen das Pathos, dann hungert ihr sie am gewis-
sesten aus!“.
87 Vgl. z.B. Barth,Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 141: „Es kann nicht etwasmenschlich Positives
sein, worin unsre Solidarität untereinander begründet ist. Denn in allem menschlich Positiven […]
stecken immer schon die Keime sozialer Zersetzung. Was positiv ist an diesem Positiven, das ist
etwas Differenziertes und Differenzen Begründendes. Reale Gemeinschaft zwischen Menschen
findet statt im Negativen, in dem, was ihnen fehlt. Als Brüder erkennen wir uns, indem wir uns als
Sünder erkennen. Festen Boden hat unsre Solidarität mit den andern dann, wenn wir mit ihnen
(oder ohne sie, denn wir dürfen nicht auf die andern warten!) über alles, was wir sind und haben,
hinausgreifen und uns selbst begreifen in unsrer radikalen Fragwürdigkeit.“
88 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 182.

2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie 61



minologie. Weiter trat das in der Nachkriegszeit des Ersten Weltkriegs noch
durchgehend verwendete allgemein verstandene Konzept der Sachlichkeit, wie
angedeutet, tendenziell hinter die für Barth später so charakteristische Forderung
nach theologischer Sachlichkeit zurück, nicht ohne jedoch in ethischen Zusam-
menhängen gelegentlich weiter Verwendung zu finden.⁸⁹ Der götzen- und ideolo-
giekritische Blick auf die Welt hingegen blieb erhalten und erfuhr in den Folge-
jahren eine Akzentverschiebung, indem man ihn noch stärker als zuvor explizit
politisch verstand.

2.2.2 Die ideologiekritische Dimension dialektisch-theologischer
Welthermeneutik

An dieser Stelle legt sich ein kurzer Seitenblick auf den von Thurneysen 1923 in
Zwischen den Zeiten – also prominent – veröffentlichten Text Sozialismus und
Christentum nahe. Thurneysen spitzte darin nämlich die von Barth in Tambach
formulierten Gedanken in neuer Weise auf die politische Realität der 20er Jahre zu.
Er formulierte eine umfassende Kritik der zeitgenössisch bestimmenden politi-
schen Ideologien,⁹⁰ die auch bei ihm als „Götzen“ firmieren und als zentrales
Hindernis für die „Gesundung“ der Gesellschaft gesehen werden.⁹¹ Gegen diese
Herrschaft der Ideologien wurde das bereits bekannte Ideal der„tiefen besonnenen
Sachlichkeit“ ins Feld geführt;⁹² Thurneysen konnte „Sachlichkeit“ und „Furcht des

89 Vgl. z.B. den Gebrauch des Konzepts in Barth, Die Arbeit als Problem der theologischen Ethik
[1931], S. 133 f.: „Die Aufgabe der Humanität bedeutet jedesmal, im Blick auf jeden besonderen Zweck,
das Gebot einer ganz bestimmten Sachlichkeit, d. h. der Erfüllung ganz bestimmter technischer
Notwendigkeiten. Unsere Arbeit kann beiläufig auch den sachlichen Erfordernissen anderer
Zweckgebiete gerecht zu werden suchen; sie ist aber vor allem und unbedingt nach ihrer eigenen,
der ihr immanenten Sachlichkeit gefragt.“ Schliesslich findet sich in KD IV/2 zwar im Kontext der
Hamartiologie die Warnung davor, Sachlichkeit gegenüberMitmenschlichkeit auszuspielen und also
aufgrund einer abstrakten, absolut gesetzten Sachlichkeit die Bindung an den Mitmenschen aus den
Augen zu verlieren (KD IV/2, S. 493–496). Aber auch hier noch sprach Barth vom „ernstlich re-
spektablen Begriff der Sachlichkeit“ (a.a.O., S. 493) und erinnerte daran, dass „Menschlichkeit auch
in ihrem echten Sinn als Mitmenschlichkeit gewiß immer auch solche Sachlichkeit in sich“ schliesse
(a.a.O., S. 494). „Nicht die verschiedenen ‚Sachen‘ und nicht die ihnen zugewendete Sachlichkeit sind
ja schlimm, sondern der Unmensch in uns, der sich ihrer unter dem Vorwand des Dienstes am
Menschen so unheimlich zu bemächtigen und zu bedienen weiß“ (a.a.O., S. 496).
90 Thurneysen nennt pauschal die „zahllosen nationalen und internationalen, sozialen, politi-
schen, wirtschaftlichen und religiösen Ideologien, die heute den Himmel des Abendlandes bedecken
wie eine Dunstschicht“ (Thurneysen, Sozialismus und Christentum, S. 245).
91 Thurneysen, Sozialismus und Christentum, S. 245.
92 Thurneysen, Sozialismus und Christentum, S. 245.

62 2 Welt ist Welt



Herrn“ geradezu synonym verwenden.⁹³ In kaum einem Aufsatz der Zeit tritt der
dialektisch-theologische Blick auf die Welt deutlicher zutage als hier.

Wie in den zuletzt zitierten Barth-Texten begegnet auch bei Thurneysen das
Insistieren auf der Weltlichkeit der Welt gegenüber allen Verabsolutierungen des
Relativen. Ein (vom ‚Ursprung‘ her entwickelter) kritischer Blick auf alles, was in
der Welt religiöse Bindungskräfte freizusetzen vermochte, führte zur Forderung
nach Sachlichkeit in Alltagsfragen. Darüber hinaus und davon abgeleitet formu-
lierte Thurneysen nun aber eine umfassende, aprioristische Kritik politischer
Ideologien,⁹⁴ die über das Denken Heinrich Barths, aber auch über Karl Barths in
Tambach geäusserte allgemeine Warnungen vor vorschnellen Identifikationen
hinausging. Barth enthielt sich in den ersten Jahren seiner akademischen Lehrtä-
tigkeit in Deutschland weitgehend solcher offensiv ideologiekritischen Applikatio-
nen des dialektisch-theologischen Blicks auf die Welt, wie er in jener Zeit öffentlich-
politischen Stellungnahmen gegenüber insgesamt meist Verzicht übte.

Das änderte sich in den letzten Jahren der Weimarer Demokratie, wobei Barths
1931 verfasster Text Fragen an das Christentum das prominenteste Dokument dieses
Wandels darstellt.⁹⁵ Hier wurden nun auch von Barth die politischen Ideologien des
Kommunismus, Faschismus und des „Amerikanismus“⁹⁶ als dem Christentum
feindlich gegenüberstehende „Fremdreligionen“ beschrieben, von denen das
Christentum darum einen „Kampf bis aufs Messer“⁹⁷ zu erwarten habe, da es sei-
nem Wesen nach die Göttlichkeit der von ihnen postulierten Götter in Zweifel
ziehen müsse. Das Christentum stelle „die Gottheit aller Götter und mit ihnen den
Ernst aller Religiositäten in Frage. […] Das ist’s, was keine Religion dem ‚Christen-
tum‘ verzeihen kann.“⁹⁸ An dieser Stelle sind die Auswirkungen des theologisch-
kritischen Blicks auf die Welt als Welt deutlich erkennbar: Die nicht näher be-
stimmte Grösse „Christentum“ begegnet als Agent eines theologischen Verweltli-
chungsprozesses, einer Entgötterung der Welt. Das Christentum bekämpft dabei
nicht die Säkularität der Welt, sondern verteidigt deren Weltlichkeit gegen die nur

93 Thurneysen, Sozialismus und Christentum, S. 245 f.: „Diese Sachlichkeit, oder sagen wir ver-
deutlichend diese ‚Furcht des Herrn‘ weiß, was Welt ist und hält sich darum frei von jeder Neigung
zur Verabsolutierung alles bloß Relativen, Endlichen und Vergänglichen“.
94 Aprioristisch ist diese Kritik insofern, als Thurneysen nicht nur die materialen Inhalte konkreter
politischer Ideologien einer theologischen Kritik unterzog, sondern das Gegenwartsphänomen der
„Ideologie“ per se als Problem beschrieb.
95 Barth, Fragen an das „Christentum“.
96 Barth, Fragen an das „Christentum“, S. 146.
97 Barth, Fragen an das „Christentum“, S. 149.
98 Barth, Fragen an das „Christentum“, S. 149.

2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie 63



nominell säkulare, faktisch aber religiöse Verabsolutierung einzelner Weltphäno-
mene durch politische Ideologien.⁹⁹

In einer Nebenbemerkung dieses Aufsatzes von 1931 findet sich eine ansatz-
weise Selbstkontextualisierung von Barths Gedanken, die für die in dieser Unter-
suchung gestellte Frage von hoher Relevanz ist. Barth brachte nämlich den be-
schriebenen, religions- und ideologiekritischen Blick auf die säkulare Gesellschaft
explizit gegen eine Gegenwartsdeutung in Stellung, in der der Säkularismus der Zeit
als deren zentrales Problem behandelt wird. Diese in den späten 20er und frühen
30er Jahren ausgesprochen verbreitete Zeitdeutung – vgl. dazu die Ausführungen im
folgenden Kapitel¹⁰⁰ – krankt nach Barth daran, die wahre Gefahr gar nicht erst zu
erkennen: „[D]ie Rede vom ‚Säkularismus‘ der modernen Welt dürfte auf einem
verhängnisvollen Missverständnis beruhen!“, stellte er fest, da man gerade nicht
einer in neuer Weise entgötterten, sondern in einer in problematischer Weise von
Göttern beherrschten Welt lebe.¹⁰¹ Dass Barth selbst den dialektisch-theologisch
geprägten Blick auf die Welt als eine Alternative zur säkularismuskritischen Zeit-
stimmung empfand, ist beachtlich. Dieser Befund deckt sich überdies, wie im fol-
genden Abschnitt ausgeführt wird, mit prominenten zeitgenössischen Fremd-
wahrnehmungen seiner Theologie.

2.2.3 Fremdwahrnehmungen und interne Divergenzen der frühen
dialektischen Theologie

In der eben zitierten Abweisung ist ein Phänomen feststellbar, das im Umfeld des
dialektisch-theologischen Blicks auf die Welt schon sehr früh zu beobachten ist.
Wer nicht primär an der antisäkularen Problematisierung, sondern gerade an der
Sicherung der Weltlichkeit der Welt interessiert war, dem mussten jegliche Pro-
gramme explizit christlicher Gesellschaftsgestaltung und Kulturprägung als suspekt
erscheinen. Bereits in Gogartens 1920 unter unmittelbarem Eindruck des Tamba-
cher Vortrags und der Begegnung mit Barth veröffentlichter Programmschrift

99 Auch später noch wird Barth die These vertreten, dass die Welt aufgrund ihrer„Weigerung, sich
zu ihrer Profanität zu bekennen“, in steter Unruhe lebe, durch die sie das „Geheimnis“ der
„Nichtexistenz ihrer Götter“ zu verschleiern suche (Barth, Offenbarung, Kirche, Theologie, S. 193).Vgl.
auch die Bemerkung, dass „der auf Gott hörende Mensch – und in Wahrheit nur er! – um seine
Profanität“wisse und die Kirche insofern „profaner“ sei „als die übrige sie umgebendeWelt“ (a.a.O.,
S. 192). In der Kirche würden nämlich „die Grenzen des Menschlichen gewahrt und bewacht“, bete
man keine „Götter“ an (a.a.O., S. 193) und verschreibe sich keinen Ideologien (vgl. ebd.).
100 In Kap. 3.1.1.
101 Barth, Fragen an das „Christentum“, S. 148.

64 2 Welt ist Welt



Zwischen den Zeiten findet sich die Feststellung, das „flimmernde Durcheinander
von Göttlichem und Menschlichem“ habe nun endlich ein Ende, und zwar nöti-
genfalls auf die Gefahr der vollständigen Verweltlichung der Welt hin.¹⁰² „Und
bliebe uns nichts als diese nur-menschliche Welt, schon das wäre uns eine Erlösung
nach jenem elenden Versteckspielen, bei dem man nie wußte, was im gegebenen
Augenblick nicht da sein durfte, das Menschliche oder das Göttliche.“¹⁰³ Das Ver-
ständnis der Welt als Welt konnte, wie hier bei Gogarten, als Befreiung von falschen
Vermischungen von Göttlichem und Weltlichem empfunden werden. Kritikern er-
schien es aber gleichzeitig als programmatisches Aufgeben des christlichen Welt-
gestaltungsauftrags. Darin konnte, wie ein kurzer Blick auf Fremdwahrnehmungen
der dialektisch-theologischen Welthermeneutik verdeutlichen soll, entweder ein
vorschnelles theologisches Akzeptieren der Säkularität der Gesellschaft geortet
oder gar eine Vorstufe zum Atheismus gesehen werden.

Der Vorwurf, die dialektische Theologie biete keinen ausreichenden Schutz vor
dem Säkularismus, begegnet schon sehr früh. Die Christliche Welt unterzog bereits
1921 Barths vermeintliche Ansicht, die Welt sei per se „gottlos“,¹⁰⁴ einer Kritik und
fügte warnend hinzu, dass der „Rückfall auf eine vorchristliche Religionsstufe nicht
mehr fern“ wäre, wenn „diese Stimmung herrschend würde“.¹⁰⁵ Inhaltlich subtiler,
aber im Grunde mit ähnlicher Stossrichtung stellte Paul Tillich 1923 in Barths
Theologie, wie bereits erwähnt,¹⁰⁶ eine „Profanisierung und Entleerung des ge-
samten kulturellen Lebens“ fest und schrieb, er könne es „nicht für einen Gewinn
halten“, sondern empfinde es „als einen Widerspruch zu unserer Lage, wenn die
Profanisierung der Kultur als unaufhebbar festgelegt“ werde.¹⁰⁷ Anstelle des Ak-
zeptierens der profanen Autonomie gelte es, wie Tillich bereits hier formulierte,
diese in „Theonomie“ aufzuheben.¹⁰⁸ Adolf von Harnack erhob im selben Jahr Barth
gegenüber den Vorwurf, dessen Theologie biete kein Mittel, die „Kultur“ und „auf
die Dauer sich selbst vor Atheismus [zu] schützen“.¹⁰⁹ Paul Althaus hielt, wie oben

102 Gogarten, Zwischen den Zeiten, S. 98.
103 Gogarten, Zwischen den Zeiten, S. 98.
104 Liebe, Der Gott des heutigen Geschlechts und wir, Sp. 867.
105 Liebe, Der Gott des heutigen Geschlechts und wir, Sp. 868. – Namentlich zeichne die dialektische
Theologie eine „völlige Blindheit gegen den hohen Gottesberuf der Kultur“ aus (ebd.). Sage man, wie
es von ihr her naheliege, schlicht „gar nichts“ mehr über Gott, dann bleibe man „dicht beim
Atheismus“ (ebd.). Barth entscheide sich allerdings gegen diesen Weg, sondern mache den „Ver-
zweiflungssprung rückwärts in […] eine kirchliche Offenbarungslehre“ (ebd.).
106 In Kap. 1.2.3.
107 Tillich, Antwort, S. 378.
108 Tillich, Antwort, S. 379. – Vgl. zu diesemMotiv Tillich, Systematische Theologie, Bd. 1, S. 103– 105.
109 Zit. nach Barth,Offene Briefe 1909– 1935, S. 60. Auf die Zitate Tillichs und von Harnacks verweist
Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 60.

2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie 65



wiedergegeben, Barths Theologie für eine theologische Affirmation der „Säkulari-
sierung alles menschlichen Lebens“.¹¹⁰ Andere befürchteten, wie es der Heidel-
berger Systematiker Theodor Odenwald in seinem Überblick über die gegenwärtige
protestantische Theologie formulierte, dass sich „aus der Theologie der Gottesferne“
– gemeint war die dialektische – „ein Atheismus“ herausbilde.¹¹¹ Am Ende dieser
Theologie, so urteilte auch der katholische Dogmatiker Karl Adam, stehe „entweder
der zerbrochene Mensch oder – mit oder ohne religiöse Maske – der entschlossene
Diesseiter“.¹¹² „An Stimmen, die Barth Anpassung an den Säkularismus vorwarfen,
fehlte es nicht“, resümiert Christof Gestrich.¹¹³

Das dialektisch-theologische „Desinteresse am Säkularisierungs-Problem“¹¹⁴
wurde in diesen Fremdwahrnehmungen, sieht man über ihre teils überzogene
Polemik hinweg, durchaus erkannt. Die dialektische Theologie Barthscher Prägung
brachte in der Tat kein Interesse mehr an einem Kampf um die Christlichkeit von
Kultur und Gesellschaft auf. Der religions- und ideologiekritische Blick auf die Welt
aufgrund der Betonung des unendlichen qualitativen Unterschieds zwischen Zeit
und Ewigkeit implizierte auch eine Absage an jede explizit christliche Kulturprä-
gung – und somit an die verbreitete antisäkulare Rhetorik der damaligen Zeit.

Der Befund, dass die Säkularität der Welt von der dialektischen Theologie nicht
mehr als Problem betrachtet wurde, gilt – trotz des oben angeführten und be-
zeichnenderweise im Konjunktiv formulierten Zitats Gogartens aus dessen Aufsatz
Zwischen den Zeiten – für diesen im Vergleich zu Barth und Thurneysen nur ein-
geschränkt. Tatsächlich lässt sich die zunehmende Divergenz zwischen Barth und
Gogarten in den späten 20er Jahren als Folge eines Konflikts um die konkreten
Konsequenzen der dialektisch-theologischen Gesellschaftsdeutung lesen. Gestrich
hat bereits 1977 den umfassenden Versuch unternommen, hinter den mannigfa-
chen theologischen Unterschieden zwischen Barth und Gogarten einen Kerndissens
festzustellen, den er in einer unterschiedlichen Beurteilung der Neuzeit verorte-
te.¹¹⁵ Während Barth primär eine „Prinzipienrevision der protestantischen Kir-

110 Althaus, Die christliche Wahrheit, S. 68 (oben in Kap. 1.2.3 ausführlich zitiert).
111 Odenwald, Protestantische Theologie, S. 66.
112 Adam, Die Theologie der Krisis, S. 286.
113 Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der Dialektischen Theologie, S. 60.
114 Lübbe, Säkularisierung, S. 90 (bereits oben in Kap. 1.2.1 zitiert).
115 Vgl. Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 4: „Blieben
sich die dialektischen Theologen auch in ihrem Gegensatz zur Theologie des 19. Jahrhunderts […]
relativ einig, so doch keineswegs in ihrem Gegensatz zum sog. Geist der Moderne. Dieser Gegensatz
wurde jeweils verschieden angesetzt, ganz abgesehen davon, daß er jeweils auch von einer teil-
weisen Zustimmung zu den von der Aufklärung ausgegangenen Impulsen begleitet war. Und hier
liegt einer der entscheidenden Punkte, von denen her die Spaltung der dialektischen Theologie
ihren Ausgang nahm.“

66 2 Welt ist Welt



chenlehre“ angestrebt und keinen grundsätzlichen Kampf gegen die Neuzeit und
die philosophische Aufklärung geführt habe,¹¹⁶ wollte Gogarten, in Gestrichs For-
mulierung, „Kirche und Gesellschaft vom aufklärerisch-idealistischen Krankheits-
keim befreien und reformatorisch erneuern“.¹¹⁷ Tatsächlich finden sich in Gogar-
tens Schriften ebenso harte Urteile über den kulturellen Zerfall der angeblich
säkularisierten Weimarer Gegenwart wie in vielen neuzeit- und säkularismuskri-
tischen Quellen der Zeit, wobei Gogarten aber dezidiert nicht, wie es üblichwar, von
einer christlichen Welt sprach, die nun zu Ende gehe. ¹¹⁸ Dennoch zielte sein Kampf
gegen die moderne protestantische Theologie stets darauf, deren „eigentliche Vor-
aussetzung“ zu überwinden, wie er es später ausdrückte, also explizit „nicht nur
‚theologisch‘“ in Gegensatz zu ihr zu treten.¹¹⁹ Es galt vielmehr, „auch ihre geheimen
Fundamente [zu] zerstören. Darum war die neue Theologie aus geschichtlicher
Notwendigkeit kulturkritisch.“¹²⁰ In Gogartens Perspektive musste Barths stärker

116 Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 3. Gestrich stellt
fest (a.a.O., S. 55): „Gerade den sieghaften humanen und sozialen Impulsen des neuzeitlichen
Denkens warf sich Barths theologische ‚Wende‘ – trotz der dazu ermunternden Kulturkrise – nicht
entgegen! Sie verbündete sich nicht mit den Schwächen, sondern mit den Stärken des modernen
Menschen“.
117 Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 3.
118 So wird beispielsweise in Gogarten, Die Schuld der Kirche gegen die Welt, S. 8, ausgeführt, dass
sich heute „vor aller Augen ein ungeheurer Zusammenbruch der geistig-sittlichen Kultur vollzieht“
und dass „für alle einigermaßen ernsthaften Menschen immer deutlicher sichtbar wird, was für
Folgen dieser Zusammenbruch haben muß, wenn ihm nicht beizeiten entgegengearbeitet wird“.
Darauf sei nun aber von der Kirche nicht durch „sogenannte Sozialethik oder [durch] ein evange-
lisches Kulturprogramm“ zu reagieren (a.a.O., S. 10).Vielmehr sei zu fragen, „ob nicht heute von der
Kirche in der furchtbaren Unerbittlichkeit des drohenden Zusammenbruchs aller und jeder Ord-
nung dieser Welt nicht mehr und nicht weniger als der Glaube verlangt wird, der allein der Welt
ihre Ordnung, ihre göttliche Schöpfungsordnung zurückgeben kann“ (ebd.). Gestrich, Neuzeitliches
Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 89, weist ferner auf die folgende Feststellung
Gogartens hin (Gogarten, Glaube und Wirklichkeit, S. 188 f.): „es ist nicht schwer, dem, was heute im
Namen der Idee des Menschen die Welt bewegt, dem Versuch der […] Humanisierung des ganzen
Lebens, die Prognose des katastrophalen Zusammenbruchs zu stellen“. Vgl. ferner Holtmann, Dia-
lektische Theologie im Streit um die Neuzeit, S. 289 f. Holtmann resümiert prägnant: „Gogartens
Denken verharrt im Angriff“ (a.a.O., S. 249).
119 Gogarten, Der Zerfall des Humanismus und die Gottesfrage, S. 106. Auch auf dieses Zitat weist
Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 85, Anm. 70, hin.
120 Gogarten, Der Zerfall des Humanismus und die Gottesfrage, S. 106. – Schon 1924 schrieb Gogarten
(Gogarten, Protestantismus und Wirklichkeit, S. 194 f.): „Die Auseinandersetzung zwischen dem
Protestantismus und dem modernen Geist, die einmal kommen muß, nachdem man ihren Gegen-
satz so scharf erkannt hat, wie es heute geschehen ist, ist also noch zu führen. Und es mag heute die
Stunde für diese Auseinandersetzung gekommen sein. Denn heute zum erstenmal seit seinem
Entstehen ist der moderne Geist bis ins Innerste erschüttert.“

2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie 67



theologisch konzentriertes Erneuerungsstreben, das gerade nicht zu einer umfas-
senden antimodernen Kultur- und Gegenwartskritik drängte,¹²¹ inkonsequent er-
scheinen. Gestrich folgerte: „Daß man mit der neuzeitlichen Kultur“ – wie Barth –

„nur halb, nur einesteils in Konflikt geraten könne, wenn das theologische Thema
einmal radikal angepackt war, dies blieb für Gogarten über alle Jahre hinweg ein
unvollziehbarer Gedanke.“¹²² Insofern trennte Barth und Gogarten ein funda-
mentaler „Dissens hinsichtlich der Interpretation der neuzeitlichen Säkularisie-
rung“.¹²³

Gestrich beobachtete etwas, was in anderen Zusammenhängen auch spätere
Studien¹²⁴ wahrnahmen: Unter den dialektischen Theologen der 20er und frühen
30er Jahre war es Gogarten, der die gesellschaftliche Säkularisierung aufgrund ei-
ner pauschalen Neuzeitkritik als Bedrohung der Gesellschaft wahrnahm, und
Barth, dem diese Einschätzung aufgrund seines positiveren Verhältnisses zu den
nicht-theologischen Auswirkungen neuzeitlichen Denkens verwehrt war.¹²⁵ Diese

121 Vgl. dazu schon Steck, Karl Barths Absage an die Neuzeit, S. 31: „Barth Absage an die Neuzeit
betrifft wesentlich die Entwicklung von Theologie und Kirche in den letzten Jahrhunderten. Es
bleibt offen, wie weit er sich dadurch zu denWesenszügen der Neuzeit im allgemeinen in Gegensatz
setzt. Sein theologischer Gesamtentwurf bedeutet kein System einer Kulturkritik als solcher.“
122 Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 85. – Vgl. a.a.O.,
S. 85, Anm. 70: „Gogartenwurde – ähnlichwie Brunner – nie den Eindruck los, inkonsequenterweise
vermeide es Barth bei seinem Kampf gegen verkehrtes Denken in der neueren protestantischen
Theologie, eben dieses verkehrte Denken auch dort zu bekämpfen, wo es seit Jahrhunderten aus-
serhalb der Theologie begegnet.“
123 Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 384. – Andern-
orts unterscheidet Gestrich, Barth sei an der „Hoffnung“, Gogarten jedoch am „Verhängnis“ der
Neuzeit interessiert (a.a.O., S. 340); wiederum in anderem Zusammenhang heisst es, Barth habe
seine Theologie „in ein freundschaftliches Verhältnis zum Freiheitsversprechen der Aufklärung“
gesetzt, Gogarten orientiere sich dagegen an deren „Freiheitsmißbrauch“ als der „Kehrseite der
Aufklärung“ (a.a.O., S. 394 f.).
124 Vgl. Stappenbeck, Dialektische Theologie und Nachkriegskrise, S. 13: „es liegt in Barths Gedan-
kengängen nicht der tief kulturpessimistische Zug Gogartens […]. Barth […] sieht in jeder Ge-
schichtsepoche das doppelt Aufhebenswerte, den Sinn Gottes als positiven Sinn der Geschichte.
Offensichtlich steht er in anderer Weise zwischen den Zeiten.“ Vgl. ferner Holtmann, Dialektische
Theologie im Streit um die Neuzeit, S. 249: „Barths zunehmender Auseinandersetzung mit theolo-
giegeschichtlichen Stoffen und der Entfaltung seiner Dogmatik standen auf Gogartens Seite bissige
Auseinandersetzungen mit dem Denken der Moderne gegenüber“.
125 Gestrich kontrastierte Barths Neuzeitbegriff mit den Ansätzen Gogartens, Emanuel Hirschs
und Friedrich Karl Schumanns und kam dabei zum Schluss, dass für das bei jenen Theoretikern „so
wichtige Motiv von der geistigen Not und Entwurzelung des vermeintlich ‚autonomen‘ modernen
Menschen […] im Barthschen Verständnis der Neuzeit kein Raum“ gewesen sei: „Der in der Ge-
genwart lebende Mensch, wie ihn Barth zeichnete, leidet an den Gebrechen, die ihm diese Hypo-
thesen immer zuschreiben, nicht. Daß diesem Menschen alle Hoffnungen und Träume auf eine

68 2 Welt ist Welt



Zuordnung überrascht, weil Gogarten nach dem Zweiten Weltkrieg weithin als
Begründer einer positiven theologischen Rezeption der Säkularisierung rezipiert
wurde.¹²⁶ Gleichzeitig nahm man Barths Denken kaum in diesem Kontext wahr,
sondern las es von seiner – eigentlich primär theologisch gemeinten, also auf
neuere Theologiegeschichte zielenden – Neuzeitkritik her.¹²⁷ Mit Blick auf die
Zwischenkriegszeit lässt sich festhalten: Der Streit zwischen Barth und Gogarten
war auch ein Streit um die theologische Deutung der neuzeitlichen Gesellschaft.
Anzumerken ist an dieser Stelle, dass der Dissens in Fragen der Neuzeitdeutung in
Barths rückblickender Darstellung der Problemlage kaum erkennbar ist,¹²⁸ aber auf
der grundsätzlichen Linie seiner direkten, brieflichen Mitteilungen an Gogarten
liegt.¹²⁹ Noch deutlicher lässt sich die beschriebene Differenz in Gogartens rück-
blickender Darstellung der Entfernung zwischen ihm und Barth wiedererkennen,
in der die unterschiedliche Haltung zur „Moderne“ als zentraler Konfliktpunkt
benannt wurde.¹³⁰

Weise zerbrochenwären, daß er nunwieder tastend den Gott des Neuen Testaments suchenwürde,
dies hat Barth nicht angenommen.“ (Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialekti-
schen Theologie, S. 115 f.).
126 Zu den Problemen dieser Lesart vgl. unten Kap. 3.3.1.
127 Vgl. dazu unten Kap. 8.1.2.
128 Vgl. Barth, Abschied von „Zwischen den Zeiten“. Barths nennt hier Gogartens Verhältnis zur
natürlichen Theologie als zentralen Streitpunkt, der diesen 1933 auch zur Identifikation von „Gesetz
Gottes“ und „Nomos des deutschen Volkes“ geführt habe (a.a.O., S. 316). Neben diesem 1933 ohne
Zweifel zentralen Dissens blieben damals andere Divergenzen unerwähnt.
129 Barth schrieb bereits am 23. Dezember 1922, also in der Hochphase ihrer dialektisch-theolo-
gischen Zusammenarbeit, an Gogarten, bei diesem störe ihn „am stärksten […] die Polemik gegen
den Idealismus. Es leuchtet mir nicht ein, dass es gut sein soll, den […] auf die zu bekämpfende
Gegenseite zu stellen […] und so den alten Span [Abstand, M.P.] zwischen Reformation und Hu-
manismus weiter zu nähren“ (zit. nach Göckeritz [Hg.], Rudolf Bultmann – Friedrich Gogarten,
S. 267 f.). Barth schrieb ferner schon damals, er„sehe nicht ganz, wie du die von dir gesehene Gefahr
der konservativen Romantik […] vermeiden willst (a.a.O., S. 268) und fragte gegenüber Gogartens
Gesellschaftsdeutung kritisch an: „Wie wird es wohl nach dir puncto Staat, Recht, Ehe, Familie […]
zugehen[,] da es individualistisch und idealistisch nicht zugehen soll?“ (a.a.O., S. 269). Diese Kritik,
die beim Erscheinen von Gestrichs Analyse noch nicht publiziert war, bestätigt nachträglich deren
Grundlinie: Barths frühester Streitpunkt mit Gogarten lag nicht im Gesetzesbegriff, sondern in der
Bewertung des neuzeitlichen „Idealismus“ und der von Barth bei Gogarten wahrgenommenen
Gefahr, unter dessen Perhorreszieren konservativ-autoritär zu werden.
130 Vgl. Gogarten, Gericht oder Skepsis, S. 7: „Barth beschäftigten, je länger um so ausschließlicher,
spezielle theologische Fragen. Er ließ sich seine Fragen stellen und er suchte Antwort auf sie zu
geben, indem er sich mit Theologiegeschichte und Dogmatik beschäftigte. Mich nahm dagegen die
Auseinandersetzung mit der Moderne in Anspruch. Mit dem an Luther geschärften Blick für das
Eigentümliche des christlichen Glaubens habe ich nach den letzten Voraussetzungen des modernen
Denkens gefragt und nach seinem Recht, sich offen oder heimlich zum Meister des christlichen

2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie 69



2.3 Ertrag

Bei der Zusammenschau der verschiedenen Themen dieses Kapitels ergibt sich ein
kohärentes Bild: In Abgrenzung von der – zumindest tendenziellen – Identifikati-
onslogik eines naiven christologischen Inklusionsdenkens des religiösen Sozialis-
mus, die sich auch in Texten aus Barths ersten Safenwiler Jahren noch findet, be-
mühte sich Barths Denken der Zwischenkriegszeit in neuer Weise um die Sicherung
der Weltlichkeit der Welt (2.1). Die zuvor postulierten Verbindungslinien zwischen
Gott und den sozialen Bewegungen der Gegenwart wurden bewusst gekappt (2.1.1).
Gott und Welt erscheinen in der in Tambach vorgetragenen Zeitdiagnose als sich
weitgehend diastatisch gegenüberstehende Grössen (2.1.2). Barths Theologie ist in
dieser Zeit nicht mehr primär an der Aufhebung dieser Diastase durch die Fest-
stellung einer Verbindung von Gott bzw. Jesus zu innerweltlichen Bewegungen in-
teressiert, sondern daran, eben diese Diastase durch eine theologisch-kritische Si-
cherung der Weltlichkeit der Welt hermeneutisch fruchtbar zu machen. Gott steht
der Gesellschaft als ganzer Gegenüber. Alles, was in der Gesellschaft religiöse Bin-
dungskräfte entfaltet, wird in dieser Perspektive vom ganz anderen Gott her pro-
blematisiert.

Dies geschieht zunächst, wie gezeigt, unter starkem inhaltlichem und rhetori-
schem Einfluss von Heinrich Barths Neuplatonismus, also in der Form einer Kritik
aller Dinge „an sich“ durch deren Konfrontierung mit dem von ihnen kategorial
verschiedenen „Ursprung“ (2.1.3). Diese Kritik korrespondiert ferner mit dem Ruf
nach „Sachlichkeit“ in ethischen Entscheidungsfragen. Später werden die Linien
dieser Welthermeneutik – zuerst bei Thurneysen, dann auch bei Barth – bis ins
explizit Politische und Ideologiekritische ausgezogen, während die Bezugnahmen
auf das Denken Heinrich Barths merklich zurückgehen. Als problematisch erscheint
aber nach wie vor nicht die Säkularität politischer Ideologien, sondern deren im-
plizite Religiosität (2.2.1 + 2.2.2).

In dieser Gegenwartsdeutung unterschied sich Barth deutlich von jenen Kriti-
kern, die ihm vorwarfen, seine Theologie nehme die „Profanisierung“ (Tillich) der
Gesellschaft unbesehen hin (2.2.3). Während die in diesem Zusammenhang ge-
nannten Stimmen mehrheitlich aus dem konservativ-lutherischen, liberaltheologi-
schen oder katholischen Umfeld kamen, wird auch im Vergleich der Haltungen
Barths und Gogartens dem neuzeitlichen Denken im nichtkirchlichen Bereich ge-
genüber deutlich, dass Gogarten weit intensiver als Barth an der antisäkularen
Zeitstimmung im Deutschland der 20er Jahre partizipierte. Die kritischen Reak-

Glaubens zu machen. Das führte mich immer tiefer in die großen politisch-ethischen Fragen, die die
Gegenwart bewegten und die zu konkreten Entscheidungen zwangen.“

70 2 Welt ist Welt



tionen auf diesen Aspekt von Barths Denken bestätigen indirekt die säkularisie-
rungstheoretische Relevanz des in seiner frühen Theologie vorgeschlagenen Blicks
auf die Welt. Der Auftrag der Theologie besteht nach dem Barth der Zwischen-
kriegszeit nicht primär darin, der Welt zu Christlichkeit, sondern zu echter Welt-
lichkeit zu verhelfen. Gott steht der Gesellschaft als ganzer Gegenüber, ungeachtet
von deren Religiosität oder Säkularität. Direktere Verbindungen zwischen Gott und
Welt, Christus und Gesellschaft werden, wie bereits in Tambach, so auch in den
Folgejahren abgelehnt. In der „Erkenntnis der grundsätzlichen Entfernung zwi-
schen Gott und Welt“, hielt Barth im zweiten Römerbriefkommentar geradezu
klassisch dialektisch-theologisch fest, zeige sich „die eine einzige mögliche Gegen-
wart Gottes in der Welt.“¹³¹

Damit ist die diskursive Situation skizziert, von der her die Entwicklung von
Barths Welthermeneutik im Kontext der Säkularisierung ihren Ausgangspunkt
nahm. Die Möglichkeit, dass es eine positive, christologisch zu beschreibende Be-
ziehung der säkularen Welt zu Gott geben könnte, wurde nach Barths Abgrenzung
vom religiösen Sozialismus auf Jahre hin kaum mehr aktiv in Betracht gezogen.
Ändernwird sich dieser Befund jedoch in der Zeit um 1930. Nunwird Barth –wie im
nächsten Kapitel gezeigt wird: in direkter Auseinandersetzung mit der dominie-
renden antisäkularen Zeitstimmung – stärker als bis anhin die Notwendigkeit zu
einer solchen positiven Beschreibung der Gottesbeziehung der Welt wahrnehmen.
Exakt hier, in nachträglicher Beantwortung der Tambacher Ausgangsfrage nach
dem Gottesverhältnis der ihren Gottesbezug von sich aus nicht mehr artikulieren-
den, Gott gegenüber abgeschlossenen Gesellschaft, wird die Entwicklung seiner
reifen christologisch-inklusiven Theologie der Welt ihren Anfang nehmen.

131 Barth, Der Römerbrief (Zweite Fassung), S. 128.

2.3 Ertrag 71


