2 Welt ist Welt: Zur Welthermeneutik der frithen
dialektischen Theologie

Inwiefern ist mit dem Wirken Gottes bzw. mit der Présenz Jesu Christi auch in einer
Gesellschaft zu rechnen, die ihren Gottesbezug von sich aus nicht mehr artikuliert?
Auf diese theologische Grundfrage im Umgang mit der gesellschaftlichen Sdkula-
risierung wird Barths reife Theologie, wie angedeutet, mit der Entwicklung und
Anwendung einer christologisch-inklusiven Theologie der Welt reagieren, die auch
die sékulare Welt als in Gottes Heilsplan inkludiert versteht. Dieser theologische
Blick auf die Welt hat in der Genese von Barths Denken jedoch eine komplexe Vor-
und Entwicklungsgeschichte, die in diesem und dem nédchsten Kapitel in Grund-
zligen nachgezeichnet werden sollen.

In den dialektisch-theologischen Texten der 20er Jahre, die Barths Theologie im
deutschen Sprachraum popularisiert haben und weiten Teilen ihrer Rezeption bis
heute ihr charakteristisches Geprége geben, ist die positive Aussage, Christus wirke
auch im Weltgeschehen - und schaffe auch ausserhalb der Kirche Heil und
Wahrheit —, weitgehend abwesend. Dominant ist in dieser Schaffensphase gerade
nicht das Modell der christologischen Inklusion, sondern jenes der Diastase zwi-
schen Gott und Welt, der theologischen Betonung und Fruchtbarmachung ihres
unendlichen qualitativen Unterschieds." Das folgende Kapitel zielt auf die Erhellung
der von da her konzipierten Welthermeneutik der dialektischen Theologie, die in
Barths Werk der Entwicklung des christologisch-inklusiven Blicks auf die Welt
chronologisch vorangeht und von diesem, wie spéter zu zeigen sein wird, nicht
einfach abgeldst, sondern erganzt wird.

Die im Folgenden vorgenommene Analyse des Tambacher Vortrags Der Christ
in der Gesellschaft von 1919 zeigt, dass sich schon in diesem frithen Text eine er-
staunlich prézise Formulierung jenes Problems findet, das in Barths spéaterer
Theologie mit Hilfe der christologisch-inklusiven Theologie der Welt gelost wird: das
der Verhéltnisbestimmung zwischen Gott und einer in sich abgeschlossenen Ge-
sellschaft. Diese welttheologische Positionierung wird in einem knappen Exkurs als
Etappe von Barths Emanzipation vom religiésen Sozialismus dargestellt, die sich um
1920 vollzieht. Anstelle der Wahrnehmung von Christi Wirken im Weltgeschehen,
etwa in der sozialen Bewegung, dominiert in diesem Vortrag eine vom Neuplato-
nismus Heinrich Barths gepragte, durch einen theologisch-kritischen Blick auf die

1 Vgl. dazu Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S.16f.: ,Wenn ich ein ,System‘ habe, so besteht
es darin, dass ich das, was Kierkegaard den ,unendlichen qualitativen Unterschied‘ von Zeit und
Ewigkeit genannt hat, in seiner negativen und positiven Bedeutung méglichst beharrlich im Auge
behalte.”

8 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111324524-003



46 —— 2 Welt ist Welt

Welt geleitete Wahrnehmung der Gesellschaft (2.1). Das primdre Interesse der
dialektisch-theologischen Welthermeneutik, die hier entwickelt wurde, bestand
auch in den Folgejahren in der Wahrung der der (theologisch qualifizierten)
Weltlichkeit der Welt gegentiber den in der Gesellschaft wirksamen quasi-religiosen
Bindungskréften. Als problematisch sah man in dieser Perspektive gerade nicht die
Sakularitat, sondern die uneingestandene Religiositat der Welt an, wie sie etwa in
der Form politischer Religion begegnet. Schon diese Sicht der Gesellschaft wurde,
wie anschliessend aufgezeigt wird, im Kontext der damaligen theologischen De-
battenlage mit kritischem Impetus als theologisches Akzeptieren gesellschaftlicher
Sakularisierungsprozesse interpretiert (2.2).

2.1 Das Problem von Tambach
2.1.1 Zur Vorgeschichte des Tambacher Vortrags

Barths Tambacher Vortrag Der Christ in der Gesellschaft® entstand 1919 in der
Ubergangs- und Radikalisierungsphase zwischen der Veréffentlichung der beiden
Auflagen des Romerbriefkommentars, also in jenen formativen Jahren der dialek-
tischen Theologie, in die auch die Auseinandersetzung mit dem Neuplatonismus
Heinrich Barths,’ die erste Begegnung mit Friedrich Gogarten (in Tambach)* sowie
spiter die Entdeckung Franz Overbecks® fielen. Er gehort zu jenen Texten dieser
Zeit, in denen ein ,theologisches und terminologisches Suchen und Tasten“®
wahrnehmbar ist und die theologische Grundfragen auf neue Weise zu stellen
suchten. In Tambach stand besonders die Kontrastierung des in Entwicklung be-
griffenen neuen theologischen Ansatzes mit den schnell in die politische Aktivitat
drangenden Konzepten der religiosen Sozialisten im Vordergrund, die auch einen
Grossteil des dortigen Publikums ausmachten.” Thnen gegentiber sollte vor direkten
Verbindungslinien zwischen Christus und dem politischen Zeitgeschehen, etwa der
sozialen Bewegung, gewarnt werden.

2 Barth, Der Christ in der Gesellschaft.

3 Vgl. H. Barths 1919 in Aarau gehaltenen Vortrag Gotteserkenntnis; vgl. dazu insgesamt Chalamet,
Dialectical Theologians, S. 120f.; Lohmann, Karl Barth und der Neukantianismus, S. 252—272.

4 Vgl. Barth, Autobiographische Skizze [aus dem Fakultditsalbum der Theologischen Fakultdt in
Miinster], S. 297

5 Vgl. Barth, Unerledigte Anfragen an die heutige Theologie, S. 622 (Hg.-Einleitung).

6 So Berkhof, 200 Jahre Theologie, S. 189.

7 Zu Vorgeschichte und Kontext des Tambacher Vortrags vgl. die Hg.-Einleitung in Barth, Der Christ
in der Gesellschaft, S. 564-556; ferner Tietz, Karl Barth, S.108; Busch, Karl Barths Lebenslauf, S. 122 1.



2.1 Das Problem von Tambach — 47

Vor der eigentlichen Rekonstruktion dieses Vortrags gilt es kurz an die von der
Forschung bereits gut dokumentierte Tatsache zu erinnern, dass Barth vom reli-
gidsen Sozialismus herkam® und acht Jahre zuvor in seinem Vortrag Jesus Christus
und die soziale Bewegung selbst noch die doppelt identifikatorische Leitthese ver-
treten hatte: ,Jesus ist die soziale Bewegung und die soziale Bewegung ist Jesus in
der Gegenwart“.9 Barth hatte damals argumentiert, es gebe eine ,innere Verbin-
dung [...] zwischen dem Ewigen, Bleibenden, Allgemeinen in der modernen Sozi-
aldemokratie und dem ewigen Wort Gottes, das in Jesus Fleisch geworden ist“.'® In
seinen politischen Zielen sei der Sozialismus der Gegenwart ,mit Jesus eins®, da
dieser der materiellen Not ebenfalls ein tiberzeugtes ,sie soll nicht sein“ entge-
gengehalten habe."' Insofern lasse sich der ,eigentliche Inhalt der Person Jesu“
durch ,die beiden Worte: soziale Bewegung zusammenfassen“ — und andererseits
sei die (reale, empirische) soziale Bewegung des 19. und frithen 20. Jahrhunderts
»ein ganz direkter Forttrieb der [...] mit Jesus in die Geschichte und ins Leben ge-
tretenen Geisteskraft“'> Barth konnte sie daher 1911 sogar als ,das grofste und
eindringlichste Wort Gottes an die Gegenwart bezeichnen."®

Die in diesem frithen Vortrag begegnende Deutung der (weitgehend sékularen)
sozialen Bewegung ist stark vom religiésen Sozialismus Hermann Kutters'* und

Leonhard Ragaz‘,'® indirekt aber auch bereits vom Denken Christoph Blumhardts*®

8 Uber Marquardt, Theologie und Sozialismus hinaus erschien in den letzten Jahrzehnten eine
kaum mehr tberblickbare Forschungsliteratur zu Barths Verhéltnis zum Sozialismus; vgl. als
knappe Auswahl aus aktuellen, inhaltlich jeweils unterschiedlich akzentuierten Publikationen
Plonz, Religidser Sozialismus als dialektische Theologie: Karl Barth; Stefan, Der Safenwiler,Genosse
Pfarrer* als Kronzeuge des Linksbarthianismus?; Link, Art. Barth und der religiése Sozialismus.

9 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 386f.

10 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 389.

11 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 398. — Hingegen konne und misse die Sozi-
aldemokratie von Jesus lernen, ,dafl wir Zukunftsmenschen brauchen, um den Zukunftsstaat zu
bekommen, nicht umgekehrt* (a.a.0., S. 397f.).

12 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 387.

13 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 387.

14 Kutter hatte 1904 in seinem Buch Sie miissen die These vertreten, in den ,Sozialdemokraten®
erfiillten sich , Gottes VerheifSungen® (Kutter, Sie miissen, S. 261). Es gehe nicht an, eine Bewegung,
die in ihrem politischen Wirken ,so sehr den Stempel des lebendigen Gottes an sich“ trage, ,,gottlos“
zunennen (a.a.0., S. 7). Gerade angesichts der allgemeinen Schmahung der Sozialdemokraten durch
die Gesellschaft seiner Zeit vermutete Kutter (a.a.0., S. 5): ,Ich glaube fast, da ist etwas von Gott
offenbar geworden.“

15 Ragaz nannte die ,soziale Bewegung“ seiner Zeit ,ein Aufbrechen des Christuslebens, der
Christusoffenbarung in unserer Welt“ (Ragaz, Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Bd. 1, S.106),
ein ,Aufbrechen der Wahrheit Christi“ (ders. Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Bd. 2, S.11). Er
war der Ansicht, heute schreite ,Christus [...] in die Welt hinein. Das ist das Erdbeben unserer Tage,



48 —— 2 Welt ist Welt

geprigt."” Sie begegnet bei Barth auch in anderen Friihschriften.'® Trotz all seiner
,2unvollkommenheiten® sei der Sozialismus, wie Barth noch 1915 festhielt, ,,eines der
erfreulichsten Anzeichen dafiir, dass Gottes Reich nicht stille steht, dass Gott an der
Arbeit ist«*®

das der grofle Eisbruch, den wir erleben“ (ders. Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Bd. 1,
S.106). Aufgrund seiner Uberzeugung, Christus selbst rufe gegenwértig von der Kirche in die Wel,
lautete seine Parole schlicht und eindeutig: ,Los von der Kirche!“ (a.a.0., S. 311).

16 Wahrend Barths erste vertiefte Beriihrung mit dem Werk Blumhardts erst auf das Jahr 1915 zu
datieren sein diirfte (vgl. dazu Thurneysen, Karl Barth, S. 8f.; Busch, Karl Barths Lebenslauf, S. 96 f.),
waren sowohl Kutter als auch Ragaz tief von der Gedankenwelt Christoph Blumhardts gepragt, und
zwar inshesondere von deren politischster Phase in der Zeit um seinen Beitritt zur SPD (1899).
Blumhardt konnte in diesem Jahr formulieren, im ,Streben [...], welches die Sozialdemokratie
vertritt“, begegne ein ,Christuszeichen, denn auch Christus wolle ,eine Menschheit, in welcher
Gerechtigkeit und Wahrheit, Liebe und Leben alles durchdringt“ (Blumhardt, Ihr Menschen seid
Gottes!, S. 472). Die sozialistische Bewegung erschien ihm ,wie ein Feuerzeichen am Himmel, wel-
ches Gericht ankiindigt“ (a.a.0., S. 451), ,wie eine Prophetenstimme aus der Welt“ (a.a.O., S. 2831f.).
Auch Blumhardt war - schon vor Ragaz — der Ansicht, Christus gehe gegenwiértig ,,iiber Kirche und
Christentum weg, Christus kommt zu den Menschen“ (a.a.0., S. 414). Darauf sei hier eigens hinge-
wiesen, da die Hauptvertreter der dialektischen Theologie ihre theologische Entwicklung spater
zwar als Bruch mit Kutter und Ragaz, aber als Weiterfithrung der theologischen Anliegen Blum-
hardts verstanden haben (vgl. dazu Barth, Auf das Reich Gottes warten; ders., Vergangenheit und
Zukunft, S. 538 —545; Thurneysen, Christoph Blumhardt). Beide, Barth wie Thurneysen, hielten sich in
ihrer Blumhardt-Rezeption, wie Gerhard Sauter festhalt, ,,offensichtlich fast nur an die letzte Phase
(1907-1917)“ dessen Denkens (Sauter, Art. Barth und Blumhardt, S. 78).

17 Die markanten und bereits gut dokumentierten Unterschiede zwischen den Denkansédtzen
Kutters und Ragaz‘ sowie Blumhardts Phase um 1900 kénnen fiir die Zwecke dieser Studie zu-
riickgestellt werden. Vgl. dazu Pfeiffer, Kutter und Ragaz — Variationen des religiosen Sozialismus;
Marquardt, Theologie und Sozialismus, S. 70-83.124-126, Mattmtller, Leonhard Ragaz und der re-
ligiose Sozialismus, Bd. 1, S. 100-107, Link, Art. Barth und der religiose Sozialismus, S. 71f., sowie
schliesslich die instruktive Gegentiberstellung von Kutter und Ragaz in KD I/1, S. 751.

18 Zwei weitere Beispiele seien hier genannt: Nach dem Tod des sozialistischen Politikers August
Bebel im Jahr 1913 nannte Barth dessen ,Leben und Wirken“ in einer Predigt tiber Ps 9568 eine
,Gottesstimme*, der man ,im Grunde nicht widersprechen“ konne; sein Leben sei eine ,,Ankiin-
digung des kommenden Reiches Gottes, ein Anklopfen des gottlichen Willens“ gewesen (Barth,
Predigten 1913, S. 434f.). Und 1915 fiihlte er sich im ,Glaube[n]“ der Sozialdemokraten an Christus
erinnert (vgl. Barth, Christus und die Sozialdemokraten, S. 134); im Sozialismus breche namlich,
»obgleich seine Bekenner es z.T. nicht wissen u. leugnen u. trotz all ihrer Fehler etwas auf vom
Himmelreich, etwas von den Kréften Gottes (a.a.0., S. 135).

19 Barth, Religion und Sozialismus, S. 219. — Barth betonte in diesem Zusammenhang, er sei ,der
Uberzeugung, dass Gott noch auf ganz andre Weise an der Arbeit ist in der Welt, als durch die
Religion“; in den ,,Gedanken u. Bestrebungen“ der Sozialdemokratie sehe er ,soviele Anzeichen von
dieser Arbeit u. Herrschaft Gottes, dass ich mich ihr trotz ihrer gelegentlichen relig[iésen] Irrtimer
und Missverstandnisse nicht verschliessen kann, weil ich mich damit Gott selbst verschliessen
wirde“ (a.a.0,, S. 220).



2.1 Das Problem von Tambach — 49

Dieser theologisch geladene Blick auf die Welt und einzelne Weltphdnomene,
dieser welttheologische Optimismus beztiglich des sdkularen Sozialismus geriet nun
bei Barth mit dem Fortschreiten des Ersten Weltkriegs in eine tiefe Krise. Seine
Theologie der 20er Jahre muss als bewusster Abbruch dieses religids-sozialen,
letztlich stets zur Identifikation von Gottes bzw. Christi Handeln mit sozialen und
politischen Grossen der Gegenwart tendierenden Denkwegs gelesen werden. Dass
Gott auch im politischen Leben der Zeit, wie eben zitiert, ,an der Arbeit sei, wird
von Barth zwar auch in der nun folgenden Schaffensperiode nicht aktiv negiert —
die inklusive Welttheologie, die hinter diesem Satz steht, jedoch merkbar zurtick-
genommen.

Friihe Beispiele fiir diese Zurticknahme finden sich ebenfalls bereits 1915, also
zeitlich parallel zu den eben zitierten religios-sozialen Weltdeutungen. Markant ist
Barths Vortrag Kriegszeit und Gottesreich — der erste, in dem Barth die bereits beim
jiingeren Blumhardt mehrfach begegnende Wendung ,Gott ist Gott“ verwendete, >
und auch der erste, der als welttheologisches Analogon dazu festhielt: ,Welt ist
Welt“.*! Diese tautologische Formel nutzt die negative Konnotation des Weltbegriffs
und erinnert an die (kritisch gewendete) Weltlichkeit, an die Weltverfallenheit
samtlicher gesellschaftlicher Stromungen und Bewegungen — auch der sozialisti-
schen. Von ihr her beschrieb Barth in seinem Vortrag die gegenwartige Kriegszeit
als eine ,Zeit besonderer Bewegung von Gott her®, weil sie ,von den Bildern von

20 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S.193; zur Verwendung dieser Formel bei Christoph Blumhardt
vgl. etwa Blumhardt, Ihr Menschen seid Gottes!, S. 238.245.364. — Auf diesen Zusammenhang weisen
Winn, Jesus is Victor, S.175, und Lim, ,,Jesus ist Sieger bei Christoph Friedrich Blumhardt, S.101, hin.
21 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S.193. — Thurneysen gab spéter an, nicht nur die Formel , Gott
ist Gott“, sondern auch ,,Welt ist Welt“ stamme urspriinglich von Blumhardt, und zwar aus einem
Gesprach zwischen Blumhardt, Barth und Thurneysen aus dem Jahr 1915 (vgl. dazu Thurneysen,
Karl Barth, S. 8; auch darauf weist Lim, ,,Jesus ist Sieger” bei Christoph Friedrich Blumhardt, S. 101,
hin). Entsprechend hiess es noch in seiner 1925 — also in der Hochphase der dialektischen Theo-
logie — erschienenen, positiv gestimmten Wiirdigung des Lebenswerk Christoph Blumhardts
(Thurneysen, Christoph Blumhardt, S.110): ,Es kann nicht ganz bestritten werden, dass Blumhardt
gelegentlich die Gefahr drohte, dass ihm die Gleichnisse zu Gleichungen wurden, dass er allzu di-
rekt, allzu unmittelbar Gott und die Welt, die Welt und Gott einander gleichsetzte. Aber wirklich
erlegen ist er dieser Gefahr doch nicht. Er hat doch nie mit einem nicht mehr gehemmten, stiirmisch
optimistischen ,das ist es!* das Reich Gottes mit irgend einem dieser weltlichen Vorgidnge und Ge-
bilde, die ihm zum Gleichnis geworden waren, wirklich gleichgesetzt. Er wusste immer, wer Gott
war, und was die Welt sei. ,\Welt ist Welt’, sagte er, ,Gott aber ist Gott!‘[,] das blieb ihm zweierlei. Zur
religiosen Verklarung auch idealster und reinster Geschehnisse hienieden hétte er seine Hand
niemals geboten.“ Ob dieses Urteil angesichts der auch bei Blumhardt vorfindlichen theologischen
Deutung des Sozialismus in der Zeit nach 1899 einer kritischen Uberpriifung standhélt, kann an
dieser Stelle offenbleiben.



50 —— 2 Weltist Welt

allerlei Nicht-Gottern mit Macht zu dem einen realen Gott hindn%ing[e]“.22 Die
verschiedenen Goétter der Welt — auch jener,,des proletarischen Klassenkampfes, an
den wir eine Zeitlang doch geglaubt haben“ - seien aufgrund des im ersten
Kriegsjahr Erlebten?® erledigt: ,Was sollen uns alle diese Gotter, nach dem wir ge-
sehen haben, wie sie alle ,feldgrau‘ geworden sind?“?* Die Welt werde durch diese
Entwicklung ,entgottert” und erweise sich ,als das, was sie ist, als Welt. Dafiir er-
weist sich Gott umso kréftiger als Gott.“*®

Die Verweltlichung der Welt und die damit verbundene Warnung vor allen
tendenziell identifikatorischen, Gott im Weltgeschehen verortenden Welttheologien
fiihren - im zuletzt zitierten Satz wie in der Weiterentwicklung von Barths Theo-
logie in den Folgejahren insgesamt — zur Konzentration auf Gott selbst. Das bedeutet
1915 eine Konzentration auf den von der Welt kategorial unterschiedenen, ihr ge-
gentiber ganz anderen Gott — aber bereits auch auf den Gott, der sich in Jesus
Christus zeigt. Es gehe, hielt Barth nun programmatisch fest, um ,Gott so wie er im
Leben u. Wort Jesu zu erkennen ist. Alles Andre, was sich daneben Gott nennt, ist
nicht Gott“.*® Interessant ist der Rollentausch, den die Christologie hier im Vergleich
zur oben zitierten religids-sozialen Fruhschrift Barths vornimmt. Ging es dort noch
um die Feststellung der ,innere[n] Verbindung® Jesu zur ,Welt‘ in der Form der
sozialen Bewegung,”’ formulierte Barth nun, in Jesus begegne ,die grosse Position
des Schopferischen, Wirklichen, Neuen gegentiber unserm ganzen Lebenszusam-
menhang“.?® Jesus wird nicht im ,Lebenszusammenhang® verortet, etwa als dessen
Spitze oder als dessen wahrer Sinn, sondern steht ihm als Ganzem entgegen. Das
naiv-inklusive Denken des religiésen Sozialismus wird durch ein diastatisches
Modell ersetzt, in dem Jesus primdr als kritisches Gegeniiber zur Welt fungiert.
Eben im Kontext dieser Emanzipation vom religidsen Sozialismus (und insbheson-
dere seiner theologischen Deutung der sozialen Bewegung) steht nun Barths
Tambacher Vortrag Der Christ in der Gesellschaft.

22 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S. 194f.

23 Zu Barths Enttduschung tber die Rolle der Sozialdemokratie beim Kriegsausbruch vgl. etwa
Tietz, Karl Barth, S. 93f.; Busch, Karl Barths Lebenslauf, S. 94f.

24 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S.195.

25 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S. 195.

26 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S. 193.

27 Barth, Jesus Christus und die soziale Bewegung, S. 389 (wie oben zitiert).

28 Barth, Kriegszeit und Gottesreich, S. 195f.



2.1 Das Problem von Tambach — 51

2.1.2 Die diastatische Welthermeneutik des Tambacher Vortrags

Die Abgrenzung nach dieser Seite spiegelt sich bereits im bewussten Missver-
stdndnis des Barth vorgeschlagenen Vortragstitels, das 1919 am Anfang seines Ge-
dankengangs stand. Thm gehe es, erklédrte Barth, nicht um die Christen, sondern um
den Christus in der Gesellschaft.® Aus dieser Umstellung ergab sich nun jedoch
nicht mehr, wie noch wenige Jahre zuvor, die Behauptung einer ,,Verbindung“ von
Jesus und der sozialen Bewegung. Nun ging es zentral vielmehr um die Feststellung
einer Diastase der beiden im Titel genannten Entitaten. ,Der Christ — in der Ge-
sellschaft! Wie fallen diese beiden Grofien auseinander, wie abstrakt stehen sie sich
gegeniiber!“*

Im Vortragsthema sei zwar ,ein Licht von oben“ enthalten, ,dann aber auch
eine bose Abstraktion, ein erschreckendes Gegeneinander zweier artfremder
GroRen“?®! Die Gesellschaft des Jahres 1919 skizzierte Barth als ,in sich geschlos-
senes Ganzes [...] ohne Fenster gegen das Himmelreich“,** als ,beherrscht von ih-
rem eigenen Logos“.** ,So gerne, ach so gerne“ wiirde man diese Gesellschaft — etwa
nach Art des religiés-sozialen Denkens und Handelns — ,in Christus begreifen, in
Christus erneuern“>* Barth schirfte nun jedoch ein: Dass Christus auch in ihr am
Werk sei, beispielsweise in der Form des politischen Wirkens und Wollens der
Sozialdemokratie, sei in keiner Weise selbstverstandlich. Ganz anders gestimmt als
1911 fragte Barth nun: ,Ist Christus auch in der heutigen Gesellschaft? Wir zégern,
nicht wahr, und wir wissen, warum wir zégern“.*®

Wie an dieser Stelle formulierte Barth in Tambach vielerorts in der 1. Person
Plural Hemmnisse und Unsicherheiten.*® Das dabei verwendete ,Wir“ zielt er-

29 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 557: ,Der Christ — wir sind wohl einig darin, dass
damit nicht die Christen gemeint sein konnen: weder die Masse der Getauften, noch etwa das er-
wahlte Héuflein der Religios-Sozialen, noch auch die feinste Auslese der edelsten frommsten
Christen, an die wir sonst denken mégen. Der Christ ist der Christus.“

30 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 558.

31 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 563.

32 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 560.

33 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 562.

34 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 561.

35 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 557.

36 Vgl. etwa die folgenden Wendungen: ,Wir méchten heraus aus dieser Gesellschaft; wir mochten
eine andere Gesellschaft. Aber noch méchten wir blofs; noch spiiren wir schmerzlich, dass trotz aller
Verdnderungen und Umwalzungen alles im Alten ist“ (Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 556);
,sollten wir nicht vor allem einmal erschrecken vor der Aufgabe, Sdemann des Wortes fiir die Welt
zuwerden [...]?“ (a.a.0,, S. 559); ,,Wir werden [...] nach altbekannter Mahnung nicht ntchtern genug
mit der ,Wirklichkeit' rechnen konnen, wenn wir an die Ausfithrung unseres Programmes heran-
treten. Es hat seinen guten Grund, wenn es rebus sic stantibus unmégliche Ideale und unerreichbare



52 —— 2 Weltist Welt

kennbar auf die religios-sozialen Kreise, denen sich Barth formal immer noch zu-
rechnete und die vor zu schnellen Verbindungslinien zwischen Christus und der
Gesellschaft (bzw. der in ihr wirkenden progressiven Krafte) gewarnt werden
sollten.®” Die Gesellschaft steht Christus, die Welt steht Gott vielmehr, wie es schon
im Vortrag Kriegszeit und Gottesreich vorgezeichnet wurde, als ganze gegeniiber.
Beide Grossen werden, wie es Friedrich-Wilhelm Marquardt spéter beschrieb, als
sich gegeniiberstehende ,Totalititen“ gezeichnet.*® Erst ausgehend von dieser di-
astatischen Situationsanalyse sollte das Verhaltnis beider Grossen neu in den Blick
kommen konnen.

Die Beschreibung der Gott gegentberstehenden, ihm gegentiber abgeschlosse-
nen Gesellschaft erfolgte dabei nicht als Kritik eines Abfalls vom Glauben oder von
Gott, sondern als schlichtes Feststellen einer Voraussetzung. Insofern ist es un-
scharf, Barths Fokussierung auf den ,ganz andere[n]“ Gott als ,Antwort auf den
Abfall der Gesellschaft von Gott“ zu interpretieren, wie es Marquardt weiter vor-
schlug.39 Missverstandlich ware es auch, Barths Position als — etwa Charles Taylor
vorwegnehmende — Kritik des Immanenzverhaftetseins moderner Gesellschaften
zu reformulieren.*® Barths Analyse der Gott gegeniiber abgeschlossenen Gesell-
schaft konstituiert zundchst nicht die Verurteilung, sondern erst die Feststellung der
Diastase zwischen Gott und dieser Gesellschaft. Entsprechend rief Barth an keiner
Stelle seines Vortrags dazu auf, die Gesellschaft zu (re-)christianisieren, um sie
dadurch wieder in einer Beziehung zu Christus sehen zu konnen. Versuche einer
Klerikalisierung der Gesellschaft nach dem Vorbild des ,christlichen Mittelalters“

Ziele gibt“ (a.a.0,, S. 563); ,Warum sind wir so gefangen und gehindert, wie von einem ungeheuren
Druck, bei der an sich so schlichten Aufforderung, hier und jetzt den Willen Gottes zu tun?“ (a.a.0.,
S. 588).

37 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 559: ,Schnell zur Hand sind alle jene Kombinationen,
wie ,christlich-sozial’, ,evangelisch-sozial’, ,religiés-sozial‘, aber hochst erwagenswert ist die Frage,
ob die Bindestriche, die wir da mit rationaler Kiithnheit ziehen, nicht gefdhrliche Kurzschliisse sind.“
38 Marquardt, Der Christ in der Gesellschaft: 1919-1979, S. 57 u.d.; vgl. ferner Marquardt, Theologie
und Sozialismus, S. 203f. Marquardt versteht Barths Suche nach einer ,Logik Gottes auch als
4Riicksto3 gesellschaftlicher Totalitatserfahrung im Denken der Theologie“ (a.a.0., S. 203).

39 Marquardt, Theologie und Sozialismus, S. 206, reformulierte Barths Gedankengang folgender-
massen: ,Will die totale Gesellschaft Abfall von Gott, so ist auch der totale ,ganz andere‘ Gott Ant-
wort auf den Abfall der Gesellschaft von Gott“. In dieser Wiedergabe erhélt die Skizzierung der Gott
gegeniiber abgeschlossenen modernen Gesellschaft eine deutlich starker pejorative Note als bei
Barth.

40 Vgl. Borgman, The Revolution Prior to All Revolutions, S.98: ,Barth’s ideas here are fully against
what Charles Taylor in A Secular Age names ,the immanent frame’, which is the typical modern idea
of a self-enclosed world functioning according to a mechanical logic, and a world that is not in-
fluenced by forces that cannot be mechanistically understood and technologically manipulated.©



2.1 Das Problem von Tambach — 53

werden im Text zwar antizipiert, aber explizit abgelehnt.** Ebenso deutlich wird
der umgekehrte Versuch zuriickgewiesen, mit der genannten Diastase umzugehen:
Jede Anpassung Christi an die Bediirfnisse der Gesellschaft, auch etwa an die ,So-
zialdemokratie“, wird von Barth als ,Sdkularisieren“ Christi bezeichnet und mit
dem Vorwurf des Verrats belegt.** In beiden Ansétzen wiirde die wirkliche Aufgabe
verfehlt, die Beziehung des wirklichen Christus zur Gott gegeniiber abgeschlosse-
nen Gesellschaft zu beschreiben. Es geht, wie Barth einschérfte, um den Gottesbe-
zug nicht einer theologisch imaginierten idealen, sondern der realen Welt: ,Die
Welt, wie sie ist, wie sie uns gegeben ist, und nicht, wie wir sie uns traumen, werden
wir also zundchst ganz naiv hinzunehmen und auf ihre Beziehung zu Gott zu be-
fragen haben.“**

In Barths spéterer Theologie wird exakt an dieser Stelle die Entwicklung einer
mit dem Inklusionsgedanken verbundenen christologischen Theologie der Welt
einsetzen, die Christi Wirken auch in dieser Gott gegeniiber abgeschlossenen Ge-
sellschaft beschreibt, ohne aber in die religids-soziale Identifikationslogik zurtick-
zufallen. In Tambach hingegen ist diese inklusive Perspektive weitgehend abwe-
send; die Argumentation wird uberwiegend durch eine diastatische Motivik
dominiert. Wiederum, wie schon in Kriegszeit und Gottesreich, begegnen christo-
logische Gedanken primdr in charakteristisch gewendeter Weise zur Unterstrei-
chung, nicht zur Uberwindung der grossen Diastase zwischen der Welt und Gott.
Die ,Lage zwischen Gott und Welt“ sei, wie Barth schon hier schreibt, durch die
Auferstehung Christi in ,grundsatzlicher umfassender Weise bewegt“.** Was das
positiv bedeutet, wird jedoch noch kaum inhaltlich entfaltet; der Riickbezug auf die
Auferstehung dient vielmehr dem typisch dialektisch-theologischen formalen Ar-
gument, das Reich Gottes sei von allen innerweltlichen Bewegungen, also von re-
volutiondren wie von konservativen, radikal zu unterscheiden.*® Der Fokus der

41 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 562.

42 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 560: ,Ja, Christus zum soundsovielten Male zu sd-
kularisieren, heute z.B. der Sozialdemokratie, dem Pazifismus, dem Wandervogel zu Liebe, wie
ehemals den Vaterlandern, dem Schweizertum und Deutschtum, dem Liberalismus der Gebildeten
zu Liebe, das méchte uns allenfalls gelingen. Aber nicht wahr, da graut uns doch davor, wir méchten
doch eben Christus nicht ein neues Mal verraten.“ — Zu diesem Begriffsgebrauch vgl. Gestrich,
Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 61; Liibbe, Sakularisierung,
S. 99f.,; Pfleiderer, ,Sdkularisierung®, S. 139f. Georg Pfleiderer betont zurecht, mit der Rede vom
Sakularisieren Christi sei hier etwas sehr anderes gemeint sei als im ,alte[n] Lied eines konserva-
tiven theologischen Antimodernismus und Antisakularismus“ (a.a.O., S. 139).

43 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 577.

44 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 576.

45 Dies wird bei Betrachtung des gesamten Passus deutlich (Barth, Der Christ in der Gesellschaft,
S. 576f.): ,Die Lage zwischen Gott und Welt ist durch die Auferstehung in so grundsatzlicher um-



54 —— 2 Weltist Welt

Argumentation liegt auf der Feststellung und dem ideologiekritischen Fruchtbar-
machen der Diastase zwischen Gott und Welt, nicht auf ihrer christologisch-in-
Klusiven Uberwindung.

Ein Kernelement des von Barth vorgeschlagenen Blicks auf die Welt ist dabei
die Kritik der in der Gesellschaft herrschenden ,gottahnlichen Hypostasen und
Potenzen“.*® Die Gott gegeniiber abgeschlossene Gesellschaft wird in dieser Per-
spektive, entgegen der ihr faktisch eigenen Tendenz zur Freisetzung religioser
Bindungskréafte und zur Produktion von Gétzen, bei ihrer Weltlichkeit behaftet. Die
»Sachen“ miissen, wie es an einer Stelle heisst, ihres ,religiosen Glanzes“ wieder
entkleidet werden.*” Anderswo formuliert Barth: , Tot sind alle Dinge, die mehr als
Stoffe sein, die eine eigene grobklotzige Dinglichkeit fir sich in Anspruch nehmen
wollen. [...] Tot sind alle ,Dinge an sich*.*® Auf diese Feststellung folgt eine aus-
fithrliche Kritik der Autoritét, der Familie, der Kunst, aber auch der Arbeit und der
Religion ,an sich®, die als Abstrakta jeweils als hochambivalente Grdssen erschei-
nen.* So fiihrte die Feststellung einer radikalen Diastase zwischen Gott und Welt
direkt zur Entwicklung und Anwendung einer theologisch-kritischen Weltherme-
neutik, die Kritik an allen ,Ideologien® iibte, ,die eine Dinglichkeit beschénigen und
verkldren wollen.*

2.1.3 Der Einfluss Heinrich Barths und des Neuplatonismus

In Rhetorik und Inhalt ist Barths Vortrag an den zuletzt zitierten Stellen erkennbar
vom neuplatonisch gewendeten Neukantianismus seines Bruders, des Philosophen
Heinrich Barth, geprigt.>" Dieser hatte wenige Monate zuvor in seinem an der

fassender Weise bewegt, und die Stellung, die wir in Christus dem Leben gegentiber einnehmen, ist
so radikal uberlegen, dass wir uns, wenn wir nun der Bedeutung und Kraft des Reiches Gottes im
einzelnen nachgehen wollen, nicht etwa verleiten lassen diirfen, unsern Blick auf diejenigen Vor-
gange und Erscheinungen zu beschrdnken, die wir im engeren und einzelnen Sinn als gesell-
schaftskritische, revolutionare zu bezeichnen gewohnt sind. [...] Das Reich Gottes fangt nicht erst
mit unsern Protestbewegungen an. Es ist eine Revolution, die vor allen Revolutionen ist, wie sie vor
allem Bestehenden ist. Die grofie Negation geht den kleinen voran, wie sie auch den kleinen Posi-
tionen vorangeht.*

46 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 562.

47 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 562.

48 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 571.

49 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 571-573.

50 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 574.

51 Vgl. zu diesem Zusammenhang die folgende Literaturauswahl: Berkhof, 200 Jahre Theologie,
S. 190-193; Marquardt, Theologie und Sozialismus, S. 207-219; Spieckermann, Gotteserkenntnis,



2.1 Das Problem von Tambach — 55

Aarauer Christlichen Studentenkonferenz gehaltenen Vortrag Gotteserkenntnis®
eine Kritik der ,Herrschaft der Sachenwelt“*® formuliert und beobachtet, ,,autonom
gewordene Potenzen“ wiirden der Seele ,erfolgreich mit dem Anspruch gegen-
ubertreten, ihre Krafte an sich zu binden und in sich zu begrenzen“.54 Ahnlich wie
spater Karl Barth zielte Heinrich Barth auf eine Kritik der ,Welt der Dinge“, die
»uns“ ihre Forderungen diktiere.*® Zentral war fiir ihn der dieser Herrschaft der
Dinge entgegengesetzte stete Riickbezug auf den Ursprung, von dem her alles Sei-
ende permanenter Kritik ausgesetzt sei. Heinrich Barth hielt fest: ,Orientierung am
Ursprung heift immerwihrendes Brechen mit dem Gewordenen.“*® Alles, was in
der Welt geschieht, steht von daher unter dem permanenten Vorbehalt, nicht der
Ursprung zu sein,”” sondern nur Welt, blosses Diesseits. Aus dieser Grundent-
scheidung leitete sich in Heinrich Barths Denken eine doppelte ethische Konse-
quenz ab. Einerseits folgte aus ihr die Kritik bruchloser politischer Eschatologien, in
denen die ,Distanzen“ — etwa zwischen dem Ursprung und einzelnen weltlichen
Gegebenheiten — nicht gewahrt blieben.’® Andererseits ergab sich aus ihr, in kriti-
scher I"Jberbietung dieser Ideologien, der emphatische Ruf nach ,Sachlichkeit“*® im
Reden und Handeln. In der steten, kritischen Orientierung am Ursprung erscheint
die profane Weltlichkeit des Weltlebens in einem neuen Licht. ,Das Géttliche,
heisst es bei Heinrich Barth, ,hat die Freiheit, profan zu werden. In seinem Zu-
sammenhange ist es erlaubt, sachlich zu sein, sei es in der Wissenschaft, sei es in

S.108-121; van der Kooi, Anfiingliche Theologie, S.124.155-157, Lohmann, Karl Barth und der Neu-
kantianismus, bes. S. 252—272; Beintker, Die Dialektik in der ,dialektischen Theologie“ Karl Barths,
S. 224-230; Plonz, Die herrenlosen Gewalten, S. 152f.; Pfleiderer, Karl Barths praktische Theologie,
S. 317-331; Hofheinz, Der ,Alleszermalmer?, S. 38; Miitzlitz, Gottes Wort als Wirklichkeit, 61—69.
52 H. Barth, Gotteserkenntnis.

53 Vgl. H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 226: ,Wer sich die Ursachen unseres Zusammenbruchs [...]
Kklarzumachen versucht, trifft gewif§ den Kern des Ubels: Herrschaft der Sachenwelt iber den freien
Willen und Bindung des Willens an die Begrenztheit des geschaffenen oder des zu erschaffenden
Dinges.“

54 H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 227.

55 H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 226.

56 H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 239.

57 ,Jenseits liegt der Ursprung — und nur Jenseits!“, konnte Heinrich Barth in diesem Sinne wenige
Jahre spater an Emil Brunner schreiben (Brief vom 29. November 1921, zit. nach Lohmann, Karl
Barth und der Neukantianismus, S. 185).

58 Vgl. H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 253f.: ,[...] um der Wahrheit willen bitten wir, in diesen letzten
Dingen die Distanzen zu wahren, die Entfernungen nicht zu verkiirzen, die Entscheidungen nicht
vorwegzunehmen. Eine erneuerte Menschheit, hoffen wir, werde aus der Krisis der Gegenwart
hervorgehen. Aber Volkerfrieden, Sozialismus, Genossenschaftshewegung, [...] sie bedeuten doch
nicht etwa eine Vorbereitung oder gar einen kontinuierlichen Ubergang zur Enderfiillung!*.

59 Vgl. H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 252, vgl. insgesamt a.a.0., S. 251f.



56 —— 2 Weltist Welt

der Politik.“®® Dieser Gedanke miindete schliesslich in eine — auch religids ge-
meinte — Rehabilitation sachlicher Arbeit.*!

Zwischen Heinrich Barths in Aarau vorgetragener philosophischen Analyse
und den theologischen Pointen des Tambacher Vortrags bestehen durchgehend
weitreichende Parallelen, die besonders augenfallig werden, wenn auch bei Karl
Barth explizit vom ,Ursprung die Rede ist.* Das Wort ,Ursprung®, das er sogar
synonym mit Gott verwenden konnte, diente auch ihm dazu, die Differenz zwischen
Gott und jedem menschlichen Erlebnis zu markieren: ,Das Unmittelbare, der Ur-
sprung wird als solcher nie erlebt. Nur Hinweis auf den Ursprung, auf Gott ist alles
,Erleben‘« % Entsprechend betonte er; wie Heinrich Barth, die kategoriale Differenz
noch zwischen dem besten politischen Handeln und dem Reich Gottes.** Bei beiden
Bridern begegnet wortgleich das Insistieren darauf, die Antwort auf das im je-
weiligen Vortrag gestellte Problem liege ,,in Gott“.%® Und so {iberrascht es nicht, dass
— neben weiteren, bezeichnenden Ubereinstimmungen im Einzelnen®® — auch bei
Karl Barth ,Sachlichkeit“ zum Leitbegriff fiir das Leben und Arbeiten in der Welt
erkoren wurde;*” einmal sogar unter explizitem Rekurs auf Paulus, die Propheten

60 H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 251.

61 H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 252: ,Vollmacht zum Werke ist etwas Tiefes und Géttliches; voll-
biirtig im Reich Gottes sind auch das Konnen und die Meisterschaft.”

62 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 557561.564£.569 f.

63 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 566.

64 Vgl. z.B. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 593: ,[...] so miissen wir uns jetzt sichern gegen
den Irrtum, als wollten wir durch Kritisieren, Protestieren, Reformieren, Organisieren, Demokra-
tisieren, Sozialisieren und Revolutionieren, und wenn dabei das griindlichste und umfassendste ge-
meint wdre, etwa dem Sinn des Gottesreiches Gentige leisten. Darum kann es sich wirklich nicht
handeln.“

65 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 563 (,Es gibt nur eine Losung, und die ist in Gott
selbst.“) mit H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 243: ,Die Antwort kann nur in Gott liegen. Denn Gott ist
Ursprung und Idee schopferischen Handelns*.

66 Soz.B.im Bezugaufdas ,Leben* (H. Barth, Gotteserkenntnis, S.223.234f. u.6.; K. Barth, Der Christ
in der Gesellschaft, S. 556), in der Rede vom ,archimedischen Punkt“ (H. Barth, Gotteserkenntnis,
S. 238; vgl. K. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 575) sowie in der analogen Verwendung der
Siegesmetaphorik (H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 255: ,sieghafte Reinheit und Urspriinglichkeit [...]
tritt uns hier entgegen; K. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 575: ,,Gottesgeschichte ist a priori
Siegesgeschichte®). Zu weiteren Parallelen im Gedankengang vgl. Lohmann, Karl Barth und der
Neukantianismus, S. 253-272.

67 Vgl. bes. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 583, wo es in Auslegung der jesuanischen
Gleichnisse heisst: ,Der so kiihn und frei Welt und Himmelreich, Gegenwértiges und Urspriinglich-
Zukinftiges zusammen schaute, der hatte offenbar einen starken Sinn fiir Sachlichkeit. Eines
kommt in den Gleichnissen nicht vor, ndmlich Dilettantismus, Pfuscherei und Halbheit.“ Vgl. ferner
a.a.0., S. 584.590.



2.1 Das Problem von Tambach — 57

und Plato.®® Ein iibereinstimmender Grundgedanke der Vortrige beider Briider
lautet, dass gerade die Orientierung am Ursprung — bzw. am totaliter aliter ge-
dachten Gott — zur Sachlichkeit in den profanen Fragen des Weltlebens notigt und
befreit. Gerade die ,echte Transzendenz“®® beinhaltet bei beiden Briidern auch
(abgeleitete und relative) Immanenz; die umfassendste Negation fithrt zu einer
echten Position.”® Direktere Verbindungen zwischen Gott und Welt lehnen 1919
beide ab: ,Distanz wahren!, heisst es bei Karl Barth in direkter Ubernahme von
Heinrich Barths Formel.”* Dass Karl Barth 1919 unter unmittelbarem Eindruck von
Heinrich Barths Vortrag in einem Brief schrieb, dieser sei ihm ,zum Antrieb ge-
worden, das totaliter aliter des Gottesreiches noch viel kréftiger ins Auge zu fas-
sen“,’* unterstreicht diesen historisch-genetischen Zusammenhang.”

Unter dem Einfluss dieser spezifisch neuplatonischen Denkmuster Heinrich
Barths, die an entscheidender Stelle iiber Plato hinausgingen,”* lag Barths Reaktion
auf die Diastase zwischen Christus und der ganz ihrer eigenen Logik folgenden

68 Vgl. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 567: ,Wir miissen die grofSe Sachlichkeit wiederge-
winnen, in der sich Paulus mit den Propheten, mit Plato begegnet.“ — Noch im Alter hat Barth den
Namen Plato verwendet, um den Einfluss neuplatonischer Philosophie auf sein friihes dialektisch-
theologisches Denken zu bezeichnen: 1963 nannte er unter den ,alteren Autorititen, durch die wir
uns in den Jahren 1919-20 teils in unserer eigenen Beunruhigung bestérkt, teils gebieterisch vor-
warts getrieben fanden®, neben Dostojewski, den Blumhardts, Overbeck und Kierkegaard auch den
,grofden Plato - ja, Sie haben recht gehort: Plato!“ (Barth, Dank und Reverenz, S. 339).

69 SoK.Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S.577; H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 238, spricht von der
»einzig legitimen, echten und wahren Transzendenz des Ursprungs®.

70 Vgl.z.B. H. Barth, Gotteserkenntnis, S. 238: ,Er [der Ursprung, M.P.] wird so zum unumgénglichen
Durchgangspunkt einer zunéchst negativen und dann um so unbedingter positiv gerichteten Geis-
teshewegung®; K. Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 573f.: ,Sich auf den Anfang zurtickwerfen
lassen ist keine dde Verneinung, wenn wir wirklich auf den Anfang, auf Gott geworfen werden; denn
nur mit Gott kdnnen wir positiv sein.“ — Vgl. dazu Lohmann, Karl Barth und der Neukantianismus,
S. 265.

71 Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 567

72 Brief Barths an Thurneysen vom 13. April 1919 (Barth, Karl Barth — Eduard Thurneysen. Brief-
wechsel, Bd. 1, S. 324, hier S. 325).

73 Nach Abfassung des Tambacher Vortrags schrieb Barth wiederum: ,Heiners Vortrag hat mit
Wind und Gegenwind méchtig auf meine Fahrt eingewirkt“ (Brief an Thurneysen vom 11. September
1919; Barth, Karl Barth — Eduard Thurneysen. Briefiwechsel, Bd. 1, S. 343345, hier S. 344).

74 Zum Verhéltnis des radikal-diastatischen neuplatonischen Denkens zur Ideenlehre Platos vgl.
wiederum Lohmann, Karl Barth und der Neukantianismus, S. 204: ,Heinrich Barth geht [...] tiber
Platon hinaus, indem er das Jenseits der Idee so radikal auffafit, dafl zwischen der Wirklichkeit des
Lebens und der Idee eine uniiberwindliche Kluft bleibt.“ — Zum ebenfalls spannungsvollen Ver-
haltnis von Heinrich Barths Ursprungsdenken zum Neukantianismus der beiden Marburger Paul
Natorp und Hermann Cohen vgl. a.a.0,, S. 182f,; ferner Beintker, Die Dialektik in der ,dialektischen
Theologie“ Karl Barths, S. 226; McCormack, Theologische Dialektik und kritischer Realismus, S. 200.



58 —— 2 Weltist Welt

Gesellschaft also in einem Blick auf diese Gesellschaft, der sie stets neu mit dem von
ihr kategorial verschiedenen Ursprung konfrontierte. Ausfithrlicher noch als bei
seinem Bruder fithrte dieser Gedanke bei Karl Barth zu einer Kritik der Herrschaft
der Dinge ,an sich“ — und damit zum, wenn auch ganz im Relativen verbleibenden
und auf die direkte Verortung Gottes bzw. Christi im politischen Weltgeschehen nun
programmatisch verzichtenden, politischen Widerspruch gegen die Gesellschaft. In
der hier verfolgten Fragerichtung konnen die Unterschiede, die sich zwischen Karl
und Heinrich Barth dabei in konkreten politischen Fragen ergaben, zuriickgestellt
werden.”® Entscheidend ist an dieser Stelle vielmehr, dass das Denken beider Brii-
der in dieser Zeit nicht primér an einer Kritik der zunehmenden Verweltlichung der
Welt, sondern an der Sicherung ihrer legitimen Weltlichkeit interessiert war. Dar-
um stand im Zentrum des Tambacher Vortrags, wie beschrieben, nicht das Pro-
gramm einer (Wieder-)Verchristlichung der modernen Welt, sondern die kritische
Auseinandersetzung mit ihrer quasi-polytheistischen Verfasstheit’® durch die stete
Forderung nach Sachlichkeit. Diese Forderung ist nun aber noch nicht mit dem fiir
Barth spater so charakteristischen christologisch gewendeten Ruf ,zur Sache’, also
nach an Christus orientierter, theologischer Sachlichkeit”” zu identifizieren: Sie
zielte 1919 nicht primdr auf die Korrektur einer sich selbst missverstehenden
Theologie, sondern auf die theologische Kritik einer sich selbst iiberh6henden
Welt.”®

75 Uneinig waren die beiden Bruder 1919 inshesondere in der Frage, ob die zeitgendssische Sozi-
aldemokratie immerhin als Gleichnis des Gottesreichs angesehen werden konne. Vgl. dazu Barth,
Der Christ in der Gesellschaft, S. 592, sowie zum politischen Dissens zwischen Karl und Heinrich
Barth insgesamt Lohmann, Karl Barth und der Neukantianismus, S. 267—272.

76 Vgl. zu dieser Feststellung bereits Pfleiderer, ,Inkulturationsdialektik, S. 224, Anm. 5, der
uberdies auf die Verwandtschaft dieser Situationsanalyse zur Wahrnehmung der Moderne bei Max
Weber hinweist.

77 Vgl. zu dieser Begriffsverwendung etwa KD I/1, S. 302: ,Der wirklich durchschlagende Ruf zur
theologischen Sachlichkeit wird nur von einer selbst ganz sachlichen Theologie ausgehen, ja er wird
letztlich nur in der Arbeit einer solchen selbst ganz sachlichen Theologie bestehen kénnen.“ Vgl.
ferner a.a.0., S. 265.269.294.300.

78 Damit ist nicht bestritten, dass auch im Tambacher Vortrag Motive begegnen, die vom spaten
Barth her als Vorwegnahme von Gedanken gelesen werden konnten, die erst in spateren Texten
umfassender ausgefithrt werden. In dieser Perspektive lage hier erst verborgen und implizit vor,
was etwa in der KD offen ausgesprochen wiirde. Eine solche Lesart stiinde jedoch in der Gefahr, die
Eigenstandigkeit von Barths frithen Texten tendenziell zu unterlaufen. So konnte Barth zwar bereits
hier formulieren, man diirfe die Grenze zwischen ,sogenannte[n] Christen und sogenannte[n]
Nicht-Christen nicht tiberschétzen, da Christus ,,immer auch fiir die andern, fiir die, die draufSen
sind, gestorben® ist (Barth, Der Christ in der Gesellschaft, S. 557). Die hier angedeutete Universalitat
des Heils, die den Grundton von Barths spéterer Erwahlungs- und erst recht seiner Verséhnungs-
lehre bilden wird, spielt im weiteren Argumentationsgang aber keine bestimmende Rolle mehr und



2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie =—— 59

2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen
Theologie

2.2.1 Verschiebungen in Barths Welthermeneutik in den 20er Jahren

In den Jahren nach Tambach bleibt es ein Grundanliegen der dialektischen Theo-
logie, vom Gedanken der Diastase zwischen Gott und Welt her einen kritischen
Blick auf die Welt und die in ihr wirksamen religiésen und ideologischen Bin-
dungskrafte zu entwickeln. Im Folgenden werden aus verschiedenen Texten der
damaligen Zeit Beispiele fiir diese primér diastatisch konzipierte Welthermeneutik
angeflhrt, namentlich aus Barths zweitem Romerbriefkommentar, aus Eduard
Thurneysens Aufsatz Sozialismus und Christentum von 1923 sowie zuletzt aus
Barths Schrift Fragen an das Christentum von 1931.

Angesichts der Bedeutung, die Heinrich Barths neuplatonische Philosophie fiir
den Tambacher Vortrag von 1919 hatte, ist es nicht iberraschend, dass auch die 1921
vollendete und 1922 erschienene zweite Auflage des Romerbriefkommentars von

wird insbesondere nicht bis zu einer Ekklesiologie des Zeugnisses an die Welt weitergefiihrt (vgl.
dazu unten Kap. 5). Ferner mag man an Barths spatere politische Ethik erinnert werden (vgl. dazu
unten Kap. 6), wenn es gegen Vortragsende heisst: ,Wir setzen darum unsere Kraft ein zur Erle-
digung nachstliegendster banalster Geschéfte und Aufgaben, aber auch fiir eine neue Schweiz und
ein neues Deutschland, weil wir des neuen Jerusalem, das von Gott aus dem Himmel herabfahrt [...],
gewdrtig sind (a.a.0., S. 596). Wie sich diese eschatologische Vision und jene politischen Aufgaben
und Zielsetzungen konkret zueinander verhalten und was dieser Zusammenhang fiir die politische
Alltagsarbeit bedeutet, blieb in Tambach aber noch programmatisch offen. Und schliesslich be-
gegnet schon 1919 die Vorstellung, dass man ,aus einer letzten Ruhe heraus ebensogut im Weltlichen
die Analogie des Gottlichen anerkennen und sich ihrer freuen“ konne (a.a.0., S. 582). Insofern konnte
Barth, wie erwédhnt, auch hier noch die ,Sozialdemokratie“ ein ,Gleichnis des Gottesreiches“
nennen (a.a.0.,, S. 592). Die im Tambacher Vortrag vorfindlichen Konzepte von Analogie und
Gleichnis sind jedoch, obwohl letzteres anhand einer Auslegung der jesuanischen Gleichnisse ge-
wonnen wird (vgl. a.a.0., S. 580-583), noch nicht direkt mit der Grundaussage der Lichterlehre von
KD IV/3 in eins zu setzen, Christus wirke in der Profanitat des Weltlebens Gleichnisse des Gottes-
reichs (vgl. dazu unten Kap. 7). Stattdessen ist die Art, wie Karl Barth hier von Gleichnis und von
Analogie sprach, wiederum erkennbar neuplatonisch geprégt. Christofer Frey stellt (allerdings mit
Blick auf Barths Texte der frithen 20er Jahre) fest: ,Hier stehen wir an der deutlichen Grenze
Barthschen Denkens in den frithen 20er Jahren. Er deutet das Gleichnis platonisierend: Das Ewige
(der Ursprung, die Idee) erscheint gebrochen im Zeitlichen“ (Frey, Die Theologie Karl Barths, S.107).
Kucharz betont zwar die Durchgéangigkeit des Gleichnisdenkens bei Barth (vgl. Kucharz, Theologen
und ihre Dichter, S. 139f), hélt aber ebenfalls fest (a.a.0., S. 140): ,Gleichnis bedeutet fiir Barth
Hinweis, verstanden von Platons Hohlengleichnis her, durch das menschliches Tun strikt in seinem
Hinweischarakter zu begreifen ist. Der Gleichnisbegriff verhindert gerade jede Uberhéhung
menschlichen Tuns zu géttlichem Tun.“ Erst spdter werde er ,,zunehmend christologisch zentriert”
und dadurch zur ,methodischen Grundfigur“ des Barthschen Denkens (a.a.0., S. 147).



60 —— 2 Weltist Welt

diesem Denken gepragt war. Diese von Barth nicht etwa bestrittene, sondern im
Vorwort dieses Buches ausdriicklich anerkannte Abhéngigkeit von der Philosophie
seines Bruders’® wirkte sich wiederum dann am offensichtlichsten aus, wenn Barth
sich explizit auf die Denkfigur des Ursprungs bezog.*® Sie prigte die von den di-
astatischen Grundentscheidungen her entfaltete Welthermeneutik aber auch an-
dernorts. So beschrieb Barth etwa, wie das Ubersehen der notwendigen Distanz
zwischen dem Menschen und ,,dem Letzten, der ihn begriindet“ notwendigerweise
zum Entstehen ,herrenlose[r] Gottheiten“ und zur Verehrung innerweltlicher
Grossen als Gotzen fiihre.®" Als Beispiele nannte er ,Familie, Volk, Staat, Kirche [!],
Heimat usf.“®*> In der Folge werde der Mensch zum ,Knecht und Spielball der
Dinge“.83 Heinrich Barths Kritik an der ,Herrschaft der Sachenwelt und der ,Din-
ge, die hier wiederum anklingt, wurde bei Karl Barth anschliessend, wie es sich
ebenfalls schon in Tambach angedeutet hatte, zu einer nun auch explizit poly-
theistischen Zeichnung der Welt ausgearbeitet.** Auf derselben Linie wie damals
begegnet schliesslich auch im zweiten Rémerbriefkommentar, allerdings nur noch
vereinzelt, eine Wiirdigung der ,Sachlichkeit“ in politischen Alltagsfragen.** Do-

79 Barth nannte ,die bessere Belehrung tiber die eigentliche Orientierung der Gedanken Platos und
Kants, die ich den Schriften meines Bruders Heinrich Barth zu verdanken habe“ als einen der be-
stimmenden Faktoren, die ,bei der nun vollzogenen Weiterbewegung und Frontverlegung mit-
wirkten“ (Barth, Der Romerbrief [Zweite Fassung], S. 7). Aufschlussreich ist auch die folgende,
ebenfalls im Vorwort vorgenommene Parallelisierung: ,Die Philosophen nennen diese Krisis des
menschlichen Erkennens den Ursprung. Die Bibel sieht an diesem Kreuzweg Jesus Christus“ (a.a.0.,
S.17). An dieser Aussage fallt nicht nur die Parallelisierung von Christus mit dem ,,Ursprung“ auf,
sondern auch die Identifikation der ,Philosophen® insgesamt mit dem (neuplatonischen) Ur-
sprungsdenken.

80 So findet sich wiederum die Gleichsetzung Gottes mit dem ,Ursprung® (vgl. z.B. Barth, Der
Romerbrief [Zweite Fassung], S. 80: ,der Schopfer, der ewige Ursprung*; a.a.0., S. 129f.: ,Redet der
Ursprung, redet Wiedererinnerung an unsre Heimat bei dem Herrn Himmels und der Erde. [...] Gott
spricht.“). Ferner fillt Barths Feststellung auf, ,[pllatonische Weisheit“ habe ,als Ursprung alles
Gegebenen ldngst das Nicht-Gegebene erkannt“ (a.a.0., S. 67). — Zum Ursprungsdenken in Barths
zweitem ROomerbriefkommentar vgl. ferner McCormack, Theologische Dialektik und kritischer
Realismus, S. 201-203.

81 Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S. 78.

82 Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S.78.

83 Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S. 78.

84 Vgl. Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S.78: ,Die vergotterten Natur- und Seelenkréfte sind
nun Gotter und beherrschen als Jupiter und Mars, Isis und Osiris, Kybele und Attis unsere Le-
bensatmosphére. Unser Handeln wird nun bestimmt durch das, was wir ja wollen. Zwangslaufig
erreichen wir das Ziel, das wir uns selbst gesetzt haben: dass alle die von uns in ihrer Bedeutung
verkannten Abbilder und Gleichnisse sich selbst Zweck und Inhalt und Ende werden.“

85 Vgl. die Auslegung von Rom 13,3, wo Barth tiber den ,von Gott schon gerichtete[n], aber eben
darum schon gerechtfertigte[n] Mensch[en]“ (Barth, Der Rémerbrief [Zweite Fassung], S. 651) schlicht



2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie = 61

minanter ist hier die negative Seite dieses Gedankens, ndmlich die umfassende
Kritik jedes religiosen und politischen Pathos als die Welt religiés verzeichnende,
der gebotenen Sachlichkeit gerade nicht entsprechende Haltung.®®

An vielen Stellen des zweiten Romerbriefkommentars ist ausserdem zu beob-
achten, dass dieser Grundgegensatz von Welt und Gott jenen von Welt und Kirche
(und erst recht jenen von nichtchristlich und christlich) nivelliert. Die Kritik alles
Bestehenden durch Gott als seinem Ursprung macht vor der Kirche nicht halt,
sondern schliesst diese, wie in der eben zitierten Auflistung potenziell gotzenhafter
innerweltlicher Entitaten deutlich wurde, durchgehend mit ein. Gottes Weltver-
neinung, wie Barth sie 1922 beschreibt, betrifft die Welt in ihrer Totalitat, was zu
einer tiefen Solidaritiat zwischen Menschen fiihrt: der, Solidaritat in der ,radikalen
Fragwiirdigkeit“.®” ,Echte religiése Hohe negiert sich selbst, ist restlose Solidaritét
mit der Tiefe“® Die so begriindete Solidaritéit der Siinde relativiert innermensch-
liche Grenzen und macht es der Kirche unmadglich, sich ex negativo {iber die Ab-
grenzung von einer als gottlos bezeichneten Welt zu definieren. Vielmehr steht sie
mit dieser auf einer Ebene, hat an der Weltlichkeit der Welt umfassend Anteil und
ist nicht zur Aufhebung, sondern zur Sicherung dieser (recht verstandenen) Welt-
lichkeit berufen.

Diese Grundausrichtung dialektisch-theologischer Weltwahrnehmung blieb
auch dann bestehen, als in den Folgejahren, parallel zur zunehmenden Zentral-
stellung der Christologie in Karl Barths Denken, der Einfluss der Philosophie
Heinrich Barths auf seine Theologie merklich zuriickging. Nun verschwand die
platonisierende Rede vom Ursprung fast vollstdndig aus Barths theologischer Ter-

sagen kann: ,Er wird sachlich. [...] Er wird [...] (gerade weil nur ironischerweise!) ein ,guter Biirger
sein, eben wegen jener Umkehr von aller Romantik zur Sachlichkeit“ (a.a.0., S. 652).

86 Vgl. Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S. 652: Jener Mensch ,verliert alles Pathos, alle
Hemmungslosigkeit und Ungebrochenheit; ferner insbes. a.a.0., S. 647: ,Es gibt keine energischere
Unterhohlung des Bestehenden als das hier empfohlene sang- und klang- und illusionslose Gelten-
lassen des Bestehenden. Staat, Kirche, Gesellschaft, positives Recht, Familie, ziinftige Wissenschaft
usf. leben ja von der durch Feldpredigerelan und feierlichen Humbug aller Art immer wieder zu
ndhrenden Glaubigkeit der Menschen. Nehmt ihnen das Pathos, dann hungert ihr sie am gewis-
sesten aus!*.

87 Vgl. z.B. Barth, Der Romerbrief (Zweite Fassung), S.141: ,Es kann nicht etwas menschlich Positives
sein, worin unsre Solidaritat untereinander begriindet ist. Denn in allem menschlich Positiven [...]
stecken immer schon die Keime sozialer Zersetzung. Was positiv ist an diesem Positiven, das ist
etwas Differenziertes und Differenzen Begriindendes. Reale Gemeinschaft zwischen Menschen
findet statt im Negativen, in dem, was ihnen fehlt. Als Briider erkennen wir uns, indem wir uns als
Stinder erkennen. Festen Boden hat unsre Solidaritat mit den andern dann, wenn wir mit ihnen
(oder ohne sie, denn wir diirfen nicht auf die andern warten!) tiber alles, was wir sind und haben,
hinausgreifen und uns selbst begreifen in unsrer radikalen Fragwiirdigkeit.*

88 Barth, Der Rémerbrief (Zweite Fassung), S. 182.



62 —— 2 Weltist Welt

minologie. Weiter trat das in der Nachkriegszeit des Ersten Weltkriegs noch
durchgehend verwendete allgemein verstandene Konzept der Sachlichkeit, wie
angedeutet, tendenziell hinter die fiir Barth spéter so charakteristische Forderung
nach theologischer Sachlichkeit zurtick, nicht ohne jedoch in ethischen Zusam-
menhéngen gelegentlich weiter Verwendung zu finden.* Der gétzen- und ideolo-
giekritische Blick auf die Welt hingegen blieb erhalten und erfuhr in den Folge-
jahren eine Akzentverschiebung, indem man ihn noch starker als zuvor explizit
politisch verstand.

2.2.2 Die ideologiekritische Dimension dialektisch-theologischer
Welthermeneutik

An dieser Stelle legt sich ein kurzer Seitenblick auf den von Thurneysen 1923 in
Zwischen den Zeiten — also prominent — vertffentlichten Text Sozialismus und
Christentum nahe. Thurneysen spitzte darin namlich die von Barth in Tambach
formulierten Gedanken in neuer Weise auf die politische Realitat der 20er Jahre zu.
Er formulierte eine umfassende Kritik der zeitgenossisch bestimmenden politi-
schen Ideologien,g" die auch bei ihm als ,Gotzen® firmieren und als zentrales
Hindernis fiir die ,Gesundung® der Gesellschaft gesehen werden.”" Gegen diese
Herrschaft der Ideologien wurde das bereits bekannte Ideal der ,tiefen besonnenen
Sachlichkeit“ ins Feld gefiihrt;92 Thurneysen konnte ,Sachlichkeit“ und ,,Furcht des

89 Vgl. z.B. den Gebrauch des Konzepts in Barth, Die Arbeit als Problem der theologischen Ethik
[1931], S.133f.: ,Die Aufgabe der Humanitét bedeutet jedesmal, im Blick auf jeden besonderen Zweck,
das Gebot einer ganz bestimmten Sachlichkeit, d.h. der Erfillung ganz bestimmter technischer
Notwendigkeiten. Unsere Arbeit kann beildufig auch den sachlichen Erfordernissen anderer
Zweckgebiete gerecht zu werden suchen; sie ist aber vor allem und unbedingt nach ihrer eigenen,
der ihr immanenten Sachlichkeit gefragt.“ Schliesslich findet sich in KD IV/2 zwar im Kontext der
Hamartiologie die Warnung davor, Sachlichkeit gegentiber Mitmenschlichkeit auszuspielen und also
aufgrund einer abstrakten, absolut gesetzten Sachlichkeit die Bindung an den Mitmenschen aus den
Augen zu verlieren (KD IV/2, S. 493-496). Aber auch hier noch sprach Barth vom ,ernstlich re-
spektablen Begriff der Sachlichkeit“ (a.a.0., S. 493) und erinnerte daran, dass ,Menschlichkeit auch
in ihrem echten Sinn als Mitmenschlichkeit gewifs immer auch solche Sachlichkeit in sich“ schliesse
(a.a.0., S.494). ,Nicht die verschiedenen ,Sachen‘ und nicht die ihnen zugewendete Sachlichkeit sind
ja schlimm, sondern der Unmensch in uns, der sich ihrer unter dem Vorwand des Dienstes am
Menschen so unheimlich zu beméchtigen und zu bedienen weif3“ (a.a.0., S. 496).

90 Thurneysen nennt pauschal die ,zahllosen nationalen und internationalen, sozialen, politi-
schen, wirtschaftlichen und religiosen Ideologien, die heute den Himmel des Abendlandes bedecken
wie eine Dunstschicht“ (Thurneysen, Sozialismus und Christentum, S. 245).

91 Thurneysen, Sozialismus und Christentum, S. 245.

92 Thurneysen, Sozialismus und Christentum, S. 245.



2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie = 63

Herrn“ geradezu synonym verwenden.”® In kaum einem Aufsatz der Zeit tritt der
dialektisch-theologische Blick auf die Welt deutlicher zutage als hier.

Wie in den zuletzt zitierten Barth-Texten begegnet auch bei Thurneysen das
Insistieren auf der Weltlichkeit der Welt gegentiber allen Verabsolutierungen des
Relativen. Ein (vom ,Ursprung‘ her entwickelter) kritischer Blick auf alles, was in
der Welt religiése Bindungskréfte freizusetzen vermochte, fiihrte zur Forderung
nach Sachlichkeit in Alltagsfragen. Dariiber hinaus und davon abgeleitet formu-
lierte Thurneysen nun aber eine umfassende, aprioristische Kritik politischer
Ideologien,* die iiber das Denken Heinrich Barths, aber auch iiber Karl Barths in
Tambach gedusserte allgemeine Warnungen vor vorschnellen Identifikationen
hinausging. Barth enthielt sich in den ersten Jahren seiner akademischen Lehrta-
tigkeit in Deutschland weitgehend solcher offensiv ideologiekritischen Applikatio-
nen des dialektisch-theologischen Blicks auf die Welt, wie er in jener Zeit 6ffentlich-
politischen Stellungnahmen gegeniiber insgesamt meist Verzicht iibte.

Das dnderte sich in den letzten Jahren der Weimarer Demokratie, wobei Barths
1931 verfasster Text Fragen an das Christentum das prominenteste Dokument dieses
Wandels darstellt.”® Hier wurden nun auch von Barth die politischen Ideologien des
Kommunismus, Faschismus und des ,Amerikanismus“®® als dem Christentum
feindlich gegentiberstehende ,Fremdreligionen“ beschrieben, von denen das
Christentum darum einen ,Kampf bis aufs Messer*”” zu erwarten habe, da es sei-
nem Wesen nach die Gottlichkeit der von ihnen postulierten Gotter in Zweifel
ziehen miisse. Das Christentum stelle ,die Gottheit aller Gotter und mit ihnen den
Ernst aller Religiositdten in Frage. [...] Das ist’s, was keine Religion dem ,Christen-
tum* verzeihen kann.“*® An dieser Stelle sind die Auswirkungen des theologisch-
kritischen Blicks auf die Welt als Welt deutlich erkennbar: Die nicht nédher be-
stimmte Grosse ,Christentum® begegnet als Agent eines theologischen Verweltli-
chungsprozesses, einer Entgotterung der Welt. Das Christentum bekdmpft dabei
nicht die Sdkularitat der Welt, sondern verteidigt deren Weltlichkeit gegen die nur

93 Thurneysen, Sozialismus und Christentum, S. 245f.: ,Diese Sachlichkeit, oder sagen wir ver-
deutlichend diese ,Furcht des Herrn‘ weif3, was Welt ist und hélt sich darum frei von jeder Neigung
zur Verabsolutierung alles blof§ Relativen, Endlichen und Vergénglichen®.

94 Aprioristisch ist diese Kritik insofern, als Thurneysen nicht nur die materialen Inhalte konkreter
politischer Ideologien einer theologischen Kritik unterzog, sondern das Gegenwartsphdnomen der
,1deologie“ per se als Problem beschrieb.

95 Barth, Fragen an das ,Christentum*.

96 Barth, Fragen an das ,Christentum®, S. 146.

97 Barth, Fragen an das ,,Christentum®, S. 149.

98 Barth, Fragen an das ,Christentum®, S. 149.



64 —— 2 Weltist Welt

nominell sékulare, faktisch aber religidse Verabsolutierung einzelner Weltphéno-
mene durch politische Ideologien.”®

In einer Nebenbemerkung dieses Aufsatzes von 1931 findet sich eine ansatz-
weise Selbstkontextualisierung von Barths Gedanken, die fiir die in dieser Unter-
suchung gestellte Frage von hoher Relevanz ist. Barth brachte ndmlich den be-
schriebenen, religions- und ideologiekritischen Blick auf die sdakulare Gesellschaft
explizit gegen eine Gegenwartsdeutung in Stellung, in der der Sdkularismus der Zeit
als deren zentrales Problem behandelt wird. Diese in den spéten 20er und frithen
30er Jahren ausgesprochen verbreitete Zeitdeutung — vgl. dazu die Ausfiihrungen im
folgenden Kapitel'® — krankt nach Barth daran, die wahre Gefahr gar nicht erst zu
erkennen: ,[D]ie Rede vom ,Sdkularismus‘ der modernen Welt diirfte auf einem
verhdngnisvollen Missverstandnis beruhen!“, stellte er fest, da man gerade nicht
einer in neuer Weise entgoétterten, sondern in einer in problematischer Weise von
Gottern beherrschten Welt lebe.'®" Dass Barth selbst den dialektisch-theologisch
gepragten Blick auf die Welt als eine Alternative zur sakularismuskritischen Zeit-
stimmung empfand, ist beachtlich. Dieser Befund deckt sich tiberdies, wie im fol-
genden Abschnitt ausgefithrt wird, mit prominenten zeitgenossischen Fremd-
wahrnehmungen seiner Theologie.

2.2.3 Fremdwahrnehmungen und interne Divergenzen der friihen
dialektischen Theologie

In der eben zitierten Abweisung ist ein Phdnomen feststellbar, das im Umfeld des
dialektisch-theologischen Blicks auf die Welt schon sehr frith zu beobachten ist.
Wer nicht primér an der antisdkularen Problematisierung, sondern gerade an der
Sicherung der Weltlichkeit der Welt interessiert war, dem mussten jegliche Pro-
gramme explizit christlicher Gesellschaftsgestaltung und Kulturprégung als suspekt
erscheinen. Bereits in Gogartens 1920 unter unmittelbarem Eindruck des Tamba-
cher Vortrags und der Begegnung mit Barth verdffentlichter Programmschrift

99 Auch spater noch wird Barth die These vertreten, dass die Welt aufgrund ihrer,Weigerung, sich
zu ihrer Profanitdt zu bekennen®, in steter Unruhe lebe, durch die sie das ,Geheimnis“ der
,Nichtexistenz ihrer Gotter* zu verschleiern suche (Barth, Offenbarung, Kirche, Theologie, S.193).Vgl.
auch die Bemerkung, dass ,der auf Gott hérende Mensch — und in Wahrheit nur er! — um seine
Profanitdt“ wisse und die Kirche insofern , profanersei ,als die iibrige sie umgebende Welt“ (a.a.0.,
S.192). In der Kirche wiirden namlich ,die Grenzen des Menschlichen gewahrt und bewacht, bete
man keine ,Gotter” an (a.a.0., S. 193) und verschreibe sich keinen Ideologien (vgl. ebd.).

100 In Kap. 31.1.

101 Barth, Fragen an das ,Christentum®, S. 148.



2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie = 65

Zwischen den Zeiten findet sich die Feststellung, das ,flimmernde Durcheinander
von Gottlichem und Menschlichem® habe nun endlich ein Ende, und zwar noti-
genfalls auf die Gefahr der vollstindigen Verweltlichung der Welt hin.'°® ,Und
bliebe uns nichts als diese nur-menschliche Welt, schon das wére uns eine Erlosung
nach jenem elenden Versteckspielen, bei dem man nie wufSte, was im gegebenen
Augenblick nicht da sein durfte, das Menschliche oder das Gottliche.“'*® Das Ver-
stdndnis der Welt als Welt konnte, wie hier bei Gogarten, als Befreiung von falschen
Vermischungen von Géttlichem und Weltlichem empfunden werden. Kritikern er-
schien es aber gleichzeitig als programmatisches Aufgeben des christlichen Welt-
gestaltungsauftrags. Darin konnte, wie ein kurzer Blick auf Fremdwahrnehmungen
der dialektisch-theologischen Welthermeneutik verdeutlichen soll, entweder ein
vorschnelles theologisches Akzeptieren der Sdkularitidt der Gesellschaft geortet
oder gar eine Vorstufe zum Atheismus gesehen werden.

Der Vorwurf, die dialektische Theologie hiete keinen ausreichenden Schutz vor
dem Sdkularismus, begegnet schon sehr friih. Die Christliche Welt unterzog bereits
1921 Barths vermeintliche Ansicht, die Welt sei per se ,gottlos“,'** einer Kritik und
fligte warnend hinzu, dass der ,Riickfall auf eine vorchristliche Religionsstufe nicht
mehr fern“ wére, wenn ,diese Stimmung herrschend wiirde®. 1% Inhaltlich subtiler,
aber im Grunde mit &hnlicher Stossrichtung stellte Paul Tillich 1923 in Barths
Theologie, wie bereits erwahnt,'® eine ,Profanisierung und Entleerung des ge-
samten kulturellen Lebens“ fest und schrieb, er konne es ,nicht fiir einen Gewinn
halten®, sondern empfinde es ,als einen Widerspruch zu unserer Lage, wenn die
Profanisierung der Kultur als unaufhebbar festgelegt“ werde.'”” Anstelle des Ak-
zeptierens der profanen Autonomie gelte es, wie Tillich bereits hier formulierte,
diese in ,Theonomie“ aufzuheben.'*® Adolf von Harnack erhob im selben Jahr Barth
gegeniiber den Vorwurf, dessen Theologie biete kein Mittel, die ,Kultur® und ,auf
die Dauer sich selbst vor Atheismus [zu] schiitzen“*®® Paul Althaus hielt, wie oben

102 Gogarten, Zwischen den Zeiten, S. 98.

103 Gogarten, Zwischen den Zeiten, S. 98.

104 Liebe, Der Gott des heutigen Geschlechts und wir, Sp. 867.

105 Liebe, Der Gott des heutigen Geschlechts und wir, Sp. 868. — Namentlich zeichne die dialektische
Theologie eine ,vollige Blindheit gegen den hohen Gottesberuf der Kultur“ aus (ebd.). Sage man, wie
es von ihr her naheliege, schlicht ,gar nichts“ mehr tiber Gott, dann bleibe man ,dicht beim
Atheismus® (ebd.). Barth entscheide sich allerdings gegen diesen Weg, sondern mache den ,Ver-
zweiflungssprung riickwérts in [...] eine kirchliche Offenbarungslehre“ (ebd.).

106 In Kap.1.2.3.

107 Tillich, Antwort, S. 378.

108 Tillich, Antwort, S. 379. — Vgl. zu diesem Motiv Tillich, Systematische Theologie, Bd.1, S.103—-105.
109 Zit. nach Barth, Offene Briefe 19091935, S. 60. Auf die Zitate Tillichs und von Harnacks verweist
Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 60.



66 —— 2 Weltist Welt

wiedergegeben, Barths Theologie fiir eine theologische Affirmation der ,Sdkulari-
sierung alles menschlichen Lebens“.!'® Andere befiirchteten, wie es der Heidel-
berger Systematiker Theodor Odenwald in seinem Uberblick iiber die gegenwiértige
protestantische Theologie formulierte, dass sich ,aus der Theologie der Gottesferne“
— gemeint war die dialektische — ,ein Atheismus“ herausbilde.""* Am Ende dieser
Theologie, so urteilte auch der katholische Dogmatiker Karl Adam, stehe ,entweder
der zerbrochene Mensch oder — mit oder ohne religiése Maske — der entschlossene
Diesseiter“."'? ,An Stimmen, die Barth Anpassung an den Siakularismus vorwarfen,
fehlte es nicht®, restimiert Christof Gestrich.**®

Das dialektisch-theologische ,Desinteresse am Sédkularisierungs-Problem
wurde in diesen Fremdwahrnehmungen, sieht man tber ihre teils tiberzogene
Polemik hinweg, durchaus erkannt. Die dialektische Theologie Barthscher Pragung
brachte in der Tat kein Interesse mehr an einem Kampf um die Christlichkeit von
Kultur und Gesellschaft auf. Der religions- und ideologiekritische Blick auf die Welt
aufgrund der Betonung des unendlichen qualitativen Unterschieds zwischen Zeit
und Ewigkeit implizierte auch eine Absage an jede explizit christliche Kulturpré-
gung — und somit an die verbreitete antisdkulare Rhetorik der damaligen Zeit.

Der Befund, dass die Sdkularitat der Welt von der dialektischen Theologie nicht
mehr als Problem betrachtet wurde, gilt — trotz des oben angefithrten und be-
zeichnenderweise im Konjunktiv formulierten Zitats Gogartens aus dessen Aufsatz
Zwischen den Zeiten — fiir diesen im Vergleich zu Barth und Thurneysen nur ein-
geschréankt. Tatsdchlich 1ésst sich die zunehmende Divergenz zwischen Barth und
Gogarten in den spéten 20er Jahren als Folge eines Konflikts um die konkreten
Konsequenzen der dialektisch-theologischen Gesellschaftsdeutung lesen. Gestrich
hat bereits 1977 den umfassenden Versuch unternommen, hinter den mannigfa-
chen theologischen Unterschieden zwischen Barth und Gogarten einen Kerndissens
festzustellen, den er in einer unterschiedlichen Beurteilung der Neuzeit verorte-
te."® Wihrend Barth primér eine ,Prinzipienrevision der protestantischen Kir-

«114

110 Althaus, Die christliche Wahrheit, S. 68 (oben in Kap. 1.2.3 ausfiihrlich zitiert).

111 Odenwald, Protestantische Theologie, S. 66.

112 Adam, Die Theologie der Krisis, S. 286.

113 Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der Dialektischen Theologie, S. 60.

114 Libbe, Sakularisierung, S. 90 (bereits oben in Kap. 1.2.1 zitiert).

115 Vgl. Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 4: ,Blieben
sich die dialektischen Theologen auch in ihrem Gegensatz zur Theologie des 19. Jahrhunderts [...]
relativ einig, so doch keineswegs in ihrem Gegensatz zum sog. Geist der Moderne. Dieser Gegensatz
wurde jeweils verschieden angesetzt, ganz abgesehen davon, daf er jeweils auch von einer teil-
weisen Zustimmung zu den von der Aufklarung ausgegangenen Impulsen begleitet war. Und hier
liegt einer der entscheidenden Punkte, von denen her die Spaltung der dialektischen Theologie
ihren Ausgang nahm.“



2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie ~=—— 67

chenlehre“ angestrebt und keinen grundsétzlichen Kampf gegen die Neuzeit und
die philosophische Aufklirung gefiihrt habe,"*® wollte Gogarten, in Gestrichs For-
mulierung, ,Kirche und Gesellschaft vom aufklarerisch-idealistischen Krankheits-
keim befreien und reformatorisch erneuern“."” Tatsichlich finden sich in Gogar-
tens Schriften ebenso harte Urteile tber den kulturellen Zerfall der angeblich
sdkularisierten Weimarer Gegenwart wie in vielen neuzeit- und sakularismuskri-
tischen Quellen der Zeit, wobei Gogarten aber dezidiert nicht, wie es tiblich war, von
einer christlichen Welt sprach, die nun zu Ende gehe. *® Dennoch zielte sein Kampf
gegen die moderne protestantische Theologie stets darauf, deren ,eigentliche Vor-
aussetzung“ zu uberwinden, wie er es spéter ausdriickte, also explizit ,nicht nur
,theologisch* in Gegensatz zu ihr zu treten.""® Es galt vielmehr, ,auch ihre geheimen
Fundamente [zu] zerstéren. Darum war die neue Theologie aus geschichtlicher
Notwendigkeit kulturkritisch.“'*° In Gogartens Perspektive musste Barths stiarker

116 Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 3. Gestrich stellt
fest (a.a.0., S. 55): ,Gerade den sieghaften humanen und sozialen Impulsen des neuzeitlichen
Denkens warf sich Barths theologische ,Wende‘ - trotz der dazu ermunternden Kulturkrise — nicht
entgegen! Sie verblindete sich nicht mit den Schwéchen, sondern mit den Starken des modernen
Menschen®.

117 Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 3.

118 So wird beispielsweise in Gogarten, Die Schuld der Kirche gegen die Welt, S. 8, ausgefiihrt, dass
sich heute ,vor aller Augen ein ungeheurer Zusammenbruch der geistig-sittlichen Kultur vollzieht*
und dass ,fiir alle einigermafien ernsthaften Menschen immer deutlicher sichtbar wird, was fiir
Folgen dieser Zusammenbruch haben muf3, wenn ihm nicht beizeiten entgegengearbeitet wird“.
Darauf sei nun aber von der Kirche nicht durch ,sogenannte Sozialethik oder [durch] ein evange-
lisches Kulturprogramm® zu reagieren (a.a.0., S.10). Vielmehr sei zu fragen, ,,ob nicht heute von der
Kirche in der furchtbaren Unerbittlichkeit des drohenden Zusammenbruchs aller und jeder Ord-
nung dieser Welt nicht mehr und nicht weniger als der Glaube verlangt wird, der allein der Welt
ihre Ordnung, ihre gottliche Schopfungsordnung zuriickgeben kann“ (ebd.). Gestrich, Neuzeitliches
Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 89, weist ferner auf die folgende Feststellung
Gogartens hin (Gogarten, Glaube und Wirklichkeit, S. 188f.): ,es ist nicht schwer, dem, was heute im
Namen der Idee des Menschen die Welt bewegt, dem Versuch der [...] Humanisierung des ganzen
Lebens, die Prognose des katastrophalen Zusammenbruchs zu stellen“. Vgl. ferner Holtmann, Dia-
lektische Theologie im Streit um die Neuzeit, S. 289f. Holtmann restimiert pragnant: ,Gogartens
Denken verharrt im Angriff“ (a.a.0., S. 249).

119 Gogarten, Der Zerfall des Humanismus und die Gottesfrage, S. 106. Auch auf dieses Zitat weist
Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 85, Anm. 70, hin.
120 Gogarten, Der Zerfall des Humanismus und die Gottesfrage, S.106. — Schon 1924 schrieb Gogarten
(Gogarten, Protestantismus und Wirklichkeit, S. 194f.): ,Die Auseinandersetzung zwischen dem
Protestantismus und dem modernen Geist, die einmal kommen muf}, nachdem man ihren Gegen-
satz so scharf erkannt hat, wie es heute geschehen ist, ist also noch zu fiihren. Und es mag heute die
Stunde fiir diese Auseinandersetzung gekommen sein. Denn heute zum erstenmal seit seinem
Entstehen ist der moderne Geist bis ins Innerste erschuttert.”



68 —— 2 Weltist Welt

theologisch konzentriertes Erneuerungsstreben, das gerade nicht zu einer umfas-
senden antimodernen Kultur- und Gegenwartskritik drangte,"”" inkonsequent er-
scheinen. Gestrich folgerte: ,Dafs man mit der neuzeitlichen Kultur“ — wie Barth —
Lnur halb, nur einesteils in Konflikt geraten kdnne, wenn das theologische Thema
einmal radikal angepackt war, dies blieb fiir Gogarten tber alle Jahre hinweg ein
unvollziehbarer Gedanke.*** Insofern trennte Barth und Gogarten ein funda-
mentaler ,Dissens hinsichtlich der Interpretation der neuzeitlichen Sékularisie-
rung“.'”®

Gestrich beobachtete etwas, was in anderen Zusammenhéngen auch spéatere
Studien'** wahrnahmen: Unter den dialektischen Theologen der 20er und frithen
30er Jahre war es Gogarten, der die gesellschaftliche Sékularisierung aufgrund ei-
ner pauschalen Neuzeitkritik als Bedrohung der Gesellschaft wahrnahm, und
Barth, dem diese Einschdtzung aufgrund seines positiveren Verhdltnisses zu den
nicht-theologischen Auswirkungen neuzeitlichen Denkens verwehrt war.'*® Diese

121 Vgl. dazu schon Steck, Karl Barths Absage an die Neuzeit, S. 31: ,Barth Absage an die Neuzeit
betrifft wesentlich die Entwicklung von Theologie und Kirche in den letzten Jahrhunderten. Es
bleibt offen, wie weit er sich dadurch zu den Wesensziigen der Neuzeit im allgemeinen in Gegensatz
setzt. Sein theologischer Gesamtentwurf bedeutet kein System einer Kulturkritik als solcher.“

122 Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 85. — Vgl. a.a.0.,
S. 85, Anm. 70: ,Gogarten wurde — dhnlich wie Brunner — nie den Eindruck los, inkonsequenterweise
vermeide es Barth bei seinem Kampf gegen verkehrtes Denken in der neueren protestantischen
Theologie, eben dieses verkehrte Denken auch dort zu bekdmpfen, wo es seit Jahrhunderten aus-
serhalb der Theologie begegnet.“

123 Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie, S. 384. — Andern-
orts unterscheidet Gestrich, Barth sei an der ,Hoffnung“, Gogarten jedoch am ,Verhdngnis“ der
Neuzeit interessiert (a.a.0., S. 340); wiederum in anderem Zusammenhang heisst es, Barth habe
seine Theologie ,in ein freundschaftliches Verhéltnis zum Freiheitsversprechen der Aufkldrung“
gesetzt, Gogarten orientiere sich dagegen an deren ,Freiheitsmif$brauch“ als der ,Kehrseite der
Aufklérung“ (a.a.0., S. 3941.).

124 Vgl. Stappenbeck, Dialektische Theologie und Nachkriegskrise, S. 13: ,es liegt in Barths Gedan-
kengéngen nicht der tief kulturpessimistische Zug Gogartens [...]. Barth [...] sieht in jeder Ge-
schichtsepoche das doppelt Aufhebenswerte, den Sinn Gottes als positiven Sinn der Geschichte.
Offensichtlich steht er in anderer Weise zwischen den Zeiten.“ Vgl. ferner Holtmann, Dialektische
Theologie im Streit um die Neuzeit, S. 249: ,Barths zunehmender Auseinandersetzung mit theolo-
giegeschichtlichen Stoffen und der Entfaltung seiner Dogmatik standen auf Gogartens Seite bissige
Auseinandersetzungen mit dem Denken der Moderne gegentiber*.

125 Gestrich kontrastierte Barths Neuzeitbegriff mit den Ansédtzen Gogartens, Emanuel Hirschs
und Friedrich Karl Schumanns und kam dabei zum Schluss, dass fiir das bei jenen Theoretikern ,,s0
wichtige Motiv von der geistigen Not und Entwurzelung des vermeintlich ,autonomen‘ modernen
Menschen [...] im Barthschen Verstdndnis der Neuzeit kein Raum* gewesen sei: ,Der in der Ge-
genwart lebende Mensch, wie ihn Barth zeichnete, leidet an den Gebrechen, die ihm diese Hypo-
thesen immer zuschreiben, nicht. Daf§ diesem Menschen alle Hoffnungen und Trdume auf eine



2.2 Die Weltlichkeit der Welt als Thema der dialektischen Theologie = 69

Zuordnung Uberrascht, weil Gogarten nach dem Zweiten Weltkrieg weithin als
Begriinder einer positiven theologischen Rezeption der Sakularisierung rezipiert
wurde."?® Gleichzeitig nahm man Barths Denken kaum in diesem Kontext wahr,
sondern las es von seiner — eigentlich primér theologisch gemeinten, also auf
neuere Theologiegeschichte zielenden — Neuzeitkritik her.'*” Mit Blick auf die
Zwischenkriegszeit lasst sich festhalten: Der Streit zwischen Barth und Gogarten
war auch ein Streit um die theologische Deutung der neuzeitlichen Gesellschaft.
Anzumerken ist an dieser Stelle, dass der Dissens in Fragen der Neuzeitdeutung in
Barths riickblickender Darstellung der Problemlage kaum erkennbar ist,"*® aber auf
der grundsatzlichen Linie seiner direkten, brieflichen Mitteilungen an Gogarten
liegt."*® Noch deutlicher lésst sich die beschriebene Differenz in Gogartens riick-
blickender Darstellung der Entfernung zwischen ihm und Barth wiedererkennen,
in der die unterschiedliche Haltung zur ,Moderne“ als zentraler Konfliktpunkt
benannt wurde."*

Weise zerbrochen wéren, dafd er nun wieder tastend den Gott des Neuen Testaments suchen wiirde,
dies hat Barth nicht angenommen.“ (Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialekti-
schen Theologie, S. 115f.).

126 Zu den Problemen dieser Lesart vgl. unten Kap. 3.31.

127 Vgl. dazu unten Kap. 8.1.2.

128 Vgl. Barth, Abschied von ,,Zwischen den Zeiten“. Barths nennt hier Gogartens Verhéltnis zur
natiirlichen Theologie als zentralen Streitpunkt, der diesen 1933 auch zur Identifikation von ,Gesetz
Gottes“ und ,Nomos des deutschen Volkes gefithrt habe (a.a.0., S. 316). Neben diesem 1933 ohne
Zweifel zentralen Dissens blieben damals andere Divergenzen unerwéhnt.

129 Barth schrieb bereits am 23. Dezember 1922, also in der Hochphase ihrer dialektisch-theolo-
gischen Zusammenarbeit, an Gogarten, bei diesem store ihn ,am stérksten [...] die Polemik gegen
den Idealismus. Es leuchtet mir nicht ein, dass es gut sein soll, den [...] auf die zu bekdmpfende
Gegenseite zu stellen [...] und so den alten Span [Abstand, M.P] zwischen Reformation und Hu-
manismus weiter zu ndhren“ (zit. nach Gockeritz [Hg.], Rudolf Bultmann — Friedrich Gogarten,
S.267f). Barth schrieb ferner schon damals, er ,sehe nicht ganz, wie du die von dir gesehene Gefahr
der konservativen Romantik [...] vermeiden willst (a.a.0., S. 268) und fragte gegeniiber Gogartens
Gesellschaftsdeutung kritisch an: ,Wie wird es wohl nach dir puncto Staat, Recht, Ehe, Familie [...]
zugehenl,] da es individualistisch und idealistisch nicht zugehen soll?“ (a.a.0., S. 269). Diese Kritik,
die beim Erscheinen von Gestrichs Analyse noch nicht publiziert war, bestatigt nachtraglich deren
Grundlinie: Barths friihester Streitpunkt mit Gogarten lag nicht im Gesetzesbegriff, sondern in der
Bewertung des neuzeitlichen ,Idealismus“ und der von Barth bei Gogarten wahrgenommenen
Gefahr, unter dessen Perhorreszieren konservativ-autoritdr zu werden.

130 Vgl. Gogarten, Gericht oder Skepsis, S. 7: ,Barth beschaftigten, je langer um so ausschliefSlicher,
spezielle theologische Fragen. Er lief§ sich seine Fragen stellen und er suchte Antwort auf sie zu
geben, indem er sich mit Theologiegeschichte und Dogmatik beschaftigte. Mich nahm dagegen die
Auseinandersetzung mit der Moderne in Anspruch. Mit dem an Luther geschérften Blick fiir das
Eigentlimliche des christlichen Glaubens habe ich nach den letzten Voraussetzungen des modernen
Denkens gefragt und nach seinem Recht, sich offen oder heimlich zum Meister des christlichen



70 —— 2 Weltist Welt

2.3 Ertrag

Bei der Zusammenschau der verschiedenen Themen dieses Kapitels ergibt sich ein
kohérentes Bild: In Abgrenzung von der — zumindest tendenziellen — Identifikati-
onslogik eines naiven christologischen Inklusionsdenkens des religiosen Sozialis-
mus, die sich auch in Texten aus Barths ersten Safenwiler Jahren noch findet, be-
miihte sich Barths Denken der Zwischenkriegszeit in neuer Weise um die Sicherung
der Weltlichkeit der Welt (2.1). Die zuvor postulierten Verbindungslinien zwischen
Gott und den sozialen Bewegungen der Gegenwart wurden bewusst gekappt (2.1.1).
Gott und Welt erscheinen in der in Tambach vorgetragenen Zeitdiagnose als sich
weitgehend diastatisch gegentiiberstehende Grossen (2.1.2). Barths Theologie ist in
dieser Zeit nicht mehr primér an der Aufhebung dieser Diastase durch die Fest-
stellung einer Verbindung von Gott bzw. Jesus zu innerweltlichen Bewegungen in-
teressiert, sondern daran, eben diese Diastase durch eine theologisch-kritische Si-
cherung der Weltlichkeit der Welt hermeneutisch fruchtbar zu machen. Gott steht
der Gesellschaft als ganzer Gegeniiber. Alles, was in der Gesellschaft religiose Bin-
dungskréfte entfaltet, wird in dieser Perspektive vom ganz anderen Gott her pro-
blematisiert.

Dies geschieht zundchst, wie gezeigt, unter starkem inhaltlichem und rhetori-
schem Einfluss von Heinrich Barths Neuplatonismus, also in der Form einer Kritik
aller Dinge ,an sich“ durch deren Konfrontierung mit dem von ihnen kategorial
verschiedenen ,,Ursprung“ (2.1.3). Diese Kritik korrespondiert ferner mit dem Ruf
nach ,Sachlichkeit“ in ethischen Entscheidungsfragen. Spédter werden die Linien
dieser Welthermeneutik — zuerst bei Thurneysen, dann auch bei Barth — bis ins
explizit Politische und Ideologiekritische ausgezogen, wahrend die Bezugnahmen
auf das Denken Heinrich Barths merklich zurtickgehen. Als problematisch erscheint
aber nach wie vor nicht die Sékularitit politischer Ideologien, sondern deren im-
plizite Religiositdt (2.2.1 +2.2.2).

In dieser Gegenwartsdeutung unterschied sich Barth deutlich von jenen Kriti-
kern, die ihm vorwarfen, seine Theologie nehme die ,,Profanisierung® (Tillich) der
Gesellschaft unbesehen hin (2.2.3). Wahrend die in diesem Zusammenhang ge-
nannten Stimmen mehrheitlich aus dem konservativ-lutherischen, liberaltheologi-
schen oder katholischen Umfeld kamen, wird auch im Vergleich der Haltungen
Barths und Gogartens dem neuzeitlichen Denken im nichtkirchlichen Bereich ge-
gentiber deutlich, dass Gogarten weit intensiver als Barth an der antisdkularen
Zeitstimmung im Deutschland der 20er Jahre partizipierte. Die kritischen Reak-

Glaubens zu machen. Das fithrte mich immer tiefer in die grofien politisch-ethischen Fragen, die die
Gegenwart bewegten und die zu konkreten Entscheidungen zwangen.“



23 Ertrag =— 71

tionen auf diesen Aspekt von Barths Denken bestétigen indirekt die sékularisie-
rungstheoretische Relevanz des in seiner frithen Theologie vorgeschlagenen Blicks
auf die Welt. Der Auftrag der Theologie besteht nach dem Barth der Zwischen-
kriegszeit nicht primér darin, der Welt zu Christlichkeit, sondern zu echter Welt-
lichkeit zu verhelfen. Gott steht der Gesellschaft als ganzer Gegeniiber, ungeachtet
von deren Religiositat oder Sdkularitdt. Direktere Verbindungen zwischen Gott und
Welt, Christus und Gesellschaft werden, wie bereits in Tambach, so auch in den
Folgejahren abgelehnt. In der ,Erkenntnis der grundsétzlichen Entfernung zwi-
schen Gott und Welt, hielt Barth im zweiten Rémerbriefkommentar geradezu
Kklassisch dialektisch-theologisch fest, zeige sich ,die eine einzige mdgliche Gegen-
wart Gottes in der Welt.“**!

Damit ist die diskursive Situation skizziert, von der her die Entwicklung von
Barths Welthermeneutik im Kontext der Sdkularisierung ihren Ausgangspunkt
nahm. Die Mdglichkeit, dass es eine positive, christologisch zu beschreibende Be-
ziehung der sakularen Welt zu Gott geben konnte, wurde nach Barths Abgrenzung
vom religiosen Sozialismus auf Jahre hin kaum mehr aktiv in Betracht gezogen.
Andern wird sich dieser Befund jedoch in der Zeit um 1930. Nun wird Barth — wie im
nachsten Kapitel gezeigt wird: in direkter Auseinandersetzung mit der dominie-
renden antisdkularen Zeitstimmung — stérker als bis anhin die Notwendigkeit zu
einer solchen positiven Beschreibung der Gottesbeziehung der Welt wahrnehmen.
Exakt hier, in nachtraglicher Beantwortung der Tambacher Ausgangsfrage nach
dem Gottesverhdltnis der ihren Gottesbezug von sich aus nicht mehr artikulieren-
den, Gott gegentiber abgeschlossenen Gesellschaft, wird die Entwicklung seiner
reifen christologisch-inklusiven Theologie der Welt ihren Anfang nehmen.

131 Barth, Der Rémerbrief (Zweite Fassung), S. 128.



