
Ulrich L. Lehner
Inszenierte Keuschheit



Frühe Neuzeit

Studien und Dokumente zur deutschen Literatur
und Kultur im europäischen Kontext

Herausgegeben von
Achim Aurnhammer, Joachim Hamm,
Martin Mulsow, Bernd Roling und
Friedrich Vollhardt

Band 254



Ulrich L. Lehner

Inszenierte
Keuschheit

Sexualdelikte in der Gesellschaft Jesu
im 17. und 18. Jahrhundert



ISBN 978-3-11-131098-5
e-ISBN (PDF) 978-3-11-131114-2
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-131155-5
ISSN 0934-5531
DOI https://doi.org/10.1515/9783111311142

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
Weitere Informationen finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.

Library of Congress Control Number: 2023942981

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com

https://doi.org/10.1515/9783111311142
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com.
http://www.degruyter.com


Vorwort

Manche Bücher will man nicht schreiben, sie „passieren“ einem einfach. Die vorlie-
gende Monografie gehört in diese Kategorie. Über Jahre hinweg „stolperte“ ich
immer wieder über Archivalien, die Sexualdelikte und sexuellen Missbrauch in der
katholischen Kirche der Frühen Neuzeit dokumentierten. Lange habe ich gehofft,
jemand anderer würde sich des Themas annehmen, vor allem, weil ich bereits
zwei Monografien zum Thema kirchlicher Strafkultur verfasst hatte.1 Nachdem
aber die historische Aufarbeitung sexuellen Missbrauchs keine Bearbeitung fand,
sah ich mich genötigt, das Thema selbst zu bearbeiten.2 Die eigentliche „Formge-
bung“ des Materials verdanke ich den Ideen und Gesprächen im Rahmen einer
Gastprofessur am DFG-Graduiertenkolleg 2008 „Interkonfessionalität in der Frühen
Neuzeit“ an der Universität Hamburg im Sommer 2022. Daher bin ich dem Sprecher
des Kollegs, Prof. Dr. Anselm Steiger, und Prof. Dr. Markus Friedrich zu besonde-
rem Dank verpflichtet. Ebenso danke ich meinem Freund Prof. Dr. Benjamin
Dahlke, da er mich in unzähligen Gesprächen immer wieder zur Arbeit an diesem
so unangenehmen Thema ermutigt hat, und Dr. Clemens Brodkorb.

Die Drucklegung ermöglichte ein Zuschuss des Institute for the Scholarship in
the Liberal Arts der University of Notre Dame. Großzügige Zuschüsse für die
Open-Access-Publikation verdanke ich der Zentraleuropäischen Provinz der Ge-
sellschaft Jesu, dem Nanovic Institute for European Studies an der University of
Notre Dame und dem Bistum Mainz.

Ohne die enorme Hilfsbereitschaft der einzelnen Archive und Bibliotheken
wäre es mir als in den USA arbeitenden Wissenschaftler nicht möglich gewesen,
alle Einzelbelege zu sammeln und zu analysieren. Besonders hervorheben möchte
ich das Archiv der Zentraleuropäischen Provinz der Gesellschaft Jesu in München,
das Archiv der Jesuitenprovinz Ungarn in Budapest, das Zentralarchiv des Ordens
in Rom, das Bayerische Hauptstaatsarchiv München, das Stadtarchiv Mainz, das
Staatsarchiv Luzern, das Aartsbisschoppelijk Archief te Mechelen, die großartigen
Handschriftenabteilungen der Kantonsbibliotheken Freiburg und Solothurn sowie
Herrn Dominik Baumgartner.

 Ulrich L. Lehner: Monastic Prisons and Torture Chambers: Crime and Punishment in Central
European Monasteries, 1600–1800. Eugene, OR 2013; Ulrich L. Lehner: Mönche und Nonnen im
Klosterkerker. Ein verdrängtes Kapitel Kirchengeschichte. Kevalaer 2015.
 Die bisherige Aufarbeitung scheint sich allein auf das 20. Jahrhundert zu konzentrieren, siehe
etwa Birgit Aschmann: Katholische Dunkelräume – Denkanstöße für eine historiographische Auf-
arbeitung.: Eine Einleitung. In: Birgit Aschmann (Hrsg.): Katholische Dunkelräume: die Kirche
und der sexuelle Missbrauch, Leiden; Boston 2022.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-202

https://doi.org/10.1515/9783111311142-202


Wenn diese Untersuchung endlich zu einer differenzierten, historischen Be-
trachtung von Sexualdelikten im kirchlichen Bereich anregt, dann habe ich mir
die Arbeit nicht umsonst gemacht.

Notre Dame, am 12. Juli 2023

VI Vorwort



Inhaltsverzeichnis

Vorwort V

1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums? 1

2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital 9
2.1 Der Vertrauensvorschuss für den Kleriker 10
2.2 Die Semantik des Beichtstuhls 12
2.3 Der Verlust des Symbolischen Kapitals durch

Pflichtvergessenheit 17
2.4 Der Verlust des symbolischen Kapitals aufgrund von Gebrechen

oder Sexualdelikten 23
2.5 Der Priester als „Mann ohne Vorurtheil“ 26

3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frühen Neuzeit 31

4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio) 38
4.1 Die Entlassung aus dem Noviziat 38
4.2 Das Schlafzimmer als kontrollierter Privatraum 40
4.3 Die Entlassung nach den Gelübden 41
4.4 Psychische Krankheitsbilder und sexuelle Grenzverletzungen als

Entlassungsgrund 49
4.5 Die Entlassung nach dem Profess-Gelübde 56
4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe 59

5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als
literarische Motive 68
5.1 Klerus und Päderastie 82
5.2 Körper und Identität nichtjesuitischer Missbrauchsopfer in

Brasilien, Indien und Portugal 87
5.3 Sexuelle Gewalt bei den Jesuiten Hollands und Belgiens 93
5.4 Der „hedonistische Jesuit“ in der Polemik des achtzehnten

Jahrhunderts 97

6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu 102
6.1 Bestrafung päderastischer Weltgeistlicher 107
6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell SJ 110
6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich

Beck 123



6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam
Herler 135

6.5 Das Wilhelmsgymnasium München und der Fall Franz Schlegl 144
6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 147
6.7 Andere Sexualdelikte 172
6.8 Sexuelle Gewalt unter Jesuiten 184
6.9 Fälle von Gewalt im Klassenzimmer 189
6.10 Gewalt in der Jesuitenschule 195
6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch 197

7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill 204
7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Ittner 204
7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills 213
7.3 Die Taxierung und Verurteilung Gills 226

8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand aufgrund eines
Vergehens (ex delicto) 230
8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis 232
8.2 Der Ritus der formellen Degradierung 244
8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung 249

9 Ausblick in die Gegenwart 258

Abkürzungen 261

Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und
Bibliotheken 263

Literaturverzeichnis 271

Register 293

VIII Inhaltsverzeichnis



1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des
Christentums?

Obwohl katholische Kirchenhistoriker im einundzwanzigsten Jahrhundert (hof-
fentlich) nicht mehr apologetisch motiviert sind, fehlt im deutschen Sprachraum
bisher eine historische Analyse von im kirchlichen Bereich verübten Straftaten.
Es ist daher nicht verwunderlich, dass auch die Geschichte sexueller Normüber-
tretungen innerhalb der Kirche und besonders des sexuellen Missbrauchs kaum
erforscht und aufgearbeitet ist.3 Vielleicht fürchten Kolleginnen und Kollegen in
eine Kriminalgeschichte des Christentums eingereiht zu werden, wie sie Karl-
Heinz Deschner vorgelegt hat,4 und damit in ein methodisch wie auch rhetori-
sches Abseits. Oder aber man hat in der Kirchengeschichte Bedenken normative
Vorgaben der Gegenwart in die Vergangenheit zu projizieren. Anstatt aber die be-
gründete Besorgnis über beide Positionen ernst zu nehmen und methodisch in
das eigene kritische Arbeiten zu integrieren, wird das Thema weiträumig vermie-
den. Dies ist umso erstaunlicher, als HistorikerInnen aus Argentinien, Brasilien,
Italien, Portugal und Spanien in vorbildlicher Weise sexuelle Grenzverletzungen
in der Kirche der Frühen Neuzeit untersucht haben. Dies zeigt nicht nur, wie weit
sich die katholische deutsche Kirchengeschichtsforschung von der internationa-
len Diskussion abgekoppelt hat, sondern auch ihr Unvermögen, einen Beitrag zur
Kontextualisierung systemischer Strukturen der Gegenwart, die zu sexueller Ge-
walt führten oder sie vertuschten, leisten zu können.5

Sicherlich kann man die normativen Beschreibungen sexueller Beziehungen aus
der Gegenwart nicht in die Vergangenheit projizieren, aber es ist sehr wohl möglich,
die Handlungsakteure der Frühen Neuzeit anhand ihrer Normen zu verstehen, ihre
Normenverletzungen zu beschreiben und zu kontextualisieren. Die Kenntnis dieser
Normen, wie sie in Kirchenrecht, Ordensstatuten, Moraltheologie, aber auch unge-
schriebenen Verhaltensrichtlinien niedergelegt wurden, strukturieren das Hand-
lungsfeld des frühneuzeitlichen Priesters sowie des ihn richtenden Vorgesetzten, also

 Allein die Zeit des Nationalsozialismus (1933–1945) scheint eine Ausnahme zu bilden, siehe
Hans Günter Hockerts: Sittlichkeitsprozesse gegen katholische Ordensleute und Priester in der
NS-Zeit: Eine Relektüre nach 50 Jahren. In: Katholische Dunkelräume. Hg. von Birgit Aschmann.
Leiden, Boston 2021.
 Karlheinz Deschner: Kriminalgeschichte des Christentums. Reinbek bei Hamburg 1986.
 Im Bistum Viseu in Portugal waren 25 Prozent der vom Diözesangericht zwischen 1684 und
1689 verurteilten Priester, allerdings für alle möglichen Vergehen, vom Wirtshausbesuch und
Konkubinat bis hin zur Nachlässigkeit in der Pastoral. João Rocha Nunes: Crime e Castigo: ‚Peca-
dos Públicos‘ e Disciplinamento Social na Diocese de Viseu (1684–1689). In: Revista de História da
Sociedade e da Cultura (2006), S. 177–213, hier S. 17.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-001

https://doi.org/10.1515/9783111311142-001


des Oberen oder Bischofs, und erschließt auch die frühneuzeitlichen Handlungsop-
tionen für eine Bestrafung nichtkonformen Verhaltens.6

Da eine grundlegende Aufarbeitung von Sexualdelikten und sexueller7 Ge-
walt – siehe Kap. 3 – trotz nachhaltiger Forschungsanstöße8 unterblieb, entstand
die vorliegende Studie. Sie konzentriert sich in ihrem Kern auf die Überlieferung
der Oberdeutschen Provinz der Gesellschaft Jesu im Hauptstaatsarchiv München.
Die dortigen Personalfaszikel wurden um 1800 nach Pertinenzprinzip angelegt.
Für andere Provinzen müssten ähnliche Informationen mühsam aus der Korres-
pondenz der Provinziäle mit den Rektoren der einzelnen Kollegien und dem römi-
schen General zusammengestellt werden. Soweit als möglich, wurden Perspektiven
aus der Oberrheinischen und Niederrheinischen Provinz, den Niederlanden, Belgien,
Polen, der iberischen Halbinsel, sowie Mittel- und Südamerika integriert. Allerdings
beansprucht die vorliegende Darstellung keineswegs Vollständigkeit. Zahlreiche Ver-
gehen wurden nämlich entweder nicht angezeigt, haben keine direkt identifizierba-
ren Dokumente hinterlassen oder sind so verstreut dokumentiert, dass ihr Auffinden
für mich unmöglich war. Zudem muss selbst die erhaltene Überlieferung als durch-
weg lückenhaft beschrieben werden, was statistische Aussagen oder Schätzungen für
die Verbreitung von sexueller Nonkonformität deutlich erschwert. Ein umfassendes
Bild über normabweichendes Verhalten könnte am ehesten durch eine exakte Aus-
wertung aller vom General der Jesuiten in Rom an eine jeweilige Provinz gesandten
Briefe (epistulae), der Beratungsunterlagen einer Provinz (consultationes), die
Qualifikationsunterlagen die ersten Gelübde (informationes ad gradum),9 für die

 Eine Ausnahme bilden die vorbildlichen Studien von Hans Jürgen Rade: Missbrauch und Klos-
terhaft im Hochstift Paderborn. Der Missbrauch von minderjährigen Mädchen 1789 in Verlar
durch den Kapuziner Linus Hasse. In: Westfälische Zeitschrift 171 (2021), S. 251–297; Hans Jürgen
Rade: Der Verler Missbrauchsskandal von 1874. In: Heimat Jahrbuch Kreis Gütersloh 2023 (2022),
S. 72–81; 217–218; Hans Jürgen Rade: Der Missbrauch von minderjährigen Mädchen durch den
Sandebecker Kaplan Joseph Hengsbach (1907) und seine Folgen. In: Jahrbuch für mitteldeutsche
Kirchen- und Ordensgeschichte 18 (2022), S. 40–54.
 Der Ausdruck „sexualisierte Gewalt“ wird bewusst vermieden, weil er m. E. insinuiert, dass die
Sphäre der Sexualität nur eine periphere Rolle spielt.
 Ulrich L. Lehner: Enlightened Monks: The German Benedictines 1740–1803. Oxford 2011; Ulrich
L. Lehner: Monastic Prisons and Torture Chambers: Crime and Punishment in Central European
Monasteries, 1600–1800. Eugene, OR 2013; Ulrich L. Lehner: Mönche und Nonnen im Kloster-
kerker. Ein verdrängtes Kapitel Kirchengeschichte. Kevalaer 2015.
 Ein schönes Beispiel etwa in STAM: 15/453, „Iudicium de examinatis [...] pro gradu (1626–1736),“
fol. 145–185. Zur Bedeutung der informationes siehe Markus Friedrich: Government and Informa-
tion-Management in Early Modern Europe. The Case of the Society of Jesus (1540–1773). In: Jour-
nal of Early Modern History 12 (2008), S. 539–563.

2 1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums?



Profess-Gelübde, für theologische Examina (pro gradu), Evaluationen für Ordens-
ämter (informationes ad gubernandum)10 sowie aller annalistischen Aufzeichnun-
gen (litterae annue; historia domus, historia provinciae)11 erzielt werden.

Um aber zumindest einen Einblick zu geben, mit wie vielen Jesuiten man es
in der Oberdeutschen Provinz im siebzehnten Jahrhundert zu tun hat, sind die
vorhandenen Personalstatistiken hilfreich. Es ist wohl von etwa 650 bis 800 Jesui-
ten – 1650 hatte die Oberdeutsche Provinz 637 Mitglieder12 und im Jahr 168013

803 – auszugehen, die über zwanzig Kollegien, zwei Noviziatshäuser und fünf-
zehn Residenzen bzw. Missionsstationen verteilt waren. Nähme man die Aussa-
gen kritischer Stimmen wörtlich (Kap. 5), dass jedes Kolleg zumindest ein paar
Mitglieder – also zumindest zwei – mit problematischem Sexualverhalten, das
sich nicht unbedingt in einem Schriftverkehr mit dem General niedergeschlagen
hat, aufwies, käme man bei auf wenigstens vierzig Täter von allen möglichen Se-
xualvergehen in einer Generation oder 5 Prozent von 800 Jesuiten.14 Zählte man
alle Niederlassungen, käme man auf 74 oder 9.25 Prozent der Mitglieder.15 Die
meisten der aufgrund von Delikten entlassenen Jesuiten scheinen übrigens scho-
lastici approbati (s. Kap. 4) gewesen zu sein.

Für die Gesellschaft Jesu selbst waren Fälle des sexuellen Missbrauchs von Schul-
kindern und Schutzbefohlenen ein besonders schwerwiegendes Ärgernis. Schließlich

 Siehe zum Beispiel die 4 Bände der polnischen Provinz von 1726–1734 in ÖNB: 4 Bde. Cod.
12362–12365.
 Zu den weniger bekannten Quellen gehört eine bisher nicht publizierte Geschichte der Ober-
rheinischen Provinz im Nachlass Leopold von Ranke, siehe in SYCU-R: Ms. 102.
 Bernhard Duhr: Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge, Bd. 2/1. Freiburg
1913, S. 200.
 APECESJ: Sign. 40–3, 45, s. pag. Davon waren 35 Novizen.
 Die John-Jay-Studie über sexuellen Missbrauch in den USA von 1950 bis 2002 fand, dass etwa
4 % des Klerus sexuellen Missbrauch begangen hat. 69 Prozent der Täter waren als Kinder selbst
missbraucht worden. Siehe den Überblick bei Karen J. Terry: Child sexual abuse within the Catho-
lic Church: a review of global perspectives. In: International Journal of Comparative and Applied
Criminal Justice 39 (2015), S. 139–154.
 Dies geht von der Voraussetzung aus, dass die Personalprobleme der Provinz Aquitanien, der
Jarrige angehörte, und die der Oberdeutschen Provinz strukturell ähnlich waren. Dies geht m. E.
aus den Beschreibungen der Fälle sexueller Gewalt hervor. „Sollte ich alle diejenigen nennen,
welche unter ihrer Anführung in diese Sünde verfallen sind, so müßte ich bey dem großen Colle-
gium zu Bordeaux anfangen, und dürfte bis Fontenay keines vorbey gehen, denn in jeglichem
derselben ist die Geilheit dieser Art ausgeübet worden. Hände können sie nicht von unreinen
Betastungen, und ihren Mund nicht von Küssen enthalten; und diejenigen Schüler, welche etwas
weiter sehen, pflegen öfters unter einander zu sagen: Der oder jener Schüler stellet unsers Lehr-
meisters Liebste vor,“ siehe Pierre Jarrige: Nachricht von den vielen Lastern, welche die Jesuiten
in der Provinz Quienne begangen haben. n.p. 1761, S. 57.

1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums? 3



verstand sie sich als führender katholischer Schulorden, der sich von den Skandalen
um die Piaristen demonstrativ unterscheiden wollte, die 1646 deswegen vom Heiligen
Stuhl sogar zeitweise zu einer Kongregation herabgestuft worden waren.16 Fälle sexu-
eller Normverletzungen passten nicht in die inszenierte Keuschheit des Ordens.17

Diese Inszenierung ist bei der Quelleninterpretation ebenso zu beachten wie die Hete-
ronormativität frühneuzeitlicher Sexualität, die nicht nur jeden außerehelichen Ge-
brauch der Sexualität ahndete (und auch den Gebrauch der Sexualität innerhalb der
Ehe strikt normierte), sondern vor allem jede homosexuelle Handlung unter schwere
Strafe stellte. Da im vorliegenden Band das Spektrum aller damals als Sexualdelikte
verstandenen Fälle Darstellung findet, werden daher auch homosexuelle Beziehun-
gen, die mitunter einvernehmlich waren, analysiert, sowie Fälle von Selbstbefriedi-
gung, die sich in Dokumenten niedergeschlagen haben.

Da die viele der vom Orden identifizierten Täter selbst Priester waren, erschien
es wichtig, dem Leser zunächst die allgemeine Erwartungshaltung zu erläutern, die
ein Mensch der Frühen Neuzeit an einen katholischen Priester herantrug (Kap. 2).
Der Kleriker war auf den Vertrauensvorschuss, dem ihm Gläubige entgegenbrachten,
angewiesen, verspielte aber dieses symbolische Kapital, wenn er Normen übertrat
und sich etwa übermäßigem Alkoholkonsum oder frei ausgelebter Sexualität hingab.
Diese Erwartungshaltungen schärfen die hermeneutische „Linse“ für die Interpreta-
tion frühneuzeitlicher Quellen, die es erlaubt, Dokumente über Klerus und sakra-
mentales Leben auch als inszenierte Symbolik zu lesen.

Die zweite Voraussetzung für das Verstehen der vorliegenden Studie ist die
Definition von sexueller Gewalt (Kap. 3). Sie wird im Anschluss an die Studie von
Franziska Loetz als bewusste Einschränkung des Handlungsspielraums einer Per-
son durch physische Gewalt, spirituellen Druck oder psychologische Manipulation
verstanden, welche anderen körperliche Intimität ohne freie Zustimmung zumutet.
Konsequenterweise wurden daher methodisch auch jene Vergehen zur sexuellen
Gewalt gerechnet, welche die Frühe Neuzeit als rein sexuelle Nonkonformität oder
Devianz verstand, wie etwa eine „einvernehmliche“ Beziehung von einem Priester
und einer Frau aus der Pfarrei, da letztere in einem spirituellen Abhängigkeitsver-
hältnis zum Täter stand.

Die Gesellschaft Jesu hatte als größter katholischer Orden immensen Einfluss
auf das Leben der Kirche. Sie stellte zwar seit ihrem Beginn im sechzehnten Jahr-
hundert der Welt das heroische Ideal jesuitischen Lebens vor Augen, war sich

 Karen Liebreich: Fallen order: intrigue, heresy, and scandal in the Rome of Galileo and Cara-
vaggio. New York 2004.
 G. Richard Dimler: The Imago Primi Saeculi: Jesuit Emblems and the Secular Tradition. In:
Thought 56 (1981), S. 433–448.

4 1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums?



aber bewusst, dass nicht jeder, der zu Noviziat oder Gelübden zugelassen wurde,
diesen Erwartungen entsprach (Kap. 4). Daher wurden die Mitglieder streng über-
wacht und ein System etabliert, das die Oberen über Normverletzungen infor-
mierte.18 Hatte ein Jesuit schwere Vergehen begangen, konnte er ausgeschlossen
werden. Dieses Strafmittel wurde weitaus häufiger angewendet als bisher ange-
nommen. Problematisch wurde es aber, wenn ein Jesuit, der Priester war, entlas-
sen wurde, weil er auch nach der Dimission Kleriker blieb. Man stellte dem
Dimittierten einen Entlassungsbrief aus, in dem die Vergehen unerwähnt blieben,
so dass er in einem Bistum Anstellung finden konnte. Daher lassen sich aus den
Gründen für eine Dimission und den späteren Lebensstationen dieser Priester
womöglich Geflechte von Normenverletzungen oder sexueller Nonkonformität
rekonstruieren. Wurde ein Jesuitenpriester etwa wegen homosexueller Beziehun-
gen entlassen und fand Aufnahme im Diözesanklerus, wäre der Frage nachzuge-
hen, ob es Hinweise auf eine homosexuelle Subkultur im Weltklerus gibt. Die
Dimission aus dem Orden konnte aber auch freiwillig erfolgen.

Lutheraner, Calvinisten und Sozinianer sahen im Jesuitenorden die Speerspitze
der Gegenreformation und identifizierten ihn mit den Lastern, die man auch im
Katholizismus sah. Allerdings gab es auch zahlreiche innerkatholische Stimmen,
welche dem Orden kritisch bis ablehnend gegenüberstanden und Nachrichten
über jesuitische Päderasten, von Homosexualität geprägte Jesuitenschulen und an-
dere moralische Normverletzungen in ihren Schriften publik machten. Bisher
haben sich die meisten Historiker nicht mit dem Wahrheitswert dieser Anschuldi-
gungen befasst, sondern sie als rhetorische Inszenierung eines pathologischen,
frühneuzeitlichen Jesuitenhasses abgetan. Untersucht man aber gerade jene Quel-
len kritisch, die von ehemaligen Jesuiten stammen, finden sich unter den Schichten
polemischer Attacken verlässliche Beschreibungen sexueller Verhaltensmuster. Jar-
rige und Bisschop stellten etwa aus ihrer Kenntnis Frankreichs und der Nieder-
lande Fälle jesuitischer Devianz dar, wie sie sich exakt zur selben Zeit auch in der
Oberdeutschen Provinz zutrugen. Die Parallelen reichen von sadistischen Obsessio-
nen bis zur Entkleidung von Schülern bei einer Theaterprobe. Karl Heinrich Ritter
von Langs Amores Marelli19 (1815) nahm man als Quelle nicht einmal mehr zur

 Siehe dazu die magistrale Studie von Markus Friedrich: Der lange Arm Roms?: Globale Ver-
waltung und Kommunikation im Jesuitenorden 1540–1773. Frankfurt 2011.
 Karl Heinrich von Lang: Reverendi in Christo patris Jacobi Marelli Soc. Jesus. Amores: E scri-
niis provinciae Superioris Germaniae Monachi nuper apertis brevi libello expositi. München
1815; Karl Heinrich von Lang: Abenteuer des ehrwürdigen Pater Jacob Marell, Mitgliedes der Ge-
sellschaft Jesu: entlehnt aus Actenstücken, welche in den Archiven des Jesuitenordens in Mün-
chen aufgefunden worden sind. Bautzen 1845; Karl Heinrich von Lang: Die Knabenliebschaften
des Jesuitenpaters Marell. Hg. von Karl von Hutten. Leipzig 1890.

1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums? 5



Kenntnis,20 obwohl bereits Paul Maria Baumgarten 1932 auf seine akkurate Quellen-
edition und Einschätzung der Aktenlage hingewiesen hatte: „Ich konnte mich [...] so-
wohl von der Wahrheit der Behauptung Langs, dass er aus einer Menge von Fällen
nur einige notiert habe, als auch davon überzeugen, dass von den viel zahlreicheren
Fällen nur keine Kunde auf uns gekommen, weil entweder keine Anzeige bei den
Oberen erfolgte oder die betreffenden Akten uns nicht erhalten sind.“21 Daher plä-
diert dieses Kapitel dafür, die „Skandalgeschichten“ als Quelle ernst zu nehmen und
keinesfalls zu übergehen (Kap. 5).

Mit Kap. 6 beginnt eine Reihe von Fallstudien, in denen die Fälle sexueller Ge-
walt und Normverletzung vor allem im Umfeld jesuitischer Schulen untersucht wer-
den. Sie widerlegen die beschönigende und verzerrende Darstellung des ansonsten
verdienstvollen Historikers und Jesuiten Bernhard Duhr, der moralische Defekte in
der Gesellschaft Jesu stets heruntergespielt und in einem ansonsten umfänglichen Ar-
chivalienüberblick den gesamten Bestand der Entlassungsakten mit Schweigen über-
gangen hat. Er musste die Akten gekannt haben, da er nahezu alle vorher und
nachher im Findbuch genannten Faszikel genau beschrieb. Dadurch erhielt der
Leser den Eindruck, dass es im Orden kaum Disziplinprobleme gab und dass Fälle
wie der des Jakob Marell (s. u.) eine Ausnahme waren. Er charakterisierte daher die
1815 durch Karl Heinrich Ritter von Lang erschienene Aktenedition als „unzuverläs-
sig“ und warf ihm vor, dass sein Anspruch, leicht „hundert und unzählige“ Sexualde-
likte unter Jesuiten aus den Akten erheben zu können, in den Archivalien keinen
Anhaltspunkt finde.22 Anstatt aber Langs Quellenfund differenziert darzustellen, hat
er durch seine Verunglimpfung Generationen von Historikern davon abgehalten,
den Hinweisen Langs nachzugehen. Zudem zitierte er ihn bewusst falsch, um ihn als
unglaubwürdigen Jesuitenhasser zu inszenieren. Denn Lang hatte nie von „unzähli-
gen“ Fällen gesprochen, sondern lediglich von „hundert wenn nicht zweihundert“
(centum aeque et ducenta proferre posse testamur),23 die man wohl auch leicht erhe-

 Eine rühmliche Ausnahme bilden die bahnbrechenden Studien von Friedrich: Der lange Arm
Roms?; Markus Friedrich: Die Jesuiten: Aufstieg, Niedergang, Neubeginn. München 2018; Markus
Friedrich: The Jesuits: A History. New Haven 2022.
 Paul Maria Baumgarten: Ordenszucht und Ordensstrafrecht: Beiträge zur Geschichte der Ge-
sellschaft Jesu besonders in Spanien. Traunstein 1932, S. 164. Baumgarten zeigt seine antisemiti-
schen Vorurteile deutlich, wenn er die Gesellschaft Jesu für die Aufnahme jüdisch-stämmiger
Katholiken kritisiert, siehe ebd., IX; 104; 520–521.
 Bernhard Duhr: Zur Geschichte des Jesuitenordens I. In: Historisches Jahrbuch 25 (1904),
S. 129–167; Bernhard Duhr: Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge, Bd. 3. Mün-
chen-Regensburg 1921, S. 262; Baumgarten: Ordenszucht und Ordensstrafrecht: Beiträge zur Ge-
schichte der Gesellschaft Jesu besonders in Spanien, S. 28.
 Lang: Amores Marelli, S. IV.

6 1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums?



ben könnte, wollte man sich durch den gesamten Bestand einschließlich der chroni-
kalischen Litterae Annuae arbeiten. Der bekannteste und seltsamste Fall sexuellen
Missbrauchs ist wohl der des ehemaligen Provinzprokurators Jakob Marell/Morell,
der 1699 aus der Gesellschaft Jesu in Ebersberg entlassen, aber im nächsten Jahr in
Wien als Mitglied der österreichischen Provinz aufgenommen wurde, dort ein zwei-
tes Mal das Noviziat durchmachte und 1701 erneut die Gelübde ablegte. Die Opfer
Marells wie auch anderer Jesuiten waren oft die Söhne adliger Familien, für
die der sexuelle Missbrauch einen enormen Ehrverlust bedeutete. Er scheint
sie gerade deswegen ausgewählt zu haben, weil ihre Abkunft es weniger wahr-
scheinlich machte, dass diese den Delinquenten denunzierten. Die Bandbreite
sexueller Handlungen, die diese Jesuiten vollzogen, reichte von erzwungener
Intimität, Vergewaltigung, Oral- und Analverkehr, gegenseitiger Selbstbefrie-
digung bis hin zu sadistischen Auspeitschungen der Schüler. Unter den Opfern
finden sich Schüler vom dreizehnten bis siebzehnten Lebensjahr, junge Jesui-
ten, Mädchen und Frauen, aber auch Nonnen.

Mit dem Ende der alten Gesellschaft Jesu durch die päpstliche Unterdrückung
des Ordens 1773 endete zwar die Trägerschaft der katholischen Schulen, aber
nicht die Involvierung einzelner früherer Ordensmitglieder in sexuellem Miss-
brauch. Der Fall, der in Kap. 7 zur Darstellung kommt, ist der des ehemaligen Je-
suiten Maximilian Gill, der sich nach 1773 als Hauslehrer und Repetitor in Mainz
verdingte. Er missbrauchte nicht nur alle bei ihm lebenden Studenten, sondern
auch zahlreiche Kinder, manche erst zehn oder elf Jahre alt. Obwohl Gill als Mis-
sionar in Mexiko tätig war, ist es bisher nicht möglich gewesen, auch Miss-
brauchsfälle aus seiner amerikanischen Zeit zu identifizieren. Zudem offenbart
das Leben des Exjesuiten einen guten Einblick in die homosexuelle Subkultur in
einer katholischen Stadt des achtzehnten Jahrhunderts.

Maximilian Gill fürchtete, für seine zahlreichen Verbrechen öffentlich degradiert
und dem Scharfrichter übergeben zu werden. Der Ritus der Degradierung erlaubte
es nämlich einem Bischof, einen Kleriker unwiderruflich aus dem Priesterstand zu
entfernen, wodurch er auch das privilegium fori verlor und von weltlichen Autoritä-
ten nach säkularem Strafrecht verurteilt werden konnte. Im Fall Gill entschied sich
der Mainzer Kurfürst und Erzbischof aber schließlich für lebenslangen Kerker.
Kap. 8 untersucht diesen Ritus, der eigens für schwere Vergehen, wie etwa be-
stimmte Sexualdelikte, vorgesehen war. Vor allem wenn die Verbrechen eines Kleri-
kers öffentlich bekannt waren, schritt ein Bischof zu dieser spektakulären Strafe, die
in den liturgischen Büchern genau geregelt war. Allerdings stand die Degradierung
in einem Spannungsverhältnis zur Lehre vom unauslöschlichen Prägemal (character
indelibilis), das der Priester durch seine Ordination empfing. Dennoch versuchte das

1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums? 7



Ritual dieses so weit als möglich unwirksam zu machen. Die formale Degradierung
als schwerste Strafe für einen Kleriker blieb bis zur Einführung des neuen kirchli-
chen Gesetzbuches CIC 1917 in Kraft und fand sich in den liturgischen Büchern bis
zur Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils im zwanzigsten Jahrhundert,
auch wenn sie wohl zuletzt im neunzehnten Jahrhundert vollzogen worden war.

8 1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums?



2 Der gute Ruf des Priesters als
sein symbolisches Kapital

Symbolisches Kapital war in der Frühen Neuzeit besonders wichtig wegen den or-
ganisatorisch unterentwickelten Formen der Kreditüberwachung. Als stiller Ver-
trauensvorschuss reduzierte es die soziale Komplexität, weil man ja nicht jeden
Handelspartner eigens überprüfen konnte, und erlaubte, deren Verhalten vorherzu-
sehen und die eigenen Handlungen entsprechend zu planen. Die Unsicherheit, der
Partner könne betrügen, wurde so eingedämmt.24 Freundschaften, die anders als
Handelskontrakte zeitlich unbegrenzt waren, verstärkten diese Bande, wurden da-
durch aber auch mehr ökonomisch zentriert.25 Vertrauen gewann man aus Informa-
tionen und Erfahrungen, doch gerade die Unübersichtlichkeit der gegenseitigen
Abhängigkeiten machte es oft unmöglich, selbst diese Erfahrungen zu sammeln, so
dass dem symbolischen Kapital umso mehr Bedeutung zukam. Dieses konnte ange-
häuft werden durch symbolkonforme Handlungen. Daher musste etwa ein Kauf-
mann jegliches Verhalten vermeiden, das Vertrauen zerstörte, und darauf bedacht
sein, seinen guten Ruf und damit auch sein symbolisches Kapital auszubauen, wofür
etwa auch die symbolische Selbstdarstellung eine wichtige Rolle spielte.26 Versteht
man symbolisches Kapital daher zunächst als soziales Prestige, erlaubt dies, auch die
Geschichte des frühneuzeitlichen katholischen Klerus mit neuem Erkenntnisgewinn
zu untersuchen.27 Dabei stellen sich zunächst Fragen, wie sich der Ruf des Priesters
bildete und was ihn zerstörte, aber auch wie Quellen über ihn und seine Tätigkeiten
zu interpretieren sind. Zuletzt ist die Frage zu beantworten wie staatliche Stellen
dem symbolischen Kapitalverlust des Klerus im achtzehnten Jahrhundert im Josephi-
nismus zu begegnen versuchten.

 Laurence Fontaine: The Moral Economy. Poverty, Credit, and Trust in Early Modern Europe.
Cambridge 2014, S. 268–270; Anthony Giddens: Modernity and Self-Identity. Cambridge 1991,
S. 244.
 Allan Silver: Friendship and trust as moral ideals: an historical approach. In: Archives eu-
ropéennes de sociologie. European journal of sociology 30 (1989), S. 274–297.
 Jorun Poettering: Handel, Nation und Religion. Kaufleute zwischen Hamburg und Portugal im
17. Jahrhundert. Göttingen 2019, S. 237–242.
 Bourdieus Konzept geht weiter und differenziert in soziales, kulturelles und symbolisches Ka-
pital. Pierre Bourdieu: Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. In: Handbuch
Bildungs- und Erziehungssoziologie. Hg. von Ullrich Bauer. Cham 2012; Pierre Bourdieu: The
Forms of Capital. The Sociology of Economic life, London; New York 2018. Vgl. auch Pierre Bour-
dieu: Social Space and Symbolic Power. In: Sociological Theory 7 (1989), S. 14–25; Pierre Bourdieu:
Zur Soziologie der symbolischen Formen, 12. Auflage Aufl. Frankfurt am Main 2020 (Suhrkamp-
Taschenbuch Wissenschaft 107).

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-002

https://doi.org/10.1515/9783111311142-002


2.1 Der Vertrauensvorschuss für den Kleriker

Der Priester genoss unter den Gläubigen seiner Pfarrei einen Vertrauensvor-
schuss. Er brauchte dieses symbolische Kapital auch mehr als andere Berufsgrup-
pen. Ähnlich dem Kaufmann hatte er etwa als Pfarrer mit einer Vielzahl von
Individuen zu tun, die sich nur gering durch Zuzug oder Wegzug, sondern nur
durch Hochzeit, Geburt oder Tod änderten. Er war daher in ein relativ stabiles
Beziehungssystem eingewoben, in dem er die an ihn gerichteten Erwartungen zu
erfüllen hatte, um weiterhin symbolisches Kapital zu akkumulieren. Er war bei
allen wichtigen Ereignissen zugegen und repräsentierte die Kirche bei Eheschlie-
ßung, Taufe, und Beerdigung. In der Sonntagsmesse schlüpfte er gar in die per-
sona Jesu Christi selbst und vollbrachte den Wandel von Brot und Wein in den
Leib und das Blut Christi. Außerdem vertraute man dem Priester in der Beichte
die intimsten Sünden an. Missbrauchte er dieses Vertrauen, drohten ihm nicht
nur höchste kirchliche Sanktionen wie die Exkommunikation, sondern auch die
Ächtung durch die Gemeinde. Der Pfarrer hatte zudem darauf zu achten, auf der
einen Seite die Pfarrkinder im Glauben zu erziehen, ihnen die grundlegenden
Morallehren beizubringen, beides aber auch vorzuleben. Je mehr er die Überein-
stimmung von Leben, Lehre und an ihn gestellte Erwartungen erreichte, desto
höher war sein symbolischer „Kredit,“ der auch einen kleinen einmaligen Fehl-
tritt, wie etwa der übermäßige Konsum von Bier und Wein, wettmachen konnte.

Der Priester stand aber auch in ökonomischen Beziehungsgeflechten. Oft genug
war dem Pfarrhof ein Bauernhof angegliedert, in dem Bedienstete für ihn und sein
Auskommen arbeiteten. Zudem hatte er als rector ecclesiae ein gewichtiges Wort
über die Vergabe von Aufträgen der Pfarrei. Mit den Reichen musste er sich gut stel-
len, um die Spenden an die Pfarrei aufrecht zu erhalten, aber auch mit den Armen,
für die er mit Almosen zu sorgen hatte. Wusste er von einem Diebstahl, musste er
zwischen Bestohlenem und Eigentümer vermitteln, und hob der Bäcker den Brot-
preis unmäßig an, wurde erwartet, dass er ihn von einem gemäßigteren überzeugte.
Der Priester musste mit den Notleidenden und Alten genauso solidarisch sein, wie
mit den Reichen und Jungen, eben weil diese Solidarität zum symbolischen Erwar-
tungsprofil des Priesters gehörte. Diese verschiedenen Beziehungsgeflechte trugen
unterschiedliche Erwartungshaltungen an ihn heran und führten notwendigerweise
zu Spannungen oder Konflikten. Das Kapitalgeflecht des Priesters war daher wohl
nicht weniger kompliziert als das eines Kaufmanns.28 Ähnliches ist auch von den Or-
densgeistlichen anzunehmen. Sie interagierten mit Vertretern der Zünfte und Gilden,

 Fontaine: The Moral Economy, S. 268–270.

10 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital



vergaben Aufträge für ihre Klöster, oder waren als Träger von Schulen mit der Bevöl-
kerung in inniger Weise vernetzt.

Beide, Priester und Gemeinde, hatten ihre je eigenen Erwartungen, Werte
und Normen. Der ganz von Seeleneifer verzehrte Priester etwa, mochte in seiner
Pfarrei nur die mangelnde Realisierung kirchlicher Normen sehen und diese im
Beichtstuhl und von der Kanzel mit Wucht verdammen. Ein wenig am Glaubens-
eifer interessierter Priester konnte hingegen im Alkoholkonsum aufgehen, bis ihn
die Pfarrgemeinde beim Bischof anzeigte. Beide Verhaltensweisen aber schädig-
ten die Stellung des Pfarrers, weil sie das Vertrauen der Pfarrmitglieder in ihn
untergruben. Konnte man dem Priester wirklich das Intimste erzählen, da er
doch jeden forsch im Beichtstuhl ausforschte und so als neugieriger „Spion“ in
Erscheinung trat? War dem betrunkenen Pfarrer, der die korrekte Taufformel
nur gelallt hatte, noch als Repräsentant Christi zu vertrauen? Missbrauchte der
Priester, der die Taufe verweigerte, weil er dafür nicht bezahlt wurde, seine
Amtsgewalt? Der Gemeindepfarrer musste sein Kapital legitim einsetzen, um es
nicht leichtfertig zu verlieren, sich aber auch in seinem Lebensstil des ihm ge-
schenkten Vertrauensvorschusses würdig erweisen. Die Jesuiten waren zwar in
der Regel nicht als Pfarrer in Gemeinden tätig, mussten aber ein ähnliches Erwar-
tungsprofil erfüllen, vor allem durch ihre regelkonforme Feier der Sakramente,
Predigten, Beichthören und den Schulunterricht. Der jesuitische Beichtvater ver-
ringerte daher sein symbolisches Kapital und das seines Ordens, wenn er Pöniten-
ten vergraulte oder gar missbrauchte. Daher schritt der Ordensobere auch oft
ein, wenn sich Gläubige über das Verhalten von Ordenspriestern beschwerten.

Ein besonders in der Frühen Neuzeit oft moniertes Verhalten war übermäßi-
ger Alkoholkonsum. In den Gemeinden bemängelte man dann den „unpriesterli-
chen“ Lebenswandel des Pfarrers, der wie ein gemeiner Trinker im Wirtshaus
anzutreffen war. Er hatte sich schließlich von den Lastern seiner Gemeinde abzu-
heben. Aber auch die Bischöfe oder Ordensobere schritten ein, wenn ein alkoholi-
sierter Priester das symbolische Kapital in seiner Gemeinde, und damit das der
Kirche selbst aufs Spiel setzte. Der Freisinger Fürstbischof ermahnte daher seinen
Klerus wiederholt, das „ungeschickte Frequentieren“ der Wirtshäuser zu unter-
lassen, wo sie „sich mit Tobackh und Weisspier trincken zu großer Ärgernis ande-
rer anzechen und allerhand Ungebühr verüben.“29 1681 scheint sich am Anger in
München sogar eine Art Stammtisch von Priestern allabendlich eingefunden zu
haben.30 Der Regensburger Generalvikar begegnete sogar im selben Jahr in Mün-

 AEM: AA001/1, R290 Dekret des Freisinger Bischofs vom 4. Mai 1694 zur Vermeidung von
Tabak und Weißbier.
 Ebd.

2.1 Der Vertrauensvorschuss für den Kleriker 11



chen des nachts einem „vollbezechten Priester auf öffentlicher Gasse“, der ihn
mit Schimpfworten malträtierte, als ihn der Kirchenmann zur Heimkehr ermahnt
hatte. Resignierend schrieb daher Kanonikus Wandreis: „Das tägliche Volltrinken
ist bey manchen schon die Gewohnheit.“31

2.2 Die Semantik des Beichtstuhls

Eine zentrale Erwartung an jeden Priester nach dem Konzil von Trient (1545–1565)
war nicht nur dessen unbedingte Verschwiegenheit über das in der Beichte Gespro-
chene, sondern auch seine Spendung des Sakraments nach kirchlichem Ritus. Ein
betrunkener Geistlicher oder einer, der die falsche Absolutionsformel verwendete
oder ausließ, oder ein Kleriker, der unangenehme Nachfragen stellte, genügte dem
symbolischen Anforderungsprofil nicht mehr. Dieses ist durch zahllose Dokumente
belegt, in denen sich Pfarrmitglieder beim Dekan oder Bischof beschwerten. Daher
greift die einseitige Darstellung der Beichte als Mittel sozialer Kontrolle oder Diszi-
plinierung zu kurz.32

Ein besonders markantes Beispiel für diese Perspektive findet sich in einem
Text von Richard van Dülmen (1937–2004), dem großen Kulturhistoriker der Frü-
hen Neuzeit.33 Er attestierte, dass die Beichte in der Frühen Neuzeit „sicherlich“
nur von Frommen als Gewissensleitung ernst genommen wurde, „wohingegen
das gewöhnliche Kirchenvolk die Beichte mehr als ein äußerliches Ritual betrach-
tete und bestenfalls als Gelegenheit, sich vom Schuldgefühl zu befreien.“34 Auf
den ersten Blick scheint das eine distanzierte Beschreibung. Bohrt man aber ein
wenig tiefer, werden Probleme sichtbar. Denn zum einen werden bei van Dülmen
die „Frommen“ dem „gewöhnlichen Kirchenvolk“ gegenübergestellt. Der Gegen-
begriff zum Frommen ist aber der Unfromme. Damit scheint er anzunehmen,
dass nur eine kleine Schicht von Devoten als fromm, die große Mehrheit als un-
fromm oder weniger fromm qualifiziert werden müsse.

 AEM: AA001/1, R2125, Bild 108 Bericht des Rupert Wandreis vom 17. März 1681 an den Fürstbi-
schof; s. AA001/1, GR.PR.128, Sitzungsprotokoll Geistlicher Rat vom 9. April 1711, Bild 89f. über die
Verhaftung von Geistlichen in Wirtshäusern.
 Ulrich L. Lehner: The Inner Life of Catholic Reform. From the Council of Trent to the Enligh-
tenment. New York; Oxford 2022, S. 15–17; 101–107.
 Aus seinem reichen Oeuvre seien nur angeführt Richard van Dülmen: Kultur und Alltag in
der frühen Neuzeit: Das Haus und seine Menschen, 16.–18. Jahrhundert, Bd. 1. München 1995; Ri-
chard van Dülmen: Kultur und Alltag in der frühen Neuzeit: Dorf und Stadt, 16.–18. Jahrhundert,
Bd. 2. München 1992; Richard van Dülmen: Kultur und Alltag in der frühen Neuzeit: Religion,
Magie, Aufklärung, 16.–18. Jahrhundert, Bd. 3. München 1994.
 Richard van Dülmen: Die Entdeckung des Individuums, 1500–1800. Frankfurt 1997, S. 43.

12 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital



Soziologisch ist es zwar sicher richtig, anzunehmen dass es sogenannte „reli-
gious superachievers“ gibt, allerdings stellt sich die Frage, ob man die Mehrheit
der Kirchgänger derart simplifizierend als „unfromm“ bezeichnen kann. Zum
einen unterschied nämlich die frühneuzeitliche katholische Theologie selbst zwi-
schen perfekter Reue (contritio) und unvollkommener Reue (attritio) und lehrte,
dass letztere für die Sündenvergebung völlig ausreichend sei. Das aber bedeutete,
dass man aus der normativen Sicht dieser Konfession einem Katholiken, der aus
Furcht vor ewiger Verdammnis und um sich von einem Schuldgefühl zu befreien,
keineswegs als „unfromm“ bezeichnen durfte oder konnte. Er hatte zwar nicht
die erstrebenswerte Gottesliebe aber wer besaß diese schon?35 Selbst auf der
Bühne eines spanischen Jesuitentheaters erinnerten im siebzehnten Jahrhundert
die Schauspieler ihre Zuschauer daran, dass der Mensch vielleicht das persön-
liche Sündenbekenntnis („yo confieso“) mehr benötige als die Absolution,36 quali-
fizierte diese Sichtweise also ganz und gar nicht als unfromm.

Damit zeigt sich, dass van Dülmen einen anachronistischen Maßstab von in-
nerer Gewissensleitung in den Text hineinliest, der die Interpretation umso un-
schärfer macht, wenn man berücksichtigt, dass er „Kirchenvolk“ nicht weiter
differenziert. Waren denn alle Altersgruppen und alle sozialen Schichten ähnlich
oder gab es Unterschiede? Haben Kindern keine andere religiöse Bindung als
junge Erwachsene und alte Menschen? Eine solche „one size fits all“-Sicht elimi-
niert zudem die personale Handlungsebene: Menschen, die sich jederzeit dazu
entscheiden können, in unterschiedlichem Ausmaß ihre religiöse Betätigung indi-
viduell auszuhandeln, werden als gleichbleibende „Masse“ und ihre Glaubens-
einstellung als zeitloser „Block“ verstanden, was der Dynamik religiöser Prozesse,
wie sie Historiker, Psychologen und Soziologen freigelegt haben, widerspricht.37

Legt man ferner den normativen Standard der Zeit an, ist die Exkulpation vom
Schuldgefühl, keineswegs gleichzusetzen mit einer unfrommen Gebrauchsweise

 Lehner: The Inner Life, S. 20; 103–104.
 Hilaire Kallendorf: Staging Penance: Scenes of Sacramental Confession in Early Modern Spa-
nish Drama. In: Casuistry and Early Modern Spanish Literature. Hg. von Marlen Bidwell-Steiner,
Michael Scham. Boston; Leiden 2022.
 Lehner: The Inner Life, S. 133–135; Roger Finke, Rodney Stark: The Dynamics of Religious Econo-
mies. In: Handbook of the Sociology of Religion. Hg. von Michelle Dillon. Cambridge 2003. Zur na-
türlichen Fluktuation religiöser Intensität siehe etwa Eric D. Wesselmann/Laura E. VanderDrift/
Christopher R. Agnew: Religious Commitment: An Interdependence Approach. In: Psychology of Re-
ligion and Spirituality 8 (2016), S. 35–45. Zur Prozesshaftigkeit von religiösen Anschauungen siehe
etwa James D. Davidson, Dean D. Knudsen: A New Approach to Religious Commitment. In: Sociolo-
gical Focus 10 (1977), S. 151–173. Auch die Phänomene der multiplen Konversionen in der Frühen
Neuzeit wie des religiösen Wachstums weisen auf diese Dynamik hin, siehe Lehner: The Inner Life,
S. 53; 91.

2.2 Die Semantik des Beichtstuhls 13



des Sakraments. Schon die Redewendung vom „äußerlichen Ritual“ suggeriert, dass
der normierten Liturgie der Beichte keine innere Geisteshaltung entspricht. Doch
woher nimmt Dülmen die Evidenz, dass die Beichte als etwas rein „Äußerliches“
gesehen wurde? Es gibt sicherlich einige religionskritische Stimmen, die die Beichte
wirklich so beschrieben, aber ein Schluss auf die Mehrheit scheint ohne weiteres
Argument mehr als gewagt. Zudem welche Erwartung trägt van Dülmen an früh-
neuzeitliche Katholiken heran? Sollten diese jedes Mal freudestrahlend, perfekt
vorbereitet und still zur Beichte gehen bzw. wie hätten sie handeln müssen, um
von Dülmen nicht in die Kategorie der Unfrommen subsumiert zu werden? War
derjenige, der nicht zum intellektuellen Kreis der Hochdevoten gehörte, damit au-
tomatisch ein Unfrommer? Kann der Historiker diesen Unterschied nicht angeben,
verschleiert er ein grundlegenderes Problem, nämlich das der Bestimmung ver-
schiedener Grade religiöser Zugehörigkeit.

Methodisch könnte man fragen, welche Zeugnisse den obigen Schluss van
Dülmens dennoch erlauben würden. Der schmale Korpus von religionskritischen
Selbstzeugnissen scheint dafür wenig geeignet. Zudem sind auch die Berichte von
Religionskritikern nicht einfach als Tatsachenbeschreibungen aufzufassen, son-
dern auf ihre rhetorische Funktion zu überprüfen. Dann wird deutlich, wie oft sie
die eigene Sicht etwa auf diese oder jene gesellschaftliche Gruppe anwenden, und
in Fromme oder Unfromme aufteilen. Schließlich stehen Religionskritiker einem
religiösen Ritual entweder indifferent, herablassend oder feindlich gegenüber. Es
wäre daher verwunderlich, aus deren Zeugnissen etwas anderes herauszulesen
als zumindest eine innere Distanz zu einem katholischen Bußritual.38

Doch auch indifferent klingende Texte müssen hermeneutisch durchdacht gele-
sen werden. Eine rein sozialgeschichtliche Sicht versperrt hier den Blick in die reli-
giöse Tiefenschicht.39 Da die Beichte den Menschen aufforderte, sich zu Sünden zu
bekennen40 bzw. Buße zu tun, muss man in einem Selbstzeugnis über diese auch
rhetorische Distanz erwarten. Nur die allerwenigsten Menschen sprechen offen mit
anderen über ihre Fehler und noch weniger über intime Gespräche, in denen sie
Ermahnung und Gewissenshilfe erfahren haben. Berücksichtigt man diese Erkennt-
nis, die allein aus der Handlungslogik der Beichte gewonnen wird, erscheint das
rhetorische Herunterspielen der Beichte zum äußeren Ritual in einem zeitgenössi-

 Als Beispiel mag genügen Peter Villaume: Anfangsgründe zur Erkenntniß der Erde vol. 5. Ber-
lin 1791, S. 138.
 Siehe dazu Ulrich L. Lehner: Grenzen, Schichten und konfessionelle Osmose Bemerkungen
zum semantischen Diskurs über die Konfessionen in der Frühen Neuzeit. In: Catholica 77 (2022),
S. 293–315.
 Manuel Frey: Der reinliche Bürger: Entstehung und Verbreitung bürgerlicher Tugenden in
Deutschland, 1760–1860. Göttingen 1997, S. 11–53.

14 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital



schen Text möglicherweise als Chiffre persönlicher Vulnerabilität. Diese Möglichkeit
ist in der Analyse von Dokumenten über Beichtvater und Pönitent ebenso zu beach-
ten wie die rhetorische Aufladung eines Ego-Dokumentes zur Selbstrechtfertigung
eines Religionswechsels.41 Obwohl eine einwandfreie Feststellung der Intention eines
Ego-Dokumentes aufgrund zahlreicher Ambiguitäten nur höchst selten zu erreichen
ist,42 bleibt es doch möglich, anhand des Kontextes eine möglichst plausible Erklä-
rung zu finden.

Auch wenn man mit Vorbehalt anderen Textzeugnissen gegenübersteht, kann
man denn nicht Quellen aus der Feder von Priestern und Bischöfen über den Zu-
stand ihrer Sprengel zutrauen, eine „akkuratere“ Beschreibung zu liefern? Doch
auch hier ist hermeneutische Vorsicht geboten, um nicht die Möglichkeit rhetori-
scher Gestaltung zu übersehen. Dieser erlag anscheinend sogar van Dülmen. Er zi-
tierte diesen Text eines französischen Priesters um 1700 und kam durch ihn zur
obigen Schlussfolgerung über die Beichte:

Die Leute kommen, ohne die geringste Gewissenserforschung betrieben zu haben, sie eilen
zur Kirche, drängeln sich vor dem Beichtstuhl und schlagen sich fast herum [...] sie kommen
mit Ausflüchten, wenn der Priester eine begangene Sünde tadelt [...] sie tun bei der Beichte
alles, nur nicht das, was sie tun sollten, nämlich aufrichtig und betrübten Herzens ihre Sün-
den zu bekennen.43

Allerdings liegen auch in diesem Text verschiedene Schichten vor, die es erst zu
eruieren und dann zu analysieren gilt. Die Frage nach dem Adressaten gehört zwar
zu den banalsten, scheint aber den Schlüssel für das Verständnis dieses Textes be-
reit zu halten. Leider zitierte François Lebrun nicht, woher das Zitat stammt, so
dass sich eine Reihe von Möglichkeiten ergeben: Zum ersten mag der Text der Brief
eines Klerikers an einem Freund sein, vielleicht sogar an einen anderen Geistlichen
oder Verwandten. Eine andere Textgattung wäre eine Seelenbeschreibung seiner
Pfarrei, die an den Bischof ging. Es könnte sich aber auch um einen Teil aus dem
Visitationsbericht einer Pfarrei handeln.

 Eine solche Rechtfertigung offeriert etwa der spanische Priester Antonio Gavín (1682–1750),
siehe María Tausiet: ‚When Venus stays awake, Minerva sleeps‘: a narrative of female sanctity in
eighteenth-century Spain. In: Journal of Spanish Cultural Studies 22 (2021), S. 295–310.
 Winfried Schulze: Ego-Dokumente. Annäherung an den Menschen in der Geschichte? In: Ego-
Dokumente. Annäherung an den Menschen in der Geschichte. Hg. von Winfried Schulze. Berlin
1996, S. 11–30.
 Dülmen: Die Entdeckung des Individuums, 1500–1800, S. 43; François Lebrun: Reformation
und Gegenreformation. Gemeinschaftsandacht und private Frömmigkeit. In: Von der Renais-
sance zur Aufklärung. Hg. von Philippe Ariès, Roger Chartier. Frankfurt 1991 (Geschichte des Pri-
vaten Lebens 3), hier S. 85.

2.2 Die Semantik des Beichtstuhls 15



Doch auch im ersten Fall wäre es falsch in dem Text eine „realitätsgetreue“ Be-
schreibung zu sehen, denn eine solche Sicht blendet den Priester als Agenten in der
Handlungslogik der Beichte aus. Man mag nicht viel über ihn wissen, aber diese
Handlungslogik erlaubt es, generelle Erwartungshaltungen zu beschreiben. Das
symbolische Kapital des beichthörenden Pfarrers bestand in seiner Verschwiegen-
heit, einem moderaten Interesse an den Sünden seiner Pfarrkinder, der strikten Be-
folgung der liturgischen Rubriken und seinem Pflichtgefühl, für das Seelenheil der
Gemeinde verantwortlich zu sein. Daher musste er für die Pfarrmitgliedern präsent
sein, wenn sie die Beichte ablegen wollten und besonders vor Ostern lange Stunden
dafür einplanen. Daher beeinflusste die Größe der Pfarrei, die Verfügbarkeit ande-
rer Priester zum Beichthören ebenso die Sichtweise des schreibenden Zeitzeugen
wie auch die Nähe zu einem Kloster, in dem die „Pfarrkinder“ ihre Beichtpflicht
ebenfalls erfüllen konnten. Überbeanspruchung durch stundenlanges Beichthören
vor Ostern mag ebenso den Blick beeinflusst haben wie auch physische und psychi-
sche Gesundheit des Priesters, die sich allerdings quellenmäßig meist nicht verifi-
zieren lassen. War die Pfarrei des Schreibers nahe an einem Kloster, konnte es
durchaus sein, dass die besonders Frommen zu den oft strengeren, klösterlichen
Beichtvätern gingen, so dass der Ortspfarrer überdurchschnittlich wenig religiös
motivierte Pfarrangehörige im Beichtstuhl vorfand.

Außerdem ist zu fragen, warum dieser Kleriker einen Mangel an der Umset-
zung kirchlicher Normen konstatiert, nämlich das Fehlen von Gewissenserfor-
schung und frommer Andacht. Durch Vermeidung dieser Frage umgeht van
Dülmen, dass Priester und Kirchenvolk unterschiedliche Erwartungshaltungen an
die Frömmigkeit besaßen. Kirchliche Norm und rezipierte Frömmigkeit standen
stets in einer Spannung individuellen Aushandelns. Der Priester musste aber als
„Überwachungsagent“ der Kirche deren Wertvorstellungen zum Ausdruck brin-
gen. Zudem war er in der Erwartungshaltung von Gemeinde und Bischof ein See-
lenhirt und musste sich im Eifer um seine Pfarrkinder „verzehren.“ Zeigte er
keinen solchen zelus animarum, beging er als Müßiggänger eine Todsünde.44 Das
hätte fundamental dem Berufsbild des Priesters widersprochen und ihn seines
symbolischen Kredits beraubt. Denn der Seeleneifer erlaubte es nicht, jemals mit
dem religiösen Status einer Pfarrei zufrieden zu sein.45 Daher wird man wohl
auch kein Dokument finden, in dem ein frühneuzeitlicher Priester sich nicht über
Sitten- und Frömmigkeitsverfall und mangelnde Beteiligung an religiösen Pflich-
ten beklagt. Diese Einsicht lässt sich auch auf andere katholische Textgattungen,
wie etwa ordensinterne Visitationsprotokolle, übertragen. Selbst Klöster, denen

 Lehner: The Inner Life, S. 13; 23.
 Ebd., S. 12–30.

16 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital



beste Disziplin und regelkonformes Leben konstatiert wurden, kamen nie ohne
Ermahnungen aus, eben weil man alles auch immer ein wenig besser machen
konnte.46 Denn Heiligkeit wurde unter Katholiken nie als abgeschlossenes An-
kommen, sondern als ein beständiges Wiedererreichen verstanden, und daher als
dynamischer Prozess.

Zuletzt ist zu bedenken, dass die Äußerung des Priesters, seine Gläubigen
nähmen Ratschläge und Ermahnungen im Beichtstuhl nicht an, auch rhetorisch
aufgeladen sein könnte. Mit diesem Ausdruck konnte er sich schließlich als in sei-
ner Ehre verletzt inszenieren bzw. sich als unschuldig angegriffener in der Nach-
folge Christi seinem Briefpartner gegenüber darstellen. Übertrat ein Priester
nämlich die lokalen Erwartungshaltungen und tadelte im Beichtstuhl zu harsch
oder fragte zu viel, blieb es nicht aus, dass ihn Gemeindemitglieder aufforderten,
ihre Werte zu respektieren und sein Verhalten zu ändern. Gegenüber seinem Vor-
gesetzten aber würde er diese Zurückweisung, aus Mangel an Toleranz örtlicher
Gebräuche, als Ablehnung seiner Gewissensleitung darstellen.47

Daher sollten Pfarrvisitationen nicht einfach als spiegelbildliche Beschrei-
bungen der Realität interpretiert werden. Sie waren symbolische Handlungen, in
denen der Bischof oder sein Delegat seine Sorgfaltspflicht gegenüber einer Pfarrei
ausdrückte. Der Visitator war dazu angehalten, zumindest Kleinigkeiten zu fin-
den, mit denen man unzufrieden war. Allerdings führten diese Berichte kaum zu
spürbaren Veränderungen, was Historiker ermutigen sollte, diese Quellen weni-
ger als Instrument der Disziplinierung als vielmehr der Informationsgewinnung
zu interpretieren.48

2.3 Der Verlust des Symbolischen Kapitals durch
Pflichtvergessenheit

Die zahlreichen Priester waren miteinander durch die Einbindung in privilegierte
Klerusstrukturen oder Orden verbunden, und partizipierten am symbolischen Ge-

 Vgl. etwa NAP: RF 563 Kn170, Visitationsprotokolle der polnischen Franziskaner, Visitatio
Almae Ref. Provinciae Majoris Poloniae Ord. Min. (1680ff).
 Christophe Duhamelle: Die Grenze im Dorf. Katholische Identität im Zeitalter der Aufklärung.
Baden-Baden 2018; Lehner: The Inner Life, S. 43–44.
 Hier zeigen sich auch die Unterschiede zu den protestantischen Visitationsberichten und
ihrer Interpretation. Siehe hierzu etwa James M. Kittelson: Successes and Failures in the German
Reformation: The Report from Strasbourg. In: Archiv für Reformationsgeschichte Archive for Re-
formation History 73 (1982), S. 153–175. Zur Interpretation katholischer Visitationsakten siehe
Lehner: The Inner Life.

2.3 Der Verlust des Symbolischen Kapitals durch Pflichtvergessenheit 17



samtkapital des Klerus. Dieses unterlag aber durchaus enormen Schwankungen.
Gerade im sechzehnten Jahrhundert verminderte es sich „hyperinflationär“ durch
zahlreiche Skandale. Die konfessionellen Gruppen ergötzten sich gegenseitig an po-
lemischen Berichten über das moralische Versagen der jeweils „anderen“ Kleriker.
Eine bemerkenswerte Ausnahme ist Staphylus’ De corruptis moribus von 1560. In
diesem Werk verglich der ehemalige Protestant katholischen und evangelischen
Klerus. Beide kamen schlecht weg, traten aber im fiktiven Dialog in ein Gespräch
miteinander ein.49

Da es innerhalb der Geistlichkeit ebenfalls Strukturen symbolischen Kapitals
gab, wie etwa der Vertrauensvorschuss den ein Untergebener seinem Vorgesetz-
ten schuldete, stellt sich die Frage, wie Geistliche dieses Kapital untereinander
einsetzten. Zunächst wäre zu fragen, welche Erwartungshaltungen die hierarchi-
schen Gruppen der Kleriker (Minoristen, Subdiakone, Diakone, Priester etc.) besa-
ßen und in welchen Abhängigkeiten sie zueinander standen, dann aber auch wie
man innerhalb des Systems symbolisches Kapital akquirierte und akkumulierte.
Die Forschung steht hier noch ebenso am Anfang wie bei der Herausstellung soli-
darischer Strukturen im Klerus, die der symbolischen Kapitalsicherung dienten.
Nach dem Konzil von Trient wurde etwa von Weltpriestern erwartet, Beiträge für
den Unterhalt des Priesterseminars der Diözese, Seminaristicum oder Almnatikum
genannt, und damit für den künftigen Klerus zu spenden, in deren Zukunft zu
„investieren.“ Dadurch zeigten sich die bepfründeten Priester mit den auf Unter-
stützung angewiesenen Studenten solidarisch. Fürstbischof Christoph Bernhard
von Galen in Münster erließ daher schon 1662 eine Zwangsabgabe für alle Kleri-
ker, die sich bei Versäumnis sogar verdoppelte.50 Priester- oder Kalandsbruder-
schaften,51 die oft auch Laien aufnahmen, hatten nicht nur geistliche Zwecke wie
das Totengebet, sondern halfen auch in Not oder Krankheit geratenen Priestern.52

 Friedrich Staphylus: De corruptis moribus utriusque partis, Pontificiorum videlicet & Evangelico-
rum Dialogus [...] s.l. 1560; Ute Mennecke: Conversio ad ecclesiam: der Weg des Friedrich Staphylus
zurück zur vortridentinischen katholischen Kirche. Gütersloh 2003 (Quellen und Forschungen zur
Reformationsgeschichte, Bd. 74).
 Augustin Hüsing: Fürstbischof Christoph Bernard von Galen, ein katholischer Reformator des
17. Jahrhunderts: Unter Benutzung bisher ungedruckter archivalischer Dokumente. Paderborn
1887, S. 120.
 Giancarlo Rocca: Le associazioni sacerdotali. Per una tipologia delle associazioni italiane dal
Medioevo a oggi. In: Revue d’Histoire de l’Eglise de France 93 (2007), S. 7–24.
 Theodor Helmert: Der grosse Kaland am Dom zu Münster im 14. bis 16. Jahrhundert. Münster
1979; Karl Hengst, Michael Schmitt (Hg.): Lob der brüderlichen Eintracht. Die Kalandsbruder-
schaften in Westfalen. Festschrift aus Anlaß des 650jährigen Bestehens der Kalandsbruderschaft
in Neuenheerse. Paderborn 2000; Paul Mai, Karl Hausberger (Hg.): Die Priesterbruderschaft St.
Salvator zu Straubing. Studien zu ihrer Geschichte. Regensburg 2001.

18 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital



Missachtete aber ein Priester seine von Tradition und Kirchenrecht vorge-
schriebenen Pflichten und zog stattdessen eigene Grenzen für sein pastorales
Wirken, kam es zum Konflikt. Am deutlichsten wurde dies bei der Abwesenheit
eines Klerikers in seiner Pfarrei. War der Pfarrer nicht zur Stelle und es starb ein
Neugeborenes ohne Taufe, kam es zu Beschwerden. Schließlich war dem Säugling
im Glauben der Zeit aufgrund der Nachlässigkeit des Klerikers der Eintritt in die
himmlische Seligkeit verweigert worden. Ähnliches galt, wenn der Ritus eines
Sakramentes vom Ortspfarrer oder einem Ordensgeistlichen nicht einwandfrei
vollzogen wurde und eventuell ungültig war. Im oberbayerischen Grassau war
Pfarrer Simon Feller bei der Taufe zweier Kinder 1643 so betrunken, dass den El-
tern sogar Zweifel an der Gültigkeit des Sakraments kamen. Der Vater, der sich
als Pfarrmesner in der Liturgie der Kirche einigermaßen auskannte, hatte reali-
siert, dass Feller Teile der Tauffeier einfach ausgelassen hatte.53 Dieses Vergehen
war so schwerwiegend, dass es eine Untersuchung hervorrief. Es stellte sich her-
aus, dass der Priester die Taufformel gesprochen hatte, aber weder Fragen an die
Paten gestellt hatte, noch ein Kreuzzeichen auf die Stirn des Täuflings gezeichnet
hatte. Zudem hatte er den Täufling nur zweimal mit Wasser übergossen, nicht
dreimal. Obwohl weder die Befragung noch das Fehlen einer dritten Übergießung
das Sakrament schmälerten, zeigten Eltern und Paten durch ihre Kritik, dass sie
ebenso wie auch die anderen Dorfbewohner ein Anrecht auf eine den Rubriken
entsprechende Taufspendung hatten. Feller scheint die Ermahnung nicht sonder-
lich ernst genommen zu haben, da sich bereits vier Jahre später ein ähnlicher
Fall ereignete. Dieses Mal gab der Pfarrer an, vorher mit fünf Personen vier Kan-
nen Wein getrunken zu haben. Er sei aber während der Taufe durchaus noch bei
„guter Vernunft und Verstand geblieben.“54 Die Pfarrangehörigen aber sagten
aus, man treffe ihn immer nur „voll,“ also betrunken, an und man könne, so
schreibt der Archidakon, leicht ermessen „wie die Pfarrei bey dergleich vollem
Priester versehen, und was für Seelengefahr darbei zu befierchten“ sei.55 Zwanzig
Jahre schon falle Feller mit seiner Grobheit und Trinksucht auf, und es gebe wohl
nur eine „schlechte Hoffnung ainer Besserung.“56 Im nächsten Jahr fiel er dann

 AEM: AB005/PfarrA7996, Arsenius an den Fürsterzbischof von Salzburg vom 22. Oktober 1643.
 AEM: AB005/PfarrA7996, Brief Fellers an den Fürsterzbischof von Salzburg vom 26. Juni 1647.
Siehe auch ebd., AB005, PfarrA8043.
 AEM: AB005/PfarrA7996, Arsenius an den Bischof von Chiemsee vom 9. Juli 1647.
 AEM: AB005/PfarrA7996, Arsenius an den Bischof von Chiemsee vom 9. Juli 1647. Siehe auch
ebd., AB005, PfarrA8040 Klage des Wirts Hans Meixner gegen Simon Feller wegen Bierschulden.

2.3 Der Verlust des Symbolischen Kapitals durch Pflichtvergessenheit 19



voll alkoholisiert an Fronleichnam mit der Monstranz hinter den Altar,57 wurde
aber erst 1651 wegen seiner Schulden arrestiert und entlassen.58

Denunziationen von Priestern, Welt-und Ordensgeistlichen gleichermaßen,
erfolgten nicht nur bei Sexualdelikten, sondern auch bei übermäßigem Trinken
oder Glücksspielen. 1703 regte sich das Gewissen des Münchener Bürgers Chris-
tian Kotterer, der sich beim Freisinger Bischof bitter über „das ärgerliche Leben
der Priesterschaft“ beklagte. Er schrieb ihnen Genuss von Alkohol und Tabak,
aber auch öffentliche Zoten und unzüchtige Taten zu, bemängelte aber ebenso
die Lethargie der geistlichen Obrigkeiten, disziplinarrechtlich einzuschreiten:

Und was noch mehr zu bedauern und nit genug zu beweinen, dass die geistliche Obrigkeit
zu diesem allem stillschweigt, da sie doch solches hören und wissen, oder wenigstens sollten
wissen, und höchste Sorge tragen, dieses böse Leben [...] abzustraffen, damit dergleichen
Tabakbrüder nit auch den frommen geistlichen alhier schädlich und nachtheilig seynt.59

Auch die Abwesenheit des Priesters am Lebensende galt für die Gemeinde als Ver-
tragsbruch und untergrub sein Ansehen massiv. Selbst eine Pest-Epidemie war
kein Entschuldigungsgrund, argumentierten die Bürger von Grassau 1634, als Pfar-
rer Feller aus Furcht ein Pfarrkind ohne die „Letzte Ölung“ versterben ließ. Schon
die Generalabsolution hatten die Pfarrangehörigen abgelehnt und waren, dem Wi-
derstand des Pfarrers zum Trotz, zur Beichte in die Kirche gekommen. „Ainmahl
bin ich gar an ain gefahrlichen Ort ... erfordert und gebetten worden,“ schrieb der
Pfarrer an den Bischof von Chiemsee, um einer Sterbenden beizustehen. Aber weil
diese bereits zwei große Pestbeulen aufwies, „habe ich einen Schreck bekhommen“
ihr die Salbung zu spenden. Die Krankenkommunion reichte er ihr über einen
Stein: „Weil sie aber flehentlich ... erbetten, ich soll ihr das Venerabile raichen, hab
ich selbiges auf einem hohen Stein supra pallam benedicta gelegt und ihr zuge-
schrien, sie soll es ... mit der Zunge auflecken.“60

Eine ähnliche Erwartungshaltung gab es einem Priester des Jesuitenordens
gegenüber. Diese waren weniger in der Pfarrseelsorge tätig, sondern im Schul-
und Predigtdienst sowie als spirituelle Leiter großer marianischer Kongregatio-
nen. Daher gehörte neben der pastoralen Führung vor allem die normkonforme
Feier der Liturgie einschließlich der Spendung des Beichtsakraments zu den
wichtigsten Grundaufgaben eines Jesuiten.61 Vor allem die in der Gesellschaft üb-

 AEM: AB005/PfarrA7996, Arsenius an den Bischof von Chiemsee vom 3. September 1648.
 AEM: AB005, PfarrA8080.
 AEM: AA001/1, R2130, Schreiben Kotterers an den Fürstbischof von Freising vom 25. April 1703.
 AEM: AA001/3, PfarrA9192, Schreiben des Pfarrers Simon Feller an das Ordinariat Chiemsee
vom 27. September 1634.
 Anna Coreth: Priesterliches Wirken im barocken Wien. P. Antonius Khabes 1687–1771. In: Ar-
chivum Historicum Societatis Jesu 61 (1992), S. 71–89.

20 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital



lichen Nachrufe auf verstorbene Mitglieder, die in den Litterae Annuae oder
einem eigenen Necrologium abgefasst wurden, helfen, zumindest die ordensinter-
nen Erwartungshaltungen zu eruieren.62

Von weltlichen Priestern, aber besonders von Jesuiten wurde intern wie extern
auch Maß in Speis und Trank erwartet. In den Jesuitenkollegien regelte man daher
den Konsum von Luxusgütern und verringerte die Toleranz für Kaffee, Tee und
Trinkschokolade in Zentraleuropa um 1700.63 Das Trinken von Wein und Bier au-
ßerhalb des Kollegs, vor allem als Gast, war den meisten Jesuitenprovinziälen ein
Dorn im Auge. Nicht nur, dass dadurch die ordensinterne Disziplin untergraben
wurde, sondern weil man so auch außerhalb des Kollegs Anstoß erregte.64 Daher
mokierte sich Jesuitengeneral Nickel scharf über Pater Heinrich Wangereck, der in
den Häusern der Stadt zu freizügig trinke (liberrime bibat).65 Nickls Vorgänger
hatte 1649 sogar angeordnet, dass jeder Jesuit, der beim Trinken in der Öffentlich-
keit ertappt wird, ausgepeitscht werden sollte.66 Manch ein Superior mag auch
Angst gehabt haben, dass ein angetrunkener Jesuit Ordensgeheimnisse ausplau-
dern könnte.67

Aus dem Orden entlassene Priester fanden zwar manchmal Anstellung in einem
Bistum, verdingten sich aber oftmals lange durch Messstipendien und gesellten sich
in größeren Städten zu den anderen „vagierenden,“ d.h. unbepfründeten Priestern.
Allerdings reduzierten viele Bischöfe ihre Toleranz für diese Priester, die im Ruf stan-
den, entweder unfähig oder moralisch verkommen zu sein. Als sich etwa der aus
dem Jesuitenorden entlassene Augustin Hueber 1652 nach München begab, wies
Fürstbischof Albrecht Siegmund den Dekan von St. Peter an, dem Exjesuiten sofort
zu überbringen, „dass er sich innerhalb acht Tage von München hinweg geben“
solle.68 Der Generalvikar vermerkte, dass der Grund für Huebers Ausschluss nicht

 Ebd., S. 80–81.
 APO: 45/141/0/-/16, Ordinatio des Generals vom 7. August 1700, fol. 103; fol. 321 eingeschärft
durch P. Ferdinand Waldhauser am 29 Oktober 1700. Am 15. Juli 1686 verbot Provinzial Mathias
Tanner auch den Gebrauch von Tabak ohne medizinische Indikation (fol. 85).
 APO: 45/141/0/-/16, Henricus Lampaster aus Prag am 28. Juli 1652, fol. 254.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief General Nickel an den Provinzial vom 15. Mai 1655, fol.7. Für die
Oberrheinische Provinz siehe etwa STAM: Archiv der Oberrheinischen Jesuitenprovinz, 15/453, fol.
262v, wo 1710/11 Joachim Eppenauer in der Beurteilung seines Tertiats bescheinigt wurde: „[...]
amans potum et symposium et familiaritatem cum externis [...]“; ebd. fol. 262v auch fürs Anton
Erberman: „amans potum.“
 APECESJ: Sign. 40–2, 9, Ermahnung des Generals vom 27. März 1649, fol. 76.
 Ulrich L. Lehner: Mönche und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdrängtes Kapitel Kirchenge-
schichte. Kevalaer 2015, S. 87; 129; 134.
 AEM: AA001/1, R2137, Brief an den Dekan von St. Peter, undatiert, etwa um 1652. Augustin Hue-
ber, Geburt 1599, Austritt 1651 (APECESJ: 68-D, Verz. 7020).

2.3 Der Verlust des Symbolischen Kapitals durch Pflichtvergessenheit 21



genau bekannt sei (incertum ex qua causa), was darauf hinweist, dass der
Orden ihm wahrscheinlich keine Dimissorien ausgestellt hat und auch den ört-
lichen Bischof nicht informiert hat. Aber auch die Jesuiten waren von seinem
Leben in München peinlich berührt und drängten darauf, er solle doch in eine
Stadt gehen, in der es keine Jesuiten gebe.69 Ein anderes Mal wurde eine „creatura
P. Theatinorum“ erwähnt, also ein ausgestoßener Theatiner namens Francicus Pa-
risius,70 den man ebenso wenig dulden wollte. In schweren kriminellen Fällen, die
öffentlich bekannt waren, kooperierten die Bistümer und Orden auch transnatio-
nal. Die Bischöflichen Offiziale in Augsburg, Prag, Trient und Freising tauschten
sich etwa im Jahr 1700 und 1703 über falsche Priester aus.71

Zunächst dachte der Freisinger Bischof daran, die Münchner Jesuiten 1708
damit zu beauftragen, die vielen vagierenden Priester in der Moraltheologie zu
unterrichten, um sie in der Seelsorge einsetzen zu können. Die Jesuiten rieten
aber dringend davon ab: Viele seien zu alt, andere müsse man geradezu zum Stu-
dieren zwingen und die allermeisten seien für die Seelsorgsarbeit sowieso nicht
zu gebrauchen.72 Dennoch übernahmen sie 1714 wenigstens die geistliche Betreu-
ung dieser Priester und begannen, für sie geistliche Vorträge zu halten, damit
diese nicht völlig in „Müßiggang“ verelendeten.73 Die wenigsten hatten schließlich
ein Auskommen, und so muss man annehmen, dass viele dem Alkohol oder/und
der Depression („Melancholie“) verfallen waren. Der Priester Sebastian Hamerl
aus Regensburg etwa war so verzweifelt, dass er wohl keine Lizenz zum Messefei-
ern bekäme, dass er Selbstmord beging.74 Viel hing vom eigenen Leumund, dem
verbliebenen symbolischen Kapital ab, ob man eine solche Lizenz erhielt. Konnte
man wie der Priester Franz Xaver Baur Empfehlungsschreiben von Jesuiten als
auch vom Domherrn Ignatius Mändl, der selbst aufgrund seiner Päderastie aus
dem Orden dimittiert worden war, nun aber im Bistum Freising für die Disziplin
zuständig war, vorlegen, konnte man sie leicht erhalten.75

 AEM: AA001/1, R2124, „Resignatio sacerdotum“ vom 5. Februar 1652.
 AEM: AA001/1, R2125, Bild 87: Franciscus Parisis tridentinus. Liste von 1676.
 AEM: AA001/1, R2130, Steckbrief vom Juli 1700 auf italienisch; Brief des Freisinger Ordinariats
vom 19. Juli 1700; 7. Juli 1703, Bild 101.
 AEM: AA001/1, R2131, Brief von P. Wilhelm Stinglhaim an den Fürstbischof vom 17. März 1708.
 AEM: AA001/1, R2137, Fürstbischof von Freising an den P. Rektor der Jesuiten in München
vom 8. März 1714.
 AEM: AA001/1, R2137, „Designation,“ undatiert, um 1750.
 AEM: AA001/1, R2130, Schreiben von Franz X. Baur an das Ordinariat Freising vom 12. Juli
1704, Bilder 292–293.

22 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital



2.4 Der Verlust des symbolischen Kapitals aufgrund von
Gebrechen oder Sexualdelikten

Der Pfarrer musste kein schöner Mann sein, aber sein Körper hatte nach kanonischem
Verständnis „unversehrt“ zu sein, weil er Christus zu repräsentieren hatte. Dieser Stan-
dard beinhaltete nicht nur das Vorhandensein männlicher Geschlechtsorgane, sondern
auch die Vollständigkeit aller Gliedmaßen und Augen. Ein fehlender Finger war daher
ebenso ein Weihehindernis wie extreme Weitsichtigkeit, die das Lesen des Messbuchs
unmöglich machte. Auch die Epilepsie machte einen Dispens nötig, weswegen Orden
und Seminare Studenten, die an dieser Krankheit litten, lieber dimittierten.76

Das symbolische Kapital des priesterlichen Körpers wurde durch einen unge-
wöhnlich hässlichen Priester, der etwa einen Buckel entwickelt hatte oder schwer
hinkte, negativ beeinflusst. Ein solcher konnte zwar die Sakramente feiern, ent-
sprach aber nicht mehr der ästhetischen Kommunikationslogik der Frühen Neu-
zeit. Er konnte sogar Anstoß erregen (in populo scandalum), und die Menschen
direkt oder indirekt zur Sünde führen: Ein hässlicher Priester konnte etwa dazu
verleiten die Sakramente lieber woanders zu empfangen, und ein syphilitischer
Kleriker, den man vielleicht aufgrund eines Ausschlags als solchen zu identifizie-
ren glaubte, erregte Anstoß, weil man ihn mit sexueller Zügellosigkeit identifi-
zierte. Noch Ende des achtzehnten Jahrhunderts verhöhnte ein Ex-Jesuit den
Benediktiner Beda Mayr wegen seines Hinkens und seiner roten Haarfarbe des-
wegen „als Judas.“77 Man vermutete aber auch, aus dem Aussehen Rückschlüsse
auf die Seele ziehen zu können. Je hässlicher das Äußere, umso monströser
musste es im Inneren aussehen, zumindest in populärer Anschauung.78 Nicht nur
geistliches und moralisches Leben erforderten claritas,79 sondern auch Gesicht
und Körper.80 Ein durch Narben „entstelltes Gesicht“ oder andere körperliche Ge-
brechen verdunkelten diese Helle.81

 APECESJ: Sign. 40–2, 7, 26. Juni 1728, fol. 274 der entsprechende Ausschluss von M. Georg
Buecholt.
 Ulrich L. Lehner: On the Road to Vatican II: German Catholic Enlightenment and Reform of
the Church. Minneapolis 2016, S. 96.
 Brendan Röder: Der Körper des Priesters Gebrechen im Katholizismus der Frühen Neuzeit.
Frankfurt 2021, S. 133.
 Jean-Dominique Raynauld: Observationum Criminalium, Civilum, & Mixtarum Liber Primus,
Bd. 1. Venice 1699, c. 8, suppl. 1, N. 44, S. 497.
 Röder: Der Körper des Priesters, S. 134. Maiolo stellte clar, dass die color faciei, „ob hell, röt-
lich oder dunkel, wie beim Mohren oder Äthiopier, keineswegs der Ordination“ (Ebd., S. 156.) im
Wege stehe (Simeone Maiolo: Tractatus de Irregularitate et aliis canonicis Impedimentis. Rom
1619, lib. 1, c. 21, S. 53.).
 Valère Regnault: Theologia Moralis. Editio Novissima. Köln 1642, lib. 30, tr. 2, N.51, S. 962.

2.4 Der Verlust des symbolischen Kapitals aufgrund von Gebrechen oder Sexualdelikten 23



Auch Stimme, Art und Thema einer Konversation und Gestikulation des Pries-
ters trugen zur Kapitalakkumulation oder zum Kapitalverlust bei. Zahlreiche Hand-
lungsanweisungen gaben Priestern exakte Verhaltensregeln an die Hand, die
oftmals auch die Erwartungen der verschiedenen Gläubigen beschrieben.82 Traf
man ihn bei schlechten Handlungen wie Glücksspiel, übermäßigem Trinken, Flu-
chen oder gar sexuellen Avancen an, büßte er sein Ansehen wie ein des Betrugs
überführter Kaufmann ein.83 Erst wenn sich ein solcher Kapitalsverlust zu einem
öffentlichen Skandal auswuchs und der Priester nicht mehr „in den Schranken der
Gebühr sich halten“ konnte, war die Toleranzgrenze des Bischofs erreicht. Er
schritt kraft seiner Autorität entweder durch eine Untersuchung oder durch einen
direkten Verwaltungsakt ein. In besonders schweren Fällen wurde der Priester in
ein Korrektionshaus (domus deficientum bzw. demeritorum) eingewiesen, das inter-
essanterweise oft im Priesterseminar untergebracht war. Vielleicht sollte das
schlechte Beispiel dieser Delinquenten den zukünftigen Geistlichen als Abschre-
ckung dienen.84 Im Ordensklerus wurde zur Vermeidung eines Skandals der Delin-
quent entweder versetzt und bestraft oder gar, wie zumeist bei den Jesuiten üblich,
aus dem Orden entlassen.85

Besonders die sexuelle Enthaltsamkeit des Pfarrklerus wurde seit dem Konzil
von Trient stärker betont, disziplinarrechtlich durchgesetzt, aber auch in den Ge-
meinden erwartet.86 Hielt sich ein Priester in devianter Weise nicht daran, musste
er nicht nur damit rechnen von Pfarrangehörigen angezeigt zu werden und vom
eigenen Diözesangericht belangt zu werden. Er machte sich auch erpressbar: Kri-
minelle wussten nämlich durchaus, sich das Wissen um die sexuellen Affären der
Kleriker zu Nutze zu machen.87

 Joy Palacios: Ceremonial Splendor: Performing Priesthood in Early Modern France. Philadel-
phia 2022; Lehner: The Inner Life, S. 12–30.
 Fontaine: The Moral Economy, S. 275; François Hyacinthe Sevoy: Devoirs ecclesiastiques, Bd. 4,
2. Aufl. Paris 1766.
 Georg May: Das Priesterhaus in Marienborn. Mainz 2005; Baltazar Adam Krčelić: Annuae,
1748–1767. prooemio de vita operibusque scriptoris praemisso digessit Tade Smičiklas. Zagreb
1901, S. 397.
 In der Oberrheinischen Provinz führte etwa im Jahr 1715 in Heiligenstadt das „scandalosam
exorbitantiam“ Verhalten des Jesuiten Johannes Jennewein zu seiner Entlassung. Er hatte sich
öfter mit einem „Mädchen“ auf dem Kirchenchor getroffen, wo es vermutlich zum Geschlechts-
verkehr gekommen war. Zu Jennewein siehe Bernhard Opfermann (Hg.): Die Geschichte des Hei-
ligenstädter Jesuitenkollegs, Bd. 2. Duderstadt 1989. APECESJ: Sign. 40–2, 7, fol. 148–149; ebd.,
Sign. 68-D, Verz. 11156.
 Lehner: The Inner Life, S. 24–26; Duhamelle: Die Grenze.
 HASK: Best. 125 Kriminalakten, A 34, Bl. 90–147 vom Juli 1721.

24 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital



Wann die Toleranzgrenze für grenzverletzendes Verhalten bei einem Bischof
überschritten war, war aber nicht eindeutig festgelegt, sondern lag in seinem Er-
messen. Man erwog, wie schädlich das Verhalten des Klerikers und wie bekannt es
der Öffentlichkeit war. Im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert wurden etwa
im Erzbistum Cambrai in Frankreich 433 Vergehen aller Art von Priestern verübt
und immerhin 170 für Sexualdelikte verurteilt. Die meisten dieser Delikte betrafen
heterosexuelle Beziehungen, manche davon stabile Langzeit-Beziehungen mit Kin-
dern, nur ein geringer Teil wechselnde Partnerinnen ohne Beziehung.88 24 Priester
wurden für Vergewaltigung, unsittliche Berührungen und Exhibitionismus belangt.
Von Adrien Dumetz von Trescault ist sogar die Morddrohung an sein Vergewalti-
gungsopfer Marie Adrienne Claviez überliefert: „Weißt Du was passiert, wenn du
mich verrätst? Du kostest mich nur einen Schuss Pulver.“89 Allerdings musste ein
Kleriker seine Übertretungen des Zölibats stets verheimlichen. Kamen sie den Gläu-
bigen zu Ohren, musste er mit einer Anklage beim Bischof rechnen. Doch selbst bei
offensichtlichen Verfehlungen gegen die sexuelle Enthaltsamkeit, suspendierte
man nach Augsburger Gewohnheitsrecht den Kleriker erst nach dem dritten ange-
zeigten Sexualdelikt und der zweiten, offiziellen Abmahnung. Damit hatte man al-
lerdings nur bedingt Erfolg. Die Priester Richart und Hector verloren erst nach 16
Jahren und mindestens fünf Affären, Konkubinat und drei gezeugten Kindern, ihre
Stellung und wurden zur Vermeidung weiteren Ärgernisses eingekerkert.90 Die
Priester des Bistums Freising kamen in die „Kuh,“ wie der bischöfliche Kerker
Khue-Turm genannt wurde. Allerdings scheint man nur sehr sporadisch von der
Einkerkerung Gebrauch gemacht zu haben. 1729 waren dort alle Zellen bis auf eine
mit Küchengeräten verstellt oder durch das bischöfliche Personal als Schlafstätte
belegt, so dass man die Hofkammer erst anweisen musste, zwei bis drei Räume für
den Strafvollzug frei zu räumen.91 1793 fungierte auch die Festung Rothenberg als
Kerker für Freising.92 Manchmal musste aber auch der weltliche Monarch Druck

 Cindy-Sarah Dumortier: Du prêtre concubinaire au curé volage (XVIIe–XVIIIe siècle, diocèse
de Cambrai). In: Revue du Nord 399 (2013), S. 57–69, hier S. 59–60.
 Ebd., S. 63. Für einen Fall der Vergewaltigung von Schulmädchen, siehe ebd. N. 14, siehe Ar-
chives départementales du Nord: Série G, 5G 567, Abbé J.-B. Dubrieu, 1786. Siehe ebenso die mo-
nographische Darstellung Cindy-Sarah Dumortier: Le célibat ecclésiastique offensé au sein du
clergé paroissial de la France septentrionale (XVIè début XIXè siècle), 2015. Zur Gewalt von Kleri-
kern gegen Kinder im Savoyen des achtzehnten Jahrhunderts siehe Frédéric Meyer: Enfance et
violences ecclésiastiques en Savoie au XVIIIe siècle. In: Enfance, assistance et religion. Hg. von
Olivier Christin, Bernard Hours. Paris 2006, S. 93–110.
 AEM: AA001/1, R3601 Brief an den Präsidenten des Geistl. Rates in Freising durch den Bischof
von Augsburg vom 25. Mai 1705.
 AEM: AA001/1, R3601 Schreiben an die Hofkammer Freising vom 24. Oktober 1729.
 AEM: AA001/1, R3601 Nota von 1793.

2.4 Der Verlust des symbolischen Kapitals aufgrund von Gebrechen oder Sexualdelikten 25



ausüben, um einen Verlust symbolischen Kapitals der staatstragenden Institution
Kirche zu verhindern. Spanischer Erbfolgekrieg hin oder her, schrieb Kurfürstin
Theresia 1704 an den Freisinger Bischof, als Oberhirte müsse er zusehen, dass „der
Clerus zu einem mehrers exemplarischen Lebenswandl angehalten, auch die einige
so über die Gebühr excedieren mit mehrerem Rigor als bishero versehen, ernstlich
abgestrafft werden.“93 Um eine solche Bestrafung durchzuführen, sicherte sie ihm
das brachium saeculare zu und setzte so den Fürstbischof auch politisch unter
Druck.

Statistische Untersuchungen zeigten, dass für ein großes Erzbistum wie Cam-
brai im achtzehnten Jahrhundert die Anzahl sexueller Delikte im Klerus massiv
zurückging, so dass von einer wirklichen Verbesserung gesprochen werden kann.
Cindy-Sarah Dumortier korrelierte dies mit einer geringeren Anzahl von Kleri-
kern, die sich nun bewusster als frühere Priestergenerationen für einen Dienst in
der Kirche entschieden, besserer Aufsicht durch die bischöflichen Behörden
sowie dem generellen Trend der „Heiligung“ des Klerus durch geistliche Vertie-
fung.94 Studien für den deutschen Sprachraum existieren nicht.

2.5 Der Priester als „Mann ohne Vorurtheil“

Am Ende des achtzehnten Jahrhunderts verringerte sich der symbolische Kredit
des Priestertums massiv.95 Der ehemalige Servit Karl von Güntherode, ein geschäft-
stüchtiger Aufklärer, argumentierte, dass vor allem die maßlose Überhöhung des
geistlichen Standes und die Erwartung sexueller Enthaltsamkeit dafür verantwort-
lich zu machen sei. Beide Engführungen hätten im achtzehnten Jahrhundert zu of-
fener Kritik am Zölibat und zu Gerüchten über Verstöße gegen die Enthaltsamkeit
geführt.96 Durch die ständigen Vorwurfe zermürbt, wetterte 1795 ein Pfarrer sogar
in einer Primizpredigt gegen den erwachten Antiklerikalismus und erinnerte seine

 AEM: AA001/1, R3601, Brief der Kurfürstin Theresia an den Bischof von Freising vom
1. September 1704.
 Dumortier: Du prêtre concubinaire au curé volage (XVIIe–XVIIIe siècle, diocèse de Cambrai),
S. 67–69; Gilles Deregnaucourt: Les déviances ecclésiastiques dans les anciens diocèses des Pays-
Bas méridionaux aux XVIe, XVIIe et XVIII e siècle: répression, ecclésiologie et pastorale. In: Le
Clergé délinquant, XIIIe–XVIIIe siècle. Hg. von Benoît Garnot. Dijon 1995, S. 65–95; Benoît Garnot,
Gilles Deregnaucourt (Hg.): Le clergé délinquant: (XIIIe–XVIIIe siècle). Dijon 1995.
 Patricius Fast: Schreiben eines schwäbischen Pfarrers an den österreichischen Pfarrer. Bu-
chau 1783, S. 38.
 Karl von Güntherode: Korrespondenz der Heiligen aus dem Mittelalter, Bd. 2. Leipzig 1787,
S. 204.

26 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital



Zuhörer daran, dass das Priestertum kein Gegenstand der Verachtung sein dürfe.97

Auch der von der katholischen Kirchengeschichtsschreibung viel gescholtene Jose-
phinismus erkannte das Problem und versuchte in den habsburgischen Erblanden
durch eine verbesserte Ausbildung des Klerus eine priesterliche Identität zu schaffen,
die den Antiklerikalen den Wind aus den Segeln nehmen sollte. Konsequenterweise
wurde die Bedeutung eines integren Lebenswandels und des seelsorgerlichen Wir-
kens in den Mittelpunkt gestellt. Eine Summe dieser Versuche stellten die Werke von
Franz Christian Pittroff (1739–1814) dar.98

Der Prager Kreuzherr schrieb seine theologischen Vorlesungsbücher nicht mehr
auf Latein, sondern deutsch. Dies erleichterte seinen Studenten die Lektüre, reprä-
sentierte aber auch einen nationalkirchlichen Fokus. Es galt, einen deutschsprachi-
gen Klerus im Geist josephinistischer Aufklärung zu erziehen. Zudem machte der
deutsche Text auch Laien die theologische Lektüre möglich und erhöhte dadurch die
Erwartungshaltungen an den Priester, die vorgeschriebene Lebensform auch zu er-
füllen. Die neue Klerusgeneration sollte nicht der Vergangenheit „ankleben“ und die
alte „Denkungsart“ fortführen, sondern sich, so führte Pittroff aus, „in die neuern Zei-
ten ... schicken,“ d.h. sich den Herausforderung der Moderne stellen.99 Nur wenn
dies geschehe, könne der Priester über Wert und Unwert von Traditionen urteilen,
und klug entscheiden, was in einer jeden Situation zu tun ist.100 nur so erlange er
wahre Aufklärung und werde zu einem „Mann ohne Vorurtheil,“101 der aus den dar-

 Robert Plersch: Das Priesterthum ein Gegenstand der Verehrung, und nicht der Verachtung.
Augsburg 1795.
 Franz Christian Pittroff: Kirchenamtspolitik nach den allgemeinen Verhältnissen der Kirchen-
statik und der Pastoralklugheit, Bd. 1. Prag 1785. Zum Josephinismus siehe neuerdings Franz
L. Fillafer, Thomas Wallnig (Hg.): Josephinismus zwischen den Regimen: Eduard Winter, Fritz
Valjavec und die zentraleuropäischen Historiographien im 20. Jahrhundert. Wien 2016 (Schriften-
reihe der Österreichischen Gesellschaft zur Erforschung des 18. Jahrhunderts, Band 17); Shaun
Blanchard: The Synod of Pistoia and Vatican II: Jansenism and the struggle for Catholic reform.
New York; Oxford 2020; Franz L. Fillafer: Aufklärung habsburgisch: Staatsbildung, Wissenskultur
und Geschichtspolitik in Zentraleuropa, 1750–1850. Wien 2021; Thomas Wallnig, Marion Romberg,
Julian Lahner (Hg.): Kirche und Klöster zwischen Aufklärung und administrativen Reformen
2021; Ulrich L. Lehner, Shaun Blanchard: Introduction – The World of Catholic Enlightenment.
In: The Catholic Enlightenment: A Global Anthology. Hg. von Ulrich L. Lehner, Shaun Blanchard.
Washington, D.C. 2022, S. 1–20.
 Franz Christian Pittroff: Kirchenamtspolitik nach den allgemeinen Verhältnissen der Kirchen-
statik und der Pastoralklugheit, Bd. 2. Prag 1786, S. XV–XVI.
 Pittroff: Kirchenamtspolitik, S. 16.
 Ebd. Pittroff nannte dies bemerkenswerterweise einen „Defensivplan“ und implizierte
damit den öffentlichen „Angriff“ auf den Klerus als Grund dieser Strategie. Sogar Cervantes wird
zitiert, wenn er Sancho Pansa sagen lässt: „Wer wird an alle Nasen denken?“ ebd., 22. Vgl. ebd.,

2.5 Der Priester als „Mann ohne Vorurtheil“ 27



gelegten Materialien aufgrund seiner eigenen „Selbstdenkungskraft“ frei auswählen
könne.102 Der Priester erlangte also durch Aufklärung die Autonomie seiner Hand-
lungssphäre zurück!

Obwohl der Priester sich der Ständedifferenz von Klerus und Laien bewusst
sein musste, durfte er nie herrisch auftreten und sollte Seelsorge als „häusliche
Klugheit“ verstehen, die flexibel auf die Bedürfnisse der Gemeinde einging. Eine
Gefahr stellten die Uneindeutigkeiten des Lebens dar, die er aber mit der Hilfe
von Klugheitsregeln und guten theologischen Ratgebern meistern konnte.103 Die
Folie zum aufgeklärten Priester war für Pittroff, der eines eigenen Urteils un-
fähige, von schlechten theologischen Autoritäten geleitete, engstirnige Kleriker.
Packend beschreibt er ihn folgendermaßen:

Ihre oberflächliche Behandlung des Gottesdienstes bemerkt einen Kopf, der die ganze Seel-
sorge in dem Ritual findet. Ihre ungereimte, stark nach Aberglaube schmeckende Andach-
ten zeugen von einem Afterasceten, der seine Heiligkeitsregeln auf der geistlichen Wiese
gepflücket. Ihre Gleichgültigkeit in Religionshandlungen giebt den Handelsmann zu erken-
nen, der die Seelsorge nur als ein Nebengewerbe betreibet ... Ihr rohes, ungezogenes Wesen
sind Beweise eines ruhigen stillen Geistes, der dem Schulmanne nicht in das Handwerk grei-
fen will.104

Die Auflistung der priesterlichen Untugenden, die ihn als einen „Schmarotzer“
aufwiesen, der dem Ansehen der Kirche schadete und ihr symbolisches Kapital
verwirkte, fand seinen Höhepunkt in einem Zitat des Kirchenvaters Johannes
Chrysostomos, der predigte, dass die Priester dem Volk vorgesetzt seien, wie der
Magen dem Körper (praelati in populo, stomachus in corpore):

Ein sehr passendes Gleichnis! Der geistliche Magen leidet an Unverdauung, Überladung, Ge-
schmacklosigkeit, verderbter Säure, roher Galle, Nervenentkräftung, fremder Genaschig-
keit, und doch wirft er seiner Gemeinde seine eckelhafte, unbereitete, faule Speisen so rohe
hin an den Hals, ganz unbekümmert, was für eine Nahrung setzen werde: warum? Er ist
schon daran gewöhnt, und sie müssen wohl zufrieden seyn, was ihnen der Koch aufsetze,
ohne Würze, ohne Salz, oder versalzen: warum? Er heißet Koch, und trägt eine Schürze.105

32: „Es gab Vorurtheile, und Modesätze, welche das Tüchtige der alten, und das Schöne der
neuen Denkungsart verhunzten.“
 Ebd., S. 40. Vgl. ebd.: „Einem Mann von Geschmack und Selbstdenkungskraft muss man
nicht immer den Schulgriffel hinhalten, um ihm in den Kopf zu pfropfen, was er überall denken
soll. Man leget ihm nur Materialien vor: das Übrige denkt er sich schon selbst hinzu; und es ist
ihm lieber, dass man ihm desfalls seine Freyheit lasse, als dass man ihm vorleyere, was er sich
selbst singen kann.“
 Ebd., S. 111–112.
 Ebd., S. 12.
 Ebd., S. 13.

28 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital



Pittroffs Worte könnten beißender auch nicht bei einem antiklerikalen Schrift-
steller zu finden sein. Sie geben aber auch Einblick in die Erwartungshaltung der
Priester untereinander und sind daher von entscheidender hermeneutischer Be-
deutung. Der am Wortlaut von Brevier und Lehrbuch „klebende“ Kleriker, der
mehr abergläubisch als mit Vernunft seinen Glauben vollzog, die Messfeier nur
herunterleierte und keinen Fleiß in der Seelsorge zeigte, genoss unter seinesglei-
chen kein Ansehen. Er galt als unfähig, die Amtsklugheit zu leben. Aber auch der
„faule Priester,“ der bei seinem „kleinen Gehirne“ gute Lektüre scheute,106 und
die Seelsorge als „mechanisches Brodgewerbe“ ansah, konnte nicht darauf zäh-
len, sich unter seinen Mitbrüdern symbolisches Kapital anzueignen.107

Erst der Priester, der sich in der Entscheidungskultur schulte, konnte die Mög-
lichkeiten und Chancen seines Berufs erkennen, aber auch seine Gefahren meiden.
„Die Welt, auf die man so gerne alles unbequeme schiebet,“werde oft genug unschul-
dig angeklagt aus Unkenntnis der Pfarrer über Politik und Welt, insistierte Pittroff.108

Daher sollten zentral gestellte Forderungen der Kirchenlehre anhand der politischen
und historischen Lage interpretiert und ausgehandelt werden. Nur so entgehe der
Kleriker dem Schicksal ein „Rechtskipper, Privatdespot“ oder „Schulrabulist“ zu wer-
den.109 In allem musste er daher den „Unterscheidungsgeist“ suchen und nach Gewis-
senserforschung handeln.110 Der Pfarrer musste zwar auf seinen guten Ruf bedacht
sein, davon aber keine gerechten Sanktionen abhängig machen. Vernachlässigte er
seinen Ruf, schlug sich dies auf Kanzel und Beichtstuhl nieder, „wo beiderseits ein
etwas stärkerer Grad von Kredit, und Zutrauen ihm völlig unentbehrlich ist.“111 Heu-

 Vgl. „Profecto, ausim affirmare, nullum unquam, quam diu orbis stetit, seculum, in compen-
diis magis insanivisse, quam hoc nostrum. Quidquid discitur, ex Compendiis fere discitur. Si quid
scribitur, nisi compendia, breviarii, synopseos titulum, prae se ferat liber, tanquam mala merx &
sublesta, nullu facile emtorem inveniet,“ siehe Andreas Christian Eschenbach: Oratio de immi-
nente barbarie litterarum declinanda [1695]. In: Dissertationes Academicae. Hg. von Andreas
Christian Eschenbach. Nürnberg 1705, hier S. 613.
 Pittroff: Kirchenamtspolitik, S. 18; 79.
 Ebd., S. 39.
 Ebd., S. 46. Ebd.: „Was wollte man da von jenen Gesetzen halten, welche zu Romin campo
Martis, oder an den Vatikanthoren angeschlagen die nördliche, und westliche Voelker verbinden
sollen, deren Lage, Nazionalgewohnheiten, Lokalbedürfnisse sie weder einmal dem Namen nach
kennen?.“
 Ebd., S. 183.
 Ebd., S. 581. Oftmals rührt die Verleumdung eines Klerikers von seiner Tadelsucht her, „un-
barmherzig über fremde Mängel losziehen; alles mit dem Vergrößerungsglase betrachten; über-
all nur über Sünden und Laster schreyen; immer mit offener Nase allem besorglichen Unrath
nachspüren; die Moralzüge von der hässlichen Seite bis zum ungeheuren malen ... dadurch erwe-
cken sie den Geist des Argwohns bey der schlauen Welt.“ (Ebd., 583).

2.5 Der Priester als „Mann ohne Vorurtheil“ 29



chelei verdunstete daher den symbolischen, klerikalen Kredit.112 Allerdings war der
weltzugewandten Priesterausbildung des Josephinismus nur eine kurze Lebensdauer
beschieden, bevor sie im Sturm des Ultramontanismus im 19. Jahrhundert unterging.

Die hier vorgelegten Überlegungen zeigen, wie sehr das dem Priester vor Ort
geschenkte symbolische Kapital von dessen Pflichterfüllung und den erfüllten Er-
wartungen seiner Gemeindemitglieder abhing. Einer ähnlichen Erwartungshaltung
stand auch ein Jesuit in einem Kolleg und Gymnasium gegenüber. Bei der Interpreta-
tion historischer Quellen ist diesen Erwartungen in Zeugnissen von Gemeindemitglie-
dern, Schülern und Priestern selbst nachzugehen. Sie sind auf ihre rhetorischen
Intentionen hin zu analysieren. Diese Erwartungshaltung an den „heiligen Klerus“
war so stark, dass sie die Opfer klerikaler Gewalt völlig in den Hintergrund treten
ließ. Sie rechtfertigte in den Augen des frühneuzeitlichen Kirchenregimes die Ahn-
dung von im Geheimen begangenen Sexualdelikten im nichtöffentlichen Bereich, um
die Reputation des Klerus als Sakramentenspenders und Vehikel ewigen Heils nicht
zu gefährden.

 Ebd., S. 593. Solches Benehmen verstieß zudem gegen die Regeln von Höflichkeit, Klugheit und
Diskretion (Sigismund Neudecker: Geistliche Lehr-Schuel [...]. Ingolstadt, Augsburg 1749, S. 545–549.)
und wurden daher auch bei einem Handelsmann kritisiert, siehe Fontaine: The Moral Economy,
S. 280.

30 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital



3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt
in der Frühen Neuzeit

Wer ein Gymnasium der Gesellschaft Jesu als Internatsschüler besuchte, hatte sich
dem strengen Reglement des Ordens unterzuordnen. Er lebte in der geistlichen Fa-
milie des Kollegs. Aufsässigkeit gegen die Autorität der Lehrer oder extreme Faul-
heit waren ebenso Gründe für eine Entlassung wie pubertierende Erfahrungen mit
der eigenen Sexualität durch Onanie, homoerotische Handlungen oder heterosexu-
elle Abenteuer außerhalb der Schule.113 Andere solcher Handlungen zu beschuldi-
gen, konnte aber ebenso zur Entlassung führen, wenn der Schulrektor der Aussage
keinen Glauben schenkte. So war im Jahr 1700 der Schüler Melchior Schmid aus
dem Wilhelmsgymnasium in München entfernt worden, weil er „Anschuldigungen
über nächtliche Unverschämtheiten und andere lächerliche, ja skandalöse Dinge
vorbrachte, ohne einen wirklichen Beweis.“114 Diese Bemerkung zeigt die Schwie-
rigkeit auf, vor der Historiker stehen, wenn sie die sexuelle Gewalt in der frühen
Neuzeit erforschen. Nicht nur die Erwartungshaltungen über Beweise und Zeugen-
aussagen waren grundsätzlich andere als heute, sondern auch die Taxonomie sexu-
eller Grenzverletzungen. Was heute als sexuelle Gewalt bezeichnet wird, entbehrte
mitunter einer solcher Bezeichnung und konnte nur durch ein Geständnis wirklich
bewiesen werden. Stritt ein Täter alles ab, war ihm nur schwer beizukommen.
Daher berieten die Konsultoren der Oberrheinischen Provinz 1746 wie man mit
einem Jesuiten umgehen solle, der alles abstritt: „Quid cum eo agendum?“115

Auch die Sichtweise der Opfer war maßgeblich anders als heute. Sie kamen
als Persönlichkeiten, denen Gewalt angetan worden war, kaum in den Blick. Al-
lein der Ehrverlust konnte geahndet und kompensiert werden. Zudem schenkte
man Kindern und Jugendlichen wenig Glauben, wenn es um die Anzeige eines
sexuellen Verbrechens ging, weil man glaubte, es mangle ihnen an Rationalität.
Daher kann der Historiker aus der frühneuzeitlichen Taxierung von sexueller

 1701 wird ein Schüler der Abschlussklasse des Wilhelmsgymnasiums München wegen einer
wohl homosexuellen Grenzverletzung ermahnt, siehe BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 147: „inhonesta
familiaritate“. 1699 war Melchior Veichtshueber wegen der Verbindung zu einem Mädchen, mit
der er sich betrunken in der Stadt antreffen ließ, entlassen worden, siehe ebd., fol. 85. Als die
Hitze während der sogenannten Hundstage (dies caniculares) im Juli 1713 unerträglich wurde,
sprangen einige Schüler ohne Erlaubnis des Schulpräfekten in den Schwabinger Kanal um sich
abzukühlen. Gefragt, ob sie die Lizenz des Rektors besäßen, antworteten sie, die Hitze sei ein
gerechter Grund auch gegen die Lizenz zu handeln, worauf diese nun freigebiger gegeben wurde
(ebd., fol. 377v).
 BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 118.
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, Jg.1746, fol. 42v.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-003

https://doi.org/10.1515/9783111311142-003


Nonkonformität wie etwa fornicatio oder Leichtfertigkeit nicht direkt auf das Vor-
handensein oder die Abwesenheit von sexueller Gewalt schließen. Erst aus der
Beschreibung und Analyse der Machtverhältnisse der agierenden Personen lässt
sich dies einigermaßen ermitteln. Im Folgenden wird sexuelle Gewalt als be-
wusste Einschränkung des Handlungsspielraums einer Person durch physische
Gewalt, spirituellen Druck oder psychologische Manipulation verstanden, welche
anderen körperliche Intimität ohne freie Zustimmung zumutet. Damit ist jeder
Machtmissbrauch, der auf die Sphäre des Sexuellen zielt, als solcher auch sexu-
elle Gewalt.116 Ein solcher Fall aufgedrängter Intimität erfolgte etwa 1747, als ein
Jesuitenpriester einen Studenten küsste und seine Hand unter sein Geschlechts-
teil (sub sacro) presste.117 Das schließt das Verhältnis von Priestern zu Frauen, die
ihnen als Beichtkinder anvertraut waren, ein. Schließlich übten sie auf diesen
enormen Einfluss aus und konnten sie durch spirituelle Machtmittel manipulie-
ren. Daher müssen auch sexuelle Beziehungen, die ohne physische Gewalt und
aus oberflächlicher Perspektive betrachtet aus gegenseitiger Zustimmung zu-
stande kamen, als sexuelle Gewalt taxiert werden.

Gewalt geschieht schließlich immer dort, wo der Verletzliche dem Mächtigeren
ausgeliefert ist, der diese Gemengelage ausnutzt. Dies wird besonders deutlich bei
der Gewalt an Frauen. In der Frühen Neuzeit wurden weibliche Opfer von Verge-
waltigung (stuprum) als passiv geschildert. Diese Betrachtungsweise erfolgte einer-
seits aus der Perspektive der sexuellen Penetration, andererseits aber auch, um die
nichtwillentliche Mitwirkung am Geschlechtsakt auszudrücken. Wurde ein Opfer
aber schwanger, musste man in der Handlungslogik der Zeit die Frau mitverant-
wortlich am Geschehen machen, da man annahm, dass eine Schwangerschaft nicht
ohne den Orgasmus der Frau und daher ihre lustvolle Zustimmung erfolgen
konnte. Für viele Gerichte schlossen sich daher Vergewaltigung und Schwanger-
schaft gegenseitig aus. Gegen die erstarkende Kritik der Physiologie hielten aber
zahlreiche Juristen an der Idee fest, dass sich eine Frau fast immer gegen die Not-
zucht eines Mannes erfolgreich wehren konnte, und erschwerten so die Verfolgung
von Tätern.118

Durch ihre Stellung als Beichtväter, konnten Priester sexuelle Gewalt ausüben,
indem sie Frauen oder Kindern, aber auch Männern im Beichtstuhl Berührungen
aufzwangen oder gar den Geschlechtsverkehr. Während im deutschen Sprachraum

 Der Begriff „sexualisierte Gewalt“ wird in diesem Band vermieden, weil er die Sexualität als
Motivation und Finalursache herunterzuspielen scheint.
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, Jg. 1747, fol. 44. Man entzog den Jesuiten dem Schuldienst und wollte
sicherstellen, dass sich der Vorfall nicht wiederholte.
 Francisca Loetz: Sexualisierte Gewalt, 1500–1850: Plädoyer für eine historische Gewaltfor-
schung. Frankfurt 2012, S. 30–31.

32 3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frühen Neuzeit



dieses Verbrechen der Sollizitation noch kaum erforscht ist, haben Historiker in Ita-
lien, Spanien, Portugal, Mittel- und Südamerika dieses Thema aufgearbeitet.119 Für
das Bistum Maranhão in Brasilien wurden etwa Mitte des 18. Jahrhundert 425 An-
schuldigungen für dieses Verbrechen gezählt,120 das in die Zuständigkeit der Inqui-
sition fiel,121 die zwischen „dem Bedürfnis zu bestrafen und dem Wunsch, die
Institution zu schützen, die es repräsentierte und verteidigte,“ oszillierte.122 Ein Bei-
spiel aus der Oberdeutschen Provinz ist Franziskus Baumann, 1672 bis 1676 Profes-
sor am Münchner Wilhelmsgymnasium.123 Er drängte 1699 seine Berührungen
zahlreichen Mädchen auf, die diese über sich ergehen ließen (ab ipso passa) und
ihm im Anschluss beichteten. Eine erzählte, er habe, um die Ursache ihrer körperli-
chen Krankheit zu erforschen, ihren Busen entblößt und berührt.124 Der Miss-
brauch des Beichtstuhls durch Baumann hätte eigentlich bereits den Tatbestand
der Sollizitation erfüllt und zu dessen Exkommunikation führen müssen. Da aber
der Rektor des Hauses an seine Besserung glaubte, empfahl er dem Provinzial le-
diglich eine Versetzung, die Baumann als Buße nach Ägypten führte, bevor er an
seinem Lebensende nach Deutschland zurückkehrte und 1717 in München ver-
starb.125 Auch Ferdinand Lederer wurde von einer unverheirateten Frau beschul-

 Siehe etwa die kürzlich erschienene Studie zur Diözese Quito in Lima, Fabio Locatelli: El Tri-
bunal de la Inquisición de Lima y el delito de solicitación en la diócesis de Quito, siglo XVII. In:
Huarte de San Juan. Geografía e Historia 29 (2022), S. 73–95.
 Lana Lage da Gama Lima: Confissão pelo avesso: o crime de solicitação no Brasil Colonial,
São Paulo/Brazil 1991; Lana Lage da Gama Lima: Sodomia e pedofilia em Coa: o caso do padre
João da Costa. In: A Inquisição em xeque: temas, controvérsias. Hg. von Ronaldo Vainfas, Bruno
Feitler, Lana Lage da Gama Lima. Rio de Janeiro 2006, S. 237–250.
 Pollyanna Gouveia Mendonça: Raptores, incestuosos e solicitantes: transgressões do clero no
Maranhão colonial. In: Revista Cantareira (2009), S. 1–23.
 Lima: Confissão pelo avesso: o crime de solicitação no Brasil Colonial, S. 72. Vgl. auch die
Magisterarbeit von Sabrina Alves da Silva: Execrados ministros do demônio: O delito de solicita-
ção em Minas Gerais (1700–1821), São João del Rei/Brasilien 2016. Zum Wandel der kirchenrechtli-
chen Beurteilung der Sollizitation siehe nun Agnès Desmazières: Le crime de sollicitation
réinventé. Le Saint-Office face aux crimes sexuels des clercs (1916–1939). In: Archives de sciences
sociales des religions 193 (2021), S. 177–198, Paris. Generell zur Kontrolle von Sexualität durch die
Römische Inquisition siehe den Überblick bei Matteo Al Kalak: Investigating the Inquisition: Con-
trolling Sexuality and Social Control in Eighteenth-Century Italy. In: Church History 85 (2016),
S. 529–551.
 BSB: Clm 1551, vol. 2, fol. 146v; fol. 151v; fol. 156.
 BayHStA: Jesuiten 360, Brief Jacob Rosenthaler SJ aus Oelenburg vom 18. Januar 1699 an den
Provinzial, fol. 2. APECESJ: 68-D, Verz. 9146, Geburt 1644, Eintritt 1662, Tod 1717 in München.
 Anton Huonder: Deutsche Jesuitenmissionäre des 17. und 18. Jahrhunderts: ein Beitrag zur
Missionsgeschichte und zur deutschen Biographie. Freiburg 1899, S. 198. Nicht zu verwechseln
mit dem Vorarlberger Franciscus Baumann (APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 9147, Geburt 1637, Eintritt
1659, Tod 1694), dem das Mindelheimer Kolleg ein heiligmäßiges Leben bescheinigt, siehe ebd.

3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frühen Neuzeit 33



digt, er habe sie unter dem Vorwand, eine „Krankheit“ zu diagnostizieren unsittlich
berührt, vor allem am Busen und dem Geschlechtsteil. Er gab zu, dass er sie „in
pube“ berührt habe, aber stritt das Betasten der Brüste ab. Zudem beharrte er dar-
auf, dies ohne „lüsternen Sinn“ (minus animo luxurioso) getan zu haben.126 Allerdings
musste er zugeben, dass die Frau oft ins Jesuitenkolleg kam und es Anzeichen größe-
rer Vertrautheit zwischen den beiden gab. Da das Delikt aber geheim (occulte) gewe-
sen war, schritt der Orden auch nur geheim zur Bestrafung Lederers, so dass er
zukünftig „gesünder“ handle (saniora).127 Man gab ihm eine persönliche Buße auf
und versetze ihn. 1721 wurde auch ein Pater „P.M.H.“ des Kollegs Heidelberg in der
Oberrheinischen Provinz der Sollizitation „mit zwei Personen“ (duarum personarum)
beschuldigt und bestraft.128 1728 wurde dort ein weiterer „gefährlicher Missbrauch“
(abusus periculosus) des Beichtstuhls festgestellt, da ein Jesuit versucht hatte, meh-
rere Frauen zu verführen. Diesem wurde die Möglichkeit gegeben, sich zu bessern,
und die Oberen angehalten, ihn genau zu überwachen.129

Obwohl homosexuelle Gewalt unter Erwachsenen in der Frühen Neuzeit noch
weithin unerforscht ist,130 zeigen Zeugnisse aus klösterlichen Kontexten, dass es
aufgrund von Machtgefällen dort mitunter zu Missbrauch gekommen ist. Dies war
etwa der Fall, wenn jüngere Ordensmitglieder von älteren sexuell bedrängt wur-

Sign. 41–25, Historia Synopsis Collegii Mindelheimensis, fol. 80–82; ebd., fol. 93 erwähnt „gravissima
scandala a sacerdotibus in urbe data nostrorum opera sublate sub anno 1707.“ Da gravissima nur die
schlimmsten Vergehen bezeichnete, ist es möglich, dass ein Sexual- oder Gewaltdelikt hinter dem Ein-
trag steckt. Allerdings ist nicht unbedingt an Jesuiten als Täter zu denken, sondern eher an Schüler
des Gymnasiums. Auf dies deutet zumindest der Eintrag zum Jahr 1707 hin: „Aus dem Gimnasium
wurden einige fortgejagt, andere wo anderst hingeschickt oder sonst gestraft, und dieses bewirkte,
dass sich die übrigen durch Sittlichkeit und gute Fortschritte auszeichneten und am Ende des Schul-
jahres im Theater die Komedie von Leopold dem Verächter alles Zeitlichen mit großem Ruhme auf-
führten [...]“ (STMI: Geschichte, Jahr 1707, s.pag.).
 APECESJ: 68-D, Verz. 6387, Geburt 1621, Eintritt 1642, Tod 1668 in Landshut..
 BayHStA: Jesuiten 355, undatierte Informatio, fol. 4.
 APECESJ: Sign. 40–2, 7, Konsult vom 17. Oktober 1721, fol. 181. P. Matthias Hönicke, Professor
der Theologie, käme in Frage, der bis 1721 in Heidelberg war, dann nach Bamberg versetzt
wurde, wo er 1724 starb, aber nie entlassen wurde, siehe APECESJ: Sign. 40–2, 22 Catalogus, fol.
76v; 81r. Ludwig Lucius berichtet in seiner polemischen Geschichte des Ordens von einem Hei-
delberger Jesuiten „Christoffel,“, der „eine junge Dirne verfellet und durch Anschmitzung eines
jungen Kinds Catholisch gemachet,“ siehe Ludwig Lucius: Jesuiter-Historie. Basel 1626, S. 207.
 APECESJ: Sign. 40–2, 7, fol. 273.
 Susanne Hehenberger: Unkeusch wider die Natur: Sodomieprozesse im frühneuzeitlichen
Österreich. Wien 2006; Helmut Puff: Unziemliche Werk? Sexuelle Handlungen unter Männern
vor Gerichten des 16. Jh. In: Von Lust und Schmerz. Eine historische Anthropologie der Sexualität.
Hg. von Claudia Bruns, Walter Tilman. Köln 2004.

34 3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frühen Neuzeit



den. Bei der Erforschung der sexuellen Gewalt an Kindern ist vor allem das Augen-
merk darauf zu richten, wann und warum kirchliche Autoritäten einschritten und
wie man eine Grenzverletzung definierte. So determinierte etwa das Alter des Op-
fers auch dessen Schuldfähigkeit. Bis zum vierzehnten Lebensjahr hielt man Jun-
gen wie Mädchen nicht für sexuell entscheidungsfähig, bestrafte daher auch den
Täter weniger scharf, weil es sich nicht um einen Erwachsenen handelte. Entschei-
dend war, ob es zum Koitus gekommen war und ob dieser vaginal oder anal erfolgt
war.131 Letzterer wurde unter den Tatbestand der „Sodomie“ subsumiert, als wider-
natürlich definiert, und besonders schwer bestraft. Bei homosexuellen Akten war
entscheidend, ob man im Analverkehr penetriert wurde oder ob es nur zu oralem
Sex gekommen war. Der Penetrierte wurde als passiver Partner beschrieben, der
Penetrierende als aktiver. Passiver Analverkehr schrieb dem Mann weibliche Attri-
bute zu und manifestierte so in Mittelalter und früher Neuzeit eine Inversion des
gesellschaftlich anerkannten Genderkonstrukts.132 Auch Berührungen im Intimbe-
reich galten als unehrenhaft (dishonesta, inhonesta), wurden aber als Verfüh-
rung zur Selbstbefriedigung nur leicht bestraft. Hatte ein Opfer aber einer
Vergewaltigung nicht widerstanden und einfach geschehen lassen, wurde es als
mitverantwortlich für die Tat angesehen, und wenn der Priester einen Jungen

 Loetz: Sexualisierte Gewalt, S. 99.
 Robert Mills: Seeing Sodomy in the Middle Ages. Chicago 2015, S. 25–80. Ich verwende die
Begriffe „aktiv“ und „passiv“ gemäß der frühneuzeitlichen Sichtweise, die Boswell folgenderma-
ßen erklärt: „I use these terms throughout with the understanding that ‚active‘ refers to the indi-
vidual in a male homosexual liaison who inserts his penis into his partner, either orally or
anally, and that ‚passive‘ refers to the party so entered. I do not mean to suggest anything about
the psychological aspects either of the acts involved (e.g., ‚passive‘ should not be interpreted as
‚uninterested,‘ ‚coerced,‘ ‚unwilling,‘ ‚effeminate,’ etc.) or of the relationship: a very aggressive,
socially dominant person may prefer what for want of better terms is here called ‚passive‘ sexual
behavior. This dichotomy sometimes, though less often, occurs in historical documents in re-
ference to women (gay or nongay) and in such cases should be understood in a sense analogous
to its application to men: a woman who takes the ‚active‘ part enters her partner, either with
some portion of her body or with an object; her ‚passive‘ partner-male or female-is entered.
(Such comments about women may be more a projection of male sexual feelings than observa-
tion of female ones.) This whole area of speech is awkward and troubling; these efforts to clarify
are the best I can offer, but far from satisfactory.“ Siehe John Boswell: Christianity, Social Tole-
rance, and Homosexuality: Gay People in Western Europe from the Beginning of the Christian
Era to the Fourteenth Century. Chicago 1980, S. 50. Siehe auch Federico Garza Carvajal, Federico
Garza Carvajal: Butterflies will Burn: Prosecuting Sodomites in Early modern Spain and Mexico.
Austin 2003.

3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frühen Neuzeit 35



dazu überredete, der penetrierende Partner zu sein, wurde dieser gar zum
Hauptschuldigen, der mit der Todesstrafe zu rechnen hatte.133

Der Lehrer an einem Jesuitengymnasium, der einen Schüler missbrauchte,
hatte in der Sichtweise der Zeit auch dessen kindliche Unschuld zerstört, indem
er den Schüler mit einer sexuellen Realität konfrontiert hatte, die für diesen noch
nicht opportun war.134 Ebenso zeigten sich deutliche Unterschiede in der Bewer-
tung der Taten hinsichtlich der sozialen Herkunft der Opfer. Der Ehrverlust adli-
ger Söhne durch sexuelle Übergriffe wurde als schwerwiegender betrachtet als
der von Kindern aus dem Bürgertum oder den unteren Schichten. Außerdem
wurde den adligen Opfern größere Bedeutung eingeräumt, weil man befürchten
musste, dass deren Familien sich als Patrone und Wohltäter zurückziehen oder
sogar zu Feinden der Gesellschaft Jesu werden könnten. Es kostete daher die ge-
schändeten Schüler und auch Erwachsenen immensen Mut, sich zu einer Anzeige
durchzuringen, denn die Erwartungshaltung war nicht, dass deren Zeugnis sofort
akzeptiert, sondern vielmehr mit Misstrauen begegnet wurde. Gerüchte allein
waren nicht ausschlaggebend, wie man am Fall des Schulmeisters Rieder aus Zü-
rich sieht. Er wurde 1710 nach fast zwanzig Jahren „unzüchtiger Betastungen“ in
mindestens vierzehn Fällen angeklagt,135 obwohl seit Jahren zahlreiche Gerüchte
über ihn zirkulierten. Niemand wollte ihn direkt beschuldigen, nicht nur weil das
Strafrecht den Aussagen von Kindern wenig Glauben schenkte, sondern auch die
Bestätigung durch mehrere Zeugen vorschrieb. Erst als ihm der Neffe eines
hohen Beamten zum Opfer fiel, schritt man zur Anklage.136 An Jesuitenschulen
war es im Prinzip nicht anders, allerdings scheint man den Aussagen der eigenen
Studenten zumeist geglaubt zu haben.

Aus dem Schweigen der Kinder ist aber keineswegs auf die Abwesenheit oder
Falschheit ihrer Missbrauchsanschuldigungen zu schließen. Wenn sie sich den-
noch durchrangen, ihr Schicksal entweder den Eltern oder einem Priester mitzu-
teilen, dann meist nur, weil die psychische oder physiologische Schmerzgrenze
erreicht war. Die Dunkelziffer war hoch, da die Kinder oft aus Angst vor Bestra-
fung durch ihre Eltern schwiegen. Denn manche Eltern fürchteten, das eigene

 Johann Christoph Frölich von Frölichsburg: Commentarius in Kayser Carl deß Fünfften, und
deß H. Röm. Reichs Peinliche Hals-Gerichts-Ordnung [...]. Frankurt; Leipzig 1714, lib. 3, tit. 6,
S. 283–293.
 Vgl. Julia König: Kindliche Sexualität: Geschichte, Begriff und Probleme. Frankfurt am Main
2020, S. 355–356.
 Loetz: Sexualisierte Gewalt, S. 92.
 „Dorfvorgesetzte und Mitbewohner mieden es, sich mit Autoritäten wie Lehrer und Pfarrer
anzulegen. Um vor ein Gericht zu gelangen, mussten Kinder besonders hohe Hürden überwin-
den.“ Ebd., S. 99.

36 3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frühen Neuzeit



Kind verbreite ein Gerücht, welches sie juristisch wegen Rufschädigung belang-
bar gemacht hätte, und schenkten dem gesellschaftlich angesehenen Kleriker
mehr Vertrauen als dem eigenen Fleisch und Blut. Schließlich wurde in der Frü-
hen Neuzeit auch die verbale Ehrverletzung (Infamie) als Gewalttat angesehen
und streng sanktioniert.137 Doch selbst, wenn die Eltern der Anschuldigung ihres
Kindes glaubten, musste dieses immer noch damit rechnen, auch durch ein Ge-
richt bestraft zu werden, wenn man ihm etwa Lust an der sexuellen Handlung
zuschrieb oder beim Analverkehr die freiwillige Mitwirkung. Da die genauen ju-
ristischen Unterschiede den Jugendlichen nicht bekannt gewesen sein dürften,
sondern nur die allgemeinen Bestimmungen, haben wohl viele für eine homose-
xuelle Handlung den Feuertod oder die Hinrichtung durch das Schwert befürch-
tet und daher lieber geschwiegen.138

 Ebd., S. 10–16.
 Vgl. ebd., S. 109–114.

3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frühen Neuzeit 37



4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu
(dimissio)

Die Gesellschaft Jesu rekrutierte oft aus ihren Schulen die besten Studenten, die
sich zum geistlichen Stand berufen fühlten, als Novizen. Allerdings mussten diese
in einem zwei Jahre dauernden Prozess den Erwartungen des Novizenmeisters
sowie ihrer Ordensmitbrüder gerecht werden, bevor sie zu den Gelübden zugelas-
sen wurden. Schließlich war die Auslese der besten Kandidaten und die Entlas-
sung (dimissio) ungeeigneter Kandidaten unabdingbar für die Qualitätskontrolle
des Ordenspersonals. Man betrachtete diese Auslese wie das Zurechtschneiden
eines Weinstocks, an dem die toten Triebe entfernt werden, um den kräftigen die
Möglichkeit zu geben, Furcht hervorzubringen, wie das von den Jesuiten selbst
herausgegebene Imago Primi Saeculi Societatis Jesu von 1640 in Schrift und Emb-
lem darlegt.139 Unter dem für Oberdeutschland zuständigen Provinzial Paul Hof-
faeus wurden in den Jahren 1569 bis 1581 – die Provinz zählte 1563 lediglich 160
Mitglieder – aus gerechtem Grund oder aufgrund unmoralischen Betragens im-
merhin 22 Jesuiten ausgeschlossen, 9 andere entflohen und wurden dadurch di-
mittiert, sowie 14 Novizen.140 Weitere 57 wurden bis zum Jahr 1600 entlassen,
weitere 195 bis zum Jahr 1650. Im Jahr 1655/56 wurden allein 16 Novizen und ins-
gesamt 221 bis zum Jahr 1700 entlassen, sofern alle Fälle korrekt erfasst wur-
den.141 Die Oberrheinische Provinz mit Sitz in Mainz verzeichnete von 1685 bis
1734 106 Entlassungen.142

4.1 Die Entlassung aus dem Noviziat

In der Probezeit des Noviziates wurden daher zahlreiche Bewerber abgewiesen,
gingen freiwillig oder wurden sogar von ihren Eltern aus einem Kolleg herausge-
holt. Die Gründe reichten von körperlichen Defekten wie schwachen Augen oder

 Sidronius de Hossche: Imago primi saeculi Societatis Jesu a provincia Flandro-Belgica ejus-
dem societatis repraesentata. Antwerpen 1640, S. 203. Vgl. Patricia W. Manning: Disciplining Bro-
thers in the Seventeenth-Century Jesuit Province of Aragon. In: Renaissance and Reformation 37
(2014), S. 115–139.
 APECESJ: Sign. 40–3, Verz. 72, Liber Manualis R.P. Hoffaei, fol. 65.
 APECESJ: Sign. 43–90, 43, fol. 1–15. Ein großer Teil wurde aus dem Noviziat entlassen.
 STAM: Archiv der Oberrheinischen Jesuitenprovinz, 15/453, Catalogi breves personarum
(1596–1798) fol. 235–238. Aus dem Noviziatsjahr 1631 wurden 14 entlassen (ebd., fol. 279), nach
Gelübden 6.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-004

https://doi.org/10.1515/9783111311142-004


einer ungenügenden physischen Kondition, über psychische Probleme wie Skrupel,
religiösen Mystizismus, bis hin zu mangelnder Intelligenz. Selbst nach den Gelüb-
den konnte man ausgeschlossen werden, etwa wenn eine Krankheit einen Jesuiten
zu einer zu großen finanziellen oder gemeinschaftlichen Belastung machte. Die
Provinz beriet etwa mehrmals über P. Caspar Klein, der derart starke Schmerzen
im linken Bein hatte, dass diese ihn fast in den Wahnsinn trieben. Anstatt ihn zu
entlassen, entschied man sich aber detaillierte medizinische Gutachten einzuholen
und ihn auf Kur zu schicken.143

Häufig erfolgte aber auch die Entlassung aufgrund von Charakterschwächen,
wie etwa der Unfähigkeit die eigene Kraft zu kontrollieren oder mangelndem Ernst
(constantia). Auch Freundschaften konnten zur Entlassung führen. So war zwischen
den Mitgliedern derselben Novizenklasse, die ständig zusammen war, ein respekta-
bler Abstand zu wahren. Wer diese Grenze überschritt und sich mit anderen im
Schlafzimmer (cubiculum) für ein privates Gespräch traf, wurde streng ermahnt.
Derartige „Konventikelbildung“ wurde auch unter Koadjutoren und Professen als
Verstoß gegen die Nächstenliebe betrachtet, weil man durch Freundschaften einige
bevorzugte und andere vernachlässigte.144 Das Schlafzimmer war demnach ein ein-
deutig definierter privater Raum, dessen Integrität es zu wahren galt. Missachtete
ein Novize diese Regel und hielt trotz Ermahnung an seiner Privatsphäre fest,
wurde ihm levitas animae, Leichtfertigkeit oder mangelnder Ernst vorgeworfen, der
in schweren Fällen zur Entlassung führte. Leider sind Unterlagen für Novizen nur
sporadisch überliefert. So gibt etwa das Profess- und Novizitatsbuch von Paris den
Entlassungsgrund meist an, während sich andere darüber ausschweigen. Auch die
nach der Ersten Gelübden Entlassenen wurden in den gedruckten Katalogen der Ge-
sellschaft Jesu nicht namentlich, sondern nur numerisch erwähnt.145 Diese Anony-
misierung erlaubte es dem Orden, nach außen den eigenen guten Ruf zu wahren

 BayHStA: Jesuiten 339. APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 6684, Geburt 1651, Eintritt 1651, Tod 1719,
coadjutor spiritualis.
 Für die Oberrheinische Provinz, siehe etwa APECESJ: Sign. 41–16, 9, Memoriale Bamberg,
14. Juni 1695, s. pag.: „Non tolerentur conventicula ...“ APO: Jezuitów w Nysie, ordinationes, 45/
141/0/-/16, fol. 275, zu den Beschlüssen der böhmischen Provinzkongregation 1658 von Heinrich
Lamparter am 15. Juni 1658. Ebd., fol. 328, wo Provinzial Ferdinand Waldhauser aus Brünn am
20. August 1702 einschärft, den Missbrauch des gegenseitigen Besuchens in den Schlafzimmern
abzustellen. Ebd., fol. 278 schärft den Befehl des Generals von 1660 ein, dass Feuerwerke in der
Gesellschaft streng verboten sind (bombardarum usus), fol. 327 vom 17. Juni 1702 erneuert dieses
Verbot (pulveres pyrios aut ignes) und fügt das Verbot hinzu, auch nicht über und durch ein
Feuer zu springen (per ignem saltent).
 BNF: Registre du noviciat des Jésuites, à Paris. Latin 10988. HASK: Bestand 223 Jesuiten, A 638
von ca. 1670. In den handschriftlichen Katalogen erscheinen die Namen aber, siehe etwa APECESJ:
Sign. 40–2, 22, Catalogus Rhenaniae Superioris.

4.1 Die Entlassung aus dem Noviziat 39



ohne durch Angaben zu Sexualität, Psyche oder körperlichen Gebrechen Verstim-
mungen in der Bevölkerung hervorzurufen.146

4.2 Das Schlafzimmer als kontrollierter Privatraum

Das Schlafzimmer war ein Raum, in dem es zu keinen Treffen oder Gesprächen
mit anderen kommen sollte. Er war ein privatissimum, das auch der Rektor nur
mit gutem Grund betreten sollte. Den strengen Verboten über einen Besuch auf
dem Zimmer lag auch die Furcht zugrunde, dass so Gesprächsgruppen entstehen
konnten, die sich der Aufsicht der Oberen entzogen oder gar die Autorität der Or-
densleitung untergruben. Außerdem war es durch Freundschaften auch häufig zu
homosexuellen Beziehungen in einer Jesuitenkommunität gekommen, die man
durch das strenge Verbot jeglicher Treffen im cubiculum zu verhindern suchte.

Sexuelle Kontakte scheinen auch hinter dem Verbot zu stehen, nachts das
Zimmer eines Schülers aufzusuchen oder diese zu sich kommen zu lassen.147

Während des siebzehnten und achtzehnten Jahrhunderts mussten Visitatoren
und Provinziäle beständig die Mahnung, die Schlafzimmer der Studenten zu mei-
den oder diese auf die Zimmer der Lehrer zu rufen, wiederholen. Provinzial Mar-
tin Müller hob 1691 sogar hervor, dass besonders „Auswärtige, vor allem Jungen“
der Eintritt in das Jesuitenhaus und ganz besonders der Schlafzimmer verboten
und nur nach vorheriger Genehmigung des Rektors erlaubt sei. Die explizite Be-
nennung einer Besuchergruppe deutet auf sexuelle Grenzverletzungen mit Kindern
im Dillinger Kolleg hin, an den diese Ermahnung gerichtet war.148 Die Nichtbeach-
tung dieser Regel in allen untersuchten Provinzen hat dem Missbrauch von Schül-
ern auf den Zimmern der Jesuiten maßgeblich Vorschub geleitet.149 Noch 1771, nur

 Lynn Martin: The Jesuit Mind: The Mentality of an Elite in Early Modern France. Ithaca 1988,
S. 116–117; G. D. Thompson: The Jesuit Province of France on the Eve of its Destruction in 1762. In:
Archivum Historicum Societatis Iesu 87 (2018), S. 3–72; Doris Moreno Martínez: Obediencias nego-
ciadas y desobediencias silenciadas en la Compañía de Jesús en España, ss. XVI–XVII. In: Hispania
74 (2014), S. 661–686. Das Register der Niederrheinischen Provinz verzeichnete die Dimission und
oft auch den künftigen Wirkungsort, aber kaum jemals den Dimissionsgrund, siehe APECESJ:
Sign. 40–1, 5.
 APO: 45/141/0/-/16, Ordinationes, Brief des böhmischen Provinzials Julius Zwicker aus Prag
vom 18. Mai 1726 an den General, fol. 124.
 APECESJ: Sign. 41–14, 5, Memorabilia Dillingen, Ermahnung des Provinzials vom 19. Januar
1691, fol. 69v.
 Aus der Vielzahl der Quellen, seien hier nur einige erwähnt. APECESJ: Sign. 41–14, 5, Ermah-
nung vom 5. November 1693, fol. 67v–68; ferner Sign. 41–14, 2, Ordinationes Dillingen, Memoriale
für das Jahr 1752, fol. 56; ebenso für das Jahr 1755, ebd., 57; vom 5. November 1693, fol. 68; vom

40 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



zwei Jahre vor der Auflösung des Ordens, wiederholte der Provinzial der bayeri-
schen Provinz ein Verbot des Jahres 1766, dass ohne jegliche Ausnahme (nullam ex-
ceptionem admittant), niemals ein Schüler der unteren Klassen unter dem Vorwand
geistlicher Führung, Beichte oder Nachhilfe je auf das Schlafzimmer eines Jesuiten
kommen dürfe. Der Provinzial nannte die entgegenstehende Gewohnheit einen
„untolerierbaren Defekt“ (intolerabilis defectus) und forderte die Jesuiten seiner
Provinz auf, dies und alles zu unterlassen, was bei Katholiken Anstoß erregen
konnte. Jeder Übertritt werde auf das Schwerste bestraft.150 Die Direktheit dieser
Anordnung lässt vermuten, dass sich 1766 ein sehr schweres Vergehen in der Ober-
deutschen Provinz ereignet hat, von dem allerdings nichts weiter bekannt ist. Au-
ßerdem machte der Provinzial deutlich, dass er von den angeblichen Gründen, dies
es notwendig machen würden, einen Schüler aufs Zimmer zu holen, nichts hielt.
Da er diese Gründe als Vorwände bezeichnete, muss sich der Leser natürlich fra-
gen, was die wirklichen Gründe gewesen sind. Zu viele kommen nicht in Frage. Es
gab zwar ein paar Fälle, in denen ein Schüler als geheimer Bote eingesetzt wurde
um Liebesbriefe in die Stadt zu schmuggeln, in fast allen anderen aber handelte es
sich um sexuelle Handlungen.

4.3 Die Entlassung nach den Gelübden

Aber auch nach den Gelübden, mit denen man sich an die Gesellschaft Jesu band,
konnte ein Jesuit immer noch relativ einfach entlassen werden. Es gab zwei unter-
schiedliche Stufen dieser Gelübde. Zum einen die Scholastikergelübde nach dem
Noviziat mit denen ein Jesuit die Gelübde von Armut, Keuschheit und Gehorsam
ablegte und fortan entweder ein scholasticus approbatus war, der Theologie stu-
dierte und Priester wurde, oder ein coadjutor temporalis ohne höhere Weihen und
daher fast immer ein Laienbruder/Frater war. Diese wurden ordensintern oft als
vota simplicia oder einfache Gelübde bezeichnet.151 Nach etwa zehn Jahren im
Orden wurde ein Jesuit nach eingehender Qualifaktionsprüfung zu den sogenann-
ten letzten Gelübden zugelassen, mit denen die Priester zu geistlichen Koadjutoren
oder coadjutores spirituales wurden, die wenigen aber, die zu den üblichen drei

19. Januar 1698, fol. 69v. Jungen und Diener, die das zwanzigste Lebensjahr noch nicht erreicht
hatten, durften daher auch nicht in die Küche des Kollegs – zu ihrem eigenen Schutz, siehe APO:
45/141/0/-/16, Ordinationes, Blasius Stammius für die Provinz Böhmen am 1. November 1651, fol.
249.
 APECESJ: Sign. 40–3, 1, Brief des Provinzials Joseph Erhard vom 12. November 1771, s. pag.
 Siehe etwa BayHStA: Jesuiten 306, Informatio über Joseph Amrhein vom 27. Oktober 1724,
fol. 14; Informatio über Melchior Bencard vom Februar 1727, fol. 17–17v.

4.3 Die Entlassung nach den Gelübden 41



noch ein viertes Gelübde ablegten, zu Voll-Professen (s. u.).152 Allerdings gab es
auch eine ganze Reihe von Jesuiten, denen man letzte Gelübde nicht zugestand,
weil sie auffällig geworden waren oder Probleme verursacht hatten. Es konnte also
durchaus sein, dass ein Jesuit die Priesterweihe erhalten hatte und selbst nach fast
zwanzig Jahren im Orden immer noch scholasticus approbatus war, wie etwa
Lucas Geislmair, den man allerdings 1723 entließ.153

Wenn die Ordensoberen die moralische Gewissheit hatten, dass ein Jesuit den
intellektuellen, moralischen, physischen, psychologischen, oder spirituellen Ansprü-
chen nicht genügte, konnte die Entlassung eines scholasticus approbatus recht zügig
erfolgen. Der 25-jährige Scholastiker Georg Völkl wurde, etwa „wegen seiner Dumm-
heit“ (ob stultitiam) entlassen.154 Selbst nach den Letzten Gelübden bestand noch
die Möglichkeit einen Jesuiten zu entlassen, allerdings waren die rechtlichen Hür-
den grösser, weil die Entscheidung in den Händen des Generals lag. Demnach
konnte ein Mitglied entlassen werden, „(1) wenn es ‚unverbesserlich [incorrigibile]
war in einigen Leidenschaften oder Laster, welche die göttliche Majestät beleidigen,‘
oder wenn seine Mitgliedschaft (2) ‚dem Wohl der Gesellschaft zuwiderläuft,‘ und 3)
‚gleichzeitig dem Wohl der Gesellschaft und dem des Einzelnen zuwiderläuft.‘“155

Als konkrete Gründe wurden in den Dimissionsakten Verfehlungen wie schwerer
Ungehorsam,156 Sodomie, Diebstahl,157 Mord oder Rufschädigung der Gesellschaft

 Klaus Schatz: Geschichte der deutschen Jesuiten (1814–1983), Bd. 5. Münster 2013, S. 43–56.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 7770. BAYSHTAM: Jesuiten 306, Informatio über Lucas Geislmair
vom 27. Oktober 1723, fol. 13–13v.
 BayHStA: Jesuiten 349.
 A. Lynn Martin: Vocational Crises and the Crisis in Vocations among Jesuits in France during
the Sixteenth Century. In: The Catholic Historical Review 72 (1986), S. 201–221, hier S. 204. Zur
Entlassung bzw. Einkerkerung der incorrigibiles in anderen Orden siehe Ulrich L. Lehner: Mön-
che und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdrängtes Kapitel Kirchengeschichte. Kevalaer 2015.
 Obwohl nicht erwähnt, ist als Dimissionsgrund für Rudolph Flaxland 1642 Ungehorsam
denkbar, führte er doch – wenn die Identifizierung mit Johann Adam von Flaxland zutrifft – spä-
ter als Dekan von Bruchsal den Widerstand gegen seinen Bischof für die Selbständigkeit seines
Stifts an. Er starb 1654, wobei die Jesuiten vermerkten, er sei möglicherweise vergiftet worden.
Siehe APECESJ: Sign. 43–90, fol. 9; fol. 36, siehe ferner Franz Xaver Remling: Geschichte der Bi-
schöfe zu Speyer, Bd. 2. Mainz 1852, S. 534. In der Oberrheinischen Provinz überlegte man 1715
den Pater Paulus Eretsman wegen schweren Ungehorsams auszuschließen. Dieser hatte aller-
dings auch extreme Arbeitsscheu an den Tag gelegt und Krankheiten simuliert, siehe APECESJ:
Sign. 40–2, 7, 11. Dezember 1715, fol. 148. 1723 wurde er schließlich auch dimittiert, siehe APECESJ:
Sign. 68-D, Verz. 11759. STAM: 15/453, fol. 267 bescheinigte ihm im Jahr 1720/21 Jähzorn (passiones
irae) und übermäßige Liebe zur Ruhe (amat otium). Es zeige sich, dass er den Anforderungen
nicht genüge (non satisfecit).
 So etwa die Entlassung des Leopold Beck 1737 wegen zahlreichen schweren Diebstählen,
siehe APECESJ: Sign. 43–90, fol. 20 und der des P. Johann Bapt. Martin im selben Jahr, ebd. Zu
Martin siehe auch den eignen Faszikel BayHStA: Jesuiten 348. Ebenso wegen schweren Diebstahls

42 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



genannt. Erfolgte die Entlassung auf Ansuchen der Provinzoberen, wurden detail-
lierte Informationen eingeholt, manchmal auch der Provinzkonsult befragt, um
dem General eine möglichst eindeutige Darstellung zu liefern. Bruder Lucas Ko-
menski etwa wurde um 1650 entlassen, weil er die Novizen despektierlich anre-
dete und dadurch ständig Querelen verursachte.158 Andere verabschiedete man,
weil man sie als intellektuell unbegabt oder nicht lernfähig einstufte.159 Wenn
man Gewissheit erlangt hatte, dass ein Jesuit der Gesellschaft nur zur Last fiel und
zu keiner Arbeit zu gebrauchen war, wurde er entlassen. Christoph Waizmann
etwa nannte der Neuburger Superior 1726 „einen völlig unbrauchbaren“ Mann
(plane inutilem), der daraufhin entlassen wurde.160 Liebesbriefe wurden ebenso
als legitimer Dimissionsgrund anerkannt, vor allem wenn bereits die ganze Stadt
über die Vertrautheit eines Jesuiten mit einem Mädchen munkelte.161 Auch die Not
der Eltern, die Pflege oder Unterstützung brauchten, konnte zur einvernehmlichen
Auflösung der Mitgliedschaft führen.162 Arbeitsscheue Jesuiten (otiosi), die viel-
leicht wie P. Justus Sommer im Jahr 1715/16 auch noch allen möglichen Eitelkeiten
des Körpers (corporis vanitatis) zugeneigt waren, galten als unnütz und als Last,
die man durch die Dimission loswerden konnte.163

Unter den sexuellen Grenzverletzungen wogen in der frühen Neuzeit homose-
xuelle Akte besonders schwer. 1625/26 wurden daher aus dem Mindelheimer Kolleg
gleich zwei Jesuiten entlassen, die allen Ermahnungen zum Trotz, ihr sexuelles Ver-
halten nicht gebessert hatten.164 Besonders delikat wurde die Affäre dadurch, dass

entlassen wurde Michael Buechner (APECESJ: Sign. 68-D, 8785) im Jahr 1662, siehe APECESJ: Sign.
43–90, fol. 31.
 Paul Shore: Mission Mostly Accomplished – Narratives of Jesuit Success and Failures in Hun-
gary and Transylvania, 1640–1772. In: Publicationes Universitatis Miskolciensis: Sectio philo-
sophica 15 (2009), S. 182; Paul J Shore: Narratives of Adversity: Jesuits in the eastern peripheries
of the Habsburg realms (1640–1773). Budapest; New York 2012, S. 61. Ein ähnlicher Fall ist für
Posen dokumentiert, wo ein P. Dzuzienski (?) wegen „verbis gravibus et rusticis contumeliose“
entlassen wurde, siehe BJ K: BJ Rkp. 5197, fol. 3. In der Oberrheinischen Provinz kritisierte man
1704/05 zwar Franziskus Dorn im Tertiat als „criticus, suspiciosus mordax otiosus,“ beließ ihn
aber im Orden, siehe STAM: 15/453, fol. 261v.
 BayHStA: Jesuiten 306, fol. 10–11. Ebd.: Jesuiten 306, Informatio über den scholasticus appro-
batus Caspar Schwaighofer/Schweickhofer aus München vom 3. Mai 1726, fol. 15–15v; Jesuiten
306, Informatio über Melchior Bencard aus Ingolstadt vom Februar 1727, fol. 17–17v.
 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio über Christoph Waizmann vom 6. März 1726, fol. 16.
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, 1734, fol. 7v; (1740), fol. 23. Siebe ebenso ebd., Sign. 40–2, 7, 11. Septem-
ber 1730, fol. 291.
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, 1747, fol. 51–51v zu Marcus Winckelblech.
 Allerdings hat man Sommer doch nicht entlassen, siehe dazu STAM: 15 / 453, fol. 264; APECESJ:
Sign. 68-D, Verz. 10195.
 Der Personalstand des Kollegs in APECESJ: Sign. 40–3, 71, fol. 141–142.

4.3 Die Entlassung nach den Gelübden 43



der Fürstabt von Kempten, Eucharius Wolfurt, anscheinend in Reginald Silvester
verliebt war. Der Mindelheimer Chronist nahm sich mit der Wendung „cui in amo-
ribus erat“ kein Blatt vor den Mund.165 Das Hauptwort amor weist eine auf starke
emotionale Komponente hin, nicht nur einfache Zuneigung (familiaritas). Ob die
beiden aber in einer romantischen Beziehung waren oder der Abt den Silvester Re-
ginald nur anhimmelte, lässt sich anhand der Quellen nicht entscheiden. Dass man
im Jesuitenkolleg Mindelheim von den amoribus gewusst hat und sich nicht einmal
scheute sie in der Hausgeschichte zu erwähnen, macht eine Einordnung noch
schwieriger. Zum einen hatte der Orden nämlich im Fürstabt einen großen Gönner,
da er dem Kolleg ein Ziborium, Bücher und wertvolle Musikinstrumente geschenkt
hatte.166 Wollte man seine Unterstützung nicht verlieren, konnte man ihm schlecht
die Gesellschaft Silvesters entziehen. Allerdings hätte der Rektor sicher keine sexu-
elle Beziehung gedeckt, Förderung durch den Fürstabt hin oder her, da er ja für
das Seelenheil Silvesters verantwortlich war. Wenn es demnach eine sexuelle Be-
ziehung gegeben haben sollte, ist davon auszugehen, dass sie Silvester geheim hielt.
Außerdem scheint der Pater sowieso die Gesellschaft anderer Männer dem Abt vor-
gezogen zu haben. Er nutzte, wie der Chronist angab, „die Möglichkeit, seinem Ver-
langen nachzukommen“ (desideria sua reficiendi), als der Rektor ihn beauftragte
am 1. Januar 1625 nach Kempten zu reisen. Eigentlich hätte er die Geschäftsreise
mit Michael Aicheler als Gefährten antreten sollen. Reginald fälschte aber nun kur-
zerhand einen Brief, in dem er sich auf die Autorität seines Freundes, des Fürstab-
tes, berief, und sich selbst nach Babenhausen beorderte. Daher ließ er Aicheler
zurück (remisso) und begab sich zum Fuggerschloss nach Babenhausen, wo er sich
in nachts „schlecht“ benahm (ille male se gessuit), wie die Historia des Kollegs be-
richtete. Dass hier eindeutig auf sexuelle Taten angespielt wird, legt das in der er-
klärenden Notiz angefügte Adjektiv turpissima167 nahe. Was aber genau geschah,
ist unbekannt. Vielleicht wurde Silvester in flagranti beim Geschlechtsverkehr er-
tappt – mit wem auch immer – oder man hat nächtliches Stöhnen aus seinem Zim-
mer gehört, oder aber er hat versucht, sich an einem Bediensteten zu vergehen,
oder gar sexuellen Kontakt mit einem Mitglied der Familie Fugger gehabt. Von dort
versandte er jedenfalls einige Briefe, wohl mit dem offiziellen Siegel des Ordens,
und unternahm, wie sich der Chronist ausdrückte, allerhand „Wanderungen.“
Diese evagationes wurden mit dem Herumstreunen eines wilden Tieres verglichen,

 APECESJ: Sign. 41–25, Historia Synopsis Collegii Mindelheimensis, fol. 27: „Reginaldus Sylves-
ter, qui forte favore Principis Campidunensi, cui in amoribus erat, insolentior factus [...].“
 APECESJ: Sign. 41–25, fol. 24. Zur Korrespondenz zwischen Kempten und der Jesuitennieder-
lassung Kaufbeuren zwischen 1630 und 1744, siehe STAA: Fürststift Kempten, Archiv Akten 2275,
allerdings ohne Bezug auf Silvester.
 STMI: Historia Collegii Mindelheimensis, fol. 71 f.

44 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



was wiederum dem Ganzen einen sexuellen Anstrich gibt, so dass anzunehmen ist,
dass Silvester wohl auch an anderen Orten in der Umgebung sexuell aktiv war. Erst
am 31. Januar kehrte Silvester zurück, fiel aber sofort wieder in alte Verhaltensmus-
ter zurück.168 Daher wurde er schon am 2. Februar nach München beordert, wohin
ihn Johannes Faber begleitete.169 Dort entließ man ihn umgehend und verglich den
Akt seiner Dimission mit dem Herausschneiden eines Geschwüres (abscisus).170 Die
Entlassung wurde vom Fürstabt mit Schmerz und vom Präfekten Kemptens mit Ver-
wunderung aufgenommen, da sie die wahren Hintergründe nicht kannten. Um die
beiden diskret über alles (fama) zu informieren und sich ihres Schweigen zu verge-
wissern, sandte der Rektor am 17. Februar Pater Hugo Wolfurt zu ihnen.171 Doch Sil-
vester war nicht der einzige Jesuit, der dem Mindelheimer Rektor in diesem Jahr
Kopfzerbrechen bereitete. Der zweite war Johannes Keller, ein Freund Silvesters, des-
sen Verhalten ebenfalls eine sexuelle Konnotation zu haben scheint. Im Mai 1625
wurde er bereits streng ermahnt, da der Rektor fürchtete, Keller könne mit seiner
religiösen Berufung Schiffbruch (naufragium) erleiden, weil er „gesungen hatte.“
Was aber genau vorgefallen ist und warum das Singen (caneret) dem Rektor so an-
stößig vorkam, lässt sich erst aus der weiteren Geschichte seiner Entlassung rekonst-
ruieren.172 Die Historia berichtete, er sei zu unklug und zu frei (liberius) im Umgang
mit Studenten gewesen, aber auch, dass er laszive Lieder (lascivis cantilensis) über
die Schandtaten (facinora) seiner Jugend sang,173 und dass zuletzt seine Liebes briefe
an die verheiratete Frau des Bürgermeisters öffentlich bekannt wurden. All dies
brachte den Orden in solchen Verruf, dass die Mindelheimer selbst ein halbes Jahr
nach der Affäre noch mit den Fingern auf die Jesuiten zeigten.174 Das Adjektiv lascivis
fehlt allerdings in der gedruckten Geschichte der Provinz ebenso wie die Erwähnung

 STMI: Historia Collegii Mindelheimensis, fol. 71 f: „Vix redierat Reginaldus suum repetivit.“
Zu Silvester siehe APECESJ: 68-D, Verz. 4503: Geburt 1588 in Pruntrut, Eintritt 1607, Dimission am
2. August 1625, coadjutor spiritualis. Ebd., Sign. 41–25, fol. 65 berichtet auch von der Dimission
1664 von Christopher Esterreicher; ebd. fol. 73 Flucht des Mathias Bloeckle („pedem extulit“).
Nach dem Dimissionsbuch der Provinz in ebd., Sign. 43–90, fol. 36 soll Silvester nach seiner Ent-
lassung in Schwand in Österreich als Pfarrer untergekommen sein.
 Zu Faber siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 8158, Geburt 1553, Eintritt 1573, Profess-Gelübde,
1630 Tod.
 STMI: Historia Collegii Mindelheimensis, fol. 71 f.
 STMI: Historia Collegii Mindelheimensis, fol. 71 f: „Subitam mutationem aegre [...]“ Der nach
Kempten gesandte Hugo Wolfurt (APECESJ: Sign. 68-D, 3181, Geburt 1573 in Bregenz, Eintritt 1591,
Tod 1633) war wohl ein Verwandter des Abtes.
 STMI: Historia Collegii Mindelheimensis, fol. 72.
 APECESJ: Sign. 41–25, fol. 15–16. APECESJ: 68-D, Verz. 6792: Johannes Keller, Geburt 1589 in
Wyl, Eintritt 1613, Priester, Dimission am 18. April 1626, scholasticus approbatus.
 Franz Xaver Kropf: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, Bd. 4. München
1746, S. 317. Ebenso hatte er versucht, die Frau des Bürgermeisters zum Ehebruch zu verführen,

4.3 Die Entlassung nach den Gelübden 45



der Liebesbriefe, um die sexuelle Natur des Skandals zu verschleiern. Ob der zu freie
Umgang mit den Schülern auch grenzverletzendes Verhalten beinhaltete, lässt sich
nicht ausschließen. Keller wurde jedenfalls 1626 entlassen. Danach verliert sich seine
Spur.

Die Dimission bedeutete einen Schnitt, der dem Betroffenen, wie es der
Schweizer Adam Herler, ausdrückte, wie ein gegen ihn geschleuderter „Blitz“ vor-
kommen musste.175 Als im Juni 1664 der General die Dimission des Ambrosius
Marra auf Empfehlung der Assistenten sowie der Konsultoren der portugiesi-
schen Jesuitenprovinz guthieß, wurde ihm wie allen anderen Dimittenten „ewiges
Stillschweigen“ auferlegt.176 Die Römische Kongregation für den Klerus unter
dem Vorsitz von Girolamo Farnese war über die Behandlung Marras durch die
Jesuiten ungehalten. Seine fünfmonatige Inhaftierung und anschließende Entlas-
sung unter Vorenthaltung eines Beichtvaters in der Osterwoche widersprach den
etablierten Bestrafungsformen. Außerdem zweifelte man in der Kurie, ob die Ent-
lassung wirklich zum Wohl des Ordens geschehen sei. Auch an der Form übte
man Kritik. So hätte der Entlassungsgrund nicht „inquietudo“ oder „obstinatio“
sein dürfen, da das Gelübde zum Gehorsam ja ein Heilmittel für diese darstelle.177

Der Provinzprokurator verteidigte das Vorgehen und erklärte, dass die Gesell-
schaft das Recht besitze, nicht nur Novizen, sondern auch Mitglieder nach den
„drei einfachen Gelübden,“ den Ersten Gelübden, auszuschließen sowie in einigen

siehe STMI: Historia Collegii Mindelheimensis, deutsche Fassung, s.pag.: „Endlich bekam der
P. Rektor auch einen schändlichen Brief in die Hand, welcher dieser Elende an die Bürgermeiste-
rin eigenhändig geschrieben hatte, um sie bey dem vorgerückten Alter ihres Gemahls zum Ehe-
bruch zu verführen. Bey diesen Überführungsbeweisen wurde derselbe in Biburg zur Strafe
eingekerkert und dann aus unserem Orden entlassen, zur Rettung unseres guten Rufes, wieda
dieses bekannt gemacht, um zu beweisen, dass der Orden zur Erhaltung der guten Sitten alles,
was in seiner Macht stehe thue. Allein unsere Widersacher stellten sich damit noch nicht zufrie-
den, sondern haben in der Versammlung in der Wohnung des Stadtpflegers alle diese Schand-
briefe und Pasquillen verlesen.“
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Adam Herler an den Provinzial vom 25. Juni 1655, ohne Ortsan-
gabe, fol. 21.
 ANdTT: Armário Jesuítico e Cartório dos Jesuítas, liv. 4, fol. 315, Sicula dimissionis, unter-
zeichnet von V. de Vermigli an Marc Aurel Maraldi, Girolamo Farnese: „Verum et quia perpetui
silentio imposito habet assistentiam in jure quod habet Societas Jesu ad expellendos religiosos [...]
Siquidem non ambigitus quin incorrigibilis ille censendus sit qui ter aut saepius severe monitus et
castigatus nullo modo corrigitur, nec delinquere destitit.“ Auch entlassenen Weltgeistlichen erlegte
man strengstes Schweigen als Bedingung für Entlassungsschreiben auf, siehe etwa die Dimission
des Kanonikus Georg Plaichshirn von St. Zeno wegen Simonie AEM: AA001/1, GR.PR.114, Jg. 1697,
17. Juni 1697, 146.
 ANdTT: Armário Jesuítico, liv. 4, fol. 369–370. ebd., fol. 322.

46 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



Fällen auch nach den Letzten Gelübden, „allerdings mit einiger Schwierigkeit.“178

Marra fiel in die erste Kategorie. Allen Versuchen der Oberen, ihn zu disziplinie-
ren, widerstand er. Sein Verhalten was so „intolerabel,“ dass man sich gezwungen
sah, ihn einzukerkern. Seine unaufhörlich vorgebrachten Beschwerdebriefe (li-
bellos), in denen er Provinziäle und Mitbrüder aller möglichen Ungerechtigkeiten
und Sünden bezichtigte, „als ob er allein im Orden gelehrt und gerecht sei, wie
Job im Lande Hus,“179 haben sicherlich seine Lage nur verschärft. Aus der Sicht
des Ordens aber war dadurch klar, dass er gegen das Gemeinwohl der Gesell-
schaft so nachhaltig verstoßen hatte, er erwiesenermaßen „unbrauchbar“ für das
religiöse Leben war und seine weitere Präsenz nur Schaden und Unruhe hervor-
brächte.180 Marra war dem Orden eine Last und an keiner Stelle einsetzbar:
„Ohne ein Eingreifen Gottes kann man nicht hoffen, dass er auch irgendein Schul-
amt ausfüllen könnte, weil [...] er sich mit allen ständig in Zwietracht begibt [...]
und sein Handeln geradezu zur Verrücktheit degeneriert.“181 Ein Ausschluss sei
damit nicht nur zum Besten der Jesuiten, sondern auch zum Nutzen der Kirche,
da Marra in seinen Schreiben den Apostolischen Stuhl als tyrannisch bezeichnete,
als schädlich für die Kirche Gottes und in einigen Äußerungen häretisch, ja luthe-
risch klinge.182

Eine ganze Reihe von Jesuiten suchte aber auch selbst um Dimission aus dem
Orden an. Nach fast dreißig Jahren im Orden bat P. Caspar Köpferl 1657 um die
Entlassung. Der Provinzial holte den Rat seiner Konsultoren ein, ob der Fall unter
die in den Generalkongregationen angeführten Fälle für eine mögliche Entlassung
falle.183 Dabei stellte sich heraus, dass P. Anton Welser, mit dem Köpferl in Neuburg
ständig aneinander geraten war,184 bereits 1638 eine Entlassung wegen seines Unge-
horsams in Aussicht gestellt hatte.185 „Von jener Zeit an,“ schrieb Welser, „begann
er mit mir über seine Leiden zu sprechen, wobei er sich stets ganz still und bedäch-

 ANdTT: Armário Jesuítico, liv. 4, fol. 327.
 ANdTT: Armário Jesuítico, liv. 4, fol. 327v.
 ANdTT: Armário Jesuítico, liv. 4, fol. 328v.
 ANdTT: Armário Jesuítico, liv. 4, fol. 329: „[...] sine miraculo Deo, non sperabatur emendatio,
ut [...]quod erat ineptus ad omnia munera Societatis et maxime ad exercitium Scholae [...].“
 ANdTT: Armário Jesuítico, liv. 4, fol. 330.
 BayHStA: Jesuiten 309, unpaginiertes Brieffragment vom 15. Dezember 1657. APECESJ: 68-D,
Verz. 6844. Geburt 1604, Eintritt 1627, Austritt 1658.
 BayHStA: Jesuiten 309, Brief von Caspar Köpferl an den Provinzial vom 3. Oktober 1639, fol.
26.
 BayHStA: Jesuiten 309, Brief von Anton Welser an den Provinzial vom 4. Oktober 1639, fol.
27. Für einen anderen Entlassungsfall aufgrund notorischen Ungehorsams siehe ebd., Jesuiten
306, Informatio über Joseph Amrhein aus München vom 27. Oktober 1724, fol. 14, vgl. APECESJ:
Sign. 68-D, 9328, Geburt 1692, Eintritt 1711, Austritt 1724.

4.3 Die Entlassung nach den Gelübden 47



tig im Kolleg verhielt. Wenn er sich für seine vergangenen Dummheiten (stultitias)
entschuldigt und gehorsam ist, dann meine ich, muss er nicht entlassen werden.“186

Sollte er aber die Entlassung selber wünschen, solle man sie ihm freimütig (liben-
ter) gewähren, meinte Welser. Eine solche Petition reichte er allerdings nie ein.
Zudem brauchte der Orden gute Lehrer, und Köpferl war einer der wenigen
die ein „animum ad docendum Humaniores litteras“ besaßen, also zum Lehr-
amt außerordentlich befähigt waren.187 Zwanzig Jahre später aber war er für
den Orden zur Last geworden. Er schrieb nun, er sei überzeugt, „dass es besser
sei, außerhalb der Gesellschaft zu leben [...], so dass ich Gottes Willen auslege
[interpretabi].“ Auch wenn einige ihm vielleicht vorwerfen würden, sich nicht
gut entschieden zu haben (non bona me decernere), habe er doch beständig mit
sich gerungen, sich in allen Schwierigkeiten bemüht und seine Berufung zum
Jesuitenorden verteidigt. Nun sei sein Entschluss gereift und wohlüberlegt.188

Im Februar 1659 bestätigte der General in Rom die Dimission.189

Dennoch finden sich auch Entlassungen von Jesuitenpriestern, die im Anschluss
nicht einmal als Weltgeistliche Dienst taten, sondern lieber ihr geistliches Amt nicht
mehr ausübten, obwohl sie von dessen Pflichten nicht dispensiert waren. Für den
1722 entlassenen Philosophieprofessor Johannes Dauch hieß es lapidar, dass er
„wegen seiner unveränderlichen Disposition“ (de immutata dispositione) ausge-
schlossen werde.190 Er sei arbeitsscheu, verursache immer Streit, führe sich aber
auch gegen seine Schüler schlecht auf.191 Er kam als Hauslehrer der vier kleinen
Kinder eines italienischen Bildgießers in Kassel unter. Da sich aber das Gerücht ver-
breitet hatte, er sei zum evangelischen Glauben konvertiert, kehrte er in seinen let-
zten Aufenthaltsort Heiligenstadt in der Oberrheinischen Provinz kurz zurück, um
zu „beweisen, dass er noch Katholik sei. Das gelang ihm bestimmt nur wenig und er
benahm sich dabei ziemlich albern, ja er ließ sich ganz weltlich gekleidet, mit lan-
gem Haar und einem mit Schleifen geschmückten Hut auf den Straßen sehen, dabei
folgte ihm ein hessischer Soldat als Lakai. Er besuchte einige Herren und rühmte
sich brüstend und prahlend seiner Stellung, dann ritt er, wie er sagte, zu seiner Er-
holung nach Religerode; er las auch keine Messe, eine Handlung, die sonst doch den
Priester kennzeichnet, und gab auch kein offensichtliches Zeichen dafür, dass er

 BayHStA: Jesuiten 309, Brief von Anton Welser an den Provinzial vom 4. Oktober 1639, fol. 27.
 BayHStA: Jesuiten 309, Brief von Anton Welser an den Provinzial vom 4. Oktober 1639, fol. 27.
 BayHStA: Jesuiten 309, Motive von Caspar Köpferl, undatiert, fol. 30.
 BayHStA: Jesuiten 309, Dimissio vom 23. Februar 1658, fol. 28. Siehe auch APECESJ: 68-D, Verz.
6844, dort aber unter „Käpferl.“ Geburt 1604, Eintritt 1627, Dimission 1658, coadjutor spiritualis.
 APECESJ: Sign. 40–2, 9, fol. 240. Er war wohl ein coadjutor spiritualis.
 APECESJ: Sign. 40–2, 7, Konsult vom 17. April 1721, fol. 187.

48 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



noch dem Glauben treu sei; im Gegenteil, sage ich, er machte sich verdächtig ...“192

Dauch erscheint in den Litterae Annuae seines ehemaligen Kollegs als ein Mensch,
der auf Äußerlichkeiten fixiert, Gefallen am Luxus findet und das geistliche Leben
vernachlässigt. Die Beurteilungen Dauchs aus seinem Tertiat vertiefen diesen Ein-
druck. Dort wurde er als unruhiger und sogar unvertrauenswürdiger (infidelis)
Mann gesehen, als pflichtvergessen und faul, als Verächter der Ordensarmut, aber
auch als jähzornig. Privat von seinen Vorgesetzten ermahnt, bezichtigte er andere
ihn ständig zu verfolgen und Böses gegen ihn auszuhecken.193 Es ist schwer vorstell-
bar, dass ihm der Provinzial eine Träne nachweinte.

4.4 Psychische Krankheitsbilder und sexuelle
Grenzverletzungen als Entlassungsgrund

Depression oder mangelnde Intention bei der Ablegung der Gelübde konnten
ebenso die Entlassung erleichtern. Michael Müller, der 1605 in Markdorf bei Kons-
tanz geboren wurde und 1630 eingetreten war, bat 1647 wegen schwerer Depres-
sion (melancholia consumere) um Entlassung. Diese sei durch völlige Erschöpfung
hervorgerufen, da weder er noch die anderen Laienbrüder die nötige Rekreations-
zeit erhielten, weil ihnen die Vollprofessen vorwarfen, sie seien schon genug abge-
lenkt (distracti) und bräuchten nicht noch mehr Muße.194 Obwohl eine Entlassung
eine stillschweigende Anerkennung der Vorwürfe Müller bedeutete, wurde ihm
der Austritt erlaubt, wahrscheinlich weil der Provinzial befürchtete, Müller könne
eine zunehmende Last für den Orden werden. Auch Christoph Kerschbaumer
fühlte sich von Mitbrüdern schikaniert. Ständig denke man von ihm nur das
Schlimmste. Er fühlte sich von Anfang an zu den Gelübden innerlich gezwungen
(coacta et violenta), weil er das Klosterleben als Flucht aus der sündigen Welt
ansah, um sein Seelenheil zu finden. Seine Melancholie und Schlaflosigkeit,195 wur-

 Bernhard Opfermann (Hg.): Die Geschichte des Heiligenstädter Jesuitenkollegs, Bd. 2. Duder-
stadt 1989, S. 128.
 STAM: 15/453, fol. 266v.
 BayHStA: Jesuiten 293, Brief von Michael Müller vom 16. Juni 1647 an den Provinzial, fol. 1.
Wann die Entlassung erfolgt ist, wurde im Personalkatalog nicht vermerkt, siehe APECESJ: 68-D,
Verz. 5747, Geburt 1605, Eintritt 1630, Dimissionsjahr fehlt.
 BayHStA: Jesuiten 301, fol. 1, Motive des Christoph Kerschbaumer. Siehe auch APECESJ: 68-D,
Verz. 6751, Geburt 1627, Eintritt 1650, Dimission 1673, coadjutor spiritualis. Erstaunlicherweise
fehlt in der Dimissionsakte der Hinweis, dass er im Hospiz in Schierling sein Gewand ablegte. Ob
dieser Beleg nun als Hinweis darauf auszulegen ist, dass er sich nackt ausgezogen hat um eine
unsittliche Tat zu begehen oder dass er von dort in weltlichem Gewand zu fliehen versuchte, ist
nicht klar. Nach AJTG: Diarium Collegii Straubingani, 9. Mai 1673: „NB. R. (P.) D. Christophorus

4.4 Psychische Krankheitsbilder und sexuelle Grenzverletzungen als Entlassungsgrund 49



den wohl als Symptome ehrlichen Berufungsmangels angesehen, da ihm der Aus-
tritt 1673, nach dreizehn Jahren im Orden, erlaubt wurde. Auch der dreiundzwan-
zigjährige Johannes Reisinger aus Eichstätt bat als Coadjutor am 24. Oktober 1655,
nach nur drei Jahren im Orden, um den Austritt. Bemerkenswerterweise verfasste
er sein Schreiben auf deutsch.196 Zunächst habe man seine Bitte um Entlassung als
„Versuchung“ abgetan. Dennoch habe er „weder bey Tag noch Nacht kein Ruhe nit
gehabt“ und beständig diesen Wunsch seinem Beichtvater vorgetragen. Durch die
Erwähnung der Dauerhaftigkeit seines Ansinnens konnte er dem Provinzial aus-
weisen, dass es sich bei seinem Wunsch nicht um eine Stimmungsschwankung,
sondern um eine echte Berufungskrise handelte. Schließlich referierte er, die Ge-
lübde nicht aus freiem Willen abgelegt zu haben, sie auch nie halten wollte, „son-
dern nur aus lauter Furcht meines Gewissens,“ weil er meinte, im Orden leichter
sein Seelenheil zu finden.197 Reisingers Hinweis, dass er Armut, Gehorsam und Ehe-
losigkeit nie wirklich intendiert habe, machte eine Entlassung einfacher, weil man
annehmen konnte, dass die Verbindlichkeit der Profess gar nicht bestand.198 Diese
Behauptung verstärkte er durch seinen Freiheitwillen, den bisherigen Erfahrungs-
horizont zu erweitern: Er wünsche sich nämlich außerhalb der Gesellschaft Jesu
„mein angefangen Ruas [sic!],“ also seine Lebensreise, fortsetzen um noch im ju-
gendlichen Alter etwas von der Welt zu sehen, „in der ich mir noch trau fort zu
kommen.“199 In der Erwartungshaltung eines Vorgesetzten konnte Reisinger so als
potentieller Ausreißer und Skandalverursacher eingeordnet werden, was ihm die
Erfüllung seines Wunsches erleichterte.

Joseph von Roll aus dem schweizerischen Solothurn, geboren 1704 und in die
Gesellschaft Jesu 1721 eingetreten, hatte zwar erfolgreich die esten Gelübde abge-
legt,200 dann aber immer deutlicher „Anzeichen eines erlahmenden Geistes“ ge-

Kerschbaumer, qui praeterita Hebdomada sacra Biburgum hinc missus furat, dimittendus heri
inde ad nos/depositis Schirlingae in hospitio vestibus/ nemine nostrorum arbitro/rheda a Bibur-
gensi Superiore/data hac advectus, hodie summo mane descendit Danubio in Austriam. Magnum
eius adventus/et merito quidem/ ab initio incusserat metum etc. Sed ubi is summo mane discessit
Bassavium, evanuit. Visitatus est tum ab uno alterove Domino in hospitio, a quibus aliqua postea
intellecta sunt.“
 APECESJ: 68-D, Verz. 5106. BayHStA: Jesuiten 295.
 BayHStA: Jesuiten 295, fol. 1–1v.
 Vgl. dazu die exzellente Studie von Anne Jacobson Schutte: By Force and Fear – Taking and
Breaking Monastic Vows in Early Modern Europe. Ithaca 2011.
 BayHStA: Jesuiten 295, fol. 1–1v.
 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio de M. Josepho ad dimissionem, aus Landsberg vom 1. Mai
1727, fol. 1. Die Informationes des achtzehnten Jahrhunderts tendieren dazu, genaue biographi-
sche Angaben zu Geburtstag und Professablegung zu machen. APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 4944.
Geboren 1704, Eintritt 1721, Austritt 1727.

50 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



zeigt, „so dass man um seine religiöse Berufung fürchten“ müsse, schrieb sein Su-
perior.201 Anstatt sich seinem Seelenheil zu widmen, zog er es vor, sich immer
mehr für weltliche Belange zu interessieren, verfiel so der levitas, und bat schließ-
lich die Gesellschaft verlassen zu dürfen, nicht nur weil es ihm unmöglich gewor-
den sei die Ordenspflichten zu erfüllen, sondern auch weil er überhaupt keine
Berufung mehr dazu spüre (experiatur nullam penitus in religiosa vocatione con-
stantiam) und ihm schwere Melancholie das „Tragen des Religiosenjochs zu
schwer mache.“202 Christoph Cramer aus Speyer klagte über die Furcht in der Ge-
sellschaft sein Leben zu beschließen und den Horror selbst Priester zu werden.203

Simon Gigl wurde in beiderseitigem Einvernehmen entlassen, da er eine allzu
große „Vertrautheit mit dem anderen Geschlecht,“ hatte, „die er nicht nur einmal,
und nicht ohne Skandal suchte.“204 Einen anderen ließ man ziehen, weil er angab,
er fürchte im Orden um sein Seelenheil und weil „Gefahr bestehe dass er Hand an
sich lege“ (mihi manus inferam).205 Auch den Chirurgen Anton Jackisch aus Schle-
sien entließ man, da er im Probejahr Briefe eines Mädchens bekam, die ihn daran
erinnerten, dass er ihr die Ehe versprochen hatte. Vom Superior, der die Briefe
zensiert hatte, zur Rede gestellt, verneinte er diese Verpflichtung. Am Ende des
Probejahres aber begann sie ihm wieder zu schreiben, so dass der Rektor ihm er-
klärte, er könne nicht zu Gelübden zugelassen werden, bis er seine Angelegenheit
geklärt habe. Er habe sich in betrügerischer Weise in die Gesellschaft eingeschli-
chen.206 Eustachius Schönhueb aus Waldmünchen war man froh loszuwerden, weil
er an geistiger Entkräftung litt, und Gefahr der „mania“, also des Wahnsinns,207 be-
stand, er zum Studium wie für jeden anderen Dienst völlig untauglich sei, und die
Mediziner ihm ein „sitzendes Leben“ prognostizierten.208 Auch fühlte sich dieser
nicht in die Gesellschaft von Gott berufen, sondern „vom Beichtvater gedrängt“

 BayHStA: Jesuiten 306, fol. 1.
 BayHStA: Jesuiten 306, fol. 1.
 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio aus Landsberg vom 1. Mai 1727, fol. 2–2v. APECESJ: Sign.
68-D, Verz. 8719. Geboren 1698, Eintritt 1715, Austritt 1727.
 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio aus Augsburg vom 20. August 1727, fol 4–4v. APECESJ:
Sign. 68-D, Verz. 7723. Geboren 1694, Eintritt 1719, Coadjutor, Austritt 1727.
 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio über Thomas Scheffler, undatiert, fol. 5v. APECESJ: Sign.
68-D, Verz. 4491.
 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio über Anton Jackisch, undatiert, fol. 6–6v. APECESJ: Sign.
68-D, Verz. 6958. Geboren 1693, Eintritt 1724, Austritt 1728.
 Akten zum wahnsinnig gewordenen Pater Gerhard Pesch, der einen dreifachen Mord ver-
übte, von 1554 bis 1574 im APECESJ: Sign. 66–8 (Kö S II), 581/582, Nr. 26a.
 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio über Eustachius Schoenhueb aus Landshut vom 25. De-
zember 1720, fol. 7–7v. APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 4190. Geboren 1693, Eintritt 1710, Austritt 1721.

4.4 Psychische Krankheitsbilder und sexuelle Grenzverletzungen als Entlassungsgrund 51



(compulsione).209 1699 musste man Pater Joachim Gasser entlassen, weil er im
Ebersberger Kolleg durch seine Zornausbrüche und nächtliches Schreien alle in
Angst und Schrecken versetzte und als „wahnsinnig“ (amentia) galt.210 Wegen sei-
nes manischen Jähzorns approbierte man nach 20 Jahren im Orden auch das Ge-
such des P. Lucas Geislmayr um die Dimission. Er sei ein „virum atrabile,“ also
hoch depressiv, und mit schlimmen Verwirrungen (perturbationes) geschlagen, die
ihn an seiner Berufung zweifeln ließen.211 Wurde ein Jesuit gewalttätig und ver-
letzte gar einen Mitbruder, musste man in schweren Fällen ebenfalls zur Dimis-
sion schreiten. Ein solcher Fall ereignete sich 1749, als ein Frater einen anderen
mit dem Küchenmesser am Kopf verletzte. Die Konsultoren waren sich einig, dass
der Täter es nicht wert sei, „im Habit der Gesellschaft“ zu verbleiben.212

Emotional zerrüttet erschien den Oberen der aus Burgund stammende Joseph
Journot. Dieser bat 1667 um die Entlassung, aber gleichzeitig auch um „Satisfaktion“
für die ihm angetane Schikanierung und Unrecht.213 In Freiburg/Schweiz hatte er
allerdings keinen guten Ruf, vor allem wegen seiner „vehementia“, aber auch seines
„indiskreten Verhaltens mit Schülern“ – ein Hinweis auf grenzwertiges Verhalten.214

Seine „vehementes affectiones, quas patitur incorrigibiles,“ also seine unkorrigier-
baren Affektausbrüche, machten ihn für die Gesellschaft nutzlos.215 Journot selbst
gestand seine aufgewühlten Emotionen ein, wies aber auch darauf hin, dass diese
„vivacissimas et tenacissimas apprehensiones“ ihn in ständiger Aufregung oder
Angst hielten und so auch seinen Studienfortschritt beeinträchtigten. Im Beichtstuhl
bringe ihn seine „phantasia“ oft nahe an die Ohnmacht und in der Öffentlichkeit an
Zornesausbrüche.216 Der Provinzial ließ ihn ziehen.217

 BayHStA: Jesuiten 306, fol. 7–7v.
 BayHStA: Jesuiten 340, Brief von Carolus Hoeger aus Ebersberg an den Provinzial vom
21. April 1699, fol. 1. APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 7836, Geburt 1663, Eintritt 1684, Dimission 1700.
Danach Eintritt ins Noviziat in Rottenbuch. Er starb als Priester in Landsberg am 15. Okober 1726
(www.Matricula-Online.de: Bistum Augsburg, Pfarrei Landsberg Mariä Himmelfahrt, 13-S, fol.
387: “Eximius Dm. Magister Magnus Joachim Gasser), jedoch nicht als Jesuit. Ein weiterer Brief
Gassers ist erhalten in BayHStA: Jesuiten 345, vom 22. Mai 1699, fol. 3.
 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio über Lukas Geislmayr aus Muenchen vom 27. Oktober
1723, fol. 13. APECESJ: Sign. 68-D, 7770. Geboren 1685, Eintritt 1704, Austritt 1723.
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, 1749, fol. 58.
 BayHStA: Jesuiten 327, Brieffragment, fol. 1. APECESJ: Sign. 68-D, 6877. Geboren 1641, Eintritt
1658, Austritt 1667, scholasticus approbatus.
 BayHStA: Jesuiten 327, Brief des Rektors Johannes Schirmbeck aus Freiburg/Schw. vom
7. März 1667 an den Provinzial, fol. 2: „ ... indiscretum modum agendi cum discipulis.“
 BayHStA: Jesuiten 327, Brieffragment, fol. 4 vom 11. Oktober 1667.
 BayHStA: Jesuiten 327, Liste der Austrittsgründe von Joseph Journot, fol. 6. BayHStA: Jesuiten
327, Brief aus Landsberg vom 25. Oktober 1667 an den Provinzial, fol.5–5v.
 APECESJ: Sign. 40–3, 71, fol. 480.

52 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

http://www.Matricula-Online.de


Einfacher war es, wenn der Wunsch eines Jesuiten, den Orden zu verlassen,
dem des Provinzials zu seiner Entlassung zuvorkam. Bartholomäus Gambeck
etwa beschrieb die innere Zerrissenheit, die er im Orden verspürte, aber auch die
Unfähigkeit den Erwartungen seiner Vorgesetzten wegen seines Mangels an „Ta-
lenten“ (talentorum) zu entsprechen. Mit der Redewendung, „Ich kenne meine
Natur, die mich wieder und wieder zum alten Chaos zurückdreht,“218 zeigte er die
Ernsthaftigkeit seines Austrittswillens an und dass er bereits viele Male versucht
hatte gegen Versuchungen anzukämpfen, aber immer wieder unterlag. Ändere
sich nichts an seiner Lage, sei er zum Wahnsinn verdammt, „oder größeren
Übeln“ (mala gravamina). Mit letzterem Begriff setzte er den Provinzial sanft
unter Druck. Schließlich informierte er ihn, dass er beim Verbleib im Orden frü-
her oder später mit einem Skandal, der nicht unbedingt etwas mit einem Sexual-
delikt zu tun haben musste (gravamina), rechnen konnte.219

Ein weiterer solcher Fall scheint beim Tiroler Franz Remich vorzuliegen, der
als 25-jähriger, sechs Jahre nach seinem Eintritt in den Orden im Jahr 1660, darü-
ber nachsinnte, die Dimission zu erlangen. Zunächst wurde diese Überlegung im
Orden als „Versuchung gegen die Berufung“ (tentatum esse contra vocationem)
verstanden und nicht als neutraler Abwägungsprozess.220 Dies ist insofern bemer-
kenswert, weil Remich nur Scholastiker war und nur die Ersten Gelübde abgelegt
hatte. Man scheint daher ernsthaft abgewogen zu haben, ob die vorliegenden
Gründe ausreichten, die Profess aufzulösen. Der Straubinger Rektor Biegeisen
zeigte Verständnis, weil „sein Wesen sehr schwierig und wenig geeignet ist für
die Gesellschaft ... doch in der Bitte um Entlassung, von der er nun absteht, meint
er eine schwere Sünde zu begehen, die ihn vom ewigen Heil ausschließt [...]“221

Diese Bemerkung zeigt deutlich, wie schwer sich Männer taten, selbst vor dem
Letzten Gelübde aus der Gesellschaft auszutreten. Sie fürchteten ihre Berufung
zu verfehlen und nach ihrem Tod in die Hölle zu kommen. Weitaus schwerwie-
gender wog als Entlassungsgrund, dass man Remich öfter mit sich selbst redend
auf einem Spaziergang sah und dass „seine großen Schwierigkeiten sowohl au-
genfällig als auch verdeckt“ waren, was auf eine Behinderung oder andere auffäl-
lige Verhaltensmerkmale hinwies.

 BayHStA: Jesuiten 333, Brief von Bartholomäus Gambeck an den Provinzial vom 20. Oktober
1671, fol. 2: „Novi meam naturam, qua in antiquam chaos iterum ac iterum revolvar [...].“
 BayHStA: Jesuiten 333, Brief von Bartholomäus Gambeck an den Provinzial vom 20. Oktober
1671, fol. 2.
 BayHStA: Jesuiten 352, Brief von Georg Biegeisen aus Straubing vom 21. Juni 1666, fol. 5. Zu
Remich siehe APECESJ: 68-D, Verz. 5090: Geboren 1641 in Mühlbach/Tirol, Eintritt 1660, Austritt
am 30. Oktober 1666.
 BayHStA: Jesuiten 352, Brief von Georg Biegeisen aus Straubing vom 21. Juni 1666, fol. 5.

4.4 Psychische Krankheitsbilder und sexuelle Grenzverletzungen als Entlassungsgrund 53



Daher meine ich, dass wenn er in der Gesellschaft bleibt, er ihr keine große Ehre einbringen
wird, und keinen großen Nutzen, [...] weil er keine herausragenden Gaben zu besitzen
scheint, nur einen mittelmäßigen Geist, keine überragende Urteilskraft, keine Klugheit [pru-
dentia, qua nulla est] [...] Er besitzt weder Ernsthaftigkeit der Sitten noch Tugend noch Eifer
für das Geistliche [favor spiritus] [...] Ja einer der Patres sagte, dass er in seinem ganzen
Leben noch keinen schlechteren Magister in der Gesellschaft gesehen habe. [...] Er gibt sich
der Muße und dem Schlaf hin [...]222

Biegeisen befürchtete sogar, dass Remichs bösartiges Wesen ihn über kurz oder
lang zu einem zu einem Störenfried in jedem Kolleg machen würde. Auch emotio-
nal war Remich instabil, wie man an seinen unkontrollierten Gefühlsausbrüchen
(affectus … vehementes), und vor allem seiner Traurigkeit (tristitia) schloss. Diese
Bemerkung ist im Zusammenhang mit einer später geäußerten Beschreibung Bie-
geisens zu lesen, nach der Remich in der Straubinger Kollegskirche durch sein
Anstarren der Schüler und der jungen Frauen auffiel.223 Dies schien dem Rektor
nicht nur peinlich zu sein, sondern wohl ein Anzeichen dafür, dass der junge Je-
suit seine Affekte nicht im Griff hatte und vielleicht sexuelle Gedanken hegte.
Jede ehrliche Betätigung schien er zudem zu verabscheuen (honestibus occupatio-
nibus quodammodo abhorrere). Da er auch auf alle Disziplinierungsversuche nur
mit Murren (murmurationes) reagierte, galt er bald als unkorrigierbar. Unterstri-
chen ist aber im Text die folgende Bemerkung:

Denn er liebt in unbeherrschter Manier die besonders schönen Jungen, missbraucht aber
deren Freundschaft ruchlos.224

Dieser Satz scheint nahezulegen, dass der Rektor annahm, Remich habe homose-
xuelle Neigungen und lebe diese entweder bereits aus oder stehe kurz davor, da
seine Nähe zu bestimmten Schülern auffällig war. Die Wendung, „er missbrau-
che“ (crasse et illiberaliter utitur) deren Freundschaft, legt übergriffiges Verhalten
oder sexuelle Gewalt im weiteren Sinne nahe. Daher wäre die Bitte um Entlas-
sung dem Orden sehr willkommen gewesen. Doch nicht nur aus Höllenangst, son-
dern auch aus familiären Gründen hatte Remich den Antrag zurückgezogen.
Seine Eltern seien mit einem anderen Jesuiten verwandt und Remichs Ausschei-
den wäre als Familienschande betrachtet worden.225

 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 5v.
 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 6.
 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 6: „Denique in familiaritate puerorum nimius gratiosiores enim
intemperanter amat, eorumque amicitia satis crasse et illiberaliter utitur.“ Die Übersetzung teil-
weise von Karl Heinrich von Lang: Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli Soc. Jesus. Amores. E
scriniis provinciae Superioris Germaniae Monachi nuper apertis brevi libello expositi. München
1815, S. 29.
 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 6.

54 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



Über den Sommer 1666 versuchte Rektor Biegeisen ihm beide Ängste zu neh-
men, und schon am 30. August 1666 konnte er dem Provinzial berichten, dass Remich
wegen „zu wenig Eifer zum Gebet und noch weniger Lust zu einem ernsthaften Stu-
dium“ um Dimission angesucht habe. Die harsche Beurteilung Biegeisens vom Juni
verschwieg Bernhard Duhr in seiner Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher
Zunge. Stattdessen zitierte er lieber aus einem Brief Remich’s an seine Eltern, in dem
er am 27. Oktober 1666 erklärte, dass er nach langer reiflicher Überlegung be-
schlossen habe den Orden zu verlassen obwohl, „ ... mich die Societät gern behal-
ten und ich mit Lust verblieben“ wäre. „Wie denn ich von der Societet nichts
anderes als lauter Guethaten empfangen, ja eine solche Liebe hab ich jederzeit
von allen erfahren, dass ich diesen heiligen Orden in Ewigkeit nit werde können
bezahlen.“226 Geflissentlich den potentiellen Triebtäter und Tunichtgut Remich
verschweigend, benutzte Duhr den Fall, wohl wider besseren Wissens, um die
„Großzügigkeit“ der Gesellschaft Jesu, die dem Entlassenen sogar noch ein gutes
Gewand aus schwarzem Stoff mitgab, zu beweisen. Er nahm Remichs Versprechen
ewiger Dankbarkeit, ohne die er nie einen Entlassungsbrief erhalten hätte, für
bare Münze, obwohl er den eigentlichen Tathergang kennen musste.227

Der Entlassungsbrief selbst, für den sich das entsprechende Formular in den
Archivalien findet, erwähnte, wie auch bei diözesanen Dimissorien üblich, nur,
dass der Jesuit „aus gerechten Gründen“ (iustas causas) entlassen worden sei.228

So konnte auch Johannes B. Martin, der wegen schweren Diebstahls in der Kom-
munität der Jesuiten untragbar geworden war, nach seiner Entlassung Moderator
des Grafen Truchsess von Friedberg und Trauchburg sowie Pfarrer in Herbetin-
gen im Bistum Konstanz werden.229 In extremen Fällen wurden die Dimissorien
aber, wie im Fall des cholerischen Bartholomäus Schrecksnadel, verweigert.230

 Bernhard Duhr: Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge, Bd. 3. München-
Regensburg 1921, S. 264.
 Baumgarten taxiert Duhr korrekt, wenn er schreibt: „Getreu seiner bisherigen Darstellungs-
weise glättet, mildert, entschuldigt, übergeht der Verfasser vielfach die unangenehmen Dinge,
die doch in größeren Gemeinschaften unausbleiblich sind. ... Duhr glaubte das verantworten zu
können, und so müssen wir uns mit den Andeutungen allgemeinster Art begnügen. Von der
Handhabung der Strafen erhalten wir überhaupt kein auch nur den bescheidensten Anforderun-
gen genügendes Bild,“ siehe Paul Maria Baumgarten: Ordenszucht und Ordensstrafrecht – Bei-
träge zur Geschichte der Gesellschaft Jesu besonders in Spanien. Traunstein 1932, S. 28.
 BayHStA: Jesuiten 546: fol. 6.
 BayHStA: Jesuiten 348.
 BayHStA: Jesuiten 320, fol. 57–57v, ohne Datum (1669).

4.4 Psychische Krankheitsbilder und sexuelle Grenzverletzungen als Entlassungsgrund 55



4.5 Die Entlassung nach dem Profess-Gelübde

Eine kleine Anzahl von Jesuiten legte neben den üblichen drei Gelübden noch ein
viertes Gelübde zu besonderem Gehorsam gegenüber dem Papst ab. Dieses soge-
nannte Profess-Gelübde band auch die Gesellschaft Jesu auch an den Einzelnen.
Die Entlassung eines solchen Voll-Professen war daher fast unmöglich. Selbst den
Übertritt in einen anderen Orden erlaubte man nur in seltenen Fällen.231 Konse-
quenterweise wurden Vollprofessen, die aus dem Orden geflohen waren auch als
„vollkommene Apostaten“ angesehen, während diejenigen mit einfachen Gelüb-
den (also Koadjutoren oder Scholastiker) nur „apostati imperfecti“ waren.232

Dimissionen waren aber aus schwerwiegenden Gründen auch nach dem Pro-
fess-Gelübde immer noch möglich, hingen aber vom General in Rom ab.233 In die-
sem Zentralismus sah bereits Juan de Mariana im siebzehnten Jahrhundert die
Quelle der meisten Probleme des Ordens: Der General besitze eine monarchische
Stellung ohne jegliche Regulierungsinstanz. Er könne schalten und walten, wie es
ihm beliebe, und sei niemandem Rechenschaft schuldig.234 Daher konnte der Gene-
ral selbst einen überführten Sexualstraftäter wie den coadjutor spiritualis Jakob
Marell wieder in den Orden aufnehmen, auch wenn zahlreiche Jesuiten vor Ort da-
gegen waren. Man fragt sich allerdings, warum? Es scheint, dass die Entlassung
eines solchen Jesuiten für die Ordenskurie in Rom gleichbedeutend mit einem Ein-
geständnis eigenen Versagens gewesen wäre: Man hätte einen Mann entlassen, der
jahrzehntelang ordensintern als mustergültig evaluiert worden war. Bei Außenste-

 Am ehesten erlaubte man den Eintritt in den Kartäuserorden, siehe etwa aus der Oberrhei-
nischen Provinz den Fall des Valentin Buettner, der 1732 zu diesem Zweck dimittiert wurde,
siehe STAM: 15/453, fol. 237; 330. In der Oberdeutschen Provinz wechselte 1710 Johannes Mennlin,
der das Profess-Gelübde abgelegt hatte, zu den Augustiner Chorherren in Kreuzlingen, siehe APE-
CESJ: Sign. 43–90, fol. 16.
 Sonia Isidori: I dimessi dalla Compagnia di Gesù nel Vicereame del Perù. Ricerche di Storia
Sociale e Religiosa, Bd. 47 2018, hier S. 10.
 Wilhelm Kratz: Das vierte Gelübde in der Gesellschaft Jesu. In: Zeitschrift für katholische
Theologie 37 (1913), S. 538–562; Martin: Vocational Crises.
 Henri de Saint Ignace: Tuba magna [...] de necessitate [...] reformandi Societatem Jesu.
Strassbourg 1713, S. 21. Auch die weit verbreitete Praktische Moral der Jesuiten, deren ersten bei-
den Bände von Sébastien Joseph du Cambout de Pontchâteau (1634–1690) stammten, die Folge-
bände aber wohl vom Jansenisten Antoine Arnauld (1612–1694), enthalten ähnliches Material.
Rady Roldán-Figueroa: The martyrs of Japan – Publication History and Catholic Missions in the
Spanish World (Spain, New Spain, and the Philippines, 1597–1700). Leiden, Boston 2021 (Studies
in the history of Christian traditions 195), S. 60; Bruno Neveu: Sébastien Joseph du Cambout de
Pontchâteau, 1634–1690 et ses missions à Rome: D’après sa correspondance et des documents in-
édits. Paris 1968.

56 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



henden hätte dies wohl den Eindruck erweckt, als ob die Ordensoberen in Disziplin
und Moral nachlässig gewesen oder gar in dessen Untaten verstrickt gewesen wären.
Zudem musste man von einem Jesuiten mit Profess-Gelübde eine starke Identifizie-
rung mit dem Orden erwarten, so dass ihn seine Entlassung vor den finanziellen und
sozialen Ruin gestellt hätte. Mit einer solchen Extremsituation konfrontiert, so fürch-
tete man, könnte ein Entlassener zum Protestantismus konvertieren, um sich wenigs-
tens seinen Unterhalt zu sichern, so aber einen enormen Skandal hervorrufen wie
etwa der Religionswechsel des vormaligen Theologieprofessors Andrew Sall im Jahr
1674.235 Entschloss man sich aber dennoch zur Dimission, so wurde der Jesuit zu-
nächst bestraft, und erhielt erst dann seine Entlassungspapiere. Er sollte spüren, dass
er eine schlimme Tat vollbracht hatte.236

Gerade im sechzehnten Jahrhundert kam es aufgrund des rapiden Wachs-
tums der Gesellschaft Jesu zu zahlreichen Entlassungen, die der frühe Jesuit
Pedro de Ribadeneira auf falsche Erwartungen von Seiten der Neumitglieder
aber auch auf mangelnde Vorsicht der Novizenmeister zurückführte. Diejenigen,
die aus dem Orden nach den Gelübden entlassen worden seien, hätten von Gott
ihre gerechte Strafe erhalten, da sie als Mörder und Diebe endeten. Der bekannte
Schriftsteller hatte sogar die Lebensgeschichten solcher Exjesuiten gesammelt,
ebenso wie auch ein anderer Mitbruder im Orden, aber die Gesellschaft entschied
sich, diese nicht zu veröffentlichen. Zu groß wäre die Häme gewesen, hätten die
Jesuiten zugegeben, solche Mitglieder gehabt zu haben. Dennoch wurden Riba-
deneiras Dialoghi bei Tisch den Novizen des Ordens in Spanien vorgelesen, um
sie einerseits in ihrer Ernsthaftigkeit zu unterstützen, andererseits aber auch um
sie einzuschüchtern. Auch italienische Abschriften existierten und wurden dort

 Andrew Sall: True Catholic and Apostolic Faith Maintain’d in the Church of England. Oxford
1676; Andrew Sall: A Sermon Preached at Christ-Church in Dublin, Before the Lord Lieutenant
and Council, the Fifth Day of July, 1674. Dublin 1674. Siehe auch die Kritiken und Widerlegungen
durch Nicholas French: The Doleful Fall of Andrew Sall, a Jesuit of the Fourth Vow. London 1749;
Ignatius Brown: An Unerrable Church Or None Being a Rejoynder to the Unerring, Unerrable
Church Against Dr. Andrew Sall’s Repley Entituled The Catholic Apostolic Church of England. s.l.
1678.
 Patricia W. Manning: Repentance and Departure from the Society of Jesus in the Seven-
teenth-Century Province of Aragón. In: Bulletin of Spanish Studies 89 (2012), S. 699–723. Zu den
resolutiones casuum difficiliorum der österreichischen Provinz siehe ÖNW: Cod. 11983. Ein Bei-
spiel für eine Dimission nach dem Vierten Gelübde in der Oberdeutschen Provinz ist der ehema-
lige Novizenmeister Joachim Erndel/Erndlin der 1634 entlassen wurde und zu den Serviten
übertrat, siehe APECESJ: Sign. 43–90, fol. 8, vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 8210, vgl. Hans-Michael Kör-
ner: Große bayerische biographische Enzyklopädie. Berlin 2005, S. 465–466.

4.5 Die Entlassung nach dem Profess-Gelübde 57



ähnlich verwandt. Zudem entwickelten sich auch lokale Traditionen über das
Schicksal und vor allem den grausamen Tod der Entlassenen.237

Auch in den Kolonialgebieten und Missionen kam es zu Entlassungen, entwe-
der aufgrund der Flucht aus dem Orden, etwa um eine Ehe einzugehen, oder aber
wegen sexueller Grenzverletzungen mit Männern oder Frauen,238 oder einer Straf-
tat wie Diebstahl oder Geldfälschung.239 Allerdings scheint sich in den spanisch
sprechenden Gebieten im siebzehnten Jahrhundert eine rigidere Praxis der Dimis-
sion durchzusetzen. Provinziäle und General des Ordens wogen nun sehr genau
ab, ob eine Entlassung mehr Schaden als Nutzen erbringen würde. Dabei standen
stets der Orden und seine Reputation im Vordergrund, nicht das Individuum. Die
Zahl der Entlassungen sank rapide.240 Ähnlich verhielt es sich in der Oberdeut-
schen Provinz der Jesuiten. Unter den zwischen 1556 und 1570 entlassenen Mitglie-
dern (s. Kap. 3) befanden sich zudem zahlreiche einflussreiche Priester, die als

 Isidori: I dimessi dalla Compagnia di Gesù nel Vicereame del Perù, S. 8. Eine ähnliche Schrift
verfasste Bobadilla, siehe Mario Scaduto: Il ‚Libretto consolatorio‘ di Bobadilla a Domènech sulle
vocazioni mancate (1570). In: Archivum Historicum Societatis Iesu 43 (1974), S. 85–102. Ein weite-
res Werk dieses Genres ist das 1661 entstandene Manuskript von Joannes Nadasi, Tristes annuae
Desertorum, siehe PFK: Jesuitica, 118.F 2. Es verarbeitet Material von 1540 bis 1659. Ein deutsches
Pendant ist APECESJ: Sign. 43–90, wo auf fol. 30 ff. auch jeweils die Quellen verzeichnet sind, auf
die solche Traditionen zurückgingen. Siehe dazu Shore: Mission; Gábor Tüskés: Johannes Nádasi.
Europäische Verbindungen der geistlichen Erzählliteratur Ungarns im 17. Jahrhundert. Tübingen
2001, S. 178–179. Daher schreibt Jacobus Cellesius über die Sammlung solcher Details durch
P. Julis Mancinelli: „Magna cum diligentia contexuit Catalogum pro sua ipsius directione, ususque
privato, & ad nostram instructionem, eorum nominum, qui nostra ex Societate egressi plerum-
que malum sortiti sunt exitum,“ siehe Jacobus Cellesi: Vita P. Julii Mancinelli S.J.; italice scripta,
latine reddita a Simeone Mair. Innsbruck 1677, S. 155.
 Die Standardformulierung war die „familiaritas oder Vertrautheit mit dem anderen
Geschlecht,“ wie etwa im Fall des Pater Wolff 1678 in der Oberrheinischen Provinz, siehe APECESJ:
Sign. 40–2, 9, fol. 86 [Bild 117] (die Paginierung ändert sich in den Band mehrmals!). Bei einem
anonymisierten Magister im Jahr 1675 ebd., fol. 79 [Bild 113], der wegen „turpia,“ einem nicht
näher bestimmten Sexualdelikt, zu bestrafen und auszustoßen sei, kann es sich eventuell auch um
den Missbrauch eines Schülers handeln. Die Dimissi des Jahres 1675 waren Matthäus Wortmann,
Adolph Lyseck und Zacharias Bartisch, im Jahr 1676 Friedrich Schelleberg, Christoph Pflaum,
Anton Plentz und Christoph Höller (ebd., Sign. 40–2, 24, fol. 128; fol. 136). Ein anderer Magister
„F.J.L.“ berührte Mädchen, scherzte unsittlich mit ihnen, und wurde daher dimittiert, siehe APE-
CESJ: 40–2, 8, 27. April 1746, fol. 41. Frater Johannes Jakobus Felber beging schwere Delikte, weswe-
gen man ihn 1721 entließ, siehe APECESJ: Sign. 40–2,9, fol. 234–235. Welche Delikte dies aber
waren, ist nicht überliefert.
 Isidori: I dimessi dalla Compagnia di Gesù nel Vicereame del Perù, S. 9; Lehner: Mönche und
Nonnen im Klosterkerker.
 Martínez: Obediencias negociadas.

58 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



Hofprediger, Hofbeichtväter oder Professoren wirkten.241 Erst ab der Mitte des sieb-
zehnten Jahrhunderts scheint sich auch eine zunehmend restriktive Entlassungs-
praxis durchzusetzen. Der böhmische Provinzial David Krupsky machte am 7. Mai
1665 auf die Abkehr von der großzügigen Entlassungspraxis des Jesuitengenerals
Vincenzo Carafa von 1647 aufmerksam. In der Zukunft werde man nicht mehr so
freigebig Entlassungsbriefe ausstellen, sondern versuchen, die Männer durch ihre
Beichtväter so zu begleiten, dass sie auch als Mitglieder der Gesellschaft sterben.242

4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe

Manchmal überlagerten sich Grenzverletzungen. So bedeutete die levitas animae
einerseits mangelnden Ernst zum religiösen Leben, weil man dem eigenen Ver-
langen Priorität einräumte, zum anderen war sie aber ordensintern eine Chiffre
für sexuelle „Leichtfertigkeit,“243 vor allem, wie es scheint, unter Männern.

Obwohl die meisten dokumentierten homosexuellen Beziehungen aus dem
siebzehnten Jahrhundert auf einem starken Machtgefälle beruhten, oft zwi-
schen Lehrer und Schüler oder zwischen älterem und jüngerem Mann, finden
sich auch einige genuine Liebesbeziehungen. Viele sind aber aufgrund ihrer
mangelnden Dokumentation nur schwer einzuordnen, wie etwa die kurzen Be-
merkungen zu Conrad Schwager (Schwaigerle), den man 1566 entließ, weil er
in seinen „verweiblichten“ (effeminati) Sitten mit „summa turpitudine“ gesün-
digt habe. Die Kombination von Verweiblichung und Betonung eines in der
Regel stets sexuellen Vergehens (turpitudine), lässt trotz der fehlenden Begriffe
crimen nefandum oder sodomia recht eindeutig auf Homosexualität schließen,

 Pater Vitus Liner, der 1574 das Kolleg in Luzern begründet hatte, wurde 1584 in ein Mönchs-
kloster eingewiesen, was auf eine schwere Straftat hinweist, und Elias Hasenmüller, der Protes-
tant wurde, schrieb gar eine polemische Geschichte der Gesellschaft Jesu, die zu einem
Standardwerk des frühneuzeitlichen Luthertums wurde. Karl Heinrich von Lang: Geschichte der
Jesuiten in Baiern. Nürnberg 1819, S. 59. Zu Hasenmüller und anderen Konvertiten aus dem Jesui-
tenorden siehe Thomas Kaufmann: Konfession und Kultur: lutherischer Protestantismus in der
zweiten Hälfte des Reformationsjahrhunderts. Tübingen 2006 (Spätmittelalter und Reformation
29), S. 229–297, 401–403.
 APO: 45/141/0/-/16, fol. 281. Die Anzahl der Entlassenen, die Lang referiert, sind allerdings
nicht korrekt. Das Dimissionsbuch scheint Lang unbekannt geblieben zu sein, siehe Lang: Ge-
schichte der Jesuiten in Baiern, S. 61. Zum Dimissionsbuch der Oberdeutschen Provinz, siehe
APECESJ: Sign. 43–90.
 Für den Tatbestand Leichtfertigkeit als Sexualdelikt in der Frühen Neuzeit siehe die ausge-
zeichnete Studie von Stefan Breit: „Leichtfertigkeit“ und ländliche Gesellschaft – Voreheliche Se-
xualität in der frühen Neuzeit. Berlin 1991.

4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe 59



allerdings ohne weiteren Kontext. Schwager, der im Orden als Theologieprofessor
in Dillingen doziert hatte, schaffte es nach seinem Ausschluss, Kanoniker in Passau
und 1570 sogar Domprediger und Hofrat zu werden. Allerdings, so der Chronist
der Jesuiten, habe er sich in seinem ausschweifenden Leben Syphilis zugezogen
(morbum Gallicum), die sein Gesicht und seinen Körper schrecklich entstellt habe.
Die Infektion mit der vor allem durch Geschlechtsverkehr übertragenen Krank-
heit, wurde hier aber nicht nur als gerechte Gottesstrafe interpretiert. Sie wurde
auch als ordensinterne Information verstanden, die vielleicht auch Novizen und
jungen Ordensmitgliedern gegeben wurde, um sie vor der Übertretung der Sexual-
normen zu warnen.244 Wenn man bedenkt, dass bis 1675 nach internen Angaben
nur zwölf Jesuiten in der Oberdeutschen Provinz für „gravissima scelera,“ womit
Homosexualität bezeichnet wurde, entlassen wurden,245 dann war es wohl nicht
eines der drängendsten Probleme der Gesellschaft. Allerdings ist dabei auch zu be-
denken, dass in vielen Fällen die Gründe für eine Entlassung nicht überliefert
wurden und daher von einer hohen „Dunkelziffer“ auszugehen ist.

Eine homosexuelle Liebesbeziehung scheint aber zwischen den Jesuitenmagis-
tern Ignatius Wilhelm, der 1674 geboren wurde und 1741 starb, und Johann Baptist
Vischl/Fischel, der 1677 in Cham geboren wurde,246 bestanden zu haben. Beide un-

 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 29; Sign. 68-D 4101, Geburt 1555, Dimission 1566 als scholasticus ap-
probatus. Schwager starb bereits 1574, siehe Ludwig Heinrich Krick: Das ehemalige Domstift Pas-
sau und die ehemal. Kollegiatstifte des Bistums Passau: Chronologische Reihenfolgen ihrer
Mitglieder von der Gründung der Stifte bis zu ihrer Aufhebung. Passau 1922, S. 66. Unklar ist hin-
gegen die Einordnung von Simon Demerius (Demesius, Emrius; APECESJ: Sign. 68-D, 8547, Geburt
1544, Eintritt 1559, Dimission 1565) aus Lüttich, dem der Eintrag im Dimissionsbuch ähnliche Las-
ter wie Menrad Kugler zuschreibt und daher auf Homosexualität hinweist. Zu ihm siehe auch
Francesco Sacchini: Historiae Societatis Iesu pars tertia siue Borgia. Auctore R.P. Francisco Sac-
chino Societatis eiusdem sacerdote. Rom 1649, S. 226. Auch dem vormaligen Pater Johannes
Schweizer (Sign. 68-D, Verz. 4067, Geburt 1574, Eintritt 1594, Dimission 1609, scholasticus approba-
tus) wurde mit „graviter lapsus“ wohl ein Sexualdelikt vorgeworfen, das er als Pfarrer von Boos
im Bistum Augsburg verübt hat. Der Chronist der Jesuiten vermerkte zusätzlich, dass Schweizer
an der „morbo elephantiaco,“ einer wie Syphilis stark entstellenden Krankheit, verstarb (APE-
CESJ: Sign. 40–90, fol. 36). Um welche Form der Elephantiasis es sich handelte, ist aber unklar,
siehe dazu Julius Heller/Georg Sticker: Die Haut- und Geschlechtskrankheiten im Staats-, Straf-,
Zivil- und Sozialrecht – Entwurf einer Geschichte der ansteckenden Geschlechtskrankheiten. Ber-
lin 1931, S. 428.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 33.
 Vielleicht handelt es sich bei ihm um einen Verwandten der Vischl von Schönstein. 1713
starb in Straubing Joseph Franz Xaver Ignatius Vischl von Schächendorff, siehe Eduard Wimmer:
Sammelblätter zur Geschichte der Stadt Straubing, Bd. 3, Straubing 1884, S. 527. Johann Christoph
Engelhard Vischl von Schächendorff, wohl der Vater des Genannten, war lange Jahre Hofrat in
München, dann von 1715–1721 Kastner in Straubing, bis er aufgrund der Schwängerung einer Ad-
ligen seines Amtes enthoben wurde, siehe Georg Ferchl: Bayerische Behörden und Beamte,

60 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



terrichteten am Münchner Wilhelmsgymnasium als scholastici approbati.247 Als sol-
che waren sie voll ausgebildet und hatten die ersten Gelübde abgelegt, hatten aber
noch nicht die höheren Weihen erhalten. Wilhelm hatte, wie der Rektor des Kollegs
schrieb, bereits kurz nach seinen Gelübden „angefangen, in seiner Berufung zu
straucheln, wegen seiner übergroßen Leichtfertigkeit des Geistes [levitatem ani-
mae] und der Vehemenz seiner Leidenschaften.“248 Oft ermahnt, fiel er (relapsus),
wie seine Vorgesetzten berichteten, in die alten Laster zurück. Die Redewendung
vom Rückfall in „alte Laster“ wurde oft als Chiffre für sexuelle Verfehlungen ver-
wandt. Anscheinend waren Wilhelms Normüberschreitungen nicht so gravierend,
dass man ihn schon vor seiner Amtszeit in München entließ. Allerdings entwickelte
er dort als Grammatiklehrer eine „skandalöse Vertrautheit mit Johann Baptist
Vischl,“ einem fast gleichaltrigen Kollegen.249 Beide verbrachten anscheinend der-
art viel Zeit miteinander, dass jeder in der Kommunität über sie zu munkeln be-
gann. Der Hausobere wollte die beiden voneinander trennen, wahrscheinlich
zunächst durch Fernhaltung vom jeweils anderen, gefolgt durch die Versetzung in
andere Kollegien. Anstatt darauf einzugehen, zeigten sich beide „empört“ (indi-
gnari), widersetzten sich (refragari) der Weisung, und „baten in ihrer Verzweif-
lung“ (tam perdite) im August 1701 um Entlassung aus dem Orden. Der Rektor war
schockiert, da dieses Verhalten seine schlimmsten Befürchtungen zu bestätigen
schien. Beide, Wilhelm und Vischl, waren geachtete Mitglieder des Lehrkörpers
und hatten auch Reden bei öffentlichen Veranstaltungen gegeben. Ein Bekanntwer-
den ihrer offensichtlich intimen Beziehung wäre für das Münchener Gymnasium
desaströs gewesen. Schnelles Handeln war daher gefordert. Da sich aber der Pro-
vinzial in der Schweiz aufhielt, schickte man Wilhelm, der einen unglücklichen Ein-

1550–1804. In: Oberbayerisches Archiv für vaterländische Geschichte 53 (1911), S. 1075; Beate Spie-
gel: Skandal in Straubing anno 1718. Gerüchte, Verdächtigungen und Beschuldigungen um die
Schwängerung eines Fräuleins. In: Volkskundliche Fallstudien: Profile empirischer Kulturfor-
schung heute. Hg. von Burkhart Lauterbach: Münster; New York; Berlin; München 1998 (Münch-
ner Beiträge zur Volkskunde 22), S. 9–24.
 BayHStA: Jesuiten 341 und 342.
 BayHStA: Jesuiten 341 u. 342, Informatio zu Wilhelm/Vischl vom 21. August 1701. Karl Hein-
rich von Lang: Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli Soc. Jesus. Amores: E libello expositi.
München 1815, S. 6. Vischl erscheint 1699 als Student der Theologie am Wilhelmsgymnasium,
siehe BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 108. APECESJ: 68-D, 3635: Vischl wurde 1677 in Cham geboren, trat
1693 ein, und wurde am 21. August 1701 entlassen. Ignatius Wilhelm (siehe ebd., Verz. 3276)
wurde 1674 in München geboren, trat 1692 nach seinem Abschluss am Jesuitengymnasium Mün-
chen in die Gesellschaft Jesu ein und wurde am selben Tag wie Vischl entlassen. Beide sind er-
wähnt als Lehrer für das Jahr 1701 (BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 137), sowie als Festredner im
Februar (fol. 148) und im Juni 1701 (fol. 159).
 BayHStA: Jesuiten 341 u. 342, Bericht von Andreas Waibel SJ vom 21. August 1701, fol. 1.

4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe 61



druck machte (homo miser) zunächst am 1. August nach Ebersberg auf Exerzitien.
Der Rektor schrieb an den Provinzial, dass „der tief verwurzelte (radicata iam ni-
mium) Umgang“ beider nicht so sehr irreligiös als „heimlich“ geschehen sei (ob-
scuram) und dies erfahrungsgemäß zumeist auf sexuelle Handlungen (turpia)
hinweise.250 Zum Besten der Gesellschaft Jesu wurden daher beiden vom Provinzial
Entlassungsbriefe ausgehändigt. Allerdings machte es der Orden zur Auflage, die
von Vischl an Wilhelm geschriebenen Briefe ausgehändigt zu bekommen, in denen
er seine Vorgesetzten kritisierte, aber auch zugab, Ignaz Wilhelm zum „Verkehr ver-
führt“ (sollicitavit ac pertraxit ad commercium) zu haben.251 Am 21. August 1701 er-
hielten beide weltliche Kleidung und wurden offiziell aus dem Orden entlassen. Die
offizielle Erlaubnis des Ordensgenerals, der der Entscheidung des Provinzials zu-
stimmte, aber durchaus auch deren Einkerkerung als Lösung erlaubt hätte, traf erst
im Oktober in München ein.252

Vischl und Wilhelm konnten nicht ohne einander sein – sie liebten sich. Den
Schock darüber hatte das Jesuitenkolleg noch sechzehn Jahre später nicht wirk-
lich verkraftet.253 Der Chronist des Wilhelmsgymnasiums erinnerte nämlich 1717
anlässlich einer akademischen Festrede über den kurze Zeit später heiliggespro-
chenen Jesuiten Stanislaus Kostka an jene Rede, die Wilhelm über den Heiligen
einige Monate vor seiner Dimission gehalten hatte. Kurz nach der Flucht, so der
Chronist, habe er im Kolleg ein anonymes Epigramm gefunden, das scherzhaft
Wilhelm ermahnte, seine Flucht aus dem Jesuitenleben in Weltkleidern nicht mit
der Flucht Kostkas ohne seinen Ordenshabit zu vergleichen.254 Die Erinnerung an

 BayHStA: Jesuiten 341 u. 342, Dimissio von Andreas Waibel SJ vom 21. August 1701, fol. 1v: „[...]
fassus est suam inconstantiam iam nimium radicatam commercium cum Vischlio non tantum ir-
religiosum, sed est obscurum, ab eodem se sollicitatem ad turpia, iam alias depravatum facile ces-
sisse, nec posse amplius [...] malos habitus.“
 BayHStA: Jesuiten 341 u. 342, fol. 2. „[...] postquam idem P. Provinciali ab eodem Vischelio
postremas acceperat literas [...],“ fol. 3. Auch das Diarium des Wilhelmsgymnasiums vermerkt
die Dimission: BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 161; fol. 163.
 BayHStA: Jesuiten 341 u. 342, fol. 3, Brief von Ordensgeneral T. Gonzalez SJ vom 1. Oktober
1701.
 Als im neunzehnten Jahrhundert Karl Heinrich von Lang diesen Fall zum ersten Mal be-
schrieb, unterschob er das zitierte Partizip der „Liebenden“, obwohl amantes im Text nicht vor-
kommt. Seine Analyse beschreibt aber die Beziehung in legitimen Worten.
 Siehe BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 140: „Ad Wilhelmus de Fuga Stanislai in habitu rustico disse-
rentem. Epigramma. Ne Wilhelme parem Koska te dixeris: obstataritas habitus disparitasque
fuga.“ Siehe auch Franciscus Sacchini: Vita B. Stanislai Kostkae, Poloni e societate Jesu. Ingolstadt
1609, S. 30–3.

62 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



Wilhelm konnte lebendig bleiben, weil dieser im Gegensatz zu Vischl nie aus dem
Blickfeld Münchens verschwand.255 Der Austritt hatte für ihn auch keinen Karrie-
reknick bedeutet.

Wilhelm wurde nach seiner Dimission zum Erzieher des bayerischen Kurprin-
zen ernannt und avancierte zum vielleicht engsten Berater von Kurfürst Max Ema-
nuel, der ihn aus Dank für seine unbedingte Loyalität im belgischen Exil 1709 in den
Adelsstand erhob. 1714/15 übte er sogar das Amt des Kriegskanzleidirektors aus, war
Administrator der Reichsgrafschaft Haag von 1715 bis 1740, Kabinettsekretär von
1715 bis 1726, und ab 1727 sogar Geheimer Rat. Die Tatsache, dass der Kurfürst einen
ehemaligen Jesuiten und offensichtlich homosexuellen Lehrer einstellte, ist der For-
schung bisher völlig entgangen, wirft aber ein markant tolerantes Licht auf Max
Emanuel. Zwar enthielt der Entlassungsbrief Wilhelms sicherlich keine negativen
Kommentare und keinen Hinweis auf sein Verhältnis zu Vischl, aber es erscheint
mehr als plausibel, dass der Kurfürst weitere Erkundigungen über die Sitten seines
Erziehers eingezogen hatte.256

Bereits 1651 hatte die Provinz den adligen Pater Johann Werner von Ehingen,
der in den Ordensverzeichnissen schlicht als „Wernerus Ehinger“ erschien, ebenso
wegen homosexueller Handlungen entlassen. 1613 oder 1614 geboren, war er bereits
1631 in den Orden eingetreten. 1641 begann er in Regensburg eine Affäre mit einem
nicht näher bekannten „Baron,“ enthielt sich dann nach eigenen Aussagen ein paar
Jahre sexueller Kontakte, bis er 1647 nach Solothurn in der Schweiz kam. Dort fiel er
„in sein altes Laster“ zurück und missbrauchte 1648 einen Jugendlichen (iuvenis),
vielleicht einen der Gymnasiasten, die er unterrichtete, namens Joseph, der einem
der Patres erzählte, er habe von Ehingen und den Jesuiten „mehr Schlechtes als
Gutes gelernt.“ Er bekannte, dass ihn Ehingen oft (saepius) unmoralisch berührt und

 „Dimissus hunc fortuna subinde ad gradu honoris in hujare aula subrexit, quem brevi epi-
grammate notavis memno, occasione praesenti argumenti de B. Stanislao invitatus, anno 1717.
NB: Hic volens dismissus esse.“ BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 161; fol. 140.
 Kraus erwähnt diese Tatsache nicht, siehe Andreas Kraus: Das Gymnasium der Jesuiten zu
München (1559–1773): staatspolitische, sozialgeschichtliche, behördengeschichtliche, und kultur-
geschichtliche Bedeutung. München 2001 (Schriftenreihe zur bayerischen Landesgeschichte,
Bd. 133), S. 174; 631. Zumeist wird in der Literatur zu Max Emanuel leidglich darauf hingewiesen,
dass Wilhelm vormals Jesuit gewesen war, wie etwa von Claudia von Kruedener: Kurfürstin The-
rese Kunigunde von Bayern (1676–1730) und ihre Friedenspolitik in europäischen Dimensionen
zwischen Papst und Kaiser. Regensburg 2020, S. 301. Wilhelm blieb auch Paktist der Marianischen
Kongregation der Jesuiten, siehe Album Marianum Majoris Congregationis Beatae Virginis Ma-
riae Matris Propitiae ab Angelo Salutatae Monachii: 1740. München 1740. Er war verheiratet mit
Maria Anna Susanna von Wilhelm (gest. 18. August 1734 in München; AEM: CB301, M9328, Sterbe-
buch U. L. Frau, fol. 10v), dann mit Maria Helena von Rädl (gest. 3. April 1760, AEM: ebd., fol.
151v), und starb am 16. Mai 1741 (AEM: ebd., fol. 46v).

4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe 63



zu solchen Berührungen eingeladen habe, obwohl er vorher ganz unschuldig (inno-
cens) gewesen war.257 Zusammen mit dem Jesuiten Jakob Thebas wurde Ehingen
1649 Garnisonsgeistlicher in Tübingen, bevor beide 1650 nach Rottenburg am Neckar
zogen, um an der dortigen Lateinschule zu wirken.258 Da im Militär ein besonders
lockerer Umgang mit moralischen Normen gepflegt wurde, ist anzunehmen, dass er
auch hier sexuell aktiv war. Am 25. August 1650 adressierte er ein umfängliches Ge-
ständnis an den Provinzial, nachdem bereits zwei Berichte über sein Verhalten,
auch andere zur Homosexualität zu verleiten, eingegangen waren.

Ich muss deswegen bekennen und klopfe mir öffentlich an meine Brust, dass ich des Öfte-
ren mit Joseph Berührungen ausgetauscht habe, allerdings ohne Samenerguss, und einige
Male auch gegenseitig zum Samenerguss. Manchmal habe ich dazu eingeladen und ander-
mal es zugelassen [...]259

Ehingen wies aber die Aussagen des Jungen zurück, er sei der allein Schuldige
und dass er versucht habe, auch andere zum Verkehr zu verleiten (instructionis
causa). Nur einmal habe er einen anderen Jungen über der Unterhose (super in-
dusio) berührt und bei sich „mäßig Feuchtigkeit“ (modicam humectationem) fest-
gestellt, aber es sei ihm nie in den Sinn gekommen (numquam in mentem meam
venisse), dass dieses eine Mal oder der Samenerguss eine schwere Straftat gewe-
sen wäre. Schließlich sei er innerlich aufgewühlt gewesen und war jeder Wider-
standskraft beraubt.260

Mit der Herabspielung des Samenergusses versuchte Ehingen eine Taxierung
seiner Tat als unsittliche Berührung zu erreichen, die kriminalrechtlich weitaus
großzügiger geahndet wurde als Unzucht oder Sodomie. Die Konsultoren der Pro-
vinz waren sich aber einig, dass Ehingen aufgrund ähnlicher Taten in der Vergan-
genheit entlassen werden sollte. Schließlich habe die Provinz ihn bereits bei
seinem ersten Fehltritt in Regensburg dimittieren wollen. Damals hatte nur die
Intervention des Provinzials von Gravenegg dies verhindert. Der Adlige hätte

 BayHStA: Jesuiten 350, Informatio aus München vom 13. Dezember 1650. Ehingen sprach von
einem „Frater Josephus,“ aber ein Laienbruder dieses Namens ist nach APECESJ: Sign. 40–3, 71,
fol. 316, 326 in den Jahren 1647/48, 1648/49 nicht nachweisbar, nur zwei Fratres in Solothurn,
Jacob Braun und Bartholomäus Amann. Es scheint sich eher um einen Schüler oder Hausdiener
gehandelt zu haben, oder um einen Laienbruder aus einem anderen Orden. Zum Unterricht
Ehingers siehe STASOL: ZSB S I 111/1, Historia, fol. 17; 21; 27.
 Konrad Gröber: Geschichte des Jesuitenkollegs und -gymnasiums in Konstanz. Konstanz 1904,
S. 98–99; Friedrich Fiala: Geschichtliches über die Schule von Solothurn. Solothurn 1875, S. 57.
 BayHStA: Jesuiten 350, Brief Ehingers an den Provinzial vom 25. August 1650 aus Rottenburg:
„[...] tactus cum Josepho frequentius intercessisse absque tamen seminis profusione, et aliquoties
etiam ad mutuos, invitatum et admissum [...].“
 BayHStA: Jesuiten 350, Brief an den Provinzial vom 25. August 1650 aus Rottenburg.

64 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



wohl einige Schwierigkeiten gehabt in einem Bistum als Priester unterzukom-
men, wenn nicht sein Bruder Marquard von Ehingen 1651, dem Jahr der Entlas-
sung Werners, Beichtvater des Fürstbischofs von Freising geworden wäre und in
diesem Amt bis 1676 verblieb.261 Daher endete die Entlassung auch nicht mit
einem Karriereknick. Vielmehr wurde Werner von Ehingen bereits 1653 Stadtpfarrer
in Wasserburg und war ab 1663 sogar Domherr in Freising, wo er 1666 verstarb.262

Es gibt aber aus dem siebzehnten Jahrhundert nur eine Handvoll bekannter
Parallelen zum Fall Vischl/Wilhelm, allerdings keine einzige aus dem Jesuitenorden.
Eine ist die Beziehung von Francisco Correa Notto, der als Sakristan der Kathedrale
in Lissabon die niederen Weihen empfangen hatte und dessen Liebesbriefe aus
dem Jahr 1664 erhalten geblieben sind. In seinen Briefen an Manuel Viega stilisierte
sich Notto manchmal als weiblich, was der Erwartungshaltung homosexueller Part-
nerschaften in dieser Zeit entsprach, wie etwa auch aus dem Prozess gegen Padre
João de Mendonça de Maia, hervorgeht.263 Auch die Briefe des 40-jährigen Hierony-
miten Fr. Mathias de Mattos (gest. 1716) geben Einblick in die homoerotische Welt in
Lissabon. Er verliebte sich in den jungen Choristen Fr. Francisco da Ilha da Madeira.
Er besuchte ihn über ein Jahr lang nachts in seiner Zelle, um dort mit ihm zu ona-
nieren, dann aber auch einmal Analverkehr mit ihm zu haben. Sich der Strafe für
vollkommene Sodomie (sodomia perfecta) bewusst – Todesstrafe oder Verbannung
– zog Mattos vor dem Samenerguss sein Glied heraus, und verübte damit nur den
Tatbestand der unvollkommenen Sodomie (sodomia imperfecta). Francisco’s Briefe
zeigen eine ausgewogene Gegenseitigkeit in ihrer Beziehung, die keine starre Rol-
lenverteilung zu kennen scheint. Nach Bekanntwerden der Beziehung wurden
beide streng ermahnt aber nicht belangt, obwohl es nicht das erste Mal war, dass
Matto bei der Inquisition wegen seiner ausgelebten Sexualität aufgefallen war. Von

 Franz Sales Romstöck: Die Jesuitennullen Prantl’s an der Universität Ingolstadt und ihre Lei-
densgenossen: eine biobibliographische Studie. Eichstätt 1898, S. 70; Bernhard Duhr: Die Teufels-
austreibung in Altötting. Beiträge zur Geschichte der Renaissance und Reformation. Festschrift
Joseph Schlecht, München; Freising 1917, hier S. 74; Bernhard Duhr: Die Jesuiten am Hofe Mün-
chen in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts. In: Historisches Jahrbuch 39 (1918), S. 73–114,
hier S. 108–113.
 Carl Holzherr: Geschichte der Reichsfreiherren von Ehingen bei Rottenburg a.N.: ein Beitrag
zur Geschichte Schwabens und seines Adels. Stuttgart 1884, S. 106. APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 8294
Geburt 1614, Eintritt 1631, Entlassung 1651.
 ANdTT: Inquisição de Lisboa n. 5007, siehe auch Luiz Mott: Cinco cartas de amor de um so-
domita português do século XVII. In: Resgate – Revista Interdisciplinar de Cultura 1 (1990),
S. 91–99, hier S. 94. Zum Fall de Maia siehe Luiz Mott: A índia nos processos de sodomia da Inqui-
sição portuguesa. In: Império de várias faces – Relações de poder no mundo ibérico da Época
Moderna (2009), S. 49–66.

4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe 65



nun an wurde er etwas vorsichtiger, avancierte aber dennoch zum bekannten Pre-
diger und übersah als Generalvisitator seines Ordens sogar dessen Disziplin.264

Eine homosexuelle Liebesgeschichte aus dem achtzehnten Jahrhundert könnte
der Entlassung von Josef Moser und Maximilian Veeser zu Grunde liegen. Josef
Anton Moser in Ingolstadt wurde bei seiner Dimission im Jahr 1754 zwar nur als
verdorbener Jugendlicher (iuvenis pessimorum morum)265 beschrieben, da aber ei-
nige Jahre später Maximilian Veeser als dessen socius bezeichnet und 1757 ebenso
entlassen wurde, ist eine homosexuelle Beziehung der beiden wahrscheinlich.266

Die Tatsache, dass selbst Exjesuiten, die den heteronormativen Erwartungen
der Frühen Neuzeit nicht entsprachen, nach ihrer Entlassung Karriere in Kirche
und Welt machten, sollte nicht dazu verführen, auf eine Toleranz ihres homose-
xuellen Lebensstils zu schließen. Vielmehr ist wahrscheinlich, dass zumindest ei-
nige die wahren Gründe ihrer Entlassung verheimlichen konnten, und sich vom
Orden wohlwollendes Schweigen zusichern lassen konnten. Denn es lag durchaus
im Interesse der inszenierten Keuschheit der Jesuiten, die Realität von Normen-
verletzungen abzustreiten. Vormalige Mitglieder, die auffielen, konnte man die
Aneignung dieses Lasters erst nach ihrem Ordensaustritt zuschreiben, um die In-
szenierung der Keuschheit aufrecht zu erhalten.

Dass man Exjesuiten gerne als Verwaltungsangestellte eingestellt hat, mag mit
ihrer rigorosen Ausbildung in Rhetorik, Sprachen und Mathematik zusammenhän-
gen. Jedenfalls ist die Liste derjenigen Entlassenen, die im geistlichen wie weltli-
chen Bereich unterkamen, lang. Vischl wurde etwa Legationssekretär Savoyens
beim Reichstag in Regensburg,267 der 1628 entlassene Christopher Seeman später

 Luiz Mott: Meu menino lindo: cartas de amor de um frade sodomita, Lisboa (1690). In: Luso-
Brazilian Review (2001), S. 97–115.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 23, siehe zur Vita von Moser ebd., Sign. 68-D, Verz. 5772, Geburt
1725, Eintritt 1744, Dimission 1754. Siehe auch Sign. 40–3, 6, fol. 118. Der Personalkatalog von
1754 bezeichnet ihn als „Catech. in Dinzlau,“ siehe Catalogus Personarum et Officiorum Pro-
vinciae Germaniae Superioris Societatis Jesu ab Anno 1753 in Annum 1754. München 1754,
S. 31. Im selben Jahr immatrikulierte er sich an der juristischen Fakultät der Universität Straß-
burg, siehe Gustav C. Knod (Hg.): Die Alten Matrikeln der Universität Strassburg, 1621 bis 1793.
Strasbourg 1897, S. 409.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 23; ebd. Sign. 68-D, Verz. 3687, Geburt 1729, Eintritt 1747, Austritt in
Dillingen 1757. Veeser, der in Wolfegg in Schwaben geboren wurde (ebd. Sign. 40–3, 6, fol. 120)
wurde im Anschluss Pfarrer in Güttingen im Hegau/Schweiz, siehe Georg Christoph Hamberger:
Das Gelehrte Teutschland oder Lexicon der jeztlebenden Teutschen Schriftsteller: Erster Nach-
trag, Bd. 2. Lemgo 1774, S. 298. Über größere Disziplinschwierigkeiten berichtete der Provinzial
an den Rektor von Dillingen vom 30. August 1758, ebd., Sign. 41–14, 2, fol. 59v–60.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 15. Georg Heinrich Paritius: Kurz gefaßte Nachricht von allen in
denen Ringmauern der Stadt Regensburg gelegenen Reichs-Stifftern, Haubtkirchen u. Clöstern
Catholischer Religion. Regensburg 1723, S. 52.

66 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)



Generalvikar von Brixen,268 der 1698 entlassene Matthias Bovius Moderator an
einem kurfürstlichen Hof,269 der 1724 dimittierte Melchior Choulat Sekretär der
habsburgischen Statthalterin Maria Elisabeth in den Spanischen Niederlanden,270

der 1726 entlassene Caspar Schweickhofer Sekretär am Reichstag in Regensburg,271

der 1733 weggeschickte Johann B. Kleirl Geistlicher Rat und Spitaldirektor in Re-
gensburg.272 Sogar Michael Rauschendorfer, 1739 entlassen, konnte später Regens
des Priesterseminars in Regensburg werden, obwohl er „wegen seines freien Um-
gangs mit Frauen“ in keinem guten Ruf stand.273

 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 7, vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 4723.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 15. Siehe ebd., Sign. 68-D, Verz. 8887, Geburt 1669, Eintritt 1687 Aus-
tritt 1698.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 18. Siehe ebd., Sign. 68-D, Verz. 8657, Geburt 1692, Eintritt 1710, Aus-
tritt 1721.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 18. ebd., Sign. 68-D, Verz. 4072, Geburt 1703, Eintritt 1722, Austritt 1726.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 19. Ebd., Sign. 68-D, Verz. 6680, Geburt 1711, Eintritt 1731, Austritt 1733.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 21. APECESJ: Sign 68-D, Verz. 5194, Geburt 1714, Eintritt 1734, Aus-
tritt 1739.

4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe 67



5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und
Päderastie als literarische Motive

Während die Jesuiten die Verbreitung und Vertiefung des Katholizismus als ihre
von Gott sanktionierte Mission ansahen, war die Fremdwahrnehmung oft eine an-
dere. Lutheraner, Calvinisten und Sozinianer sahen in ihnen die Speerspitze der
Gegenreformation, doch auch innerkatholisch war der Orden umstritten. Für ka-
tholische Kritiker verletzte der Orden zahlreiche Handlungserwartungen durch
seine Strategie, die Elite eines Landes zu transformieren, war ihnen aber auch mo-
ralisch suspekt.

Der Polemiker Kaspar Schoppe, ein brillanter Rhetoriker und selbst devoter
Katholik, entfesselte in der ersten Hälfte des siebzehnten Jahrhunderts einen pu-
blizistischen Generalangriff auf die Gesellschaft Jesu. Unter dem Pseudonym Alp-
honsus de Vargas beschuldigte er sie, die Weltherrschaft erringen zu wollen.
Außerdem verbreitete er das Gerücht, dass praktizierte „Sodomie“ im Orden weit
verbreitet sei, und brandmarkte ihn daher als „Armee des Teufels.“ Er referierte
den Fall des Laurentius Merulus, der in Florenz Notar war und einen Pater Belisa-
cio Tassano bei homosexuellem Verkehr ertappt hatte. Die Jesuiten stellten sich
aber hinter Tassano und gingen in die Offensive. Merulus musste daher in eine
Asylstadt fliehen. Dort wurde er aber in ein Jesuitenkolleg gelockt und gezwun-
gen, seine Anschuldigung zu widerrufen. Doch bevor er das Dokument unter-
zeichnete, schnitt er sich die Kehle durch.274 Ob dieses Narrativ wirklich auf
Tatsachen beruht, war nicht zu eruieren, aber für das Verstehen der Jesuitenkri-
tik ist das hier von nachrangiger Bedeutung. Denn für Schoppe offenbarte dieser
Fall die Mentalität des Ordens: Dieser versuche ständig, eigene Fehler zu mini-
mieren oder abzustreiten, so dass die Gesellschaft Jesu als blütenreines Institut
erscheine. Ohne den Begriff zu nennen, kritisierte er also die jesuitische Inszenie-
rung der Keuschheit bzw. die Inszenierung ihrer Unschuld. Zusätzliche rhetorische
Munition lieferte ihm die die Schrift des bekannten Jesuitentheologen Juan Ma-
riana, Liber de Morbis Societatis Jesu. Er brachte sie auf Lateinisch heraus und
konnte so einen der markantesten Jesuiten seiner Zeit als Kronzeugen für die sys-
tematische Vertuschung von Delikten aller Art anführen. Ohne Scheu verurteilte
Mariana diese Politik der Geheimhaltung:

 Alphonsus de Vargas [Kaspar Schoppe]: Relatio ad reges et principes christianos de stratage-
matis et sophismatis politicis Societatis Jesu ad monarchiam orbis terrarum sibi conficiendam [...]
s.l. 1641, S. 20–24.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-005

https://doi.org/10.1515/9783111311142-005


Die ganze Regierung der Gesellschaft scheint auf den Zweck ausgerichtet das, was in der
Gesellschaft schlecht ist, mit Erde zu bedecken und der Kenntnis der Menschen zu
entziehen.275

Im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert bestritten die Jesuiten die Echtheit
der Schrift Marianas, doch namhafte Theologen nahmen sie zum Anlass, die In-
terna des Ordens nun auch öffentlich zu kritisieren. Besonders umfang- und detail-
reich war die in der zweiten Auflage zweibändige Darstellung der Tuba Magna des
französischen Karmeliten Henri de S. Ignace. Sie war ein Lasterkatalog, der dem
Orden vor allem Verheimlichung von Schandtaten dogmatischer und moralischer
Art vorwarf, Fanatismus (zelotypia), aber auch Ruhm-, Geld- und Machtsucht. Die
ersten vier Kapitel bezogen sich zudem namentlich auf bereits von Mariana her-
ausgestellte Probleme. Andere Teile referierten die fiktiven Secreta Monita des Or-
dens, die als offizielle Anweisungen der Oberen ausgegeben worden waren.276

Mariana erhielt schon auf der dritten Seite der Tuba Magna Gelegenheit den Orden
bloßstellen. Nur brutale Kritik, so Mariana, helfe den Jesuiten, sich zu reformieren
und die schlechten Mitglieder wie verdorrte Triebe abzutrennen:

Ich habe die Verpflichtung [fiduciam], die Übel in der Gesellschaft und ihrer öffentlichen
Leitung aufzudecken, vor allem diejenigen, die von der Gemeinschaft gebilligt werden [...]
Aber was dann? Ich spreche so direkt, dass jeder sich sein Urteil selbst bilden kann, wie er
will. Ich aber, der ich mit fortschreitendem Alter dem letzten Gericht entgegeneile, bin
umso mehr davon überzeugt, dass unsere Gesellschaft gefallen wäre [...] wenn Gott nicht
[...] Abhilfe geschaffen hätte [...]277

 „Totum Societatis regimen hunc habere videtur scopum, ut quae impropbe in Societate
fiunt, injecta terra cooperiantur, & hominum notitiae subtrahantur.“ Vargas: Relatio ad reges,
c. 15, 90. Das Zitat Juan Marianas stammt aus seinem Liber de Morbis Societatis Jesu, das auch
unter dem Titel Discursus de erroribus qui in forma gubernationis S.J. occurrunt zirkulierte. Der
Text, der zuerst 1625 auf Französisch, 1631 im originalen Spanisch erschien, ist in der lateinischen
Fassung abgedruckt bei Kaspar Schoppe: Anatomia Societatis Jesu. Lubduni 1633, S. 22–31. Zu Ma-
riana siehe auch Markus Friedrich: Der lange Arm Roms?: Globale Verwaltung und Kommunika-
tion im Jesuitenorden 1540–1773. Frankfurt 2011, S. 137–140. Eine lesenswerte Darstellung zu
Marianas Kritik am Jesuitenorden bei Paul Maria Baumgarten: Ordenszucht und Ordensstraf-
recht: Beiträge zur Geschichte der Gesellschaft Jesu besonders in Spanien. Traunstein 1932,
S. 127–145; 197–199.
 Sabina Pavone: Between History and Myth: The Monita secreta Societatis Jesu. In: John
O’Malley u. a. (Hg.): The Jesuits vol. 2: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540–1773, Toronto 2005;
José Eduardo Franco, Christine Vogel: As Monita Secreta – História de um Best-seller Antije-
suítico. In: PerCursos 4 (2003), S. 93–133.
 „Multa mihi fiduciam sumpsi in detegendis Societatis malis, & publici regiminis erroribus:
iique potissimum, quae cum communiter approbantur, libentius fiunt. At quid ergo? Candide lo-
quor, & sine fuco ac spe quacumque: rem quisque ut libuerit aestimabit. Verum quod in me est,
quo propius ingravescente aetate ad extremum judicium accedo, eo certius assevero, Societatem

5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive 69



Mariana kreidete nicht die Verheimlichung von Delikten als solche an, da die dis-
cretio zu seiner Zeit eine soziale Norm zum Schutz der persönlichen und institutio-
nellen Ehre darstellte. Was er am Orden aber heftig kritisierte, war sein Mangel an
Integrität. Anstatt Vergehen konsequent zu bestrafen, verschweige man sie und
verschließe die Augen vor ihnen so lange bis sie an die Öffentlichkeit kämen und
die Möglichkeit eines Skandals bestand. Die Gesellschaft war für ihn daher zu
einseitig darauf bedacht, ihren guten Ruf zu wahren und nicht ausreichend
daran interessiert, Delikte zu ahnden und daher vor weiteren Übertretungen
abzuschrecken.278

Nimmt man Marianas Kritik ernst und bezieht sie auch auf sexuelle Vergehen,
rückt dies auch Schoppes 1635 publizierte Analyse des Jesuitenhasses in ein realisti-
sches Licht. Dort verwies er auf den weit verbreiteten Missbrauch von Kindern und
Jugendlichen an Jesuitenschulen, der bereits viele Familien dazu gebracht hätte, ihre
Söhne anderswo einzuschreiben. An den Schulen der Gesellschaft, so Schoppe, sei
anscheinend Päderastie ein alltägliches Phänomen!279 Es ist in diesem Zusammen-
hang weniger wichtig, wie weit verbreitet solcher Missbrauch wirklich war, sondern
vielmehr, dass Schoppe und mit ihm ein bedeutender katholischer Bevölkerungsan-
teil diese Polemik für wahr oder zumindest für möglich hielt und dass selbst Mariana
auf solche Probleme anspielte. Warum aber glaubten Katholiken so etwas? Da es
wohl auszuschließen ist, dass sie sich massenhaft der Lektüre antikatholischer Schrif-
ten hingaben, in denen solche Tropen gegen Jesuiten zum Standardrepertoire gehör-
ten, muss man sich fragen, ob sie durch innerkatholische Propaganda dahingehend
sensibilisiert worden waren oder aber Gerüchte über solche Vergehen aus ihrem un-
mittelbaren Erfahrungsraum wahrgenommen haben. Vielleicht überlagerten sich
auch manchmal zwei oder alle drei Bereiche. Zudem ist es plausibel anzunehmen,
dass katholische Leser anti-jesuitischer evangelischer Polemik weniger Vertrauen
schenkten, weil man ja bereits wusste, dass sie konfessionelle Propaganda betrieb.
Kann man dann aber rückschließen, dass ein katholischer Leser der Frühen Neuzeit

nostrum [...] in praeceps ruere [...] nisi Deus ipse det opem ne ultra pestis incedat.“ Henri de
Saint Ignace: Tuba magna [...] de necessitate [...] reformandi Societatem Jesu. Strassbourg 1713,
S. 3.
 Ebd., c. 4, 24.
 Schoppe ediert die Schrift De causis publici erga Jesuitas odii disputatio in seinen Arcana,
vgl. Kaspar Schoppe: Arcana Societatis Iesu publico bene vulgata cum appendicibus utilissimis. Ge-
nua 1635, S. 49. „ [...] simul etiam quod mihi alii quidam nobilissimi juvenes, qui in contubernio, &
convictu Jesuitarum vivebant, affirmassent, paederastiam quotidianum inter scholasticos convicto-
res peccatum esse [...],“ siehe Ignace: Tuba Magna, 548. Die Tuba wurde 1658 auch ins Englische
übersetzt unter dem Titel Henri de Saint Ignace: A further discovery of the mystery of Jesuitisme.
In a collection of severall pieces, representing the humours, designs and practises of those who call
themselves the Society of Jesus. London 1658.

70 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



einem Buch wie Schoppes grundsätzlich aufgeschlossener und daher mit einem Ver-
trauensvorschuss gegenübertrat? Wenn man diese Frage bejaht, stellt sich aber die
Rückfrage, was einen Erwartungshorizont konstituierte, in dem die Alltäglichkeit der
Päderastie einen Platz fand, umso drängender. Daher kann der heutige Historiker
selbst derartig böswillige Polemiken nicht einfach vom Tisch fegen und ihnen jegli-
chen Quellenwert absprechen. Schließlich erlauben sie es, einen binnenkatholischen
Erwartungshorizont zu rekonstruieren. Auch wenn man viele der Vorwürfe Schup-
pes konkret wohl nicht verifizieren kann, ist es durchaus plausibel, dass ihm manche
Erzählung aufgrund seiner hervorragenden Vernetzung aus der der Innenwelt pä-
dagogischer Institutionen zugetragen wurde.

Abgesehen vom Vorwurf der Päderastie, wurden Jesuitengymnasien auch als
Orte der Unkeuschheit bezeichnet, die ihre Schüler zu Onanie oder Homosexuali-
tät verleiteten. Gerade in einem Zeitalter, das keusche Lebensgestaltung der Jun-
gen besonders hervorzuheben begann,280 war dies ein schwerwiegender Tadel.
Obwohl das „Vorurteil“ vom „sodomitischen Jesuiten“ eine gezielte Erfindung des
ausgehenden siebzehnten Jahrhunderts ist, kann man eine weite Verbreitung se-
xueller Devianz in den Kollegien ebenso wenig leugnen281 wie auch die Probleme
anderer Orden mit der Homosexualität. Der Blick auf einen Sodomie-Prozess in
Gent 1578 zeigt dies recht deutlich. Der Scharfrichter brannte zwei verurteilten
Dominikanern und einem Augustiner am 28. Juni 1578 die Kopfhaare ab und
peitschte sie aus, bevor sie für die nächsten fünfzig Jahre aus dem Land verbannt
wurden.282 Sie waren mit „passiver Sodomie,“ d. h. als Penetrierte, glimpflich da-
vongekommen, während die Ordensgenossen, die der aktiven Sodomie schuldig be-
funden worden waren, den Feuertod starben. Da die protestantischen Reformer

 Ulrich L. Lehner: The Inner Life of Catholic Reform. From the Council of Trent to the Enligh-
tenment. New York; Oxford 2022, S. 64–66.
 Pierre Hurteau: Catholic Moral Discourse on Male Sodomy and Masturbation in the Seven-
teenth and Eighteenth Centuries. In: Journal of the History of Sexuality 4 (1993), S. 1–26; La Gorce/
Mathieu Bertrand Simon René De: La pseudo-conversion du père Henri. Fiction satirique et mise
en scène du discours de vérité. In: Albineana, Cahiers d’Aubigné 23 (2011), S. 285–315; Pierre Mar-
tin: L’invention du Jésuite pédophile. In: Albineana, Cahiers d’Aubigné 23 (2011), S. 13–49; Natacha
Salliot: Diffamation, apologie et propagande sous Henri IV. Les stratégies jésuites dans la polémi-
que autour de l’affaire du Père Henri. In: Albineana, Cahiers d’Aubigné 23 (2011), S. 317–330. Im
achtzehnten Jahrhundert wurde der sodomitische Jesuit wiederum zum literarischen Gemein-
platz, vor allem aufgrund der Girard-Affäre, siehe etwa Jason T. Kuznicki: Scandal and Disclosure
in the Old Regime. Ph.D. Dissertation Johns Hopkins University Baltimore 2006, S. 161.
 Jonas Roelens: From Slurs to Silence? Sodomy and Mendicants in the Writings of Catholic
Laymen in Early Modern Ghent. In: The Sixteenth Century Journal 46 (2015), S. 629–649, hier
S. 545.

5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive 71



alle Ordensmitglieder unter den Generalverdacht sexueller Devianz gestellt hatten
und damit auch spätmittelalterliche Motive aufnahmen, verbreitete sich das neue
Vorurteil schnell. Allerdings hatte man im späten Mittelalter gleichgeschlechtlich
agierende Priester weitaus milder beurteilt. Der Grund lag in einer anderen Sicht
der Homosexualität. Sie wurde seit dem sechzehnten Jahrhundert zunehmend mit
„Andersartigkeit“ identifiziert, von der man sich eindeutig abgrenzen wollte. Daher
wurde in evangelischen Gebieten die Gleichsetzung von katholischem Klerus mit
Sodomie oder sexueller Devianz zum Abgrenzungsmechanismus gegenüber katho-
lischem Priester- und Mönchstum.283 So verwundert es nicht, dass die neue calvi-
nistische Republik von Gent den gesamten katholischen Klerus als „sodomitisch“
charakterisierte. Katholische Polemiker standen ihnen in diesem Spiel der Abgren-
zung nicht nach und bezichtigten sogar Calvin selbst einer gleichgeschlechtlichen
Affäre und Zwingli gar der Bestialität.284

Zum Misstrauen gegen die Jesuiten in der katholischen Bevölkerung trug si-
cherlich auch trug deren maßlose Selbstüberschätzung als Apostel der Keuschheit
bei. Sie glaubten, durch ein dem hl. Franz Xaver gegebenes, himmlisches Privileg
keiner sexuellen Versuchung erliegen zu können. Gerade „einfältige“ (imperi-
tos)285 Jugendliche und deren Eltern nahmen nach Schoppe dies für bare Münze,
und wähnten eine Jesuitenschule daher als Raum, der von jeglicher sexuellen
Versuchung frei war.286 Falluntersuchungen ehemaliger Jesuiten bestätigen die-
sen Vorwurf und zeigen, dass mancher junge Mann glaubte auf geradezu magi-
sche Weise, im Orden von allen sexuellen Versuchungen befreit zu werden.

 Gregory S. Hutchison: The Sodomitic Moor: Queerness in the Narrative of Reconquista. In: G
Queering the Middle Ages. Hg. von Glenn Burger, Steven F. Kruger. St. Paul 2001, S. 99–122; Silke
R. Falkner: „Having It off“ with Fish, Camels, and Lads: Sodomitic Pleasures in German-Language
Turcica. In: Journal of the History of Sexuality 13 (2004), S. 401–427; Peter Dressendörfer: Islam
unter der Inquisition: die Morisco-Prozesse in Toledo 1575–1610. Wiesbaden 1971, S. 8; Ludolf Peli-
zaeus: Angst und Terror seit der Endphase der Reconquista im christlichen und moslemischen
Spanien. In: Das Mittelalter 12 (2007), S. 35–47; Roelens: From Slurs to Silence?.
 Roelens: From Slurs to Silence?, S. 548.
 Vargas: Relatio ad reges, S. 85.
 Ebd., S. 86–87: „Habere autem se gratiam Voti, qua, se ad alienam salutem procurandam
obstrinxerunt, velut 1. Reg.2. scriptum est: Dat votum voventi, & pedes sanctorum suorum serva-
bit. Id eft, quibus gratiam dedit ut voverent, iisdem gratiam dabit, ut votum bona fide exsolvant,
nec eos permittet cadere ipsius causa per universum orbem circumcursantes, omniumque se ho-
minum consuetudini implicantes. Itaque necessaria Jesuitis est gratia, ut nihil foeminarum
forma, nihil puerorum & epheborum specie commoveantur, nec inde natura obscenius ipsis exci-
tata singultiat, magisque tentio, quam tentatio subantes & insolenter æstuantes derumpat.“ Ebd.,
89: „Exinde nec muliebres aspernatus amores tandem non a Societate tantum, sed prorsus etiam
a Ecclesia defecit, & malus male periit: velut mihi primarius quidam Cardinalis ab ipsis Jesuitis
acceptum retuli.“

72 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



Besonders peinlich war es daher für die Jesuiten, dass bereits in den ersten
Jahrzehnten nach der Gründung der Vorwurf im Raum stand, Juan Bautista de Ri-
bera, einst der Beichtvater des hl. Carlo Borromeo, habe homosexuelle und päde-
rastische Akte verübt.287 Daraufhin habe Borromeo die Jesuiten von der Leitung
seines Priesterseminars Mailand entfernt. Von der Anschuldigung erfuhr die Öf-
fentlichkeit erst durch eine die Biographie Borromeos aus der Feder von Pietro
Giussani aus dem Jahr 1610. Jesuitengeneral Claudio Acquaviva bezeichnete die An-
schuldigungen als grundlos, Ribera als „innocentissimo“ und erreichte die Entfer-
nung der Zeilen.288 Allerdings waren die Fahnen bereits zum Drucker gelangt und
so konnte die „Korrektur“ erst in der Ausgabe von 1613 berücksichtigt werden.
Giussanis Text berichtete, dass die Anschuldigung gegen Ribera, sich an einem
Pagen der Donna Virginia, der Schwägerin Borromeos, vergangen zu haben, eine
Erfindung des Teufels gewesen war, „um den Einfluss der Jesuiten auf ihren ein-
flussreichen Onkel“ in den 1560er Jahren zu vermindern. Der anscheinend minder-
jährige Page schilderte angeblich die Verführung so detailgetreu, dass Borromeo
eine geheime Untersuchung einleitete (per via d’essamina secreto), welche aber die
Unschuld Riberas feststellte.289 Wäre sie zum gegenteiligen Schluss gekommen,

 Zu Ribera, der von 1525 bis 1594 lebte, siehe Andrew Steinmetz: History of the Jesuits, Bd. 2.
London 1848, S. 172. Samuel Sugenheim: Der heilige Karl Borromeo und die Jesuiten. In: Das
Neue Reich 2 (1872), S. 689–697, hier S. 393–394; Samuel Sugenheim: Geschichte der Jesuiten in
Deutschland, Bd. 2. Frankfurt am Main 1847, S. 355–356. „Accusato di abominevole delitto,“ siehe
L. Mogni: Il Gesuitismo smascherato, ovvero una massima, un delitto od una stoltezza per ogni
giorno dell’anno. s.l. 1849, S. 103. Bereits Arnaud dokumentiert diesen Fall in seinen Annales de
la Societe des soi-disans Jesuites; ou recueil historique-chronologique de tous les actes, Bd. 1.
Paris 1764, S. 132–159. Seltsamerweise erschien aber noch 1611 eine Ausgabe mit der obigen
Geschichte.
 Flavio Rurale: I gesuiti a Milano: Religione e politica nel secondo Cinquecento. Rom 1992,
S. 217.
 Ebd., S. 261. Der Text bei Giussiani lautet: „[...] tentato di commettere peccato con un Paggio
di Donna Virginia, Cognata del Cardinale, tenendosi certi, che subitamente l’havrebbe cacciato
da se, per l’aborrimento estremo, ch’egli haveva a un vitio tanto nefando. Si posero eglino all’im-
presa, fervendosi di persona a ciò molto atta, e che seppe rappresentare il fatto tanto al vivo, che
poco manco, che non riuscisse il diabolico intento. Restò il Cardinale tutto stordito sentendo un
casso tanto enorme; massimamente perché il fatto gli venne significato in guisa tale, che pareva
non havesse bisogno d’altre prove; poscia che fina il Paggio istesso attestò del delitto, cosi bene
haveva ordita la sua tela l’astuto Demonio. Iddio che non volle lasciare il Padre con tanto disho-
nore, ne che il bene, ch’egli faceva, restasse impedito, inspiro il Cardinale a fare gran diligenza,
per ritrovar la verità de fatto; non potendosi pur dare ad intendere, che peccato si grave cader
potesse in persona di tanta religione, restandone perciò con l’animo travagliatissimo; e così fa-
cendone diligente inquisitione, per via d’essamina secreto, scoperse il trattato, e l’inganno diabo-
lico che dentro v’era nascosto; del che ricevé egli molta consolatione, e si come da una parte fece
il debito risentimmo contro i colpevoli di questo recesso, cosi dall’altra volle che il Padre conti-

5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive 73



hätte Borromeo ihn bestraft oder es sich nicht nehmen lassen, wenn nötig auch di-
rekt den Papst deswegen anzugehen. Letzteres tat er einmal in der Überzeugung
der Gesellschaft Jesu keinen größeren Dienst erweisen zu können, „als diejenigen
ihrer Mitglieder zu demütigen, die eine Disziplinierung verachten, und dass man es
nicht seltsam finden wird, dass es in einer großen Gemeinschaft ein Subjekt gibt, das
weniger würdig ist als die anderen.“290 Manchmal erschien es ihm sogar, als ob „die
Gesellschaft sich in großer Gefahr befindet, dekadent zu werden, es sei denn man
verabreicht ihr die nötigen Heilmittel.“291

Ribera war 1554 in die Gesellschaft eingetreten und zwischen 1560 und 1564
Generalprokurator des Ordens in Rom.292 In dieser Tätigkeit lernte er Borromeo
wohl im August 1562 kennen und beeindruckte ihn durch seinen religiösen Eifer.
Der Jesuit leitete ihn durch die Großen Exerzitien, an deren Ende sich Borromeo
entschloss, Priester zu werden.293 Francisco Rodrigues hat versucht, Ribera damit
zu verteidigen, dass er von 1565 bis 1578, als den Jesuiten die Betreuung des Pries-
terseminars Mailand anvertraut war, gar nicht Borromeos Beichtvater war. So kon-
zentrierte er sich aber auf den von Jesuitenkritikern hergestellten Zusammenhang
von Missbrauch und Entfernung aus dem Seminar.294 Er ließ völlig außer Acht,
dass die Tat, deren Örtlichkeit nicht beschrieben wurde, in Rom stattgefunden
haben könnte, weil sich der Page dort mit der Familie Borromeos aufhielt. Zudem
hätte Borromeo wohl kaum eine Untersuchung eingeleitet, hätte er gewusst, dass
angebliches Opfer und Täter mehre hundert Kilometer voneinander entfernt gewe-
sen und sich nie gesehen hätten. Ribera suchte auch bereits 1563 darum an, von
seinem Orden nach Indien geschickt zu werden, wohin er sich zum Jahresende

nuasse nell’opera santa cominciata,“ siehe Giovanni Pietro Giussano: Vita Di S. Carlo Borromeo
1610, S. 22. Ebenso abgedruckt 1611 in Giovanni Pietro Giussano: Vita Di S. Carlo Borromeo. Bre-
scia 1611, S. 15–16.
 Er schrieb diese Zeilen 1579 an seinen Agenten Spetiano in Rom, allerdings nicht über Ri-
bera, sondern den Jesuiten Giulio Mazzarino und dessen Predigten auf dem Gebiet seiner Diö-
zese. Annales de la Societe des soi-disans Jesuites; ou recueil historique-chronologique de tous les
actes, S. 150. Zu Mazzarino siehe Joseph McCabe: A Candid History of the Jesuits. New York 1913,
S. 97–98.
 McCabe: A Candid History of the Jesuits, S. 98.
 Liam Matthew Brockey: Journey to the East. Cambridge 2009, S. 94; Ines G Županov: Relics
management: Building a spiritual empire in Asia. In: The Nomadic Object. The Challenge of
World for Early Modern Religious Art. Hg. von Christine Göttler, Mia Mochizuki. Leiden, Boston
2018, hier S. 455; Camilla Russell: Being a Jesuit in Renaissance Italy – Biographical Writing in the
Early Global Age. Cambridge 2022, S. 239.
 Giuseppe Alberigo: Carlo Borromeo e il suo modello di vescovo. San Carlo e il suo tempo,
Rom 1986, hier S. 191–192.
 Eine ausführliche Verteidigung der Jesuiten, besonders Riberas, bei Francisco Rodrigues: Je-
suitophobia: Resposta Serena a Uma Diatribe. Porto 1917, S. 237–251.

74 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



1564 aufmachte. Das Zeitfenster, das sich für den möglichen Missbrauch ergibt, er-
streckt sich demnach vom August 1562 bis zum Ende des Jahres 1564. Es wäre ohne
jede andere Quelle eine Verzerrung, aus dem Wunsch des Jahres 1563 bereits ein
Schuldeingeständnis ableiten zu wollen. Allerdings wurden in der Tat oftmals
schwierige Jesuiten, auch Missbrauchstäter und „Sodomiten“, zur Buße die Missi-
onsgebiete entsandt. Seine Versetzung muss Außenstehenden aber als Schuldeinge-
ständnis erschienen sein. Oder versuchte der Orden nur, den populären Jesuiten
aus der Schusslinie zu nehmen? Zudem wäre zu fragen, ob Borromeo Ribera so
herzlich für seinen religiösen Eifer als Missionar in einem Brief vom 3. Februar
1565 gedankt hätte, wenn der Jesuit schuldig gewesen wäre. Die Biographen Borro-
meos wie die Historiker der Gesellschaft Jesu verneinten dies, ließen aber die latei-
nische Ermahnung des Heiligen am Ende des Briefes unerklärt: „Confortare in
Domino et in potentia virtutis ejus esto robustus et viriliter age. Det tibi Dominus
potestatem calcandi super serpentes et scorpiones.“ Denn die Ermahnung „mann-
haft“ (viriliter) zu handeln, muss man nicht unbedingt als generische Aufforderung
zur Tugend verstehen, sondern kann sie durchaus auch als Anspielung auf Hetero-
normativität verstehen und damit als Warnung, nicht in die Sünde der unmännli-
chen Päderastie zurückzufallen. Die Bitte, der Herr möge ihm die Macht geben,
Schlangen und Skorpione mit den Füssen zu zertreten, ist ebenso nicht unbedingt
aus dem indischen Kontext zu verstehen, sondern möglicherweise eine Anspielung
auf sexuelle Versuchungen.295 Borromeo empfing zwar noch ein paar andere Briefe
von Ribera aus Goa, in denen es allerdings nur um Missionsbelange geht, obwohl
er zahlreiche vorige Briefe erwähnt, die der Kardinal allem Anschein nach aber
vernichtet hat.296 Warum aber? Waren sie zu persönlich? Die Verteidiger Riberas
blendeten diese Tatsache ebenso aus wie das seltsame Zusammentreffen der Rück-
kunft Riberas 1575 in Rom und der von Borromeo verfügten Abberufung der Jesui-
ten aus dem mailändischen Priesterseminar im Jahr 1578.297 Ribera erhielt von 1582
bis 1584 wiederum das Amt des Generalprokurators und zog sich dann nach Spa-
nien zurück, wo er in Plascenia im Jahr 1594 starb.298 Wenn Borromeo aber seinem
einstigen spirituellen Lehrer wirklich unverbrüchlich treu geblieben wäre, warum
gibt es dann zwischen beiden nicht keinerlei verifizierbaren Kontakte von 1575 bis
zum Tod Borromeos 1584, und warum gibt es keinen Hinweis auf ein Eingreifen
Riberas in der Seminarangelegenheit, um seinen Ordensgenossen im Umgang mit
seinem berühmten Schüler zu helfen?

 Aristide Sala: Documenti circa la vita e le gesta di S. Carlo Borromeo, Bd. 3. Mailand 1861,
S. 231–232. Die Kursivsetzung im Text ist von mir.
 Joseph Wicki: Documenta Indica, Bd. 6. Rom 1960, S. 463–476.
 McCabe: A Candid History of the Jesuits, S. 69–70.
 Wicki: Documenta Indica, S. 17.

5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive 75



Die antijesuitischen Pamphlete der Zeit erkannten diese Zusammenhänge, arti-
kulierten sie aber ungenügend. So führte Schoppe an, Carlos Neffe Federico Borro-
meo habe ihm persönlich erklärt, dass er von der überheblichen Selbsteinschätzung
der Jesuiten, die Heroen der Keuschheit zu sein, nicht überzeugt war, sondern viel-
mehr vom Gegenteil. Er würde sie am liebsten aus allen Schulen seines Bistums ent-
fernen.299 Die vorschnelle Zurückweisung dieser Bemerkung von nachfolgenden
Historikergenerationen mit dem Hinweis, sie sei ja nicht von Carlo, sondern Federico
Borromeo geäußert worden griff zu kurz. Vielmehr zeigt der Kontext, dass die Reha-
bilitation Riberas eines gründlicheren Fundaments bedarf.

Schoppes Kritik richtete sich aber als katholischer Polemiker vor allem gegen
den anmaßenden Anspruch auf vollkommene Keuschheit, da es auch zu Lebzeiten
des hl. Franz Xaver ernsthafte Probleme gab. Er führte einen angeblichen Fall
von Päderastie in Leuven im Jahr 1552 an, einen Aufstand der Gemeinde von
Montepulciano im Jahr 1560, als man dem Rektor P. Giovanni Gombaro vorwarf,
Umgang mit Prostituierten zu pflegen,300 die Konversion zum Judentum durch
Gasparo Mena, der 1636 aus in Salamanca geflohen war, nachdem das Verhältnis
mit seiner Beichttochter aufgeflogen war,301 die Ermordung des ehebrecherischen
Frater Balthasar de Rois 1634 durch einen betrogenen Ehemann,302 P. Francesco
Antonio Biasuccis Anzüglichkeiten gegenüber Nonnen in einem Florentiner Kon-
vent 1726,303 und „kürzlich“ die Ermordung eines Jesuiten in Evora durch einen

 „Sed hac sua gloriatione non modo gravissime Borromeo non persuaserunt, verum et iam
ita eum sibi alienarunt, ut in pofterum nec visos, nec auditos vellet, quemadmodum familiaribus
& amicis non semel fassus eft, ficut etiam Seminariorum suorum Clericos tandem scholis eorum
interdixit, quod verbis negaret se posse exprimere nefaria illa,quæ in Braidensis Collegii eorum
scholis perpetrari comperisset, quorum causa, si in sua foret manu, omnibus omnino scholis eos
se prohibiturum affirmabat, quod me ex ipsomet audisse Deim mihi testem judiecemque adjuro
[...],“ s. Vargas: Relatio ad reges, S. 86.
 Kathleen Comerford: Jesuit Foundations and Medici Power, 1532–1621. Leiden; Boston 2016,
S. 161; Theodor Griesinger: The Jesuits: A Complete History of Their Open and Secret Proceedings
from the Foundation of the Order to the Present Time 1903, S. 287.
 Martin Mulsow, Richard H. Popkin: Introduction. Secret conversions to Judaism in Early Mo-
dern Europe, Leiden; Boston 2003.
 Antoine Arnauld, Der Jesuiten Christenthumb und Lebens-Wandel, übergesetzet und vorge-
stellet aus einem [...] Frantzöischem Wercklein, La Morale pratique des Jesuites. Freystadt [ps.]
1670, S. 207–209; Antoine Arnauld, La Morale Pratique des Jesuites, Bd. 1, Köln 1669, 260–261.
 Nicolaus Coprevitius/Coprivitz SJ soll in der Aula seines Kollegs vier Jungfrauen verführt
und geschwängert haben, darunter ein Hoffräulein, siehe Vargas: Relatio ad reges, S. 90. Zu ihm
siehe auch Regina Pörtner: Defending The Catholic Enterprise: National Sentiment, Ethnic Tensi-
ons, And The Jesuit Mission In Seventeenth-Century Hungary. In: Whose Love of Which Country?

76 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



seiner Mitbrüder.304 Dieses Panorama der Devianz, deren Faktizität hier nicht
weiter untersucht wird, bot Schoppe die Möglichkeit nicht nur einzelne Jesuiten,
sondern den ganzen Orden als Ort finsterer Gelüste darzustellen. Von der Kna-
benliebe, dem Bordellbesuch, Ehebruch, Nonnenbelästigung und Mord aus Eifer-
sucht wurde dem Leser alles geboten.

Noch eindringlicher formulierte ein ehemaliger Jesuit aus der Provinz Aquita-
nien einige Jahrzehnte später seine Kritik. Der Franzose Pierre Jarrige, der lange
Jahre in La Rochelle stationiert war, 1647 zum Protestantismus konvertierte und
1650 zum Katholizismus zurückkehrte, nahm in seinem Bestseller Les Jesuites mis
sur l’echafaut (1648) kein Blatt vor den Mund.305 Der von ihm schwer kritisierte Je-
suitenpater Jacques Beaufés (gest. 1650)306 reagierte zwar mit einem eigenen Pamph-
let auf die Angriffe, stachelte damit aber Jarrige nur zu weitergehenden Angriffen
auf die Gesellschaft Jesu an.307 Sicherlich war Jarriges Polemik, mit der er seine Kon-
version rechtfertigte und sich das Patronat reicher calvinistischer Kreise sicherte,
rhetorisch aufgeladen. Sein Hass auf die früheren Ordensgenossen überzeugte His-
toriker davon, dass sich hinter den berichteten Skandalen keine verifizierbaren
oder plausible Geschichten verbargen. Zu extrem, zu unglaublich klangen diese.
Schließlich bediente Jarrige die etablierten Feindbilder, wie das des pädophilen Je-
suiten. Jedoch zeigen detaillierte Analyse und Vergleich, dass gerade die Angaben zu
Fällen sexueller Gewalt und sexueller „Devianz“ innerhalb des Ordens plausibel er-
scheinen. So schrieb er etwa über die sexuellen Praktiken seiner Mitbrüder:

Die verliebte Zärtlichkeit, die unanständige Betastung, die Befleckung ihres eigenen Leibes
und andere solche unzüchtigen Sachen sind so gemein unter ihren jungen Leuten, dass sie
überall Flecken und Merkmale davon [...] hinterlassen.308

Composite States, National Histories and Patriotic Discourses in Early Modern East Central
Europe. Hg. von Balazs Trencsenyi, Márton Zászkaliczky. Leiden, Boston 2010, 569–589.
 Lorenzo Ricci, Urbano Tosetti: Riflessioni di un Portoghese sopra il memoriale presentato
da’ P.P. Gesuiti alla santità di P.P. Clemente XIII. [...] esposte in una lettera scritta ad un amico di
Roma. Lissabon 1758, S. 131–133.
 Pierre Jarrige: Les Jesuites mis sur l’echafaut. Leiden 1649. Zu seiner Person siehe Didier
Boisson: Conversion et reconversion au XVII e siècle: les itinéraires confessionnels de François
Clouet et de Pierre Jarrige. In: Bulletin de la Société de l’Histoire du Protestantisme Français
(1903–2015) 155 (2009), S. 447–467.
 Josephus Fejér: Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, Bd. 1. Rom 1985, S. 98.
 Pierre Jarrige: Nachricht von den vielen Lastern, welche die Jesuiten in der Provinz Quienne
begangen haben. s.l. 1761, S. 2, c. 13, 196–202. Augustin de Backer: Bibliothèque de la Compagnie
de Jésus, Bd. 4. Paris 1893, S. 752–757.
 Jarrige: Nachricht, S. 56. Vgl. Karl Heinrich von Lang: Geschichte der Jesuiten in Baiern.
Nürnberg 1819, S. 40. Zur Kritik an Langs Antijesuitismus, siehe den Vorwurf von Patricius Witt-

5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive 77



Der Autor beschrieb hier ein Panorama homoerotischer Handlungen in den Jesui-
tenkollegien, die von Vertrautheit und gegenseitiger Berührung bis zur Onanie
(pollutio; Befleckung) reichten. Letztere sexuelle Grenzverletzung selbst schil-
derte er im Jargon der Zeit als „Flecken“ auf der Reputation des Ordens. Er hob
den Missbrauch der Vertrauensstellung von Lehrer und Priester hervor, indem er
detaillierte Einzelfälle anführte, in denen Schüler zu Instrumenten der Wollust
ihrer Lehrer wurden:

Ich kann mit Grunde der Wahrheit versichern, dass ich alle Arten der Geilheit auf die Je-
suiten bringen kann. Herzu brauche ich nicht mehr als drey oder vier Collegien in der
Provinz Guienne309 durchzugehen, wo ich mich selbst aufgehalten habe, und ich werde
deutlich darthun können, dass keine Art der Wollust sey, die nicht einige unter ihnen ver-
sucht hätten.310

Jarrige vermied die ungenauen Beschreibungen, die Schoppe verwandte, weil er
sich wohl auf eigene Quellen und seine Erinnerung berufen konnte. Er nannte eine
ganze Reihe von Delinquenten beim Namen. Ob sich diese tatsächlich schuldig ge-
macht haben, müsste aber durch eine Auswertung der Ordensakten im Archiv des
Generalats in Rom und den in Frankreich verstreuten Quellen untersucht wer-
den.311 Dennoch kann man Jarriges Beschreibungen keineswegs Quellenwert ab-
sprechen, weil sie zu extrem erscheinen, da fast alle seiner Fälle exakte Parallelen
in der Oberdeutschen Provinz der Gesellschaft Jesu im 17. Jh. besitzen, die archiva-
lisch belegt sind. Ferner sind viele seiner Anschuldigungen in detaillierte Berichte
anderer Charakterschwächen eingebettet. So war etwa der breitgetretene Konflikt
der bekannten Jesuitenprediger Jean Adam und Jacques Biroat an sich nicht wirk-
lich berichtenswert, doch er endete in der Anschuldigung, Adam habe einer Ursuli-
nerin den Traktat von der Erschaffung des Menschen des hl. Makarius mit zu
vielen anatomischen Details erklärt. Er insinuierte damit, dass er die Nonne zu se-
xuellen Leidenschaften anstachelte und ihr durch diese „Aufklärung“ auch die Un-
schuld genommen hat. Schon Johann Christoph Gottsched fand dies reichlich

mann: Die Jesuiten und der Ritter Heinrich von Lang oder Nachweis: wie die Gegner der Jesuiten
deren Geschichte schreiben. Augsburg 1845.
 Latinisiert ist dies die Provincia Aquitaniae.
 Jarrige: Nachricht, S. 56.
 Dabei ist davon auszugehen, dass man vielleicht nur indirekte Bestätigungen finden wird,
wie etwa lapidare Bemerkungen zu Versetzungen oder generelle Ermahnungen zu sexuellen Ver-
haltensmustern. Eine andere Quelle wären die „informationes,“ die man an den Provinzial und
den General sandte.

78 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



übertrieben, und Pierre Bayle gestand, dass Jarrige Adam noch recht gut davon-
kommen ließ.312

Historiker mögen zwar eine gesunde Vorsicht an den Tag legen und stutzen,
wenn sie die Geschichte von Pater Sanguinet in Limoges lesen,313 allerdings gibt es
selbst zu diesem Parallelen. Dieser Priester, der „oft des Sonntags und wenn sonst
keine Schule war, einen schönen Knaben zu sich gerufen habe, unter dem Schein,
seine Exercitien [i. e. Schularbeiten, U.L.] zu corrigiren. Aber hat ihn mit verliebten
Reden unterhalten, und sich von ihm mit solcher Begierde betasten lassen, dass ihn
die Gewohnheit der Sünde so sehr verblendete, dass er ihn zu sich auf den Lehr-
stuhl kommen ließ, ut inter manus eius se pollueret [„und zwischen seine Hände
ejakulierte,“ U.L.], während die anderen Schüler fleißig waren.“314 Wiederum fin-
den sich exakte Parallelen in der Oberdeutschen Provinz, die sogar in der Art und
Weise wie der Jesuit den Katheder während des Unterrichts missbrauchte, überein
stimmen. Daher ist Jarriges Aussage, es gebe kein Kollegium in der Provinz, in dem
nicht wenigstens ein paar solcher Fälle vorgekommen seien, ebenso ernst zu neh-
men, wie sein Hinweis auf eine homoerotisch strukturierte Schülerschaft unter
den Opfern. Diese sprächen mitunter sogar davon, dieser und jener sei „das Mäd-
chen des Lehrers“ („la Demouselle de nostre Regent“) um so die sexuelle Passivität
in der Beziehung zum Lehrer als aktiv Penetrierenden auszudrücken.315

 Jarrige: Les Jesuites mis sur l’echafaut, c. 10. Zur Kritik Bayles und Gottscheds siehe Pierre
Bayle: Historisches und Critisches Wörterbuch: nach der neuesten Auflage von 1740 ins Deutsche
übersetzt; auch mit einer Vorrede [...] von Johann Christoph Gottsched, Bd. 1. Leipzig 1741, S. 73;
79. Siehe auch Eugène Griselle: Profils de Jésuites du XVIIe siècle [...] Lille 1911, S. 38–43.
 Es kommen zwei Jesuiten der Provinz Aquitanien in Frage, Jean Sanguinet (gest. Périgueux
1698) und Paul Sanguinet (gest. in Pali 1683). Josephus Fejér: Defuncti Secundi Saeculi Societatis
Jesu, Bd. 5. Rom 1990, S. 25.
 Jarrige: Nachricht, S. 57; Jarrige: Les Jesuites mis sur l’echafaut, S. 35–36. Es kann es sich nur
um Jean Sanguinet (gest. 1698) oder Paul Sanguinet (gest. 1683) handeln, die beide aus der Pro-
vinz Aquitanien stammten, siehe Josephus Fejér: Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, Bd. 4.
Rom 1989, S. 25.
 Jarrige: Les Jesuites mis sur l’echafaut, S. 36. „Hic vel ille est Amasium nostri praeceptoris,“
Pierre Jarrige: Jesuita in ferali pegmata ob nefanda crimina in provincia Guienna perpetrata, e
Gallico latinitate donatus cum judicio generali de hoc ordine. Lugdunum Batavorum 1665,
S. 74–75. Zu brasilianischen und portugiesischen Fällen, in denen die Favoriten des Priester-
Lehrers als „Mädchen“ bezeichnet wurden, siehe Veronica De Jesus Gomes: As distintas faces da
menoridade na Mesa Inquisitorial: uma análise dos testemunhos de meninos sodomizados por
padres (Lisboa, 1638). In: Revista de História da UEG 11 (2022), S. 1–25, hier S. 12; José Pedro Paiva:
O episcopado. In: História da Diocese de Viseu. Hg. von José Pedro Paiva. Bd. 2, Coimbra 2016,
hier S. 389; Luiz Mott: Ventura e desventuras de um mercedário sodomita em Belém do Pará pós-
Filipino. In: Politeia-História e Sociedade 11 (2011), S. 81–103, hier S. 92.

5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive 79



Dass Jarriges Bemerkungen über die Häufigkeit solcher Vorfälle akkurat ein
Problem ständiger Grenzverletzungen beschrieben, wird deutlich, wenn man die
Ermahnungen des Mainzer Provinzkapitels von 1660 neben sie stellt. Dort wird
von der „sinnlichen Liebe der Professoren zu ihren Schülern“ (de sensuali amore
professorum in discipulos) als einem ernsten und abzustellenden Problem gespro-
chen. Wenn ein Jesuitenlehrer gegenüber dem Schüler seine „Liebe“ physisch
ausdrückte, konnte von einer gleichberechtigten Beziehung keineswegs die Rede
sein. Dem Schüler als Schutzbefohlenen wurde Gewalt angetan, wenn nicht phy-
sisch, so doch durch das schulische und spirituelle Abhängigkeitsverhältnis.316

Dass der Provinzial den Ausdruck „amor“ verwandte und damit recht direkt
wurde, anstatt sich hinter dem üblichen Begriff der „engen Vertrautheit“ (familia-
ritas) zu verstecken, ist bemerkenswert. Es ist anzunehmen, dass wohl ein hand-
fester Skandal zu dieser Ermahnung für die ganze Provinz geführt hat und dass
dieser kein Einzelfall war. Die Anweisung ist an Eindeutigkeit kaum zu überbie-
ten: Die Hausrektoren wurden angehalten, dieses Übel auszurotten (eradicetur).
Es handelte sich also keineswegs nur um eine prophylaktische Maßnahme, son-
dern um die Abstellung eines verbreiteten Missbrauchs. Die Rektoren sollten bei
einem Verdachtsfall sofort reagieren und den Provinzial informieren, ohne Rück-
sicht darauf, dass man eventuell einen Klassenlehrer während des Schuljahres
ersetzen müsse. Ferner wurde es den Jesuitenlehrern verboten, Schüler auf eine
Reise mitzunehmen, da man direkte Übergriffe befürchtete, oder auch nur mit
einem Schüler alleine spazieren zu gehen.317 Auch die von Jarrige erwähnten Be-
rührungen der Jesuiten und Jesuitenscholastiker untereinander finden ihr Pen-
dant in den Akten der Oberrheinischen Provinz. 1672 konstatierte man eine
gewisse sexuelle Leichtfertigkeit (levitas) unter Jesuitenscholastikern. Man wies
diese an, das gegenseitige Berühren von Füßen und Händen zu unterlassen, um
keine Leidenschaft anzustacheln. Im selben Dokument musste man den Lehrern
auch wieder einmal das in der Provinz zu freizügige (liberius) Betreten der Schlaf-
zimmer der Studenten verbieten, da dies Probleme (querelas) verursacht hatte.
Letzteres war eine Chiffre, welche die sexuelle Gewalt verschleierte, die der Leh-
rer vornahm, wenn er den Schüler im vulnerablen Kontext des eigenen Schlaf-
zimmers bedrängte.318

 Zur Analyse moderner Machtgefälle siehe etwa Klaus Kießling: Geistlicher und sexueller
Machtmissbrauch in der katholischen Kirche. Würzburg 2021.
 APECESJ: Abt. 40–2, 1, Archivi Provinciae Rhenanae superioris, fol. 615 „Advigilent iisdem, ut
amor ille sensualis quorundam professorum erga suos discipulos eradicetur, moneant etiam per
ipsum anni decursum, si opus fuerit, Provincialem, nec permittant, ut cum alio mittuntur, secum
trahant suos discipulos, qui illos ad aliquod viae spatium comitentur.“
 APECESJ: Abt. 40–2, 1, fol. 652, vom 19. Juni 1672.

80 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



Jarrige erwähnte ebenso Beispiele von Untersuchungen gegen Jesuiten, die
trotz detaillierter Tatbeschreibungen zu keiner Bestrafung des Täters führten.
Selbst den bekannten Schriftsteller Pater Leonard Alemay (Hemajus) beschuldigte
er, seine Schüler Stiefel und Strümpfe ausziehen lassen, um sich an ihrer „Nackt-
heit“ zu ergötzen. Wiederum gab es identische Fälle in den deutschen Provinzen,
die sogar das Detail des Abnehmens der Strümpfe festhielten, so dass sich auch
diese Beschreibung nicht als an den Haaren herbeigezogen zurückweisen lässt.319

Allerdings berichtete Jarrige nicht nur von Päderastie und Homosexualität,
sondern auch von heterosexuellen Grenzverletzungen. Pierre Regnier und Fron-
ton Gadaut in Fontenay320 wirft er etwa vor, sie unternähmen ausgiebige Besuche
bei devoten Damen, allerdings nicht um sie spirituell zu beraten, sondern mit
ihnen Geschlechtsverkehr zu haben. Da ihnen der Rektor des Kollegs vorschrieb,
jeweils einen Mitbruder als Begleiter mitzunehmen, ließen Regnier und Gadaut
diesen jeweils vor der Türe warten, obwohl sie sich wöchentlich sechs oder sie-
ben Mal über mehrere Stunden hinweg dort trafen.321 Hier ist allerdings Vorsicht
geboten, auch wenn der Fall erstaunlich dem des Johannes Federer in Regens-
burg ähnelt, da Gadaut 1658 bis 1660 Provinzial der Provinz Aquitanien war und
vielleicht Jarrige aus Bitterkeit ein Gerücht über ihn verbreitete.322 Francois
Penot, mit dem er in La Rochelle stationiert war, warf er nicht näher bezeichnete
Schlüpfrigkeiten vor.323 P. Jean Delvaux (gest. 1684)324 wurde gar als Mehrfach-
Vergewaltiger dargestellt:

Jean Richard und François Ducreux werden es mir nicht leugnen können. Denn nachdem
sie in der Beichte von ihm erfahren hatten [...], dass er diese liederliche Person etliche Male
gemissbrauchet hätte, so klagten sie ihn deswegen bey dem Provinzial an.325

 Jarrige: Les Jesuites mis sur l’echafaut, S. 37. Zu Leonard Alemay (1594–1650) siehe Christian
Gottlieb Jöcher: Allgemeines Gelehrten-Lexicon [...], Bd. 1. Leipzig 1750, S. 248.
 Gadaut war von 1642 bis 1645 Rektor des Kollegs Fontenay, 1645 bis 1649 Pierre Regnier,
siehe Pierre Delattre: Les établissements des jésuites en France depuis quatre siècles: répertoire
topo-bibliographique publié à l’occasion du quatrième centenaire de la fondation de la Compag-
nie de Jésus, 1540–1940, Bd. 2. Enghien 1955, S. 493. Vgl. auch H. Barckhausen: Une enquite sur
l’instruction publique au xvIIe siecle. In: Annales de la Fac. des Lettres Bordeaux 4 (1887),
S. 271–297, hier S. 293.
 Jarrige: Nachricht, S. 60.
 Griselle: Profils de Jésuites du XVIIe siècle, S. 171.
 Dieser lebte von 1589 bis 1673/4, siehe Carlos Sommervogel: Bibliothèque de la Compagnie de
Jésus, Bd. 6. Brussel 1895, S. 477; Jarrige: Les Jesuites mis sur l’echafaut, S. 58; 67; 159.
 Josephus Fejér: Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, Bd. 2. Rom 1986, S. 24; Pierre Delattre:
Les Etablissements des Jésuites en France depuis quatre siécles: répertoire topo-bibliographique,
Bd. 2. Enghien; Wetteren 1957, S. 1619.
 Jarrige: Nachricht, S. 63.

5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive 81



Jarrige rief hier nicht nur noch lebende Zeugen aus dem Orden als Zeugen an, sondern
über jeden Zweifel erhabene, akademische Autoren, wie François Ducreux (gest.
1666)326 oder Jean Ricard (gest. 1663 in Poitiers).327 Da beide bei Drucklegung 1648 noch
am Leben waren, konnten sie in der rhetorischen Argumentation Jarriges prinzipiell
vom Publikum als Zeugen seiner Wahrhaftigkeit herangezogen werden. Die Bemer-
kung über Delvaux insinuierte aber auch einen Bruch des Beichtgeheimnisses. Dies
war ohne Zustimmung des Opfers rechtlich nicht erlaubt, aber durchaus möglich.
Priester, die es verletzten, wurden dann mit schwersten Kirchenstrafen belegt. Plausi-
bler erscheint es, dass das Opfer die Erlaubnis gab, den Fall dem Provinzial zu berich-
ten. Der Beichtstuhl war jedenfalls eine Hauptquelle für die Denunzierung von
Priestern, wie auch aus dem Fall von Jakob Marell hervorgeht, was belegt, dass die
Opfer erhebliche Schuldgefühle plagten.

5.1 Klerus und Päderastie

Besonders skandalös war es, dass Jarrige auch den noch lebenden, berühmten
Prediger Etienne Petiot der grenzenlosen Wollust bezichtigte.328 Er habe sich
einst in ein junges Mädchen verliebt, ihr im Beichtstuhl Avancen gemacht und
dort in ihre Hand ejakuliert. Der Provinzial habe ihm sogar ein Zimmer einge-
richtet zu dem sich die Geliebte in Mannskleidern gekleidet begab, um nicht auf-
zufallen.329 Hier wurde die durchaus plausible Sollizitation eines Mädchens mit
dem wenig wahrscheinlichen Offerieren eines Liebensnests durch den Provinzial
verwoben, die sicherstellen sollte, dass der Leser die Taten nicht nur als die von
Einzeltätern zur Kenntnis nahm, sondern als solche eines degenerierten Or-

 Francois Perennes/Jacques Paul Migne: Dictionnaire de Biographie Chretienne et Anti-
Chretienne, Bd. 1. Paris 1851, S. 1297.
 Fejér: Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, S. 234.
 Petiot lebte von 1602 bis 1673, siehe Jarrige: Nachricht, S. 74–76; Abbé Arbellot: Le P. Etienne
de Petiot. In: Bulletin de la Société archéologique et historique du Limousin 19 (1869), S. 31–33. Zu
Jarrige siehe Delattre: Les Etablissements des Jésuites en France depuis quatre siécles: répertoire
topo-bibliographique (=LEDJF), S. 999–1002.
 Jarrige, Nachricht, 84 nennt als Übertreter der sexuellen Normen auch Pierre Le Gualez
(LEDJF 1: 759; 774; LEDJF 3: 1508), Codiot (eventuell meinte er Jacques Cothereau, der 1639 bis
1641 Rektor von Poitiers war, siehe LEDJF 1: 766; LEDJF 2: 471; 494; LEDJF 4: 4: 29; 39; LEDJF 5:
474.). Francois Penot (gest. 1673, siehe LEDJF 2: 494; 1020; 1408; LEDJF 3: 41, 57; LEDJF 4: 576),
Henry du Chesne (gest. 1668; LEDJF 2: 500; LEDJF 3: 47; LEDJF 4: 1500), Jacques Dufresne (Provinz
Aquitanien, gest. 1662, LEDJF 2: 375), Pierre Regnier (siehe LEDJF 2: 494; 318; 1000; 1006), Jacques
Biroat, der zu den Benediktinern übertrat siehe LEDJF 2: 1142. Allerdings konnte ich den Hinwei-
sen auf grenzwertiges Verhalten nicht nachgehen.

82 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



dens. Petiot wurde als „verliebter Mönch“ beschrieben, der einmal aus dem Klos-
ter gelassen, „wie ein wildes Pferd, das den Zaum abgestreift hat [...] davon
läuft.“330 Der Jesuit diente Jarrige so als Projektionsfläche für seine Zölibatskri-
tik.331 Der Priester wurde als ein Wesen beschrieben, dem internalisierte Grenzen
abgehen, weil er wie ein Pferd nur durch äußere Zügel gebändigt wird. Damit
wurde nicht nur die Idee der Enthaltsamkeit untergraben und als unerfüllbare
Phantasie dargestellt, sondern in der Tradition evangelischer Kritik das Gelübde
der Keuschheit als menschliche Erfindung beschrieben, das die „Unreinigkeit [...]
mit dem Mantel der Gottesfurcht bedecket.“332 Zuletzt wurde der Jesuit aber auch
als enthemmter Päderast dargestellt, den er mit dem assyrischen König Sardana-
pal, dem Inbegriff sexueller Perversion, verglich, damit aber auch Petiot „ver-
weiblichte“ (effeminate) Charakteristika zuschrieb:333

Unter allen Arten der Geilheit fällt wohl die als die verfluchteste am meisten in die Sinnen,
wenn man unschuldige kleine Kinder schändet; und es wäre kein Wunder, wenn der Him-
mels selbst mit seinem Donner dergleichen Unfläter zerschmetterte, oder wenn die Erde
ihre Abgründe öffnete, sie zu verschlingen. Unser Sardanapal [...] lockte [...] die Tochter
eines Pächters an sich, welche nicht älter war als etwa 9 oder 10 Jahr, und unter dem
Scheine sie beten zu lassen, führte er sie in den dichtesten Wald.334

Gerade noch rechtzeitig kam ihr Vater, der ihre Hilferufe gehört hatte, um sie vor
dem „Wolf“ Petiot zu retten. Die „schlimmste Sünde wider die Natur,“ die Päderas-
tie, kreidete er auch Jacques Beaufés an, des am meisten irregulären (plus irregu-
liers) Jesuiten. Das Adjektiv deutete bereits an, dass Beaufés schwerste Verbrechen
begangen haben musste – denn nur solche waren mit der Irregularität behaftet,
wie Mord, Vergewaltigung, Simonie etc. In der Tat warf er ihm vor, bereits im Novi-
ziat in ungehemmtem Zorn Mitbrüder körperlich schwer verletzt zu haben. In der
ganzen Provinz sei bekannt, dass der General Viteleschi aus Rom Provinzial Ignace
Malescot angewiesen hatte, mit Beaufés keine Geduld mehr zu haben, sondern ihn
als unkorrigierbar zu entlassen:

 Jarrige: Nachricht, S. 85.
 Auch die Abstammung vieler Jesuiten von „schlechten,“ d. h. sozial niedriger stehender Fa-
milien ist ein wichtiger Kritikpunkt Jarriges, um deren Qualifikation für die Lehre der Kinder
der gesellschaftlichen Elite zu untergraben. Ebd., S. 203–204.
 Ebd., S. 86. Siehe etwa Bernhard Lohse: Luthers Kritik am Mönchtum. In: Evangelische Theo-
logie 20 (1960), S. 413–432.
 H. G. Cocks: Visions of Sodom: Religion, Homoerotic Desire, and the End of the World in Eng-
land, c. 1550–1850. Chicago 2017, S. 10–11; John Boswell: Christianity, Social Tolerance, and Homo-
sexuality: Gay People in Western Europe from the Beginning of the Christian Era to the
Fourteenth Century. Chicago 1980, S. 375–377.
 Jarrige: Nachricht, S. 90.

5.1 Klerus und Päderastie 83



Sein Hauptverbrechen bestand darin, [...] [dass er, U.L.] einige kleine Schuljungen [petits es-
coliers] von außerordentlicher Schönheit unehrenhaft berührt [touché déhonestement]
hatte und sogar im [Kolleg]Haus eines Nachts mit einem meiner Kommilitonen, dem jungen
Philosophen Martial Lamy, zu Bett ging [...] Diese gewaltsame Veranlagung [inclination vio-
lente] ließ ihn engen Kontakt zu jungen Kindern suchen [l’attachoir] [...] Die Vorahnung
[prévues] der Oberen um diese ungezügelten Affekte [avoyant de cette affection dérèglée] [...]
wurde bestätigt, aber um die Gemeinschaft nicht zu stören [n’édifier], verbargen [cacher] sie
diese Anklage.335

Angesichts solcher Verbrechen solle Beaufés sein Antlitz vor Schande verstecken
(ce qui doit couvrir de honte son visage). Der angegriffene Jesuit verteidigte sich
aber in einem Pamphlet: Der Orden hätte ihn doch sicher entlassen, wenn auch
nur ein kleiner Teil von Jarriges Behauptungen wahr sei.336 Eine recht dürftige
Verteidigung. Denn die Behandlung des Falles Marells und anderer zeigt, dass
man durchaus Verbrecher duldete, vor allem wenn sie bekannt oder das Profess-
Gelübde abgelegt hatten. Dies entzog damit auch einer solchen Verteidigungsstra-
tegie ihren Boden. Doch nicht nur bei sexuellem Kindesmissbrauch soll die Or-
densleitung laut Jarrige meist geschwiegen und untätig geblieben sein, sondern
auch bei der Strafverfolgung von Waisenhausangestellten und Eltern, indem sie
Morde an Kleinkindern kleinredeten, etwa wenn sie ein blutig geschlagenes Kind
ohne Nachfrage begruben, oder sich nicht der tödlichen Vernachlässigung von
Findelkindern in Waisenhäusern entgegenstellen, und selbst aktiv an Abtreibun-
gen mitwirkten.337

Inwieweit sich die Anschuldigungen gegen Petiot verifizieren lassen, kann
nur eine intensive Suche in den Archiven Frankreichs und Roms klären. Dass es
aber zahlreiche Päderastiefälle in Jesuitenschulen gab,338 steht außer Frage. Der
Fall eines so jungen Mädchens scheint bisher aber singulär unter den Jesuiten
des 17. Jahrhunderts zu sein. Dass derartige Vorfälle extrem selten (delicta raris-
sima) vorkamen,339 wie eine Quelle aussagt, aber durchaus nicht unbekannt

 Jarrige: Les Jesuites mis sur l’echafaut, S. 101.
 Adolphe Boucher: Histoire dramatique et pittoresque des Jésuites [...] Illustrée de 30 magnifi-
ques dessins par T. Fragonard, Bd. 10. Paris 1846, S. 222.
 Jarrige: Nachricht, S. 1, c. 1, 47. Die Jesuiten von Bordeaux waren in der Tat für das Waisen-
haus der Stadt verantwortlich. Jarriges Aussagen zur Vernachlässigung von Waisenkindern wur-
den weitgehend bestätigt durch Martin Dinges: Stadtarmut in Bordeaux 1525–1675: Alltag, Politik,
Mentalitäten. Bonn 1988, S. 380–383. Zur Problematik im Heiligen Römischen Reich siehe Markus
Meumann: Findelkinder, Waisenhäuser, Kindsmord in der Frühen Neuzeit: Unversorgte Kinder
in der frühneuzeitlichen Gesellschaft. Berlin 1995.
 Zur Problematik von Schule und Päderastie in der Gegenwart siehe die psychologische Stu-
die von Thierry Petitot: Le pédéraste et le pédophile à l’école. Paris 2007.
 So der Geistliche Rat Freising im Jahr 1711, siehe AEM: AA001/1, GR.PR.139, 26. September 1712,
Bild 263.

84 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



waren, zeigte sowohl die Verurteilung des bekannten Komponisten Nicolas Gom-
bert im Jahr 1540 zu einer Galeerenstrafe wegen Päderastie340 als auch der Fall
des Schlosskaplans Seitz aus Haarbach im Bistum Regensburg.

Letzterer wurde am 27. Juli 1711 wegen „Leichtfertigkeit mit jungen Mädchen“
zu einer einjährigen Galeerenstrafe in Venedig verurteilt.341 Bereits am 22. Januar
1711 hatte der geistliche Rat in Freising durch die Landshuter Regierung von dem
Verbrechen erfahren. Man schickte den Exjesuiten und Domkapitular Ignatius
Mändl, um Seitz zu verhaften. In Freising wurde er zunächst eingekerkert.342 Im
Laufe des Prozesses wurde bekannt, er „verführet Kinder.“343 Nach Befragung
der Opfer wurde das ganze Ausmaß seiner Verbrechen deutlich. Nicht nur in
Landshut, sondern auch in Haarbach, Biburg und Geisenhausen hatte er Miss-
brauch verübt.344 Erst im Juli sprach der geistliche Rat Freising sein Urteil:

Matthias Seitz welcher in materia lubrica [...] zu Landshut mit kleinen Kindern sowohl als
auch erwachsenen Mädeln große Exzesse verübt, und nunmehro ein halbes Jahr alhier in-
carceriert gewesen, ist anheuth d. Sentenz publiziert worden, so dahin gangen, dass er auf
ein ganzes Jahr auf die Galeere condemnirt sein solle, worauf sodan zu dessen Überbrin-
gung nach Venedig die Anstalt verfiegt, und ist den 26. Juli alldahin abgeführt worden.345

Die Richter glaubten den Aussagen der Kinder (glaubhafft) und hofften, durch die
Galeerenstrafe dem Seitz einen solchen „schroeck und abscheu einzujagen,“ dass
sich dieser nie wieder eines solchen Verbrechens schuldig machen werde.346 Der
degradierte Seitz überlebte den Galeerendienst und wurde am 15. Oktober 1712
im Auftrag von Cardinal Piazza in der Gegenwart von Zeugen von der Irregulari-
tät und Infamie absolviert.347 1713 erteilte ihm das Bistum Freising die litterae di-
missoriae, so dass er sich als Priester in eine andere Diözese begeben konnte.348

Er fand schließlich eine Anstellung im Bistum Passau.349 Aufgrund seiner hero-

 Emilio Ros-Fábregas: Cómo leer, cantar o grabar el cancionero de Uppsala (1556): ¿de princi-
pio a fin? In: Revista de Musicología (2012), S. 43–68.
 AEM: AA001/1, R169, Verzeichnis von Kriminalfällen.
 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 29.
 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 32, 26. Januar 1711.
 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 40, 5. Februar 1711. AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711,
Bild 44, 9. Februar 1711.
 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 179, 20. Juli 1711; 27. Juli 1711, Bild 187.
 AEM: AA001/1, GR.PR.128, 27. Juli 1711, Bild 187.
 AEM: AA001/1, GR.PR.139, 26. September 1712, Bild 263.
 AEM: AA001/1, GR.PR.130, 11. Mai 1713, Bild 139. Seitz fehlt allerdings in der Liste der Dimisso-
rien in AA001/1, R3509.
 DAW: PP 121, Protokoll vom 3. Mai 1713, fol. 396.

5.1 Klerus und Päderastie 85



ischen Betreuung pestkranker Pfarrangehöriger in Oberhollabrunn schickte man
ihn 1714 als ordentlichen Kaplan nach Zwettl, wo sich seine Spur verliert.350

Homosexualität wurde nicht nur von evangelischer, sondern auch katholischer
Seite als genuines Laster des Klerus angesehen, als eine „Liebe, deren Namen man
nicht auszusprechen“ wagte (amor que não ousava dizer o nome).351 Allerdings hat
die historische Kriminalforschung vor allem für das 16. Jahrhundert herausgearbei-
tet, dass ein erheblicher Teil homosexueller Beziehungen einem päderastischen
Schema folgte. Dies hatte zur Folge, dass das polemische Typenbild des homosexu-
ellen Klosterlehrers in den Handlungshorizont der Päderastie eingebettet war.
Daher vermuteten die Bürger von Bologna im 16. Jahrhunderts, dass Ottavio Bargel-
lini wohl deswegen darüber nachdachte, Mönch zu werden, weil er hoffte im Klos-
ter seine Sexualität ausleben zu können.352 Der erst fünfzehnjährige, „bartlose“
(sbarbato) Ottavio entstammte einer der vornehmsten Familien der Stadt und
wurde im Augustinerkloster San Giacomo von einem Frater Georgio Gudietti wohl
unter dem Vorwand weiterer Studien auf seine Zelle gelockt und dort vergewaltigt,
später auch drei oder viermal vom ehemaligen Ordensgeneral der Serviten Aurelio
Menocchi. Trotz Gewalt, suchten die Täter oftmals nach ihrer Tat mit Geschenken
entweder weitere Treffen zu ermöglichen oder das Opfer ruhigzustellen oder aber
eine romantische Beziehung aufrecht zu erhalten. Letzteres nahm der italienische
Historiker Zuccarello an, der in den Geschenken, die auch im Fall Marell eine
große Rolle spielten, eine Charakteristik der homosexuellen Subkultur im Klerus
sah,353 die es anscheinend auch in deutschen Landen gab.354 Menocchi kam als
Priester mit einer harmlosen Strafe davon – auch weil der Junge vor dem Prozess
gegen ihn bereits 1594 hingerichtet worden war. Allerdings wurde in den Befragun-
gen der Serviten deutlich, dass Menocchi bereits 1576 ähnliches vorgeworfen wor-
den war. Da dieser aber die frühere Anklage verschwiegen hatte, wurde er vom
Kardinal Protektor zu dreijähriger Haft verbannt, in der er seineWürde wiederher-
stellen sollte.355 Aus Furcht vor einem Skandal vermied man weitergehende Maß-
nahmen. Das Opfer von Don Francesco Finetti war ebenfalls erst vierzehn Jahre

 DAW: PP122, Protokoll vom 16. März 1714, fol. 194; PP122, Protokoll vom 21. März 1714, fol.
211. PP 255, Bild 40 (1714).
 Mott: Ventura e desventuras, S. 85.
 Ugo Zuccarello: La sodomia al tribunale bolognese del Torrone tra XVI e XVII secolo. In: La
sodomia al tribunale bolognese del Torrone tra XVI e XVII secolo (2000), S. 37–51, hier S. 46–47.
 Ebd., S. 45.
 Darauf deutet der Fall des Werner Veitz in Köln hin, der verdächtigt wurde, mit Geistlichen
„Unzucht“ zu treiben. HASK: Best. 125 Kriminalakten, A 154, Bl. 7.
 Zuccarello: La sodomia, S. 44–45.

86 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



alt. Auch er hatte als Erwachsener seine Schutzpflicht verletzt, und sich gewaltsam
an einem Jungen befriedigt.356

5.2 Körper und Identität nichtjesuitischer Missbrauchsopfer
in Brasilien, Indien und Portugal

In Lissabon unterhielten einige Priester Bordelle mit minder- und volljährigen Prosti-
tuierten und engagierten sich netzwerkartig durch den Austausch von Sexualpart-
nern.357 In Brasilien konnte ein ähnliches Netzwerk identifiziert werden.358 Die
überführten Kleriker, unter denen keine Jesuiten waren, wussten, wie sie ihre sexu-
elle Ausbeutung von Jugendlichen straffrei vornehmen oder gleichgeschlechtliche Be-
ziehungen zu Volljährigen ohne Bestrafung unterhalten konnten.359 Als etwa 1591
der 65-jährige Padre Frutuoso Álvares angeklagt wurde, weil er zugegeben hatte seit
fünfzehn Jahren unzählige Male Sodomie begangen zu haben, mit Männern von 18
Jahren, aber auch zahlreichen Jugendlichen, darunter auch Zwölfjährigen, gab er
stets an, im Geschlechtsakt lediglich der passive Teil gewesen zu sein und nie aktiv
penetriert zu haben. Daher wurde er auch nur ermahnt, sich in der Zukunft solcher
Sünden zu enthalten.360 In den folgenden Jahren stand er insgesamt fünfmal wegen
solcher Vergehen vor Gericht, so dass sich der Visitator der Inquisition fragte, ob nur
die Todesstrafe den „Appetit“ des Klerikers zügeln werde.361 Eine strengere Bestra-
fung brachte es ihm aber nicht ein.

Ein besonders markantes Beispiel ist der Fall des 1670 von der Inquisition in
Goa/Indien arrestierten Priesters João da Costa, der zugab, 25 Jungen zwischen
sieben und vierzehn Jahren missbraucht zu haben, obwohl der Prozess 49 Opfer

 Ebd., S. 39–41.
 Veronica De Jesus Gomes: Prazeres ilícitos: a prostituição homossexual protagonizada por
padres na Lisboa Seiscentista. In: Anais da Jornada de Estudos Historicos Professor Manoel Sal-
gado 5 (2019), S. 981–996. Siehe auch Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisito-
rial; Veronica De Jesus Gomes: Atos Nefandos: Eclesiásti cos homossexuais na teia da Inquisição.
Curitiba 2015; Veronica De Jesus Gomes: Vício dos clérigos: a sodomia nas malhas do Tribunal do
Santo Ofício de Lisboa, Niterói 2010.
 Ronaldo Manoel Silva: O pecado nefando na primeira visitação do Santo Ofício ao Brasil
(1591–1595). In: Revista Aedos 8 (2016), S. 62–84.
 Ebd.
 Ebd., S. 67.
 Ebd., S. 69. Zu Alvarez siehe besonders Cássio Bruno de Araujo Rocha: Masculinidade e ho-
moerotismo no Império português seiscentista: as aventuras sodomíticas do Padre Frutuoso Álva-
res, vigário do Matoim. In: Em Tempo de Histórias 25 (2015), S. 151–171.

5.2 Körper und Identität nichtjesuitischer Missbrauchsopfer 87



identifizierte.362 Der Portugiese war bereits wegen pädophiler und sodomitischer
Taten 1661 aus dem Kapuzinerorden verstoßen worden, hatte sich aber trotzdem
die heiligen Weihen verschafft und war dann nach Indien gegangen.363 Schon
1666 hatte er vor dem Inquisitor Paolo Castellino de Freitas gestanden und be-
kannt, mit sechs Jungen, drei darunter zehn, zwölf und vierzehn Jahre alt, Sodo-
mie getrieben zu haben, wurde aber nur ermahnt dies nicht zu wiederholen. 1670
wurden ihm weitere Taten, alle „cum penetratione et effusione seminis,“ d. h. mit
Penetration und Ejakulation, vorgeworfen. In weiteren Verhören bis April 1671 er-
weiterte sich die Liste seiner Opfer auf 49 Namen. Am Ende des Prozesses musste
man feststellen, dass da Costa „unzählige [sic!] sodomitische Akte als aktiver Teil
[sendo agente] mit einer ganzen Reihe von männlichen Personen vollbracht
hatte“ und offensichtlich unfähig war, sein Verhalten zu ändern. Er wurde den
staatlichen Behörden übergeben.364 Die Opfer wurden, sofern sie über vierzehn
Jahre alt waren und aktiv penetriert hatten, von der Inquisition als Mittäter und
Komplizen angesehen. Geht man die Liste der Opfer durch, wird schnell deutlich,
dass eine große Zahl der Jungen in einem Abhängigkeitsverhältnis zu da Costa
stand. Manche waren Hausdiener des Klosters in dem da Costa lebte, oder deren
Kinder, sowie Ministranten. In einigen Fällen gebrauchte er Gewalt, wie etwa bei
João de Siqueira, einem 16-jährigen Brahmanen, der sich weigerte, sich zu bücken
und freizumachen. Er warf ihn zu Boden und penetrierte ihn, wurde aber durch
das Klopfen an der Tür durch den Sakristan abgehalten zu ejakulieren.365 Eine
Reihe von Jungen fühlte sich aber nicht als Opfer, da sie von da Costa für ihre
Dienste bezahlt wurden, ähnlich jungen afrikanischen Mädchen, die mit den Kle-
rikern schliefen.366 Vielleicht wurde der Priester aber auch als Guru oder Yoga-
Meister gesehen und hatte daher so direkten und unwidersprochenen Zugang zu
Kindern. Auch in Portugal muss man ähnliche Verhaltensmuster annehmen. Zwi-
schen 1626 und 1739 erschienen vor der Inquisition in Lissabon, Coimbra, und
Evora insgesamt siebzehn Lehrer im Alter von 20 bis 61 Jahren, um sich zu ver-
antworten. Nur fünf von ihnen stammten aus alteingesessenen christlichen Fami-

 Lana Lage da Gama Lima: Sodomia e pedofilia em Coa: o caso do padre João da Costa. In: A
Inquisição em xeque: temas, controvérsias. Hg. von Ronaldo Vainfas, Bruno Feitler, Lana Lage da
Gama Lima. Rio de Janeiro 2006.
 ANdTT: PT/TT/TSO-IL/028/12197, https://digitarq.arquivos.pt/viewer?id=2312398 (20. Mai 2023).
 Lima: Sodomia e pedofilia em Coa: o caso do padre João da Costa, S. 245.
 Ebd., S. 247.
 Ebd., S. 248.

88 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive

https://digitarq.arquivos.pt/viewer?id=2312398


lien. Neun wurden offiziell angeklagt für judaisierendes Verhalten und vier für
Sodomie bzw. homosexuelle Handlungen.367

Veronica Gomes hat die verschiedenen sexuellen Gewalttaten, die Priester an Kin-
dern und Jugendlichen in Brasilien und Portugal verübten, untersucht, und eine
ganze Bandbreite sexueller Praktiken identifiziert, aber auch herausgearbeitet, dass
die meisten Opfer aus unterprivilegierten Familien bzw. Handwerkerfamilien stamm-
ten.368 Zudem wurde aus ihren Studien deutlich, dass manche Ordensmänner selbst
nach dem Ausschluss aus dem Orden durch Tätigkeiten als Hauslehrer auch weiterhin
an Jugendliche herankommen konnten.369 Da diese Studenten oft im selben Haus wie
die Lehrer schliefen, war es diesen, vor allem wenn sie noch Priester waren, ein Leich-
tes, eine Gruppe als Favoriten heranzuziehen, was man heute als grooming370 bezeich-
net, und sexuell auszubeuten. Von einem ist bekannt, dass er diese offen seine
Favoriten und sogar „Mädchen“ [meninas] nannte, was die ähnlich lautenden Aussa-
gen Jarriges bestätigt.371 Damit wird deutlich, dass diese Jugendlichen in einer dreifa-
chen Abhängigkeit zu ihrem geistlichen Lehrer standen. Zum einen waren sie seine
akademischen Schüler, dann aber auch seine geistlichen Ziehsöhne und oft auch
Beichtkinder sowie die verfügbaren Sexualobjekte.372

Die Inquisition in Portugal aber betrachtete die Opfer nur aus der Perspektive
ihrer Handlungen. Es spielte keine Rolle, ob der Priester den Schüler zum „aktiven“
Partner bestimmt hatte, weil er wusste, dass dieser mit dem Tod bestraft werden
konnte. Sein Verlangen, penetriert zu werden, war daher kein symbolischer Macht-
verzicht, sondern vielmehr Fortsetzung des Missbrauchs. An dessen Ende wurde das
Opfer durch Zurechnung des Verbrechens ein zweites Mal symbolisch erniedrigt.373

Da die Bestrafung von Jugendlichen im Vergleich mit älteren Personen, die ebenso
sexuelle Grenzen überschritten, deutlich harscher erscheint, zeigt sich hier vielleicht
eine Grundüberzeugung der Frühen Neuzeit, dass der ungebändigte sexuelle

 Paulo Drumond Braga: Mestres de Meninos em Portugal nos séculos XVI a XVIII. Alguns con-
tributos com base em fontes inquisitoriais. In: Estudios Humanísticos. Historia (2011), S. 197–208.
Die Archivalien hierzu sind im ANdTT: Inquisição de Lisboa, proc. 2664, 9488, 13144; Inquisição
Coimbra proc. 497.
 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 10. Siehe auch Gomes:
Vício dos clérigos: a sodomia nas malhas do Tribunal do Santo Ofício de Lisboa; Gomes: Atos Ne-
fandos: Eclesiásti cos homossexuais na teia da Inquisição.
 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 11.
 William D. Erickson/NH Walbek/RK Seely: Behavior patterns of child molesters. In: Archives of
Sexual Behavior 17 (1988), S. 77–86; Anne-Marie McAlinden: ‚Setting ‘Em Up’: Personal, familial and
institutional grooming in the sexual abuse of children. In: Social & Legal Studies 15 (2006), S. 339–362.
 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 12; Paiva: O episcopado.
 Pierre Bourdieu: Die männliche Herrschaft, 5. Auflage Aufl. Frankfurt am Main 2020, S. 117.
 Im Anschluss an die Ausführungen von Ebd., S. 41–42.

5.2 Körper und Identität nichtjesuitischer Missbrauchsopfer 89



Trieb der Jugend mit aller Kraft in Zaum gehalten und daher auch bestraft werden
müsse.374 Man fürchtete, dass sich sonst ein schlechtes Beispiel wie ein Flächen-
brand unter der Jugend verbreiten könnte. Der Erwachsene hatte daher die grö-
ßere Unschuldsvermutung auf seiner Seite, da er sich ja der Vernunft vollauf
bedienen und so auch moralisch fortentwickeln konnte. Der Erwachsene wurde
zudem, wenn er Priester war, meist nur ermahnt und nur in den allerwenigsten
Fällen der Justiz zugeführt. Nur in Ausnahmen wurden Päderasten und „Sodomi-
ten“ nach Indien verbannt; 60 Prozent der verurteilten Kleriker wurden nach Af-
rika und 15 Prozent nach Brasilien geschickt.375 Antonio Dias do Rio, der nach dem
Tod des Vaters von Haushalt zu Haushalt herumgereicht und missbraucht wurde,
bis er sich als 16-jähriger 1630 selbst denunzierte, wurde für acht Jahre ins afrikani-
sche Angola verbannt.376 Die straff hierarchisch organisierte koloniale Gesellschaft,
sei sie nun spanisch, portugiesisch oder französisch bestimmt, erschloss sexuellen
Triebtätern in den religiösen Orden eine Bandbreite neuer Opfer unter Frauen, jun-
gen Männern, Kindern und Untergebenen.377

Manche argumentierten zu ihrer Verteidigung, dass sie erst der Zölibat zur se-
xuellen Ausbeutung getrieben habe.378 Von der portugiesischen Inquisition in Goa
wurde etwa 1643 ein Priester wegen Sodomie verurteilt, der einen 19-jährigen Lieb-
haber hatte, und 1644 ein 66-jähriger Priester namens Santos de Almeida, der
wegen seiner homoerotischen Skandalchronik hingerichtet wurde.379 1666 gestand
der 50-jährige Kapuziner João da Costa aus Lissabon, dass er 46 Opfer im Alter zwi-
schen sieben und sechzehn Jahren sodomisiert und teilweise vergewaltigt hatte.380

Einer der frühesten bezeugten Fälle in Lima war der des Dominikaners Bernardino
de Minaya in 1551, dessen Opfer zwischen 9 und 12 Jahre alt waren. Er ließ die Kin-
der unter einem Vorwand zu sich rufen und missbrauchte sie dann. Minaya drohte
er würde sie umbringen, sollten sie etwas von seinen Taten erzählen.381

 Winfried Speitkamp: Jugend in der Neuzeit: Deutschland vom 16. bis zum 20. Jahrhundert.
Göttingen 1998, S. 32.
 Luiz Mott: A índia nos processos de sodomia da Inquisição portuguesa. In: Império de várias
faces: Relações de poder no mundo ibérico da Época Moderna (2009), S. 49–66, hier S. 58.
 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 8. ANdTT: Inquisição de
Lisboa, Proc. 3699.
 Fernanda Vanina Molina: El convento de Sodoma: frailes, órdenes religiosas y prácticas so-
domíticas en el Virreinato del Perú (Siglos XVI-XVII). In: Histoire(s) de l’Amérique latine 9 (2013),
S. 1–17, hier S. 11.
 Ebd., S. 13–14.
 Mott: A índia nos processos de sodomia da Inquisição portuguesa, S. 51.
 Ebd., S. 60.
 Molina: El convento de Sodoma, S. 8.

90 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



Der Fall des Franziskaners Ambrosio de Renteria von 1597 in Lima aber zeigt,
dass sich manche Kleriker bewusst in den ersten Jahren ihrer Ordenszugehörig-
keit zurückhielten, um sich danach umso schlimmer an Kindern zu vergehen.
Nachdem er im Orden einigen Einfluss gewonnen hatte, begann er seine sexuel-
len Aktivitäten über das Kloster hinaus auszuweiten. Er missbrauchte Jungen,
weil diese, wie die Ureinwohner, „einfache“ Opfer waren, wie er selber zugab.382

1596 hatte die Inquisition auch den Provinzial der Dominikaner, Domingo de Val-
derrama, wegen der sexuellen Ausbeutung junger Mönche geladen. Er hatte für
seinen Taten das Novizenhaus, mit Wissen des Novizenmeisters, genutzt.383

Vom Mercedarier Lucas de Souza im brasilianischen Belém ist bekannt, dass
er einige durchaus auch mehrjährige Beziehungen unterhielt, aber so notorisch
aufdringlich gegenüber allen jungen Männern war, dass sich diese von der Klos-
terpforte fernhielten. Trotz der offiziell geächteten Verhaltensweise kann von
Heimlichkeit bei seinen Annäherungsversuchen keinesfalls die Rede sein. Die Or-
densoberen schritten aber nicht ein, auch nachdem er zweimal für seine Auf-
dringlichkeit tätlich angegriffen worden war.384 Die Nonnen des Ortes nannten
seinen Liebhaber, der durch eine Strickleiter einstieg und dem die anderen Mön-
che dienen mussten, nur „Pater Lucas’ Frau“ (mulher de Frei Lucas).385 Erst 1658
wurde ihm der Prozess gemacht. Kinder und Jugendliche scheinen aber nicht
unter seinen Sexualpartnern gewesen zu sein, was aber die Ausübung sexueller
Gewalt durch seine Machtstellung in der Gemeinde nicht ausschliesst. Der Orden
wollte den vorigen Prior aber nicht der Inquisition ausliefern, sondern ihn selbst
bestrafen. Nach langer Weigerung und neun Monaten im Kerker wurde er aber
dennoch der Inquisition übergeben. Er wurde vom Orden ausgeschlossen und
nach Lissabon zur Verurteilung gebracht. Detailliert legte er eine Chronik seiner
amourösen Abenteuer vor, und weil er in den Augen der Inquisition keinen Skan-
dal verursacht hatte, wurde er 1660 nicht zum Tod auf dem Scheiterhaufen verur-
teilt, sondern lediglich seiner aktiven und passive Wahlstimme im Orden beraubt
und gezwungen sich einiger Bußübungen unterwerfen, ebenso aber zu zehn Jah-
ren Galeerendienst verurteilt. Allerdings wurde er im Alter von 72 Jahren, bereits
nach drei Jahren von der Galeere entlassen.386

Die Verhöre der kindlichen und jugendlichen Opfer durch die Inquisition Por-
tugals zeigen, dass der Körper eines Jungen eindeutig anders wahrgenommen
wurde als der des Priesters, der des Kindes anders als der des Erwachsenen. Der

 Ebd., S. 9.
 Ebd., S. 9–10.
 Mott: Ventura e desventuras, S. 85; 89.
 Ebd., S. 92.
 Ebd., S. 93–101.

5.2 Körper und Identität nichtjesuitischer Missbrauchsopfer 91



Körper war für die Jungen auch symbolhafter Ausdruck ihrer Abstammung und
damit ihrer sozialen Stellung. In der adligen wie der bürgerlichen Familie war das
Kind Sprössling einer genealogischen Linie und wurde unter der potenziellen Fä-
higkeit, diese Linie fortzusetzen, betrachtet. Der sexuelle Missbrauch gefährdete
diese Fortsetzung aber.387 Bei Bekanntwerden wäre sie einem „symbolischen
Macht- und Autoritätsverlust“ gelichgekommen, die einen künftigen Ehepartner
ebenso abschreckte wie einen Bischof, der es sich zweimal überlegte, einen solchen
Jungen, selbst wenn er begabt und adliger Abkunft war, in seinen Klerus aufzuneh-
men. Zu groß war das Stigma, das damit verbunden war. Die adligen Kinder waren
insofern auch die einfacheren Opfer, weil sie am meisten zu verlieren hatten.
Zudem waren sie trotz ihres besseren Lebensstandards verwundbarer, da sie als
Jugendliche oft weit weg von der Familie in einem Internat oder bei einem Haus-
lehrer lebten. Dieser nahm dadurch die Stelle des Familienvaters ein, dem man Ge-
horsam schuldig war und sich unterwürfig bis zur sexuellen Selbstverleugnung
zeigte. Nicht nur, dass man den kindlichen Körper als unterentwickelt ansah, man
sprach Kindern auch die notwendigen intellektuellen und moralischen Fähigkeiten
ab, bis sie das siebte Lebensjahr erreicht hatten,388 aber auch darüber hinaus. Auch
Jugendliche hatten nach Ansicht der Zeit noch nicht das volle Urteilsvermögen und
wurden daher nur bedingt als zuverlässige Zeugen oder Ankläger betrachtet. Dies
machte sie zu „idealen“ Opfern päderastischer Kleriker, die um diese juristische
wie gesellschaftliche Einschätzung ihres Intellekts natürlich wussten. Dem adligen
Kind oder Jugendlichen aber gestand man durch seine Abkunft, Erziehung und Ma-
nieren auch größeren Vernunftgebrauch und moralische Integrität zu. Dies wird
besonders deutlich anhand des Falles des 40-jährigen Ordensmannes (hábito de
Santiago) Francisco Dias Palma, Pfarrer in Gomes Aires, einem Ortsteil von Ou-
rique. Er war bekannt für seine Vergewaltigungen von Jungen, die aufgrund schwe-
rer Analverletzungen oft nicht mehr sitzen konnten.389 Seinen zahlreichen Opfern
aus unterschiedlichen Altersgruppen der Unterschicht schenkte man keinen Glau-
ben. Doch die gut artikulierte Aussage eines erst gerade einmal 12 Jahre alten adli-
gen Jungen, wurde fast wie die Aussage eines Erwachsenen akzeptiert. Zudem
hatte er, eingedenk der Notwendigkeit von Beweisen, sofort nach der Tat einem
Zeugen seine vom Sperma des Priesters befleckte Unterhose gezeigt und die Ge-

 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 2.
 Vgl. dazu die „protestantische“ Sichtweise, die das Kind als von der Erbsünde pervertiert
verstand, siehe Steven Ozment: When Fathers Ruled: Family Life in Reformation Europe. Cam-
bridge 1983, S. 161–171. Einige Fälle, in denen brutal vergewaltigte Kindern noch im achtzehnten
Jahrhundert der Wert ihrer Anklagen abgesprochen wurde bei Julia König: Kindliche Sexualität:
Geschichte, Begriff und Probleme, Bd. 30. Frankfurt am Main 2020, S. 381–385.
 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 16.

92 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



walttat geschildert und so eine Beweiskette etabliert, die ihn in den Augen der In-
quisitoren eindeutig als Opfer qualifizierte. Soziale Abstammung definierte damit
maßgeblich auch die Zuerkennung von Vernünftigkeit.390

5.3 Sexuelle Gewalt bei den Jesuiten Hollands und Belgiens

Die vielleicht kompakteste Zusammenstellung von Delikten, die angeblich von Je-
suiten verübt worden sind, findet sich in einem Spottgedicht des Niederländers
Jan de Bisschop. Er ergötzte sich auf Dutzenden von Seiten am unmoralischen
Verhalten der Jesuiten seines Landes, von denen er viele als Jesuit und Schüler
selbst erlebt hatte. Bitterkeit und Enttäuschung spricht aus den Zeilen.

Anders als bei Jarrige traten aber Homosexualität und Päderastie in den Hinter-
grund. Bisschop betonte vielmehr heterosexuelle Gewalt, die sich in der sexuellen
Ausbeutung frommer Frauen durch ihre Geißelung manifestierte.391 Diese Jesuiten
zwängten Menschen ihre Gelüste auf. Im Unterschied zu Jarrige waren aber die
meisten der namentlich Genannten bereits verstorben. Penibel verzeichnete er die
Namen der Männer und ihren Wirkungsort, um seine Kenntnis von den innersten
Geheimnissen des Ordens zur Schau zu stellen. Dies ist umso erstaunlicher, als es
innerhalb der Gesellschaft strengste Geheimhaltung verbot, Außenstehenden von in-
ternen Problemen mitzuteilen. Die Details der Darstellung machen es eher unwahr-
scheinlich, dass sie auf vagen Gerüchten beruhten. Doch von wem hatte Bisschop
sein Wissen? Vielleicht von den wenigen „guten“ Jesuiten, die wegen angeblichem
Jansenismus ungerecht eingekerkert waren, während die Triebtäter mit leichten
oder gar ohne Strafen davonkamen?392

Da die Darstellung Bisschops die Moral der Gesellschaft Jesu als lax und verlo-
gen darstellte, wie man es aus der jansenistischen Literatur kennt,393 und noch

 Ebd., S. 20–21.
 Ein ähnlicher Fall ereignete sich 1678 in der Oberrheinischen Provinz, siehe APECESJ: Sign.
40–2, 9, fol. 86, wo P. Wolff nicht nur Geschlechtsverkehr mit Frauen vorgeworfen wurde, son-
dern auch Exzesse im Alkoholkonsum und Selbstabtötung „passionum mortificatione.“
 Jan de Bisschop: Chorus Musarum, id est, Elogia, poemata, epigrammata, echo, aenigmata, ludus
poeticus, ars hermetica, &c. Lyon 1700, S. 289. Die Patres Villensagne und Wilhelm de Landsheere wur-
den als Opfer dieses Verfolgungswahns genannt. Zu Pater Landsheere (Lansheere, Landtsheer etc.), der
1605 in Kassel geboren wurde, seine letzten Gelübde 1638 abgelegt hatte, und am 7. Dezember 1666 in
Gent verstarb, siehe PIBA 2: 48. Stolz erwähnt er auch seinen Jesuitenlehrer Overbeek, der aber nicht
eindeutig zugeordnet werden kann, siehe Ebd., S. 291.
 Zur Darstellung und Analyse der Termini lax und rigoristisch sowie zur Darstellung des
moraltheologischen Konflikts siehe die magistrale Studie Jean-Pascal Gay: Morales en conflit:
théologie et polémique au Grand Siècle (1640–1700). Paris 2011. Einen guten Überblick über die

5.3 Sexuelle Gewalt bei den Jesuiten Hollands und Belgiens 93



dazu die als Jansenisten verfolgten Jesuiten heroisierte, dachten manche Histo-
riker, er könne selbst Jansenist gewesen sein. Daher hat man wohl auch seine
inhaltlichen Kritikpunkte lediglich als rhetorische Angriffe betrachtet und kei-
ner näheren Untersuchung auf ihren Wahrheitsgehalt unterzogen. Eine solche
drängt sich aber auf, wenn man ein neu aufgefundenes Dokument berücksich-
tigt. Aus ihm geht hervor, dass Bisschop mehrere Jahre Mitglied der Gesellschaft
Jesu war, die ersten Gelübde abgelegt hatte, bis er den Orden 1675 verließ. Als
Grund gab er an, unfreiwillig und aus reiner Furcht in den Orden eingetreten
zu sein, weswegen auch seine Profess ungültig sei. Schon damals aber klagte er
den Orden moralischer Verkommenheit an. Dem Provinzial drohte er an, nach-
dem er trotz eindeutiger Ordensanweisung, ausgetretenen Jesuiten ihr Eigen-
tum zurückzuerstatten, bisher nichts restituiert bekommen habe, sein Wissen
über die enormen „Diebstähle“ und andere meist finanzielle Unregelmäßigkei-
ten in der Provinz an die Öffentlichkeit zu bringen.394 Bisschops Mitgliedschaft
erklärt sein detailliertes Wissen über nicht regelkonformes Verhalten unter Jesuiten
bis zu seinem Austritt. Die Identität des Jesuiten Joannes de Bisschop und Jan de
Bisschop scheint daher plausibel.395 Da er aber erst fünfundzwanzig Jahre später
seine Kritik an der Gesellschaft Jesu publizierte, ist es wahrscheinlich, dass man ihm
1675 seinen Besitz zurückerstattete. Handelt es sich dann aber um eine späte Abrech-
nung mit der Gesellschaft Jesu am Lebensende, die vielleicht durch Erinnerungspro-
bleme gekennzeichnet ist? Wiederum sprechen die exakten und zahlreichen Namen
eher für Quellen, auf die Bisschop auch nach seinem Austritt zurückgreifen konnte
wie etwa Gedächtnisprotokolle oder Tagebücher.

Welche Details berichtete er aber nun? Sein Grundthema war nicht nur die
Doppelmoral des Ordens, einerseits Moral zu predigen andererseits Sittenverbre-
cher kaum zu ahnden, sondern vor allem Machtmissbrauch. Die Priester des Or-
dens nutzten ihre sakramentale Sonderstellung aus, um ihrer eigenen Wollust zu

moraltheologischen Entwürfe der Jesuiten bietet Paola Vismara (†): Moral Economy and the Je-
suits. In: Journal of Jesuit Studies 5 (2018), S. 610–630.
 AAtM: Jesuits 17/5, Brief von J. Bisschop an unbekannt vom 23. August 1675.
 Joannes B. de Bisschop (geboren 1638, dimittiert 1675), siehe Willem Audenaert, Herman
Morlion: Prosopographia Iesuitica Belgica antiqua (=PIBA). Biographical Dictionary of the Jesuits
in the Low Countries 1542–1773, Bd. 1. Leuven-Heverlee 2000, S. 112. Zu einem Jesuiten gleichen
Namens, der 1664 verstarb, siehe Joseph Van den Gheyn/Eugène Bacha/u. a.: Catalogue des manu-
scrits de la Bibliothèque royale de Belgique: Histoire des ordres religieux […], Bd. 6. Brüssel 1906,
S. 312. Zu Bisschop als Autor, ohne Berücksichtigung seines früheren Lebens als Jesuit, siehe Ru-
dolph de Smet: Displiceant multis, multis mea forte placebunt: Janus De Bisschop (fl. 1686–1700),
deux poèmes néo-latins inédits et quelques lettres destinées à Jacobus Gronovius. In: Myricae.
Essays on Neo-Latin Literature in Memory of Jozef Ijsewijn. Hg. von Dirk Sacre, Gilbert Tournoy.
Louvain 2000, S. 565–590.

94 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



frönen, oftmals mit Gewalt oder durch geschickte Überredung. Damit bediente der
Autor einerseits den weit verbreiteten Typus des lasziven Jesuiten-Beichtvaters.396

Er dichtete etwa über die sadistisch-sexuellen Verhaltensweise des P. Johannes
Ackerboom,397 der eine Jungfrau nach ihrer Beichte mit Ruten gezüchtigt habe (fla-
gellabat virginem), und über Peter Gersen, der die Mädchen auf dem Land überfiel
und züchtigte (virgines nudas in agris ... virgunculas pulcherrimas).398 Der bekannte
Missionar Johannes de Visscher sei wegen seiner Vorliebe, Prostituierte mit Ruten

 Nicole Reinhardt: Voices of Conscience: Royal Confessors and Political Counsel in Sevente-
enth-Century Spain and France. Oxford 2016, S. 322–345.
 Bisschop: Chorus musarum, S. 295. Johannes Ackerboom wurde 1594 geboren und starb 1669
in Antwerpen, PIBA 1: 42. Petrus Wils wurde 1613 geboren und starb 1677 in Brüssel, PIBA 2: 443.
Adrianus Wolf, geboren 1638, gestorben 1699, PIBA 2: 451. Ebd. ebenfalls erwähnt, Frater Maximi-
lian Daems, PIBA 1: 263, der 1628 geboren wurde und 1703 starb, und daher noch am Leben war
als Bisschop seine Anschuldigung schrieb, wurde beschuldigt aus Geldgier seine Position als Apo-
theker missbraucht zu haben. Der Nachruf auf Wolf findet sich in der Königlichen Bibliothek
Brüssel, siehe Van den Gheyn, Bacha, u. a.: Catalogue des manuscrits de la Bibliothèque royale de
Belgique: Histoire des ordres religieux et des églises particulières, S. 353.
 Bisschop: Chorus musarum, S. 295–296; Carl August Fetzer: Der Flagellantismus und die Jesui-
tenbeichte: histor.-psycholog. Geschichte d. Geißelungs-Inst., Kloster-Züchtigungen u. Beichstuhl-
Verirrungen aller Zeiten. Leipzig and Stuttgart 1834, S. 121. Die Jesuiten, die Bisschop als moralisch
verkommen anführt, sind etwa Petrus de Ghersem (Ghersen, Gersen, Gersem etc.; geb. 1601 gest.
1678 in Antwerpen; PIBA 1: 376–377), der „verurteilte Joannes Ipols“ (Bisschop, Chorus musarum,
S. 283; geb. 1613, gest. 1668; PIBA 2: 8), Alphonsus Sarassa (Bisschop, Chorus musarum, S. 283; geb.
1617, gest. 1667 in Antwerpen; PIBA 2: 286), Joannes oder Carolus Manderscheidt (Bisschop, S. 284;
PIBA 2: 99), Johannes oder Thomas Dekens (Bisschop, Chorus musarum, S. 287; PIBA 1, 275); Francis-
cus de Cleyn (Bisschop, Chorus musarum, S. 287–288; Provinzial ab 1661, PIBA 1: 215); Joses van Ren-
terghem (Bisschop, Chorus musarum, S. 287; Provinzial 1657–1661, PIBA 3: 322 und Index). Bisschop,
Chorus musarum, S. 288 berichtet von den Patres Poirtrers, Villenfaigne, Huver und Boereghe als
unschuldig wegen Jansenismus inkarzeriert (zu Johannes Heuver oder Huver, geb. 1606 und gest.
1676 in Kortrijk, siehe PIBA 1: 449; zu Adrianus Poirters, geb. 1606, gest. 1676 in Mechelen, siehe
PIBA 2: 218–219; zu Andreaas Boereghem, geb. 1601, gest. 1672 in Leuven, siehe PIBA 1: 123), die Frat-
res van der Specken, Hasenburg und Lannoi als unschuldig inkarzeriert (zu Quintinius de Lannoy,
siehe PIBA 2: 50). Zu Nicolaus Hasenburch, geb. 1597, gest. 1670 in Antwerpen siehe PIBA 1: 426; zu
Joannes van der Speck, geb. 1625, der zwischen 1665 und 1669 entlassen wurde, siehe PIBA 2: 325).
Villenfaigne war angeblich des Jansenismus verdächtig (Bisschop, Chorus musarum, S. 289; PIBA 2:
404; geb. 1608, gest. 1678 in Antwerpen). Wer mit Magister Herman gemeint ist, ist unklar, vielleicht
Hermannus Isaac, der am 28. Februar 1666 starb (PIBA 2: 8; Bisschop, Chorus musarum, S. 289). Das
sexuelle Verhalten von Petrus Bouvaeus gegenüber Frauen findet sich bei Bisschop, Chorus
musarum, S. 291. Dieser wurde tatsächlich zwischen 1669 und 1671 (PIBA 1: 149) entlassen. Spitzzün-
gig bemerkt Bisschop, Bouvaeus habe die ignatianische Familie durch die Zeugung dreier Kinder
vermehrt (Bisschop, Chorus musarum, S. 292). Petrus de Schildere (Bisschop, Chorus musarum,
S. 291–292; PIBA 2: 294, geb. 1630, gestorben 1686) wird bezichtigt, eine Geliebte zu haben, wie auch
Jodokus de Bacq (PIBA 2: 67, geb. 1616, gest. 1678). Bisschop, Chorus musarum, S. 293 schreibt, er
habe selbst gesehen, wie Schildere mit einem Mädchen ins Bett stieg.

5.3 Sexuelle Gewalt bei den Jesuiten Hollands und Belgiens 95



zu schlagen, von der Inquisition belangt worden,399 und auch Mathias Schweitzer
wird ähnlicher Akte beschuldigt.400 Die Patres, die sich Geliebte hielten, würden
sich, ohne rot zu werden, „Löwen“ (leones) nennen und seien nicht nur Raubtiere
sondern auch Zuhälter (lenones) – ein kunstvolles Spiel mit den zwei ähnlich lauten-
den lateinischen Hauptwörtern.401 Ähnliches berichtete Bisschop auch von Wilhelm
van der Maele, der Jungfrauen „defloriert habe“ und daher aus der Gesellschaft ent-
lassen wurde,402 und zahlreichen anderen.403

Einige der von Bisschop Erwähnten wurden in der Tat aus der Gesellschaft
entlassen. Obwohl die Gründe für die Entlassung nicht bekannt sind, ist es auf-
grund vergleichbarer Taten in der Oberdeutschen Provinz der Gesellschaft Jesu
wahrscheinlich, dass zumindest einige wirklich wegen der angeführten Taten aus
dem Orden entfernt worden sind. In vielen anderen Fällen wird der Hass auf die
früheren Oberen aber auch die Wahrheit entstellt haben. Man müsste detailliert
den gesamten Briefwechsel der Jesuiten für diese Jahre durchgehen, um die An-
schuldigungen zu verifizieren oder zu falsifizieren. Erstaunlicherweise finden
sich in seinem Gedicht aber keine Hinweise auf sexuelle Gewalt in den Jesuiten-
schulen oder homosexuelles Verhalten, bis auf eine Zeile: „Ich könnte, wenn ich
wollte zwanzig und noch mehr anführen, die unglücklich (infelicitare) mit der So-
domie infiziert sind (infectos).“ Die Mitbrüder hätten ihm dies während des „Ju-

 Bisschop: Chorus musarum, S. 310. PIBA 2: 408. Joannes de Visscher wurde 1632 in Rotterdam
geboren, kam 1663 nach Mexiko und starb 1674 in San Lucar de Barrameda/Spain. Zu de Vis-
schers Briefen aus Lissabon, Mexiko und Peru, siehe PIBA 3: 457.
 Ebd. Mathias Schweitzer, geboren 1634, wurde zwischen 1672 und 1675 entlassen und ging
nach Spanien, PIBA 2: 301.
 Ebd., S. 291.
 Ebd., S. 294. Der 163 geborene van der Maele wurde tatsächlich zwischen 1665 und 1669 ent-
lassen, siehe PIBA 2: 89.
 Matthias de Meyer, geboren 1632, gestorben 1688 in Antwerpen, wurde nie entlassen, PIBA 2:
131. Thomas Journeeel, geboren 1614, gestorben 1667 in Brügge, PIBA 2: 23. Lambert Engels wurde
1633 geboren und zwischen 1665 und 1669 entlassen, PIBA 1: 325. Weitere Namen bei Bisschop,
Chorus musarum, S. 294–295 sind Robert Lammertijn (PIBA 2: 45), Henricus Wedts (PIBA 2: 431,
entlassen zwischen 1665 und 1669), Gulielmus van den Eeden (PIBA 1: 319), Albert Raymaker
(PIBA 2: 241), Antonius van Plancken (PIBA 2: 214; 1702 entlassen), Jacobus Dammam (PIBA 1: 266,
gest. 1677), Andreas van Assche (PIBA 1: 60). Auf Bisschop, Chorus musarum, S. 297–298 wird Jo-
hannes Goyvaerts sexueller Vergehen beschuldigt (PIBA 1, 395, gest. 1678), ebd., S. 305 auch Anto-
nius Ghuyset (PIBA 1: 378; gest. 1687). Ägidius van der Beke schreibe nach Bisschop, Chorus
musarum, ebd. Bücher voller schmutziger Embleme (emblematibus stercoreis; zu den Lebensda-
ten siehe PIBA 1: 90: gest. 1673). Balthasar Merendonck sei Alkoholiker gewesen und habe sich
aus dem Fenster fallend das Genick gebrochen (Bisschop, Chorus musarum, S. 311, vgl. PIBA 2: 117
nach der er 1674 starb). Weiters erwähnt wurden Isaac Beyaart, Norbert Collaart, Jacob del Vaal,
Andreas Losson, Joannes Vrammout, Petrus de Coninck, Dionysius Brack, etc.

96 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



beljahres“ in der Beichte bekannt (confessi). Welches Jahr Bisschop damit meinte
ist unklar, aber in einem Jubeljahr durften Priester auch von besonders schweren
Sünden und Strafen lossprechen (censuris ac casis reservatis), die normalerweise
eine Erlaubnis des Bischofs oder gar des Papstes erforderten.404 Stimmt Bisschops
Aussage, dann zeigt sie, dass Jubeljahre nicht nur die Funktion der Feier und der
Austeilung von Ablässen besaßen, sondern auch eine reinigende Wirkung nach
innen: Ordensmitglieder, die sonst fürchten mussten, beim Oberen angezeigt zu
werden, trauten sich, ihre Sünden zu bekennen.405

5.4 Der „hedonistische Jesuit“ in der Polemik des achtzehnten
Jahrhunderts

Auch Fortunatus Peracher ließ an der Gesellschaft Jesu als Konvertit zum refor-
mierten Bekenntnis kein gutes Haar. Seine Bemerkungen hat man ebenso lange als
Hassrede und Schundrhetorik abgetan. Seine eigene Vita hat seine Glaubwürdigkeit
nicht gerade bestärkt, kam er doch mit seiner Flucht nach Zürich 1703 nur einer
Entlassung aus dem Orden wegen der sexuellen Beziehung zu einem Mädchen
zuvor, deren Schweigen er mit zwei Goldstücken gekauft zu haben glaubte.406

Doch abgesehen vom Tatsachengehalt mancher Information, bediente er das
durch den Jansenismus verbreitete Vorurteil des moralisch laxen Jesuiten und offe-
rierte ein lebendiges Bild seiner moralisch verdorbenen Oberen. Der Jesuitenpro-
vinzial Martin Müller, sei etwa „gar nicht scrupulös, sondern jovialisch ein halber
oder gantzer Atheist, wie seine Vorfahren P. Andreas Waibl und P. Matthäus
Beck.“407 Diese Darstellung erlaubte es Peracher, sich als „wahren Christen“ zu in-
szenieren, der aus einem „atheistischen“ Orden ohne moralischen Kompass geflo-

 Gaetano Felice Verani: Theologia speculativa universa dogmatica, et moralis, Bd. 8. München
1700, S. 534–544.
 Doch — wie um das Beichtgeheimnis zu schützen — fügt er an, dass er um der Ehre der
Familien willen, diese Namen verschweige. Bisschop: Chorus musarum, S. 310.
 Ulrich L. Lehner: Mönche und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdrängtes Kapitel Kirchenge-
schichte. Kevalaer 2015, S. 51. Siehe auch Friedrich: Der lange Arm Roms?, S. 328.
 Johann F. Peracher: Miles Gloriosus: das ist: P. Joseph Sonnenberg aus der Compaignie der
frechen Jesuiten wider unser Reformirte Züricherische Kirch und derselben anderes Jubel-Jahr
neu auftrettender Hoher- und Gross-Sprecher. Zürich 1721, S. 733. Zu Müller, siehe APECESJ: 68D,
Verz. 5748: Geburt 1637 in Hall/Tirol, Eintritt 1658, Tod 1704; zu Waibl: ebd., 3530: Geburt 1642 in
Überlingen, Eintritt 1658, Tod 1716. Ebd., zu Beck/Peck, 68-D, Verz. 5507, Geburt 1656, Eintritt 1674,
Tod 1733. Eine interessante Kritik Perachers findet sich bei Johann Nicolaus Weislinger: Des al-
lenthalben feindseligst angegriffenen J. N. Weislingers [...] höchst-billig und gründliche Antwort
[...], Bd. 2. Capell 1736, S. 309–315.

5.4 Der „hedonistische Jesuit“ in der Polemik des achtzehnten Jahrhunderts 97



hen war.408 Die Betonung des moralischen Versagens der Oberen, etwa das angebli-
che Zitat des Provinzials Müllers „Behüte uns Gott von frommen Leuten!,“409

schmetterte zudem die mögliche Kritik ab, dass es Missbrauch nur auf lokaler
Ebene gebe. Daher musste der Leser schlussfolgern, dass auch von der Ordenslei-
tung keine Besserung der Disziplin und keine Bestrafung von Vergehen zu erwar-
ten war. Jeder Provinzial handle wie Müller nach der Devise, das Unkraut bis zum
Gericht stehen zu lassen, um „durch die Finger viel menschliche Schwachheiten“
zu übersehen.410 Die Motivation dafür sei die eigene Vergangenheit Müllers, der als
junger Student der Logik „vor dem Frauenzimmer gar kein Abscheuen gehabt“
habe. „Warum sollte er dann streng und auch mit anderen, ihm jetzt untergebenen
Jesuiten verfahren, dann sie etwa auch der Kitzel ankommet?“411

Der Orden wurde bei Perracher als Gesellschaft dargestellt, in der die Oberen
die Sexualdelikte ihrer Untergebenen vertuschten oder nicht ernst nahmen, weil
sie selbst ähnliche begangen hatten. Sogar der „Mord“ an Franz Xaver Wagner
durch exzessive Blutabnahme wurde den Oberen vorsichtig, nur zwischen den
Zeilen, angelastet. Der 30 Jahre alte Solothurner war der Bruder des aus der Ge-
sellschaft entlassenen Urs Victor Wagner. Seine Vorgesetzten hätten den „im Hirn
verrückten Magistro Francisco Xaverio Wagner von Solothurn in dem Collegio zu
Luzern [...] zur Ader gelassen, bis ihm alle Wurmstich vergangen und er Tod
umgesunken.“412

Die Litterae Annua des Kollegs bestätigen zumindest eine geistige Verwirrt-
heit (in illo mentis emotae aestu) Wagners, die tödlich war (in supremo morbo pas-
sus est fatalem). Wagner scheint bereits einige Zeit unter ihr gelitten zu haben.
Nur mit größter Anstrengung habe man die Krankheit beherrschen können. Die
Redewendung, welche diese Schwierigkeit beschreibt (non alia re magis quam su-
perioris nutu et obedientiae tessera potuit coerceri), insinuiert, dass Wagner allein

 Atheismus wurde meist mit Hedonismus gleichgesetzt. Siehe die grundlegende Darstellung
für das siebzehnte Jahrhundert von Jonathan Israel: The Radical Enlightenment. Philosophy and
the Making of Modernity, 1650–1750. New York 2001. Ein ehemaliger Jesuit, der 1689 angeklagt
wurde, Atheist geworden zu sein war Casimir Lyszynski/Kazimierza Łyszczyńskiego. Gemäß der
rhetorischen Inszenierung der Zeit, sei er durch große Sünden (scelera) zur Überzeugung gelangt,
dass es keinen Gott gebe, siehe Andrzej Chryzostom Załuski: Epistolae historico-familiares: Acta Jo-
hannis Tertii usque ad obitum ejus exlusivè Continens, Bd. 1.2. Brunsberg 1710, S. 1059; 1120–1121;
1137. Zum Überblick empfiehlt sich Andrzej Nowicki: Kazimierz Łyszczyński 1634–1689. Łódź 1989.
 Peracher: Miles Gloriosus, S. 733.
 Ebd.
 Ebd.
 Ebd., S. 424. Zu Wagner siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 3552, Geburt 1665, Eintritt 1681, Tod
1695, scholasticus approbatus.

98 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



zu dieser Kontrolle nicht in der Lage war, sondern externe Hilfe brauchte. Das
„Abnicken“ (nutu) des Rektors scheint auf extreme Maßnahmen zur Ruhigstel-
lung, etwa das Anbinden oder Einsperren, hinzudeuten, kann aber durchaus
auch als Hinweis auf die Erlaubnis des Aderlassens hinweisen, ebenso das starke
Verb „zwingen“ (coerceri). Dennoch war der Nachruf außergewöhnlich empa-
thisch geschrieben und stellte vor allem das geduldig ertragene Leiden Wagners
heraus, dem man eine heiligmäßige Nachahmung des Hl. Franz Xaver attestierte.
Es findet sich dort kein Hinweis auf zensurwürdige Lehren oder nonkonformes
Verhalten, bis auf seinen Wunsch der erste Jesuit zu sein, der in der neuen Gruft
bestattet werden solle. Und auch dieser wurde vom Chronisten mit dem Hinweis
auf seine geistige Verwirrtheit erklärt.413

Karl Heinrich Ritter von Lang scheint allerdings eine negative Auswirkung von
Wagners Krankheit auf seine Lehrtätigkeit angenommen zu haben. Er schrieb die-
sem sogar grenzverletzendes Verhalten zu, da er die moralische Reinheit seiner
Schüler durch Anleitung zur Selbstbefriedigung zerstört hätte. Lang datierte dieses
Verhalten auf das Jahr 1690 als Wagner angeblich am Konstanzer Kolleg eingesetzt
war.414 Damit charakterisierte er ihn wie seinen Bruder Urs Victor als Verführer
der Jugend und insinuierte mögliche Päderastie als Hintergrund.415 Allerdings
konnte dieser Archivbeleg nicht aufgefunden werden. Auch wenn Perachers An-
schuldigung im Fall der intendierten Tötung wenig glaubhaft ist, da sich der Obere
die Irregularität zugezogen hätte, ist eine durch Aderlassen in Kauf genommene
Schwächung bis zum Tod durchaus vorstellbar.

Doch die Darstellung der „halb atheistischen“ und hedonistischen Jesuiten
wurde noch dadurch überhöht, dass Peracher auch Fälle von Sodomie im Orden
ansprach sowie ungeahndete sadistische Vergehen an Schutzbefohlenen. Es war
wiederum ein Provinzial, der mit einer Skandalgeschichte bedacht wurde:

Laurentius Keppler ein Jesuit [...] und gewesener Provincial, hat als ein so jähriger Mann
noch den jungen Knaben und Studenten, die ihm in seinem Zimmer gebeichtet, die Hosen
abgezogen und sie mit kleinen Stricken gemächlich gezüchtigt: Vorgebend, dass dieses ein

 STALU: KK 25, fol. 47.
 Da Wagner zumindest 1688/89 am dortigen Kolleg war, ist dies durchaus möglich. Zeitgleich
mit ihm war Johannes Keer dort, siehe APECESJ: Sign. 40–3, 46, fol. 14.
 „In M. Franc. Xav. Wagner, Constant. qui pueros ad pollutiones sollicitavit diversosque modos
docuit. 1690,“ in Karl Heinrich von Lang: Abenteuer des ehrwürdigen Pater Jacob Marell, Mitgliedes
der Gesellschaft Jesu: entlehnt aus Actenstücken, welche in den Archiven des Jesuitenordens in
München aufgefunden worden sind. Bautzen 1845, S. 33. Allerdings konnte ich dieses angebliche
Zitat Langs nirgends verifizieren noch irgendwelche Hinweise auf die Taten. Dass Wagner krank
war, erhellt sich auch aus BayHStA: Jesuiten 312, Brief von P. Schifferl vom 13. August 1691, fol. 1. Ein
Bericht über die Aufnahme Wagners in Noviziat im Jahr 1681 findet sich in ebd. Jesuiten 303, fol. 22.

5.4 Der „hedonistische Jesuit“ in der Polemik des achtzehnten Jahrhunderts 99



Gott sehr wohlgefällige Demuth seye, welches aber als mir ein solcher junger Knab erzelet,
ich dem Patri Rectori Guilelmo Hainzel angedeutet.416

Diese Darstellung sadistischer Praktiken an Schülern wurde von Historikern gar
nicht erst aufgegriffen. Zu sehr erinnerte sie an den literarischen Topos des Jesui-
ten als Kinderschänder. Jarrige hatte schließlich auch Alemay vorgeworfen, sei-
nen Schüler befohlen zu haben, sich nackt auszuziehen, so dass er sie „aus
Geilheit“ auf den Hintern bestrafen konnte.417

Die kurze, aber detaillierte Beschreibung der Peinigung bei Peracher stimmt
in der Tat mit Handlungsweisen überein, die man „spanische Flagellation“ nannte
und die im 16. Jahrhundert in manchen europäischen Regionen, vor allem in den
Niederlanden intensiv betrieben wurde. Manche devote Frau ließ sich einmal in
der Woche von ihrem Beichtvater geißeln. Allerdings war der Vorwurf sexuali-
sierter Bußformen nach der Reformation ein feststehender Bestandteil antikatho-
lischer Propaganda, vor allem seit der Publikation von Johann Meiboms Buch
über die sexuelle Luststeigerung bei der Geißelung im Jahr 1639.418 Die Jesuiten
selbst hatten Exzesse wie die des Dordrechter Franziskaners Cornelis Adriaensen
(gest. 1581) zwar stets abgelehnt, was Polemiker allerdings nicht hinderte, sie
ihnen dennoch zuzuschreiben.419 Die Archivalien der Oberdeutschen Provinz aus
dem siebzehnten Jahrhundert berichten allerdings nur höchst selten von sadisti-
schen Vergehen und dann zumeist in einem Klassenzimmer. Vielleicht bediente

 Peracher: Miles Gloriosus, S. 144. Zu Keppler siehe APECESJ: 68-D, 6771: Geburt 1605, Eintritt
1621, Tod 1688. Zu P. Wilhelm Hainzel/Heinzel/Heinzl, siehe ebd., 68-D, Verz. 7306: Geburt 1638,
Eintritt 1654, Tod 1704.
 Jarrige: Nachricht, S. 58. Diese auch noch im neunzehnten Jahrhundert anzutreffende Me-
thode, sexuellen Missbrauch durch eine Prügelstrafe zu vertuschen, wurde 1869 auch zwei Jesui-
ten am College de Tivoli, P. de la Juddie und Commire, angelastet. ANP: Cultes. Congrégations
religieuses, Congrégations d’hommes, Jesuites, F/19/6288, Dossier 2, Affaire de l’institution Tivoli à
Bordeaux, condamnation de trois pères jésuites à 300 francs de dommages et intérêts envers
M. Ségéral, père de l’élève victime de la brutalité des religieux (1868–1869).
 John R. Yamamoto-Wilson: Pain, Pleasure and Perversity: Discourses of Suffering in Seven-
teenth-Century England. Abingdon 2013, S. 75–88.
 „Super hoc libello saepius a Theologis Lovaniensibus instituta deliberatio: & sane graves ex
eo erant apud populum offensiones, ubi praesertim emanavit, quasdam esse mulieres, quae
semel in hebdomadi pietatis specie a confessariis caederentur. Nec falsa narrabantur: sed suspi-
cio gravabat innoxios,“ siehe Sidronius de Hossche: Imago primi saeculi Societatis Jesu a provin-
cia Flandro-Belgica ejusdem societatis repraesentata. Antwerpen 1640, S. 736. Siehe auch Fetzer:
Der Flagellantismus, S. 119–120. Zur neueren Interpretation von Cornelis ist v. a. Decavele heran-
zuziehen, der den Wahrheitsgehalt der Anschuldigungen gegen ihn vor dem Hintergrund der
zeitgenössischen Polemik exakt untersucht und analysiert, siehe Johan Decavele: Het waarheids-
gehalte in de preken van Broeder Cornelis van Oord recht in Brugge (1566–1574). In: Handelingen

100 5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive



Peracher also das konfessionelle Vorurteil, da im Protestantismus die Selbst-
Geißelung unbekannt war, im Katholizismus aber weitläufig praktiziert wurde.
Das geistliche Leben der Jesuiten kannte auch nach wie vor die öffentliche Geiße-
lung im Refektorium sowie die private (disciplina domestica) in den Zellen der
einzelnen Mitglieder. Erstere war vor allem für schwere Regelverstöße gedacht,
die zweite zur persönlichen Buße.420 Wer aber einen Schüler schlug (caedat),
sollte nach den Ermahnungen des Provinzials mit Ruten vor allen Konventmit-
gliedern ausgepeitscht werden (virgis, non baculis).421

van het Genootschap voor Geschiedenis 148 (2011), S. 3–44. Bostoen zeigt auf, wie sich die literari-
sche Figur des Cornelis vom realen Mönch unterscheidet, und DeWitte, wie Texte Cornelis unter-
schoben wurden, siehe Karel Bostoen: Broer Cornelis en zijn historie: een politieke satire.
In: Literatuur 1 (1984), S. 254–261; Alfons Dewitte: De Historie (1569–1578) van broeder Cornelis
Adriaenszoon van Dordrecht: auteur en drukker. In: Handelingen van het Genootschap voor Ge-
schiedenis 140 (2003), S. 111–127.
 Der Klassiker ist die Geschichte der Flagellanten des französischen Klerikers von Boileau,
der den Missbrauch der Selbst-Geißelung aufdeckte, Jacques Boileau: Historia flagellantium. De
recto et perverso flagrorum usu apud Christianos, etc. Paris 1700.
 APECESJ: Sign. 40–2, 1, Archivi Provinciae Rhenanae superioris, 10. Oktober 1660, fol. 616.

5.4 Der „hedonistische Jesuit“ in der Polemik des achtzehnten Jahrhunderts 101



6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu

Auch in den deutschsprachigen Provinzen der Gesellschaft Jesu lassen sich für das
siebzehnte und achtzehnte Jahrhundert Muster sexuellen Missbrauchs identifizie-
ren. Die Konsultoren der Oberrheinischen Provinz zeigten sich etwa in Mainz am
10. Oktober 1660 erzürnt „de sensuali amore professorum in discipulos,“ also die
physisch gezeigte Liebe der Professoren zu ihren Studenten. Deren Ermahnung ist
an Eindeutigkeit kaum zu überbieten: Die Hausrektoren wurden angehalten dieses
Übel auszurotten (eradicetur) und in einem solchen Fall sofort an den Provinzial
zu berichten, auch wenn dies einen Personalwechsel während des Schuljahres
nötig machen sollte. Jede Möglichkeit sexueller Annäherung wollte man ausschal-
ten.422 Die Wortwahl macht deutlich, dass es sich keineswegs um eine präventive
Maßnahme, sondern um die Abstellung eines Missstandes handelte. Dass eine
ganze Provinz mit einer solchen Direktive behelligt wurde, erlaubt es ferner aber
auch darauf zu schließen, dass derartige Probleme verbreitet waren. 1672 erfolgte
eine weitere Ermahnung über die sexuelle Leichtfertigkeit (levitas) unter Jesuiten-
scholastikern sowie über das das freizügige (liberius) Betreten der Schlafzimmer
der Studenten, was als Chiffre für homoerotische Handlungen stand.423

Interne Disziplinprobleme wurden in der Frühen Neuzeit in allen Ordensge-
meinschaften geheim gehalten. Auch die Höfe und Dynastien versuchten nach
Möglichkeit, kompromittierende Narrative zu unterdrücken. Bei den Jesuiten un-
terschied man ferner gemäß einer Verordnung von General Acquaviva von 1604
zwischen öffentlichen und nichtöffentlichen Delikten. Nur wenn die Vergehen öf-
fentlich bekannt waren, sollten sie in einem Informativprozess gesammelt wer-
den, so dass man eine Entlassung vornehmen konnte.424 Für geheim begangene
Vergehen galt es, zunächst „discreta charitas,“ diskrete Nächstenliebe, zu üben.425

Bereits 1595 hatte der General in einem Dekret klargestellt:

 APECESJ: Abt. 40–2, 1, fol. 615: „Advigilent iisdem, ut amor ille sensualis quorundam profes-
sorum erga suos discipulos eradicetur, moneant etiam per ipsum anni decursum, si opus fuerit,
Provincialem, nec permittant, ut cum alio mittuntur, secum trahant suos discipulos, qui illos ad
aliquod viae spatium comitentur.“
 APECESJ: Abt. 40–2, 1, fol. 652, vom 19. Juni 1672. Vgl. APO: 45/141/0/-/16, fol. 328, Ermahnung
durch Provinzial Ferdinand Waldhauser aus Brünn am 20. August 1702, den Missbrauch des ge-
genseitigen Besuchens in den Schlafzimmern abzustellen. Vgl. ebd., fol. 124 Brief des böhmischen
Provinzials Julius Zwicker aus Prag vom 18. Mai 1726 an den General wiederum wegen Betretens
der Schlafzimmer.
 Zum Ablauf eines solchen kirchlichen Kriminalprozesses siehe Ulrich L. Lehner: Mönche
und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdrängtes Kapitel Kirchengeschichte. Kevalaer 2015.
 Ordinationes Praepositorum Generalium communes toti societati. Rom 1595, instructio circa
casus reservatos, 2.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-006

https://doi.org/10.1515/9783111311142-006


Wenn jemand unzüchtige Handlungen mit einem andern verübt hat und die Sache geheim
und ohne Skandal geblieben ist, auch wenn er in diesem Fall absolut eine Entlassung ver-
dient hätte, sollte man dies nicht tun, außer die Angelegenheit ist nicht geheim geblieben
und erscheint dringend, weil Umstände eintreten können, wegen denen man dem Angeklag-
ten einen solchen Akt vielleicht nachsehen kann.426

Die im folgenden Jahr vorgenommene Visitation des Jesuitenkollegs München durch
Paul Hoffaeus stellte daher ernüchternd zur Regel des Ordens über die Keuschheit
fest,427 dass diese häufig nicht befolgt werde. Jesuiten träfen sich mit Frauen auf der
Straße, hörten oftmals die Beichte im Haus von Kranken und riefen so Skandale
hervor. Zu eng sei der Kontakt zwischen Beichtvater und männlichem oder weibli-
chem Pönitenten:

Oft, wenn auch nicht sehr oft, entstand so eine übermäßige Intimität zwischen den beiden [...]
süße, angenehme, verweichlichte, mit Fleisch und Sinnlichkeit infizierte Worte [...] Ist es nicht
die größte Blindheit des Herzens und des Verstandes, dass ein Beichtvater sich so frei und si-
cher, so ohne Angst und Verlegenheit traut, [...] so viele gute Stunden mit Frauen herumzual-
bern [...] Denn es steht fest, dass es selbst den Fürsten bekannt wurde, dass es auch unter
unseren Beichtvätern nicht an solchen mangelte, die durch die Vehikel der erwähnten satani-
schen Akte in unkeusches Verhalten gefallen waren, und hierauf entweder aus eigenem An-
trieb apostasierten oder als abscheuliche Pestbeulen aus der Gesellschaft herausgeschnitten
und ausgeschlossen wurden.428

 Eine Originalhandschrift der Verordnung von Acquaviva vom 5. August 1595 befindet sich in
der ÖNW: Cod. 11953, Ordinationes maioris momenti a. 1579–1709 Provinciae Bohemiae Societatis
Jesu, fol. 7: „De iis qui in religione ficte procedunt.“ Der lateinische Text lautet: „Si quis actus
impudicos cum alio exercuisset et res occulta esset et sine scandalo, licet casus absolute sit ejus-
modi, propter quem merito quis dimitti debeat, tamen non agatur nisi de re occulta et non ur-
genti quia possent occurere circumstantiae propter quas posset delato condonari unus talis
actus,“ (nach Ignaz von Döllinger, Fanz Heinrich Reusch: Geschichte der Moralstreitigkeiten in
der Römisch-Katholischen Kirche, Bd. 1. Nördlingen 1889, S. 644.). Der vollständige Text ist abge-
druckt in Félix Zubillaga: Monumenta Mexicana 6. Rome 1976 (Monumenta Historica Societatis
Jesu 114), S. 719–723.
 Regulae Societatis Jesu. Lyon 1606, S. 13.
 „Saepe, utinam non saepissime nimia intercessit familiaritas utriusque et severitas con-
fessarii forte nulla; vereor, ne potius verba suavia, placentia, effeminata, mixta carne et sensua-
litate infecta seu tincta affectibus [...] An non summa est cordis et mentis excaecatio, quod
confessarius tam libere et secure tam sine metu et rubore audeat [...] tot bonas horas cum femi-
nis nugari [...] Denique constat quod tandem etiam principibus innotuit, non defuisse ex nostris
etiam confessariis, qui mediantibus toties jam dictis satanicis praeludiis in turpitudinem fuerint
prolapsi, deinde a sua vocatione sponte apostasse vel a Societate tanquam turpissimas pestes
abscissos et ejectos fuisse.“ Franz Heinrich Reusch: Beiträge zur Geschichte des Jesuitenordens.
München 1894, S. 262–263.

6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu 103



Sexuelle Delikte kamen oft durch Hinweise in der Beichte den Oberen zu Ohren,
durch direkte Denunziation oder aber durch indirekte, anonyme Hinweise. Ein
solcher scheint im Posener Kolleg 1699 vorzuliegen, als wohl Schüler dem Magis-
ter Bori „infame Kleider“ eines Musikers an die Tür gehängt haben. Diese insinu-
ierten wohl ein laszives Leben oder eine Beziehung zu diesem Musiker und hätte
den Jesuiten verdächtig erscheinen lassen. Die Bezeichnung „infam“ jedenfalls
zeigt, dass es sich um eine schwer rufschädigende Handlung handelte.429

Während der nächtliche Samenerguss von den katholischen Moraltheologen
der Zeit als nicht sündhaft eingestuft wurde, weil er unwillentlich geschah, wurde
die Selbstbefriedigung schwer verurteilt. Der bedeutende Theologe Escobar de Men-
doza stellte sogar die Frage, ob ein in der Zelle masturbierender Mönch ein Sakrileg
begehe, weil er einen heiligen Raum entweihe.430 Daher unterzogen Jesuitenlehrer,
die annahmen, dass Selbstbefriedigung unter den Schülern oder Jesuiten praktiziert
wurde, die Verdächtigen einem Verhör.431 Man nahm an, dass sich unschuldige Jun-
gen dieses „Laster“ leicht durch das schlechte Vorbild anderer aneignen konnten.
Daher verglich der Jesuit Wolfgang Rauscher, Prediger an der Frauenkirche in Mün-
chen, die Onanie mit der Hexenkunst, die ihre Opfer nicht mehr loslässt und andere
zur Nachfolge auffordert: „Wo der böse Geist einmal einen nichts-werthen Bueben
verführt hat, so braucht er einen solchen für ein Instrument noch mehr zu verfüh-
ren. Ist in einer Schuel nur einer der Unzucht ergebner Knab, so wird er bald Gsel-
len haben.“432 Allerdings haben auch eine Reihe von Jesuiten ihre Schüler zur
Selbstbefriedigung angestiftet und sie mit ihnen durchgeführt. Daher ist zunächst
zu fragen, wie man ordensintern mit Onanie umging.

Einen Hinweis gibt das Gesuch des jungen Schweizer Jesuiten Johann Arreg-
ger. Obwohl er vor kurzem mit einer jungen Protestantin geflohen war, in die er
sich verliebt hatte (erat in amore), war er nach seiner Rückkehr voller Reue und
bat, die Dimission aus dem Orden, die man zuvor verzögert und nach seiner
Flucht genehmigt hatte, widerrufen zu dürfen.433 Die Entlassung wurde in der Tat
zurückgezogen. Kaum war dies aber geschehen, kam Arregger zu dem Entschluss,

 BJ K: BJ Rkp. 5197, fol. 25.
 Antonio Escobar y Mendoza: Universæ theologiæ moralis, receptiores absque lite sententiæ
nec non problematicæ disquisitiones, Bd. 2. Lyon 1655, probl. CLXXI, S. 302–303.
 Ob diese ähnlich „psychoterroristisch“ abliefen, wie beim Hugenotten (nicht Priester, wie irr-
tümlich auf S. 367 angeführt) Pierre Villaume, ist allerdings nicht bekannt: „Die Fragetechniken,
die Villaume vorschlägt, sind in der Tat perfide und darauf ausgerichtet, dass der ‚Schuldige‘ wei-
nend zusammenbricht. Der Zwang zum Geständnis erinnert dabei unangenehm an die Praxis der
Befragung von Kinderhexen.“ König, Kindliche Sexualität: Geschichte, Begriff und Probleme, 367.
 Wolfgang Rauscher: Oel und Wein deß mitleidigen Samaritans [...]. Dillingen 1689, S. 91.
 BayHStA: Jesuiten 344, Brief von Theoderich Balthasar vom 3. April 1705, fol. 1; Brief von
Johann B. Arregger a den Provinzial vom 3. April 1705.

104 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



dass er doch nicht in der Gesellschaft verbleiben könne ohne sie irgendwann der
Infamie auszusetzen. Daher bat er erneut um die Entlassung.434 Woher kam der
plötzliche Gesinnungswandel? Arreger war als 15-jähriger in die Gesellschaft 1698
eingetreten, und war zum Zeitpunkt des Austritts gerade einmal 22 Jahre alt. Vor
allem sein Verlangen nach sexueller Selbstbefriedigung, das sein Superior als
„schlechte Angewohnheit gegen das sechste Gebot zu sündigen, die er schon im
säkularen Bereich gelernt habe,“ beschrieb, gab den Ausschlag in seiner erneuten
Berufungskrise.435 Diese Bemerkung wirkt einerseits wie eine Entschuldigung,
versuchte aber andererseits, Arregger als Außenseiter bloßzustellen. Er habe
einen Makel in die Gesellschaft gebracht, ihn aber nicht dort, sondern bereits in
der „Welt“ erlernt. Damit machte der Superior klar, dass die Praxis der Selbstbe-
friedigung stets von außen in die Gesellschaft hineingetragen wurde. Mehrmals
habe der Superior versucht, ihm zu helfen. Spirituelle Hilfsmittel (remedia) linder-
ten sein Leiden aber nicht. Er fiel stets in das alte Laster zurück (relapsus), bis er
schließlich so von der Versuchung des Fleisches erregt war, dass er mit „einer hä-
retischen Frau gesündigt“ habe. Erst in der Ehe könne er geheilt werden, war sich
der Provinzial sicher.436

Ein weiteres Beispiel ist Georg Lauth, der seit 1673 um Entlassung aus der Ge-
sellschaft Jesu bat, weil er seit mindestens sieben Jahren ein bis zweimal in der
Woche, nun aber drei bis viermal, manchmal halb-wach (semivigili) den Versu-
chungen des Fleisches nachgebe (in actum prodeant), d. h. masturbiere, und er
nicht fähig sei, enthaltsam zu leben (constantiam promittere non possum).437 Vor
einigen Jahren habe er einen Komplizen (complice) für seine Handlungen gehabt,
der mittlerweile entlassen sei. Da Lauths Taten aber „occulte“ geschehen waren,
betrachtete man seine Sucht nach Selbstbefriedigung nicht als Entlassungsgrund.
So fügte er sich Ende Januar in sein Schicksal und bat, zu den höheren Weihen
zugelassen zu werden, die ihm auch erteilt wurden.438

Das dritte Fallbeispiel ist der aus Konstanz stammende Anton Ehinger. Er
wurde 1670 geboren und war mit achtzehn Jahren in den Orden eingetreten.
Nun, nach zehn Jahren als Jesuit, bat er aus Amberg schreibend, Ende Juni 1698,

 BayHStA: Jesuiten 344, Brief Johann Arregger an den Provinzial vom 22. Mai 1705, fol. 5.
 BayHStA: Jesuiten 344, Relatio, undatiert, 28. Juli 1705, fol. 6–6v: „[...] malam consuetudinem
peccandi contra sextum praeceptum, iam in saeculo contractam.“
 BayHStA: Jesuiten 344, Relatio, undatiert, 28. Juli 1705, fol. 6–6v.
 BayHStA: Jesuiten 302, Brief von Georg Lauth an den Provinzial vom 2. Januar 1674 aus Mün-
chen, fol. 3.
 BayHStA: Jesuiten 302, Brief von Georg Lauth an den Provinzial vom 27. Januar 1674, fol. 4.
Georg Lauth wurde 1674 zum Diakon und Priester geweiht. (AEM: AA001/1, FS132). Er starb 1686 in
Neuburg. Der Nachruf bescheinigt ihm geistige Verwirrung, siehe APECESJ: Sign. 40–3, 23 nu. 481.

6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu 105



den Provinzial, ihn zu entlassen, verbrämte den eigentlichen Grund aber mit Hin-
weis, keine Berufung zum Jesuitenleben zu verspüren.439 Für den Provinzial war
diese Bitte zu schwammig. Er wollte mehr wissen und erteilte ihm daher vorerst
eine Absage. Nun lichtete Ehinger mit einer „ulteriore informatione“ den eigentli-
chen Grund. Er habe seit seiner Jugend (adolescentem) die unheilbare (incurabilis)
„schlechteste Angewohnheit in sexuellen Dingen [lubricis] ständig, ja gewohn-
heitsmäßig, zu sündigen,“440 womit er wiederum die Selbstbefriedigung meinte.
In der Humanistenklasse hatte er aber von seinem Lehrer Felix Luger gelernt,
dass die Gesellschaft Jesu das spezielle Privileg besitze, von Sünden wider die
Keuschheit frei zu sein. Aus innerer Not, seinen Drang zur Selbstbefriedigung los-
zuwerden, sei er daher in die Gesellschaft eingetreten. Im Noviziat habe er den
Versuchungen widerstehen können (tentationibus), aber nach den Ersten Gelüb-
den einen großen Rückfall erlebt (graves lapsus), der ihm seit dem Philosophie-
studium dann zur Gewohnheit wurde.441 Nach diesen Informationen empfahlen
auch seine Oberen die Dimission und versetzten ihn bis zum Eintreffen einer Ent-
scheidung des Generals nach Landsberg um sicherzustellen, dass er nicht zu den
Protestanten überlaufe.442 Da von Ehinger keine „besseren Früchte“ zu erwarten
seien, solle man ihn ruhig entlassen, entschied der General.443 Die Entlassungsno-
tiz des Provinzials umschrieb Ehingers Drang zur Selbstbefriedigung mit der Chif-
fre, dass er „gewohnheitsmäßig sündige“.444

Die Fixierung auf Keuschheit scheint einige Jesuiten in den Wahnsinn getrie-
ben zu haben. Der scholasticus approbatus Michael Schoech bat etwa 1713 nach
einer Visitation des Ingolstädter Kollegs um sofortige Entlassung, da er sich nicht
mehr in der Lage sehe, keusch zu leben: Er denke so obsessiv an Sex, dass er ganz
verwirrt im Kopf sei.445 Der 1687 in Eichstätt geborene Frater Bartholomäus Alt-
mann bat 1712 um seine Entlassung, da er die „schweren Versuchungen des Flei-
sches“ nicht mehr ertragen könne.446 Diese „seltsamen Versuchungen, Trugbilder

 BayHStA: Jesuiten 336, Brief Anton Ehinger an den Provinzial vom 28. Juni 1698, fol. 2–3v.
 BayHStA: Jesuiten 336, Brief Anton Ehinger an den Provinzial vom 10. August 1698, fol. 5.
 BayHStA: Jesuiten 336, Brief Anton Ehinger an den Provinzial vom 10. August 1698, fol. 5v–6v.
 BayHStA: Jesuiten 336, Brief wohl des Superiors oder Provinzials vom 22. September 1698,
unsigniert, fol. 8–9.
 BayHStA: Jesuiten 336, Brief des Generals aus Rom vom 25. Oktober 1698, fol. 12. Intus auch
Bemerkungen zu Johannes Wiser, Ferdinand Orban, und der malabrischen Mission.
 BayHStA: Jesuiten 336, undatierte „causa,“ fol. 1–1v. Siehe auch ebd., Jesuiten 362, Brief
von Jakob Prugger an den Provinzial vom 10. Oktober 1695, fol. 35. APECESJ: Sign. 68-D, Verz.
8293. Der Provinzkatalog hält das falsche Austrittsjahr 1688 fest.
 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von Matthäus Perck an den Provinzial, undatiert, fol. 5; Entlas-
sungsgesuch Schoechs vom 4. April 1713, fol. 4.
 APECESJ: Sign. 68-D Verz. 9350. BayHStA: Jesuiten 332, fol. 1, Informatio ohne Datum, wohl 1712.

106 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



und Erschütterungen“ (tentationes absurdissimae, phantasmata et commotiones)
nähmen nach der Selbstgeißelung nur zu, so dass man nicht nur um sein Seelen-
heil, sondern auch um den Ruf der Gesellschaft Jesu fürchten müsse. Denn früher
oder später werde er sicher durch einen schweren unsittlichen Vorfall einen
Skandal erregen (per lapsum gravissimum occasione maximo dedecori et scan-
dalo).447 In den Exerzitien verfestigte sich sein Entschluss. Selbst sein Superior
nannte ihn einen „unglücklichen Menschen,“ der nicht für das religiöse Leben ge-
schaffen sei, es sei denn man wolle ihn medizinisch behandeln (pharmacopo-
lio).448 Penibel listete Altmann auf, was er bereits alles versucht hatte, um sich zu
heilen. So habe er etwa schon drei Jahre keinen Wein mehr getrunken, kaum mit
Frauen geredet, sich dreimal in der Woche gegeißelt etc. „Es ist kein H[eiliger,
U.L.] in dem Himmel, den ich nicht angerufen habe,“ schrieb er.449 Mit derart vie-
len Problemen belastet, ließen ihn die Jesuiten freudig ziehen.

6.1 Bestrafung päderastischer Weltgeistlicher

Es wäre aber verfehlt, Päderastie nur bei Schulorden wie Jesuiten oder Piaristen
zu suchen. Fälle von Schulmeistern sind ebenso bekannt wie auch solche von
priesterlichen Hauslehrern. Im Unterschied zur Gesellschaft Jesu griff ein Bischof,
wenn ein solcher Fall vor seinem geistlichen Gericht verhandelt wurde, auch
durch. Aus dem Bistum Freising ist nicht nur die Galeerenstrafe für einen Mehr-
fachtäter aus dem Jahr 1713 belegt, sondern auch ein Prozess für das Jahr 1730,
der besonders wegen des Tatorts und der Herkunft des Delinquenten von Inter-
esse ist. Der 1706 in München geborene Schneidersohn Joseph Anton Moret, der
1724 das Wilhelmsgymnasium absolviert hatte und dann das Lyzeum besuchte,
wurde im Juni 1730 wegen versuchter Vergewaltigung eines Schülers verhaftet.450

Der Priester wurde vom Geistlichen Rat in Freising zu einem halben Jahr Buße –

was wohl Kerker bedeutete – bei den Erdinger Kapuzinern untergebracht. Erst
dann wollte man ein endgültiges Urteil fällen. Bereits Ende Juni bat er aber um
Milderung seiner Strafe.451 Doch erst beim herannahenden Winter, aufgrund des

 BayHStA: Jesuiten 332, fol. 1.
 BayHStA: Jesuiten 332, fol. 1v.
 BayHStA: Jesuiten 332, fol. 2.
 Zur Biographie siehe Oberdeutsche Personendatenbank: https://oberdeutsche-personendatenbank.
digitale-sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton#Literatur/Quellen (20. Mai 2023).
 AEM: AA001/1, GR.PR.147, Jg. 1730, 21. Juni 1730, fol. 149; siehe ebd., 21. Oktober 1730, fol. 238
über die gute Führung im Kapuzinerkloster Erding. Aus dem Jahr 1723 datiert der Fall des unprä-
bendierten Münchener Priesters Loderbank, der wegen versuchter Sodomie verhört wurde

6.1 Bestrafung päderastischer Weltgeistlicher 107

https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton%2523Literatur/Quellen
https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton%2523Literatur/Quellen


Mangels an Brennholz und aufgrund guter Führung erlaubte man ihm die vorzei-
tige Entlassung Ende Oktober um in Freising sein Urteil entgegenzunehmen.452

Die Inquisitoren, unter denen sich auch der Präfekt des Wilhelmsgymnasiums
Johannes Weichemayr befand,453 waren nicht nur am Tathergang interessiert, son-
dern auch wo Morets sexuelle Begierde geweckt wurde. Der Beklagte gab an, am
Münchner Wilhelmsgymnasium bereits in der Syntax und Poetikklasse über Homo-
sexualität informiert (edoctus) und zu ihr verführt worden zu sein. Allerdings sei
er erst in der Rhetoriklasse über die Schwere einer solchen Sünde aufgeklärt wor-
den. Dennoch habe er sie ab und an ausgeübt. Seit einem halben Jahr habe er
einen Schüler, der ihm anvertraut war (iuvene suo cura commisso), mit sexuellen
Berührungen traktiert. Als er schließlich seine Anstellung deswegen verlor (excl-
usus fuerit), hatte er auf betrügerische Weise sich Dimissorien von seinem Bischof
zu erwirkt, um zur Weihe zugelassen zu werden.454 Doch auch als Priester hat er
diese Taten mit einem heranwachsenden Jungen (discipulo pubere) zu wiederholen
versucht. Nackt, seine Schuhe aufgeschnürt (dissolutis caligis), warf er sich mit Ge-
walt auf den Schüler und versuchte ihn zu vergewaltigen (oprimendo; incumbendo),
wurde aber durch dessen Widerstand und durch herannahende Jesuitenmagister
(appropinquantibus magistris Societatis deterritus), die den Jungen wohl um Hilfe
schreien hörten, abgeschreckt, den nächsten Akt (actum proximum), also den Anal-
verkehr, zu vollziehen. Daraus erhellt sich nicht nur, dass Moret ein Serientäter
war, der mehrere ehrenhafte (honestorum) Schüler skandalös verführt hatte (scan-
dalose seductione), sondern auch, dass zumindest die zweite Tat innerhalb des Wil-

(AEM: AA001/1, GR.PR.140, Jg. 1723, 15. März 1723, fol. 65v; ebd., 18. März, fol. 71v; 5. April 1723, fol.
73v; 15. April 1723, fol. 89), der bei seinem plötzlichen Ableben 1737 ein erstaunliches Vermögen
von 12.000 Gulden besaß (AA001/3, PfarrA2233).
 AEM: AA001/1, GR.PR.147, Jg. 1730, 27. Oktober 1730, 258; das Strafdekret ebd., 30. Oktober
1730, fol. 255–256: „[...] in causa nefando sodomia vi attentato cum proprio discipulo atque se-
ducto iuvenis.“
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 3446, Geburt 1676, Eintritt 1697, Profess-Gelübde, Tod 1748.
 Der Nachname Morets ist auf Deutsch mit einem „h“ am Ende geschrieben. Allerdings ist
innerhalb des Strafdekrets die Schreibweise „Moret,“ aber auch als Meser lesbar (so zumindest
die unterschiedliche Lesart durch mich und einen Kollegen). In den Weiheregistern des Bistums
Freising erscheint ein Moret jedenfalls nicht, wohl aber ein Joseph Anton Meser, der 1724 zum
Subdiakonat aus dem Wilhelmsgymnasium zugelassen wird, siehe AEM: AA001/1, R4, Brief von
Georg Kolb SJ vom 17. September 1724, Bild 341: „morum optimorum;“ ebd., 17. Dezember 1724,
Bild 358. Ordination zum Priester am 22. September 1725, siehe ebd., AA001/1, R126, fol. 470, wo
als Geburtsdatum der 1. Juli 1700 angegeben ist. Dies würde aber die Diskrepanz des Alters erklä-
ren, das im Juni bei der Anklage mit 30 Jahren, im Strafdekret mit 25 Jahren angegeben ist. Letz-
terer Meser starb allerdings als Benefiziat im Bistum Freising am 23. März 1776, siehe ebd.,
CB250/M8328, fol. 83–83v.

108 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



helmsgymnasiums stattgefunden haben musste, da sonst keine Magister anwesend
gewesen wären. In der Chronik des Gymnasiums wurde dazu allerdings nichts ver-
merkt. Der Geistliche Rat in Freising verurteilte Moret, die nächsten sieben Jahre
jährliche Exerzitien bei den Jesuiten zu unternehmen, dreimal in der Woche zu fas-
ten und sich zu geißeln, vor allem aber das Bistum zu verlassen und nie wieder
zurückzukommen. Es ist wenig erstaunlich, dass der Fall den Fürstbischof veran-
lasste, die zahlreichen in München sich aufhaltenden „vagierenden“ Priester ge-
nauer zu überwachen.455 Moret selbst aber schrieb sich 1731 an der Universität
Salzburg in Jura ein.456 Danach verliert sich seine Spur. Vielleicht vermutete er,
dass ihm dieses Zusatzstudium eine Anstellung in einem anderen Bistum ermögli-
chen würde.

Manchmal scheinen solche Priester aber auch nur versetzt worden zu sein.
Die Entscheidung, einen straffällig gewordenen Priester immer und immer wie-
der zu versetzen, hing sicherlich mit dessen sakramentaler Weihe zusammen,
aber auch mit einer nicht zu unterschätzenden, hochkomplexen Entscheidungs-
kultur, die im jesuitischen Probabilismus ihren Höhepunkt fand. In dieser moral-
theologischen Theorie wurden Handlungen vor allem nach ihrer Legitimität und
Rationalität beurteilt. Man versuchte exakt abzuwägen, welche Handlungsoption
etwa bei einer Bestrafung die wahrscheinlichere und damit vernünftigere war,
wobei die Dimension von Gewalt in persönlichen und vor allem sexuellen Bezie-
hungen fast völlig ausgeblendet wurde. Leitziel blieb auch hier die Reputation
der Kirche und des Ordens. Zeigte ein Priester echte Reue, musste man ihm eine
weitere Chance zugestehen, lautete das Axiom solchen Denkens, da dies die „ver-
nünftigere“ Alternative war, weil man ja von der grundsätzlichen Bekehrungs-
fähigkeit des Menschen ausging.457

 AEM: AA001/1, R2137.
 Oberdeutsche Personendatenbank: https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-
sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton#Literatur/Quellen (20. Mai 2023).
 Heinrich von Lang referierte einen Fall, gab aber keinerlei Signatur an, so dass die Auffindung
des Materials bisher unmöglich war. Es handelte sich um das Inzestverbrechen des Pfarrers von
Fronhofen (1641) bei Augsburg. Er hatte die Tat mit seinen beiden Schwestern verübt und war bis
zur Klärung des Sachverhalts seines Amtes enthoben. Die staatliche Regierung bat die Jesuiten um
zwei theologische Gutachten, die beide zum selben Schluss kamen: Der Pfarrer solle nicht degra-
diert und werden, wenn er echte Reue zeige. Dann könne man ihn wieder in der Seelsorge einset-
zen. Die Jesuiten argumentierten, dass es wahrscheinlicher (probabilior) sei, dem angeklagten
Wege der Besserung als eine schwere Strafe wie das Ausscheiden aus dem Klerikerstand aufzuerle-
gen, wenn ein Zweifel an der Tat bestehe. Die beiden Schwestern, die wohl durch die Stellung des
Bruders zum Geschlechtsverkehr gezwungen wurden, kamen im Gutachten gar nicht in den Blick.
Das mildere Urteil sei das „humanere,“ meinte Wittmann. Auch dieser scheint den Text gekannt zu
haben, gab aber auch keinen Fundort an. Patricius Wittmann: Die Jesuiten und der Ritter Heinrich

6.1 Bestrafung päderastischer Weltgeistlicher 109

https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton%2523Literatur/Quellen
https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton%2523Literatur/Quellen


6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell SJ

Als der Historiker Karl Heinrich von Lang den Fall Jakob Marells, eines gewissen-
losen und brutalen Sexualstraftäters, 1815 der Öffentlichkeit vorstellte, wiesen kirchli-
che Apologeten die Schrift entweder als Erfindung zurück oder spielten sie herab.458

Eine Rezension in der Literaturzeitung für katholische Religionslehrer führte etwa an,
man müsse unter Tausenden Mitgliedern einige Verbrecher erwarten.

So muss man in der That einen Orden bewundern, der während siebzig Jahren unter der
großen Anzahl seiner Glieder nur so wenige, d.i. 34 schlechte Menschen zählte, die er be-
strafen oder aus seiner Mitte ausstoßen musste. Es war demnach der Orden rein, und hierin
bestand der große Vorzug seiner Verfassung, dass er sich der schlechten Mitglieder entledi-
get [...] hat.459

Auch die Namensnennung der Delinquenten und Opfer wurde in der Rezension
kritisiert. Andere, wie etwa der Historiker Felix von Lipowsky, meinten, der
Orden sei im Fall Marell „behutsam“ vorgegangen.460 Die folgenden Ausführun-
gen versuchen, den Fall kontextuell neu aufzubereiten und einzuordnen.

Jesuiten berichteten ihrem Provinzial über die Missbrauchstaten ihrer Mit-
brüder stets in gleichbleibenden Formeln. Normalerweise schrieb der Rektor des
Kollegiums selbst, doch wenn es die Umsicht erforderte, ihn zu umgehen, konnte
sich auch ein Jesuit vor Ort an ihn wenden. Der Dienstweg zum General in Rom
ging einzig über den Provinzial. Die Denunziationen sind vom Motiv der Ver-
pflichtung geprägt, einen traurigen und für die Reputation des Ordens gefährli-
chen Fall der Obrigkeit kenntlich zu machen.461

von Lang oder Nachweis: wie die Gegner der Jesuiten deren Geschichte schreiben. Augsburg 1845,
S. 38; Karl Heinrich von Lang: Geschichte der Jesuiten in Baiern. Nürnberg 1819, S. 143.
 Placidus Ignatius Braun: Geschichte des Kollegiums der Jesuiten in Augsburg. München
1822, S. IV.
 Rezension von K.H. von Lang, Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli SJ Amores. In: Littera-
turzeitung für katholische Religionslehrer 7 (1816), H. 4, S. 61–64. Siehe auch Anonymus: Rezension
von B. Werkmeister, Sendschreiben an Herrn Ritt. H. von Lang über eine merkwürdige Recension.
In: Litteraturzeitung für katholische Religionslehrer 7 (1816), H. 41–43, S. 237–254; 257–266..
 Karl Heinrich von Lang: Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli Soc. Jesus. Amores. E scri-
niis provinciae Superioris Germaniae Monachi nuper apertis brevi libello expositi. München
1815; Felix Joseph Lipowsky: Geschichte der Jesuiten in Baiern, Bd. 2. München 1816, S. 254–255.
Sogar der Aufklärer und Priester Benedikt von Werkmeister griff wegen der Verteidigung Langs
zur Feder, siehe Benedikt von Werkmeister: Sendschreiben an Herrn Ritter von Lang über eine
merkwürdige Rezension in der Felder’schen Litteraturzeitung gegen seine Schrift P. Marelli Amo-
res. Kempten 1816.
 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von J. Banholzer SJ an den Provinzial vom 3. Juli 1698, fol. 4–4v:
„Cogor aperire R.V. casum [...] lamentabilem, famaeque societatis exitiosum [...]“; Jesuiten 360,

110 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



Für den 1649 geborenen Provinzprokurator P. Jakob Marell fand allerdings
P. Jacob Banholzer am 3. Juli 1698 weitaus deutlichere Worte. Dieser sei der
schändlichste (turpissimus) und über Jahre hinweg „gewohnheitsmäßige, einge-
wurzelte Sodomit, der schlimmste Verderber der adeligen Jugend und, was der
Abscheulichkeit die Krone aufsetzt, der gottlose Verführer der geistlichen Söhne,
welche ihm zur Beichte anvertraut sind.“462 Bereits die Anklage auf eine kontinu-
ierliche homosexuelle Betätigung wäre Skandal genug gewesen, diese wurde aber
hier durch die „Verderbung“ (corruptor pessimus juventutis nobilissimae) der ade-
ligen Jugend, also des sexuellen Missbrauchs, besonders erschwert.463 Der Miss-
brauch an Kindern hochadeliger Familien wog noch dazu weitaus schwerer als
der von Kindern aus dem Bürgertum, weil erstere durch Marells Handlungen in
ihrer sozialen Stellung weitaus tiefer erniedrigt und entehrt wurden. Durch die
Penetrierung erlitt nämlich ihre öffentliche Person bei Bekanntwerden irrepara-
blen Schaden, ja ein unauslöschliches Stigma.464 Ihren Höhepunkt erreichte die
Anschuldigung aber in der Qualifizierung, dass die Opfer auch Marells Beichtkin-
der waren. Daher wurde aus dem verbrecherischen Priester der „seductor impius,“
der „gottlose“ Verführer.465 Das Verbrechen der Sollizitation wurde zwar nicht ge-
nannt, aber durch die Erwähnung des Beichtstuhls angedeutet. In der Rechtsspra-
che der Zeit war aber der Missbrauch geistlicher „Kinder“ wie etwa Beichtkinder,
Taufkinder etc., auch als „Inzest“ im weiteren Sinn zu verstehen und daher als
Sakrileg. Im engeren Sinne inzestuöse Priester, die Verkehr mit Blutsverwandten
hatten, waren nach dem Kirchenrecht von ihren Stellen zu entfernen und zu
entlassen.466

Brief vom 18. Januar 1699, fol. 2: „Cogor [...] denuo significare;“ Jesuiten 350, Brief von Theobald
Biler aus Freiburg vom 15. Oktober 1656, fol. 1: „Tristissimus mihi [...] causa, ad quem [...] detegere
puto me obligari ex offico et conscientia.“
 BayHStA: Jesuiten 338, ebd., „[...] turpissimus [...] inveteratus sodomita, corruptor pessimus
juventutis nobilissimae, et, quod abominationis caput est, suorum spiritualium filiorum, pro con-
fessione habet, seductor impius.“ Die Archivalien zum Fall Marell wurden ediert bei Lang: Amo-
res Marelli, S. 5–6.
 Zu mittelalterlichen Päderastie im Klerus siehe Dyan Elliott: The Corrupter of Boys: Sodomy,
Scandal, and the Medieval Clergy. Philadelphia 2020.
 Diana C. Moses: Livy’s Lucretia and the validity of coerced consent. In: Consent and Coer-
cion. Hg. von Angeliki E. Laiou. Washington, D.C. 1993, S. 39–81.
 Für die juristische Beurteilung spielte es eine erhebliche Rolle, ob eine homosexuelle Hand-
lung nur einmal, mehrmals oder kontinuierlich ausgeübt wurde. Daher scheint die Wortwahl zu
implizieren, dass zwar bereits fortwährend homosexuelle Handlungen allein verurteilenswert
gewesen wären, diese aber durch die Involvierung von Schülern eine besondere Schwere
erhielten.
 Ehrenreich Pirhing: Jus canonicum nova methodo explicatum [...], Bd. 5. Dillingen 1677, S. tit.
16, S. 575.

6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell SJ 111



Marell habe die Studenten nicht nur unsittlich berührt, sondern ihnen
auch befohlen seinen nackten Körper zu berühren und auf ihn zu masturbie-
ren. Letzteres wurde durch den Ausdruck der „Befleckung“ (pollutio; polluen-
dum) angezeigt.467 Noch schwerwiegender war aber, dass er die Schüler auf
sein Bett geworfen (in lectum suum conjectis) und penetriert hatte. Conjectis
scheint auf eine Vergewaltigung hinzuweisen, auch wenn der juristische Termi-
nus des stuprum (Schändung) nicht erwähnt wird. Allerdings haben forensische
Mediziner im siebzehnten Jahrhundert diesen Begriff oft gleichbedeutend mit
sodomia verwendet und Richtern empfohlen, bei einer Anklage bestimme phy-
siologische Charakteristika zu untersuchen, die auf einen Missbrauch von Jun-
gen hinweisen können. Von einer medizinischen Untersuchung von Marells
Opfern ist allerdings nicht bekannt.468 Um eine verharmlosende Interpretation
auszuschließen, beschrieb Banholzer die sexuellen Akte als formalste Sodomie
(formalissimam [...] sodomiam), unter Verwendung des kanonistisch definierten
Verbs „exercere,“ um die fortdauernde Ausübung solcher Taten anzuzeigen.

Bezeichnenderweise intensivierten sich Marells Annäherungen zunehmend.
Es begann mit geheimen Treffen und der Betrachtung pornographischer Bilder,
die zur gegenseitigen Selbstbefriedigung führten, und irgendwann auch zum
Analverkehr. Es war den Opfern, auf deren Anschuldigung Banholzers Brief be-
ruht, völlig uneinsichtig, wie Marell kurz vor oder nach den Missbrauchstaten die
Eucharistie feiern konnte. Sie fürchteten, ein Blitz könne den Pater als göttliche
Strafe am Altar ereilen.469 Allerdings war ein derartig leichtfertiges Verhalten ge-
genüber den Sakramenten bei schweren Missbrauchstätern nicht unüblich.470

Nach außen hin schien Marell ein frommer Mann zu sein und beklagte sich in
einem Brief an den Ellwanger Propst von Peutingen sogar über den verdorbenen
Weltklerus. Nicht ohne eine seltsame Ironie der Geschichte zu erkennen, liest
man Marells Entsetzen über einen Pfarrer im Bistum Passau, der über Jahre hin-

 Zur Einordnung der Onanie in der Frühen Neuzeit siehe den Überblick bei König: Kindliche
Sexualität, S. 262–277.
 George S. Rousseau: Policing the Anus: Stuprum and Sodomy according to Paolo Zacchia’s
Forensic Medicine. In: The Sciences of Homosexuality in Early Modern Europe. Hg. von Kenneth
Borris, George S. Rousseau. New York, London 2013; Moses: Livy’s Lucretia and the Validity of
Coerced Consent, S. 49. Zu den Merkmalen siehe auch Carolus Antonius de Luca: Praxis judicia-
ria: in civilem divisa, et criminalem. Genf 1686, c. 8, S. 271.
 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von J. Banholzer SJ an den Provinzial vom 3. Juli 1698, fol. 4–4v.
 Vgl. den Fall des P. Figulus in Prüm/Trier, siehe Lehner: Mönche und Nonnen im Kloster-
kerker, S. 111–113.

112 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



weg nur vorgespielt hatte, geweiht zu sein. Seine eigene „Simulation“ und Verstel-
lung scheint ihm nicht aufgefallen zu sein.471

Erst die Predigt, die P. Ignaz Erhart am Sonntag nach Ostern 1698 in der Aula
des Gymnasiums für die Gymnasiasten hielt, hatte den Stein ins Rollen gebracht.
Vielleicht erkannte sich der vierzehnjährige Kraft Anton Wilhelm Graf von Oet-
tingen in der Parabel des guten Hirten als verlorenes Schaf wieder oder aber
identifizierte Marell als bösen Hirten. Auf jeden Fall empfand er derart starke Ge-
wissensbisse, dass er sich Erhart im Beichtsakrament offenbarte. Er gab zu, mehr-
mals mit Marrell geschlafen zu haben.472 Später war dieser Graf Oettingen durch
seine Ehefrau Eleonore von Schönborn nicht nur mit mehreren Fürstbischöfen
des Reichs verwandt, sondern auch in die Geistererscheinungen auf Schloss Bal-
dern verwickelt.473

Unter den vier bekannten Opfern Marells aus der Rhetorik- und Poetikklasse
waren drei aus den angesehensten Adelsgeschlechtern Bayerns, wie der Fugger,
und sogar zwei Verwandte (ephebi) des Bischofs von Augsburg,474 die Marell
durch großzügige Geschenke und bevorzugendes Verhalten in der Schule an sich
gebunden hatte.475 Vielleicht mag es überraschen, dass die Kinder reicher Fami-
lien so offen auf Geldgeschenke reagierten. Anscheinend bekamen sie aber kein
Taschengeld, und so eröffneten ihnen die Summen Marells eine ungewohnte Un-
abhängigkeit, sich eigene Kleidung oder Süßigkeiten zu kaufen. Darüber hinaus
sahen sie ihre Eltern nur selten, so dass sich Marell auch als Ersatzvater inszenie-
ren konnte, der sich durch Gefälligkeiten einschmeichelte. Banholzer vermied an-
fangs eine Befragung der adligen Söhne, um nicht zu viel Lärm (strepitum facere)

 APECESJ: 42–5, 2, Epistulae ad Ignatius Peutingen, Brief von Jakob Marell vom 29. Au-
gust 1698, fol. 54. Von einem anderen Fall der Simulierung berichten die Litterae Annuae Provin-
ciae Austriae, ÖNW: Cod. 12167, fol. 3.
 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von P. Ignaz Erhart SJ an den Provinzial, vom 22. Septem-
ber 1698, fol. 2–3v; Aussage von Kraft Wilhelm Anton von Oettingen (1684–1751) vom 26. Dezem-
ber 1698, fol. 8.
 Eine Übersicht über die zahlreichen in mehreren Archiven verstreuten Geistergeschichten
um Schloss Baldern gibt Hartwig Büsemeyer: Die Geister, die er rief: wie ein Kapuzinermönch
die Obrigkeit narrte. Schwäbisch Gmünd 2022.
 Im Schultheaterstück des Jahres 1698, in dem mindestens drei der Opfer Marells mitspielten,
finden sich unter den adligen Söhnen: Christian Heinrich von Felsenstein, Kaspar Anton von
Hueber, Franz Xaver Eittel Rheding von Biberegg, Josef Ignatius von Dyrrhaim, Maximilian
Maria von Wolfsegg, Josef Anton Pappus von Trazberg, Bernhard Valentin Langenmantel von
Westhaim, Felix Anton von Traz-und Kuenenberg, Georg Anton von Rittersberg, Georg Karl von
Hueber, Johann Ulrich von Panzau, Josef Ferdinand im Hoff von Spielberg, Josef Oktavius von
Panzau, siehe Anonymus: Conradinus Sueviae Dux. Tragoedia. Conradini deß letzten Schwäbi-
schen Hertzogs, Tod [...] Augsburg 1698.
 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von J. Banholzer SJ an den Provinzial vom 3. Juli 1698, fol. 4–4v.

6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell SJ 113



zu machen, denn er fürchtete, dass es noch weitere Opfer gebe. Zudem trieb ihn
die Sorge um, dass Marell durch die Befragung gewarnt werden oder dass die
Nachricht von einem Missbrauchstäter in der konfessionell gemischten Stadt
Augsburg einen Skandal verursachen könnte. Banholzer interpretierte auch den
plötzlichen Schulwechsel des jungen Grafen Zeil nach Salzburg als direkte Konse-
quenz eines versuchten Missbrauchs durch Marell.476

Banholzer war zudem bereits „einige“ Jahre zuvor in Regensburg aufgefal-
len, dass Marell besonders schöne Jungen (maxime formosos adolescentes) aus
guten Familien als Beichtkinder anlockte oder versuchte, sie anderen Beichtvä-
tern mit Geschenken abspenstig zu machen. Obwohl solches Verhalten Verdacht
hätte erregen müssen, entschuldigte sich Banholzer, sich nichts weiter dabei ge-
dacht zu haben.477 Allerdings beschönigte er mit der Zeitangabe „vor einigen
Jahren“ das ganze Ausmaß des Skandals, da Marell 24 Jahre zuvor für die Jahre
1675/76 in Regensburg stationiert war und dort auch die Priesterweihe empfan-
gen hatte. 1678 bis 1680 wirkte er dann als Professor in Ellwangen, dann ab 1683
in Augsburg als Professor, Provinzkurator und Präses der Marianischen Sodali-
tät, unterbrochen nur von einem anscheinend kurzen Aufenthalt in München
1685, wo er u.a. Katechet an der Michaelskirche war.478 Damit ist von einem
Vierteljahrhundert Missbrauch auszugehen, der wohl nach seiner Transferie-
rung in die österreichische Provinz seine Fortsetzung fand. Von „einigen Jah-
ren“ konnte also überhaupt nicht die Rede sein.

Allerdings sei nun erwiesen, fuhr Banholzer fort, dass der „Fall dieses Men-
schen“ wie eine „tödliche Krankheit“ (lethalis morbus), welche zwar beweinenswert
sei, durch wirksame und vorkehrende Mittel (remedio simul potenti ac provido), be-
handelt werden müsse (curandus). Der drastische Vergleich machte auf zweierlei
aufmerksam: Zum einen bestand die Gefahr, dass die Reputation der Gesellschaft
Jesu in Augsburg irreparabel beschädigt würde, sollten Nachrichten über den Miss-
brauch „unters Volks kommen“ (in vulgus erumpat). Zum anderen fürchtete Ban-
holzer, dass sich ausgelebte Homosexualität wie eine „Krankheit“ im Gymnasium
verbreiten könnte. Einer der Schüler Marells, Rupert von Fugger, hatte bereits ver-
sucht, einen bisher unbeteiligten Kameraden zu verführen (ad eadem flagitia solli-
citans), und berichtete stolz, dass man bei solchen Handlungen nicht mit Strafen

 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von J. Banholzer SJ an den Provinzial vom 3. Juli 1698, fol. 4–4v.
 BayHStA: Jesuiten 338, fol.4–4v. Siehe die Aussage von Anton Rupert Christopherus von Fug-
ger zu Kirchberg und Weißenhorn vom 26. Dezember 1698, fol. 6; Aussage von Rupert Anton Jo-
seph von Fugger auf Babenhausen vom 26. Dezember 1698, fol. 7.
 APECESJ: Karteikarte Marell, 4547, Priesterweihe am 4. April 1676. Zum Aufenthalt in Mün-
chen siehe ebd., Sign. 41–7, Historia Collegii Monacensis, fol. 28.

114 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



rechnen müsse, da sie Marell selber auch begehe.479 Außerdem hatten anscheinend
auch andere Studenten untereinander homosexuelle Akte (haec eadem inter se
exercuere) vollzogen, die ihnen „ihr Beichtvater beigebracht hatte“ (a [...] confessa-
rio didicere).480

Banholzer und Ignatius Erhart unterhielten sich mit einigen Opfern, hielten die
Sache aber sogar vor dem Rektor geheim und vertrauten sie nur dem Provinzial an,
dem sie eine Versetzung (translatione) Marells nahelegten.481 Dass man trotz der
enormen Vergehen nur eine Versetzung erwog, mag darauf hindeuten, dass Banhol-
zer die Schlussfolgerung, Marell müsse entlassen werden, dem Provinzial überlas-
sen wollte. Andererseits ängstigte ihn die Vorstellung, eine Entlassung könne in
Augsburg einen Skandal auslösen. In diesem Fall fürchtete er sogar, dass Marell, der
mit den „Ketzern gut vertraut“ war, sich zu den Lutheranern flüchten und konver-
tieren könnte.482 Für die evangelischen Stände wäre der Übertritt des Provinzproku-
rators ein konfessioneller Propagandaerfolg gewesen. Man hätte in diesem Fall die
Anschuldigungen auch nicht öffentlich machen können, da diese sonst den ganzen
Orden in Verruf gebracht hätten, und wäre gezwungen gewesen, mögliche publizis-
tische Angriffe Marells auszuhalten.

Ignatius Erhart schrieb dem Provinzial bereits am 22. September 1698. Eines
seiner Beichtkinder habe ihm die Erlaubnis gegeben, die Informationen weiterzu-
reichen, aber seinen Namen nur im Notfall zu nennen. Dass der homosexuelle Ge-
schlechtsverkehr eines 14-jährigen strafbar sein konnte, weil er sich nicht gewehrt
hatte, musste dem „whistle blower“ Graf Oettingen bewusst gewesen sein. Vor
allem aber muss die Gefahr des Ehrverlustes, der mit einem Bekanntwerden der
Geschichte verbunden gewesen wäre, auf seiner Seele gelastet haben. Ähnliche Sor-
gen mussten auch die anderen Opfer haben, Graf Anton Rupert Fugger-Kirchberg-
Weißenhorn483 sowie der 15-jährige Graf Rupert von Fugger-Babenhausen, mit
dem Marell am häufigsten zusammen war.484

 BayHStA: Jesuiten 338, fol.4–4v. Siehe die Aussage von Anton Rupert Christopherus von Fugger
zu Kirchberg und Weißenhorn vom 26. Dezember 1698, fol. 6; Aussage von Rupert Anton Joseph von
Fugger auf Babenhausen vom 26. Dezember 1698, fol. 7.Lang: Amores Marelli, S. 7–8.Rupert von Fug-
ger und Kraft Wilhelm von Oettingen spielten auch im Schultheaterstück des Jahres 1698 mit, siehe
Anonymus: Conradinus Sueviae Dux.
 BayHStA: Jesuiten 338, fol.4–4v.
 BayHStA: Jesuiten 338, fol.4–4v; 2–3v. Lang: Amores Marelli, S. 9.
 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 4–4v: „Metuimus [...] transfugium ad haereticos moliatur, quibus
alias plus quam optemus familiaris est [...].“
 Dieser lebte von 1683 bis 1746, siehe Sarah Hadry: Neu-Ulm: Der Altlandkreis – Historischer
Atlas von Bayern (HAB). München 2011, S. 145.
 Dieser lebte von 1683 bis 1724. BayHStA: Jesuiten 338, siehe die Aussage von Anton Rupert
Christopherus von Fugger zu Kirchberg und Weißenhorn vom 26. Dezember 1698, fol. 6; Aussage

6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell SJ 115



Die Familie Fugger gehörte nicht nur zu den angesehensten des Reiches, sie
hatte auch auf ihrem guten Namen im fünfzehnten Jahrhundert ein Bankenimpe-
rium aufgebaut.485 Ein Publikmachen homosexueller Beziehungen in ihrem Famili-
enkreis wäre für sie ein Desaster gewesen. Außerdem war Rupert bereits 15 Jahre alt
und damit sexuell voll schuldfähig, hätte also bei einer Gerichtsverhandlung zumin-
dest dem Buchstaben des Gesetzes nach um Leib und Leben fürchten müssen. Die
unterschiedliche Taxierung der Schuldfähigkeit aufgrund des Alters scheint auch Er-
harts Brief an den Provinzial zugrunde zu liegen. Für den 14-jährigen Oettingen
sprach er nämlich von der „Vereinigung beider Körper“ (corporum conjunctionem),
bei der Beschreibung des Falles des Rupert von Fugger aber von vollkommener
Sodomie (perfecta sodomia), allerdings nicht ohne dessen Scham und inneren
Schmerz zu betonen.486 Beide Fugger konnten aber nicht angeben, wie oft der
Missbrauch geschehen war. Sie waren innerlich zu aufgewühlt und wohl zu oft
missbraucht worden, um eine genaue Zahl zu nennen, so dass von einem lang an-
dauernden Missbrauch auszugehen ist.

Erhart zog es vor, Rupert von Fugger zunächst nicht zu befragen, nicht nur
weil dieser seine ursprüngliche Aussage, man habe im Gymnasium wegen homo-
sexueller Akte keine Bestrafung zu fürchten, zurückgezogen hatte, sondern auch
aus Angst, seine Geschwätzigkeit könnte den Skandal eskalieren lassen oder Ma-
rell über die unternommene Untersuchung warnen.487 Erhart gab aber noch
einen weiteren Grund an, nämlich das ungeschickte Verhalten des Augsburger
Präfekten. In einem „ähnlichen Fall“ habe dieser nicht betroffene Schüler derart
unklug befragt, dass diese durch Konjektur auf die zugrundeliegende Tat schlie-
ßen und dadurch die Jesuiten bei den Augsburger Lutheranern in ein schlechtes
Licht setzen konnten.488 Allerdings konnte über diesen Fall, der in den Akten
sonst nirgends dokumentiert ist, nichts weiter aufgefunden werden. Da aber die
Schulämter turnusgemäß neu vergeben wurden, muss sich dieser Missbrauch in
zeitlicher Nähe ereignet haben. Dies wirft auch ein Licht auf die Dunkelziffer sol-

von Rupert Anton Joseph von Fugger auf Babenhausen vom 26. Dezember 1698, fol. 7. Jacob Wil-
helm Imhof: Notitia S. Rom. Germanii Imperii Procerum. [...] historico-heraldico-genealogica [...]
in supplementum operis genealogici Rittershusiani adornatu, editio tertia [...] cui accedit de Pro-
ceribus Aulæ Cæsareæ mantissa. Stuttgart 1699, lib. 7, c. 3, S. 486.
 Mark Häberlein: Die Fugger: Geschichte einer Augsburger Familie (1367–1650). Stuttgart
2006.
 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von P. Ignaz Erhart SJ an den Provinzial, vom 22. September 1698,
fol. 2–3v.
 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von P. Ignaz Erhart SJ an den Provinzial, vom 22. September 1698,
fol. 2–3v.
 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 2–3v: „[...] jam nobis apud haereticos dudum exulceratos [...].“

116 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



cher Taten: Nur ein Bruchteil hat sich wirklich im Schriftverkehr niedergeschla-
gen und von diesem wurde wiederum nur ein kleiner Prozentsatz überliefert!

Um die Zahl der Mitwisser klein zu halten, trug Erhart den beiden Jungen
auf, kein Wort zu irgend jemand sonst über die Untersuchung zu sprechen, und
notfalls zu dissimulieren, da sie sich sonst einer Todsünde schuldig machten.
Anton von Fugger riet er sogar, weiterhin bei Marell zu beichten, was angesichts
seines Missbrauchs des Beichtstuhls mehr als erstaunlich ist. Er verteidigte diesen
Rat mit dem Hinweis, dass nur so ein größeres Unglück verhütet (ad cavendum
majus malem) werden könne, und dachte dabei weniger an die Straffreiheit Ma-
rells als an eine Befleckung des Ordensrenommees. Schließlich hielt er bei einer
Warnung Marells dessen Flucht für durchaus möglich.489 Selbst der Rektor des
Kollegs, der nicht einmal den gesamten Fallverlauf kannte, wünschte sich nichts
sehnlicher als Marell abreisen zu sehen und konnte ihm gegenüber kaum mehr
dissimulierend auftreten.490

Erst in den folgenden Wochen identifizierte Oettingen zwei weitere Opfer,
Franz Xaver Sattler491 und Johann Georg Bottner, letzterer wiederum ein Adli-
ger.492 Die ambige Warnung P. Karl Haylands bei seinem Weggang aus Augsburg,
er könne keinem jungen Mann raten, Marell als Beichtvater zu wählen, die Erhart
referierte, muss aber nicht unbedingt als Hinweis gelten, dass eines der Opfer bei
Hayland beichtete und ihm nicht erlaubte, weitere Schritte einzuleiten. Hayland
mag nichts von dem Missbrauch gewusst haben und lediglich auf Marells ausge-
sprochen liberale Moraltheologie angespielt haben. Diese hatte nämlich Anstoß
erregt, weil er die Jungen lehrte, dass selbst schwerste Sexualvergehen (gravis-
sima scelera) keine Sünde seien, außer wenn man sich willentlich der Lust hin-
gebe (consensus in voluptatem).493 Erhart identifizierte dies als eine „dumme,
dem Quietismus ähnliche Lehre“ (stultius et quietismo similius).494

Diese als Häresie erklärte Schule der Mystik erklärte, dass wenn die Seele
eines Menschen völlig in Gott ruhe, er keine Sünde mit seinem Leib begehen
könne. Der Mystiker wurde so von den normativen Verhaltenserwartungen dispen-

 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 2–3v. Lang: Amores Marelli, S. 17.
 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von Christoph Oberpeutter vom 26. Dezember 1698, fol. 9. Ebd.,
S. 20.
 Anonymus: Conradinus Sueviae Dux.
 Im Theaterstück des Jahres 1699 wird neben Bottner auch ein Nobilis Franz Xaver Sattler in
der Syntax Major aufgeführt. Anonymus, Severa parentis in filium Justitia, olim a Meroveo in
Gallia, nunc in Theatro exhibita Augusta Vindelicorum. Augsburg 1699.
 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von P. Ignaz Erhart SJ an den Provinzial, vom 22. Septem-
ber 1698, fol. 2–3v. Zu Karl Hayland (1645–1717) siehe APECESJ: Sign. 68-D, 7339.
 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 2–3v. Lang: Knabenliebschaften, S. 38; Neues genealogisch-
schematisches Reichs- und Staats-Handbuch vor das Jahr 1761. Frankfurt am Main 1761, S. 110.

6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell SJ 117



siert und konnte sich so einen autonomen Handlungsraum erschaffen. Vor allem
seinen spirituellen Anhängern konnte ein Quietist vorspiegeln, dass Handlungen,
die für den normalen Menschen sündhaft waren, in seinem Fall moralisch indiffe-
rent seien, weil er ja nur Instrument des göttlichen Willens sei, dessen ganze Inten-
tion in Gott ruhe. Diese Grundidee fand sich in fast allen dokumentierten Fällen
sexuellen Missbrauchs von Kindern und spirituell Abhängigen.495

Die Beweislast war überwältigend, da die Opfer ausführliche Geständnisse un-
terzeichneten. Marells Versuche, die Anklage als Lügengebäude und Verschwö-
rung abzutun, scheiterten. Seine zahlreichen Briefe an den Provinzial müssen
leider als verloren gelten. Da der General in einem Brief an die Provinz die Entlas-
sung Marells nahelegte und dieser am 13. Oktober 1698 das Augsburger Kolleg
Richtung Ebersberg verließ, um von da an nicht wieder in den Unterlagen der Pro-
vinz aufzutauchen, nahm man lange Zeit an, er sei wirklich dimittiert worden.496

Zudem vermerkte der Personalkatalog er sei am 15. November 1698 aus der ober-
deutschen Provinz entlassen worden.497 1834 aber bemerkte Joseph von Hormayr
in der Bayerischen Staatsbibliothek in München eine kalligraphische Handschrift
Marells aus dem Jahr 1725, in der er sich als Jesuit bezeichnete. Daher nahmen er
und andere Historiker an, dass die Dimission nie wirklich erfolgt sei.498 Der Fall
war allerdings komplizierter. Marell wurde durchaus rechtswirksam entlassen,

 Ohne auch nur die Frage nach dem Realzusammenhang von Quietismus und sexuellem Miss-
brauch zu stellen, deklamiert Claus Arnold die Verfolgung quietistischer Mystiker durch die Inqui-
sition in Rom aufgrund zahlreicher Verdachtsfälle auf sexuellen Missbrauch als „typisch repressive
Reaktion, welche ein unkontrolliertes geistliches Leben über einen inquisitorischen Topos krimina-
lisieren wollte“ (61). Warum sich Arnold nicht die Mühe gemacht hat, wenigstens ein paar Fällen
archivalisch nachzugehen, um ein informiertes Urteil anstatt eines Bauchgefühls abzugeben, ist
für mich nicht nachvollziehbar. So bleibt sein „Urteil“ nämlich lediglich eine unbegründete „Mei-
nung.“ Claus Arnold: Verketzerung von Spiritualität oder Verfolgung von Missbrauch? Der „Molino-
sismus“ respektive „Quietismus“ in der Wahrnehmung des Heiligen Offiziums. In: „Wahre“ und
„falsche“ Heiligkeit. Hg. von Hubert Wolf. Berlin 2017, S. 59–70. Ein Blick in die Studien von Weiß,
Jaffary u.a. hätte genügt, siehe Otto Weiß: Weisungen aus dem Jenseits?: der Einfluss mystizisti-
scher Phänomene auf Ordens- und Kirchenleitungen im 19. Jahrhundert. Regensburg 2011; Nora
E. Jaffary: False Mystics – Deviant Orthodoxy in Colonial Mexico. Lincoln, London 2004; Frans Ciap-
para: Simulated Sanctity in Seventeenth- and Eighteenth-Century Malta. In: Studies in Church
History 47 (2011), S. 284–294; Anne Jacobson Schutte: Aspiring Saints: Pretense of Holiness, Inquisi-
tion, and Gender in the Republic of Venice, 1618–1750. Baltimore 2001; Cecilia Ferrazzi: Autobiogra-
phy of an Aspiring Saint. Hg. von Anne Jacobson Schutte. Chicago 2007.
 BCUF: Hs. L 256, Diarium Collegii Augustani, 1698, fol. 221; fol. 204 die Personalübersicht des
Kollegs.
 Marell fehlt aber im Verzeichnis der Entlassenen, siehe APECESJ: Sign. 43–90, fol. 15; ebd.,
Sign. 68-D, Verz. 4547.
 Joseph von Hormayr: P. Jakob Marell noch im Jahre 1725 Jesuit. In: Taschenbuch für die va-
terländische Geschichte 5 (1834), S. 219–221.

118 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



trat aber bereits am 19. April 1699 in Wien wieder in die österreichische Provinz
ein, wo er in Kaschau am 19. März 1700 nach weniger als einem Jahr Noviziat wie-
derum die Gelübde ablegte.499 Er wirkte in dieser Provinz noch weitere 27 Jahre.
Der Eintrag im Trencséner Novizitatsbuch vermerkte nicht nur die biographischen
Daten und Marells kräftige Gesundheit, sondern auch, dass er bereits zum zweiten
Mal in die Gesellschaft eintrete, nachdem er aus der bayerischen (sic!) Provinz ent-
lassen worden sei. Der Novizenmeister wies ferner auf seine Kenntnis von Latein
und Deutsch, sein Philosophie- und Theologiestudium wie auch den vormaligen
Status als coadjutor spiritualis hin.500

Der Aufnahme war allerdings ein bemerkenswerter Briefwechsel von Provin-
zial und General Thyrsus González de Santalla vorausgegangen. Der General hatte
am 21. Februar 1699 dem österreichischen Provinzial Albert Mechtl vorgeschlagen,
man möge doch Jakob Marell, „der kürzlich wegen einer gewissen Vertrautheit mit
Gymnasiasten“ (propter quandam cum discipulis gymnasii familiaritatem) aus der
Oberdeutschen Provinz entlassen worden war, dort aufnehmen. Diese Beschrei-
bung des Sachverhalts war allerdings höchst zweideutig. Schließlich konnte man
der Bezeichnung zwar eine sexuelle Konnotation entnehmen, aber durchaus nicht
die Ausmaße des Marellschen Skandals. Der General beschrieb, dass er von Marells
Bittbrief, doch wieder in die Gesellschaft aufgenommen zu werden, tief bewegt sei.
Zwar habe er sein Anliegen lange Zeit abgelehnt, doch nach Marells Versprechen
einer Besserung (emendationem) seines Verhaltens und der Bereitschaft, jegliche
Arbeit und Mühe, die man ihm auferlege, zu erfüllen, wenn er nur sein Leben als
Jesuit in Ungarn beschließen könne, empfehle er dessen erneute Aufnahme. Er
schlug daher vor, den Entlassenen als Novizen anzunehmen. Der damit verbun-
dene Ehrverlust für einen vormaligen Provinzprokurator war natürlich massiv,
aber, so González, wenn Marell diese Möglichkeit ergreife, könne man auf einen
willigen Geist schließen und damit auf ehrliche Reue und Besserung. Ferner gab er
dem Provinzial alle Vollmachten Marell aufzunehmen, so dass dieser nicht um wei-
tere Dispense ansuchen musste.501 Die Ermächtigung des Provinzials war wohl we-
niger ein Zeichen des Vertrauens in ihn, als die geschickte Vermeidung eines
weiteren Briefwechsels, der das Risiko mit sich brachte, dass sich die Zahl der Mit-
wisser und damit auch die Wahrscheinlichkeit des Publikmachens der Wiederauf-
nahme erhöhte.

 Catalogus generalis, seu, Nomenclator biographicus personarum Provinciae Austriae So-
cietatis Jesu, 1551–1773, Bd. 2. Rom 1988, S. 944.
 JTMRL: Nomina novitiorum I 1 a, fol. 56. Zu diesem Zeitpunkt gab es keine bayerische Pro-
vinz, wohl aber die Oberdeutsche Provinz.
 ARSI: Austr. 10, Brief des Generals vom 21. Februar 1699, p. 271.

6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell SJ 119



Der Provinzial scheint von der Idee einer Aufnahme Marells nicht begeistert ge-
wesen zu sein. Denn schon am 10. und 18. April sandte er Briefe nach Rom, die Ma-
rell der Lüge beschuldigten.502 Der Inhalt kann allerdings nur aus dem Antwortbrief
des Generals vom 9. Mai 1699 rekonstruiert werden. Es scheint, dass sich Marell auf
dem Weg ins Noviziat als Jesuit ausgegeben hat, was er ja nicht mehr war, und die
Lizenz des Generals für den Wiedereintritt falsch dargestellt hat. Ferner habe Marell
in Gesprächen, die dem Provinzial zugetragen wurden, angegeben, der General selbst
habe ihn in die österreichische Provinz versetzt. Gonzalez erklärte nun, dass er
den Provinzial nur dazu ermächtigt habe, ihn aufzunehmen „sine iactura nominis
nostri,“ ohne die Erlaubnis den General beim Namen zu nennen. Außerdem
wurde spezifiziert, dass Marell nur in „Schweigen und an einem entlegenen Ort“
(admittendum in silentio, in loco remoto) zum Noviziat zugelassen wurde, also
unter grösster Geheimhaltung. Es war dem General sichtlich peinlich, dass sich
Marell als versetzter Jesuit ausgab, ja geradezu als Opfer stilisierte, und dabei
auch noch den guten Namen des Generals benutzte, obwohl man ihm die außer-
ordentliche Gunst und das unbedingte Stillschweigen eingeschärft hatte. Schließ-
lich versuchte der Orden die Wiederaufnahme Marells so geheim als möglich
halten und hoffte, dass niemand je von seinem Leben in Ungarn erfahren würde.
Dennoch konnte es sich der General nicht verkneifen, Marells Verhalten als das
eines „nicht genügend ehrenhaften Mannes“ (viri haud satis sinceri) zu bezeich-
nen. Er schien sogar indirekt anzudeuten, dass es vielleicht besser wäre, ihn nicht
weiter zu behalten, da ihm nicht zu trauen war: „Wenn man ihn aber behält,
wird man weiterhin ein Auge auf sein Leben haben müssen.“503

Warum der Provinzial dennoch an Marell festgehalten hat, ist aus den Akten
nicht erkennbar. Vielleicht aber gibt die strenge Ermahnung des Generals im sel-
ben Brief einen Hinweis: González bemängelte nicht nur die katastrophale finan-
zielle Lage der ungarischen Häuser des Ordens, sondernd drohte einem Rektor
sogar eine Strafe an, da er der die Mängel einer Visitation nie behoben hatte. Er-
bost schrieb der General: „Visitationen sind für die Katz’, wenn ihnen keine Aus-
führung folgt.“504 Vielleicht war in einer derart verfahrenen Situation ein Mann
wie Marell, der sich als guter Verwalter und vor allem als Buchhalter ausgezeich-
net hatte, für den Provinzial der Ausweg aus der schwierigen monetären Lage.505

 ARSI: Austr. 10, Brief des Generals vom 9. Mai 1699, p. 290–292.
 ARSI: Austr. 10, Brief des Generals vom 9. Mai 1699, p. 290–291: „Si retinendus sit, in eius vita
oportebit oculum habere intentum.“
 ARSI: Austr. 10, p. 292: „Jaurini pariter oportuisset Rectorem vel puniri, vel certe graviter re-
prehendi ob neglectam executionem eorum, quae a R.V. in priori visitatione ordinata erant. In
cassum sunt visitationes, si nulla fiat executio.“
 ARSI: Austr. 10, p. 291.

120 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



Sollte dies die Motivation hinter seiner Annahme sein, so muss sie sich aller-
dings erst später durchgesetzt haben. Denn noch zwei Monate später, am 27. Juni
1699, wiederholte der General wie unangenehm berührt er über den unehrlichen
Geist Marells sei (animus minus sincerus), ohne allerdings einen konkreten Anlass
zu nennen. Es scheint daher, dass Marell sich weiterhin als versetzten Jesuiten
ausgab. Daher wies González den österreichischen Provinzial an, dem oberdeut-
schen zu schreiben:

Ich wünsche, der Hochwürdige Provinzial möge an den Provinzial der Oberdeutschen Pro-
vinz schreiben, um von ihm zu erfahren, ob er der Schande jener Provinz nachgeben solle,
sobald seine Rückkehr in die Gesellschaft dort bekannt geworden ist; denn, wenn sie her-
auskommt, oder dies bereits geschehen ist, dann wird es das Richtige sein, ihn wiederum zu
entlassen.506

Die Briefe zeigen das Ringen des Generals um einen geeigneten Umgang mit Marell.
Allerdings scheint man sich durch seine Zulassung ins Noviziat in eine Sackgasse
manövriert zu haben. Denn nach einer Entlassung wäre der redselige Marell ein
ernst zu nehmendes Risiko für das Ansehen des gesamten Ordens, besonders des Ge-
nerals, geworden. Schließlich hatte sich dieser für seine Wiederaufnahme eingesetzt
und sich täuschen lassen. Nun sollten die Österreicher fragen, wie die Stimmung in
der Heimatprovinz Marells war und einen Schlachtplan festlegen, wenn das unlieb-
same Geheimnis doch ans Licht der Öffentlichkeit kommen sollte.

Marell blieb, und angesichts seiner sogar vom General attestierten Unehrlich-
keit ist davon auszugehen, dass er wohl auch in den vielen Kollegien Osteuropas,
in denen er eingesetzt war, ähnliche Verbrechen wie in Augsburg begangen hat.
Er wurde zwar fast jedes Jahr in ein anderes Kolleg versetzt, vielleicht um die Bil-
dung von Freundschaften zu unterbinden, aber dennoch mit Beichthören, Predi-
gen und auch Jugendbetreuung beauftragt. So lebte er in Trencsén,507 Eperjes/
Presov,508 Kaschau, Judenburg, Leoben, Neustadt, Klagenfurt, Steyer, Varaždin
und Zagreb fast immer in der Nähe von Kindern bis zu seinem Tod 1727.509 Der

 ARSI: Austr. 10, p. 299–300: „Cupio, scribat R.V. ad Prasidem Germania Superioris, et intelli-
gat ex illo, cedatne in infamiam illius provinciae, postquam in ea divulgatus est illius reditus ad
Societatem; id etenim si vel iam evenit, vel eventurum praevideatur, expedit illum denuo
dimitti.“
 Vgl. ELTE: Kézirattár Ab 115, Annuae collegii et domus probationis Trenchiniensis [ab anno
1686 usque 1727].
 Vgl. ELTE: Kézirattár Ab 90, Historia residentiae Eperiesiensis Soc[ieta]tis Jesu ab anno 1673.
ad annum 1766.
 Ernst Friedmann: Die Jesuiten und ihr Benehmen gegen geistliche und weltliche Regen-
ten: nebst einigen Zugaben. Großenteils aus ihren eigenen Schriften, auch aus andern bewähr-
ten Geschichtsschreibern dargestellt. Grimma 1825, S. 318–319; Catalogus Austriae S. 944. 1702

6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell SJ 121



Missbrauchstäter Jakob Marell konnte demnach fünf Jahrzehnte nahezu ungehin-
dert sexuellen Missbrauch an Jugendlichen begehen.

Hätten die Eltern seiner Opfer von seinen Taten erfahren, hätten sie ihn, so
war sich der burgundische Lehrer Rupert von Fuggers sicher, „massacriren las-
sen.“510 Die Beschädigung des Rufes der Gesellschaft Jesu als Erziehungsorden
wäre enorm gewesen. Vielleicht fürchtete man auch, dass Marell bei einem Aus-
schluss nicht nur konvertieren, sondern sogar eigene Skandalgeschichten gegen
den Orden publizieren hätte können. Als Prokurator hatte er schließlich fast un-
eingeschränkte Aktenkenntnis, vor allem der Finanzen des Ordens. Allerdings re-
agierte der Orden erst auf den „casus lamentabilis famaeque societatis maxime
exitiosus,“511 als der Skandal öffentlich zu werden drohte. Zu dieser Einschätzung
kam auch der katholische Aufklärer Benedikt von Werkmeister. Die Gesellschaft
Jesu habe den Fall nicht bestraft, „um dem Umgreifen des Lasters Einhalt zu
thun; wohl aber beinahe auf allen Seiten zeigt es sich, dass sie gefürchtet haben,
die Ehre des Ordens möchte darunter leiden.“512 Fassungslos über die mangelnde
Wachsamkeit des Ordens schrieb Werkmeister:

In einem Orden, welchem die Eltern aller Stände ihre Söhne zur Bildung in den guten Sitten
wie in den Wissenschaften anvertrauten, wo junge feurige Magister die Lehrer schöner
Knaben waren, hätten da die Obern nicht besondere Anstalten und scharfe Maßregeln tref-
fen sollen, dass, sobald man bemerkte, ein Magister oder Beichtvater suche sich besonders
die Anhänglichkeit oder den öftern Umgang schöner Knaben zu verschaffen, ihnen die An-
zeige gebracht werde, um jene Individuen genauer beobachten und jeder Unordnung frühe
genug vorbeugen zu können?513

Vielleicht haben lange Jahre Historiker den Fall Marell auch deswegen geringgeach-
tet, weil er sich fast gleichzeitig mit dem Skandal des Jesuiten Jean-Baptist Girard
(1680–1733) in Frankreich ereignete. Girard hatte den Beichtstuhl missbraucht, eine
Frau verführt, geschwängert und sie dann zur Abtreibung angestiftet.514 Man ver-

bis 1704 war Marell sogar Minister des Kaschauer Kollegiums, siehe Karl A. F. Fischer: Die Ka-
schauer und Tyrnauer Jesuiten-Universitäten im 17. und 18. Jahrhundert. In: Ungarn-Jahrbuch
15 (1987), S. 117–185, hier S. 130–131.
 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von Christoph Oberpeutter vom 26. Dezember 1698, fol. 9.
 Johann Anton Theiner/Augustin Theiner: Enthüllungen über Lehren und Leben der katholi-
schen Geistlichkeit. Sondershausen 1862, S. 45–63; Lang: Amores Marelli; Friedmann: Die Jesui-
ten, S. 318–319. 1822 erschien eine kritische Rezension von Langs Werk, siehe N. N.: Geschichte
der Jesuiten. In: Kritisches Journal der neuesten theologischen Literatur 14 (1822), S. 191–212.
 Werkmeister: Sendschreiben, S. 9.
 Ebd., S. 14–15.
 Mita Choudhury: The Wanton Jesuit and the Wayward Saint: A Tale of Sex, Religion, and
Politics in Eighteenth-Century France. University Park 2015.

122 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



mutete wohl, dass Jesuitenhass die historischen Fakten verzeichnet, entstellt oder
gar erfunden hatte.

6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater
Theoderich Beck

Der wohl prominenteste deutsche Jesuit des siebzehnten Jahrhunderts, der des
massenhaften sexuellen Missbrauchs beschuldigt wurde, war Theoderich/Dietrich
Beck [Bech/Bechaeus/Beckius/Bechei]. Mit 35 Jahren hatte er 1635 in Luzern seine
Profess-Gelübde abgelegt und war damit einer der wenigen „Voll-Jesuiten.“515 Seit
1638 war er Nachfolger von Athanasius Kircher als Beichtvater des Landgrafen
Friedrich von Hessen (1616–1682).516 Nach Kirchers Weggang aus Malta im Feb-
ruar 1638, hatte Kardinal Barberini dem jungen Landgrafen, der eben erst zum
Katholizismus konvertiert war, Beck als Ersatz zugewiesen. Dies zeigt, dass er
den höchsten Kreisen der Kurie schon damals kein Unbekannter war. Im folgen-
den Jahr beriet er sogar den Ordensgeneral Mutio Viteleschi über die Restruktu-
rierung der Jesuitenkollegien auf Malta, bevor die Johanniterrevolte diese Pläne
durchbrach. Allerdings war Beck, wohl durch seine enge Bindung an den Johanni-
territter und Landgrafen, von den dortigen Ausbrüchen des Antijesuitismus nicht
betroffen.517

Beck, der ein begabter Mathematiker war und „während der Belagerung Frei-
burgs durch die Schweden die Artillerie“ befehligt und sogar ein Buch über Mi-
litärarchitektur herausgegeben hatte,518 passte zum Landgrafen. Dieser war kein
Fürstbischof, sondern als Prior der Malteserritter und späterer Kardinal lediglich
ein geistlicher Fürst, der allerdings wie ein weltlicher Prinz lebte.519 Als sein

 APECESJ: 40–3, 6, fol. 13.
 Maria Teresa Börner: Nuntius Fabio Chigi (1639 Juni–1644 März). Paderbon; Leiden; Boston
2019, S. 9.
 David F. Allen: Anti-Jesuit Rioting by Knights of St. John during the Malta Carnival of 1639.
In: Archivum Historicum Societatis Jesu 65 (1996), S. 3–30. Beck erscheint bei Buttigieg unter den
Namen „Theodoric Bech,“ siehe Emanuel Buttigieg: Knights, Jesuits, Carnival, and the Inquisition
in seventeenth-century Malta. In: The Historical Journal 55 (2012), H. 3, S. 571–596.
 Denis De Lucca: Jesuits and Fortifications: The Contribution of the Jesuits to Military Archi-
tecture in the Baroque Age. Leiden; Boston 2012, S. 159.
 Theodor Kurrus: Die Jesuiten an der Universität Freiburg i. Br. 1620–1773. Freiburg 1963,
S. 76. Der Name variiert oft: „Bechei signs himself on different occasions as Theodorico Bechei,
Theodorico Begue, or Theodoricus Bechaeus.” Andrew V. Jones: The Motets of Carissimi. Ann
Arbor 1982, S. 309. Zu Beck siehe etwa Bernhard Duhr: Geschichte der Jesuiten in den Ländern
deutscher Zunge, Bd. 3. München-Regensburg 1921, S. 899–900. Beck scheint ein Schüler des Je-

6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck 123



Beichtvater residierte Beck die meiste Zeit an dessen Hof, im Schloss des Malte-
ser-Ritterordens in Heitersheim bei Freiburg im Breisgau, und hatte ihm ständig
zur moralischen und spirituellen Beratung zur Verfügung zu stehen. Zudem war
Beck auch in der europäischen Gesellschaft bestens vernetzt. Nicht umsonst
wurde er vom Wiener Hof beauftragt, als ehemaliger Schüler des italienischen
Komponisten Giacomo Carissimi den Musiker an die Donau zu holen.520

Die Ermahnungen und Ratschläge eines Hofbeichtvaters sollten das Gewissen
des Herrschers nach katholischer Lehre formen. Vielleicht erachtete man das umso
wichtiger, als Hessen ein mit sechzehn Jahren konvertierter Prinz war und aus po-
litischen Gründen die Kardinalswürde erhalten hatte. Der Orden selbst war stolz
darauf, viele solcher „Gewissensräte“ an den europäischen Höfen und Machtzen-
tren zu besitzen, wo diese direkt oder indirekt der Gesellschaft Jesu von Nutzen
sein konnten. Aufgrund der manchmal exklusiven und unbeschränkten Zugangs-
rechte zu einem Herrscher hatten diese Beichtväter oft mit persönlichen Angriffen
und Beschuldigungen zu tun, die von Eifersucht motiviert waren. Allerdings waren
sie aufgrund ihrer räumlichen Trennung von der Aufsicht eines Vorgesetzten auch
den besonderen Versuchungen des Hofes ausgesetzt, die ein Jesuit, der in einer
Kommunität lebte, nicht kannte. Darunter fiel nicht nur die Umgebung zahlreicher
Frauen und Männer mit eher laxen Moralvorstellungen, die einen Hofbeichtvater
gerne als Fürsprecher haben wollten, sondern auch unbegrenzte Völlereien und
Trinkgelage, die dem kargen Tisch der Jesuiten fremd waren.521 Bernhard Duhr er-
wähnte in seiner Geschichte der Jesuiten diese Versuchungen und ließ sie geradezu
als Entschuldigungsgrund für das Verhalten Becks erscheinen. Etwas beschönigend
führte er zwar Becks „schwere Vergehen mit Studenten“ an, sprach dessen geziel-
ten Missbrauch von Minderjährigen aber nicht aus und vermied auch jeden Ver-
such, dessen Ausmaß schriftstellerisch auszuleuchten.522

Friedrich von Hessen trank übermäßig viel und führte ein „Lotterleben.“523

Daher überrascht es nicht, dass schon in den 1640ern auch Gerüchte über Becks

suiten Jakob Rem (gest. 1618) gewesen zu sein, der angeblich Wunder gewirkt hat, siehe Franz
Xaver Kropf: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, Bd. 4. München 1746,
S. 204.
 Jones: The Motets of Carissimi, S. 10.
 Grundlegend dazu Nicole Reinhardt: Voices of Conscience: Royal Confessors and Political
Counsel in Seventeenth-Century Spain and France. Oxford 2016. Zu Beck siehe Kurrus: Jesuiten,
S. 76.
 Duhr: Jesuiten, Bd. 3, S. 899–900.
 Friedrich Noack: Kardinal Friedrich von Hessen, Grossprior in Heitersheim. In: Zeitschrift
für die Geschichte des Oberrheines NF 80 (1928), S. 341–386, hier S. 360. Der 1706 entlassene Pater
Paulus Glettle, der Beichtvater des Kurfürsten und Erzbischofs von Köln war, wurde beim Ge-
schlechtsakt mit einer Dienerin in der Küche gefasst, später apostasierte er in Belgien, siehe APE-

124 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



ausschweifenden Lebensstil kursierten. Um den Pater auf die rechte Bahn zu füh-
ren, stellte ihm der General daher bereits 1651 einen Gefährten an die Seite, der
ihn überwachen und auf seinen guten Ruf achten sollte.524 Zudem sollte er ins
Freiburger Kolleg zurück ziehen, wenn er den Malteserprior nicht auf einer Reise
begleitete. Da Beck dieser Forderung aber nicht nachkam, folgte am 15. Dezember
eine weitere Ermahnung durch den Ordensgeneral. Beck, der zu allem Überfluss
ein Jesuit mit Profess-Gelübde war, sollte „zur Norm religiösen Lebens zurückge-
bracht“ werden.525

Erstmals scheint er 1654 auch sexueller Übergriffe beschuldigt worden zu
sein. Der Provinzial Oberdeutschlands hielt die schriftliche Anklage eines jugend-
lichen Musikers aus Prag, dass Beck ihn unsittlich berührt hatte, nicht nur für
glaubhaft. „Es ist kein Zweifel möglich,“ kritzelte er. Nicht nur die Art der Denun-
ziation, unter Nennung des eigenen Namens, überzeugte ihn, sondern auch die
Lebensgeschichte des Jugendlichen (adolescentis). Dieser war selbst in ein Or-
densnoviziat eingetreten, so dass man nicht mit einer Eifersuchtstat, einer Ver-
leumdung aus Rachsucht oder übler Nachrede rechnen konnte. Schließlich, so
der Provinzial, müsse man davon ausgehen, dass der Ankläger, indem er ein gott-
geweihtes Leben beginne, wahrheitsgemäß über seine Vergangenheit berichte.
Der Musiker bot ebenso an, einen feierlichen Eid zu schwören. Doch in der Zwi-
schenzeit meldeten sich, wohl aufgrund vorsichtiger Nachforschungen, weitere
Opfer. Zwei von ihnen lebten in Wien, drei in der Gegend Freiburgs. Letztere
waren jugendliche Studenten (adolescentes tres studiosos), die Beck 1651 und 1652
sechs Wochen lang (!) mit „unsittlichen Berührungen traktiert und wie Mädchen
missbraucht hatte, und sich auch von diesen so missbrauchen ließ.“526 Der Pro-
vinzial sprach ausdrücklich vom Missbrauch (abusus) und spezifizierte damit,
dass es nicht bei Berührungen geblieben war. Allerdings vermied er durch das
„in modum puellarum“ den Begriff der Sodomie und zog es dadurch vor, davon

CESJ: Sign. 43–90, fol. 16. Zu Glettle, siehe ebd., Sign. 68-D, Verz. 7705, Geburt 1661, Eintritt 1679,
Profess-Gelübde, Austritt 1706, Tod 1707; vgl. ebd., Sign. 40–3, 6, fol. 21v: „apostata.“ Dies bestätigt
Johann F. Peracher: Miles Gloriosus: das ist: P. Joseph Sonnenberg aus der Compaignie der fre-
chen Jesuiten wider unser Reformirte Züricherische Kirch und derselben anderes Jubel-Jahr neu
auftrettender Hoher- und Gross-Sprecher. Zürich 1721, S. 27–28. Vgl. ebenso Bernhard Duhr: Ge-
schichte der Jesuiten in den Ländern Deutscher Zunge, Bd. 4/2. Freiburg 1928, S. 423–425. Die
Schwester Glettles war die Baronin von Leiblfing, siehe BCUF: L 259/2, fol. 235v.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General Nickel an Provinzial Schorrer vom 20. Mai 1651, fol.
1; Brief von General Nickel an Provinzial Schorrer 2. September 1651, fol. 3.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General Nickel an Provinzial Schorrer vom 15. Dezember
1651, fol. 2.
 BayHStA: Jesuiten 351, Informatio über Theoderich Beck, fol. 4: „turpibis tactibus et in modo
puellarum foede abusus est et illis se etiam permissit.“

6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck 125



zu sprechen, dass Beck mit seinen Opfern sexuell verkehrt hatte, wie man es im
heteronormativen Kontext mit einer Frau tat. Dies identifizierte aber Beck als
den aktiv penetrierenden Partner, der den Akt der „vollkommenen Sodomie“ voll-
zogen hatte. Zudem hatte er auch sich selbst penetrieren lassen (permissum). Ein
weiteres Opfer war Heinrich Fiesslin, dessen Bericht an den General in Rom 1654
weitergereicht wurde. Er hatte sich in Konstanz einem Jesuiten offenbart:

Als ich in Konstanz war, kam Anfang März ein einheimischer Jugendlicher [ingenuus iuve-
nis] zu mir, der bekannte, er sei vor drei Jahren zu gegenseitigen [mutuos] Berührungen
von diesem [Beck, U.L.] eingeladen [invitatum] und dazu überredet [persuasum] worden,
mit diesem wie mit den anderen zu verfahren.527

Anhand der Identifizierung selbst lokaler Opfer musste man davon ausgehen, dass
in allen Wirkungsorten Becks wohl ähnliche Taten begangen worden waren.
Durch seine Stellung als Priester war es ihm ein Leichtes gewesen, katholische Ju-
gendliche vom Geschlechtsverkehr mit ihm zu überreden. Das Machtgefälle zwi-
schen dem mächtigen Hofbeichtvater und einfachen Schülern etabliert seine
Taten auch in der Sphäre der sexuellen Gewalt. Besonders delikat war, dass der
Landgraf seit 1652 auch Kardinal war und 1655 sogar an einem Konklave teilnahm.
Als Missbrauchstäter konnte sich Beck aber kaum einen mächtigeren Schutzherrn
wünschen.

Auch Heinrich Fiesslin war Ordensnovize, noch dazu in der Gesellschaft Jesu.
Sein Fall dokumentiert damit, dass Missbrauchsopfer schon im siebzehnten Jahr-
hundert selbst in den Orden ihrer Peiniger eintraten – so wie auch missbrauchte
Kinder im zwanzigsten Jahrhundert Priester wurden.528 In klarer Schrift und bes-
tem Latein beschrieb er detailliert seinen Leidensweg mit Beck.529 Zusammen mit

 BayHStA: Jesuiten 351, ebd. fol. 4.
 Myra L. Hidalgo: Sexual Abuse and the Culture of Catholicism. New York; London 2012; Ste-
phen Bullivant/Giovanni Radhitio Putra Sadewo: Power, Preferment, and Patronage: An Explora-
tory Study of Catholic Bishops and Social Networks. In: Religions 13 (2022), H. 9, S. 851. Fiesslin
wurde 1667 entlassen oder verließ die Gesellschaft aus eigenem Antrieb, siehe APECESJ: Sign. 68-
D, Verz. 7897, unter Füeßlin: Geburt 1635, Eintritt 1653, Austritt am 24. September 1667.
 BayHStA: Jesuiten 351, Zeugenaussage des Heinrich Fiesslin, undatiert, fol. 9. Das Geburtsda-
tum geht aus den Unterlagen im Jesuitenorden hervor. Daher ist auch etabliert, dass dieser Hein-
rich Fiesslin unmöglich der 1645 an der Universität Freiburg eingeschriebene Student gleichen
Namens sein kann, der bereits 1652 den Bacc. A. erhielt, und dass auch der 1643 inskribierte
Georg Theoderich Miller nicht der von Fiesslin genannte Miller sein kann. Siehe Hermann
Meyer: Die Matrikel der Universität Freiburg von 1460–1656, Bd. 1. Freiburg im Breisgau 1907,
S. 903–904. Ein anderer Georg Theodoricus Miller wurde aber am 14. Januar 1635 in Freiburg ge-
tauft, siehe Datenbank FamilySearch.org, Deutschland, Baden, Erzbistum Freiburg, katholische
Kirchenbücher, 1678–1930, https://familysearch.org/ark:/61903/1:1:QYBX-2LN2 (16. Januar 2019).

126 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu

https://familysearch.org/ark:/61903/1:1:QYBX-2LN2


zwei anderen jugendlichen Studenten (adolescentes studiosos), nämlich Johannes
Benz, und Balthasar Kugler, war er 1651 und 1652 von Beck nach Heitersheim geru-
fen worden um dort die Sommerferien zu verbringen. Das Verb „evocavit“ legt
dabei einen Befehl und keine Einladung nahe. Im Sommer 1651 war Fiesslin gerade
einmal fünfzehn Jahre alt und sein Klassenkamerad Kugler wohl im selben Alter.530

Aber wie konnten sie als Schüler der oberen Klassen des Jesuitengymnasiums Frei-
burg auch ablehnen, wenn sie der Hofbeichtvater auf das Schloss rief?531

Zwei oder drei Tage nach der Ankunft begann Beck bereits damit, sie in den
Schlafzimmern unsittlich zu berühren (impudice tangere) und ließ sich auch von
diesen so berühren, „an diversen geheimen und nackten Körperteilen, auch an
den Genitalien.“532 Während die Berührungen täglich erfolgten, kam er manch-
mal auch des Nachts, um mit einem von ihnen Geschlechtsverkehr zu haben.
Während der Ferien „hat er dreimal (was ich weiß) mit zwei von den Genannten
im selben Bett geschlafen, wo er sie wie Mädchen gebrauchte und er von ihnen
so gebraucht wurde [passus].“ Tagsüber präsentierte sich Beck aber als Gewis-
sensrat und zelebrierte die Messe „ohne vorige Beichte (was ich weiß) [...] Dies
ging sechs Wochen lang [...] was ich mit eigenen Augen gesehen habe.“533 Beck
hat mit einigen der Jungen also gegenseitig Analverkehr vollzogen. Da sie damit
nach damals geltendem Recht mitschuldig geworden waren, maß man ihren An-
schuldigungen, durch die sie sich schwer belasteten, umso größere Glaubwürdig-
keit zu. Dass Fiesslin die Sakramentsfeier ohne Beichte anführt, mag nicht nur
religiösem Entsetzen zuzuschreiben sein, sondern auch juristischer Berechnung.
Denn konnte man Beck nicht für seinen Missbrauch belangen, so sollte er sich
doch wenigstens für die sakrilegische Messfeier verantworten müssen: Durch
seine mehrmaligen Taten, die mit mindestens drei Fällen vollkommener Sodomie
nicht mehr ignoriert werden konnten, hatte er sich nämlich die Irregularität zu-
gezogen und hätte die Messe nicht zelebrieren dürfen. Seine Missachtung dieser
Norm erfüllte den Tatbestand des Sakrilegs und konnte strengstens bestraft wer-
den. Fiesslin fuhr fort:

 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 7897, Geburt am 18. Oktober 1635 in Freiburg i.B., Eintritt 1653,
Austritt 1667.
 Kugler wie Fiesslin (als Johann Heinrich Füesslin) in der Physica-Klasse, ebenso erwähnt im
Theaterstück des Jesuitengymnasiums für das Jahr 1652, siehe Bueß-Spiegel in einem Schawspil
vorgehalten. Freiburg 1652. Zu dieser Klasse siehe Paul F. Grendler: Jesuit Schools and Universi-
ties in Europe, 1548–1773: Brill’s Research Perspectives in Jesuit Studies. Leiden; Boston 2018,
S. 22–23.
 BayHStA: Jesuiten 351, fol. 9: „[...] diversis obscuris partibus corporis denudatis [...] et quidem
membris genitalibus [...].“
 BayHStA: Jesuiten 351, fol. 9.

6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck 127



In Freiburg habe ich ähnliches von Theoderich Miller, einem Studenten, gehört. Er hat mir
erzählt, dass er im Jahr zuvor (bevor die drei vorgenannten Jugendlichen dorthin kamen),
seine Ferien in Heitersheim verbracht hat und ihm ähnliche Dinge widerfahren sind. Fast
jede Nacht schlief er mit dem Pater im selben Bett, und der Pater missbrauchte ihn, oder
letzterer ließ sich von ihm missbrauchen [...] Während des Tages berührte er ihn unsittlich
[...] Dasselbe erzählten mir auch die zwei Söhne des Jägers zu Heitersheim, die dort mit dem
Pater ähnliches erlitten haben.534

Da dieser Pater der Gast des Freiburger Kolleg ist, ließ er mich einmal zu sich rufen, wo er
mich unehrenhaft und unsittlich berührte [inhoneste et turpiter], meine Hand ergriff und
sie an seinem Geschlechtsteil rieb [partibus sua obscoena admota] bis er ejakulierte [usque
ad pollutionem].535

Fiesslin und Miller kannten sich wohl vom Theaterspiel am Jesuiten-Kolleg Frei-
burg. 1649 standen sie zusammen auf der Bühne. Obwohl Theoderich Miller dort
als Grammatista in die untersten beiden Gymnasialklassen gehörte und damit ei-
gentlich zwischen zehn und zwölf Jahre alt sein gewesen sein sollte, bei seinem
Missbrauch 1650 also höchstens dreizehn, ist es wahrscheinlicher anzunehmen,
dass er mit dem 1635 in Freiburg geborenen Georg Theoderich Miller identisch
ist, so dass er wohl 15 Jahre alt war, als Beck in missbrauchte.536

Im August 1654 bestätigte der General, die Anklage erhalten zu haben, und
verschlüsselte den Namen Becks mit einem Zahlencode. Auch er zweifelte kei-
neswegs an der Echtheit der Anschuldigungen. Wenn man ihn nicht in einen
anderen Orden abschieben könne, so müsse man sichergehen, dass Beck keine
weiteren Ämter im Orden erhalte. Bleibe er, so müsse der Kardinal von Hessen
ihn in einem Kolleg so unter Kontrolle halten, dass er zur „korrekten Disziplin“
zurückkehre. Der anscheinend vom Provinzial intendierte Wechsel Becks nach
Spanien wurde vom General rundweg abgelehnt. Dort würde einen noch größe-
ren Skandal verursachen.537

Doch wie zumeist, änderten die Problempatres der Provinz ihr Verhalten
eben nicht. Ob Beck seinen Dienstherrn im Frühling 1655 zum Konklave nach
Rom begleitete, ist nicht bekannt. Wenn er es tat, konnte er sich vom Ordensge-

 Seit 1653 war der Freiburger Johann Martin Schmidlin Wildschütz in Heitersheim, siehe
GLAK: 229 Nr. 41360.
 BayHStA: Jesuiten 351, fol. 9.
 Theodoricus Miller spielte auch im Theaterstück 1649 mit, wo er als Schüler der Grammatik-
Klasse erscheint, siehe Anonymus: Ironia vitae humanae [...] in Ioviano. Freiburg im Breisgau 1649.
Er scheint ebenfalls 1635 geboren worden zu sein, siehe Datenbank Familysearch.org, Deutschland,
Baden, Erzbistum Freiburg, katholische Kirchenbücher, 1678–1930, https://familysearch.org/ark:/
61903/1:1:QYBX-2LN2 (16. Januar 2023).
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 15. August 1654, fol. 5. Zu Spanien
siehe auch fol. 8.

128 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu

https://familysearch.org/ark:/61903/1:1:QYBX-2LN2
https://familysearch.org/ark:/61903/1:1:QYBX-2LN2


neral durch den Vorwand der Papstwahl fernhalten. Aber schon im Sommer tra-
fen die nächsten Briefe aus Deutschland ein. Im Juli 1655 sprach General Nickel
vom „unglaublichem Schmerz“, den ihm diese Nachrichten verursachten. In ihnen
wurde Beck mit neuen Details schwer belastet. Sollte diese „turpissima infamia,“ so
schrieb der General, an die Öffentlichkeit kommen, würde der Ruf der Provinz, ja
der gesamten Gesellschaft Jesu (universa nostra Societas) auf das schwerste (ma-
xima) beschädigt. Der einzige Weg, dies zu verhindern, bestehe, so der General,
darin, Beck vorerst in „Sicherheitsverwahrung“ zu nehmen (includetur). Dabei sei
aber unbedingt darauf zu achten, dass dies „ganz geheim“ (valde secreto) geschehe.
Der Provinzial selbst und alle Mitwisser sollten Beck „magna dissimulatione“
freundlich einladen und ihn erst dann festnehmen und abführen (ubi possit illum
detinere vel alio secure deducere). In Freiburg könne man ihn aus guten Gründen
nicht einsperren.538 Nicht ohne Grund vermutete man, der Kardinal könnte auf-
grund der Nähe seines Schlosses seinen geliebten Beichtvater aus der Haft befreien
oder den dortigen Jesuiten Schwierigkeiten bereiten. Schließlich war der Prinz als
militärischer Draufgänger bekannt, dessen Reaktionen unberechenbar schienen.
Beck versuchte allerdings zeitgleich, wie der General als Postskriptum anfügte, in
einigen Briefen sich „von den Anschuldigungen zu reinigen.“ Da Beck mit seinem
Kardinal sowieso nach Rom komme, widerrief er seinen Befehl zur Einkerkerung,
bis er den Renegaten persönlich ermahnt habe.539

Am 11. September 1655 bestätigte der General den Erhalt neuer Anschuldigun-
gen. In Rom scheint er den deutschen Jesuiten aber nicht getroffen zu haben, weil er
die Rektoren von Augsburg. Luzern, Innsbruck, Hall und Trient anwies, Beck sofort
festzunehmen, sollte er in einem ihrer Kollegien Quartier beziehen.540 Anscheinend
vermied der „gefuchste“ Beck von nun an jeden Kontakt mit einem Jesuitenkolleg,
schickte aber dem General zahlreiche Briefe, in denen er seinen Gehorsam ver-
sprach. Vor dem Weihnachtsfest 1656 informierte der General daher Provinzial Vei-
helin, dass sich Beck freiwillig ins Freiburger Kolleg begeben wolle. Dort solle man
ihn mit gespielter Nächstenliebe (dissimulandum ad tempus) behandeln, bis die wei-
teren Schritte seiner Bestrafung feststünden.541 Doch ein Jahr später rang man im
Orden noch immer mit einem in Freiheit lebenden Beck, den der General ständig
ermahnte, in ein Jesuitenhaus zu ziehen, wo „unter dem wachsamen Auge eines Su-
periors seine Regelbefolgung sichergestellt ist.542

 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 21. August 1655, fol. 6.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 21. August 1655, fol. 6.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 11. September 1655, fol. 7.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 23. Dezember 1656, unfoliiert,
Fragment.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 10. November 1657, fol. 8.

6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck 129



Als sich Beck 1658 ins Elsass zurückziehen wollte, verbreitete sich in Rom das
Gerücht, angeblich durch einen „Prinzen Homburg“, dass Beck verstoßen worden
sei. Um dieser Nachricht, einer der wichtigsten deutschen Fürsten hätte die Jesui-
ten fallen gelassen, wirksam entgegenzutreten, sah man es in der Ordensleitung
in Rom, die eigentlich seit Jahren auf die Abberufung Becks hingearbeitet hatte,
nun für das Beste an, den unliebsamen Beichtvater auf seinem Posten zu belas-
sen. Er wurde sogar aufgefordert, öffentlich dem Gerücht entgegenzutreten, und
blieb daher an der Seite des Kardinals.543

Wann immer der Orden Beck aufforderte in ein Kollegium zurückzukehren,
griff der Kardinal zur Feder, so etwa 1661. Als nämlich der 30-jährige Jesuit Maxi-
mus Ponzon544 nicht wie anbefohlen mit Beck im Kolleg in Konstanz erschien,
sondern ihm in Heitersheim nicht von der Seite wich, erklärte Friedrich von Hes-
sen forsch, er könne unmöglich von seinem Beichtvater lassen. Brauche man den
P. Ponzon, dann sollte man Beck einfach anderen Sozius schicken oder beide in
Freiburg leben lassen, „damit Wir ihn zu unserer Erforderung anhanden haben
und gebrauchen können.“545 Seine Bemerkung, er werde auch weiterhin Mittel
für den Unterhalt des Freiburger Kollegs bereitstellen, konnte man durchaus
auch als sanfte Drohung verstehen. Sollte der General Beck wirklich abberufen,
hätte dies vielleicht das Ende des Kollegs bedeutet. Im April versuchten es die Je-
suiten erneut, wurden aber wiederum abgeblockt. Man solle doch gleich den Ge-
neral des Ordens um die Erlaubnis für Beck angehen, meinte der Kardinal dem
Provinzial gegenüber. In diesem Falle sollte man ihn aber auch an seine bisheri-
gen Gunsterweise an die Gesellschaft Jesu erinnern.546 Allerdings verdankte auch
der Landgraf von Hessen Beck viel. Schließlich hatte sein Beichtvater exzellente
Kontakte zum Kaiserhof in Wien und gierte für seinen Gönner nach neuen kirch-
lichen Pfründen, wie etwa den Bischofssitzen von Köln, Lüttich, Breslau, Mon-
reale in Sizilien, Toledo, Sevilla in Spanien, Strasbourg und sogar den päpstlichen
Thron.547

1662 schlug der Visitator der oberdeutschen Provinz, Pater Christoph Schorrer,
dem Kardinal in geradezu atemberaubender Dissimulation vor, Beck doch ein ruhi-

 Kurrus: Jesuiten, S. 76; Elisabeth Schwerdtfeger: Friedrich von Hessen-Darmstadt. Ein Bei-
trag zu seinem Persönlichkeitsbild anhand der Quellen im Vatikanischen Archiv. In: Archiv für
schlesische Kirchengeschichte 41 (1983), S. 165–240.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 5324, Geburt 1631, Eintritt 1653, Tod 1685.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief Kardinal von Hessen an den Provinzial vom 15. November 1661,
fol. 10–10v.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief Kardinal von Hessen an den Provinzial vom 26. April 1662, fol. 12.
 Noack: Kardinal Friedrich von Hessen, Grossprior in Heitersheim, S. 367–369.

130 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



ges Religiosenleben in Konstanz oder Freiburg führen zu lassen.548 Selbst der Gene-
ralvikar des Ordens schrieb dem Landgrafen einen dreiseitigen Brief in der Angele-
genheit und machte klar: „Ich wünsche daher, dass sich dieser unverzüglich in
einem anderen Kolleg einfindet.“549 Allerdings gab er auch zu, dass diesem Befehl
eine „sehr schwere Ursache“ (gravissima causa) zugrunde liege, die er aber aus Ge-
wissensgründen nicht offen anspreche. Durch den präzisen juristischen Terminus
„gravissima“ musste der Kardinal eigentlich sofort verstehen, dass man Beck eines
schwerwiegenden Vergehens beschuldigte, das mit der Entlassung aus dem Kleriker-
stand geahndet hätte werden können, und da er sich wohl Mord und Geldfälschung
bei Beck nicht vorstellen konnte, blieben vor allem Vergehen gegen die sexuelle
Norm wie Vergewaltigung, „Sodomie,“ Ehebruch, etc.550 Ein Rückruf von Beck sei un-
vermeidlich da, so der Generalvikar, er auch für die Seele Becks Verantwortung vor
einem höheren Gericht trage, und sicherstellen müsse, dass er an einem Ort lebt, „wo
er mehr Integrität in den Sitten lebt und mehr ungeteilte Überwachung genießt.“551

Daher kann ich nicht und will auch nicht dem Heiligen Geist widerstehen [resistere] noch
meinem Gewissen, meinem Amt, meinem Orden oder der unwiderstehlichen [inexsupera-
bili] Vernunft.552

Anfangs schien sich die Causa Beck langsam zu klären. Der rebellische Jesuit reiste
ins Kolleg nach Dillingen bei Augsburg, wo er weit außerhalb des Einflussbereichs
des Kardinals war. Dennoch war es ihm möglich, Briefe an seinen ehemaligen
Dienstherrn abzusenden. Beck wolle „zum religiösen Leben als unser Beichtvater
zurückkehren [...], wie er mir am 10. Mai aus Dillingen schrieb,“ drängte der Kardi-
nal.553 Er benötige dringend dessen Rat in zahlreichen politischen und religiösen
Affären und wollte ihn deshalb so schnell als möglich wieder an seinem Hof oder
im nahen Freiburg wissen. Wiederum gab der Orden dem Druck des Kardinals
nach, so dass Beck kurz darauf wieder am Hof erschien.

Der Provinzvisitator stellte daher im Jahr darauf zwar fest, dass der Hofbeicht-
vater aus dem Verkehr gezogen werden müsse und in Konstanz Buße für seine Un-
taten tun solle, indem er samstags faste und sich persönlich auspeitsche. Allerdings

 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von Christoph Schorrer an den Kardinal vom 10. Mai 1662, fol. 13.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von Johannes Oliva an Kardinal Hessen vom 3. Juni 1662, fol.
15–16v.
 Ulrich L. Lehner: Die Entlassung aus dem Klerikerstand in der Frühen Neuzeit. In: Historisches
Jahrbuch (2023).
 BayHStA: Jesuiten 351, fol. 15v.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von Johannes Oliva aus Rom vom 27. Mai 1662 an Friedrich Kar-
dinal von Hessen vom 3. Juni 1662, fol. 15v.
 BayHStA: Jesuiten 351, Friedrich Kardinal von Hessen vom 19. Juli 1662, fol. 17–17v.

6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck 131



war er sich nicht sicher, ob man den Kardinal in diesem Jahr dazu bewegen könnte,
von Beck zu lassen, obwohl seine Entfernung dem Ruf des Kardinals weitaus nützli-
cher wäre, als wenn der Orden ihn einkerkere. Denn der umtriebige Kirchenfürst
hatte bereits gedroht, dass ihm kein Jesuit mehr unter die Augen treten brauche,
wenn man Beck von seinem Hof abziehe. Generalvikar Oliva war ratlos wie er sich
verhalten sollte. Schlussendlich aber einigte man sich darauf, auf einen Sinneswan-
del des Kardinals hinzuwirken.554 Generalvikar und Provinzial waren aber über-
zeugt, dass Becks Lebenswandel nicht mehr von sexuellen Übergriffen geprägt war.
Vielleicht empfahlen sie daher auch seinem „Aufseher“ Beck gegenüber Milde wal-
ten zu lassen, wenn er sich im Kolleg in Freiburg als Gast einfand.555

1663 zeigte sich Generalvikar Oliva erfreut über Becks gebessertes Verhalten,
drang aber darauf, dieses weiter zu stabilisieren. Dafür „muss er frei vom Cardinal
sein.“556 Die letzte Bemerkung ist im Original unterstrichen und offenbart das
Drama des Falles. Zwischen Beck und dem Kardinal scheint ein geradezu pathologi-
sches Abhängigkeitsverhältnis bestanden zu haben. Dass Oliva um das Seelenheil
seines Jesuiten fürchtete, sollte er am Malteser-Hof verbleiben, lässt mindestens
zwei Schlüsse zu. Zum einen erachtete er wohl den Lebensstil am Hof mit der Erfül-
lung von Becks religiösen Pflichten als unvereinbar. Damit wird klar, dass es dem
Oliva nicht nur darum ging, Beck eine Buße für seine Verbrechen in den 1650er Jah-
ren aufzuerlegen. Was war aber dem Ordensleben derart abträglich? In den Akten
findet sich zumindest kein Hinweis auf übermäßigen Alkoholgenuss, der in anderen
Fällen von den Oberen durchaus direkt angesprochen wurde. Waren Kardinal und
Beck etwa einander sexuell oder zumindest romantisch verbunden, oder übte das
Leben am Hof einen derart schlechten Einfluss auf Beck aus, dass er womöglich
weiterhin seinen sexuellen Begierden nachkam, wenn auch in geheimer Weise?
Eine homosexuelle Liaison zwischen Landgraf und Jesuit würde jedenfalls die
enorme Anhänglichkeit Friedrich von Hessens erklären. Doch der Durchsetzungs-
wille des Generalvikars steigerte sich von Jahr zu Jahr. 1663 schrieb er an den Pro-
vinzial: „Ich bin bereit, zu seinem Heil zu handeln [...] Wir müssen dieses tun, Euer
Ehrwürden und ich, müssen dieses für sein Seelenheil tun: seines und unseres.“557

 Christoph Schorrer an Oliva vom 3. Mai 1663, und Johannes Oliva an Schorrer vom 31. Mai
1664, bei Döllinger, Reusch: Geschichte der Moralstreitigkeiten in der Römisch-Katholischen Kir-
che, S. 642–644; Ignaz von Döllinger/Franz Heinrich Reusch: Geschichte der Moralstreitigkeiten
in der Römisch-Katholischen Kirche, Bd. 2. Nördlingen 1889, S. 362–364.
 Kurrus: Jesuiten, S. 76.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von Johannes Oliva aus Rom vom 2. Juni 1663 an den Provinzial,
fol. 18v–19.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von Johannes Oliva aus Rom vom 2. Juni 1663 an den Provinzial,
fol. 18v–19.

132 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



Doch die Trennung war wiederum nur kurz. Obwohl Beck dem Befehl seines
Oberen gehorchte und im September 1663 nach Rottenburg am Neckar abreiste,
schickte er dem Landgrafen einen Brief, weswegen dieser sich am 3. Oktober 1663
wiederum an den Provinzial wandte. Man habe Beck, so schrieb der Kirchenfürst
wohl ironisch, „zum Heil und zur Ruhe seiner Seele von meinem Hofe abberufen.“
Allerdings meine er, dass er diese klösterliche Ruhe auch in Konstanz oder Frei-
burg finden könne. In diesem Falle könne er ihm dann auch weiterhin als Beichtva-
ter für wichtige Angelegenheiten zur Verfügung stehen.558 Und wiederum kehrte
Beck zurück. Aus Heitersheim schreibend, erklärte der Jesuit dem Visitator, dass
der Kardinal Brief um Brief schreibe, um seine „Befreiung“ rückgängig zu ma-
chen.559 Interessanterweise scheint Beck in diesem Brief derjenige zu sein, der eine
Trennung herbeisehnt. Allerdings wird es sich angesichts der wiederholten Briefe
des Jesuiten an den Kardinal, in denen er früher seinen Unmut über die Abberu-
fungen kundtat, wohl um eine Dissimulation handeln.

Auch General Oliva (ab 1664) blieb ursprünglich hart. Selbst die zahlreichen
handschriftlichen Briefe des Kardinals, offensichtlich mit physischen Gebrechen
verfasst, verfehlten dieses Mal ihre gewünschte Wirkung: „Ich bleibe beständig
dabei, dies zu verweigern [...] Nichts darf zugestanden werden,“ insistierte der
General gegenüber dem Oberdeutschen Provinzial. Allerdings wolle er den Brie-
fen des Kardinals nicht einfach offen widersprechen (oppugnandum), da er des-
sen Amt Ehrfurcht schulde. „Doch in diesem Fall wage ich nicht nachzugeben,
denn dann würde ich einen unmoralischen Wurm in meinem Herzen bergen. [...]
Wenn er daher fortfährt, auf die Erlaubnis [zum Bleiben, U.L.] zu drängen, wird
Euer Ehrwürden [der Provinzial, U.L.] fortfahren zu verneinen: und auch ich.“560

Oliva hoffte, nicht gezwungen zu werden (cogendum), anders zu handeln. Die
Sprache des Briefes war ungewöhnlich direkt und persönlich. Vor allem aber
zeigte sie das persönliche Ringen des Ordens, wie mit dem von einem deutschen
Fürsten hochgeschätzten Beichtvater umzugehen war. Schon zehn Tage später
schrieb Beck, er sei am Hof aus verschiedenen Gründen derzeit unabkömmlich,
hoffe aber in den nächsten acht Tagen nach Freiburg zu reisen.561 Erst am 31. Mai
1664 entschloss sich der General, dem Kardinal, „der nicht weiß, um was er bittet,“
nachzugeben. Er könne schließlich nicht den Königen einiger Staaten nachgeben

 BayHStA: Jesuiten 351, Brief Friedrich Kardinal von Hessen an den Provinzial vom 3. Oktober
1663, fol. 20–20v.
 BayHStA: Jesuiten 351, Theoderich Beck an den Provinzial vom 29. Januar 1664, fol.28.
 BayHStA: Jesuiten 351, Brief des Generals Johannes Oliva aus Rom an den Provinzial vom
15. März 1664, fol. 30.
 BayHStA: Jesuiten 351, Theoderich Beck an den Provinzial vom 25. März 1664, fol. 33. Ebd.,
Brief Olivas an den Provinzial vom 19. April 1664, fol. 36, auch über P. Theodor Ray in Neuburg.

6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck 133



und anderen nicht, außer er offenbare gute Gründe. Nun sei er dazu gezwungen
(cogi). „Ich werde ihm einleuchtende Gründe liefern [luculentas], die leicht auch
die höchsten Männer von der Unehrenhaftigkeit dieses Mannes [Beck, U.L.] über-
zeugen wird. Aber in meiner Wertschätzung für die Gesellschaft und den Hof des
Kardinals wünschte ich, dass man ihn von jenem Ort, den er so entehrt hat und
der seine Seele zerstört hat, verbanne.“562

Es mag wenig überraschen, dass Kardinal von Hessen von den „einleuchtenden
Gründen“ des Ordensgenerals nicht bewegt wurde, seine Bitte zu überdenken. Viel-
leicht wusste er bereits von den Fällen sexueller Übergriffe und achtete sie gering.
Daher beließ Oliva Beck als Beichtvater, allerdings mit der Auflage in einem Kolleg
zu wohnen und nur in Begleitung eines Sozius zum Kardinal zu kommen.563 Fraglich
ist, ob sich Beck jemals für seine Taten verantworten musste. Noch 1665 flehte der
Landgraf nicht nur den Provinzial, sondern „die gesamte Gesellschaft Jesu“ an, Beck
mit „Freimut“ (liberaliter) die nötigen Vollmachten auszustellen, dass er ihn für eine
wichtige Reise nach Rom als Beichtvater begleiten könne.564 Allerdings bekam er die-
ses Mal eine Absage. Der General habe ihm strengstens (gravissime ac severissime)
verboten, eine solche Lizenz zu erteilen, schrieb der Provinzial.565 Schlussendlich
scheint er sich aber darüber hinweggesetzt zu haben, denn der Kardinal lebte seit
1666 in Rom, wo auch Beck am 19. März 1676 starb. Es scheint, dass er bis zu seinem
Lebendende an der Seite des Landgrafen blieb. Erst dann nahm der Kardinal seinen
Bischofsitz Breslau–er war seit 1672 auch Priester–in Besitz. Innerhalb des Ordens
erinnerte man sich an Beck als Verteidiger Freiburgs und begnadeten Politiker, der
von Kardinal Mazarin die Rückgabe eines elsässischen Kollegs erreicht hatte, aber
auch als einen, der ungerecht „verleumdet“ wurde (calumniatur) und dazu geschwie-
gen hat.566

 Brief von Johannes Paulus Oliva an Christoph Schorrer vom 31. Mai 1664, bei Döllinger,
Reusch: Geschichte der Moralstreitigkeiten in der Römisch-Katholischen Kirche, S. 364.
 Duhr: Jesuiten, Bd. 3, S. 900.
 BayHStA: Jesuiten 546, Brief von Kardinal Hessen an den Provinzial, vom 29. Dezember 1665
aus Heitersheim, fol. 3.
 BayHStA: Jesuiten 546, Brief von Provinzial Veihelin an den Kardinal vom 16. Januar 1666,
fol. 4.
 APECESJ: Sign. 40–3, 23, nu. 145.

134 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor
Adam Herler

Die Gesellschaft Jesu führte zahlreiche Gymnasien in den Städten katholischer
Länder. Die Schüler waren ihre Schutzbefohlenen, weswegen jeglicher sexuelle,
spirituelle oder physische Missbrauch einen Vertrauensverlust zur Folge hatte,
der ein ganzes Kolleg erschüttern konnte. Ein solcher Fall scheint 1655 im öster-
reichischen Feldkirch vorzuliegen. Die Jesuiten hatten das Gymnasium erst kurz
vorher gegründet und 1653 mit den philosophischen Vorlesungen begonnen. Der
Missbrauch stellte daher ihr gesamtes Projekt unter einen schlechten Stern.

Der 1601 in Altdorf/Schweiz geborene P. Adam Herler,567 der zuvor auch an
den Kollegien Ingolstadt, Burghausen und Freiburg gelehrt hatte,568 erregte durch
den Missbrauch von Schülern der Syntax Minor, also einer der untersten Gymna-
sialklassen, Aufsehen. Die Hausoberen berichteten dem Provinzial, dass man
sogar in der Stadt aufgebracht sei – das Verbrechen war demnach der Öffentlich-
keit bekannt geworden. Herler hatte mit mehreren seiner gerade erst einmal 13-
jährigen Schülern sexuelle Akte vollzogen. Entsprechend der juristischen Taxie-
rung der Zeit wurden auch seine Opfer als Komplizen angesehen: „Einige meinen
die Täter seien Apostaten, andere sie hätten Häresien gelehrt, wieder andere, [...]
dass sie den Tod verdienen.“569

Der erste Bericht über den Fall musste den Provinzial aufgeschreckt haben,
denn Herler war nicht nur ein angesehener Philosophieprofessor, der von 1644 bis
1649 sogar zehn Mal als Dekan der philosophischen Fakultät Freiburg im Breisgau
amtiert hatte, sondern auch ein Jesuit, der die Profess-Gelübde abgelegt hatte.570

Damit gehörte er in den relativ kleinen Kreis derer, die der Orden als mustergültig
ansah. Ludovicus Luz, der Superior der Jesuitenniederlassung Feldkirch, gab zu,
dass er sich „nie hätte vorstellen können,“ dass einer seiner Mitbrüder zu solchen
Taten fähig wäre. Die Delikte hätten das Potential, das Wohlwollen gegenüber dem
Orden durch Magistrat und Bürgerschaft völlig zu vernichten.571 Schließlich war

 APECESJ: Sign. 68-D, 7050: Geburt 1601 in Altdorf/Schweiz, Eintritt 1621, Vierte Gelübde, Tod 1672.
 Ludwig Gemminger: Das alte Ingolstadt. Regensburg 1864, S. 145; Bernhard Duhr: Geschichte
der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge, Bd. 2/1. Freiburg 1913, S. 252.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von P. Ludwig L. an Provinzial Spaiser aus Feldkirch vom
2. April 1655, fol. 2.
 Kurrus: Jesuiten, S. 51–52; Hermann Meyer (Hg.): Die Matrikel der Universität Freiburg von
1460–1656, Bd. 1. Freiburg im Breisgau 1907, S. 902.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von Ludovicus Luz an Provinzial Georg Spaiser vom 12. März
1655, fol. 4.

6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam Herler 135



eines der Opfer ein Spross der adligen Familie von Planta-Wildenberg, die den Je-
suiten ein beachtliches Vermächtnis versprochen hatte.572

Ein untauglicher (ineptus) Mann habe eine „große Verwirrung nach Israel ge-
bracht hatte“ (fecit confusionem in Israel), von der man nur unter Tränen (lacrimis)
berichten könne.573 Den vollen Namen des Verbrechers aufgrund strengster Geheim-
haltung vermeidend, benutzte Luz in diesem ersten Brief die Abkürzung „P.A.H.“ für
Herler. Die entsprach der üblichen Handhabung. Pater wurde mit P., Frater mit
F. abgekürzt, Magister mit M. Danach folgte der erste Buchstabe des Vornamens, ge-
folgt vom ersten Buchstaben des Nachnamens. Ein Außenstehender ohne einen Per-
sonalkatalog des Ordens wäre also kaum in der Lage gewesen, den anonymisierten
Täter zu identifizieren. Herler habe, so Luz, zwei Studenten, die sich für einen Ein-
tritt in die Gesellschaft Jesu interessiert hätten, getrennt voneinander „völlig entklei-
det [denudatos] und in unsittlicher [turpiter] Weise inspiziert.“ Mit letzterem Verb
ist die Betrachtung der Genitalien der Schüler gemeint. Diese „Inspizierung“ hat Her-
ler anscheinend oft vollzogen, sogar vorgegeben, sie sei vor einem Eintritt notwen-
dig, da er so ihre sexuelle Widerstandskraft (valetudo) und damit ihre Keuschheit
stärke. Mit seiner „abartigen Libido“ habe Herler so zwei edle (vero nobilissimos)
Knaben missbraucht, sowohl in seinem Schlafzimmer und sogar auf dem Klassenka-
theder, aber auch außerhalb der Schule. Manche seiner Opfer, die Luz durchweg
die „seductos,“ also die Verführten, nannte, gaben an, oft täglich dieser erniedrigen-
den Behandlung unterworfen worden zu sein.574

Zunächst wollte man Herler nach Augsburg abschieben. Als das nicht ging,
nach Konstanz. Doch auch dies bereitete Probleme. Daher verbreitete man das Ge-
rücht, er sei in ein anderes Kolleg verlegt worden. In Wahrheit aber wurde er bei
den Kapuzinern in Feldkirch in Haft gehalten. Die Geschichte von Herlers Abreise
ließ sich aufrechterhalten, obwohl aufmerksame Bürger anmerkten, dass sie ihn
nie hätten die Stadttore passieren haben sehen.575 Erst nach einigen Wochen
konnte er tatsächlich nach Konstanz gebracht werden. Sobald sich diese Neuigkeit
verbreitete, kamen auch die ersten Studenten, die wegen Herler die Schule verlas-

 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 6. Zu den von Plantas siehe Bernhard Löcher: Das österreichische
Feldkirch und seine Jesuitenkollegien „St. Nikolaus“ und „Stella Matutina“: höheres Bildungswe-
sen und Baugeschichte im historischen Kontext 1649 bis 1979. Frankfurt am Main; New York 2008
(Mainzer Studien zur neueren Geschichte, Bd. 22), S. 45; 65.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Ludwig Luz an den Provinzial Georg Spaiser vom 12. MAerz
1655, fol. 4.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Ludwig Luz an den Provinzial Georg Spaiser vom 12. März 1655,
fol. 4–5. Ein ähnliches Verbot von 1686 wieder eingeschärft in Dillingen, siehe APECESJ: Sign.
41–14, 5 Memoralia a Provincialibus post visitationem Collegio Dillingano, fol. 68 vom 5. Novem-
ber 1693; fol. 73 vom 14. April 1713; vom 16. März 1718, fol. 73.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von Ludovicus Luz an den Provinzial vom 11. Juni 1655, fol. 19.

136 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



sen hatten, wieder zurück. Sie hatten anscheinend befürchtet, dass sie bei einem
Verbleib des Paters nicht sicher sein würden. Daher sei der Schaden für die Gesell-
schaft noch nicht absehbar, schrieb Luz an den Provinzial. Man müsse nun vor
allem verhüten, dass in der Zukunft „keine Bestien wie P. Adamus Herler mehr in
der Gesellschaft toleriert“ würden.576

Die Worte waren mehr als deutlich und machten dem Provinzial klar, dass es
an den Verbrechen nichts zu beschönigen gab. Luz charakterisierte Herler aber
nicht nur als ungebändigtes Tier, das seinen Trieben folgte und für jede Gemein-
schaft eine Gefahr darstellte, sondern kritisierte auch indirekt die bisherige Tole-
rierung des Monsters durch die Oberen. Schließlich habe der „erbarmenswerte
Sterbliche“ bereits in Konstanz im Ruf gestanden, Schüler missbraucht zu haben,
und dies sogar seinen Studenten in Feldkirch erzählt. Diese Bemerkung lässt auf-
horchen, weil sie darauf hinweist, dass sich Herler offensichtlich als unangreifbar
erachtete und geradezu mit seinen sexuellen Taten prahlte. Daher kann man an-
nehmen, dass auch er, wie Marell, jahrzehntelang Schüler und Studenten miss-
braucht hat, bevor die Ordensleitung einschritt. Luz schickte dem Provinzial eine
Liste der Feldkircher Opfer, deren Zeugnis er für glaubwürdig hielt.577 Allerdings
blieb weiter unklar, was man mit dem Triebtäter anfangen sollte. Würde er aus
der Gesellschaft entlassen, stünde nach Luz zu befürchten, dass er „exutiatus“,
also ohne Ordenshabit, nur weiter mit solchen Schandtaten fortfahre.578

Der Provinzial beantwortete das Schreiben erst zwei Wochen später, am
14. April 1655. Herler wurde zum Provinzial zitiert, um gegen ihn einen Kriminal-
prozess zu eröffnen. Luz konnte sich aber kaum vorstellen, wie Herler seinen guten
Namen wiederherstellen könne, da auch aufgefundene Briefe die Taten bestätigten.
Zwar verneinte Herler anfangs den „unehrenhaften“ Umgang mit den minderjähri-
gen (minor) Jungen Hafner und David Zoller. Doch nachdem diese von ihren Eltern
untersucht und befragt worden waren, wurde klar, dass es noch weitere Opfer gab.
Auch Zacharias Sturn klagte Herler sexueller Berührungen an. Doch der Pater zeigte
sich nach wie vor uneinsichtig. Er sei ein Mensch von seltsamer Kühnheit (insolens
audacia), der keinen Meineid scheut, um sich zu verteidigen, schrieb Luz.579 „Die ge-
samte Schule widerspricht allerdings seinem Zeugnis.“580 Wie durchtrieben Herler
war, zeigten seine Bemerkungen vor einer Reihe von Studenten, dass das Berühren

 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von P. Ludovicus Luz an Provinzial Spaiser aus Feldkirch vom
2. April 1655, fol. 2: „[...] nec eiusmodi bestias in nostra societate tolerari [...].“
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Ludovicus Luz an den Provinzial vom 23. April 1655, Jesuiten
353, fol. 2.
 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 2.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von Ludovicus Luz an den Provinzial vom 23. April 1655, fol. 3.
 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 3.

6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam Herler 137



der Genitalien (eiusmodi tactus) durch den Lehrer keine Sünde sei, es ferner „dem
Lehrer zukomme, sie mit Ruten zu züchtigen [virgis excipere], und es ihm auch er-
laubt sei, sie mit Berührungen sexuell zu stimulieren [tactibus lacessere].“581 Diese
Legitimierung seines Missbrauchs erboste Luz:

Mir tut dieser schamloseste [impudentissimus] aller Menschen in seiner unglaublichen Arro-
ganz und seinem Hochmut [arrogantia et superbia] leid [...] Noch viel mehr tut mir die keu-
sche Gesellschaft Jesu leid, die er ruchlos befleckt hat.582

Allerdings verlor Luz kaum ein Wort über das Leid der Opfer, da Herlers Taten in
seinem normativen Erwartungshorizont vor allem die priesterliche Würde und
den Ruf der Gesellschaft Jesu beschmutzt hatten. Zudem schien Luz mit der wie-
derkehrenden Beschreibung Herlers als „miser,“ also erbarmenswert, anzudeu-
ten, der Täter sei völlig unfähig, seine Schuld einzusehen. Damit konnte er aber
auch nicht die Absolution in der Beichte erhalten, denn diese erforderte ja Reue
als Voraussetzung. Daher mussten Luz und der Provinzial also um das Seelenheil
Herlers fürchten. Ohne sakramentale Vergebung war schließlich nicht davon aus-
zugehen, dass der Knabenschänder nach seinem Tod Gott von Angesicht zu Ange-
sicht schauen werde.

Als Beispiel für die Uneinsichtigkeit Herlers, führte Luz seinen Widerstand
an, sich an das Verbot, Jungen in sein Schlafzimmer zu führen, zu halten. Der Phi-
losophieprofessor bestritt ja, den Jungen jemals etwas Unmoralisches angetan zu
haben, weswegen er auch dieses Verhalten nicht aufgeben wollte. Zudem brachte
er vor, dass schließlich auch P. Caspar Neuhauser seine Schüler auf sein Schlaf-
zimmer bringe.583 Mit diesem Argument traf Herler aber tatsächlich einen wun-
den Punkt. Wollte der Superior nämlich wirklich durchgreifen, musste die Norm
für jedes Mitglied der Gemeinschaft gelten, nicht nur für Herler. Allerdings
scheint Luz von den Schlafzimmerbesuchen nicht gewusst zu haben, weswegen
er beschämt an den Provinzial berichtete: „Es kann daher sein, dass ich nicht
weiß, was auf den Schlafzimmern hier vor sich geht.“584 Dieser Satz hatte aber
weitgehende Implikationen, denn er besagte schließlich, dass die über Herler be-
richteten Untaten vielleicht nur die Spitze des Eisbergs waren, und das wahre
Ausmaß sexuellen Missbrauchs weitaus größer sein konnte.

Adam Herlers fein säuberlich und in bestem Latein geschriebener Brief an den
Provinzial vom 5. April 1655 klagte seine Opfer des frechen Meineids an. Keiner
könne doch wohl glauben, was Johannes Berschler, Johannes Planta-Wildenberg

 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 3. Lacessere bedeutet so viel wie anreizen.
 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 3.
 APECESJ: 68-D, Verz. 5391, Geburt 1629, Eintritt 1646, Profess-Gelübde , Tod 1699.
 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 3.

138 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



und andere gegen ihn vorbrächten. Diese seien bereits lange vor Herler von ande-
ren Mitschülern aber nicht von ihm verführt worden.585 Mit dieser Anschuldigung
gab der Jesuit aber implizit zu, von sexueller Devianz unter seinen Schülern ge-
wusst aber diese nie dem Superior gemeldet zu haben. Um diese noch weiter zu
diskreditieren, verglich er ihre Anklage mit der gegen P. Johannes Polner vor
einem Jahr, die sich als erfunden herausstellte.586 Seine Ankläger seien homosexu-
ell, hätten untereinander Geschlechtsverkehr oder masturbierten, aber seien aber
keineswegs von ihm „Verführte.“ Obwohl die Liste der gegen ihn „Verschworenen“
lang war, versuchte Herler jeden Einzelnen, auch die zahlreichen Adligen, zu desa-
vouieren und ihre Glaubwürdigkeit zu untergraben. Die Namen der Opfer umfas-
sen Michael Capitl, Philipp Jakob Duelli/Thuelli, David Zoller, Johannes Haffner und
sein Bruder Johannes Jakob Haffner, Johannes Berschler, Franciscus Mayr, Johan-
nes Heinrich Planta von Wildenberg, Johann Stephan Eusebius von Mesner, Zacha-
rias Sturn, Fidelis Sturn, Johannes Damianus von Hummelberg,587 Georg Origanus,
Franciscus Feyrstain, Johannes Greber, Franciscus Helbock/Holböck, Johann B. Tatt,
Franciscus Mair, Paulus von Florin, David Zoller,588 Anton Waggin,589 Josua von Bel-
lizarrio, Johannes Franziskus Rassler, Johannes Rudolph von Schauenstein in Eh-
renfels und Wilden, Franz Rudolph von Halden.590 Planta gab sogar an, fast täglich

 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Adam Herler an den Provinzial Georg Spaiser vom 5. April 1655,
fol. 6. Die Identifizierung der einzelnen Opfer haben gedruckte Theaterprogramme bzw. fol. 8
ermöglicht, siehe Patrocinium Divi Josephi. Konstanz 1653; S. Jacobus Intercisus Martyr. Ems
1655.
 APECESJ: Sign. 68-D., Verz. 5328, Geburt 1614, Eintritt 1630, Tod 1668.
 Später Domdekan von Chur, siehe Hans Jacob Leu: Allgemeines Helvetisches, Eydgenössi-
sches oder Schweitzerisches Lexicon [...] C bis D. Zürich 1751, S. 296.
 Herler beschimpfte Zoller und dessen Vater Vespasian in BayHStA: Jesuiten 353, fol. 29 als
„Ebrius, et e schola profugus bis examinatus est, omnium iudicio Gymnasii pessimus.“ Zur Fami-
lie der Zollers in Hahnenberg siehe Joseph Zösmair: Über Gut und Schlößchen Hahnenberg. In:
Jahresbericht des Vorarlberger Museum-Vereins (1895), S. 60–64, hier S. 62.
 Waggin wurde später Jesuit und sogar Hofprediger. Er legte auch die Profess-Gelübde ab.
1664 unterrichtete er am Münchener Wilhelmsgymnasium, siehe BSB: Clm 1551, fol. 108. Siehe
ferner APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 3562, Geburt 1642, Eintritt 1658, Tod 1698. Vgl. Anton Ludewigg:
Briefe und Akten zur Geschichte des Gymnasiums und des Kollegs der Gesellschaft Jesu zu Feld-
kirch. Jahresbericht des öffentlichen Privatgymnasiums an der Stella Matutina zu Feldkirch 1909,
hier S. 141.
 BayHStA: Jesuiten 353, Undatiertes Depositum von 17 Jungen, fol. 8–9. Ebd., fol. 28 listet Herler
erneut die angeblichen Beziehungen auf und bezeugt, dass sie ihre Taten zugegeben hätten: „[...] et
ut verbis sua fides constet, Protestor ido Plantam a Paulo Florino affine suo, et Origono Italo scelus
vel doctum, vel exercuisse, Davidem Zoller a frustillo pueri, Stephano de Mesner, lectum ipsius acce-
dente, ac testimonio Ioannis Berschler a Francisco Mair, obvios passim invadente Ioan. Jacobum
Haffner a Tatt; alios ab aliis, quemmod. ultra mihi sunt fassi, et ego, si sit opus, nominatim produ-
cere possum.“

6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam Herler 139



von Herler missbraucht worden zu sein. Einmal habe er ihm dabei wohl mit einem
Stab oder Zirkel den Bauchnabel verletzt, während von Hummelburg an seinem
Geschlechtsteil verletzt wurde.591 Franz Rudolph von Halden musste neben der Er-
niedrigung nackt ausgezogen zu werden, auch die Küsse des Paters erdulden (oscu-
lis patitur). Besonders aber musste Franciscus Holböck leiden, den Herler mehr als
zwanzig Mal in seine Kammer rief. Allerdings wurde keines der zahlreichen Ver-
brechen als Sodomie taxiert, sondern „lediglich“ als unsittliche Berührung, die
weitaus weniger scharf geahndet wurde.592

Es ist nur allzu verständlich, dass der Jesuitengeneral Goswin Nickel im Mai
1655 den Oberen der Provinz schwere Vorwürfe machte, durch schuldhafte (culpa-
bilis) Nachlässigkeit (negligentia) die Verbrechen Herlers ermöglicht zu haben. Man
könnte versuchen, meinte der General, den Triebtäter in einen anderen Orden ab-
zuschieben.593 Da Herler nun in der Tat um einen Wechsel zu den Augustinern bat,
setzte der Provinzial eine Pro- und Contra Liste auf, um alle möglichen Aspekte des
Falles abzuwägen. Die Pro-Seite war kurz und begann mit der seltsamen Feststel-
lung, dass Herler keine sexuellen Triebe habe (non habet motus carnis ullos). Ange-
sichts eines Sexualstraftäters ist dies ein erstaunlicher Kommentar. Wahrscheinlich
meinte der Provinzial aber damit, dass Herler mit den Jungen keinen Verkehr ge-
habt und sie auch nicht befriedigt hatte, weil er seine Berührungen als abstruse
Frömmigkeitsübung ansah. Außerdem bescheinigte er ihm großes Wissen in der
Philosophie, fruchtbare Arbeit in einigen Ämtern der Gesellschaft, mutigen Einsatz
in Burghausen während der Pest, aber auch, dass „die Jungen sich möglicherweise
im Rausch gegen ihn verschworen hätten.“ Unter den Contra-Punkten, wurde ver-
merkt, dass er Jungen nicht nur unsittlich betrachtet, sondern auch angefasst hatte,
auch wenn diese „tactus honesta“ auf keinen Orgasmus aus waren. Außerdem
habe Herler eine geradezu pathologische Veranlagung, die Geschlechtsteile und
Körper der Jungen mit Gewalt anzufassen (attrectare).594

Allerdings schien die Option, Herler ziehen zu lassen, immer unwahrscheinli-
cher zu werden. Denn es kamen nun auch Anschuldigungen aus seinen früheren
Wirkungskreisen zum Vorschein. Aus Konstanz etwa meldete sich der Kapuzinerno-
vize Christopher Betz, und selbst unter den Jesuitennovizen schien sich das Wissen
um den Täter in ihrer Mitte schnell zu verbreiten. P. Michael Trappentrey aus Kons-
tanz war im Gespräch mit dem Novizen Heinrich Wech im bayerischen Landsberg

 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 29.
 BayHStA: Jesuiten 353, Undatiertes Depositum von 17 Jungen, fol. 8–9.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von General Nickel an den Provinzial vom 15. Mai 1655, fol.7.
 BayHStA: Jesuiten 353, Undatierte Liste, fol. 11.

140 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



am Lech auf Herler zu sprechen gekommen.595 Trappentrey fragte daher, ob er Her-
ler kenne, worauf Wech eine dissimulierende Antwort zu geben schien:

Oh jener ist ein sonderbarer [mirabilis] Mensch! Er hat Konstanz wegen [...] [unleserlich]
Dingen, die er mit den Jungen hatte, verlassen. Auf die Nachfrage von P. Michael, was das
denn für Dinge waren, fügte er nichts hinzu als: Darüber kann ich nicht sprechen.596

Wech wurde verständlicherweise zu einer Stellungnahme aufgefordert, stritt
aber jegliches Wissen von einem unmoralischen Verhalten Herlers ab. Vielmehr
schwärmte er von dessen aufopfernder Hingabe an die studierenden Knaben und
dass er in ihnen die Berufung zum Jesuitenorden geweckt habe.597 In der Tat wur-
den einige von Herlers Opfern Priester oder sogar Jesuiten, darunter der oben er-
wähnte Waggin. Da dieser nur in „unerlaubter“ Manier berührt worden war,
scheint man in ihm in der Gesellschaft Jesu keine „Gefahr“ gesehen zu haben. Au-
ßerdem war er ja bereits ins Noviziat aufgenommen worden. Auch der 1654 in
den Orden eingetretene Franciscus Prasberg598 war eines der Opfer Herlers. Er
identifizierte noch weitere, nämlich Franciscus Gugger von Staudach, Nicolaus
Schindele, sowie die ebenfalls im Vorjahr in den Orden eingetretenen Wilhelm
Heinzel und Conrad Pfeil.599 Anders gelagert war aber der Fall des Opfers Johan-
nes Franciscus Dietrich aus Feldkirch. Der wollte nämlich nach dem Bekanntwer-
den der Taten Herlers Jesuit werden und gestand obendrein, mit dem Pater auch
gegenseitige Berührungen bis zur Ejakulation vollzogen zu haben. Damit stand
die Frage im Raum, ob er vielleicht homosexuell war oder, sollte er in den Orden
aufgenommen werden, zumindest auch andere zur Onanie verführen könnte. Da
man in einer solchen Gemengelage fast immer von letzterem ausging, verbot Pro-
vinzial Veihelin seine Aufnahme.600

Die angebliche Unkenntnis Wechs von Herlers Missbrauch scheint den Pro-
vinzial auch veranlasst zu haben, die Lehrer in Feldkirch eingehend über ihre Be-

 Zu Trappentrey siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 3769, Geburt 1610, Eintritt 1652, Profess-
Gelübde , Tod 1686.
 BayHStA: Jesuiten 353, Briefteil aus Landsberg, undatiert, fol. 14.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von Heinrich Wech, Novize, am 5. Juni 1655 an den Provinzial,
fol. 15.
 Wohl ein Verwandter des Konstanzer Fürstbischofs Franz Johann Vogt von Altensumerau
und Prasberg (1611–1689).
 BayHStA: Jesuiten 353, Befragung der Novizen in Landsberg durch P. Spaiser, fol. 33. Pfeil
wurde später Missionar in China, sein Todesjahr ist unbekannt, siehe APECESJ: Sign. 68-D., Verz.
5439, Geburt 1637, Eintritt 1654. Zu Heinzel, siehe ebd., Verz. 7306, Geburt 1638, Eintritt 1654, Pro-
fess-Gelübde, Tod 1654. Zu Prasberg, siehe ebd., Verz. 5312, Geburt 1636, Eintritt 1654, Tod 1699.
Die Novizen Schindele und Gugger fehlen in der Datenbank des APECESJ.
 BayHStA: Jesuiten 353, Beschluss von Provinzial Veihelin vom 15. Juli 1655, s. pag.

6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam Herler 141



urteilung der Wahrhaftigkeit der siebzehn (!) Ankläger zu befragen. Kaspar Freitag
sagte aus, er sehe keinen Grund, den Jungen nicht zu glauben.601 Auch Lambert
Everhart,602 machte deutlich, dass man allen Opfern glauben solle. Schließlich hat-
ten diese Schüler P. Herler ursprünglich gemocht und seien in gewisser Weise seine
Mittäter gewesen, auch wenn sie „unschuldige und verführte, oder vielmehr ange-
stiftete“ Komplizen gewesen seien (innocentes et seducti, vel sollicitati). Everhart
nahm auch den Superior aus der Schusslinie. Dieser stand nämlich in der Kritik,
durch seine Befragung der Schüler am Feldkircher Gymnasium das Gerücht über
Pater Herler noch weiter verbreitet zu haben. Doch was hätte er anderes tun kön-
nen? Er musste sie befragen, argumentierte Everhart.603 Die für den Provinzial viel-
leicht wichtigste Frage war, ob die Gefahr bestand, dass das ganze Ausmaß des
Skandals an die Öffentlichkeit kommen könnte. Everhart beruhigte den Provinzial,
dass die Anzahl der Fälle geheim war, allerdings nicht die Tat selbst. „Diese konnte
ich nicht verbergen“ (tegi porro non potuerit).604 Das Ausmaß des Skandals konnte
demnach erfolgreich vertuscht werden.

Der Provinzial war aber auch daran interessiert, ob P. Luz in Feldkirch ver-
antwortlich für den regelwidrigen Besuch von Schülern auf den Schlafzimmern
der Professoren war. Auch in dieser Hinsicht verteidigte ihn Everhart: „Der
P. Superior hat alle öffentlich und privat ermahnt, ja keine Jungen auf die Schlaf-
zimmer zu führen. Doch P. Adam hielt sich nicht daran.“605 Nur diejenigen, die
von den Taten Herlers wussten, treffe moralische Schuld, aber keinesfalls den Su-
perior des Hauses oder den Orden, argumentierte Everhard.606

Kaum verwundern darf es, dass sich Herler am 25. Juni 1655 über seine vier-
zehnwöchige Einzelhaft in Feldkirch, Konstanz und Ebersberg, den Mangel an
Wein und guter Kost, beschwerte. Er war sich schließlich immer noch keiner
Schuld bewusst und sprach vom „Feuer der Infamie,“ das seinen guten Ruf zerstört
habe. Man möge ihn doch aus dem Gefängnis entlassen und wenn schon nicht als
Professor, so doch als Beichtvater nach Altötting senden, oder ihm endlich den
„Blitz der Entlassung“ (fulmen dimissionis) zukommen lassen, um in von der uner-
träglichen Situation zu befreien.607 Ein paar Wochen später verfasste er den näch-

 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Kaspar Freitag an den Provinzial vom10. Juni 1655, fol. 16. Zu
Freitag siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 7964, Geburt 1617, Eintritt 1637, Tod 1682.
 Zu Everhart siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 8357, Geburt 1609, Eintritt 1626, Profess-Gelübde,
Tod 1680.
 BayHStA: Jesuiten 353, Lambert Everhart SJ an den Provinzial vom 11. Juni 1655, fol. 17.
 BayHStA: Jesuiten 353, Lambert Everhart SJ an den Provinzial vom 11. Juni 1655, fol. 17.
 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 17v.
 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 17v.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Adam Herler an den Provinzial vom 25. Juni 1655, ohne Ortsan-
gabe, fol. 21.

142 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



sten Aufruf, da ihm der Provinzial nun auch schriftlich „ewigen Kerker“ angedroht
hatte. Daher bat er, nachdem ihm klar geworden war, dass er in seine alte Wirk-
stätte nicht zurückkehren könne, nach Antigua entsandt zu werden. Doch auch die-
ser Bitte gegenüber zeigte man sich ablehnend.608 Allerdings scheint man ihn
wegen seiner beharrlichen Verneinung seiner Delikte bereits 1656 nach Altötting
ins Tertiathaus verlegt zu haben. Selbst General Nickel erklärte, dass man ihn ohne
einen Beweis, wie ihn das Geständnis darstellte, nicht andauernd im Kerker ein-
sperren könne (non videtur debere includi) oder ihn zu einem Wechsel in einen an-
deren Orden drängen (urgeri) könne. Anscheinend hoffte er darauf, dass Herler
von sich aus die Dimission wünschte. Sollte er aber im Orden verbleiben wollen, so
Nickel, dann müsse er streng für seine Taten bestraft werden und an einem Ort
verbleiben, wo die anderen Jesuiten vor ihm sicher wären.609 1658 versuchten es
General und Provinzial mehr direkt, Herler wiederum zum Austritt zu bewegen.
Nickel ermächtigte den Provinzial den Entlassungsbrief auszufertigen. Er solle aber
sicher gehen, dass Herler nur in einen Orden mit regulärer Disziplin eintrete und
keinen Krankenpflege- oder Militärorden. Vermutlich hatte man Angst, der Dienst
in einem Pflegeorden könnte sexuelle Übergriffe erleichtern, und das Leben in
einem militärischen Orden könnte zu lax sein.610 Mit Brille und Schreibmaterial
ausgestattet, verfertigte Herler allerdings einen neuen Bittbrief. Er schien an einem
Austritt nicht mehr interessiert. Vielmehr wiederholte er unbeeindruckt und mit
kalligraphisch exakter Schrift, dass er „durch die Furcht von drei Jungen vor Ruten-
schlägen und deren Hass“ eines Verbrechens angeklagt wurde, das er nicht began-
gen habe und nun auf eine letzte Chance hoffe, um in Burghausen wirken zu
können, das er aus früheren Jahren kannte.611 Der Provinzial kam seinem Wunsch
zwar nicht nach, aber er versetzte ihn wiederum, dieses Mal nach Amberg in
der Oberpfalz. Der Grund für den Sinneswandel ist aus den Akten aber nicht
ersichtlich. Um 1672 wurde er schließlich nach Luzern versetzt, wo er im selben
Jahr verstarb.612

 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Adam Herler an den Provinzial vom Juli 1655, fol. 23, ohne ge-
naue Datumsangabe, „e loco carceris, quod [...] Brutscherianum appellatur.“
 BayHStA: Jesuiten 353, Brieffragment General Nickel vom 1. Dezember 1657, fol. 24. Zur Stati-
onierung in Altötting siehe APECESJ: Sign. 40–3, 71, fol. 371.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brieffragment General Nickel vom 16. Februar 1658, fol. 25.
 BayHStA: Jesuiten 353, Undatiertes Libellus“ von Herler, fol. 26v–27. Daher muss man auch
in Burghausen mit mehreren Opfern Herlers rechnen.
 APECESJ: 68-D, 7050. Geboren 1601 in Altdorf/Schweiz, Eintritt 1621, Tod 1672. In Amberg sta-
tioniert erscheint er ebd., Sign. 40–3, 71, fol. 383; 448. Trevor Johnson, Magistrates, Madonnas and
Miracles: The Counter Reformation in the Upper Palatinate. London; New York 2009, S. 140.

6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam Herler 143



Obwohl Herler die Gesellschaft mit unglaublichem Makel beschmutzt hatte
(maculam),613 ja ihr eine Wunde (vulnus) verursacht hatte, die nicht einmal das Ver-
gießen seines Blutes heilen hätte können,614 wie Ludovicus Luz schrieb, wurde er
nicht ausgeschlossen. Ein Grund mag sein Status als Jesuit mit Profess-Gelübde ge-
wesen zu sein, ein anderer seine beharrliche Verneinung der Tat, die eine Verurtei-
lung und folglich auch einen Ausschluss mangels anderer Beweise nicht zuließ.615

Sein Nachruf bescheinigte ihm jedenfalls, er sei nach in der Gesellschaft Jesus „sel-
tenen Delikten“ gegen die „Reinheit“ (d.i. die Keuschheit) zu ebendieser zurückge-
kehrt und sanft entschlafen.616

6.5 Das Wilhelmsgymnasium München und der Fall Franz
Schlegl

Am 22. August 1659 war der 1631 geborene und äußerst beliebte Münchener Magis-
ter Franz Schlegl von einem Schüler bei Rektor Veihelin angeklagt worden, „unkeu-
sche Berührungen mit mehreren Studenten“ (impudicis tactibus) begangen zu
haben, die sich sowohl in der Schule am Lehrkatheder als auch außerhalb der
Schule ereignet hatten. Der Junge zog kurz danach seine Anzeige zurück. Die
Schwere der Anschuldigungen brachte allerdings den Rektor dazu, fünf der „sehr
ehrbaren Jugendlichen“ (valde honestos), die der Junge ebenfalls als Opfer bezeich-
net hatte, zu befragen. Als sich dann tatsächlich mehrere Vorwürfe bestätigten,
hatte Veihelin keinen Zweifel mehr, denn er traute den Jungen keine solch üble
Nachrede zu.617 Obwohl Veihelin anfangs noch von einer kleinen Anzahl an Opfern
ausging, musste er sich nur neun Tage später korrigieren. Erschüttert schrieb er
dem Provinzial, dass man von sieben Missbrauchsüberlebenden ausgehen müsse –
„alles höchst ehrbare und gute Heranwachsende im Alter von vierzehn Jahren.“618

Schlegl verneinte die Taten rundweg.
Da man die Affäre nur geheim halten konnte (tegi), wenn man den Kreis der

Mitwisser möglichst klein hielt, listete Veihelin penibel alle Opfer, die Namen der

 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 17v.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von Ludovicus Luz an den Provinzial vom 11. Juni 1655, fol. 19v.
 Nach APECESJ: Sign. 40–3, 6, fol. 14 hat Herler seine Profess 1638 in Ingolstadt abgelegt.
 APECESJ: Sign. 40–3, 23 Notitiae breves de defunctis, nu. 166.
 BayHStA: Jesuiten 317, Schreiben Veihelins an den Provinzial vom 1. September 1659, fol. 1.
Zu Schlegl siehe APECESJ: 68-D, Verz 4352, Geburt 1631, Eintritt 1652, Entlassung 1659. Siehe auch
BSB: Clm 1551, vol. 2, fol. 69 (Oktober 1658), fol. 75.
 BayHStA: Jesuiten 317, Schreiben Servilian Veihelins an den Provinzial Georg Muglinus/Mug-
ling vom 9. September 1659, fol. 3.

144 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



Eltern und der Jesuiten auf, die Bescheid wussten. Unter letzteren waren Georg
Hoeser, Adam Schirmbeck, der künftige Aufseher von Theoderich Beck, Caspar
Neuhauser, der ein Opfer von Matthäus Rehlinger geworden war, wie auch das
Herler-Opfer Conrad Graf. Vor allem der Hoforganist Wendler war außer sich über
die seinem Sohn angetane Entehrung, so dass Neuhauser zu ihm geschickt wurde,
„nicht nur zum Trost,“ sondern auch, um dessen Schweigen in der Öffentlichkeit
sicherzustellen (tum solandi [...] tum efficiendi). Dieser versprach denn auch, seine
Notizen zum Fall einzig seine Ehefrau lesen zu lassen.619 Zuallererst müsse aber, so
Veihelin, Schlegl zu geistlichen Übungen nach Ebersberg geschickt werden, bis man
die Befehle des Provinzials und Generals für das weitere Vorgehen habe.620

Den Anstoß zur Aufdeckung des Missbrauchs machten die Opfer Wolfgang
Simon Wendler,621 Johannes Benno Feurer,622 Johannes Peter Brugglacher,623 Jo-
hannes Jakob Hueber, Matthäus Philart,624 Johann Maximilian Constante,625 Chris-
toph Ferdinand Helm626 und der Hofdienerssohn Philipp Benno Holzhauser.627

Beim Verhör gab Brugglacher an, er sei einmal nach der Vesper unter dem Vor-
wand einer Schulaufgabe zum Katheder Schlegls gerufen worden, wo er ihn „un-
ehrenhaft vorne [im Genitalbereich, U.L.] mit dem Zirkel berührte“ (inhoneste
attactum fuisse anterius).

Diese Bemerkung ist von zweifacher Bedeutung: Zum einen inszenierte sich
Schlegl durch die Benutzung eines Zirkels (per quadrantem) als Lehrer und gab so
der sexuellen Handlung einen schulischen Anstrich. Er setzte damit bewusst
seine Machtstellung ein, um Studenten zu einer intimen Handlung zu zwingen.
Andererseits hat er sich vielleicht durch die Handhabung des Lehrinstruments
auch juristisch absichern wollen, weil er sich in einem Verhör so auf die Position

 BayHStA: Jesuiten 317, Schreiben Servilian Veihelins an den Provinzial Georg Muglinus/Mug-
ling 16. September 1659, fol. 4.
 BayHStA: Jesuiten 317, fol. 4.
 Wendler absolvierte das Gymnasium 1662, siehe: https://www.peterkefes.de/AbsWe.htm
(20. Mai 2023).
 Feurer absolvierte das Gymnasium 1661, siehe: https://www.peterkefes.de/AbsFe.htm
(20. Mai 2023).
 Der Pflegerssohn Brugglacher absolvierte das Gymnasium 1662, siehe: https://www.peterke
fes.de/AbsBo.htm (20. Mai 2023).
 Philart absolvierte das Gymnasium 1661, siehe: https://www.peterkefes.de/AbsPe.htm
(20. Mai 2023).
 Constante absolvierte das Gymnasium 1661, siehe: https://www.peterkefes.de/AbsC.htm
(20. Mai 2023).
 Der Sohn des Hofmusikers Helm absolvierte das Gymnasium 1661, siehe: https://www.peter
kefes.de/AbsHe.htm (20. Mai 2023).
 Holzhauser war der Einzige der Gruppe, der erst 1664 das Gymnasium abschloss, siehe:
https://www.peterkefes.de/AbsHo.htm (20. Mai 2023).

6.5 Das Wilhelmsgymnasium München und der Fall Franz Schlegl 145

https://www.peterkefes.de/AbsWe.htm
https://www.peterkefes.de/AbsFe.htm
https://www.peterkefes.de/AbsBo.htm
https://www.peterkefes.de/AbsBo.htm
https://www.peterkefes.de/AbsPe.htm
https://www.peterkefes.de/AbsC.htm
https://www.peterkefes.de/AbsHe.htm
https://www.peterkefes.de/AbsHe.htm
https://www.peterkefes.de/AbsHo.htm


zurückziehen konnte, dass er das Geschlechtsteil der Schüler ja nicht mit seinen
Händen berührt hatte.628 Ein anderes Mal erlitt der Schüler diese Berührungen,
als er zu einer Nachhilfestunde zum Lehrer kam. Dieses Mal griff die Hand
Schlegls unter das Hemd des Schülers (intra vestem). Dies bezeugten auch Hueber
und Holzhauser, die ebenso einmal mit dem Zirkel, ein andermal mit den Händen
berührt worden waren. Hueber war von Schlegl mit dem Zirkel an Beinen und
Gesäß berührt und auch vier- oder fünfmal entkleidet worden.629 Bei anderer Ge-
legenheit legte der Jesuit seine Hände auf das Gesäß des Schülers und auf dessen
entblößtes Geschlechtsteil. Die anderen Schüler bestätigten ähnliches Verhalten
ihnen gegenüber. In keinem Fall aber scheint es zum Verkehr oder zur Selbstbe-
friedigung gekommen zu sein.

Als der Rektor seine Ermittlungen abgeschlossen hatte, befragte er am 8. Sep-
tember Schlegl selbst. Zunächst schwieg dieser, sichtlich bewegt und in seelischem
Schmerz (dolore).630 „Doch als ich ihm die Aussagen des Johann Jakob Hueber vor-
las und ihn fragte ob sie zuträfen [...] fiel er auf die Knie und flehte, dass alles Ge-
sprochene wahr sei.“631 Veihelin gab zu, dass er nie jemand verhört habe, der
solche seelische Verzweiflung ausstrahlte (interno animae statu).632 Schlegl gab an,
keine weiteren Schüler missbraucht zu haben und bat, ihn wegen der enormen
Verbrechen schwer zu bestrafen, aber nicht aus der Gesellschaft zu verstoßen.633

Im Oktober erflehte er nicht nur einen Entlassungsbrief, um in Wien weiterstudie-
ren zu können, die Übersendung seiner Manuskripte aus Ebersberg, sondern auch
die Dimission aus der Gesellschaft Jesu. Nach anfänglicher Resistenz, wie es scheint,
hat man ihm einen Entlassungsbrief auch ausgestellt, ohne den er sonst nirgends
Anstellung gefunden hätte.634 Er scheint sich als Schlossgeistlicher verdingt zu
haben bis er 1675 mit Hannibal von Bottoni zum russischen Großfürsten nach Mos-
kau reiste635 und sich 1676 aufgrund seiner Beziehungen zum Deutschen Orden auf
die Pfarrei Glottertal bei Freiburg im Breisgau zurückzog, wo er 1689 starb.636

 Dies war schließlich auch die Verteidigungsposition von Johann Zeltner, siehe BayHStA: Je-
suiten 363, fol. 3v.
 BayHStA: Jesuiten 317, Undatiertes Verhörprotokoll, fol. 5–6v.
 BayHStA: Jesuiten 317, Undatiertes Verhörprotokoll, fol. 10.
 BayHStA: Jesuiten 317, Undatiertes Verhörprotokoll, fol. 10.
 BayHStA: Jesuiten 317, Undatiertes Verhörprotokoll, fol. 10.
 BayHStA: Jesuiten 317, Brief von Franziskus Schlegl vom 29. September 1659, fol.11.
 BayHStA: Jesuiten 317, Brief von Franziskus Schlegl vom 7. Oktober 1659, fol. 12 und unda-
tiertes Schreiben Schlegls an den Provinzial, fol. 13.
 Adolphus Lyseck: Relatio eorum quae circa sac. caesareae maiest. ad magnum Moscorum
czarum ab legatos Annibalem Franciscum de Bottoni [...] Salzburg 1676, S. 9.
 GLAK: Findbuch 229, Nr. 32005, Bild. 21. DOZA: Varia 2656 bzw. 3102.

146 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen

Ein weiterer Fall direkten sexuellen Missbrauchs in einer Syntax Minor ereignete
sich 1664 in Luzern. Die zwei Schüler Jodokus Piffer und Nicolaus Kloos be-
schwerten sich bei P. Paul Grandinger, dass Magister Johannes Keer637 „den einen
oder anderen Schüler unkeusch berührt habe, als sie sich für das Schauspiel um-
zogen.“638 Die Anschuldigung kam aber nicht von irgend jemandem. Bei den Pif-
fers handelte es sich nämlich um alteingesessenen Schweizer Adel.639 Grandinger
befand sich allerdings nun in der unangenehmen Lage, die Schüler, die am Thea-
terstück teilnahmen so zu befragen, dass sie nicht erahnen konnten, welche An-
klage hinter dem Interesse des Superiors stand. Franciscus Mör jedenfalls sagte
aus, dass ihm Jodokus Pfiffer und Johann Ludwig Gerat von den Berührungen bei
der Anprobe der Kostüme erzählt hatten.640 Keer habe dabei den Johann Ludwig
Pfiffer ganz ausgezogen und seinen Unterleib (verenda) entblößt.641 Bei letzterem
scheint es sich um den jüngeren Bruder des Jodokus Pfiffer gehandelt zu haben.
Den Tathergang bestätigten auch Caspar Huber und Guattro (?) Schumacher, Ren-
wardus Göldin und Carl Dollicker. Außerhalb der Schule soll er auch einigen
Schüler der oberen Syntax die Genitalien entblößt haben (verendis denudatis),
was Johannes Feer und Franz Ludwig Ruettiman bestätigten.642

Keer wurde am 7. Juli die Möglichkeit gegeben, seine Sichtweise abzugeben.
Er gab zwar zu, zum Zeitpunkt als Jodokus Pfiffer angeblich entkleidet und be-
rührt wurde, sich in der Schule mit diesem unterhalten zu haben. Allerdings sei
er nicht bei den Kostümen gewesen, weil er aus gesundheitlichen Gründen in die-
sem Jahr gar nicht mit dem Theaterstück befasst war. Sein Gespräch mit Pfiffer
hätten auch andere Schüler und Professoren, die in der Nähe waren, „mit morali-
scher Gewissheit [moraliter certo]“643 mitbekommen. Allerdings war Pfiffer nicht
der einzige, der Keer beschuldigte. Auch Nicolaus Kloos bezichtigte ihn unsittli-
cher Handlungen. Auch auf diese Anklage antwortete er:

 APECESJ: 68-D, Verz. 6812, Geburt 1636, Eintritt 1656, Tod 1705, coadjutor spiritualis. 1669
zum Diakon und Priester geweiht, siehe AEM: AA001/1, FS132.
 BayHStA: Jesuiten 352, nicht unterschriebener Bericht vom 3. Juli 1664, fol. 1.
 Gabriel Bucelin: Germania Topo-Chrono-Stemmato-Graphica Sacra Et Profana. In qua Brevi
Compendio Multa distinctè explicantur. In Qua Brevi admodum, curioso atque utili compendio,
quae Tomis prioribus desiderari poterant [...] Bd. 4. Ulm 1678, S. 463.
 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 1.
 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 1v.
 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 1v.
 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 2v vom 7. Juli 1664.

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 147



Ich habe nie die nackten Geschlechtsteile des Nicolaus Kloos, niemals dann und niemals in
den vorherigen Jahren berührt und war niemals mit ihm allein an irgendeinem Ort.644

Vielmehr ging Keer nun zum Frontalangriff auf die Opfer über. Wenn diese wirk-
lich keusch und wahrheitsliebend wären, dann würden keine Lügen berichten,
weil es unmöglich sei, in der Schule derart mit einem Schüler allein zu sein.645

Die Verteidigung Keers wirkte wohl ein wenig abrupt und direkt, weswegen man
ihn am 12. Juli erneut vernahm. Man konfrontierte ihn mit der Tatsache, dass er
dem Ruf der Gesellschaft schweren Schaden zugefügt habe (infamandae Societa-
tis) und schlimmste Gefahr für seine Seele (gravissimo animae capius periculo)
nur abzuwenden sei, wenn er die Wahrheit bekenne. Keer aber versicherte, er
könne nicht bereuen was er nicht getan habe, und blieb bei seiner Aussage, dass
er verleumdet worden sei.646 Ein beigegebenes Textblatt berichtete auch von der
Vernehmung des Schülers Ludwig Cysat aus der Poetikklasse, der nichts Unsittli-
ches zu berichten wusste. Nun schien auch Pfiffer sein Narrativ zu ändern und
gab an, dass Keer bei der Anprobe der Gewänder lediglich „seine rechte Hand auf
die Geschlechtsteile hinbewegt hatte“ (ad partes occultas admoverit).647 Die Beto-
nung scheint auf dem Verb zu liegen, das eine Hinbewegung anzeigt, aber keine
direkte Berührung. Allerdings widersprach Piffers Angabe, dass Keer bei der Klei-
deranprobe anwesend war, immer noch der des Paters. Dessen beständiges Ab-
streiten der Tat scheint die Oberen aber schlussendlich überzeugt zu haben. Keer
jedenfalls wurde lediglich versetzt. 1668 war er am Münchener Wilhelmsgymna-
sium und 1687 in Augsburg stationiert, 1689 in Konstanz,648 bevor er 1710 in Mün-
chen starb.649

Der 1634 in Trient geborene Johannes Miotti/Miottus hatte das Wiener Jesui-
tengymnasium besucht und war 1660 in den Orden eingetreten.650 Er bekam den
anzüglichen Beinamen „der Züngler“ nicht vom antijesuitischen Ritter von Lang,
sondern tatsächlich von seinen Schülern.651 Der Superior von Bellinzona, Jacob

 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 2v vom 7. Juli 1664.
 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 2v vom 7. Juli 1664.
 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 2v vom 7. Juli 1664.
 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 4 vom Juli 1664.
 APECESJ: Sign. 40–3, 46, fol. 14, dort zeitgleich mit Franz Xaver Wagner.
 Zur Tätigkeit in Augsburg siehe siehe APECESJ: Sign. 41–10, 4, Diarium Augsburg, Eintrag für
den 9. Oktober 1687, Bild 266. Sein Nachruf, ebd., Sign. 41–6, fol. 885. Zur Stationierung in Mün-
chen siehe ebd., Sign. 40–3, 45 Catalogus personarum 1668, fol. 61.
 Nicolaus von Avancini: Pietas victrix sive Flavius Constantinus Magnus, de Maxentio ty-
ranno victor: acta Viennae ludis Caesareis augustissimo Romanor. imperatori, Hungariae Bo-
hemiaeque regi Leopoldo [...] Vienna 1659.
 Lang: Amores Marelli, S. 30.

148 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



Welti, erinnerte im Februar 1667 den Münchener Rektor Christoph Schorrer an
die vielen Briefe, in denen er Miotti nachhaltig empfohlen hatte. Nun sei aber
etwas über Miotti bekannt geworden, was seine Einschätzung nachhaltig ändere:

Es gibt nun unter unseren deutschen Studenten das Gerücht, besonders unter denen aus
Landsberg, dass der P. Miotti einem Studenten aus Altdorf, der aus einer hochangesehenen
Familie stammt, seine Zunge ein- oder mehrmals in den Mund gesteckt habe [linguam suam
semel aut iterum ori imposuisse], worauf er von den Studenten nurmehr der Züngler ge-
nannt wurde, was eben bedeutet: der seine Zunge in den Mund eines anderen einführt [lin-
guae in os alterius insertor], wie das Wort schon sagt [...] Der Junge [puer, cui contigisse],
dem dies widerfahren ist, hat es mir selbst bestätigt, dass P. Miotti dies in den vorigen Fe-
rien beim Tor des Klosters [Resid.ae, i.e. Residentiae, U.L.] heimlich hinter den Bäumen ein
oder zweimal getan hat. Von demselben Pater geht das Gerücht um, obwohl ich nicht weiß,
von wem es gestreut wurde, dass er nach Ostern nach Indien gehe.652

Mehrere Dinge fallen an diesem Bericht auf. Zum einen, dass der Lehrer Miotti vor
diesem Vorfall überaus angesehen und anscheinend für höhere Ämter vorgesehen
war. Zum zweiten, scheinen gerade die jüngeren deutschen Jesuiten, die aus dem
Noviziat in Landsberg kamen, entweder etwas gegen Miotti gehabt zu haben oder
verbreiteten aus einem anderen Grund Gerüchte über ihn. Ein ordensinterner Kon-
flikt zwischen dem italienisch sprechenden Miotti und den Deutschen ist als Hinter-
grund nicht auszuschließen. Dass die Studenten ihm bereits den Spitznamen
„Züngler“ gegeben haben, muss dem Rektor übel aufgestoßen sein, da dies die Au-
torität des Lehrers untergrub, und – wäre diese Bezeichnung nach außen gedrun-
gen – einen Skandal ausgelöst hätte. Anscheinend fiel es dem Superior Welti aber
nicht schwer, das Opfer zu identifizieren, einen Jungen ungenannten Alters, der
das Gerücht des Zungenkusses vollauf bestätigte. Dass Miotti dies außerhalb des
Eingangs der Residenz, hinter einem Baum getan hatte, zeigte in der Handlungslo-
gik der Zeit seine schlechten Absichten an, denn ansonsten hätte er ja nichts zu
verbergen. Der Superior war sich nun unsicher, wie er sich zu verhalten habe,
bevor er keine genauen Anweisungen zur Ermahnung vom Provinzial erhalten
hatte.

Trotzdem Welti mit der Aussage des Jungen eigentlich genügend Handhabe ge-
habt hätte, gegen Miotti vorzugehen, verhörte er auch andere deutsche Studenten.
Sie hassten ihren Lehrer wegen seiner übertriebenen Strenge, waren aber auch ei-
fersüchtig auf zwei ihrer Mitstudenten, mit denen der Magister „zu engen Umgang“
(nimia familiaritate) pflegte. Wie Welti aber aus dem Noviziat in Landsberg erfuhr,
hatte Miotti auch dort bei einigen Studenten (apud multos traduci) versucht, Zun-

 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Jakob Welti aus Bellinzona vom 10. Februar 1667 an den
Rektor des Kollegs München Christoph Schorrer, fol. 1.

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 149



genküsse anzubringen. In den letzten Ferien habe er zudem einen Schüler des
P. Bernhard Zacconi, den Sohn einer höchst ehrbaren Familie, der es Welti bestä-
tigte, mit Küssen bedacht (oscula esse data), „so dass es am Ende so ist, wie es das
Epigramm, das der Bruder des Kommissars schrieb [ausus est frater D. Commissarii
epigramma scribere, quod tradidit P. Carolo hoc disticho], das P. Karl transkribierte:
Den Rücken kratzt er sich, die Lippen der Jungen leckt er. Schäme Dich, die reinen
Rosen zu küssen. [Is scabit a tergo, at puerorum labia lambit. Te pudeat, puris oscula
ferre rosis.]”653 Wenn der Verfasser der Bruder des Landvogts (commissarius) von
Bellinzona war, dann scheint der Skandal bereits ansatzweise in der Stadt bekannt
geworden zu sein. Wo und wie aber brachte er sein Epigramm an? In einem Brief,
den man P. Carolo zubrachte, der es wiederum Welti hinterbrachte? Diese Fragen
scheinen sich nicht beantworten zu lassen, so dass man sich dem Text des Epi-
gramms selbst zuwenden muss. Dessen erster Teil scheint sich über Miotti lustig zu
machen. Das Kratzen deutet möglicherweise einerseits auf ein Hautproblem von
Miotti hin, das mit sexueller Unreinheit identifiziert und der Reinheit der Jungen
gegenübergestellt wird. Allerdings schwingt im Epigramm auch die deutsche Rede-
wendung „Hüte dich vor bösen Katzen, die vorn lecken und hinten kratzen!“ mit.
Die Katze kann klug und geschmeidig sein kann, manchmal aber auch die Manifes-
tation böser Mächte. Gleich einer zweigesichtigen Katze, solle sich der Schüler vor
Miotti in Acht nehmen. Dieser solle sich aber schämen, mit seinen Küssen die Jun-
gen, die durch Rosen symbolisiert werden, ihrer Reinheit beraubt zu haben.654 Welti
war sich nach Einholung dieser Informationen jedenfalls sicher, dass der Orden so-
fort eingreifen müsse:

Ich fürchte, wenn nichts unternommen wird, werden Studenten abgeschreckt, und uns
steht großes Unheil [multum molestiam] bevor. Denn es geht das Gerücht (ich weiß nicht
auf welcher Grundlage es sich verbreitete) bei den Externen um, dass P. Miotti nach Ostern
nach Indien geschickt wird. Ich bitte mir zu raten, was mit Klugheit getan werden kann, um
Unheil vom guten Namen der Gesellschaft abzuhalten.655

Miotti legte ein volles Geständnis ab. „Ich klage mich vor dem Herrn Provinzial
an, mich in den Ferien mit Jungen vergangen zu haben: Mein unkluges Trinken

 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Jakob Welti aus Bellinzona vom 3. März 1667 an den Provin-
zial Veihelin in Augsburg, fol. 2.
 Zur Interpretation der Redewendung siehe Harry Walter: Hüte dich vor bösen Katzen, die
vorne lecken und hinten kratzen! (Deutsche Redewendungen mit der Komponente „Katze“ und
ihre Slawischen Äquivalente). In: Anuari de Filologia. Llengües i Literatures ModernesLLM
(2011), S. 83–98.
 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Jakob Welti aus Bellinzona vom 3. März 1667 an den Provin-
zial Veihelin in Augsburg, fol. 2. 1665 ist Miotti ebenfalls in Bellinzona stationiert, siehe APECESJ:
APECESJ: Sign. 40–3, 71, Catalogus Generalis, fol. 443.

150 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



ist die Ursache dieser blinden Leidenschaft [...] denn ich bin mir in meinem Ge-
wissen keines Übels [malitiam] bewusst.“656 Er hätte vielleicht im Rausch Jungen
ein oder ein paarmal geküsst, aber „ [...] ich habe die Zunge nie – und um das geht
es ja – in den Mund eines Jungen gesteckt, auch weil ich mich nicht daran erin-
nere, und kann mich dessen daher nicht anklagen.“657 Allerdings schloss er nicht
aus, dass er es vielleicht doch getan habe und sich einfach nicht erinnern könne.
Damit gab Miotti nur das zu, was straffrei war, nämlich ein paar einfache Küsse.
Außerdem konnte er aufgrund seiner angeblichen Trunkenheit auf mildernde
Umstände hoffen. Daher forderte der Provinzial nun Welti auf, Stellung zu neh-
men, ob die Anklage der Schüler vielleicht aus Neid entstanden war. Der Superior
aber wies dies entschieden ab und stellte sich hinter das Zeugnis seiner Studen-
ten, die nicht „ex malitiam“ gehandelt hätten. Zudem gehe aus dem Geständnis
Miottis eindeutig hervor, dass dieser einen Heranwachsenden (unum adolescen-
tem) geküsst habe, auch wenn er die Tat des „Züngelns“ leugne. Zudem hatte er
selbst diese Möglichkeit eingeräumt, und wiederholte diese Aussage gegenüber
dem Provinzial: „Es ist möglich, dass ich es getan habe, aber ich kann mich nicht
erinnern.“658 Was aus Miotti wurde, ist unklar. Er verschwand jedenfalls aus dem
Kolleg, wurde aber nicht entlassen, sondern als Missionar nach Burma geschickt,
wo er 1681 starb.659

Die Entsendung in die Mission scheint ein oft angewandtes Mittel gewesen zu
sein, Jesuiten, die man nicht entlassen konnte oder wollte, auf den Weg der Tugend
zu bringen. Die Mission war eine ihnen aufgegebenen Buße.660 Man glaubte, die
entbehrungsreiche Zeit in der Mission könne sie zu besseren Menschen machen.
1699 wollte die Oberrheinische Provinz daher Franz Fichtel, nach Malabrien ent-
senden, „wo er seine Beständigkeit unter Beweis stellen könne“ (dum probetur eius-
dem constantia), ließ diesen Plan aber dann doch fallen und entließ ihn lieber aus
dem Würzburger Kolleg.661 Auch der Architektensohn Martin Motsch wurde 1722
in die Mission geschickt, da er „molestias in Parochiam Neun-Kirchen“ verursacht

 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Johannes Miotti an Provinzial Veihelin vom 10. März 1667,
fol. 3.
 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Johannes Miotti an Provinzial Veihelin vom 10. März 1667,
fol. 3.
 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Welti an Provinzial Veihelin vom 14. April 1667, fol. 4.
 APECESJ: Sign. 68-D Verz. 5851; Sign. 40–3, 71, Catalogus Generalis, fol. 503. Josephus Fejér:
Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, Bd. 3. Rom 1986, S. 305.
 So etwa auch für den bedeutenden Architekten Johannes Bitterich, siehe APECESJ: 40–2, 7, fol.
146–147. Der Grund scheint allerdings kein Sexualdelikt, sondern ein Konflikt gewesen zu sein.
 APECESJ: Sign. 40–2, 9, fol. 128–130. Constantia kann einen sexuellen Unterton haben und
bedeutet dann so viel wie Keuschheit. Es kann aber auch die Beständigkeit in der Berufung selbst
gemeint sein. Siehe ebd., Sign. 73 Ae 7 Ei, fol. 38, Geburt 1678, Eintritt 1694, Dimission 1699.

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 151



hatte, über die es aber sonst keine Hinweise gibt. Der Begriff molestias wurde oft
für Sexualdelikte verwendet, was auch die harsche Bestrafung durch Entsendung
in die Mission erklären würde. In seinen Briefen vom 25. Juli und 19. Dezember
1722 erwähnte Motsch jedenfalls den Vorfall vom Frühjahr nicht.662

Bereits einige Jahre nach Miotti trug sich 1673 im Amberger Kolleg der nächste
Fall zu. Man kann ihn nur indirekt aus dem Bericht des ehemaligen Rektors
P. Marcus Koch rekonstruieren. Die Natur eines Sexualdelikts lässt sich aus der Re-
dewendung ableiten, dass der Minister des Kollegs die „Jungen über ihn vernom-
men hat“ (pueros super eo examinaverat).663 Der Jesuit, über den sie befragt
wurden, war der 1626 in Tirol geborene Georg Brandstetter.664 Koch zeigte sich
„moralisch gewiss“ (moraliter certe), dass die Jungen die Wahrheit bekannten. Be-
sonders betonte er aber, auf Anweisung höchst diskret (diligentissime) vorgegangen
zu sein und alles so weit als möglich verschleiert habe. Daher konnte er sich sicher
sein, dass selbst im Kolleg außer ihm nur der Pater Minister und der neue Rektor
Bescheid wussten. Dies war in der Handlungslogik der Zeit umso erforderlicher, als
„die Possen [scurrilitates], die er [Brandstetter, U.L.] gestanden hat, eine öffentliche
Auspeitschung [publica flagellatione] verdienten“ und den Ruf der Gesellschaft Jesu
schwer beschädigt hätten.665 Vom Pater Minister derart angegangen, bekam Brand-
stetter Angst, begann am ganzen Körper zu zittern und flehte auf den Knien (geni-
bus) um Barmherzigkeit, da er sich ja in letzter Zeit mit „Mäßigkeit“ (modestia)
benommen habe. Allerdings, so Koch, sollte man dem Mann nicht glauben, denn er
sei auch faul und arbeitsscheu, ja unnütz, und verdiene sofort entlassen zu wer-
den.666 Einige Monate später, im November, wurde Brandstetter dann auch wirk-
lich entlassen. Welche Taten er konkret an den Jungen verbrochen hat, ließ sich
aber nicht eruieren.

Besonders interessant ist die Anklage gegen den 1652 in Landsberg am Lech
geborenen Ignatius von Mändl-Deutenhofen. Er könnte identisch mit dem Autor
einiger Thesen über den Triumph des hl. Ignatius aus dem Jahr 1670 sein.667 Be-
reits 1672 findet man ihn als Lehrer am Gymnasium Luzern,668 wo er auch 1676

 Anton Huonder: Deutsche Jesuitenmissionäre des 17. und 18. Jahrhunderts: ein Beitrag zur
Missionsgeschichte und zur deutschen Biographie. Freiburg 1899, S. 210–211. Der Hinweis auf die
molestias findet sich in APECESJ: 40–2, 9, fol. 241–242.
 BayHStA: Jesuiten 300, Brief von Rektor Marcus Koch den Provinzial vom 13. September 1673,
fol. 1.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 8865, Eintritt 1651, Dimission 11. November 1673.
 BayHStA: Jesuiten 300, fol. 1.
 BayHStA: Jesuiten 300, fol. 1v.
 APECESJ Sign. 68-D, Verz. 6130. Geboren 1652 in Landsberg, Eintritt 1670, Dimission 1676,
scholasticus approbatus.
 APECESJ: Sign. 40–3, 71, fol. 487.

152 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



dimittiert wurde, weil er dort einige Schüler auf dem Katheder missbraucht (stu-
pravit) hatte. Eine Belegstelle gab Heinrich von Lang für die letztere Bemerkung
allerdings nicht an. Der einzige Akt, dessen Beschriftung den Namen Mändls er-
wähnt, enthält jedenfalls keine Dokumente zu ihm.669 Lang scheint den Tather-
gang aus der Dokumentation zu Pater Victor Wagner (s.u.) erschlossen zu haben.
Dort wurde nämlich der Missbrauch Wagners mit dem Mändls verglichen. Aber
auch Ignatius Mändl schadete die Dimission nicht. Er wurde Pfarrer im Bistum
Freising, ab etwa 1696 Mitglied des einflussreichen geistlichen Rates und sogar
Stiftsdekan von Altötting.670 Als Mitglied des Geistlichen Rates war er sogar vor
allem mit der Disziplin und Moral im Klerus betraut. Daher wäre eine weiterge-
hende Untersuchung seiner Person und der gegen ihn erhobenen Anschuldigun-
gen von besonderer Wichtigkeit, um zu erfahren, wie er die Straftaten anderer
Kleriker ahndete. Haben die Jesuiten ihn mit einem Entlassungsbrief dimittiert
oder war sich der Fürstbischof von Freising über die Vergangenheit des Mannes
vollauf bewusst?

 BayHStA: Jesuiten 360. Es fehlen ebenso die Unterlagen zu Joseph Mair und Franz Xaver Wag-
ner. Mändl war 1681 an der Universität Ingolstadt inskribiert, siehe Johann Nepomuk Mederer: An-
nales Ingolstadiensis Academiae: ab Anno 1672 ad Annum 1772. Pars III. Ingolstadt 1782, S. 41. 1688
wurde er Kanonikus am Stift U.L. Frau in München, 1696 Mitglied des Geistlichen Rates, dann Stifts-
dekan in Altötting. Die Disziplin verfiel in Altötting unter seiner Regierung aber derart, dass man
sich staatlicher- wie kirchlicherseits seit 1720 bemühte, ihn zur Resignation zu bewegen. Erst 1724
gab er nach und zog nach München, wo er 1725 starb. Siehe Annelie Hopfenmüller: Der Geistliche
Rat unter den Kurfürsten Ferdinand Maria und Max Emanuel von Bayern (1651–1726). München
1985, S. 206–207. Georg Ferchl: Bayerische Behörden und Beamte, 1550–1804, Bd. 1. München 1908,
S. 479.
 Die Identität des aus dem Jesuitenorden ausgetretenen Mändl mit dem späteren Stiftsdekan
muss erschlossen werden, 1) aus der Identität der Eltern, 2) dem Ort und Jahr der Geburt, 3) den
Recherchen Ferchls (Georg Ferchl: Bayerische Behörden und Beamte, 1550–1804, Bd. 1. München
1908, S. 479). Eine explizite Referenz zu seiner Zeit im Orden konnte nirgends verifiziert werden.
Nach AEM: CB044, M930, Seelenbuch Bockh, fol. 1, und AA001/1, FS138 fol. 80; fol. 110v war er
1685–1695 Pfarrer in Bockhart, wo er mit seiner Schwester Ottilia, einem Kaplan, zwei Knechten
und vier Mägden lebte. Zu seinen Eltern siehe ABA: Taufmatrikeln Landsberg Maria Himmel-
fahrt, 1-T, Bild 936 https://data.matricula-online.eu/de/deutschland/augsburg/landsberg-maria-
himmelfahrt/1-T/?pg=220 (20. Mai 2023), Taufe am 28. Januar 1652 als Sohn des Christoph Michael
Mändl und seiner Frau Katharina. Sterbeeinträge in den Matrikel U.L. Frau in München (M9327,
Bild 146) und München-St. Peter (M9045, Bild 86). Akten zu seiner Tätigkeit in Altötting in ABP:
Administrationsarchiv Altötting, 755 und 757.

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 153

https://data.matricula-online.eu/de/deutschland/augsburg/landsberg-maria-himmelfahrt/1-T/?pg=220
https://data.matricula-online.eu/de/deutschland/augsburg/landsberg-maria-himmelfahrt/1-T/?pg=220


Schockiert über die Anschuldigungen gegen Victor Wagner, wandte sich der
Luzerner Rektor Franz Schrevogl am 14. Januar 1678 an den Provinzial: „Oh was
für ein Schänder der unschuldigen Jugend, was für ein Schmerz!“671 Der Magister
der Syntax Major hatte in Luzern öfter einige seiner Schüler mitten am Tag zum
Katheder gerufen und mit seinen Händen ihre Geschlechtsteile abgegriffen. Um
die Enormität des Vergehens und die Unschuld der Jungen zu unterstreichen, be-
zeichnete Schrevogel die elf Opfer als parvulos, als die Kleinen. Besonders drama-
tisch war, dass der 1655 in Solothurn geborene Victor Wagner672 bereits der
zweite Lehrer am Gymnasium innerhalb weniger Jahre war, der seine Schüler
missbrauchte. Einer der Schüler, den Wagner nicht auf den Katheder gerufen
hatte, fragte nämlich einen heruntersteigenden Kameraden, ob sie dort auf dem
Katheder dasselbe mit dem Präzeptor machten, „was einst der Magister Ignatius
Mändl mit einem Schüler getrieben habe?“673 Dies war an Eindeutigkeit nicht zu
überbieten. Nach seinen ersten Gelübden am 15. August 1671 in Landshut, hatten
seine Oberen eigentlich große Hoffnungen auf den intelligenten Jesuiten aus der
Schweiz gesetzt, die er nun bitter enttäuschte.674

Zudem soll Wagner einigen seiner Schüler vorgespielt haben, seine Berührun-
gen seien keine schlimme Sünde, sondern höchstens ein minimales Vergehen. Der
Magister gestand, dass er „turpis cum ipsis“ gewesen war, also deren Geschlechts-
teile berührt hatte, und zögerlich (haesit) auch, dass er mit einigen Analverkehr ge-
habt hatte. Dies wird aus der Stelle des Berichts deutlich, in der beschrieben wird,
wie er als Präfekt nach dem Unterricht in seiner Zelle und an der Pforte mit ausge-
wählten Schülern über seine „großen Schändlichkeiten” sprach, dies aber im Ver-
hör mit eigenen Chiffren verklausulierte. Unter „Wie schön die Luzerner Mädchen
seien,” verbargen sich seine „Zärtlichkeiten“ für besonders gut aussehende Schüler,
und unter der Erklärung, „wie Nachkommen gezeugt werden und [...] die weibliche
Scham erklärend” der Analverkehr mit ihnen.675 Um den Ruf von Gesellschaft und

 BayHStA: Jesuiten 338, Brief des Rektors P. Franz Schrevogl an den Provinzial, fol. 1–1v:
„Grandis seductor innoentis juventutis, pro dolor!“ Der Brief befindet sich im Akt über Jakob
Marell.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 13; ebd., Sign. 68-D, Verz. 3537, Eintritt 1670. Lang: Amores Marelli,
S. 31. BSB: Clm 1551, vol. 2, fol. 167 (Oktober 1676) mit dem Vermerk, dass Wagner zusammen mit
Kaspar Mändl für die Rudimentista Klasse am Wilhelmsgymnasium München zuständig war,
bevor er 1677 nach Luzern versetzt wurde.
 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 1: „Verbo: unus illorum descendente ex cathedra ausus est inter-
rogare, an non idem quoque cum Praeceptore egerit, quod aliquando discipulo Magister Ignatius
Mändl e Societate dimissus.“
 APECESJ: Sign. 40–3, 6, fol. 18 zu den Gelübden.
 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 1–1v: „Interea Praefectus post scholas et ad portam in Collegio
turpissima cum ipsis locutus fuit et cum uno quidem, quam pulchrae sint Lucernenses puellae,

154 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



Lehrpersonal, aber auch den der Eltern, wie etwa des Schultheis von Luzern, zu
schützen, musste in der Angelegenheit äußerst diskret vorgegangen werden. Ein
Vater hatte seinen Sohn bereits aus der Schule abgezogen und konnte vom Rektor
nur mit größter Mühe zum Schweigen bewegt werden. Zudem wurde klar, dass
Wagner in München Schüler ebenso oft (frequentasse) missbraucht hatte. Es drohte
daher also ein Skandal ungeahnten Ausmaßes. Daher zog der Rektor Wagner kei-
neswegs vom Schuldienst ab, da dies in seinen Augen die Gerüchte bestätigt hätte.
Vielmehr wurde er nur angewiesen, niemanden mehr zum Katheder zu rufen und
mit keinem Schüler allein zu sprechen. Wagner selbst beschrieb der Rektor als un-
endlich eitel (vanus vanissimus) und in seiner Reue wenig überzeugend. Anstatt
Tränen der Reue zu vergießen, verspreche er „mit trockenen Augen“ (siccis [...] ocu-
lis), jede Strafe anzunehmen. Der Rektor wog also wie bei einem Pönitenten im
Beichtstuhl ab, ob die gezeigte Reue echt und aufrichtig war, kam aber bei Wagner
aufgrund des Fehlens der Tränen zu einem negativen Urteil. Daher bat er den Pro-
vinzial, das Kolleg bald von der „der Gefahr,“ die Wagner darstellte, zu befreien
(periculo ne dimissione liberatus), da man ansonsten mit weiteren Sexualdelikten
rechnen müsse. Zudem, so der Rektor, könnten bei einem Verbleib im Orden die
Eltern vielleicht nicht mehr beim Schweigen gehalten werden. Es sei ja bereits „mo-
ralisch unwahrscheinlich“ (moraliter enim non possibile), dass selbst alle miss-
brauchten Jungen schweigen würden, um ihre Ehre und die der Gesellschaft zu
schützen.676

Wagner bat dennoch darum, im Orden verbleiben zu dürfen, und beschrieb
sich zwar als vomWeg abgekommenes Schaf oder noch „besser noch als reißenden
Wolf“ (rapax lupus), zeigte aber keine Einsicht, dass er auch nach den Maßstäben
der Zeit seine Vertrauensstellung als Lehrer missbraucht und sich an den Jungen
vergangen hatte. Lediglich die Schande, die er dem Orden bereitet hatte, gestand
er.677 Sein rhetorisch überzogenes Angebot, jede Strafe, auch die Todesstrafe, als
Sühne anzunehmen, kombinierte er mit dem Ausruf, außerhalb der Gesellschaft
Jesu niemals zur himmlischen Seligkeit zu gelangen, sowie dem Versprechen, zu
Ehren des hl. Franz Xaver „einen Bussgürtel [cicilium] zu tragen, um mir in der
Standhaftigkeit zu helfen.“678 Allerdings waren weder Provinzial noch General von
seiner Verteidigung beeindruckt, so dass er nahezu postwendend entlassen werden

cum alio vero, quo modo proles generentur, quem en in finem eidem muliebria explicavit.” Für
die Deutung dieser schwierigen Stelle danke ich herzlich Herrn StD Alfons Huber, Straubing.
 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 1–1v.
 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 1, Brief von Victor Wagner SJ aus Luzern an den Provinzial vom
21. Januar 1678.
 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 1. Dies war mit einem besonderen Versprechen der Keuschheit
verbunden.

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 155



konnte und nicht im Orden verblieb, wie Karl Heinrich von Lang gemutmaßt
hatte.679

Doch die Dimission war auch für Wagner kein Karriereende.680 Vielmehr
konnte er, aus einer der vornehmsten Solothurner Familien stammend, den Dok-
torgrad der Theologie erwerben. Bereits am 19. August 1680, also weniger als zwei
Jahre nach seiner Dimission, wurde er vom Solothurner Rat als Nachfolger des Ka-
nonikus Hieronymus Stebler zum Chorherrn der Kathedrale St. Ursen gewählt.
Vielleicht hätten die Chorherren Wagner selbst nicht für ihn gestimmt, aber die
Rechtslage sah vor, dass für in ungeraden Monaten verstorbene Kanoniker der Rat
der Stadt das Besetzungsrecht hatte. In diesem war Viktor Wagners Vater, Hans
Georg Wagner, aber der amtierende Schultheiß, d.h. Stadtvorsteher, so dass von
dessen Protektionismus auszugehen ist. Der Eintrag im Protokoll des St. Ursener
Kollegiatstifts, Victor Wagner sei ein „Mann großen Glaubens und großer Gelehr-
samkeit“ (vir magnae spei et doctrinae), überging so interessanterweise, ob inten-
diert oder nicht, den moralischen Charakter des künftigen Domherrn.681 Wagner
wurde sogar noch die Würde eines apostolischen Protonotars und eines Ritters
vom Goldenen Sporn zuerkannt, bevor er 1706 verstarb.682

Nicht exakt zuzuordnen ist hingegen eine anonymisierte „informatio“ aus der
Zeit um 1685, die unmittelbar nach den Akten zum Fall Michael Schoech eingereiht
ist und daher vielleicht auf ihn und seine Zeit in München Bezug nimmt.683 In die-
sem Dokument berichtete ein Superior über einen Jesuitenlehrer, der mehrere sei-
ner Studenten „in verwerflicher Weise liebte“ [perdite amavit],684 nämlich den
Sohn des adligen Ignatius von Seiboldsdorf, Ferdinand Frank, Franz Ferdinand

 Lang: Amores Marelli, S. 31.
 Die Historia des Kollegs Luzern verzeichnet lediglich die Entlassung eines Magisters, ohne
dessen Namen zu nennen. Es handelte sich dabei um Wagner, Siehe STALU: KK 25, fol.457.
 STASOL: Kollegiatstift St. Ursus in Solothurn, Nr. 146, Protokoll 1673–1683, fol. 177v.
 Max Banholzer: Notizen zur Geschichte der Dreibeinskreuzkirche in Solothurn. In: Jurablät-
ter: Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde 56 (1994), S. 21–24. Aus seiner Chorherrenzeit exis-
tieren Tagebuchnotizen zu wirtschaftlichen Fragen, siehe ZB S: Rara ZBS I 105; ebd. auch ein
Katalog seiner Privatbibliothek, Rara ZBS S I 320. Unterlagen zum Tagebuch finden sich im auch
im dortigen Nachlass von Dr. Leo Altermatt. Er ist nicht zu verwechseln mit seinem Neffen Urs
Viktor Wagner, der Zisterzienser in St. Urban war, siehe STALU: KU 1530 Personalunterlagen
Wagner.
 Obwohl sie weder den Täter noch den Tatort nennt, ist es aufgrund Verbundenheit der Fa-
milie von Seiboldsdorf möglich, dass es sich um Opfer aus dem Wilhelmsgymnasium in München
handelt. Siehe die elektronische Datenbank der Schulmatrikel bei www.peterkefes.de/absse.htm
(23. Mai 2023). Keiner der drei Schüler findet sich aber in den Abschlusslisten.
 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 7, Informatio.

156 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu

http://www.peterkefes.de/absse.htm


Theodor Diettenauer685 und Johann Joseph Joachim Wager. Die Identitäten der
Opfer sind kaum zweifelsfrei festzustellen. Jedenfalls erscheinen ein Maximilian
Johannes Franziskus Ignatius von Seyboltstorff und ein Felix Viktor von Seybolts-
torff unter den Schauspielern des am Landshuter Gymnasium 1686 aufgeführten
Schultheaterstücks. Letzterer scheint identisch zu sein mit dem 1694 in den Orden
eingetretenen Viktor Seyboltsdorff.686 Joachim von Wager findet sich 1686 im Gym-
nasium Dillingen und im Gymnasium in Burghausen als Schüler, wenn beide wirk-
lich identisch sind, aber nicht in Landshut.687 Eine eindeutige Zuordnung des
Tatorts bleibt daher schwierig, aber die Annahme, dass es sich um Landshut han-
delte, könnte aus der Schlussbemerkung der Information hervorgehen, was auch
Karl Heinrich Ritter von Lang angenommen hat. Der ungenannte Magister be-
rührte den zuerst Genannten oft, den zweiten zwischen den Beinen, alle aber um-
armte er und entblößte seinen Oberkörper ihnen gegenüber.688 Andere fasste er
fast täglich an Brust, Haupt oder Rücken an (tergum). „Sie gaben sich regelmäßig
Küsse und empfingen auch solche vom Magister, so dass die ganze Schule davon
sprach.“689 Einer wurde sechsmal auf dem Katheder missbraucht. Frank, so sagte
Diettnauer aus, habe der Magister etwa fünfzehnmal mit der Hand zur Ejakulation
gebracht.690 Der Provinzvisitator glaubte den Aussagen der Jungen, da diese aus
Scham rot im Gesicht wurden. Außerdem nahm er an, dass sechs weitere Jungen
missbraucht worden waren.691 Doch wer war der Täter? Aloysius Leidl war jeden-
falls bereits 1688 in Dillingen, sollte sich der Vorgang dort zugetragen haben,692 Jo-
hannes Zeltner, war zwar 1679/80 in Burghausen, aber eigentlich nur für seine
besonders gewalttätigen Ausfälle bekannt.693

 Er ist aber aller Wahrscheinlichkeit nach mit Franz Ferdinand Theodor Diettenauer (auch
Dietmaurer), Sohn des Adam Diettenauer aus Landshut, identisch. Dies ist ein weiterer Hinweis
auf Landshut als Tatort. Zu diesem siehe Stadtarchiv München: Häuserbuch der Stadt München,
Bd. 1 1958, S. 284. Siehe auch Theo Herzog: Landshuter Häuserchronik. Neustadt 1957, S. 41.
 Sagittae Parvulorum, Das ist: Durchtringendes Gebett Der Troianischen Jugend, so Das un-
überwindliche Hertz Henrichs deß II. Röm. Kays. Begwältiget [...]. Landshut 1686.
 Virilis Constantia in Juvene [...]. München 1686; Laurea triumphalis Sancto Fideli Martyri
adornata [...]. Dillingen 1686.
 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 7.
 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 7.
 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 7v.
 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 7v.
 APECESJ: Sign. 40–3, 46, fol. 18.
 APECESJ: Sign. 40–3, 45, fol. 10, siehe auch Index.

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 157



Georg Raub/Rauch/Raw,694 wurde 1656 vom Orden inkarzeriert, um für die
Ruchlosigkeit (turpitudinis) seiner schweren Vergehen zu büßen. Der Provinzial
machte deutlich, dass er es verdient hätte, entlassen zu werden oder in ewigem
Kerker zu schmachten. Aufgrund der Bestimmung des Generals äußerst sorgfältig
(diligentissime caveat) zuzusehen, dass er „keinen Verkehr [commercium] mit Jun-
gen oder Jugendlichen,“ habe695 ist auf ein besonders gravierendes Vergehen
sexueller Gewalt zu schließen. Allerdings entschloss man sich, ihn nicht zu entlas-
sen, sondern ihn vielmehr dort einzusetzen, wo ihn niemand kannte (ubi sit futu-
rus ignotus). Er starb 1659 in München.696

Den Schulpräfekten Christoph Greutter697 hatte sein Mitbruder Caspar Peil
1667 in Neuburg verdächtigt, sich mehrmals heimlich mit dem Schüler Gottfried
Wiser außerhalb des Gymnasiums getroffen zu haben, um ihm zu helfen, eine
akademische Festrede zu schreiben, die dann auch einen Schulpreis gewann. Be-
reits dieses Mentorat außerhalb der Schule war im Orden streng verboten, weil
es allzu leicht zu Missbrauch führen konnte, oder zur Rufschädigung der Gesell-
schaft und vor allem, weil es den Magister davon abhielt, seinen eigenen Studien
nachzukommen.698 Hinter der Anklage gegen Greutter verbarg sich aber nicht
nur die Sorge um die akademische Integrität des Kollegs. Denn Peil fragte sich,
warum Greutter eine so starke Zuneigung (affectu) zu einem Schüler haben
konnte, die ihm nur Missgunst unter seinen Mitbrüdern einbrachte.699 Er vermu-
tete außerdem Betrug bei der Schulpreisvergabe und wollte Greutter bestrafen
zu lassen: „Diese Sach wirt einem oder dem anderen blaue Hosen khosten.“700

Greutter verteidigte sich gegen den streitsüchtigen Peil vehement, gab aber zu,
Wiser bei seinem Aufsatz geholfen zu haben.701 Als der Orden den Fall herunter-
spielte, legte Peil nach, dass Greutter auch grenzverletzendes Verhalten gezeigt
habe, das skandalös war. Er habe nämlich mit seinen Händen Wisers Wangen ge-

 APECESJ: 68-D, Verz. 5191, Geburt 1584, Eintritt 1610, Tod 1659, coadjutor spiritualis.
 BayHStA: Jesuiten 353, Brief des Generals an den Provinzial vom 26. September 1656, fol. 1.
„[...] ne illum imposterum commercium cum pueris aut adolescentibus illi permittatur.“
 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 1: „ubi futurus ignotus.“ Ebenso erwähnt in ebd., Jesuiten 309,
Brief von Nicarius Widman vom 11. Mai 1650, unfoliiert. Nachruf in APECESJ: Sign. 41–6, 41, fol.
483.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 7593. Geboren 1622 in Augsburg, Eintritt 1642, gestorben in Altöt-
ting 1684. 1656/57 war er in Amberg stationiert, siehe Sign. 40–3, 71, fol. 363.
 Siehe etwa das Verbot für die Oberrheinische Provinz, APECESJ: Sign. 41–16, 9, Memoriale
Bamberg, 7. März 1696, s. pag.: „Non permittantur MM. [Magistro, U.L.] extra scholam ferere tem-
pus cum suis discipulis [...].“
 BayHStA: Jesuiten 358, fol. 3v.
 BayHStA: Jesuiten 358, fol. 3v.
 BayHStA: Jesuiten 358, fol. 5.

158 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



streichelt (manibus per genas Godefridi oberrare).702 Allerdings scheinen weder
Rektor noch Provinzial diese Nachricht ernst genommen zu haben, da sie von
einem Zeitgenossen bereits durchgestrichen wurde. Unbeschadet dessen, muss
man aber aufgrund der nicht disputierten Nähe von Greutter zu seinem „gelieb-
ten Johannes“ (dilectus Ioannes) zumindest eine grenzwertige Beziehung anneh-
men. Mehr als eine Versetzung erfolgte aber nicht, da Greutter 1678 seine Profess-
Gelübde im Orden ablegte.703 Eine ähnliche Anklage brachte Peil übrigens auch
gegen Sigismund Lanser vor, der selbst zugab, dass ihm in Hall auch von Eltern
nachgesagt wurde, ein „Knabenliebhaber“ zu sein (puerorum amatore), Peil aber
dieses alte und völlig an den Haaren herbeigezogene Gerücht unberechtigter
Weise wieder aufflamme.704

Der 1661 in Landshut geborene Franz Aloysius Leidl hatte das Münchner Wil-
helmsgymnasium absolviert und war direkt ins Noviziat der Jesuiten eingetre-
ten.705 Er war zunächst in Konstanz, begann zunächst als Lehrer an seiner alma
mater, bevor er 1690 nach Dillingen bei Augsburg gesandt wurde.706 Dort soll er
aber sieben Jugendliche missbraucht haben, unter denen sich auch Adlige befan-
den. Er wurde zwar 1691 entlassen, dann aber wie Marell wieder aufgenommen
und als Missionar nach Indien gesandt, wo er „sancte“ verstorben sein soll.707

Leidls Fall ist bemerkenswert gut dokumentiert. Ein Professor des Dillinger Kol-
legs, Leopold Schlechtern,708 hatte am 27. Juli 1690 den Provinzial informiert:

 BayHStA: Jesuiten 358, fol. 20v. Zur Anklage, die Hälse der Frauen von der Musikempore aus
zu begaffen, siehe ebd., fol. 10.
 APECESJ: Sign. 40–3, 6, fol. 19.
 BayHStA: Jesuiten 358, P. Sigismund Lanser/Lannser an den Provinzial vom 19. Oktober 1667,
fol. 16. Zu diesem siehe APECESJ: Sign. 68-D, 6423, Geburt 1621, Eintritt 1637, Profess-Gelübde, Tod
1689.
 Er spielte 1673 und 1674 im Theaterstück mit, erscheint aber mitunter als Franz Xaver Leidl,
siehe S. Henricus ex duce Bavariae imperator invictissimus. München 1673; Proteus Christianus:
d. i. seltzsame Veränderung des h. Alexandri. München 1674.
 BSB: Clm 1551, vol. 2, fol. 172. Leidl ist im Catalogus von 1690/91 als Theologiestudent in Kons-
tanz verzeichnet, siehe APECESJ: Sign. 40–3, 47, fol. 10, aber 1688/89 in Dillingen, siehe APECESJ:
Sign. 40–3, 46, fol. 18. Bei der Taufe am 30. Mai 1661 erhielt er den Namen Franz Xaver Aloysius.
Sein Vater Johann B. Leidl war kurf. Regierungsadvokat, siehe das Taufbuch von St. Martin in
Landshut in AEM: CB213, M3861, fol. 341.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 6369, Geburt 1661, Eintritt 1677, Dimission 1691, dann aber „heilig-
mäßig“ in Indien gestorben. Auch unter dem Namen Leiden/Leidel/Leydl. Er beantragte bereits
1680 in die Missionen zu gehen ARSI: Indipeta, vol. 23, 213). Zur Anklage gegen ihn siehe Lang:
Amores Marelli, S. 32. Ebd., Sign. 43–90, fol. 14 vermerkt zu Leidl: „vide Cobolt dmi. Stöcklin“ Dies
könnte Franz X. Kobolt hindeuten, der 1696 entlassen, wurde, sowie auf Michael Stöcklin.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 4356..

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 159



Was ich schreibe, lässt meine Feder erröten. Ja – es grenzt an großen inneren Schmerz,
aber Treue sowohl zur Gesellschaft als auch zu Ihnen P. Provinzial, machen es mir zur
Pflicht [...]709

Der Korrespondent deutete bereits mit dem „erröten“ an, dass es sich um ein Sexu-
aldelikt handelte, und entschuldigte sich dafür, den Dienstweg nicht einzuhalten.
Denn eigentlich hätte der Rektor den Provinzial informieren müssen. Einige Stun-
den zuvor hatte Schlechtern aber vom Skandal erfahren. Die Tatsache, dass er
noch am gleichen Tag nach München schrieb, zeigt nicht nur die Schwere der Tat
an, sondern impliziert auch die Glaubhaftigkeit der Ankläger: In aller Frühe war
einer von Schlechterns Schülern – von „völlig einwandfreiem Charakter“ (juvene
undequaque bono) – zu ihm gekommen. Durch Erwähnung seiner moralischen
Qualitäten versuchte er auch den Provinzial von der Wahrhaftigkeit des folgenden
Zeugnisses zu überzeugen. Der Schüler zeigte an, dass der scholasticus approbatus
und Magister Aloysius Leidl „mit anderen Schülern unseres Gymnasiums durch
obszöne Berührungen schwer sündige.“710 Der Rektor wurde hinzugezogen, der
Schlechtern nun befahl (jubeor) alles mit größter Sorgfalt zu untersuchen (omni
cautela):

Ich habe gehorcht [obedio]. Ich habe nachgeforscht [quaero]. Ich habe die Zuversicht gewon-
nen, dass der Unglückliche [infelice], über seinen Fehler in der Beichte unterrichtet, nicht
im Rausch sich der Leichtfertigkeit schuldig gemacht hat. Die Zahl der Verführten [seduc-
torum], die man kennt, stieg auf sieben an, unter denen sich hoch- und höchstgestellte Per-
sonen befinden [illustres & perillustres].711

Die kurzen Verbsätze obedio und quaero führten dem Leser die Zielstrebigkeit
des Briefschreibers vor Augen, der sich auch versicherte, dass Leidl nicht aus
übermäßigem Alkoholgenuss einen einmaligen Fehler begangen hatte.

Ich weiß nicht, ob der P. Rektor will, dass ich an den H. Herrn Provinzial schreiben solle [...]
aber mein Gewissen erlaubt mir nicht länger zu schweigen.712

Letzteres ist ein erstaunlicher Satz für einen Jesuiten, der dem Oberen in allem
zu Gehorsam verpflichtet ist, was nicht als Sünde gesehen wurde. Schlechtern un-

 BayHStA: Jesuiten 361, Leopold Schlechtern an den Provinzial in München vom 27. Juli 1690,
fol. 2.
 BayHStA: Jesuiten 361, Brief von Leopold Schlechtern an Provinzial Benedict Painter in Mün-
chen vom 27. Juli 1690, fol. 2: „[...] cum aliquot discipulis Gymnasii nostri obscoenis tactibus foede
peccare.”
 BayHStA: Jesuiten 361, fol. 2.
 BayHStA: Jesuiten 361, Brief von Leopold Schlechter an den Provinzial in München vom
27. Juli 1690, fol. 2: „An R.P. Rector velit me Soc. J. R. Pr. iam perscribere, nescio. Mihi visus est, ea
velle longius differe: me vero conscientia mea non permissit diutius tacere.“

160 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



terrichtete nämlich den Provinzial unter Umgehung des Dienstwegs und insinu-
ierte damit die langsame Handhabung des Falles durch den Rektor des Hauses.
Die Berufung auf das Gewissen als Teilhabe an der göttlichen Wahrheit beinhal-
tete hierbei auch die implizite Drohung, dass Schweigen oder Vertuschung der
Taten Leidls ohne Bestrafung eine schwere Verfehlung gegen Gottes Gebote dar-
stellen würde. Schlechtern konnte aber nicht wissen, dass der Rektor Christoph
Rottmair713 bereits einen Tag zuvor dem Provinzial die Untersuchung des Falles
Leidl angekündigt hatte. Auslöser dafür war die Furcht, Leidls Ruf könnte die Re-
putation des Kollegs beschädigen: Er spaziere in der Stadt herum, weil er dort
einen Freund habe (socium retineat), wegen dem er unter allen möglichen Vor-
wänden das Kolleg verlasse. Die Bezeichnung als socius wurde hier wohl beschö-
nigend als Chiffre für eine enge Freundschaft mit homoerotischem Unterton
verstanden. Zudem, so der Rektor, treffe sich Leidl heimlich mit den Heranwach-
senden (adolescentibus) zu Gesprächen. Wegen der Gefahr, die solche Beziehun-
gen hervorbrächten, wurde Leidl zwar ermahnt und schien sich auch zu bessern,
doch nun „wurde ich von seinem heimlichen und perversen Umgang mit einem
Mädchen (puella) und Heranwachsenden informiert.“ Stichfeste und authentische
Informationen seien aber nur zu erbringen, wenn er die nötige Erlaubnis vom
Provinzial erhalte eine eingehende Untersuchung zu unternehmen, die „künftiges
Unheil verhindern“ solle.714

Im August saß Leidl bereits in Klosterhaft. Über ihn berichtete Eustachius
Furtenbach in anonymisierter Form an den Provinzial. Er nannte ihn „illius“ und
„A.“ Leidl zeige sich, so Furtenbach, als reuiger Sünder, der auf Knien bitte, in der
Gesellschaft bleiben zu dürfen und jede Buße auf sich nehmen wolle.715 Zudem
sei er eben erst zum Priester geweiht worden und man frage sich in München, ob
er seine Primiz, seine erste hl. Messe, in der St. Michaelskirche feiern dürfe –

denn dafür brauche er die Erlaubnis des Fürstbischofs. In der Handlungslogik
der Zeit wäre demnach die Verweigerung der Primiz einem Schuldeingeständnis
gleichgekommen, das die Gerüchteküche weiter angeheizt hätte. Daher zog man
es vor, ihm die Lizenz für die Primiz einzuholen. Schließlich wusste außer dem
Rektor und Schlechtern niemand von den Anklagen.716 Leidl selbst adressierte
einen Unterwerfungsbrief an den Provinzial, in dem er um väterliche Gnade bat,
denn ein Ausschluss aus der Gesellschaft wäre für seine Eltern ein Todesurteil.717

 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 4892.
 BayHStA: Jesuiten 361, Brief von Christoph Rottmayr an den Provinzial vom 26. Juli 1690, fol. 1.
 BayHStA: Jesuiten 361, Brief von Eustachius Furtenbach an den Provinzial vom 10. Au-
gust 1690, fol. 3,.
 BayHStA: Jesuiten 361, fol. 5–5v, Eustachius Furtenbach an den Provinzial vom 23. August 1690.
 BayHStA: Jesuiten 361, fol. 6, Brief von Aloysius Leidl an den Provinzial vom 24. August 1690.

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 161



Ein Informationsbericht, exakt betitelt mit „nur für den internen Gebrauch,“ und
entsprechend anonymisiert, listete Leidls „Komplizen“ auf, ohne sie als Opfer an-
zuerkennen – ganz im Verständnis der Zeit. Mit enormer Achtsamkeit vertuschte
man den Missbrauch, und hielt den wahren Sachverhalt vor den Eltern der Be-
troffenen verborgen – vielleicht auch mit spirituellem Druck, der ihnen unter An-
drohung der Todsünde verbot, darüber zu sprechen. Mit Leidls Primiz seien die
Gerüchte über seien sexuellen Taten verstummt, meinte der Rektor718– und dies
war nun für den Orden der ideale Zeitpunkt, ihn zu entlassen.

Auch Georg Bilgram719 gehörte zu den Jesuiten, die sich als Lehrer an ihren
Schülern vergingen. Er selbst hatte vier Schuljahre, von 1670 bis 1674, am Gymna-
sium in Landsberg verbracht, so dass man sich fragen muss, ob er vielleicht dort
auch selbst von einem seiner Lehrer missbraucht worden war.720 Bereits im näch-
sten Jahr trat er in den Orden ein. 1678/79 studierte er noch Metaphysik in Ingol-
stadt und wurde im Anschluss Magister in einem Ordensgymnasium. 1684 wurde
er auffällig, wobei die Lokalisierung seiner Wirkungsstätte Schwierigkeiten berei-
tet. Der anonymisierte Bericht, der auf einer Vernehmung des Hauptopfers Petrus
Albert Winger beruht, wie eine mit anderer Handschrift angebrachte Notiz an-
gibt, wurde wohl durch den Rektor des Hauses an den Provinzial gesandt. „Unge-
fähr nach Weihnachten begannen die unkeuschen Berührungen,“ gab dieser an.
Der „adolescens studiosus“ der Poetikklasse Winger war vom Lehrer zu notwen-
digen Lehrübungen in die Kleiderkammer gerufen worden, die unter dem Dach
des Kollegs war. Der Schüler bestätigte, dass kein Teil seines Körpers von seinen
unkeuschen Berührungen verschont blieb (immunem relictam).721 Dorthin rief er
ihn nun an jedem Tag. An den anderen Tagen, während des Unterrichts, hatte er
den Schüler auf dem Katheder neben sich, drängte sich an ihn (imposuit) und be-
rührte ihn selbst dort unsittlich. Als einige Schüler Verdacht schöpften und ge-
nauer hinzuschauen versuchten, was die Hand des Lehrers anstellte, rief Bilgram
zornig: „Raup, schau in Dein Buch!“722 Indem er sich über den Schüler beugte,
presste er sich an ihn auch auf dem Katheder, (adolescenti incubuerit turpis cor-
poris agitatione, [...] et super inclinatu puero turpi corpore incubuit) mit sichtlicher
körperlicher Erregung, lenkte davon aber ab indem er vorher eine Karte oder
sonst etwas auf den Boden warf, was die Schüler dann aufhoben. Andere Male

 BayHStA: Jesuiten 361, fol. 7–8, undatierte Informatio, wohl 1690.
 APECESJ: Sign. 68-D Verz. 8974, Geburt 1658, Eintritt 1675, Dimission am 2. Mai 1685.
 Oberdeutsche Personendatenbank https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-
sammlungen.de (20. Mai 2023) siehe den Eintrag Pilgram, Georg.
 BayHStA: Jesuiten 305, undatiert, fol. 1.
 BayHStA: Jesuiten 305, fol. 1.

162 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu

https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de
https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de


lagen die Schüler in abgelegenen Räumen vor ihm auf dem Boden wo er sie ähn-
lich anfasste, „wobei er keuchte“ (ut aegre spiritum traxerit). Die Schüler er-
mahnte er, zu niemandem etwas zu sagen, weil sie sonst das Klassenziel nicht
erreichen würden. Die Opfer standen nicht im Blick des Rektors, sondern allein
der gute Ruf des Ordens. Das Zeugnis des Opfers Peter Albert Winger, den der
Rektor als Komplizen behandelte, steht auf einem kleinen Zettelchen: „Ego Petrus
Albertus Winger me a Magistro Bilgram singulis ferme diebus turpiter tactum
fuisse ac etiam illum crebro in me incubuisse dico.”723 Winger fiel es begreifli-
cherweise schwer, den Missbrauch Bilgrams expressis verbis auszusprechen. An-
statt der mehr eindeutigen Redewendungen „sich wie eine Frau gebrauchen
lassen“ oder „perfekte Sodomie betreibend“, wies er auf dessen oft täglich erlit-
tene unsittliche Berührungen hin (turpiter tactum), aber auch, dass Bilgram oft
„auf ihm gelegen habe,“ (illum crebro in me incubuisse) was den Akt der Penetra-
tion beschrieb.

Winger studierte von 1676 bis 1682 am Straubinger Gymnasium724 wechselte
aber wohl dann nach Landshut, denn Bilgram war nie am Straubinger Kolleg
tätig. Der Pater gehörte nämlich vom 15. Oktober 1683 bis zum 9. Oktober 1684
zum Lehrpersonal des Gymnasiums Landshut.725 Dort war er auch Beichtvater
der Gymnasiasten, was ihm eine besondere Vertrauensstellung einräumte,726 und
ebenso für das Schuldrama verantwortlich, was sich mit den Aussagen Wingers
deckt.727 Allerdings muss man dann annehmen, dass Winger, der bereits 1682 in
der Poetik-Klasse in Straubing eingeschrieben war, diese in Landshut noch zwei-
mal wiederholt hat oder dass die Angabe in dem Bericht des Rektors über den
Missbrauchsfall, er sei ein Schüler der Poetikklasse gewesen, falsch war.728 Zwar
führte das Dimissionsbuch Biburg als Austrittsort Bilgrams im Mai 1685 an, da

 BayHStA: Jesuiten 305, fol. 2, undatiert.
 Dies ergibt sich aus der Auflistung der Schüler, die am jährlichen Theaterstück mitspielten,
siehe Misothea Ruentis In Ultimam Perniciem Ac Damnationem Animae: Tragoedia Spectata in
ludo theatrali Straubingae. Straubing 1680; Misericordia et Iudicium Domini Peccantibus Parata Et
a Studiosa Iuventute Gymnasii Straubingani. Straubing 1681; Martyr-Palmeriche Starkmüthigkeit
des unüberwindlichen Jünglings Andreae von Chio. Straubing 1682. Zudem AJTG: Schülerkatalog.
 BCUF: L 259/2, fol. 235v; 254v. Bilgram erscheint 1678/79 im Personalkatalog der Provinz im
Kolleg Ingolstadt, siehe APECESJ: Sign. 40–3, 71, fol. 530; ebd., Sign. 40–3, 45, fol. 37. Im Diarium
Collegii Landishutani in BCUF: L 259/2, fol. 259–259v fehlt er in der Auflistung des Lehrpersonals
im Jahr 1685, so dass auszuschließen ist, dass er in diesem Jahr dort gelehrt hat. Karl Heinrich
von Lang: Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli Soc. Jesus. Amores. E scriniis provinciae Su-
perioris Germaniae Monachi nuper apertis brevi libello expositi. München 1815, S. 31.
 BCUF: L 259/2, fol. 240; vgl. ebd. 242r.
 BCUF: L 259/2, fol. 243r. Die Aufführung fand am 11. Februar 1684 statt.
 APECESJ: Sign. 68-D Verz. 8974.

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 163



man aber zumeist einen Jesuiten nicht direkt vom letzten Ort seines Wirkens ent-
ließ, ist es wahrscheinlich, dass Biburg nur ein kurzer Zwischenstopp war, bis
man die Erlaubnis des Generals zur Entlassung besaß.729 Damit scheint sich der
Tatort auf Landshut und der Tatzeitraum auf Dezember 1683 bis Frühjahr 1684 zu
verdichten. Vielleicht reichte Winger seine Anklage auch erst nach der Abreise
Bilgrams zum Theologiestudium nach Ingolstadt im Oktober 1684 ein, denn dies
würde den zeitlichen Abstand zwischen Tat und Entlassung erklären. Denkbar ist
aber auch, dass man Bilgram zunächst nur bestraft und versetzt hat, um weitere
Nachforschungen einzuziehen oder ihm eine zweite Chance zu geben. Winger
wurde streng ermahnt, niemanden etwas über den Fall zu erzählen, sowohl zum
„Wohl“ des Magisters Bilgram als auch um seines eigenen Seelenheiles willen.730

Über den weiteren Lebensweg der beiden ist nichts bekannt.
Georg Deininger wurde von seinen Oberen als „homo simplex, audax, et

incautus,“ als einfältiger, aber übermütiger und unvorsichtiger Mensch bezeich-
net. Vor allem hinter letzteren Adjektiv scheint sich das Vorurteil zu verbergen,
dass die Anschuldigung sexueller Vergehen auf unvorsichtigen Handlungen be-
ruhte, die einer realen Grundlage entbehrten. Schließlich waren, wie aus dem
Brief des Jahres 1675 hervorgeht, in Ellwangen Gerüchte über ihn in Umlauf, dass
er einen unmoralischen Lebenswandel führe, wohl auch weil der Jesuitenkoch,
der Brot an die Frauen der Stadt ausgab, einmal sagte: „Ihr fragt euch wohl, was
euch der P. Georg [i.e. Deiniger, U.L.] oder P. Lochbrunner gegeben hätte?“731 Al-
lerdings war dem Hausoberen nichts Derartiges bekannt. Er wurde aber dennoch
angewiesen, Deininger streng zu überwachen (maiori vigilantia).732 Schon sechs
Monate später wurde dieser dann auch schwerer Vergehen angeklagt, die Deinin-
ger rundweg abstritt.733

Allerdings gibt es hier in Dillingen einen ehrbaren Jungen, der aufgrund seiner Ehrbarkeit
[sinceritate] von seinem Magister Adam Ehrentreich wie auch von seinem Beichtvater
P. Franziskus Rhem empfohlen wird, der dem P. Franziskus Rhem außerhalb der Beichte im
Kolleg einmal anvertraut hat, dass der Ellwanger Professor Pater Georg Deininger schlechte
Dinge tue, die er mir beschrieb [...] Diese habe ich auf der folgenden Seite niedergeschrie-

 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 13.
 BayHStA: Jesuiten 305, fol. 1v.
 BayHStA: Jesuiten 359, Brief von P. Christoph Meindl an den Provinzvisitator vom 9. Novem-
ber 1675, fol. 2v. Ebd. wird auch P. Philipp Jenningen erwähnt.
 BayHStA: Jesuiten 359, Brief von P. Christoph Meindl an den Provinzvisitator vom 9. Novem-
ber 1675, fol. 2v.
 BayHStA: Jesuiten 359, Brief von P. Christoph Meindl an den Provinzial vom 6. Mai 1676, fol.
2–2v.

164 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



ben. Diese Zeilen hat P. Franziskus dem Jungen vorgelegt, der alle sieben dort aufgelisteten
Punkte bestätigte.734

Der Briefschreiber, Christoph Meindl, taxierte die Glaubwürdigkeit des Zeugen an-
hand der Empfehlung durch Klassenlehrer und Beichtvater. Seine moralische Inte-
grität wog schwerer als sein Alter. Zudem legte er Wert darauf, dass durch die
Heranziehung des Jungen das Beichtgeheimnis in keiner Weise verletzt worden
war. Allerdings wurde Deininger nicht des Missbrauchs bezichtigt, sondern der
„allzu nahen Vetrautheit“ mit der Frau des Stadt-Schultheiß Rechberg, die „überall
in schlechtem Ruf steht.“735 Demnach erhellt aus dem Schriftverkehr, dass Deinin-
ger den Jungen benutzte, um seine Stelldicheins zu organisieren, ohne je einen Ge-
danken daran zu verschwenden in welche Gewissensnöte er ihn damit stürzen
würde. Außerdem scheint er es in Kauf genommen zu haben, von ihm und einem
anderen Jungen auch bei unsittlichen Berührungen gesehen zu werden. Er miss-
brauchte damit seine Vertrauensstellung als Lehrer und tat beiden Jungen Gewalt
an. Der namentlich genannte Junge war der dreizehnjährige Grammatikstudent Ig-
natius Hueber, der zwei Jahre zuvor Deininger als Klassenlehrer in Ellwangen
hatte. Deininger hatte ihn dafür rekrutiert, fast fünfzig Liebesbriefe zu seiner Ge-
liebten zu schmuggeln. Hueber hatte sich zunächst nichts dabei gedacht, wahr-
scheinlich weil er meinte, die Frau komme zu Deininger zum Beichten. Doch als er
einmal einen der Briefe öffnete und darin eine eindeutige Einladung in das Schlaf-
zimmer des Paters las, wurde ihm klar, dass beide ein Verhältnis hatten. Wenn der
Ehemann der Rechbergerin nach Hause kam, musste Deininger stets durch den
Keller fliehen, was der Junge selbst gesehen hatte. Auch um sicherzustellen, dass
das Hospiz im Kolleg leer war, wurde der Junge geschickt, wo er beide in unsittli-
chem Verkehr beobachtete.736 Einmal allein mit ihm soll sie gesagt haben: „Der
Diebspfaff begehrt so ungebierhliche Sachen von mir, dass ich es nit mehr leiden
khan. Ich will ihn zu Dillingen verklagen, ich will ihm nit mehr beichten.“737 Die
Jesuitenoberen waren aber nicht sicher, wie sie diese Offenbarung einordnen soll-
ten. Hatte die Rechbergerin nur dissimuliert oder die Wahrheit gesagt? War die
Aussage wahrhaftig, lag eine Sollizitation, also ein Missbrauch des Beichtstuhls vor.
Zudem wurde P. Lochbrunner im Anschluss ihr Beichtvater, aber die Briefe und
Besuche dauerten noch eine Weile an. Hueber wurde, nachdem er alles seiner Mut-
ter anvertraut hatte, von seinen Eltern aus Ellwangen abgezogen und stattdessen
im Gymnasium Dillingen inskribiert. Erst 1681 entließ man Deininger, der im Jahr

 BayHStA: Jesuiten 359, fol. 2–2v.
 BayHStA: Jesuiten 359, fol. 2–2v.
 BayHStA: Jesuiten 359, fol. 4.
 BayHStA: Jesuiten 359, fol. 4.

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 165



darauf zum Doktor beider Rechte promoviert wurde,738 sofort Anstellung im Bis-
tum Augsburg seit 1684 als Pfarrer von Handzell, dann 1685 als Pfarrer von Arn-
bach im Bistum Freising fand, und seit 1702 in Friedberg wiederum im Bistum
Augsburg amtierte.739 Ein Visitationsbericht von 1708 vermerkte, dass Deininger
„30 Jahre in der Gesellschaft Jesu gelebt“ hatte. Dort wurde er als „beispielhafter
Mann“ geschildert (vir exemplaris) aber auch als starrköpfig (capitosus) und streit-
liebend (litium amans).740

Julius Pellanda wurde 1689 in Osogna/Schweiz geboren und besuchte im An-
schluss das Jesuitengymnasium Feldkirch, bevor er 1706 der Gesellschaft Jesu bei-
trat. 1713 versetzte sein Verhalten ganz Landsberg in Aufregung. In der Stadt hatte
sich bereits das Gerücht verbreitet, dass er ein Knabenschänder sei, bevor noch
der Rektor überhaupt von der Anklage erfuhr.741 Bis zur Klärung der Angelegenheit
schickte man auf Exerzitien.742 Die „Querelen der Schüler,“ ihre Verdächtigungen
und Anschuldigen, seien „allesamt erfunden“ (tanta in me inventus)743, besonders,
„dass ich gegen das Gelübde der Keuschheit verstoßend, stehend zwei Schüler an
ihrer Scham [i.e. Penis, U.L.] berührt hätte bei einer Theaterprobe“ (inter ludi pro-
batione), insistierte Pellanda. Er habe nie einen Schüler geheim oder öffentlich an
diesen Körperstellen berührt.744 Superior Kleinbrodt glaubte ihm aber kein Wort.
Der junge Magister habe „versucht, die Angelegenheit nicht ganz zu entschuldigen,
aber wenigstens zu verkleinern,“ was völlig zwecklos war. „Nun gilt meine Haupt-
sorge den Mitwissern und [...] der Rettung unseres Rufes, wenn ich schon den Men-
schen nicht mehr retten kann,“745 schrieb Kleinbrodt an den Provinzial.

Ritter von Lang bezeichnete Pellanda in seinem Pamphlet von 1815 als so ver-
sessen auf Geschlechtsverkehr mit Männern, „dass er sie aus Geilheit, gleich

 Johann Balthasar Braun: Jurisprudentia in genere ac specie: Nova & scientifica methodo
publicata, in gratiam eorum, qui amant solidam doctrinam iuris. Salzburg 1687, S. 279.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 8514, Geburt 1643, Eintritt 1660, Dimission 1681. AEM: AA001/3,
PfarrA1701, professio fidei vom 7. Februar 1685. Letzte Gewissheit über die Identität des Kanoni-
kus Johann Georg Deininger mit dem Jesuiten Georg Deininger gibt BSB: Clm 27634 im Eigen-
tumsvermerk „D. N. Deininger Fridpergae parochus tamquam in Societate Jesu.“
 ABA: BO 2681, s. pag.
 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von P. Anton Kleinbrodt SJ aus Landsberg an den Provinzial
vom 10. Mai 1713, fol. 15–16v. Zur Vita von Pellanda siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 5496.
 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von P. Anton Kleinbrodt SJ aus Landsberg an den Provinzial
vom 7. Juni 1713, fol. 13v.
 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von P. Julius Pellanda SJ an den Provinzial vom 7. Juni 1713, fol. 12.
 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 12.
 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von P. Anton Kleinbrodt SJ aus Landsberg an den Provinzial
vom 10. Mai 1713, fol. 15.

166 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



einem Verrückten, in die Wangen“ biss, aber davon ist in den Quellen nichts zu
finden. Vielmehr scheint er in einem Anfall geistiger Umnachtung einem Schüler
in die Wange gebissen zu haben. Befragt warum er es getan habe, gab er an,
„Zahnschmerzen zu haben.“746 Im Lauf der Untersuchung stellte sich zudem her-
aus, dass er nicht nur Schule, Katheder, und Gymnasium für seine unsittlichen
Berührungen benutzt hatte, sondern auch die Sternwarte, so dass man ihn zum
Ende des Schuljahres in Kaufbeuren entließ.747

Zwei Jahre später reiste Pellanda „zu Fuß“ nach Wien und bat den Provinzial
inständig, dort wieder in die Gesellschaft eintreten zu dürfen. „Er tat mir wirklich
leid,“ schrieb Provinzial Gabriel Hevenesi an den General in Rom, bemerkte aber,
„dass die Angelegenheit sehr genau bedacht werden sollte.“748 Das gravierendste
Problem scheint für Hevenesi allerdings nicht die Vergangenheit Pellandas gewe-
sen zu sein, die mit keinem Wort erwähnt wird, sondern seine italienische Spra-
che. Am 16. Juni 1714 stellte er gegenüber dem General fest: „Ich halte Julius
Bellanda [sic!] für künftige Arbeit in der Provinz durchaus brauchbar,“ auch
wenn er aufgrund seiner Beherrschung der deutschen Sprache ernsthafte Zweifel
hatte.749 Im Juli wurde er dennoch ins Noviziat der Österreichischen Provinz auf-
genommen, wo er 1716 in Gorizia als Grammatikpräfekt am Gymnasium wirkte,
und von 1717 bis 1719 in Graz Theologie studierte.750 Am 14. Oktober 1719 wurde
er aber wiederum von der Gesellschaft entlassen.751 Ist er mit dem 1760 in Wien
verstorbenen Wohltäter des Gymnasiums Feldkirch, das er einst selbst besucht
hatte, identisch, hätte er seine Verbindung zum Orden trotz Dimission fast fünf
Jahrzehnte aufrecht erhalten.752

Allerdings wurden bei weitem nicht alle Fälle von Kindesmissbrauch so gut
dokumentiert.753 Die Oberrheinische Provinz erwähnte etwa eher nebenbei in

 BayHStA: Jesuiten 360, Informatio von P. Anton Kleinbrodt vom 21. Juni 1713, fol. 9. Karl
Heinrich von Lang: Abenteuer des ehrwürdigen Pater Jacob Marell, Mitgliedes der Gesellschaft
Jesu: entlehnt aus Actenstücken, welche in den Archiven des Jesuitenordens in München aufge-
funden worden sind. Bautzen 1845, S. 36.
 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von P. Anton Kleinbrodt SJ aus Landsberg an den Provinzial
vom 11. Juni 1713, fol. 10. APECESJ: Sign. 40–3, 56, fol. 27 zum Austrittsort Kaufbeuren.
 ARSI: Austr.11-II, vom 3. März 1714, fol. 562.
 ARSI: Austr.11-II, vom 16. Juni 1714, fol. 581.
 Catalogus personarum et officiorum Provinciae Austriae Societatis Jesu: 1715–1734. Wien
1715, S. 44. Catalogus generalis, S. 77.
 ARSI: Austr.12-I, vom 14. Oktober 1719, fol. 20v.
 Anton Ludewigg: Die am Feldkircher Lyzeum im 17. und 18. Jahrhundert studierende Ju-
gend. Innsbruck 1932, S. 1054.
 Auch diejenigen, die nach eigenem Zeugnis einen Ruf zur Gesellschaft Jesu verspürten und
sich der Berufung verweigerten, wurden mitunter dokumentiert. APECESJ: Sign. 43–90, fol. 32

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 167



ihren Beratungen in den ersten Monaten des Jahres 1697, dass ein nicht nament-
lich genannter Magister am Bamberger Gymnasium, also wohl ein scholasticus
approbatus oder coadjutor spiritualis, „sandalosam commercium in re lubrica,“
also skandalösen sexuellen Verkehr mit Schülern gehabt hatte.754 Aufgrund des
Fehlens einer eindeutigen Beschreibung ist wohl davon auszugehen, dass es sich
um sexuelle Berührungen und gegenseitige Selbstbefriedigung handelte. Darauf
scheint auch die Beratung der Konsultoren ein Jahr später hinzudeuten, in der
man über die „verdorbene Inkontinenz“ (perdita ob inconstantiam) sprach, die er
den Jugendlichen (discipuli; iuvenes) beigebracht hatte.755 Obwohl der Magister
vergebens darauf insistiert hatte, dass die ihn anzeigenden Schüler in seiner Ge-
genwart vernommen werden sollten, da er anfangs alles abstritt, zogen alle im
Verlauf der Vernehmung ihre Aussagen zurück. Doch schon am 22. April 1697 wi-
derriefen einige ihren Widerruf und der Jesuit stellte selbst, aufgrund seiner eige-
nen „Verderbtheit“ (naturam suam depravatam) den Antrag auf Entlassung, was
einem Geständnis gleichkam.756 Elf Jahre später entließ man Jacob Morgenstern
wegen Liebesbriefe an eine „infamiam personam,“ also eine ruchlose Person.757

Für die meisten entlassenen Jesuiten gibt es nur kurze Listeneinträge, in
denen nur selten der Grund für die Dimission angegeben wurde.758 1595/96 wurde
etwa als Grund für die Entlassung des Münchner Kolleg-Rektors und Konvertiten
Christoph Marianus (lutheranischer Geburtssname Daniel Mätschberger) ver-
merkt, dass er sich „schlecht aufgeführt“ (male) und des Nachts „puellas“ auf sein
Zimmer gelassen habe. Die Bezeichnung puella für Mädchen ist zwar ein wenig

nennt auch den Päderasten Franciscus Andreas Freiherr von Reitenau. Er sei als Hauslehrer bei
einer Grafenfamilie untergekommen, wo er seine „in pueros libidine” an den Tag legte. In Eisen
und Feuer gelegt (fero et igne erat plectendus) wurde vor die Erzherzogin Claudia de Medici ge-
bracht, dann in Tirol eingekerkert, wo er 1652 starb.
 APECESJ: Sign. 40–2,7, 1697, fol. 33. Die Personalaufstellung des Bamberger Kollegs zu diesem
Jahr findet sich in ibib., Sign. 40–2, 24, fol. 205. APECESJ: Sign. 40–2, 9, fol. 131 erwähnt im Jahr
1699 eine Untersuchung gegen P.R. in Bamberg. ebd., Sign. 40–2, 18, fol. 112 nennt den am
31. März 1699 in Bamberg ausgeschlossenen Johannes Resch/Rösch, der 1665 in Pottenstein gebo-
ren wurde und 1688 eingetreten war, siehe ebd. Sign. 68-D, Verz. 10400. Joseph Henlein wird 1702
in Bamberg entlassen, weil er eine Frau unsittlich berührt hatte, siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz.
11325, Geburt 1666, Eintritt 1685; ebd., 40–2,7 Konsultation vom 25. Oktober 1701, fol. 55.
 APECESJ: Sign. 40–2,7, 1697 ohne Monatsangabe, fol. 33.
 APECESJ: Sign. 40–2,7, April 1697, fol. 33.
 APECESJ: Sign. 40–2,7, 30. April 1708, fol. 93. Siehe ebd., 73 Ae 7 Ei, fol. 96, Geburt 1672, Ein-
tritt 1699.
 Ähnliches ist auch für Bemerkungen über Strafen im Orden zu sagen. Es ist daher unklar
für welche Delikte etwa P. Johannes Schetzer 1737 eingekerkert wurde, siehe APECESJ: Sign. 40–2,
8, fol. 10. Gleiches gilt für die Entlassung des 58-jährigen Johannes Dietz und eines ungenannten
Fraters am 17. Mai 1770, siehe APECESJ: Sign. 40–2, 8, fol. 126.

168 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



ambig, betont aber deutlich deren Jugend, da man ansonsten auch foemina hätte
verwenden können. Aufgrund des Machtgefälles ist daher von einer sexuellen Ge-
walttat ohne physische Gewaltanwendung auszugehen.759 Außerdem zeigen die
Bemerkungen im Entlassungsbuch der Provinz, dass sich über besonders unmo-
ralische Jesuiten ordensintern geheimes Wissen gebildet hat, das mitunter an No-
vizen weitergegeben wurde: Der unbekannte Chronist identifizierte nämlich
Marianus nicht nur als den stolzen und anonymisierten Jesuiten in Dillingen, der
in den Litterae Annuae der Gesellschaft aufscheint, sondern auch als den libidinö-
sen Namenlosen, den Lancisius verewigt hat.760 Die in der Literatur anzutref-
fende Darstellung, Marianus sei mit päpstlicher Dispens aus dem Orden getreten,
widerspricht den Quellen und wäre auch unnötig gewesen, da der General die
Entlassung hätte aussprechen können. Es liegt demnach vielleicht eine bewusste
Täuschung über seine Vergangenheit vor, die es ihm ermöglichte in Würzburg zu-
erst als Professor der Moraltheologie, dann als Stiftsdekan von Neumünster wei-
ter Karriere zu machen. Es ist daher nur allzu gut zu verstehen, dass er den
Orden in einer eigenen Schrift 1598 in Schutz nahm, vielleicht auch, um dessen
Schweigen über seine Vergangenheit zu erwirken.

1622 wurde für den in München stationierten scholasticus Daniel Ruess er-
wähnt, er sei „ob magna [...] maleficia, dissolutos mores, & fraudes“, also wegen
großer Verbrechen, verdorbener Sitten und Betrug dimittiert worden,761 während
1621 für Anton Desiderius nur „dissolutos mores“ aber kein Austrittsort angege-
ben wurden.762 1628 vermerkte man für Sebastian Rieger in Dillingen als Grund
„ob flagitiis,“ was mit Skandal oder Schande übersetzt werden muss und zumeist
eine sexuelle Konnotation hatte. Ob es sich aber um sexuelle Gewalt oder nur um

 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 4, vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 6100, Geburt 1561, Eintritt 1578, Pries-
ter, Dimission 1597. Auch das Münchener Kolleg war schließlich überrascht über den Abzug von
Marianus am 13. November 1596, siehe BSB: Clm 1550, vol. 1, fol. 5. Siehe das ausführliche Bio-
gramm bei Alfred Wendehorst: Das Stift Neumünster in Würzburg. Germania Sacra NF 26. Berlin,
New York 1989, S. 601–603. Duhr bespricht die Schrift, scheint aber den Dimissionsgrund nicht zu
kennen, siehe Bernhard Duhr: Geschichte der Jesuiten in den Ländern Deutscher Zunge, Bd. 2/2.
Freiburg 1913, S. 569–570.
 Litterae societatis Jesu duorum annorum 1594 et 1595 ad patres et fratres eiusdem societatis.
Neapel 1604, S. 437; Mikołaj Łęczycki/Nicolaus Lancisius: Opera Omnia Spiritualia: XXI. Opusculis
Comprehensa, In Quibus Virtutes Cuilibet Hominum Statui Convenientes Tum Solida Doctrina Il-
lustrantur, Tum Piis Affectibus Exornantur. De recte traducenda Adolescentia in statu Saeculari,
& in quovis alio, Bd. 1. Ingolstadt 1724, S. 20–21.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 6., vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 4867, Geburt 1595, Eintritt 1612, Dimis-
sion 1622.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 6., vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 8479, Geburt 1593, Eintritt 1613, Dimis-
sion 1621.

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 169



Selbstbefriedigung oder eine Liebschaft handelte, ist nicht ersichtlich.763 Für den
1647 in Ebersberg entlassenen P. Michael Linder überlieferte man als Entlassungs-
grund lediglich „wegen einer unsittlichen Konversation mit einem Schüler“ (im-
pudica cum discipulo conversatione).764

1739 wurde in der Oberrheinischen Provinz der Jesuiten in Heidelberg ein co-
adjutor temporalis ohne Priesterweihe, wie die Unterlagen der Provinzkonsulta-
tionen hervorheben, beschuldigt, Jungen unsittlich berührt zu haben (impudicos
tactus cum pueris). Er gestand und wurde entlassen. Da er aber Reue und Besse-
rung versprach, fragte sich der Rektor ob man die Dimission zurücknehmen
solle. Die Bemerkung des Provinzkonsults ist beachtenswert: „Er soll nicht gehört
werden. Er muss gehen wegen des Skandals, den er verübt hat.“765 Eindeutig se-
xueller Gewalt zugeordnet war der Missbrauch eines 15- und eines 11-jährigen
Mädchens durch Joseph Maier in Biburg im Jahr 1720/23,766 während für den Fall
des 1733 entlassenen P. Anton Sepp (commercium carnale cum puella),767 den 1742
entlassenen Carolus Wiggemann768 (cum puella apostata), und den 1743 ausge-
schlossenen Adam Ainkäs769 aus Altötting (gravissimae libera[litas] cum puella)
aufgrund der Wortwahl (zumindest) sexuelle Gewalt im weiteren Sinne anzuneh-
men ist.

1747 musste ein Priester der Oberrheinischen Provinz zum wiederholten
Male (de novo) wegen Küssen, die er einem Schüler aufgedrängt hatte, und sogar
seine Hand gegen seinen Schritt gepresst hatte, ermahnt werden. Die Provinzkon-
sultoren konnten sich aber nicht zu einer Entlassung durchringen und bestanden
stattdessen auf seiner Abschirmung von der Außenwelt und erst bei einem weite-
ren Delikt, nach seiner Bußzeit, auf Weiterleitung des Falles nach Rom.770 1748

 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 7, vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 4996, Geburt 1585, Eintritt 1606, Dimis-
sion 1628.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 10. Der dort angegebene Hinweis, er sei im Anschluss zum evange-
lischen Glauben konvertiert und habe Ehebruch begangen, sowie der Hinweis auf ein Manu-
skript ließ sich nicht eruieren: „MS Landish. T. 2, pag. 235.“
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, 29. Mai 1739 und 12. Juni,
fol. 16v: „Non Audiatur. Tollendum est scandalum quod dedit.“
 Der von Lang zitierte Bericht konnte nicht aufgefunden werden. Nach Lang wurde er 1720
ausgeschlossen. Das Jesuitenarchiv dokumentiert aber 1723. Lang: Amores Marelli, S. 35. APECESJ:
Sign. 72 A 1349, fol. 268, P. Schol., Geburt 1677, Eintritt 1719, Dimission in Biburg 1723.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 21, vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 4572, Geburt 1683, Eintritt 1700, Ent-
lassung 1733.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 21.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 21, vgl. ebd. Sign. 68-D, Verz. 9378, Geburt 1707, Eintritt 1734, Dimis-
sion 1743. Ein anderer Fall aus dem Jahr 1746 in der Oberrheinischen Provinz, siehe APECESJ:
Sign. 40–2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, 1745, fol. 42.
 APECESJ: 40–2, 8, Bericht vom 27. April 1746, fol. 44.

170 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



hatte Joseph Joachim einem Mädchen nicht nur einen Kuss aufgedrängt, sondern
sie auch mit Briefen erpresst, hatte aber dennoch auf eigenen Wunsch 1750 in
„unmenschlichster“ Weise seine Entlassung beantragt.771 Hinter dem 1749 erwäh-
nten „großen Verbrechen“ (magni criminis) des mit „D.M.“ anonymisierten Domi-
nicus Meyer verbarg sich auf den ersten Blick kein Sexualdelikt, sondern die
Aufführung eines deutschfeindlichen Theaterstücks in Schlettstadt, das den elsäs-
sischen Jesuiten fast zum Verhängnis geworden wäre.772 Dennoch erwähnte ein
Bericht der Provinz eine Frau als seine „Komplizin und Denunziatorin,“ die vor
einem weltlichen Richter angezeigt werden sollte, um den guten Ruf der Gesell-
schaft wiederherzustellen. Aus der Wortwahl „complice et delatrice“ ist auf ein
Sexualdelikt zu schließen, da diese Begriffe zur Standardbeschreibung sexueller
Beziehungen verwandt wurden. Da die Frau zudem als Anklägerin auftrat, ist
von sexueller Gewalt im weiteren Sinne auszugehen. Allerdings war sein politisch
motiviertes Auftreten und die Einschaltung staatlicher Behörden für seine Entlas-
sung ausschlaggebend.773

Weitaus eindeutiger wird in einer Liste der entlassenen Jesuiten der Oberdeut-
schen Provinz Magister Franz Xaver Pimann, der 1761 in Konstanz am Gymnasium
gelehrt hatte, in Landsberg am 2. Juni 1762 „wegen Delikten, die er mit einem be-
kannten [illustri] Schüler begangen“ hat, dimittiert.774 1754 hatte man bereits An-

 APECESJ: Sign. 40–2, 8, Jg. 1748, fol. 53 vermerkt zudem, dass er „graviter castigandum“ sei.
ebd. fol. 61v vom März 1750: „Actum de dimittendo Josepho Joachim, qui id importunissime et
inhumanissime postulaverat [...].“
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, Bericht vom April 1749, fol. 55v; 57v, 58v., fol. 63. Ebd., fol. 60 vom
2. Dezember 1749 beschreibt Meyer als „Nulli aptus officio, hostis Germanorum, valde periculo-
sus semper, delator effrons et luat ibi, ubi peccavit.“ Dominikus Meyer wurde am 28. Oktober
1750 aus dem Kolleg Schlettstadt/Sélestat im Elsass entlassen, siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz.
10708, Geburt 1705, Eintritt 1723; vgl. Catalogus personarum et officiorum Provinciae Societatis
Jesu ad Rhenum Superiorem Ab Anno 1747 in Annum 1748. Mainz 1748, S. 25; Joseph Geny, Die
Jahrbücher der Jesuiten zu Schlettstadt und Rufach, 1615–1765. Strassbourg, 1896, S. 692–93. Zum
politischen Hintergrund des Theaterstücks siehe Claude Muller: En Alsace, le Saint-Esprit est aux
ordres du roi : Réalité et limites de la politique monarchique française au XVIIIe siècle. In: Revue
d’Alsace (2016), H. 142, S. 299–314, hier S. 312–313.
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, Bericht vom August 1750, fol. 63–63v; Bericht vom 19. Oktober 1750,
fol. 63v.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 24. Ebd., Sign. 68-D, Verz. 5389, Geburt am 7. November 1736 in
Cham, Eintritt 1754, Dimission 1762, scholasticus approbatus. Pimann stammte aus Cham im Bis-
tum Regensburg, siehe ebd., Sign. 40–3, 6, fol. 123v. Siehe auch Catalogus personarum et officio-
rum Provinciae Germaniae Superioris Societatis Jesu. München 1761, S. 12. Siehe auch die
Entlassung des „incorrigibilis“ Joseph Dumberger nach 36 Ordensjahren. Siehe ebd., Sign. 68-D,
Verz. 8374, Geburt 1703, Eintritt 1728, Dimission 1764.

6.6 Andere Missbrauchsfälle in Jesuitenschulen 171



dreas Rathgeb in Mindelheim „ob delictu cum puero,“ also Missbrauch eines Jun-
gen entlassen.775 Über beide gibt keine anderen archivalischen Hinweise.

6.7 Andere Sexualdelikte

Während die Dokumentierung von Sexualdelikten in der Oberdeutschen Provinz
ein Glücksfall für Historiker sind, können auch annalistische Dokumente Hinweise
auf sexuelle Gewalt geben. Zwar sind diese äußerst selten und immer geschönt und
apologetisch, aber sie erhöhen die Möglichkeit auch Fälle wahrzunehmen, die sich
weder in den Provinzkonsultationen noch einem Schriftwechsel mit dem Provin-
zial niedergeschlagen haben und an deren Ende auch keine Entlassung des Jesuiten
stand. Eher beiläufig wurde so für das Jahr 1597 eingestreut, dass einige Sexualde-
likte begangen worden waren, wie etwa in München, wo Jungen wie Mädchen
missbraucht worden waren (promiscue pueris puellisque). So erstaunlich der Ein-
trag in einem veröffentlichten Werk auch ist, er suggeriert das sofortige Einschrei-
ten der Oberen und die rücksichtslose Aufarbeitung. Man inszenierte sich als
transparenter Orden.776

Ein anderes Beispiel ist ein Eintrag des Jahres 1598 in den Annalen des Kol-
legs Bruntrut/Porrentruy in der Schweiz, das zur Oberdeutschen Provinz gehörte.
Gott habe es zur Erniedrigung und zur spirituellen Vervollkommnung zugelassen,
dass Pater Stephan Bertin, der aus der Provinz Lyon stammte, von seiner Beicht-
tochter Jeannette Geste „mit einem Sittlichkeitsverbrechen verunglimpft wurde“
(turpi crimine infameretur), dass er sie nämlich zu vergewaltigen (violare) ver-
sucht hätte.777 Der Chronist dokumentierte, dass Bertin bereits seit acht Jahren
ohne Probleme in der Stadt die Beichte abnehme und ein angesehener Seelenfüh-
rer sei, aber auch, dass die Frau erbost über die Tatsache war, dass Bertin ihr die
Absolution verweigert hatte. Aus Rache habe sie das Gerücht der versuchten Ver-

 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 23, zu seiner Vita siehe ebd. Sign. 68-D, Verz. 5204, Geburt 1711,
Eintritt 1738, Dimission 1754. Erwähnt in ebd., Sign. 41–6, fol. 583 als „discp. inf.“ Dieser ist viel-
leicht identisch mit dem 1761 ordinierten Johann Andreas Rathgeb, siehe Paulus Weissenberger:
Michael Dobler Abt von Mönchsdeggingen im Ries (1705–1777). In: Studien und Mitteilungen zur
Geschichte des Benediktinerordens und seiner Zweige 75 (1961), S. 361–469, hier S. 409. Der Perso-
nalkatalog von 1754 nennt Rathgeb „Empt. Disp. Curat. Braxat. & Vill. Soc. Ex.,“ siehe Catalogus
Personarum et Officiorum Provinciae Germaniae Superioris Societatis Jesu ab Anno 1753 in
Annum 1754. München 1754, S. 47.
 Adam Flotto: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, Bd. 3. Augsburg 1734,
num. 898, S. 378.
 PBJC: A2597, fol. 8.

172 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



gewaltigung in die Welt gesetzt.778 Da Bertin alles abstritt und die Jesuiten ihm
glaubten, strebte das Kolleg eine Bestrafung der Frau für Verleumdung an. Beim
Verhör verwickelte sie sich zwar in Widersprüche, blieb aber bei ihrer Anschuldi-
gung. Die Richter verurteilten die Frau aber zu einer heftigen Geldstrafe. Die ge-
druckten Litterae Annuae verschwiegen die standhafte Wiederholung der Vorwürfe,
betonten dafür aber die Überzeugung des Ortsbischofs von der Unschuld Pater Ber-
tins. Allerdings ereignete sich bereits im nächsten Jahr bereits die nächste Anklage,
die vom Kolleg wiederum als Frucht eines „bösen Geistes“ verurteilt und ebenso ge-
ahndet wurde.779 Bertin rief man, angeblich um die Versöhnung am Ort voranzu-
treiben, zurück nach Burgund.780

Wie aber ist dieser Fall zu interpretieren? Nimmt man an, dass Bertin tatsäch-
lich die Absolution verweigert hat, könnte man sich durchaus vorstellen, dass die
Klägerin aus Rache das Gerücht erfunden hat. Schließlich fühlte sie sich in ihrer
Ehre gekränkt und in ihrer Erwartungshaltung dem Priester gegenüber enttäuscht.
Solche Racheakte sind Historikern seit langem bekannt.781 Allerdings gibt es einige
Details, welche die Plausibilität dieser Lesart in Frage stellen: Zum einen ist der
Wechsel eines Jesuiten in eine andere Provinz wie er bei Bertin vorzuliegen
scheint, durchaus ambig. Gerade wenn man einen auffälligen Priester, den man
nicht entlassen konnte, möglichst weit weg von seinem ursprünglichen Wirkungs-
gebiet einsetzen wollte, bot sich der Wechsel in eine andere Provinz an. Er wäre
nicht der erste Straftäter gewesen, der so die Provinz gewechselt hat. Dass man ihn
1599 bereits wieder zurückgerufen hat, ist aber noch erstaunlicher. Denn nach
durchaus üblicher Handhabung, hätte man ihn eher in ein anderes Schweizer Kol-
leg versetzt, da die Rücksendung nach Burgund wie ein Geständnis wirken musste.
Allerdings erhielt er im Jahr 1600 auch die finanzielle Vergütung für die angeblich
erlittene Rufschädigung.782 Zu guter Letzt ist aber vor allem die Situation der Frau
zu bedenken: Erst nachdem sie von den Jesuiten angeklagt wurde, sagte sie aus. Sie

 Ignaz Agricola: Historia provinciæ Societatis Jesu Germaniæ Superioris: Pars secunda: Ab
anno 1591 ad 1600. Augsburg 1729, S. 916, 274.
 Die komplexe Verflechtung der Justizbehörden in diesem Fall analysiert N. Barré: Blarer de
Wartensee et ses sujets de Porrentruy. L’idéal de pouvoir d’un prince-évêque de Bâle à la fin du
XVIe siècle. In: La Suisse occidentale et l’Empire. Hg. von Jean-Daniel Morerod. Lausanne 2004,
hier S. 255–257. Vgl. PBJC: A2597, fol. 9–11.
 PBJC: A2597, fol. 11.
 Siehe dazu besonders Christophe Duhamelle: Die Grenze im Dorf. Katholische Identität im
Zeitalter der Aufklärung. Baden-Baden 2018.
 Siehe auch die Prozessunterlagen in CH-AAEB: Chartes, 0878–1803 (Série), Jugement de la
justice criminelle de Porrentruy contre Jeannette Geste pour ses paroles injurieuses prononcées
conre le R.P. Bertin, 1600. Siehe ebenso Agricola: Historia provinciæ Societatis Jesu Germaniæ
Superioris, S. 350.

6.7 Andere Sexualdelikte 173



hat also den Schritt an die Öffentlichkeit nicht gesucht, musste aber wohl damit
rechnen, weil sie die Geschichte verbreitete. Sie musste sich ebenso darüber im Kla-
ren sein möglicherweise wegen Verleumdung angeklagt zu werden. Ging sie dieses
Risiko bewusst ein oder war sie einfach nur fahrlässig? Oder hat Bertin wirklich
versucht, sie zu vergewaltigen? Vor allem die Einbeziehung der weitgehenden Fol-
gen der Infamie macht es m.E. wenig wahrscheinlich, dass die Frau alles nur erfun-
den hat. Schließlich blieb sie bei ihrer Anklage und widerrief nicht bis zu ihrer
Verurteilung. Glaubt man ihr, muss man aber auch historische Parallelzeugnisse
ernst nehmen. Dann aber erscheint die Verteidigungsstrategie der Jesuiten, die
wohl wirklich von der Unschuld Bertins überzeugt waren, als Inszenierung von
Keuschheit, die durch den Urteilsspruch künftige Opfer davon abschrecken musste
sich bei den Oberen zu melden oder die Öffentlichkeit um Hilfe zu bitten. Dass
man den Jesuiten 1607 auch in München zutraute ein Mädchen zuerst sexuell miss-
braucht, geschwängert, ermordet und heimlich begraben zu haben, zeigt, dass der-
artige Vorwürfe nicht auf gemischt-konfessionelle Gebiete beschränkt waren und
nicht einfach auf den Einfluss protestantischer Propaganda abgeschoben werden
können. Schließlich war München eine konfessionell geschlossen katholische Stadt.
Die Anschuldigung forderte sogar den bayerischen Herzog heraus, ein Dekret zu
publizieren, in dem er das Gerücht als erfunden bezeichnete und den Urhebern
des Gerüchts strengste Bestrafung wegen Rufmordes (Infamie) androhte.783 Im
Grund waren solche an den Haaren herbeigezogenen Anschuldigungen, die von
Vorurteil oder Hass herrührten, den Jesuiten zwar sicher lästig, aber sie erlaubten
es im Fall einer realistischen Anklage den Fall einfach als antijesuitische „Gerüchte-
küche“ zu desavouieren. Ob sich die Gesellschaft diese Strategie auch intentional
zu eigen machte, ist aber aufgrund fehlender Unterlagen nicht zu verifizieren.

Vage blieben die Anschuldigungen gegen den vormaligen Jesuiten Caspar
Weishaupt/Capalbus.784 Allerdings wurden sie, wie um künftige Jesuiten davon zu
überzeugen, nicht vorschnell den Orden zu verlassen und so ihr Seelenheil zu ris-
kieren, besonders aber um die eigene Keuschheit besser in Szene zu setzen, sogar
in der Provinzgeschichte publiziert. So wurde ordensinternes Wissen in seltenen
und ausgewählten Fällen auch an die Öffentlichkeit gegeben, um den Eindruck zu
stärken, dass die Gesellschaft jeden Disziplinverstoß streng ahndete. Weishaupt
hatte eine „Leichtigkeit des Geistes“ (levitas ingenii) gezeigt, also seine Berufung
nicht allzu ernst genommen, eine „freizügige Moral“ (morum licentia) an den Tag
gelegt, und den Orden 1614 verlassen. Vom Bischof von Konstanz abgewiesen, ver-

 Flotto: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, Bd. 3, S. 295–297.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 5; Sign. 68-D, Verz. 3409, Geburt 1585, Eintritt 1602, Dimission 1614,
scholasticus approbatus.

174 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



suchte er nun woanders unterzukommen, wurde aber überall abgelehnt. Man
fand ihn schließlich tot als Landstreicher in Ulm. Der Chronist sah darin eine ge-
rechte Strafe Gottes.785 Ähnliches wurde von Sebastian Zetl berichtet, der 1640 in
Kelheim geboren, 1689 entlassen wurde und sich in Neusiedl am See im Burgen-
land ansiedelte.786 Fälle, in denen es sich aber um Exjesuiten handelte, die in
Welt oder Kirche wichtige Stellen errangen, auch wenn sie angeblich moralisch
verkommen waren, tradierte man nur ordensintern.

„Wein und Frauen machen Apostaten,“ resümierte P. Nikolaus Baier in sar-
kastischer Weise, als er seinem Provinzial 1681 über Martin Gotthard Bericht er-
stattete, der aus dem Kolleg geflohen war.787 Die Verantwortlichkeit wurde so
völlig auf die Frau abgewälzt, während das ungleiche Machtverhältnis zwischen
einem geweihten Pater und einer jungen Katholikin unreflektiert blieb. Zu allem
Überfluss brachte man Gotthard zurück und der General in Rom lehnte eine Ent-
lassung ab. Doch am 5. September 1681 floh „dieser unbeständige Mensch“ erneut
„[...] um drei Uhr früh, wenn alle Menschen schlafen,“ und befreite damit den
Orden „von vielen Unannehmlichkeiten.“788

Schwieriger einzuordnen war das Verhalten von Sebastian Zetl aus Kelheim, der
1689 entlassen wurde.789 Er scheint über Jahre hinweg sexuelle Kontakte mit einer
unverheirateten Frau gehabt zu haben, die ihm zuerst in München begegnete, dann
aber auch in verschiedenen anderen Kollegien, in denen er eingesetzt war, auf-
tauchte. Es scheint sich ein gegenseitiges Abhängigkeitsverhältnis aufgebaut zu
haben, denn die Frau scheint von ihm unterschlagene Geldbeträge empfangen zu
haben. Als Zetl Anfang Juli 1689 dem Superior davon Mitteilung machte, schob er
nach, dass keine Gefahr einer Kindsgeburt bestehe, da die Frau nun verstorben sei.
Nur ihre Mutter und Schwester wüssten von der Beziehung.790 „In dem ich aber von
selber Zeit an, aus heftigen Versuchungen und Schwachheit meiner Natur beförchte,
wenn dergleichen Gelegenheit mir künftige Zeiten zustehen sollte,“ bat er um Entbin-
dung von den Gelübden, um in der Welt sein Brot zu verdienen.791 Der fast fünfzig-

 Kropf: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, S. 220. Ebd., 221 das ähnli-
che Narrativ über Wilhelm Storch, der im Personalkatalog fehlt.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 32.
 BAYSHTAM: Jesuiten 304, Brief von Nikolaus Baier an den Provinzial vom 12. Juni 1681, fol. 1.
Zu Gotthard siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 7662, Geburt 1643, Eintritt 1664, Dimission 1681, coad-
jutor spiritualis.
 BAYHSTM: Jesuiten 303, Brief Eustachius Furtenbach aus Feldkirch vom 5. September 1681,
fol. 20.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 3081, Geburt 1640, Eintritt 1669, Dimission 1689, coadjutor
temporalis.
 BayHStA: Jesuiten 335, Brief von Sebastian Zetl an den Provinzial vom 3. Juli 1689, fol. 1.
 BayHStA: Jesuiten 335, fol. 1.

6.7 Andere Sexualdelikte 175



jährige Laienbruder konnte mit wenig Aufwand entlassen werden. Auf den ersten
Blick scheint es sich um eine völlig einvernehmliche Beziehung gehandelt zu haben.
Er kannte sie bereits seit 21 Jahren, also noch aus der Zeit vor seinem Eintritt in den
Orden, und hatte bereits damals eine sexuelle Beziehung mit ihr. Als er dann im
Orden war, habe er nicht mehr an sie gedacht, doch 1683 habe er sie in München an
der Pforte wiedergetroffen. Letztere Bemerkung ist wichtig zur Einordnung des Fal-
les. An die Pforte kamen vor allem die Armen, die einen Laib Brot erbettelten oder
einen Teller Suppe. Vielleicht nannte er sie auch deshalb „das Mensch,“ und nicht
mehr, wie in seinem ersten Brief eine „Persohn.“ Man darf also annehmen, dass es
sich zumindest um eine sehr arme Person aus der untersten sozialen Schicht han-
delte. Nutzte er daher seine Stellung aus, um sexuelle Gefälligkeiten gegen Geld und
Brot zu erlangen?792 Zetl jedenfalls, versuchte dies verneinen, indem er darauf hin-
wies, dass er durch das Treffen seine alten Leidenschaften zu ihr wieder verspürte,
oder wie er schrieb, „dass das Alte Feuer wiederum erweckt.“793 Selbst nach Augs-
burg reiste sie ihm nach, und erhielt von Zetl drei Gulden für jeden Beischlaf, obwohl
sie nach seinen Angaben einer „ehrlich“ Arbeit nachging und keine Prostituierte
war.794 Sie wurde krank und verstarb 1688. Erst jetzt wurde ihm klar, dass der geistli-
che Stand nichts für ihn war, weil es „mir nit miglich mein böse verderbte Natur
lang im Zaum zuhalten und das Fleisch dem Geist zu gehorsamen.“795 Er habe
schließlich 16 Jahre lang keusch gelebt und sein Amt gut ausgefüllt, war dann aber
sofort in die fleischliche Sünde gefallen als sich die Gelegenheit bot. Die Introspek-
tion, die Zetl hier bietet, ist bemerkenswert. Er argumentiert demnach, dass die
Schnelligkeit mit der er sein Klosterleben über Bord geworfen hatte, ein Hinweis auf
eine fehlende Berufung sei, und dass nun nach seiner Affäre die Lust nicht mehr so
einfach kontrolliert werden könne wie zuvor. Alle geistlichen Mittel habe er ausge-
schöpft, sich oft bis aus Blut gegeißelt, aber nichts habe die Lust in ihm zum Verstum-
men gebracht. Daher bat er nun um die Entlassung.

Physische Gewalt, die ein Jesuit einer Frau zufügte, hatte sicherlich nicht
immer eine sexuelle Konnotation, aber oftmals wurde der Kontext einer solchen
Tat nicht beschrieben und kann daher nicht genau analysiert werden. Allerdings
scheint man Scholastiker und selbst Koadjutoren, die eine Magd schwer ver-
prügelten, vorzugsweise ausgeschlossen zu haben.796 Man hatte wohl zu viel

 BayHStA: Jesuiten 335, Brief von Sebastian Zetl an den Provinzial vom 23. Juli 1689, fol. 3–4.
 BayHStA: Jesuiten 335, fol. 3.
 BayHStA: Jesuiten 335, fol. 3: „Sie hat Ihr Aufenthalt und Nahrung sonsten ehrlich gehabt.“
 BayHStA: Jesuiten 335, fol. 3v.
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, 3. September 1733, fol. 1v.

176 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



Angst vor einem öffentlichen Skandal, den solches Verhalten erregen könnte. Ei-
nige solcher Entlassungen aus dem Orden haben durchaus einen Zusammenhang
mit sexueller Gewalt. Ein solcher scheint im Fall des 1631 in Landshut geborenen
P. Carolus Deuring vorzuliegen, der seit 1648 der Gesellschaft angehörte und auch
einen Bruder im Orden hatte. Er scheint nach heutiger Beurteilung psychisch
labil gewesen zu sein. Schon 1667 gab er an, grundlos entweder in Tränen oder
Klagen auszubrechen, und dass er ärztlichen Rat für die Behandlung dieser „Me-
lancholie“ (melancholia) eingeholt habe. Seine Exerzitien intensivierten diese An-
fälle aber nur, anstatt Erleichterung zu bringen.797 In der genderstereotypen
Zuordnung der Zeit weinte er „wie eine Frau“ (muliebriter).798 Seine Briefe offen-
barten einen zutiefst hoffnungslosen Menschen:

Ich bin in einem Zustand völliger Hoffnungslosigkeit [desolatione] [...] täglich bin ich von
Tränen heimgesucht und von Gedanken zur äußersten Hoffnungslosigkeit getrieben. Diese
Situation brach mit aller Gewalt in den Exerzitien hervor [...] seit jenem Moment bin ich in
vollkommener Traurigkeit [...] und Resignation.799

Sein Bemühen um ein Ausscheiden aus dem Orden scheiterte aber, und so ver-
suchte er 1690 zu fliehen. Doch auch diese Unternehmung misslang. Als nun sein
Superior Deurings Verhaltensfehler auflistete, um der Provinzleitung ein möglichst
umfängliches Bild zur Beratung vorzulegen, stand interessanterweise sein häufiges
Briefeschreiben an erster Stelle, gefolgt von seinem ungeordneten Gefühlsleben
(inordinato affecto). Denn, so der Superior, seine Depression (melancholia) bringe
ihn dazu, unerlaubt und heimlich Briefe zu senden oder über den Pförtner an die
Außenwelt zu schmuggeln. Auch zeigte er sich den Armen gegenüber zu freigebig
und reagierte stets dünnhäutig auf Kritik. Am Ende aber bemerkte er, dass Deuring
im Verdacht stand unsittliche Beziehungen mit Schülern und Angestellten zu
unterhalten:

Mit den Jungen ist er allzu vertraut. Er ruft sie sogar häufig in sein Schlafzimmer (aber
auch Hausangestellte, Diener und Außenstehende), ist ihnen übermäßig zugetan [affectuose]
und verhält sich wie ein Junge mit ihnen [puerilitati]. Außerdem geht er zu freigebig mit
Medizin um und gibt sie an Frauen aus [curandi mulieribus].800

 BayHStA: Jesuiten 297, Brief von Carolus Deuring aus Ebersberg an den Provinzial vom 26.
September 1667, fol. 1; Brief von Leonhard Weinhart an den Provinzial vom 23. November 1667,
fol.2. APECESJ: 68-D, Verz. 8472. Er starb 1702 in Rottenburg. Sein Bruder war Felician Deuring
(1628–1704; ebd., Verz. 8470). Er wird auch erwähnt in BayHStA: Jesuiten 297, fol. 4v.
 BayHStA: Jesuiten 297, Brief von Carolus Deuring aus Ebersberg an den Provinzial vom
27. Oktober 1667, fol. 3.
 BayHStA: Jesuiten 297, Brief von Karl Deuring aus Ebersberg an den Provinzial vom 5. Juni
1668, fol. 4.
 BayHStA: Jesuiten 297, undatierte Liste „Defectus,“ fol. 7–8.

6.7 Andere Sexualdelikte 177



Das Zeigen von Emotionen gegenüber Schülern eventuell durch Berührungen,
Komplimente oder Geschenke war den meisten aufmerksamen Hausoberen ein
Anzeichen für ein mögliches Sexualdelikt, ebenso sein unreifes Verhalten. Das
Ausgeben der Medizin nährte wohl den Verdacht, er könnte die Frauen durch
ein Abhängigkeitsverhältnis auch sexuell an sich binden oder sich nebenbei
durch Arzneihandel Geld verdienen oder sogar an Abtreibungen mitwirken.801

Selbst letztere Befürchtung wäre nicht ganz unbegründet gewesen, wie der Fall
eines in Straubing stationierten Laienbruders zeigt, dem man im Jahr 1700 vor-
warf, durch eine menstruationsfördernde Medizin (medicinam procurandi flu-
xum menstruum) möglicherweise an einer Abtreibung mitgewirkt zu haben.802

Adam Castner, der den Bericht verfasste, war entsetzt: „Mir erschien derjenige,
den ich in Verdacht habe, immer als religiöser Mensch von integrem Leben der
das Gebet liebt.“803 Schlussendlich stellte sich aber im Straubinger Fall heraus,
dass es sich um eine falsche Anzeige von Fortunatus Peracher handelte, um von
seiner Affäre mit einer Frau abzulenken.

Im Jahr 1641 wurde auch der coadjutor Martin Hechinger in Rottenburg am
Neckar unsittlicher Annäherungen beschuldigt. Joseph Glück berichtete darüber
dem Provinzial Wolfgang Gravenegg:

Unser armer [miser] Speisesaaldiener ist schon wieder in einen Fall jener Fragen verwi-
ckelt, die nach seinem Dafürhalten sicherlich die Entlassung zur Folge hätte, und er bittet
mich folglich inständig, nichts zu schreiben.804

Hechinger hatte in der Stadt eine Frau bedrängt und unsittlich berührt. Schluss-
endlich konnte sie ihn aber abwehren (repulsus ab illa). Am nächsten Tag kehrte
er zurück und entschuldigte sich, „er habe sich in einem Rausch etwas bey ihr
vergriffen,“805 und bat um Stillschweigen. Am dritten Tag ging er wieder zu dem
Haus und bat nun auch ihren Ehemann um Verzeihung. Die Betroffenen „hatten
ihm zwar Stillschweigen versprochen,“ aber die Sache kam trotzdem heraus,
schrieb der Hausobere beschämt.806 Aus der Affäre wird deutlich, wie man in der
ersten Hälfte des siebzehnten Jahrhunderts mit sexuellen Fehltritten in der Ge-

 Duhr: Jesuiten, Bd. 2, S. 639–642; Anita Magowska: Complaints, Charges, and Claims: Apothe-
caries in Poland in the 16th and 17th Centuries. In: Pharmacy in History 50 (2008), H. 3, S. 97–106.
 BayHStA: Jesuiten 364, Brief von Albert Castner an den Provinzial vom 19. Juni 1700, fol. 1.
 BayHStA: Jesuiten 364, Brief fol. 1v.
 BayHStA: Jesuiten 313, Brief von P. Joseph Glück an den Provinzial aus Ingolstadt vom 15. Ok-
tober 1641, fol. 6.
 BayHStA: Jesuiten 313, Brief von P. Joseph Glück an den Provinzial aus Ingolstadt vom 15. Ok-
tober 1641, fol. 6.
 BayHStA: Jesuiten 313, Brief von P. Joseph Glück an den Provinzial aus Ingolstadt vom 15. Ok-
tober 1641, fol. 6v.

178 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



sellschaft Jesu umging. Handelte es sich um Berührungen ohne Verkehr, versetzte
man selbst einen Wiederholungstäter wie Hechinger, doch erfolgte 1642 endlich
seine Entlassung – nach fast zwanzig Jahren im Orden!807

Der 1617 in Eichstätt geborene coadjutor spiritualis Michael Baumgartner war
bereits 24 Jahre im Orden, als er 1662 zahlreicher sexueller Vergehen gegen junge
Frauen und Mädchen angeklagt wurde. Ein anonym bleibender Priester infor-
mierte den Rektor des Landshuter Kollegs am 19. Juni 1662, dass ihm kürzlich
eine Bauernfrau gebeichtet habe, was ihr vor zwei Jahren in Mindelheim bei
einem Jesuiten in der Beichte widerfahren sei. Sie gab ihm ebenso die Erlaubnis,
dies nun zur Anzeige zu bringen. Die Frau konnte den exakten Beichtstuhl benen-
nen und auch, dass der Jesuit damals Minister des Kollegs gewesen war, aber sie
kannte seinen Namen nicht. In ihrer Beichte hatte sie ihm von ihren inneren An-
fechtungen und wohl von sexuellem Begehren erzählt, worauf er ihr befahl, „die
ubera [Brust, U.L.] zu entblößen, welches die Einfältige [...] gethan. Aber bei die-
sem ist es, laid, nit verblieben [...] vor aller schwerer Versuchung erledigt zu wer-
den, hat er ihr zur Buess auffgeben, sich ganz plan [nackt, U.L.] gar vor ihm zu
entblößen.“808 Damit kann man Baumgartner unter die anderen Fälle sexueller
Gewalt subsumieren, in denen Frauen gezwungen wurden, sich zu entkleiden,
und ihnen vorgespielt wurde, dies sei zu ihrem spirituellen Nutzen, nämlich um
Demut zu lernen und die eigenen Triebe abzutöten. In diesem Fall ist der Bericht
des Opfers, wenn auch aus zweiter Hand, äußerst detailliert. Noch nach zwei Jah-
ren war die Frau fähig, genau zu beschreiben, wie sie der Pater aus dem Beicht-
stuhl in eine Kammer im Kolleg führte, wo sie ihre „Buße“ zu leisten hatte. Dort
vollbrachte er eine „Zeremonie“ mit ihr, die der Denunziant aus Scham nicht zu
Papier zu bringen vermochte (erubesco scribere).809

Wie ging nun der Orden mit diesen Anschuldigungen um? Baumgartner war
mittlerweile in Landshut und übte dort das Amt des Regens aus, half also in der
Verwaltung des Kollegs. Auch in Landshut kamen nun, wohl durch geschicktes
Nachfragen, ähnliche Vorfälle ans Licht. Hier waren es junge Frauen und Mädchen,
die wiederum von Entkleidungen sprachen, aber auch von unsittlichen Berührun-
gen.810 Eine gerade 18-jährige Fischersmagd habe Baumgartner sogar ins Gesicht

 APECESJ: 68-D, Verz. 7327, Geburt 1600, Eintritt 1623, Dimission am 31. März 1642. BayHStA: Je-
suiten 313, Brief von P. Joseph Glück an den Provinzial aus Ingolstadt vom 15. Oktober 1641, fol. 6v.
 BayHStA: Jesuiten 356, Brief des J.B. an den Provinzial vom 19. Juni 1662, fol. 1–1v. Zu Bam-
gartner siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 9138, Geburt 1617, Eintritt 1638, Dimission 1663, coadjutor
spiritualis.
 BayHStA: Jesuiten 356, fol. 1v.
 BayHStA: Jesuiten 356, Brief von Franciscus Strobl an den Generalvisitator Schorrer vom
19. Dezember 1662, fol. 6–7v.

6.7 Andere Sexualdelikte 179



gesagt: „Pfui Teufl, was seien dies für Pfaffen!“811 Baumgartner aber verteidigte
sich mit dem Hinweis, lediglich aus geistlichem Eifer (zelus) gehandelt zu haben,
um das Böse aus dem Körper der erkrankten Frauen, die sich für ihn entblößten,
zu vertreiben.812 Der Landshuter Rektor Leonhard Lerchenfeld jedenfalls glaubte
Baumgartner und gestand ihm lediglich einen Mangel an praktischer Klugheit zu,
der ihn zu derartigen „Indiskretionen“ gebracht hatte, bat aber dennoch um Baum-
gartners Versetzung, die dann auch erfolgte.813 Allerdings häuften sich nun die
Anklagen, Baumgartner habe nackte Körper durch seine Berührungen segnen wol-
len.814 Nach Dillingen versetzt, wo man ihn vom Beichtsitzen fernhielt, untersuchte
auch der dortige Rektor Strobl die causa. Er ging davon aus, dass die Entkleidung
und die Berührungen wohl nicht aus Böswilligkeit erfolgt waren, sondern aufgrund
geistiger Auffassungsschwierigkeiten (defectu apprehensionis).815 Die letztere Be-
merkung ist allerdings erstaunlich. Denn es ist nur schwer vorstellbar, dass der
Orden einen einfältigen Menschen mit schwacher Auffassungsgabe, ja jemanden,
der überhaupt keine praktische Klugheit besaß, mehrmals mit delikaten Verwal-
tungsaufgaben bedachte. War Baumgartner also wirklich ein „homo simplex“816

oder dissimulierte er nur geschickt? Vorgetäuschte Heiligkeit (hypocrisis) war
schließlich ein weit verbreitetes Phänomen.817 Die wohl von den Konsultoren der
Provinz abgefasste Beurteilung für den Provinzial jedenfalls scheute sich, eine
strenge Bestrafung zu fordern oder gar seinen Ausschluss, und hielt fest, dass seine
zunehmende Unklugheit (impingus imprudens) wohl irgendwann einmal einen grö-
ßeren Skandal verursachen könnte. Eine Entlassung sei nicht nur wegen seiner El-
tern und zweier seiner Brüder, die ebenfalls Mitglieder der Provinz waren, der eine
Rektor des Straubinger Kollegs, der andere der Sozius des Provinzprokurators in

 BayHStA: Jesuiten 356, fol. 6v.
 BayHStA: Jesuiten 356, Brief von Michael Baumgartner an den Generalvisitator aus Landshut
vom 30. August 1662, fol. 3–3v.
 BayHStA: Jesuiten 356, Leonhard Lerchenfeld an den Provinzial aus Landshut vom 26. August
1662.
 BayHStA: Jesuiten 356, Informatio wohl des Superiors, undatiert, wohl um 1665, fol. 15–16.
 BayHStA: Jesuiten 356, fol. 6v.
 BayHStA: Jesuiten 356, Informatio wohl des Superiors, undatiert, wohl um 1665, fol. 15–16.
 Albrecht Burkardt: Atheismus als Altlast? Der Lebensbericht eines jungen Konvertiten vor
der römischen Inquisition im Jahr 1707. In: Verfolgter Unglaube. Atheismus und gesellschaftliche
Exklusion in historischer Perspektive. Hg. von Susan Richter: Frankfurt 2018, hier S. 119; Schutte:
Aspiring Saints; Xenia von Tippelskirch: „Es ist nichts Eingebildetes in mir:“ Zur Inszenierung
weltabgewandten Lebens in Frankreich um 1700. In: L’Homme 23 (2012), 11–25; Giovanni Romeo:
Esorcisti, confessori e sessualità femminile nell’Italia della Controriforma: a proposito di due casi
modenesi del primo Seicento. Firenze 1998; Adriano Prosperi: Tribunali della coscienza: inquisi-
tori, confessori, missionari. Torino 2009, S. 508–542.

180 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



München, politisch unklug, sondern wohl auch überzogen.818 Alle Sympathien des
Ordens waren also auf Baumgartners Seite, der sich als „unklug“ und fromm inzen-
sierte und betonte, sich nichts dabei gedacht zu haben, in Landshut Mädchen auf
sein Zimmer zu holen.819 Bemerkenswerterweise wurde er trotz dieser internen Wi-
derstände 1663 entlassen. „Mit guten Führungszeugnissen“ (cum bonis testimoniis)
der Gesellschaft Jesu fand er sofort eine Anstellung als Priester in Passau.820 Doch
bereits nach zwei Jahren bat er flehentlich darum, doch in die österreichische Pro-
vinz aufgenommen zu werden, wohin er durch die Residenz Traunkirchen beste
Kontakte besaß. Auch der Passauer Superior Michael Sauter empfahl ihn nach-
drücklich als frommen Kaplan. Der Briefwechsel über einen Eintritt in Österreich
flammte 1667 erneut auf, scheint sich aber nie realisiert zu haben.821 Über seinen
weiteren Lebensweg ist nichts bekannt.

Auch Laienbrüder wurden sexueller Delikte angezeigt. Man beschuldigte etwa
den Pfortenbruder des Kollegs von Rottenburg, Joseph Brunstain im Dezember
1703, dass er sich nicht nur in Gespräche mit Frauen an der Kollegpforte einlasse,
sondern dort auch eine 22 Jahre alte „ehrbare Jungfrau“ (honestam virginem) trotz
Widerstand unsittlich berührt hatte. „Die Jungfrau hat dieses Delikt bestätigt (unter
dem Beichtsiegel und in einem Privatgespräch),“ und der Beichtvater konnte sie
überzeugen, es auch dem Rektor zu melden.822 Brunstain wurde auf Exerzitien ge-
schickt und nach Luzern versetzt.823 Er entschuldigte sich zwar beim Provinzial,
hoffte aber aufgrund seiner Gebrechlichkeit um eine milde Strafe, bestritt das De-

 BayHStA: Jesuiten 356, Informatio wohl des Superiors, wohl um 1665, fol. 15–16.
 BayHStA: Jesuiten 356, Brief von Michael Baumgartner an den Generalvisitator Schorrer aus
Dillingen vom 24. Januar 1663, fol. 10. Siehe ebd., einen weiteren Verteidigungsbrief vom 27. De-
zember 1662, fol. 8–8v.
 BayHStA: Jesuiten 356, Brief Michael Baumgartner an den Provinzial vom 17. Dezember 1667
aus Passau, fol. 17.
 BayHStA: Jesuiten 356, Brief Michael Baumgartner an den Provinzial vom 17. Dezember 1667
aus Passau, fol. 17; siehe ebd., Brief von Michael Sauter an den Provinzial vom 15. Dezember 1667,
fol. 14. Zur Person Baumgartners siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 9138, Eintritt 1638, Dimission 7.
April 1663. Auch einer der Brüder Baumgartners intervenierte für ihn, siehe ebd., Brief Ernestus
Baumgartner an den Provinzial vom 14. November 1667, fol. 13. Zu diesem siehe APECESJ: Sign.
68-D, Verz. 5524, Geburt 1626, Eintritt 1644, Tod 1690. Der dritte Bruder, der Jesuit war, ist wohl
Paulus Baumgartner, APECESJ: Sign.68-D, Verz. 9137, Geburt 1618, Eintritt 1637, Profess-Gelübde ,
Tod 1679.
 BayHStA: Jesuiten 343, Brief von P. Franziskus Hofer an den Provinzial aus Rottenburg vom
2. März 1704, fol. 1.
 BayHStA: Jesuiten 343, Brief von P. Franziskus Hofer an den Provinzial aus Rottenburg vom
16. März 1704, fol. 2.

6.7 Andere Sexualdelikte 181



likt aber vehement, obwohl ihm keiner in der Kommunität Glauben schenkte.824

Schließlich war Brunstain schon seit sechs oder sieben Jahren ständig durch seine
Nähe zu Frauen aufgefallen und auch schon mehrmals bestraft worden. Briefe und
Zeichnungen, die man in seiner Zelle fand, besiegelten den Entschluss des Provinzi-
als, ihn zu entlassen.825

1712 kritisierte man in Rottenburg schon wieder das sexuelle Verhalten einiger
Kollegsmitglieder. Der Prior Valentin Scherlin falle durch häufige Gespräche mit
Weltleuten auf, sowie durch die Vertrautheit mit einem Mädchen schlechten Rufes,
dem auch eine enge Beziehung zu Heinrich Rüll und Menrad Vorwaltner nachge-
sagt werde, berichtete P. Anton Beurle.826 Beurle sah sich auch in seinem Gewissen
gedrängt, dem Provinzial vom Verhalten Menrad Vorwaltners Mitteilung zu ma-
chen, obwohl dies eigentlich Sache des Rektors gewesen wäre. Längeres Schweigen
würde aber, so Beurle, eine größere Gefahr für den Orden heraufbeschwüren.827

Es gehe bereits unter den Schülern das Gerücht um, man könne ungestraft ein
Mädchen nachts besuchen,828 weil das Pater Vorwaltner, der seit 1697 dem Orden
als scholasticus approbatus angehörte, ja auch tue. Als Beweis legte er einen Liebes-
brief desselben bei, den der von ihm für Kurierdienste benutzte Laienbruder aus
schlechtem Gewissen geöffnet und dann Beurle gegeben hatte. In ihm sprach Vor-
waltner wirklich von seiner „Allerliebsten“ und wie sie sich am besten treffen soll-
ten, von ihrem kleinen Bild, das er an ein „warmes Herz“ lege, und andere direkte
Hinweise auf eine romantische Beziehung.829 Nach einer Versetzung wurde Vor-
waltner aber schlussendlich 1715 entlassen. Er scheint sich nicht gebessert zu
haben.830 Allerdings war aber auch Rüll in der Kritik gestanden. Über diesen hatte
Scherlin einen Bericht an den Provinzial gesandt und ihm seine Entlassung emp-
fohlen. Er stehe in so enger Beziehung zu einem Mädchen, dass die Gefahr eines
Skandals absehbar sei.831 Allerdings scheint sich dieser die Ermahnungen seiner
Oberen zu Herzen genommen zu haben, da er als Laienbruder 1729 in Landshut

 BayHStA: Jesuiten 343, Brief von P. Franziskus Hofer an den Provinzial aus Rottenburg vom
30. März 1704, fol.4.
 BayHStA: Jesuiten 343, „Processus,“ fol. 7 vom 2. April 1704. APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 8807,
Geburt 1671, Eintritt 1694, Dimission 1704.
 BayHStA: Jesuiten 332, Brief von Anton Beurle vom 11. April 1712, fol. 16.
 BayHStA: Jesuiten 332, Brief von Anton Beurle vom 11. April 1712, fol. 16v.
 BayHStA: Jesuiten 332, fol. 16v.
 Dieser kleine Liebesbrief ist erhalten in BayHStA: Jesuiten 332, fol. 15.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 3576, Geburt 1679, Eintritt 1697, Priesterweihe, Dimission 1715.
 BayHStA: Jesuiten 347, Brief von P. Valentin Scherlin an den Provinzial vom 9. Mai 1712, fol.
1–2.

182 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



starb, ohne je dimittiert worden zu sein.832 Rektor Scherlin833 war wahrscheinlich
der am schwersten Beschuldigte. Eine Frau klagte den Rektor unsittlicher Be-
rührungen an:

Dieser Pater Rektor hat mich öfter unter einem Vorwand zum Eingang des Kollegs rufen
lassen, wo er mich mit seinen Händen berührt hat, meine Wange gestreichelt hat [pulsando
mihi genam], und seine Hand auf meinen Busen gelegt hat.834

Schon im November 1712 wurde daher ein neuer Rektor ernannt sowie Vorwalt-
ner, Rüll und Scherlin versetzt.835 Da Scherlin aber die Profess-Gelübde abgelegt
hatte und sich vielleicht auch bessern wollte, scheint man in seinem Fall von
einer Entlassung abgesehen zu haben.

1723 ermittelte der Orden auch gegen P. Franciscus Mahon, der den Beicht-
stuhl für Geschlechtsverkehr missbraucht und so das Verbrehen der Sollizitation
begangen hatte. Solange ein Mensch solch unkontrollierbarer Affekte in der Ge-
sellschaft sei, so der Provinzial, bestehe große Gefahr für ihren Ruf. Daher wurde
er auch in Rottenburg entlassen.836 1739 versuchte in der Oberrheinischen Pro-
vinz ein „Priester“ (pater) eine Jungfrau zu vergewaltigen. Der Jesuit stritt aller-
dings alles ab. Da er aber bereits in schlechtem Ruf stand, setzte man ihn von
seinen Ämtern ab und sandte den Fallbericht nach Rom.837 1762 hatte man dort
mit „P.A.F.“ einen weiteren Sollizitationsfall, der aber nicht mit Ausschluss, son-
dern lediglich mit interner Strafe geahndet wurde.838 Dass es sich dabei um den

 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 4855, Geburt 1663, Eintritt 1691, Tod 1729, coadjutor temporalis. Im
Dimissionsakt BayHStA: Jesuiten 347, findet sich ein seltsamer, anonymer, dreiseitiger, in lateini-
scher Sprache abgefasster Liebesbrief. Die Schrift scheint nicht die Vorwaltners zu sein, aber ein
derart präziser lateinischer Stil wäre für einen Laienbruder wie Rüll ungewöhnlich. Die Geliebte
(„pulchra mea“) scheint eine „Soror Sidonia“ zu sein. Der Name und die Tatsache, dass „Soror“
als großgeschriebener Namenszusatz verwandt wird („S. Wockiam,“ „Soror Wock“) macht es
wahrscheinlich, dass die Angebetete eine Nonne oder Ordensschwester war, zu der der Brief-
schreiber ein intimes Verhältnis hatte: „Ich hab eine geistliche Person tangeriert undt mich von
derselben anrieren lassen [...]“, siehe ebd., fol. 3–4v. Eine Beziehung zu Rottenburg lässt sich aus
dem Brief selbst nicht ablesen.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 4411, Geburt 1663, Eintritt 1682, Profess-Gelübde, Tod 1724.
 BayHStA: Jesuiten 332, fol. 10–11, Brief von P. Anton Beurle vom 25. Juli 1712 an den Provin-
zial. Zu ihm siehe auch Jesuiten 312.
 APECESJ: Sign. 40–3, 56, Catalogus 1712, fol. 25.
 BayHStA: Jesuiten 360, fol.17, Informatio aus Augsburg vom 19. August 1723. APECESJ: Sign.
68-D, 6178, Geburt 1682, Eintritt 1706, Dimission 1723, scholasticus approbatus.
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, 24. März 1739, fol. 16; ebd., Sign. Sign. 40–2, 9, fol. 18.
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, Januar 1762, fol. 94.

6.7 Andere Sexualdelikte 183



Missbrauch eines Sakraments handelte, der in anderen Jahrhunderten mit Häre-
sie gleichgesetzt war, lässt sich aus den Bemerkungen des Oberen allerdings nicht
entnehmen.

6.8 Sexuelle Gewalt unter Jesuiten

Das Machtgefälle zwischen älteren und jüngeren Jesuiten, vor allem bereits ordi-
nierten Priestern und noch nicht geweihten Scholastikern, war ebenso anfällig
für sexuelle Gewalt und Ausbeutung. So fühlte sich der Freiburger Theobald
Biler839 im Oktober 1658 aus „Amt und Gewissen verpflichtet,“ einen Missbrauchs-
fall anzuzeigen. Das Opfer war allerdings kein Schüler, sondern ein durchreisen-
der Jesuit, nämlich der bereits erwähnte 29-jährige Caspar Neuhauser. Als dieser
im Freiburger Kolleg übernachtete, schlich sich der 55-jährige P. Matthäus Rehlin-
ger herein, entledigte sich seiner Kleider und legte sich neben ihn von der zwölf-
ten bis zur vierten Nachtstunde ins Bett. Neuhauser traute sich nicht zu schreien
(clamare), weil ein Augustiner gerade seine Exerzitien machte und auch, weil er
„nicht stark genug war, jenen zurückzustoßen“ (neque satis robustus ad repellen-
dam vim).840 Erst am nächsten Morgen kam Neuhauser zu Biler, um ihm die
ganze Geschichte zu erzählen, aber mit dem Versprechen, nicht den Hausoberen
einzuschalten, sondern den Provinzial.

Erst zwei Wochen später griff auch Neuhauser zur Feder. Er hatte nichts Böses
erwartet, als er mitten in der Nacht von Matthäus Rehlinger/Rechlinger/Rhelinger841

aus dem Schlaf gerüttelt worden war und er sich ohne Worte in sein Bett gelegt
hatte, wo er „mich freundschaftlich (amice) umarmte und mit ein paar schmeichel-
haften Worten mein Wohlwollen erlangen wollte.“ Seine Hände berührten ihn, er
küsste ihn, umschloss seine Beine und zog sie mit seinen Händen näher an sich. Al-
lerdings war Rehlinger frustriert über die Versuche Neuhausers, sich gegen weitere
Intimitäten zu wehren. Erst als dieser eingeschlafen war, versuchte es der Täter er-
neut, immer und immer wieder, bis er am Morgen ohne vorherige Beichte zum Mes-
selesen in die Kirche ging. Am nächsten Tag hatte Neuhauser die Tür verschlossen,
aber der findige Rehlinger versuchte es mit einem Schlüssel, allerdings vergeb-

 APECESJ: 68-D, Verz. 8976, Geburt 1611, Eintritt 1636, Profess-Gelübde, Tod 1669. BayHStA: Je-
suiten 354, Brief von Theobald Biler an den Provinzial vom 15. Oktober 1656, fol.1. Zu Rehlinger/
Rhelinger siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 5052, Geburt 1603, Eintritt 1627, Tod 1669, coadjutor
spiritualis.
 BayHStA: Jesuiten 354, fol. 1.
 APECESJ: 68-D, Verz. 5056, Geburt 1621, Eintritt 1642, Tod 1673.

184 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



lich.842 Dieser verteidigte sich in einem Verhör mit dem Hinweis, Neuhauser habe
ihn in sein Zimmer eingeladen.843 Der Rektor versuchte in Freiburg den Skandal „in
summo silentio“ handzuhaben, und empfahl anscheinend dem Provinzial die Ver-
setzung Rehlingers.844 1668 war er dann auch kurz in Neuburg an der Donau statio-
niert, bevor er 1673 in Hall in Tirol starb.845

Ein ähnlicher Fall war der des Menrad Kugler, der 1651 mit sechzehn Jahren in
die Gesellschaft Jesu eingetreten und 1664 zum Priester geweiht worden war. Ermah-
nungen über seine „Gefräßigkeit“ (inglunie), Mangel an Selbstabtötung und spirituel-
lem Eifer widerstand er mit Indignation und Zornesausbrüchen.846 Wäre dieses
Verhalten allein schon ausreichend gewesen, ihn als Störenfried aus der Kommunität
auszusondern, lieferte sein sexuelles Verhalten noch viel triftigere Gründe. Detailliert
berichtete der 21-jährige Christoph Kolb, der sich im Theologiestudium auf die Pries-
terweihe vorbereitete, dass der 31-jährige Kugler am 11. November 1666 nachts gegen
zehn Uhr ohne Kerze in sein Schlafzimmer gekommen sei. Dort habe er sich „cum
levitate,“ also mit Anzüglichkeit, in sein Bett gelegt und sich eng an ihn angeschmiegt.
Als der junge Jesuit realisierte, was vorging und Kuglers Hände fühlte, versuchte er
sich zu wehren. Doch je heftiger er sich wehrte, umso gewalttätiger wurde dieser
(violentius). Er legte seine Hände auf Kolbs nackte Oberschenkel und begann sie zu
streicheln. Kugler entschuldigte sich zwar tags darauf, wies aber jede Verantwortung
weit von sich. Vielmehr sei sein Verhalten auf übermäßigen Weinkonsum zurückzu-
führen, weswegen seine Anzüglichkeiten wohl auch nicht als „schwere Sünde anzu-
sehen seien.“847

Rektor Melchior Balthasar listete im Briefverkehr mit dem Provinzial acht
Punkte auf, die an Kuglers Verhalten zu beanstanden waren. Er erwähnte Lügen
und Betrügereien, mangelnde Nächstenliebe, Hochmut, skandalöses Trinken, und
Zornesausbrüche. Zudem zeige Kugler immer wieder seine Verachtung für die (ei-
gene) Oberdeutsche Provinz, da er die italienischen Jesuiten bevorzuge. Diese Kla-
gen waren aber fast marginal, wenn man sich vergegenwärtigte, dass Kugler
mehr als vierzehnmal (!) in die Zellen anderer Jesuiten eingedrungen war und

 BayHStA: Jesuiten 354, Brief von Caspar Neuhauser vom 29. Oktober 1656, fol, 2–2v.
 BayHStA: Jesuiten 354, Verhör vom 2. November 1656, fol. 3.
 BayHStA: Jesuiten 354, Brief von Theobald Biler an den Provinzial vom 3. November 1656,
fol. 4.
 Sign. 40–3, 45 Catalogus personarum 1668, fol. 65. Dort ist sein Name durchgestrichen.
 BayHStA: Jesuiten 296, Brief aus Luzern vom 28. September 1666, fol. 1: „[...] in ira itaque
indignatio vehementer effuse [...].“
 BayHStA: Jesuiten 296, undatiertes, unsigniertes Dokument, fol. 2v. Die Identität Kolbs geht
hervor aus fol. 13v.

6.8 Sexuelle Gewalt unter Jesuiten 185



diese sexuell belästigt oder sogar zum Beischlaf gezwungen hatte.848 Magister Ni-
kolaus Cleli bezeugte letzteres explizit mit den Worten „ad turpiam coacturus“,
also zum Sex, gezwungen.849 Ob es dabei zur Penetration gekommen ist, kann aus
den Dokumenten nicht ersehen werden.

Aufgrund seiner Liebe für Italien bat Kugler im Dezember 1666 um eine Verset-
zung dorthin, nahm aber immer noch keine Schuld auf sich. Er sah sich vielmehr als
Opfer einer Intrige.850 Stattdessen versetzte man ihn nur nach Hall in Tirol, von wo
er wiederum einen Brief an den Provinzial aufsetzte. Dieses Mal zeigte er ein wenig
Einsicht und gab im Mai 1667 wenigstens zu, dass sein unmäßiges Trinken für sein
Benehmen verantwortlich sei, versprach aber auch grundlegende Besserung. Auf
„Knien flehend“ bat er, im Seminar der Jesuiten in Dillingen ein ruhigeres Amt (mu-
nere quietori) zu erhalten, in dem er sich nicht in den Alkohol flüchten müsse und
dadurch ein besserer Mensch werden könne.851 Nur eine weniger anspruchsvolles
Arbeit erlaube es ihm, sein spirituelles Leben wieder ins Gleichgewicht zu bringen
und das Trinken aufzugeben.852 Doch der Provinzial sah ihn als gemeingefährlich an.
Offiziell wurde seine Dimission am 26. August 1667 in Hall verkündet,853 indem man
ihm die Erlaubnis gab, bei den Augustinern nach Landau einzutreten, obwohl sein
früherer Prior schwere Bedenken hatte, ob sich Kugler als Augustiner-Chorherr
eigne. Ist Kugler aber je dort eingetreten? Die Jesuiten dachten vielleicht nicht mehr
darüber nach, da sie ja endlich den Mann losgeworden waren, der eine „nicht trag-
bare Last“ (importabile oneri) und „ein menschlicher Schandfleck“ (humana et dede-
cori) gewesen war.854 Die Augustiner scheinen ihn, falls Kugler tatsächlich dort das
Noviziat beginnen wollte, nicht behalten und oder erst gar nicht angenommen zu
haben. Trifft letzteres zu, hat der Orden Kugler in den Weltpriesterstand entlassen
und ihm wohl einen Entlassungsbrief ausgestellt, der es ihm ermöglichte in einem
Bistum Anstellung zu finden. Für Kugler, der aus einer reichen Freisinger Familie
stammte, war der Rauswurf jedenfalls kein Karriereknick. Noch im Jahr seiner Ent-

 BayHStA: Jesuiten 296, „Relatio“ von Melchior Balthasar aus Hall in Tirol vom 31. Mai 1667,
fol. 3; ebd., fol. 13–14v.
 BayHStA: Jesuiten 296, undatierte, unsignierte Liste, fol. 14v. Zu Cleli siehe AAPECESJ: Sign.
68-D Verz. 8639. Mit turpia bleibt Cleli vage – es könnte sich „nur“ um unsittliche Berührungen
gehandelt haben.
 BayHStA: Jesuiten 296, Brief Menrad Kugler SJ aus Hall an den Provinzial vom 14. Dezember
1666, fol. 6.
 BayHStA: Jesuiten 296, Brief Menrad Kugler SJ aus Hall an den Provinzial vom 3. Novem-
ber 1666, fol. 4v.
 BayHStA: Jesuiten 296, Brief Menrad Kugler SJ an den Provinzial vom 3. November 1666, fol.
4v: „[...] imbecillitas ut cogar moraliter plus ferme corpori quam animo indulgere [...].“
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 12.
 BayHStA: Jesuiten 296, undatierte, unsignierte Liste, fol. 14v.

186 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



lassung wurde er Frühmesser in seiner Heimatstadt Freising, dann 1668 Pfarrvikar
von St. Georg und Kanonikus an der Andreaskirche, und nach einem Weiterstudium
in Ingolstadt sogar Dekan, später Katzmaierscher Benefiziat an der Frauenkirche in
München. Bis heute ist sein Wirken in Freising präsent, da unter seiner Ägide St.
Georg barockisiert wurde.855 Allerdings scheint er das bei seiner Bewerbung um die
Freisinger Pfarrei versprochene „exemplarische Leben“ nicht lange geführt zu
haben, wie zahlreiche Auseinandersetzungen um seine Amtspflichten zeigen.856

Das Domkapitel Freising musste ihn daher um 1680 mit den Beschwerden kon-
frontieren, sein „sonderbahrer Fleiß“ in der Seelsorge habe merklich abgenom-
men: „Erstlich hat er schon zwei Jahr nacheinand in der heyligen Weynacht khein
Mötten gehalten,“857 sei sich am Sonntag zu bequem zum Beichtsitzen, überlasse
alle Krankenbesuche und Begräbnisse den Kaplänen, sammle aber fleißig das
Geld in der Pfarrei ein, ohne darüber Buch zu führen, lese an Festtagen kein
Evangelium und auch keine Predigt, „zehntens würdt er an den Werktagen nach-
mittag wohl niemahls in der Khürchen [...] anzutreffen sein.“858

Eine derartige Amtsführung in Freising erlaubt es auch, seine am 4. Januar 1696
auf dem Totenbett verfasste „Lebensbeichte“ zu kontextualisieren. Eine Änderung
seines Lebenswandels, wie er ihn für sich reklamierte, kann aus den Dokumenten
jedenfalls nicht ersehen werden. Er scheint derselbe jähzornige, trunksüchtige und
arbeitsscheue Kleriker geblieben zu sein, der er schon in der Gesellschaft Jesu war.
In seiner „Lebensbeichte“ inszenierte er sich aber dennoch als reuiger Sünder. Es
existiert sowohl eine deutsche wie auch eine lateinische Fassung dieses an den
Provinzial gerichteten Briefes, wobei unklar bleibt, welche die originale ist. Die latei-
nische Version ist einem Band mit Vorträgen für Jesuitennovizen eingefügt, so
dass möglicherweise der Brief den jungen Ordensanwärtern als warnende Lektüre
vorgelesen wurde.859

Schon bei der Dimission aus dem Jesuitenkolleg Hall in Tirol habe er sich ge-
schworen, so schrieb Kugler, alles zu tun, um eines Tages wieder aufgenommen zu
werden.860 Daher habe er im Jubiläumsjahr 1675 zweimal in Rom um den besonde-
ren Gnadenerweis nachgesucht, wieder in den Orden eintreten zu dürfen, was ihm

 Allerdings ist die Aussage Prechtls, Kugler sei erst 1667 zum Priester geweiht worden, inkor-
rekt. Anton Mayer, Statistische Beschreibung des Erzbisthums München-Freising, Bd. 1. München
1874, S. 417; Johann B. Prechtl, Beiträge zur Geschichte der Stadt Freising: Pfarrkirche u. Pfarrei
St. Georg, Bd. 4. Freising 1878, S. 55–60.
 AEM: AA001/3, PfarrA5604, Brief Kuglers an das Domkapitel Freising vom 6. Juni 1668; vgl.
ebd. etwa AA001/3, PfarrA5598 über die Mängel seiner Buchführung, ca. 1685.
 Er habe also keine Christmette gehalten.
 AA001/3, PfarrA5600, undatierte Liste.
 BSB: Clm 930, Brief Menrad Kuglers vom 4. Januar 1696, fol. 285ff.
 APECESJ: Sign. 251, Verz. 2323, Brief von Meinrad Kugler, undatiert, fol. 56–57.

6.8 Sexuelle Gewalt unter Jesuiten 187



aber verweigert wurde.861 Er setzte immer noch seine Hoffnung auf „meine aller-
liebste Mutter, die Societet,“ gerade jetzt, wo ihn eine tödliche Krankheit aufzehre.
Mit der Identifizierung des Jesuitenordens als seiner Mutter hoffte er vielleicht auf
Milde und Vergebung. Von Verantwortlichkeit war aber keine Spur zu finden. Viel-
mehr habe er „aus kheiner Bosheit eines verbrecherischen Gemiethes, weder aus
Begierdt und Wollust“ gehandelt, sondern sei durch „überflissiges Trinckhen“ auf
unmoralische Pfade geführt worden. Der Alkohol habe ihn gegen andere aufge-
bracht, und seine inneren Abwehrkräfte dezimiert („der Geist nam ab“).862 Nun ge-
reichte ihm alles Geistliche zur Abscheu: „Und was zuvor fier eine Zuversicht war
das Gebett, [...] das war meiner Seel ein Grausen.“ Sein Leben nach der Entlassung
aus der Gesellschaft beschrieb er zwar als einen Weg der „Freiheit,“ allerdings einer
zerstörerischen Freiheit. Denn diese führte ihn zu immer größerem Konsum von
Alkohol und weiterer Unkeuschheit, und zerrte ihn schließlich in den Abgrund des
moralischen Ruins. Auf dem Totenbett bat er nun, dass die Väter der Gesellschaft
seines „allgemach an den Lefzen hangenden Geists“ in der hl. Messe gedenken. Er
unterzeichnete den Brief bemerkenswerterweise mit „Menrad Kugler, der Societet
Missgeburth,“ um seine Reue auszudrücken und starb 1697.863 An diesem Schreiben
ist weniger bemerkenswert, dass es insinuiert, Kugler habe nach dem moralischen
Zusammenbruch sein Leben gebessert, sondern vielmehr das direkte Eingestehen
sexueller Fehltritte, auch wenn er diese durch den Hinweis auf unmäßigen Alkohol-
genuss relativierte. Schließlich war der Sterbende ja Kanonikus an einem ehrbaren
Stift in Freising.

Der aus Landshut stammende P. Bartholomäus Schrecksnadl, ein scholasticus
approbatus,864 wurde 1663 vom jungen Magister Bernhard Zurmatten, damals
ebenfalls Scholastiker,865 bezichtigt, ihn öfter zu unsittlichen Taten (ad turpes) ge-
bracht zu haben, bei denen es zum Samenerguss kam. Es scheint sich um gegen-
seitige Selbstbefriedigung gehandelt zu haben. Allerdings wird Schrecksnadl als
der alleinige Delinquent dargestellt. Die Denunzierung erfolgte im Geheimen (se-
creta), da Zurmatten fürchtete (horrore), der Missbrauch an ihm könnte sich wie-
derholen, da Schrecksnadl angeblich in sein jetziges Kolleg versetzt worden
war.866 Doch auch in anderen Kollegen hatte sich Schrecksnadl nur Feinde ge-
macht. Selbst seine Professoren stieß er vor den Kopf, verursachte ständig Quere-
len in der Gemeinschaft oder in der Schule, so dass man 1666 zu dem Schluss

 APECESJ: Sign. 251, Verz. 2323, fol. 56.
 APECESJ: Sign. 251, Verz. 2323, fol. 56v–57.
 APECESJ: Sign. 251, Verz. 2323, fol. 57.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 4159, Geburt 1634, Eintritt 1654, Dimission 1669.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 3019, Geburt 1638, Eintritt 1654, Tod 1695.
 BayHStA: Jesuiten 320, Notiz von 1663, fol. 2.

188 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



kam, er müsse geistig verwirrt (perturbatus animae) sein. Daher befürchtete die
Ordensleitung auch, er könne im Gymnasium Konstanz einen Skandal auslö-
sen.867 Schrecksnadel selbst hatte sich am Tag zuvor beim Provinzial beklagt,
dass er überall verfolgt werde und daher erwarte, dass Schüler alle möglichen
Gerüchte über ihn verbreiteten. Um diesen Schrecken zu entgehen, bat er um die
Versetzung nach Mindelheim.868 Die Antwort des Provinzials an den Rektor
sprach Bände. Schrecknadls Argumente bewegten ihn schon deshalb nicht, weil
der Mann in der ganzen Provinz keinen guten Ruf besitze, aber auch weil in die-
sem Jahr bereits zwei Priester, die am selben Ort wie Schrecksnadel unterrichtet
hatten, der Infamie verdächtig geworden waren, so dass ein Zusammenhang mit
diesem nicht unwahrscheinlich sei.869 Nach anfänglicher Besserung des Täters
wurde aber schon 1668 klar, dass Schrecksnadl immer schwieriger wurde. Seine
Eitelkeit (vanus sui aestimator) mache ihn süchtig nach Komplimenten (humanae
laudis impiger sectator) und verleite ihn zu allerhand Bequemlichkeiten für sei-
nen Körper (commoditatibus exquisitus). Zudem sei er unmäßig im Alkoholkon-
sum und Essen, ungeduldig und jähzornig (a natura cholericus). Für den Rektor
war daher klar, dass Schrecksnadl unkorrigierbar (incorrigibilis) sei.870 In der
Umgebung verbreitete er sogar Gerüchte, dass der Rektor des Kollegs die Patres
Hunger leiden lasse und stachelte die Gläubigen auf, dem Provinzial zu schrei-
ben.871 Verständlicherweise wurde er schon im nächsten Jahr entlassen.872 Über
seinen weiteren Lebensweg ist nichts bekannt.

6.9 Fälle von Gewalt im Klassenzimmer

Obwohl General wie auch Provinzkapitel es ihren Mitgliedern ständig einschärf-
ten, dass es keinem Gymnasialprofessor zustand, einen Schüler zu schlagen,
außer mit ausdrücklicher Erlaubnis des Oberen, wurde dieses Verbot oft ignori-

 BayHStA: Jesuiten 320, Brief des Rektors von Konstanz (unleserlich) an den Provinzial vom
14. Oktober 1666, fol. 11.
 BayHStA: Jesuiten 320, Brief von Bartholomäus Schrecksnadl an den Provinzial vom 13. Okto-
ber 1666, fol. 9v–10v.
 BayHStA: Jesuiten 320, Brief von Provinzial Veihelin an den Rektor von Konstanz vom 16. Ok-
tober 1666, fol. 12.
 BayHStA: Jesuiten 320, Brief von Max Lerchenfeld aus Feldkirch vom 20. Januar 1668, fol.
20–21v.
 BayHStA: Jesuiten 320, Brief von Matthäus Hess an den Provinzial vom 13. März 1668, fol. 22.
 APECESJ: Sign. 72 A 1349, fol. 412.

6.9 Fälle von Gewalt im Klassenzimmer 189



ert.873 Dies war umso erstaunlicher, da es streng geahndet wurde. Denn eine
nicht lizenzierte Züchtigung konnte Gerüchte über die „Gewalttätigkeit“ der Leh-
rer schüren oder eine sadistische Komponente besitzen. Die böhmische Provinz
drohte 1677 daher jedem Täter die Strafe an, sich selbst vor den Mitbrüdern im
Kolleg auspeitschen zu müssen. Dem Jesuiten, der die Schüler an Geschlechts-
teilen (verenda), Gesicht oder Hand berührte (attingere) wurde gar eine Auspeit-
schung (virgis, non baculis) durch den Oberen angedroht.874

Wo Auspeitschung und sexuelle Lust zusammenfielen, ist die Rede vom Sadis-
mus angebracht. Solchen kann man bei Philipp Has/Haas, vermuten, der am Frei-
burger Gymnasium im Breisgau dozierte.875 Er scheint in der Oberdeutschen
Provinz bereits einen schlechten Ruf als Lehrer besessen zu haben, als 1652 der
Freiburger Rektor Gebhard Deininger einen Bericht über ihn an den Provinzial
sandte.876 „Ich schweige darüber, dass er seinen künftigen Schülern der verhass-
teste Lehrer [exosissimus] sein wird, und dass wegen ihm ein großer Teil die Schule
verlassen wird,“ denn es gebe eine weitaus schwerwiegendere Anschuldigung,
schrieb Deininger.877 Die Denunziation stammte vom Jesuiten Beatus Schlinin-
ger.878 Dieser fand es auffällig, dass ein Schüler sich in der Schule so verhielt, als ob
er einen schlechten Umgang habe [mali commercii]. Er stellte ihn daher zur Rede.
Zunächst ausweichend, gestand er „völlig errötend [rubore suffusus], dass P. Has,
ihn mit Ruten auspeitschen haben wollen [virgis [...] caedere eum] und dies dann
auch getan habe.“ Dieser „gute [bonum] Jüngling [juvenis]“ stammte aus einer örtli-
chen Adelsfamilie. Ein anderer Schüler bestätigte das „laszive Verhalten“ von Has,
und fügte hinzu, dass dieser ihn auch geküsst [oscula figendo] habe. Der zuletzt ge-
nannte Schüler spielte mit dem Gedanken, Jesuit zu werden, weswegen ihn der

 BSB: Clm 1553, vol. 3. Allein für das Jahr 1768 sind zahlreiche Einträge von Entlassungen und
harschen Bestrafungen mit der Rute und Inkarzerierung verzeichnet, etwa unter „virgis castigatus,“
und „mane virgis exceptus.“ Siehe fol. 535, 536, 537, 540, 541, 542, 546, 552, 557, 562, 575.
 APECESJ: Abt. 40–2, 1, Archivi Provinciae Rhenanae superioris, fol. 616, vom 10. Oktober 1660.
APO: 45/141/0/-/16, Matthias Tanner aus Brünn am 27. August 1677, fol. 267. Vgl. ebd., „Memoriale
pro communitate post Congregationem Provincialem Superioribus Oblatum,“ unterschrieben vom
bayerischen Provinzial P. Jacobus Willi (Provinzial, 1686–1689), fol. 319: „Prohibendum [...] voluit
P. Noster sub gravi poena ad arbitrium superiorum ne Praefecti aut professores nos discipulos ipsi-
met flagellis caedant, sed si quos tali poena plectendi, ipsi se flagellent.“
 APECESJ: Sign. 68 D, Verz. 7488. Geburt 1608, Eintritt 1626, Tod 1675, coadjutor spiritualis.
1649 lehrte er Rhetorik an der Universität Freiburg, siehe Meyer (Hg.): Die Matrikel der Universi-
tät Freiburg, S. 911.
 BayHStA: Jesuiten 352, Brief von Gebhard Deininger aus Freiburg vom 14. Oktober 1652 an
den Provinzial, fol. 7. Deininger, zu diesem siehe APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 8515.
 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 7.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 4343, Geburt 1607, Eintritt 1627, Tod 1677, Profess-Gelübde.

190 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



Rektor des Kollegs ebenso wie den Adligen als besonders vertrauenswürdig ein-
schätzte. Die Konsequenz war aber keineswegs die Eröffnung eines Ausschlussver-
fahrens gegen Has, sondern lediglich seine Versetzung, obwohl der Rektor vor
einer weiteren Verwendung als Lehrer gewarnt hatte: „Daher meine ich, dass Pater
Has, nicht nur von hier abgezogen, sondern auch nicht mehr als Lehrer eingesetzt
werden soll.“879 Allerdings verwandte man ihn trotz dieser Warnung auch weiter-
hin als Gymnasialprofessor für Rhetorik und die Humaniora. 1656 findet man ihn
im Kolleg Ensisheim, 1661 in Biburg, und von 1672 bis zu seinem Tod 1675 anschei-
nend ohne Aufgabe in Mindelheim.880

Auch im schweizerischen Solothurn gab es einen ähnlich gelagerten Fall im
Jahr 1667. Einige Wochen vor Weihnachten beklagte der Solothurner Rektor, dass
P. Johannes B. Steidlin „nicht gut mit den Schülern zusammenpasse“ (non bene
convenire).881 Die Humanisten, die man auch als Poetikklasse bezeichnete, waren
im Schnitt zwischen sechzehn und siebzehn Jahre alt und versammelten sich
heimlich, um über ihren strengen Professor zu klagen. Diese Konventikel entluden
sich dann aber geradezu tumultartig Weise über die „compellationes et saevitias
atque ferocia,“ also das verachtende, schroffe, ja gewalttätige Verhalten des Leh-
rers. Die Jugendlichen, die sich herabgesetzt fühlten, opponierten lautstark nach-
dem Steidlin einen aufsässigen Schüler einen „Hungerleider und Bettelbruder,“
andere als „grobe Gesellen“ und „grobs Holz“ bezeichnet hatte. Allerdings blieb es
nicht bei Worten. Er schlug sie ins Gesicht und bestrafte zwei mit der Rute. Er
selbst zeigte sich aber nicht einsichtig, sondern führte den Hass der Studenten nur
auf ihre Ignoranz und Lernunwilligkeit zurück.882 In der Chronik des Gymnasiums
wurde der Tumult als „Seditio“ und „Bauernaufstand“ (rebellio rustica) bezeichnet,
bei dem einige Humanisten-Schüler unerlaubt das Gymnasium verließen (prori-
puere), dann aber reumütig zurückkehrten.883 1669 entließ man Steidlin, der dann
Pfarrer im Bistum Freiburg im Breisgau wurde.884

Ähnlich war die Anklage gegen einen Professor der Rhetorikklasse in Mindel-
heim im Mai 1696. Die eigentliche Tat erwähnte Johannes Mourat, der Hausobere,
aber nicht am Anfang des Briefes, sondern erst in der Zusammenfassung der Ankla-

 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 7: „sed non facile ad docendum applicandus [...].“
 APECESJ: Sign. 40–3, 71, Catalogus Generalis, fol. 365; 420; 487. Der Verbleib von 1662 bis 1672
konnte nicht verifiziert werden.
 APECESJ: 68-D, Verz. 3973, Geburt 1639, Eintritt 1657, Entlassung 1669, scholasticus approba-
tus. BayHStA: Jesuiten 297, fol. 1.
 BayHStA: Jesuiten 297, Brief von Johannes B. Steidlin vom 21. Januar 1668, fol. 4–4v.
 ZBS: S 111/1 Historia Collegii Solothurn, fol. 65.
 Steffen Schmemann: Die Pfarrer inkorporierter Pfarreien und ihr Verhältnis zur Universität
Freiburg (1456–1806). In: Freiburger Diözesan-Archiv 92 (1972), S. 5–160, hier S. 97.

6.9 Fälle von Gewalt im Klassenzimmer 191



gen nach einer ganzen Briefseite lateinischen Textes.885 Außerdem vermied er die
Nennung des Namens des angeklagten Lehrers und setzte dem Bericht eine eigene
Evaluierung voraus. Er sei von „kleinen lügnerischen Jungen“ (mendaculis pueris)
getäuscht (deceptus) worden, die Anschuldigung anfangs zu glauben, habe aber nun
deren Lüge erkannt.886 Die Schüler bezeichnete er durchwegs als Jungen oder „pue-
res“, obwohl es sich um Schüler der Abschlussklasse handelte. Dies veranschaulicht,
dass man die Achtzehnjährigen noch als Heranwachsende ansah. Die doppelte Ver-
kleinerung (mendaculis pueris) stuft diese aber noch weiter zu unglaubwürdigen
Kleinkindern herab. Durch diese rhetorische Verunglimpfung wurde der Visitator
der Provinz, an den der Brief adressiert war, gegen die Aussagen der Opfer beein-
flusst. Er nahm ihrer Beschreibung sexueller Gewalt so jede Überzeugungskraft.
Wie ernst es Mourat war, zeigt sich daran, dass er diese Taktik im zweiten Briefab-
satz wiederholte, sie diesmal aber dem Beschuldigten selbst in den Mund legte. Die-
ser verlange von den „verleumderischen, lügnerischen Jungen“ (injuria a falsis
delatoribus & mendacibus pueris) einen Widerruf.887

Dem Präfekten der Schule, der von der Schwere der Anklage sehr betroffen
war (permotus), hatten die Schüler bereits detaillierte Angaben gemacht. Mourat
befragte sie erneut und anfangs schienen sie die Vorwürfe zu bestätigen. Allerdings
bemerkte er Widersprüche in den beschriebenen Einzelheiten der sexuellen Be-
rührungen. Erst auf der zweiten Briefseite erwähnte Mourat die eigentliche Anklage,
nämlich „unehrenhafte Berührungen“ (tactibus), die während der Prügelstrafen statt-
fanden. Die Beschuldigung der Schüler brachte demnach die Grenzverletzung physi-
scher Gewalt mit einer moralischen, den sexuellen Berührungen, in Verbindung. Auf
die Nachfrage, warum die Jungen zuerst bestimmte Dinge bejahten und dann ver-
neinten, gaben sie an, von der Wortwahl und dem Latein des Präfekten verwirrt
worden zu sein. Da sich der beschuldige Professor völlig unwissend über die Anklage
der Berührungen zeigte, schenkte ihm Mourat Glauben und schloss, dass die Jugend-
lichen die Züchtigung zu einem Akt sexueller Gewalt aufgebauscht hatten: „Wenn
also der Professor irgendeinen Fehler begangen hat, dann scheint mir dieser im Be-
reich der Züchtigung zu liegen und nicht im Bereich schwerer Unkeuschheit [...]“888

Daher schlug er auch vor, den Lehrer in seinem Amt belassen. Einer seiner Kollegen,

 Zu Mourat siehe APECESJ: Sign 68-D, Verz. 5764, Geburt 1632, Eintritt 1648, Profess-Gelübde,
Tod 1703.
 BayHStA: Jesuiten 363, Brief von Johannes Mourat an den Visitator der Provinz vom 31. Mai
1696, fol. 1v: „[...] in modo castigandi [...] inhonestati.“
 BayHStA: Jesuiten 363, fol. 1v.
 BayHStA: Jesuiten 363, fol. 2v.

192 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



Jakob Leutter, forderte sogar die öffentliche Bestrafung der Studenten, was man aber
vermied, um die Gemüter nicht weiter zu erhitzen.889

Während der offizielle Bericht vollständig anonymisiert war, erfuhr man aus
den eigenmächtig abgesandten Briefen des Logikprofessors und Studienpräfekten
in Mindelheim, Emmanuel Dietmann, der weniger Vorsicht walten ließ, die Identi-
tät des schlagenden Lehrers. Es handelte sich um Johann B. Zeltner.890 Der Jesuit
bestätigte die gewalttätige Bestrafung der Schüler durch Ruten (virgis) wegen
deren nächtlicher Herumtreiberei in der Stadt sowie des schlechten Zustands ihrer
Unterkunft. Diejenigen, welche die Strafe als zu hart empfanden (acerbius sensuer-
unt), hätten sich zu einer Verschwörung zusammengefunden: Joseph Biber, Franz
Froschmayr, Johann David Feierabend und Franz Anton Waigl. Auch der Vater des
letzteren habe sich ihnen angeschlossen. Dieser sei früher Kandidat der Gesell-
schaft gewesen, habe dann aber ein „Weiblein“ geheiratet (muliercula).

Sie kommen an verschiedenen Orten zusammen, um Rachepläne gegen den Professor zu
ersinnen, Vergehen zu erfinden [vindictam meditari, varia flagitia et dicteria fingere], als ob
sie vom Pater begangen worden wären, so zum Beispiel, dass er durch die Rutenstreiche
nichts anderes erreichen wollte, als ihre Geschlechtssteile zu sehen und zu berühren [aspec-
tus venereos; tactus impudicos], dass er einem Mädchen einen Ring als Zeichen seiner Geil-
heit geschenkt hatte [signum lascivi amoris annulum alicui puella submisserit], dass er
öffentlich in der Schule geprahlt habe, er brauche eine Frau, die groß wie eine Säule sei [...]
und dass der König und die Königin von Frankreich am Morgen lange nackt auf einem
Stuhl sitzen und von neugierigen Blicken beäugt werden [nudos manere in sella curiosis
aliorum oculis expositis]. Er soll auch noch die Frau des Scharfrichters für ihre Brüste, Kör-
per und Proportionen [laudaverit hujatis carnificis uxorem de colli uberum, corporis propor-
tione ac forma] gepriesen haben [...]891

Um die Vorwürfe noch weiter zu schwächen, breitete Dietmann Informationen
über die Ankläger aus, die ihre Unverlässlichkeit beweisen sollten. Schließlich sei
Martin Demelmayer unter ihnen, der einmal das Gerücht verbreitet hatte, Jesuiten
hätten einen schriftlichen Pakt mit dem Teufel unterschrieben. Severin Hunold gab
schließlich zu, dass die Anklage sexueller Berührungen und die schlüpfrigen De-
tails die Idee von Waigls Vater gewesen seien.892 Bei der Bestrafung und der sexuel-
len Berührung aber begnügte sich Dietmann, die Widersprüche der Aussagen

 Interessanterweise wurde P. Jakob Leutter selbst im Jahr 1711, nach 36 Ordensjahren, entlas-
sen (APECESJ: 68-D, Verz. 6320, Geburt 1658, Eintritt 1676).
 APECESJ: 68-D, Verz. 3093. Geburt 1643, Eintritt 1663, Tod 1705 in Biburg, coadjutor spiritualis.
1673 wurde Zeltner in Freising zum Priester geweiht (AEM: AA001/1, FS132).
 BayHStA: Jesuiten 363, Emmanuel Dietmann an Vizeprovinzial und Visitator Albert Mechtl
vom 31. Mai 1696, fol. 3. APECESJ: 68-D, Verz. 8442.
 BayHStA: Jesuiten 363, fol. 3.

6.9 Fälle von Gewalt im Klassenzimmer 193



auszuweisen, um zu etablieren, dass es wahrscheinlich die Rute war, mit der Zelt-
ner das Geschlechtsorgan betastete und nicht mit seinen Fingern.893 Bemerkens-
wert offen gab Dietmann auch zu, gegen den Dienstweg verstoßen und dadurch
die Autorität des Rektors untergraben zu haben, indem er sich direkt an den Visita-
tor gewandt hatte. Aber er habe sich gezwungen gesehen (compellar) die „Fabeln“
der Jungen, die den Ruf eines unbescholtenen Paters zu zerstören suchten, nicht
einfach stehen zu lassen. Ein Abzug Zeltners würde ihn in den Augen der Bevölke-
rung schuldig erscheinen lassen. Stattdessen müssten die Schüler bestraft werden
und sichergestellt werden, dass keine Gerüchte mehr in die Stadt dringen. Das Ge-
ständnis der Schüler und des Vaters, der lediglich über die strenge Bestrafung des
Lehrers aufgebracht war, sollte den Konflikt beilegen.894 Doch schon ein paar Tage
später griff Dietmann in Mindelheim erneut zur Feder, um sich beim Visitator zu
beschweren, dass die Schüler vom Rektor nicht bestraft würden und auch Zeltner
gegenüber keine Genugtuung leisteten.

Daher scheint es mir in diesen und ähnlichen Fällen kein Heilmittel zu sein, dass ich [...]
schweige, ja in diesem konkreten Fall bin ich sogar in einzigartiger Weise getröstet, dass ich
zumindest versucht habe, jener Verpflichtung Genüge zu tun, die mir vor allem meine
Treue [fidelitatem] auferlegt und mir mein Gewissen durch das Gesetz der Liebe und Ge-
rechtigkeit vor Gott diktiert [impositam mea coram Deo conscientia dictabat].895

Erst ein Jahr später, am 1. Juli 1697, brachten Weigl, Biber, Froschmayr und Feier-
abend den Mut auf, dem Visitator erneut zu schreiben. Dietmann hätte ihnen sol-
che Furcht eingejagt (enormibus nos induxit), dass sie alles widerrufen hätten.
Dies sei aber nur aus Angst geschehen, nicht aus Wahrheitsliebe (autem ex sole
metu).

Nun aber sind wir bereit dieses [...] zu bezeugen, auch vor einem Richter, der für uns er-
nannt wird. Wenn wir Euch überzeugt haben, dass wir ungerechterweise zur Unterschrift
gezwungen wurden, dann bitten [...] wir Euer Hochwürden [...] uns diese [die Unterschrift,
U.L.] zurückzugeben.896

Doch der Provinzial scheint den Jungen weiter keinen Glauben geschenkt zu
haben. Daher konnte Zeltner weiter sein Unwesen treiben. So überrascht es auch
nicht, dass der Rektor des Kollegs in Burghausen schon ein Jahr später ein weite-

 BayHStA: Jesuiten 363, fol. 3 Vgl. den Fall von Franziskus Schlegl.
 BayHStA: Jesuiten 363, fol. 3v.
 BayHStA: Jesuiten 363, Emmanuel Dietmann an den Visitator vom 7. Juni 1696, fol. 5v.
 BayHStA: Jesuiten 363, gemeinschaftlich unterzeichneter Brief der Opfer an den Visitator
vom 1. Juni 1697, fol. 6: „Si vero convincamus, ad dandas nostras syngraphas inuste coactos nos
fuisse, supplices rogamus atque contestamus Reverendissimam Paternitatem, ut iste nobis
reddantur.“

194 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



res Opfer zu beklagen hatte. Er berichtete Provinzial Martin Müller am 15. Januar
1698, Zeltner sei nach Straubing versetzt worden mit der Ermahnung dort nicht
auch seinen Ruf zu ruinieren (ne et ibi se infamet). Ein Schülervater hatte sich
nämlich beschwert, dass Zeltner seinen Sohn nicht nur auf jede nur mögliche
Weise dazu locke der Gesellschaft Jesu beizutreten, sondern ihn sogar dazu
„zwingen“ wolle (compellere voluisse). Zudem habe er versucht, ihn zu kitzeln
(titillationibus tentaverit). Diese titillationes hatten durch den Kontext der Fälle in
Mindelheim eine eindeutig sexuelle Assoziation.897 Dennoch blieb er im Orden
und starb erst 1705 in Biburg.

Noch 1713 ermahnte der Provinzial den Rektor des Kollegs Dillingen, dem
dortigen Studienpräfekten einzuschärfen, seine Schüler auf keinen Fall mit der
Rute zu strafen (virgarum poena) bevor der Rektor den Grund anerkannt und
seine ausdrückliche Erlaubnis dazu gegeben hat. Der Hinweis, den Grund der
Strafe einzusehen, zeigt an, dass der Lehrer bisher seine Schüler eigenmächtig
und irrational bestraft hat.898 Zahlreiche ähnliche Fälle gab es aber auch in ande-
ren Provinzen, wie etwa der Oberrheinischen Provinz, in der man 1723 Magister
Franciscus Kiefer wegen der nächtlichen Auspeitschung seines Schülers dimittiert
zu haben scheint.899

6.10 Gewalt in der Jesuitenschule

Eine bisher in der Forschung allerdings nicht gestellte Frage ist, warum Jesuiten
relativ einfach ihre Schüler zu sadistischen Praktiken überreden konnten. Sicher-
lich waren die Schüler zu Gehorsam sozialisiert, vor allem dem Beichtvater gegen-
über, und kannten auch die Geißelung als anerkanntes Instrument des geistlichen
Fortschritts, der sogenannten Selbstabtötung, sowie auch die Prügelstrafe im Unter-
richt. Nur selten eskalierte aber eine Bestrafung. So hatte das Jesuitenkolleg Posen
am 6. April 1693 zu beraten, was man mit dem geistlichen Koadjutor Sobolweski
anfangen solle. Dieser hatte aus „gerechtem Grund“ mit einem Stock (baculo) den
Sohn eines Bürgers geschlagen, der allerdings zurückgeschlagen (repercussit per-
cussorem) und sich bewaffnete Hilfe verschafft hatte.900 1689 wurden eine Reihe

 BayHStA: Jesuiten 363, Brief von Rektor Franz Schmalholz an den Provinzial Martin Müller
am 15. Januar 1698 fol. 7.
 APECESJ: Sign. 41–14, 2, s. pag. vom 30. August 1713.
 APECESJ: Sign. 40–2, 7, fol. 199 vom 28. Juli 1723. Die Identität Kiefers ergibt sich durch
STAM: 15/453, fol. 236v.
 BJ K: BJ Rkp. 5197, Acta consulationum, habitarum in Collegio Posnaniensi Societatis Jesu [...]
ab anno 1684–1773, fol. 17–17v.

6.10 Gewalt in der Jesuitenschule 195



von Studenten tagelang im unterirdischen Karzer des Kollegs von Gorizia einge-
sperrt, weil sie ihren Lehrern Gewalt angetan hatten.901

Aber auch unter Studenten war gegenseitig verübte physische Gewalt durchaus
üblich.902 Fanden die Jesuitenlehrer etwas über solche Schlägereien heraus, griffen
sie sofort ein, vor allem, um den Ruf des Kollegs zu schützen. Ein bemerkenswertes
Beispiel dafür ist aus Posen überliefert, wo am 22. Januar 1687 in der Nacht zwei
Studenten der Rhetorikklasse einen Mitschüler und Adlatus schwer verprügelten,
da er ausfallend gegen sie geworden war. Die Schläger wurden, nachdem sie der
Präfekt eingefangen hatte, den Behörden der Stadt für den Karzer übergeben.903

Ein halbes Jahr später aber, angeblich am 17. Juni 1687, verprügelten die Studenten
der Domschule einen Rhetoriker der Jesuiten, die nun ihrerseits Satisfaktion for-
derten. Eine zeitgenössische Zeitung berichtete:

Als diese den Jesuiten versagt, sind sie mit etlichen hundert Studenten herausgezogen und
die Canonicos neben der gantzen Academie heraus fordern lassen. Die Academici [...] ließen
umb zwei Uhr Nachmittag die Sturm-Glocke ziehen und giengen mit aller Macht anfänglich
150 Personen zu Ross und Fuß auf die Jesuiten los, trieben sie aus dem Felde bis unter die
Brücke, beschädigten ihrer viel und wurffen einen sehr Verwundeten von der Brücke ins
Wasser [...] In Summa es war so anzusehen, als wenn zwei kleine Armeen wider einander
stritten. [...] Den 18. dito wollten die Domherren den Jesuiten die Kirche zu schließen, weil
sie ihre Studenten zu diesem Exzess angefrischet; die Jesuiten aber droheten denen all die
Hälse zu brechen, so solches tentiren würden.904

Die fantastisch anmutende Quelle verliert aber an Glaubhaftigkeit, wenn man
etwas tiefer bohrt. Denn zum einen erscheinen die Jesuiten hier als die unver-
söhnlichen Kriegstreiber, als die sie die Polemik der Zeit gerne hinstellte, zum an-

 Claudio Ferlan, Mario Plesnicar (Hg.): Historia Collegii Goritiensis Gli Annali del collegio dei
gesuiti di Gorizia (1615–1772). Trento 2020, S. 375.
 Siehe etwa die interessanten Funde von Fidel Rädle: Pietas et mores–Rebellion und Gewalt.
Studentenleben in der Frühen Neuzeit. In: Syntagmatia. Essays on Neo-Latin Literature in Ho-
nour of Monique Mund-Dopchie and Gilbert Turnoy. Hg. von Dirk Sacré, Jan Papy. Leuven 2009.
 BJ K: BJ Rkp. 5197: fol. 6. Ein Ähnlicher Fall ereignete sich im Jahr 1717 als drei Studenten
den Famulus des Schneiders „grausamst“ (crudelius) mit Ruten verprügelten und von der Stadt-
verwaltung in Haft genommen worden waren, ebd. fol. 59v–61.
 Rechter, Warhafftiger und ausführlicher Bericht, Alles Was bißhero in diesem 1687sten
Jahre die Christlichen Waffen für herrliche Siege hin und wieder gegen den Erb-Feind, Türcken
und Tartarn erhalten. Leipzig 1687, S. 6. Kanonikus Pilkowski wurde in dem Kampf schwer ver-
wundet. 1764 entfloh der Küster der Jesuiten, aber nicht ohne vorher die 12.000 Gulden, die er an
Zinsen von den Juden Posens eingenommen hatte, mitzunehmen. Die Juden wurden beschuldigt,
ihn getötet zu haben, bis er in Gnesen aufgegriffen wurde, siehe Joseph Perles: Geschichte der
Juden in Posen. Breslau 1865, S. 106. Es war mir leider nicht möglich die Akten über den Tumult
von 1687 selbst einzusehen. Es scheint sich um diesen Faszikel zu handeln APP: 53/474/0/2.7.10/
I.2251 Materiały dot. tumultu antyżydowskiego w Poznaniu.

196 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



deren widersprechen jesuitische und jüdische Quellen. Nach diesen ereignete
sich der Vorfall im November und nicht im Juni. Der Anlass war auch keine Schlä-
gerei zwischen Schulstudenten, sondern vielmehr eine Attacke von Jesuitenschü-
lern auf jüdische Häuser. Nach einem Eintrag in den Consultationes des Ordens
hatten die Jesuiten bereits am 8. November 1687 mehrere Studenten, selbst Ad-
lige, wie der Text vermerkt, wegen dieser nächtlichen und gewalttätigen Tumulte
von der Schule geworfen.905 Die jüdischen Quellen verfeinern die Sichtweise: Der
Magistrat der Stadt habe auf der Inkarzerierung und dem Schulverweis bestan-
den, was die Jesuiten aber als Entehrung empfanden und so am 18. November
einen Mob gegen das Judenviertel anführten. Drei Tage und drei Nächte lang
wurde gekämpft, vermerkt das Gemeindebuch der Juden von Posen.906

Auch für das achtzehnten Jahrhundert lassen sich zahlreiche Quellen für Ge-
walt in den Kollegien finden, so etwa für das Jahr 1767, als im Bamberger Kolleg
ein Student einen Laienbruder, der die Sakristei der Kirche übersah, „in bösarti-
ger Weise“ schlug (malitiose). Man entschied, den Fall dem Weihbischof zu mel-
den, denn der Student hatte sich damit die Exkommunikation zugezogen. Bis
dahin sperrte man ihn fünf Tage bei den Franziskanern ein. Der Generalvikar ab-
solvierte ihn im Anschluss von der Kirchenstrafe.907

Die Quellen bezeugen, wie leicht die Jesuiten ihre eigenen Schüler zu Gewalt
anstacheln konnten, wenn sie diese approbierten und sie auch in Kauf nahmen. In
einer solchen Atmosphäre ist es nicht verwunderlich, dass es zu Exzessen kam, die
Schülern auch zumutete, die sexuellen Gewaltfantasien ihrer Lehrer zu ertragen.

6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch

Obwohl sexuelle Beziehungen gleichaltriger Partner freiwillig erfolgen konnten,
muss beachtet werden, dass zwischen einem Beichtvater und einer Klosterfrau
oder einer Frau aus der Stadt oder gar einem Mädchen ein enormes Machtgefälle
bestand. Schließlich hatte die Pönitentin ihre geheimsten Sünden dem Priester
anvertraut, der dadurch eine besondere spirituelle Machtstellung erhielt. Er war

 BJ K: BJ Rkp. 5197, fol. 7. Siehe auch Perles: Geschichte der Juden in Posen, S. 62.
 Ebd., S. 62–63. Ähnliche Fälle dokumentiert Jacek Wijaczka: Państwo polsko-litewskie w
XVI–XVII w. jako „raj dla Żydów”. Mit czy rzeczywistość? In: Piotr Robak: Verba volant, scripta
manent. Księga jubileuszowa dedykowana Profesorowi Zbigniewowi Anusikowi w sześćdziesiątą
piątą rocznicę urodzin, hg. von. Małgorzata Karkocha, Łódź 2022, hier S. 592–593. Eine dritte, wie-
derum weiter differenzierende Quelle bei Józef Łukaszewicz: Obraz historyczno-statystyczny
miasta Poznania w dawniejszych czasach, Bd. 2. Poznaniu 1838, S. 349.
 APECESJ: Sign. 41–16, 8, Consultationes Bamberg, Eintrag für den 4. März 1767, s.pag.

6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch 197



es, der ihr riet, welche ihrer Entscheidungen gut und welche falsch waren, was
moralisch verkommen und erlaubt war, worin sie dem Willen Gottes folgen
könnte und welche Gedanken vom Teufel herrührten. Missbrauchte ein Beichtva-
ter eine solche Vertrauensstellung für seinen eigenen finanziellen oder sexuellen
Vorteil, so lag spiritueller oder sexueller Missbrauch oder beides vor, und damit
eine kirchliche Straftat. Konnte man etwa nachweisen, dass ein Sexualvergehen
im Beichtsuhl oder aufgrund der Beichte erfolgt war, konnte ein Richter dies als
Sollizitation werten, die mit der Exkommunikation bestraft wurde.908 1748 riss
den Konsultoren der Oberrheinischen Provinz daher der Geduldsfaden, als ein
Superior anfragte, ob ein Priester „P.J.B.“ (Pater Jacob Baegert) nur vom Beichtsit-
zen bei den Nonnen suspendiert sei und ob man dieses Verbot vielleicht lockern
dürfte? Allein die Frage zeigte bereits, dass „P.J.B.“ Delikte begangen haben
musste, die zu seiner Suspendierung geführt hatten, oder zu der Frage, ob er
überhaupt je wieder im Kloster die Beichte hören dürfte. Außerdem scheint hin-
ter der Anfrage der Wunsch Baegerts gestanden zu haben, wiederum dieses Sak-
rament zu spenden. Die Konsultoren antworteten: „Man darf ihm keineswegs
nachgeben wegen der unglaublichen und unbelehrbaren Leichtigkeit dieses Men-
schen und seiner Unklugheit, die er schon oft in unseren Häusern an den Tag ge-
legt hat und bei den Weltlichen damit einen Skandal erregt hat.“909

Da sexuelle Fehltritte allzu oft mit dem Beichtstuhl in Verbindung standen,
konnte der Provinzial der Oberdeutschen Provinz es auch nicht auf die leichte
Schulter nehmen, als 1694 der Trienter Jesuit Felix Poli910 aufgeregt aus Regens-
burg berichtete, dass die ganze Stadt und besonders der Reichstag (tota aula)

 Juan de Azevedo: Tribunal Theologicum & Juridicum, contra subdolos confessarios in Sacra-
mento Poenitentiae ad venerem solicitantes, securioribus [...] Ulyssipone Occidentali 1726.
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, 1748, fol. 52v. Aller-
dings erlaubte man seine Versetzung, sofern diese „still“ geschehe. Aus ebd. vom 19. Oktober
1750, fol. 63v wird klar, dass es sich um P. Jacob Baegert (1717–1772) handelte. Sein Superior
fragte, ob man ihm vielleicht die Beichterlaubnis für Männer geben sollte, was das Konsul-
torium ablehnte: „Valde periculosum si tamen solummodo ad audiendas confessions virorum,
minime autem mulierum,“ – es wäre also ein öffentliches Schuldeingeständnis, wenn man ihn
nur bei Männern Beichte sitzen ließe. Vielleicht hat man ihn aus diesem Grunde 1751 nach
Kalifornien gesandt (APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 12186, 12188). Baegert ist bekannt für sein
Werk Jakob Baegert: Nachrichten von der Amerikanischen Halbinsel Californien mit einem
zweyfachen Anhang falscher Nachrichten. Mannheim 1773. Der Nachruf auf Baegert befindet
sich in UB W, HS: M.ch.f.346, fol. 212r–214.
 APECESJ: 68-D, Verz. 5334. Geburt 1649 in Trient, Eintritt 1668, angeblicher Austritt 1677 und
Eintritt bei den Somaskern. Seltsamerweise wurde Poli im Katalog der Gesellschaft Jesu als 1677
entlassen angeführt, obwohl er noch in den 1690ern ganz offiziell an der Universität Ingolstadt
als Jesuit lehrte. Er legte auch 1686 in Amberg die Profess-Gelübde ab, siehe APECESJ: Sign. 40–3,
6, fol. 20v.

198 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



über die „skandalöse Freundschaft und Vertrautheit, ja Liebschaft“ des Rektors,
Johann Federer,911 mit der „schönen Anna Müllerin“912 tuschle. Der Bericht war
umso delikater, als Poli selbst kein unbeschriebenes Blatt war, und angab, dass er
der Sollizitation mit der Äbtissin von Obermünster verdächtigt werde.913

Um seinen Gerüchten mehr Substanz zu verleihen, legte er Briefe des kaiser-
lichen Legaten Franz Rudolph von der Halden und Johann Huebers bei, die seine
Aussagen bestätigten. Er beschrieb eingehend, wie sich der Rektor fast jeden Tag
mit der Frau treffe, und ihr wöchentlich eine Geldsumme aus der Jesuitenkasse
zukommen lasse. Durch das offene Fenster winkten sie sich verliebte Zeichen
zu,914 weswegen die Studenten sie bereits als „Frau Rektorin“ (Signora Rettrice)
bezeichneten. Allein die schnelle Versetzung Federers könne der Lage Abhilfe
schaffen.915

Ende Juni 1694 hatte Halden Federer auch persönlich gesprochen. Dieser stritt
aber aber alles ab916 und bezichtigte stattdessen Poli zahlreicher Sexualdelikte.
Daher habe sich der Graf entschlossen, dieses dem Provinzial nicht zu berichten,
weil er den Anschuldigungen nicht glaube und das Ansehen der Gesellschaft nicht
weiter beschmutzen (hoc collegio defecere) wolle. Halden informierte lieber einen
Freund Polis, P. Migazzi.917 Federer wurde in der Tat noch im selben Monat abberu-
fen. Am Tag seiner Abreise kam „Donna Olimpia“, wie man seine „Konkubine“
nannte, zum Kolleg, wo sie den ganzen Tag weinend vor der Türe saß.918

Der Provinzial sandte Federer nun nach Burghausen. Dort benahm er sich als
Beichtvater der Englischen Fräulein oder Mary Ward Schwestern seltsam. Er
schien peinlich genau darauf zu achten, dass niemand außer ihm den Schwestern
das Beichtsakrament spendete. Bald war klar, warum. Er befürchtete, die Schwes-
ter, die mit ihm eine sexuelle Beziehung unterhielt, könnte einem anderen Pries-
ter ihren Geschlechtsverkehr beichten.919 Allerdings ließ sich diese Beziehung

 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 8126. Geburt 1645, Eintritt 1666, Profess-Gelübde , Tod 1706.
 BayHStA: Jesuiten 337, Brief von Felix Poli SJ vom 25. Mai 1694 an den Provinzial.
 APECESJ: 68-D, 5334. 1673 war er Professor am Münchner Wilhelmsgymnasium (BSB: Clm
1551, fol. 151v). 1687 und dann wieder 1692 Professor an der Universität Ingolstadt, siehe Mederer:
Annales Ingolstadiensis Academiae, S. 59; 74. Franz Sales Romstöck: Die Jesuitennullen Prantl’s
an der Universität Ingolstadt und ihre Leidensgenossen: eine biobibliographische Studie. Eich-
stätt 1898, S. 272.
 BayHStA: Jesuiten 337, Brief Graf von Halden vom 25. Mai 1694, fol. 6.
 BayHStA: Jesuiten 337, Brief Graf von Halden vom 8. Juni 1694, fol. 2v.
 BayHStA: Jesuiten 337, Brief Graf von Halden vom 22. Juni 1694, fol. 8.
 BayHStA: Jesuiten 337, Brief Graf von Holden vom 22. Juni 1694, fol. 8.
 BayHStA: Jesuiten 337, Brief Graf von Holden vom 22. Juni 1694, fol. 11.
 BayHStA: Jesuiten 363, Brief von Rektor Franz Schmalholz an den Provinzial Martin Müller
am 15. Januar 1698, fol. 7.

6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch 199



nicht mehr lang verbergen, da die junge Klosterfrau Anna Ludovika von Donners-
berg schwanger war. Sie schrieb an ihren Stiefvater Franz Albrecht von Wager
auf Hohenkirchen Ende 1697, dass sie nicht mehr im Klosterstande verbleiben
könne:920

Seitemahlen ich mich mit Herrn P. Rector als meinem Beichtvatter in Burghausen dem Las-
ter der Unzucht sogar in dem Werck selbsten wuerklich vergriffen, daher ich Euer Gnaden
[...] vertrauensvoll offenbahren wolle, damit mir Elenden und betrübten durch dero Macht
undt Beistand zu meinem Seelenheyl möge geholffen werden.921

Die ehemalige Schwester verließ den Konvent und zog zu ihrer Familie nach Nym-
phenburg. Doch zuvor gab sie einem protestantischen Reiter (eques) Briefe mit, der
sie nach Nürnberg bringen sollte. Diese beinhalteten nicht nur schärfste Angriffe
auf das klösterliche Leben, sondern vor allem auf die Gesellschaft Jesu. Außerdem
erhellten sie, dass Federer und Ludovika zusammen fliehen und zum lutherischen
Bekenntnis übertreten wollten. Der Bote las die Briefe und gab sie seinem Leutnant,
der die Jesuiten „liebte“ (amans), und sie an die Gesellschaft weiterleitete. Dadurch
verhinderte der Regensburger Rektor Ferdinand Rassler nicht nur einen weiteren
Skandal, sondern wohl auch die Flucht Federers. Ludovika heiratete schon am
28. März 1699 Johann Christoph von Schwaben auf Altenstatt, verstarb aber im Kind-
bett bereits am 27. März 1700.922

Berücksichtigt man das Machtgefälle zwischen Beichtvater und Klosterfrau,
muss man annehmen, dass Federer nicht nur das Beichtsakrament, sondern auch
die geistliche Begleitung, die ihm anvertraut war, benutzt hat, um seinen sexuel-
len Bedürfnissen nachzukommen. Er hat seine spirituellen Vollmachten miss-
braucht und Donnersberg dadurch sexuelle Gewalt angetan. Da man ihm eine
direkte Sollizitation, also den Missbrauch des Beichtstuhls für den Geschlechts-
verkehr, nicht nachweisen konnte, verblieb er im Orden, in dem er auch die Pro-
fess-Gelübde abgelegt hatte, und starb 1706 in Innsbruck.923

 Dieser war ein Sohn von Johann von Wager und Maria Caritas von Leonrod, deren Schwes-
ter einen Freiherr Donnersberg geehelicht hatte. Anna scheint mehrere Geschwister gehabt zu
haben, u.a. Joseph Ignaz (gest. 1701), Albrecht Siegmund, Eusebius und Maria Sophia und Maria
Sidonia.
 BayHStA: Jesuiten 337, fol. 19.
 Johann Seifert: Genealogische und historische Beschreibung der uhralten Hoch-Adelichen
Familie derer Herren v. Schwaben auf Altenstatt [...]. Regensburg 1726, S. 9.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 8126.

200 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



Dass Federer versucht haben soll, Poli, der ihn an den Provinzial verraten
hatte, anzuschwärzen, war verständlich. Allerdings war der Ruf des letzteren
wohl bereits vorher ruiniert. Selbst Fortunatus Peracher, der in Zürich zum refor-
mierten Bekenntnis übergetreten war, spielte auf Polis Reputation als lüsterner
Verführer an. Er sagte ihm nach, in Holland Vater eines Kindes geworden zu sein:

Bisweillen lassen sie auch junge Jesuiterle und holdselige fructus ventris von ihnen an das
Tageslicht kommen, wie P. Felix Poli in Holland, der etliche Jahr hernach, fast gleicher Ursach
halben, auss ihrem Orden dimittiret worden, und wie jene zwei Missionari in Pohlen [...] wel-
che eine Hur in Jesuitischer Mannskleidung als einen Leyen-Bruder mit sich geführt.924

Wahrscheinlich hat Heinrich Ritter von Lang diese Bemerkung nicht gekannt, denn
ansonsten hätte ihn ein an Poli adressierter Brief des römischen Jesuiten Eusebius
von Truchsess, der zum Zeitpunkt des Briefes als Assistent für Deutschland in Rom
fungierte, aufhorchen lassen. Ohne Perachers Kontext war dieser Brief nämlich
nur schwer verständlich. Poli hatte den kaiserlichen Botschafter in Holland, Franz
Anton Graf von Berka begleitet, und residierte 1692 in Den Haag.925 Truchsess be-
richtete von Gerüchten, denen Poli ausgesetzt war, trotzdem ein Däne926 seine Un-
schuld beteuere.927 Wiederum scheint es, dass Peracher eine ernst zu nehmende
Quelle darstellt, die darauf hinweist, dass Poli in Holland in der Tat zumindest
einem rufschädigenden Gerücht ausgesetzt war und man ordensintern wusste,
dass es sich um den Vorwurf einer sexuellen Beziehung handelte.

Polis Ruf hatte auch in Regensburg 1694/95 gelitten. Es scheint sogar, dass es
die „Spatzen von den Dächern pfiffen,“ er habe ein Verhältnis mit der Äbtissin
von Obermünster. Poli hielt den ehemaligen Generalvikar und Kanonikus Jo-
hann Götzfried928 für den Urheber einiger anonymer Briefe mit intimen Details
über das Gerücht, suchte ihn eines Tages in seinem Haus auf und versuchte, ihn
mit Gewalt zu einem Widerruf zu bringen. Der Kanoniker habe ihn in seiner
adligen Ehre gekränkt.929 Allerdings bestand der tätlich angegriffene Domherr
seinerseits auf Satisfaktion und Entschuldigung, die Poli aber partout nicht leis-

 Peracher: Miles Gloriosus, S. 348. Die Episode aus Polen ließ sich nicht identifizieren.
 PIBA 3: 82. 1685 scheint Poli auch die bayerischen Truppen nach Ungarn begleitet zu haben,
siehe Carlos Sommervogel: Bibliothèque de la Compagnie de Jésus, Bd. 9. Brüssel 1900, S. 777.
 Es ist unklar, ob er einen dänischen Arzt mit der Abkürzung „med.“meint.
 BayHStA: Jesuiten 362, Brief von Eusebius Truchsess an Felix Poli in Den Haag vom
12. April 1692, fol. 1.
 Stephan Kremer: Herkunft und Werdegang geistlicher Führungsschichten in den Reichsbis-
tümern zwischen Westfälischem Frieden und Säkularisation: Fürstbischöfe, Weihbischöfe, Gene-
ralvikare. Freiburg 1992, S. 242.
 BayHStA: Jesuiten 362, Johann Götzfried an den Provinzial vom 23. August 1695, fol. 2–9.

6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch 201



ten wollte, weil er nach seinem Verständnis einen weitaus größeren Ehrverlust
erlitten hatte.

Selbst die in den Gerüchten als Liebhaberin Polis bezeichnete Äbtissin Maria
Theresia von Sandizell in Obermünster, als solche eine Reichsfürstin, schrieb zu
Polis Unterstützung. Sie habe Poli „beyzuspringen,“ da sie ihm „wegen theuer ge-
leisteten vilfeltigen Rat und Dienst (was die Seel und anderer hochwichtigste Ge-
scheffte betreffend) verbunden“ sei, und da „unser beyder Ehr mit höchst iniuri
verleumbterischer Weis angegriffen“ worden war.930 Die Tragödie entfaltete sich
weiter, als Poli eine zwanzig Seiten umfassende Verteidigungsschrift verfasste und
seine Angriffe auf den Kanonikus weiter untermauerte.931 Die Äbtissin, die eben-
falls von Götzfrieds Schuld überzeugt war, rief ihrerseits den Provinzial an, eher
ihr als „Reichsstandt“ als einem „Doctor canonico“ (dem Kanonikus) nachzugeben
und Poli in Regensburg zu belassen. Dies sei das beste Mittel gegen die Verleum-
dung anzugehen.932 Der Orden aber fürchtete, der mächtige Kanoniker könnte den
Jesuiten im ganzen Bistum schaden und zog es vor, Poli zu einer Entschuldigung zu
bewegen. Rektor Jakob Prugger musste aber dem Provinzial mitteilen, dass Poli
„durch nichts bewegt werde: Er verharrt in seiner Halsstarrigkeit, aus Regensburg
nicht wegzugehen.“933 Erst Ende 1695, als ihm der General in Rom höchstpersönlich
befahl, endlich nachzugeben und ihn für seinen Ungehorsam im Refektorium aus-
peitschen ließ, gab er nach.934 Von Innsbruck aus schrieb er einen kodierten Brief
wohl an Maria Theresia von Sandizell, der auf eine zumindest innige Freundschaft,
wenn nicht gar romantische Beziehung schließen lässt,935 bevor er im Trienter Je-
suitenkolleg Quartier bezog. Dort realisierte er nicht nur, dass eine Rückkehr nach
Regensburg nunmehr ausgeschlossen, sondern auch, dass ein Verbleib in der Ge-
sellschaft Jesu für ihn zu traumatisch war. Daher schickte er sich an, in den Somas-
kerorden einzutreten. Dieser Wunsch ermöglichte den Jesuiten, einen unliebsamen

 BayHStA: Jesuiten 362, Maria Theresia von Sandizell an den Provinzial vom 22. Septem-
ber 1695, fol. 16–16v.
 BayHStA: Jesuiten 362, fol. 20–29v.
 BayHStA: Jesuiten 362, Maria Theresia von Sandizell an den Provinzial vom 11. Oktober 1695,
fol. 30–30v.
 BayHStA: Jesuiten 362, Brief Jakob Prugger an den Provinzial vom 11. Oktober 1695, fol.
32–32v.
 BayHStA: Jesuiten 362, undatiert, rekonstruiert aus den vorigen Seiten, fol. 42.
 BayHStA: Jesuiten 362, fol. 58–58v.

202 6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu



Priester elegant loszuwerden. Außerdem sei er in diesem Orden, wie Eustachius
Furtenbach schrieb, auch vor aller Öffentlichkeit geschützt, würde in „Vergessen-
heit“ geraten und endlich Ruhe finden.936 Nach mehreren Absagen erlaubte man
ihm schließlich den Übertritt am 27. Mai 1696.937 Wohl aufgrund seiner Abkunft
aus einer adligen Familie machte ihn der Bischof von Trient bereits 1698 zum bi-
schöflichen Visitator und sein Orden 1709 sogar zum Oberen der Kongregation.938

 BayHStA: Jesuiten 362, Brief von Eustachius Furtenbach aus Trient vom 5. Februar 1696,
fol.50–51.
 BayHStA: Jesuiten 362, Brief von Felix Poli vom 27. Mai 1696, fol. 54.
 Giangrisostomo Tovazzi: Biblioteca tirolese, o sia Memorie istoriche degli scrittori della con-
tea del Tirolo. Trento 2006, S. 495; Maria A. Federico: I visitatori vescovili nella diocesi di Trento
dalla fine del Cinquecento alla seconda metà del Settecento. In: Fonti ecclesiastiche per la storia
sociale e religiosa d’Europa. Hg. von Cecilia Nubola/Angelo Turchini. Bologna 1999, S. 231–266,
hier S. 260.

6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch 203



7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall
Maximilian Gill

Der am besten dokumentierte Fall von sexuellem Missbrauch ist wohl der des Ex-
jesuiten Maximilian Gill. In ihm kommen sexuelle Gewalt an Minderjährigen, der
sexuelle Missbrauch der Lehrer-Studenten Beziehung wie auch einvernehmliche
homosexuelle Beziehungen unter Volljährigen, die im achtzehnten Jahrhundert
ja auch unter Strafe standen, zusammen. Der Forschung war bisher nur bekannt,
dass Gill 1778 in Mainz auf Anzeige des Geistlichen Rats Hirn hin verhaftet und
bis 1786 auf der Veste Königstein inkarzeriert war.939 Historiker rätselten, was
der vormalige Jesuit wohl verbrochen haben könnte, um so grausam bestraft zu
werden, da der Mainzer Erzbischof nur selten so energisch durchgegriffen hatte.
Schließlich waren auch die Haftbedingungen extrem: Gill hatte drei Tage in der
Woche bei Wasser und Brot zu fasten und durfte bis März 1779 nicht einmal die
Kommunion empfangen. Außerdem bemerkte man, dass jede Anspielung auf
Gills Verbrechen in den Akten peinlich vermieden wurde.940 Auch andere Rätsel
gibt sein Fall auf. Die in seinem Haushalt sichergestellten Unterlagen umfassen
nämlich auch fast zweihundert handschriftliche Seiten über Gewinnnummern
von Lotterien in Mitteldeutschland. Neben seiner unersättlichen Libido scheint
Gill auch ein passionierter Lottospieler, wenn nicht sogar spielsüchtig gewesen zu
sein.941

7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Ittner

Die Antwort auf das Rätsel um Gills Bestrafung hätte man allerdings relativ ein-
fach in einem Zeitschriftenartikel aus dem ersten Drittel des neunzehnten Jahr-
hunderts finden können, auf den auch die polemische Geschichte der Jesuiten

 Uwe Glüsenkamp: Das Schicksal der Jesuiten aus der oberdeutschen und den beiden rheini-
schen Ordensprovinzen nach ihrer Vertreibung aus den Missionsgebieten des portugiesischen
und spanischen Patronats (1755–1809). Münster 2008 (Spanische Forschungen der Görresgesell-
schaft, Band 40), S. 140–150; Bernd Hausberger: Jesuiten aus Mitteleuropa im kolonialen Mexiko –
Eine Bio-Bibliographie. Wien 1995, S. 150–151.
 Georg May: Das Priesterhaus in Marienborn. Mainz 2005, S. 187–190.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gillingsche Schriften die Lotterie betreffend.“ Die Gewinne aus
der Lotterie hätte er nicht nur zur Bestreitung seines Lebensunterhalts, sondern auch für Ge-
schenke an seine Liebhaber verwenden können.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-007

https://doi.org/10.1515/9783111311142-007


von Sugenheim hingewiesen hatte.942 Es handelte sich um die Reflexion aus dem
heute verschollenen Nachlass des Staatsrats Joseph Albrecht/Albert von Ittner943

mit dem Titel „R.p. Maxim. Gillii S.J.L. Californiae apostolo vita, captivitas et pia
mors, post actam in arce Königstein, poenitentiam de errore contra Legem Scanti-
niam commisso.“944

Ittner wurde 1754 bei Bingen geboren, besuchte zunächst das Jesuitengym-
nasium in Mainz, studierte dann Jura in Mainz und Göttingen, um zunächst als
Hofrat bei Prinz Hohenzollern-Hechingen, dann den Malteserrittern in Heiters-
heim zu wirken. Im Anschluss wirkte er als Staatsrat des Großherzogtums
Baden, als Kurator der Universität Freiburg im Breisgau und schließlich elf
Jahre als Botschafter Badens in der Schweiz, bevor er 1825 starb.945 Sicherlich
hätte der Beitrag eine zeitgenössische Fälschung sein können, zudem er am
Ende den Enthüllungen Karl Heinrich Ritter von Langs Anerkennung zollt, aber
wie bei anderen jesuitenkritischen Abhandlungen unterblieb auch hier eine
quellenkritische Überprüfung. Man ignorierte Ittner einfach. Allerdings hätte
schon Ittners Beschreibung seiner Studien im Mainzer Haus seines Onkels, des
Anatomen Franz Georg Ittner, zeigen können, dass der Autor historische Details
vorlegte. Zudem wäre es äußerst unwahrscheinlich gewesen, dass drei Jahre
nach dem Tod des badischen Diplomaten Ittner eine Zeitschrift ohne rechtliche
Konsequenzen eine erfundene Skandalgeschichte publiziert hätte.946 Über ein
literarisches Echo dieser Publikation ist allerdings erstaunlicherweise nichts be-
kannt. Bis auf Sugenheim, den man ebenfalls ignorierte, scheinen Historiker
einen weiten Bogen um den Erfahrungsbericht gemacht zu haben.

 Samuel Sugenheim: Geschichte der Jesuiten in Deutschland, Bd. 2. Frankfurt am Main 1847.
Sugenheims Werk ist sicherlich tendenziös und polemisch, aber es enthält auch eine Reihe von
bemerkenswerten Detailbeobachtungen, die kritische Historiker der Gegenwart übersahen, wohl
aus dem Vorurteil heraus, einem anti-jesuitischen Schriftsteller sei keine Quellenkenntnis
zuzutrauen.
 Zu seinem Onkel siehe Helmut Mathy: Neue Quellen zur Biographie des Mainzer Anatomen
Franz Georg Ittner und seiner Familie sowie zum Maler seines Porträts. In: Medizinhistorisches
Journal (1978), S. 93–111.
 Joseph Albrecht von Ittner: Maximilianus Gill, Soc. Jesuitarum. In: Sophrozinon 10 (1828),
S. 104–118.
 Helmut Bender: Joseph Albrecht von Ittner. In: Badische Heimat 2 (1980), S. 285–294. Die
Briefe Ittners an Ludwig Häuser in der Universitätsbibliothek Heidelberg: Heid. Hs. 3784 sowie
an Ignaz von Wessenberg, ebd., Heid. Hs. 678, 679 sowie im Stadtarchiv Konstanz, I:1123–1 ff wur-
den nicht konsultiert.
 Helmut Mathy: Neue Quellen zur Biographie des Mainzer Anatomen Franz Georg Ittner und
seiner Familie sowie zum Maler seines Porträts, S. 99–100.

7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Ittner 205



Der lateinische Text präsentiert sich zunächst als der Bericht eines unbetei-
ligten Akteurs. Dadurch baute Ittner eine innerliche Distanz zum ehemals gelieb-
ten Lehrer auf, die es ihm erlaubte, seine traumatische Erfahrung überhaupt
erst zu Papier zu bringen. Erst nach einer längeren Einführung schwenkt der
Text in das Genre autobiographischer Reflexion, um dem Leser immer mehr per-
sönliche Details zu präsentieren. Der Schock über das Verhalten des Magisters
saß umso tiefer als Ittner selbst Zeuge sexuellen Missbrauchs war. Damit wurde
aber auch er zum traumatisierten Opfer, das erst jetzt, nach seinem Tod, an die
Öffentlichkeit tritt.

Die anfängliche Zurückhaltung, die Ittner erst im Verlauf des Textes über-
wandte, zeigt sich etwa in der gekonnt ambigen Darstellung des eigentlichen Ver-
brechens. Direkte Nomina wie pederastia oder sodomia hätten den Leser wohl in
Abscheu oder Unglauben von seinem Bericht abgewandt, weshalb sie Ittner ver-
mied. Vielmehr bezeichnete er Gills Vergehen als einen Bruch der Lex Scantinia.
Dieses altrömische Gesetz stellte vor allem seit der Einführung des Christentums
als Staatsreligion die Päderastie unter strenge Strafe.947 Damit hätte nur der Ken-
ner römischer Geschichte oder der Jurisprudenz den Bericht, vom Beginn des
Textes ausgehend, korrekt einordnen können. Zudem präsentiert der Autor Gill
dadurch nicht nur als Delinquent einer althergebrachten staatlichen Norm, son-
dern zeigt seinen Verrat an den von ihm als passionierten Lehrer gepriesenen
Idealen der römischen Antike. Daher vermied er auch jede theologische oder bi-
blische Taxierung von Gills Taten.

Das lange Vorwort verankert das Geschehen und den Grund für die Nieder-
schrift in der seit 1814 wiederbeginnenden Jesuiteneuphorie. Der Orden hatte in
diesem Jahr seine weltweite päpstliche Wiederzulassung nach der schmachvollen
Unterdrückung von 1773 erreicht und konnte nun umso mehr die jesuitenfeindli-
che Politik des achtzehnten Jahrhunderts, wie etwa die Ausweisung der Jesuiten
aus Südamerika, als Martyrium feiern. Heinrich Ritter von Langs Publikation der
Missbrauchstaten von Jakob Marell im Jahr 1815, die sich dieser Euphorie entge-
genstellte, wurde daher, so Ittner, von vielen als erfundene Schmierkampagne be-
zeichnet.948 Als Opfer und Augenzeuge wusste er aber, dass die Taten Marells in
Gill ihre Fortsetzung gefunden hatten. Der Leser spürt wie leidenschaftlich, ja auf-
gebracht, Ittner Langs Wahrhaftigkeit in Schutz nimmt und zugleich die Heuchelei
jesuitischer Agitation verabscheut. Selbst diejenigen Kritiker Langs, die nicht an
der Authentizität des Falls Marell zweifelten, benutzten ihn, um die Gesellschaft

 Juan Pérez Carrandi: En torno a la lex scantinia. In: Revista Chilena de Historia del Derecho
(2022), S. 813–834.
 Aus dieser Bemerkung ergibt sich, dass der Text nach 1815 entstanden sein muss, vielleicht
sogar noch im selben Jahr.

206 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill



Jesu im achtzehnten Jahrhundert als Ort keuscher Wissenschaft vom siebzehnten
Jahrhundert abzusetzen. Dadurch wurde aber der unmittelbaren Vergangenheit
ein Blankoscheck sittlicher Reinheit ausgestellt, die sie als Opfer einer internatio-
nalen Kampagne bzw. einer Verschwörung inszenierte. Gerade dies konnte Ittner
so nicht stehen lassen: „Dass dies der dokumentierten Wahrheit widerspricht,
werde ich auf den folgenden Seiten deutlich demonstrieren.“949 Verärgert war er
vor allem darüber, dass der Orden trotz besseren Wissens die Vorwürfe der Päde-
rastie im achtzehnten Jahrhundert abstritt und die Ankläger des Missbrauchs
selbst mit Anfeindungen überschüttete. Nicht viel besser seien diejenigen Jesuiten-
unterstützer, die es als „Pflicht der Menschlichkeit“ ansahen, über diese Verbre-
chen das „Mäntelchen der christlichen Nächstenliebe“ zu breiten, so als ob sie nie
stattgefunden hätten. Je mehr der Orden und seine Beschützer aber vertuschten,
desto sichtbarer würden die Löcher im Mantel der Nächstenliebe: die verborgenen
Verbrechen.950

Erst jetzt nimmt Ittner den Namen des nur eingangs genannten Maximilian Gill
wieder auf und offeriert dem Leser einen groben Lebensüberblick. Demnach wurde
Gill 1715 in Kassel geboren, und zeigte bereits in seiner Gymnasialzeit großes Talent
für Fremdsprachen. Bereits vor dem Ordenseintritt 1741 im Alter von 26 Jahren hatte
er den Magistergrad in Philosophie erhalten. Er durchlief das Noviziat und machte
seine Gelübde, ohne negativ aufzufallen.951 Allerdings scheint es Gill schon früh in
die Ferne gezogen zu haben. Bereits 1747 bat er den Ordensgeneral Franciscus Retz,
nach Indien gehen zu dürfen.952 Da er fließend Latein, Spanisch, Italienisch und
Französisch beherrschte, stand der Orden seinem Wunsch, in die Mission gesandt zu
werden, prinzipiell aufgeschlossen gegenüber. Allerdings musste man zunächst den

 „Id quod contra manifestam veritatem eos asserere aperte hisce pagellis demonstrabo,“
siehe Ittner: Maximilianus Gill, Soc. Jesuitarum, S. 107.
 „Verumtamen negant Jesuitae eorumque patroni hoc sceleris genus inter ipsos unquam vi-
guisse, vocantque, pro more convitia accusatoribus objicientes, famae latrones quoscunque, qui
hanc labem ipsis, exprobrarint. Alii officia humanitatis implorant, postulantque, ut caritatis
christianae palliolo haec flagitia obtegantur, si unquam exstitisse constaret, ob tritum illud evan-
gelii axioma, ‚non nominetur in vobis!‘ quibus ego non repugnarem, si hoc palliolum frequentis-
simo tegendi usu attritum non tot foraminibus pertusum hiaret, ut quo magis cooperire
commissa flagitia adlabores, eo turpius illa prominere videas,“ siehe ebd., S. 109–110.
 Medard Barth: Die Seelsorgetätigkeit der Molsheimer Jesuiten von 1584 bis 1764. In: Archiv
für elsässische Kirchengeschichte 6 (1931), S. 325–400, hier S. 360; Michael Müller: Mainzer Jesui-
tenmissionare in Übersee im 18. Jahrhundert. In: Mainzer Zeitschrift 99 (2004), S. 105–120, hier
S. 108. Anton Huonder: Deutsche Jesuitenmissionäre des 17. und 18. Jahrhunderts: ein Beitrag zur
Missionsgeschichte und zur deutschen Biographie. Freiburg 1899, S. 108.
 STAW: Aschaffenburger Archivreste [=AA] 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief von Fran-
ciscus Retz aus Rom vom 4. März 1747 an Gill in Molsheim/Elsass.

7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Ittner 207



bestmöglichen Einsatzort finden und mit logistischen Schwierigkeiten kämpfen. 1747
jedenfalls schien eine Seereise wegen anhaltender Kriege kaum möglich.953 Auch im
nächsten Jahr war es nicht besser, so dass ihm der General riet, in der Zwischenzeit
mehr Theologie zu studieren.954 Erst am 3. Januar 1749 empfing er aus Heidelberg
durch Caspar Hoch die freudige Nachricht (Annuntio [...] gaudium magnum), nach
Genua abfahren zu dürfen, um Mitte März nach Spanien weiter zu reisen und dann
nach Indien zu gehen.955 In Genua legte er 1749 denn auch seine Theologieprüfung
ab.956 Mittlerweile hatte sich aber die Möglichkeit, nach Indien zu gehen, zerschla-
gen, so dass Gill bat, anstatt dessen nach Mexiko gesandt zu werden.957 Erst im Feb-
ruar 1750, als sich Gill bereits im Hafen S. Maria aufhielt, erhielt er die Erlaubnis
und den Befehl des Generals, sich nach Mexiko einzuschiffen.958 Über seine Zeit dort
ist nicht allzu viel bekannt, nur dass er die Lizenzen der örtlichen Bischöfe zum
Beichthören besaß und im Jahr 1755 seine letzten Gelübde als geistlicher Koadjutor
ablegte.959 Er war Ortspriester von Batacosa, zeitweise Gymnasialprofessor in Me-
xiko-Stadt, dann schließlich am Collegio del Espiritu Santo de Pueblo tätig, bis der
Orden 1768 aus dem ganzen Land ausgewiesen wurde.960 Auf Umwegen muss Gill
zunächst in die oberdeutsche Provinz gelangt sein, denn dort bestätigte der Lands-
berger Superior seine Ankunft am 31. August 1768 und die Weiterreise Gills nach
Mainz. Ebenso hielt er fest, dass der Neuankömmling seines Wissens mit keiner Kir-
chenstrafe belegt sei.961 1769 war Gill im Kolleg zu Neustadt und ab 1770 im Novizi-
atshaus in Mainz.962 Obwohl Gill aktenkundig in Mexiko nicht aufgefallen ist, heißt

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, GS, Brief von Adam Huth an Gill vom 19. April 1747.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief von Franciscus Retz aus Rom vom 27. Ja-
nuar 1748 an Gill in Molsheim/Elsass; Idem vom 12. April 1749; Idem vom 10. Dezember 1749.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief von Caspar Hoch aus Heidelberg vom
3. Januar 1749.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Zertifikat von Lodovico Marchetti vom 1. Mai
1749.
 APECESJ: Sign. 40–2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris 2. Dezember 1749, fol.
60v.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief von Franciscus Retz vom 21. Februar 1750.
 Rafael de Zelis: Catálogo de los sugetos de la Compañía de Jesús, que formaban la provincia
de Mexico. Mexico 1874, S. 75.
 Ebd., S. 113; José Mariano Dávila y Arrillaga: Continuación de la Historia de la Compañia de
Jesus en Nueva España del P. Francisco Javier Alegre, Bd. 2. Puebla 1889, S. 236; Ernest Burrus:
Misiones norteñas mexicanas de la Compañia de Jesús 1751–1757. México 1963, S. 97; Paul
M. Roca: Paths of the Padres Through Sonora – An Illustrated History & Guide to Its Spanish
Churches. Tucson, AZ 1967, S. 328.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, GS, Zertifikat vom 31. August 1768.
 Catalogus Personarum et Officiorum Provinciae Societatis Jesu ad Rhenum Superiorem.
Mainz 1770, S. 25.

208 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill



dies nicht unbedingt, dass er dort keine ähnlichen Verbrechen wie später in Mainz
begangen hat. Vielleicht war es ihm in der streng hierarchisch strukturierten kolo-
nialen Gesellschaft nur eher möglich, seine Opfer zu kontrollieren und zum Schwei-
gen zu bringen als später am Rhein.

Nach seiner Ankunft in Deutschland vertraute man Gill ähnliche Stellen an
wie vorher in Mexiko. Als „Flüchtling“ erfreute er sich, wie Ittner festhielt, fast
eines Märtyerstatus, den er nutzen konnte, um sich an junge männliche Opfer
heranzumachen.963 Im Noviziatshaus der Jesuiten in Mainz war er sogar Minister
und zeitweise auch Pfarrer in Drain.964 Nach der Auflösung der Gesellschaft Jesu
1773 machten ihn seine gepflegten Umgangsformen und Intelligenz zu einem gern
gesehenen Gast, der mittags entweder beim alten Hofrat Ittner, Herrn von Hagen
oder Herrn von Schencken speiste, freitags in der Abtei Altmünster und samstags
beim Kanonikus Unkraut.965

Als Hauslehrer lernte er Ittner 1773/74 kennen. Nach dem Tod seiner Eltern
hatte Ittners Onkel die Vormundschaft für den Neffen übernommen und seinen
Jungendfreund Gill als Spanisch-Lehrer empfohlen.966 Während seiner intensiven
Studien scheint aber kein sexueller Übergriff auf Ittner vorgefallen zu sein, oder
er fühlte sich zu verletzt, um ihn in seiner Reflexion zu gestehen. 1774 ging Ittner
für zweieinhalb Jahre an eine Akademie im Norden, um seine Sprachen zu ver-
bessern und kehrte erst wieder 1776 nach Mainz zurück, „wo ich nichts Wichtige-
res zu tun hatte, als sofort unseren Gill aufzusuchen, mit dem ich weiterhin
studierte und vor allem Cervantes las.“967 Die Vertrautheit, die er mit Gill aufge-
baut hatte, wird durch das Possessivpronomen „nostrum“ (unser) ausgedrückt,
aber auch durch die unmittelbare Wiederaufnahme der Studien bei ihm nach sei-
ner Rückkehr. Bemerkenswert ist die Schilderung des Jesuiten:

 „Igitur ad nunc portum adpulsus secure degebat Maximilianus Gillius, a sodalibus ut vir
sanctissimus praedicatus, religionis Christianae Martyr [...] innocens victima,“ siehe Ittner: Maxi-
milianus Gill, Soc. Jesuitarum, S. 112.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, „Gill,“ Juristisches Gutachten „D. ob diese Delicta als occultaanzusehen,“
s.pag.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 75–76. Peter Nikolaus Unkraut war Kapitular am Stift St.
Johannis und Professor der Rechte an der Universität Mainz. Sein Name fehlt in der Klerusdaten-
bank des Bistums Mainz, siehe aber Petrus Unkraut, in: Verzeichnis der Professorinnen und Pro-
fessoren der Universität Mainz, http://gutenberg-biographics.ub.uni-mainz.de/id/ed57ee54-b194-
47ac-aa6a-f47415842c19 (21. Mai 2023).
 Ittner: Maximilianus Gill, Soc. Jesuitarum, S. 113.
 „Igitur post reditum Anno 1776 in aedes patrui nihil impensius habui, quam ut salutatum
irem Gillium nostrum, quocum summo studio et profectu Cervantis lectionem continuabam,“
siehe Ebd.

7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Ittner 209

http://gutenberg-biographics.ub.uni-mainz.de/id/ed57ee54-b194-47ac-aa6a-f47415842c19
http://gutenberg-biographics.ub.uni-mainz.de/id/ed57ee54-b194-47ac-aa6a-f47415842c19


Ich fand ihn in guter Gesundheit. Er hatte immer noch einen äußerst regen Geist, auch
wenn die unangenehmen Seiten des Alterns an ihm bemerkbar wurden. Befragt über seine
Gesundheit und seinen Lebensunterhalt, gab er an, er habe sein Alter ganz angenehm zuge-
bracht, da er außer der Rente des Fürstbischofs auch die Gunst meines Onkels und anderer
Freunde habe, durch die er Messtipendien erhalte [...] und daher glücklich und sorglos
leben könne. Als ich ihm dazu gratulierte, [...] bemerkte ich einen Jungen von etwa zwölf
Jahren, gutaussehend [satis bellum], mit funkelnden Augen [oculis scintillantibus] [...] und
lockigem Haar [capillis crispis], der sich anschickte den Tisch zu decken.968

Gill nannte den Jungen im Scherz seinen Ganymed, der wie der mythische Mund-
schenk Zeus Ambrosia und Nektar zubrachte. Der Ganymed-Mythos wurde aller-
dings auch als Ausdruck der Homosexualität bzw. der Liebe des Zeus zu dem
jungen Knaben verstanden, was einem in der klassischen Literatur bewanderten
Mann wie Gill sicher bekannt war.969 Ittner selbst sei dies damals nicht bewusst
gewesen – er sei zu „unschuldig“ gewesen, eine sexuelle Beziehung anzunehmen.
Daher dachte er sich nichts dabei, an vereinbarten Tagen, stets zur gleichen Zeit,
zu Gill zur Spanisch-Lektüre zu kommen. An einem Tag außerhalb des üblichen
Stundenplans kam er zur gleichen Stunde zur Wohnung des Lehrers. Die Türe
war nicht verschlossen und so trat er ein, traf aber niemand an. Da Gill manch-
mal seinen Mittagschlaf in einer als Schlafzimmer genutzten Kammer am Ende
der Wohnung hielt, ging Ittner darauf zu, sah aber durch das Fenster der Türe,
was drinnen vor sich ging:

Als ich hindurchblickte, sah ich einen Menschen, der sich mit aufgeschnürten Stiefeln [laxa-
tis caligis] über das Bett beugte und sich energisch an dem vor ihm liegenden Ganymed zu
schaffen machte [permoleret], und, wie der lüsterne Juvenal sagte, bereit war, das gestrige
Abendessen zu treffen.970 Als der Junge das Geräusch meiner Schritte hörte, rutschte er
plötzlich vom Bett auf den Boden, zog schnell die Unterhose über seine Oberschenkel und
zog sich an.971

 Ebd., S. 114.
 James S. Saslow: Ganymede in the Renaissance. Homosexuality in Art and Society. New
Haven 1986.
 Dies ist eine Umschreibung des Analverkehrs bei Juvenal, siehe etwa Michael Broder: The
Most Obscene Satires. A Queer/Camp Approach to Juvenal 2, 6 and 9. In: Ancient Obscenities:
Their Nature and Use in the Ancient Greek and Roman Worlds. Hg. von Dorota Dutsch, Ann
Suter. Ann Arbor 2015, S. 283–310.
 „Per quod cum spectarem, video hominem in lectulo decumbentem laxatis eligis, qui Gany-
medem suum ante se cubantem strenue permoleret, atque uti salacissimus Juvenalis ait, hester-
nae occurrere coenae, in procinctu paratum. Puer ad strepidum pedum meorum repente
desliens lectulo in pavimentum, subligacula circa foemora celerrime colligit attrahitque,“ siehe
Ittner: Maximilianus Gill, Soc. Jesuitarum, S. 115.

210 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill



Die sprachliche Beschreibung dessen, was Ittner sah, offenbart sein Erschrecken.
Anstatt den Mann, der den Jungen penetrierte, beim Namen zu nennen, zog er es
vor, ihn zunächst nur als Mensch (hominem) zu bezeichnen. Im Schock des Au-
genblicks, wagte er nicht, den Täter mit dem Lehrer gleichzusetzen. Allerdings
identifizierte er ihn durch die eindeutige Zuordnung des Partners, des bereits er-
wähnten „Ganymed.“ Seine viszerale Abneigung gegen den Analverkehr, den er
gesehen haben will, zeigte er durch die Anbringung des markanten Juvenal-
Zitats.972 Er drückte seinen Schock über das Erlebte durch „cohorresco“ in der
ersten Person Singular aus. Anstatt aber vom Ort des Geschehens zu fliehen, blieb
Ittner, beruhigte sich ein wenig (animum colligo), setzte sich an den Tisch im
Lehrzimmer und begann laut in einem Buch zu lesen. Er verstellte sich so gut er
konnte (dissimulandum mente). Gill erschien mit trauriger Miene, entschuldigte
sich, dass er sich nur etwas ausgeruht habe, weil es ihm nicht gut gehe. Nach der
Lektüre gingen beide wie gewohnt zum Mittagessen in das Haus des Onkels.973

Ittner offenbarte die gewaltige Last auf seinem Gewissen durch sein Einge-
ständnis, dass er bis zur Niederschrift seiner Erinnerung mit Ausnahme seines On-
kels keinem Sterblichen von dem Fall erzählt hat. Anstatt in Scham den Lehrer
anzuklagen, hoffte er, dass die göttliche Gerechtigkeit früher oder später eingrei-
fen werde. Doch „der Schrecken über das Ausmaß des Verbrechens“ (horrore sce-
leris ut graviter correptus) erschütterte ihn zunehmend, so dass er Gill nur mehr
sporadisch aufsuchte. Dadurch wurde der Exjesuit misstrauisch und beschwerte
sich bei seinem Onkel. Dieser meinte, der Neffe zeige dem alten Mann gegenüber
zu wenig Menschlichkeit, da er das Geld aus den Privatstunden ja zum Leben
brauche. Gefragt, ob er etwas gegen ihn habe, sagte der junge Ittner zunächst
nichts, doch als der Onkel nicht aufgab nachzubohren, „sagte ich mit größtmögli-
cher Moderatheit: Der Grund meines Schweigens wird eines Tages gehört werden,

 Vgl. John Boswell: Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality – Gay People in Wes-
tern Europe from the Beginning of the Christian Era to the Fourteenth Century. Chicago 1980;
Lev Mordechai Thoma, Sven Limbeck (Hg.): „Die sünde, der sich der tiuvel schamet in der
helle“ – Homosexualität in der Kultur des Mittelalters und der frühen Neuzeit. Ostfildern 2009;
H. G. Cocks: Visions of Sodom – Religion, Homoerotic Desire, and the End of the World in Eng-
land, c. 1550–1850. Chicago 2017.
 „Cohorresco ad spectaculum, deambulo, colligo animum, refugio ad mensam, librum pre-
hendo, nihil me vidisse simulandum mente propono. Interim tussio, altaque voce legere incipio.
Advenit tandem Gillius subtristi vultu, haud bene se valere causatus, ideoque in lectulo quieti se
paululum indulisse dicens. Interim ad repentendas lectiones me invitat, quibus per dimidium
horae fere continuatis surgimus abimusque pransuri ad domum patrui,“ siehe Ittner: Maximilia-
nus Gill, Soc. Jesuitarum, S. 115. Das sonntägliche Mittagessen im Hause Ittner ist auch belegt in
STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 75.

7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Ittner 211



aber nicht heute.“974 Die Antwort verweigerte dem Onkel bewusst die gewünschte
Information und wurde von ihm für seinen Ungehorsam schwer bestraft (severe re-
prehensus). Allerdings dachte er, der Grund für die zerbrochene Zuneigung zu Gill
liege im Jesuitenhass des jungen Ittner, der für den Geschmack des Onkels etwas zu
„zeitgeistig“ (ex genui saeculi) war. Anstatt zu Gill zurückzukehren, unternahm der
junge Student nun eine literarische Reise durch Bayern, Österreich und Ungarn,
und erhielt vom Onkel nach etwa sechs Monaten die Nachricht, dass der alte Pater
eines schrecklichen Verbrechens angeklagt und sogar verhaftet worden sei.975

Einige Jungen hatten, wie Ittner berichtete, die Wahrheit ihren Eltern anver-
traut, die den Priester bei den kurfürstlichen Behörden anzeigten, ihre Söhne „ver-
dorben“ zu haben (corrumpebat). Gill wurde als Knabenschänder und Sodomit
(correptamque cinaedum) angeklagt, doch aufgrund seiner priesterlichen Würde
nicht zum Tode verurteilt, wie es das Strafrecht vorgesehen hätte, sondern nur zu
Zuchthaus.976 Bemerkenswert ist an diesen Sätzen nicht nur die Verwendung von
cinaedum, mit dem die Bedeutung des verweiblichten Mannes einhergeht und wo-
durch Ittner den Exjesuiten außerhalb der Heteronormativität verankert, sondern
auch das Unrechtsbewusstsein, dass ein Kleriker vor dem Strafgesetzbuch keine
privilegierte Stellung einnehmen sollte.977 Erst jetzt wagte Ittner es, seinem Onkel
auch sein eigenes Erlebnis mitzuteilen.

Doch Ittner beendete seinen Bericht nicht mit der Verurteilung des Täters. Wie,
um mit einem Geist der Vergangenheit abzurechnen, beschrieb er in den letzten
Zeilen seinen Besuch auf der Veste Königstein viele Jahre später. Damals ließ er
sich auch die Zelle und das angebliche Grab Gills zeigen. Das Schicksal des einsti-
gen Lehrers hatte ihn anscheinend immer noch im Griff. Er grübelte, welche Grab-
inschrift für den Exjesuiten wohl passend gewesen wäre, und bemerkte nebenbei,
dass die „heiligeren [sanctiores] viel leichter die Taten eines Knabenschänders) ver-

 Ebd.
 Ebd.
 Ebd.
 Zur Wort- und Bedeutungsgeschichte von cinaedum siehe Amy Richlin: Not Before Homose-
xuality – The Materiality of the cinaedus and the Roman Law against Love between Men. In:
Journal of the History of Sexuality 3 (1993), S. 523–573; Winfried Schleiner: ‚That Matter Which
Ought Not To Be Heard Of‘ – Homophobic Slurs in Renaissance Cultural Politics. In: Journal of
Homosexuality 26 (1994), S. 41–75; Alexandra Eppinger: Hercules cinaedus? The Effeminate Hero
in Christian Polemic. In: TransAntiquity. Cross-Dressing and Transgender Dynamics in the Anci-
ent World. Hg. von Domitilla Campanile, Filippo Carla-Uhink, Margherita Facella. London,
New York 2017; Tony McEnery, Helen Baker: The Public Representation of Homosexual Men in
seventeenth-century England – A corpus-based view. In: Journal of Historical Sociolinguistics 3
(2017), S. 197–217; Tom Sapsford: Performing the Kinaidos – Unmanly Men in Ancient Mediterra-
nean Cultures. New York 2022.

212 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill



geben, als einem, der im Gefühl natürlicher Liebe, das er zu einem Mädchen hat, [...]
verendet.“978 Diese Notiz ist als deutliche Kritik an den Jesuiten und ihren Verteidi-
gern, die er sarkastisch als „heiliger“ bezeichnet (sanctiores), zu verstehen. Er
schreibt ihnen mehr Empathie für einen Päderasten zu als für einen Kleriker, der
heterosexuellen Impulsen folgend, eine Ehe eingehen will. Während ein Päderast in
die Kolonien geschickt wurde – und dies ist als Hinweis auf Gills Zeit in Mexiko zu
verstehen – sei ein Priester, der nach einer Frau verlangt habe, erbarmungslos aus
der Gesellschaft Jesu „ausgeschlossen“ worden. Der Orden fürchte sich pathologisch
vor Frauen,979 schob Ittner nach. Mit dieser Einschätzung kennzeichnete der ehema-
lige Diplomat die wiederhergestellte Gesellschaft Jesu, nicht nur als frauenfeindlich,
sondern als Gemeinschaft, deren Mitglieder eine unnatürliche Einstellung zum weib-
lichen Geschlecht aufwiesen. Es ist eine subtile Wiederaufnahme des Motivs des ver-
weiblichten bzw. sodomitischen Jesuiten, der den Idealen der Heteronormativität
zuwiderläuft (siehe Kap. 4).

7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills

Neben dem Bericht Ittners gibt es eine umfangreiche Dokumentation. Aus ihr
wird ersichtlich, dass Gill am 14. April 1778 vom Bäckermeister Nikolaus Jung
beim Geistlichen Rat wegen Knabenschändung) angezeigt worden war. Fast alle
seiner Opfer waren ihm durch geschäftliche oder soziale Beziehungen mit deren
Eltern bekannt. Man darf daher annehmen, dass sie dem Priester den gesell-
schaftlich üblichen Respekt entgegenbrachten. Ältere Opfer und Geschlechtspart-
ner waren wohl alle der bei ihm wohnenden Studenten, deren Abhängigkeit Gill
geschickt auszunutzen wusste. Auffällig ist zudem die hohe Zahl der aus Fritzlar
stammenden Opfer. Gill scheint ein Beziehungsnetz zu Verwandten und Bekann-
ten in der Region besessen zu haben, das ihm einen steten Zufluss neuer Studen-
ten garantierte.

Anfangs hatte der Bäckermeister Jung über Gills Verhalten als Mieter keinen
Verdacht geschöpft. Auch nicht, als sein Bruder, ein Kapuziner, „mehrmal der Auf-
führung dieses Mannes wegen mit einer gewissen Bedenklichkeit befraget und da-
durch einigen Zweifel erwecket, den er aber bey sich nicht habe aufkommen
lassen, weil ihm unerlaubt geschienen habe, von einem Priester etwas Schändliches

 „Caeterum Sanctiores condonant facilius noxam puerorum corruptori, quam naturalis amo-
ris affectum ei, qui forte puellam misere deperiret,“ siehe Ittner: Maximilianus Gill, Soc. Jesui-
tarum, S. 117.
 Ebd.

7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills 213



zu dencken.“980 Erst als ihn drei Wochen zuvor ein durchreisender Musikant na-
mens Schmitt über Gills Charakter befragte, sei er nachdenklich geworden. Schmitt
berichtete ihm nämlich, „dass eben dieser Mann vor ungefähr drei Jahren zwei Stu-
denten nahmens Streck und Blaise [?]981 [...] in den Grund verdorben habe, in dem
er dieselben zu sich gelocket, ihnen Geld gegeben, das Laster der Unkeuschheit als
etwas erlaubtes und den Menschen angeborenes vorgestellet, hiernächst berühret,
den Blaise polluiret, bey den Pollutionen abscheuliche Reden geführet, und sogar
den Samen einmal in seinen eignen Mund habe fließen lassen.“982 Die Anklage kam
also ziemlich direkt auf die Verführung zu Selbstbefriedigung und oralem Ge-
schlechtsverkehr zu sprechen.

Um vor dem Geistlichen Rat nicht der Rufschädigung bezichtigt oder abge-
wiesen zu werden, war Jung der Aussage Schmitts sogar selbst nachgegangen. Er
suchte die beiden ehemaligen Studenten beim Schuhmacher Weinheimer auf, die
alle Angaben bestätigten. Außerdem identifizierten sie ein weiteres Opfer, den
Studenten Kaltwasser. Die von Jung referierten Aussagen decken sich bis auf ein
Detail, dass nämlich Gill den Samen einmal auch in einem Glas aufgefangen
habe, mit den Aussagen Gills. Vor allem Jungs Frau war schockiert, denn sie hatte
mehrmals gesehen, wie Gill arme Kinder von der Straße holte, von denen sie spä-
ter einige „auf dem Bett liegend“ angetroffen habe.983 Die Vermieter Jung fürchte-
ten demnach, Gill könnte weitere Kinder missbrauchen, und hofften auf ein
rasches Eingreifen der Autoritäten. Dass der Exjesuit auch eine sexuelle Bezie-
hung mit ihrem Sohn unterhalten hatte, verschwiegen sie aber oder wussten es
gar nicht.

Der kurfürstlichen geistlichen Regierung in Mainz war die Sache äußerst un-
angenehm. Denn sie musste nun, durch Laien veranlasst, handeln. Sie hätte „ge-
wünscht [...], dieses ärgerliche Factum mit dem Mantel der christlichen Liebe zu
bedecken und diesen Pater mittels geheimer“ Bestrafungen „auf bessere Ge-
dancken zu bringen,“ musste aber nun notwendigerweise „zu ganz andern Mit-
teln schreitten.“984 Schließlich war an eine nichtöffentliche geheime Bestrafung
nicht mehr zu denken, da ein kleiner Kreis bereits von dem Vergehen wusste. Au-
ßerdem musste man annehmen, dass es aufgrund des Gewohnheitstäters (consu-
etudinarius) Gill eine Reihe von Mitwissern gab, die es unmöglich machen würde,

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ Bericht Geistlicher Rat Hirn vom 15. April 1778.
 Vielleicht handelt es sich um Wendelin Blees, der sich 1778 an der Universität Mainz imma-
trikulierte. In diesem Fall müssten beide aber Gymnasiasten gewesen sein, siehe Josef Benzing,
Alois Gerlich: Verzeichnis der Studierenden der alten Universität Mainz. Wiesbaden 1982, S. 81.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ Bericht Geistlicher Rat Hirn vom 15. April 1778.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ Bericht Geistlicher Rat Hirn vom 15. April 1778.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ Votum Geistlicher Rat, undatiert.

214 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill



die Affäre unter der Decke zu halten. Schnelles Handeln war aber auch ange-
bracht, um weitere Opfer zu verhindern.985 Diese vermutete man nicht nur unter
Kindern und Jugendlichen, sondern womöglich auch in den Frauenklöstern von
Mainz, in denen Gill die Messe feierte und den Mittagstisch einnahm. Die Geistli-
chen Räte waren zudem schockiert, dass Gill täglich zelebrierte, obwohl er ein-
deutig unwürdig oder irregulär war, zum Altar zu schreiten. Daher ordnete der
Rat an, ihn am nächsten Tag beim Mittagstisch im Kloster – vor den Augen der
Öffentlichkeit geschützt – gefangen zu nehmen. Nur so könne man sichergehen,
dass die Studenten, die bei ihm wohnten, nicht gewarnt würden und nach ihrer
Verhaftung wahrheitsgemäß aussagten.986 Als die Beamten der Polizei Gill dort
am 15. April in der Tat überraschten, soll er geseufzt haben: „Mein Gott ist es her-
aus!“987 In einem kurz darauf abgefassten Brief an den Erzbischof inszenierte er
sich sogar als Büßer und reuiger „David.“988 Doch das Geständnis, seit vier Jahren
nicht mehr gebeichtet zu haben, konnte Gill in den Augen des Erzbischofs nur
noch als sakrilegischen Priester erscheinen lassen, der nicht nur die Jugend, son-
dern auch die Sakramente missbraucht hatte.989

Am 18. April 1778 fand Gills erstes Verhör durch die Beamten des Kurfürsten
und Erzbischofs von Mainz statt. Es wurde exakt protokolliert.990 Man wollte de-
tailliert festhalten, was der 63-jährige Priester seit der Aufhebung des Ordens
fünf Jahre zuvor gemacht hatte, um möglichst exakt die Anzahl seiner Opfer zu
bestimmen. Nach der Ausquartierung aus dem Jesuitenkolleg war Gill zunächst
vier Wochen lang im Zisterzienserkloster Eberbach untergebracht worden, bis
man ihm wie auch anderen Jesuiten eine Rückkehr nach Mainz erlaubte. Von
einer kleinen Rente des Erzbistums Mainz mietete er sich in einem Haus ein, in
dem auch zwei Kinder im Alter von etwa sieben Jahren wohnten. Diese Angabe
erforderte die Nachfrage, ob jemand je in seiner Wohnung oder in seinem Bett
geschlafen habe. Gill gab nun zu, dass bereits 1773 der gerade einmal 18jährige
Schulabsolvent Karl Kaltwasser, dem er einst etwas Geld gegeben hatte, vor sei-
ner Wohnung erschien und um ein Obdach bat, um seine Studien in Mainz fort-
setzen zu können. Er entließ ihn erst, als dessen ausschweifendes Leben ihm zu

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ Bericht Geistlicher Rat Hirn vom 15. April 1778.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ Bericht Geistlicher Rat Hirn vom 15. April 1778.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ Brief Geistlicher Rat Hirn an den Kurfürsten vom
16. April 1778.
 Der alttestamentliche König David bereute seinen Ehebruch und den Mord an Uriah, siehe 2
Samuel 12: 13.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ Gutachten Hirn und Hettersdorff; Brief Gill an den Kurfürs-
ten vom 23. April 1778.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, Protocollum.

7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills 215



gefährlich für einen Hausgenossen erschien.991 Erst auf Nachfrage gab Gill zu,
dass Kaltwasser in seinem Bett geschlafen habe und dass er „ihn einmal so be-
rührte, dass die pollution praeter eius intentionem gefolget sey, zwey andermahl
habe er ihn deswegen am entblößten Leib berührt, weil er ihn liegend angetrof-
fen.“992 Gill versuchte so klarzumachen, dass er Kaltwassers Ejakulation unwil-
lentlich (praeter eius intentionem) herbeigeführt habe, denn er glaubte, man
könnte ihm dies als mildernden Umstand nachsehen. Allerdings war die Nach-
frage des erzbischöflichen Kommissars aggressiv. Ob er sich denn nichts dabei
gedacht habe, einen „jungen Menschen“ zur „Selbstbefleckung angereizet“ zu
haben? Denn die Schuld traf in den Augen der Vernehmenden vor allem den Älte-
ren, Gill, während man Kaltwasser noch eine gewisse jugendliche Unschuld attes-
tierte. Die Antwort des Exjesuiten versuchte eine Erklärung zu offerieren:

Nachdem derselbe aus der Societet getretten, sich selbst überlassen und ohne einige occupa-
tion, hat er in den geistlichen Übungen nach und nach abgebrochen und dieselben einge-
schränckt, dass er seine täglichen Betrachtungen, die Erforschung seines Gewissens und die
Lesung geistlicher Bücher ausgesetzt habe, daher es geschehen sey, dass er von Tag zu Tag
schwächer geworden und demnächst seiner heiligsten Pflichten vergessen hatte. Was die
obbenannte pollution belangte, habe er mehr aus Betruncken- als aus Bosheit procuriert.993

Gills Verteidigung lief also auf eine Statuierung geistlicher Not hinaus. Nach dem
Ausscheiden aus dem Orden habe er sein spirituelles Leben immer mehr ver-
nachlässigt und im alkoholisierten Zustand Kaltwasser befriedigt. Vielleicht hoffte
er durch diese Darstellung auf Mitleid, wie er es als Flüchtling aus Mexiko erfah-
ren hatte. Allerdings stellte sich schnell heraus, dass Kaltwasser nicht der einzige
Mann war, mit dem Gill sexuellen Umgang hatte. Vielmehr offenbarte sich in den
kommenden Tagen eine fast endlose Liste von kindlichen und erwachsenen Sexu-
alpartnern. Der zweite Junge, den Gill missbrauchte, war der um 1774/75 allem
Anschein nach etwa elfjährige Metzenroth, Sohn eines Mainzer Schulmeisters, ge-
wesen. Dieser hatte ihn während einer Krankheit als Hausdiener versorgt. Als
sich Gill aber erholt hatte, fing er an, „ihn zu berühren,“ aber ohne ihn jemals zur
Ejakulation zu bringen, „weil er noch zu jung und dazu noch nicht fähig war.“994

Als er dann in das Haus der Metzenroths995 zog, setzten sich die Berührungen

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 5–6. Siehe Kaltwassers Abschlusszeugnis des Jesuitengymna-
siums Eger vom September 1773, in ebd., Acta et Protocolla.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 7v.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 8; vgl. ebd., fol. 43.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 9.
 HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 224, ein Johannes Metzeroth schreibt sich an der Universität Mainz
1776 ein.

216 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill



fort, „und rieb sogar den Samen von ihm.“996 Analverkehr mit ihm stritt er ab, gab
aber den gegenseitigen Oralverkehr zu, der über einen längeren Zeitraum er-
folgte.997 Der Kommission wollte er ferner glauben machen, dass er sich mehrmals
weigerte, den Jungen weiterhin zu befriedigen, und dass er es nur tat, weil der
Junge damit drohte, alles seinem Vater zu erzählen. „So ließ der Jüngling doch
nicht nach, bis er ihn entweder berührte oder berührt wurde.“998

Trotz ähnlich lautenden Namens ist Christian Enzeroth sicherlich eine andere
Person, da er zum fraglichen Zeitpunkt bereits ein junger Mann von 17 Jahren war.
Er traf Gill wahrscheinlich, als sich der Fritzlarer Bürgersohn am 5. Juli 1774 an der
Universität Mainz in Rhetorik und Poetik immatrikulierte.999 Da Gills Verwandt-
schaft ebenso in Fritzlar ansässig war, ist es möglich, dass sich beide von dort her
kannten oder dass zumindest Enzeroths Eltern dem Exjesuiten nicht unbekannt
waren. Ob zwischen beiden eine sexuelle Beziehung bestand, ist in den Akten nicht
vermerkt, aber sie scheinen sich nahe gestanden zu haben. Im November 1777
schrieb Enzeroth an Gill über seine neue Anstellung als Sekretär beim Reichshofrat
in Wien und richtete Grüße an die anderen aus Fritzlar stammenden Studenten im
Hause Gill, Jakob Ferrare1000 und Heinrich Lambert, aus: „Ich thue meine Dienste,
wie rechtschaffen, und führe mich so auf, ohne dass ich mich loben wollte, dass
mein Herr an mir keine Ausstellung findet [...] Der Ferrare und Lambert werden ja
nun wohl wieder aus der Vacanz1001 kommen seyn, so bitte mein Compliment, ich
hoffe Ew. Hochw. werden mir die Liebe anthun, und mich einmahl mit ihrem
Schreiben beehren.“1002 In den Jahren zuvor scheint er mit diesen zusammen bei
Gill gewohnt zu haben. Dass er von deren sexuellen Beziehungen mit Gill nichts
mitbekommen hat, ist daher höchst unwahrscheinlich. Da Gill außerdem mit

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 10.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 11–12: „Er habe desselben Scham majoris delectationis causa
in seinen Mund genommen und dieselbe darin behalten bis der Samen allbereit sich ergießen
wollte [...]“ Es scheint, dass Gill Metzeroth weitaus häufiger befriedigt hat als umgekehrt, siehe
fol. 96. Ebd., AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ ein Brief von Georg Metzeroth, Schullehrer, an den Geistli-
chen Rat vom 28. Dezember 1778, die an Gill geliehenen Handschriften zurückzuerhalten.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, „Gill,“ Juristisches Gutachten, Factum Secundum, s. pag.
 HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 183, „Ensenroth“ geschrieben. Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Stu-
dierenden der alten Universität Mainz, S. 293. ABF: Register Taufen, Trauungen und Beerdigun-
gen der Pfarrei Fritzlar 1678–1785, fol. 141v gibt als Taufdatum den 26. Dezember 1756 an. Seine
Eltern waren Christian Enzeroth und Anna Maria, geb. Meyer. Freundliche Mitteilung des Ar-
chivs des Bistums Fulda vom 3. Juni 2023.
 Ferrare schloss 1778 mit dem Bacc. phil. ab und wurde Sekretär des erzbischöflichen Kom-
missariats in Fritzlar. Ebd., S. 318.
 Die Semester- oder Schulferien.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief Enzeroths vom 5. November 1777.

7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills 217



jedem der bei ihm lebenden Studenten sexuelle Kontakte hatte, ist dies auch von
Enzeroth anzunehmen. Dieser war ab etwa 1778 am Reichshofrat in Wien beschäf-
tigt1003 und ab ca. 1780 als Skribent am Kasseler Museum.1004 In dieser Eigenschaft
hatte er oft archivalische Abschriften notariell zu beglaubigen, und stand daher
auch in Korrespondenz mit dem homosexuellen Historiker Johannes von Müller.
Enzeroth bat ihn sogar einmal um Rat wegen Problemen mit seinem Bruder und
mehrmals auch um finanzielle Hilfe.1005 Müller gewährte ihm diese und empfahl
ihn auch nachhaltig für eine besser bezahlte Stelle. Der verheiratete Enzeroth, der
1807 auch vier Kinder zu versorgen hatte, blieb allerdings auf der unterbezahlten
Position in Kassel, wo er 1814 starb.1006

Weitere Sexualpartner Gills waren der Logikstudent Johann Jakob Weigler, der
Jurist Goy, und der Tünchersohn Becker. Weigler hat Gill wohl durch den Exjesuiten,
kurfürstlichen Assessor und Pfarrer zu Faulbach Adam Gambert1007 zugewiesen be-
kommen, um mit ihm Logik zu repetieren. Gill beschrieb, wie er sich ihm angenähert
hatte: „Weil er ihn freundlich anschaute, griff er ihm scherzweise vorn über die Klei-
der, und sagte ihm, dass er ihn gern hätte.“1008 Weigler ließ sich durch das Verspre-
chen einer Uhr und durch reichlich Alkohol dazu anregen mit ihm fünf- bis sieben
Mal zu onanieren und Oralverkehr zu haben. Da Weigler aber vor dem Studenten
Wolfgang Keck wiederholte, dass Gill ihn „lieb habe,“ bekam es Gill mit der Angst zu
tun. Ein unachtsames Wort in der falschen Gegenwart ausgesprochen, könnte ihn ja
ins Gefängnis bringen. Daher drängte er Weigler zur schriftlichen Bestätigung,1009

dass „mir von dem Geistlichen Herrn Gill nichts Übels bewusst sey, und folglich das-
jenige, so ich geredet in Trunk und Rausch geredet hab.“1010 Weigler schien aber seit
seinen sexuellen Erlebnissen abzustürzen und sich immer mehr in den Alkohol ge-
flüchtet zu haben. Als er sich endlich die versprochene Uhr abholte, unterschrieb er

 Europäisches genealogisches Handbuch [...]. Leipzig 1800, S. 13.
 Hochfürstl.-Hessen-Casselischer Staats- und Adreß-Calender: 1780. Kassel 1780, S. 10.
 STBSCH: Nachlass Müller 104/7, Brief vom 2. März 1782; ebd. 104/5, Brief vom 25. März 1782.
 STBSCH: Nachlass Müller 242/93. HSTAM: Fonds 77 b No. 585, Brief Enzeroths vom 10. Juni
1811, in dem er sich als 48 Jahre alt bezeichnet. Dies ist allerdings unmöglich, da er sonst die Uni-
versität Mainz als Elfjähriger besucht hätte. Die Festschrift zum 400. Jubiläum der Bibliothek Kas-
sel nimmt daher 1751 als Geburtsjahr an. Zum Todesjahr siehe Gesamthochschul-Bibliothek
Kassel: Ex Bibliotheca Cassellana: 400 Jahre Landesbibliothek. Kassel 1980, S. 79.
 Heinrich Joachim Jaeck: Pantheon der Litteraten und Künstler Bambergs: Heft 1–7. Bam-
berg 1812, S. 2110. Kurmainzischer Hof- und Staats-Kalender: auf d. Jahr [...] 1784. Mainz 1784,
S. 159.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 16.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 18–19.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gillische Schriften,“ Zeugnis von Johannes Jacobus Weigler vom
10. März 1778.

218 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill



zwar das von Gill vorbereitete Schriftstück, beschuldigte ihn aber, ihn ins Verderben
gestürzt zu haben. Seit er das „Laster“, es geht demnach entweder um Onanie oder
homosexuellen Verkehr, vom Exjesuiten gelernt habe, sei er „von seinem Präfekt
wegen Frequentierung böser Gesellschaften und Wirtshäuser scharf ermahnet und
hergenommen worden, und zwei seiner Kameraden seyen auch deswegen excludiert
worden.”1011 Bei den beiden anderen Studenten mag es sich sogar um Blaise und
Streck gehandelt haben, so dass sich eine Gruppe von drei Studenten rekonstruieren
lässt, die zur selben Zeit Geschlechtsverkehr mit Gill hatten und alle drei wegen Ex-
zessen bestraft wurden. Ob Weigler mit „dem Laster“ die Onanie meinte oder Homo-
sexualität, ist nicht genau bestimmbar. In den eingesehenen Unterlagen der
Universität Mainz findet sich jedenfalls kein Hinweis auf diese Studenten oder
deren Ausschluss.1012 Sicher erscheint nur, dass diese Partner Gills ihre Verfüh-
rung als traumatische Erfahrung beschrieben, die sie in den Alkoholismus
trieb.1013 Aufgrund des Machtgefälles von Lehrer und Student, noch dazu von
katholischem Studenten und priesterlichen Lehrer, sind auch Gills Beziehungen
zu erwachsenen Studenten als Akte sexueller Gewalt zu taxieren.

Weigler selbst schilderte den Ablauf ganz anders. Ein von ihm verfasstes Schrei-
ben, das er an den Mainzer Generalvikar richtete, findet sich unter den in Gills Woh-
nung sichergestellten Schriftstücken.1014 Er berichtete, wie er sich aus der klevischen
Stadt Emmerich nach Mainz begeben hatte, um dort Philosophie und Musik zu stu-
dieren. „Meine Eltern schickten mich hierher wohl gekleidet und gaben mir zu gleich
eine silberne Sackuhr mit. Ich wurde sodann von meinem H. Professor Gambert zu
dem bekannten Exjesuiten Gill in das Correptorium geschickt, und P. Gill suchte
mich so zu berauschen, dass ich [...] von Sinnen [...] und [...] völlig in seiner Gewalt“
war.1015 Die eigentliche Tat selbst sparte er aus, wusste er doch, dass die Kommissare
bereits Bescheid wussten. Allerdings insistierte er, dass Gill ihm eine silberne Uhr
geschenkt hatte, die ihm beim Verhör der Geistliche Rat Hirn „mit Gewalt“ abgenom-
men hatte. Da er vollauf kooperiert habe, bat er nun deren Rückgabe, damit er bei
seinen Eltern den „Mundth schlossen halten“ könne.1016 Es ist nicht ganz klar, ob die
Eltern von Weiglers Beziehung wussten und zum Schweigen gebracht werden sollten
oder ob der junge Mann hoffte, seine sexuellen Erlebnisse den Eltern nicht erzählen
zu müssen.

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 22–23. Einer der Kameraden hieß Streck.
 HSTAD: E 6 A Nr. 12/9; C 1 B Nr. 108; C 1 B Nr. 224.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 24.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, undatiertes Schreiben von Weigler.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, undatiertes Schreiben von Weigler.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief von Johannes Jacobus Weigler an den
Generalvikar von Mainz wohl vom März 1778.

7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills 219



Johann Jakob Goy1017 lernte Gill als Nachbar der Metzenroths kennen. Als die-
ser einmal bei Gill zu Gast war, „tütschelte“ der Priester „sein Gesicht und sagte
ihm, dass er ihn lieb habe.“ Als er ihn daraufhin berührte und versuchte, ihn
„anzureizen,“ war Goy zunächst verwirrt und fragte, „ob er glaube, dass er ein
Weibsbild sey?“ Wiederum erwiderte Gill nur, dass er ihn liebte, „weil er sauber
ist.“1018 „Sauber“ scheint in diesem Zusammenhang Reinheit und Schönheit zugleich
anzuzeigen. Gill küsste ihn nur einige Male, sah ihn dann aber erst wieder einige
Monate später, etwa neun Monate vor seiner Verhaftung, im Juli 1777:

Nach einigen Unterredungen legten sie sich zusammen an das Fenster, und da der Jurist
beim Hinausschauen eine schöne junge Frau, die gegen [...] hinüber wohnte, welche gleich-
falls zu ihrem Fenster hinausschaute, erblicket hatte, sagte er ihm, wenn ich diese zum Bei-
schlaf hätte, so wollte ich mich mit ihr ergötzen, und fragte ihn alsdann, ob er sie nicht
auch gernhaben wollte? Worauf [Gill, U.L.] [...] geantwortet: ich mach mir aus den Weibsleu-
ten nichts.1019

Gills geradeheraus gegebenes Geständnis seiner Homosexualität hatte Goy über-
rascht, aber anscheinend auch irgendwie angezogen, da beide im Anschluss ora-
len Geschlechtsverkehr hatten. Als Jurist oder zumindest Jurastudent war sich
Goy über die Konsequenzen seiner Tat bewusst, und Gill konnte von ihm erwar-
ten, dass er um seiner Karriere und seines Lebens willen schweigen werde.1020

Als Goy nach längerer Zeit im August 1777 wieder zu Gill kam, war er in so großer
Not, dass er begann, Gill zu erpressen. Beide versöhnten sich aber und setzten
ihre Beziehung fort.1021 Auf die Frage, ob er nicht Goy zur Sodomie überredet
habe, gab Gill eine erstaunliche Verteidigung. Er habe den etwa 20-jährigen kei-
neswegs zur formalen Sodomie, „wohl aber zur Sodomiam late dictam angereizet,“
d. h. zum Oralverkehr.1022

 Es handelt sich nicht um Johannes Gabriel Goy/Goe, der sich bereits 1771 in Mainz immatri-
kuliert hatte, und schon 1773 abschloss, siehe HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 148. Er stammte, wie die
Matrikel aussagen, aus Mannheim und war Kanonikus im Stift St. Viktor in Xanten, siehe auch
Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Studierenden der alten Universität Mainz, S. 370. Vielmehr han-
delte es sich um Johannes Jakobus Goje/Goy aus Seligenstadt, der sich am 12. Januar 1773 ein-
schrieb, allerdings in der Rhetorik und nicht in der Jurisprudenz, siehe HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol.
162; Ebd., S. 379. Letzterer wurde 1754 in Seligenstadt als Sohn des Ambrosius Goy geboren, siehe
Datenbank FamilySearch, https://www.familysearch.org/ark:/61903/1:1:DTTW-S52M (14. Mai 2023).
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 24.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 26.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 27.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 28–33.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 35.

220 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

https://www.familysearch.org/ark:/61903/1:1:DTTW-S52M


Den Musikersohn Johann Conrad Jacobi lernte Gill nach eigenen Angaben im
Frühjahr 1775 kennen,1023 als er auf dem Rhein bis Eberbach gefahren sei und
sich „von dort mit diesem damals zehn oder elfjährigen Kind zu Fuß in die Abtei
Eberbach begeben, allwo dieser seinen Oheim besuchte.“1024 Damals war Conradi
allerdings bereits 13 Jahre alt, so dass sich das Treffen, wenn Gills Beschreibung
zutrifft, wohl eher 1774 oder sogar 1773 ereignet hat. Da Gill die Abtei aufgrund
seines Aufenthalts im Jahr 1773 kannte, ist es ist nicht auszuschließen, dass er
dort Freunde oder Bekannte hatte. Der Exjesuit nutzte es sofort aus, als der Junge
zu ihm als Priester Vertrauen schöpfte:

Da ihm dieser Kleine eröffnet hatte, dass er sich allein zu schlafen fürchte, habe er dem
Abteyknecht gesagt, dass er ihn zu sich nehmen und in seinem Bett wolle schlafen lassen,
welches auch geschehen ist. Da [...] [Gill, U.L.] mehr als gewöhnlich getruncken hatte und
des Nachts schlafen kann, berührte er diesen Kleinen, konnte ihm aber wegen Unvermögen-
heit und zu großer Jugent keine pollution procuriren.1025

Die Kaltschnäuzigkeit Gills ist kaum zu überbieten. Selbst einen zufällig und noch
dazu in einer Abtei angetroffenen Jungen, missbrauchte er schamlos. Er versuchte
ihn zur Ejakulation zu bringen. Einige Zeit später besuchte ihn Conradi in Mainz,
und da er von Mädchen erzählte, schloss Gill sofort, dass er in die Pubertät einge-
treten war und nun „in dieser Materie schon bewandert seyn könnte,“ konnte aber
wiederum keine Ejakulation an ihm hervorbringen.1026 Erst im Frühjahr 1778, „vor
acht Wochen,“ hatte sich Jacobi vor ihm nackt ausgezogen und mit sichtlichem
Stolz gestanden: „Nun bin ich endlich mannbar!“1027 Daraufhin hatte Gill ihn oral
befriedigt und seither auch öfter mit ihm Oralverkehr gehabt. Als Geschenk gab er
ihm jedes Mal ein paar Kreuzer.1028 Allerdings verneinte es Gill, dass er Jacobi oder
eines seiner anderen Opfer anderen Männern zugeführt habe.

 Es handelt sich wohl um den am 5. Juli 1762 geborenen Sohn des Hofmusikmeisters Gott-
fried Dominik Jacobi, Johann Conrad Jacobi, der später Direktor der Hofmusik in Dessau wurde
und dort 1811 starb. Taufpate war Kurfürst Emmerich Josef vertreten durch einen Kammerdie-
ner, siehe Datenbank FamilySearch https://www.familysearch.org: Stadtarchiv Mainz, Namens-
kartei aus Kirchenbüchern, 17. und 18. Jahrhundert, Mikrofilm 934700, Bild 5255; Taufmatrikel St.
Quintin 1762 (14. Mai 2023). Das bei Weber angegebene Geburtsjahr 1756, das sich durchweg fin-
det, ist falsch, siehe Karlheinz Weber: Vom Spielmann zum städtischen Kammermusiker – Zur
Geschichte des Gürzenich-Orchesters. Köln 2009, S. 20. Siehe auch Kurmainzischer Hof- und
Staats-Kalender auf das Jahr 1792. Mainz 1792, S. 124.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 37.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 37.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 38.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, „Gill,“ Juristisches Gutachten, Ob die delicta occulte, s.pag.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 39.

7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills 221

https://www.familysearch.org


Den jungen Erwachsenen Becker kannte Gill noch aus der Zeit als er im Novi-
ziatshaus der Jesuiten in Mainz lebte, also vor 1773. Dieser war sein Beichtkind
gewesen und da er ihn immer noch besuchte, wenn auch nicht mehr zur Beichte,
verwickelten sich beide in eine sexuelle Beziehung, die wiederum bis zum Oral-
verkehr ging.1029 Manchmal trafen sie sich mehrmals in der Woche, dann wieder
ganze Monate nicht. Das letzte Mal sei es im Sommer 1777 zum Geschlechtsver-
kehr mit dem jetzt etwa 24-jährigen gekommen.

Eine längere Beziehung unterhielt Gill auch mit dem „Juristen“ Zang,1030 der
zum Zeitpunkt der Befragung etwa einundzwanzig Jahre alt war. Gill lernte ihn
in Eberbach kennen, als er dort nach der Aufhebung des Ordens einquartiert und
krank geworden war. Man teilte ihm den Studenten Zang als Hausdiener wäh-
rend einer Krankheit zu. Wie schon beim jungen Metzenroth, machte sich Gill
auch dieses Mal nach seiner Genesung an den etwa 16-jährigen Zang heran. Er
berührte ihn und „rieb von ihm den Samen ab,“ wie er dessen Masturbation be-
schrieb.1031 Der Junge ließ es mit sich geschehen, vielleicht auch weil er dafür
Geld erhielt, und kam immer wieder zu Gill, zuletzt etwa sechs Wochen vor sei-
ner Verhaftung im März 1778. Die beiden hatten oft Oralverkehr oder onanierten
zusammen.1032

Im Grund ließ Gill keine Gelegenheit aus, einen Jugendlichen oder jungen
Mann zum Sex einzuladen oder zu überreden. Sogar den Perückenmacherssohn,
der ihn aufsuchte, um seine Perücke auszubessern, sollizitierte er.1033 Jedes Mal,
wenn die Kommissare den Exjesuiten fragten, ob es nicht noch einen weiteren
Sexualpartner gäbe, gab Gill willig weitere Details preis. So erwähnte er auch den
Jurastudenten Söll. Ernst Streck1034 lernte er kennen, als er 1777 am Fisch-Tor in
Mainz vorüberging und ihn ein Schwindelanfall übermannte.

Da [...] erblickte er diesen Studenten auf einem Stein sitzen, und es scheine ihm, als wenn
sich dieser Student unter dem Mantel, den er um sich herumgeschlagen hatte, selbst be-
fleckte; daher rief er ihn zu sich und bath ihn, dass er ihn nach Haus begleitete, weil er
nicht sicher war, ob sein Schwindel nicht zunehme und er darnieder fallen werde. Nach-

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 42: „Sie haben sich einer dem andern den Samen abgetrieben.“
 Der 1752 geborene Johannes Michael Zang scheint aufgrund seines Alters als Opfer auszu-
scheiden, siehe HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 182; Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Studierenden der
alten Universität Mainz, S. 851. Ein weiterer Partner Gills war der “Jurist Söll,” siehe STAW: AA
212/XLIII Nr. 3, A, „Gill,“ Juristisches Gutachten, Factum Nonum, s.pag.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 46.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 46–47.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 49.
 Ernst Streck stammte aus Eberbach, siehe HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 203, und immatriku-
lierte sich 1775 an der Universität Mainz, siehe auch Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Studieren-
den der alten Universität Mainz, S. 788.

222 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill



dem sie ein Stück Weges zusammen gegangen, fragte er ihn, was er unter dem Mantel mit
sich gemacht habe? Worauf er geantwortet: Er müsste solches thun, damit er nicht krank
werde.1035

Als Streck am nächsten Tag zurückkam, schritt Gill zur Tat und näherte sich ihm
durch eindeutige Berührungen. Streck wies ihn aber anfangs ab. Zudem erbrachte
eine eingehendere Befragung, dass Gill den Jungen ebenfalls aus dem Noviziats-
haus der Jesuiten kannte, wo er ihm und einem Jungen namens Blaise Brot gege-
ben hatte.1036 Damit erhöht sich die Zahl derjenigen Sexualpartner, die Gill aus
seiner Zeit im Novizitatshaus kannte auf mindestens drei (Becker, Söll, Streck). Kon-
sequenterweise muss man sich fragen, ob er diese Jungen bereits damals miss-
braucht hat. Seine Verteidigungsstrategie ließ ein solches Eingeständnis natürlich
nicht zu. In ihr hatte er ja behauptet das „Opfer“ der Jesuitenaufhebung geworden
zu sein und erst nach 1773 seinen moralischen Halt verloren zu haben.

Den „Jurastudenten“ Franz Bieding kannte Gill seit etwa 1774 zu und unterhielt
zu ihm für die Dauer eines Jahres sexuelle Handlungen, „weil er so sauber und
schön war.“1037 Gills unkontrollierbare, ja manische Lust wurde durch die anfängli-
che Zurückweisung Biedings, dem er stets 6 Kreuzer für seine Dienste gab, noch
erhöht, „dass er umso stärcker Anfechtung bekommen und sich um so weniger ent-
halten konnte.“1038 Manchmal hätten sie zweimal in der Woche sexuell interagiert,
dann wieder ganze Monate nicht. In der Regel aber scheint Gill vor allem Ferrare
und Streck fast täglich (!) masturbiert zu haben.1039 Von den Exjesuiten verkehrte
Gill freundschaftlich nur mit P. Christoph Dichtel/Düchtel,1040 dem Präzeptor der
Kinder des Kammerdirektors Nikolaus Heusser,1041 und P. Wendelin Roth,1042 hatte

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 50–51.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 53.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 54. Der aus Naumburg stammende Bieding hatte sich 1774
eingeschrieben und erhielt 1776 den Bacc.phil, war aber kein Jurastudent, siehe Benzing, Gerlich:
Verzeichnis der Studierenden der alten Universität Mainz, S. 71.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 54.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, „Gill,“ ad Septimum, s.pag.
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 11825, Geburt 1749, Eintritt 1768. HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 189
vermerkt Dichtels Immatrikulation an der Universität Mainz mit Gill (Kiehl geschrieben) und Ka-
nonikus Franziskus Linden.
 Vollständiges Diarium von denen Merckwürdigsten Vorfällen die sich bey dem letzt gehal-
tenen hohen ChurfürstenTag Und darauf Höchst-beglückt erfolgten Wahl- und Crönung des [...]
Herrn Josephi des Andern, Erwehlten Römischen Königs [...] In der Freyen Reichs- und Wahl-
Stadt Franckfurt am Mayn Ergeben. Theil 2. Mainz 1770, S. 128. Sein Sohn Nikolaus Anton Heusser
(1767–1831) war Professor der Rechte an der Universität Mainz, .
 APECESJ: Sign. 68-D, Verz. 10210, Geburt 1743, Eintritt 1761, Tod 1816.

7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills 223



aber kein sexuelles Verhältnis mit ihnen. Dichtel könnte ihm aber den Kontakt
zu hochstehenden Familien hergestellt haben, die ihn als Hauslehrer einstellen
konnten.

Jung hat Gill als Sohn seines Vermieters, des Bäckermeisters Jung, kennenge-
lernt. Als er ihn einmal mit nichts als einem Bäckerschurz gekleidet in der Back-
stube sah, klapste er ihm auf den nackten Hintern, „und da er sah, dass er Freud
daran hatte und sich nicht geweigert, hob er ihm andermal, da wieder zu ihm
kam, den Schurz von vorn auf und berührte und befleckte ihn,“1043 während er
andere Male Oralverkehr mit ihm hatte. Vor Gericht konnte sein Vater Nikolaus
Jung eine ganze Reihe von Jungen, die bei Gill studiert hatten als Opfer benennen,
wie etwa die Söhne des Anselm Schmidt, des Leinenwebers Baader, des Guerte-
mayer, und die zwei Söhne des Schneidermeisters Schäfflein. Diese Buben hatten
er und seine Frau „bei ihm selbst auf dem Bette angetroffen,“ und sie fanden her-
aus, „dass der Herr Gill mit dem Studenten Metzenroth desgleichen Schlechtigkei-
ten getrieben habe [...]“ und dass „diese der Student Lambert [...] selbst gesehen
hätte.“1044

Ein weiterer Logikstudent, den Gill einige Male „polluiert“ hatte, war der spä-
tere Mainzer Geistliche Wilhelm Anton Grosch.1045 Gegenseitigen Oralverkehr
hatte er auch seit 1776 mit dem 16-jährigen Ingrossisten-Sohn Nikolaus Linden,1046

der täglich in das Haus kam, um Lebensmittel zu liefern,1047 aber auch mit dem
Barbiergesellen Nauheimer, seinem Neffen Heinrich Lambert aus Fritzlar sowie
den Logikstudenten Wolfgang Keck aus Lorsch und Jakob Ferrare.1048 Mit Linden

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 57.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ Liste von Nikolaus Jung, undatiert, wohl 1778.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 59; siehe ebd., „Gill,“ Juristisches Gutachten, ad Quintum, s.
pag. Möglicherweise Wilhelm Anton Grosch, Geburt 1759, siehe Klerusdatenbank des Bistums
Mainz: https://reiresearch.eu, Eintrag “Grosch, Wilhelm, Anton” (14. Mai 2023). Er immatrikulierte
sich an der Universität Mainz am 5. Juli 1774, siehe HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 180, wurde aber 1778
entlassen, siehe Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Studierenden der alten Universität Mainz,
S. 387.
 Der Ingrossist Michael Linden war der Vater mehrerer Kinder und mit Maria Margarethe
Jäger in zweiter Ehe verheiratet. Ein Sohn Friedrich wurde 1758 geboren (Bild 4686), Nikolaus
Linden 1760, siehe Datenbank FamilySearch https://www.familysearch.org: Stadtarchiv Mainz,
Namenskartei, Mikrofilm 934701, Bild 4688 (14. Mai 2023).
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 60.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 64. Keck weigerte sich zunächst und zog seinen Leib zu-
rück, siehe ebd., fol. 74. Ein lateinischer Brief von Keck an Gill vom 20. März 1778 und ein Brief
von seinem Vater Franz Keck an Gill vom 9. November 1777 in ebd., Acta et Protocolla. 1779
schloss Keck mit dem Magister in Philosophie ab und wurde im Anschluss Forstmeister im Spes-
sart, siehe Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Studierenden der alten Universität Mainz, S. 147.
Ferrare schrieb sich 1777 an der Universität Mainz ein, siehe HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 242.

224 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

https://reiresearch.eu
https://www.familysearch.org


konnte er gut Kontakt aufbauen, da er mit seinem Vater zur Schule gegangen war
und daher ein Vertrauensverhältnis bestand.1049 Gill und der 23-jährige Nauhai-
mer trafen sich im Sommer 1777 bei einem Spaziergang außerhalb des Salons
und hatten im Weissenauer Kloster einen Schoppen Wein in einem separaten
Zimmer, bis Gill der Drang überkam, Nauhaimers Geschlechtsteil herauszuholen
und ihn befriedigte.1050 Nun kam dieser wöchentlich ein- bis zweimal zum Oral-
verkehr in Gills Haus.1051 Nur einmal habe er, so Gill, auch den Körper einer
Magd, die ihn während einer Krankheit pflegte, unsittlich berührt.1052 Selbst den
jungen Mainzer Kanonikus Samuel Georg Herdt, der 1781 sein Amt aufgab um
Schauspieler zu werden, hatte er masturbiert, allerdings ohne Ejakulation.1053

Heinrich Lambert, den Gill als sein „Vetterchen“ bezeichnete, war der Sohn
seines Cousins Andreas Lambert.1054 Dieser hatte ihm seinen Sohn um 1773/75 als
Hausdiener zugeführt.1055 Die Lamberts bedankten sich überschwänglich bei Gill

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 77.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 66.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 67.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 78.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 72–73; 79. Der Vorname des Kanonikus ist im Protokoll
nicht genannt, dafür wurde dessen Jugend betont. Erstaunlicherweise variieren die Vornamen
drastisch zwischen Sebastian, Johann und Samuel. Die Klerusdatenbank des Bistums Mainz
https://reiresearch.eu (14. Mai 2023) verzeichnet 1774 einen jungen Sebastian Herdt als Kanonikus,
die Matrikel der Universität Mainz aber einen Johann Baptist Herdt/Haerdt. Ob beide identisch
sind, ist unklar. Brandes jedenfalls berichtet vom Kanoniker Herdt, der Schauspieler wurde,
nennt aber Samuel als Vornamen, siehe Johann Christian Brandes: Meine Lebensgeschichte, Bd. 2.
Berlin 1800, S. 289–290; Friedrich Johann von Reden-Esbeck: Deutsches Bühnen-Lexikon – Das
Leben und Wirken aller hervorragenden deutschen Bühnen-Leiter und Künstler vom Beginn der
Schauspielkunst bis zur Gegenwart., Bd. 1. Eichstätt; Stuttgart 1879, S. 275. Faber ermittelte, dass
1779 Sebastian Herdt zugunsten seines Neffen Peter Joseph van Recum auf sein Kanonikat verzich-
tete, siehe Karl-Georg Faber: Andreas van Recum, 1765–1828: Ein rheinischer Kosmopolit. Bonn
1969, S. 16–18.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Des Priesters Maximilian Gill Debita Passiva,
lit. A; ebd., Acta et Protocolla, Brief von Franziskus Lambert an Gill vom 16. Februar 1777.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief Andreas Lambert an Gill vom 9. April 1775.
Gill gibt Lamberts Alter mit 13 Jahren an. Das Taufbuch von Fritzlar aber weist ihn aber eindeutig
als 1760 geborenen aus. Entweder wurde er also 1773 Gill im Alter von 13 Jahren anvertraut, oder
1775, wie Gill mit seiner Angabe „vor etwa fünf Jahren“ attestiert, und damit mit 15 Jahren. Da Gill
aber gerade die Jugend Lamberts hervorhebt und seine Unfähigkeit, einen Orgasmus zu spüren, ist
wohl von ersterem auszugehen. Dies würde auch in die Verteidigungsstrategie Gills bzw. seine
Lebensinterpretation passen, nach der er erst nach der Auflösung der Gesellschaft Jesu sein religiö-
ses Leben vernachlässigt und schrittweise auf die „schiefe Bahn“ geraten sei. Um diese Fiktion auf-
recht zu erhalten, musste er den Missbrauch an seinem Neffen später datieren – ließ aber dessen
Alter unverändert. ABF: Taufbuch Fritzlar, 1630–1814, fol. 324. Als Todesdatum wird am Rand

7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills 225

https://reiresearch.eu


für die „großen Gutthaten, die ... Heinrich empfangen.“1056 Heinrich Lambert, für
den Gill aufgrund der finanziellen Sorgen seiner Eltern sorgte und die Stelle eines
Pflegevaters einnahm, schlief in seinem Bett. Schon bald nach seiner Ankunft in
seinem Haushalt, begann er ihn fast täglich zu missbrauchen, entweder zur Ona-
nie oder zum Oralverkehr, konnte ihn aber aufgrund seines Alters erst wenige
Wochen vor seiner Verhaftung zu einer Ejakulation bringen.1057

7.3 Die Taxierung und Verurteilung Gills

Gill hatte zwar im Lauf seiner Befragung immer mehr Partner identifiziert, mit
denen er Geschlechtsverkehr hatte, aber stets darauf bestanden, niemals Analver-
kehr gehabt zu haben. Diese Aussage stand im Widerspruch zu Ittners Angaben,
der gerade diesen beobachtet haben will. Ob dies nun wirklich zutraf, ist nicht
mehr zu klären. Die wenigen Opfer, die man im Prozess befragte, verneinten je-
denfalls „sodomisiert“ worden zu sein, ebenso wie die älteren Sexualpartner. Al-
lerdings hätte ein Eingeständnis nicht nur einen enormen Ehrverlust bedeutet,
sondern sie auch unter künftigen Verdacht gesetzt, homosexuellem Verkehr
nachzugehen. Sollte daher Analverkehr mit Gill stattgefunden haben, wäre des-
sen Abstreitung eine zu erwartende Verteidigungsstrategie.

Damit hatte Gill seiner Logik nach eigentlich „nur“ Oralverkehr und Onanie
gestanden. Daher verneinte er auch, dass sexuelle Berührungen außerhalb der
Ehe per se bereits eine große Sünde seien, es sei denn, es komme zur Selbstbe-
friedigung. Allerdings hatte sich Gill auch hier eine moralische Brücke gebaut,
indem er zu behaupten schien, dass nur die an sich selbst vorgenommene Mas-
turbation eine Todsünde sei. Mit dieser Differenzierung hätte er das Gewissen
der Jungen, überzeugen können, die seinen Annäherungen ursprünglich ableh-
nend gegenüberstanden. Denn sie implizierte, dass die masturbierende Hand-
lung, die Gill an ihnen vollzog, moralisch indifferent war. Erst auf Nachfrage gab
Gill schließlich zu, dass jegliche Selbstbefriedigung schwere Sünde war, aber es
scheint, dass die erste Antwort auf die Frage der Untersuchungskommission
wohl die authentischere war. „Leichtgläubige“ Menschen, die dem Priesterstand
Vertrauen entgegenbrachten, hat Gill so ins Verderben gezogen und dadurch
„der Religion die größte Schande gemacht, der Heiligkeit des Priesterthums, [...]

der 24. September 1840 festgehalten. Freundliche Mitteilung des Bistumsarchiv Fulda vom
3. Juni 2023.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief Franziskus Lambert – wohl der Onkel
oder Großvater – an Gill vom 28. Oktober 1777.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 69–70.

226 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill



der Heiligkeit unserer Religion eine sehr tiefe Wunde geschlagen,“1058 wie der
Geistliche Rat resümierte.

Der Exjesuit inszenierte sich vor den kirchlichen Autoritäten zwar als Büßer,
bat aber dennoch, nicht nach den Maßstäben der Gerechtigkeit, sondern in Anbe-
tracht seiner Reue zu einer „geheimen Strafe“ verurteilt zu werden. Er war entsetzt
über die Möglichkeit, öffentlich degradiert und dem staatlichen Richter vorgeführt
zu werden, der vielleicht die Todesstrafe über ihn verhängt hätte.1059 Dennoch war
sich der Geistliche Rat nicht sicher, wie die Taten Gills kirchenrechtlich zu taxieren
waren. Daher setzte man am 21. Mai die Befragung fort, um der Motivation für
seine Taten nachzugehen. Den Entschuldigungsgrund übermäßigen Alkoholkon-
sums ließ man jedenfalls nicht gelten. Doch als er befragt wurde, ob er nicht im
eigentlichen Sinne ein Sodomist sei und sodomia perfecta begangen habe, antwor-
tete er mit einer Differenzierung, die er sich über Jahre hinweg zurechtgelegt
haben musste. Er lehnte die Taxierung seiner Taten als Sodomie ab, weil er in kei-
nem einzigen Fall Analverkehr begangen habe. Daher könne man ihn höchstens
der imperfekten Sodomie (sodomia imperfecta), also der Sodomie im weiteren
Sinne, aufgrund des Oralverkehrs und der gegenseitigen Onanie, verurteilen. Die
Kommission war sichtlich überrascht, denn die überwältigende Mehrheit der Mo-
raltheologen und Kanonisten definierten sodomia perfecta als den sexuellen Akt
eines Mannes mit einem anderen Mann, bei dem der Samen an einem Ort vergos-
sen (effusio) wird, der dafür nicht vorgesehen ist. Gill hingegen stand auf dem
Standpunkt, dass die effusio in aliam corporis partem mit Ausnahme des Anus nur
den Tatbestand der sodomia imperfecta konstituiere.1060 Ebenso stellte er in Ab-
rede, dass er den staatlichen Behörden übergeben werden sollte, da dies das Gesetz
nur dann erfordere, wenn die Sodomie öffentlich bekannt sei und es sich um einen
notorischen (exercentes) Sodomisten handle, was aber auf ihn nicht zutreffe.1061

Seine Verteidigungsstrategie, gerade die Notorietät seiner Taten abzuleugnen,
wirkt bei einem Serientäter wie Gill grotesk. Zudem waren seine Taten durch die
Anzeige zweier Laien öffentlich geworden und mussten daher auch öffentlich ge-
ahndet werden. Vielleicht war die moraltheologische Belehrung Gills über den
Mund als eines unnatürlichen Ortes des Samenergusses aber auch eine indirekte
Unterminierung der Anklage. Denn sie ermöglichte es Gill, über seine falsche

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, „Gill,“ Juristisches Gutachten, s. pag.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 81.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 84–86. ebd., fol. 85 zitierten die Kommissare: „Sodomia per-
fecta est conjunctio maris cum mare in vas indebitum, idque cum effusione seminis [...] und dass
per vas indebitum in genere corpus maris in specie tam posteriori corporis quod horribilis est“
auch der Mund verstanden werde.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 92.

7.3 Die Taxierung und Verurteilung Gills 227



Rechtsauffassung belehrt, im Nachhinein fast alle Fällen der Ejakulation in den
Mund abzuleugnen, womit er nicht nur die Taxierung als notorisch zu untergraben
versuchte, sondern auch die als Sodomist schlechthin.1062

Allerdings waren die Mitglieder der Kommission vor allem über Gills mora-
lischer Gleichsetzung von Oralverkehr und Selbstbefriedigung entsetzt. Der Ex-
jesuit hatte aufgrund seiner unersättlichen sexuellen Begierde die Maßstäbe der
Vernunft weit hinter sich gelassen. Anstatt den Mund als Werkzeug des Sexual-
aktes zu gebrauchen, war er für sie als Ort der Sprache das Symbol der gottgege-
benen Vernunft:

[W]as könnte auch in der That der angebohrenen Würde des Menschen mehr zu wider
seyn, als eine dergleichen über allen Begriff viehische und schändliche Handlung, denn der
Mund und die in denselben gelegte Sprache ist der Ausdruck jener vernünftigen Seele, die
in dem Menschen wohnet und das Ebenbild Gottes ist; durch den Mund begehen und bestä-
tigen die Menschen untereinander ihre feierlichsten und verbindlichsten Handlungen,
durch den Mund verlobt man sich Gott öffentlich.1063

Der Geistliche Rat sprach sich aber gegen eine öffentliche und formale Degradie-
rung aus, da die verbale Degradierung mit Verhängung der Exkommunikation,
die Suspendierung von jeglichem priesterlichen Dienst, sowie die lebenslange
Haft im Kerker völlig ausreichend sei. Zudem schütze man durch solche „Milde“
auch den Ruf des Klerus.1064 Auf der Veste Königstein sollte Gill unter strengem
Fastenreglement ein Leben der Buße fuhren, während man seine „mitschuldigen
Studenten ... der Vorsicht und erbarmenden Gnade Gottes“ anvertraut und somit
nicht strafrechtlich verhörte oder gar belangte.1065 Erst im März 1779 wurde Gill
wieder zu Beichte und Kommunion zugelassen sowie die Exkommunikation auf-
gehoben. Im Sommer appellierte Gill auch schon an Fürstbischof Friedrich Karl
Joseph um Erleichterung seiner Haftbedingungen. Aufgrund eines im Herbst 1778
erlittenen Schlaganfalles könne er sich alleine weder an- noch ausziehen und sei
aufgrund seines schweren Schwindels und des Mangels an Medikamenten völlig
entkräftet. Außerdem sei seine Zelle nicht heizbar, so dass „mich der kalte Nord-
wind auf dem Bette anweht.“1066 Zudem befürchtete er, dass der ihn versorgende
Priester im Winter den Berg nicht heraufkommen könnte und er damit vielleicht
ohne jegliche Sakramente bleibe:

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 98–101.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ Gutachten Hirn und Hettersdorff, s.pag.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill“, Lectum in Pleno am 4. Juni 1778, s.pag.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill“, Protocollum speciale vom 10. Juni 1778, s.pag.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill“, Brief von Maximilian Gill an den Fürstbischof vom
12. Januar 1779.

228 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill



Höchstdieselbe haben mich gestraft als ein gerechter Richter; Sie werden mich auch trösten
als ein liebreicher Vater. Dieses zu verlangen, wird die bloße Vorstellung meines Elendes
hinlänglich seyen und der alleinige Anblick desselben wird machen, dass die Euer Kurfürst-
liche Gnaden eigenthümliche Milde bey Höchst dero mitleydigem Hertzen das beste Wort
für mich sprechen.1067

Es ging Gill nicht nur um Aufhebung der Suspension vom priesterlichen Dienst, son-
dern auch um die Übersiedlung in ein milderes Klima und an einen Ort, an dem
Arzneien verfügbar waren, um ein wenig Tee oder Kaffee zum Frühstück, einen täg-
lichen Schoppen Wein, etwas neue Kleidung um sich Vorhänge gegen die Zugluft zu
machen, und die Aushändigung seiner spanischen und italienischen Bücher. Von
wirklicher Einsicht konnte aber nicht die Rede sein, da Gill fortfuhr, er wolle dem
Kurfürsten eine kurze Verteidigung seines Falles im Stil eines „Casus Theologico-
Juridicus“ zukommen lassen. Diese schob wiederum „Unwissenheit“ als Entschuldi-
gungsgrund vor, immer noch aus Furcht degradiert und dem staatlichen Richter
zur Exekution übergeben zu werden.1068

Die Aufhebung der Suspension erhielt Gill trotz allen Flehens nicht.1069 Zwar
entband man ihn aufgrund körperlicher Gebrechen von der strengen Essensratio-
nierung, beließ ihn aber in Haft und verlegte ihn aufgrund der hohen Verpflegungs-
kosten 1786 nach Marienborn, einem Priesterkorrektionshaus. Allerdings verzögerte
sich dieser Umzug, da man sicherstellen wollte, dass er in völliger Einzelhaft und
ohne Umgang mit den anderen Demeritenpriestern (Häftlingen) war. Im April traf
er schließlich dort ein und bat wiederum um die Erlaubnis, die Messe feiern zu dür-
fen, was ihm das Mainzer Vikariat postwendend verweigerte. Am 18. November 1786
verstarb er.1070

 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill“, Brief von Maximilian Gill an den Fürstbischof vom
12. Januar 1779.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ „Si ater est lacrimarum [...]“, s.pag.
 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, „Gill,“ Vorlage von Hirn, Lectum in Pleno 4. Juni 1778.
 May: Das Priesterhaus in Marienborn, S. 187–190. Umfangreiche zusätzliche Archivalien zu
den Haftbedingungen und Krankheiten, die Gill in seiner Haft durchlitt, in STAW: AA 212/XLIII
Nr. 3, „Gill.“

7.3 Die Taxierung und Verurteilung Gills 229



8 Die endgültige Entlassung aus dem
Klerikerstand aufgrund eines Vergehens
(ex delicto)

Als am 2. Januar 1736 ein Laienbruder im Kloster Elsegem in den Österreichischen
Niederlanden den Salat für seine Mitbrüder auftrug, ahnte er sicher nicht, dass er
damit auch das Todesurteil über Prior Filip de Vos „unterschrieb.“ Aus Unachtsam-
keit verschüttete er nämlich den Inhalt der Schüssel auf dem Tisch Pater Wey-
braeckes. Dieser bekam einen Tobsuchtsanfall und wurde von de Vos auf seine
Zelle geschickt. Dies war in seinen Augen ein Ehrverlust innerhalb der Kommunität,
da er wegen eines untergeordneten Laienbruders diszipliniert worden war. Nach
einer Viertelstunde kehrte er zurück, setzte sich demonstrativ neben den Prior und
trank auf seine Gesundheit, aber in einer derart aufdringlichen Art, dass es sofort
zu einem Handgemenge kam, in dem Weybraecke de Vos mit einem Jagdmesser
erstach. Die staatlichen Stellen wollten den Totschläger dem Richter übergeben,
während der Orden auf die kirchliche Immunität pochte und auf die Zuständigkeit
des kanonischen Rechts insistierte. Erst nach langem Hin- und Her konnten die
Windesheimer Augustiner-Chorherren den Prozess gegen den geständigen Kanoni-
ker im März 1736 beginnen. Man entschied, ihn weder zu degradieren noch der
Staatsgewalt zu übergeben, sondern zu lebenslanger Kerkerhaft im Kloster Groen-
dendaal zu verurteilen. Allerdings verweigerte Gouverneurin Maria Elisabeth von
Österreich die Bestätigung des Urteils und rief stattdessen den Großen Rat von Me-
chelen an. Dieser sah den Totschlag eines Priors gleichbedeutend mit Majestätsbe-
leidigung (crimen laese majestatis) und damit in der Zuständigkeit der weltlichen
Rechtsordnung, was die Augustiner verneinten. Als Kompromiss wurde der Fall an
einen vom Papst eingesetzten und vom Kaiser approbierten Richter, den Bischof
von Ypern, übergeben. Dieser entschied am 17. Juni 1738, dass Weybraecke vorsätz-
lich gehandelt hatte und daher mit dem Tod zu bestrafen sei. Allerdings verbot das
privilegium fori einem weltlichen Richter, einen Kleriker zu verurteilen. Dafür
musste er erst unwiderruflich aus dem Klerikerstand entlassen werden (degradatio
actualis) – eine Zeremonie, die der Bischof von Gent am 26. Juni dann auch tatsäch-
lich vollzog. Aus Rücksicht auf seine priesterliche Würde, wurde die Strafe aber in
lebenslangen Arrest umgewandelt, in dem er 1760 starb.1071

 Die Darstellung des Falles erfolgt nach Erik Van Mingroot: Een beruchte XVIIIde-eeuwse
rechtszaak: de moord op prior Filip De Vos van Ten Walle te Elsegem (2 januari 1736). In: Handelin-
gen van de Koninklijke Commissie voor de uitgave der oude wetten een verordeningen van België
29 (1981), S. 143–193, hier S. 148–149; Geert Van Reyn/Ernest Persoons: De kloostergevangenis van

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-008

https://doi.org/10.1515/9783111311142-008


Worin bestand aber die Zeremonie, durch die ein Kleriker degradiert wurde?
Wie wurde sie vollzogen? Und vor allem, wie wurde sie theologisch verstanden, da
der Priester ja bei seiner Weihe ein unauslöschliches sakramentales Siegel auf seiner
Seele (character indelibilis) erhalten hatte? Während der mittelalterliche Umgang mit
der Degradierung gut erforscht ist, kann die Frühneuzeitforschung bisher nichts der-
gleichen vorweisen.1072 Auch wurde in der Forschung oft nicht exakt zwischen den
beiden Formen der Degradierung unterschieden, was die rechtlichen Beziehungsge-
flechte deutlich verschleiert hat: Die aktuale Degradierung, die zeremoniell und zu-
meist öffentlich erfolgte, wurde nur in Fällen vollzogen, in denen der Kleriker nach
weltlichem Recht die Todesstrafe erwarten konnte. Andere Verbrechen wurden mit
einer verbalen Degradierung, die der Absetzung gleichkam, geahndet. Für leichtere
Vergehen hatte sich aber auch in zahlreichen katholischen Staaten im 18. Jahrhun-

Groenendaal. In: Zoniën. Geschiedkundig tijdschrift voor IJse-en Laneland 38 (2014), S. 151–200. RL:
Kerkelijk Archief van Brabant, Priorij van Groenendaal te Hoeilaart, BE-A0518.1818 Cartulaire van
Groenendael, 14589, fol. 55r°–v°, 112v°. Vgl. Ebd., S. 192. AAtM: Acta Episcopalia Cameracensia, Leo-
diensia, Mechliniensia et Provincialia , C. reg. 44, Akten van de degradatie van Andreas Weybracke.

Diese Kapitel erschien zuerst unter dem Titel „Die Entlassung aus dem Klerikerstand in der
Frühen Neuzeit“ in Historisches Jahrbuch 143 (2023). Ich danke den Herausgebern des Histori-
schen Jahrbuchs und dem Verlag Herder (Freiburg) für die Möglichkeit des leicht veränderten
Wiederabdrucks.
 Franz Kober: Die Deposition und Degradation nach den Grundsätzen des kirchlichen Rechts. Tü-
bingen 1867; Rudolf Meißner: Zur Geschichte der Degradation. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für
Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 13 (1924), S. 488–512; Bernhard Schimmelpfennig: Die De-
gradation von Klerikern im späten Mittelalter. In: Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 34
(1982), S. 305–323; Marc Dykmans: Le Rite de la dégradation des clercs: d’après quelques anciens ma-
nuscrits. In: Gregorianum 63 (1982), S. 301–331; Dyan Elliott: Dressing and Undressing the Clergy: Rites
of Ordination and Degradation. In: Medieval Fabrications. Hg. von E. Jane Burns. New York 2004. Eine
Analyse des Textes des Pontificale von 1595 bietet Waldemar Pałęcki: Celebracja nałożenia kar osobom
duchownym i ich zniesienia według potrydenckiego Pontificale Romanum. In: Roczniki Teologiczne
64 (2017), S. 111–128. Wichtige Bemerkungen zur Handhabung der Degradierung durch die Richter der
römischen Inquisition bei Albrecht Burkardt: Dégradations, destitutions, abdications, retraites-Fins de
carrière au sein de l’Inquisition romaine (fin XVIe-début XVIIIe siècle). In: Crépuscules du pouvoir
Destitutions et abdications de l’Antiquité au xxe siècle. Hg. von Albrecht Burkardt. Paris 2022. Einen
Überblick zur Handhabung des Strafrechts für Kleriker im Heiligen Römischen Reich bietet Isabelle
Deflers: Le droit pénal des ecclésiastiques du 16e au 18e siècle dans le Saint Empire Romain Germani-
que. In: Justice pénale et procès des ecclésiastiques en Europe, XVIe–XVIIIe siècles. Hg. von Bernard
Durand. Lille 2005.

8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand 231



dert bereits eine pragmatische Aushöhlung des privilegium fori1073 durch die weltli-
chen Gerichte durchgesetzt.1074

8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis

Das Kirchenrecht kannte zwei Formen der Degradierung, die verbale und die ak-
tuale. In der degradatio verbalis sprach der Bischof oder ein anderer von ihm er-
nannter geistlicher Richter den angeklagten Kleriker eines Verbrechens schuldig
und enthob ihn bestimmter oder sogar aller Ämter, entfernte ihn aber nicht aus
dem Klerikerstand. Sie war daher meist eine zeitlich begrenzte Strafe ähnlich der
Suspendierung, die ohne größeren Aufwand durch einen einfachen Verwaltungs-
akt vom Bischof rückgängig gemacht werden konnte. Ein aus dem Mund des Rich-
ters gesprochenes und schriftlich fixiertes Urteil veranlasste daher keine weitere
Zeremonie. Eine solche Kirchenstrafe zog sich ein Kleriker wegen Simonie, Mein-
eid, Konkubinat, Ehebruch oder Vergewaltigung zu.1075

 Zum spätmittelalterlichen Kontext des privilegium fori in den Niederlanden siehe Hendrik
Callewier: De papen van Brugge: De seculiere clerus in een middeleeuwse wereldstad 2014,
S. 267–284; Van Melkebeek, Monique: Le procès du clerc Hannekin MeesterJans: la justice pénale
ecclésiastique sur les clercs criminels dans les Pays-Bas méridionaux à la fin du Moyen Age. In:
Justice pénale et droit des clercs en Europe, XVIe–XVIIIe siècles. Hg. von Bernard Durand. Lille
2005. Als generelle Einführung empfiehlt sich Christopher Robert Cheney: The punishment of
felonous clerks. In: The English Historical Review 51 (1936), S. 215–236. Zur Praxis der kirchlichen
Gerichte in den südlichen Niederlanden siehe die ausgezeichnete quantitative Analyse von Suke-
hiro Tanaka: The Ecclesiastical Courts in The Early Modern Southern Netherlands: A Quantitative
Analysis. In: Pro Memorie 21 (2019), S. 54–71. Den berühmten Fall des Jesuiten Jean-Baptiste Gi-
rard von 1730/31, dessen Überstellung an ein staatliches Gericht abgelehnt wurde, analysierten
Mita Choudhury: The Wanton Jesuit and the Wayward Saint: A Tale of Sex, Religion, and Politics
in Eighteenth-Century France. University Park 2015; Stéphane Lamotte: L’Affaire Girard-Cadière:
Justice, satire et religion au XVIIIe siècle. Aix-en-Provence 2016. Ausnahmen, in denen der weltli-
che Richter einen Kleriker auch ohne vorige Degradierung verurteilen konnte, diskutiert etwa
Prospero Farinacci: Opera Criminalia: De Inquisitione, 4. Aufl. Nürnberg 1613, lib. 1, tit. 1, q. 8,
num. 57, S. 95.
 Zu diesem Befund in Frankreich siehe den exzellenten Beitrag von Nicolas Lyon-Caen: La
justice ecclésiastique en France à l’époque moderne. In: Religion ou confession. Hg. von Philippe
Büttgen, Christophe Duhamelle. Paris 2010. In Paris wurden etwa Kleriker wegen Bordellbesuchs
im 18. Jahrhundert stets durch ein weltliches Gericht verurteilt, siehe Erica-Marie Benabou: La
prostitution et la police des mœurs au XVIIIe siecle. Paris 1987.
 Martino Bonacina: Tractatus de Censuris, et Poenis Ecclesiasticis, Bd. 3. Venedig 1629, disp.
4, S. 257–259; Jacobus Menochius: De arbitrariis judicum quaestionibus et causis. Köln 1607, casus
415, S. 562. Barbosa erwähnt zusätzlich Inzest, siehe Agostinho Barbosa: Pastoralis solicitudinis,
sive de officio et potestate episcopi, Bd. 3. Lyon 1649, 3, alleg. CX, num. 10, 517. Ein Beispiel dafür

232 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand



Von ihr zu unterscheiden ist die degradatio actualis, die hier behandelt werden
soll. Anders als die verbale Degradierung war sie kein Akt der Jurisdiktion, son-
dern, wie es der Kanonist Franz Kober ausdrückte, die „Kehrseite“ der Priester-
weihe und als solche Ausdruck der bischöflichen Weihegewalt. Nur ein (Weih)
Bischof konnte sie vollziehen und durch sie die Wirkungen der Ordination „soweit
dies möglich ist, hinwegnehmen oder zerstören.“1076 Sie konnte für die Vergehen
der Häresie, für Mord,1077 Mordauftrag,1078 Sodomie, schweren Diebstahl1079 oder
für die Fälschung von Dokumenten bzw. Geld (crimen falsi)1080 ausgesprochen wer-
den. Die letzten beiden Straftatbestände sowie zahlreiche Sakrilegien warf man
1625 in den Spanischen Niederlanden dem Subdiakon und Frater der Wilhelmiten
Livinius Hanssen und dem Genter Priester Gulielmus Vlieghe vor. Auf einem eigens
errichteten Podium vor dem Haupteingang von Sintt-Goedele in Brüssel wurden sie
am 9. Oktober desselben Jahres von Erzbischof J. Boonen feierlich degradiert und
im Anschluss dem weltlichen Gericht von Brabant übergeben, durch das sie am sel-
ben Tag durch Erwürgen getötet und anschließend verbrannt wurden.1081

ist die Verurteilung des Pfarrers von Weigelsdorf im Bistum Passau namens Matthias Kockelin
wegen Konkubinats mit mehreren Frauen, siehe DAW: PP 85, Dekret vom 17. November 1670, fol.
60–60v. Dieser wurde seiner Pfarrei entsetzt und in Greiffenstein eingekerkert.
 Kober: Die Deposition, S. 334–335.
 Zu Mordtaten im spanischen Klerus siehe Salvador Daza Palacios/María Regla Prieto Cor-
balán: Proceso criminal contra Fray Pablo de San Benito en Sanlúcar de Barrameda (1774). Sevilla
1998; Salvador Daza Palacios/María Regla Prieto Corbalán: De la santidad al crimen: clérigos ho-
micidas en España (1535–1821). Sevilla 2004; Salvador Daza Palacios/María Regla Prieto Corbalán:
El juicio contra Fray Pablo de San Benito en Sanlucar de Barrameda (1774), primer proceso de la
Justicia Civil española contra un eclesiástico homicida. La administración de justicia en la histo-
ria de España: actas de las III Jornadas de Castilla-La Mancha sobre investigación en archivos. 11–
14 noviembre 1997, Guadalajara 1999. Siehe als Beispiel etwa STAF: HA Nr. 69 (1595), Prozess
gegen Nicodemus Güfel, degradierter Geistlicher, wegen Mordes.
 Franz Kober: Die Deposition und Degradation nach den Grundsätzen des kirchlichen
Rechts. Tübingen 1867, S. 755–757; Agostinho Barbosa: Pastoralis solicitudinis, sive de officio et
potestate episcopi, Bd. 3. Lyon 1649, pt. 3, alleg. CX, num. 11, S. 517.
 Ein weiteres Beispiel für die Degradierung eines Fälschers und Diebes ist Petrus Tyrant,
seit 1648 Priester der Diözese Saint-Omer. Tyrant wurde am 1. Februar 1652 in der erzbischöfli-
chen Hauskapelle in Mechelen degradiert und anschließend dem Rat von Brabant übergeben,
der ihn zum Abhacken der rechten Hand, gefolgt von Strangulation und Verbrennung verur-
teilte. Jozef De Brouwer: De kerkelijke rechtspraak en haar evolutie in de bisdommen Antwer-
pen, Gent en Mechelen tussen 1570 en 1795. Tielt 1971; Jean Pierre Dumoulin/Véronique Lambert:
De passie van de kapelaan: het losbandige leven van een priester-dief. Leuven 2003. AAtM: Aarts-
bisshoppen, Nr. 25/9 Degradatie en bestraffing van Petrus Tarant (sic!).
 Kober: Die Deposition, S. 750.
 De Brouwer: De kerkelijke rechtspraak, S. XXVII.

8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis 233



Einige Kanonisten traten dafür ein, die Degradierung in jedem Fall für Häre-
sie, Fälschung und Verschwörung gegen den Bischof (coniuratione) auszuspre-
chen, aber auch in Fällen verbrecherischer Unbelehrbarkeit (incorrigibilitas).1082

Denn fruchteten Ermahnung und Bestrafung nicht mehr, konnte man juristisch
zu ultimativen Mitteln wie der Degradierung im Verbund mit lebenslanger Haft
oder Übergabe an den weltlichen Richter schreiten.1083 Obwohl für diese Majes-
tätsbeleidigung schwerer wog als ein Mordversuch, war es umstritten, ob man
für ein Verbrechen laesae majestatis überhaupt degradiert werden durfte, da es
sich ja um einen Ausfall ins weltliche Recht handelte.1084 Papst Sixtus V. hatte in
seiner Konstitution Effraenatum von 1588 auch jeden Kleriker, der an der Abtrei-
bung eines beseelten oder unbeseelten Fötus beteiligt war, als des Mordes, schul-
dig eingestuft.1085 Er wurde mit der Ausführung der Tat irregulär (irregularitas
ex delictu), durfte daher keine kirchlichen Weihen mehr empfangen und die
bereits empfangenen nicht mehr ausüben. Die Irregularität trat als Hindernis
(impedimentum) für die legitime Ausübung (ineptus, nicht inhabilis) des pries-
terlichen Amtes mit der Begehung bestimmter Vergehen ein, wurde aber von
der Exkommunikation unterschieden, die man als Tatstrafe (poena) verstand.
Als impedimentum diente sie nicht der Besserung des Delinquenten, sondern
dem Schutz des Sakralen und schloss unwürdige Priester von der Spendung
der Sakramente aus.1086 Als casus reservatus war die Lösung von der Irregula-

 Pietro Follerio: Canonica Criminalis Praxis. Venedig 1570, S. 272.
 Zur Einordnung der incorrigibilitas in kirchlichen Kriminalprozessen siehe Ulrich L. Lehner:
Mönche und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdrängtes Kapitel Kirchengeschichte. Kevalaer 2015,
S. 25; 58; 91; 95; 100.
 Barbosa: Pastoralis solicitudinis, pt. 3, alleg. CX, num. 13, S. 517.
 Zeger Bernard van Espen: Ius Ecclesiasticum Universum: Antiquae Et Recentiori Disciplinae
Praesertim Belgii, Galliae, Germaniae, Et Vicinarum Provinciarum Accomodatum, E sacris Scripturis
... , Bd. 2. Mainz 1791, tit. 10, S. 498–570. Allerdings beschränkte bereits Gregor XIV. einige Jahre später
diese Strafe auf die Abtreibung des beseelten Fötus, siehe Kober: Die Deposition, S. 763–768. Zur Frage
der Beseelung in der frühneuzeitlichen katholischen Theologie siehe etwa Ulrich L. Lehner: The Ca-
tholic Enlightenment. The Forgotten History of a Global Movement. New York, NY 2016, S. 83–86; Wolf-
gang P. Müller: Die Abtreibung: Anfänge der Kriminalisierung 1140–1650. Köln; Weimar 2000.
 Zeger Bernard van Espen: Ius Ecclesiasticum universum: hodiernae disciplinae, praesertim
Belgii, Galliae, Germaniae, et vicinarum provinciarum accomodatum: cum supplemento, Bd. 1.
Köln 1729, tit. 10, c. 7, S. 371–374. Zum Verständnis der Irregularität ex delicto, siehe Eduard Seitz:
Darstellung der katholischen Kirchendisciplin in Ansehung der Verwaltung der Sacramente: eine
Anleitung zur geistlichen Amtsverwaltung in Beziehung auf die Taufe, die Firmung, die Buße,
den Ablaß, das Abendmahl, das Meßopfer, die letzte Ölung, die erste Tonsur, die Weihe, das Ver-
löbniß und die Ehe. Regensburg 1850, S. 200–217. Auch ein Laie konnte daher irregulär werden
und sich damit ein Weihehindernis zuziehen, oder die Irregularität haftete ihm seit Geburt (etwa
aufgrund seiner illegitimen Abstammung) an (irregularitas ex defectu).

234 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand



rität Bischof oder Papst vorbehalten und konnte nicht einfach durch die
Beichte geschehen.1087

War eine Tat aber im Geheimen begangen worden (crimen occultum), sahen
die kirchlichen Obrigkeiten gemäß geltendem Recht nicht die Notwendigkeit, sie
öffentlich zu ahnden, es sei denn, dies war der einzige Weg, einen größeren Skan-
dal zu verhindern.1088 Daher konnte ein Priester, der aufgrund mehrerer Mord-
versuche meinte irregulär zu sein,1089 im Schutz des Beichtgeheimnisses um
Dispens ansuchen und so die Lossprechung dieses dem Bischof vorbehaltenen
casus reservatus erhalten.1090 Im Fall eines öffentlichen Mordversuchs (attentati
homicidii) überstellte man aber noch 1769 einen Augsburger Priester nach erfolg-
ter Degradierungs-Zeremonie der kurbayerischen Strafverfolgung.1091 Da bereits
jeder Katholik, der an der Tötung eines Menschen im Gerichtswesen oder dem
Militär beteiligt war, nur durch Dispens in den Klerikerstand eintreten konnte,
war es nur konsequent, dass sowohl Mord als auch öffentlicher Mordversuch
durch einen Priester mit der Strafe der Irregularität geahndet wurden.1092

War das Verbrechen eines Klerikers im Geheimen geschehen, entschieden
sich die meisten Bischöfe für eine ebenso nicht öffentlich bekannt gemachte Be-
strafung wie etwa die Einkerkerung des Delinquenten. Wenn das Vergehen aber
öffentlich bekannt war, fühlte sich ein Bischof im siebzehnten Jahrhundert gera-
dezu gezwungen, zur öffentlichen Degradierung zu schreiten, wie man etwa an
den Beispielen aus den Spanischen bzw. Österreichischen Niederlanden sieht.
Schließlich musste man den Gläubigen verdeutlichen, dass sich die Kirche von
dem Delinquenten lossagte, um die Würde des Priesterstandes wiederherzustel-
len und der Forderung nach Gerechtigkeit nachzukommen. Durch die verbale De-

 Seitz: Darstellung der katholischen Kirchendisciplin, S. 54–55.
 Das Gegenteil dazu war das öffentlich begangene crimen publicum.
 Antonio Diana bestritt diese Ansicht, siehe Antoninus Diana: Summa Diana, in qua opera
omnia auctoris undecim partibus comprehensa. Köln 1656, S. 537 n. 43.
 AEM: AA001/1, R3745 Brief von Ignatius Steur aus Landshut an den Bischof in Freising vom
17. Dezember 1787. Der zustimmende Beschluss des Geistlichen Rates ebd., AA001/1, GR.PR 323,
Protokoll vom 19. Dezember 1787, Bild 246.
 Georg Karl Meyer (Hg.): Sammlung der Kurpfalz-Baierischen allgemeinen und besonderen
Landes-Verordnungen: Von Polizey- und Landesverbesserungs-, Religions-, Kirchen- und Geist-
lichkeits-, Kriegs- und vermischten Sachen. München 1784, S. 1097. Es handelte sich dabei um den
Schongauer Benefiziaten Michael Höß, der den Benefiziaten Peter Paul Widmann schwer ver-
wundete. Zu seinem Fall siehe BayHStA: Kurbayern Äußeres Archiv 529.
 Ein gutes Beispiel für die Dispens von der Irregularität eines vormaligen Offiziers findet
sich in AEM: GA001, U1425. Papst Benedikt XIV. dispensierte den Priester Karl Raymond, der sich
als Offizier durch Tötung und Teilnahme an Todesurteilen die Irregularität zugezogen hatte.
Zum rechtsgeschichtlichen Hintergrund siehe Rudolf von Scherer: Die Irregularitas ex delicto ho-
micidii. In: Archiv für katholisches Kirchenrecht 49 (1883), S. 37–63.

8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis 235



gradierung verlor der Geistliche nur seine Ämter, verblieb aber im Stand des Kle-
rus, während er durch die formelle Degradierung seine Standesehre verlor. Eine
solche wurde etwa am dreifachen Mörders Jacques Pierlot, Priester des Bistums Lüt-
tich, im Jahr 1786 vollzogen. Nicht nur wegen der selten praktizierten Zeremonie,
sondern vor allem wegen seiner kaltblütigen Verbrechen, berichteten Zeitschriften
in ganz Europa über den Fall. Im selben Jahr wurde sogar eine Monographie publi-
ziert, die Illustrationen von Prozess, Degradierung und Hinrichtung enthielt.1093

Vor allem Häresie und Zauberei scheinen mit der formellen Degradierung ge-
ahndet worden zu sein. Die zwei- bis dreistündige Zeremonie wurde auch im Jahr
1600 an Giordano Bruno vor seinem Tod auf dem Scheiterhaufen vollzogen.1094

1603 traf es den portugiesischen Franziskanerpater Diogo da Assunção wegen
praktizierten Judentums“,1095 was als Apostasie bzw. Häresie angesehen wurde,
und 1631 in Prag den der Ketzerei überführten Priester Hanžburský, der aller-
dings enthauptet und nicht verbrannt wurde.1096 Zu den prominentesten Fällen
gehört wohl der des Jesuiten Gabriel Malagrida. Dieser letzte durch die Inquisi-
tion in Portugal durchgeführte Häresieprozess führte aufgrund zweier in seinem
Besitz befindlicher Manuskripte 1761 zur Verurteilung. Er wurde formell degra-
diert, dem weltlichen Richter übergeben, erwürgt, sein Leichnam verbrannt und
die Asche im Fluss verstreut.1097

 Anonymus: La vie de Jacques Pierlot, prêtre & marguillier de la paroisse de Vervier [...]: avec
tous les détails de son crime, de sa dégradation, & de son supplice. Liege 1786. Die archivalischen Un-
terlagen sind im AdEL: Archives de l’Officialité de Liège, Procès, Nr. 927, BE-A0523_702499_710584_FRE;
Conseil privé de la principauté de Liège Nr. 93 BE-A0523_701217_700064_FRE.
 Ingrid D. Rowland: What Giordano Bruno Left Behind: Rome, 1600. In: Common Knowledge
14 (2008), S. 424–433.
 ANdTT: Inquisição de Lisboa, proc. 104. Saraiva bezeichnet ihn fälschlicherweise zweimal
als Kapuziner, einmal als Franziskaner, siehe C. António José Saraiva: The Marrano Factory: The
Portuguese Inquisition and its New Christians 1536–1765. Leiden; Boston 2001, S. 136; 170; 260.
 Die Urteilsvollstreckung durch Enthauptung anstatt Feuertod ist bemerkenswert, siehe Ni-
colas Richard: La dégradation d’un prêtre à Prague le 7 avril 1631: justice ecclésiastique et ré-
forme catholique au début de la guerre de Trente ans. In: Histoire, économie & société 35 (2016),
S. 75–87.
 ANdTT: Inquisição de Lisboa, proc. 8064. Zur Benutzung des fast 1000 Seiten umfassenden
Prozesses empfiehlt es sich, die genaue Inhaltsbeschreibung zu konsultieren: https://digitarq.ar
quivos.pt/details?id=2308165 (20. Mai 2023). Zur Einordnung des Prozesses als Vorspiel zur Unter-
drückung der Gesellschaft Jesu in Portugal und Spanien siehe Janusz Królikowski: Proces Ga-
briela Malagridy SJ – propagandowe preludium do kasaty jezuitów. In: Janusz Królikowski:
Kasata Towarzystwa Jezusowego – 1773 rok: zagadnienia wybrane, hg. von. Jolanta Kunowska
2020. Zur Vita siehe Matias Rodrigues: Vida do padre Gabriel Malagrida. Bélem do Pará, Brazil
2010; Guilerme Marchiori de Assis: O Processo Inquisitorial do Jesuíta Gabriel Malagrida: aspec-
tos históricos e jurídicos. In: Diálogos sobre a Modernidade (2018), S. 26–31.

236 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand

https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2308165
https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2308165


Aus dem deutschen Sprachraum sind derartige Fälle vor allem aus der Hexen-
verfolgung des frühen siebzehnten Jahrhunderts bekannt.1098 Allein der Würzbur-
ger Diözesanbischof hat 1628/29 dreiundvierzig Kleriker formell degradiert, die im
Anschluss durch den weltlichen Arm hingerichtet wurden.1099 Für jede einzelne ver-
bale Degradation wurde eine Urkunde ausgestellt, welche die Mitglieder des kirchli-
chen Gerichts aufzählte. Beim verbalen Akt in der dortigen geistlichen Kanzlei
erinnerte der kirchliche Prokurator im Namen des Bischofs an das Recht der Kirche
einen Kleriker dem weltlichen Arm auszuliefern. Im Anschluss trug er die Verbre-
chen und Beweisführung (mit oder ohne Folter) vor und erinnerte daran, dass dem
geständigen Priester das Recht der Verteidigung eingeräumt worden war.1100 Erst
dann sprach der Generalvikar das vorbereitete Urteil aus und erklärte den Delin-
quenten aller kirchlichen Ehren und Privilegien für verlustig. Diese Formel lehnte
sich zwar an das Pontificale Romanum an, wies aber kleine Variationen auf.1101 Erst
jetzt wurde der Gefangene in die St. Briccius-Kapelle der Kanzlei gebracht, wo der
Weihbischof die degradatio actualis gemäß den liturgischen Vorschriften vor-
nahm.1102 Daraus wird ersichtlich, dass alle Würzburger Degradierungen im nichtöf-
fentlichen Bereich durchgeführt wurden, obwohl die Hinrichtungen selbst den
damals üblichen Spektakelcharakter besaßen. Die Verurteilung und Durchführung
der Todesstrafe selbst oblag dem weltlichen Richter, da die kirchlichen Autoritäten
sich buchstäblich an das Gebot „ecclesia abhorret a sanguine“ hielten.1103

 Siehe ebenso den Fall des 1626 in Brixen auf einer Bühne im Innenhof der Hofburg öffent-
lich degradierten und später hingerichteten Priesters Hieronymus Puecher, siehe Manfred
Tschaikner: Hieronymus Puecher (1595–1626), ein Opfer der Hexenprozesse aus Hall. In: Tiroler
Heimatblätter 4 (1987), S. 113–116. Der in Hall stationierte Jesuit Maximilian Eisenreich erinnerte
sich noch 1666 an diesen Fall (BayHStA: Jesuiten 324, fol. 2, Brief an den Jesuitenprovinzial in
München vom Juni 1666).
 Harald Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Würzburger Geistliche unter Fürstbischof Phil-
ipp Adolf von Ehrenberg (1623–1631). Würzburg 1989 (Forschungen zur fränkischen Kirchen- und
Theologiegeschichte, Bd. 14).
 Ebd., S. 84–86; Pontificale Romanum Clementis VIII. Antwerpen 1627, S. 456–457.
 Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Würzburger Geistliche, S. 86; Pontificale Romanum,
S. 456–457.
 Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Würzburger Geistliche, S. 88.
 James Q. Whitman: The Origins of Reasonable Doubt: Theological Roots of the Criminal
Trial. New Haven 2008 (Yale Law Library Series in Legal History and Reference), S. 37–50; Lotte
Kéry: Criminal Law. In: The Cambridge History of Medieval Canon Law. Hg. von Anders Winroth,
John C. Wie. Cambridge 2022. Die verschiedenen Bedeutungsebenen dieses Grundsatzes, von
denen nur eine die Todesstrafe berührt, untersucht Michèle Bordeaux: Le sang du corps du droit
canon ou des acceptions de l’adage ‚Ecclesia abhorret a sanguine.‘ In: Droit et société 28 (1994),
S. 543–563.

8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis 237



Doch bei weitem nicht jeder Fall eines der Hexerei angeklagten Priesters en-
dete so. Alles am Fall des Benefiziaten Michael Mattersperger von Frixing im Erz-
bistum Salzburg schien zunächst eindeutig. Er war nicht nur seit Jahren wegen
seltsamer Verhaltensweisen bekannt und sogar schon einmal des Giftmords ver-
dächtigt worden,1104 sondern hatte auch kleine Holzhütten im Wald gebaut, in
denen sich Eimer mit Leim, Wasser und Kot sowie auch Kräuter fanden.1105 In den
Verhören des Jahres 1682 entfaltete der 66jährige Priester aber eine solche Fülle
schrecklicher Details, dass es für die Untersuchungsrichter immer schwieriger
wurde, Wahrheit von Fiktion zu trennen.1106 Mattersperger beschrieb, wie er dem
Teufel seine Seele verschrieben, mit ihm in Gestalt einer Frau Unzucht getrieben,
seit Jahrzehnten im Namen Satans getauft,1107 durch Dämonen Schatzgräberei1108

betrieben1109 und sogar Hostienfrevel begangen hatte.1110 Einmal gab er zu, mit
zweien seiner Ministranten Analverkehr gehabt zu haben,1111 dann mit dem Teufel
selbst, usw. Der Erzbischof ließ ein Rechtsgutachten einholen, das aufgrund der
zahlreichen Widersprüche in seinen Aussagen unschlüssig blieb. Sollte man den
Priester vielleicht doch der Folter übergeben, um ein eindeutigeres Bekenntnis zu
erhalten, ihn degradieren und ausliefern oder doch lieber in einem kirchlichen Ge-
fängnis einkerkern?1112 Eine aus Rom eingeholte Expertise, die auch eine solche des
Hl. Offiziums einschloss, tendierte wegen des großen Skandals, den der Priester
verursacht hatte, dazu, ihn zu degradieren und dem Feuertod zu übergeben.1113

 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Kloster Gars an das Konsistorium Salzburg vom 2. Januar 1676.
 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Examen vom 5. Februar 1676.
 Vgl. dazu die Geständnisse der Würzburger Priester, die der Hexerei angeklagt waren bei
Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Würzburger Geistliche.
 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Freiwillige Aussag am 14. März 1682, Bilder 96–98.
 Zu diesem Phänomen siehe Thomas Adam: „Viel tausend gulden lägeten am selbigen orth.“
Schatzgräberei und Geisterbeschwörung in Südwestdeutschland vom 16. bis 19. Jahrhundert. In:
Historische Anthropologie 9 (2001), S. 358–383; Johannes Dillinger: Magical treasure hunting in
Europe and North America: a history. Cham 2011. Zum rechtlichen Hintergrund siehe Verena
J. Dorn-Haag: Hexerei und Magie im Strafrecht: historische und dogmatische Aspekte, Tübingen
2016.
 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Freiwillige Aussag am 20. März 1682, Bild 100.
 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Freiwillige Aussag am 20. Maerz 1682, Bild 104. Gütliches Exa-
men am 2. und 3. April 1682, Bild 115.
 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Freiwillige Aussag am 20. März 1682, Bilder 105–106, cf. Bild 138.
Gütliches Examen am 14. April 1682, Bild 156.
 AEM: AB004/3, PfarrA4951 Casus Magicus, Bild 375: „[...] Daemonem ... quoties voluit in
forma mulieris habuisse, [...] Sodomiam exercuisse cum aliquo puero bis active et passive.“ Zur
Übersicht der Versionen seiner Verhöre siehe etwa Bild 430.
 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Brief aus Rom „ad S. Augustinum,“ vom 15. August 1682, Bilder
493–494, unleserliche Unterschrift.

238 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand



Dennoch überwogen in Salzburg die Bedenken über die rechtliche Eindeutigkeit
des Falles sowie Zweifel über den Wahrheitswert seines Geständnisses. Vielleicht
kannten straffällig gewordene Kleriker wie Mattersperger die Formalien des Kir-
chenrechts so gut, dass sie ihre Aussagen bewusst widersprüchlich gestalteten, um
so ein Urteil zu ihren Gunsten manipulieren zu können. Denn nicht nur Matter-
sperger, sondern auch sein Nachfolger Johann Philipp Stainberger,1114 dem man In-
zest mit seiner Schwester vorwarf, demonstrierten in ihren Verteidigungen eine
derart gute Kenntnis des kirchlichen Strafrechts, dass man annehmen kann, dass
sich diese über Jahre hinweg eine Legitimation ihres Verhaltens angelesen haben,
um sie im Fall einer Anzeige, bei den Behörden anwenden zu können. Diese Über-
lebensstrategie brachte Mattersperger daher nur lebenslangen Kerker anstatt den
Scheiterhaufen ein und Stainberger lediglich den Verweis aus dem Erzbistum.1115

Selbst wenn man die Anklage wegen Zauberei und Sakrileg außer Acht ließe,
hätte die der Sodomie im Prinzip ausgereicht, den Benefiziaten auf das Schafott zu
bringen. Sodomie, verstanden zumeist als Analverkehr (meistens unter Männern),
wurde seit dem späten sechzehnten Jahrhundert verstärkt geahndet, weil die pro-
testantischen Kirchenkritiker homosexuellen Verkehr als klerikales Laster (portug.:
„vício clerical“)1116 propagandistisch hervorkehrten. Die katholischen Reformer
mussten daher diesem Vorwurf entgegentreten. Es kam zu einer immer rigideren
Verfolgung homosexueller Verhaltensweisen, zumindest auf dem Papier. Besonders
die spanischen Theologen Juan Bernardo Diaz und Ignacio Lopez traten für die To-
desstrafe überführter Geistlicher ein.1117 Ihre Forderungen wurden von Pius V. in
Horrendum illud scelus (1568) aufgegriffen. Von nun an sollte jeder Kleriker, der
des Vergehens (sodomia) schuldig war, degradiert und den weltlichen Behörden
zur Bestrafung ausgeliefert werden. Aber weil der Papst in seiner Bulle die Parti-
zipform „exercentes“ gewählt hatte, argumentierte eine Reihe von Kanonisten, dass
nur ein „exercitium“, d. h. mehrmals ausgeübte „Sodomie,“ geahndet werden sollte.
Diese Meinung setzte sich als „recepta opinio“ durch,1118 vor allem aufgrund der

 AEM: AB004/3, PfarrA4842, Lateinische Verteidigung Stainbergers, undatiert, Bilder 866 ff.
 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Sententia vom 23. Dezember 1682, Bild 535.
 Veronica De Jesus Gomes: Vício dos clérigos: a sodomia nas malhas do Tribunal do Santo
Ofício de Lisboa, Niterói 2010.
 Franz Kober: Die Deposition und Degradation nach den Grundsätzen des kirchlichen
Rechts. Tübingen 1867, S. 772; Ignacio Lopez de Salcedo: Practica criminalis canonica. Mainz 1610,
c. 90, S. 300; Juan Bernard de Díaz: Practica criminalis canonica. Lyon 1554, c. 80, S. 177. Kobers
Zitation ist inkorrekt.
 Kober: Die Deposition, S. 774. „Campanil. ... refert se vidisse quondam apostillam scriptam
manu Cardin. Lutii Saxi cum regens summi Praetorii poenitentiariae erat, qui in manuali Navarri
loco proximo citato, post illa verba, sed solum exercentem, quibus ait non omnem clericum sodo-
mitam fieri irregularem vigore constituit,” siehe Agostino Barbosa: Collectanea doctorum tam ve-

8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis 239



differenzierenden Überlegungen des Hieronymiten Giovanni Campanile.1119 Aller-
dings war auch die Bedeutung von „mehrfach“ umstritten. Diözesane Richter in
Portugal und Brasilien interpretierten das Adjektiv als eine mehr als zweimal mit
demselben Individuum ausgeübte Tat des penetrierenden Partners, während für die
Inquisition lediglich die Anzahl der Taten insgesamt von Bedeutung war. Aufgrund
dieser Diskrepanz war es möglich, dass sich im portugiesischen Machtbereich die
Möglichkeit für homosexuelle Kleriker ergab, ihren Begierden nachzukommen, ohne
je die volle Strenge des Gesetzes zu spüren zu bekommen.1120 Nur besonders skandal-
trächtige Fälle scheinen von der Inquisition in Lissabon auch wirklich mit formeller
Degradierung bis zur anschließenden Hinrichtung verfolgt worden zu sein. Sexuelle
Kontakte zwischen Priestern und Jugendlichen scheinen sich vor allem im Lehrer-
Schüler Kontext realisiert zu haben und konnten in den streng hierarchisierten Ge-
sellschaften der Kolonien leichter geheim gehalten werden.1121

War ein Jugendlicher noch nicht vierzehn Jahre alt, so wurde er als Opfer an-
erkannt, sofern er im Geschlechtsakt passiv, d. h. nicht penetrierend, gewesen war.
Wehrte man sich als Jugendlicher nicht heftig genug gegen einen priesterlichen
Vergewaltiger, wurde man aber als Komplize angesehen und mitunter ebenso be-
straft. Die der Degradierung würdige Tat war aber nicht der Kindesmissbrauch,
sondern der Analverkehr (sodomia perfecta) mit einem männlichen Geschlechts-
partner.1122 Die Inquisition von Lissabon verbrannte den Priester Santos de Al-
meida 1645 als notorischen Sodomiten, weil er zusammen mit anderen Klerikern
einen homosexuellen Prostitutionsring unterhielt.1123 João Botelho, der bereits

terum quam recentiorum, in ius pontificium universum, Bd. 3. Lyon 1647, de excessibus praela-
torum, tit. XXXI, c. 4, S. 187 ff. Barbosa zitierte Giovanni Campanile, gab aber die falsche „num.“
an, siehe stattdessen Giovanni Girolamo Campanile: Diversorium iuris canonici universum cleri-
corum ac regularium statum. Neapel 1620, S. c. XXII, num. 10, S. 536.
 Campanile, Diversorium, c. XXII, num. 11, 536. Zur „Sodomia saepius exercita,“ siehe auch
Bonacina: Tractatus de Censuris, S. disp. 4, S. 257–259.
 Jaime Ricardo Gouveia: Vigilância e disciplinamento da luxúria clerical no espaço luso-
americano, 1640–1750. In: Análise Social (2014), S. 820–860, hier S. 853.
 Zur Einführung siehe etwa Ronaldo Vainfas: Trópico dos pecados. Rio de Janeiro 2011.
 Es war aber theologisch umstritten, ob der Oralverkehr zwischen Männern ebenso als so-
domia perfecta anzusehen war, oder nur als sodomia imperfecta. Francesco Bordoni jedenfalls
definierte jeglichen Samenerguss eines Mannes mit einem Mann in einem „vas innaturale“ als
perfekte Sodomie, siehe Francesco Bordoni: Variae resolutiones seu Consilia regularia, nedum
regularibus personis, verum etiam praelatis ecclesiasticis [...]. Venedig 1641, S. 544.
 Veronica De Jesus Gomes: Prazeres ilícitos: a prostituição homossexual protagonizada por
padres na Lisboa Seiscentista. In: Anais da Jornada de Estudos Historicos Professor Manoel Sal-
gado 5 (2019), S. 981–996. ANdTT: Inquisição de Lisboa, Processo 6587. Ein anderes Todesurteil
wurde über die Weltpriester António Álvares Palhano (1645), ANdTT Inquisição de Lisboa, proc.
8226, sowie Diogo Monteiro, ebd. proc. 2127 (1645), wegen Sodomie gefällt. Bereits 1621 waren drei

240 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand



Jahre zuvor aus dem Orden der Hieronymiten entlassen worden war und skrupel-
los in Portugal mehr als ein Dutzend Jungen vergewaltigt hatte, wurde 1638 degra-
diert und im Anschluss verbrannt.1124 Selbst in Fällen, in denen ein Geistlicher den
Beichtstuhl für den Geschlechtsakt mit Männern oder Frauen missbrauchte (sollici-
tatio), einem der schwersten kirchlichen Verbrechen, schwankte die portugiesische
Inquisition zwischen „dem Bedürfnis zu bestrafen und dem Wunsch, die Institution
zu schützen, die sie repräsentierte und verteidigte,“ und sprach die degradatio ver-
balis oder actualis nur selten aus.1125 Prospero Farinacci gab im siebzehnten Jahr-
hundert sogar an, die Römische Inquisition wie der Rest der „Christenheit“ (totius
Christianae Republicae) würden bei der Verurteilung zu zeitlichem oder lebenslan-
gem Galeerendienst zumeist aus „Milde“ (benignitate) lediglich die verbale Degra-
dierung verwenden.1126 Auch in Sevilla scheint man zwischen 1620 und 1720 nur
eine degradatio actualisdurchgeführt zu haben.1127

Zahlreiche Kanonisten hatten sich selbst in eindeutigen Fällen von Sodomie für
eine mildere Bestrafung ausgesprochen. Sie argumentierten, dass man nicht unbe-
dingt Degradierung und Wegsperrung verhängen müsse, es sei denn, es handle sich

Priester wegen desselben Vergehens verbrannt worden (Domingos Roiz, Luís Álvares, Bartolo-
meu de Gouvêa), siehe Ronaldo Manoel Silva: ‚Seja declarado por convicto e confesso no crime
de sodomia‘ – uma microanálise do processo inquisitorial do artesão Manoel Fernandes Dos San-
tos (1740–1753), Recife/Brazil 2018, S. 38. Noch 1747 wurde der brasilianische Priester José Ribeiro
Dias deswegen zu Degradierung und lebenslanger Galeerenstrafe verurteilt, siehe ANdTT: Inqui-
sição de Lisboa, proc. 10426, https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2310588 (2. Mai 2023). Vgl. Ebd.,
S. 129. Zum Fall des pädophilen João da Costa, der aus der portugiesischen Kapuzinerprovinz aus-
gestoßen in Goa/Indien weitere Verbrechen verübte, bis er 1671 von der Inquisition in Lissabon
feierlich degradiert wurde, siehe Lana Lage da Gama Lima: Sodomia e pedofilia em Coa: o caso
do padre João da Costa. In: A Inquisição em xeque: temas, controvérsias. Hg. von Ronaldo Vain-
fas, Bruno Feitler, Lana Lage da Gama Lima. Rio de Janeiro 2006, hier S. 245.
 Veronica De Jesus Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial: uma aná-
lise dos testemunhos de meninos sodomizados por padres (Lisboa, 1638). In: Revista de História
da UEG 11 (2022), S. 1–25. ANdTT Inquisição de Lisboa, proc. 7118. Freundliche Mitteilung von
Prof. Dr. Veronica Gomes vom 3. Januar 2023.
 Lana Lage da Gama Lima: Confissão pelo avesso: o crime de solicitação no Brasil Colonial,
São Paulo/Brazil 1991, S. 72. Vgl. auch die neuere Studie von Sabrina Alves da Silva: Execrados
ministros do demônio – O delito de solicitação em Minas Gerais (1700–1821), São João/Brasilien
2016. Zur Einordnung der Sollizitation siehe Ulrich L. Lehner: The Inner Life of Catholic Reform.
From the Council of Trent to the Enlightenment. New York; Oxford 2022, S. 107–108.
 Prospero Farinacci: Tractatus de haeresi. Rom 1616, q. 189, n. 16, S. 439.
 In 1720 traf es den Mercedarier-Priester Joseph Díaz Pimienta wegen Apostasie zum Juden-
tum, siehe Richard James Horatio Gottheil: Fray Joseph Diaz Pimienta, Alias Abraham Diaz Pimi-
enta, and the Auto-De-Fe Held at Seville, July 25, 1720, New York 1901.

8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis 241

https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2310588


um einen „notorischen und öffentlichen“ (non item occultum) Täter.1128 Maßgeblich
von Campanile beeinflusst war auch die Ansicht, Sodomie nicht nur schlechthin als
Analverkehr zu betrachten, sondern mit der Qualifizierung, ob ein Samenerguss er-
folgt war (sodomia perfecta) oder nicht (sodomia imperfecta). Angeklagte wussten
um diese Interpretation der Rechtsprechung und gaben in ihren Geständnissen
daher zumeist nur so viel zu, dass eine Verurteilung wegen sodomia perfecta un-
möglich oder zumindest unsicher war. Man spezifizierte etwa exakt, zu welchem
Zeitpunkt und wie der Samenerguss erfolgte, die Anzahl der Kopulationen oder re-
dete sich auf gegenseitige Masturbation (tactiones turpes, pollutio, mollities) hinaus,
die weitgehend straffrei blieb.1129 Entsprechend der theologisch-juristischen Logik
war auch der Kleriker, der mit einer Frau Analverkehr begangen hatte, als Sodomit
im weiteren Sinne anzusehen. Der spätmittelalterliche Jurist Martin LeMaistre, den
Campanile zitierte, sah aber den homosexuellen Analverkehr als schwerwiegender
an als den heterosexuellen, weil es sich um einen abusus von Person und menschli-
chem Körper handle.1130 Allerdings kannte selbst Campanile den Fall der missver-
standenen Sodomie: Schlief etwa ein Mann oder Junge im Bett eines Klerikers, der
ihn des nachts sexuell berührte (subagitare), weil er träumte, der Bettnachbar sei
eine Frau, dann solle man ihn nicht als Sodomiten behandeln.1131 Zu den anderen
Sünden wider die Natur, also jegliche sexuelle Aktivität außer dem vaginalen Ge-
schlechtsverkehr, zählte man zwar auch die Selbstbefriedigung (pollutio), die recht-
lich aber nur dann belangt wurde, wenn sie einen Skandal verursacht hatte. Die
Meinung von LeMaistre, dass die pollutio schlimmer als der Koitus zweier Männer

 Giovanni Girolamo Campanile: Diversorium iuris canonici universum clericorum ac regu-
larium statum. Neapel 1620, c. XXII, num. 12, 536. Vgl. Seitz: Darstellung der katholischen Kirchen-
disciplin, S. 211–217.
 Siehe etwa den Fall des Generalvisitators der Hieronymiten, P. Mathias de Mattos, darge-
legt in Luiz Mott: Meu menino lindo: cartas de amor de um frade sodomita, Lisboa (1690). In:
Luso-Brazilian Review (2001), S. 97–115. Vgl. auch den Fall des Padre João de Mendonça de Maia
sowie des Minoristen Franisco Correa Nutto, siehe Luiz Mott: Cinco cartas de amor de um sodo-
mita português do século XVII. In: Resgate: Revista Interdisciplinar de Cultura 1 (1990), S. 91–99,
hier S. 94. Zum Prozess gegen Mendonça de Maia siehe ANdTT: Inquisição de Lisboa, n. 5007,
https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2305013 (20. Mai 2023).
 „Item memoro Martinum Magistri Theologum Parisiensem, qui videtur fateri gravius esse,
coire contra naturam, cum masculo, quam cum foemina, ex eo quod, ibi est abusus personae &
vasis, hic autem vasis tantum [...],“ siehe Giovanni Girolamo Campanile: Diversorium iuris cano-
nici universum clericorum ac regularium statum. Neapel 1620, c. XXII, nu. 17, S. 537. Zu dieser
Meinung Martins siehe Pierre Rebuffi: Praxis beneficiorum [...]. Lyon 1620, S. 399. Vgl. Michael
Feeney Valente: The Sexual Ethics of Martin Le Maistre, New York 1968, S. 271.
 Giovanni Girolamo Campanile: Diversorium iuris canonici universum clericorum ac regu-
larium statum. Neapel 1620, c. XXII, num. 22, S. 538.

242 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand

https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2305013


sei, scheint entweder singulär gewesen zu sein1132 oder wurde ihm nur unrichtiger
Weise zugeschrieben.1133 Aber selbst der Kanonist Giovanni Corradi1134 taxierte
Onanie schwerwiegender als Unzucht mit Schwester, Mutter oder einer Nonne zu
treiben, „eben, weil es wider die Natur ist.“1135

Allerdings gab es auch Fälle, in denen ein Bistum durch Verhängung einer
Haftstrafe „ad triremes,“ also zum Galeerendienst, eine Auslieferung an den welt-
lichen Arm umgehen konnte. In diesem Fall brauchte die Degradierung nicht for-
mal abzulaufen, sondern es genügte die verbale Form, die es auch erlaubte, den
Kleriker nach verbüßter Strafe wieder aufzunehmen. Aus der Oberdeutschen
Provinz wurden bis 1675 acht entlassene Jesuiten wegen schwerer Vergehen zum
Galeerendienst verurteilt, zwei zum Flammentod, zwölf zu Kerkerstrafen.1136 Aus
dem Erzbistum Freising ist der Fall eines solchen Priesters überliefert: „Mathias
Seitz welcher in materia lubrica [...] zu Landshut mit kleinen Kindern sowohl als
auch erwachsenen Mädeln große Exzesse verübt, und nunmehro ein halbes Jahr
alhier incarceriert gewesen, ist anheuth d. Sentenz publiziert worden [...] dass er
auf ein ganzes Jahr auf die Galeere condemnirt sein solle, worauf sodan zu dessen
Überbringung nach Venedig die Anstalt verfiegt, und ist den 26. Juli alldahin ab-
geführt worden.“1137 Seitz war durch seine Verbrechen irregulär geworden1138

und hatte sich die Exkommunikation zugezogen, weshalb man ihn auf einer vene-
zianischen Galeere als Sträfling auch peitschen und schlagen konnte ohne sich
die Tatstrafe der Exkommunikation zuzuziehen. Nach Verbüßung seiner Haft
wurde der ehemalige Schlosskaplan von Haarbach 1712 im Auftrag von Kardinal
Piazza absolviert, d. h. seine Exkommunikation aufgehoben, und er kehrte nach
Bayern zurück. Da er im Bistum Freising selbst nicht mehr wirken durfte, erhielt
er seine litterae dimissoriae und wurde aufgrund des damals herrschenden Pries-

 „Tametsi quidam Theologus Parisiensis Martinus nempe Magistri crediderit maius pecca-
tum se ipsum polluere, quam cum masculo coire [...]“ Campanile, c. XXII, num. 23, S. 539. Zur
Häufigkeit der Masturbation siehe ebenso Giovanni B. Corradi: Responsa ad cujuscunque pene
generis casuum conscientiae quaesita quadringenta, Bd. 1. Venice 1598, S. q. 29, S. 54.
 Valente: The Sexual Ethics of Martin Le Maistre, S. 270–273.
 Giovanni B. Corradi: Responsa ad cujuscunque pene generis casuum conscientiae quaesita
quadringenta, Bd. 1. Venice 1598, q. 29, S. 54.
 „Tertio contra naturam est simplex pollutio, quae etiam sit infima contra naturam, tamen
gravius peccatum est, de genere suam quam rem habere cum sorore, & matre, immo cum mo-
niali, quia est contra naturam. Quod quidem peccatum, licet tantae sit gravitatis, tamen a pleris-
que flocci penditur, ex fidelium caecitate.“ Ebd.
 APECESJ: Sign. 43–90, fol. 32.
 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 179, 20. Juli 1711; Bild 187, 27. Juli 1711. Die Taten wur-
den in Haarbach, Biburg und Geisenhausen verübt, siehe ebd., Bild 40, 5. Februar 1711.
 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 179, 20. Juli 1711; 27. Juli 1711, Bild 187.

8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis 243



termangels im Bistum Passau tätig.1139 Dort hatte er 1713/14 in Oberhollabrunn in
Niederösterreich mehr als 300 mit der Pest „inficierte Persohnen mit größter Le-
bensgefahr versehn,“ so dass man ihm einen Tischtitel zuerkannte und ihn nach
Zwettl berief.1140 Der Fall Seitz zeigt, dass bischöfliche Behörden Geistliche bei
schweren Verbrechen zwar durchaus bestraften, aber meist durch Verweis aus
dem Bistum und der Ausstellung von litterae dimissoriae zumindest den Aufent-
halt, wenn nicht gar die Anstellung in einem anderen Bistum ermöglichten. Da
diese Priester nicht degradiert waren, konnten sie weiter die hl. Messe lesen und
so eine Vertrauensstellung einnehmen, die sie als Hauslehrer bei reichen Fami-
lien oder im Umgang mit anderen Jugendlichen zu weiteren Missbrauchstaten be-
nutzen konnten.

8.2 Der Ritus der formellen Degradierung

In ihrer inneren Struktur war die formelle Degradierung der Profanierung eines
Gotteshauses (exsecratio) ähnlich, aus dem nicht nur die heiligen Gegenstände ent-
fernt, sondern auch Altar und Wände gewaschen wurden, um symbolisch ihre
einst empfangene Weihe zu widderrufen.1141 Anders als bei dieser, war die formelle
Degradierung aber ein liturgisch exakt geregelter Ritus. Er wurde entweder öffent-
lich oder im kleinen Kreis gestaltet und verdeutlichte die völlige und prinzipiell un-
widerrufliche Ausstoßung eines Klerikers, in dessen Folge er dem weltlichen
Gericht übergeben wurde.1142 Als man etwa 1575 in Mittersil den Priester Ruprecht

 Zur Absolvierung siehe AEM: AA001/1, GR.PR.139, 26. September 1712, Bild 263. Die litterae
wurden 1713 erteilt, siehe ebd., AA001/1, GR.PR.130, 11. Mai 1713, Bild 139. Ein ähnlicher Fall eines
Galeerensträflings, der nach seiner Strafe die Erlaubnis zur Zelebration der hl. Messe erhielt in
Wolfgang Mühlbauer (Hg.): Decreta Authentica Congregationis Sacrorum Rituum Et Instructio
Clementina, Bd. 3.1. München, Paris 1865, S. 486. Eine zeitgenössische Quelle behauptet, dass zahl-
reiche Ordensmänner, die „temporär zur Abschreckung ihrer Mitbrüder actualiter degradiert“
und auf die Galeeren geschickt wurden, später wieder in den Orden als Priester aufgenommen
wurden, siehe Francesco Albizzi: De inconstantia in jure admittenda vel non. Amsterdam 1683,
c. 21, num. 29, 121. Es scheint aber eher wahrscheinlich, dass diese lediglich verbal degradiert
waren.
 Diözesanarchiv Wien: PP 121, Passauer Protokoll vom 3. Mai 1713, fol. 396, Anstellungsge-
such. Ebd., PP 122, Passauer Protokoll vom 16. März 1714, fol. 194 zu Oberhollabrunn. Ebd., PP122,
21. März 1714, fol. 211 zum Tischtitel in Zwettl.
 Alex Stock: Poetische Dogmatik. Ekklesiologie, Bd. 1. Paderborn 2014, S. 52–54.
 Martino Bonacina: Tractatus de Censuris, et Poenis Ecclesiasticis, Bd. 3. Venedig 1629, disp. 4,
S. 257–259; Prosper Farinacci: Praxis et theoricae criminalis. Partis Primae Tomus Primus, Bd. 1/1.
Lyon 1606, q. 19, num. 49, S. 250. Nur der Papst konnte von der Degradation dispensieren, s. Pontifi-
cale Romanum, S. 455.

244 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand



Rambsauer der Hexerei für schuldig befand, beauftragte der Salzburger Erzbischof
den Bischof von Chiemsee, die degradatio actualis vor Ort vorzunehmen.1143 Die
Handlungslogik scheint nun darin bestanden zu haben, dass der Delinquent nicht
nur vor Ort hinzurichten, sondern dort auch öffentlich zu entsakralisieren war.
Nach dem Inkrafttreten des Pontificale Romanum 1595 scheint der Ritus zunächst
häufiger zur Anwendung gekommen zu sein, bevor er bereits im zweiten Drittel
des siebzehnten Jahrhunderts in weiten Teilen der katholischen Christenheit zu
einer seltenen Erscheinung wurde. Hatte sich die Handlungslogik verändert? Hin-
richtungen fanden auch weiterhin vor Ort statt, aber die religiöse Körpersymbolik
scheint sich gewandelt zu haben. Der Körper des Klerikers wurde zunehmend zu
dem eines Bürgers, den staatliches Recht immer mehr umspannte. Weltliche Rich-
ter konnten zunehmend auch ohne vorige kirchliche Erlaubnis einen Kleriker be-
langen. Außerdem scheinen kirchliche Richter in größerem Maße davon überzeugt
gewesen zu sein, dass die verbale Degradierung die angemessenere Strafe dar-
stellte, da sie einerseits dem Kleriker die Möglichkeit offenhielt, wenigstens durch
Messstipendien seinen Unterhalt zu sichern, und der Kirche die öffentliche Schande
ersparte. Wann im deutschen Sprachraum die letzte Degradierung vorgenommen
wurde, ist nicht bekannt, es scheint aber noch Fälle im neunzehnten Jahrhundert
gegeben zu haben. Der Ritus blieb bis zum Eintreten des CIC 1917 in Kraft. Aller-
dings scheint er bereits im achtzehnten Jahrhundert so selten vollzogen worden zu
sein, dass der Aufklärungsschriftsteller Johann Pezzl es 1784 für notwendig erach-
tete, Regensburg als Schauplatz der „letzten“ öffentlichen Degradierung in den Jah-
ren um 1780 herauszustellen.1144

In größter Feierlichkeit (maiori solemnitate) wurde der in liturgischem Gewand
gekleidete Priester „devestiert,“ also seiner offiziellen Amtskleider und Amtszeichen
beraubt, um seinen Ausschluss aus dem Klerikerstand symbolisch zu präsentieren.
So wie der Empfang von Gewandstücken und Gegenständen die Anerkennung der
Zugehörigkeit zu einer sozialen Gruppe darstellte, war ihr Entzug Zeichen der un-
wiederbringlichen Aussonderung aufgrund der moralischen Beschmutzung von Ge-
wand und Gruppe, die er verursacht hatte. Die Devestitur war damit die Inversion
der Investitur und versinnbildlichte den Ehrverlust des Delinquenten.1145

 Harald Schwillus: Kleriker im Hexenprozeß: Geistliche als Opfer der Hexenprozesse des 16.
und 17. Jahrhunderts in Deutschland. Würzburg 1992, S. 326–328.
 Johann Pezzl: Reise durch den Baierschen Kreis: Mit vielen Zusätzen und Berichtigungen.
Salzburg und Leipzig 1784, S. 35. Leider konnte der Fall nicht identifiziert werden.
 Die kirchliche und höfische Devestitur ist zwar für das Mittelalter gut erforscht, in der Er-
forschung der Frühen Neuzeit aber relativ unbeachtet geblieben. Elliott: Dressing and Undres-
sing the Clergy; Andreas Krass: Geschriebene Kleider: Höfische Identität als literarisches Spiel.
Tübingen 2006 (Bibliotheca Germanica 50).

8.2 Der Ritus der formellen Degradierung 245



Erst nach der Aussprache des Degradierungsurteils vollzog man die schritt-
weise Aberkennung der klerikalen Gewänder und Amtszeichen, beginnend mit
dem bei der Weihe zuletzt überreichten. Neben den Roben waren dies die Känn-
chen mit Wein und Wasser, Kelch mit Patene und Hostie, ein Evangeliar, ein
Buch mit den Briefen des Neuen Testaments (Liber Epistularum), Lavabo mit
Handtuch (bacile cum buccali & mantili), das Exorzistenbuch, ein Lektionar (Liber
Lectionum), Schlüssel (claves), ein Antiphonarium, ein Kerzenständer mit gelösch-
ter Kerze. Es ereignete sich also vor dem beiwohnenden Klerus und Kirchenvolk
eine Art symbolische Zeitreise zu dem Moment, an dem der Verurteilte in den
geistlichen Stand aufgenommen worden war. Durch die Degradierung verlor der
Delinquent auch das privilegium fori und konnte als Laie den weltlichen Behör-
den ausgeliefert, gefoltert und hingerichtet werden.1146

Das Pontificale von 1595, das bis 1958 in Geltung war, übernahm zahlreiche mit-
telalterliche Vorgängertraditionen.1147 Es beließ dem Bischof große Freiheit in der
Gestaltung der Zeremonie: Er konnte sie sowohl in einer Kirche als auch auf einer
Bühne (platea) ausführen, mit Pontifikalien (Stab, Mitra etc.) oder ohne, in der Öf-
fentlichkeit oder nicht, war aber zur expliziten Abnahme der liturgischen Gewän-
der und Amtszeichen verpflichtet.1148 Dieser Gestaltungsspielraum zeigt an, dass
man an der römischen Kurie gewillt war, dem klugen Abwägen des Ortsbischofs
hinsichtlich der delikaten Zeremonie zu vertrauen. Noch 1720 bezeugt die Degradie-
rung eines „judaisierenden“ und damit als häretisch eingestuften Priesters durch
die spanische Inquisition leichte Variationen. Im Unterschied zum Pontificale
kannte man dort das Abreiben von Zunge und Händen mit Werg anstatt eines Mes-
sers, um symbolisch das Mal der heiligen Weihe auszulöschen.1149

Um 1500 beschrieb ein Isländer den Ritus, hielt aber seltsame Abweichungen
von allen anderen mittelalterlichen Formen der Degradierung fest. Der Bischof

 Kober: Die Deposition, S. 745. Zur Aufteilung der Gewalten siehe Ulrike Seif: Recht und Ge-
rechtigkeit: Die Garantie des Gesetzlichen Richters und die Gewaltenteilungskonzeptionen des
17.–19. Jahrhunderts Berichte und Kritik. In: Der Staat 42 (2003), S. 110–140. Zum privilegium fori
im späten Mittelalter ist immer noch wichtig Robert Génestal: Le privilegium fori en France du
décret de Gratien à la fin du XIVe diècle, par R. Génestal, Bd. 35. Paris 1921. Kürzlich dazu Viliam
Štefan Dóci: Wer darf einen kriminellen Dominikaner richten? Eine Studie zur Kontroverse um
das privilegium fori in Bezug auf das crimen laesae majestatis. In: Mitteilungen des Instituts für
Österreichische Geschichtsforschung 129 (2021), S. 308–329. Besonders hilfreich ist der transkri-
bierte Regestenband der portugiesischen Inquisition zu allen verhandelten Kriminalfällen, siehe
Giovanna Nardini: O privilégio de foro no Santo Ofício português: ‚Índice dos processos cíveis e
crime‘ julgados pela Inquisição (1583–1703). In: Revista de fontes 9 (2022), S. 1–80.
 Dykmans: Le Rite de la dégradation. Siehe auch Pałęcki: Celebracja.
 Pontificale Romanum, S. 454.
 Lea, Geschichte der spanischen Inquisition. Bd. 2, 263.

246 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand



hatte angeordnet, dass der schuldige Priester „zuerst in seinen vollen Ornat ge-
kleidet und so in die Kirche vor den Altar geführt werde; dort stand der Bischof,
und es wurde das ganze Formular der Weihe rückwärts gelesen ... und dabei ihm
jedes Stück der Messkleidung abgenommen, so wie es ihm früher angelegt war;
dann wurde er entkleidet, dass er bis zum Gürtel nackt war; der Bischof und zwei
Priester hatten jeder eine Rute, vier aber fassten ihn an den Händen, zogen ihn so
zwischen sich auseinander und führten ihn rücklings ... . Aus der Kirche, der Bi-
schof aber und die zwei Priester prügelten ihn bis zur Tür hinaus, und damit war
es zu Ende.“1150 Das Rückwärtslesen der liturgischen Formulare scheint zunächst
anzudeuten, diese Handlung als magische Rückgängigmachung zu verstehen, ähn-
lich einem Gegenzauber. Diese Ansicht vertrat etwa Rudolf Meissner, wohl aber
aufgrund eines antikatholischen Vorurteils.1151 Ein Rückwärtslesen der liturgischen
Texte wäre ein derart sakrilegischer Akt gewesen, dass es nur schwer vorstellbar
ist, der Bischof habe ihn zusammen mit seinem Klerus durchgeführt. Vielmehr ist
davon auszugehen, dass sich der Chronist unglücklich in der Wortwahl ausdrückte
und die allgemein übliche Zeremonie beschrieb. Variationen waren sicherlich um
1500 möglich, aber nicht in einer derart eklatanten Art und Weise.

Eine Bestimmung des Kirchenrechts aber erschwerte die Bestrafung von Kleri-
kern. Die verbale Degradierung, die der aktualen vorangehen musste, erforderte im
Falle eines Diakons das Urteil von drei, im Falle eines Priesters von sechs Bischöfen.
Eine Jury von zwölf Bischöfen mit dem zuständigen Metropoliten konnte auch den
Prozess für die Absetzung eines Bischofs einleiten und zu einer Schlussfolgerung
kommen. Das Urteil selbst war aber dem Papst vorbehalten.1152 Der Gesetzgeber
hatte diese Hürden offensichtlich errichtet, um einerseits die besondere Würde des
Klerikerstandes zu betonen, andererseits aber auch die Möglichkeit kirchlichen
Amtsmissbrauchs durch einen einzelnen Bischof einzuschränken. Um die Bestra-
fung kirchlicher Verbrechen aber nicht völlig lahmzulegen, setzte sich im späten
Mittelalter die Ansicht durch, dass auch infulierte Äbte und erfahrene Geistliche die
Rolle der übrigen Bischöfe einnehmen könnten. 1509 erhielt etwa der Erzbischof
von Köln ein gleichlautendes Privileg durch Papst Julius II.1153 Man verstand zuneh-

 Meißner: Zur Geschichte der Degradation, S. 495.
 Ebd.
 Schimmelpfennig: Die Degradation von Klerikern im späten Mittelalter; Johannes Baptist
Sägmüller: Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts, 2. Aufl. Freiburg 1909, S. 800–801. Zur Ab-
setzung eines Bischofs: „In depositione vero Episcopi ab ordinatione exigitur numerus duodecim
Episcoporum, praeter Metropolitanum, qui debet esse teritus decimus, qui omnes possint proce-
dere contra Episcopum usque ad conclusionem tantum: & definitio tam circa condemnationem,
quam absolutionem, reservatur Papae.“ Pontificale Romanum, S. 450.
 LA NW/R: AA 0001, 3825, Urkunde vom 16. Februar 1509.

8.2 Der Ritus der formellen Degradierung 247



mend auch die verbale Degradierung lediglich als Absetzung (depositio). Dennoch
wurde diese wegen ihres immer noch hohen Aufwands viel zu selten durchgeführt,
was die deutschen Fürsten in ihren Zehn Gravamina von 1522/23 explizit bemängel-
ten.1154 Erst ein Reformdekret des Konzils von Trient erlaubte es jedem Ortsbischof,
zusammen mit seinem Domkapitel, gegen einen Delinquenten vorzugehen und auf
infulierte Äbte1155 oder andere erfahrenen Priester zur Assistenz zurückzugrei-
fen.1156 Durch diese Erleichterung häuften sich nach dem Konzil die Fälle der Abset-
zungen.1157 Außerdem verminderte eine bessere Qualitätskontrolle in den Orden
und Priesterseminaren die Zahl derjenigen, die nur wegen Privilegien und Rechts-
schutz in den Klerikerstand eingetreten waren.1158

In zahlreichen katholischen Territorien, wie etwa in Spanien, hielt sich die
Staatsmacht in der Bestrafung selbst schwerster Klerusverbrechen zurück und
überließ diese, soweit sie nicht öffentlich waren, der Kirche und den Orden. In-
nerhalb dieser scheinen aber selbst Mordfälle nicht oder nur extrem verzögert
zur Degradierung und Überstellung an die weltlichen Autoritäten geführt zu
haben.1159 Dies scheint bei der Ermordung eines Dominikanerpriors durch seine
eigenen Mitbruder 1768 in Llerena (Badajoz) ebenso der Fall gewesen zu sein wie

 Paolo Sarpi: Geschichte des Konziliums von Trident, Bd. 1. Mergentheim 1839, S. 136; Beres-
ford James Kidd: Documents illustrative of the Continental Reformation [orig. 1911]. Eugene, OR
2004, S. 118; Kober: Die Deposition, S. 168.
 Äbte hatten die Vollmacht der Degradierung nicht, außer sie wurde ihnen durch Privileg
zugestanden. Agostinho Barbosa: Pastoralis solicitudinis, sive de officio et potestate episcopi,
Bd. 3. Lyon 1649, pt. 3, alleg. CX, num. 25, S. 519.
 Konzil von Trient, 13. Sitzung (1551), de reform., Kap. 4 „Qua ratione clerici ob gravia cri-
mina sacris exauctorandi: Cum vero tam gravia nonnunquam sint delicta ab ecclesiasticis com-
missa personis, ut ob eorum atrocitatem a sacris ordinibus deponendae, et curiae sint tradendae
saeculari, in quo secundum sacros canones certus episcoporum numerus requiritur, quos si
omnes adhibere difficile esset, debita juris executio differretur, si quando autem intervenire pos-
sent, eorum residentia intermitteretur, propterea statuit et decrevit: episcopo per se seu illius
vicario in spiritualibus generali contra clericum in sacris etiam presbyteratus ordinibus constitu-
tum, etiam ad illius condemnationem necnon verbalem depositionem, et per se ipsum etiam ad
actualem atque solemnem degradationem ab ipsis ordinibus et gradibus ecclesiasticis, in casibus,
in quibus aliorum episcoporum praesentia in numero a canonibus definito requiritur, etiam ab-
sque illis procedere liceat, adhibitis tamen et in hoc sibi assistentibus totidem abbatibus usum
mitrae et baculi ex privilegio apostolico habentibus, et in civitate aut dioecesi reperiri et com-
mode interesse possint; alioquin aliis personis in ecclesiastica dignitate constitutis, quae aetate
graves ac juris scientia commendabiles exsistant.“ Canons and Decrees of the Council of Trent
1941, S. 359. Vgl. Barbosa: Pastoralis solicitudinis, pt. 3, alleg. CX, num. 23, S. 519.
 Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Würzburger Geistliche.
 Barbosa: Pastoralis solicitudinis, pt. 3, alleg. CX, num. 8, S. 517.
 Eine umfangreiche Untersuchung klerikaler Mordfälle in Spanien bietet Palacios, Corbalán:
De la santidad al crimen: clérigos homicidas en España (1535–1821).

248 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand



bei der Ermordung des Gouverneurs Jacinto Alonso Belarde von Sanlúcar de Bar-
rameda im Jahr 1714 durch den Augustiner Alonso Díaz, oder bei den Morden des
Trinitariers Diego Martel in Jerez de la Frontera (Cádiz).1160 Die Tötung der jungen
María Luisa Tasara durch den Karmeliten Pablo de San Benito im Jahr 1774, der
fünfmal auf die 19-jährige einstach, als sie die Kirche der Karmeliten betrat, war
allerdings von besonderer Schwere. Nach der Flucht gestellt, „legitimierte“ Pablo
seine Tat durch den Hinweis, dass er von dem Mädchen beleidigt worden war, da
sie ihm verwehrt hatte, sie zuhause zu besuchen. Die spanische Regierung setzte
die staatliche Anklage und Verurteilung des Karmeliten durch – ein Sieg des auf-
geklärten Staates gegen die Immunitätsansprüche der Kirche.1161

8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung

Fand die degradatio actualis öffentlich statt, adressierte der Bischof die anwe-
sende Gemeinde in der Landessprache und wies sie auf die Strafe des vormaligen
Klerikers hin. Auf Lateinisch eröffnete er, sich auf seine Autorität berufend, den
Ritus im Namen des dreifaltigen Gottes und erklärte, dass der benannte Kleriker
eines Verbrechens überführt und verurteilt worden war. Hier zeigte sich, wie
komplex das „Modesystem“ (Roland Barthes)1162 der kirchlichen Devestitur war:
Sie verband zwei Sprachen und ein komplexes Ritual, das die einzelnen mit dem
Klerikerstand gekoppelten symbolischen Rollen erklärte und diese dann dem De-
linquenten entzog.1163 Damit wurden die zuschauenden Personen an die Bedeu-

 Brian Connaughton: Reforma judicial en España y Nueva España entre los siglos xviii y xix:
bitácora de agravios, arbitrios procesales y réplica eclesiástica. In: Estudios de Historia Novohis-
pana 53 (2015), S. 30–51.
 Ebd. Detailliert zum Prozess von Fray Pablo, siehe Daza Palacios, Prieto Corbalán: De la
santidad al crimen: clérigos homicidas en España (1535–1821). Sevilla, 2004; Daza Palacios,
Prieto Corbalán: Proceso criminal contra Fray Pablo de San Benito en Sanlúcar de Barrameda
(1774). Sevilla 1998. Zu einem ähnlichen Fall am Ende des Jahrhunderts siehe Francisco Iván
Escamilla González: Inmunidad eclesiástica y regalismo en Nueva España a finales del siglo
XVIII: el proceso de fray Jacinto Miranda. In: Estudios de Historia Novohispana (1999), S. 47–68.
Zur katholischen Aufklärung in Spanien, siehe Lehner: The Catholic Enlightenment, S. 17–46;
Andrea J. Smidt: Luces por la fe: The Cause of Catholic Enlightenment in 18th-Century Spain. In:
A Companion to the Catholic Enlightenment in Europe. Hg. von Ulrich L. Lehner, Michael
O’Neill Printy. Leiden, Boston 2010.
 Roland Barthes: Die Sprache der Mode. Frankfurt am Main 1985.
 Elliott: Dressing and Undressing the Clergy. Zur Devestitur bei Hofe siehe Krass: Geschrie-
bene Kleider, S. 193–232. Zur Semiotik der Kleidung siehe etwa Ebd., S. 1–37. Für die liturgische
Forschung siehe etwa Gerard Lukken: Die Bedeutung der Semiotik Greimas’ und der Pariser
Schule für die Liturgiewissenschaft. In: Gib mir ein Zeichen. Hg. von Wilfried Engemann, Rainer

8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung 249



tung dieser Rollen und ihre Erfüllung erinnert sowie von ihrer Übertretung
abgeschreckt.1164

Nur in seltenen Fällen wurde die Reaktion der Umstehenden aber dokumen-
tiert, wie etwa im Jahr 1559, als der vormals königliche Hofprediger Augustin de
Cazalla wegen Häresie verurteilt wurde. Pater Pedro de Mendoza berichtete: „Am
nächsten Tag erschien dieser auf der Bühne mit einem Strick um den Hals und
einer Mütze auf dem Kopf, ein schrecklicher Anblick, der einem die Haare zu
Berge stehen ließ und das Gemüt erschütterte: Dieser Mann, der sich so viele Ver-
dienste beim König erworben hatte, in einer so schändlichen Lage, dem schänd-
lichsten und erniedrigendsten Tod ausgeliefert, den es auf der Welt gibt.“1165

Nach ein paar Tränen soll sich Cazalla entschlossen dem Urteil unterworfen
haben, sprach aber dem Priester, der ihm auf dem Weg zum Scheiterhaufen eine
Predigt halten wollte, zu: „Bedenke, mein Bruder, dass du auf dem Weg zur Hölle
bist; glaube mir, ich weiß mehr als du, denn ich habe mehr studiert [plus d’étu-
des] als du [...]“1166 Mendoza verwebt in seiner Darstellung das Narrativ eines
reuigen Priesters mit dem des widerspenstigen Ketzers. Allerdings entschärft er
das Ketzer-Narrativ, so dass am Ende der Häretiker Cazalla als möglicher Bußpre-
diger erscheint, der mehr über die Hölle weiß als der ihm zugeteilte Priester.
Hier scheint sich die persönliche Erschütterung Mendozas, sein Hin-und Hergeris-
sensein zwischen Bewunderung und Abscheu besonders deutlich abzuzeichnen.

Das Formular des Pontificale erforderte, die Art des Verbrechens zu nennen.
Diese Tat, so der liturgische Text, habe nicht nur die göttliche Majestät beleidigt,
sondern auch die gesamte Stadt (universa civitas) in Unruhe versetzt (commota).
Daher sei der Kleriker nun unwürdig, ein Amt in der Kirche zu bekleiden.1167

„Durch die Autorität Gottes des Allmächtigen, des Vaters, des Sohnes und des Heili-
gen Geistes, und unserer eigenen berauben wir diesen N. N. durch schriftliche
Strafanordnung hiermit jeden Amtes und kirchlicher Präbende, entsetzen ihn
durch das Wort von diesen und verkündigen wahrhaft und wirklich [realiter et ac-

Volp. Berlin, Boston 1992. Zur Bedeutung der priesterlichen Gewänder in der hebräischen Bibel
siehe das aufschlussreiche Kapitel in Michael D. Swartz: The Signifying Creator: Nontextual Sour-
ces of Meaning in Ancient Judaism. New York 2012, S. 33–54. Zur Rechtssemiotik einführend, Tho-
mas-M. Seibert: Semiotische Aspekte der Rechtswissenschaft: Rechtssemiotik. In: Semiotik –

Semiotics Part 3. Hg. von Roland Posner, Klaus Robering, Thomas A. Sebeok. Berlin, Boston 2003.
 Diese Abschreckung betonen Pontificale Romanum, 455; Andreas Piscara Castaldo, Praxis
Cæremoniarum [...] Editio prima in Germania. Sulzbach 1715, lib. 2, sect. 15, S. 352.
 Burkardt: Dégradations, destitutions, abdications, retraites-Fins de carrière au sein de l’In-
quisition romaine (fin xvie–début xviiie siècle), S. 417.
 Ebd.
 Eine kritische Edition der mittelalterlichen Degradationstexte bei Dykmans: Le Rite de la
dégradation, S. 320–329.

250 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand



tualiter], dass er nach kanonischer Tradition abgesetzt und degradiert ist.“1168 An-
ders als bei den unteren Weihestufen wurde jedoch bei jeder der vier ausdeuten-
den Handlungen der Aberkennung der Priesterweihe die direkte Wir-Form in der
Deprivation verwandt (amovemus, tollimus, exspoliamus, amovemus) und durch
die Wiederholung des amovemus eingerahmt.1169 Die Ministranten übergaben dem
Priester zunächst Kelch mit Wein und Wasser, dann die Patene mit ungeweihter
Hostie, die der Bischof dann aus den Händen des Verurteilten zurücknahm [aufert]:
„Wir nehmen von Dir die Zelebration der Messe für die Lebenden und Toten, oder
vielmehr zeigen wir [ostendamus], dass Dir die Vollmacht [potestatem] genommen
ist, Gott das Opfer darzubringen.“1170

Wenn etwas den Priester auszeichnete, dann seine Vollmacht, die heilige
Messe zu zelebrieren. Seine Degradierung entzog ihm die Möglichkeit, sein Amt je
wieder legitim auszuüben. Allerdings vertrat die katholische Lehre, dass bei der
Priesterweihe ein unauslöschlicher character indelibilis eingeprägt wurde.1171 Der
Degradierte blieb daher ontologisch gesehen weiterhin Priester, auch wenn ihm
wie in der Suspension die Ausübung seines Amtes streng untersagt war. Daher
gingen die meisten Theologen der Zeit auch davon aus, dass selbst ein formell de-
gradierter Priester die Messe gültig, aber unerlaubt, feiern könne, stimmten aber
überein, dass er nicht mehr in der Lage war, die Absolution im Beichtsakrament

 „Idcirco nos auctoritate Dei omnipotentis, Patris, & Filii, & Spiritus sancti, & nostra, ipsum
omni huiusmodi officio & beenficio Ecclesiastico sententialiter perpetuo privamus in his scriptus,
ipsumque ab illis verbo deponimus, & pronuntiamus realiter & actualiter secundum traditionem
Canonum deponendum, & degradandum,“ siehe Pontificale Romanum, S. 457.
 Ebd., S. 458.
 Ebd., S. 457.
 Konzil von Florenz, Bulle Exsultate Deo (Dekret f.d. Armenier), DH 1313: „Inter haec sacra-
menta tria sunt: baptismus, confirmatio et ordo, quae characterem, id est, spirituale quoddam
signum a ceteris distinctivum, imprimunt in anima indelebile. Unde in eadem persona non rei-
terantur. Reliqua vero quattuor characterem non imprimunt, et reiterationem admittunt.“
Vgl. Konzil von Trient, 7. Sitzung (1547), Dekret über die Sakramente, DH 1609 can. 9. Konzil von
Trient, 23. Sitzung (1563) über das Sakrament der Priesterweihe, cap. 4, DH 1767: „Quoniam vero
in sacramento ordinis, sicut et in baptismo et confirmatione, character imprimatur [can. 4], qui
nec deleri nec auferri potest: merito sancta Synodus damnat eorum sententiam, qui asserunt,
Novi Testamenti sacerdotes temporariam tantummodo potestatem habere, et semel rite ordina-
tos iterum laicos effici posse, si verbi Dei ministerium non exerceant [can. 1].“ Ebd: „Da aber im
Sakrament der Weihe, wie auch in der Taufe und Firmung, eine Prägung eingeprägt wird [Kan.
4], die weder zerstört noch entfernt werden kann, verurteilt das heilige Konzil zurecht die Auf-
fassung derer, die behaupten, die Priester des Neuen Testamentes besäßen lediglich eine zeitlich
beschränkte Vollmacht und könnten, einmal rechtmäßig geweiht, wiederum zu Laien werden,
wenn sie den Dienst am Wort Gottes nicht versehen [Kan. 1].“ Vgl. Louis Habert: Theologia Dog-
matica et Moralis, Bd. 5. Augsburg 1771, S. 108.

8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung 251



zu spenden – außer in Todesgefahr – weil zu dieser notwendig die Jurisdiktion
gehörte, derer er ja verlustig gegangen war.1172

Der Aufklärungstheologe Benedikt Werkmeister nahm diesen Argumentations-
strang zum Bußsakrament, der vor allem bei Suarez entwickelt worden war,1173 auf
und dehnte ihn auf die Eucharistie aus. Da die Ausübung der Löse- und Bindegewalt
in der Beichte ebenso wie die der Eucharistie an die Sendung geknüpft war, müsse,
so Werkmeister, der Delinquent durch die Degradierung auch die Sendung als sakra-
mentale Befähigung verlieren.1174 Daher sollte man das Formular aus dem Pontifi-
cale Romanum nicht als Verlust der Erlaubnis der Zelebration deuten, sondern als
reale Aberkennung der Fähigkeit, die der Priester in der Weihe erhalten hatte.1175

Da sich aber weithin die gegenteilige theologische Ansicht durchgesetzt habe, hätte,
so Werkmeister, die katholische Kirche auch Angst, Priester freiwillig in den Laien-
stand zurückkehren zu lassen.1176 Sie fürchte, diese seien immer noch fähig zu zele-
brieren. Zudem habe diese Sichtweise es möglich gemacht, dass „sogar Verbrecher
[...] nach der Zeit wieder der Seelsorge, diesem so heiligen Berufe, zurückgegeben“

 Enrique López-Dóriga: Die Natur der Jurisdiktion im Bußsakrament. In: Zeitschrift für ka-
tholische Theologie 82 (1960), S. 385–427; Benedikt Werkmeister: Ein Beitrag zur Beantwortung
der Frage: Ob und wie man unsittliche oder unzufriedene Geistliche wieder in den Laienstand
versetzen könne? In: Archiv f. das katholische Kirchen- und Schulwesen vorz. in den rheinischen
Bundesstaaten 1 (1810), S. 439–458, hier S. 449.
 López-Dóriga: Die Natur der Jurisdiktion im Bußsakrament.
 Benedikt Werkmeister: Theologisches Gutachten über die Frage: Kann ein in den höhern
Weihungen stehender Geistlicher, z. B. ein Priester, seines geistlichen Standes entlassen, und wie-
der unter die Laien werden? Frankfurt am Main 1800, S. 38–45.
 „[...] potestas [...] bedeutet hier das nämliche wie bei der Weihe, da der Bischof dem Pries-
ter sagte: Accipe potestatem offere sacrificum Deo, missasque celebrare tam pro vivis quam pro
defunctis,“ siehe Werkmeister: Ein Beitrag zur Beantwortung der Frage, S. 450. „[W]er nicht von
denjenigen geschickt ist, die Christus geschickt hat (Mt 28: 18–20), der kann seine Priestergewalt
nicht giltig ausüben; den er würde sie, gegen ihren Zweck, nur zur Zerstörung, nicht zur Aufer-
bauung gebrauchen,“ siehe Werkmeister: Theologisches Gutachten, S. 46.
 Diese Dispenspraxis hat sich erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts geändert. Zur
Situation vor dem II. Vatikanum siehe etwa Vinzenz Fuchs: Erpresster Zutritt zu den höheren Wei-
hen und Zölibatspflicht des Klerikers. In: Archiv für katholisches Kirchenrecht 119 (1939), S. 3–30;
Paul Picard: Zölibatsdiskussion im katholischen Deutschland der Aufklärungszeit. Düsseldorf 1975.
Zur heutigen Rechtslage siehe Rafael Rieger: Das Ausscheiden aus dem klerikalen Stand. In: Hand-
buch des katholischen Kirchenrechts. Hg. von Stephan Haering, Wilhelm Rees, Heribert Schmitz.
3. Aufl. Regensburg 2015; Rafael Rieger: De gravioribus delictis Congregationi pro Doctrina Fidei
reservatis – Anmerkungen aus der Praxis zu den schwerwiegenderen Straftaten bei der Feier der
Sakramente und gegen die Sitten, deren Behandlung der Glaubenskongregation vorbehalten ist. In:
Österreichisches Archiv für Recht & Religion 59 (2012), S. 327–345; Michael O’Reilly: Recent Develop-
ments in the Laicization of Priests. In: Jurist 52 (1992), S. 684–696.

252 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand



wurden, weil sie ja unauslöschlich dazu befähigt waren, die Sakramente zu spen-
den.1177 Bemerkenswert ist, dass Werkmeister seine Ansicht durch eine Neuinterpre-
tation des character indelibilis untermauert. Aufgrund dieses Prägemals konnten die
Sakramente von Taufe, Firmung und Priesterweihe nicht wiederholt werden, wie
die Konzilien von Florenz und Trient definierten. Allerdings hätten es beide Kir-
chenversammlungen vernachlässigt, die Natur dieses Mals genauer zu bestimmen.
Daher könne keine der existierenden Schulmeinungen über den character indelibilis
Glaubensgehorsam fordern.1178 In der Patristik sei dieser sicher in Bezug auf die reli-
giösen Amtshandlungen verstanden worden, was eine Verbindung von character
und Sendung nahelege.1179 Ein Katholik müsse daher lediglich glauben, wie es im
achtzehnten Jahrhundert der französische Theologe Louis Habert ausgedrückt
hatte, dass es diesen Charakter gebe, dass er unauslöschlich und unwiederholbar
sei.1180 Doch diese Minimaldefinition erlaubte es Werkmeister, die Degradierung
zwar nicht als Auslöschung des character indelibilis, aber als endgültigen Verlust
der priesterlichen Sendung zu verstehen, durch die der Verurteilte realiter unfähig
wurde, die dem Priester vorbehaltenen Sakramente zu spenden. Konsequenterweise
sah der Aufklärer in der degradatio einen theologischen Präzedenzfall auch für die
freiwillige Laisierung von Klerikern, die eine Ehe eingehen wollten.

Als nächstes wurden dem Kleriker mit einem Messer leicht (leviter)1181 Daumen
und Zeigefinger beider Hände geschabt: „Wir nehmen Dir [tollimus] mit dieser

 Werkmeister: Ein Beitrag zur Beantwortung der Frage, S. 452. Der Aufsatz bezieht sich zu-
stimmend auf Matthias Rumpler: Über die Laien-Communion in der ältern Kirche [...]. Salzburg
1807. Siehe ebenso Werkmeister: Theologisches Gutachten, S. 38.
 Zu Schulmeinungen im frühneuzeitlichen Katholizismus siehe Lehner: The Inner Life,
S. 23; Ulrich L. Lehner: On the Road to Vatican II: German Catholic Enlightenment and Reform of
the Church. Minneapolis 2016, S. 79; 97–101; Ulrich L. Lehner: De Moderatione in Sacra Theologia.
Über die Grenzen theologischer Rede bei Ludovico Muratori (1672–1750). In: Der dreifaltige Gott.
Christlicher Glaube im säkularen Zeitalter. Hg. von George Augustin, Christian Schaller, Sławo-
mir Śledziewski. Freiburg 2017.
 Werkmeister: Theologisches Gutachten, S. 14, 27, 30.
 „Credendum est solum caracterem existere & imprimi per tria Sacramenta,“ siehe Habert:
Theologia Dogmatica et Moralis, S. 109. Dass Habert dem Jansenismus nahestand, verschweigt
Werkmeister allerdings. Seine Theologia Dogmatica, die erstmals 1709 erschien (nicht wie bei
Lennon angegeben 1708) und zahlreiche Neuauflagen erlebte, wurde zwar heftig von Fénelon
kritisiert, aber nie auf den päpstlichen Index der verbotenen Bücher gesetzt. Allerdings wurden
sie in einigen französischen Diözesen verboten, siehe Thomas M. Lennon: Sacrifice and Self-
Interest in seventeenth-century France: Quietism, Jansenism, and Cartesianism. Leiden, Boston
2019, S. 251–256; John McManners: Church and Society in Eighteenth-Century France, Bd. 1. Ox-
ford 1999, S. 205.
 Da der Delinquent zu diesem Zeitpunkt noch Kleriker war, musste es der Bischof unbedingt
vermeiden, zufällig eine blutende Wunde zu verursachen. Außerdem hätte eine solche Verlet-

8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung 253



Rasur [rasura] die Macht zu opfern, zu konsekrieren und zu benedizieren, die du
in der Salbung der Hände und des Daumens erhalten hast.“1182 In der Priesterweihe
waren dem Weihekandidaten zunächst die gefalteten Hände mit Katechumenenöl
gesalbt worden, beginnend vom rechten Daumen bis zum Zeigefinger der linken
Hand und vom Daumen der linken zum Zeigefinger der rechten, erst dann die Han-
dinnenflächen.1183 Daumen und Zeigefinger wurden herausgehoben, weil sie mit
der konsekrierten Hostie als Leib Christi in direkte Berührung kamen, während die
Handinnenflächen lediglich mit den guten Werken, die der Priester zu vollziehen
hatte, identifiziert wurden. Der Ritus der Degradierung war daher maßgeblich auf
die Rücknahme der eucharistischen Vollmacht zugespitzt. Erst im Anschluss wurde
dem Priester die Kasel abgenommen, indem der Bischof sie vom oberen Ende des
hinteren Teils her aufnahm (per posteriorem partem caputii): „Wir nehmen Dir ver-
dientermaßen das priesterliche Gewand, das die Liebe anzeigt, weil Du ihrer und
jeder Unschuld verlustig gegangen bist.“ Bei der Weihe hingegen, war ihm die
Kasel von vorne aufgelegt worden, so dass hier eine besonders augenmerkliche
Umkehrung zum Vorschein kommt.1184 Bei der Abnahme der Stola sprach der Bi-
schof: „Du hast das Zeichen des Herrn durch diese Stola schrecklich missbraucht,
daher nehmen wir sie dir und erklären Dich unfähig, je zum priesterlichen Amt
zurückzukehren.“ Mit dieser Handlung war die Degradierung des Priesters abge-
schlossen, setzte sich aber in derjenigen der niederen Weihestufen fort.

Es folgte daher die privatio des Diakonats mit der Abnahme des Evangeliars,
des Ausziehens der Dalmatik und der Abnahme der Diakon-Stola in drei ausdeu-
tenden Handlungen. Erstere begann der Bischof durch Widerrufung (amovemus)
der Vollmacht (potestas), das Evangelium vorzulesen, durch die Abnahme des
Evangeliars. „Aus dem Stand Levi“ wurde der Delinquent durch Abnahme der
Dalmatik ausgeschlossen.1185 Die Stola verlor er, weil er sie nicht „rein“ (candida,
immaculata) vor Gottes Angesicht erhalten und so die Gläubigen von der Nachah-
mung Christi abgehalten hatte.1186

zung innerhalb der Kirche unter Umständen eine Verunehrung (pollutio) des heiligen Ortes ver-
ursacht, die nur durch eine eigene liturgische Handlung wiederhergestellt werden konnte.
Vgl. Bordeaux, „Le sang du corps.“
 Pontificale Romanum, S. 458.
 Ebd., S. 49–50. Bei der Weihe des Bischofs wurde Chrisam verwendet.
 Ebd., S. 48; 458.
 Ebd., S. 459.
 „Stolam candidam, quam acceperas, immaculatam in conspectu Domini perferendam, quia
non sic cognito mysterio exemplum conversationus tuae fidelibus praebuisti, ut plebs dicata
Christi nomine posset exinde imitationem acquirere, iuste a te amovemus, omne Diaconatus offi-
cium tibi prohibentes,“ siehe ebd.

254 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand



Im Anschluss folgte die Aberkennung der Subdiakonswürde durch die Rück-
gabe der Apostelbriefe, der Tunicella, des Manipels, des Schultertuchs (amictum)
und der Kännchen mit Wasser und Wein sowie der Lavabo-Garnitur in fünf aus-
gedeuteten Handlungen. Zunächst nahm dem Verurteilten der Bischof durch Ab-
nahme der Apostelbriefe die Vollmacht, die Epistel vorzulesen. Es folgte die
Entkleidung von der Tunika, die Abgabe des Manipels, dann erst des Schulter-
tuchs. Letzteres berührte der Bischof aber nur und sprach: „Weil Du Deine
Stimme nicht gezügelt hast [castigasti], nehmen wir das amictum von Dir.“1187 Im
Anschluss wurden dem Verurteilten die Gefäße für Wein und Wasser sowie die
Lavabo-Garniturgenommen, womit dem Kleriker symbolisch die Gewalt genom-
men wurde, in das Heiligtum einzutreten und die heiligen Gewänder zu berühren
(tangendi).1188 Erst jetzt nahmen die Ministranten dem Degradierten Zingulum,
Albe und Schultertuch ab.

Die nächsten Privationen umfassten die Niederen Weihen. Der zu degradie-
rende Akolyth hielt in der Hand ein leeres Weinkännchen (urceolum vacuum),
das ihm der Bischof abnahm: „Unreiner, Wein und Wasser zur heiligen Eucharis-
tie darfst du nicht zutragen [ministres].“ In einem zweiten Akt wurde die Kerze,
die bisher ein Ministrant hielt, gelöscht und dem Delinquenten in die Hand gege-
ben, von dem sie der Bischof wieder entgegen nahm mit den Worten: „Lass ab
vom Tragen des sichtbare Lichts des Amtes, weil du es vernachlässigt hast, den
Sitten spirituell zu folgen [prebere] und gib daher auf das Amt des Akolythen.“1189

Dem Exorzisten wurde nun das Exorzismus-Buch abgenommen, wodurch ihm
der Bischof die Vollmacht (potestas) entzog, den noch nicht Getauften die Hand
aufzulegen (manum super energumenos) und ihnen Dämonen auszutreiben, und
verbannte (interdicto) ihn vom Amt des Exorzisten.1190 Dem Lektor wurde nun
ein Lektionar gegeben, das ihm der Bischof abnahm, indem er ihm untersagte in
der Kirche Gottes zu lesen, zu singen, oder die neuen Feldfrüchte zu segnen,
„weil Du Dein Amt nicht treu und devot ausgefüllt hast [quia tuum officium non
implevisti fideliter & devote].“1191 Dies spiegelte exakt die kurze Ermahnung bei
der Weihe wider, in der ein Lektor angewiesen wurde, „treu und nützlich das
Amt auszufüllen [fideliter & utiliter impleveritis officium vestrum].“1192 Bei der De-

 Ebd.
 Ebd., S. 460.
 „Dimitte perferendi visibile lumen officium, quia prebere spirituale moribus neglexisti,
atque universum Acolythatus officium hic depone,“ siehe Ebd.
 Ebd. das Ordinationsformular hingegen nennt die Handauflegung „super energumenos,
sive baptizatos sive catechumenos,“ (ebd., 18).
 Ebd.
 Ebd., S. 16.

8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung 255



gradierung vom Amt des Ostiariers, dem die Schlüssel der Kirche anvertraut
waren, erwähnte das Pontificale: „Weil du in den Schlüsseln gefehlt hast, lass sie
zurück! Und weil du die Tore Deines Herzens schlecht vor Dämonen versperrt
hast, entfernen wir Dich vom Amt des Ostiariers.“ Bei der entsprechenden Weihe
war ihm hingegen aufgetragen worden, „die Herzen der Gläubigen, durch Wort
und Vorbild dem Teufel zu versperren und Gott aufzuschließen.“1193 Formeln der
Entfernung aus einem Amt („amovemus“ beim Ostiarier, privamus beim Exorzis-
ten, auferimus und exuimus beim Subdiakon, amovemus potestantem wieder
beim Diakon, amovemus/tolimus/exspoliamus/amovemus beim Priester) wechsel-
ten sich mit direkten Verboten (non legas beim Lektor, depone non ministres beim
Akolythen, depone manipulum beim Subdiakon, prohibentes beim Diakon) ab.

Am Ende des Ritus stand die degradatio der Tonsur, bei der der Bischof wie zu
Beginn die Autorität Gottes anrief, den Bestraften auch der letzten geistlichen Klei-
dung, der Soutane, zu berauben (habitus clericalis) und ihn so allen religiösen Or-
nates zu „ent-nacken“ (nudamus).1194 Mit der Tonsurschere wurden die Haare
herausgerissen oder mit einem Messer die Tonsur unkenntlich gemacht: „Wir wol-
len Dich undankbaren Sohn aus dem Stand des Herrn, zu dem Du gerufen warst,
ausschließen und von der Krone deines Hauptes das Zeichen des königlichen Pries-
tertums nehmen, wegen Deiner Schlechtigkeit.“1195 Dem Ordinarius gestattete das
Pontificale allerdings, diesen Schritt auszulassen, vielleicht wegen der schlichten
Tatsache, dass ein zuvor wochen- oder monatelang im Kerker sitzender Kleriker
wegen seines Haarwuchses keine erkennbare Tonsur mehr aufwies. Im Fall der
Würzburger Degradierungen schnitt der Bischof lediglich symbolisch ein Büschel
Haare ab und übergab den Verurteilten im Anschluss einem anwesenden Barbier,
der den gesamten Kopf zu scheren hatte, um jedes Zeichen der Tonsur unkenntlich
zu machen.1196 Dass sich der Delinquent bei dieser Rasur auch Wunden am Kopf
zuzog, ist nur zu wahrscheinlich. Da aber der sakrale Kirchenraum unter allen Um-
ständen von Blutfluss reingehalten werden musste, vollzog der Barbier diese Rasur
wohl außerhalb des Kirchenraumes, etwa in der Sakristei. Die zeitgenössische Dar-
stellung der Hinrichtung Pierlots im Jahr 1786 scheint jedenfalls auf die Kopfrasur
hinzuweisen. Während der Priester zuvor mit Tonsur abgebildet war, trug er vor

 Ebd., S. 14; 460. Ebd., 460: „Quia in clavibus errasti, caves dimitte; & quia ostia cordis tui
male daemonibus obserasti, amovemus a te officium Ostiarii [...].“
 Zur „Nacktheit“ als Kleidung vgl. Krass: Geschriebene Kleider, S. 39–50. Interessanterweise
fehlt im Pontificale die Degradierung des Psalmisten, die mittelalterliche Formulare noch ken-
nen, siehe Dykmans: Le Rite de la dégradation, S. 328.
 Diese Rasur ist belegt für Jacques Pierlot (1786), siehe Lehner: Mönche und Nonnen im Klos-
terkerker, S. 96–97.
 Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Würzburger Geistliche, S. 88.

256 8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand



der Hinrichtung eine Mütze, wohl um einen geschundenen Kopf zu verbergen.1197

Damit wurde Pierlot auch symbolisch als Laie inszeniert.
Zum Abschluss der Zeremonie wurde der vormalige Kleriker in ein profanes

Gewand gekleidet und offiziell dem weltlichen Richter übergeben, den der Bi-
schof „efficaciter et ex corde“ um eine milde Strafe und Verschonung seines Le-
bens anrief (moderetur sententiam). Nun erst nahmen die weltlichen Beamten
den Degradierten in Haft und gingen mit ihm hinaus. Der Ritus endete im schwei-
genden Weggehen des Bischofs und seiner Kleriker, bezeichnenderweise ohne
Amen.1198

 Abbildungen in Anonymus: La vie de Jacques Pierlot.
 Pontificale Romanum, S. 461.

8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung 257



9 Ausblick in die Gegenwart

Es ist dem Historiker kaum möglich, im Jahr 2023 über von Klerikern verübte se-
xuelle Gewalt, sexuellen Missbrauch von Minderjährigen oder spirituellen Miss-
brauch im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert zu sprechen, ohne die
Missbrauchskrise der Gegenwart, in der sich nicht nur die Kirchen, sondern alle
Weltreligionen, aber auch Sportverbände etc. befinden, zu bedenken. Die Versu-
chung liegt nahe, von den Verbrechen der Vergangenheit eine direkte Linie zur
Gegenwart zu ziehen oder zu schablonenhafte Vereinfachungen zu propagieren,
die vorschnell systemische Gründe für Missbrauch in zeitlich wie sozial völlig
verschiedenen Kontexten erklären sollen.

Viel hat sich seit dem siebzehnten Jahrhundert verändert. Während damals
weder Staat noch Kirche die wenigsten Missbrauchten als Opfer anerkannten,
sondern sie zumeist als Komplizen ansahen,1199 hat sich heute eine grundlegende
andere Sicht etabliert, der es nicht mehr um die Reputation einer Institution geht,
sondern um die konkreten Schicksale der Betroffenen, der Überlebenden.

Anders als heute, galt in der Frühen Neuzeit der Grundsatz, nur bekannte und
notorische Täter öffentlich zu bestrafen. Kleriker genossen schließlich von den nie-
deren Weihen an das privilegium fori und waren damit im Prinzip für die staatliche
Justiz unantastbar. Daher zogen es Bischöfe und Orden für im „Geheimen“ began-
gene Verbrechen vor, die Täter entweder in ihren eigenen Gefängnissen zu bestra-
fen, sie zu ermahnen oder auszuweisen. Ihrer kirchlichen Gefängnisse ab dem Ende
des achtzehnten Jahrhunderts beraubt, setzte sich zwar weithin das Strafverfol-
gungsmonopol weltlicher Autoritäten durch, aber dieses motivierte kirchliche
Stellen zur Verschleierung klerikaler Straftaten, um den Ruf ihrer Institution zu
schützen. Schließlich erachteten die Bischöfe auch den kriminellen Kleriker (Mi-
norist, Subdiakon, Diakon, Priester, Bischof) als Mitglied ihres Standes, der nur
im extremsten Fall der säkularen Justiz auszuliefern war. Vor allem der ordi-
nierte Priester wurde aufgrund seines Prägemals als unbedingt zu schützende
Person verstanden, weil jegliche öffentliche Anerkennung seiner Schandtaten
dem Ruf der Kirche und damit ihrer Heiligkeit Schaden zufügte.1200 Jeder war
Priester „auf ewig“ und man nahm an, dass selbst ein verstoßener Kleriker sakri-

 Am 11. November 1746 wird etwa von den Konsultoren der Oberrheinischen Provinz be-
schlossen, herauszufinden ob „die Mädchen Komplizen“ des entlassenen Fraters waren (puellae
complices), siehe APECESJ: Sign. 40–2, 8, fol. 42.
 Zu dieser Problematik siehe Lehner: Mönche und Nonnen im Klosterkerker; Ulrich
L. Lehner: Monastic Prisons and Torture Chambers: Crime and Punishment in Central European
Monasteries, 1600–1800. Eugene, OR 2013.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-009

https://doi.org/10.1515/9783111311142-009


legische Eucharistiefeiern und Sakramentenspendungen vollziehen könne. Rang
man sich aber zur formellen Degradierung durch, fand diese oft öffentlich statt
und machte vor dem versammelten Kirchenvolk deutlich, dass der Delinquent
ein für alle Mal aus dem Klerikerstand entlassen war. Durch schrittweises Deves-
tieren wurde die einstige Investitur als Geistlicher rückgängig gemacht.

Während Historiker für die iberische Halbinsel und ihre vormaligen Kolonien,
aber auch für Italien,1201 detailliert und kompetent die Geschichte klerikaler Ver-
brechen und ihrer Ahndung aufgearbeitet haben, ist diese Forschungsperspektive
im deutschsprachigen Raum immer noch ein Stiefkind der Wissenschaft. Dies ist
umso bedauerlicher, weil solche Forschung hilfreiche Perspektiven für das Ver-
ständnis von Kirche, Staat und Recht in der Neuzeit ebenso verspricht wie für die
Geschichte frühneuzeitlicher Individualität im Bannkreis von Reputation, Hierar-
chie, Geld und Sexualität. Stellt man sich zudem vor Augen, wie viele Kleriker in
den letzten Jahrzehnten allein aufgrund von Kindesmissbrauch und Sollizitation
„in den Laienstand zurückversetzt“ wurden – darunter sogar ein amerikanischer
Kardinal –, zeigt sich wie gravierend sich das Verständnis der Degradierung in der
säkularen Welt verändert hat. Sobald der Angeklagte nicht mehr vor den Bischof
gebracht werden konnte, um über sich den erniedrigenden Ritus ergehen zu las-
sen, war die degradatio actualis kaum mehr durchführbar und hatte sich überlebt.
Dies scheint bereits die Einsicht der Bearbeiter des kirchlichen Gesetzbuches CIC
von 1917 gewesen zu sein, das den uralten Ritus nicht mehr erwähnt.

Das Problem aber, wie man mit einem geweihten Delinquenten umgehen soll,
ist geblieben. Eine historische Aufarbeitung klerikaler Vergehen im Bereich der Se-
xualität über einen langen Zeitraum hinweg kann helfen, die gewaltigen Verände-
rungen, denen der priesterliche Lebenswandel in verschiedenen Kulturen und
Kontexten ausgesetzt war, zu verstehen. Sicherlich bietet er auch den unverzicht-
baren historischen Hintergrund für die Missbrauchskrise des zwanzigsten Jahrhun-
derts, die viele Katholiken fassungslos das Vertrauen in ihre „Hirten“ verlieren
ließ.

 Alessandro Stella: Le prêtre et le sexe: les révélations des procès de l’Inquisition. Bruxelles
2009; Giovanni Romeo/Michele Mancino: Clero criminale: L’onore della Chiesa ei delitti degli
ecclesiastici nell’Italia della Controriforma. Neapel 2014.

9 Ausblick in die Gegenwart 259





Abkürzungen

AAtM Aartsbisschoppelijk Archief te Mechelen
ABA Archiv des Bistums Augsburg
ABF Archiv des Bistums Fulda
ABM Archiv des Bistums Mainz
ABP Archiv des Bistums Passau
AdEL Archives de l’Etat à Liège, Belgien
AJTG Archiv des Johannes-Turmair-Gymnasiums, Straubing
alleg. allegatio
ANP Archives nationales de France, Paris
ARSI Archivum Historicum Societatis Jesu, Rom
APECESJ Archiv der Zentraleuropäischen Provinz der Gesellschaft Jesu, München
AEM Archiv des Erzbistums München und Freising
ANdTT Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Lissabon
APO Archiwum Panstwowe w Opolu
APP Archiwum Państwowe w Poznaniu
BayHStA Bayerisches Hauptstaatsarchiv München
BCUF Bibliothèque cantonale et universitaire Fribourg
BJK Biblioteka Jagiellońska, Krakow
BNF Bibliothèque Nationale de France, Paris
BSB Bayerische Staatsbibliothek München
CH-AAEB Archives de l’ancien Evêché de Bâle
DOZA Deutschordenszentralarchiv Wien
DAW Diözesanarchiv Wien
disp. disputatio
ELTE Eötvös Loránd University Library, Budapest
fol. folio
GLAK Generallandesarchiv Karlsruhe
HASK Historisches Archiv der Stadt Köln
HSTAD Hessisches Staatsarchiv Darmstadt
HSTAM Hauptstaatsarchiv Marburg
HUA Het Utrechts Archief
i. e. id est
JTMRL Jézus Társasága Magyarországi Rendtartománya Levéltárának, Budapest/Archiv der

Ungarischen Provinz der Gesellschaft Jesu
LA NW/R Landesarchiv Nordrhein-Westfalen, Abt. Rheinland
LEDJF Delattre, Pierre: Les Etablissements des Jésuites en France depuis quatre siécles:

répertoire topo-bibliographique, Bd. 1–5. Enghien, Wetteren 1957.
NAP Národní Archiv, Prag
num. numerus
ÖNW Österreichische Nationalbibliothek Wien
pt. partum
PFK Pannonhalmi Főapátsági Könyvtár
PBCJ Porrentruy, Bibliothèque cantonale jurassienne

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-010

https://doi.org/10.1515/9783111311142-010


PIBA Audenaert, Willem; Morlion, Herman: Prosopographia Jesuitica Belgica Antiqua.
Biographical Dictionary of the Jesuits in the Low Countries 1542–1773, Bd. 1–3. Leuven-
Heverlee 2000 ff.

prob. problema
r. recto
RL Rijksarchief Leuven
s.l. sine loco
STAA Staatsarchiv Augsburg
STAAP Staatsarchiv Appenzell
STAF Stadtarchiv Feldkirch
STALU Staatsarchiv Luzern
STAM Stadtarchiv Mainz
STAW Staatsarchiv Würzburg
STASOL Staatsarchiv Kanton Solothurn
STBSCH Stadtbibliothek Schaffhausen
STMI Stadtarchiv Mindelheim
STO Staatsarchiv Obwalden
SYCU-R Syracuse University, Leopold von Ranke Collection
UB W, HS Universitätsbibliothek Würzburg, Handschriftenabteilung
v. verso
ZB S Zentralbibliothek Solothurn

262 Abkürzungen



Handschriftliche Quellen und Datenbanken
in Archiven und Bibliotheken

AAtM: Aartsbisschoppelijk Archief te Mechelen
Acta Episcopalia Cameracensia, Leodiensia, Mechliniensia et Provincialia, C. reg. 44
Jesuits 17/5
Aartsbisshoppen, Nr. 25/9

ABA: Archiv des Bistums Augsburg
Matrikel Landsberg Maria Himmelfahrt, 1-T
Matrikel Landsberg Mariä Himmelfahrt, 13-S

ABF: Archiv des Bistums Fulda
Taufbuch der Pfarrei Fritzlar 1630–1814
Register Taufen, Trauungen und Beerdigungen der Pfarrei Fritzlar, 1678–1785

ABM: Archiv des Bistums Mainz
Klerusdatenbank: https://reiresearch.eu

ABP: Archiv des Bistums Passau
Administrationsarchiv Altötting, 755 und 757

AdEL: Archives de l’Etat à Liège, Belgien
Archives de l’Officialité de Liège, Procès, Nr. 927, BE-A0523_702499_710584_FRE
Conseil privé de la principauté de Liège, Nr. 93, BE-A0523_701217_700064_FRE

AJTG: Archiv des Johannes-Turmair-Gymnasiums, Straubing
Diarium Collegii Straubingani, 1665-1676
Schülerkatalog

ANP: Archives nationales de France, Paris
Cultes. Congrégations religieuses, Congrégations d’hommes, Jesuites, F/19/6288, Dossier 2.

ARSI: Archivum Historicum Societatis Jesu, Rom
Austr. 10
Austr. 11-II
Austr. 12-I

APECESJ: Archiv der Zentraleuropäischen Provinz der Gesellschaft Jesu, München
Sign. 40-1, 5
Sign. 40-2, 1
Sign. 40-2, 7
Sign. 40-2, 8
Sign. 40-2, 9
Sign. 40-2, 10

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-011

https://reiresearch.eu
https://doi.org/10.1515/9783111311142-011


Sign. 40-2, 22
Sign. 40-2, 24
Sign. 40-3, 1
Sign. 40-3, 23
Sign. 40-3, 45
Sign. 40-3, 46
Sign. 40-3, 72
Sign. 41-6
Sign. 41-10, 4
Sign. 41-14
Sign. 41-14, 5
Sign. 41-14, 2
Sign. 41-16, 5
Sign. 41-16, 8
Sign. 41-16, 9
Sign. 41-25
Sign. 42-5, 2
Sign. 43-90
Sign. 68-D – Datenbank
Sign. 251, Verz. 2323
Sign. 73 Ae 7 Ei

AEM: Archiv des Erzbistums München und Freising
AA001/1, FS138
AA001/1, FS132
AA001/1, R4
AA001/1, R126
AA001/1, R290
AA001/1, R2125
AA001/1, R2124
AA001/1, R2125
AA001/1, R2130
AA001/1, R2131
AA001/1, R2137
AA001/1, R3509
AA001/1, R3601
AA001/1, R3745
AA001/1, GR.PR.114
AA001/1, GR.PR.128
AA001/1, GR.PR.130
AA001/1, GR.PR.139
AA001/1, GR.PR.140
AA001/1, GR.PR.147
AA001/1, GR.PR 323
AA001/3, PfarrA2233
AA001/3, PfarrA5600
AA001/3, PfarrA5604

264 Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken



AA001/3, PfarrA5598
AA001/3, PfarrA9192
AB004/3, PfarrA4842
AB004/3, PfarrA4951
AB005/PfarrA7996
AB005, PfarrA8040
AB005, PfarrA8080
CB044, M930
CB250/M8328
CB301, M9328
GA001, U1425
M9045
M9327

ANdTT: Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Lissabon
Armário Jesuítico e Cartório dos Jesuítas, liv. 4.
PT/TT/TSO-IL/028/12197
Inquisição de Lisboa, proc. 104
Inquisição de Lisboa, proc. 2664
Inquisição de Lisboa, proc. 5007
Inquisição de Lisboa, proc. 8064
Inquisição de Lisboa, proc. 6587
Inquisição de Lisboa, proc. 7118
Inquisição de Lisboa, proc. 8226
Inquisição de Lisboa, proc. 9488
Inquisição de Lisboa, proc. 10426
Inquisição de Lisboa, proc. 13144
Inquisição de Coimbra, proc. 497

APO: Archiwum Panstwowe w Opolu
Jezuitów w Nysie, 45/141/0/-/16

APP: Archiwum Państwowe w Poznaniu
53/474/0/2.7.10/I.2251

BayHStA: Bayerisches Hauptstaatsarchiv München
Kurbayern Äußeres Archiv 529
Jesuiten 293
Jesuiten 295
Jesuiten 296
Jesuiten 297
Jesuiten 300
Jesuiten 301
Jesuiten 302
Jesuiten 303
Jesuiten 304
Jesuiten 305

Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken 265



Jesuiten 306
Jesuiten 309
Jesuiten 312
Jesuiten 313
Jesuiten 317
Jesuiten 324
Jesuiten 327
Jesuiten 332
Jesuiten 336
Jesuiten 337
Jesuiten 338
Jesuiten 339
Jesuiten 340
Jesuiten 341
Jesuiten 342
Jesuiten 343
Jesuiten 344
Jesuiten 345
Jesuiten 347
Jesuiten 348
Jesuiten 349
Jesuiten 350
Jesuiten 351
Jesuiten 352
Jesuiten 353
Jesuiten 354
Jesuiten 355
Jesuiten 356
Jesuiten 357
Jesuiten 358
Jesuiten 359
Jesuiten 360
Jesuiten 361
Jesuiten 362
Jesuiten 363
Jesuiten 364
Jesuiten 546

BCUF: Bibliothèque cantonale et universitaire Fribourg
Hs. L 256
Hs. L 259/2

BJK: Biblioteka Jagiellońska, Krakow
BJ Rkp. 5197

266 Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken



BNF: Bibliothèque Nationale de France, Paris
Registre du noviciat des Jésuites à Paris. Latin 10988

BSB: Bayerische Staatsbibliothek München
Clm 1552, vol. 1-3
Clm 1351

CH-AAEB: Archives de l’ancien Evêché de Bâle
Chartes, 0878-1803 (Série), Jugement de la justice criminelle de Porrentruy contre Jeannette Geste
pour ses paroles injurieuses prononcées conre le R.P. Bertin, 1600

DOZA: Deutschordenszentralarchiv Wien
Varia 2656
Varia 3102

DAW: Diözesanarchiv Wien
Passauer Protokolle [=PP]
PP 85
PP 121
PP 122
PP 255

ELTE: Eötvös Loránd University Library, Budapest
Kéziratok:
Coll. Pray Tom. 20 / 42, nu. 35
Coll. Kapr. A Tom. 44 / 26
Ab 90
Ab 15
G 118
G 119
G 120

GLAK: Generallandesarchiv Karlsruhe
Findbuch 229, Nr. 32005

HASK: Historisches Archiv der Stadt Köln
Best. 125 Kriminalakten, A 34
Best. 223 Jesuiten, A 638
Best. 125 Kriminalakten, A 154

HSTAD: Hessisches Staatsarchiv Darmstadt
C 1 D Nr. 40, Matrikel der Universität Mainz

Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken 267



HSTAM: Hauptstaatsarchiv Marburg
Fonds 77 b No. 585
105 c, Nr. 1615

HUA: Het Utrechts Archief
216 Domkapittel te Utrecht, nu. 2623

Johannes-Gutenberg-Universität, Mainz:
Verzeichnis der Professorinnen und Professoren der Universität Mainz.
URL: http://gutenberg-biographics.ub.uni-mainz.de

JTMRL: Jézus Társasága Magyarországi Rendtartománya Levéltárának, Budapest –Archiv der
Ungarischen Provinz der Gesellschaft Jesu
Nomina novitiorum I 1 a

LA NW/R: Nordrhein-Westfalen, Abt. Rheinland:
AA 0001, 3825

NAP: Národní Archiv, Prag
NAP: RF 563 Kn170

ÖNW: Österreichische Nationalbibliothek Wien
Cod. 11953
Cod. 11983
Cod. 11950
Cod. 12167

PFK: Pannonhalmi Főapátsági Könyvtár, Abtei Pannonhalma
Jesuitica, 118. F 2

PBCJ: Porrentruy, Bibliothèque cantonale jurassienne
Ms. A2597

RL: Rijksarchief Leuven
Kerkelijk Archief van Brabant, Priorij van Groenendaal te Hoeilaart, BE-A0518.1818 Cartulaire van
Groenendael, 14589

STAA: Staatsarchiv Augsburg
Fürststift Kempten, Archiv Akten 2275

STAAP: Staatsarchiv Appenzell
GII.B. 3085

STAF: Stadtarchiv Feldkirch
HA Nr. 69 (1595)

268 Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken

http://gutenberg-biographics.ub.uni-mainz


STALU: Staatsarchiv Luzern
KU 1530
KK 25

STASOL: Staatsarchiv Kanton Solothurn
Kollegiatstift St. Ursus in Solothurn, Nr. 146, Protokoll 1673–1683

STAM: Stadtarchiv Mainz:
Archiv der Oberrheinischen Jesuitenprovinz, 15/453
Namenskartei aus Kirchenbüchern, 17. und 18. Jahrhundert, Mikrofilme 934700 und 934701
Taufmatrikel St. Quintin, 1762

STAW: Staatsarchiv Würzburg
Aschaffenburger Archivreste [=AA] 212/XLIII Nr. 3

STBSCH: Stadtbibliothek Schaffhausen
Nachlass Mueller 242/93

STMI: Stadtarchiv Mindelheim
Historia Collegii Mindelheimensis, deutsche und lateinische Fassung

STO: Staatsarchiv Obwalden
A.03.8. VIII, prov. Nr. 107

SYCU-R: Syracuse University, Leopold von Ranke Collection
Ms. 102, Historia Societatis Jesu ad Rhenum Superiorem

UB W, HS: Universitätsbibliothek Würzburg, Handschriftenabteilung
M.ch.f.346

ZB S: Zentralbibliothek Solothurn
S 111/1 Historia Collegii Solothurn
Rara ZBS I 105
Rara ZBS S I 320

Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken 269





Literaturverzeichnis

Adam, Thomas: „Viel tausend gulden lägeten am selbigen orth“ – Schatzgräberei und
Geisterbeschwörung in Südwestdeutschland vom 16. bis 19. Jahrhundert. In: Historische
Anthropologie 9 (2001), S. 358–383.

Agricola, Ignaz: Historia provinciæ Societatis Jesu Germaniæ Superioris: Pars secunda: Ab anno 1591
ad 1600. Augsburg 1729.

Alberigo, Giuseppe: Carlo Borromeo e il suo modello di vescovo, in, San Carlo e il suo tempo. Rom
1986, S. 181–208.

Albizzi, Francesco: De inconstantia in jure admittenda vel non. Amsterdam 1683.
Album Marianum Majoris Congregationis Beatae Virginis Mariae Matris Propitiae ab Angelo

Salutatae Monachii. München 1740.
Allen, David F.: Anti-Jesuit Rioting by Knights of St John during the Malta Carnival of 1639. In:

Archivum Historicum Societatis Jesu 65 (1996), S. 3–30.
Annales de la Societe des soi-disans Jesuites. Ou recueil historique-chronologique de tous les actes,

Bd. 1. Paris 1764.
Anonymus: Conradinus Sueviae Dux. Tragoedia. Conradini deß letzten Schwäbischen Hertzogs, Tod

[...]. Augsburg 1698.
Anonymus: Ironia vitae humanae [...] in Ioviano. Freiburg im Breisgau 1649.
Anonymus: Geschichte der Jesuiten. In: Kritisches Journal der neuesten theologischen Literatur 14

(1822), S. 191–212.
Anonymus: La vie de Jacques Pierlot, prêtre & marguillier de la paroisse de Vervier [...] avec tous les

détails de son crime, de sa dégradation, & de son supplice. Liege 1786.
Anonymus: Rezension von B. Werkmeister, Sendschreiben an Herrn Ritt. H. von Lang über eine

merkwürdige Recension, in: Litteraturzeitung für katholische Religionslehrer 7 (1816),
S. 237–254; 257–266.

Anonymus: Rezension von K.H. von Lang, Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli SJ Amores. In:
Litteraturzeitung für katholische Religionslehrer 7 (1816), S. 61–64.

Anonymus: Severa parentis in filium Justitia, olim a Meroveo in Gallia, nunc in Theatro
exhibita Augusta Vindelicorum. Augsburg 1699.

Arbellot, Abbé: Le P. Etienne de Petiot. In: Bulletin de la Société archéologique et historique du
Limousin 19 (1869), S. 31–33.

Arnauld, Antoine: Der Jesuiten Christenthumb und Lebens-Wandel, übergesetzet und vorgestellet
aus einem [...] Frantzöischem Wercklein La Morale pratique des Jesuites. Freystadt [ps.] 1670.

Arnauld, Antoine: La Morale Pratique des Jesuites, Bd. 1. Köln 1669.
Arnold, Claus: Verketzerung von Spiritualität oder Verfolgung von Missbrauch? Der „Molinosismus“

respektive „Quietismus“ in der Wahrnehmung des Heiligen Offiziums. In: „Wahre“ und „falsche“
Heiligkeit. Hg. von Hubert Wolf. Berlin 2017, S. 59–70.

Arrillaga, José Mariano Dávila y: Continuación de la Historia de la Compañia de Jesus en Nueva
España del P. Francisco Javier Alegre, Bd. 2. Puebla 1889.

Assis, Guilerme Marchiori de: O Processo Inquisitorial do Jesuíta Gabriel Malagrida: aspectos
históricos e jurídicos. In: Diálogos sobre a Modernidade 1 (2018), S. 26–31.

Avancini, Nicolaus von: Pietas victrix sive Flavius Constantinus Magnus, de Maxentio tyranno victor:
acta Viennae ludis Caesareis augustissimo Romanor. imperatori, Hungariae Bohemiaeque regi
Leopoldo [...]. Wien 1659.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-012

https://doi.org/10.1515/9783111311142-012


Audenaert, Willem; Morlion, Herman: Prosopographia Iesuitica Belgica Antiqua. Biographical
Dictionary of the Jesuits in the Low Countries 1542–1773, 3 Bde. Leuven-Heverlee 2000 ff.

Azevedo, Juan de: Tribunal Theologicum & Juridicum, contra subdolos confessarios In Sacramento
Poenitentiae ad venerem solicitantes, securioribus [...]. Ulyssipone Occidentali 1726.

Backer, Augustin de: Bibliothèque de la Compagnie de Jésus, Bd. 4. Paris 1893.
Baegert, Jakob: Nachrichten von der Amerikanischen Halbinsel Californien mit einem zweyfachen

Anhang falscher Nachrichten. Mannheim 1773.
Banholzer, Max: Notizen zur Geschichte der Dreibeinskreuzkirche in Solothurn. In: Jurablätter:

Monatsschrift für Heimat- und Volkskunde 56 (1994), S. 21–24.
Barbosa, Agostinho: Pastoralis solicitudinis, sive de officio et potestate episcopi, Bd. 3. Lyon 1649.
Barbosa, Agostinho: Collectanea doctorum tam veterum quam recentiorum, in ius pontificium

universum, Bd. 3. Lyon 1647.
Barckhausen, H.: Une enquite sur l’instruction publique au XVIIe siecle. In: Annales de la Fac. des

Lettres Bordeaux 4 (1887), S. 271–297.
Barré, N.: Blarer de Wartensee et ses sujets de Porrentruy. L’idéal de pouvoir d’un prince-évêque de

Bâle à la fin du XVIe siècle. In: La Suisse occidentale et l’Empire. Hg. von Jean-Daniel u. a.
Lausanne 2004, S. 241–265.

Barth, Medard: Die Seelsorgetätigkeit der Molsheimer Jesuiten von 1584 bis 1764, in: Archiv für
elsässische Kirchengeschichte 6 (1931), S. 325–400.

Barthes, Roland: Die Sprache der Mode. Frankfurt am Main 1985.
Baumgarten, Paul Maria: Ordenszucht und Ordensstrafrecht: Beiträge zur Geschichte der

Gesellschaft Jesu besonders in Spanien. Traunstein 1932.
Bayle, Pierre: Historisches und Critisches Wörterbuch: nach der neuesten Auflage von 1740 ins

Deutsche übersetzt [...] mit einer Vorrede [...] von Johann Christoph Gottsched, Bd. 1, Leipzig
1741.

Benabou, Erica-Marie: La prostitution et la police des mœurs au XVIIIe siecle. Paris 1987.
Bender, Helmut: Joseph Albrecht von Ittner. In: Badische Heimat 2 (1980), S. 285–294.
Benzing, Josef; Gerlich, Alois: Verzeichnis der Studierenden der alten Universität Mainz. Wiesbaden

1982.
Bisschop, Jan de: Chorus Musarum, id est, Elogia, poemata, epigrammata, echo, aenigmata, ludus

poeticus, ars hermetica [...]. Lyon 1700.
Blanchard, Shaun: The Synod of Pistoia and Vatican II: Jansenism and the Struggle for Catholic

Reform. New York, Oxford 2020.
Boileau, Jacques: Historia flagellantium. De recto et perverso flagrorum usu apud Christianos [...].

Paris 1700.
Boisson, Didier: Conversion et reconversion au XVIIe siècle: les itinéraires confessionnels de François

Clouet et de Pierre Jarrige. In: Bulletin de la Société de l’Histoire du Protestantisme Français 155
(2009), S. 447–467.

Bonacina, Martino: Tractatus de Censuris, et Poenis Ecclesiasticis, Bd. 3. Venedig 1629.
Bordeaux, Michèle: Le sang du corps du droit canon ou des acceptions de l’adage ‚Ecclesia abhorret

a sanguine.‘ In: Droit et société 28 (1994), S. 543–563.
Bordoni, Francesco: Variae resolutiones seu Consilia regularia, nedum regularibus personis, verum

etiam praelatis ecclesiasticis [...]. Venedig 1641.
Börner, Maria Teresa: Nuntius Fabio Chigi: (1639 Juni–1644 März). Paderborn u.a. 2019.
Bostoen, Karel: Broer Cornelis en zijn historie: een politieke satire. In: Literatuur 1 (1984), S. 254–261.
Boswell, John: Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality: Gay People in Western Europe from

the Beginning of the Christian Era to the Fourteenth Century. Chicago 1980.

272 Literaturverzeichnis



Boucher, Adolphe: Histoire dramatique et pittoresque des Jésuites [...] Illustrée de 30 magnifiques
dessins par T. Fragonard, Bd. 10. Paris 1846.

Bourdieu, Pierre: Die männliche Herrschaft. Frankfurt am Main 52020.
Bourdieu, Pierre: Ökonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. In: Handbuch Bildungs-

und Erziehungssoziologie. Hg. von Ullrich Bauer. Cham 2012, S. 229–242.
Bourdieu, Pierre: Social Space and Symbolic Power. In: Sociological Theory 7 (1989), S. 14–25.
Bourdieu, Pierre: The Forms of Capital. In: Pierre Bourdieu, The Sociology of Economic Life. London,

New York 2018, S. 78–92.
Bourdieu, Pierre: Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt am Main 2020.
Braga, Paulo Drumond: Mestres de Meninos em Portugal nos séculos XVI a XVIII. Alguns contributos

com base em fontes inquisitoriais. In: Estudios Humanísticos. Historia 42 (2011), S. 197–208.
Brandes, Johann Christian: Meine Lebensgeschichte, Bd. 2. Berlin 1800.
Braun, Johann Balthasar: Jurisprudentia in genere ac specie: Nova & scientifica methodo publicata, in

gratiam eorum, qui amant solidam doctrinam iuris. Salzburg 1687.
Braun, Placidus Ignatius: Geschichte des Kollegiums der Jesuiten in Augsburg. München 1822.
Breit, Stefan: „Leichtfertigkeit“ und ländliche Gesellschaft. Voreheliche Sexualität in der frühen

Neuzeit. Berlin 1991.
Brockey, Liam Matthew: Journey to the East. Cambridge 2009.
Broder, Michael: The Most Obscene Satires. A Queer/Camp Approach to Juvenal 2, 6 and 9. In:

Ancient Obscenities: Their Nature and Use in the Ancient Greek and Roman Worlds. Hg. von
Dorota Dutsch, Ann Suter. Ann Arbor 2015, S. 283–310.

Brown, Ignatius: An Unerrable Church Or None Being a Rejoynder to the Unerring, Unerrable Church
Against Dr. Andrew Sall’s Repley Entituled The Catholic Apostolic Church of England. s.l. 1678.

Bucelin, Gabriel: Germania Topo-Chrono-Stemmato-Graphica Sacra Et Profana: In qua Brevi
Compendio Multa distincte explicantur [...], Bd. 4. Ulm 1678.

Bueß-Spiegel in einem Schawspil vorgehalten. Freiburg im Breisgau 1652.
Bullivant, Stephen; Sadewo, Giovanni Radhitio Putra: Power, Preferment, and Patronage: An

Exploratory Study of Catholic Bishops and Social Networks. In: Religions 13 (2022), S. 851.
Burkardt, Albrecht: Atheismus als Altlast? Der Lebensbericht eines jungen Konvertiten vor der

römischen Inquisition im Jahr 1707. In: Verfolgter Unglaube. Atheismus und gesellschaftliche
Exklusion in historischer Perspektive. Hg. von Susan Richter. Frankfurt 2018, S. 109–144.

Burkardt, Albrecht: Dégradations, destitutions, abdications, retraites – Fins de carrière au sein de
l’Inquisition romaine (fin XVIe–début XVIIIe siècle). In: Crépuscules du pouvoir Destitutions et
abdications de l’Antiquité au xxe siècle. Hg. von Albrecht Burkardt. Paris 2022, S. 411–436.

Burrus, Ernest: Misiones norteñas mexicanas de la Compañia de Jesús 1751–1757. México 1963.
Büsemeyer, Hartwig: Die Geister, die er rief: wie ein Kapuzinermönch die Obrigkeit narrte.

Schwäbisch Gmünd 2022.
Buttigieg, Emanuel: Knights, Jesuits, carnival, and the Inquisition in Seventeenth-Century Malta. In:

The Historical Journal 55 (2012): S. 571–596.
Callewier, Hendrik: De papen van Brugge: De seculiere clerus in een middeleeuwse wereldstad.

Leuven 2014.
Campanile, Giovanni Girolamo: Diversorium iuris canonici universum clericorum ac regularium

statum. Neapel 1620.
Canons and Decrees of the Council of Trent. Hg. von H. J. Schroeder. St. Louis, London 1941.
Carrandi, Juan Pérez: En torno a la lex scantinia. In: Revista Chilena de Historia del Derecho 26

(2022), S. 813–834.
Castaldo, Andreas Piscara: Praxis Cæremoniarum [...] Editio prima in Germania. Sulzbach 1715.

Literaturverzeichnis 273



Catalogus generalis, seu, Nomenclator biographicus personarum Provinciae Austriae Societatis Jesu,
1551–1773, Bd. 2. Rom 1988.

Catalogus personarum et officiorum Provinciae Austriae Societatis Jesu, 1715. Wien 1715.
Catalogus personarum et officiorum Provinciae Austriae Societatis Jesu, 1717. Wien 1717.
Catalogus personarum et officiorum Provinciae Austriae Societatis Jesu, 1719. Wien 1719.
Catalogus personarum et officiorum Provinciae Austriae Societatis Jesu, 1720. Wien 1720.
Catalogus Personarum et Officiorum Provinciae Germaniae Superioris Societatis Jesu ab Anno 1753 in

Annum 1754, München 1754.
Catalogus personarum et officiorum Provinciae Germaniae Superioris Societatis Jesu ab Anno 1760 in

Annum 1761, München 1761.
Catalogus Personarum et Officiorum Provinciae Societatis Jesu ad Rhenum Superiorem, Mainz 1770.
Catalogus personarum et officiorum Provinciae Societatis Jesu ad Rhenum Superiorem ab Anno 1747

in Annum 1748, Mainz 1748.
Cellesi, Jacobus: Vita P. Julii Mancinelli S.J. italice scripta, latine reddita a Simeone Mair. Innsbruck

1677.
Cheney, Christopher Robert: The Punishment of Felonous Clerks. In: The English Historical Review 51

(1936), S. 215–236.
Choudhury, Mita: The Wanton Jesuit and the Wayward Saint: A Tale of Sex, Religion, and Politics in

Eighteenth-Century France. University Park 2015.
Ciappara, Frans: Simulated Sanctity in Seventeenth- and Eighteenth-Century Malta. In: Studies in

Church History 47 (2011), S. 284–294.
Ciappara, Frans: Members of the Clergy before the Maltese Diocesan Court, 1750–1798. In. Church

History 89 (2020), 549–566.
Cocks, H. G.: Visions of Sodom: Religion, Homoerotic Desire, and the End of the World in England,

c. 1550–1850. Chicago 2017.
Comerford, Kathleen: Jesuit Foundations and Medici Power, 1532–1621. Leiden, Boston 2016.
Connaughton, Brian: Reforma judicial en España y Nueva España entre los siglos XVIIIy XIX: bitácora

de agravios, arbitrios procesales y réplica eclesiástica. In: Estudios de Historia Novohispana 53
(2015), S. 30–51.

Coreth, Anna: Priesterliches Wirken im barocken Wien. P. Antonius Khabes 1687–1771. In: Archivum
Historicum Societatis Jesu 61 (1992), S. 71–89.

Corradi, Giovanni B.: Responsa ad cujuscunque pene generis casuum conscientiae quaesita
quadringenta, Bd. 1. Venedig 1598.

Davidson, James D.; Knudsen, Dean D.: A New Approach to Religious Commitment. In: Sociological
Focus 10 (1977), S. 151–173.

Daza Palacios, Salvador, Corbalán, María Regla Prieto: De la santidad al crimen: clérigos homicidas
en España (1535–1821). Sevilla, 2004.

Daza Palacios, Salvador; Corbalán, María Regla Prieto: El juicio contra Fray Pablo de San Benito en
Sanlucar de Barrameda (1774), primer proceso de la Justicia Civil española contra un eclesiástico
homicida. In: La administración de justicia en la historia de España: Actas de las III Jornadas de
Castilla-La Mancha sobre investigación en archivos. 11–14 noviembre 1997. Guadalajara 1999,
S. 119–140.

Daza Palacios, Salvador; Corbalán, María Regla Prieto: Proceso criminal contra Fray Pablo de San
Benito en Sanlúcar de Barrameda (1774). Sevilla 1998.

Daza Palacios, Salvador; Corbalán, María Regla Prieto: Proceso criminal contra Fray Alonso Díaz, 1714.
Sevilla 2000.

274 Literaturverzeichnis



Daza Palacios, Salvador; Corbalán, María Regla Prieto: Lucifer con hábito y sotana: clérigos homicidas
en España y América (1556–1834). Sevilla 2013.

Daza Palacios, Salvador; Corbalán, María Regla Prieto: Sangre en la sotana: clérigos homicidas en la
España moderna y contemporánea. Sevilla, 2020.

De Brouwer, Jozef: De kerkelijke rechtspraak en haar evolutie in de bisdommen Antwerpen, Gent en
Mechelen tussen 1570 en 1795. Tielt 1971.

Decavele, Johan: Het waarheidsgehalte in de preken van Broeder Cornelis van Oord recht in Brugge
(1566–1574). In: Handelingen van het Genootschap voor Geschiedenis 148 (2011), S. 3–44.

Deflers, Isabelle: Le droit pénal des ecclésiastiques du 16e au 18e siècle dans le Saint Empire Romain
Germanique. In: Justice pénale et procès des ecclésiastiques en Europe, XVIe–XVIIIe siècles. Hg.
von Bernard Durand Lille 2005, S. 63–81.

Delattre, Pierre: Les Etablissements des Jésuites en France depuis quatre siécles: répertoire topo-
bibliographique, Bd. 1–5. Enghien, Wetteren 1957.

Deregnaucourt, Gilles: Les déviances ecclésiastiques dans les anciens diocèses des Pays-Bas
méridionaux aux XVIe, XVIIe et XVIIIe siècle: répression, ecclésiologie et pastorale. In: Le Clergé
délinquant, XIIIe–XVIIIe siècle. Hg. von Benoît Garnot. Dijon 1995, S. 65–95.

Deschner, Karlheinz: Kriminalgeschichte des Christentums, 10 Bde. Reinbek bei Hamburg 1986.
Desmazières, Agnès: Le crime de sollicitation réinventé. Le Saint–Office face aux crimes sexuels des

clercs (1916–1939). In: Archives de sciences sociales des religions 193 (2021): S. 177–198.
Dewitte, Alfons: De Historie (1569–1578) van broeder Cornelis Adriaenszoon van Dordrecht: auteur

en drukker. In: Handelingen van het Genootschap voor Geschiedenis 140 (2003), S. 111–127.
Diana, Antoninus: Summa Diana, in qua opera omnia auctoris undecim partibus comprehensa. Köln

1656.
Díaz, Juan Bernard de: Practica criminalis canonica. Lyon 1554.
Dillinger, Johannes: Magical Treasure Hunting in Europe and North America: A History. Cham 2011.
Dimler, G. Richard: The Imago Primi Saeculi: Jesuit Emblems and the Secular Tradition. In: Thought

56 (1981), S. 433–448.
Dinges, Martin: Stadtarmut in Bordeaux 1525–1675: Alltag, Politik, Mentalitäten. Bonn 1988.
Dóci, Viliam Štefan: Wer darf einen kriminellen Dominikaner richten? Eine Studie zur Kontroverse um

das privilegium fori in Bezug auf das crimen laesae majestatis. In: Mitteilungen des Instituts für
Österreichische Geschichtsforschung 129 (2021), S. 308–329.

Döllinger, Ignaz von; Reusch, Fanz Heinrich: Geschichte der Moralstreitigkeiten in der Römisch-
Katholischen Kirche, 2 Bde., Nördlingen 1889.

Dorn-Haag, Verena J.: Hexerei und Magie im Strafrecht: historische und dogmatische Aspekte.
Tübingen 2016.

Dressendörfer, Peter: Islam unter der Inquisition: die Morisco-Prozesse in Toledo 1575–1610.
Wiesbaden 1971.

Duhamelle, Christophe: Die Grenze im Dorf. Katholische Identität im Zeitalter der Aufklärung. Baden-
Baden 2018.

Duhr, Bernhard: Die Jesuiten am Hofe München in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, in:
Historisches Jahrbuch 39 (1918), S. 73–114.

Duhr, Bernhard: Die Teufelsaustreibung in Altötting, in: Beiträge zur Geschichte der Renaissance und
Reformation. Festschrift Joseph Schlecht. München, Freising 1917. S. 63–76.

Duhr, Bernhard: Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge, Bd. 2/1. Freiburg 1913.
Duhr, Bernhard: Geschichte der Jesuiten in den Ländern Deutscher Zunge, Bd. 2/2. Freiburg 1913.
Duhr, Bernhard: Geschichte der Jesuiten in den Ländern deutscher Zunge, Bd. 3. München-

Regensburg 1921.

Literaturverzeichnis 275



Duhr, Bernhard: Geschichte der Jesuiten in den Ländern Deutscher Zunge, Bd. 4/2. Freiburg im
Breisgau 1928.

Duhr, Bernhard: Zur Geschichte des Jesuitenordens I. In: Historisches Jahrbuch 25 (1904), S. 129–167.
Dülmen, Richard van: Die Entdeckung des Individuums, 1500–1800. Frankfurt 1997.
Dülmen, Richard van: Kultur und Alltag in der frühen Neuzeit: Das Haus und seine Menschen,

16.–18. Jahrhundert, Bd. 1. München 1995.
Dülmen, Richard van: Kultur und Alltag in der frühen Neuzeit: Dorf und Stadt, 16.–18. Jahrhundert,

Bd. 2. München 1992.
Dülmen, Richard van: Kultur und Alltag in der frühen Neuzeit: Religion, Magie, Aufklärung,

16.–18. Jahrhundert, Bd. 3. München 1994.
Dumortier, Cindy-Sarah: Du prêtre concubinaire au curé volage (XVIIe–XVIIIe siècle, diocèse de

Cambrai). In: Revue du Nord 399 (2013), S. 57–69.
Dumortier, Cindy-Sarah: Le célibat ecclésiastique offensé au sein du clergé paroissial de la France

septentrionale (XVIè début XIXè siècle), Dissertation. Université Charles de Gaulle-Lille III 2015.
Dumoulin, Jean Pierre; Lambert, Véronique: De passie van de kapelaan: het losbandige leven van een

priester-dief. Leuven 2003.
Dykmans, Marc: Le Rite de la dégradation des clercs: d’après quelques anciens manuscrits. In:

Gregorianum 63 (1982), S. 301–331.
Elliott, Dyan: Dressing and Undressing the Clergy: Rites of Ordination and Degradation. In: Medieval

Fabrications. Hg. von E. Jane Burns. New York 2004, S. 55–69.
Elliott, Dyan: The Corrupter of Boys: Sodomy, Scandal, and the Medieval Clergy. Philadelphia 2020.
Eppinger, Alexandra: Hercules cinaedus?: The effeminate hero in Christian polemic. In:

TransAntiquity. Cross-Dressing and Transgender Dynamics in the Ancient World. Hg. von
Domitilla Campanile, Filippo Carla-Uhink, Margherita Facella. London, New York 2017,
S. 202–214.

Erickson, William D.; Walbek, NH; Seely, RK: Behavior patterns of child molesters. In: Archives of
Sexual Behavior 17 (1988), S. 77–86.

Eschenbach, Andreas Christian: Oratio de imminente barbarie litterarum declinanda [1695]. In:
Dissertationes Academicae. Hg. von Andreas Christian Eschenbach. Nürnberg 1705, S. 597–632.

Escobar y Mendoza, Antonio: Universæ theologiæ moralis, receptiores absque lite sententiæ nec non
problematicæ disquisitiones, Bd. 2. Lyon 1655.

Espen, Zeger Bernard van: Ius Ecclesiasticum Universum: Antiquae Et Recentiori Disciplinae
Praesertim Belgii, Galliae, Germaniae, Et Vicinarum Provinciarum Accomodatum, E sacris
Scripturis [...], Bd. 2. Mainz 1791.

Espen, Zeger Bernard van: Ius Ecclesiasticum universum: hodiernae disciplinae, praesertim Belgii,
Galliae, Germaniae, et vicinarum provinciarum accomodatum : cum supplemento, Bd. 1. Köln
1729.

Europäisches genealogisches Handbuch [...]. Leipzig 1800.
Faber, Karl-Georg: Andreas van Recum, 1765–1828: Ein rheinischer Kosmopolit, Bonn 1969.
Falkner, Silke R.: „Having It off“ with Fish, Camels, and Lads: Sodomitic Pleasures in German-

Language Turcica. In: Journal of the History of Sexuality 13 (2004), S. 401–427.
Farinacci, Prosper: Praxis et theoricae criminalis. Partis Primae Tomus Primus, Bd. 1. Lyon 1606.
Farinacci, Prosper: Opera Criminalia: De Inquisitione. Nürnberg 41613.
Farinacci, Prosper: Tractatus de haeresi. Rom 1616.
Fast, Patricius: Schreiben eines schwäbischen Pfarrers an den österreichischen Pfarrer. Buchau 1783.

276 Literaturverzeichnis



Federico, Maria A.: I visitatori vescovili nella diocesi di Trento dalla fine del Cinquecento alla seconda
metà del Settecento. In: Fonti ecclesiastiche per la storia sociale e religiosa d’Europa. Hg. von
Cecilia Nubola, Angelo Turchini. Bologna 1999, S. 231–266.

Fejér, Josephus, Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, 5 Bd3. 1, Rom 1985–1990.
Ferchl, Georg: Bayerische Behörden und Beamte, 1550–1804, Bd. 1, München 1908–1910.
Ferlan, Claudio; Plesnicar, Mario (Hg.): Historia Collegii Goritiensis Gli Annali del collegio dei gesuiti

di Gorizia (1615–1772). Trento 2020.
Ferrazzi, Cecilia: Autobiography of an Aspiring Saint. Hg. von Anne Jacobson Schutte. Chicago 2007.
Fetzer, Carl August: Der Flagellantismus und die Jesuitenbeichte. Historisch-psychologische

Geschichte der Geißelungs-Institute, Kloster-Züchtigungen und Beichstuhl-Verirrungen aller
Zeiten. Leipzig, Stuttgart 1834.

Fiala, Friedrich: Geschichtliches über die Schule von Solothurn. Solothurn 1875.
Fillafer, Franz L.; Wallnig, Thomas (Hg.): Josephinismus zwischen den Regimen: Eduard Winter, Fritz

Valjavec und die zentraleuropäischen Historiographien im 20. Jahrhundert. Wien 2016
(Schriftenreihe der Österreichischen Gesellschaft zur Erforschung des 18. Jahrhunderts).

Fillafer, Franz L.: Aufklärung habsburgisch: Staatsbildung, Wissenskultur und Geschichtspolitik in
Zentraleuropa, 1750–1850.Wien 2021.

Finke, Roger; Stark, Rodney: The Dynamics of Religious Rconomies. In: Handbook of the Sociology of
Religion. Hg. von Michelle Dillon. Cambridge 2003, S. 96–109.

Fischer, Karl A. F.: Die Kaschauer und Tyrnauer Jesuiten-Universitäten im 17. und 18. Jahrhundert. In:
Ungarn-Jahrbuch 15 (1987), S. 117–185.

Flotto, Adam: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris [...] Ab Anno 1601 ad 1610,
Bd. 3. Augsburg 1734.

Follerio, Pietro: Canonica Criminalis Praxis. Venedig 1570.
Fontaine, Laurence: The Moral Economy. Poverty, Credit, and Trust in Early Modern Europe.

Cambridge 2014.
Franco, José Eduardo, Vogel, Christine: As Monita Secreta – História de um Best-seller Antijesuítico.

In: PerCursos 4 (2003), S. 93–133.
French, Nicholas: The Doleful Fall of Andrew Sall, a Jesuit of the Fourth Vow. London 1749.
Frey, Manuel: Der reinliche Bürger: Entstehung und Verbreitung bürgerlicher Tugenden in

Deutschland, 1760–1860. Göttingen 1997.
Friedmann, Ernst: Die Jesuiten und ihr Benehmen gegen geistliche und weltliche Regenten [...].

Grimma 1825.
Friedrich, Markus: Der lange Arm Roms? Globale Verwaltung und Kommunikation im Jesuitenorden

1540–1773. Frankfurt 2011.
Friedrich, Markus: Die Jesuiten: Aufstieg, Niedergang, Neubeginn. München 2018.
Friedrich, Markus: Government and Information-Management in Early Modern Europe. The Case of

the Society of Jesus (1540–1773). In: Journal of Early Modern History 12 (2008), S. 539–563.
Friedrich, Markus: The Jesuits: A History. New Haven 2022.
Frölichsburg, Johann Christoph Frölich von: Commentarius in Kayser Carl deß Fünfften, und deß

H. Röm. Reichs Peinliche Hals-Gerichts-Ordnung [...]. Frankurt, Leipzig 1714.
Fuchs, Vinzenz: Erpreßter Zutritt zu den höheren Weihen und Zölibatspflicht des Klerikers. In: Archiv

für katholisches Kirchenrecht 119 (1939), S. 3–30.
Garnot, Benoît; Deregnaucourt, Gilles (Hg.): Le clergé délinquant (XIIIe–XVIIIe siècle). Dijon 1995.
Garza Carvajal, Federico: Butterflies will Burn: Prosecuting Sodomites in Early Modern Spain and

Mexico. Austin 2003.
Gay, Jean-Pascal: Morales en conflit: Théologie et polémique au Grand Siècle (1640–1700). Paris 2011.

Literaturverzeichnis 277



Gemminger, Ludwig: Das alte Ingolstadt. Regensburg 1864.
Génestal, Robert: Le privilegium fori en France du décret de Gratien à la fin du XIVe siècle. Paris 1921.
Geny, Joseph: Die Jahrbücher der Jesuiten zu Schlettstadt und Rufach, 1615–1765: Historia Collegii

Selestadiensis et Residentiae Rubeacensis, 1631–1765. Strassbourg 1896.
Giddens, Anthony: Modernity and Self-Identity. Cambridge 1991.
Giussano, Giovanni Pietro. Vita Di S. Carlo Borromeo, Mailand 1610.
Glüsenkamp, Uwe: Das Schicksal der Jesuiten aus der oberdeutschen und den beiden rheinischen

Ordensprovinzen nach ihrer Vertreibung aus den Missionsgebieten des portugiesischen und
spanischen Patronats (1755–1809). Münster 2008.

Gomes, Veronica De Jesus: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial – uma análise dos
testemunhos de meninos sodomizados por padres (Lisboa, 1638). In: Revista de História da UEG
11 (2022), S. 1–25.

Gomes, Veronica De Jesus: Atos Nefandos: Eclesiásti cos homossexuais na teia da Inquisição. Curitiba
2015.

Gomes, Veronica De Jesus: Prazeres ilícitos: a prostituição homossexual protagonizada por padres na
Lisboa Seiscentista. In: Anais da Jornada de Estudos Historicos Professor Manoel Salgado 5
(2019), S. 981–996.

Gomes, Veronica De Jesus: Vício dos clérigos: a sodomia nas malhas do Tribunal do Santo Ofício de
Lisboa. Dissertation Universidade Federal Fluminense. Niterói 2010.

González, Francisco Iván Escamilla: Inmunidad eclesiástica y regalismo en Nueva España a finales del
siglo XVIII: el proceso de fray Jacinto Miranda. In: Estudios de Historia Novohispana (1999),
S. 47–68.

Gorce, Mathieu de la: La pseudo-conversion du père Henri. Fiction satirique et mise en scène du
discours de vérité. In: Albineana, Cahiers d’Aubigné 23 (2011), S. 285–315.

Gottheil, Richard James Horatio: Fray Joseph Diaz Pimienta, Alias Abraham Diaz Pimienta, and the
Auto-De-Fe Held at Seville on July 25 1720. New York 1901.

Gouveia, Jaime Ricardo: Vigilância e disciplinamento da luxúria clerical no espaço luso-americano,
1640–1750. In: Análise Social 49 (2014), S. 820–860.

Grendler, Paul F.: Jesuit Schools and Universities in Europe, 1548–1773. Leiden, Boston 2018 (Brill’s
Research Perspectives in Jesuit Studies).

Griesinger, Theodor: The Jesuits: A Complete History of Their Open and Secret Proceedings from the
Foundation of the Order to the Present Time. London 1903.

Griselle, Eugène: Profils de Jésuites du XVIIe siècle [...]. Lille 1911.
Gröber, Konrad: Geschichte des Jesuitenkollegs und -gymnasiums in Konstanz. Konstanz 1904.
Güntherode, Karl von: Korrespondenz der Heiligen aus dem Mittelalter, Bd. 2. Leipzig 1787.
Häberlein, Mark: Die Fugger: Geschichte einer Augsburger Familie (1367–1650). Stuttgart 2006.
Habert, Louis: Theologia Dogmatica et Moralis. Bd. 5. Augsburg 1771.
Hadry, Sarah: Neu-Ulm: Der Altlandkreis – Historischer Atlas von Bayern. München 2011.
Hamberger, Georg Christoph: Das Gelehrte Teutschland oder Lexicon der jeztlebenden Teutschen

Schriftsteller: Erster Nachtrag, Bd. 2. Lemgo 1774.
Hausberger, Bernd: Jesuiten aus Mitteleuropa im kolonialen Mexiko: eine Bio-Bibliographie. Wien

1995.
Hehenberger, Susanne: Unkeusch wider die Natur: Sodomieprozesse im frühneuzeitlichen

Österreich. Wien 2006.
Heller, Julius; Sticker, Georg: Die Haut- und Geschlechtskrankheiten im Staats-, Straf-, Zivil- und

Sozialrecht – Entwurf einer Geschichte der ansteckenden Geschlechtskrankheiten. Berlin 1931.
Helmert, Theodor: Der große Kaland am Dom zu Münster im 14. bis 16. Jahrhundert. Münster 1979.

278 Literaturverzeichnis



Hengst, Karl; Schmitt, Michael (Hg.): Lob der brüderlichen Eintracht. Die Kalandsbruderschaften in
Westfalen. Festschrift aus Anlass des 650jährigen Bestehens der Kalandsbruderschaft in
Neuenheerse. Paderborn 2000.

Herzog, Theo: Landshuter Häuserchronik. Neustadt 1957.
Hidalgo, Myra L.: Sexual Abuse and the Culture of Catholicism. New York, London 2012.
Hessen-Casselischer Staats- und Adreß-Calender [...]. 1780. Kassel 1780.
Hockerts, Hans Günter: Sittlichkeitsprozesse gegen katholische Ordensleute und Priester in der NS-

Zeit: Eine Relektüre nach 50 Jahren. In: Katholische Dunkelräume. Hg. von Birgit Aschmann.
Leiden, Boston 2021, S. 170–184.

Holzherr, Carl: Geschichte der Reichsfreiherren von Ehingen bei Rottenburg a.N.: ein Beitrag zur
Geschichte Schwabens und seines Adels. Stuttgart 1884.

Hopfenmüller, Annelie: Der Geistliche Rat unter den Kurfürsten Ferdinand Maria und Max Emanuel
von Bayern (1651–1726). München 1985.

Hormayr, Joseph von: P. Jakob Marell noch im Jahre 1725 Jesuit. In: Taschenbuch für die
vaterländische Geschichte 5 (1834), S. 219–221.

Hossche, Sidronius de: Imago primi saeculi Societatis Jesu a provincia Flandro-Belgica ejusdem
societatis repraesentata. Antwerpen 1640.

Huonder, Anton: Deutsche Jesuitenmissionäre des 17. und 18. Jahrhunderts: Ein Beitrag zur
Missionsgeschichte und zur deutschen Biographie. Freiburg 1899.

Hurteau, Pierre: Catholic Moral Discourse on Male Sodomy and Masturbation in the Seventeenth and
Eighteenth Centuries. I: Journal of the History of Sexuality 4 (1993), S. 1–26.

Hüsing, Augustin: Fürstbischof Christoph Bernard von Galen, ein katholischer Reformator des
17. Jahrhunderts: Unter Benutzung bisher ungedruckter archivalischer Dokumente. Paderborn
1887.

Hutchison, Gregory S., The Sodomitic Moor: Queerness in the Narrative of Reconquista. In: Queering
the Middle Ages. Hg. von Burger Glenn, Steven F. Kruger. St. Paul 22001, S. 99–122.

Ignace, Henri de Saint: A further discovery of the mystery of Jesuitisme. In a collection of severall
pieces, representing the humours, designs and practises of those who call themselves the
Society of Jesus. London 1658.

Ignace, Henri de Saint: A Tuba magna [...] de necessitate [...] reformandi Societatem Jesu.
Strassbourg 1713.

Imhof, Jacob Wilhelm: Notitia S. Rom. Germanii Imperii Procerum [...] historico-heraldico-
genealogica [...] in supplementum operis genealogici Rittershusiani adornatu [...]. Stuttgart
31699.

Isidori, Sonia: I dimessi dalla Compagnia di Gesù nel Vicereame del Perù. In: Ricerche di Storia
Sociale e Religiosa 47 (2018): S. 7–22.

Israel, Jonathan: The Radical Enlightenment. Philosophy and the Making of Modernity, 1650–1750,
New York 2001.

Ittner, Joseph Albrecht von: Maximilianus Gill, Soc. Jesuitarum. In: Sophrozinon 10 (1828), S. 104–118.
Jaeck, Heinrich Joachim: Pantheon der Litteraten und Künstler Bambergs. Bamberg 1812.
Jaffary, Nora E.: False Mystics: Deviant Orthodoxy in Colonial Mexico. Lincoln, London 2004.
Jarrige, Pierre: Jesuita in ferali pegmata ob nefanda crimina in provincia Guienna perpetrata, e

Gallico latinitate donatus cum judicio generali de hoc ordine. Lugdunum Batavorum 1665.
Jarrige, Pierre: Les Jesuites mis sur l’echafaut. Leiden 1649.
Jarrige, Pierre: Nachricht von den vielen Lastern, welche die Jesuiten in der Provinz Quienne

begangen haben. s.l. 1761.
Jöcher, Christian Gottlieb: Allgemeines Gelehrten-Lexicon [...], Bd. 1. Leipzig 1750.

Literaturverzeichnis 279



Johnson, Trevor: Magistrates, Madonnas and Miracles: The Counter Reformation in the Upper
Palatinate. London, New York 2009.

Jones, Andrew V.: The Motets of Carissimi. Ann Arbor 1982.
Kalak, Matteo Al: Investigating the Inquisition: Controlling Sexuality and Social Control in Eighteenth-

Century Italy. In: Church History 85 (2016), S. 529–551.
Kallendorf, Hilaire: Staging Penance: Scenes of Sacramental Confession in Early Modern Spanish

Drama. In: Casuistry and Early Modern Spanish Literature. Hg. von Marlen Bidwell-Steiner,
Michael Scham. Boston, Leiden 2022, S. 176–201.

Kassel, Gesamthochschul-Bibliothek: Ex Bibliotheca Cassellana: 400 Jahre Landesbibliothek, Kassel
1980.

Kaufmann, Thomas: Konfession und Kultur: lutherischer Protestantismus in der zweiten Hälfte des
Reformationsjahrhunderts, Tübingen 2006 (Spätmittelalter und Reformation 29).

Kéry, Lotte: Criminal Law. In: The Cambridge History of Medieval Canon Law. Hg. von Anders
Winroth, John C. Wie. Cambridge 2022, S. 495–510.

Kidd, Beresford James: Documents illustrative of the Continental Reformation [orig. 1911]. Eugene,
OR 2004.

Kießling, Klaus: Geistlicher und sexueller Machtmissbrauch in der katholischen Kirche. Würzburg
2021.

Kittelson, James M.: Successes and Failures in the German Reformation: The Report from Strasbourg.
In: Archiv für Reformationsgeschichte – Archive for Reformation History 73 (1982), S. 153–175.

Knod, Gustav C. (Hg.): Die Alten Matrikeln der Universität Strassburg, 1621 bis 1793. Strasbourg 1897.
Kober, Franz: Die Deposition und Degradation nach den Grundsätzen des kirchlichen Rechts.

Tübingen 1867.
König, Julia: Kindliche Sexualität: Geschichte, Begriff und Probleme. Frankfurt am Main 2020.
Körner, Hans-Michael: Große bayerische biographische Enzyklopädie. Berlin 2005.
Krass, Andreas: Geschriebene Kleider: Höfische Identität als literarisches Spiel. Tübingen 2006.
Kratz, Wilhelm: Das vierte Gelübde in der Gesellschaft Jesu. In: Zeitschrift für katholische Theologie

37 (1913), S. 538–562.
Kraus, Andreas: Das Gymnasium der Jesuiten zu München (1559–1773): Staatspolitische,

sozialgeschichtliche, behördengeschichtliche, und kulturgeschichtliche Bedeutung. München
2001.

Krčelić, Baltazar Adam: Annuae, 1748–1767. Prooemio de vita operibusque scriptoris praemisso
digessit Tade Smičiklas. Zagreb 1901.

Kremer, Stephan: Herkunft und Werdegang geistlicher Führungsschichten in den Reichsbistümern
zwischen Westfälischem Frieden und Säkularisation – Fürstbischöfe, Weihbischöfe,
Generalvikare. Freiburg 1992.

Krick, Ludwig Heinrich: Das ehemalige Domstift Passau und die ehemaligen Kollegiatstifte des
Bistums Passau – Chronologische Reihenfolgen ihrer Mitglieder von der Gründung der Stifte bis
zu ihrer Aufhebung. Passau 1922.

Królikowski, Janusz: Proces Gabriela Malagridy SJ – propagandowe preludium do kasaty jezuitów. In:
Kasata Towarzystwa Jezusowego –1773 rok: Zagadnienia wybrane. Hg. von Jolanta Kunowska u.
a. Kraków 2020, S. 87–120.

Kropf, Franz Xaver: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, Bd. 4. München 1746.
Kruedener, Claudia von: Kurfürstin Therese Kunigunde von Bayern (1676–1730) und ihre

Friedenspolitik in europäischen Dimensionen zwischen Papst und Kaiser. Regensburg 2020.
Kurmainzischer Hof- und Staats-Kalender auf das Jahr 1784. Mainz 1784.
Kurmainzischer Hof- und Staats-Kalender auf das Jahr 1792. Mainz 1792.

280 Literaturverzeichnis



Kurrus, Theodor: Die Jesuiten an der Universität Freiburg i. Br. 1620–1773. Freiburg im Breisgau 1963.
Kuznicki, Jason T.: Scandal and Disclosure in the Old Regime. Ph.D. Dissertation, Johns Hopkins

University. Baltimore 2006.
Lamotte, Stéphane: L’Affaire Girard-Cadière: Justice, satire et religion au XVIIIe siècle. Aix-en-

Provence 2016.
Lang, Karl Heinrich von: Abenteuer des ehrwürdigen Pater Jacob Marell, Mitgliedes der Gesellschaft

Jesu: entlehnt aus Actenstücken, welche in den Archiven des Jesuitenordens in München
aufgefunden worden sind. Bautzen 1845.

Lang, Karl Heinrich von: Geschichte der Jesuiten in Baiern. Nürnberg 1819.
Lang, Karl Heinrich von: Die Knabenliebschaften des Jesuitenpaters Marell. Leipzig 1890.
Lang, Karl Heinrich von: Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli Soc. Jesus Amores. E scriniis

provinciae Superioris Germaniae Monachi nuper apertis brevi libello expositi. München 1815.
Laurea triumphalis Sancto Fideli Martyri adornata, Cum Sacrum Eiusdem Corpus [...] Templo

Academico Soc. Jesu Dilingano [...]. Dillingen 1686.
Lea, Henry Charles: Geschichte der spanischen Inquisition, Bd. 2. Leipzig 1912.
Lebrun, François: Reformation und Gegenreformation. Gemeinschaftsandacht und private

Frömmigkeit. In: Geschichte des Privaten Lebens: Von der Renaissance zur Aufklärung, Bd. 3.
Hg. von Philippe Ariès, Roger Chartier. Frankfurt am Main 1991, S. 75–114.

Łęczycki, Mikołaj [i. e. Lancisius, Nicolaus]: Opera Omnia Spiritualia: Opusculis Comprehensa [...]
Bd. 1. Ingolstadt 1724.

Lehner, Ulrich L.: De Moderatione in Sacra Theologia. Über die Grenzen theologischer Rede bei
Ludovico Muratori (1672–1750). In: Der dreifaltige Gott. Christlicher Glaube im säkularen
Zeitalter. Hg. von George Augustin u.a. Freiburg 2017, S. 349–364.

Lehner, Ulrich L.: Enlightened Monks: The German Benedictines 1740–1803. Oxford 2011.
Lehner, Ulrich L.: Die Entlassung aus dem Klerikerstand in der Frühen Neuzeit. Der Ritus der

formellen Degradierung in Theorie und Praxis. In: Historisches Jahrbuch 143 (2023): 174–205.
Lehner, Ulrich L.: Grenzen, Schichten und konfessionelle Osmose Bemerkungen zum semantischen

Diskurs über die Konfessionen in der Frühen Neuzeit. In: Catholica 77 (2022), S. 293–315.
Lehner, Ulrich L.: Monastic Prisons and Torture Chambers: Crime and Punishment in Central

European Monasteries, 1600–1800. Eugene, OR 2013.
Lehner, Ulrich L.: Mönche und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdrängtes Kapitel Kirchengeschichte.

Kevalaer 2015.
Lehner, Ulrich L.: On the Road to Vatican II: German Catholic Enlightenment and Reform of the

Church. Minneapolis 2016.
Lehner, Ulrich L.: The Catholic Enlightenment. The Forgotten History of a Global Movement.

New York, Oxford 2016.
Lehner, Ulrich L.: The Inner Life of Catholic Reform. From the Council of Trent to the Enlightenment.

New York, Oxford 2022.
Lehner, Ulrich L.; Blanchard, Shaun: Introduction – The World of Catholic Enlightenment. In: The

Catholic Enlightenment – A Global Anthology. Hg. von Ulrich L. Lehner, Shaun Blanchard.
Washington, D.C. 2022, S. 1–20.

Lennon, Thomas M.: Sacrifice and Self-Interest in Seventeenth-Century France: Quietism, Jansenism,
and Cartesianism. Leiden, Boston 2019.

Leu, Hans Jacob: Allgemeines Helvetisches, Eydgenössisches oder Schweitzerisches Lexicon [...] C bis
D. Zürich 1751.

Literaturverzeichnis 281



Lewis, Laura A.: De la sodomía a la superstición: el pasivo activo y transgresiones corporales en la
Nueva España. In: Cuadernos de Literatura 25 (2021), s.pag. online: https://doi.org/10.11144/Ja
veriana.cl25.sspa (20. Mai 2023)

Liebreich, Karen: Fallen Order – Intrigue, Heresy, and Scandal in the Rome of Galileo and
Caravaggio. New York 2004.

Lima, Lana Lage da Gama, Sodomia e pedofilia em Coa: o caso do padre João da Costa. In: A
Inquisição em xeque: temas, controvérsias. Hg. von Ronaldo Vainfas, Bruno Feitler, Lana Lage
da Gama Lima. Rio de Janeiro/Brasilien 2006, S. 237–252.

Lima, Lana Lage da Gama: Confissão pelo avesso: o crime de solicitação no Brasil Colonial,
Universidade de São Paulo. São Paulo/Brasilien 1991.

Lipowsky, Felix Joseph: Geschichte der Jesuiten in Baiern, Bd. 2. München 1816.
Litterae societatis Jesu duorum annorum 1594 et 1595 ad patres et fratres eiusdem societatis. Neapel

1604.
Locatelli, Fabio: El Tribunal de la Inquisición de Lima y el delito de solicitación en la diócesis de Quito,

siglo XVII. In: Huarte de San Juan. Geografía e Historia 29 (2022), S. 73–95.
Löcher, Bernhard: Das österreichische Feldkirch und seine Jesuitenkollegien „St. Nikolaus“ und

„Stella Matutina.“ Höheres Bildungswesen und Baugeschichte im historischen Kontext 1649 bis
1979. Frankfurt am Main, New York 2008.

Loetz, Francisca: Sexualisierte Gewalt, 1500–1850: Plädoyer für eine historische Gewaltforschung.
Frankfurt 2012 (Campus Historische Studien).

Lohse, Bernhard, Luthers Kritik am Mönchtum. In: Evangelische Theologie 20 (1960), S. 413–432.
Lopez de Salcedo, Ignacio: Practica criminalis canonica. Mainz 1610.
López-Dóriga, Enrique: Die Natur der Jurisdiktion im Bußsakrament. In: Zeitschrift für katholische

Theologie 82 (1960), S. 385–427.
Luca, Carolus Antonius de: Praxis judiciaria: in civilem divisa, et criminalem [...]. Genf 1686.
Lucca, Denis De: Jesuits and Fortifications: The Contribution of the Jesuits to Military Architecture in

the Baroque Age. Leiden, Boston 2012.
Lucius, Ludwig: Jesuiter-Historie. Basel 1626.
Ludewigg, Anton: Briefe und Akten zur Geschichte des Gymnasiums und des Kollegs der Gesellschaft

Jesu zu Feldkirch. In: Jahresbericht des öffentlichen Privatgymnasiums an der Stella Matutina zu
Feldkirch (1909), S. 64–180.

Ludewigg, Anton: Die am Feldkircher Lyzeum im 17. und 18. Jahrhundert studierende Jugend.
Innsbruck 1932.

Łukaszewicz, Józef: Obraz historyczno-statystyczny miasta Poznania w dawniejszych czasach, Bd. 2.
Poznaniu 1838.

Lukken, Gerard: Die Bedeutung der Semiotik Greimas’ und der Pariser Schule für die
Liturgiewissenschaft. In: Gib mir ein Zeichen. Hg. von Wilfried Engemann, Rainer Volp. Berlin,
Boston 1992, S. 187–206.

Lyon-Caen, Nicolas: La justice ecclésiastique en France à l’époque moderne, in: Religion ou
confession. Hg. von Philippe Büttgen, Christophe Duhamelle. Paris 2010, S. 253–280.

Lyseck, Adolphus: Relatio eorum quae circa sac. caesareae maiest. ad magnum Moscorum czarum ab
legatos Annibalem Franciscum de Bottoni [...]. Salzburg 1676.

Magowska, Anita: Complaints, Charges, and Claims: Apothecaries in Poland in the 16th and 17th
Centuries. In: Pharmacy in History 50 (2008), S. 97–106.

Mai, Paul; Hausberger, Karl (Hg.): Die Priesterbruderschaft St. Salvator zu Straubing. Studien zu ihrer
Geschichte. Regensburg 2001.

Maiolo, Simeone: Tractatus de Irregularitate et aliis canonicis Impedimentis. Rom 1619.

282 Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.sspa
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.sspa


Manning, Patricia W.: Disciplining Brothers in the Seventeenth-Century Jesuit Province of Aragon. In:
Renaissance and Reformation 37 (2014), S. 115–139.

Manning, Patricia W.: Repentance and Departure from the Society of Jesus in the Seventeenth-
Century Province of Aragón. In: Bulletin of Spanish Studies 89 (2012), S. 699–723.

Martin, Lynn: Vocational Crises and the Crisis in Vocations among Jesuits in France during the
Sixteenth Century, in: The Catholic Historical Review 72 (2), 1986, S. 201–221.

Martin, Lynn: The Jesuit Mind: The Mentality of an Elite in Early Modern France. Ithaca 1988.
Martin, Pierre: L’invention du Jésuite pédophile. In: Albineana. Cahiers d’Aubigné 23 (2011), S. 13–49.
Martínez, Doris Moreno: Obediencias negociadas y desobediencias silenciadas en la Compañía de

Jesús en España, ss. XVI–XVII. In: Hispania 74 (2014), S. 661–686.
Martyr-Palmeriche Starkmüthigkeit des unüberwindlichen Jünglings Andreae von Chio. Straubing

1682.
Mathy, Helmut: Neue Quellen zur Biographie des Mainzer Anatomen Franz Georg Ittner und seiner

Familie sowie zum Maler seines Porträts, in: Medizinhistorisches Journal, 1978, S. 93–111.
May, Georg: Das Priesterhaus in Marienborn. Mainz 2005.
Mayer, Anton: Statistische Beschreibung des Erzbisthums München-Freising. Bd. 1. München 1874.
McAlinden, Anne-Marie: Setting ’Em Up’: Personal, familial and Institutional Grooming in the Sexual

Abuse of Children. In: Social & Legal Studies 15 (2006), 339–362.
McCabe, Joseph: A Candid History of the Jesuits. New York 1913.
McEnery, Tony; Baker, Helen: The Public Representation of Homosexual Men in seventeenth-century

England: A Corpus Based View. In: Journal of Historical Sociolinguistics 3 (2017), S. 197–217.
McManners, John: Church and Society in Eighteenth-Century France, Bd. 1. Oxford 1999.
Mederer, Johann Nepomuk: Annales Ingolstadiensis Academiae: ab Anno 1672 ad Annum 1772, Pars

III. Ingolstadt 1782.
Meißner, Rudolf: Zur Geschichte der Degradation. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für

Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 13 (1924), S. 488–512.
Mendonça, Pollyanna Gouveia: Raptores, incestuosos e solicitantes: transgressões do clero no

Maranhão colonial. In: Revista Cantareira 14 (2009), S. 1–23.
Mennecke, Ute: Conversio ad ecclesiam. Der Weg des Friedrich Staphylus zurück zur

vortridentinischen katholischen Kirche. Gütersloh 2003.
Menochius, Jacobus: De arbitrariis judicum quaestionibus et causis. Köln 1607.
Meumann, Markus, Findelkinder: Waisenhäuser, Kindsmord in der Frühen Neuzeit: Unversorgte

Kinder in der frühneuzeitlichen Gesellschaft. Berlin 1995.
Meyer, Frédéric: Enfance et violences ecclésiastiques en Savoie au xviiie siècle. In: Enfance,

assistance et religion. Hg. von Olivier Christin, Bernard Hours. Paris 2006, S. 93–110.
Meyer, Georg Karl (Hg.): Sammlung der Kurpfalz-Baierischen allgemeinen und besonderen Landes-

Verordnungen: Von Polizey- und Landesverbesserungs-, Religions-, Kirchen- und Geistlichkeits-,
Kriegs- und vermischten Sachen. München 1784.

Meyer, Hermann (Hg.): Die Matrikel der Universität Freiburg von 1460–1656, Bd. 1. Freiburg im
Breisgau 1907.

Mills, Robert: Seeing Sodomy in the Middle Ages. Chicago 2015.
Misericordia et Iudicium Domini Peccantibus Parata Et a Studiosa Iuventute Gymnasii Straubingani.

Straubing 1681.
Misothea Ruentis In Ultimam Perniciem Ac Damnationem Animae: Tragoedia Spectata in ludo

theatrali Straubingae. Straubing 1680.
Mogni, L.: Il Gesuitismo smascherato, ovvero una massima, un delitto od una stoltezza per ogni

giorno dell’anno. s.l. 1849.

Literaturverzeichnis 283



Molina, Fernanda Vanina: El convento de Sodoma: frailes, órdenes religiosas y prácticas sodomíticas
en el Virreinato del Perú (Siglos XVI–XVII). In: Histoire(s) de l’Amérique latine 9 (2013), S. 1–17.

Moses, Diana C.: Livy’s Lucretia and the Validity of Coerced Consent. In: Consent and coercion. Hg.
von Angeliki E. Laiou. Washington, D.C. 1993, S. 39–81.

Mott, Luiz: A índia nos processos de sodomia da Inquisição portuguesa, in, Império de várias faces:
Relações de poder no mundo ibérico da Época Moderna (2009), S. 49–66.

Mott, Luiz: Ventura e desventuras de um mercedário sodomita em Belém do Pará pós-Filipino. In:
Politeia-História e Sociedade 11 (2011), S. 81–103.

Mott, Luiz: A índia nos processos de sodomia da Inquisição portuguesa. In: Império de várias faces:
Relações de poder no mundo ibérico da Época Moderna. Hg. von Rodrigo Bentes Monteiro,
Ronaldo Vainfa. São Paulo 2009, S. 49–66.

Mott, Luiz: Cinco cartas de amor de um sodomita português do século XVII. In: Resgate: Revista
Interdisciplinar de Cultura 1 (1990), S. 91–99.

Mott, Luiz: Meu menino lindo: cartas de amor de um frade sodomita, Lisboa (1690). In: Luso-Brazilian
Review 38 (2001), S. 97–115.

Mühlbauer, Wolfgang (Hg.): Decreta Authentica Congregationis Sacrorum Rituum Et Instructio
Clementina, Bd. 3.1. München, Paris 1865.

Muller, Claude: En Alsace, le Saint-Esprit est aux ordres du roi: Réalité et limites de la politique
monarchique française au XVIIIe siècle. In: Revue d’Alsace 142 (2016), S. 299–314.

Müller, Michael: Mainzer Jesuitenmissionare in Übersee im 18. Jahrhundert, in: Mainzer Zeitschrift 99
(2004), S. 105–120.

Müller, Wolfgang P.: Die Abtreibung: Anfänge der Kriminalisierung 1140–1650. Köln, Weimar 2000.
Mulsow, Martin, Popkin, Richard H.: Introduction. In: Secret Conversions to Judaism in Early Modern

Europe. Hg. von Martin Mulsow, Richard H. Popkin. Leiden, Boston 2003, S. 1–18.
München, Stadtarchiv: Häuserbuch der Stadt München, Bd. 1. 1958.
Nardini, Giovanna: O privilégio de foro no Santo Ofício português:„Índice dos processos cíveis e

crime“ julgados pela Inquisição (1583–1703), in: Revista de fontes 9 (16), 2022, S. 1–80.
Neudecker, Sigismund: Geistliche Lehr-Schuel [...]. Ingolstadt and Augsburg 1749.
Neues genealogisch-schematisches Reichs- und Staats-Handbuch vor das Jahr 1761. Frankfurt am

Main 1761.
Neveu, Bruno: Sébastien Joseph du Cambout de Pontchâteau, 1634–1690 et ses missions à Rome.

D’après sa correspondance et des documents inédits. Paris 1968.
Noack, Friedrich: Kardinal Friedrich von Hessen, Grossprior in Heitersheim. In: Zeitschrift für die

Geschichte des Oberrheines NF 80 (1928), S. 341–386.
Nowicki, Andrzej: Kazimierz Łyszczyński 1634–1689. Łódź 1989.
Nunes, João Rocha: Crime e Castigo: „Pecados Públicos“ e Disciplinamento Social na Diocese de

Viseu (1684–1689). In: Revista de História da Sociedade e da Cultura 6 (2006), S. 177–213.
O’Reilly, Michael: Recent Developments in the Laicization of Priests. In: Jurist 52 (1992), S. 684–696.
Opfermann, Bernhard (Hg.): Die Geschichte des Heiligenstädter Jesuitenkollegs, Bd. 2. Duderstadt

1989.
Ordinationes Praepositorum Generalium communes toti societati. Rom 1595.
Ozment, Steven: When Fathers Ruled – Family Life in Reformation Europe. Cambridge 1983.
Paiva, José Pedro: O episcopado. In: História da Diocese de Viseu, Bd. 2. Hg. von José Pedro Paiva.

Coimbra 2016.
Palacios, Joy: Ceremonial Splendor: Performing Priesthood in Early Modern France. Philadelphia

2022.

284 Literaturverzeichnis



Pałęcki, Waldemar: Celebracja nałożenia kar osobom duchownym i ich zniesienia według
potrydenckiego Pontificale Romanum. In: Roczniki Teologiczne 64 (2017), S. 111–128.

Paritius, Georg Heinrich: Kurz gefaßte Nachricht von allen in denen Ringmauern der Stadt
Regensburg gelegenen Reichs-Stifftern, Haubtkirchen u. Clöstern Catholischer Religion.
Regensburg 1723.

Patrocinium Divi Josephi. Konstanz 1653.
Pavone, Sabina: Between History and Myth: The Monita secreta Societatis Jesu. In: The Jesuits, Bd. 2:

Cultures, Sciences, and the Arts, 1540–1773. Hg. von John O’Malley, Gauvin Alexander Bailey,
Steven J. Harris. Toronto 2005, S. 50–65.

Pelizaeus, Ludolf: Angst und Terror seit der Endphase der Reconquista im christlichen und
moslemischen Spanien. In: Das Mittelalter 12 (2007), S. 35–47.

Peracher, Johann F.: Miles Gloriosus: das ist: P. Joseph Sonnenberg aus der Compaignie der frechen
Jesuiten wider unser Reformirte Züricherische Kirch und derselben anderes Jubel-Jahr neu
auftrettender Hoher- und Gross-Sprecher. Zürich 1721.

Perennes, Francois, Migne, Jacques Paul (Hg.): Dictionnaire de Biographie Chretienne et Anti-
Chretienne, Bd. 1. Paris 1851.

Perles, Joseph: Geschichte der Juden in Posen. Breslau 1865.
Petitot, Thierry: Le pédéraste et le pédophile à l’école. Paris 2007.
Pezzl, Johann: Reise durch den Baierschen Kreis: Mit vielen Zusätzen und Berichtigungen. Salzburg

und Leipzig 1784.
Picard, Paul: Zölibatsdiskussion im katholischen Deutschland der Aufklärungszeit. Düsseldorf 1975.
Pirhing, Ehrenreich: Jus canonicum nova methodo explicatum [...]. Bd. 5. Dillingen 1677.
Pittroff, Franz Christian: Kirchenamtspolitik nach den allgemeinen Verhältnissen der Kirchenstatik

und der Pastoralklugheit, Bd. 1. Prag 1785.
Pittroff, Franz Christian: Kirchenamtspolitik nach den allgemeinen Verhältnissen der Kirchenstatik

und der Pastoralklugheit, Bd. 2. Prag 1786.
Plersch, Robert: Das Priesterthum ein Gegenstand der Verehrung, und nicht der Verachtung.

Augsburg 1795.
Poettering, Jorun: Handel, Nation und Religion. Kaufleute zwischen Hamburg und Portugal im

17. Jahrhundert. Göttingen 2019.
Pontificale Romanum Clementis VIII. Antwerpen 1627.
Pörtner, Regina, Defending the Catholic Enterprise: National Sentiment, Ethnic Tensions, and the

Jesuit Mission in Seventeenth-Century Hungary. In: Whose Love of Which Country? Composite
States, National Histories and Patriotic Discourses in Early Modern East Central Europe. Hg. von
Balazs Trencsenyi, Márton Zászkaliczky. Leiden, Boston 2010, S. 569–586.

Prechtl, Johann B.: Beiträge zur Geschichte der Stadt Freising: Pfarrkirche u. Pfarrei St. Georg, Bd. 4.
Freising 1878.

Prosperi, Adriano: Tribunali della coscienza: inquisitori, confessori, missionari. Torino 22009.
Proteus Christianus: Seltzsame Veränderung des h. Alexandri. München 1674.
Puff, Helmut: Unziemliche Werk? Sexuelle Handlungen unter Männern vor Gerichten des 16. Jh. In:

Von Lust und Schmerz: eine historische Anthropologie der Sexualität. Hg. von Claudia Bruns,
Walter Tilman. Köln 2004, S. 61–85.

Rade, Hans Jürgen: Der Missbrauch von minderjährigen Mädchen durch den Sandebecker Kaplan
Joseph Hengsbach (1907) und seine Folgen. In: Jahrbuch für mitteldeutsche Kirchen- und
Ordensgeschichte 18 (2022), S. 40–54.

Rade, Hans Jürgen: Der Verler Missbrauchsskandal von 1874. In: Heimat Jahrbuch Kreis Gütersloh
2023, 2022, S. 72–81; 217–218.

Literaturverzeichnis 285



Rade, Hans Jürgen: Missbrauch und Klosterhaft im Hochstift Paderborn. Der Missbrauch von
minderjährigen Mädchen 1789 in Verlar durch den Kapuziner Linus Hasse, in: Westfälische
Zeitschrift 171 (2021), S. 251–297.

Rädle, Fidel: Pietas et mores–Rebellion und Gewalt. Studentenleben in der Frühen Neuzeit. In:
Syntagmatia. Essays on Neo-Latin Literature in Honour of Monique Mund-Dopchie and Gilbert
Turnoy. Hg. von Dirk Sacré, Jan Papy. Leuven 2009, S. 355–370.

Rauscher, Wolfgang: Oel und Wein deß mitleidigen Samaritans [...]. Dillingen 1689.
Raynauld, Jean-Dominique: Observationum Criminalium, Civilum, & Mixtarum Liber Primus, Bd. 1.

Venedig 1699.
Rebuffi, Pierre: Praxis Beneficiorum [...]. Lyon 1620.
Rechter, Warhafftiger und ausführlicher Bericht, Alles Was bißhero in diesem 1687sten Jahre die

Christlichen Waffen für herrliche Siege hin und wieder gegen den Erb-Feind, Türcken und
Tartarn erhalten. Leipzig 1687.

Reden-Esbeck, Friedrich Johann von: Deutsches Bühnen-Lexikon: das Leben und Wirken aller
hervorragenden deutschen Bühnen-Leiter und Künstler vom Beginn der Schauspielkunst bis zur
Gegenwart, Bd. 1. Eichstätt, Stuttgart 1879.

Regnault, Valère: Theologia Moralis. Editio Novissima. Köln 1642.
Regulae Societatis Jesu. Lyon 1606.
Reinhardt, Nicole, Voices of Conscience: Royal Confessors and Political Counsel in Seventeenth-

Century Spain and France. Oxford 2016.
Remling, Franz Xaver: Geschichte der Bischöfe zu Speyer, Bd. 2. Mainz 1852.
Reusch, Franz Heinrich: Beiträge zur Geschichte des Jesuitenordens. München 1894.
Ricci, Lorenzo, Tosetti, Urbano: Riflessioni di un Portoghese sopra il memoriale presentato da’

P.P. Gesuiti alla santità di P.P. Clemente XIII. [...] esposte in una lettera scritta ad un amico di
Roma. Lissabon 1758.

Richard, Nicolas: La dégradation d’un prêtre à Prague le 7 avril 1631: justice ecclésiastique et réforme
catholique au début de la guerre de Trente ans. In: Histoire, économie & société 35 (2016),
S. 75–87.

Richlin, Amy: Not before Homosexuality: the Materiality of the cinaedus and the Roman Law against
Love between Men. In: Journal of the History of Sexuality 3 (1993), S. 523–573.

Rieger, Rafael: Das Ausscheiden aus dem klerikalen Stand, in: Handbuch des katholischen
Kirchenrechts. Hg. von Stephan Haering u.a. Regensburg 32015, S. 410–429.

Rieger, Rafael: De gravioribus delictis Congregationi pro Doctrina Fidei reservatis: Anmerkungen aus
der Praxis zu den schwerwiegenderen Straftaten bei der Feier der Sakramente und gegen die
Sitten, deren Behandlung der Glaubenskongregation vorbehalten ist. In: Österreichisches Archiv
für Recht & Religion 59 (2012), S. 327–345.

Roca, Paul M.: Paths of the Padres Through Sonora: An Illustrated History & Guide to Its Spanish
Churches. Tucson, AZ 1967.

Rocca, Giancarlo: Le associazioni sacerdotali. Per una tipologia delle associazioni italiane dal
Medioevo a oggi. In: Revue d’Histoire de l’Eglise de France 93 (2007), S. 7–24.

Rocha, Cássio Bruno de Araujo: Masculinidade e homoerotismo no Império português seiscentista:
as aventuras sodomíticas do Padre Frutuoso Álvares, vigário do Matoim. In: Em Tempo de
Histórias 25 (2015), S. 151–171.

Röder, Brendan: Der Körper des Priesters Gebrechen im Katholizismus der Frühen Neuzeit. Frankfurt
am Main 2021.

Rodrigues, Francisco: Jesuitophobia: Resposta Serena a Uma Diatribe. Porto 1917.
Rodrigues, Matias: Vida do padre Gabriel Malagrida, Bélem do Pará. Brazil 2010.

286 Literaturverzeichnis



Roelens, Jonas: From Slurs to Silence? Sodomy and Mendicants in the Writings of Catholic Laymen in
Early Modern Ghent. In: The Sixteenth Century Journal 46 (2015), S. 629–649.

Roldán-Figueroa, Rady: The Martyrs of Japan: Publication History and Catholic Missions in the
Spanish World (Spain, New Spain, and the Philippines, 1597–1700). Leiden, Boston 2021.

Romeo, Giovanni; Mancino, Michele: Clero criminale: L’onore della Chiesa ei delitti degli ecclesiastici
nell’Italia della Controriforma. I documenti: il Cinquecento. Neapel 2014.

Romeo, Giovanni: Esorcisti, confessori e sessualità femminile nell’Italia della Controriforma. A
proposito di due casi modenesi del primo Seicento. Firenze 1998.

Romstöck, Franz Sales: Die Jesuitennullen Prantl’s an der Universität Ingolstadt und ihre
Leidensgenossen: Eine biobibliographische Studie. Eichstätt 1898.

Ros-Fábregas, Emilio: Cómo leer, cantar o grabar el cancionero de Uppsala (1556): ¿de principio a fin?
In: Revista de Musicología 35 (2012), S. 43–68.

Rousseau, George S.: Policing the Anus. Stuprum and Sodomy according to Paolo Zacchia’s Forensic
Medicine. In: The Sciences of Homosexuality in Early Modern Europe. Hg. von Kenneth Borris,
George S. Rousseau. New York, London 2013, S. 87–103.

Rowland, Ingrid D: What Giordano Bruno Left Behind: Rome, 1600. In: Common Knowledge 14
(2008), S. 424–433.

Rumpler, Matthias: Ueber die Laien-Communion in der ältern Kirche [...]. Salzburg 1807.
Rurale, Flavio: I gesuiti a Milano: Religione e politica nel secondo Cinquecento. Rom 1992.
Russell, Camilla: Being a Jesuit in Renaissance Italy – Biographical Writing in the Early Global Age.

Cambridge 2022.
S. Henricus ex duce Bavariae imperator invictissimus. München 1673.
S. Jacobus Intercisus Martyr. Ems 1655.
Sacchini, Francesco: Historiae Societatis Iesu pars tertia siue Borgia. Rom 1649.
Sacchini, Franciscus: Vita B. Stanislai Kostkae, Poloni e societate Jesu. Ingolstadt 1609.
Sagittae Parvulorum, das ist: Durchtringendes Gebett der Troianischen Jugend, so Das

unüberwindliche Hertz Henrichs deß II. Röm. Kays. [...]. Landshut 1686.
Sägmüller, Johannes Baptist: Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts. Freiburg 21909.
Sala, Aristide: Documenti circa la vita e le gesta di S. Carlo Borromeo, Bd. 3. Mailand 1861.
Sall, Andrew: A Sermon Preached at Christ-Church in Dublin, Before the Lord Lieutenant and Council,

the Fifth Day of July, 1674. Dublin 1674.
Sall, Andrew: True Catholic and Apostolic Faith Maintain’d in the Church of England. Oxford 1676.
Salliot, Natacha: Diffamation, apologie et propagande sous Henri IV. Les stratégies jésuites dans la

polémique autour de l’affaire du Père Henri. In: Albineana, Cahiers d’Aubigné 23 (2011),
S. 317–330.

Sapsford, Tom: Performing the Kinaidos. Unmanly Men in Ancient Mediterranean Cultures. New York
2022.

Saraiva, António José: The Marrano Factory: the Portuguese Inquisition and its New Christians
1536–1765. Leiden, Boston 2001.

Sarpi, Paolo: Geschichte des Konziliums von Trident, Bd. 1. Mergentheim 1839.
Saslow, James S.: Ganymede in the Renaissance. Homosexuality in Art and Society. New Haven 1986.
Scaduto, Mario: Il „Libretto consolatorio“ di Bobadilla a Domènech sulle vocazioni mancate (1570). In:

Archivum Historicum Societatis Jesu 43 (1974): S. 85–102.
Schatz, Klaus: Geschichte der deutschen Jesuiten (1814–1983), Bd. 5. Münster 2013.
Scherer, Rudolf von: Die Irregularitas ex delicto homicidii. In: Archiv für katholisches Kirchenrecht 49

(1883), S. 37–63.

Literaturverzeichnis 287



Schimmelpfennig, Bernhard: Die Degradation von Klerikern im späten Mittelalter. In: Zeitschrift für
Religions- und Geistesgeschichte 34 (1982), S. 305–323.

Schleiner, Winfried: „That Matter Which Ought Not To Be Heard Of“: Homophobic Slurs in
Renaissance Cultural Politics. In: Journal of Homosexuality 26 (1994), S. 41–75.

Schmemann, Steffen: Die Pfarrer inkorporierter Pfarreien und ihr Verhältnis zur Universität Freiburg
(1456–1806). In: Freiburger Diözesan-Archiv 92 (1972), S. 5–160.

Schoppe, Kaspar: Anatomia Societatis Jesu. Lubduni 1633.
Schoppe, Kaspar: Arcana Societatis Jesu publico bene vulgata cum appendicibus utilissimis. Genua

1635.
Schoppe, Kaspar [pseud. Vargas, Alphonsus de]: Relatio ad reges et principes christianos de

stratagematis et sophismatis politicis Societatis Jesu ad monarchiam orbis terrarum sibi
conficiendam [...]. s.l. 1641.

Schulze, Winfried: Ego-Dokumente. Annäherung an den Menschen in der Geschichte? In: Ego-
Dokumente. Annäherung an den Menschen in der Geschichte. Hg. von Winfried Schulze. Berlin
1996, S. 11–30.

Schutte, Anne Jacobson: By Force and Fear: Taking and Breaking Monastic Vows in Early Modern
Europe. Ithaca 2011.

Schutte, Anne Jacobson: Aspiring Saints: Pretense of Holiness, Inquisition, and Gender in the
Republic of Venice, 1618–1750. Baltimore 2001

Schutte, Anne Jacobson (Hg.): Cecilia Ferrazzi: Autobiography of an Aspiring Saint. Chicago 2007.
Schwerdtfeger, Elisabeth: Friedrich von Hessen-Darmstadt. Ein Beitrag zu seinem Persönlichkeitsbild

anhand der Quellen im Vatikanischen Archiv. In: Archiv für schlesische Kirchengeschichte 41
(1983), S. 165–240.

Schwillus, Harald: Die Hexenprozesse gegen Würzburger Geistliche unter Fürstbischof Philipp Adolf
von Ehrenberg (1623–1631), Würzburg 1989.

Schwillus, Harald: Kleriker im Hexenprozeß: Geistliche als Opfer der Hexenprozesse des 16. und
17. Jahrhunderts in Deutschland. Würzburg 1992.

Seibert, Thomas-M.: Semiotische Aspekte der Rechtswissenschaft: Rechtssemiotik. In: Semiotik –
Semiotics Bd. 3. Hg. von Roland Posner u.a. Berlin, Boston 2003, S. 2847–2904.

Seif, Ulrike: Recht und Gerechtigkeit: Die Garantie des Gesetzlichen Richters und die
Gewaltenteilungskonzeptionen des 17.–19. Jahrhunderts Berichte und Kritik. In: Der Staat 42
(2003), S. 110–140.

Seifert, Johann: Genealogische und historische Beschreibung der uhralten Hoch-Adelichen Familie
derer Herren v. Schwaben auf Altenstatt [...]. Regensburg 1726.

Seitz, Eduard: Darstellung der katholischen Kirchendisciplin in Ansehung der Verwaltung der
Sacramente: eine Anleitung zur geistlichen Amtsverwaltung in Beziehung auf die Taufe, die
Firmung, die Buße, den Ablaß, das Abendmahl, das Meßopfer, die letzte Ölung, die erste Tonsur,
die Weihe, das Verlöbniß und die Ehe. Regensburg 1850.

Sevoy, François Hyacinthe: Devoirs ecclesiastiques, Bd. 4. Paris 21766.
Shore, Paul J.: Narratives of Adversity: Jesuits in the eastern peripheries of the Habsburg realms

(1640–1773). Budapest, New York 2012.
Shore, Paul J.: Mission Mostly Accomplished: Narratives of Jesuit Success and Failures in Hungary and

Transylvania, 1640–1772. In: Publicationes Universitatis Miskolciensis: Sectio philosophica 15
(2009), S. 179–192.

Silva, Ronaldo Manoel, O pecado nefando na primeira visitação do Santo Ofício ao Brasil (1591–1595).
In: Revista Aedos 8 (2016), S. 62–84.

288 Literaturverzeichnis



Silva, Ronaldo Manoel: „Seja declarado por convicto e confesso no crime de sodomia“: uma
microanálise do processo inquisitorial do artesão Manoel Fernandes Dos Santos (1740–1753).
Universidade Federal Rural de Pernambuco – UFRPE, Recife/Brasilien 2018.

Silva, Sabrina Alves da: Execrados ministros do demônio. O delito de solicitação em Minas Gerais
(1700–1821), Magisterarbeit São João/Brasilien 2016.

Silver, Allan: Friendship and Trust as Moral Ideals: An Historical Approach. In: Archives européennes
de sociologie. European Journal of Sociology 30 (1989), S. 274–297.

Smet, Rudolph de: Displiceant multis, multis mea forte placebunt: Janus De Bisschop (fl. 1686–1700),
deux poèmes néo-latins inédits et quelques lettres destinées à Jacobus Gronovius. In: Myricae.
Essays on Neo-Latin Literature in Memory of Jozef Ijsewijn. Hg. von Dirk Sacre, Gilbert Tournoy.
Louvain 2000, S. 565–590.

Smidt, Andrea J.: Luces por la fe: The Cause of Catholic Enlightenment in 18th-Century Spain. In: A
Companion to the Catholic Enlightenment in Europe. Hg. von Ulrich L. Lehner, Michael O’Neill
Printy. Leiden, Boston 2010, S. 403–452.

Sommervogel, Carlos: Bibliothèque de la Compagnie de Jésus, Bd. 6. Brüssel 1895.
Sommervogel, Carlos: Bibliothèque de la Compagnie de Jésus, Bd. 9. Brüssel 1900.
Speitkamp, Winfried: Jugend in der Neuzeit: Deutschland vom 16. bis zum 20. Jahrhundert. Göttingen

1998.
Spiegel, Beate: Skandal in Straubing anno 1718. Gerüchte, Verdächtigungen und Beschuldigungen

um die Schwängerung eines Fräuleins. In: Volkskundliche Fallstudien: Profile empirischer
Kulturforschung heute. Hg. von Burkhart Lauterbach. Münster u.a. 1998, S. 9–24.

Staphylus, Friedrich: De corruptis moribus utriusque partis, Pontificiorum et Evangelicorum Dialogus
[...]. sl.l. 1560.

Steinmetz, Andrew: History of the Jesuits, Bd. 2. London 1848.
Stella, Alessandro: Le prêtre et le sexe: les révélations des procès de l’Inquisition. Brüssel 2009.
Stock, Alex: Poetische Dogmatik. Ekklesiologie, Bd. 1. Paderborn 2014.
Sugenheim, Samuel: Der heilige Karl Borromeo und die Jesuiten. In: Das Neue Reich 2 (1872),

S. 689–697.
Sugenheim, Samuel: Geschichte der Jesuiten in Deutschland, Bd. 2. Frankfurt am Main 1847.
Swartz, Michael D.: The Signifying Creator: Nontextual Sources of Meaning in Ancient Judaism.

New York 2012.
Tanaka, Sukehiro: The Ecclesiastical Courts in The Early Modern Southern Netherlands: A

Quantitative Analysis. In: Pro Memorie 21 (2019), S. 54–71.
Tausiet, María: „When Venus Stays Awake, Minerva Sleeps“: A narrative of Female Sanctity in

eighteenth-century Spain. In: Journal of Spanish Cultural Studies 22 (2021), S. 295–310.
Terry, Karen J.: Child Sexual Abuse Within the Catholic Church: A Review of Global Perspectives. In:

International Journal of Comparative and Applied Criminal Justice 39 (2015), S. 139–154.
Theiner, Johann Anton; Theiner, Augustin: Enthüllungen über Lehren und Leben der katholischen

Geistlichkeit. Sondershausen 1862.
Thoma, Lev Mordechai; Limbeck, Sven (Hg.): „Die sünde, der sich der tiuvel schamet in der helle“:

Homosexualität in der Kultur des Mittelalters und der frühen Neuzeit. Ostfildern 2009.
Thompson, G. D.: The Jesuit Province of France on the Eve of its Destruction in 1762. In: Archivum

Historicum Societatis Jesu 87 (2018), S. 3–72.
Tippelskirch, Xenia von: „Es ist nichts Eingebildetes in mir:“ Zur Inszenierung weltabgewandten

Lebens in Frankreich um 1700. In: L’Homme 23 (2012), S. 11–25.
Tovazzi, Giangrisostomo: Biblioteca tirolese, o sia Memorie istoriche degli scrittori della contea del

Tirolo. Trento 2006.

Literaturverzeichnis 289



Tschaikner, Manfred: Hieronymus Puecher (1595–1626), ein Opfer der Hexenprozesse aus Hall. In:
Tiroler Heimatblätter 4 (1987), S. 113–116.

Tüskés, Gábor: Johannes Nádasi. Europäische Verbindungen der geistlichen Erzählliteratur Ungarns
im 17. Jahrhundert. Tübingen 2001.

Vainfas, Ronaldo: Trópico dos pecados. Rio de Janeiro 2011.
Valente, Michael Feeney: The Sexual Ethics of Martin Le Maistre. Dissertation Columbia University.

New York 1968.
Van den Gheyn, Joseph, Bacha, Eugène, Wagemans, Émile u. a. (Hg.): Catalogue des manuscrits de

la Bibliothèque royale de Belgique – Histoire des ordres religieux et des églises particulières,
Bd. 6. Brüssel 1906.

Van Melkebeek, Monique: Le procès du clerc Hannekin MeesterJans: la justice pénale ecclésiastique
sur les clercs criminels dans les Pays-Bas méridionaux à la fin du Moyen Age. In: Justice pénale
et droit des clercs en Europe, XVIe-XVIIIe siècles. Hg. von Bernard Durand. Lille 2005, S. 151–163.

Van Mingroot, Erik: Een beruchte XVIIIde-eeuwse rechtszaak: de moord op prior Filip De Vos van Ten
Walle te Elsegem (2 januari 1736). In: Handelingen van de Koninklijke Commissie voor de
uitgave der oude wetten een verordeningen van België 29 (1981), S. 143–193.

Van Reyn, Geert; Persoons, Ernest: De kloostergevangenis van Groenendaal. In: Zoniën.
Geschiedkundig tijdschrift voor IJse-en Laneland 38 (2014), S. 151–200.

Vargas, Alphonsus de [Schoppe, Caspar]: Relatio ad reges et principes christianos de stratagematis
et sophismatis politicis Societatis Jesu ad monarchiam orbis terrarum sibi conficiendam [...]. s.l.
1641.

Verani, Gaetano Felice: Theologia speculativa universa dogmatica, et moralis, Bd. 8, München 1700.
Villaume, Peter: Anfangsgründe zur Erkenntniß der Erde. Bd. 5. Berlin 1791.
Virilis Constantia in Juvene. München 1686.
Vismara, Paola: Moral Economy and the Jesuits. In: Journal of Jesuit Studies 5 (2018), S. 610–630.
Vollständiges Diarium von denen Merckwürdigsten Vorfällen die sich bey dem letzt gehaltenen

hohen ChurfürstenTag Und darauf Höchst-beglückt erfolgten Wahl- und Crönung des [...] Herrn
Josephi des Andern, Erwehlten Römischen Königs [...] In der Freyen Reichs- und Wahl-Stadt
Franckfurt am Mayn Ergeben. Theil 2. Mainz 1770.

Wallnig, Thomas; Romberg, Marion; Lahner, Julian (Hg.): Kirche und Klöster zwischen Aufklärung und
administrativen Reformen. Wien 2021.

Walter, Harry: Hüte dich vor bösen Katzen, die vorne lecken und hinten kratzen! (Deutsche
Redewendungen mit der Komponente „Katze“ und ihre Slawischen Äquivalente). In: Anuari de
Filologia. Llengües i Literatures ModernesLLM (2011), S. 83–98.

Weber, Karlheinz: Vom Spielmann zum städtischen Kammermusiker: zur Geschichte des Gürzenich-
Orchesters. Köln 2009.

Weissenberger, Paulus: Michael Dobler Abt von Mönchsdeggingen im Ries (1705–1777), in: Studien
und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens und seiner Zweige 75 (1961),
S. 361–469.

Weiß, Otto: Weisungen aus dem Jenseits? Der Einfluss mystizistischer Phänomene auf Ordens- und
Kirchenleitungen im 19. Jahrhundert. Regensburg 2011.

Weislinger, Johann Nicolaus: Des allenthalben feindseligst angegriffenen J. N. Weislingers [...]
höchst-billig und gründliche Antwort [...], Bd. 2. Capell Rodeck 1736.

Wendehorst, Alfred: Das Stift Neumünster in Würzburg. Berlin, New York 1989 (Germania Sacra NF
26).

290 Literaturverzeichnis



Werkmeister, Benedikt von: Sendschreiben an Herrn Ritter von Lang über eine merkwürdige
Rezension in der Felder’schen Litteraturzeitung gegen seine Schrift P. Marelli Amores. Kempten
1816.

Werkmeister, Benedikt von: Ein Beitrag zur Beantwortung der Frage: Ob und wie man unsittliche
oder unzufriedene Geistliche wieder in den Laienstand versetzen könne? In: Archiv f. das
katholische Kirchen- und Schulwesen vorz. in den rheinischen Bundesstaaten 1 (1810),
S. 439–458.

Werkmeister, Benedikt von: Theologisches Gutachten über die Frage: Kann ein in den höhern
Weihungen stehender Geistlicher, z. B. ein Priester, seines geistlichen Standes entlassen, und
wieder unter die Laien werden? Frankfurt am Main 1800.

Wesselmann, Eric D.; VanderDrift, Laura E.; Agnew, Christopher R.: Religious Commitment: An
Interdependence Approach. In: Psychology of Religion and Spirituality 8 (2016), S. 35–45.

Whitman, James Q.: The Origins of Reasonable Doubt: Theological Roots of the Criminal Trial, New
Haven 2008.

Wicki, Joseph, Documenta Indica, Bd. 6. Rom 1960.
Wijaczka, Jacek: Państwo polsko-litewskie w XVI–XVII w. jako „raj dla Żydów“. Mit czy rzeczywistość?

In: Verba volant, scripta manent. Księga jubileuszowa dedykowana Profesorowi Zbigniewowi
Anusikowi w sześćdziesiątą piątą rocznicę urodzin. Hg. von Małgorzata Karkocha. Łódź 2022,
S. 575–606.

Wimmer, Eduard: Sammelblätter zur Geschichte der Stadt Straubing, Bd. 3. 1884.
Wittmann, Patricius: Die Jesuiten und der Ritter Heinrich von Lang oder Nachweis: wie die Gegner

der Jesuiten deren Geschichte schreiben. Augsburg 1845.
Yamamoto-Wilson, John R., Pain, Pleasure and Perversity: Discourses of Suffering in Seventeenth-

Century England. Abingdon 2013.
Załuski, Andrzej Chryzostom: Epistolae historico-familiares: Acta Johannis Tertii usque ad obitum ejus

exlusivè Continens, Bd. 1.2, Brunsberg 1710.
Zelis, Rafael de: Catálogo de los sugetos de la Compañía de Jesús, que formaban la provincia de

Mexico. Mexiko 1874.
Zösmair, Joseph: Über Gut und Schlößchen Hahnenberg, in: Jahresbericht des Vorarlberger Museum-

Vereins (1895), S. 60–64.
Zubillaga, Félix: Monumenta Mexicana 6. Rome 1976 (Monumenta Historica Societatis Jesu 114).
Zuccarello, Ugo: La sodomia al tribunale bolognese del Torrone tra XVI e XVII secolo. In: Società e

Storia 87 (2000), S. 37–51.
Županov, Ines G: Relics Management: Building a Spiritual Empire in Asia. In: The Nomadic Object.

The Challenge of World for Early Modern Religious Art. Hg. von Christine Göttler, Mia Mochizuki.
Leiden, Boston 2018, S. 488–479.

Literaturverzeichnis 291





Register

Abtreibung 122, 178, 234
Acquaviva, Claudio 73, 102–103
Adam, Jean 78
Adriaensen, Cornelis 100
affectiones Siehe Leidenschaften
Afrika 90
Ägypten 33
Aicheler, Michael 44
Ainkäs, Adam 170
Alemay, Leonard (Hemajus) 81
Alkoholkonsum 4, 11, 93, 96, 124, 140, 150–151,

175, 185–186, 188–189, 216, 218–219,
221, 227

Almeida, Santos de 90, 240
Altdorf 149
Altermatt, Leo 156
Altersgrenze 35
Altmann, Bartholomäus 106
Altötting 142, 153
Álvares, Frutuoso 87
Amberg 105, 143, 152
Amrhein, Joseph 47
– München 41
Analverkehr 7, 35, 37, 65, 92, 108, 112, 210–211,

217, 226–227, 238, 239–240, 242 Siehe auch
sodomia perfecta

– aktiver 35, 126–127, 154
– passiver 35, 126–127
– symbolischer Machtverzicht 89
Analverletzungen 92
Angola 90
Anonymisierung von ordensinternen

Berichten 39, 58, 136, 156, 161–162, 169, 171
Antijesuitismus 5, 148
– Quellenwert antijesuitischer Schriften 77, 205
Apostasie 103, 175, 236
Aquitanien 3, 77, 79, 81–82
Arnauld, Antoine 76
Arnold, Claus 118
Assunção, Diogo da 236
Aufklärung 26, 110, 249, 253
Augsburg 22, 25, 51–52, 109–110, 113–115, 117,

121, 129, 131, 136, 148, 150, 158–159, 183
Augustiner Chorherren 56

Augustiner, Orden 71, 86, 140, 184, 186, 230, 249
Augustiner-Chorherren, Orden 230
Auspeitschung Siehe flagellatio

Babenhausen 114–116
Baegert, Jacob 198
Baier, Nikolaus 175
Baldern 113
Balthasar, Melchior 185
Bamberg 34, 39, 158, 168
Banholzer, Jakob 110–115
Bargellini, Ottavio 86
Batacosa 208
Bauman, Franziskus 33
Baumgarten, Paul Maria 6, 55
Baumgartner, Michael 179–181
Bayle, Pierre 79
Beaufés, Jacques 77, 83–84
Beck, Dietrich/Theoderich 123–134
Beck, Leopold 42
Beck, Matthäus 97
Becker, Bekannter von Maximilian Gill 222
Becker, Tünchersohn 218
Beerdigung 10
Befleckung Siehe Selbstbefriedigung
Beichte 10, 16, 127, 187
– Dynamik religiöser Prozesse 13
– Erwartungshaltung 13–17, 197
– Handlungslogik 16
– persönliche Vulnerabilität 15
– rhetorische Aufladung 17
– rhetorische Distanz in ihr 14
– soziale Kontrolle und Disziplinierung 12
Beichtgeheimnis 12, 82, 165, 197, 235
Beichtkinder 89, 111, 114–115
Beichtstuhl 15, 155
– Denunzierung von Missbrauch 82, 104
– Missbrauch 117
Bekehrungsfähigkeit 109
Belém 91
Bellinzona 148–150
Bellizarrio, Josua von 139
Bencard, Melchior 41, 43
Benz, Johannes 127

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-013

https://doi.org/10.1515/9783111311142-013


Berka, Franz Anton 201
Berschler, Johannes 138–139
Bertin, Stephan 172–174
Berufung 48, 51, 53, 61, 106, 141, 161, 167
Bestialität 72
Biasucci, Francesco Antonio 76
Biburg 85, 170, 193, 243
Bieding, Franz 223
Biegeisen, Georg 53–55
Biler, Theobald 184–185
Bilgram, Georg 162–163
Biroat, Jacques 78, 82
Bisschop, Jan de 93–94
Blutfluss im Kirchenraum 256
Boereghem, Andreaas 95
Boos 60
Bordeaux 3, 84, 100, 254
Borromeo, Carlo 73–75
Borromeo, Federico 76
Botelho, João 240
Bottner, Johann Georg 117
Bottoni, Hannibal von 146
Bouvaeus, Petrus 95
Bovius, Matthias 67
Brabant 231, 233
Brandstetter, Georg 152
Brasilien 1, 33, 87, 89–92, 240
Breslau 130
Brixen 67, 237
Brugglacher, Johannes Peter 145
Bruno, Giordano 236
Brunstain, Joseph 181–182
Bruntrut 172
Brüssel 233
Buechner, Michael 43
Buettner, Valentin 56
Burghausen 135, 140, 143, 157, 194, 199–200
Burgund 52
Burma 151

Calvinismus 77, 97
Calvinisten 5, 68
Cambrai 25–26
Campanile, Giovanni 240, 242–243
Capitl, Michael 139
Carafa, Vincenzo 59
Carissimi, Giacomo 124

Castellino de Freitas, Paolo 88
Castner, Adam 178
casus reservatus 97, 102, 234–235, 247, 252
Cazalla, Augustin de 250
character indelibilis 7, 231, 246, 251, 253, 258
charitas, discreta 102
Chiffren 15, 154
Chiffren, ordensinterne 59, 61, 80, 102
Choulat, Melchior 67
CIC 8, 245, 259
Cleli, Nikolaus 186
Coimbra 88
Constante, Johann Maximilian 145
Coprevitius, Nicolaus 76
Corradi, Giovanni 243
Correa Notto, Francisco 65
Costa, João da 87–88
Cramer, Christoph 51
crimen occultum Siehe Delikt, nicht öffentliches
cubiculum Siehe Schlafzimmer
Cysat, Ludwig 148

Daems, Maximilian 95
Dämonen 255
Dauch, Johannes 48
David, alttestamentlicher König 215
Defloration, Delikt der 96
degradatio actualis Siehe Degradierung, formelle
Degradierung 240
– Illustration 236
– Verlust der Standesehre 236
Degradierung, aktuale Siehe Degradierung,

formelle
Degradierung, formelle 109, 220, 230, 232–233,

237, 240–241, 245, 249–250, 259
– Aberkennung des priesterlichen Standes 251
– Fälschung als Grund 233
– Häresie als Grund 233
– Hexenverfolgung 237–239
– Inzest als Grund 239
– Majestätsbeleidigung als Grund 234
– Mord als Grund 234, 236, 249
– Ritus 231
– Sodomie als Grund 233, 239
– Verlust der Sendung 251–253
– versuchter Mord als Grund 233–235
– Verteidigung der Angeklagten 239

294 Register



Degradierung, verbale 231–232, 236, 239, 247
Deininger, Gebhard 190
Deininger, Georg 164–165
Delikt, nicht öffentliches 30, 34, 102–103, 105,

142, 209, 214, 221, 235, 242, 258
Delikt, öffentliches 242
Delinquent
– als „Bestie“ 137, 155
– als „böser Hirte“ 113
– als „gottlos“ 111
– als Ersatzvater 113
– Entsendung als Missionar 90, 151, 159
– Geschenke an Opfer 113
– Prahlerei 137
– Reue 155
– tödliche Krankheit 114
– Übertritt in andere Orden 56, 140, 143, 186
– Uneinsichtigkeit 138
– Unschuldsvermutung 90
– Verbannung 65, 71, 86, 90, 151
– Verteidigungsstrategie 84, 90, 146, 148, 155,

181, 202, 216, 220, 226–227, 229, 237, 239
Delvaux, Jean 81–82
Demelmayer, Martin 193
Demerius, Simon 60
Den Haag 201
Depression 22, 49, 52, 54, 177
Deschner, Karl-Heinz 1
Desiderius, Anton 169
Dessau 221
Deuring, Carolus 177
Deutscher Orden, Ritterorden 146
Devestitur 249, 254–256
Díaz, Alonso 249
Dichtel, Christoph 223–224
Diebstahl 10
Dienstweg 110, 160, 194
Dietmann, Emmanuel 193–194
Dietrich, Johannes Franciscus 141
Diettenauer, Franz Ferdinand Theodor 157
Dillingen 40, 60, 66, 131, 136, 157, 159, 164–165,

169, 180–181, 186, 195
discretio Siehe Geheimhaltung, ordensintern
Dissimulation 117, 129–130, 133, 165, 180, 211
Disziplin 17, 21–22, 57, 66, 98, 128, 143, 153
Disziplinierung von Sexualdelikten 25
Dollicker, Carl 147

Dominikaner, Orden 71, 90–91, 248
Donnersberg, Anna Ludovika von 200
Doppelmoral 94, 112
Dorn, Franziskus 43
Drain 209
Ducreux, François 81–82
Duelli/Thuelli, Philipp Jakob 139
Duhr, Bernhard 6, 55, 124
Dülmen, Richard van 12–16
Dumberger, Joseph 171
Dumortier, Cindy-Sarah 26

Eberbach 215, 221–222
Ebersberg 7, 52, 62, 118, 142, 145–146, 170, 177
effeminati 35, 59, 83, 212
Ego-Dokumente 15
Ehe 4, 51, 58, 105, 213, 224, 226, 253
Ehebruch 77, 131, 215, 232
Ehingen, Johann Werner von 63–65
Ehingen, Marquard von 65
Ehinger, Anton 105–106
Ehre, institutionelle 70
Ehrentreich, Adam 164
Ehrverletzung Siehe Ehrverlust
Ehrverlust 7, 31–36, 88, 111, 119, 126, 202, 226,

231, 236 Siehe auch Missbrauchsopfer,
Adlige

Eichstätt 50, 106, 179
Eitelkeit 43, 189
Ellwangen 114, 164–165
Elsass 130
Elsegem 230
Emmerich 219
Englische Fräulein, Orden 199
Enthaltsamkeit 24–26, 83
Entlassene
– als Apostaten 57–58
Entlassung 41, 61
– als Qualitätskontrolle 38, 69
– Behinderung als Entlassungsgrund 53
– Charakterschwächen als

Entlassungsgrund 39, 50
– Depression als Entlassungsgrund 52
– Diebstahl als Entlassungsgrund 42, 58, 233
– Dummheit als Entlassungsgrund 42
– Eheschliessung als Entlassungsgrund 58
– Eheversprechen als Entlassungsgrund 51

Register 295



– Entlassungsgründe allgemein 42
– Falsche Intentionen bei Profess als

Entlassungsgrund 49–50
– Geistige Krankheit als Entlassungsgrund 53
– Geldfälschung als Entlassungsgrund 58, 131
– Gewalt als Entlassungsgrund 52
– im 16. Jahrhundert 58
– Inakzeptabler Entlassungsgrund 46
– Krankheit als Entlassungsgrund 39
– Liebesbriefe als Entlassungsgrund 43, 51
– Mord als Entlassungsgrund 42
– Rufschädigung als Entlassungsgrund 9, 21, 29,

39, 42, 45–46, 52, 67, 107, 125, 129, 137, 142,
148, 154, 161, 163, 167, 171, 183, 190,
194–196, 201, 228, 258

– Schweigen als Bedingung 46
– Sodomie als Entlassungsgrund 42, 45
– Traditionen über das Schicksal der

Entlassenen 57–58, 60
– Unbrauchbarkeit als Entlassungsgrund 47, 54
– Ungehorsam als Entlassungsgrund 42
– Unkorrigierbarkeit als Entlassungsgrund 42,

46–47, 52, 54, 171, 234
– unmoralisches Verhalten als

Entlassungsgrund 38
– Verbindlichkeit der Profess als

Entlassungsgrund 50
– Vertrautheit mit Frauen (familiaritas) als

Entlassunsgsgrund 43
– vorige Bestrafung 57
– Wahnsinn als Entlassungsgrund 39,

51–52, 106
– wegen Flucht aus dem Orden 58
– Weinstock, gestutzter 38, 69
Entlassungsbriefe 5, 55, 59, 62–63, 146, 153
Enzeroth, Christian 217–218
Epigramm 62, 150
Eretsman, Paulus 42
Erhart, Ignatius 113, 115–117
Erndel, Joachim 57
Erwartungshaltung 4, 16, 20, 29–30, 36, 50, 65
Eucharistie 10, 112, 127, 215, 251, 254, 259
Everhart, Lambert 142
Evora 76, 88
Exhibitionismus 25
Exkommunikation 10, 33, 198, 228, 234, 243

Faber, Johannes 45
fama Siehe Reputation
familiaritas 4, 7, 21, 31–32, 34, 43–44, 54, 58, 61,

80, 103, 119, 149
Farinacci, Prospero 241
Farnese, Girolamo 46
Federer, Johann 199–201
Federer, Johannes 81
Feer, Johannes 147
Feierabend, Johann David 193
Feindbild des Jesuiten 77
Felber, Johannes Jakob 58
Feldkirch 135, 137, 141, 233
Feller, Simon 19–20
Ferrare, Jakob 217, 223
Feurer, Johannes Benno 145
Feyrstain, Franciscus 139
Fichtel, Franz 151
Fiesslin, Heinrich 126–127
Findelkinder 84
Finetti, Francesco 86
flagellatio 95, 99–101, 138, 152–109, 193 Siehe

auch Sadismus
Flaxland, Rudolph 42
Florenz 68, 251, 253
Florin, Paulus von 139
Flucht aus dem Kloster 175
Folter 237–238
fornicatio Siehe Analverkehr; Gewalt, sexuelle;

Oralverkehr; Vergewaltigung
Frank, Ferdinand 156
Frankreich 25, 84, 122, 193
Franz Xaver, Heiliger 72, 76, 155
Franziskaner 91, 100, 197, 236
Freiburg/Schweiz 52
Freiburg im Breisgau 124–125, 128, 130–131,

133, 135, 146, 184, 205
Freising 11, 22, 25–26, 65, 84–85, 107–108, 153,

187, 193, 235, 243
Freitag, Kaspar 142
Fremdwahrnehmung der Jesuiten 68
Fritzlar 217, 224
Fugger-Babenhausen, Rupert von 114–116, 122
Fugger-Kirchberg-Weißenhorn,

Anton Rupert von 115
Furtenbach, Eustachius 161, 175, 203

296 Register



Gadaut, Fronton 81
Galeerenstrafe 85, 91, 107, 241, 243–244
Galen, Christoph Bernhard von 18
Gambeck, Bartholomäus 53
Gambert, Adam 218
Ganymed 210–211
Gasser, Joachim 52
Geheimhaltung, ordensintern 30, 68, 70, 93,

102, 115, 120–121, 129, 132, 136, 142, 144,
150, 152, 155, 162, 169, 180, 201, 214, 240

– Zahlencode 128, 202
Geißelung Siehe flagellatio
Geisenhausen 85, 243
Geislmayr, Lucas 52
Gelübde der Keuschheit 83, 155, 166
Gelübde, Erste 53, 106, 119, 207
Gelübde, Letzte 53, 57, 208
Gelübde, Vierte 57, 84
Genderkonstrukt 35
Gent 71, 93, 230
Gerat, Johann Ludwig 147
Gersen, Peter 95
Gerüchte 36–37, 70, 81, 124, 130, 149–150, 155,

159, 162, 166, 182, 190, 193, 201
Geschlechtsverkehr, analer Siehe Analverkehr
Geschlechtsverkehr, vaginaler Siehe auch

Gewalt, sexuelle; Kleriker, Konkubinat;
Vergewaltigung

Gewalt, sexuelle 80, 86, 165
– aufgedrängte Intimität 32
– Berührungen 25, 32–33, 35–36, 63–64, 80,

108, 125–127, 135, 137–138, 140–141, 144,
146, 154, 157, 160, 162, 165–168, 170,
178–180, 192–193, 216, 223, 226

– Definition 4, 32
– Erwartungen an Zeugen 31
– heterosexuelle 24, 58, 81, 93, 168, 170–171,

176–183, 198–199, 202
– homosexuelle 34, 125, 184, 186, 188, 217–218
– Machtgefälle 59, 126, 169, 184
– Machtmissbrauch 32
– Machtstruktur 32
– unter Dominikanern 91
– unter Jesuiten 34, 63–64, 184–185, 188, 190
– Vergewaltigung 107
Gewalt
– Beleidigungen 191

– Bestrafung durch Auspeitschung 101
– gegen Juden 197
– Infamie als 37
– Schulstrafen 190–191, 193, 195
– Totschlag eines Kindes 84
– unter Schülern 196–197
– Züchtigung 190
Gewissen 124, 151, 161, 216
Ghersem, Petrus de 95
Gigl, Simon 51
Gill, Maximilian 7, 204, 206–229
Girard, Jean-Baptist 122
Giussani, Pietro 73
Glettle, Paulus 124–125
Glottertal 146
Glück, Joseph 178–179
Goa Siehe Indien
Göldin, Renwardus 147
Gombaro, Giovanni 76
Gombert, Nicolas 85
Gomes, Veronica 89
González de Santalla, Thyrsus 119–121
Gottesstrafe 60
Gotthard, Martin 175
Gottsched, Johann Christoph 78
Götzfried, Johann 201–202
Goy, Johann Jakob 220
Graf, Conrad 145
Grandinger, Paul 147
Gravenegg, Wolfgang 178
Greber, Johannes 139
Greiffenstein 233
Grenzverletzungen, sexuelle 31, 43, 54, 58, 78
Greutter, Christoph 158–159
Groendendaal 230
Grosch, Wilhelm Anton 224
Gudietti, Georgio 86
Güfel, Nicodemus 233
Gugger von Staudach, Franciscus 141
Güntherode, Karl von 26

Haarbach 85, 243
Haffner, Johannes 139
Haffner, Johannes Jakob 139
Hafner, s.n. 137
Halden, Franz Rudolph von 139–140, 199
Hall 159, 187

Register 297



Hanssen, Livinius 233
Hanžburský, Laurent 236
Häresie 117, 184, 234, 236, 250
Has, Philipp 190–191
Hasenmüller, Elias 59
Hauslehrer 7, 89, 92, 168, 224, 244
Hayland, Karl 117
Hechinger, Martin 178
Heidelberg 34, 170, 205, 208
Heiligenstadt 24, 48
Heiligkeit, vorgetäuschte 180
Heinzel, Wilhelm 141
Heitersheim 124, 127–129, 133–134, 205
Helbock/Holböck, Franciscus 139–140
Helm, Christoph Ferdinand 145
Henri de S. Ignace 69
Herler, Adam 46, 135–145
Hessen, Friedrich von Hessen 123–134
Heteronormativität 4, 66, 75, 126, 212–213
Heterosexualität 25, 81, 96, 98, 220
Heusser, Nikolaus 223
Hieronymiten, Orden 65, 240–242
Hoch, Caspar 208
Hoeser, Georg 145
Hofbeichtväter 124, 131–132, 134
Hoffaeus, Paul 38, 103
Holland 201
Hölle 53, 250
Holzhauser, Philipp Benno 145–146
Homburg, Prinz 130
Homosexualität 4–5, 35, 40, 43, 59–61, 63–66,

68, 71–73, 78–79, 81, 86, 93, 108, 111,
114–116, 125, 132, 135, 184–185, 210–213,
217–220, 239–240, 242

– als „Infektion“ 96, 114
– Beichte 96
– Definition im Kirchenrecht 239
– kirchliche Taxierung von Sodomie 112,

227–228, 238–240
– Verfolgung durch kirchliche Institutionen 239
Hönicke, Matthias 34
Horrendum illud scelus, Bulle 227–228, 239
Höß, Michael 235
Huber, Caspar 147
Hueber, Augustin 21
Hueber, Ignatius 165
Hueber, Johann 199

Hueber, Johannes Jakob 145–146
Hummelberg, Johannes Damianus von

139–140
Hunold, Severin 193
Huth, Adam 208

Ilha da Madeira, Francisco da 65
incorrigibilitas Siehe Entlassung
Indien 74, 87, 90, 149–150, 159, 207–208, 241
Infamie Siehe Ehrverlust
Ingolstadt 106, 135, 198–199
Innsbruck 129, 200, 202
Inquisition 33, 65, 87, 89–91, 96, 118, 231, 236,

240–241, 246
Integrität 70
Inzest 111, 232, 239
– als Sakrileg 111
– Beurteilung durch Jesuiten 109
– mit geistlicher Familie 111
Irregularität 83, 85, 99, 127, 215,

234–235, 239
Island 246
Italien 259
Ittner, Franz Georg 205
Ittner, Joseph Albrecht/Albert von 204–207,

209–213

Jackisch, Anton 51
Jacobi, Johann Conrad 221
Jansenismus 97
Jansenisten 94
Jarrige, Pierre 3, 5, 77–84, 89, 93, 100
Jennewein, Johannes 24
Jenningen, Philipp 164
Jesuiten
– Alkoholkonsum 21, 124, 151, 175, 185–186,

188–189, 218, 221, 227
– als Atheisten 97, 99
– als Sadisten 100
– Frauenfeindschaft 213
– Freunschaften 39–40, 121
– Informationsgewinnung, ordensintern 5
– Kaffeekonsum 21
– Konsum von Speisen 124
– Nachlässigkeit der Ordensoberen 140
– Schokoladenkonsum 21
– Teekonsum 21

298 Register



– Züchtigung von Schülern 190
Jesuitenschulen 4–5, 7, 31, 36, 41, 54, 59, 70–71,

78–81, 84, 89, 93, 96, 100–102, 104,
107–108, 112, 114, 116, 123, 135–138, 144,
146–148, 150–151, 153–156, 158, 160,
162–163, 166–168, 171, 184, 189–195,
197, 240

– Homoerotik 79
– Päderastie 70
– sexueller Missbrauch 40
Job, alttestamentliche Figur 47
Johanniter-Orden Siehe Malteserritter
Journot, Joseph 52
Judentum 76, 241
– Vorwurf judaisierenden Verhaltens 76, 89,

236, 241, 246
Julius II., Papst 247
Jung, Nikolaus 213–214
Jung, Sohn des Nikolaus Jung 214, 224
Jungen, schöne 54, 84, 114, 122, 154, 210
Juvenal 210

Kaiserhof, Wien 130
Kaltwasser, Karl 214–216
Kapital, symbolisches 4, 9–11, 16, 18, 23, 28,

30, 144
– Pflichterfüllung 16–17, 19, 30
– Reputation 30, 132, 135, 150, 163, 166,

192, 201
– Verlust 26
Kapuziner, Orden 88, 90, 107, 136, 213
Karmeliten, Orden 249
Kartäuser 56
Kaschau 119, 122
Kassel 48, 93, 207, 218
Katze 150
Kaufbeuren 167
Keck, Wolfgang 218, 224
Keer, Johannes 99, 147–148
Kelheim 175
Keller, Johannes 45
Kempten 44
Keppler, Laurentius 99
Kerker 25, 91
Kerkerhaft 204, 230
Kerkerstrafe 129, 142–143, 158, 235, 238–239,

241, 243, 256, 258

Kerschbaumer, Christoph 49
Keuschheit, inszenierte 4, 66, 76, 103–107, 174
Kiefer, Franciscus 195
Kindesmissbrauch 259
Kirchenstrafen Siehe Exkommunikation;

Irregularität
Kircher, Athanasius 123
Klein, Caspar 39
Kleirl, Johann B. 67
Kleriker
– Alkoholkonsum 11, 19–20, 22
– entlassene 21
– Erwartungshaltung an Jesuiten 21
– Erwartungshaltung im geistlichen

Beruf 15–16, 18–19
– Erwartungshaltung und Pest 20
– Erziehung als Aufgabe 10
– Glücksspiel 24
– Hautfarbe 23
– Konkubinat 1, 25, 199, 232–233
– Konsum von Speisen 21
– Körper der 23
– Korrektionshaus 24
– Ruf/Reputation 9–10, 29, 132
– Sakramentenspendung 12, 16, 19, 30
– Simonie 232
– soziales Prestige 9
– symbolisches Erwartungsprofil 9–11
– Tabakkonsum 11, 20
– Vergewaltigung 25
– Vertrauensvorschuss 4, 9–10, 18
– Wirtshausbesuch 1, 11–12
– Zölibatsvergehen 25–26
Klerus
– homosexuelle Subkultur 5, 7, 86
Kloos, Nicolaus 147
Kobolt, Franz X. 159
Koch, Marcus 152
Kockelin, Matthias 233
Kolb, Christoph 185
Kolonien 90, 213, 240, 259
Komenski, Lucas 43
Königstein 204–205, 212, 228
Konklave 126, 128
Konstanz 49, 55, 100, 105, 126, 131, 133, 136–137,

140–142, 189, 205
Konventikelbildung 39, 191

Register 299



Konversion 76
– Judentum 76, 236, 246
Köpferl, Caspar 47–48
Körper 91
Kostka, Stanislaus 62
Kostüme 147–148
Krankenkommunion 20
Kreuzlingen 56
Kritik an Jesuiten 68, 70
– Überbetonung der Reputation 70
– Keuschheit 76, 205
– Mangel an Integrität 70
– Tolerierung von Missbrauchstätern 137
– und deren Unterstützer 207
– Verschleierung von Missbrauch 207
Krupsky, David 59
Kugler, Balthasar 127
Kugler, Menrad 60, 185–188

La Rochelle 77, 81
Laisierung 253, 259
Lambert, Heinrich 217, 224
Lamy, Martial 84
Landau 186
Landsberg 50–52, 106, 140–141, 149, 152–153,

166–167, 171
Landsheere, Wilhelm de 93
Landshut 34, 51, 85, 154, 159, 177, 179–180, 235,

243
Lang, Karl Heinrich von 6, 62, 99, 109–110, 148,

153, 156, 166, 170, 201, 205, 222
Lanser, Sigismund 159
Laxismus 97
Lederer, Ferdinand 33
Leichtfertigkeit 32, 39, 61, 80, 102, 160
Leidenschaften 42, 52, 54, 61, 78, 84, 93,

158, 183
Leidl, Aloysius 157, 159–162
LeMaistre, Martin 242
Lerchenfeld, Leonhard 180
Leutter, Jakob 193
Leuven 76, 95
levitas 39, 51, 59, 80, 102, 174, 185
Lex Scantinia Siehe Päderastie; Siehe Päderastie
Liebesbriefe 62, 65, 168, 183
Linden, Nikolaus 224
Linder, Michael 170

Liner, Vitus 59
Lipowsky, Felix von 110
Lissabon 65, 87–88, 90–91, 96, 240–241
Llerena 248
Loetz, Franziska 4
Lorsch 224
Lotto 204
Lutheraner 5, 47, 59, 68, 115–116, 168, 200
Lüttich 60, 130, 236
Luz, Ludovicus 135–137, 144
Luzern 59, 98, 129, 143, 147, 153–155, 181, 185

Machtmissbrauch Siehe Gewalt, sexuelle
Maele, Wilhelm van der 96
Mahon, Franciscus 183
Maier, Joseph 170
Mainz 7, 38, 80, 102, 171, 204–205, 208–209,

214–225, 229
Mair, Franciscus 139
Mair, Joseph 153
Malagrida, Gabriel 236
Malescot, Ignace 83
Malta 123
Malteserritter, Orden 123, 125, 205
Mändl, Ignatius 22, 85, 152, 154
mania 51
Mantel der Nächstenliebe 83, 207, 214
Maranhão 33
Marell, Jakob 6–7, 56, 82, 84, 86, 110–122, 137,

154, 159, 206
Mariana, Juan de 56, 68–70
Marianus, Christoph 168–169
Markdorf 49
Marra, Ambrosius 46
Martin, Johann B. 42, 55
Masturbation Siehe Selbstbefriedigung
Mathematik 66, 123
Mattersperger, Michael 238–239
Mattos, Mathias de 65
Max Emanuel, Kurfürst 63
Mayr, Beda 23
Mechtl, Albert 119
Medici, Claudia de 168
Meibom, Johann 100
Meindl, Christoph 165
Meißner, Rudolf 247
melancholia Siehe Depression

300 Register



Mena, Gasparo 76
Mendoza, Escobar de 104
Mendoza, Pedro de 250
Mennlin, Johannes 56
Menocchi, Aurelio 86
Mercedarier, Orden 91
Merulus, Laurentius 68
Mesner, Johann Stephan Eusebius 139
Messgewand 254
Metzenroth, Sohn eines Mainzer

Schulmeisters 216, 220, 224
Mexiko 7, 96, 204, 208–209, 213, 216
Mexiko-Stadt 208
Meyer, Dominicus 171
Militär 64, 235
Miller, Theoderich 128
Mindelheim 33, 43–45, 172, 179, 189, 191,

193–195
Miotti, Johannes 148–151
Missbrauch, sexueller
– Beichtstuhl 241
Missbrauch, spiritueller 32, 41, 93, 94, 117,

165, 198
– Beichte 33–34, 95, 103, 179–181, 183, 200
– Gewalt 96, 100
– spiritueller Quietismus 118
Missbrauch
– Berührungen 127
– Delinquenten als „Pestbeulen“ 103
– Dunkelziffer 36
– Formen der Denunziation 104
– Kolonien 213
– Meldung des Verdachtsfalls 80
– Schock 211
– spiritueller 32, 93, 200
– Verschweigen 211
– Vertauensverlust 135
– Vorspiegelung einer Krankheit 33–34
Missbrauchsopfer 31
– Abstammung 92
– Adlige 7, 36, 92, 111, 114–115, 117, 139, 149, 156,

159–160, 171, 191
– als Geistliche 139
– als Komplizen 32, 37, 88, 105, 115, 135, 139,

142, 162–163, 240, 258
– Alter 240
– Brahmane 88

– deren Eintritt in den Jesuitenorden 126, 139,
141, 145, 190

– Ehrverlust 92
– Furcht vor Bestrafung 36
– Glaubhaftigkeit von Aussagen 36, 92–93, 125,

127, 137, 139–140, 142, 144, 148, 151–152,
160, 164–165, 191–192

– Handwerkerfamilien 89
– Junge Jesuiten 7, 184–186, 188–189
– Körper 91–92
– Mädchen und Frauen 7, 33
– Mexiko 209
– Nonnen 7
– Rache der Eltern 122
– Schuldfähigkeit 35
– Stigma 92, 111
– Typisierung als Frau 91
– Typisierung als Mädchen 79, 89, 125, 127
– Typisierung 199
– unterprivilegierte Familien 89
Missionen 58, 151
Mobbing 49
mollities Siehe Selbstbefriedigung
Molsheim 208
Monreale 130
Montepulciano 76
Mör, Franciscus 147
Moral
– Laxismus 93, 109, 124
Mord 77, 83–84, 98, 131, 215, 233–236, 238,

248–249
Morddrohung 90
Mordversuch 234
Moret, Joseph Anton 107–109
Morgenstern, Jacob 168
Moskau 146
Motsch, Martin 151
Mourat, Johannes 191–192
Müller, Johannes von 218
Müller, Martin 40, 97–99, 195, 199
Müller, Michael 49
München 2, 11, 21–22, 31, 33, 43, 47, 60–61,

64, 103–105, 107, 109, 144, 148–149,
153, 155–156, 160–161, 169, 181,
187, 237

– Wilhelmsgymnasium 31, 33, 61–62, 107–109,
139, 144, 159, 199

Register 301



Münster 18
Mystik 117–118, 138

Nacktheit 81, 100, 108, 112, 127, 140, 146–148,
179, 256

Nauhaimer, Bekannter von Maximilian Gill 225
Neuburg 47, 105, 133, 158
Neuhauser, Caspar 138, 145, 184–185
Neusiedl am See 175
Neustadt 208
Nickel, Goswin 21, 125, 128–129, 140, 143
Niederlande, Österreichische 230
Niederlande, Spanische 67, 233
Noviziat 5, 7, 38, 52, 83, 106, 119–121, 149, 159,

207, 222
Nürnberg 200
Nymphenburg 200

Oberhollabrunn 86, 244
Obermünster 199, 201
Oberpeutter, Christoph 122
Oelenburg 33
Oettingen, Kraft Anton Wilhelm Graf von 113,

115–117
Oliva, Giovanni Paolo 131–134
Onanie Siehe Selbstbefriedigung
Oralverkehr 7, 214, 216–218, 220–223, 228
– gegen die Vernunft 228
– gegen Würde des Menschen 228
Ordensausschluss (ausser Jesuiten) 89
Orgasmus 32
Origanus, Georg 139
Österreich 45, 181, 212
Österreich, Maria Elisabeth von 230
Ourique 92

Päderastie 5, 68, 70–71, 73, 75–77, 81–86, 88–93,
107, 122, 135, 159, 166–168, 171–172,
206–207, 211–213, 216–217, 221

Palma, Dias 92
Paris 39, 232
Passau 60, 85, 112, 181, 233, 244
Peil, Caspar 158
Pellanda, Julius 166
Penetration 32, 88, 126
Penetration, sexuelle 35–36

– Ehrverlust 32, 35, 88, 111, 126
– Typisierung als Mann oder Frau 35
Penis 154, 166, 217
Peracher, Fortunatus 97, 99–101,

178, 201
Perck, Matthäus 106
Pertinenzprinzip 2
Perversion, sexuelle 83
Petiot, Etienne 82–83
Pfeil, Conrad 141
Pfiffer, Johann Ludwig 147
phantasia 52
Philart, Matthäus 145
Piazza, Cardinal 85
Pierlot, Jacques 236, 256–257
Piffer, Jodokus 147
Pimann, Franz Xaver 171
Pittroff, Christian 27–29
Pius V., Papst 239
Planta, Familie von 136
Planta-Wildenberg, Johannes Heinrich von 136,

138–139
Poli, Felix 198–199, 201–203
pollutio Siehe Samenerguss;

Selbstbefriedigung
Polner, Johannes 139
Pontificale Romanum 237, 245–247,

250–251, 254
Ponzon, Maximus 130
Pornographie 112
Porrentruy 172
Portugal 1, 46, 89, 91
Posen 43, 195–197
Prag 22, 125
Prasberg, Franciscus 141
Primiz 26, 161
privilegium fori 7, 26, 230, 232, 246–249, 258
Probabilismus 109
Profess 39, 53, 94
Profess-Gelübde 3, 39, 45, 53, 56, 94, 108, 123,

125, 135, 138–139, 141–142, 144, 159, 181,
183–184, 190, 192, 198–200

Propaganda, konfessionelle 70, 100, 115
Prostituierte 76–77, 87, 95
Prostitutionsring, pädophiler 240
prudentia 54

302 Register



Prugger, Jakob 106, 202
Pubertät 221

Quellenkritik Siehe Vorurteil; Siehe auch
Antijesuitismus

Quietismus 117–118, 138
– spiritueller Missbrauch 118

Ranke, Leopold von 3
Rassler, Ferdinand 200
Rassler, Johannes Franziskus 139
Rathgeb, Andreas 172
Raub/Rauch/Raw, Georg 158
Rauschendorfer, Michael 67
Raymond, Karl 235
Regensburg 12, 22, 63–64, 66–67, 81, 85, 114,

198, 201–202, 245
Regnier, Pierre 81–82
Rehlinger, Matthäus 145, 184–185
Reichstag 66, 198
Reisinger, Johannes 50
Reitenau, Andreas von 168
Remich, Franz 53–55
Renterghem, Joses van 95
Renteria, Ambrosio de 91
Reputation 58, 70, 78, 104, 109–110, 114, 122,

144, 183, 201, 258–259
Retz, Franciscus 207
Reue 109
Rhem, Franziskus 164
Rhetorik 66, 113, 190, 217, 220
Ribadeneira, Pedro de 57
Ribera, Juan Bautista de 73–76
Ricard, Jean 82
Rieger, Sebastian 169
Rois, Balthasar de 76
Roll, Joseph von 50
Rom 2, 29, 48, 56, 74, 78, 83–84, 106, 110, 118,

120, 126, 128–134, 170, 183, 187, 201–202,
207–208, 238

Rosenthaler, Jacob 33
Roth, Wendelin 223
Rothenberg 25
Rottenburg 64, 133, 177–178, 181–183
Rottmair, Christoph 161
Ruess, Daniel 169

Ruettiman, Franz Ludwig 147
Rufmord Siehe Infamie; Reputation
Rufschädigung 37, 104
Rüll, Heinrich 182
Ruten Siehe Sadismus

Sadismus 5, 7, 95, 99–100, 138, 143, 149,
192, 195

Sakramentenspendung 23, 259
Sakrileg 104, 111, 127, 215, 233, 239, 247, 259
Salamanca 76
Sall, Andrew 57
Salzburg 19, 109, 238
Samenerguss 64–65, 79, 82, 88, 92, 104, 128,

139–141, 157, 188, 214, 216, 219–223,
225–228, 240, 242–243, 254

Sandizell, Maria Theresia von 202
Sanguinet, Pater 79
Santo de Pueblo 208
Sardanapal 83
Satan, Unzucht mit 238
Satisfaktion 52, 196, 201
Sattler, Franz Xaver 117
Sauter, Michael 181
Schauenstein in Ehrenfels und Wilden, Johannes

Rudolph von 139
Scheffler, Thomas 51
Scheiterhaufen 91, 233, 236, 239, 250
Schildere, Petrus de 95
Schindele, Nicolaus 141
Schirmbeck, Adam 52, 145
Schlafzimmer 39–41, 80, 102, 127, 136, 138, 142,

165, 185, 210
Schlechtern, Leopold 159–160
Schlegl, Franz 144–146, 194
Schlettstadt 171
Schlininger, Beatus 190
Schmalholz, Franz 199
Schmid, Melchior 31
Schoech, Michael 106, 156
Schönborn, Eleonore von 113
Schönhueb, Eustachius 51
Schoppe, Kaspar 68, 70, 72, 76–78
Schorrer, Christoph 130–132, 134, 149
Schrecksnadl, Bartholomäus 55, 188–189
Schrevogel, Franz 154

Register 303



Schrevogl, Franz 154
Schumacher, Guattro 147
Schwaben auf Altenstatt, Johann Christoph

von 200
Schwager, Conrad 59
Schwaighofer, Caspar 43
Schwangerschaft 32, 200
Schweickhofer, Caspar 67
Schweitzer, Mathias 96
Schweiz 61, 97–98, 205
Schweizer, Johannes 60
Secreta Monita 69
Seeman, Christopher 66
Seiboldsdorf, Familie von 156
Seiboldsdorf, Ignatius von 156
Seitz, Matthias 85, 243–244
Selbstbefriedigung 4, 7, 35, 71, 77–79,

82, 99, 104–106, 112, 117, 139, 141, 146,
168, 170, 214, 216, 218–224, 226–228,
242–243

– als Sakrileg 104
Selbstmord 22
Serviten, Orden 86
Sevilla 130, 241
Sexualität
– ausserehelicher Gebrauch 4
– Gewalt, sexuelle 2, 32
– jugendlicher Trieb 90
– Verhaltensmuster 5, 25
Silvester, Reginald 44
Simonie 46, 83
socius 66, 161
sodomia imperfecta 65, 87, 140–141, 227,

240, 242
sodomia perfecta 65, 112, 116, 126, 154, 227,

239–240, 242
Sodomie 35, 64–65, 68, 71, 75, 87–90, 96, 99,

107–108, 125, 131, 140, 220, 226–227, 233,
239–241

– aktive 112
– notorische 111
– passive 71
Söll, Bekannter von Maximilian Gill 222
Sollizitation 33–34, 82, 111, 165, 183, 198–200,

241, 259
Solothurn 50, 63, 98, 156, 191

Somasker, Orden 198, 202
Sommer, Justus 43
Souza, Lucas de 91
Sozinianer 5, 68
Spaiser, Georg 139
Spanien 1, 33, 57, 75, 128, 130, 208, 236,

248–249
Speck, Joannes van der 95
Sperma Siehe Samenerguss
Speyer 51
Stainberger, Johann Philipp 239
Stammtisch 11
Staphylus, Friedrich 18
Steidlin, Johannes B. 191
Stiefel 81, 108, 210
Stöcklin, Michael 159
Strasbourg 66, 130
Straubing 53–54, 60, 178, 180, 195
Streck, Ernst 214, 219, 222–223
Sturn, Fidelis 139
Sturn, Zacharias 137, 139
Superachievers, religiöse 13–14
Suspendierung vom priesterlichen

Amt 228–229, 232, 251
Symbolik, inszenierte 4, 9–30, 84, 92, 150,

244–257
Syphilis 23, 60

Tabak 11
tactiones turpes Siehe Selbstbefriedigung;

Gewalt, sexuelle
Tassano, Belisacio 68
Tatt, Johann B. 139
Taufe 10–11, 19
– Erwartungshaltung 11, 19
– Missbrauch der Taufformel 238
– Taufformel 19
Theater 5, 34, 147, 166, 171
Thebas, Jakob 64
Tirol 152, 168
Tivoli, College de 100
Todesstrafe 36–37, 65, 87, 89, 91, 122, 155, 227,

231, 235–237, 239, 256–257
– Enthauptung 236
– Erwürgen 233, 236
– Scheiterhaufen 233, 236, 239, 250

304 Register



Toledo 130
Tonsur 234, 256
Totschlag 230
Tränen als Zeichen der Reue 155
Trappentrey, Michael 140
Traunkirchen 181
Travestie 82
Trencsén 119
Trient 22, 148, 198, 202–203
Trient, Konzil von 12, 248
tristitia Siehe Depression
Truchsess, Eusebius von 201
Tübingen 64

Unkraut, Peter Nikolaus 209
Unreinheit 83, 150, 255
Unschuldsvermutung 90
Unterhose 64, 92, 210

Vagina 154
Valderrama, Domingo de 91
Vargas, Alphonsus de 68
Veeser, Maximilian 66
Veichtshueber, Melchior 31
Veihelin, Servilian 129, 134, 141, 144–146,

150–151, 189
Veitz, Werner 86
Venedig 85, 243
Verbannung als Strafe 65, 71, 86, 90
Vergewaltigung 7, 25, 32, 35, 83, 107–108, 131,

186, 232
– Kinder und Jugendliche 92, 108, 112, 241
Verschwörung 70, 140, 143, 192–194, 207
– Sodomie 68
– Weltherrschaft 68
Versuchung, sexuelle 72
Viega, Manuel 65
Vischl, Johann Baptist 60–63, 65–66
Viseu 1
Visitationen 120
– als symbolische Handlungen 17
– Informationsgewinnung 17
Visitationsprotokolle 16
Visscher, Johannes de 95
Viteleschi, Mutio 83, 123
Vlieghe, Gulielmus 233
Völkl, Georg 42

Vorurteil Siehe Quellenkritik und Hermeneutik;
Siehe Antijesuitismus

– Quellenwert antijesuitischer Schriften
5, 71–78

Vos, Filip de 230

Wager auf Hohenkirchen, Franz Albrecht
von 200

Wager, Joseph Joachim 157
Waggin, Anton 139, 141
Wagner, Franz Xaver 98–99, 148, 153
Wagner, Victor 153–155
Waigl, Franz Anton 193
Waisenhaus 84
Waizmann, Christoph 43
Waldmünchen 51
Wangereck, Heinrich 21
Wech, Heinrich 140–141
Weichemayr, Johannes 108
Weigelsdorf 233
Weigler, Johann Jakob 218–219
Weihen, niedere 242, 255–256
Weishaupt, Caspar 174
Weissbier 11
Welser, Anton 47–48
Welti, Jacob 149–151
Wendler, Wolfgang Simon 145
Werkmeister, Benedikt von 110, 122,

252–253
Weybraecke, Andreas 230–231
Wien 119, 125, 130, 218
Wiggemann, Carolus 170
Wilhelm, Ignatius von 61–63
Wilhelmiten, Orden 233
Wils, Petrus 95
Winckelblech, Marcus 43
Winger, Albert 163
Winger, Petrus Albert 162
Wiser, Gottfried 158–159
Wolf, Adrianus 95
Wolff, Pater 93
Wolfurt, Eucharus 44

Ypern 230

Zacconi, Bernhard 150
Zauberei 236

Register 305



Zeil, Graf von 114
zelotypia 69
Zeltner, Johannes 146, 157, 192–195
Zetl, Sebastian 175
Zeus 210
Zirkel 145–146
Zisterzienser, Orden 215

Zölibatskritik 26, 83, 90
Zoller, David 137, 139
Zuccarello, Ugo 86
Zungenkuss 149–151
Züngler, der, Spitzname 148–149
Zürich 36, 97, 201
Zwingli, Hyldrich 72

306 Register


	Vorwort
	Inhaltsverzeichnis
	1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums?
	2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital
	3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frühen Neuzeit
	4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)
	5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive
	6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu
	7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill
	8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand aufgrund eines Vergehens (ex delicto)
	9 Ausblick in die Gegenwart
	Abkürzungen
	Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken
	Literaturverzeichnis
	Register



