Ulrich L. Lehner
Inszenierte Keuschheit



Friuhe Neuzeit

Studien und Dokumente zur deutschen Literatur
und Kultur im européaischen Kontext

Herausgegeben von

Achim Aurnhammer, Joachim Hamm,
Martin Mulsow, Bernd Roling und
Friedrich Vollhardt

Band 254



Ulrich L. Lehner

Inszenierte
Keuschheit

Sexualdelikte in der Gesellschaft Jesu
im 17. und 18. Jahrhundert

DE GRUYTER



—;;'mS{:‘ UNIVERSITY OF
2NN NOTRE DAME
JESUITEN

in Zentraleuropa

*
@ NANOVIC INSTITUTE KATHOLISCH
FOR EUROPEAN STUDIES Bistum Mainz

ISBN 978-3-11-131098-5

e-ISBN (PDF) 978-3-11-131114-2

e-ISBN (EPUB) 978-3-11-131155-5

ISSN 0934-5531

DOI https://doi.org/10.1515/9783111311142

[®)sy
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
Weitere Informationen finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.

Library of Congress Control Number: 2023942981
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;

detaillierte bibliografische Daten sind im Internet Gber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfligbhar Giber www.degruyter.com.

Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com


https://doi.org/10.1515/9783111311142
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com.
http://www.degruyter.com

Vorwort

Manche Biicher will man nicht schreiben, sie ,passieren“ einem einfach. Die vorlie-
gende Monografie gehort in diese Kategorie. Uber Jahre hinweg ,stolperte“ ich
immer wieder tiber Archivalien, die Sexualdelikte und sexuellen Missbrauch in der
katholischen Kirche der Frithen Neuzeit dokumentierten. Lange habe ich gehofft,
jemand anderer wiirde sich des Themas annehmen, vor allem, weil ich bereits
zwei Monografien zum Thema kirchlicher Strafkultur verfasst hatte." Nachdem
aber die historische Aufarbeitung sexuellen Missbrauchs keine Bearbeitung fand,
sah ich mich genétigt, das Thema selbst zu bearbeiten.? Die eigentliche ,Formge-
bung“ des Materials verdanke ich den Ideen und Gesprachen im Rahmen einer
Gastprofessur am DFG-Graduiertenkolleg 2008 ,Interkonfessionalitét in der Frithen
Neuzeit“ an der Universitdt Hamburg im Sommer 2022. Daher bin ich dem Sprecher
des Kollegs, Prof. Dr. Anselm Steiger, und Prof. Dr. Markus Friedrich zu besonde-
rem Dank verpflichtet. Ebenso danke ich meinem Freund Prof. Dr. Benjamin
Dahlke, da er mich in unzédhligen Gesprachen immer wieder zur Arbeit an diesem
so unangenehmen Thema ermutigt hat, und Dr. Clemens Brodkorb.

Die Drucklegung erméglichte ein Zuschuss des Institute for the Scholarship in
the Liberal Arts der University of Notre Dame. Grofizligige Zuschiisse flr die
Open-Access-Publikation verdanke ich der Zentraleuropdischen Provinz der Ge-
sellschaft Jesu, dem Nanovic Institute for European Studies an der University of
Notre Dame und dem Bistum Mainz.

Ohne die enorme Hilfshereitschaft der einzelnen Archive und Bibliotheken
ware es mir als in den USA arbeitenden Wissenschaftler nicht méglich gewesen,
alle Einzelbelege zu sammeln und zu analysieren. Besonders hervorheben méchte
ich das Archiv der Zentraleuropéischen Provinz der Gesellschaft Jesu in Miinchen,
das Archiv der Jesuitenprovinz Ungarn in Budapest, das Zentralarchiv des Ordens
in Rom, das Bayerische Hauptstaatsarchiv Miinchen, das Stadtarchiv Mainz, das
Staatsarchiv Luzern, das Aartshisschoppelijk Archief te Mechelen, die grofiartigen
Handschriftenabteilungen der Kantonsbibliotheken Freiburg und Solothurn sowie
Herrn Dominik Baumgartner.

1 Ulrich L. Lehner: Monastic Prisons and Torture Chambers: Crime and Punishment in Central
European Monasteries, 1600-1800. Eugene, OR 2013; Ulrich L. Lehner: Ménche und Nonnen im
Klosterkerker. Ein verdréngtes Kapitel Kirchengeschichte. Kevalaer 2015.

2 Die bisherige Aufarbeitung scheint sich allein auf das 20. Jahrhundert zu konzentrieren, siehe
etwa Birgit Aschmann: Katholische Dunkelrdume — Denkanstéfie fiir eine historiographische Auf-
arbeitung.: Eine Einleitung. In: Birgit Aschmann (Hrsg.): Katholische Dunkelrdume: die Kirche
und der sexuelle Missbrauch, Leiden; Boston 2022.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-202


https://doi.org/10.1515/9783111311142-202

VI — Vorwort

Wenn diese Untersuchung endlich zu einer differenzierten, historischen Be-
trachtung von Sexualdelikten im kirchlichen Bereich anregt, dann habe ich mir
die Arbeit nicht umsonst gemacht.

Notre Dame, am 12. Juli 2023



Inhaltsverzeichnis
Vorwort —V
1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums? —1

2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital — 9

21 Der Vertrauensvorschuss fir den Kleriker — 10

2.2 Die Semantik des Beichtstuhls — 12

2.3 Der Verlust des Symbolischen Kapitals durch
Pflichtvergessenheit — 17

24 Der Verlust des symbolischen Kapitals aufgrund von Gebrechen
oder Sexualdelikten — 23

2.5 Der Priester als ,Mann ohne Vorurtheil* — 26

3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frithen Neuzeit — 31

4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio) — 38
4.1 Die Entlassung aus dem Noviziat — 38
4.2 Das Schlafzimmer als kontrollierter Privatraum — 40
43 Die Entlassung nach den Gellibden — 41
4.4 Psychische Krankheitsbilder und sexuelle Grenzverletzungen als
Entlassungsgrund — 49
4.5 Die Entlassung nach dem Profess-Geliibde — 56
4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe — 59

5 Verschwérungstheorien, Homosexualitdt, und Paderastie als

literarische Motive — 68

5.1 Klerus und Paderastie — 82

5.2 Korper und Identitat nichtjesuitischer Missbrauchsopfer in
Brasilien, Indien und Portugal — 87

53 Sexuelle Gewalt bei den Jesuiten Hollands und Belgiens — 93

5.4 Der ,hedonistische Jesuit“ in der Polemik des achtzehnten
Jahrhunderts — 97

6 Sexualitat in der Gesellschaft Jesu — 102
6.1 Bestrafung paderastischer Weltgeistlicher — 107
6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell S} — 110
6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich
Beck —123



VIIIT —

Inhaltsverzeichnis

6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam
Herler — 135
6.5 Das Wilhelmsgymnasium Miinchen und der Fall Franz Schlegl — 144
6.6 Andere Missbrauchsfalle in Jesuitenschulen — 147
6.7 Andere Sexualdelikte — 172
6.8 Sexuelle Gewalt unter Jesuiten — 184
6.9 Falle von Gewalt im Klassenzimmer — 189
6.10  Gewalt in der Jesuitenschule — 195
6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch — 197
7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill — 204
7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Itther — 204
7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills — 213
7.3 Die Taxierung und Verurteilung Gills — 226

8 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand aufgrund eines
Vergehens (ex delicto) — 230

8.1
8.2
8.3

Degradatio verbalis und Degradatio actualis — 232
Der Ritus der formellen Degradierung — 244
Die Devestitur in der formellen Degradierung — 249

9 Ausblick in die Gegenwart — 258

Abkiirzungen — 261

Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und
Bibliotheken — 263

Literaturverzeichnis — 271

Register — 293



1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des
Christentums?

Obwohl katholische Kirchenhistoriker im einundzwanzigsten Jahrhundert (hof-
fentlich) nicht mehr apologetisch motiviert sind, fehlt im deutschen Sprachraum
bisher eine historische Analyse von im kirchlichen Bereich veriibten Straftaten.
Es ist daher nicht verwunderlich, dass auch die Geschichte sexueller Normiiber-
tretungen innerhalb der Kirche und besonders des sexuellen Missbrauchs kaum
erforscht und aufgearbeitet ist.® Vielleicht fiirchten Kolleginnen und Kollegen in
eine Kriminalgeschichte des Christentums eingereiht zu werden, wie sie Karl-
Heinz Deschner vorgelegt hat,* und damit in ein methodisch wie auch rhetori-
sches Abseits. Oder aber man hat in der Kirchengeschichte Bedenken normative
Vorgaben der Gegenwart in die Vergangenheit zu projizieren. Anstatt aber die be-
griundete Besorgnis tiber beide Positionen ernst zu nehmen und methodisch in
das eigene kritische Arbeiten zu integrieren, wird das Thema weitrdumig vermie-
den. Dies ist umso erstaunlicher, als HistorikerInnen aus Argentinien, Brasilien,
Italien, Portugal und Spanien in vorbildlicher Weise sexuelle Grenzverletzungen
in der Kirche der Fruhen Neuzeit untersucht haben. Dies zeigt nicht nur, wie weit
sich die katholische deutsche Kirchengeschichtsforschung von der internationa-
len Diskussion abgekoppelt hat, sondern auch ihr Unvermdgen, einen Beitrag zur
Kontextualisierung systemischer Strukturen der Gegenwart, die zu sexueller Ge-
walt fiihrten oder sie vertuschten, leisten zu konnen.’

Sicherlich kann man die normativen Beschreibungen sexueller Beziehungen aus
der Gegenwart nicht in die Vergangenheit projizieren, aber es ist sehr wohl moglich,
die Handlungsakteure der Frithen Neuzeit anhand ihrer Normen zu verstehen, ihre
Normenverletzungen zu beschreiben und zu kontextualisieren. Die Kenntnis dieser
Normen, wie sie in Kirchenrecht, Ordensstatuten, Moraltheologie, aber auch unge-
schriebenen Verhaltensrichtlinien niedergelegt wurden, strukturieren das Hand-
lungsfeld des frithneuzeitlichen Priesters sowie des ihn richtenden Vorgesetzten, also

3 Allein die Zeit des Nationalsozialismus (1933-1945) scheint eine Ausnahme zu bilden, siehe
Hans Gunter Hockerts: Sittlichkeitsprozesse gegen katholische Ordensleute und Priester in der
NS-Zeit: Eine Relektiire nach 50 Jahren. In: Katholische Dunkelraume. Hg. von Birgit Aschmann.
Leiden, Boston 2021.

4 Karlheinz Deschner: Kriminalgeschichte des Christentums. Reinbek bei Hamburg 1986.

5 Im Bistum Viseu in Portugal waren 25 Prozent der vom Diozesangericht zwischen 1684 und
1689 verurteilten Priester, allerdings fiir alle moglichen Vergehen, vom Wirtshausbesuch und
Konkubinat bis hin zur Nachléssigkeit in der Pastoral. Jodo Rocha Nunes: Crime e Castigo: ,Peca-
dos Publicos‘ e Disciplinamento Social na Diocese de Viseu (1684-1689). In: Revista de Histéria da
Sociedade e da Cultura (2006), S. 177-213, hier S. 17.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-001


https://doi.org/10.1515/9783111311142-001

2 —— 1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums?

des Oberen oder Bischofs, und erschliefSt auch die frithneuzeitlichen Handlungsop-
tionen fiir eine Bestrafung nichtkonformen Verhaltens.®

Da eine grundlegende Aufarbeitung von Sexualdelikten und sexueller’ Ge-
walt — siehe Kap. 3 — trotz nachhaltiger Forschungsanstéfe® unterblieb, entstand
die vorliegende Studie. Sie konzentriert sich in ihrem Kern auf die Uberlieferung
der Oberdeutschen Provinz der Gesellschaft Jesu im Hauptstaatsarchiv Miinchen.
Die dortigen Personalfaszikel wurden um 1800 nach Pertinenzprinzip angelegt.
Fir andere Provinzen miussten dhnliche Informationen mithsam aus der Korres-
pondenz der Provinzidle mit den Rektoren der einzelnen Kollegien und dem rémi-
schen General zusammengestellt werden. Soweit als mdoglich, wurden Perspektiven
aus der Oberrheinischen und Niederrheinischen Provinz, den Niederlanden, Belgien,
Polen, der iberischen Halbinsel, sowie Mittel- und Siidamerika integriert. Allerdings
beansprucht die vorliegende Darstellung keineswegs Vollstdndigkeit. Zahlreiche Ver-
gehen wurden ndmlich entweder nicht angezeigt, haben keine direkt identifizierba-
ren Dokumente hinterlassen oder sind so verstreut dokumentiert, dass ihr Auffinden
fiir mich unmaglich war. Zudem muss selbst die erhaltene Uberlieferung als durch-
weg liickenhaft beschrieben werden, was statistische Aussagen oder Schatzungen fiir
die Verbreitung von sexueller Nonkonformitat deutlich erschwert. Ein umfassendes
Bild tiber normabweichendes Verhalten konnte am ehesten durch eine exakte Aus-
wertung aller vom General der Jesuiten in Rom an eine jeweilige Provinz gesandten
Briefe (epistulae), der Beratungsunterlagen einer Provinz (consultationes), die
Qualifikationsunterlagen die ersten Geliibde (informationes ad gradum),” fiir die

6 Eine Ausnahme bilden die vorbildlichen Studien von Hans Jiirgen Rade: Missbhrauch und Klos-
terhaft im Hochstift Paderborn. Der Missbrauch von minderjahrigen Méadchen 1789 in Verlar
durch den Kapuziner Linus Hasse. In: Westfélische Zeitschrift 171 (2021), S. 251-297; Hans Jiirgen
Rade: Der Verler Missbrauchsskandal von 1874. In: Heimat Jahrbuch Kreis Glitersloh 2023 (2022),
S. 72-81; 217-218; Hans Jirgen Rade: Der Misshrauch von minderjahrigen Mddchen durch den
Sandebecker Kaplan Joseph Hengsbach (1907) und seine Folgen. In: Jahrbuch fiir mitteldeutsche
Kirchen- und Ordensgeschichte 18 (2022), S. 40-54.

7 Der Ausdruck ,sexualisierte Gewalt“ wird bewusst vermieden, weil er m. E. insinuiert, dass die
Sphére der Sexualitdt nur eine periphere Rolle spielt.

8 Ulrich L. Lehner: Enlightened Monks: The German Benedictines 1740-1803. Oxford 2011; Ulrich
L. Lehner: Monastic Prisons and Torture Chambers: Crime and Punishment in Central European
Monasteries, 1600-1800. Eugene, OR 2013; Ulrich L. Lehner: Ménche und Nonnen im Kloster-
kerker. Ein verdréngtes Kapitel Kirchengeschichte. Kevalaer 2015.

9 Ein schones Beispiel etwa in STAM: 15/453, ,ludicium de examinatis [...] pro gradu (1626-1736),*
fol. 145-185. Zur Bedeutung der informationes siehe Markus Friedrich: Government and Informa-
tion-Management in Early Modern Europe. The Case of the Society of Jesus (1540-1773). In: Jour-
nal of Early Modern History 12 (2008), S. 539-563.



1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums? =—— 3

Profess-Geliibde, flir theologische Examina (pro gradu), Evaluationen fiir Ordens-
amter (informationes ad gubernandum)'® sowie aller annalistischen Aufzeichnun-
gen (litterae annue; historia domus, historia provinciae)11 erzielt werden.

Um aber zumindest einen Einblick zu geben, mit wie vielen Jesuiten man es
in der Oberdeutschen Provinz im siebzehnten Jahrhundert zu tun hat, sind die
vorhandenen Personalstatistiken hilfreich. Es ist wohl von etwa 650 bis 800 Jesui-
ten — 1650 hatte die Oberdeutsche Provinz 637 Mitglieder'® und im Jahr 1680"
803 — auszugehen, die liber zwanzig Kollegien, zwei Noviziatshduser und funf-
zehn Residenzen bzw. Missionsstationen verteilt waren. Nahme man die Aussa-
gen kritischer Stimmen wortlich (Kap. 5), dass jedes Kolleg zumindest ein paar
Mitglieder — also zumindest zwei — mit problematischem Sexualverhalten, das
sich nicht unbedingt in einem Schriftverkehr mit dem General niedergeschlagen
hat, aufwies, kime man bei auf wenigstens vierzig Tater von allen mdglichen Se-
xualvergehen in einer Generation oder 5 Prozent von 800 Jesuiten.* Zihlte man
alle Niederlassungen, kime man auf 74 oder 9.25 Prozent der Mitglieder.” Die
meisten der aufgrund von Delikten entlassenen Jesuiten scheinen ibrigens scho-
lastici approbati (s. Kap. 4) gewesen zu sein.

Fiir die Gesellschaft Jesu selbst waren Falle des sexuellen Missbrauchs von Schul-
kindern und Schutzbefohlenen ein besonders schwerwiegendes Argernis. SchlieRlich

10 Siehe zum Beispiel die 4 Béinde der polnischen Provinz von 1726-1734 in ONB: 4 Bde. Cod.
12362-12365.

11 Zu den weniger bekannten Quellen gehort eine bisher nicht publizierte Geschichte der Ober-
rheinischen Provinz im Nachlass Leopold von Ranke, siehe in SYCU-R: Ms. 102.

12 Bernhard Duhr: Geschichte der Jesuiten in den Landern deutscher Zunge, Bd. 2/1. Freiburg
1913, S. 200.

13 APECES]: Sign. 40-3, 45, s. pag. Davon waren 35 Novizen.

14 Die John-Jay-Studie iiber sexuellen Missbrauch in den USA von 1950 bis 2002 fand, dass etwa
4 % des Klerus sexuellen Missbrauch begangen hat. 69 Prozent der Tater waren als Kinder selbst
missbraucht worden. Siehe den Uberblick bei Karen J. Terry: Child sexual abuse within the Catho-
lic Church: a review of global perspectives. In: International Journal of Comparative and Applied
Criminal Justice 39 (2015), S. 139-154.

15 Dies geht von der Voraussetzung aus, dass die Personalprobleme der Provinz Aquitanien, der
Jarrige angehorte, und die der Oberdeutschen Provinz strukturell ahnlich waren. Dies geht m. E.
aus den Beschreibungen der Félle sexueller Gewalt hervor. ,Sollte ich alle diejenigen nennen,
welche unter ihrer Anfiihrung in diese Stinde verfallen sind, so miifite ich bey dem grofien Colle-
gium zu Bordeaux anfangen, und diirfte bis Fontenay keines vorbey gehen, denn in jeglichem
derselben ist die Geilheit dieser Art ausgeiibet worden. Hande konnen sie nicht von unreinen
Betastungen, und ihren Mund nicht von Kiissen enthalten; und diejenigen Schiiler, welche etwas
weiter sehen, pflegen ofters unter einander zu sagen: Der oder jener Schiiler stellet unsers Lehr-
meisters Liebste vor,“ siehe Pierre Jarrige: Nachricht von den vielen Lastern, welche die Jesuiten
in der Provinz Quienne begangen haben. n.p. 1761, S. 57.



4 —— 1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums?

verstand sie sich als fithrender katholischer Schulorden, der sich von den Skandalen
um die Piaristen demonstrativ unterscheiden wollte, die 1646 deswegen vom Heiligen
Stuhl sogar zeitweise zu einer Kongregation herabgestuft worden waren.'® Falle sexu-
eller Normverletzungen passten nicht in die inszenierte Keuschheit des Ordens.”
Diese Inszenierung ist bei der Quelleninterpretation ebenso zu beachten wie die Hete-
ronormativitdt frihneuzeitlicher Sexualitét, die nicht nur jeden aufSerehelichen Ge-
brauch der Sexualitdt ahndete (und auch den Gebrauch der Sexualitdt innerhalb der
Ehe strikt normierte), sondern vor allem jede homosexuelle Handlung unter schwere
Strafe stellte. Da im vorliegenden Band das Spektrum aller damals als Sexualdelikte
verstandenen Falle Darstellung findet, werden daher auch homosexuelle Beziehun-
gen, die mitunter einvernehmlich waren, analysiert, sowie Falle von Selbstbefriedi-
gung, die sich in Dokumenten niedergeschlagen haben.

Da die viele der vom Orden identifizierten Téter selbst Priester waren, erschien
es wichtig, dem Leser zundchst die allgemeine Erwartungshaltung zu erlautern, die
ein Mensch der Frithen Neuzeit an einen katholischen Priester herantrug (Kap. 2).
Der Kleriker war auf den Vertrauensvorschuss, dem ihm Glaubige entgegenbrachten,
angewiesen, verspielte aber dieses symbolische Kapital, wenn er Normen {ibertrat
und sich etwa tiberméafSigem Alkoholkonsum oder frei ausgelebter Sexualitit hingab.
Diese Erwartungshaltungen schérfen die hermeneutische ,Linse“ fiir die Interpreta-
tion frithneuzeitlicher Quellen, die es erlaubt, Dokumente iiber Klerus und sakra-
mentales Leben auch als inszenierte Symbolik zu lesen.

Die zweite Voraussetzung fiir das Verstehen der vorliegenden Studie ist die
Definition von sexueller Gewalt (Kap. 3). Sie wird im Anschluss an die Studie von
Franziska Loetz als bewusste Einschrankung des Handlungsspielraums einer Per-
son durch physische Gewalt, spirituellen Druck oder psychologische Manipulation
verstanden, welche anderen korperliche Intimitdt ochne freie Zustimmung zumutet.
Konsequenterweise wurden daher methodisch auch jene Vergehen zur sexuellen
Gewalt gerechnet, welche die Frithe Neuzeit als rein sexuelle Nonkonformitat oder
Devianz verstand, wie etwa eine ,einvernehmliche“ Beziehung von einem Priester
und einer Frau aus der Pfarrei, da letztere in einem spirituellen Abhéngigkeitsver-
héltnis zum Tater stand.

Die Gesellschaft Jesu hatte als grofter katholischer Orden immensen Einfluss
auf das Leben der Kirche. Sie stellte zwar seit ihrem Beginn im sechzehnten Jahr-
hundert der Welt das heroische Ideal jesuitischen Lebens vor Augen, war sich

16 Karen Liebreich: Fallen order: intrigue, heresy, and scandal in the Rome of Galileo and Cara-
vaggio. New York 2004.

17 G. Richard Dimler: The Imago Primi Saeculi: Jesuit Emblems and the Secular Tradition. In:
Thought 56 (1981), S. 433-448.



1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums? =—— 5

aber bewusst, dass nicht jeder, der zu Noviziat oder Geliithden zugelassen wurde,
diesen Erwartungen entsprach (Kap. 4). Daher wurden die Mitglieder streng iiber-
wacht und ein System etabliert, das die Oberen {iber Normverletzungen infor-
mierte.'® Hatte ein Jesuit schwere Vergehen begangen, konnte er ausgeschlossen
werden. Dieses Strafmittel wurde weitaus hdufiger angewendet als bisher ange-
nommen. Problematisch wurde es aber, wenn ein Jesuit, der Priester war, entlas-
sen wurde, weil er auch nach der Dimission Kleriker blieb. Man stellte dem
Dimittierten einen Entlassungsbrief aus, in dem die Vergehen unerwéahnt blieben,
so dass er in einem Bistum Anstellung finden konnte. Daher lassen sich aus den
Grinden fir eine Dimission und den spateren Lebensstationen dieser Priester
womdglich Geflechte von Normenverletzungen oder sexueller Nonkonformitét
rekonstruieren. Wurde ein Jesuitenpriester etwa wegen homosexueller Beziehun-
gen entlassen und fand Aufnahme im Di6zesanklerus, wére der Frage nachzuge-
hen, ob es Hinweise auf eine homosexuelle Subkultur im Weltklerus gibt. Die
Dimission aus dem Orden konnte aber auch freiwillig erfolgen.

Lutheraner, Calvinisten und Sozinianer sahen im Jesuitenorden die Speerspitze
der Gegenreformation und identifizierten ihn mit den Lastern, die man auch im
Katholizismus sah. Allerdings gab es auch zahlreiche innerkatholische Stimmen,
welche dem Orden kritisch bis ablehnend gegentiiberstanden und Nachrichten
uber jesuitische Paderasten, von Homosexualitéit gepragte Jesuitenschulen und an-
dere moralische Normverletzungen in ihren Schriften publik machten. Bisher
haben sich die meisten Historiker nicht mit dem Wahrheitswert dieser Anschuldi-
gungen befasst, sondern sie als rhetorische Inszenierung eines pathologischen,
frithneuzeitlichen Jesuitenhasses abgetan. Untersucht man aber gerade jene Quel-
len kritisch, die von ehemaligen Jesuiten stammen, finden sich unter den Schichten
polemischer Attacken verldssliche Beschreibungen sexueller Verhaltensmuster. Jar-
rige und Bisschop stellten etwa aus ihrer Kenntnis Frankreichs und der Nieder-
lande Félle jesuitischer Devianz dar, wie sie sich exakt zur selben Zeit auch in der
Oberdeutschen Provinz zutrugen. Die Parallelen reichen von sadistischen Obsessio-
nen bis zur Entkleidung von Schiilern bei einer Theaterprobe. Karl Heinrich Ritter
von Langs Amores Marelli*® (1815) nahm man als Quelle nicht einmal mehr zur

18 Siehe dazu die magistrale Studie von Markus Friedrich: Der lange Arm Roms?: Globale Ver-
waltung und Kommunikation im Jesuitenorden 1540-1773. Frankfurt 2011.

19 Karl Heinrich von Lang: Reverendi in Christo patris Jacobi Marelli Soc. Jesus. Amores: E scri-
niis provinciae Superioris Germaniae Monachi nuper apertis brevi libello expositi. Miinchen
1815; Karl Heinrich von Lang: Abenteuer des ehrwiirdigen Pater Jacob Marell, Mitgliedes der Ge-
sellschaft Jesu: entlehnt aus Actenstiicken, welche in den Archiven des Jesuitenordens in Miin-
chen aufgefunden worden sind. Bautzen 1845; Karl Heinrich von Lang: Die Knabenliebschaften
des Jesuitenpaters Marell. Hg. von Karl von Hutten. Leipzig 1890.



6 —— 1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums?

Kenntnis,® obwohl bereits Paul Maria Baumgarten 1932 auf seine akkurate Quellen-
edition und Einschatzung der Aktenlage hingewiesen hatte: ,Ich konnte mich [...] so-
wohl von der Wahrheit der Behauptung Langs, dass er aus einer Menge von Fallen
nur einige notiert habe, als auch davon tiberzeugen, dass von den viel zahlreicheren
Féllen nur keine Kunde auf uns gekommen, weil entweder keine Anzeige bei den
Oberen erfolgte oder die betreffenden Akten uns nicht erhalten sind.“** Daher pla-
diert dieses Kapitel dafiir, die ,Skandalgeschichten“ als Quelle ernst zu nehmen und
keinesfalls zu tibergehen (Kap. 5).

Mit Kap. 6 beginnt eine Reihe von Fallstudien, in denen die Félle sexueller Ge-
walt und Normverletzung vor allem im Umfeld jesuitischer Schulen untersucht wer-
den. Sie widerlegen die beschonigende und verzerrende Darstellung des ansonsten
verdienstvollen Historikers und Jesuiten Bernhard Duhr, der moralische Defekte in
der Gesellschaft Jesu stets heruntergespielt und in einem ansonsten umféanglichen Ar-
chivalientiberblick den gesamten Bestand der Entlassungsakten mit Schweigen tber-
gangen hat. Er musste die Akten gekannt haben, da er nahezu alle vorher und
nachher im Findbuch genannten Faszikel genau beschrieb. Dadurch erhielt der
Leser den Eindruck, dass es im Orden kaum Disziplinprobleme gab und dass Félle
wie der des Jakob Marell (s. u.) eine Ausnahme waren. Er charakterisierte daher die
1815 durch Karl Heinrich Ritter von Lang erschienene Aktenedition als ,,unzuverlas-
sig“ und warf ihm vor, dass sein Anspruch, leicht ,hundert und unzéhlige“ Sexualde-
likte unter Jesuiten aus den Akten erheben zu konnen, in den Archivalien keinen
Anhaltspunkt finde.”* Anstatt aber Langs Quellenfund differenziert darzustellen, hat
er durch seine Verunglimpfung Generationen von Historikern davon abgehalten,
den Hinweisen Langs nachzugehen. Zudem zitierte er ihn bewusst falsch, um ihn als
unglaubwiirdigen Jesuitenhasser zu inszenieren. Denn Lang hatte nie von ,unzahli-
gen“ Féllen gesprochen, sondern lediglich von ,hundert wenn nicht zweihundert“
(centum aeque et ducenta proferre posse testamur),> die man wohl auch leicht erhe-

20 Eine riihmliche Ausnahme bilden die bahnbrechenden Studien von Friedrich: Der lange Arm
Roms?; Markus Friedrich: Die Jesuiten: Aufstieg, Niedergang, Neubeginn. Miinchen 2018; Markus
Friedrich: The Jesuits: A History. New Haven 2022.

21 Paul Maria Baumgarten: Ordenszucht und Ordensstrafrecht: Beitrdge zur Geschichte der Ge-
sellschaft Jesu besonders in Spanien. Traunstein 1932, S. 164. Baumgarten zeigt seine antisemiti-
schen Vorurteile deutlich, wenn er die Gesellschaft Jesu fiir die Aufnahme jiidisch-stimmiger
Katholiken kritisiert, siehe ebd., IX; 104; 520-521.

22 Bernhard Duhr: Zur Geschichte des Jesuitenordens I. In: Historisches Jahrbuch 25 (1904),
S. 129-167; Bernhard Duhr: Geschichte der Jesuiten in den Léndern deutscher Zunge, Bd. 3. Min-
chen-Regensburg 1921, S. 262; Baumgarten: Ordenszucht und Ordensstrafrecht: Beitrdge zur Ge-
schichte der Gesellschaft Jesu besonders in Spanien, S. 28.

23 Lang: Amores Marelli, S. IV.



1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums? = 7

ben konnte, wollte man sich durch den gesamten Bestand einschliefslich der chroni-
kalischen Litterae Annuae arbeiten. Der bekannteste und seltsamste Fall sexuellen
Missbrauchs ist wohl der des ehemaligen Provinzprokurators Jakob Marell/Morell,
der 1699 aus der Gesellschaft Jesu in Ebersberg entlassen, aber im néchsten Jahr in
Wien als Mitglied der ésterreichischen Provinz aufgenommen wurde, dort ein zwei-
tes Mal das Noviziat durchmachte und 1701 erneut die Geliibde ablegte. Die Opfer
Marells wie auch anderer Jesuiten waren oft die Sohne adliger Familien, fiir
die der sexuelle Missbrauch einen enormen Ehrverlust bedeutete. Er scheint
sie gerade deswegen ausgewdhlt zu haben, weil ihre Abkunft es weniger wahr-
scheinlich machte, dass diese den Delinquenten denunzierten. Die Bandbreite
sexueller Handlungen, die diese Jesuiten vollzogen, reichte von erzwungener
Intimitat, Vergewaltigung, Oral- und Analverkehr, gegenseitiger Selbstbefrie-
digung bis hin zu sadistischen Auspeitschungen der Schiiler. Unter den Opfern
finden sich Schiiler vom dreizehnten bis siebzehnten Lebensjahr, junge Jesui-
ten, Madchen und Frauen, aber auch Nonnen.

Mit dem Ende der alten Gesellschaft Jesu durch die papstliche Unterdriickung
des Ordens 1773 endete zwar die Tragerschaft der katholischen Schulen, aber
nicht die Involvierung einzelner fritherer Ordensmitglieder in sexuellem Miss-
brauch. Der Fall, der in Kap. 7 zur Darstellung kommt, ist der des ehemaligen Je-
suiten Maximilian Gill, der sich nach 1773 als Hauslehrer und Repetitor in Mainz
verdingte. Er missbrauchte nicht nur alle bei ihm lebenden Studenten, sondern
auch zahlreiche Kinder, manche erst zehn oder elf Jahre alt. Obwohl Gill als Mis-
sionar in Mexiko tdtig war, ist es bisher nicht mdglich gewesen, auch Miss-
brauchsfélle aus seiner amerikanischen Zeit zu identifizieren. Zudem offenbart
das Leben des Exjesuiten einen guten Einblick in die homosexuelle Subkultur in
einer katholischen Stadt des achtzehnten Jahrhunderts.

Maximilian Gill furchtete, fiir seine zahlreichen Verbrechen offentlich degradiert
und dem Scharfrichter iibergeben zu werden. Der Ritus der Degradierung erlaubte
es namlich einem Bischof, einen Kleriker unwiderruflich aus dem Priesterstand zu
entfernen, wodurch er auch das privilegium fori verlor und von weltlichen Autorita-
ten nach sakularem Strafrecht verurteilt werden konnte. Im Fall Gill entschied sich
der Mainzer Kurfiirst und Erzbischof aber schlieSlich fiir lebenslangen Kerker.
Kap. 8 untersucht diesen Ritus, der eigens fir schwere Vergehen, wie etwa be-
stimmte Sexualdelikte, vorgesehen war. Vor allem wenn die Verbrechen eines Kleri-
kers offentlich bekannt waren, schritt ein Bischof zu dieser spektakulédren Strafe, die
in den liturgischen Biichern genau geregelt war. Allerdings stand die Degradierung
in einem Spannungsverhaltnis zur Lehre vom unausldschlichen Pragemal (character
indelibilis), das der Priester durch seine Ordination empfing. Dennoch versuchte das



8 —— 1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums?

Ritual dieses so weit als moglich unwirksam zu machen. Die formale Degradierung
als schwerste Strafe fiir einen Kleriker blieb bis zur Einfiihrung des neuen kirchli-
chen Gesetzbuches CIC 1917 in Kraft und fand sich in den liturgischen Biichern bis
zur Liturgiereform des Zweiten Vatikanischen Konzils im zwanzigsten Jahrhundert,
auch wenn sie wohl zuletzt im neunzehnten Jahrhundert vollzogen worden war.



2 Der gute Ruf des Priesters als
sein symbolisches Kapital

Symbolisches Kapital war in der Frithen Neuzeit besonders wichtig wegen den or-
ganisatorisch unterentwickelten Formen der Kreditiiberwachung. Als stiller Ver-
trauensvorschuss reduzierte es die soziale Komplexitét, weil man ja nicht jeden
Handelspartner eigens tiberpriifen konnte, und erlaubte, deren Verhalten vorherzu-
sehen und die eigenen Handlungen entsprechend zu planen. Die Unsicherheit, der
Partner konne betrtigen, wurde so eingedéimmt.24 Freundschaften, die anders als
Handelskontrakte zeitlich unbegrenzt waren, verstarkten diese Bande, wurden da-
durch aber auch mehr ékonomisch zentriert.” Vertrauen gewann man aus Informa-
tionen und Erfahrungen, doch gerade die Untibersichtlichkeit der gegenseitigen
Abhéngigkeiten machte es oft unmdglich, selbst diese Erfahrungen zu sammeln, so
dass dem symbolischen Kapital umso mehr Bedeutung zukam. Dieses konnte ange-
héuft werden durch symbolkonforme Handlungen. Daher musste etwa ein Kauf-
mann jegliches Verhalten vermeiden, das Vertrauen zerstorte, und darauf bedacht
sein, seinen guten Ruf und damit auch sein symbolisches Kapital auszubauen, wofiir
etwa auch die symbolische Selbstdarstellung eine wichtige Rolle spielte.”® Versteht
man symbolisches Kapital daher zundchst als soziales Prestige, erlaubt dies, auch die
Geschichte des frithneuzeitlichen katholischen Klerus mit neuem Erkenntnisgewinn
zu untersuchen.?’ Dabei stellen sich zunéchst Fragen, wie sich der Ruf des Priesters
bildete und was ihn zerstorte, aber auch wie Quellen tiber ihn und seine Tatigkeiten
zu interpretieren sind. Zuletzt ist die Frage zu beantworten wie staatliche Stellen
dem symbolischen Kapitalverlust des Klerus im achtzehnten Jahrhundert im Josephi-
nismus zu begegnen versuchten.

24 Laurence Fontaine: The Moral Economy. Poverty, Credit, and Trust in Early Modern Europe.
Cambridge 2014, S. 268-270; Anthony Giddens: Modernity and Self-Identity. Cambridge 1991,
S. 244.

25 Allan Silver: Friendship and trust as moral ideals: an historical approach. In: Archives eu-
ropéennes de sociologie. European journal of sociology 30 (1989), S. 274-297.

26 Jorun Poettering: Handel, Nation und Religion. Kaufleute zwischen Hamburg und Portugal im
17. Jahrhundert. Gottingen 2019, S. 237-242.

27 Bourdieus Konzept geht weiter und differenziert in soziales, kulturelles und symbolisches Ka-
pital. Pierre Bourdieu: Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. In: Handbuch
Bildungs- und Erziehungssoziologie. Hg. von Ullrich Bauer. Cham 2012; Pierre Bourdieu: The
Forms of Capital. The Sociology of Economic life, London; New York 2018. Vgl. auch Pierre Bour-
dieu: Social Space and Symbolic Power. In: Sociological Theory 7 (1989), S. 14-25; Pierre Bourdieu:
Zur Soziologie der symbolischen Formen, 12. Auflage Aufl. Frankfurt am Main 2020 (Suhrkamp-
Taschenbuch Wissenschaft 107).

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-002


https://doi.org/10.1515/9783111311142-002

10 —— 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital

2.1 Der Vertrauensvorschuss fiir den Kleriker

Der Priester genoss unter den Glaubigen seiner Pfarrei einen Vertrauensvor-
schuss. Er brauchte dieses symbolische Kapital auch mehr als andere Berufsgrup-
pen. Ahnlich dem Kaufmann hatte er etwa als Pfarrer mit einer Vielzahl von
Individuen zu tun, die sich nur gering durch Zuzug oder Wegzug, sondern nur
durch Hochzeit, Geburt oder Tod dnderten. Er war daher in ein relativ stabiles
Beziehungssystem eingewoben, in dem er die an ihn gerichteten Erwartungen zu
erfillen hatte, um weiterhin symbolisches Kapital zu akkumulieren. Er war bei
allen wichtigen Ereignissen zugegen und représentierte die Kirche bei Eheschlie-
Bung, Taufe, und Beerdigung. In der Sonntagsmesse schliipfte er gar in die per-
sona Jesu Christi selbst und vollbrachte den Wandel von Brot und Wein in den
Leib und das Blut Christi. Auflerdem vertraute man dem Priester in der Beichte
die intimsten Stinden an. Missbrauchte er dieses Vertrauen, drohten ihm nicht
nur hochste kirchliche Sanktionen wie die Exkommunikation, sondern auch die
Achtung durch die Gemeinde. Der Pfarrer hatte zudem darauf zu achten, auf der
einen Seite die Pfarrkinder im Glauben zu erziehen, ihnen die grundlegenden
Morallehren beizubringen, beides aber auch vorzuleben. Je mehr er die Uberein-
stimmung von Leben, Lehre und an ihn gestellte Erwartungen erreichte, desto
hoher war sein symbolischer ,Kredit,“ der auch einen kleinen einmaligen Fehl-
tritt, wie etwa der iberméfiige Konsum von Bier und Wein, wettmachen konnte.
Der Priester stand aber auch in 6konomischen Beziehungsgeflechten. Oft genug
war dem Pfarrhof ein Bauernhof angegliedert, in dem Bedienstete fiir ihn und sein
Auskommen arbeiteten. Zudem hatte er als rector ecclesiae ein gewichtiges Wort
iiber die Vergabe von Auftragen der Pfarrei. Mit den Reichen musste er sich gut stel-
len, um die Spenden an die Pfarrei aufrecht zu erhalten, aber auch mit den Armen,
fur die er mit Almosen zu sorgen hatte. Wusste er von einem Diebstahl, musste er
zwischen Bestohlenem und Eigentiimer vermitteln, und hob der Bécker den Brot-
preis unméfig an, wurde erwartet, dass er ihn von einem gemafigteren tiberzeugte.
Der Priester musste mit den Notleidenden und Alten genauso solidarisch sein, wie
mit den Reichen und Jungen, eben weil diese Solidaritat zum symbolischen Erwar-
tungsprofil des Priesters gehorte. Diese verschiedenen Beziehungsgeflechte trugen
unterschiedliche Erwartungshaltungen an ihn heran und fiihrten notwendigerweise
zu Spannungen oder Konflikten. Das Kapitalgeflecht des Priesters war daher wohl
nicht weniger kompliziert als das eines Kaufmanns.” Ahnliches ist auch von den Or-
densgeistlichen anzunehmen. Sie interagierten mit Vertretern der Ziinfte und Gilden,

28 Fontaine: The Moral Economy, S. 268-270.



2.1 Der Vertrauensvorschuss fiir den Kleriker = 11

vergaben Auftrége fiir ihre Kloster, oder waren als Trager von Schulen mit der Bevdl-
kerung in inniger Weise vernetzt.

Beide, Priester und Gemeinde, hatten ihre je eigenen Erwartungen, Werte
und Normen. Der ganz von Seeleneifer verzehrte Priester etwa, mochte in seiner
Pfarrei nur die mangelnde Realisierung kirchlicher Normen sehen und diese im
Beichtstuhl und von der Kanzel mit Wucht verdammen. Ein wenig am Glaubens-
eifer interessierter Priester konnte hingegen im Alkoholkonsum aufgehen, bis ihn
die Pfarrgemeinde beim Bischof anzeigte. Beide Verhaltensweisen aber schadig-
ten die Stellung des Pfarrers, weil sie das Vertrauen der Pfarrmitglieder in ihn
untergruben. Konnte man dem Priester wirklich das Intimste erzédhlen, da er
doch jeden forsch im Beichtstuhl ausforschte und so als neugieriger ,Spion“ in
Erscheinung trat? War dem betrunkenen Pfarrer, der die korrekte Taufformel
nur gelallt hatte, noch als Reprdsentant Christi zu vertrauen? Missbrauchte der
Priester, der die Taufe verweigerte, weil er dafiir nicht bezahlt wurde, seine
Amtsgewalt? Der Gemeindepfarrer musste sein Kapital legitim einsetzen, um es
nicht leichtfertig zu verlieren, sich aber auch in seinem Lebensstil des ihm ge-
schenkten Vertrauensvorschusses wiirdig erweisen. Die Jesuiten waren zwar in
der Regel nicht als Pfarrer in Gemeinden tétig, mussten aber ein dhnliches Erwar-
tungsprofil erfiillen, vor allem durch ihre regelkonforme Feier der Sakramente,
Predigten, Beichthoren und den Schulunterricht. Der jesuitische Beichtvater ver-
ringerte daher sein symbolisches Kapital und das seines Ordens, wenn er Poniten-
ten vergraulte oder gar misshrauchte. Daher schritt der Ordensobere auch oft
ein, wenn sich Glaubige tiber das Verhalten von Ordenspriestern beschwerten.

Ein besonders in der Frithen Neuzeit oft moniertes Verhalten war tiberméfi-
ger Alkoholkonsum. In den Gemeinden beméngelte man dann den ,unpriesterli-
chen“ Lebenswandel des Pfarrers, der wie ein gemeiner Trinker im Wirtshaus
anzutreffen war. Er hatte sich schliefllich von den Lastern seiner Gemeinde abzu-
heben. Aber auch die Bischofe oder Ordensobere schritten ein, wenn ein alkoholi-
sierter Priester das symbolische Kapital in seiner Gemeinde, und damit das der
Kirche selbst aufs Spiel setzte. Der Freisinger Fiirsthischof ermahnte daher seinen
Klerus wiederholt, das ,ungeschickte Frequentieren“ der Wirtshduser zu unter-
lassen, wo sie ,sich mit Tobackh und Weisspier trincken zu grofier Argernis ande-
rer anzechen und allerhand Ungebiihr veriiben.“*° 1681 scheint sich am Anger in
Minchen sogar eine Art Stammtisch von Priestern allabendlich eingefunden zu
haben.*® Der Regenshurger Generalvikar begegnete sogar im selben Jahr in Miin-

29 AEM: AA001/1, R290 Dekret des Freisinger Bischofs vom 4. Mai 1694 zur Vermeidung von
Tabak und Weifibier.
30 Ebd.



12 —— 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital

chen des nachts einem ,vollbezechten Priester auf 6ffentlicher Gasse“, der ihn
mit Schimpfworten maltréatierte, als ihn der Kirchenmann zur Heimkehr ermahnt
hatte. Resignierend schrieb daher Kanonikus Wandreis: ,Das tdgliche Volltrinken
ist bey manchen schon die Gewohnheit.“*!

2.2 Die Semantik des Beichtstuhls

Eine zentrale Erwartung an jeden Priester nach dem Konzil von Trient (1545-1565)
war nicht nur dessen unbedingte Verschwiegenheit iiber das in der Beichte Gespro-
chene, sondern auch seine Spendung des Sakraments nach kirchlichem Ritus. Ein
betrunkener Geistlicher oder einer, der die falsche Absolutionsformel verwendete
oder ausliefs, oder ein Kleriker, der unangenehme Nachfragen stellte, geniigte dem
symbolischen Anforderungsprofil nicht mehr. Dieses ist durch zahllose Dokumente
belegt, in denen sich Pfarrmitglieder beim Dekan oder Bischof beschwerten. Daher
greift die einseitige Darstellung der Beichte als Mittel sozialer Kontrolle oder Diszi-
plinierung zu kurz.*

Ein besonders markantes Beispiel fiir diese Perspektive findet sich in einem
Text von Richard van Dilmen (1937-2004), dem grofSen Kulturhistoriker der Fri-
hen Neuzeit.® Er attestierte, dass die Beichte in der Frithen Neuzeit ,sicherlich*
nur von Frommen als Gewissensleitung ernst genommen wurde, ,wohingegen
das gewohnliche Kirchenvolk die Beichte mehr als ein &duflerliches Ritual betrach-
tete und bestenfalls als Gelegenheit, sich vom Schuldgefiihl zu befreien.** Auf
den ersten Blick scheint das eine distanzierte Beschreibung. Bohrt man aber ein
wenig tiefer, werden Probleme sichtbar. Denn zum einen werden bei van Diilmen
die ,Frommen“ dem ,gewohnlichen Kirchenvolk“ gegentiibergestellt. Der Gegen-
begriff zum Frommen ist aber der Unfromme. Damit scheint er anzunehmen,
dass nur eine kleine Schicht von Devoten als fromm, die grofse Mehrheit als un-
fromm oder weniger fromm qualifiziert werden miisse.

31 AEM: AA001/1, R2125, Bild 108 Bericht des Rupert Wandreis vom 17. Mérz 1681 an den Fiirsthi-
schof; s. AA001/1, GR.PR.128, Sitzungsprotokoll Geistlicher Rat vom 9. April 1711, Bild 89f. tiber die
Verhaftung von Geistlichen in Wirtshéusern.

32 Ulrich L. Lehner: The Inner Life of Catholic Reform. From the Council of Trent to the Enligh-
tenment. New York; Oxford 2022, S. 15-17; 101-107.

33 Aus seinem reichen Oeuvre seien nur angefiihrt Richard van Dillmen: Kultur und Alltag in
der frithen Neuzeit: Das Haus und seine Menschen, 16.-18. Jahrhundert, Bd. 1. Miinchen 1995; Ri-
chard van Diillmen: Kultur und Alltag in der frithen Neuzeit: Dorf und Stadt, 16.-18. Jahrhundert,
Bd. 2. Miinchen 1992; Richard van Dulmen: Kultur und Alltag in der friithen Neuzeit: Religion,
Magie, Aufkldrung, 16.-18. Jahrhundert, Bd. 3. Mtiinchen 1994.

34 Richard van Dillmen: Die Entdeckung des Individuums, 1500-1800. Frankfurt 1997, S. 43.



2.2 Die Semantik des Beichtstuhls == 13

Soziologisch ist es zwar sicher richtig, anzunehmen dass es sogenannte ,reli-
gious superachievers“ gibt, allerdings stellt sich die Frage, ob man die Mehrheit
der Kirchgénger derart simplifizierend als ,unfromm® bezeichnen kann. Zum
einen unterschied nédmlich die frithneuzeitliche katholische Theologie selbst zwi-
schen perfekter Reue (contritio) und unvollkommener Reue (attritio) und lehrte,
dass letztere fiir die Siindenvergebung vollig ausreichend sei. Das aber bedeutete,
dass man aus der normativen Sicht dieser Konfession einem Katholiken, der aus
Furcht vor ewiger Verdammnis und um sich von einem Schuldgefiihl zu befreien,
keineswegs als ,unfromm* bezeichnen durfte oder konnte. Er hatte zwar nicht
die erstrebenswerte Gottesliebe aber wer besaf diese schon?* Selbst auf der
Biithne eines spanischen Jesuitentheaters erinnerten im siebzehnten Jahrhundert
die Schauspieler ihre Zuschauer daran, dass der Mensch vielleicht das persén-
liche Siindenbekenntnis (,yo confieso“) mehr benétige als die Absolution,*® quali-
fizierte diese Sichtweise also ganz und gar nicht als unfromm.

Damit zeigt sich, dass van Dulmen einen anachronistischen Mafistab von in-
nerer Gewissensleitung in den Text hineinliest, der die Interpretation umso un-
scharfer macht, wenn man beriicksichtigt, dass er ,Kirchenvolk® nicht weiter
differenziert. Waren denn alle Altersgruppen und alle sozialen Schichten dhnlich
oder gab es Unterschiede? Haben Kindern keine andere religiése Bindung als
junge Erwachsene und alte Menschen? Eine solche ,one size fits all“-Sicht elimi-
niert zudem die personale Handlungsebene: Menschen, die sich jederzeit dazu
entscheiden konnen, in unterschiedlichem Ausmaf? ihre religise Betdtigung indi-
viduell auszuhandeln, werden als gleichbleibende ,Masse“ und ihre Glaubens-
einstellung als zeitloser ,Block“ verstanden, was der Dynamik religiéser Prozesse,
wie sie Historiker, Psychologen und Soziologen freigelegt haben, widerspricht.*’

Legt man ferner den normativen Standard der Zeit an, ist die Exkulpation vom
Schuldgefiihl, keineswegs gleichzusetzen mit einer unfrommen Gebrauchsweise

35 Lehner: The Inner Life, S. 20; 103-104.

36 Hilaire Kallendorf: Staging Penance: Scenes of Sacramental Confession in Early Modern Spa-
nish Drama. In: Casuistry and Early Modern Spanish Literature. Hg. von Marlen Bidwell-Steiner,
Michael Scham. Boston; Leiden 2022.

37 Lehner: The Inner Life, S. 133-135; Roger Finke, Rodney Stark: The Dynamics of Religious Econo-
mies. In: Handbook of the Sociology of Religion. Hg. von Michelle Dillon. Cambridge 2003. Zur na-
tlirlichen Fluktuation religioser Intensitét siehe etwa Eric D. Wesselmann/Laura E. VanderDrift/
Christopher R. Agnew: Religious Commitment: An Interdependence Approach. In: Psychology of Re-
ligion and Spirituality 8 (2016), S. 35-45. Zur Prozesshaftigkeit von religiosen Anschauungen siehe
etwa James D. Davidson, Dean D. Knudsen: A New Approach to Religious Commitment. In: Sociolo-
gical Focus 10 (1977), S. 151-173. Auch die Phédnomene der multiplen Konversionen in der Frithen
Neuzeit wie des religiosen Wachstums weisen auf diese Dynamik hin, siehe Lehner: The Inner Life,
S.53; 91.



14 —— 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital

des Sakraments. Schon die Redewendung vom ,dufSerlichen Ritual“ suggeriert, dass
der normierten Liturgie der Beichte keine innere Geisteshaltung entspricht. Doch
woher nimmt Diilmen die Evidenz, dass die Beichte als etwas rein ,Aufierliches®
gesehen wurde? Es gibt sicherlich einige religionskritische Stimmen, die die Beichte
wirklich so beschrieben, aber ein Schluss auf die Mehrheit scheint ohne weiteres
Argument mehr als gewagt. Zudem welche Erwartung trdgt van Dillmen an friih-
neuzeitliche Katholiken heran? Sollten diese jedes Mal freudestrahlend, perfekt
vorbereitet und still zur Beichte gehen bzw. wie hétten sie handeln missen, um
von Dilmen nicht in die Kategorie der Unfrommen subsumiert zu werden? War
derjenige, der nicht zum intellektuellen Kreis der Hochdevoten gehoérte, damit au-
tomatisch ein Unfrommer? Kann der Historiker diesen Unterschied nicht angeben,
verschleiert er ein grundlegenderes Problem, nédmlich das der Bestimmung ver-
schiedener Grade religioser Zugehorigkeit.

Methodisch kénnte man fragen, welche Zeugnisse den obigen Schluss van
Diilmens dennoch erlauben wiirden. Der schmale Korpus von religionskritischen
Selbstzeugnissen scheint dafiir wenig geeignet. Zudem sind auch die Berichte von
Religionskritikern nicht einfach als Tatsachenbeschreibungen aufzufassen, son-
dern auf ihre rhetorische Funktion zu iiberprifen. Dann wird deutlich, wie oft sie
die eigene Sicht etwa auf diese oder jene gesellschaftliche Gruppe anwenden, und
in Fromme oder Unfromme aufteilen. Schliefdlich stehen Religionskritiker einem
religisen Ritual entweder indifferent, herablassend oder feindlich gegeniiber. Es
wdre daher verwunderlich, aus deren Zeugnissen etwas anderes herauszulesen
als zumindest eine innere Distanz zu einem katholischen BuRritual.*®

Doch auch indifferent klingende Texte miissen hermeneutisch durchdacht gele-
sen werden. Eine rein sozialgeschichtliche Sicht versperrt hier den Blick in die reli-
giose Tiefenschicht.>® Da die Beichte den Menschen aufforderte, sich zu Siinden zu
bekennen®® bzw. Bufe zu tun, muss man in einem Selbstzeugnis iiber diese auch
rhetorische Distanz erwarten. Nur die allerwenigsten Menschen sprechen offen mit
anderen uber ihre Fehler und noch weniger tiber intime Gesprache, in denen sie
Ermahnung und Gewissenshilfe erfahren haben. Berticksichtigt man diese Erkennt-
nis, die allein aus der Handlungslogik der Beichte gewonnen wird, erscheint das
rhetorische Herunterspielen der Beichte zum &ufieren Ritual in einem zeitgendossi-

38 Als Beispiel mag gentigen Peter Villaume: Anfangsgriinde zur Erkenntnifd der Erde vol. 5. Ber-
lin 1791, S. 138.

39 Siehe dazu Ulrich L. Lehner: Grenzen, Schichten und konfessionelle Osmose Bemerkungen
zum semantischen Diskurs tiber die Konfessionen in der Frithen Neuzeit. In: Catholica 77 (2022),
S. 293-315.

40 Manuel Frey: Der reinliche Burger: Entstehung und Verbreitung biirgerlicher Tugenden in
Deutschland, 1760-1860. Gottingen 1997, S. 11-53.



2.2 Die Semantik des Beichtstuhls == 15

schen Text maglicherweise als Chiffre personlicher Vulnerabilitit. Diese Moglichkeit
ist in der Analyse von Dokumenten tiber Beichtvater und Pénitent ebenso zu beach-
ten wie die rhetorische Aufladung eines Ego-Dokumentes zur Selbstrechtfertigung
eines Religionswechsels.*! Obwohl eine einwandfreie Feststellung der Intention eines
Ego-Dokumentes aufgrund zahlreicher Ambiguitéten nur hochst selten zu erreichen
ist,? bleibt es doch méglich, anhand des Kontextes eine moglichst plausible Erkli-
rung zu finden.

Auch wenn man mit Vorbehalt anderen Textzeugnissen gegenubersteht, kann
man denn nicht Quellen aus der Feder von Priestern und Bischéfen iiber den Zu-
stand ihrer Sprengel zutrauen, eine ,akkuratere“ Beschreibung zu liefern? Doch
auch hier ist hermeneutische Vorsicht geboten, um nicht die Mdglichkeit rhetori-
scher Gestaltung zu tibersehen. Dieser erlag anscheinend sogar van Dilmen. Er zi-
tierte diesen Text eines franzdsischen Priesters um 1700 und kam durch ihn zur
obigen Schlussfolgerung iiber die Beichte:

Die Leute kommen, ohne die geringste Gewissenserforschung betrieben zu haben, sie eilen
zur Kirche, drangeln sich vor dem Beichtstuhl und schlagen sich fast herum [...] sie kommen
mit Ausfliichten, wenn der Priester eine begangene Siinde tadelt [...] sie tun bei der Beichte
alles, nur nicht das, was sie tun sollten, ndmlich aufrichtig und betriibten Herzens ihre Stin-
den zu bekennen.**

Allerdings liegen auch in diesem Text verschiedene Schichten vor, die es erst zu
eruieren und dann zu analysieren gilt. Die Frage nach dem Adressaten gehort zwar
zu den banalsten, scheint aber den Schliissel fiir das Verstindnis dieses Textes be-
reit zu halten. Leider zitierte Francois Lebrun nicht, woher das Zitat stammt, so
dass sich eine Reihe von Méglichkeiten ergeben: Zum ersten mag der Text der Brief
eines Klerikers an einem Freund sein, vielleicht sogar an einen anderen Geistlichen
oder Verwandten. Eine andere Textgattung wére eine Seelenbeschreibung seiner
Pfarrei, die an den Bischof ging. Es konnte sich aber auch um einen Teil aus dem
Visitationsbericht einer Pfarrei handeln.

41 Eine solche Rechtfertigung offeriert etwa der spanische Priester Antonio Gavin (1682-1750),
siehe Maria Tausiet: ,When Venus stays awake, Minerva sleeps‘: a narrative of female sanctity in
eighteenth-century Spain. In: Journal of Spanish Cultural Studies 22 (2021), S. 295-310.

42 Winfried Schulze: Ego-Dokumente. Anndherung an den Menschen in der Geschichte? In: Ego-
Dokumente. Anndherung an den Menschen in der Geschichte. Hg. von Winfried Schulze. Berlin
1996, S. 11-30.

43 Diilmen: Die Entdeckung des Individuums, 1500-1800, S. 43; Frangois Lebrun: Reformation
und Gegenreformation. Gemeinschaftsandacht und private Frommigkeit. In: Von der Renais-
sance zur Aufkldrung. Hg. von Philippe Aries, Roger Chartier. Frankfurt 1991 (Geschichte des Pri-
vaten Lebens 3), hier S. 85.



16 —— 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital

Doch auch im ersten Fall wére es falsch in dem Text eine ,realitatsgetreue“ Be-
schreibung zu sehen, denn eine solche Sicht blendet den Priester als Agenten in der
Handlungslogik der Beichte aus. Man mag nicht viel iiber ihn wissen, aber diese
Handlungslogik erlaubt es, generelle Erwartungshaltungen zu beschreiben. Das
symbolische Kapital des beichthérenden Pfarrers bestand in seiner Verschwiegen-
heit, einem moderaten Interesse an den Siinden seiner Pfarrkinder, der strikten Be-
folgung der liturgischen Rubriken und seinem Pflichtgefiihl, fiir das Seelenheil der
Gemeinde verantwortlich zu sein. Daher musste er fiir die Pfarrmitgliedern prasent
sein, wenn sie die Beichte ablegen wollten und besonders vor Ostern lange Stunden
daftir einplanen. Daher beeinflusste die Grofe der Pfarrei, die Verfiigharkeit ande-
rer Priester zum Beichthéren ebenso die Sichtweise des schreibenden Zeitzeugen
wie auch die Ndhe zu einem Kloster, in dem die ,Pfarrkinder“ ihre Beichtpflicht
ebenfalls erfiillen konnten. Uberbeanspruchung durch stundenlanges Beichthéren
vor Ostern mag ebenso den Blick beeinflusst haben wie auch physische und psychi-
sche Gesundheit des Priesters, die sich allerdings quellenméfsig meist nicht verifi-
zieren lassen. War die Pfarrei des Schreibers nahe an einem Kloster, konnte es
durchaus sein, dass die besonders Frommen zu den oft strengeren, klsterlichen
Beichtvétern gingen, so dass der Ortspfarrer tiberdurchschnittlich wenig religios
motivierte Pfarrangehorige im Beichtstuhl vorfand.

AufSerdem ist zu fragen, warum dieser Kleriker einen Mangel an der Umset-
zung kirchlicher Normen konstatiert, ndmlich das Fehlen von Gewissenserfor-
schung und frommer Andacht. Durch Vermeidung dieser Frage umgeht van
Diilmen, dass Priester und Kirchenvolk unterschiedliche Erwartungshaltungen an
die Frommigkeit besafsen. Kirchliche Norm und rezipierte Frommigkeit standen
stets in einer Spannung individuellen Aushandelns. Der Priester musste aber als
,<Uberwachungsagent der Kirche deren Wertvorstellungen zum Ausdruck brin-
gen. Zudem war er in der Erwartungshaltung von Gemeinde und Bischof ein See-
lenhirt und musste sich im Eifer um seine Pfarrkinder ,verzehren.“ Zeigte er
keinen solchen zelus animarum, beging er als MiiRigganger eine Todsiinde.** Das
hétte fundamental dem Berufshild des Priesters widersprochen und ihn seines
symbolischen Kredits beraubt. Denn der Seeleneifer erlaubte es nicht, jemals mit
dem religidsen Status einer Pfarrei zufrieden zu sein.*> Daher wird man wohl
auch kein Dokument finden, in dem ein frithneuzeitlicher Priester sich nicht tiber
Sitten- und Frommigkeitsverfall und mangelnde Beteiligung an religiosen Pflich-
ten beklagt. Diese Einsicht lasst sich auch auf andere katholische Textgattungen,
wie etwa ordensinterne Visitationsprotokolle, tibertragen. Selbst Kloster, denen

44 Lehner: The Inner Life, S. 13; 23.
45 Ebd.,, S. 12-30.



2.3 Der Verlust des Symbolischen Kapitals durch Pflichtvergessenheit =——— 17

beste Disziplin und regelkonformes Leben konstatiert wurden, kamen nie ochne
Ermahnungen aus, eben weil man alles auch immer ein wenig besser machen
konnte.*® Denn Heiligkeit wurde unter Katholiken nie als abgeschlossenes An-
kommen, sondern als ein bestandiges Wiedererreichen verstanden, und daher als
dynamischer Prozess.

Zuletzt ist zu bedenken, dass die AufSerung des Priesters, seine Glaubigen
nadhmen Ratschldge und Ermahnungen im Beichtstuhl nicht an, auch rhetorisch
aufgeladen sein konnte. Mit diesem Ausdruck konnte er sich schliefilich als in sei-
ner Ehre verletzt inszenieren bzw. sich als unschuldig angegriffener in der Nach-
folge Christi seinem Briefpartner gegeniiber darstellen. Ubertrat ein Priester
ndmlich die lokalen Erwartungshaltungen und tadelte im Beichtstuhl zu harsch
oder fragte zu viel, blieb es nicht aus, dass ihn Gemeindemitglieder aufforderten,
ihre Werte zu respektieren und sein Verhalten zu &ndern. Gegentiber seinem Vor-
gesetzten aber wirde er diese Zurtickweisung, aus Mangel an Toleranz ortlicher
Gebriuche, als Ablehnung seiner Gewissensleitung darstellen.*’

Daher sollten Pfarrvisitationen nicht einfach als spiegelbildliche Beschrei-
bungen der Realitdt interpretiert werden. Sie waren symbolische Handlungen, in
denen der Bischof oder sein Delegat seine Sorgfaltspflicht gegentiber einer Pfarrei
ausdriickte. Der Visitator war dazu angehalten, zumindest Kleinigkeiten zu fin-
den, mit denen man unzufrieden war. Allerdings fithrten diese Berichte kaum zu
splrbaren Verdnderungen, was Historiker ermutigen sollte, diese Quellen weni-
ger als Instrument der Disziplinierung als vielmehr der Informationsgewinnung
zu interpretieren.*®

2.3 Der Verlust des Symbolischen Kapitals durch
Pflichtvergessenheit

Die zahlreichen Priester waren miteinander durch die Einbindung in privilegierte
Klerusstrukturen oder Orden verbunden, und partizipierten am symbolischen Ge-

46 Vgl. etwa NAP: RF 563 Kn170, Visitationsprotokolle der polnischen Franziskaner, Visitatio
Almae Ref. Provinciae Majoris Poloniae Ord. Min. (1680ff).

47 Christophe Duhamelle: Die Grenze im Dorf. Katholische Identitdt im Zeitalter der Aufklarung.
Baden-Baden 2018; Lehner: The Inner Life, S. 43-44.

48 Hier zeigen sich auch die Unterschiede zu den protestantischen Visitationsberichten und
ihrer Interpretation. Siehe hierzu etwa James M. Kittelson: Successes and Failures in the German
Reformation: The Report from Strasbourg. In: Archiv fiir Reformationsgeschichte Archive for Re-
formation History 73 (1982), S. 153-175. Zur Interpretation katholischer Visitationsakten siehe
Lehner: The Inner Life.



18 =—— 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital

samtkapital des Klerus. Dieses unterlag aber durchaus enormen Schwankungen.
Gerade im sechzehnten Jahrhundert verminderte es sich ,hyperinflationdr“ durch
zahlreiche Skandale. Die konfessionellen Gruppen ergétzten sich gegenseitig an po-
lemischen Berichten iiber das moralische Versagen der jeweils ,anderen“ Kleriker.
Eine bemerkenswerte Ausnahme ist Staphylus’ De corruptis moribus von 1560. In
diesem Werk verglich der ehemalige Protestant katholischen und evangelischen
Klerus. Beide kamen schlecht weg, traten aber im fiktiven Dialog in ein Gesprach
miteinander ein.*’

Da es innerhalb der Geistlichkeit ebenfalls Strukturen symbolischen Kapitals
gab, wie etwa der Vertrauensvorschuss den ein Untergebener seinem Vorgesetz-
ten schuldete, stellt sich die Frage, wie Geistliche dieses Kapital untereinander
einsetzten. Zunachst wére zu fragen, welche Erwartungshaltungen die hierarchi-
schen Gruppen der Kleriker (Minoristen, Subdiakone, Diakone, Priester etc.) besa-
fen und in welchen Abhéngigkeiten sie zueinander standen, dann aber auch wie
man innerhalb des Systems symbolisches Kapital akquirierte und akkumulierte.
Die Forschung steht hier noch ebenso am Anfang wie bei der Herausstellung soli-
darischer Strukturen im Klerus, die der symbolischen Kapitalsicherung dienten.
Nach dem Konzil von Trient wurde etwa von Weltpriestern erwartet, Beitrage fir
den Unterhalt des Priesterseminars der Diozese, Seminaristicum oder Almnatikum
genannt, und damit fiir den kiinftigen Klerus zu spenden, in deren Zukunft zu
sinvestieren.“ Dadurch zeigten sich die bepfriindeten Priester mit den auf Unter-
stiitzung angewiesenen Studenten solidarisch. Furstbhischof Christoph Bernhard
von Galen in Miinster erliefs daher schon 1662 eine Zwangsabgabe fiir alle Kleri-
ker, die sich bei Versaumnis sogar verdoppelte.”® Priester- oder Kalandsbruder-
schaften,™ die oft auch Laien aufnahmen, hatten nicht nur geistliche Zwecke wie
das Totengebet, sondern halfen auch in Not oder Krankheit geratenen Priestern.*

49 Friedrich Staphylus: De corruptis moribus utriusque partis, Pontificiorum videlicet & Evangelico-
rum Dialogus [...] s.l. 1560; Ute Mennecke: Conversio ad ecclesiam: der Weg des Friedrich Staphylus
zuriick zur vortridentinischen katholischen Kirche. Giitersloh 2003 (Quellen und Forschungen zur
Reformationsgeschichte, Bd. 74).

50 Augustin Hising: Fiirstbischof Christoph Bernard von Galen, ein katholischer Reformator des
17. Jahrhunderts: Unter Benutzung bisher ungedruckter archivalischer Dokumente. Paderborn
1887, S. 120.

51 Giancarlo Rocca: Le associazioni sacerdotali. Per una tipologia delle associazioni italiane dal
Medioevo a oggi. In: Revue d’Histoire de I'Eglise de France 93 (2007), S. 7-24.

52 Theodor Helmert: Der grosse Kaland am Dom zu Miinster im 14. bis 16. Jahrhundert. Minster
1979; Karl Hengst, Michael Schmitt (Hg.): Lob der briiderlichen Eintracht. Die Kalandsbhruder-
schaften in Westfalen. Festschrift aus Anlaf$ des 650jahrigen Bestehens der Kalandshruderschaft
in Neuenheerse. Paderborn 2000; Paul Mai, Karl Hausberger (Hg.): Die Priesterbruderschaft St.
Salvator zu Straubing. Studien zu ihrer Geschichte. Regenshurg 2001.



2.3 Der Verlust des Symbolischen Kapitals durch Pflichtvergessenheit =—— 19

Missachtete aber ein Priester seine von Tradition und Kirchenrecht vorge-
schriebenen Pflichten und zog stattdessen eigene Grenzen fiir sein pastorales
Wirken, kam es zum Konflikt. Am deutlichsten wurde dies bei der Abwesenheit
eines Klerikers in seiner Pfarrei. War der Pfarrer nicht zur Stelle und es starb ein
Neugeborenes ohne Taufe, kam es zu Beschwerden. SchlieSlich war dem Sdugling
im Glauben der Zeit aufgrund der Nachlassigkeit des Klerikers der Eintritt in die
himmlische Seligkeit verweigert worden. Ahnliches galt, wenn der Ritus eines
Sakramentes vom Ortspfarrer oder einem Ordensgeistlichen nicht einwandfrei
vollzogen wurde und eventuell ungiltig war. Im oberbayerischen Grassau war
Pfarrer Simon Feller bei der Taufe zweier Kinder 1643 so betrunken, dass den El-
tern sogar Zweifel an der Giltigkeit des Sakraments kamen. Der Vater, der sich
als Pfarrmesner in der Liturgie der Kirche einigermafien auskannte, hatte reali-
siert, dass Feller Teile der Tauffeier einfach ausgelassen hatte.” Dieses Vergehen
war so schwerwiegend, dass es eine Untersuchung hervorrief. Es stellte sich her-
aus, dass der Priester die Taufformel gesprochen hatte, aber weder Fragen an die
Paten gestellt hatte, noch ein Kreuzzeichen auf die Stirn des Téuflings gezeichnet
hatte. Zudem hatte er den Taufling nur zweimal mit Wasser tbergossen, nicht
dreimal. Obwohl weder die Befragung noch das Fehlen einer dritten UbergieRung
das Sakrament schmaélerten, zeigten Eltern und Paten durch ihre Kritik, dass sie
ebenso wie auch die anderen Dorfbewohner ein Anrecht auf eine den Rubriken
entsprechende Taufspendung hatten. Feller scheint die Ermahnung nicht sonder-
lich ernst genommen zu haben, da sich bereits vier Jahre spater ein dhnlicher
Fall ereignete. Dieses Mal gab der Pfarrer an, vorher mit finf Personen vier Kan-
nen Wein getrunken zu haben. Er sei aber wéhrend der Taufe durchaus noch bei
,guter Vernunft und Verstand geblieben.“** Die Pfarrangehérigen aber sagten
aus, man treffe ihn immer nur ,voll,“ also betrunken, an und man konne, so
schreibt der Archidakon, leicht ermessen ,wie die Pfarrei bey dergleich vollem
Priester versehen, und was fiir Seelengefahr darbei zu befierchten“ sei.*® Zwanzig
Jahre schon falle Feller mit seiner Grobheit und Trinksucht auf, und es gebe wohl
nur eine ,schlechte Hoffnung ainer Besserung.“>® Im néchsten Jahr fiel er dann

53 AEM: AB005/PfarrA7996, Arsenius an den Fiirsterzbischof von Salzburg vom 22. Oktober 1643.
54 AEM: AB005/PfarrA7996, Brief Fellers an den Fiirsterzbischof von Salzburg vom 26. Juni 1647.
Siehe auch ebd., AB005, PfarrA8043.

55 AEM: AB005/PfarrA7996, Arsenius an den Bischof von Chiemsee vom 9. Juli 1647.

56 AEM: AB005/PfarrA7996, Arsenius an den Bischof von Chiemsee vom 9. Juli 1647. Siehe auch
ebd., AB005, PfarrA8040 Klage des Wirts Hans Meixner gegen Simon Feller wegen Bierschulden.



20 —— 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital

voll alkoholisiert an Fronleichnam mit der Monstranz hinter den Altar,”” wurde
aber erst 1651 wegen seiner Schulden arrestiert und entlassen.*®

Denunziationen von Priestern, Welt-und Ordensgeistlichen gleichermafien,
erfolgten nicht nur bei Sexualdelikten, sondern auch bei iiberméfigem Trinken
oder Gliicksspielen. 1703 regte sich das Gewissen des Miinchener Biirgers Chris-
tian Kotterer, der sich beim Freisinger Bischof bitter iiber ,das drgerliche Leben
der Priesterschaft beklagte. Er schrieb ihnen Genuss von Alkohol und Tabak,
aber auch offentliche Zoten und unziichtige Taten zu, beméangelte aber ebenso
die Lethargie der geistlichen Obrigkeiten, disziplinarrechtlich einzuschreiten:

Und was noch mehr zu bedauern und nit genug zu beweinen, dass die geistliche Obrigkeit
zu diesem allem stillschweigt, da sie doch solches horen und wissen, oder wenigstens sollten
wissen, und hoéchste Sorge tragen, dieses bdse Leben [...] abzustraffen, damit dergleichen
Tabakbriider nit auch den frommen geistlichen alhier schédlich und nachtheilig seynt.>

Auch die Abwesenheit des Priesters am Lebensende galt fiir die Gemeinde als Ver-
tragsbruch und untergrub sein Ansehen massiv. Selbst eine Pest-Epidemie war
kein Entschuldigungsgrund, argumentierten die Blirger von Grassau 1634, als Pfar-
rer Feller aus Furcht ein Pfarrkind ohne die ,Letzte Olung“ versterben liefs. Schon
die Generalabsolution hatten die Pfarrangehdrigen abgelehnt und waren, dem Wi-
derstand des Pfarrers zum Trotz, zur Beichte in die Kirche gekommen. ,,Ainmahl
bin ich gar an ain gefahrlichen Ort ... erfordert und gebetten worden,“ schrieb der
Pfarrer an den Bischof von Chiemsee, um einer Sterbenden beizustehen. Aber weil
diese bereits zwei grofie Pestbeulen aufwies, ,habe ich einen Schreck bekhommen*
ihr die Salbung zu spenden. Die Krankenkommunion reichte er ihr tiber einen
Stein: ,Weil sie aber flehentlich ... erbetten, ich soll ihr das Venerabile raichen, hab
ich selbiges auf einem hohen Stein supra pallam benedicta gelegt und ihr zuge-
schrien, sie soll es ... mit der Zunge auflecken.“%

Eine dhnliche Erwartungshaltung gab es einem Priester des Jesuitenordens
gegenuber. Diese waren weniger in der Pfarrseelsorge tatig, sondern im Schul-
und Predigtdienst sowie als spirituelle Leiter grofier marianischer Kongregatio-
nen. Daher gehorte neben der pastoralen Fiihrung vor allem die normkonforme
Feier der Liturgie einschliefilich der Spendung des Beichtsakraments zu den
wichtigsten Grundaufgaben eines Jesuiten.®! Vor allem die in der Gesellschaft {ib-

57 AEM: AB005/PfarrA7996, Arsenius an den Bischof von Chiemsee vom 3. September 1648.

58 AEM: AB005, PfarrA8080.

59 AEM: AA001/1, R2130, Schreiben Kotterers an den Fiirstbischof von Freising vom 25. April 1703.
60 AEM: AA001/3, PfarrA9192, Schreiben des Pfarrers Simon Feller an das Ordinariat Chiemsee
vom 27. September 1634.

61 Anna Coreth: Priesterliches Wirken im barocken Wien. P. Antonius Khabes 1687-1771. In: Ar-
chivum Historicum Societatis Jesu 61 (1992), S. 71-89.



2.3 Der Verlust des Symbolischen Kapitals durch Pflichtvergessenheit =— 21

lichen Nachrufe auf verstorbene Mitglieder, die in den Litterae Annuae oder
einem eigenen Necrologium abgefasst wurden, helfen, zumindest die ordensinter-
nen Erwartungshaltungen zu eruieren.®*

Von weltlichen Priestern, aber besonders von Jesuiten wurde intern wie extern
auch Maf in Speis und Trank erwartet. In den Jesuitenkollegien regelte man daher
den Konsum von Luxusglitern und verringerte die Toleranz fiir Kaffee, Tee und
Trinkschokolade in Zentraleuropa um 1700.°* Das Trinken von Wein und Bier au-
ferhalb des Kollegs, vor allem als Gast, war den meisten Jesuitenprovinzidlen ein
Dorn im Auge. Nicht nur, dass dadurch die ordensinterne Disziplin untergraben
wurde, sondern weil man so auch auRerhalb des Kollegs AnstoR erregte.®* Daher
mokierte sich Jesuitengeneral Nickel scharf tiber Pater Heinrich Wangereck, der in
den Hausern der Stadt zu freiziigig trinke (liberrime bibat).®> Nickls Vorganger
hatte 1649 sogar angeordnet, dass jeder Jesuit, der beim Trinken in der Offentlich-
keit ertappt wird, ausgepeitscht werden sollte.®® Manch ein Superior mag auch
Angst gehabt haben, dass ein angetrunkener Jesuit Ordensgeheimnisse ausplau-
dern konnte.®”’

Aus dem Orden entlassene Priester fanden zwar manchmal Anstellung in einem
Bistum, verdingten sich aber oftmals lange durch Messstipendien und gesellten sich
in grofieren Stadten zu den anderen ,vagierenden,“ d.h. unbepfriindeten Priestern.
Allerdings reduzierten viele Bischofe ihre Toleranz fiir diese Priester, die im Ruf stan-
den, entweder unfahig oder moralisch verkommen zu sein. Als sich etwa der aus
dem Jesuitenorden entlassene Augustin Hueber 1652 nach Miinchen begab, wies
Firsthischof Albrecht Siegmund den Dekan von St. Peter an, dem Exjesuiten sofort
zu uberbringen, ,dass er sich innerhalb acht Tage von Miinchen hinweg geben“
solle.®® Der Generalvikar vermerkte, dass der Grund fiir Huebers Ausschluss nicht

62 Ebd., S. 80-81.

63 APO: 45/141/0/-/16, Ordinatio des Generals vom 7. August 1700, fol. 103; fol. 321 eingescharft
durch P. Ferdinand Waldhauser am 29 Oktober 1700. Am 15. Juli 1686 verbot Provinzial Mathias
Tanner auch den Gebrauch von Tabak ohne medizinische Indikation (fol. 85).

64 APO: 45/141/0/-/16, Henricus Lampaster aus Prag am 28. Juli 1652, fol. 254.

65 BayHStA: Jesuiten 353, Brief General Nickel an den Provinzial vom 15. Mai 1655, fol.7. Fiir die
Oberrheinische Provinz siehe etwa STAM: Archiv der Oberrheinischen Jesuitenprovinz, 15/453, fol.
262v, wo 1710/11 Joachim Eppenauer in der Beurteilung seines Tertiats bescheinigt wurde: ,[...]
amans potum et symposium et familiaritatem cum externis [...]; ebd. fol. 262v auch fiirs Anton
Erberman: ,amans potum.“

66 APECES]: Sign. 40-2, 9, Ermahnung des Generals vom 27. Mérz 1649, fol. 76.

67 Ulrich L. Lehner: Ménche und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdréngtes Kapitel Kirchenge-
schichte. Kevalaer 2015, S. 87; 129; 134.

68 AEM: AA001/1, R2137, Brief an den Dekan von St. Peter, undatiert, etwa um 1652. Augustin Hue-
ber, Geburt 1599, Austritt 1651 (APECES]: 68-D, Verz. 7020).



22 —— 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital

genau bekannt sei (incertum ex qua causa), was darauf hinweist, dass der
Orden ihm wahrscheinlich keine Dimissorien ausgestellt hat und auch den ort-
lichen Bischof nicht informiert hat. Aber auch die Jesuiten waren von seinem
Leben in Minchen peinlich bertihrt und dréngten darauf, er solle doch in eine
Stadt gehen, in der es keine Jesuiten gehe.69 Ein anderes Mal wurde eine ,creatura
P. Theatinorum“ erwéhnt, also ein ausgestofsener Theatiner namens Francicus Pa-
risius,”® den man ebenso wenig dulden wollte. In schweren kriminellen Féllen, die
offentlich bekannt waren, kooperierten die Bistimer und Orden auch transnatio-
nal. Die Bischoflichen Offiziale in Augsburg, Prag, Trient und Freising tauschten
sich etwa im Jahr 1700 und 1703 iiber falsche Priester aus.”

Zunéchst dachte der Freisinger Bischof daran, die Miinchner Jesuiten 1708
damit zu beauftragen, die vielen vagierenden Priester in der Moraltheologie zu
unterrichten, um sie in der Seelsorge einsetzen zu konnen. Die Jesuiten rieten
aber dringend davon ab: Viele seien zu alt, andere miisse man geradezu zum Stu-
dieren zwingen und die allermeisten seien fiir die Seelsorgsarbeit sowieso nicht
zu gebrauchen.”” Dennoch iibernahmen sie 1714 wenigstens die geistliche Betreu-
ung dieser Priester und begannen, fiir sie geistliche Vortrége zu halten, damit
diese nicht véllig in ,MiiRiggang* verelendeten.”® Die wenigsten hatten schlieRlich
ein Auskommen, und so muss man annehmen, dass viele dem Alkohol oder/und
der Depression (,Melancholie“) verfallen waren. Der Priester Sebastian Hamerl
aus Regensburg etwa war so verzweifelt, dass er wohl keine Lizenz zum Messefei-
ern bekdme, dass er Selbstmord beging.”* Viel hing vom eigenen Leumund, dem
verbliebenen symbolischen Kapital ab, ob man eine solche Lizenz erhielt. Konnte
man wie der Priester Franz Xaver Baur Empfehlungsschreiben von Jesuiten als
auch vom Domherrn Ignatius Mandl, der selbst aufgrund seiner Paderastie aus
dem Orden dimittiert worden war, nun aber im Bistum Freising fiir die Disziplin
zustindig war, vorlegen, konnte man sie leicht erhalten.”

69 AEM: AA001/1, R2124, ,Resignatio sacerdotum“ vom 5. Februar 1652.

70 AEM: AA001/1, R2125, Bild 87: Franciscus Parisis tridentinus. Liste von 1676.

71 AEM: AA001/1, R2130, Steckbrief vom Juli 1700 auf italienisch; Brief des Freisinger Ordinariats
vom 19. Juli 1700; 7. Juli 1703, Bild 101.

72 AEM: AA001/1, R2131, Brief von P. Wilhelm Stinglhaim an den Fiirstbischof vom 17. Mérz 1708.
73 AEM: AA001/1, R2137, Fiirstbischof von Freising an den P. Rektor der Jesuiten in Miinchen
vom 8. Mérz 1714.

74 AEM: AA001/1, R2137, ,Designation,“ undatiert, um 1750.

75 AEM: AA001/1, R2130, Schreiben von Franz X. Baur an das Ordinariat Freising vom 12. Juli
1704, Bilder 292-293.



2.4 Der Verlust des symbolischen Kapitals aufgrund von Gebrechen oder Sexualdelikten =—— 23

2.4 Der Verlust des symbolischen Kapitals aufgrund von
Gebrechen oder Sexualdelikten

Der Pfarrer musste kein schéner Mann sein, aber sein Kérper hatte nach kanonischem
Verstédndnis ,,unversehrt“ zu sein, weil er Christus zu reprasentieren hatte. Dieser Stan-
dard beinhaltete nicht nur das Vorhandensein mannlicher Geschlechtsorgane, sondern
auch die Vollstandigkeit aller Gliedmafien und Augen. Ein fehlender Finger war daher
ebenso ein Weihehindernis wie extreme Weitsichtigkeit, die das Lesen des Messbuchs
unmoglich machte. Auch die Epilepsie machte einen Dispens notig, weswegen Orden
und Seminare Studenten, die an dieser Krankheit litten, lieber dimittierten.”®

Das symbolische Kapital des priesterlichen Kérpers wurde durch einen unge-
wohnlich hésslichen Priester, der etwa einen Buckel entwickelt hatte oder schwer
hinkte, negativ beeinflusst. Ein solcher konnte zwar die Sakramente feiern, ent-
sprach aber nicht mehr der dsthetischen Kommunikationslogik der Frithen Neu-
zeit. Er konnte sogar Anstofs erregen (in populo scandalum), und die Menschen
direkt oder indirekt zur Stinde fiihren: Ein hésslicher Priester konnte etwa dazu
verleiten die Sakramente lieber woanders zu empfangen, und ein syphilitischer
Kleriker, den man vielleicht aufgrund eines Ausschlags als solchen zu identifizie-
ren glaubte, erregte Anstof3, weil man ihn mit sexueller Ziigellosigkeit identifi-
zierte. Noch Ende des achtzehnten Jahrhunderts verhohnte ein Ex-Jesuit den
Benediktiner Beda Mayr wegen seines Hinkens und seiner roten Haarfarbe des-
wegen ,als ]udas.“77 Man vermutete aber auch, aus dem Aussehen Ruickschliisse
auf die Seele ziehen zu konnen. Je hasslicher das AuRere, umso monstroser
musste es im Inneren aussehen, zumindest in populdrer Anschauung.’® Nicht nur
geistliches und moralisches Leben erforderten claritas,” sondern auch Gesicht
und Kbrper.so Ein durch Narben ,entstelltes Gesicht“ oder andere korperliche Ge-
brechen verdunkelten diese Helle.®!

76 APECES]: Sign. 40-2, 7, 26. Juni 1728, fol. 274 der entsprechende Ausschluss von M. Georg
Buecholt.

77 Ulrich L. Lehner: On the Road to Vatican II: German Catholic Enlightenment and Reform of
the Church. Minneapolis 2016, S. 96.

78 Brendan Roder: Der Korper des Priesters Gebrechen im Katholizismus der Frithen Neuzeit.
Frankfurt 2021, S. 133.

79 Jean-Dominique Raynauld: Observationum Criminalium, Civilum, & Mixtarum Liber Primus,
Bd. 1. Venice 1699, c. 8, suppl. 1, N. 44, S. 497.

80 Roder: Der Korper des Priesters, S. 134. Maiolo stellte clar, dass die color faciei, ,ob hell, rot-
lich oder dunkel, wie beim Mohren oder Athiopier, keineswegs der Ordination“ (Ebd., S. 156.) im
Wege stehe (Simeone Maiolo: Tractatus de Irregularitate et aliis canonicis Impedimentis. Rom
1619, lib. 1, c. 21, S. 53.).

81 Valére Regnault: Theologia Moralis. Editio Novissima. Koln 1642, lib. 30, tr. 2, N.51, S. 962.



24 —— 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital

Auch Stimme, Art und Thema einer Konversation und Gestikulation des Pries-
ters trugen zur Kapitalakkumulation oder zum Kapitalverlust bei. Zahlreiche Hand-
lungsanweisungen gaben Priestern exakte Verhaltensregeln an die Hand, die
oftmals auch die Erwartungen der verschiedenen Glaubigen beschrieben.®* Traf
man ihn bei schlechten Handlungen wie Gluicksspiel, tibermdfigem Trinken, Flu-
chen oder gar sexuellen Avancen an, biifite er sein Ansehen wie ein des Betrugs
iiberfiihrter Kaufmann ein.®® Erst wenn sich ein solcher Kapitalsverlust zu einem
offentlichen Skandal auswuchs und der Priester nicht mehr ,in den Schranken der
Gebiihr sich halten“ konnte, war die Toleranzgrenze des Bischofs erreicht. Er
schritt kraft seiner Autoritét entweder durch eine Untersuchung oder durch einen
direkten Verwaltungsakt ein. In besonders schweren Féllen wurde der Priester in
ein Korrektionshaus (domus deficientum bzw. demeritorum) eingewiesen, das inter-
essanterweise oft im Priesterseminar untergebracht war. Vielleicht sollte das
schlechte Beispiel dieser Delinquenten den zukiinftigen Geistlichen als Abschre-
ckung dienen.** Im Ordensklerus wurde zur Vermeidung eines Skandals der Delin-
quent entweder versetzt und bestraft oder gar, wie zumeist bei den Jesuiten iiblich,
aus dem Orden entlassen.®®

Besonders die sexuelle Enthaltsamkeit des Pfarrklerus wurde seit dem Konzil
von Trient starker betont, disziplinarrechtlich durchgesetzt, aber auch in den Ge-
meinden erwartet.® Hielt sich ein Priester in devianter Weise nicht daran, musste
er nicht nur damit rechnen von Pfarrangehdrigen angezeigt zu werden und vom
eigenen Difzesangericht belangt zu werden. Er machte sich auch erpressbar: Kri-
minelle wussten namlich durchaus, sich das Wissen um die sexuellen Affaren der
Kleriker zu Nutze zu machen.®’

82 Joy Palacios: Ceremonial Splendor: Performing Priesthood in Early Modern France. Philadel-
phia 2022; Lehner: The Inner Life, S. 12-30.

83 Fontaine: The Moral Economy, S. 275; Francois Hyacinthe Sevoy: Devoirs ecclesiastiques, Bd. 4,
2. Aufl. Paris 1766.

84 Georg May: Das Priesterhaus in Marienborn. Mainz 2005; Baltazar Adam Krceli¢: Annuae,
1748-1767. prooemio de vita operibusque scriptoris praemisso digessit Tade Smiciklas. Zagreb
1901, S. 397.

85 In der Oberrheinischen Provinz fithrte etwa im Jahr 1715 in Heiligenstadt das ,scandalosam
exorbitantiam“ Verhalten des Jesuiten Johannes Jennewein zu seiner Entlassung. Er hatte sich
ofter mit einem ,Madchen“ auf dem Kirchenchor getroffen, wo es vermutlich zum Geschlechts-
verkehr gekommen war. Zu Jennewein siehe Bernhard Opfermann (Hg.): Die Geschichte des Hei-
ligenstddter Jesuitenkollegs, Bd. 2. Duderstadt 1989. APECES]: Sign. 40-2, 7, fol. 148-149; ebd.,
Sign. 68-D, Verz. 11156.

86 Lehner: The Inner Life, S. 24-26; Duhamelle: Die Grenze.

87 HASK: Best. 125 Kriminalakten, A 34, Bl. 90-147 vom Juli 1721.



2.4 Der Verlust des symbolischen Kapitals aufgrund von Gebrechen oder Sexualdelikten = 25

Wann die Toleranzgrenze fiir grenzverletzendes Verhalten bei einem Bischof
uberschritten war, war aber nicht eindeutig festgelegt, sondern lag in seinem Er-
messen. Man erwog, wie schédlich das Verhalten des Klerikers und wie bekannt es
der Offentlichkeit war. Im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert wurden etwa
im Erzbistum Cambrai in Frankreich 433 Vergehen aller Art von Priestern verubt
und immerhin 170 fiir Sexualdelikte verurteilt. Die meisten dieser Delikte betrafen
heterosexuelle Beziehungen, manche davon stabile Langzeit-Beziehungen mit Kin-
dern, nur ein geringer Teil wechselnde Partnerinnen ohne Beziehung.®® 24 Priester
wurden fiir Vergewaltigung, unsittliche Beriihrungen und Exhibitionismus belangt.
Von Adrien Dumetz von Trescault ist sogar die Morddrohung an sein Vergewalti-
gungsopfer Marie Adrienne Claviez uberliefert: ,Weifst Du was passiert, wenn du
mich verritst? Du kostest mich nur einen Schuss Pulver.“*® Allerdings musste ein
Kleriker seine Ubertretungen des Zélibats stets verheimlichen. Kamen sie den Glau-
bigen zu Ohren, musste er mit einer Anklage beim Bischof rechnen. Doch selbst bei
offensichtlichen Verfehlungen gegen die sexuelle Enthaltsamkeit, suspendierte
man nach Augsburger Gewohnheitsrecht den Kleriker erst nach dem dritten ange-
zeigten Sexualdelikt und der zweiten, offiziellen Abmahnung. Damit hatte man al-
lerdings nur bedingt Erfolg. Die Priester Richart und Hector verloren erst nach 16
Jahren und mindestens finf Affaren, Konkubinat und drei gezeugten Kindern, ihre
Stellung und wurden zur Vermeidung weiteren Argernisses eingekerkert.”® Die
Priester des Bistums Freising kamen in die ,,Kuh,“ wie der bischofliche Kerker
Khue-Turm genannt wurde. Allerdings scheint man nur sehr sporadisch von der
Einkerkerung Gebrauch gemacht zu haben. 1729 waren dort alle Zellen bis auf eine
mit Kichengeraten verstellt oder durch das bischofliche Personal als Schlafstétte
belegt, so dass man die Hofkammer erst anweisen musste, zwei bis drei Raume fiir
den Strafvollzug frei zu raumen.”! 1793 fungierte auch die Festung Rothenberg als
Kerker fiir Freising.”” Manchmal musste aber auch der weltliche Monarch Druck

88 Cindy-Sarah Dumortier: Du prétre concubinaire au curé volage (XVIIe—XVIIIe siécle, diocése
de Cambrai). In: Revue du Nord 399 (2013), S. 57-69, hier S. 59-60.

89 Ebd,, S. 63. Fiir einen Fall der Vergewaltigung von Schulméadchen, siehe ebd. N. 14, siehe Ar-
chives départementales du Nord: Série G, 5G 567, Abbé J.-B. Dubrieu, 1786. Siehe ebenso die mo-
nographische Darstellung Cindy-Sarah Dumortier: Le célibat ecclésiastique offensé au sein du
clergé paroissial de la France septentrionale (XVIe début XIXe siécle), 2015. Zur Gewalt von Kleri-
kern gegen Kinder im Savoyen des achtzehnten Jahrhunderts siehe Frédéric Meyer: Enfance et
violences ecclésiastiques en Savoie au XVIIIe siécle. In: Enfance, assistance et religion. Hg. von
Olivier Christin, Bernard Hours. Paris 2006, S. 93-110.

90 AEM: AA001/1, R3601 Brief an den Prasidenten des Geistl. Rates in Freising durch den Bischof
von Augshurg vom 25. Mai 1705.

91 AEM: AA001/1, R3601 Schreiben an die Hofkammer Freising vom 24. Oktober 1729.

92 AEM: AA001/1, R3601 Nota von 1793.



26 —— 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital

austiben, um einen Verlust symbolischen Kapitals der staatstragenden Institution
Kirche zu verhindern. Spanischer Erbfolgekrieg hin oder her, schrieb Kurfiirstin
Theresia 1704 an den Freisinger Bischof, als Oberhirte miisse er zusehen, dass ,der
Clerus zu einem mehrers exemplarischen Lebenswandl angehalten, auch die einige
so uber die Gebtihr excedieren mit mehrerem Rigor als bishero versehen, ernstlich
abgestrafft werden.“®® Um eine solche Bestrafung durchzufiihren, sicherte sie ihm
das brachium saeculare zu und setzte so den Firstbischof auch politisch unter
Druck.

Statistische Untersuchungen zeigten, dass flir ein grofies Erzbistum wie Cam-
brai im achtzehnten Jahrhundert die Anzahl sexueller Delikte im Klerus massiv
zurtickging, so dass von einer wirklichen Verbesserung gesprochen werden kann.
Cindy-Sarah Dumortier korrelierte dies mit einer geringeren Anzahl von Kleri-
kern, die sich nun bewusster als frithere Priestergenerationen fiir einen Dienst in
der Kirche entschieden, besserer Aufsicht durch die bischoflichen Behorden
sowie dem generellen Trend der ,Heiligung“ des Klerus durch geistliche Vertie-
fung.”* Studien fiir den deutschen Sprachraum existieren nicht.

2.5 Der Priester als ,Mann ohne Vorurtheil

Am Ende des achtzehnten Jahrhunderts verringerte sich der symbolische Kredit
des Priestertums massiv.”® Der ehemalige Servit Karl von Giintherode, ein geschéft-
stiichtiger Aufklirer, argumentierte, dass vor allem die maRlose Uberhéhung des
geistlichen Standes und die Erwartung sexueller Enthaltsamkeit daftir verantwort-
lich zu machen sei. Beide Engfithrungen hétten im achtzehnten Jahrhundert zu of-
fener Kritik am Zolibat und zu Gertichten tiber Verstofie gegen die Enthaltsamkeit
gefiihrt.”® Durch die stédndigen Vorwurfe zermiirbt, wetterte 1795 ein Pfarrer sogar
in einer Primizpredigt gegen den erwachten Antiklerikalismus und erinnerte seine

93 AEM: AA001/1, R3601, Brief der Kurfiirstin Theresia an den Bischof von Freising vom
1. September 1704.

94 Dumortier: Du prétre concubinaire au curé volage (XVIIe-XVIIIe siécle, diocese de Cambrai),
S. 67-69; Gilles Deregnaucourt: Les déviances ecclésiastiques dans les anciens diocéses des Pays-
Bas méridionaux aux XVIe, XVIle et XVIII e siecle: répression, ecclésiologie et pastorale. In: Le
Clergé délinquant, XIIle-XVIIIe siecle. Hg. von Benoit Garnot. Dijon 1995, S. 65-95; Benoit Garnot,
Gilles Deregnaucourt (Hg.): Le clergé délinquant: (XIIle-XVIIIe siecle). Dijon 1995.

95 Patricius Fast: Schreiben eines schwabischen Pfarrers an den osterreichischen Pfarrer. Bu-
chau 1783, S. 38.

96 Karl von Giintherode: Korrespondenz der Heiligen aus dem Mittelalter, Bd. 2. Leipzig 1787,
S. 204.



2.5 Der Priester als ,Mann ohne Vorurtheil® =— 27

Zuhorer daran, dass das Priestertum kein Gegenstand der Verachtung sein diirfe.”’

Auch der von der katholischen Kirchengeschichtsschreibung viel gescholtene Jose-
phinismus erkannte das Problem und versuchte in den habsburgischen Erblanden
durch eine verbesserte Aushildung des Klerus eine priesterliche Identitat zu schaffen,
die den Antiklerikalen den Wind aus den Segeln nehmen sollte. Konsequenterweise
wurde die Bedeutung eines integren Lebenswandels und des seelsorgerlichen Wir-
kens in den Mittelpunkt gestellt. Eine Summe dieser Versuche stellten die Werke von
Franz Christian Pittroff (1739-1814) dar.%®

Der Prager Kreuzherr schrieb seine theologischen Vorlesungsbticher nicht mehr
auf Latein, sondern deutsch. Dies erleichterte seinen Studenten die Lektiire, repra-
sentierte aber auch einen nationalkirchlichen Fokus. Es galt, einen deutschsprachi-
gen Klerus im Geist josephinistischer Aufklarung zu erziehen. Zudem machte der
deutsche Text auch Laien die theologische Lektiire méglich und erhéhte dadurch die
Erwartungshaltungen an den Priester, die vorgeschriebene Lebensform auch zu er-
fiillen. Die neue Klerusgeneration sollte nicht der Vergangenheit ,ankleben“ und die
alte ,Denkungsart* fortfithren, sondern sich, so fiihrte Pittroff aus, ,,in die neuern Zei-
ten ... schicken,“ d.h. sich den Herausforderung der Moderne stellen.”® Nur wenn
dies geschehe, konne der Priester iiber Wert und Unwert von Traditionen urteilen,
und Kklug entscheiden, was in einer jeden Situation zu tun ist."°° nur so erlange er
wahre Aufklarung und werde zu einem ,Mann ohne Vorurtheil, “'°! der aus den dar-

97 Robert Plersch: Das Priesterthum ein Gegenstand der Verehrung, und nicht der Verachtung.
Augsburg 1795.

98 Franz Christian Pittroff: Kirchenamtspolitik nach den allgemeinen Verhéltnissen der Kirchen-
statik und der Pastoralklugheit, Bd. 1. Prag 1785. Zum Josephinismus siehe neuerdings Franz
L. Fillafer, Thomas Wallnig (Hg.): Josephinismus zwischen den Regimen: Eduard Winter, Fritz
Valjavec und die zentraleuropaischen Historiographien im 20. Jahrhundert. Wien 2016 (Schriften-
reihe der Osterreichischen Gesellschaft zur Erforschung des 18. Jahrhunderts, Band 17); Shaun
Blanchard: The Synod of Pistoia and Vatican II: Jansenism and the struggle for Catholic reform.
New York; Oxford 2020; Franz L. Fillafer: Aufklarung habsburgisch: Staatshildung, Wissenskultur
und Geschichtspolitik in Zentraleuropa, 1750-1850. Wien 2021; Thomas Wallnig, Marion Romberg,
Julian Lahner (Hg.): Kirche und Kloster zwischen Aufkldrung und administrativen Reformen
2021; Ulrich L. Lehner, Shaun Blanchard: Introduction — The World of Catholic Enlightenment.
In: The Catholic Enlightenment: A Global Anthology. Hg. von Ulrich L. Lehner, Shaun Blanchard.
Washington, D.C. 2022, S. 1-20.

99 Franz Christian Pittroff: Kirchenamtspolitik nach den allgemeinen Verhéltnissen der Kirchen-
statik und der Pastoralklugheit, Bd. 2. Prag 1786, S. XV-XVI.

100 Pittroff: Kirchenamtspolitik, S. 16.

101 Ebd. Pittroff nannte dies bemerkenswerterweise einen ,Defensivplan“ und implizierte
damit den 6ffentlichen ,Angriff« auf den Klerus als Grund dieser Strategie. Sogar Cervantes wird
zitiert, wenn er Sancho Pansa sagen lasst: ,Wer wird an alle Nasen denken?“ ebd., 22. Vgl. ebd.,



28 —— 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital

gelegten Materialien aufgrund seiner eigenen ,Selbstdenkungskraft“ frei auswahlen
konne.'”? Der Priester erlangte also durch Aufklirung die Autonomie seiner Hand-
lungssphare zuruck!

Obwohl der Priester sich der Stdndedifferenz von Klerus und Laien bewusst
sein musste, durfte er nie herrisch auftreten und sollte Seelsorge als ,héusliche
Klugheit“ verstehen, die flexibel auf die Bediirfnisse der Gemeinde einging. Eine
Gefahr stellten die Uneindeutigkeiten des Lebens dar, die er aber mit der Hilfe
von Klugheitsregeln und guten theologischen Ratgebern meistern konnte.'*® Die
Folie zum aufgeklarten Priester war fiir Pittroff, der eines eigenen Urteils un-
fahige, von schlechten theologischen Autoritdten geleitete, engstirnige Kleriker.
Packend beschreibt er ihn folgendermafien:

Thre oberfldchliche Behandlung des Gottesdienstes bemerkt einen Kopf, der die ganze Seel-
sorge in dem Ritual findet. Ihre ungereimte, stark nach Aberglaube schmeckende Andach-
ten zeugen von einem Afterasceten, der seine Heiligkeitsregeln auf der geistlichen Wiese
gepfliicket. Thre Gleichgiiltigkeit in Religionshandlungen giebt den Handelsmann zu erken-
nen, der die Seelsorge nur als ein Nebengewerbe betreibet ... Ihr rohes, ungezogenes Wesen
sind Beweise eines ruhigen stillen Geistes, der dem Schulmanne nicht in das Handwerk grei-
fen will.'**

Die Auflistung der priesterlichen Untugenden, die ihn als einen ,Schmarotzer
aufwiesen, der dem Ansehen der Kirche schadete und ihr symbolisches Kapital
verwirkte, fand seinen Hohepunkt in einem Zitat des Kirchenvaters Johannes
Chrysostomos, der predigte, dass die Priester dem Volk vorgesetzt seien, wie der
Magen dem Korper (praelati in populo, stomachus in corpore):

Ein sehr passendes Gleichnis! Der geistliche Magen leidet an Unverdauung, Uberladung, Ge-
schmacklosigkeit, verderbter Sdure, roher Galle, Nervenentkraftung, fremder Genaschig-
keit, und doch wirft er seiner Gemeinde seine eckelhafte, unbereitete, faule Speisen so rohe
hin an den Hals, ganz unbekiimmert, was fiir eine Nahrung setzen werde: warum? Er ist
schon daran gewohnt, und sie mussen wohl zufrieden seyn, was ihnen der Koch aufsetze,
ohne Wiirze, ohne Salz, oder versalzen: warum? Er heifet Koch, und tragt eine Schiirze.'*

32: ,Es gab Vorurtheile, und Modesétze, welche das Tichtige der alten, und das Schone der
neuen Denkungsart verhunzten.“

102 Ebd,, S. 40. Vgl. ebd.: ,Einem Mann von Geschmack und Selbstdenkungskraft muss man
nicht immer den Schulgriffel hinhalten, um ihm in den Kopf zu pfropfen, was er tiberall denken
soll. Man leget ihm nur Materialien vor: das Ubrige denkt er sich schon selbst hinzu; und es ist
ihm lieber, dass man ihm desfalls seine Freyheit lasse, als dass man ihm vorleyere, was er sich
selbst singen kann.“

103 Ebd,, S. 111-112.

104 Ebd, S.12.

105 Ebd, S.13.



2.5 Der Priester als ,Mann ohne Vorurtheil“ =— 29

Pittroffs Worte konnten beiffender auch nicht bei einem antiklerikalen Schrift-
steller zu finden sein. Sie geben aber auch Einblick in die Erwartungshaltung der
Priester untereinander und sind daher von entscheidender hermeneutischer Be-
deutung. Der am Wortlaut von Brevier und Lehrbuch ,klebende“ Kleriker, der
mehr abergldubisch als mit Vernunft seinen Glauben vollzog, die Messfeier nur
herunterleierte und keinen Fleif$ in der Seelsorge zeigte, genoss unter seinesglei-
chen kein Ansehen. Er galt als unfahig, die Amtsklugheit zu leben. Aber auch der
sfaule Priester,“ der bei seinem ,kleinen Gehirne“ gute Lektiire scheute,'°® und
die Seelsorge als ,mechanisches Brodgewerbe“ ansah, konnte nicht darauf zah-
len, sich unter seinen Mitbriidern symbolisches Kapital anzueignen.'”’

Erst der Priester, der sich in der Entscheidungskultur schulte, konnte die Mog-
lichkeiten und Chancen seines Berufs erkennen, aber auch seine Gefahren meiden.
»Die Welt, auf die man so gerne alles unbequeme schiebet,“ werde oft genug unschul-
dig angeklagt aus Unkenntnis der Pfarrer iiber Politik und Welt, insistierte Pittroff.'%®
Daher sollten zentral gestellte Forderungen der Kirchenlehre anhand der politischen
und historischen Lage interpretiert und ausgehandelt werden. Nur so entgehe der
Kleriker dem Schicksal ein ,Rechtskipper, Privatdespot“ oder ,Schulrabulist“ zu wer-
den.’® In allem musste er daher den ,,Unterscheidungsgeist“ suchen und nach Gewis-
senserforschung handeln."™ Der Pfarrer musste zwar auf seinen guten Ruf bedacht
sein, davon aber keine gerechten Sanktionen abhéngig machen. Vernachléssigte er
seinen Ruf, schlug sich dies auf Kanzel und Beichtstuhl nieder, ,wo beiderseits ein
etwas stirkerer Grad von Kredit, und Zutrauen ihm véllig unentbehrlich ist.“'"! Heu-

106 Vgl. ,Profecto, ausim affirmare, nullum unquam, quam diu orbis stetit, seculum, in compen-
diis magis insanivisse, quam hoc nostrum. Quidquid discitur, ex Compendiis fere discitur. Si quid
scribitur, nisi compendia, breviarii, synopseos titulum, prae se ferat liber, tanquam mala merx &
sublesta, nullu facile emtorem inveniet,“ siehe Andreas Christian Eschenbach: Oratio de immi-
nente barbarie litterarum declinanda [1695]. In: Dissertationes Academicae. Hg. von Andreas
Christian Eschenbach. Nirnberg 1705, hier S. 613.

107 Pittroff: Kirchenamtspolitik, S. 18; 79.

108 Ehd., S. 39.

109 Ebd,, S. 46. Ebd.: ,Was wollte man da von jenen Gesetzen halten, welche zu Romin campo
Martis, oder an den Vatikanthoren angeschlagen die nordliche, und westliche Voelker verbinden
sollen, deren Lage, Nazionalgewohnheiten, Lokalbedtrfnisse sie weder einmal dem Namen nach
kennen?.“

110 Ebd,, S.183.

111 Ebd,, S. 581. Oftmals rithrt die Verleumdung eines Klerikers von seiner Tadelsucht her, ,un-
barmbherzig tiber fremde Méngel losziehen; alles mit dem VergrofSerungsglase betrachten; tiber-
all nur iiber Siinden und Laster schreyen; immer mit offener Nase allem besorglichen Unrath
nachspiren; die Moralziige von der hdsslichen Seite bis zum ungeheuren malen ... dadurch erwe-
cken sie den Geist des Argwohns bey der schlauen Welt.“ (Ebd., 583).



30 —— 2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital

chelei verdunstete daher den symbolischen, klerikalen Kredit."* Allerdings war der
weltzugewandten Priesteraushildung des Josephinismus nur eine kurze Lebensdauer
beschieden, bevor sie im Sturm des Ultramontanismus im 19. Jahrhundert unterging.

Die hier vorgelegten Uberlegungen zeigen, wie sehr das dem Priester vor Ort
geschenkte symbolische Kapital von dessen Pflichterfiillung und den erfillten Er-
wartungen seiner Gemeindemitglieder abhing. Einer dhnlichen Erwartungshaltung
stand auch ein Jesuit in einem Kolleg und Gymnasium gegeniiber. Bei der Interpreta-
tion historischer Quellen ist diesen Erwartungen in Zeugnissen von Gemeindemitglie-
dern, Schillern und Priestern selbst nachzugehen. Sie sind auf ihre rhetorischen
Intentionen hin zu analysieren. Diese Erwartungshaltung an den ,heiligen Klerus“
war so stark, dass sie die Opfer klerikaler Gewalt vollig in den Hintergrund treten
lieS. Sie rechtfertigte in den Augen des friihneuzeitlichen Kirchenregimes die Ahn-
dung von im Geheimen begangenen Sexualdelikten im nichtéffentlichen Bereich, um
die Reputation des Klerus als Sakramentenspenders und Vehikel ewigen Heils nicht
zu gefahrden.

112 Ebd,, S. 593. Solches Benehmen verstief} zudem gegen die Regeln von Hoflichkeit, Klugheit und
Diskretion (Sigismund Neudecker: Geistliche Lehr-Schuel [...]. Ingolstadt, Augsburg 1749, S. 545-549.)
und wurden daher auch bei einem Handelsmann Kkritisiert, siehe Fontaine: The Moral Economy,
S. 280.



3 Die Begriffshestimmung sexueller Gewalt
in der Friihen Neuzeit

Wer ein Gymnasium der Gesellschaft Jesu als Internatsschiiler besuchte, hatte sich
dem strengen Reglement des Ordens unterzuordnen. Er lebte in der geistlichen Fa-
milie des Kollegs. Aufsassigkeit gegen die Autoritdt der Lehrer oder extreme Faul-
heit waren ebenso Griinde fiir eine Entlassung wie pubertierende Erfahrungen mit
der eigenen Sexualitdt durch Onanie, homoerotische Handlungen oder heterosexu-
elle Abenteuer auferhalb der Schule.® Andere solcher Handlungen zu beschuldi-
gen, konnte aber ebenso zur Entlassung fithren, wenn der Schulrektor der Aussage
keinen Glauben schenkte. So war im Jahr 1700 der Schiiler Melchior Schmid aus
dem Wilhelmsgymnasium in Miinchen entfernt worden, weil er ,Anschuldigungen
uber néchtliche Unverschdmtheiten und andere lacherliche, ja skandalése Dinge
vorbrachte, ohne einen wirklichen Beweis.“!* Diese Bemerkung zeigt die Schwie-
rigkeit auf, vor der Historiker stehen, wenn sie die sexuelle Gewalt in der frithen
Neuzeit erforschen. Nicht nur die Erwartungshaltungen iiber Beweise und Zeugen-
aussagen waren grundsatzlich andere als heute, sondern auch die Taxonomie sexu-
eller Grenzverletzungen. Was heute als sexuelle Gewalt bezeichnet wird, entbehrte
mitunter einer solcher Bezeichnung und konnte nur durch ein Gestdndnis wirklich
bewiesen werden. Stritt ein Tater alles ab, war ihm nur schwer beizukommen.
Daher berieten die Konsultoren der Oberrheinischen Provinz 1746 wie man mit
einem Jesuiten umgehen solle, der alles abstritt: ,Quid cum eo agendum?*'*®

Auch die Sichtweise der Opfer war mafigeblich anders als heute. Sie kamen
als Personlichkeiten, denen Gewalt angetan worden war, kaum in den Blick. Al-
lein der Ehrverlust konnte geahndet und kompensiert werden. Zudem schenkte
man Kindern und Jugendlichen wenig Glauben, wenn es um die Anzeige eines
sexuellen Verbrechens ging, weil man glaubte, es mangle ihnen an Rationalitat.
Daher kann der Historiker aus der frithneuzeitlichen Taxierung von sexueller

113 1701 wird ein Schiiler der Abschlussklasse des Wilhelmsgymnasiums Miinchen wegen einer
wohl homosexuellen Grenzverletzung ermahnt, siehe BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 147: ,inhonesta
familiaritate“. 1699 war Melchior Veichtshueber wegen der Verbindung zu einem Madchen, mit
der er sich betrunken in der Stadt antreffen lief3, entlassen worden, siehe ebd., fol. 85. Als die
Hitze wéhrend der sogenannten Hundstage (dies caniculares) im Juli 1713 unertrdglich wurde,
sprangen einige Schiiler ohne Erlaubnis des Schulpréfekten in den Schwabinger Kanal um sich
abzukiihlen. Gefragt, ob sie die Lizenz des Rektors beséfien, antworteten sie, die Hitze sei ein
gerechter Grund auch gegen die Lizenz zu handeln, worauf diese nun freigebiger gegeben wurde
(ebd., fol. 377v).

114 BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 118.

115 APECES]: Sign. 40-2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, Jg.1746, fol. 42v.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-003


https://doi.org/10.1515/9783111311142-003

32 — 3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Friihen Neuzeit

Nonkonformitét wie etwa fornicatio oder Leichtfertigkeit nicht direkt auf das Vor-
handensein oder die Abwesenheit von sexueller Gewalt schliefien. Erst aus der
Beschreibung und Analyse der Machtverhaltnisse der agierenden Personen lasst
sich dies einigermafien ermitteln. Im Folgenden wird sexuelle Gewalt als be-
wusste Einschrankung des Handlungsspielraums einer Person durch physische
Gewalt, spirituellen Druck oder psychologische Manipulation verstanden, welche
anderen korperliche Intimitat ohne freie Zustimmung zumutet. Damit ist jeder
Machtmissbrauch, der auf die Sphére des Sexuellen zielt, als solcher auch sexu-
elle Gewalt."'® Ein solcher Fall aufgedringter Intimitét erfolgte etwa 1747, als ein
Jesuitenpriester einen Studenten kiisste und seine Hand unter sein Geschlechts-
teil (sub sacro) presste.117 Das schliefst das Verhéltnis von Priestern zu Frauen, die
ihnen als Beichtkinder anvertraut waren, ein. SchliefSlich iibten sie auf diesen
enormen Einfluss aus und konnten sie durch spirituelle Machtmittel manipulie-
ren. Daher miissen auch sexuelle Beziehungen, die ohne physische Gewalt und
aus oberflachlicher Perspektive betrachtet aus gegenseitiger Zustimmung zu-
stande kamen, als sexuelle Gewalt taxiert werden.

Gewalt geschieht schliefSlich immer dort, wo der Verletzliche dem Méchtigeren
ausgeliefert ist, der diese Gemengelage ausnutzt. Dies wird besonders deutlich bei
der Gewalt an Frauen. In der Frithen Neuzeit wurden weibliche Opfer von Verge-
waltigung (stuprum) als passiv geschildert. Diese Betrachtungsweise erfolgte einer-
seits aus der Perspektive der sexuellen Penetration, andererseits aber auch, um die
nichtwillentliche Mitwirkung am Geschlechtsakt auszudriicken. Wurde ein Opfer
aber schwanger, musste man in der Handlungslogik der Zeit die Frau mitverant-
wortlich am Geschehen machen, da man annahm, dass eine Schwangerschaft nicht
ohne den Orgasmus der Frau und daher ihre lustvolle Zustimmung erfolgen
konnte. Fur viele Gerichte schlossen sich daher Vergewaltigung und Schwanger-
schaft gegenseitig aus. Gegen die erstarkende Kritik der Physiologie hielten aber
zahlreiche Juristen an der Idee fest, dass sich eine Frau fast immer gegen die Not-
zucht eines Mannes erfolgreich wehren konnte, und erschwerten so die Verfolgung
von Tatern."®

Durch ihre Stellung als Beichtvéter, konnten Priester sexuelle Gewalt ausiiben,
indem sie Frauen oder Kindern, aber auch Mannern im Beichtstuhl Berithrungen
aufzwangen oder gar den Geschlechtsverkehr. Wahrend im deutschen Sprachraum

116 Der Begriff ,sexualisierte Gewalt“ wird in diesem Band vermieden, weil er die Sexualitét als
Motivation und Finalursache herunterzuspielen scheint.

117 APECES]: Sign. 40-2, 8, Jg. 1747, fol. 44. Man entzog den Jesuiten dem Schuldienst und wollte
sicherstellen, dass sich der Vorfall nicht wiederholte.

118 Francisca Loetz: Sexualisierte Gewalt, 1500-1850: Pladoyer fiir eine historische Gewaltfor-
schung. Frankfurt 2012, S. 30-31.



3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frihen Neuzeit =——— 33

dieses Verbrechen der Sollizitation noch kaum erforscht ist, haben Historiker in Ita-
lien, Spanien, Portugal, Mittel- und Siidamerika dieses Thema aufgearbeitet."" Fiir
das Bistum Maranhdo in Brasilien wurden etwa Mitte des 18. Jahrhundert 425 An-
schuldigungen fiir dieses Verbrechen gezéhlt,"® das in die Zusténdigkeit der Inqui-
sition fiel,'”*! die zwischen ,dem Bediirfnis zu bestrafen und dem Wunsch, die
Institution zu schiitzen, die es reprisentierte und verteidigte, oszillierte."* Ein Bei-
spiel aus der Oberdeutschen Provinz ist Franziskus Baumann, 1672 bis 1676 Profes-
sor am Miinchner Wilhelmsgymnasium.'” Er drangte 1699 seine Beriihrungen
zahlreichen Médchen auf, die diese tiber sich ergehen liefien (ab ipso passa) und
ihm im Anschluss beichteten. Eine erzéhlte, er habe, um die Ursache ihrer korperli-
chen Krankheit zu erforschen, ihren Busen entbléft und beriihrt.*** Der Miss-
brauch des Beichtstuhls durch Baumann hitte eigentlich bereits den Tatbestand
der Sollizitation erfiillt und zu dessen Exkommunikation fiihren miissen. Da aber
der Rektor des Hauses an seine Besserung glaubte, empfahl er dem Provinzial le-
diglich eine Versetzung, die Baumann als BuRe nach Agypten fiihrte, bevor er an
seinem Lebensende nach Deutschland zurtickkehrte und 1717 in Miinchen ver-
starh.’® Auch Ferdinand Lederer wurde von einer unverheirateten Frau beschul-

119 Siehe etwa die kiirzlich erschienene Studie zur Di6zese Quito in Lima, Fabio Locatelli: El Tri-
bunal de la Inquisicién de Lima y el delito de solicitacién en la diécesis de Quito, siglo XVIIL. In:
Huarte de San Juan. Geografia e Historia 29 (2022), S. 73-95.

120 Lana Lage da Gama Lima: Confissdo pelo avesso: o crime de solicitacdo no Brasil Colonial,
Sdo Paulo/Brazil 1991; Lana Lage da Gama Lima: Sodomia e pedofilia em Coa: o caso do padre
Jodo da Costa. In: A Inquisicdo em xXeque: temas, controvérsias. Hg. von Ronaldo Vainfas, Bruno
Feitler, Lana Lage da Gama Lima. Rio de Janeiro 2006, S. 237-250.

121 Pollyanna Gouveia Mendonca: Raptores, incestuosos e solicitantes: transgressdes do clero no
Maranhao colonial. In: Revista Cantareira (2009), S. 1-23.

122 Lima: Confissdo pelo avesso: o crime de solicitagdo no Brasil Colonial, S. 72. Vgl. auch die
Magisterarbeit von Sabrina Alves da Silva: Execrados ministros do demoénio: O delito de solicita-
¢do em Minas Gerais (1700-1821), Sdo Jodo del Rei/Brasilien 2016. Zum Wandel der kirchenrechtli-
chen Beurteilung der Sollizitation siehe nun Agneés Desmaziéres: Le crime de sollicitation
réinventé. Le Saint-Office face aux crimes sexuels des clercs (1916-1939). In: Archives de sciences
sociales des religions 193 (2021), S. 177-198, Paris. Generell zur Kontrolle von Sexualitit durch die
Rémische Inquisition siehe den Uberblick bei Matteo Al Kalak: Investigating the Inquisition: Con-
trolling Sexuality and Social Control in Eighteenth-Century Italy. In: Church History 85 (2016),
S. 529-551.

123 BSB: Clm 1551, vol. 2, fol. 146v; fol. 151v; fol. 156.

124 BayHStA: Jesuiten 360, Brief Jacob Rosenthaler SJ aus Oelenburg vom 18. Januar 1699 an den
Provinzial, fol. 2. APECES]: 68-D, Verz. 9146, Geburt 1644, Eintritt 1662, Tod 1717 in Miinchen.

125 Anton Huonder: Deutsche Jesuitenmissionédre des 17. und 18. Jahrhunderts: ein Beitrag zur
Missionsgeschichte und zur deutschen Biographie. Freiburg 1899, S. 198. Nicht zu verwechseln
mit dem Vorarlberger Franciscus Baumann (APECES]: Sign. 68-D, Verz. 9147, Geburt 1637, Eintritt
1659, Tod 1694), dem das Mindelheimer Kolleg ein heiligmdfsiges Leben bescheinigt, siehe ebd.



34 —— 3 Die Begriffshestimmung sexueller Gewalt in der Friihen Neuzeit

digt, er habe sie unter dem Vorwand, eine ,Krankheit“ zu diagnostizieren unsittlich
bertihrt, vor allem am Busen und dem Geschlechtsteil. Er gab zu, dass er sie ,in
pube“ bertihrt habe, aber stritt das Betasten der Briiste ab. Zudem beharrte er dar-
auf, dies ohne ,liisternen Sinn“ (minus animo luxurioso) getan zu haben.'? Allerdings
musste er zugeben, dass die Frau oft ins Jesuitenkolleg kam und es Anzeichen grofie-
rer Vertrautheit zwischen den beiden gab. Da das Delikt aber geheim (occulte) gewe-
sen war, schritt der Orden auch nur geheim zur Bestrafung Lederers, so dass er
zukinftig ,gesiinder handle (saniora).¥’” Man gab ihm eine personliche Bufe auf
und versetze ihn. 1721 wurde auch ein Pater ,P.M.H.“ des Kollegs Heidelberg in der
Oberrheinischen Provinz der Sollizitation ,mit zwei Personen (duarum personarum)
beschuldigt und bestraft.'*® 1728 wurde dort ein weiterer ,gefahrlicher Missbrauch*
(abusus periculosus) des Beichtstuhls festgestellt, da ein Jesuit versucht hatte, meh-
rere Frauen zu verfithren. Diesem wurde die Moglichkeit gegeben, sich zu bessern,
und die Oberen angehalten, ihn genau zu iiberwachen.'®

Obwohl homosexuelle Gewalt unter Erwachsenen in der Frithen Neuzeit noch
weithin unerforscht ist,** zeigen Zeugnisse aus klosterlichen Kontexten, dass es
aufgrund von Machtgeféllen dort mitunter zu Misshrauch gekommen ist. Dies war
etwa der Fall, wenn jingere Ordensmitglieder von &dlteren sexuell bedrangt wur-

Sign. 41-25, Historia Synopsis Collegii Mindelheimensis, fol. 80-82; ebd., fol. 93 erwéhnt ,gravissima
scandala a sacerdotibus in urbe data nostrorum opera sublate sub anno 1707.“ Da gravissima nur die
schlimmsten Vergehen bezeichnete, ist es moglich, dass ein Sexual- oder Gewaltdelikt hinter dem Ein-
trag steckt. Allerdings ist nicht unbedingt an Jesuiten als Téter zu denken, sondern eher an Schiler
des Gymnasiums. Auf dies deutet zumindest der Eintrag zum Jahr 1707 hin: ,Aus dem Gimnasium
wurden einige fortgejagt, andere wo anderst hingeschickt oder sonst gestraft, und dieses bewirkte,
dass sich die tibrigen durch Sittlichkeit und gute Fortschritte auszeichneten und am Ende des Schul-
jahres im Theater die Komedie von Leopold dem Verachter alles Zeitlichen mit groffem Ruhme auf-
fithrten [...]“ (STMI: Geschichte, Jahr 1707, s.pag.).

126 APECES]: 68-D, Verz. 6387, Geburt 1621, Eintritt 1642, Tod 1668 in Landshut..

127 BayHStA: Jesuiten 355, undatierte Informatio, fol. 4.

128 APECES]: Sign. 40-2, 7, Konsult vom 17. Oktober 1721, fol. 181. P. Matthias Honicke, Professor
der Theologie, kdme in Frage, der bis 1721 in Heidelberg war, dann nach Bamberg versetzt
wurde, wo er 1724 starb, aber nie entlassen wurde, siehe APECES]: Sign. 40-2, 22 Catalogus, fol.
76v; 81r. Ludwig Lucius berichtet in seiner polemischen Geschichte des Ordens von einem Hei-
delberger Jesuiten ,Christoffel,“, der ,eine junge Dirne verfellet und durch Anschmitzung eines
jungen Kinds Catholisch gemachet,“ siehe Ludwig Lucius: Jesuiter-Historie. Basel 1626, S. 207.

129 APECES]: Sign. 40-2, 7, fol. 273.

130 Susanne Hehenberger: Unkeusch wider die Natur: Sodomieprozesse im frithneuzeitlichen
Osterreich. Wien 2006; Helmut Puff: Unziemliche Werk? Sexuelle Handlungen unter Mannern
vor Gerichten des 16. Jh. In: Von Lust und Schmerz. Eine historische Anthropologie der Sexualitdt.
Hg. von Claudia Bruns, Walter Tilman. Kdln 2004.



3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frihen Neuzeit = 35

den. Bei der Erforschung der sexuellen Gewalt an Kindern ist vor allem das Augen-
merk darauf zu richten, wann und warum kirchliche Autorititen einschritten und
wie man eine Grenzverletzung definierte. So determinierte etwa das Alter des Op-
fers auch dessen Schuldfahigkeit. Bis zum vierzehnten Lebensjahr hielt man Jun-
gen wie Madchen nicht fir sexuell entscheidungsfihig, bestrafte daher auch den
Tater weniger scharf, weil es sich nicht um einen Erwachsenen handelte. Entschei-
dend war, ob es zum Koitus gekommen war und ob dieser vaginal oder anal erfolgt
war.'*! Letzterer wurde unter den Tatbestand der ,Sodomie“ subsumiert, als wider-
natirlich definiert, und besonders schwer bestraft. Bei homosexuellen Akten war
entscheidend, ob man im Analverkehr penetriert wurde oder ob es nur zu oralem
Sex gekommen war. Der Penetrierte wurde als passiver Partner beschrieben, der
Penetrierende als aktiver. Passiver Analverkehr schrieb dem Mann weibliche Attri-
bute zu und manifestierte so in Mittelalter und frither Neuzeit eine Inversion des
gesellschaftlich anerkannten Genderkonstrukts."®* Auch Berithrungen im Intimbe-
reich galten als unehrenhaft (dishonesta, inhonesta), wurden aber als Verfiih-
rung zur Selbstbefriedigung nur leicht bestraft. Hatte ein Opfer aber einer
Vergewaltigung nicht widerstanden und einfach geschehen lassen, wurde es als
mitverantwortlich fiir die Tat angesehen, und wenn der Priester einen Jungen

131 Loetz: Sexualisierte Gewalt, S. 99.

132 Robert Mills: Seeing Sodomy in the Middle Ages. Chicago 2015, S. 25-80. Ich verwende die
Begriffe ,aktiv“ und ,passiv gemaf$ der frithneuzeitlichen Sichtweise, die Boswell folgenderma-
fSen erklért: ,I use these terms throughout with the understanding that ,active‘ refers to the indi-
vidual in a male homosexual liaison who inserts his penis into his partner, either orally or
anally, and that ,passive‘ refers to the party so entered. I do not mean to suggest anything about
the psychological aspects either of the acts involved (e.g., ,passive‘ should not be interpreted as
,uninterested, ,coerced,‘ ,unwilling,* ,effeminate,’ etc.) or of the relationship: a very aggressive,
socially dominant person may prefer what for want of better terms is here called ,passive‘ sexual
behavior. This dichotomy sometimes, though less often, occurs in historical documents in re-
ference to women (gay or nongay) and in such cases should be understood in a sense analogous
to its application to men: a woman who takes the ,active‘ part enters her partner, either with
some portion of her body or with an object; her ,passive‘ partner-male or female-is entered.
(Such comments about women may be more a projection of male sexual feelings than observa-
tion of female ones.) This whole area of speech is awkward and troubling; these efforts to clarify
are the best I can offer, but far from satisfactory.“ Siehe John Boswell: Christianity, Social Tole-
rance, and Homosexuality: Gay People in Western Europe from the Beginning of the Christian
Era to the Fourteenth Century. Chicago 1980, S. 50. Siehe auch Federico Garza Carvajal, Federico
Garza Carvajal: Butterflies will Burn: Prosecuting Sodomites in Early modern Spain and Mexico.
Austin 2003.



36 —— 3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frithen Neuzeit

dazu uberredete, der penetrierende Partner zu sein, wurde dieser gar zum
Hauptschuldigen, der mit der Todesstrafe zu rechnen hatte.™

Der Lehrer an einem Jesuitengymnasium, der einen Schiiler misshrauchte,
hatte in der Sichtweise der Zeit auch dessen kindliche Unschuld zerstort, indem
er den Schiiler mit einer sexuellen Realitdt konfrontiert hatte, die fiir diesen noch
nicht opportun war.”** Ebenso zeigten sich deutliche Unterschiede in der Bewer-
tung der Taten hinsichtlich der sozialen Herkunft der Opfer. Der Ehrverlust adli-
ger Sohne durch sexuelle Ubergriffe wurde als schwerwiegender betrachtet als
der von Kindern aus dem Burgertum oder den unteren Schichten. Aufferdem
wurde den adligen Opfern grofiere Bedeutung eingeraumt, weil man beftirchten
musste, dass deren Familien sich als Patrone und Wohltiter zuriickziehen oder
sogar zu Feinden der Gesellschaft Jesu werden kénnten. Es kostete daher die ge-
schandeten Schiiler und auch Erwachsenen immensen Mut, sich zu einer Anzeige
durchzuringen, denn die Erwartungshaltung war nicht, dass deren Zeugnis sofort
akzeptiert, sondern vielmehr mit Misstrauen begegnet wurde. Gertichte allein
waren nicht ausschlaggebend, wie man am Fall des Schulmeisters Rieder aus Zu-
rich sieht. Er wurde 1710 nach fast zwanzig Jahren ,unziichtiger Betastungen® in
mindestens vierzehn Fillen angeklagt,”®> obwohl seit Jahren zahlreiche Geriichte
iber ihn zirkulierten. Niemand wollte ihn direkt beschuldigen, nicht nur weil das
Strafrecht den Aussagen von Kindern wenig Glauben schenkte, sondern auch die
Bestdtigung durch mehrere Zeugen vorschrieb. Erst als ihm der Neffe eines
hohen Beamten zum Opfer fiel, schritt man zur Anklage.”*® An Jesuitenschulen
war es im Prinzip nicht anders, allerdings scheint man den Aussagen der eigenen
Studenten zumeist geglaubt zu haben.

Aus dem Schweigen der Kinder ist aber keineswegs auf die Abwesenheit oder
Falschheit ihrer Misshrauchsanschuldigungen zu schlieffen. Wenn sie sich den-
noch durchrangen, ihr Schicksal entweder den Eltern oder einem Priester mitzu-
teilen, dann meist nur, weil die psychische oder physiologische Schmerzgrenze
erreicht war. Die Dunkelziffer war hoch, da die Kinder oft aus Angst vor Bestra-
fung durch ihre Eltern schwiegen. Denn manche Eltern fiirchteten, das eigene

133 Johann Christoph Froélich von Frélichsburg: Commentarius in Kayser Carl def$ Fiinfften, und
def3 H. Rom. Reichs Peinliche Hals-Gerichts-Ordnung [...]. Frankurt; Leipzig 1714, lib. 3, tit. 6,
S. 283-293.

134 Vgl. Julia Konig: Kindliche Sexualitat: Geschichte, Begriff und Probleme. Frankfurt am Main
2020, S. 355-356.

135 Loetz: Sexualisierte Gewalt, S. 92.

136 ,Dorfvorgesetzte und Mithewohner mieden es, sich mit Autoritidten wie Lehrer und Pfarrer
anzulegen. Um vor ein Gericht zu gelangen, mussten Kinder besonders hohe Hiirden tiberwin-
den.“ Ebd.,, S. 99.



3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Friihen Neuzeit =——— 37

Kind verbreite ein Gerticht, welches sie juristisch wegen Rufschddigung belang-
bar gemacht hétte, und schenkten dem gesellschaftlich angesehenen Kleriker
mehr Vertrauen als dem eigenen Fleisch und Blut. Schlieflich wurde in der Frii-
hen Neuzeit auch die verbale Ehrverletzung (Infamie) als Gewalttat angesehen
und streng sanktioniert.”*” Doch selbst, wenn die Eltern der Anschuldigung ihres
Kindes glaubten, musste dieses immer noch damit rechnen, auch durch ein Ge-
richt bestraft zu werden, wenn man ihm etwa Lust an der sexuellen Handlung
zuschrieb oder beim Analverkehr die freiwillige Mitwirkung. Da die genauen ju-
ristischen Unterschiede den Jugendlichen nicht bekannt gewesen sein diirften,
sondern nur die allgemeinen Bestimmungen, haben wohl viele fiir eine homose-
xuelle Handlung den Feuertod oder die Hinrichtung durch das Schwert beftrch-
tet und daher lieber geschwiegen.™*®

137 Ebd,, S. 10-16.
138 Vgl. ebd., S. 109-114.



4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu
(dimissio)

Die Gesellschaft Jesu rekrutierte oft aus ihren Schulen die besten Studenten, die
sich zum geistlichen Stand berufen fiihlten, als Novizen. Allerdings mussten diese
in einem zwei Jahre dauernden Prozess den Erwartungen des Novizenmeisters
sowie ihrer Ordensmitbriider gerecht werden, bevor sie zu den Geliibden zugelas-
sen wurden. Schliefdlich war die Auslese der besten Kandidaten und die Entlas-
sung (dimissio) ungeeigneter Kandidaten unabdingbar fir die Qualitatskontrolle
des Ordenspersonals. Man betrachtete diese Auslese wie das Zurechtschneiden
eines Weinstocks, an dem die toten Triebe entfernt werden, um den kraftigen die
Maoglichkeit zu geben, Furcht hervorzubringen, wie das von den Jesuiten selbst
herausgegebene Imago Primi Saeculi Societatis Jesu von 1640 in Schrift und Emb-
lem darlegt.”*® Unter dem fiir Oberdeutschland zustéindigen Provinzial Paul Hof-
faeus wurden in den Jahren 1569 bis 1581 — die Provinz zahlte 1563 lediglich 160
Mitglieder — aus gerechtem Grund oder aufgrund unmoralischen Betragens im-
merhin 22 Jesuiten ausgeschlossen, 9 andere entflohen und wurden dadurch di-
mittiert, sowie 14 Novizen.*® Weitere 57 wurden bis zum Jahr 1600 entlassen,
weitere 195 bis zum Jahr 1650. Im Jahr 1655/56 wurden allein 16 Novizen und ins-
gesamt 221 bis zum Jahr 1700 entlassen, sofern alle Félle korrekt erfasst wur-
den."! Die Oberrheinische Provinz mit Sitz in Mainz verzeichnete von 1685 his
1734 106 Entlassungen.**

4.1 Die Entlassung aus dem Noviziat

In der Probezeit des Noviziates wurden daher zahlreiche Bewerber abgewiesen,
gingen freiwillig oder wurden sogar von ihren Eltern aus einem Kolleg herausge-
holt. Die Griinde reichten von kérperlichen Defekten wie schwachen Augen oder

139 Sidronius de Hossche: Imago primi saeculi Societatis Jesu a provincia Flandro-Belgica ejus-
dem societatis repraesentata. Antwerpen 1640, S. 203. Vgl. Patricia W. Manning: Disciplining Bro-
thers in the Seventeenth-Century Jesuit Province of Aragon. In: Renaissance and Reformation 37
(2014), S. 115-139.

140 APECES]: Sign. 40-3, Verz. 72, Liber Manualis R.P. Hoffaei, fol. 65.

141 APECES]: Sign. 43-90, 43, fol. 1-15. Ein grofler Teil wurde aus dem Noviziat entlassen.

142 STAM: Archiv der Oberrheinischen Jesuitenprovinz, 15/453, Catalogi breves personarum
(1596-1798) fol. 235-238. Aus dem Noviziatsjahr 1631 wurden 14 entlassen (ebd., fol. 279), nach
Geliibden 6.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-004


https://doi.org/10.1515/9783111311142-004

4.1 Die Entlassung aus dem Noviziat = 39

einer ungentigenden physischen Kondition, tiber psychische Probleme wie Skrupel,
religiosen Mystizismus, bis hin zu mangelnder Intelligenz. Selbst nach den Geliib-
den konnte man ausgeschlossen werden, etwa wenn eine Krankheit einen Jesuiten
zu einer zu grofien finanziellen oder gemeinschaftlichen Belastung machte. Die
Provinz beriet etwa mehrmals tber P. Caspar Klein, der derart starke Schmerzen
im linken Bein hatte, dass diese ihn fast in den Wahnsinn trieben. Anstatt ihn zu
entlassen, entschied man sich aber detaillierte medizinische Gutachten einzuholen
und ihn auf Kur zu schicken.'*®

Héufig erfolgte aber auch die Entlassung aufgrund von Charakterschwéchen,
wie etwa der Unfahigkeit die eigene Kraft zu kontrollieren oder mangelndem Ernst
(constantia). Auch Freundschaften konnten zur Entlassung fithren. So war zwischen
den Mitgliedern derselben Novizenklasse, die stindig zusammen war, ein respekta-
bler Abstand zu wahren. Wer diese Grenze tberschritt und sich mit anderen im
Schlafzimmer (cubiculum) fir ein privates Gesprach traf, wurde streng ermahnt.
Derartige ,Konventikelbildung“ wurde auch unter Koadjutoren und Professen als
Verstofs gegen die Nachstenliebe betrachtet, weil man durch Freundschaften einige
bevorzugte und andere vernachléssigte.'** Das Schlafzimmer war demnach ein ein-
deutig definierter privater Raum, dessen Integritit es zu wahren galt. Missachtete
ein Novize diese Regel und hielt trotz Ermahnung an seiner Privatsphére fest,
wurde ihm levitas animae, Leichtfertigkeit oder mangelnder Ernst vorgeworfen, der
in schweren Féllen zur Entlassung fiihrte. Leider sind Unterlagen flir Novizen nur
sporadisch iiberliefert. So gibt etwa das Profess- und Novizitatsbuch von Paris den
Entlassungsgrund meist an, wihrend sich andere dariiber ausschweigen. Auch die
nach der Ersten Geltibden Entlassenen wurden in den gedruckten Katalogen der Ge-
sellschaft Jesu nicht namentlich, sondern nur numerisch erwihnt.!** Diese Anony-
misierung erlaubte es dem Orden, nach aufien den eigenen guten Ruf zu wahren

143 BayHStA: Jesuiten 339. APECES]: Sign. 68-D, Verz. 6684, Geburt 1651, Eintritt 1651, Tod 1719,
coadjutor spiritualis.

144 Fir die Oberrheinische Provinz, siehe etwa APECES]: Sign. 41-16, 9, Memoriale Bamberg,
14. Juni 1695, s. pag.: ,Non tolerentur conventicula ...“ APO: Jezuitow w Nysie, ordinationes, 45/
141/0/-/16, fol. 275, zu den Beschlussen der béhmischen Provinzkongregation 1658 von Heinrich
Lamparter am 15. Juni 1658. Ebd., fol. 328, wo Provinzial Ferdinand Waldhauser aus Briinn am
20. August 1702 einschérft, den Misshrauch des gegenseitigen Besuchens in den Schlafzimmern
abzustellen. Ebd., fol. 278 scharft den Befehl des Generals von 1660 ein, dass Feuerwerke in der
Gesellschaft streng verboten sind (bombardarum usus), fol. 327 vom 17. Juni 1702 erneuert dieses
Verbot (pulveres pyrios aut ignes) und fligt das Verbot hinzu, auch nicht iiber und durch ein
Feuer zu springen (per ignem saltent).

145 BNF: Registre du noviciat des Jésuites, a Paris. Latin 10988. HASK: Bestand 223 Jesuiten, A 638
von ca. 1670. In den handschriftlichen Katalogen erscheinen die Namen aber, siehe etwa APECES]:
Sign. 40-2, 22, Catalogus Rhenaniae Superioris.



40 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

ohne durch Angaben zu Sexualitét, Psyche oder kérperlichen Gebrechen Verstim-
mungen in der Bevélkerung hervorzurufen.'

4.2 Das Schlafzimmer als kontrollierter Privatraum

Das Schlafzimmer war ein Raum, in dem es zu keinen Treffen oder Gesprachen
mit anderen kommen sollte. Er war ein privatissimum, das auch der Rektor nur
mit gutem Grund betreten sollte. Den strengen Verboten iiber einen Besuch auf
dem Zimmer lag auch die Furcht zugrunde, dass so Gesprachsgruppen entstehen
konnten, die sich der Aufsicht der Oberen entzogen oder gar die Autoritat der Or-
densleitung untergruben. Aufierdem war es durch Freundschaften auch héufig zu
homosexuellen Beziehungen in einer Jesuitenkommunitit gekommen, die man
durch das strenge Verbot jeglicher Treffen im cubiculum zu verhindern suchte.
Sexuelle Kontakte scheinen auch hinter dem Verbot zu stehen, nachts das
Zimmer eines Schiilers aufzusuchen oder diese zu sich kommen zu lassen.'*’
Wiéhrend des siebzehnten und achtzehnten Jahrhunderts mussten Visitatoren
und Provinzidle bestdndig die Mahnung, die Schlafzimmer der Studenten zu mei-
den oder diese auf die Zimmer der Lehrer zu rufen, wiederholen. Provinzial Mar-
tin Miller hob 1691 sogar hervor, dass besonders ,Auswartige, vor allem Jungen*
der Eintritt in das Jesuitenhaus und ganz besonders der Schlafzimmer verboten
und nur nach vorheriger Genehmigung des Rektors erlaubt sei. Die explizite Be-
nennung einer Besuchergruppe deutet auf sexuelle Grenzverletzungen mit Kindern
im Dillinger Kolleg hin, an den diese Ermahnung gerichtet war.**® Die Nichtbeach-
tung dieser Regel in allen untersuchten Provinzen hat dem Missbrauch von Schiil-
ern auf den Zimmern der Jesuiten mafgeblich Vorschub geleitet.** Noch 1771, nur

146 Lynn Martin: The Jesuit Mind: The Mentality of an Elite in Early Modern France. Ithaca 1988,
S. 116-117; G. D. Thompson: The Jesuit Province of France on the Eve of its Destruction in 1762. In:
Archivum Historicum Societatis Iesu 87 (2018), S. 3-72; Doris Moreno Martinez: Obediencias nego-
ciadas y desobediencias silenciadas en la Compafiia de Jesus en Espafia, ss. XVI-XVII. In: Hispania
74 (2014), S. 661-686. Das Register der Niederrheinischen Provinz verzeichnete die Dimission und
oft auch den kiinftigen Wirkungsort, aber kaum jemals den Dimissionsgrund, siehe APECES]:
Sign. 40-1, 5.

147 APO: 45/141/0/-/16, Ordinationes, Brief des bohmischen Provinzials Julius Zwicker aus Prag
vom 18. Mai 1726 an den General, fol. 124.

148 APECES]: Sign. 41-14, 5, Memorabilia Dillingen, Ermahnung des Provinzials vom 19. Januar
1691, fol. 69v.

149 Aus der Vielzahl der Quellen, seien hier nur einige erwahnt. APECES]: Sign. 41-14, 5, Ermah-
nung vom 5. November 1693, fol. 67v-68; ferner Sign. 41-14, 2, Ordinationes Dillingen, Memoriale
fiir das Jahr 1752, fol. 56; ebenso fiir das Jahr 1755, ebd., 57; vom 5. November 1693, fol. 68; vom



4.3 Die Entlassung nach den Geliibden =— 41

zwei Jahre vor der Aufldsung des Ordens, wiederholte der Provinzial der bayeri-
schen Provinz ein Verbot des Jahres 1766, dass ohne jegliche Ausnahme (nullam ex-
ceptionem admittant), niemals ein Schiller der unteren Klassen unter dem Vorwand
geistlicher Fiihrung, Beichte oder Nachhilfe je auf das Schlafzimmer eines Jesuiten
kommen diirfe. Der Provinzial nannte die entgegenstehende Gewohnheit einen
suntolerierbaren Defekt“ (intolerabilis defectus) und forderte die Jesuiten seiner
Provinz auf, dies und alles zu unterlassen, was bei Katholiken Anstofd erregen
konnte. Jeder Ubertritt werde auf das Schwerste bestraft.”*® Die Direktheit dieser
Anordnung lasst vermuten, dass sich 1766 ein sehr schweres Vergehen in der Ober-
deutschen Provinz ereignet hat, von dem allerdings nichts weiter bekannt ist. Au-
Berdem machte der Provinzial deutlich, dass er von den angeblichen Griinden, dies
es notwendig machen wiirden, einen Schiiler aufs Zimmer zu holen, nichts hielt.
Da er diese Griinde als Vorwédnde bezeichnete, muss sich der Leser natiirlich fra-
gen, was die wirklichen Griinde gewesen sind. Zu viele kommen nicht in Frage. Es
gab zwar ein paar Falle, in denen ein Schiiler als geheimer Bote eingesetzt wurde
um Liebesbriefe in die Stadt zu schmuggeln, in fast allen anderen aber handelte es
sich um sexuelle Handlungen.

4.3 Die Entlassung nach den Geliibden

Aber auch nach den Gelibden, mit denen man sich an die Gesellschaft Jesu band,
konnte ein Jesuit immer noch relativ einfach entlassen werden. Es gab zwei unter-
schiedliche Stufen dieser Geliibde. Zum einen die Scholastikergeliibde nach dem
Noviziat mit denen ein Jesuit die Geliitbde von Armut, Keuschheit und Gehorsam
ablegte und fortan entweder ein scholasticus approbatus war, der Theologie stu-
dierte und Priester wurde, oder ein coadjutor temporalis ohne hohere Weihen und
daher fast immer ein Laienbruder/Frater war. Diese wurden ordensintern oft als
vota simplicia oder einfache Geliibde bezeichnet.™* Nach etwa zehn Jahren im
Orden wurde ein Jesuit nach eingehender Qualifaktionspriifung zu den sogenann-
ten letzten Geliibden zugelassen, mit denen die Priester zu geistlichen Koadjutoren
oder coadjutores spirituales wurden, die wenigen aber, die zu den ublichen drei

19. Januar 1698, fol. 69v. Jungen und Diener, die das zwanzigste Lebensjahr noch nicht erreicht
hatten, durften daher auch nicht in die Kiiche des Kollegs — zu ihrem eigenen Schutz, siehe APO:
45/141/0/-/16, Ordinationes, Blasius Stammius fiir die Provinz Bohmen am 1. November 1651, fol.
249.

150 APECES]: Sign. 40-3, 1, Brief des Provinzials Joseph Erhard vom 12. November 1771, s. pag.
151 Siehe etwa BayHStA: Jesuiten 306, Informatio iiber Joseph Amrhein vom 27. Oktober 1724,
fol. 14; Informatio iiber Melchior Bencard vom Februar 1727, fol. 17-17v.



42 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

noch ein viertes Gelitbde ablegten, zu Voll-Professen (s. u.)."”* Allerdings gab es

auch eine ganze Reihe von Jesuiten, denen man letzte Geltibde nicht zugestand,
weil sie aufféllig geworden waren oder Probleme verursacht hatten. Es konnte also
durchaus sein, dass ein Jesuit die Priesterweihe erhalten hatte und selbst nach fast
zwanzig Jahren im Orden immer noch scholasticus approbatus war, wie etwa
Lucas Geislmair, den man allerdings 1723 entlieR."**

Wenn die Ordensoberen die moralische Gewissheit hatten, dass ein Jesuit den
intellektuellen, moralischen, physischen, psychologischen, oder spirituellen Ansprii-
chen nicht gentigte, konnte die Entlassung eines scholasticus approbatus recht zigig
erfolgen. Der 25jahrige Scholastiker Georg V6lkl wurde, etwa ,wegen seiner Dumm-
heit (ob stultitiam) entlassen.”* Selbst nach den Letzten Geliibden bestand noch
die Méglichkeit einen Jesuiten zu entlassen, allerdings waren die rechtlichen Hiir-
den grosser, weil die Entscheidung in den Hinden des Generals lag. Demnach
konnte ein Mitglied entlassen werden, ,,(1) wenn es ,unverbesserlich [incorrigibile]
war in einigen Leidenschaften oder Laster, welche die gottliche Majestat beleidigen,
oder wenn seine Mitgliedschaft (2) ,dem Wohl der Gesellschaft zuwiderlauft,' und 3)
.gleichzeitig dem Wohl der Gesellschaft und dem des Einzelnen zuwiderlauft.«'>*
Als konkrete Griinde wurden in den Dimissionsakten Verfehlungen wie schwerer
Ungehorsam,"® Sodomie, Diebstahl,"” Mord oder Rufschidigung der Gesellschaft

152 Klaus Schatz: Geschichte der deutschen Jesuiten (1814-1983), Bd. 5. Miinster 2013, S. 43-56.
153 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 7770. BAYSHTAM: Jesuiten 306, Informatio tiber Lucas Geislmair
vom 27. Oktober 1723, fol. 13-13v.

154 BayHStA: Jesuiten 349.

155 A. Lynn Martin: Vocational Crises and the Crisis in Vocations among Jesuits in France during
the Sixteenth Century. In: The Catholic Historical Review 72 (1986), S. 201-221, hier S. 204. Zur
Entlassung bzw. Einkerkerung der incorrigibiles in anderen Orden siehe Ulrich L. Lehner: Mon-
che und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdréngtes Kapitel Kirchengeschichte. Kevalaer 2015.

156 Obwohl nicht erwéhnt, ist als Dimissionsgrund fiir Rudolph Flaxland 1642 Ungehorsam
denkbar, fiihrte er doch — wenn die Identifizierung mit Johann Adam von Flaxland zutrifft — spa-
ter als Dekan von Bruchsal den Widerstand gegen seinen Bischof fiir die Selbstdndigkeit seines
Stifts an. Er starb 1654, wobei die Jesuiten vermerkten, er sei méglicherweise vergiftet worden.
Siehe APECES]: Sign. 43-90, fol. 9; fol. 36, siehe ferner Franz Xaver Remling: Geschichte der Bi-
schofe zu Speyer, Bd. 2. Mainz 1852, S. 534. In der Oberrheinischen Provinz iiberlegte man 1715
den Pater Paulus Eretsman wegen schweren Ungehorsams auszuschliefien. Dieser hatte aller-
dings auch extreme Arbeitsscheu an den Tag gelegt und Krankheiten simuliert, siche APECES]:
Sign. 40-2, 7, 11. Dezember 1715, fol. 148. 1723 wurde er schliefSlich auch dimittiert, siehe APECES]:
Sign. 68-D, Verz. 11759. STAM: 15/453, fol. 267 bescheinigte ihm im Jahr 1720/21 Jéhzorn (passiones
irae) und ibermafiige Liebe zur Ruhe (amat otium). Es zeige sich, dass er den Anforderungen
nicht geniige (non satisfecit).

157 So etwa die Entlassung des Leopold Beck 1737 wegen zahlreichen schweren Diebstahlen,
siehe APECES]: Sign. 43-90, fol. 20 und der des P. Johann Bapt. Martin im selben Jahr, ebd. Zu
Martin siehe auch den eignen Faszikel BayHStA: Jesuiten 348. Ebenso wegen schweren Diebstahls



4.3 Die Entlassung nach den Geliibden =— 43

genannt. Erfolgte die Entlassung auf Ansuchen der Provinzoberen, wurden detail-
lierte Informationen eingeholt, manchmal auch der Provinzkonsult befragt, um
dem General eine moglichst eindeutige Darstellung zu liefern. Bruder Lucas Ko-
menski etwa wurde um 1650 entlassen, weil er die Novizen despektierlich anre-
dete und dadurch standig Querelen verursachte.”®® Andere verabschiedete man,
weil man sie als intellektuell unbegabt oder nicht lernfahig einstufte.’® Wenn
man Gewissheit erlangt hatte, dass ein Jesuit der Gesellschaft nur zur Last fiel und
zu keiner Arbeit zu gebrauchen war, wurde er entlassen. Christoph Waizmann
etwa nannte der Neuburger Superior 1726 ,einen vollig unbrauchbaren“ Mann
(plane inutilem), der daraufhin entlassen wurde.'®® Liebesbriefe wurden ebenso
als legitimer Dimissionsgrund anerkannt, vor allem wenn bereits die ganze Stadt
iiber die Vertrautheit eines Jesuiten mit einem Madchen munkelte.®! Auch die Not
der Eltern, die Pflege oder Unterstiitzung brauchten, konnte zur einvernehmlichen
Auflésung der Mitgliedschaft fithren.'®* Arbeitsscheue Jesuiten (otiosi), die viel-
leicht wie P. Justus Sommer im Jahr 1715/16 auch noch allen moglichen Eitelkeiten
des Korpers (corporis vanitatis) zugeneigt waren, galten als unniitz und als Last,
die man durch die Dimission loswerden konnte.'*®

Unter den sexuellen Grenzverletzungen wogen in der frithen Neuzeit homose-
xuelle Akte besonders schwer. 1625/26 wurden daher aus dem Mindelheimer Kolleg
gleich zwei Jesuiten entlassen, die allen Ermahnungen zum Trotz, ihr sexuelles Ver-
halten nicht gebessert hatten.'®* Besonders delikat wurde die Affire dadurch, dass

entlassen wurde Michael Buechner (APECES]: Sign. 68-D, 8785) im Jahr 1662, siehe APECES]: Sign.
43-90, fol. 31.

158 Paul Shore: Mission Mostly Accomplished — Narratives of Jesuit Success and Failures in Hun-
gary and Transylvania, 1640-1772. In: Publicationes Universitatis Miskolciensis: Sectio philo-
sophica 15 (2009), S. 182; Paul ] Shore: Narratives of Adversity: Jesuits in the eastern peripheries
of the Habsburg realms (1640-1773). Budapest; New York 2012, S. 61. Ein &hnlicher Fall ist fiir
Posen dokumentiert, wo ein P. Dzuzienski (?) wegen ,verbis gravibus et rusticis contumeliose“
entlassen wurde, siehe BJ K: B] Rkp. 5197, fol. 3. In der Oberrheinischen Provinz kritisierte man
1704/05 zwar Franziskus Dorn im Tertiat als ,criticus, suspiciosus mordax otiosus,“ belief} ihn
aber im Orden, siehe STAM: 15/453, fol. 261v.

159 BayHStA: Jesuiten 306, fol. 10-11. Ebd.: Jesuiten 306, Informatio iiber den scholasticus appro-
batus Caspar Schwaighofer/Schweickhofer aus Miinchen vom 3. Mai 1726, fol. 15-15v; Jesuiten
306, Informatio tiber Melchior Bencard aus Ingolstadt vom Februar 1727, fol. 17-17v.

160 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio iiber Christoph Waizmann vom 6. Marz 1726, fol. 16.

161 APECES]: Sign. 40-2, 8, 1734, fol. 7v; (1740), fol. 23. Siebe ebenso ebd., Sign. 40-2, 7, 11. Septem-
ber 1730, fol. 291.

162 APECES]: Sign. 40-2, 8, 1747, fol. 51-51v zu Marcus Winckelblech.

163 Allerdings hat man Sommer doch nicht entlassen, siehe dazu STAM: 15 / 453, fol. 264; APECES]:
Sign. 68-D, Verz. 10195.

164 Der Personalstand des Kollegs in APECES]: Sign. 40-3, 71, fol. 141-142.



44 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

der Firstabt von Kempten, Eucharius Wolfurt, anscheinend in Reginald Silvester
verliebt war. Der Mindelheimer Chronist nahm sich mit der Wendung ,,cui in amo-
ribus erat“ kein Blatt vor den Mund.'® Das Hauptwort amor weist eine auf starke
emotionale Komponente hin, nicht nur einfache Zuneigung (familiaritas). Ob die
beiden aber in einer romantischen Beziehung waren oder der Abt den Silvester Re-
ginald nur anhimmelte, lasst sich anhand der Quellen nicht entscheiden. Dass man
im Jesuitenkolleg Mindelheim von den amoribus gewusst hat und sich nicht einmal
scheute sie in der Hausgeschichte zu erwdhnen, macht eine Einordnung noch
schwieriger. Zum einen hatte der Orden namlich im Fiirstabt einen grofden Gonner,
da er dem Kolleg ein Ziborium, Biicher und wertvolle Musikinstrumente geschenkt
hatte.'®® Wollte man seine Unterstiitzung nicht verlieren, konnte man ihm schlecht
die Gesellschaft Silvesters entziehen. Allerdings hétte der Rektor sicher keine sexu-
elle Beziehung gedeckt, Forderung durch den Furstabt hin oder her, da er ja fiir
das Seelenheil Silvesters verantwortlich war. Wenn es demnach eine sexuelle Be-
ziehung gegeben haben sollte, ist davon auszugehen, dass sie Silvester geheim hielt.
AufSerdem scheint der Pater sowieso die Gesellschaft anderer Manner dem Abt vor-
gezogen zu haben. Er nutzte, wie der Chronist angab, ,die Moglichkeit, seinem Ver-
langen nachzukommen* (desideria sua reficiendi), als der Rektor ihn beauftragte
am 1. Januar 1625 nach Kempten zu reisen. Eigentlich hétte er die Geschéftsreise
mit Michael Aicheler als Gefdhrten antreten sollen. Reginald falschte aber nun kur-
zerhand einen Brief, in dem er sich auf die Autoritét seines Freundes, des Fiirstab-
tes, berief, und sich selbst nach Babenhausen beorderte. Daher liefs er Aicheler
zurtick (remisso) und begab sich zum Fuggerschloss nach Babenhausen, wo er sich
in nachts ,schlecht“ benahm (ille male se gessuit), wie die Historia des Kollegs be-
richtete. Dass hier eindeutig auf sexuelle Taten angespielt wird, legt das in der er-
Kklarenden Notiz angefiigte Adjektiv turpissima'®’ nahe. Was aber genau geschah,
ist unbekannt. Vielleicht wurde Silvester in flagranti beim Geschlechtsverkehr er-
tappt — mit wem auch immer — oder man hat nachtliches Stohnen aus seinem Zim-
mer gehort, oder aber er hat versucht, sich an einem Bediensteten zu vergehen,
oder gar sexuellen Kontakt mit einem Mitglied der Familie Fugger gehabt. Von dort
versandte er jedenfalls einige Briefe, wohl mit dem offiziellen Siegel des Ordens,
und unternahm, wie sich der Chronist ausdriickte, allerhand ,,Wanderungen.“
Diese evagationes wurden mit dem Herumstreunen eines wilden Tieres verglichen,

165 APECES]: Sign. 41-25, Historia Synopsis Collegii Mindelheimensis, fol. 27: ,Reginaldus Sylves-
ter, qui forte favore Principis Campidunensi, cui in amoribus erat, insolentior factus [...].“

166 APECES]: Sign. 41-25, fol. 24. Zur Korrespondenz zwischen Kempten und der Jesuitennieder-
lassung Kaufbeuren zwischen 1630 und 1744, siehe STAA: Fiirststift Kempten, Archiv Akten 2275,
allerdings ohne Bezug auf Silvester.

167 STMI: Historia Collegii Mindelheimensis, fol. 71f.



4.3 Die Entlassung nach den Geliibden =—— 45

was wiederum dem Ganzen einen sexuellen Anstrich gibt, so dass anzunehmen ist,
dass Silvester wohl auch an anderen Orten in der Umgebung sexuell aktiv war. Erst
am 31. Januar kehrte Silvester zurtick, fiel aber sofort wieder in alte Verhaltensmus-
ter zuriick.'®® Daher wurde er schon am 2. Februar nach Miinchen beordert, wohin
ihn Johannes Faber begleitete."®® Dort entlieR man ihn umgehend und verglich den
Akt seiner Dimission mit dem Herausschneiden eines Geschwriires (abscisus)."™ Die
Entlassung wurde vom Fiirstabt mit Schmerz und vom Préfekten Kemptens mit Ver-
wunderung aufgenommen, da sie die wahren Hintergriinde nicht kannten. Um die
beiden diskret tiber alles (fama) zu informieren und sich ihres Schweigen zu verge-
wissern, sandte der Rektor am 17. Februar Pater Hugo Wolfurt zu ihnen."” Doch Sil-
vester war nicht der einzige Jesuit, der dem Mindelheimer Rektor in diesem Jahr
Kopfzerbrechen bereitete. Der zweite war Johannes Keller, ein Freund Silvesters, des-
sen Verhalten ebenfalls eine sexuelle Konnotation zu haben scheint. Im Mai 1625
wurde er bereits streng ermahnt, da der Rektor fiirchtete, Keller konne mit seiner
religiosen Berufung Schiffbruch (naufragium) erleiden, weil er ,gesungen hatte.
Was aber genau vorgefallen ist und warum das Singen (caneret) dem Rektor so an-
stofdig vorkam, lasst sich erst aus der weiteren Geschichte seiner Entlassung rekonst-
ruieren.”’ Die Historia berichtete, er sei zu unklug und zu frei (liberius) im Umgang
mit Studenten gewesen, aber auch, dass er laszive Lieder (lascivis cantilensis) {iber
die Schandtaten (facinora) seiner Jugend sang,'” und dass zuletzt seine Liebes briefe
an die verheiratete Frau des Biirgermeisters 6ffentlich bekannt wurden. All dies
brachte den Orden in solchen Verruf, dass die Mindelheimer selbst ein halbes Jahr
nach der Affire noch mit den Fingern auf die Jesuiten zeigten."”* Das Adjektiv lascivis
fehlt allerdings in der gedruckten Geschichte der Provinz ebenso wie die Erwdhnung

168 STMI: Historia Collegii Mindelheimensis, fol. 71f: ,Vix redierat Reginaldus suum repetivit.*
Zu Silvester sieche APECES]: 68-D, Verz. 4503: Geburt 1588 in Pruntrut, Eintritt 1607, Dimission am
2. August 1625, coadjutor spiritualis. Ebd., Sign. 41-25, fol. 65 berichtet auch von der Dimission
1664 von Christopher Esterreicher; ebd. fol. 73 Flucht des Mathias Bloeckle (,pedem extulit®).
Nach dem Dimissionsbuch der Provinz in ebd., Sign. 43-90, fol. 36 soll Silvester nach seiner Ent-
lassung in Schwand in Osterreich als Pfarrer untergekommen sein.

169 Zu Faber siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz. 8158, Geburt 1553, Eintritt 1573, Profess-Geliibde,
1630 Tod.

170 STMI: Historia Collegii Mindelheimensis, fol. 71f.

171 STMI: Historia Collegii Mindelheimensis, fol. 71f: ,Subitam mutationem aegre [...]“ Der nach
Kempten gesandte Hugo Wolfurt (APECES]: Sign. 68-D, 3181, Geburt 1573 in Bregenz, Eintritt 1591,
Tod 1633) war wohl ein Verwandter des Abtes.

172 STMLI: Historia Collegii Mindelheimensis, fol. 72.

173 APECES]: Sign. 41-25, fol. 15-16. APECES]: 68-D, Verz. 6792: Johannes Keller, Geburt 1589 in
Wyl, Eintritt 1613, Priester, Dimission am 18. April 1626, scholasticus approbatus.

174 Franz Xaver Kropf: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, Bd. 4. Miinchen
1746, S. 317. Ebenso hatte er versucht, die Frau des Biirgermeisters zum Ehebruch zu verfiithren,



46 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

der Liebeshriefe, um die sexuelle Natur des Skandals zu verschleiern. Ob der zu freie
Umgang mit den Schiilern auch grenzverletzendes Verhalten beinhaltete, 1dsst sich
nicht ausschliefsen. Keller wurde jedenfalls 1626 entlassen. Danach verliert sich seine
Spur.

Die Dimission bedeutete einen Schnitt, der dem Betroffenen, wie es der
Schweizer Adam Herler, ausdriickte, wie ein gegen ihn geschleuderter ,,Blitz vor-
kommen musste.'”> Als im Juni 1664 der General die Dimission des Ambrosius
Marra auf Empfehlung der Assistenten sowie der Konsultoren der portugiesi-
schen Jesuitenprovinz guthiefs, wurde ihm wie allen anderen Dimittenten ,ewiges
Stillschweigen“ auferlegt.'”® Die Romische Kongregation fiir den Klerus unter
dem Vorsitz von Girolamo Farnese war tiber die Behandlung Marras durch die
Jesuiten ungehalten. Seine flinfmonatige Inhaftierung und anschliefende Entlas-
sung unter Vorenthaltung eines Beichtvaters in der Osterwoche widersprach den
etablierten Bestrafungsformen. Aufierdem zweifelte man in der Kurie, ob die Ent-
lassung wirklich zum Wohl des Ordens geschehen sei. Auch an der Form tiibte
man Kritik. So hétte der Entlassungsgrund nicht ,inquietudo“ oder ,,0bstinatio“
sein diirfen, da das Geliibde zum Gehorsam ja ein Heilmittel fiir diese darstelle."””
Der Provinzprokurator verteidigte das Vorgehen und erklarte, dass die Gesell-
schaft das Recht besitze, nicht nur Novizen, sondern auch Mitglieder nach den
wdrei einfachen Geliitbden,“ den Ersten Geltibden, auszuschliefSen sowie in einigen

siehe STMI: Historia Collegii Mindelheimensis, deutsche Fassung, s.pag.: ,Endlich bekam der
P. Rektor auch einen schéndlichen Brief in die Hand, welcher dieser Elende an die Biirgermeiste-
rin eigenhéndig geschrieben hatte, um sie bey dem vorgertickten Alter ihres Gemahls zum Ehe-
bruch zu verfithren. Bey diesen Uberfiihrungsbeweisen wurde derselbe in Biburg zur Strafe
eingekerkert und dann aus unserem Orden entlassen, zur Rettung unseres guten Rufes, wieda
dieses bekannt gemacht, um zu beweisen, dass der Orden zur Erhaltung der guten Sitten alles,
was in seiner Macht stehe thue. Allein unsere Widersacher stellten sich damit noch nicht zufrie-
den, sondern haben in der Versammlung in der Wohnung des Stadtpflegers alle diese Schand-
briefe und Pasquillen verlesen.“

175 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Adam Herler an den Provinzial vom 25. Juni 1655, ohne Ortsan-
gabe, fol. 21.

176 ANATT: Armario Jesuitico e Cartério dos Jesuitas, liv. 4, fol. 315, Sicula dimissionis, unter-
zeichnet von V. de Vermigli an Marc Aurel Maraldi, Girolamo Farnese: ,Verum et quia perpetui
silentio imposito habet assistentiam in jure quod habet Societas Jesu ad expellendos religiosos [...]
Siquidem non ambigitus quin incorrigibilis ille censendus sit qui ter aut saepius severe monitus et
castigatus nullo modo corrigitur, nec delinquere destitit.“ Auch entlassenen Weltgeistlichen erlegte
man strengstes Schweigen als Bedingung fiir Entlassungsschreiben auf, siehe etwa die Dimission
des Kanonikus Georg Plaichshirn von St. Zeno wegen Simonie AEM: AA001/1, GR.PR.114, Jg. 1697,
17. Juni 1697, 146.

177 ANATT: Armadrio Jesuitico, liv. 4, fol. 369-370. ebd., fol. 322.



4.3 Die Entlassung nach den Gelibden =—— 47

Fillen auch nach den Letzten Geliibden, ,allerdings mit einiger Schwierigkeit.«!’®

Marra fiel in die erste Kategorie. Allen Versuchen der Oberen, ihn zu disziplinie-
ren, widerstand er. Sein Verhalten was so ,intolerabel,“ dass man sich gezwungen
sah, ihn einzukerkern. Seine unaufhorlich vorgebrachten Beschwerdebriefe (li-
bellos), in denen er Provinzidle und Mitbruder aller méglichen Ungerechtigkeiten
und Siinden bezichtigte, ,als ob er allein im Orden gelehrt und gerecht sei, wie
Job im Lande Hus,“'” haben sicherlich seine Lage nur verschérft. Aus der Sicht
des Ordens aber war dadurch klar, dass er gegen das Gemeinwohl der Gesell-
schaft so nachhaltig verstofien hatte, er erwiesenermafien ,unbrauchbar* fiir das
religiose Leben war und seine weitere Prasenz nur Schaden und Unruhe hervor-
brichte.'® Marra war dem Orden eine Last und an keiner Stelle einsetzbar:
»,Ohne ein Eingreifen Gottes kann man nicht hoffen, dass er auch irgendein Schul-
amt ausfiillen konnte, weil [...] er sich mit allen stdndig in Zwietracht begibt [...]
und sein Handeln geradezu zur Verriicktheit degeneriert.'®! Ein Ausschluss sei
damit nicht nur zum Besten der Jesuiten, sondern auch zum Nutzen der Kirche,
da Marra in seinen Schreiben den Apostolischen Stuhl als tyrannisch bezeichnete,
als schédlich fiir die Kirche Gottes und in einigen AuRerungen héretisch, ja luthe-
risch klinge.'®*

Eine ganze Reihe von Jesuiten suchte aber auch selbst um Dimission aus dem
Orden an. Nach fast dreiffig Jahren im Orden bat P. Caspar Kopferl 1657 um die
Entlassung. Der Provinzial holte den Rat seiner Konsultoren ein, ob der Fall unter
die in den Generalkongregationen angefithrten Falle flir eine mdgliche Entlassung
falle.”®® Dabei stellte sich heraus, dass P. Anton Welser, mit dem Kopferl in Neuburg
standig aneinander geraten war,'®* bereits 1638 eine Entlassung wegen seines Unge-
horsams in Aussicht gestellt hatte.”®® ,Von jener Zeit an,“ schrieb Welser, ,begann
er mit mir Uiber seine Leiden zu sprechen, wobeli er sich stets ganz still und bedach-

178 ANATT: Armario Jesuitico, liv. 4, fol. 327.

179 ANdTT: Armario Jesuitico, liv. 4, fol. 327v.

180 ANATT: Armario Jesuitico, liv. 4, fol. 328v.

181 ANATT: Armadrio Jesuitico, liv. 4, fol. 329: ,[...] sine miraculo Deo, non sperabatur emendatio,
ut [...]Jquod erat ineptus ad omnia munera Societatis et maxime ad exercitium Scholae [...].“

182 ANATT: Armario Jesuitico, liv. 4, fol. 330.

183 BayHStA: Jesuiten 309, unpaginiertes Brieffragment vom 15. Dezember 1657. APECES]: 68-D,
Verz. 6844. Geburt 1604, Eintritt 1627, Austritt 1658.

184 BayHStA: Jesuiten 309, Brief von Caspar Képferl an den Provinzial vom 3. Oktober 1639, fol.
26.

185 BayHStA: Jesuiten 309, Brief von Anton Welser an den Provinzial vom 4. Oktober 1639, fol.
27. Fiir einen anderen Entlassungsfall aufgrund notorischen Ungehorsams siehe ebd., Jesuiten
306, Informatio tiber Joseph Amrhein aus Miinchen vom 27. Oktober 1724, fol. 14, vgl. APECES]:
Sign. 68-D, 9328, Geburt 1692, Eintritt 1711, Austritt 1724.



48 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

tig im Kolleg verhielt. Wenn er sich fiir seine vergangenen Dummbheiten (stultitias)
entschuldigt und gehorsam ist, dann meine ich, muss er nicht entlassen werden.“!#¢
Sollte er aber die Entlassung selber wiinschen, solle man sie ihm freimiitig (liben-
ter) gewdhren, meinte Welser. Eine solche Petition reichte er allerdings nie ein.
Zudem brauchte der Orden gute Lehrer, und Kopferl war einer der wenigen
die ein ,animum ad docendum Humaniores litteras“ besafien, also zum Lehr-
amt auRerordentlich befihigt waren.'®” Zwanzig Jahre spéter aber war er fiir
den Orden zur Last geworden. Er schrieb nun, er sei tiberzeugt, ,dass es besser
sei, auflerhalb der Gesellschaft zu leben [...], so dass ich Gottes Willen auslege
[interpretabi].“ Auch wenn einige ihm vielleicht vorwerfen wiirden, sich nicht
gut entschieden zu haben (non bona me decernere), habe er doch bestiandig mit
sich gerungen, sich in allen Schwierigkeiten bemiiht und seine Berufung zum
Jesuitenorden verteidigt. Nun sei sein Entschluss gereift und wohlitberlegt.'®®
Im Februar 1659 bestitigte der General in Rom die Dimission.'®

Dennoch finden sich auch Entlassungen von Jesuitenpriestern, die im Anschluss
nicht einmal als Weltgeistliche Dienst taten, sondern lieber ihr geistliches Amt nicht
mehr ausiibten, obwohl sie von dessen Pflichten nicht dispensiert waren. Fir den
1722 entlassenen Philosophieprofessor Johannes Dauch hiefd es lapidar, dass er
,~wegen seiner unverdnderlichen Disposition“ (de immutata dispositione) ausge-
schlossen werde.'® Er sei arbeitsscheu, verursache immer Streit, fithre sich aber
auch gegen seine Schiiler schlecht auf.'”! Er kam als Hauslehrer der vier kleinen
Kinder eines italienischen Bildgief3ers in Kassel unter. Da sich aber das Gerticht ver-
breitet hatte, er sei zum evangelischen Glauben konvertiert, kehrte er in seinen let-
zten Aufenthaltsort Heiligenstadt in der Oberrheinischen Provinz kurz zurtick, um
zu ,beweisen, dass er noch Katholik sei. Das gelang ihm bestimmt nur wenig und er
benahm sich dabei ziemlich albern, ja er lief sich ganz weltlich gekleidet, mit lan-
gem Haar und einem mit Schleifen geschmtckten Hut auf den StrafSen sehen, dabei
folgte ihm ein hessischer Soldat als Lakai. Er besuchte einige Herren und rithmte
sich briistend und prahlend seiner Stellung, dann ritt er, wie er sagte, zu seiner Er-
holung nach Religerode; er las auch keine Messe, eine Handlung, die sonst doch den
Priester kennzeichnet, und gab auch kein offensichtliches Zeichen dafiir, dass er

186 BayHStA: Jesuiten 309, Brief von Anton Welser an den Provinzial vom 4. Oktober 1639, fol. 27.
187 BayHStA: Jesuiten 309, Brief von Anton Welser an den Provinzial vom 4. Oktober 1639, fol. 27.
188 BayHStA: Jesuiten 309, Motive von Caspar Kopferl, undatiert, fol. 30.

189 BayHStA: Jesuiten 309, Dimissio vom 23. Februar 1658, fol. 28. Siehe auch APECES]: 68-D, Verz.
6844, dort aber unter ,Kdpferl.“ Geburt 1604, Eintritt 1627, Dimission 1658, coadjutor spiritualis.
190 APECES]: Sign. 40-2, 9, fol. 240. Er war wohl ein coadjutor spiritualis.

191 APECES]: Sign. 40-2, 7, Konsult vom 17. April 1721, fol. 187.



4.4 Psychische Krankheitsbilder und sexuelle Grenzverletzungen als Entlassungsgrund =—— 49

noch dem Glauben treu sei; im Gegenteil, sage ich, er machte sich verdéchtig ...<'%*

Dauch erscheint in den Litterae Annuae seines ehemaligen Kollegs als ein Mensch,
der auf AuRerlichkeiten fixiert, Gefallen am Luxus findet und das geistliche Leben
vernachléssigt. Die Beurteilungen Dauchs aus seinem Tertiat vertiefen diesen Ein-
druck. Dort wurde er als unruhiger und sogar unvertrauenswirdiger (infidelis)
Mann gesehen, als pflichtvergessen und faul, als Verdchter der Ordensarmut, aber
auch als jahzornig. Privat von seinen Vorgesetzten ermahnt, bezichtigte er andere
ihn stindig zu verfolgen und Boses gegen ihn auszuhecken.'® Es ist schwer vorstell-
bar, dass ihm der Provinzial eine Trane nachweinte.

4.4 Psychische Krankheitshilder und sexuelle
Grenzverletzungen als Entlassungsgrund

Depression oder mangelnde Intention bei der Ablegung der Gelithde konnten
ebenso die Entlassung erleichtern. Michael Miiller, der 1605 in Markdorf bei Kons-
tanz geboren wurde und 1630 eingetreten war, bat 1647 wegen schwerer Depres-
sion (melancholia consumere) um Entlassung. Diese sei durch vollige Erschépfung
hervorgerufen, da weder er noch die anderen Laienbruider die notige Rekreations-
zeit erhielten, weil ihnen die Vollprofessen vorwarfen, sie seien schon genug abge-
lenkt (distracti) und brauchten nicht noch mehr Mufe.”* Obwohl eine Entlassung
eine stillschweigende Anerkennung der Vorwiirfe Miller bedeutete, wurde ihm
der Austritt erlaubt, wahrscheinlich weil der Provinzial befiirchtete, Miiller kénne
eine zunehmende Last fiir den Orden werden. Auch Christoph Kerschbaumer
flihlte sich von Mitbriidern schikaniert. Stindig denke man von ihm nur das
Schlimmste. Er fiihlte sich von Anfang an zu den Geliibden innerlich gezwungen
(coacta et violenta), weil er das Klosterleben als Flucht aus der siindigen Welt

ansah, um sein Seelenheil zu finden. Seine Melancholie und Schlaflosigkeit,'*> wur-

192 Bernhard Opfermann (Hg.): Die Geschichte des Heiligenstadter Jesuitenkollegs, Bd. 2. Duder-
stadt 1989, S. 128.

193 STAM: 15/453, fol. 266v.

194 BayHStA: Jesuiten 293, Brief von Michael Miiller vom 16. Juni 1647 an den Provinzial, fol. 1.
Wann die Entlassung erfolgt ist, wurde im Personalkatalog nicht vermerkt, siehe APECES]: 68-D,
Verz. 5747, Geburt 1605, Eintritt 1630, Dimissionsjahr fehlt.

195 BayHStA: Jesuiten 301, fol. 1, Motive des Christoph Kerschbaumer. Siehe auch APECES]: 68-D,
Verz. 6751, Geburt 1627, Eintritt 1650, Dimission 1673, coadjutor spiritualis. Erstaunlicherweise
fehlt in der Dimissionsakte der Hinweis, dass er im Hospiz in Schierling sein Gewand ablegte. Ob
dieser Beleg nun als Hinweis darauf auszulegen ist, dass er sich nackt ausgezogen hat um eine
unsittliche Tat zu begehen oder dass er von dort in weltlichem Gewand zu fliehen versuchte, ist
nicht klar. Nach AJTG: Diarium Collegii Straubingani, 9. Mai 1673: ,NB. R. (P.) D. Christophorus



50 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

den wohl als Symptome ehrlichen Berufungsmangels angesehen, da ihm der Aus-
tritt 1673, nach dreizehn Jahren im Orden, erlaubt wurde. Auch der dreiundzwan-
zigjahrige Johannes Reisinger aus Eichstatt bat als Coadjutor am 24. Oktober 1655,
nach nur drei Jahren im Orden, um den Austritt. Bemerkenswerterweise verfasste
er sein Schreiben auf deutsch.®® Zunéchst habe man seine Bitte um Entlassung als
sversuchung® abgetan. Dennoch habe er ,weder bey Tag noch Nacht kein Ruhe nit
gehabt“ und bestiandig diesen Wunsch seinem Beichtvater vorgetragen. Durch die
Erwdhnung der Dauerhaftigkeit seines Ansinnens konnte er dem Provinzial aus-
weisen, dass es sich bei seinem Wunsch nicht um eine Stimmungsschwankung,
sondern um eine echte Berufungskrise handelte. SchlieSlich referierte er, die Ge-
libde nicht aus freiem Willen abgelegt zu haben, sie auch nie halten wollte, ,son-
dern nur aus lauter Furcht meines Gewissens,“ weil er meinte, im Orden leichter
sein Seelenheil zu finden."”’ Reisingers Hinweis, dass er Armut, Gehorsam und Ehe-
losigkeit nie wirklich intendiert habe, machte eine Entlassung einfacher, weil man
annehmen konnte, dass die Verbindlichkeit der Profess gar nicht bestand.®® Diese
Behauptung verstérkte er durch seinen Freiheitwillen, den bisherigen Erfahrungs-
horizont zu erweitern: Er wiinsche sich ndmlich aufierhalb der Gesellschaft Jesu
»mein angefangen Ruas [sic!],“ also seine Lebensreise, fortsetzen um noch im ju-
gendlichen Alter etwas von der Welt zu sehen, ,in der ich mir noch trau fort zu
kommen.“'*® In der Erwartungshaltung eines Vorgesetzten konnte Reisinger so als
potentieller Ausreifier und Skandalverursacher eingeordnet werden, was ihm die
Erfilllung seines Wunsches erleichterte.

Joseph von Roll aus dem schweizerischen Solothurn, geboren 1704 und in die
Gesellschaft Jesu 1721 eingetreten, hatte zwar erfolgreich die esten Geliilhde abge-
legt,200 dann aber immer deutlicher ,Anzeichen eines erlahmenden Geistes ge-

Kerschbaumer, qui praeterita Hebdomada sacra Biburgum hinc missus furat, dimittendus heri
inde ad nos/depositis Schirlingae in hospitio vestibus/ nemine nostrorum arbitro/rheda a Bibur-
gensi Superiore/data hac advectus, hodie summo mane descendit Danubio in Austriam. Magnum
eius adventus/et merito quidem/ ab initio incusserat metum etc. Sed ubi is summo mane discessit
Bassavium, evanuit. Visitatus est tum ab uno alterove Domino in hospitio, a quibus aliqua postea
intellecta sunt.“

196 APECES]: 68-D, Verz. 5106. BayHStA: Jesuiten 295.

197 BayHStA: Jesuiten 295, fol. 1-1v.

198 Vgl. dazu die exzellente Studie von Anne Jacobson Schutte: By Force and Fear — Taking and
Breaking Monastic Vows in Early Modern Europe. Ithaca 2011.

199 BayHStA: Jesuiten 295, fol. 1-1v.

200 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio de M. Josepho ad dimissionem, aus Landsberg vom 1. Mai
1727, fol. 1. Die Informationes des achtzehnten Jahrhunderts tendieren dazu, genaue biographi-
sche Angaben zu Geburtstag und Professablegung zu machen. APECES]: Sign. 68-D, Verz. 4944.
Geboren 1704, Eintritt 1721, Austritt 1727.



4.4 Psychische Krankheitsbilder und sexuelle Grenzverletzungen als Entlassungsgrund =—— 51

zeigt, ,so dass man um seine religiose Berufung fiirchten“ miisse, schrieb sein Su-
perior.**! Anstatt sich seinem Seelenheil zu widmen, zog er es vor, sich immer
mehr flir weltliche Belange zu interessieren, verfiel so der levitas, und bat schlief-
lich die Gesellschaft verlassen zu diirfen, nicht nur weil es ihm unmadglich gewor-
den sei die Ordenspflichten zu erfillen, sondern auch weil er iiberhaupt keine
Berufung mehr dazu spiire (experiatur nullam penitus in religiosa vocatione con-
stantiam) und ihm schwere Melancholie das ,Tragen des Religiosenjochs zu
schwer mache.“**? Christoph Cramer aus Speyer klagte iiber die Furcht in der Ge-
sellschaft sein Leben zu beschlieRen und den Horror selbst Priester zu werden.”%?
Simon Gigl wurde in beiderseitigem Einvernehmen entlassen, da er eine allzu
grofte ,Vertrautheit mit dem anderen Geschlecht,“ hatte, ,die er nicht nur einmal,
und nicht ohne Skandal suchte.“*** Einen anderen lieR man ziehen, weil er angab,
er fiirchte im Orden um sein Seelenheil und weil ,,Gefahr bestehe dass er Hand an
sich lege“ (mihi manus inferam).*® Auch den Chirurgen Anton Jackisch aus Schle-
sien entliefS man, da er im Probejahr Briefe eines Madchens bekam, die ihn daran
erinnerten, dass er ihr die Ehe versprochen hatte. Vom Superior, der die Briefe
zensiert hatte, zur Rede gestellt, verneinte er diese Verpflichtung. Am Ende des
Probejahres aber begann sie ihm wieder zu schreiben, so dass der Rektor ihm er-
klarte, er konne nicht zu Gelithden zugelassen werden, bis er seine Angelegenheit
geklart habe. Er habe sich in betriigerischer Weise in die Gesellschaft eingeschli-
chen 2% Eustachius Schonhueb aus Waldmiinchen war man froh loszuwerden, weil
er an geistiger Entkraftung litt, und Gefahr der ,mania“, also des Wahnsinns,*"’ be-
stand, er zum Studium wie fiir jeden anderen Dienst vollig untauglich sei, und die
Mediziner ihm ein ,sitzendes Leben“ prognostizierten.”’® Auch fiihlte sich dieser
nicht in die Gesellschaft von Gott berufen, sondern ,vom Beichtvater gedréngt®

201 BayHStA: Jesuiten 306, fol. 1.

202 BayHStA: Jesuiten 306, fol. 1.

203 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio aus Landsberg vom 1. Mai 1727, fol. 2-2v. APECES]: Sign.
68-D, Verz. 8719. Geboren 1698, Eintritt 1715, Austritt 1727.

204 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio aus Augsburg vom 20. August 1727, fol 4—-4v. APECES]:
Sign. 68-D, Verz. 7723. Geboren 1694, Eintritt 1719, Coadjutor, Austritt 1727.

205 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio tiber Thomas Scheffler, undatiert, fol. 5v. APECES]: Sign.
68-D, Verz. 4491.

206 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio iiber Anton Jackisch, undatiert, fol. 6-6v. APECES]: Sign.
68-D, Verz. 6958. Geboren 1693, Eintritt 1724, Austritt 1728.

207 Akten zum wahnsinnig gewordenen Pater Gerhard Pesch, der einen dreifachen Mord ver-
iibte, von 1554 bis 1574 im APECES]: Sign. 668 (K0 S II), 581/582, Nr. 26a.

208 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio tiber Eustachius Schoenhueb aus Landshut vom 25. De-
zember 1720, fol. 7-7v. APECES]: Sign. 68-D, Verz. 4190. Geboren 1693, Eintritt 1710, Austritt 1721.



52 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

(compulsione).**® 1699 musste man Pater Joachim Gasser entlassen, weil er im
Ebersberger Kolleg durch seine Zornausbriiche und néchtliches Schreien alle in
Angst und Schrecken versetzte und als ,wahnsinnig® (amentia) galt.210 Wegen sei-
nes manischen Jahzorns approbierte man nach 20 Jahren im Orden auch das Ge-
such des P. Lucas Geislmayr um die Dimission. Er sei ein ,virum atrabile,“ also
hoch depressiv, und mit schlimmen Verwirrungen (perturbationes) geschlagen, die
ihn an seiner Berufung zweifeln lieRen.”"* Wurde ein Jesuit gewalttitig und ver-
letzte gar einen Mitbruder, musste man in schweren Féllen ebenfalls zur Dimis-
sion schreiten. Ein solcher Fall ereignete sich 1749, als ein Frater einen anderen
mit dem Kiichenmesser am Kopf verletzte. Die Konsultoren waren sich einig, dass
der Titer es nicht wert sei, ,im Habit der Gesellschaft“ zu verbleiben.??

Emotional zerrtittet erschien den Oberen der aus Burgund stammende Joseph
Journot. Dieser bat 1667 um die Entlassung, aber gleichzeitig auch um ,Satisfaktion“
fir die ihm angetane Schikanierung und Unrecht*”® In Freiburg/Schweiz hatte er
allerdings keinen guten Ruf, vor allem wegen seiner ,vehementia“, aber auch seines
Jindiskreten Verhaltens mit Schiilern“ — ein Hinweis auf grenzwertiges Verhalten.
Seine ,vehementes affectiones, quas patitur incorrigibiles, also seine unkorrigier-
baren Affektausbriiche, machten ihn fiir die Gesellschaft nutzlos."® Journot selbst
gestand seine aufgewtiihlten Emotionen ein, wies aber auch darauf hin, dass diese
,Vivacissimas et tenacissimas apprehensiones“ ihn in stdndiger Aufregung oder
Angst hielten und so auch seinen Studienfortschritt beeintrachtigten. Im Beichtstuhl
bringe ihn seine ,phantasia“ oft nahe an die Ohnmacht und in der Offentlichkeit an
Zornesausbriiche?® Der Provinzial lieR ihn ziehen.”

209 BayHStA: Jesuiten 306, fol. 7-7v.

210 BayHStA: Jesuiten 340, Brief von Carolus Hoeger aus Ebersherg an den Provinzial vom
21. April 1699, fol. 1. APECES]: Sign. 68-D, Verz. 7836, Geburt 1663, Eintritt 1684, Dimission 1700.
Danach Eintritt ins Noviziat in Rottenbuch. Er starb als Priester in Landsberg am 15. Okober 1726
(www.Matricula-Online.de: Bistum Augsburg, Pfarrei Landsberg Maria Himmelfahrt, 13-S, fol.
387: “Eximius Dm. Magister Magnus Joachim Gasser), jedoch nicht als Jesuit. Ein weiterer Brief
Gassers ist erhalten in BayHStA: Jesuiten 345, vom 22. Mai 1699, fol. 3.

211 BayHStA: Jesuiten 306, Informatio iither Lukas Geislmayr aus Muenchen vom 27. Oktober
1723, fol. 13. APECES]: Sign. 68-D, 7770. Geboren 1685, Eintritt 1704, Austritt 1723.

212 APECES]: Sign. 40-2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, 1749, fol. 58.

213 BayHStA: Jesuiten 327, Brieffragment, fol. 1. APECES]: Sign. 68-D, 6877. Geboren 1641, Eintritt
1658, Austritt 1667, scholasticus approbatus.

214 BayHStA: Jesuiten 327, Brief des Rektors Johannes Schirmbeck aus Freiburg/Schw. vom
7. Mérz 1667 an den Provinzial, fol. 2: ,, ... indiscretum modum agendi cum discipulis.“

215 BayHStA: Jesuiten 327, Brieffragment, fol. 4 vom 11. Oktober 1667.

216 BayHStA: Jesuiten 327, Liste der Austrittsgriinde von Joseph Journot, fol. 6. BayHStA: Jesuiten
327, Brief aus Landsberg vom 25. Oktober 1667 an den Provinzial, fol.5-5v.

217 APECES]: Sign. 40-3, 71, fol. 480.


http://www.Matricula-Online.de

4.4 Psychische Krankheitsbilder und sexuelle Grenzverletzungen als Entlassungsgrund =—— 53

Einfacher war es, wenn der Wunsch eines Jesuiten, den Orden zu verlassen,
dem des Provinzials zu seiner Entlassung zuvorkam. Bartholoméus Gambeck
etwa beschrieb die innere Zerrissenheit, die er im Orden versplirte, aber auch die
Unféhigkeit den Erwartungen seiner Vorgesetzten wegen seines Mangels an ,Ta-
lenten® (talentorum) zu entsprechen. Mit der Redewendung, ,Ich kenne meine
Natur, die mich wieder und wieder zum alten Chaos zuriickdreht,“*'® zeigte er die
Ernsthaftigkeit seines Austrittswillens an und dass er bereits viele Male versucht
hatte gegen Versuchungen anzukidmpfen, aber immer wieder unterlag. Andere
sich nichts an seiner Lage, sei er zum Wahnsinn verdammt, ,oder grofSeren
Ubeln® (mala gravamina). Mit letzterem Begriff setzte er den Provinzial sanft
unter Druck. Schliefilich informierte er ihn, dass er beim Verbleib im Orden fri-
her oder spéter mit einem Skandal, der nicht unbedingt etwas mit einem Sexual-
delikt zu tun haben musste (gravamina), rechnen konnte.*'

Ein weiterer solcher Fall scheint beim Tiroler Franz Remich vorzuliegen, der
als 25-jahriger, sechs Jahre nach seinem Eintritt in den Orden im Jahr 1660, daru-
ber nachsinnte, die Dimission zu erlangen. Zunéchst wurde diese Uberlegung im
Orden als ,Versuchung gegen die Berufung®“ (tentatum esse contra vocationem)
verstanden und nicht als neutraler Abwégungsprozess.”?’ Dies ist insofern bemer-
kenswert, weil Remich nur Scholastiker war und nur die Ersten Geliibde abgelegt
hatte. Man scheint daher ernsthaft abgewogen zu haben, ob die vorliegenden
Grunde ausreichten, die Profess aufzulosen. Der Straubinger Rektor Biegeisen
zeigte Verstdndnis, weil ,sein Wesen sehr schwierig und wenig geeignet ist fiir
die Gesellschaft ... doch in der Bitte um Entlassung, von der er nun absteht, meint
er eine schwere Siinde zu begehen, die ihn vom ewigen Heil ausschlieft [...]“***
Diese Bemerkung zeigt deutlich, wie schwer sich Manner taten, selbst vor dem
Letzten Geltiibde aus der Gesellschaft auszutreten. Sie fiirchteten ihre Berufung
zu verfehlen und nach ihrem Tod in die Hélle zu kommen. Weitaus schwerwie-
gender wog als Entlassungsgrund, dass man Remich 6fter mit sich selbst redend
auf einem Spaziergang sah und dass ,seine grofien Schwierigkeiten sowohl au-
genfillig als auch verdeckt“ waren, was auf eine Behinderung oder andere auffal-
lige Verhaltensmerkmale hinwies.

218 BayHStA: Jesuiten 333, Brief von Bartholomaus Gambeck an den Provinzial vom 20. Oktober
1671, fol. 2: ,Novi meam naturam, qua in antiquam chaos iterum ac iterum revolvar [...].¢

219 BayHStA: Jesuiten 333, Brief von Bartholomadus Gambeck an den Provinzial vom 20. Oktober
1671, fol. 2.

220 BayHStA: Jesuiten 352, Brief von Georg Biegeisen aus Straubing vom 21. Juni 1666, fol. 5. Zu
Remich siehe APECES]: 68-D, Verz. 5090: Geboren 1641 in Muhlbach/Tirol, Eintritt 1660, Austritt
am 30. Oktober 1666.

221 BayHStA: Jesuiten 352, Brief von Georg Biegeisen aus Straubing vom 21. Juni 1666, fol. 5.



54 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

Daher meine ich, dass wenn er in der Gesellschaft bleibt, er ihr keine grofie Ehre einbringen
wird, und keinen grofien Nutzen, [...] weil er keine herausragenden Gaben zu besitzen
scheint, nur einen mittelmaRigen Geist, keine tiberragende Urteilskraft, keine Klugheit [pru-
dentia, qua nulla est] [...] Er besitzt weder Ernsthaftigkeit der Sitten noch Tugend noch Eifer
fur das Geistliche [favor spiritus] [...] Ja einer der Patres sagte, dass er in seinem ganzen
Leben noch keinen schlechteren Magister in der Gesellschaft gesehen habe. [...] Er gibt sich
der Mufe und dem Schlaf hin [..]*

Biegeisen befiirchtete sogar, dass Remichs bosartiges Wesen ihn tiber kurz oder
lang zu einem zu einem Storenfried in jedem Kolleg machen wiirde. Auch emotio-
nal war Remich instabil, wie man an seinen unkontrollierten Gefiihlsausbriichen
(affectus ... vehementes), und vor allem seiner Traurigkeit (tristitia) schloss. Diese
Bemerkung ist im Zusammenhang mit einer spater gedufierten Beschreibung Bie-
geisens zu lesen, nach der Remich in der Straubinger Kollegskirche durch sein
Anstarren der Schiiler und der jungen Frauen auffiel.*® Dies schien dem Rektor
nicht nur peinlich zu sein, sondern wohl ein Anzeichen dafiir, dass der junge Je-
suit seine Affekte nicht im Griff hatte und vielleicht sexuelle Gedanken hegte.
Jede ehrliche Betédtigung schien er zudem zu verabscheuen (honestibus occupatio-
nibus quodammodo abhorrere). Da er auch auf alle Disziplinierungsversuche nur
mit Murren (murmurationes) reagierte, galt er bald als unkorrigierbar. Unterstri-
chen ist aber im Text die folgende Bemerkung:

Denn er liebt in unbeherrschter Manier die besonders schonen Jungen, misshraucht aber
deren Freundschaft ruchlos.**

Dieser Satz scheint nahezulegen, dass der Rektor annahm, Remich habe homose-
xuelle Neigungen und lebe diese entweder bereits aus oder stehe kurz davor, da
seine Ndhe zu bestimmten Schiilern aufféllig war. Die Wendung, ,er missbrau-
che (crasse et illiberaliter utitur) deren Freundschaft, legt iibergriffiges Verhalten
oder sexuelle Gewalt im weiteren Sinne nahe. Daher wére die Bitte um Entlas-
sung dem Orden sehr willkommen gewesen. Doch nicht nur aus Héllenangst, son-
dern auch aus familidren Grinden hatte Remich den Antrag zurtickgezogen.
Seine Eltern seien mit einem anderen Jesuiten verwandt und Remichs Ausschei-
den wire als Familienschande betrachtet worden.?*

222 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 5v.

223 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 6.

224 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 6: ,Denique in familiaritate puerorum nimius gratiosiores enim
intemperanter amat, eorumque amicitia satis crasse et illiberaliter utitur.“ Die Ubersetzung teil-
weise von Karl Heinrich von Lang: Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli Soc. Jesus. Amores. E
scriniis provinciae Superioris Germaniae Monachi nuper apertis brevi libello expositi. Mtinchen
1815, S. 29.

225 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 6.



4.4 Psychische Krankheitsbilder und sexuelle Grenzverletzungen als Entlassungsgrund =—— 55

Uber den Sommer 1666 versuchte Rektor Biegeisen ihm beide Angste zu neh-
men, und schon am 30. August 1666 konnte er dem Provinzial berichten, dass Remich
wegen ,zu wenig Eifer zum Gebet und noch weniger Lust zu einem ernsthaften Stu-
dium“ um Dimission angesucht habe. Die harsche Beurteilung Biegeisens vom Juni
verschwieg Bernhard Duhr in seiner Geschichte der Jesuiten in den Liindern deutscher
Zunge. Stattdessen zitierte er lieber aus einem Brief Remich’s an seine Eltern, in dem
er am 27. Oktober 1666 erklirte, dass er nach langer reiflicher Uberlegung be-
schlossen habe den Orden zu verlassen obwohl, ,, ... mich die Societat gern behal-
ten und ich mit Lust verblieben“ wire. ,Wie denn ich von der Societet nichts
anderes als lauter Guethaten empfangen, ja eine solche Liebe hab ich jederzeit
von allen erfahren, dass ich diesen heiligen Orden in Ewigkeit nit werde kénnen
bezahlen.“**® Geflissentlich den potentiellen Triebtiter und Tunichtgut Remich
verschweigend, benutzte Duhr den Fall, wohl wider besseren Wissens, um die
»Grofizligigkeit“ der Gesellschaft Jesu, die dem Entlassenen sogar noch ein gutes
Gewand aus schwarzem Stoff mitgab, zu beweisen. Er nahm Remichs Versprechen
ewiger Dankbarkeit, ohne die er nie einen Entlassungsbrief erhalten hétte, fiir
bare Miinze, obwohl er den eigentlichen Tathergang kennen musste.”’

Der Entlassungsbrief selbst, fiir den sich das entsprechende Formular in den
Archivalien findet, erwdhnte, wie auch bei diézesanen Dimissorien iiblich, nur,
dass der Jesuit ,aus gerechten Griinden® (iustas causas) entlassen worden sei.”?®
So konnte auch Johannes B. Martin, der wegen schweren Diebstahls in der Kom-
munitdt der Jesuiten untraghar geworden war, nach seiner Entlassung Moderator
des Grafen Truchsess von Friedberg und Trauchburg sowie Pfarrer in Herbetin-
gen im Bistum Konstanz werden.”” In extremen Féllen wurden die Dimissorien
aber, wie im Fall des cholerischen Bartholoméus Schrecksnadel, verweigelrt.230

226 Bernhard Duhr: Geschichte der Jesuiten in den Landern deutscher Zunge, Bd. 3. Miinchen-
Regensburg 1921, S. 264.

227 Baumgarten taxiert Duhr korrekt, wenn er schreibt: ,Getreu seiner bisherigen Darstellungs-
weise glattet, mildert, entschuldigt, iibergeht der Verfasser vielfach die unangenehmen Dinge,
die doch in grofleren Gemeinschaften unausbleiblich sind. ... Duhr glaubte das verantworten zu
kénnen, und so miissen wir uns mit den Andeutungen allgemeinster Art begniigen. Von der
Handhabung der Strafen erhalten wir iiberhaupt kein auch nur den bescheidensten Anforderun-
gen geniigendes Bild,“ siehe Paul Maria Baumgarten: Ordenszucht und Ordensstrafrecht — Bei-
trage zur Geschichte der Gesellschaft Jesu besonders in Spanien. Traunstein 1932, S. 28.

228 BayHStA: Jesuiten 546: fol. 6.

229 BayHStA: Jesuiten 348.

230 BayHStA: Jesuiten 320, fol. 57-57v, ohne Datum (1669).



56 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

4.5 Die Entlassung nach dem Profess-Geliibde

Eine kleine Anzahl von Jesuiten legte neben den tblichen drei Gelithden noch ein
viertes Geltibde zu besonderem Gehorsam gegeniiber dem Papst ab. Dieses soge-
nannte Profess-Geliithde band auch die Gesellschaft Jesu auch an den Einzelnen.
Die Entlassung eines solchen Voll-Professen war daher fast unmaglich. Selbst den
Ubertritt in einen anderen Orden erlaubte man nur in seltenen Fillen.*! Konse-
quenterweise wurden Vollprofessen, die aus dem Orden geflohen waren auch als
,vollkommene Apostaten“ angesehen, wiahrend diejenigen mit einfachen Geliib-
den (also Koadjutoren oder Scholastiker) nur ,apostati imperfecti“ waren.**
Dimissionen waren aber aus schwerwiegenden Griinden auch nach dem Pro-
fess-Geliibde immer noch méglich, hingen aber vom General in Rom ab.** In die-
sem Zentralismus sah bereits Juan de Mariana im siebzehnten Jahrhundert die
Quelle der meisten Probleme des Ordens: Der General besitze eine monarchische
Stellung ohne jegliche Regulierungsinstanz. Er konne schalten und walten, wie es
ihm beliebe, und sei niemandem Rechenschaft schuldig.234 Daher konnte der Gene-
ral selbst einen tberfiihrten Sexualstraftiter wie den coadjutor spiritualis Jakob
Marell wieder in den Orden aufnehmen, auch wenn zahlreiche Jesuiten vor Ort da-
gegen waren. Man fragt sich allerdings, warum? Es scheint, dass die Entlassung
eines solchen Jesuiten fir die Ordenskurie in Rom gleichbedeutend mit einem Ein-
gestandnis eigenen Versagens gewesen ware: Man hétte einen Mann entlassen, der
jahrzehntelang ordensintern als mustergtiltig evaluiert worden war. Bei Aufienste-

231 Am ehesten erlaubte man den Eintritt in den Kartauserorden, siehe etwa aus der Oberrhei-
nischen Provinz den Fall des Valentin Buettner, der 1732 zu diesem Zweck dimittiert wurde,
siehe STAM: 15/453, fol. 237; 330. In der Oberdeutschen Provinz wechselte 1710 Johannes Mennlin,
der das Profess-Geltibde abgelegt hatte, zu den Augustiner Chorherren in Kreuzlingen, siehe APE-
CESJ: Sign. 43-90, fol. 16.

232 Sonia Isidori: I dimessi dalla Compagnia di Gesu nel Vicereame del Peru. Ricerche di Storia
Sociale e Religiosa, Bd. 47 2018, hier S. 10.

233 Wilhelm Kratz: Das vierte Geliibde in der Gesellschaft Jesu. In: Zeitschrift fiir katholische
Theologie 37 (1913), S. 538-562; Martin: Vocational Crises.

234 Henri de Saint Ignace: Tuba magna [..] de necessitate [...] reformandi Societatem Jesu.
Strasshourg 1713, S. 21. Auch die weit verbreitete Praktische Moral der Jesuiten, deren ersten bei-
den Bénde von Sébastien Joseph du Cambout de Pontchateau (1634-1690) stammten, die Folge-
bande aber wohl vom Jansenisten Antoine Arnauld (1612-1694), enthalten dhnliches Material.
Rady Roldan-Figueroa: The martyrs of Japan — Publication History and Catholic Missions in the
Spanish World (Spain, New Spain, and the Philippines, 1597-1700). Leiden, Boston 2021 (Studies
in the history of Christian traditions 195), S. 60; Bruno Neveu: Sébastien Joseph du Cambout de
Pontchateau, 1634-1690 et ses missions a Rome: D’aprés sa correspondance et des documents in-
édits. Paris 1968.



4.5 Die Entlassung nach dem Profess-Gelibde =—— 57

henden hétte dies wohl den Eindruck erweckt, als ob die Ordensoberen in Disziplin
und Moral nachléssig gewesen oder gar in dessen Untaten verstrickt gewesen waren.
Zudem musste man von einem Jesuiten mit Profess-Geliibde eine starke Identifizie-
rung mit dem Orden erwarten, so dass ihn seine Entlassung vor den finanziellen und
sozialen Ruin gestellt hatte. Mit einer solchen Extremsituation konfrontiert, so fiirch-
tete man, konnte ein Entlassener zum Protestantismus konvertieren, um sich wenigs-
tens seinen Unterhalt zu sichern, so aber einen enormen Skandal hervorrufen wie
etwa der Religionswechsel des vormaligen Theologieprofessors Andrew Sall im Jahr
1674.% Entschloss man sich aber dennoch zur Dimission, so wurde der Jesuit zu-
néchst bestraft, und erhielt erst dann seine Entlassungspapiere. Er sollte spiiren, dass
er eine schlimme Tat vollbracht hatte.”*®

Gerade im sechzehnten Jahrhundert kam es aufgrund des rapiden Wachs-
tums der Gesellschaft Jesu zu zahlreichen Entlassungen, die der frithe Jesuit
Pedro de Ribadeneira auf falsche Erwartungen von Seiten der Neumitglieder
aber auch auf mangelnde Vorsicht der Novizenmeister zurtickfithrte. Diejenigen,
die aus dem Orden nach den Geliibden entlassen worden seien, hiatten von Gott
ihre gerechte Strafe erhalten, da sie als Mdrder und Diebe endeten. Der bekannte
Schriftsteller hatte sogar die Lebensgeschichten solcher Exjesuiten gesammelt,
ebenso wie auch ein anderer Mitbruder im Orden, aber die Gesellschaft entschied
sich, diese nicht zu vero6ffentlichen. Zu grofs wére die Hime gewesen, hétten die
Jesuiten zugegeben, solche Mitglieder gehabt zu haben. Dennoch wurden Riba-
deneiras Dialoghi bei Tisch den Novizen des Ordens in Spanien vorgelesen, um
sie einerseits in ihrer Ernsthaftigkeit zu unterstiitzen, andererseits aber auch um
sie einzuschiichtern. Auch italienische Abschriften existierten und wurden dort

235 Andrew Sall: True Catholic and Apostolic Faith Maintain’d in the Church of England. Oxford
1676; Andrew Sall: A Sermon Preached at Christ-Church in Dublin, Before the Lord Lieutenant
and Council, the Fifth Day of July, 1674. Dublin 1674. Siehe auch die Kritiken und Widerlegungen
durch Nicholas French: The Doleful Fall of Andrew Sall, a Jesuit of the Fourth Vow. London 1749;
Ignatius Brown: An Unerrable Church Or None Being a Rejoynder to the Unerring, Unerrable
Church Against Dr. Andrew Sall’s Repley Entituled The Catholic Apostolic Church of England. s.L.
1678.

236 Patricia W. Manning: Repentance and Departure from the Society of Jesus in the Seven-
teenth-Century Province of Aragon. In: Bulletin of Spanish Studies 89 (2012), S. 699-723. Zu den
resolutiones casuum difficiliorum der ésterreichischen Provinz siehe ONW: Cod. 11983. Ein Bei-
spiel fiir eine Dimission nach dem Vierten Geliibde in der Oberdeutschen Provinz ist der ehema-
lige Novizenmeister Joachim Erndel/Erndlin der 1634 entlassen wurde und zu den Serviten
ibertrat, sieche APECES]: Sign. 43-90, fol. 8, vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 8210, vgl. Hans-Michael Kor-
ner: Grofse bayerische biographische Enzyklopadie. Berlin 2005, S. 465-466.



58 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

ahnlich verwandt. Zudem entwickelten sich auch lokale Traditionen tber das
Schicksal und vor allem den grausamen Tod der Entlassenen.”’

Auch in den Kolonialgebieten und Missionen kam es zu Entlassungen, entwe-
der aufgrund der Flucht aus dem Orden, etwa um eine Ehe einzugehen, oder aber
wegen sexueller Grenzverletzungen mit Mannern oder Frauen,”® oder einer Straf-
tat wie Diebstahl oder Geldfilschung.®® Allerdings scheint sich in den spanisch
sprechenden Gebieten im siebzehnten Jahrhundert eine rigidere Praxis der Dimis-
sion durchzusetzen. Provinzidle und General des Ordens wogen nun sehr genau
ab, ob eine Entlassung mehr Schaden als Nutzen erbringen wiirde. Dabei standen
stets der Orden und seine Reputation im Vordergrund, nicht das Individuum. Die
Zahl der Entlassungen sank rapide.?*® Ahnlich verhielt es sich in der Oberdeut-
schen Provinz der Jesuiten. Unter den zwischen 1556 und 1570 entlassenen Mitglie-
dern (s. Kap. 3) befanden sich zudem zahlreiche einflussreiche Priester, die als

237 Isidori: I dimessi dalla Compagnia di Gesu nel Vicereame del Peru, S. 8. Eine &hnliche Schrift
verfasste Bobadilla, siehe Mario Scaduto: II ,Libretto consolatorio‘ di Bobadilla a Doménech sulle
vocazioni mancate (1570). In: Archivum Historicum Societatis Iesu 43 (1974), S. 85-102. Ein weite-
res Werk dieses Genres ist das 1661 entstandene Manuskript von Joannes Nadasi, Tristes annuae
Desertorum, siehe PFK: Jesuitica, 118.F 2. Es verarbeitet Material von 1540 bis 1659. Ein deutsches
Pendant ist APECES]: Sign. 43-90, wo auf fol. 30ff. auch jeweils die Quellen verzeichnet sind, auf
die solche Traditionen zurtickgingen. Siehe dazu Shore: Mission; Gabor Tiiskés: Johannes Nadasi.
Européische Verbindungen der geistlichen Erzéhlliteratur Ungarns im 17. Jahrhundert. Tibingen
2001, S. 178-179. Daher schreibt Jacobus Cellesius tiber die Sammlung solcher Details durch
P. Julis Mancinelli: ,Magna cum diligentia contexuit Catalogum pro sua ipsius directione, ususque
privato, & ad nostram instructionem, eorum nominum, qui nostra ex Societate egressi plerum-
que malum sortiti sunt exitum,“ siehe Jacobus Cellesi: Vita P. Julii Mancinelli S.J.; italice scripta,
latine reddita a Simeone Mair. Innsbhruck 1677, S. 155.

238 Die Standardformulierung war die ,familiaritas oder Vertrautheit mit dem anderen
Geschlecht,“ wie etwa im Fall des Pater Wolff 1678 in der Oberrheinischen Provinz, siehe APECES]:
Sign. 40-2, 9, fol. 86 [Bild 117] (die Paginierung dndert sich in den Band mehrmals!). Bei einem
anonymisierten Magister im Jahr 1675 ebd., fol. 79 [Bild 113], der wegen ,turpia,“ einem nicht
naher bestimmten Sexualdelikt, zu bestrafen und auszustofien sei, kann es sich eventuell auch um
den Misshrauch eines Schiilers handeln. Die Dimissi des Jahres 1675 waren Matthdus Wortmann,
Adolph Lyseck und Zacharias Bartisch, im Jahr 1676 Friedrich Schelleberg, Christoph Pflaum,
Anton Plentz und Christoph Hoéller (ebd., Sign. 40-2, 24, fol. 128; fol. 136). Ein anderer Magister
,F.J.L.“ bertihrte Méddchen, scherzte unsittlich mit ihnen, und wurde daher dimittiert, siche APE-
CES]J: 40-2, 8, 27. April 1746, fol. 41. Frater Johannes Jakobus Felber beging schwere Delikte, weswe-
gen man ihn 1721 entlief’, siehe APECES]: Sign. 40-2,9, fol. 234-235. Welche Delikte dies aber
waren, ist nicht tiberliefert.

239 Isidori: I dimessi dalla Compagnia di Gesu nel Vicereame del Peru, S. 9; Lehner: Monche und
Nonnen im Klosterkerker.

240 Martinez: Obediencias negociadas.



4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe =——— 59

Hofprediger, Hofbeichtvéter oder Professoren wirkten.?*! Erst ab der Mitte des sieb-
zehnten Jahrhunderts scheint sich auch eine zunehmend restriktive Entlassungs-
praxis durchzusetzen. Der béhmische Provinzial David Krupsky machte am 7. Mai
1665 auf die Abkehr von der grofizligigen Entlassungspraxis des Jesuitengenerals
Vincenzo Carafa von 1647 aufmerksam. In der Zukunft werde man nicht mehr so
freigebig Entlassungshriefe ausstellen, sondern versuchen, die Manner durch ihre
Beichtviter so zu begleiten, dass sie auch als Mitglieder der Gesellschaft sterben.?**

4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe

Manchmal tberlagerten sich Grenzverletzungen. So bedeutete die levitas animae
einerseits mangelnden Ernst zum religiésen Leben, weil man dem eigenen Ver-
langen Prioritdt einrdumte, zum anderen war sie aber ordensintern eine Chiffre
fiir sexuelle ,Leichtfertigkeit,“*** vor allem, wie es scheint, unter Mdnnern.
Obwohl die meisten dokumentierten homosexuellen Beziehungen aus dem
siebzehnten Jahrhundert auf einem starken Machtgefdlle beruhten, oft zwi-
schen Lehrer und Schiiler oder zwischen dlterem und jingerem Mann, finden
sich auch einige genuine Liebesbeziehungen. Viele sind aber aufgrund ihrer
mangelnden Dokumentation nur schwer einzuordnen, wie etwa die kurzen Be-
merkungen zu Conrad Schwager (Schwaigerle), den man 1566 entlief3, weil er
in seinen ,verweiblichten® (effeminati) Sitten mit ,summa turpitudine“ gesin-
digt habe. Die Kombination von Verweiblichung und Betonung eines in der
Regel stets sexuellen Vergehens (turpitudine), lasst trotz der fehlenden Begriffe
crimen nefandum oder sodomia recht eindeutig auf Homosexualitédt schliefien,

241 Pater Vitus Liner, der 1574 das Kolleg in Luzern begriindet hatte, wurde 1584 in ein Monchs-
kloster eingewiesen, was auf eine schwere Straftat hinweist, und Elias Hasenmuiller, der Protes-
tant wurde, schrieb gar eine polemische Geschichte der Gesellschaft Jesu, die zu einem
Standardwerk des frithneuzeitlichen Luthertums wurde. Karl Heinrich von Lang: Geschichte der
Jesuiten in Baiern. Niirnberg 1819, S. 59. Zu Hasenmiiller und anderen Konvertiten aus dem Jesui-
tenorden siehe Thomas Kaufmann: Konfession und Kultur: lutherischer Protestantismus in der
zweiten Halfte des Reformationsjahrhunderts. Tibingen 2006 (Spatmittelalter und Reformation
29), S. 229-297, 401-403.

242 APO: 45/141/0/-/16, fol. 281. Die Anzahl der Entlassenen, die Lang referiert, sind allerdings
nicht korrekt. Das Dimissionsbuch scheint Lang unbekannt geblieben zu sein, siehe Lang: Ge-
schichte der Jesuiten in Baiern, S. 61. Zum Dimissionsbuch der Oberdeutschen Provinz, siehe
APECES]: Sign. 43-90.

243 Fiir den Tatbestand Leichtfertigkeit als Sexualdelikt in der Frithen Neuzeit siehe die ausge-
zeichnete Studie von Stefan Breit: ,Leichtfertigkeit und landliche Gesellschaft — Voreheliche Se-
xualitdt in der frithen Neuzeit. Berlin 1991.



60 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

allerdings ohne weiteren Kontext. Schwager, der im Orden als Theologieprofessor
in Dillingen doziert hatte, schaffte es nach seinem Ausschluss, Kanoniker in Passau
und 1570 sogar Domprediger und Hofrat zu werden. Allerdings, so der Chronist
der Jesuiten, habe er sich in seinem ausschweifenden Leben Syphilis zugezogen
(morbum Gallicum), die sein Gesicht und seinen Korper schrecklich entstellt habe.
Die Infektion mit der vor allem durch Geschlechtsverkehr iibertragenen Krank-
heit, wurde hier aber nicht nur als gerechte Gottesstrafe interpretiert. Sie wurde
auch als ordensinterne Information verstanden, die vielleicht auch Novizen und

jungen Ordensmitgliedern gegeben wurde, um sie vor der Ubertretung der Sexual-

normen zu warnen.”** Wenn man bedenkt, dass bis 1675 nach internen Angaben

nur zwolf Jesuiten in der Oberdeutschen Provinz fiir ,gravissima scelera,“ womit
Homosexualitit bezeichnet wurde, entlassen wurden,?*® dann war es wohl nicht
eines der dréangendsten Probleme der Gesellschaft. Allerdings ist dabei auch zu be-
denken, dass in vielen Fallen die Griinde fiir eine Entlassung nicht tuberliefert
wurden und daher von einer hohen ,,Dunkelziffer auszugehen ist.

Eine homosexuelle Liebesbeziehung scheint aber zwischen den Jesuitenmagis-
tern Ignatius Wilhelm, der 1674 geboren wurde und 1741 starb, und Johann Baptist
Vischl/Fischel, der 1677 in Cham geboren wurde,** bestanden zu haben. Beide un-

244 APECES]: Sign. 43-90, fol. 29; Sign. 68-D 4101, Geburt 1555, Dimission 1566 als scholasticus ap-
probatus. Schwager starb bereits 1574, siehe Ludwig Heinrich Krick: Das ehemalige Domstift Pas-
sau und die ehemal. Kollegiatstifte des Bistums Passau: Chronologische Reihenfolgen ihrer
Mitglieder von der Griindung der Stifte bis zu ihrer Aufhebung. Passau 1922, S. 66. Unklar ist hin-
gegen die Einordnung von Simon Demerius (Demesius, Emrius; APECES]: Sign. 68-D, 8547, Geburt
1544, Eintritt 1559, Dimission 1565) aus Liittich, dem der Eintrag im Dimissionsbuch dhnliche Las-
ter wie Menrad Kugler zuschreibt und daher auf Homosexualitdt hinweist. Zu ihm siehe auch
Francesco Sacchini: Historiae Societatis Iesu pars tertia siue Borgia. Auctore R.P. Francisco Sac-
chino Societatis eiusdem sacerdote. Rom 1649, S. 226. Auch dem vormaligen Pater Johannes
Schweizer (Sign. 68-D, Verz. 4067, Geburt 1574, Eintritt 1594, Dimission 1609, scholasticus approba-
tus) wurde mit ,graviter lapsus“ wohl ein Sexualdelikt vorgeworfen, das er als Pfarrer von Boos
im Bistum Augsburg veriibt hat. Der Chronist der Jesuiten vermerkte zusétzlich, dass Schweizer
an der ,morbo elephantiaco,“ einer wie Syphilis stark entstellenden Krankheit, verstarb (APE-
CESJ: Sign. 40-90, fol. 36). Um welche Form der Elephantiasis es sich handelte, ist aber unklar,
siehe dazu Julius Heller/Georg Sticker: Die Haut- und Geschlechtskrankheiten im Staats-, Straf-,
Zivil- und Sozialrecht — Entwurf einer Geschichte der ansteckenden Geschlechtskrankheiten. Ber-
lin 1931, S. 428.

245 APECES]: Sign. 43-90, fol. 33.

246 Vielleicht handelt es sich bei ihm um einen Verwandten der Vischl von Schénstein. 1713
starb in Straubing Joseph Franz Xaver Ignatius Vischl von Schéchendorff, siehe Eduard Wimmer:
Sammelblétter zur Geschichte der Stadt Straubing, Bd. 3, Straubing 1884, S. 527. Johann Christoph
Engelhard Vischl von Schachendorff, wohl der Vater des Genannten, war lange Jahre Hofrat in
Miinchen, dann von 1715-1721 Kastner in Straubing, bis er aufgrund der Schwéngerung einer Ad-
ligen seines Amtes enthoben wurde, siehe Georg Ferchl: Bayerische Behérden und Beamte,



4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe =—— 61

terrichteten am Miinchner Wilhelmsgymnasium als scholastici approbati**’ Als sol-
che waren sie voll ausgebildet und hatten die ersten Geliibde abgelegt, hatten aber
noch nicht die hoheren Weihen erhalten. Wilhelm hatte, wie der Rektor des Kollegs
schrieb, bereits kurz nach seinen Geliibden ,angefangen, in seiner Berufung zu
straucheln, wegen seiner ibergrofien Leichtfertigkeit des Geistes [levitatem ani-
mae] und der Vehemenz seiner Leidenschaften.“**® Oft ermahnt, fiel er (relapsus),
wie seine Vorgesetzten berichteten, in die alten Laster zurtick. Die Redewendung
vom Ruckfall in ,alte Laster wurde oft als Chiffre fiir sexuelle Verfehlungen ver-
wandt. Anscheinend waren Wilhelms Normiiberschreitungen nicht so gravierend,
dass man ihn schon vor seiner Amtszeit in Miinchen entlief. Allerdings entwickelte
er dort als Grammatiklehrer eine ,skandaldse Vertrautheit mit Johann Baptist
Vischl, einem fast gleichaltrigen Kollegen.?*® Beide verbrachten anscheinend der-
art viel Zeit miteinander, dass jeder in der Kommunitét tiber sie zu munkeln be-
gann. Der Hausobere wollte die beiden voneinander trennen, wahrscheinlich
zundchst durch Fernhaltung vom jeweils anderen, gefolgt durch die Versetzung in
andere Kollegien. Anstatt darauf einzugehen, zeigten sich beide ,empoért“ (indi-
gnari), widersetzten sich (refragari) der Weisung, und ,baten in ihrer Verzweif-
lung® (tam perdite) im August 1701 um Entlassung aus dem Orden. Der Rektor war
schockiert, da dieses Verhalten seine schlimmsten Befiirchtungen zu bestatigen
schien. Beide, Wilhelm und Vischl, waren geachtete Mitglieder des Lehrkorpers
und hatten auch Reden bei 6ffentlichen Veranstaltungen gegeben. Ein Bekanntwer-
den ihrer offensichtlich intimen Beziehung wére fiir das Miinchener Gymnasium
desastros gewesen. Schnelles Handeln war daher gefordert. Da sich aber der Pro-
vinzial in der Schweiz aufhielt, schickte man Wilhelm, der einen ungliicklichen Ein-

1550-1804. In: Oberbayerisches Archiv fiir vaterldndische Geschichte 53 (1911), S. 1075; Beate Spie-
gel: Skandal in Straubing anno 1718. Gertichte, Verddchtigungen und Beschuldigungen um die
Schwangerung eines Fréuleins. In: Volkskundliche Fallstudien: Profile empirischer Kulturfor-
schung heute. Hg. von Burkhart Lauterbach: Miinster; New York; Berlin; Miinchen 1998 (Miinch-
ner Beitrage zur Volkskunde 22), S. 9-24.

247 BayHStA: Jesuiten 341 und 342.

248 BayHStA: Jesuiten 341 u. 342, Informatio zu Wilhelm/Vischl vom 21. August 1701. Karl Hein-
rich von Lang: Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli Soc. Jesus. Amores: E libello expositi.
Minchen 1815, S. 6. Vischl erscheint 1699 als Student der Theologie am Wilhelmsgymnasium,
siehe BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 108. APECES]: 68-D, 3635: Vischl wurde 1677 in Cham geboren, trat
1693 ein, und wurde am 21. August 1701 entlassen. Ignatius Wilhelm (siehe ebd., Verz. 3276)
wurde 1674 in Miinchen geboren, trat 1692 nach seinem Abschluss am Jesuitengymnasium Min-
chen in die Gesellschaft Jesu ein und wurde am selben Tag wie Vischl entlassen. Beide sind er-
wéhnt als Lehrer fiir das Jahr 1701 (BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 137), sowie als Festredner im
Februar (fol. 148) und im Juni 1701 (fol. 159).

249 BayHStA: Jesuiten 341 u. 342, Bericht von Andreas Waibel S] vom 21. August 1701, fol. 1.



62 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

druck machte (homo miser) zunadchst am 1. August nach Ebersberg auf Exerzitien.
Der Rektor schrieb an den Provinzial, dass ,der tief verwurzelte (radicata iam ni-
mium) Umgang“ beider nicht so sehr irreligios als ,heimlich“ geschehen sei (ob-
scuram) und dies erfahrungsgemdfl zumeist auf sexuelle Handlungen (turpia)
hinweise.”° Zum Besten der Gesellschaft Jesu wurden daher beiden vom Provinzial
Entlassungsbriefe ausgehdndigt. Allerdings machte es der Orden zur Auflage, die
von Vischl an Wilhelm geschriebenen Briefe ausgehdndigt zu bekommen, in denen
er seine Vorgesetzten kritisierte, aber auch zugab, Ignaz Wilhelm zum ,Verkehr ver-
fithrt“ (sollicitavit ac pertraxit ad commercium) zu haben.' Am 21. August 1701 er-
hielten beide weltliche Kleidung und wurden offiziell aus dem Orden entlassen. Die
offizielle Erlaubnis des Ordensgenerals, der der Entscheidung des Provinzials zu-
stimmte, aber durchaus auch deren Einkerkerung als Losung erlaubt hétte, traf erst
im Oktober in Miinchen ein.

Vischl und Wilhelm konnten nicht ohne einander sein — sie liebten sich. Den
Schock dartber hatte das Jesuitenkolleg noch sechzehn Jahre spater nicht wirk-
lich verkraftet.””* Der Chronist des Wilhelmsgymnasiums erinnerte niamlich 1717
anlasslich einer akademischen Festrede iiber den kurze Zeit spéter heiliggespro-
chenen Jesuiten Stanislaus Kostka an jene Rede, die Wilhelm tber den Heiligen
einige Monate vor seiner Dimission gehalten hatte. Kurz nach der Flucht, so der
Chronist, habe er im Kolleg ein anonymes Epigramm gefunden, das scherzhaft
Wilhelm ermahnte, seine Flucht aus dem Jesuitenleben in Weltkleidern nicht mit
der Flucht Kostkas ohne seinen Ordenshabit zu vergleichen.”* Die Erinnerung an

250 BayHStA: Jesuiten 341 u. 342, Dimissio von Andreas Waibel S] vom 21. August 1701, fol. 1v: ,[...]
fassus est suam inconstantiam iam nimium radicatam commercium cum Vischlio non tantum ir-
religiosum, sed est obscurum, ab eodem se sollicitatem ad turpia, iam alias depravatum facile ces-
sisse, nec posse amplius [...] malos habitus.”

251 BayHStA: Jesuiten 341 u. 342, fol. 2. ,[...] postquam idem P. Provinciali ab eodem Vischelio
postremas acceperat literas [...],“ fol. 3. Auch das Diarium des Wilhelmsgymnasiums vermerkt
die Dimission: BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 161; fol. 163.

252 BayHStA: Jesuiten 341 u. 342, fol. 3, Brief von Ordensgeneral T. Gonzalez SJ vom 1. Oktober
1701.

253 Als im neunzehnten Jahrhundert Karl Heinrich von Lang diesen Fall zum ersten Mal be-
schrieb, unterschob er das zitierte Partizip der ,Liebenden®, obwohl amantes im Text nicht vor-
kommt. Seine Analyse beschreibt aber die Beziehung in legitimen Worten.

254 Siehe BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 140: ,Ad Wilhelmus de Fuga Stanislai in habitu rustico disse-
rentem. Epigramma. Ne Wilhelme parem Koska te dixeris: obstataritas habitus disparitasque
fuga.“ Siehe auch Franciscus Sacchini: Vita B. Stanislai Kostkae, Poloni e societate Jesu. Ingolstadt
1609, S. 30-3.



4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe =—— 63

Wilhelm konnte lebendig bleiben, weil dieser im Gegensatz zu Vischl nie aus dem
Blickfeld Miinchens verschwand.”® Der Austritt hatte fiir ihn auch keinen Karrie-
reknick bedeutet.

Wilhelm wurde nach seiner Dimission zum Erzieher des bayerischen Kurprin-
zen ernannt und avancierte zum vielleicht engsten Berater von Kurfiirst Max Ema-
nuel, der ihn aus Dank fiir seine unbedingte Loyalitdt im belgischen Exil 1709 in den
Adelsstand erhob. 1714/15 iibte er sogar das Amt des Kriegskanzleidirektors aus, war
Administrator der Reichsgrafschaft Haag von 1715 bis 1740, Kabinettsekretdr von
1715 bis 1726, und ab 1727 sogar Geheimer Rat. Die Tatsache, dass der Kurfiirst einen
ehemaligen Jesuiten und offensichtlich homosexuellen Lehrer einstellte, ist der For-
schung bisher vollig entgangen, wirft aber ein markant tolerantes Licht auf Max
Emanuel. Zwar enthielt der Entlassungsbrief Wilhelms sicherlich keine negativen
Kommentare und keinen Hinweis auf sein Verhéltnis zu Vischl, aber es erscheint
mehr als plausibel, dass der Kurfiirst weitere Erkundigungen tiber die Sitten seines
Erziehers eingezogen hatte.”°

Bereits 1651 hatte die Provinz den adligen Pater Johann Werner von Ehingen,
der in den Ordensverzeichnissen schlicht als ,Wernerus Ehinger“ erschien, ebenso
wegen homosexueller Handlungen entlassen. 1613 oder 1614 geboren, war er bereits
1631 in den Orden eingetreten. 1641 begann er in Regensburg eine Affdre mit einem
nicht ndher bekannten ,Baron,“ enthielt sich dann nach eigenen Aussagen ein paar
Jahre sexueller Kontakte, bis er 1647 nach Solothurn in der Schweiz kam. Dort fiel er
»in sein altes Laster“ zurick und misshrauchte 1648 einen Jugendlichen (iuvenis),
vielleicht einen der Gymnasiasten, die er unterrichtete, namens Joseph, der einem
der Patres erzdhlte, er habe von Ehingen und den Jesuiten ,mehr Schlechtes als
Gutes gelernt.“ Er bekannte, dass ihn Ehingen oft (saepius) unmoralisch beriihrt und

255 ,Dimissus hunc fortuna subinde ad gradu honoris in hujare aula subrexit, quem brevi epi-
grammate notavis memno, occasione praesenti argumenti de B. Stanislao invitatus, anno 1717.
NB: Hic volens dismissus esse.“ BSB: Clm 1552, vol. 3, fol. 161; fol. 140.

256 Kraus erwdhnt diese Tatsache nicht, siehe Andreas Kraus: Das Gymnasium der Jesuiten zu
Miinchen (1559-1773): staatspolitische, sozialgeschichtliche, behdrdengeschichtliche, und kultur-
geschichtliche Bedeutung. Munchen 2001 (Schriftenreihe zur bayerischen Landesgeschichte,
Bd. 133), S. 174; 631. Zumeist wird in der Literatur zu Max Emanuel leidglich darauf hingewiesen,
dass Wilhelm vormals Jesuit gewesen war, wie etwa von Claudia von Kruedener: Kurfiirstin The-
rese Kunigunde von Bayern (1676-1730) und ihre Friedenspolitik in europaischen Dimensionen
zwischen Papst und Kaiser. Regensbhurg 2020, S. 301. Wilhelm blieb auch Paktist der Marianischen
Kongregation der Jesuiten, siehe Album Marianum Majoris Congregationis Beatae Virginis Ma-
riae Matris Propitiae ab Angelo Salutatae Monachii: 1740. Miinchen 1740. Er war verheiratet mit
Maria Anna Susanna von Wilhelm (gest. 18. August 1734 in Miinchen; AEM: CB301, M9328, Sterbe-
buch U. L. Frau, fol. 10v), dann mit Maria Helena von Réadl (gest. 3. April 1760, AEM: ebd., fol.
151v), und starb am 16. Mai 1741 (AEM: ebd., fol. 46v).



64 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

zu solchen Beriihrungen eingeladen habe, obwohl er vorher ganz unschuldig (inno-
cens) gewesen war.”>’ Zusammen mit dem Jesuiten Jakob Thebas wurde Ehingen
1649 Garnisonsgeistlicher in Tiibingen, bevor beide 1650 nach Rottenburg am Neckar
zogen, um an der dortigen Lateinschule zu wirken.”® Da im Militir ein besonders
lockerer Umgang mit moralischen Normen gepflegt wurde, ist anzunehmen, dass er
auch hier sexuell aktiv war. Am 25. August 1650 adressierte er ein umféangliches Ge-
stdndnis an den Provinzial, nachdem bereits zwei Berichte iiber sein Verhalten,
auch andere zur Homosexualitdt zu verleiten, eingegangen waren.

Ich muss deswegen bekennen und klopfe mir éffentlich an meine Brust, dass ich des Ofte-
ren mit Joseph Bertithrungen ausgetauscht habe, allerdings ohne Samenerguss, und einige
Male auch gegenseitig zum Samenerguss. Manchmal habe ich dazu eingeladen und ander-
mal es zugelassen [...]*°

Ehingen wies aber die Aussagen des Jungen zuriick, er sei der allein Schuldige
und dass er versucht habe, auch andere zum Verkehr zu verleiten (instructionis
causa). Nur einmal habe er einen anderen Jungen Uber der Unterhose (super in-
dusio) berithrt und bei sich ,maflig Feuchtigkeit“ (modicam humectationem) fest-
gestellt, aber es sei ihm nie in den Sinn gekommen (numquam in mentem meam
venisse), dass dieses eine Mal oder der Samenerguss eine schwere Straftat gewe-
sen ware. Schliefdlich sei er innerlich aufgewtiihlt gewesen und war jeder Wider-
standskraft beraubt.?*°

Mit der Herabspielung des Samenergusses versuchte Ehingen eine Taxierung
seiner Tat als unsittliche Berithrung zu erreichen, die kriminalrechtlich weitaus
grofiziigiger geahndet wurde als Unzucht oder Sodomie. Die Konsultoren der Pro-
vinz waren sich aber einig, dass Ehingen aufgrund dhnlicher Taten in der Vergan-
genheit entlassen werden sollte. Schliefdlich habe die Provinz ihn bereits bei
seinem ersten Fehltritt in Regensbhurg dimittieren wollen. Damals hatte nur die
Intervention des Provinzials von Gravenegg dies verhindert. Der Adlige hitte

257 BayHStA: Jesuiten 350, Informatio aus Miinchen vom 13. Dezember 1650. Ehingen sprach von
einem ,Frater Josephus,“ aber ein Laienbruder dieses Namens ist nach APECES]: Sign. 40-3, 71,
fol. 316, 326 in den Jahren 1647/48, 1648/49 nicht nachweisbar, nur zwei Fratres in Solothurn,
Jacob Braun und Bartholoméus Amann. Es scheint sich eher um einen Schiiler oder Hausdiener
gehandelt zu haben, oder um einen Laienbruder aus einem anderen Orden. Zum Unterricht
Ehingers siehe STASOL: ZSB S I 111/1, Historia, fol. 17; 21; 27.

258 Konrad Grober: Geschichte des Jesuitenkollegs und -gymnasiums in Konstanz. Konstanz 1904,
S. 98-99; Friedrich Fiala: Geschichtliches iiber die Schule von Solothurn. Solothurn 1875, S. 57.

259 BayHStA: Jesuiten 350, Brief Ehingers an den Provinzial vom 25. August 1650 aus Rottenburg:
,[...] tactus cum Josepho frequentius intercessisse absque tamen seminis profusione, et aliquoties
etiam ad mutuos, invitatum et admissum [...].“

260 BayHStA: Jesuiten 350, Brief an den Provinzial vom 25. August 1650 aus Rottenburg.



4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe =——— 65

wohl einige Schwierigkeiten gehabt in einem Bistum als Priester unterzukom-
men, wenn nicht sein Bruder Marquard von Ehingen 1651, dem Jahr der Entlas-
sung Werners, Beichtvater des Fiirstbischofs von Freising geworden wére und in
diesem Amt bis 1676 verblieb.?* Daher endete die Entlassung auch nicht mit
einem Karriereknick. Vielmehr wurde Werner von Ehingen bereits 1653 Stadtpfarrer
in Wasserburg und war ab 1663 sogar Domherr in Freising, wo er 1666 verstarh.?**
Es gibt aber aus dem siebzehnten Jahrhundert nur eine Handvoll bekannter
Parallelen zum Fall Vischl/Wilhelm, allerdings keine einzige aus dem Jesuitenorden.
Eine ist die Beziehung von Francisco Correa Notto, der als Sakristan der Kathedrale
in Lissabon die niederen Weihen empfangen hatte und dessen Liebesbriefe aus
dem Jahr 1664 erhalten geblieben sind. In seinen Briefen an Manuel Viega stilisierte
sich Notto manchmal als weiblich, was der Erwartungshaltung homosexueller Part-
nerschaften in dieser Zeit entsprach, wie etwa auch aus dem Prozess gegen Padre
Jodo de Mendonca de Maia, hervorgeht.”®* Auch die Briefe des 40-jhrigen Hierony-
miten Fr. Mathias de Mattos (gest. 1716) geben Einblick in die homoerotische Welt in
Lissabon. Er verliebte sich in den jungen Choristen Fr. Francisco da Ilha da Madeira.
Er besuchte ihn tiber ein Jahr lang nachts in seiner Zelle, um dort mit ihm zu ona-
nieren, dann aber auch einmal Analverkehr mit ihm zu haben. Sich der Strafe fiir
vollkommene Sodomie (sodomia perfecta) bewusst — Todesstrafe oder Verbannung
— zog Mattos vor dem Samenerguss sein Glied heraus, und vertubte damit nur den
Tatbestand der unvollkommenen Sodomie (sodomia imperfecta). Francisco’s Briefe
zeigen eine ausgewogene Gegenseitigkeit in ihrer Beziehung, die keine starre Rol-
lenverteilung zu kennen scheint. Nach Bekanntwerden der Beziehung wurden
beide streng ermahnt aber nicht belangt, obwohl es nicht das erste Mal war, dass
Matto bei der Inquisition wegen seiner ausgelebten Sexualitdt aufgefallen war. Von

261 Franz Sales Romstock: Die Jesuitennullen Prantl’s an der Universitat Ingolstadt und ihre Lei-
densgenossen: eine biobibliographische Studie. Eichstétt 1898, S. 70; Bernhard Duhr: Die Teufels-
austreibung in Altotting. Beitrdge zur Geschichte der Renaissance und Reformation. Festschrift
Joseph Schlecht, Miinchen; Freising 1917, hier S. 74; Bernhard Duhr: Die Jesuiten am Hofe Miin-
chen in der zweiten Hélfte des 17. Jahrhunderts. In: Historisches Jahrbuch 39 (1918), S. 73-114,
hier S. 108-113.

262 Carl Holzherr: Geschichte der Reichsfreiherren von Ehingen bei Rottenburg a.N.: ein Beitrag
zur Geschichte Schwabens und seines Adels. Stuttgart 1884, S. 106. APECES]: Sign. 68-D, Verz. 8294
Geburt 1614, Eintritt 1631, Entlassung 1651.

263 ANATT: Inquisicdo de Lisboa n. 5007, siehe auch Luiz Mott: Cinco cartas de amor de um so-
domita portugués do século XVIL. In: Resgate — Revista Interdisciplinar de Cultura 1 (1990),
S. 91-99, hier S. 94. Zum Fall de Maia siehe Luiz Mott: A india nos processos de sodomia da Inqui-
sicdo portuguesa. In: Império de varias faces — Relagées de poder no mundo ibérico da Epoca
Moderna (2009), S. 49-66.



66 —— 4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)

nun an wurde er etwas vorsichtiger, avancierte aber dennoch zum bekannten Pre-
diger und iibersah als Generalvisitator seines Ordens sogar dessen Disziplin.?5*

Eine homosexuelle Liebesgeschichte aus dem achtzehnten Jahrhundert kénnte
der Entlassung von Josef Moser und Maximilian Veeser zu Grunde liegen. Josef
Anton Moser in Ingolstadt wurde bei seiner Dimission im Jahr 1754 zwar nur als
verdorbener Jugendlicher (iuvenis pessimorum morum)®® beschrieben, da aber ei-
nige Jahre spater Maximilian Veeser als dessen socius bezeichnet und 1757 ebenso
entlassen wurde, ist eine homosexuelle Beziehung der beiden wahrscheinlich.2%

Die Tatsache, dass selbst Exjesuiten, die den heteronormativen Erwartungen
der Frithen Neuzeit nicht entsprachen, nach ihrer Entlassung Karriere in Kirche
und Welt machten, sollte nicht dazu verfiihren, auf eine Toleranz ihres homose-
xuellen Lebensstils zu schliefsen. Vielmehr ist wahrscheinlich, dass zumindest ei-
nige die wahren Griinde ihrer Entlassung verheimlichen konnten, und sich vom
Orden wohlwollendes Schweigen zusichern lassen konnten. Denn es lag durchaus
im Interesse der inszenierten Keuschheit der Jesuiten, die Realitdt von Normen-
verletzungen abzustreiten. Vormalige Mitglieder, die auffielen, konnte man die
Aneignung dieses Lasters erst nach ihrem Ordensaustritt zuschreiben, um die In-
szenierung der Keuschheit aufrecht zu erhalten.

Dass man Exjesuiten gerne als Verwaltungsangestellte eingestellt hat, mag mit
ihrer rigorosen Ausbildung in Rhetorik, Sprachen und Mathematik zusammenhén-
gen. Jedenfalls ist die Liste derjenigen Entlassenen, die im geistlichen wie weltli-
chen Bereich unterkamen, lang. Vischl wurde etwa Legationssekretdr Savoyens
beim Reichstag in Regenshurg,?®’ der 1628 entlassene Christopher Seeman spéter

264 Luiz Mott: Meu menino lindo: cartas de amor de um frade sodomita, Lishoa (1690). In: Luso-
Brazilian Review (2001), S. 97-115.

265 APECES]: Sign. 43-90, fol. 23, siehe zur Vita von Moser ebd., Sign. 68-D, Verz. 5772, Geburt
1725, Eintritt 1744, Dimission 1754. Siehe auch Sign. 40-3, 6, fol. 118. Der Personalkatalog von
1754 bezeichnet ihn als ,Catech. in Dinzlau,“ siehe Catalogus Personarum et Officiorum Pro-
vinciae Germaniae Superioris Societatis Jesu ab Anno 1753 in Annum 1754. Minchen 1754,
S. 31. Im selben Jahr immatrikulierte er sich an der juristischen Fakultdt der Universitat Strafs-
burg, siehe Gustav C. Knod (Hg.): Die Alten Matrikeln der Universitdt Strasshurg, 1621 bis 1793.
Strashbourg 1897, S. 409.

266 APECES]: Sign. 43-90, fol. 23; ebd. Sign. 68-D, Verz. 3687, Geburt 1729, Eintritt 1747, Austritt in
Dillingen 1757. Veeser, der in Wolfegg in Schwaben geboren wurde (ebd. Sign. 40-3, 6, fol. 120)
wurde im Anschluss Pfarrer in Giittingen im Hegau/Schweiz, siehe Georg Christoph Hamberger:
Das Gelehrte Teutschland oder Lexicon der jeztlebenden Teutschen Schriftsteller: Erster Nach-
trag, Bd. 2. Lemgo 1774, S. 298. Uber gréRere Disziplinschwierigkeiten berichtete der Provinzial
an den Rektor von Dillingen vom 30. August 1758, ebd., Sign. 41-14, 2, fol. 59v-60.

267 APECES]: Sign. 43-90, fol. 15. Georg Heinrich Paritius: Kurz gefafite Nachricht von allen in
denen Ringmauern der Stadt Regensbhurg gelegenen Reichs-Stifftern, Haubtkirchen u. Cléstern
Catholischer Religion. Regensburg 1723, S. 52.



4.6 Entlassung wegen homosexueller Liebe =——— 67

Generalvikar von Brixen,?®® der 1698 entlassene Matthias Bovius Moderator an
einem kurfiirstlichen Hof,?®® der 1724 dimittierte Melchior Choulat Sekretir der
habsburgischen Statthalterin Maria Elisabeth in den Spanischen Niederlanden,?”°
der 1726 entlassene Caspar Schweickhofer Sekretir am Reichstag in Regensburg,?”*
der 1733 weggeschickte Johann B. Kleirl Geistlicher Rat und Spitaldirektor in Re-
gensburg.?’? Sogar Michael Rauschendorfer, 1739 entlassen, konnte spater Regens
des Priesterseminars in Regenshurg werden, obwohl er ,wegen seines freien Um-
gangs mit Frauen® in keinem guten Ruf stand.*”®

268 APECES]: Sign. 43-90, fol. 7, vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 4723.

269 APECES]: Sign. 43-90, fol. 15. Siehe ebd., Sign. 68-D, Verz. 8887, Geburt 1669, Eintritt 1687 Aus-
tritt 1698.

270 APECES]: Sign. 43-90, fol. 18. Siehe ebd., Sign. 68-D, Verz. 8657, Geburt 1692, Eintritt 1710, Aus-
tritt 1721.

271 APECESJ: Sign. 43-90, fol. 18. ebd., Sign. 68-D, Verz. 4072, Geburt 1703, Eintritt 1722, Austritt 1726.
272 APECES]: Sign. 43-90, fol. 19. Ebd., Sign. 68-D, Verz. 6680, Geburt 1711, Eintritt 1731, Austritt 1733.
273 APECES]: Sign. 43-90, fol. 21. APECES]: Sign 68-D, Verz. 5194, Geburt 1714, Eintritt 1734, Aus-
tritt 1739.



5 Verschworungstheorien, Homosexualitat, und
Paderastie als literarische Motive

Wiéhrend die Jesuiten die Verbreitung und Vertiefung des Katholizismus als ihre
von Gott sanktionierte Mission ansahen, war die Fremdwahrnehmung oft eine an-
dere. Lutheraner, Calvinisten und Sozinianer sahen in ihnen die Speerspitze der
Gegenreformation, doch auch innerkatholisch war der Orden umstritten. Fur ka-
tholische Kritiker verletzte der Orden zahlreiche Handlungserwartungen durch
seine Strategie, die Elite eines Landes zu transformieren, war ihnen aber auch mo-
ralisch suspekt.

Der Polemiker Kaspar Schoppe, ein brillanter Rhetoriker und selbst devoter
Katholik, entfesselte in der ersten Hélfte des siebzehnten Jahrhunderts einen pu-
blizistischen Generalangriff auf die Gesellschaft Jesu. Unter dem Pseudonym Alp-
honsus de Vargas beschuldigte er sie, die Weltherrschaft erringen zu wollen.
AufSerdem verbreitete er das Gerticht, dass praktizierte ,Sodomie“ im Orden weit
verbreitet sei, und brandmarkte ihn daher als ,Armee des Teufels.“ Er referierte
den Fall des Laurentius Merulus, der in Florenz Notar war und einen Pater Belisa-
cio Tassano bei homosexuellem Verkehr ertappt hatte. Die Jesuiten stellten sich
aber hinter Tassano und gingen in die Offensive. Merulus musste daher in eine
Asylstadt fliehen. Dort wurde er aber in ein Jesuitenkolleg gelockt und gezwun-
gen, seine Anschuldigung zu widerrufen. Doch bevor er das Dokument unter-
zeichnete, schnitt er sich die Kehle durch.?’* Ob dieses Narrativ wirklich auf
Tatsachen beruht, war nicht zu eruieren, aber fiir das Verstehen der Jesuitenkri-
tik ist das hier von nachrangiger Bedeutung. Denn fiir Schoppe offenbarte dieser
Fall die Mentalitét des Ordens: Dieser versuche stdndig, eigene Fehler zu mini-
mieren oder abzustreiten, so dass die Gesellschaft Jesu als bliitenreines Institut
erscheine. Ohne den Begriff zu nennen, kritisierte er also die jesuitische Inszenie-
rung der Keuschheit bzw. die Inszenierung threr Unschuld. Zusatzliche rhetorische
Munition lieferte ihm die die Schrift des bekannten Jesuitentheologen Juan Ma-
riana, Liber de Morbis Societatis Jesu. Er brachte sie auf Lateinisch heraus und
konnte so einen der markantesten Jesuiten seiner Zeit als Kronzeugen fiir die sys-
tematische Vertuschung von Delikten aller Art anfiihren. Ohne Scheu verurteilte
Mariana diese Politik der Geheimhaltung:

274 Alphonsus de Vargas [Kaspar Schoppe]: Relatio ad reges et principes christianos de stratage-
matis et sophismatis politicis Societatis Jesu ad monarchiam orbis terrarum sibi conficiendam [...]
s.l. 1641, S. 20-24.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-005


https://doi.org/10.1515/9783111311142-005

5 Verschwdrungstheorien, Homosexualitat, und Péaderastie als literarische Motive =——— 69

Die ganze Regierung der Gesellschaft scheint auf den Zweck ausgerichtet das, was in der
Gesellschaft schlecht ist, mit Erde zu bedecken und der Kenntnis der Menschen zu
entziehen.?’

Im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert bestritten die Jesuiten die Echtheit
der Schrift Marianas, doch namhafte Theologen nahmen sie zum Anlass, die In-
terna des Ordens nun auch 6ffentlich zu kritisieren. Besonders umfang- und detail-
reich war die in der zweiten Auflage zweibdndige Darstellung der Tuba Magna des
franzdsischen Karmeliten Henri de S. Ignace. Sie war ein Lasterkatalog, der dem
Orden vor allem Verheimlichung von Schandtaten dogmatischer und moralischer
Art vorwarf, Fanatismus (zelotypia), aber auch Ruhm-, Geld- und Machtsucht. Die
ersten vier Kapitel bezogen sich zudem namentlich auf bereits von Mariana her-
ausgestellte Probleme. Andere Teile referierten die fiktiven Secreta Monita des Or-
dens, die als offizielle Anweisungen der Oberen ausgegeben worden waren.”’
Mariana erhielt schon auf der dritten Seite der Tuba Magna Gelegenheit den Orden
blofstellen. Nur brutale Kritik, so Mariana, helfe den Jesuiten, sich zu reformieren
und die schlechten Mitglieder wie verdorrte Triebe abzutrennen:

Ich habe die Verpflichtung [fiduciam], die Ubel in der Gesellschaft und ihrer éffentlichen
Leitung aufzudecken, vor allem diejenigen, die von der Gemeinschaft gebilligt werden [...]
Aber was dann? Ich spreche so direkt, dass jeder sich sein Urteil selbst bilden kann, wie er
will. Ich aber, der ich mit fortschreitendem Alter dem letzten Gericht entgegeneile, bin
umso mehr davon tiberzeugt, dass unsere Gesellschaft gefallen ware [...] wenn Gott nicht
[...] Abhilfe geschaffen hitte [...]*"

275 ,Totum Societatis regimen hunc habere videtur scopum, ut quae impropbe in Societate
fiunt, injecta terra cooperiantur, & hominum notitiae subtrahantur.“ Vargas: Relatio ad reges,
c. 15, 90. Das Zitat Juan Marianas stammt aus seinem Liber de Morbis Societatis Jesu, das auch
unter dem Titel Discursus de erroribus qui in forma gubernationis S.J. occurrunt zirkulierte. Der
Text, der zuerst 1625 auf Franzosisch, 1631 im originalen Spanisch erschien, ist in der lateinischen
Fassung abgedruckt bei Kaspar Schoppe: Anatomia Societatis Jesu. Lubduni 1633, S. 22-31. Zu Ma-
riana siehe auch Markus Friedrich: Der lange Arm Roms?: Globale Verwaltung und Kommunika-
tion im Jesuitenorden 1540-1773. Frankfurt 2011, S. 137-140. Eine lesenswerte Darstellung zu
Marianas Kritik am Jesuitenorden bei Paul Maria Baumgarten: Ordenszucht und Ordensstraf-
recht: Beitrdge zur Geschichte der Gesellschaft Jesu besonders in Spanien. Traunstein 1932,
S. 127-145; 197-199.

276 Sabina Pavone: Between History and Myth: The Monita secreta Societatis Jesu. In: John
O’Malley u. a. (Hg.): The Jesuits vol. 2: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773, Toronto 2005;
José Eduardo Franco, Christine Vogel: As Monita Secreta — Histéria de um Best-seller Antije-
suitico. In: PerCursos 4 (2003), S. 93-133.

277 ,Multa mihi fiduciam sumpsi in detegendis Societatis malis, & publici regiminis erroribus:
iique potissimum, quae cum communiter approbantur, libentius fiunt. At quid ergo? Candide lo-
quor, & sine fuco ac spe quacumque: rem quisque ut libuerit aestimabit. Verum quod in me est,
quo propius ingravescente aetate ad extremum judicium accedo, eo certius assevero, Societatem



70 —— 5 Verschwérungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive

Mariana kreidete nicht die Verheimlichung von Delikten als solche an, da die dis-
cretio zu seiner Zeit eine soziale Norm zum Schutz der personlichen und institutio-
nellen Ehre darstellte. Was er am Orden aber heftig kritisierte, war sein Mangel an
Integritat. Anstatt Vergehen konsequent zu bestrafen, verschweige man sie und
verschlieRe die Augen vor ihnen so lange bis sie an die Offentlichkeit kimen und
die Moglichkeit eines Skandals bestand. Die Gesellschaft war fiir ihn daher zu
einseitig darauf bedacht, ihren guten Ruf zu wahren und nicht ausreichend
daran interessiert, Delikte zu ahnden und daher vor weiteren Ubertretungen
abzuschrecken.””®

Nimmt man Marianas Kritik ernst und bezieht sie auch auf sexuelle Vergehen,
rickt dies auch Schoppes 1635 publizierte Analyse des Jesuitenhasses in ein realisti-
sches Licht. Dort verwies er auf den weit verbreiteten Missbrauch von Kindern und
Jugendlichen an Jesuitenschulen, der bereits viele Familien dazu gebracht hitte, ihre
Sohne anderswo einzuschreiben. An den Schulen der Gesellschaft, so Schoppe, sei
anscheinend Péderastie ein alltdgliches Phinomen!*” Es ist in diesem Zusammen-
hang weniger wichtig, wie weit verbreitet solcher Misshrauch wirklich war, sondern
vielmehr, dass Schoppe und mit ihm ein bedeutender katholischer Bevilkerungsan-
teil diese Polemik fiir wahr oder zumindest fiir moglich hielt und dass selbst Mariana
auf solche Probleme anspielte. Warum aber glaubten Katholiken so etwas? Da es
wohl auszuschliefSen ist, dass sie sich massenhaft der Lektiire antikatholischer Schrif-
ten hingaben, in denen solche Tropen gegen Jesuiten zum Standardrepertoire gehor-
ten, muss man sich fragen, ob sie durch innerkatholische Propaganda dahingehend
sensibilisiert worden waren oder aber Gertichte tiber solche Vergehen aus ihrem un-
mittelbaren Erfahrungsraum wahrgenommen haben. Vielleicht iiberlagerten sich
auch manchmal zwei oder alle drei Bereiche. Zudem ist es plausibel anzunehmen,
dass katholische Leser anti-jesuitischer evangelischer Polemik weniger Vertrauen
schenkten, weil man ja bereits wusste, dass sie konfessionelle Propaganda betrieb.
Kann man dann aber riickschliefen, dass ein katholischer Leser der Frithen Neuzeit

nostrum [...] in praeceps ruere [...] nisi Deus ipse det opem ne ultra pestis incedat.“ Henri de
Saint Ignace: Tuba magna [...] de necessitate [...] reformandi Societatem Jesu. Strasshourg 1713,
S.3.

278 Ebd,, c. 4, 24.

279 Schoppe ediert die Schrift De causis publici erga Jesuitas odii disputatio in seinen Arcana,
vgl. Kaspar Schoppe: Arcana Societatis Iesu publico bene vulgata cum appendicibus utilissimis. Ge-
nua 1635, S. 49. , [...] simul etiam quod mihi alii quidam nobilissimi juvenes, qui in contubernio, &
convictu Jesuitarum vivebant, affirmassent, paederastiam quotidianum inter scholasticos convicto-
res peccatum esse [...],“ siehe Ignace: Tuba Magna, 548. Die Tuba wurde 1658 auch ins Englische
iibersetzt unter dem Titel Henri de Saint Ignace: A further discovery of the mystery of Jesuitisme.
In a collection of severall pieces, representing the humours, designs and practises of those who call
themselves the Society of Jesus. London 1658.



5 Verschworungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive =——— 71

einem Buch wie Schoppes grundsatzlich aufgeschlossener und daher mit einem Ver-
trauensvorschuss gegentibertrat? Wenn man diese Frage bejaht, stellt sich aber die
Riickfrage, was einen Erwartungshorizont konstituierte, in dem die Alltaglichkeit der
Péderastie einen Platz fand, umso drangender. Daher kann der heutige Historiker
selbst derartig hoswillige Polemiken nicht einfach vom Tisch fegen und ihnen jegli-
chen Quellenwert absprechen. Schliefilich erlauben sie es, einen binnenkatholischen
Erwartungshorizont zu rekonstruieren. Auch wenn man viele der Vorwiirfe Schup-
pes konkret wohl nicht verifizieren kann, ist es durchaus plausibel, dass ihm manche
Erzéhlung aufgrund seiner hervorragenden Vernetzung aus der der Innenwelt pa-
dagogischer Institutionen zugetragen wurde.

Abgesehen vom Vorwurf der Paderastie, wurden Jesuitengymnasien auch als
Orte der Unkeuschheit bezeichnet, die ihre Schiiler zu Onanie oder Homosexuali-
tat verleiteten. Gerade in einem Zeitalter, das keusche Lebensgestaltung der Jun-
gen besonders hervorzuheben begann,?®® war dies ein schwerwiegender Tadel.
Obwohl das ,Vorurteil“ vom ,sodomitischen Jesuiten“ eine gezielte Erfindung des
ausgehenden siebzehnten Jahrhunderts ist, kann man eine weite Verbreitung se-
xueller Devianz in den Kollegien ebenso wenig leugnen®! wie auch die Probleme
anderer Orden mit der Homosexualitdt. Der Blick auf einen Sodomie-Prozess in
Gent 1578 zeigt dies recht deutlich. Der Scharfrichter brannte zwei verurteilten
Dominikanern und einem Augustiner am 28. Juni 1578 die Kopfhaare ab und
peitschte sie aus, bevor sie fiir die néchsten fiinfzig Jahre aus dem Land verbannt
wurden.?®* Sie waren mit ,passiver Sodomie,“ d. h. als Penetrierte, glimpflich da-
vongekommen, wahrend die Ordensgenossen, die der aktiven Sodomie schuldig be-
funden worden waren, den Feuertod starben. Da die protestantischen Reformer

280 Ulrich L. Lehner: The Inner Life of Catholic Reform. From the Council of Trent to the Enligh-
tenment. New York; Oxford 2022, S. 64—66.

281 Pierre Hurteau: Catholic Moral Discourse on Male Sodomy and Masturbation in the Seven-
teenth and Eighteenth Centuries. In: Journal of the History of Sexuality 4 (1993), S. 1-26; La Gorce/
Mathieu Bertrand Simon René De: La pseudo-conversion du pére Henri. Fiction satirique et mise
en scene du discours de vérité. In: Albineana, Cahiers d’Aubigné 23 (2011), S. 285-315; Pierre Mar-
tin: L’invention du Jésuite pédophile. In: Albineana, Cahiers d’Aubigné 23 (2011), S. 13—-49; Natacha
Salliot: Diffamation, apologie et propagande sous Henri IV. Les stratégies jésuites dans la polémi-
que autour de laffaire du Pére Henri. In: Albineana, Cahiers d’Aubigné 23 (2011), S. 317-330. Im
achtzehnten Jahrhundert wurde der sodomitische Jesuit wiederum zum literarischen Gemein-
platz, vor allem aufgrund der Girard-Affére, siehe etwa Jason T. Kuznicki: Scandal and Disclosure
in the Old Regime. Ph.D. Dissertation Johns Hopkins University Baltimore 2006, S. 161.

282 Jonas Roelens: From Slurs to Silence? Sodomy and Mendicants in the Writings of Catholic
Laymen in Early Modern Ghent. In: The Sixteenth Century Journal 46 (2015), S. 629-649, hier
S. 545.



72 —— 5 Verschworungstheorien, Homosexualitdt, und Paderastie als literarische Motive

alle Ordensmitglieder unter den Generalverdacht sexueller Devianz gestellt hatten
und damit auch spéatmittelalterliche Motive aufnahmen, verbreitete sich das neue
Vorurteil schnell. Allerdings hatte man im spaten Mittelalter gleichgeschlechtlich
agierende Priester weitaus milder beurteilt. Der Grund lag in einer anderen Sicht
der Homosexualitat. Sie wurde seit dem sechzehnten Jahrhundert zunehmend mit
~Andersartigkeit“ identifiziert, von der man sich eindeutig abgrenzen wollte. Daher
wurde in evangelischen Gebieten die Gleichsetzung von katholischem Klerus mit
Sodomie oder sexueller Devianz zum Abgrenzungsmechanismus gegentiber katho-
lischem Priester- und Monchstum.?®® So verwundert es nicht, dass die neue calvi-
nistische Republik von Gent den gesamten katholischen Klerus als ,sodomitisch“
charakterisierte. Katholische Polemiker standen ihnen in diesem Spiel der Abgren-
zung nicht nach und bezichtigten sogar Calvin selbst einer gleichgeschlechtlichen
Affire und Zwingli gar der Bestialitit.2%*

Zum Misstrauen gegen die Jesuiten in der katholischen Bevdlkerung trug si-
cherlich auch trug deren mafilose Selbstiiberschatzung als Apostel der Keuschheit
bei. Sie glaubten, durch ein dem hl. Franz Xaver gegebenes, himmlisches Privileg
keiner sexuellen Versuchung erliegen zu konnen. Gerade ,einfaltige“ (imperi-
t0s)*® Jugendliche und deren Eltern nahmen nach Schoppe dies fiir bare Miinze,
und wéhnten eine Jesuitenschule daher als Raum, der von jeglicher sexuellen
Versuchung frei war.?®® Falluntersuchungen ehemaliger Jesuiten bestétigen die-
sen Vorwurf und zeigen, dass mancher junge Mann glaubte auf geradezu magi-
sche Weise, im Orden von allen sexuellen Versuchungen befreit zu werden.

283 Gregory S. Hutchison: The Sodomitic Moor: Queerness in the Narrative of Reconquista. In: G
Queering the Middle Ages. Hg. von Glenn Burger, Steven F. Kruger. St. Paul 2001, S. 99-122; Silke
R. Falkner: ,Having It off“ with Fish, Camels, and Lads: Sodomitic Pleasures in German-Language
Turcica. In: Journal of the History of Sexuality 13 (2004), S. 401-427; Peter Dressendorfer: Islam
unter der Inquisition: die Morisco-Prozesse in Toledo 1575-1610. Wiesbaden 1971, S. 8; Ludolf Peli-
zaeus: Angst und Terror seit der Endphase der Reconquista im christlichen und moslemischen
Spanien. In: Das Mittelalter 12 (2007), S. 35-47; Roelens: From Slurs to Silence?.

284 Roelens: From Slurs to Silence?, S. 548.

285 Vargas: Relatio ad reges, S. 85.

286 Ebd., S. 86-87: ,Habere autem se gratiam Voti, qua, se ad alienam salutem procurandam
obstrinxerunt, velut 1. Reg.2. scriptum est: Dat votum voventi, & pedes sanctorum suorum serva-
bit. Id eft, quibus gratiam dedit ut voverent, iisdem gratiam dabit, ut votum bona fide exsolvant,
nec eos permittet cadere ipsius causa per universum orbem circumcursantes, omniumgue se ho-
minum consuetudini implicantes. Itaque necessaria Jesuitis est gratia, ut nihil foeminarum
forma, nihil puerorum & epheborum specie commoveantur, nec inde natura obscenius ipsis exci-
tata singultiat, magisque tentio, quam tentatio subantes & insolenter astuantes derumpat.“ Ebd.,
89: ,Exinde nec muliebres aspernatus amores tandem non a Societate tantum, sed prorsus etiam
a Ecclesia defecit, & malus male periit: velut mihi primarius quidam Cardinalis ab ipsis Jesuitis
acceptum retuli.”



5 Verschworungstheorien, Homosexualitdt, und Paderastie als literarische Motive = 73

Besonders peinlich war es daher fiir die Jesuiten, dass bereits in den ersten
Jahrzehnten nach der Griindung der Vorwurf im Raum stand, Juan Bautista de Ri-
bera, einst der Beichtvater des hl. Carlo Borromeo, habe homosexuelle und péde-
rastische Akte veriibt.**” Daraufhin habe Borromeo die Jesuiten von der Leitung
seines Priesterseminars Mailand entfernt. Von der Anschuldigung erfuhr die Of-
fentlichkeit erst durch eine die Biographie Borromeos aus der Feder von Pietro
Giussani aus dem Jahr 1610. Jesuitengeneral Claudio Acquaviva bezeichnete die An-
schuldigungen als grundlos, Ribera als ,innocentissimo“ und erreichte die Entfer-
nung der Zeilen.?®® Allerdings waren die Fahnen bereits zum Drucker gelangt und
so konnte die ,Korrektur erst in der Ausgabe von 1613 beriicksichtigt werden.
Giussanis Text berichtete, dass die Anschuldigung gegen Ribera, sich an einem
Pagen der Donna Virginia, der Schwégerin Borromeos, vergangen zu haben, eine
Erfindung des Teufels gewesen war, ,um den Einfluss der Jesuiten auf ihren ein-
flussreichen Onkel“ in den 1560er Jahren zu vermindern. Der anscheinend minder-
jahrige Page schilderte angeblich die Verfiihrung so detailgetreu, dass Borromeo
eine geheime Untersuchung einleitete (per via d’essamina secreto), welche aber die
Unschuld Riberas feststellte.”*® Ware sie zum gegenteiligen Schluss gekommen,

287 Zu Ribera, der von 1525 bis 1594 lebte, siehe Andrew Steinmetz: History of the Jesuits, Bd. 2.
London 18438, S. 172. Samuel Sugenheim: Der heilige Karl Borromeo und die Jesuiten. In: Das
Neue Reich 2 (1872), S. 689-697, hier S. 393-394; Samuel Sugenheim: Geschichte der Jesuiten in
Deutschland, Bd. 2. Frankfurt am Main 1847, S. 355-356. ,Accusato di abominevole delitto,“ siehe
L. Mogni: Il Gesuitismo smascherato, ovvero una massima, un delitto od una stoltezza per ogni
giorno dell’anno. s.l. 1849, S. 103. Bereits Arnaud dokumentiert diesen Fall in seinen Annales de
la Societe des soi-disans Jesuites; ou recueil historique-chronologique de tous les actes, Bd. 1.
Paris 1764, S. 132-159. Seltsamerweise erschien aber noch 1611 eine Ausgabe mit der obigen
Geschichte.

288 Flavio Rurale: I gesuiti a Milano: Religione e politica nel secondo Cinquecento. Rom 1992,
S. 217.

289 Ebd,, S. 261. Der Text bei Giussiani lautet: ,[...] tentato di commettere peccato con un Paggio
di Donna Virginia, Cognata del Cardinale, tenendosi certi, che subitamente ’havrebbe cacciato
da se, per I'aborrimento estremo, ch’egli haveva a un vitio tanto nefando. Si posero eglino all'im-
presa, fervendosi di persona a cio molto atta, e che seppe rappresentare il fatto tanto al vivo, che
poco manco, che non riuscisse il diabolico intento. Resto il Cardinale tutto stordito sentendo un
casso tanto enorme; massimamente perché il fatto gli venne significato in guisa tale, che pareva
non havesse bisogno d’altre prove; poscia che fina il Paggio istesso attesto del delitto, cosi bene
haveva ordita la sua tela I’'astuto Demonio. Iddio che non volle lasciare il Padre con tanto disho-
nore, ne che il bene, ch’egli faceva, restasse impedito, inspiro il Cardinale a fare gran diligenza,
per ritrovar la verita de fatto; non potendosi pur dare ad intendere, che peccato si grave cader
potesse in persona di tanta religione, restandone percio con I'animo travagliatissimo; e cosi fa-
cendone diligente inquisitione, per via d’essamina secreto, scoperse il trattato, e 'inganno diabo-
lico che dentro v’era nascosto; del che ricevé egli molta consolatione, e si come da una parte fece
il debito risentimmo contro i colpevoli di questo recesso, cosi dall’altra volle che il Padre conti-



74 —— 5 Verschworungstheorien, Homosexualitat, und Pdderastie als literarische Motive

héatte Borromeo ihn bestraft oder es sich nicht nehmen lassen, wenn nétig auch di-
rekt den Papst deswegen anzugehen. Letzteres tat er einmal in der Uberzeugung
der Gesellschaft Jesu keinen grofieren Dienst erweisen zu kdnnen, ,als diejenigen
ihrer Mitglieder zu demiitigen, die eine Disziplinierung verachten, und dass man es
nicht seltsam finden wird, dass es in einer grofien Gemeinschaft ein Subjekt gibt, das
weniger wirdig ist als die anderen.“*®® Manchmal erschien es ihm sogar, als ob ,die
Gesellschaft sich in grofier Gefahr befindet, dekadent zu werden, es sei denn man
verabreicht ihr die nétigen Heilmittel «*!

Ribera war 1554 in die Gesellschaft eingetreten und zwischen 1560 und 1564
Generalprokurator des Ordens in Rom.** In dieser Tatigkeit lernte er Borromeo
wohl im August 1562 kennen und beeindruckte ihn durch seinen religiosen Eifer.
Der Jesuit leitete ihn durch die Grofien Exerzitien, an deren Ende sich Borromeo
entschloss, Priester zu werden.””*® Francisco Rodrigues hat versucht, Ribera damit
zu verteidigen, dass er von 1565 his 1578, als den Jesuiten die Betreuung des Pries-
terseminars Mailand anvertraut war, gar nicht Borromeos Beichtvater war. So kon-
zentrierte er sich aber auf den von Jesuitenkritikern hergestellten Zusammenhang
von Misshrauch und Entfernung aus dem Seminar.** Er lieR vollig aufer Acht,
dass die Tat, deren Ortlichkeit nicht beschrieben wurde, in Rom stattgefunden
haben konnte, weil sich der Page dort mit der Familie Borromeos authielt. Zudem
hatte Borromeo wohl kaum eine Untersuchung eingeleitet, hatte er gewusst, dass
angebliches Opfer und Tater mehre hundert Kilometer voneinander entfernt gewe-
sen und sich nie gesehen héatten. Ribera suchte auch bereits 1563 darum an, von
seinem Orden nach Indien geschickt zu werden, wohin er sich zum Jahresende

nuasse nell’opera santa cominciata,“ siehe Giovanni Pietro Giussano: Vita Di S. Carlo Borromeo
1610, S. 22. Ebenso abgedruckt 1611 in Giovanni Pietro Giussano: Vita Di S. Carlo Borromeo. Bre-
scia 1611, S. 15-16.

290 Er schrieb diese Zeilen 1579 an seinen Agenten Spetiano in Rom, allerdings nicht iiber Ri-
bera, sondern den Jesuiten Giulio Mazzarino und dessen Predigten auf dem Gebiet seiner Di6-
zese. Annales de la Societe des soi-disans Jesuites; ou recueil historique-chronologique de tous les
actes, S. 150. Zu Mazzarino siehe Joseph McCabe: A Candid History of the Jesuits. New York 1913,
S.97-98.

291 McCabe: A Candid History of the Jesuits, S. 98.

292 Liam Matthew Brockey: Journey to the East. Cambridge 2009, S. 94; Ines G Zupanov: Relics
management: Building a spiritual empire in Asia. In: The Nomadic Object. The Challenge of
World for Early Modern Religious Art. Hg. von Christine Gottler, Mia Mochizuki. Leiden, Boston
2018, hier S. 455; Camilla Russell: Being a Jesuit in Renaissance Italy — Biographical Writing in the
Early Global Age. Cambridge 2022, S. 239.

293 Giuseppe Alberigo: Carlo Borromeo e il suo modello di vescovo. San Carlo e il suo tempo,
Rom 1986, hier S. 191-192.

294 Eine ausfiithrliche Verteidigung der Jesuiten, besonders Riberas, bei Francisco Rodrigues: Je-
suitophobia: Resposta Serena a Uma Diatribe. Porto 1917, S. 237-251.



5 Verschworungstheorien, Homosexualitdt, und Paderastie als literarische Motive =—— 75

1564 aufmachte. Das Zeitfenster, das sich fiir den mdglichen Missbrauch ergibt, er-
streckt sich demnach vom August 1562 bis zum Ende des Jahres 1564. Es wére ohne
jede andere Quelle eine Verzerrung, aus dem Wunsch des Jahres 1563 bereits ein
Schuldeingestdndnis ableiten zu wollen. Allerdings wurden in der Tat oftmals
schwierige Jesuiten, auch Missbrauchstéter und ,Sodomiten®, zur Bufle die Missi-
onsgebiete entsandt. Seine Versetzung muss Aufienstehenden aber als Schuldeinge-
stdndnis erschienen sein. Oder versuchte der Orden nur, den populdren Jesuiten
aus der Schusslinie zu nehmen? Zudem wére zu fragen, ob Borromeo Ribera so
herzlich fir seinen religiésen Eifer als Missionar in einem Brief vom 3. Februar
1565 gedankt hatte, wenn der Jesuit schuldig gewesen wére. Die Biographen Borro-
meos wie die Historiker der Gesellschaft Jesu verneinten dies, lief3en aber die latei-
nische Ermahnung des Heiligen am Ende des Briefes unerklart: ,Confortare in
Domino et in potentia virtutis ejus esto robustus et viriliter age. Det tibi Dominus
potestatem calcandi super serpentes et scorpiones.“ Denn die Ermahnung ,,mann-
haft“ (viriliter) zu handeln, muss man nicht unbedingt als generische Aufforderung
zur Tugend verstehen, sondern kann sie durchaus auch als Anspielung auf Hetero-
normativitdt verstehen und damit als Warnung, nicht in die Siinde der unméannli-
chen Péaderastie zuriickzufallen. Die Bitte, der Herr mdge ihm die Macht geben,
Schlangen und Skorpione mit den Flissen zu zertreten, ist ebenso nicht unbedingt
aus dem indischen Kontext zu verstehen, sondern moglicherweise eine Anspielung
auf sexuelle Versuchungen.®® Borromeo empfing zwar noch ein paar andere Briefe
von Ribera aus Goa, in denen es allerdings nur um Missionsbelange geht, obwohl
er zahlreiche vorige Briefe erwédhnt, die der Kardinal allem Anschein nach aber
vernichtet hat*® Warum aber? Waren sie zu persénlich? Die Verteidiger Riberas
blendeten diese Tatsache ebenso aus wie das seltsame Zusammentreffen der Riick-
kunft Riberas 1575 in Rom und der von Borromeo verfligten Abberufung der Jesui-
ten aus dem mailindischen Priesterseminar im Jahr 157827 Ribera erhielt von 1582
bis 1584 wiederum das Amt des Generalprokurators und zog sich dann nach Spa-
nien zuriick, wo er in Plascenia im Jahr 1594 starh.?®® Wenn Borromeo aber seinem
einstigen spirituellen Lehrer wirklich unverbriichlich treu geblieben wére, warum
gibt es dann zwischen beiden nicht keinerlei verifizierbaren Kontakte von 1575 bis
zum Tod Borromeos 1584, und warum gibt es keinen Hinweis auf ein Eingreifen
Riberas in der Seminarangelegenheit, um seinen Ordensgenossen im Umgang mit
seinem bertihmten Schiiler zu helfen?

295 Aristide Sala: Documenti circa la vita e le gesta di S. Carlo Borromeo, Bd. 3. Mailand 1861,
S. 231-232. Die Kursivsetzung im Text ist von mir.

296 Joseph Wicki: Documenta Indica, Bd. 6. Rom 1960, S. 463—476.

297 McCabe: A Candid History of the Jesuits, S. 69-70.

298 Wicki: Documenta Indica, S. 17.



76 —— 5 Verschwérungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive

Die antijesuitischen Pamphlete der Zeit erkannten diese Zusammenhénge, arti-
kulierten sie aber ungentigend. So fithrte Schoppe an, Carlos Neffe Federico Borro-
meo habe ihm personlich erklart, dass er von der tiberheblichen Selbsteinschatzung
der Jesuiten, die Heroen der Keuschheit zu sein, nicht iiberzeugt war, sondern viel-
mehr vom Gegenteil. Er wiirde sie am liebsten aus allen Schulen seines Bistums ent-
fernen.”® Die vorschnelle Zuriickweisung dieser Bemerkung von nachfolgenden
Historikergenerationen mit dem Hinweis, sie sei ja nicht von Carlo, sondern Federico
Borromeo gedufiert worden griff zu kurz. Vielmehr zeigt der Kontext, dass die Reha-
bilitation Riberas eines griindlicheren Fundaments bedarf.

Schoppes Kritik richtete sich aber als katholischer Polemiker vor allem gegen
den anmajsenden Anspruch auf vollkommene Keuschheit, da es auch zu Lebzeiten
des hl. Franz Xaver ernsthafte Probleme gab. Er flihrte einen angeblichen Fall
von Pdderastie in Leuven im Jahr 1552 an, einen Aufstand der Gemeinde von
Montepulciano im Jahr 1560, als man dem Rektor P. Giovanni Gombaro vorwarf,
Umgang mit Prostituierten zu pflegen,** die Konversion zum Judentum durch
Gasparo Mena, der 1636 aus in Salamanca geflohen war, nachdem das Verhéltnis
mit seiner Beichttochter aufgeflogen war,** die Ermordung des ehebrecherischen
Frater Balthasar de Rois 1634 durch einen bhetrogenen Ehemann,*®* P. Francesco
Antonio Biasuccis Anziiglichkeiten gegentiber Nonnen in einem Florentiner Kon-
vent 1726,°°* und ,kiirzlich“ die Ermordung eines Jesuiten in Evora durch einen

299 ,Sed hac sua gloriatione non modo gravissime Borromeo non persuaserunt, verum et iam
ita eum sibi alienarunt, ut in pofterum nec visos, nec auditos vellet, quemadmodum familiaribus
& amicis non semel fassus eft, ficut etiam Seminariorum suorum Clericos tandem scholis eorum
interdixit, quod verbis negaret se posse exprimere nefaria illa,que in Braidensis Collegii eorum
scholis perpetrari comperisset, quorum causa, si in sua foret manu, omnibus omnino scholis eos
se prohibiturum affirmabat, quod me ex ipsomet audisse Deim mihi testem judiecemque adjuro
[...],“s. Vargas: Relatio ad reges, S. 86.

300 Kathleen Comerford: Jesuit Foundations and Medici Power, 1532-1621. Leiden; Boston 2016,
S. 161; Theodor Griesinger: The Jesuits: A Complete History of Their Open and Secret Proceedings
from the Foundation of the Order to the Present Time 1903, S. 287.

301 Martin Mulsow, Richard H. Popkin: Introduction. Secret conversions to Judaism in Early Mo-
dern Europe, Leiden; Boston 2003.

302 Antoine Arnauld, Der Jesuiten Christenthumb und Lebens-Wandel, iibergesetzet und vorge-
stellet aus einem [...] Frantzdischem Wercklein, La Morale pratique des Jesuites. Freystadt [ps.]
1670, S. 207-209; Antoine Arnauld, La Morale Pratique des Jesuites, Bd. 1, Kéln 1669, 260-261.

303 Nicolaus Coprevitius/Coprivitz SJ soll in der Aula seines Kollegs vier Jungfrauen verfithrt
und geschwéngert haben, darunter ein Hoffrdulein, siehe Vargas: Relatio ad reges, S. 90. Zu ihm
siehe auch Regina Portner: Defending The Catholic Enterprise: National Sentiment, Ethnic Tensi-
ons, And The Jesuit Mission In Seventeenth-Century Hungary. In: Whose Love of Which Country?



5 Verschworungstheorien, Homosexualitdt, und Paderastie als literarische Motive == 77

seiner Mitbriider.2®* Dieses Panorama der Devianz, deren Faktizitit hier nicht
weiter untersucht wird, bot Schoppe die Mdglichkeit nicht nur einzelne Jesuiten,
sondern den ganzen Orden als Ort finsterer Geliiste darzustellen. Von der Kna-
benliebe, dem Bordellbesuch, Ehebruch, Nonnenbeldstigung und Mord aus Eifer-
sucht wurde dem Leser alles geboten.

Noch eindringlicher formulierte ein ehemaliger Jesuit aus der Provinz Aquita-
nien einige Jahrzehnte spater seine Kritik. Der Franzose Pierre Jarrige, der lange
Jahre in La Rochelle stationiert war, 1647 zum Protestantismus konvertierte und
1650 zum Katholizismus zurtickkehrte, nahm in seinem Bestseller Les Jesuites mis
sur lechafaut (1648) kein Blatt vor den Mund.*”® Der von ihm schwer kritisierte Je-
suitenpater Jacques Beaufés (gest. 1650)*°° reagierte zwar mit einem eigenen Pamph-
let auf die Angriffe, stachelte damit aber Jarrige nur zu weitergehenden Angriffen
auf die Gesellschaft Jesu an.**” Sicherlich war Jarriges Polemik, mit der er seine Kon-
version rechtfertigte und sich das Patronat reicher calvinistischer Kreise sicherte,
rhetorisch aufgeladen. Sein Hass auf die fritheren Ordensgenossen iiberzeugte His-
toriker davon, dass sich hinter den berichteten Skandalen keine verifizierbaren
oder plausible Geschichten verbargen. Zu extrem, zu unglaublich klangen diese.
Schliefdlich bediente Jarrige die etablierten Feindbilder, wie das des padophilen Je-
suiten. Jedoch zeigen detaillierte Analyse und Vergleich, dass gerade die Angaben zu
Féllen sexueller Gewalt und sexueller ,Devianz“ innerhalb des Ordens plausibel er-
scheinen. So schrieb er etwa tiber die sexuellen Praktiken seiner Mitbrider:

Die verliebte Zartlichkeit, die unanstdndige Betastung, die Befleckung ihres eigenen Leibes
und andere solche unziichtigen Sachen sind so gemein unter ihren jungen Leuten, dass sie
iiberall Flecken und Merkmale davon [...] hinterlassen.*®

Composite States, National Histories and Patriotic Discourses in Early Modern East Central
Europe. Hg. von Balazs Trencsenyi, Marton Zaszkaliczky. Leiden, Boston 2010, 569-589.

304 Lorenzo Ricci, Urbano Tosetti: Riflessioni di un Portoghese sopra il memoriale presentato
da’ P.P. Gesuiti alla santita di P.P. Clemente XIIL [...] esposte in una lettera scritta ad un amico di
Roma. Lissabon 1758, S. 131-133.

305 Pierre Jarrige: Les Jesuites mis sur ’echafaut. Leiden 1649. Zu seiner Person siehe Didier
Boisson: Conversion et reconversion au XVII e siécle: les itinéraires confessionnels de Francois
Clouet et de Pierre Jarrige. In: Bulletin de la Société de I'Histoire du Protestantisme Francais
(1903-2015) 155 (2009), S. 447-467.

306 Josephus Fejér: Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, Bd. 1. Rom 1985, S. 98.

307 Pierre Jarrige: Nachricht von den vielen Lastern, welche die Jesuiten in der Provinz Quienne
begangen haben. s.l. 1761, S. 2, c. 13, 196-202. Augustin de Backer: Bibliothéque de la Compagnie
de Jésus, Bd. 4. Paris 1893, S. 752-757.

308 Jarrige: Nachricht, S. 56. Vgl. Karl Heinrich von Lang: Geschichte der Jesuiten in Baiern.
Niirnberg 1819, S. 40. Zur Kritik an Langs Antijesuitismus, siehe den Vorwurf von Patricius Witt-



78 —— 5 Verschwérungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive

Der Autor beschrieb hier ein Panorama homoerotischer Handlungen in den Jesui-
tenkollegien, die von Vertrautheit und gegenseitiger Bertihrung bis zur Onanie
(pollutio; Befleckung) reichten. Letztere sexuelle Grenzverletzung selbst schil-
derte er im Jargon der Zeit als ,Flecken“ auf der Reputation des Ordens. Er hob
den Missbrauch der Vertrauensstellung von Lehrer und Priester hervor, indem er
detaillierte Einzelfalle anfiihrte, in denen Schiiler zu Instrumenten der Wollust
ihrer Lehrer wurden:

Ich kann mit Grunde der Wahrheit versichern, dass ich alle Arten der Geilheit auf die Je-
suiten bringen kann. Herzu brauche ich nicht mehr als drey oder vier Collegien in der
Provinz Guienne®*® durchzugehen, wo ich mich selbst aufgehalten habe, und ich werde
deutlich darthun kénnen, dass keine Art der Wollust sey, die nicht einige unter ihnen ver-
sucht hitten.

Jarrige vermied die ungenauen Beschreibungen, die Schoppe verwandte, weil er
sich wohl auf eigene Quellen und seine Erinnerung berufen konnte. Er nannte eine
ganze Reihe von Delinquenten beim Namen. Ob sich diese tatsachlich schuldig ge-
macht haben, miisste aber durch eine Auswertung der Ordensakten im Archiv des
Generalats in Rom und den in Frankreich verstreuten Quellen untersucht wer-
den.*" Dennoch kann man Jarriges Beschreibungen keineswegs Quellenwert ab-
sprechen, weil sie zu extrem erscheinen, da fast alle seiner Falle exakte Parallelen
in der Oberdeutschen Provinz der Gesellschaft Jesu im 17. Jh. besitzen, die archiva-
lisch belegt sind. Ferner sind viele seiner Anschuldigungen in detaillierte Berichte
anderer Charakterschwéchen eingebettet. So war etwa der breitgetretene Konflikt
der bekannten Jesuitenprediger Jean Adam und Jacques Biroat an sich nicht wirk-
lich berichtenswert, doch er endete in der Anschuldigung, Adam habe einer Ursuli-
nerin den Traktat von der Erschaffung des Menschen des hl. Makarius mit zu
vielen anatomischen Details erkldrt. Er insinuierte damit, dass er die Nonne zu se-
xuellen Leidenschaften anstachelte und ihr durch diese ,Aufklarung auch die Un-
schuld genommen hat. Schon Johann Christoph Gottsched fand dies reichlich

mann: Die Jesuiten und der Ritter Heinrich von Lang oder Nachweis: wie die Gegner der Jesuiten
deren Geschichte schreiben. Augsbhurg 1845.

309 Latinisiert ist dies die Provincia Aquitaniae.

310 Jarrige: Nachricht, S. 56.

311 Dabei ist davon auszugehen, dass man vielleicht nur indirekte Bestdtigungen finden wird,
wie etwa lapidare Bemerkungen zu Versetzungen oder generelle Ermahnungen zu sexuellen Ver-
haltensmustern. Eine andere Quelle wéren die ,informationes, die man an den Provinzial und
den General sandte.



5 Verschworungstheorien, Homosexualitdt, und Péaderastie als literarische Motive =—— 79

ubertrieben, und Pierre Bayle gestand, dass Jarrige Adam noch recht gut davon-
kommen lie >

Historiker mogen zwar eine gesunde Vorsicht an den Tag legen und stutzen,
wenn sie die Geschichte von Pater Sanguinet in Limoges lesen,* allerdings gibt es
selbst zu diesem Parallelen. Dieser Priester, der ,oft des Sonntags und wenn sonst
keine Schule war, einen schonen Knaben zu sich gerufen habe, unter dem Schein,
seine Exercitien [i. e. Schularbeiten, U.L.] zu corrigiren. Aber hat ihn mit verliebten
Reden unterhalten, und sich von ihm mit solcher Begierde betasten lassen, dass ihn
die Gewohnheit der Stinde so sehr verblendete, dass er ihn zu sich auf den Lehr-
stuhl kommen liefs, ut inter manus eius se pollueret [,und zwischen seine Hande
ejakulierte,“ U.L.], wihrend die anderen Schiiler fleiig waren.*** Wiederum fin-
den sich exakte Parallelen in der Oberdeutschen Provinz, die sogar in der Art und
Weise wie der Jesuit den Katheder wahrend des Unterrichts misshrauchte, iiberein
stimmen. Daher ist Jarriges Aussage, es gebe kein Kollegium in der Provinz, in dem
nicht wenigstens ein paar solcher Félle vorgekommen seien, ebenso ernst zu neh-
men, wie sein Hinweis auf eine homoerotisch strukturierte Schiilerschaft unter
den Opfern. Diese sprachen mitunter sogar davon, dieser und jener sei ,das Mad-
chen des Lehrers“ (,la Demouselle de nostre Regent®) um so die sexuelle Passivitéit
in der Beziehung zum Lehrer als aktiv Penetrierenden auszudriicken.*"

312 Jarrige: Les Jesuites mis sur I’echafaut, c. 10. Zur Kritik Bayles und Gottscheds siehe Pierre
Bayle: Historisches und Critisches Worterbuch: nach der neuesten Auflage von 1740 ins Deutsche
ubersetzt; auch mit einer Vorrede [...] von Johann Christoph Gottsched, Bd. 1. Leipzig 1741, S. 73;
79. Siehe auch Eugeéne Griselle: Profils de Jésuites du XVIIe siécle [...] Lille 1911, S. 38—43.

313 Es kommen zwei Jesuiten der Provinz Aquitanien in Frage, Jean Sanguinet (gest. Périgueux
1698) und Paul Sanguinet (gest. in Pali 1683). Josephus Fejér: Defuncti Secundi Saeculi Societatis
Jesu, Bd. 5. Rom 1990, S. 25.

314 Jarrige: Nachricht, S. 57; Jarrige: Les Jesuites mis sur 'echafaut, S. 35-36. Es kann es sich nur
um Jean Sanguinet (gest. 1698) oder Paul Sanguinet (gest. 1683) handeln, die beide aus der Pro-
vinz Aquitanien stammten, siehe Josephus Fejér: Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, Bd. 4.
Rom 1989, S. 25.

315 Jarrige: Les Jesuites mis sur 'echafaut, S. 36. ,Hic vel ille est Amasium nostri praeceptoris,“
Pierre Jarrige: Jesuita in ferali pegmata ob nefanda crimina in provincia Guienna perpetrata, e
Gallico latinitate donatus cum judicio generali de hoc ordine. Lugdunum Batavorum 1665,
S. 74-75. Zu brasilianischen und portugiesischen Féllen, in denen die Favoriten des Priester-
Lehrers als ,Madchen* bezeichnet wurden, siehe Veronica De Jesus Gomes: As distintas faces da
menoridade na Mesa Inquisitorial: uma andlise dos testemunhos de meninos sodomizados por
padres (Lisboa, 1638). In: Revista de Historia da UEG 11 (2022), S. 1-25, hier S. 12; José Pedro Paiva:
O episcopado. In: Histéria da Diocese de Viseu. Hg. von José Pedro Paiva. Bd. 2, Coimbra 2016,
hier S. 389; Luiz Mott: Ventura e desventuras de um merceddrio sodomita em Belém do Pard pés-
Filipino. In: Politeia-Histéria e Sociedade 11 (2011), S. 81-103, hier S. 92.



80 —— 5 Verschwérungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive

Dass Jarriges Bemerkungen iiber die Haufigkeit solcher Vorfalle akkurat ein
Problem stédndiger Grenzverletzungen beschrieben, wird deutlich, wenn man die
Ermahnungen des Mainzer Provinzkapitels von 1660 neben sie stellt. Dort wird
von der ,sinnlichen Liebe der Professoren zu ihren Schiilern® (de sensuali amore
professorum in discipulos) als einem ernsten und abzustellenden Problem gespro-
chen. Wenn ein Jesuitenlehrer gegeniiber dem Schiiler seine ,Liebe“ physisch
ausdriickte, konnte von einer gleichberechtigten Beziehung keineswegs die Rede
sein. Dem Schiiler als Schutzbefohlenen wurde Gewalt angetan, wenn nicht phy-
sisch, so doch durch das schulische und spirituelle Abhingigkeitsverhéltnis.*®
Dass der Provinzial den Ausdruck ,amor“ verwandte und damit recht direkt
wurde, anstatt sich hinter dem tblichen Begriff der ,engen Vertrautheit“ (familia-
ritas) zu verstecken, ist bemerkenswert. Es ist anzunehmen, dass wohl ein hand-
fester Skandal zu dieser Ermahnung fiir die ganze Provinz gefithrt hat und dass
dieser kein Einzelfall war. Die Anweisung ist an Eindeutigkeit kaum zu tberbie-
ten: Die Hausrektoren wurden angehalten, dieses Ubel auszurotten (eradicetur).
Es handelte sich also keineswegs nur um eine prophylaktische Mafinahme, son-
dern um die Abstellung eines verbreiteten Missbrauchs. Die Rektoren sollten bei
einem Verdachtsfall sofort reagieren und den Provinzial informieren, ohne Riick-
sicht darauf, dass man eventuell einen Klassenlehrer wéhrend des Schuljahres
ersetzen miisse. Ferner wurde es den Jesuitenlehrern verboten, Schiiler auf eine
Reise mitzunehmen, da man direkte Ubergriffe befiirchtete, oder auch nur mit
einem Schiiler alleine spazieren zu gehen.*"” Auch die von Jarrige erwéhnten Be-
rihrungen der Jesuiten und Jesuitenscholastiker untereinander finden ihr Pen-
dant in den Akten der Oberrheinischen Provinz. 1672 konstatierte man eine
gewisse sexuelle Leichtfertigkeit (levitas) unter Jesuitenscholastikern. Man wies
diese an, das gegenseitige Berthren von Fifden und Hénden zu unterlassen, um
keine Leidenschaft anzustacheln. Im selben Dokument musste man den Lehrern
auch wieder einmal das in der Provinz zu freiziigige (liberius) Betreten der Schlaf-
zimmer der Studenten verbieten, da dies Probleme (querelas) verursacht hatte.
Letzteres war eine Chiffre, welche die sexuelle Gewalt verschleierte, die der Leh-
rer vornahm, wenn er den Schiiler im vulnerablen Kontext des eigenen Schlaf-
zimmers bedréngte >

316 Zur Analyse moderner Machtgefille siehe etwa Klaus Kiefiling: Geistlicher und sexueller
Machtmissbrauch in der katholischen Kirche. Wiirzburg 2021.

317 APECES]: Abt. 40-2, 1, Archivi Provinciae Rhenanae superioris, fol. 615 ,Advigilent iisdem, ut
amor ille sensualis quorundam professorum erga suos discipulos eradicetur, moneant etiam per
ipsum anni decursum, si opus fuerit, Provincialem, nec permittant, ut cum alio mittuntur, secum
trahant suos discipulos, qui illos ad aliquod viae spatium comitentur.“

318 APECES]: Abt. 40-2, 1, fol. 652, vom 19. Juni 1672.



5 Verschwdrungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive =—— 81

Jarrige erwdhnte ebenso Beispiele von Untersuchungen gegen Jesuiten, die
trotz detaillierter Tatbeschreibungen zu keiner Bestrafung des Téters flihrten.
Selbst den bekannten Schriftsteller Pater Leonard Alemay (Hemajus) beschuldigte
er, seine Schiler Stiefel und Strimpfe ausziehen lassen, um sich an ihrer ,Nackt-
heit“ zu ergotzen. Wiederum gab es identische Falle in den deutschen Provinzen,
die sogar das Detail des Abnehmens der Striimpfe festhielten, so dass sich auch
diese Beschreibung nicht als an den Haaren herbeigezogen zuriickweisen lasst.*"

Allerdings berichtete Jarrige nicht nur von Pdderastie und Homosexualitdt,
sondern auch von heterosexuellen Grenzverletzungen. Pierre Regnier und Fron-
ton Gadaut in Fontenay>2° wirft er etwa vor, sie unternihmen ausgiebige Besuche
bei devoten Damen, allerdings nicht um sie spirituell zu beraten, sondern mit
ihnen Geschlechtsverkehr zu haben. Da ihnen der Rektor des Kollegs vorschrieb,
jeweils einen Mitbruder als Begleiter mitzunehmen, lieflen Regnier und Gadaut
diesen jeweils vor der Tire warten, obwohl sie sich wochentlich sechs oder sie-
ben Mal iiber mehrere Stunden hinweg dort trafen.*”! Hier ist allerdings Vorsicht
geboten, auch wenn der Fall erstaunlich dem des Johannes Federer in Regens-
burg dhnelt, da Gadaut 1658 bis 1660 Provinzial der Provinz Aquitanien war und
vielleicht Jarrige aus Bitterkeit ein Geriicht iiber ihn verbreitete.*”* Francois
Penot, mit dem er in La Rochelle stationiert war, warf er nicht ndher bezeichnete
Schliipfrigkeiten vor.*?® P. Jean Delvaux (gest. 1684)*** wurde gar als Mehrfach-
Vergewaltiger dargestellt:

Jean Richard und Francois Ducreux werden es mir nicht leugnen kénnen. Denn nachdem
sie in der Beichte von ihm erfahren hatten [...], dass er diese liederliche Person etliche Male
gemissbrauchet hitte, so klagten sie ihn deswegen bey dem Provinzial an.**

319 Jarrige: Les Jesuites mis sur Uechafaut, S. 37. Zu Leonard Alemay (1594-1650) siehe Christian
Gottlieb Jocher: Allgemeines Gelehrten-Lexicon [...], Bd. 1. Leipzig 1750, S. 248.

320 Gadaut war von 1642 bis 1645 Rektor des Kollegs Fontenay, 1645 bis 1649 Pierre Regnier,
siehe Pierre Delattre: Les établissements des jésuites en France depuis quatre siécles: répertoire
topo-bibliographique publié a I'occasion du quatrieme centenaire de la fondation de la Compag-
nie de Jésus, 1540-1940, Bd. 2. Enghien 1955, S. 493. Vgl. auch H. Barckhausen: Une enquite sur
I'instruction publique au xvlle siecle. In: Annales de la Fac. des Lettres Bordeaux 4 (1887),
S. 271-297, hier S. 293.

321 Jarrige: Nachricht, S. 60.

322 Griselle: Profils de Jésuites du XVIIe siécle, S. 171.

323 Dieser lebte von 1589 bis 1673/4, siehe Carlos Sommervogel: Bibliothéque de la Compagnie de
Jésus, Bd. 6. Brussel 1895, S. 477; Jarrige: Les Jesuites mis sur 'echafaut, S. 58; 67; 159.

324 Josephus Fejér: Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, Bd. 2. Rom 1986, S. 24; Pierre Delattre:
Les Etablissements des Jésuites en France depuis quatre siécles: répertoire topo-bibliographique,
Bd. 2. Enghien; Wetteren 1957, S. 1619.

325 Jarrige: Nachricht, S. 63.



82 —— 5 Verschworungstheorien, Homosexualitdt, und Péderastie als literarische Motive

Jarrige rief hier nicht nur noch lebende Zeugen aus dem Orden als Zeugen an, sondern
iber jeden Zweifel erhabene, akademische Autoren, wie Francois Ducreux (gest.
1666)*® oder Jean Ricard (gest. 1663 in Poitiers).**’ Da beide bei Drucklegung 1648 noch
am Leben waren, konnten sie in der rhetorischen Argumentation Jarriges prinzipiell
vom Publikum als Zeugen seiner Wahrhaftigkeit herangezogen werden. Die Bemer-
kung tiber Delvaux insinuierte aber auch einen Bruch des Beichtgeheimnisses. Dies
war ohne Zustimmung des Opfers rechtlich nicht erlaubt, aber durchaus méglich.
Priester, die es verletzten, wurden dann mit schwersten Kirchenstrafen belegt. Plausi-
bler erscheint es, dass das Opfer die Erlaubnis gab, den Fall dem Provinzial zu berich-
ten. Der Beichtstuhl war jedenfalls eine Hauptquelle fiir die Denunzierung von
Priestern, wie auch aus dem Fall von Jakob Marell hervorgeht, was belegt, dass die
Opfer erhebliche Schuldgefiihle plagten.

5.1 Klerus und Paderastie

Besonders skandalds war es, dass Jarrige auch den noch lebenden, berithmten
Prediger Etienne Petiot der grenzenlosen Wollust bezichtigte.**® Er habe sich
einst in ein junges Méadchen verliebt, ihr im Beichtstuhl Avancen gemacht und
dort in ihre Hand ejakuliert. Der Provinzial habe ihm sogar ein Zimmer einge-
richtet zu dem sich die Geliebte in Mannskleidern gekleidet begab, um nicht auf-
zufallen.*”® Hier wurde die durchaus plausible Sollizitation eines Madchens mit
dem wenig wahrscheinlichen Offerieren eines Liebensnests durch den Provinzial
verwoben, die sicherstellen sollte, dass der Leser die Taten nicht nur als die von
Einzeltdtern zur Kenntnis nahm, sondern als solche eines degenerierten Or-

326 Francois Perennes/Jacques Paul Migne: Dictionnaire de Biographie Chretienne et Anti-
Chretienne, Bd. 1. Paris 1851, S. 1297.

327 Fejér: Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, S. 234.

328 Petiot lebte von 1602 bis 1673, siehe Jarrige: Nachricht, S. 74-76; Abbé Arbellot: Le P. Etienne
de Petiot. In: Bulletin de la Société archéologique et historique du Limousin 19 (1869), S. 31-33. Zu
Jarrige siehe Delattre: Les Etablissements des Jésuites en France depuis quatre siécles: répertoire
topo-bibliographique (=LEDJF), S. 999-1002.

329 Jarrige, Nachricht, 84 nennt als Ubertreter der sexuellen Normen auch Pierre Le Gualez
(LEDJF 1: 759; 774; LEDJF 3: 1508), Codiot (eventuell meinte er Jacques Cothereau, der 1639 bis
1641 Rektor von Poitiers war, siehe LEDJF 1: 766; LEDJF 2: 471; 494; LEDJF 4: 4: 29; 39; LEDJF 5:
474.). Francois Penot (gest. 1673, siehe LEDJF 2: 494; 1020; 1408; LEDJF 3: 41, 57; LEDJF 4: 576),
Henry du Chesne (gest. 1668; LEDJF 2: 500; LEDJF 3: 47; LEDJF 4: 1500), Jacques Dufresne (Provinz
Aquitanien, gest. 1662, LEDJF 2: 375), Pierre Regnier (siehe LEDJF 2: 494; 318; 1000; 1006), Jacques
Biroat, der zu den Benediktinern tbertrat sieche LEDJF 2: 1142. Allerdings konnte ich den Hinwei-
sen auf grenzwertiges Verhalten nicht nachgehen.



5.1 Klerus und Paderastie =—— 83

dens. Petiot wurde als ,verliebter Monch“ beschrieben, der einmal aus dem Klos-
ter gelassen, ,wie ein wildes Pferd, das den Zaum abgestreift hat [...] davon
lauft.“**® Der Jesuit diente Jarrige so als Projektionsfliche fiir seine Zolibatskri-
tik.33! Der Priester wurde als ein Wesen beschrieben, dem internalisierte Grenzen
abgehen, weil er wie ein Pferd nur durch &dufiere Ziigel gebandigt wird. Damit
wurde nicht nur die Idee der Enthaltsamkeit untergraben und als unerfiillbare
Phantasie dargestellt, sondern in der Tradition evangelischer Kritik das Geltibde
der Keuschheit als menschliche Erfindung beschrieben, das die ,,Unreinigkeit [...]
mit dem Mantel der Gottesfurcht bedecket.“*** Zuletzt wurde der Jesuit aber auch
als enthemmter Paderast dargestellt, den er mit dem assyrischen Konig Sardana-
pal, dem Inbegriff sexueller Perversion, verglich, damit aber auch Petiot ,ver-
weiblichte* (effeminate) Charakteristika zuschrieb:**

Unter allen Arten der Geilheit fallt wohl die als die verfluchteste am meisten in die Sinnen,
wenn man unschuldige kleine Kinder schiandet; und es wére kein Wunder, wenn der Him-
mels selbst mit seinem Donner dergleichen Unfldter zerschmetterte, oder wenn die Erde
ihre Abgriinde 6ffnete, sie zu verschlingen. Unser Sardanapal [...] lockte [...] die Tochter
eines Pachters an sich, welche nicht dlter war als etwa 9 oder 10 Jahr, und unter dem
Scheine sie beten zu lassen, fiihrte er sie in den dichtesten Wald.***

Gerade noch rechtzeitig kam ihr Vater, der ihre Hilferufe gehort hatte, um sie vor
dem ,Wolf“ Petiot zu retten. Die ,schlimmste Siinde wider die Natur,“ die Paderas-
tie, kreidete er auch Jacques Beaufés an, des am meisten irreguldren (plus irregu-
liers) Jesuiten. Das Adjektiv deutete bereits an, dass Beaufés schwerste Verbrechen
begangen haben musste — denn nur solche waren mit der Irregularitat behaftet,
wie Mord, Vergewaltigung, Simonie etc. In der Tat warf er ihm vor, bereits im Novi-
ziat in ungehemmtem Zorn Mitbruder korperlich schwer verletzt zu haben. In der
ganzen Provinz sei bekannt, dass der General Viteleschi aus Rom Provinzial Ignace
Malescot angewiesen hatte, mit Beaufés keine Geduld mehr zu haben, sondern ihn
als unkorrigierbar zu entlassen:

330 Jarrige: Nachricht, S. 85.

331 Auch die Abstammung vieler Jesuiten von ,schlechten,“ d. h. sozial niedriger stehender Fa-
milien ist ein wichtiger Kritikpunkt Jarriges, um deren Qualifikation fiir die Lehre der Kinder
der gesellschaftlichen Elite zu untergraben. Ebd., S. 203-204.

332 Ebd, S. 86. Siehe etwa Bernhard Lohse: Luthers Kritik am Ménchtum. In: Evangelische Theo-
logie 20 (1960), S. 413-432.

333 H. G. Cocks: Visions of Sodom: Religion, Homoerotic Desire, and the End of the World in Eng-
land, c. 1550-1850. Chicago 2017, S. 10-11; John Boswell: Christianity, Social Tolerance, and Homo-
sexuality: Gay People in Western Europe from the Beginning of the Christian Era to the
Fourteenth Century. Chicago 1980, S. 375-377.

334 Jarrige: Nachricht, S. 90.



84 —— 5 Verschwérungstheorien, Homosexualitdt, und Paderastie als literarische Motive

Sein Hauptverbrechen bestand darin, [...] [dass er, U.L.] einige kleine Schuljungen [petits es-
coliers] von auflerordentlicher Schénheit unehrenhaft berithrt [touché déhonestement]
hatte und sogar im [Kolleg]Haus eines Nachts mit einem meiner Kommilitonen, dem jungen
Philosophen Martial Lamy, zu Bett ging [...] Diese gewaltsame Veranlagung [inclination vio-
lente] lief} ihn engen Kontakt zu jungen Kindern suchen [l’attachoir] [...] Die Vorahnung
[prévues] der Oberen um diese ungeziigelten Affekte [avoyant de cette affection déréglée] [...]
wurde bestétigt, aber um die Gemeinschaft nicht zu storen [n’édifier], verbargen [cacher] sie
diese Anklage.*

Angesichts solcher Verbrechen solle Beaufés sein Antlitz vor Schande verstecken
(ce qui doit couvrir de honte son visage). Der angegriffene Jesuit verteidigte sich
aber in einem Pamphlet: Der Orden hétte ihn doch sicher entlassen, wenn auch
nur ein kleiner Teil von Jarriges Behauptungen wahr sei.**® Eine recht diirftige
Verteidigung. Denn die Behandlung des Falles Marells und anderer zeigt, dass
man durchaus Verbrecher duldete, vor allem wenn sie bekannt oder das Profess-
Geltibde abgelegt hatten. Dies entzog damit auch einer solchen Verteidigungsstra-
tegie ihren Boden. Doch nicht nur bei sexuellem Kindesmissbrauch soll die Or-
densleitung laut Jarrige meist geschwiegen und untétig geblieben sein, sondern
auch bei der Strafverfolgung von Waisenhausangestellten und Eltern, indem sie
Morde an Kleinkindern kleinredeten, etwa wenn sie ein blutig geschlagenes Kind
ohne Nachfrage begruben, oder sich nicht der todlichen Vernachldssigung von
Findelkindern in Waisenhdusern entgegenstellen, und selbst aktiv an Abtreibun-
gen mitwirkten.*’

Inwieweit sich die Anschuldigungen gegen Petiot verifizieren lassen, kann
nur eine intensive Suche in den Archiven Frankreichs und Roms kldren. Dass es
aber zahlreiche Piderastiefalle in Jesuitenschulen gah,*® steht auRer Frage. Der
Fall eines so jungen Madchens scheint bisher aber singuldr unter den Jesuiten
des 17. Jahrhunderts zu sein. Dass derartige Vorfélle extrem selten (delicta raris-
sima) vorkamen,*®® wie eine Quelle aussagt, aber durchaus nicht unbekannt

335 Jarrige: Les Jesuites mis sur ’echafaut, S. 101.

336 Adolphe Boucher: Histoire dramatique et pittoresque des Jésuites [...] Illustrée de 30 magnifi-
ques dessins par T. Fragonard, Bd. 10. Paris 1846, S. 222.

337 Jarrige: Nachricht, S. 1, c. 1, 47. Die Jesuiten von Bordeaux waren in der Tat fiir das Waisen-
haus der Stadt verantwortlich. Jarriges Aussagen zur Vernachldssigung von Waisenkindern wur-
den weitgehend bestétigt durch Martin Dinges: Stadtarmut in Bordeaux 1525-1675: Alltag, Politik,
Mentalitdten. Bonn 1988, S. 380-383. Zur Problematik im Heiligen Rémischen Reich siehe Markus
Meumann: Findelkinder, Waisenhéuser, Kindsmord in der Frithen Neuzeit: Unversorgte Kinder
in der frihneuzeitlichen Gesellschaft. Berlin 1995.

338 Zur Problematik von Schule und Paderastie in der Gegenwart siehe die psychologische Stu-
die von Thierry Petitot: Le pédéraste et le pédophile a ’école. Paris 2007.

339 So der Geistliche Rat Freising im Jahr 1711, siehe AEM: AA001/1, GR.PR.139, 26. September 1712,
Bild 263.



5.1 Klerus und Paderastie == 85

waren, zeigte sowohl die Verurteilung des bekannten Komponisten Nicolas Gom-
bert im Jahr 1540 zu einer Galeerenstrafe wegen Paderastie® als auch der Fall
des Schlosskaplans Seitz aus Haarbach im Bistum Regensbhurg.

Letzterer wurde am 27. Juli 1711 wegen , Leichtfertigkeit mit jungen Madchen*
zu einer einjihrigen Galeerenstrafe in Venedig verurteilt.3* Bereits am 22. Januar
1711 hatte der geistliche Rat in Freising durch die Landshuter Regierung von dem
Verbrechen erfahren. Man schickte den Exjesuiten und Domkapitular Ignatius
Méndl, um Seitz zu verhaften. In Freising wurde er zunéchst eingekerkert.>** Im
Laufe des Prozesses wurde bekannt, er ,verfiihret Kinder.“*** Nach Befragung
der Opfer wurde das ganze Ausmafd seiner Verbrechen deutlich. Nicht nur in
Landshut, sondern auch in Haarbach, Biburg und Geisenhausen hatte er Miss-
brauch veriibt.3** Erst im Juli sprach der geistliche Rat Freising sein Urteil:

Matthias Seitz welcher in materia lubrica [...] zu Landshut mit kleinen Kindern sowohl als
auch erwachsenen Médeln grofle Exzesse veriibt, und nunmehro ein halbes Jahr alhier in-
carceriert gewesen, ist anheuth d. Sentenz publiziert worden, so dahin gangen, dass er auf
ein ganzes Jahr auf die Galeere condemnirt sein solle, worauf sodan zu dessen Uberbrin-
gung nach Venedig die Anstalt verfiegt, und ist den 26. Juli alldahin abgefiihrt worden.**®

Die Richter glaubten den Aussagen der Kinder (glaubhafft) und hofften, durch die
Galeerenstrafe dem Seitz einen solchen ,schroeck und abscheu einzujagen,“ dass
sich dieser nie wieder eines solchen Verbrechens schuldig machen werde.>*¢ Der
degradierte Seitz Uiberlebte den Galeerendienst und wurde am 15. Oktober 1712
im Auftrag von Cardinal Piazza in der Gegenwart von Zeugen von der Irregulari-
tat und Infamie absolviert.?*” 1713 erteilte ihm das Bistum Freising die litterae di-
missoriae, so dass er sich als Priester in eine andere Didzese begeben konnte.>*®
Er fand schlieRlich eine Anstellung im Bistum Passau.**® Aufgrund seiner hero-

340 Emilio Ros-Fabregas: Como leer, cantar o grabar el cancionero de Uppsala (1556): ¢de princi-
pio a fin? In: Revista de Musicologia (2012), S. 43-68.

341 AEM: AA001/1, R169, Verzeichnis von Kriminalfallen.

342 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 29.

343 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 32, 26. Januar 1711.

344 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 40, 5. Februar 1711. AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711,
Bild 44, 9. Februar 1711.

345 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 179, 20. Juli 1711; 27. Juli 1711, Bild 187.

346 AEM: AA001/1, GR.PR.128, 27. Juli 1711, Bild 187.

347 AEM: AA001/1, GR.PR.139, 26. September 1712, Bild 263.

348 AEM: AA001/1, GR.PR.130, 11. Mai 1713, Bild 139. Seitz fehlt allerdings in der Liste der Dimisso-
rien in AA001/1, R3509.

349 DAW: PP 121, Protokoll vom 3. Mai 1713, fol. 396.



86 —— 5 Verschworungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive

ischen Betreuung pestkranker Pfarrangehériger in Oberhollabrunn schickte man
ihn 1714 als ordentlichen Kaplan nach Zwettl, wo sich seine Spur verliert.*°
Homosexualitat wurde nicht nur von evangelischer, sondern auch katholischer
Seite als genuines Laster des Klerus angesehen, als eine ,Liebe, deren Namen man
nicht auszusprechen“ wagte (amor que néo ousava dizer o nome).** Allerdings hat
die historische Kriminalforschung vor allem fiir das 16. Jahrhundert herausgearbei-
tet, dass ein erheblicher Teil homosexueller Beziehungen einem paderastischen
Schema folgte. Dies hatte zur Folge, dass das polemische Typenbild des homosexu-
ellen Klosterlehrers in den Handlungshorizont der Paderastie eingebettet war.
Daher vermuteten die Blrger von Bologna im 16. Jahrhunderts, dass Ottavio Bargel-
lini wohl deswegen dartiber nachdachte, Ménch zu werden, weil er hoffte im Klos-
ter seine Sexualitit ausleben zu kénnen.*** Der erst fiinfzehnjéhrige, ,bartlose«
(sharbato) Ottavio entstammte einer der vornehmsten Familien der Stadt und
wurde im Augustinerkloster San Giacomo von einem Frater Georgio Gudietti wohl
unter dem Vorwand weiterer Studien auf seine Zelle gelockt und dort vergewaltigt,
spater auch drei oder viermal vom ehemaligen Ordensgeneral der Serviten Aurelio
Menocchi. Trotz Gewalt, suchten die Tater oftmals nach ihrer Tat mit Geschenken
entweder weitere Treffen zu ermdéglichen oder das Opfer ruhigzustellen oder aber
eine romantische Beziehung aufrecht zu erhalten. Letzteres nahm der italienische
Historiker Zuccarello an, der in den Geschenken, die auch im Fall Marell eine
grofie Rolle spielten, eine Charakteristik der homosexuellen Subkultur im Klerus
sah,*? die es anscheinend auch in deutschen Landen gab.*** Menocchi kam als
Priester mit einer harmlosen Strafe davon — auch weil der Junge vor dem Prozess
gegen ihn bereits 1594 hingerichtet worden war. Allerdings wurde in den Befragun-
gen der Serviten deutlich, dass Menocchi bereits 1576 dhnliches vorgeworfen wor-
den war. Da dieser aber die frithere Anklage verschwiegen hatte, wurde er vom
Kardinal Protektor zu dreijahriger Haft verbannt, in der er seine Wiirde wiederher-
stellen sollte.>* Aus Furcht vor einem Skandal vermied man weitergehende MaR-
nahmen. Das Opfer von Don Francesco Finetti war ebenfalls erst vierzehn Jahre

350 DAW: PP122, Protokoll vom 16. Mérz 1714, fol. 194; PP122, Protokoll vom 21. Mérz 1714, fol.
211. PP 255, Bild 40 (1714).

351 Mott: Ventura e desventuras, S. 85.

352 Ugo Zuccarello: La sodomia al tribunale bolognese del Torrone tra XVI e XVII secolo. In: La
sodomia al tribunale bolognese del Torrone tra XVI e XVII secolo (2000), S. 37-51, hier S. 46-47.
353 Ebd,, S. 45.

354 Darauf deutet der Fall des Werner Veitz in Koln hin, der verdéchtigt wurde, mit Geistlichen
,unzucht“ zu treiben. HASK: Best. 125 Kriminalakten, A 154, B1. 7.

355 Zuccarello: La sodomia, S. 44-45.



5.2 Korper und Identitét nichtjesuitischer Missbrauchsopfer = 87

alt. Auch er hatte als Erwachsener seine Schutzpflicht verletzt, und sich gewaltsam
an einem Jungen befriedigt.**

5.2 Korper und Identitat nichtjesuitischer Missbrauchsopfer
in Brasilien, Indien und Portugal

In Lissabon unterhielten einige Priester Bordelle mit minder- und volljahrigen Prosti-
tuierten und engagierten sich netzwerkartig durch den Austausch von Sexualpart-
nern.*’ In Brasilien konnte ein &hnliches Netzwerk identifiziert werden.**® Die
uberfithrten Kleriker, unter denen keine Jesuiten waren, wussten, wie sie ihre sexu-
elle Ausbeutung von Jugendlichen straffrei vornehmen oder gleichgeschlechtliche Be-
ziehungen zu Volljahrigen ohne Bestrafung unterhalten konnten.** Als etwa 1591
der 654ahrige Padre Frutuoso Alvares angeklagt wurde, weil er zugegeben hatte seit
fiinfzehn Jahren unzahlige Male Sodomie begangen zu haben, mit Mannern von 18
Jahren, aber auch zahlreichen Jugendlichen, darunter auch Zwélfjahrigen, gab er
stets an, im Geschlechtsakt lediglich der passive Teil gewesen zu sein und nie aktiv
penetriert zu haben. Daher wurde er auch nur ermahnt, sich in der Zukunft solcher
Stinden zu enthalten.*® In den folgenden Jahren stand er insgesamt fiinfmal wegen
solcher Vergehen vor Gericht, so dass sich der Visitator der Inquisition fragte, ob nur
die Todesstrafe den ,Appetit“ des Klerikers ziigeln werde.**" Eine strengere Bestra-
fung brachte es ihm aber nicht ein.

Ein besonders markantes Beispiel ist der Fall des 1670 von der Inquisition in
Goa/Indien arrestierten Priesters Jodo da Costa, der zugab, 25 Jungen zwischen
sieben und vierzehn Jahren missbraucht zu haben, obwohl der Prozess 49 Opfer

356 Ebd, S.39-41.

357 Veronica De Jesus Gomes: Prazeres ilicitos: a prostituicdo homossexual protagonizada por
padres na Lishoa Seiscentista. In: Anais da Jornada de Estudos Historicos Professor Manoel Sal-
gado 5 (2019), S. 981-996. Siehe auch Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisito-
rial; Veronica De Jesus Gomes: Atos Nefandos: Eclesidsti cos homossexuais na teia da Inquisicao.
Curitiba 2015; Veronica De Jesus Gomes: Vicio dos clérigos: a sodomia nas malhas do Tribunal do
Santo Oficio de Lisboa, Niter6i 2010.

358 Ronaldo Manoel Silva: O pecado nefando na primeira visitacdo do Santo Oficio ao Brasil
(1591-1595). In: Revista Aedos 8 (2016), S. 62-84.

359 Ebd.

360 Ebd., S. 67.

361 Ebd,, S. 69. Zu Alvarez siehe besonders Cdssio Bruno de Araujo Rocha: Masculinidade e ho-
moerotismo no Império portugués seiscentista: as aventuras sodomiticas do Padre Frutuoso Alva-
res, vigdrio do Matoim. In: Em Tempo de Histdrias 25 (2015), S. 151-171.



88 —— 5 Verschwérungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive

identifizierte.*** Der Portugiese war bereits wegen padophiler und sodomitischer
Taten 1661 aus dem Kapuzinerorden verstofsen worden, hatte sich aber trotzdem
die heiligen Weihen verschafft und war dann nach Indien gegangen.*** Schon
1666 hatte er vor dem Inquisitor Paolo Castellino de Freitas gestanden und be-
kannt, mit sechs Jungen, drei darunter zehn, zwolf und vierzehn Jahre alt, Sodo-
mie getrieben zu haben, wurde aber nur ermahnt dies nicht zu wiederholen. 1670
wurden ihm weitere Taten, alle ,cum penetratione et effusione seminis,“ d. h. mit
Penetration und Ejakulation, vorgeworfen. In weiteren Verhéren bis April 1671 er-
weiterte sich die Liste seiner Opfer auf 49 Namen. Am Ende des Prozesses musste
man feststellen, dass da Costa ,unzahlige [sic!] sodomitische Akte als aktiver Teil
[sendo agente] mit einer ganzen Reihe von ménnlichen Personen vollbracht
hatte“ und offensichtlich unfahig war, sein Verhalten zu dndern. Er wurde den
staatlichen Behorden iibergeben.*** Die Opfer wurden, sofern sie {iber vierzehn
Jahre alt waren und aktiv penetriert hatten, von der Inquisition als Mittdter und
Komplizen angesehen. Geht man die Liste der Opfer durch, wird schnell deutlich,
dass eine grofle Zahl der Jungen in einem Abhéangigkeitsverhaltnis zu da Costa
stand. Manche waren Hausdiener des Klosters in dem da Costa lebte, oder deren
Kinder, sowie Ministranten. In einigen Fallen gebrauchte er Gewalt, wie etwa bei
Jodo de Siqueira, einem 16-jdhrigen Brahmanen, der sich weigerte, sich zu buicken
und freizumachen. Er warf ihn zu Boden und penetrierte ihn, wurde aber durch
das Klopfen an der Tiir durch den Sakristan abgehalten zu ejakulieren.*®> Eine
Reihe von Jungen fiihlte sich aber nicht als Opfer, da sie von da Costa fir ihre
Dienste bezahlt wurden, dhnlich jungen afrikanischen Méadchen, die mit den Kle-
rikern schliefen.**® Vielleicht wurde der Priester aber auch als Guru oder Yoga-
Meister gesehen und hatte daher so direkten und unwidersprochenen Zugang zu
Kindern. Auch in Portugal muss man dhnliche Verhaltensmuster annehmen. Zwi-
schen 1626 und 1739 erschienen vor der Inquisition in Lissabon, Coimbra, und
Evora insgesamt siebzehn Lehrer im Alter von 20 bis 61 Jahren, um sich zu ver-
antworten. Nur finf von ihnen stammten aus alteingesessenen christlichen Fami-

362 Lana Lage da Gama Lima: Sodomia e pedofilia em Coa: o caso do padre Jodo da Costa. In: A
Inquisicdo em xeque: temas, controvérsias. Hg. von Ronaldo Vainfas, Bruno Feitler, Lana Lage da
Gama Lima. Rio de Janeiro 2006.

363 ANdTT: PT/TT/TSO-IL/028/12197, https://digitarq.arquivos.pt/viewer?id=2312398 (20. Mai 2023).
364 Lima: Sodomia e pedofilia em Coa: o caso do padre Jodo da Costa, S. 245.

365 Ehd., S.247.

366 Ebd., S.248.


https://digitarq.arquivos.pt/viewer?id=2312398

5.2 Korper und Identitat nichtjesuitischer Missbrauchsopfer =—— 89

lien. Neun wurden offiziell angeklagt fiir judaisierendes Verhalten und vier fir
Sodomie bzw. homosexuelle Handlungen.**’

Veronica Gomes hat die verschiedenen sexuellen Gewalttaten, die Priester an Kin-
dern und Jugendlichen in Brasilien und Portugal vertbten, untersucht, und eine
ganze Bandbreite sexueller Praktiken identifiziert, aber auch herausgearbeitet, dass
die meisten Opfer aus unterprivilegierten Familien bzw. Handwerkerfamilien stamm-
ten.2®® Zudem wurde aus ihren Studien deutlich, dass manche Ordensménner selbst
nach dem Ausschluss aus dem Orden durch Tatigkeiten als Hauslehrer auch weiterhin
an Jugendliche herankommen konnten.** Da diese Studenten oft im selben Haus wie
die Lehrer schliefen, war es diesen, vor allem wenn sie noch Priester waren, ein Leich-
tes, eine Gruppe als Favoriten heranzuziehen, was man heute als grooming®”° bezeich-
net, und sexuell auszubeuten. Von einem ist bekannt, dass er diese offen seine
Favoriten und sogar ,Madchen“ [meninas] nannte, was die dhnlich lautenden Aussa-
gen Jarriges bestétigt.” Damit wird deutlich, dass diese Jugendlichen in einer dreifa-
chen Abhdngigkeit zu ihrem geistlichen Lehrer standen. Zum einen waren sie seine
akademischen Schiiler, dann aber auch seine geistlichen Ziehsohne und oft auch
Beichtkinder sowie die verfiigharen Sexualobjekte.*”

Die Inquisition in Portugal aber betrachtete die Opfer nur aus der Perspektive
ihrer Handlungen. Es spielte keine Rolle, ob der Priester den Schiiler zum ,aktiven“
Partner bestimmt hatte, weil er wusste, dass dieser mit dem Tod bestraft werden
konnte. Sein Verlangen, penetriert zu werden, war daher kein symbolischer Macht-
verzicht, sondern vielmehr Fortsetzung des Missbrauchs. An dessen Ende wurde das
Opfer durch Zurechnung des Verbrechens ein zweites Mal symbolisch erniedrigt.*”
Da die Bestrafung von Jugendlichen im Vergleich mit &lteren Personen, die ebenso
sexuelle Grenzen iiberschritten, deutlich harscher erscheint, zeigt sich hier vielleicht
eine Grundiberzeugung der Frihen Neuzeit, dass der ungebandigte sexuelle

367 Paulo Drumond Braga: Mestres de Meninos em Portugal nos séculos XVI a XVIII. Alguns con-
tributos com base em fontes inquisitoriais. In: Estudios Humanisticos. Historia (2011), S. 197-208.
Die Archivalien hierzu sind im ANATT: Inquisicdo de Lisbhoa, proc. 2664, 9488, 13144; Inquisicdo
Coimbra proc. 497.

368 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 10. Siehe auch Gomes:
Vicio dos clérigos: a sodomia nas malhas do Tribunal do Santo Oficio de Lisboa; Gomes: Atos Ne-
fandos: Eclesidsti cos homossexuais na teia da Inquisicéo.

369 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 11.

370 William D. Erickson/NH Walbek/RK Seely: Behavior patterns of child molesters. In: Archives of
Sexual Behavior 17 (1988), S. 77-86; Anne-Marie McAlinden: ,Setting ‘Em Up”: Personal, familial and
institutional grooming in the sexual abuse of children. In: Social & Legal Studies 15 (2006), S. 339-362.
371 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 12; Paiva: O episcopado.
372 Pierre Bourdieu: Die méannliche Herrschaft, 5. Auflage Aufl. Frankfurt am Main 2020, S. 117.
373 Im Anschluss an die Ausfithrungen von Ebd., S. 41-42.



90 —— 5 Verschwérungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive

Trieb der Jugend mit aller Kraft in Zaum gehalten und daher auch bestraft werden
miisse.*”* Man fiirchtete, dass sich sonst ein schlechtes Beispiel wie ein Flichen-
brand unter der Jugend verbreiten konnte. Der Erwachsene hatte daher die gro-
Bere Unschuldsvermutung auf seiner Seite, da er sich ja der Vernunft vollauf
bedienen und so auch moralisch fortentwickeln konnte. Der Erwachsene wurde
zudem, wenn er Priester war, meist nur ermahnt und nur in den allerwenigsten
Féllen der Justiz zugefithrt. Nur in Ausnahmen wurden Péderasten und ,Sodomi-
ten“ nach Indien verbannt; 60 Prozent der verurteilten Kleriker wurden nach Af-
rika und 15 Prozent nach Brasilien geschickt.*”> Antonio Dias do Rio, der nach dem
Tod des Vaters von Haushalt zu Haushalt herumgereicht und missbraucht wurde,
bis er sich als 16-jahriger 1630 selbst denunzierte, wurde fir acht Jahre ins afrikani-
sche Angola verbannt.*’® Die straff hierarchisch organisierte koloniale Gesellschaft,
sei sie nun spanisch, portugiesisch oder franzdsisch bestimmt, erschloss sexuellen
Triebtétern in den religiésen Orden eine Bandbreite neuer Opfer unter Frauen, jun-
gen Ménnern, Kindern und Untergebenen.*”’

Manche argumentierten zu ihrer Verteidigung, dass sie erst der Zolibat zur se-
xuellen Ausbeutung getrieben habe.*”® Von der portugiesischen Inquisition in Goa
wurde etwa 1643 ein Priester wegen Sodomie verurteilt, der einen 19-jahrigen Lieb-
haber hatte, und 1644 ein 66-jahriger Priester namens Santos de Almeida, der
wegen seiner homoerotischen Skandalchronik hingerichtet wurde.>”® 1666 gestand
der 50-jahrige Kapuziner Jodo da Costa aus Lissabon, dass er 46 Opfer im Alter zwi-
schen sieben und sechzehn Jahren sodomisiert und teilweise vergewaltigt hatte.?*°
Einer der friithesten bezeugten Félle in Lima war der des Dominikaners Bernardino
de Minaya in 1551, dessen Opfer zwischen 9 und 12 Jahre alt waren. Er lief die Kin-
der unter einem Vorwand zu sich rufen und missbrauchte sie dann. Minaya drohte
er wiirde sie umbringen, sollten sie etwas von seinen Taten erzihlen.®!

374 Winfried Speitkamp: Jugend in der Neuzeit: Deutschland vom 16. bis zum 20. Jahrhundert.
Gottingen 1998, S. 32.

375 Luiz Mott: A india nos processos de sodomia da Inquisicdo portuguesa. In: Império de vérias
faces: Relagdes de poder no mundo ibérico da Epoca Moderna (2009), S. 49-66, hier S. 58.

376 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 8. ANATT: Inquisicdo de
Lisboa, Proc. 3699.

377 Fernanda Vanina Molina: El convento de Sodoma: frailes, 6rdenes religiosas y practicas so-
domiticas en el Virreinato del Peru (Siglos XVI-XVII). In: Histoire(s) de I’Amérique latine 9 (2013),
S.1-17, hier S. 11.

378 Ebd,, S.13-14.

379 Mott: A india nos processos de sodomia da Inquisicdo portuguesa, S. 51.

380 Ehd,, S. 60.

381 Molina: El convento de Sodoma, S. 8.



5.2 Korper und Identitat nichtjesuitischer Missbrauchsopfer =—— 91

Der Fall des Franziskaners Ambrosio de Renteria von 1597 in Lima aber zeigt,
dass sich manche Kleriker bewusst in den ersten Jahren ihrer Ordenszugehorig-
keit zurtickhielten, um sich danach umso schlimmer an Kindern zu vergehen.
Nachdem er im Orden einigen Einfluss gewonnen hatte, begann er seine sexuel-
len Aktivitaten uber das Kloster hinaus auszuweiten. Er misshrauchte Jungen,
weil diese, wie die Ureinwohner, ,einfache“ Opfer waren, wie er selber zugah.**
1596 hatte die Inquisition auch den Provinzial der Dominikaner, Domingo de Val-
derrama, wegen der sexuellen Ausbeutung junger Monche geladen. Er hatte fiir
seinen Taten das Novizenhaus, mit Wissen des Novizenmeisters, genutzt.383

Vom Mercedarier Lucas de Souza im brasilianischen Belém ist bekannt, dass
er einige durchaus auch mehrjdhrige Beziehungen unterhielt, aber so notorisch
aufdringlich gegenuber allen jungen Mannern war, dass sich diese von der Klos-
terpforte fernhielten. Trotz der offiziell gedchteten Verhaltensweise kann von
Heimlichkeit bei seinen Anndherungsversuchen keinesfalls die Rede sein. Die Or-
densoberen schritten aber nicht ein, auch nachdem er zweimal fiir seine Auf-
dringlichkeit tatlich angegriffen worden war.*®** Die Nonnen des Ortes nannten
seinen Liebhaber, der durch eine Strickleiter einstieg und dem die anderen Mon-
che dienen mussten, nur ,Pater Lucas’ Frau® (mulher de Frei Lucas).*®® Erst 1658
wurde ihm der Prozess gemacht. Kinder und Jugendliche scheinen aber nicht
unter seinen Sexualpartnern gewesen zu sein, was aber die Ausiibung sexueller
Gewalt durch seine Machtstellung in der Gemeinde nicht ausschliesst. Der Orden
wollte den vorigen Prior aber nicht der Inquisition ausliefern, sondern ihn selbst
bestrafen. Nach langer Weigerung und neun Monaten im Kerker wurde er aber
dennoch der Inquisition tbergeben. Er wurde vom Orden ausgeschlossen und
nach Lissabon zur Verurteilung gebracht. Detailliert legte er eine Chronik seiner
amourosen Abenteuer vor, und weil er in den Augen der Inquisition keinen Skan-
dal verursacht hatte, wurde er 1660 nicht zum Tod auf dem Scheiterhaufen verur-
teilt, sondern lediglich seiner aktiven und passive Wahlstimme im Orden beraubt
und gezwungen sich einiger Buf$iibungen unterwerfen, ebenso aber zu zehn Jah-
ren Galeerendienst verurteilt. Allerdings wurde er im Alter von 72 Jahren, bereits
nach drei Jahren von der Galeere entlassen.**

Die Verhore der kindlichen und jugendlichen Opfer durch die Inquisition Por-
tugals zeigen, dass der Korper eines Jungen eindeutig anders wahrgenommen
wurde als der des Priesters, der des Kindes anders als der des Erwachsenen. Der

382 Ebd, S. 9.

383 Ebd,, S. 9-10.

384 Mott: Ventura e desventuras, S. 85; 89.
385 Ebd.,, S. 92.

386 Ebd., S. 93-101.



92 — 5 Verschworungstheorien, Homosexualitdt, und Péderastie als literarische Motive

Korper war fiir die Jungen auch symbolhafter Ausdruck ihrer Abstammung und
damit ihrer sozialen Stellung. In der adligen wie der biirgerlichen Familie war das
Kind Sprossling einer genealogischen Linie und wurde unter der potenziellen Fa-
higkeit, diese Linie fortzusetzen, betrachtet. Der sexuelle Misshrauch gefahrdete
diese Fortsetzung aber.®®” Bei Bekanntwerden wire sie einem »symbolischen
Macht- und Autoritatsverlust“ gelichgekommen, die einen kiinftigen Ehepartner
ebenso abschreckte wie einen Bischof, der es sich zweimal iiberlegte, einen solchen
Jungen, selbst wenn er begabt und adliger Abkunft war, in seinen Klerus aufzuneh-
men. Zu grofd war das Stigma, das damit verbunden war. Die adligen Kinder waren
insofern auch die einfacheren Opfer, weil sie am meisten zu verlieren hatten.
Zudem waren sie trotz ihres besseren Lebensstandards verwundbarer, da sie als
Jugendliche oft weit weg von der Familie in einem Internat oder bei einem Haus-
lehrer lebten. Dieser nahm dadurch die Stelle des Familienvaters ein, dem man Ge-
horsam schuldig war und sich unterwiirfig bis zur sexuellen Selbstverleugnung
zeigte. Nicht nur, dass man den kindlichen Korper als unterentwickelt ansah, man
sprach Kindern auch die notwendigen intellektuellen und moralischen Fahigkeiten
abh, bis sie das siebte Lebensjahr erreicht hatten,®® aber auch dartiber hinaus. Auch
Jugendliche hatten nach Ansicht der Zeit noch nicht das volle Urteilsvermégen und
wurden daher nur bedingt als zuverldssige Zeugen oder Anklager betrachtet. Dies
machte sie zu ,idealen Opfern péderastischer Kleriker, die um diese juristische
wie gesellschaftliche Einschédtzung ihres Intellekts natiirlich wussten. Dem adligen
Kind oder Jugendlichen aber gestand man durch seine Abkunft, Erziehung und Ma-
nieren auch gréfieren Vernunftgebrauch und moralische Integritit zu. Dies wird
besonders deutlich anhand des Falles des 40-jahrigen Ordensmannes (hdbito de
Santiago) Francisco Dias Palma, Pfarrer in Gomes Aires, einem Ortsteil von Ou-
rique. Er war bekannt fiir seine Vergewaltigungen von Jungen, die aufgrund schwe-
rer Analverletzungen oft nicht mehr sitzen konnten.**® Seinen zahlreichen Opfern
aus unterschiedlichen Altersgruppen der Unterschicht schenkte man keinen Glau-
ben. Doch die gut artikulierte Aussage eines erst gerade einmal 12 Jahre alten adli-
gen Jungen, wurde fast wie die Aussage eines Erwachsenen akzeptiert. Zudem
hatte er, eingedenk der Notwendigkeit von Beweisen, sofort nach der Tat einem
Zeugen seine vom Sperma des Priesters befleckte Unterhose gezeigt und die Ge-

387 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 2.

388 Vgl. dazu die ,protestantische“ Sichtweise, die das Kind als von der Erbsiinde pervertiert
verstand, siehe Steven Ozment: When Fathers Ruled: Family Life in Reformation Europe. Cam-
bridge 1983, S. 161-171. Einige Falle, in denen brutal vergewaltigte Kindern noch im achtzehnten
Jahrhundert der Wert ihrer Anklagen abgesprochen wurde bei Julia Konig: Kindliche Sexualitat:
Geschichte, Begriff und Probleme, Bd. 30. Frankfurt am Main 2020, S. 381-385.

389 Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial, S. 16.



5.3 Sexuelle Gewalt bei den Jesuiten Hollands und Belgiens =—— 93

walttat geschildert und so eine Beweiskette etabliert, die ihn in den Augen der In-
quisitoren eindeutig als Opfer qualifizierte. Soziale Abstammung definierte damit
mafRgeblich auch die Zuerkennung von Verniinftigkeit.*°

5.3 Sexuelle Gewalt bei den Jesuiten Hollands und Belgiens

Die vielleicht kompakteste Zusammenstellung von Delikten, die angeblich von Je-
suiten veriibt worden sind, findet sich in einem Spottgedicht des Niederldnders
Jan de Bisschop. Er ergotzte sich auf Dutzenden von Seiten am unmoralischen
Verhalten der Jesuiten seines Landes, von denen er viele als Jesuit und Schiiler
selbst erlebt hatte. Bitterkeit und Enttduschung spricht aus den Zeilen.

Anders als bei Jarrige traten aber Homosexualitdt und Paderastie in den Hinter-
grund. Bisschop betonte vielmehr heterosexuelle Gewalt, die sich in der sexuellen
Ausbeutung frommer Frauen durch ihre Geifelung manifestierte.** Diese Jesuiten
zwangten Menschen ihre Geliiste auf. Im Unterschied zu Jarrige waren aber die
meisten der namentlich Genannten bereits verstorben. Penibel verzeichnete er die
Namen der Médnner und ihren Wirkungsort, um seine Kenntnis von den innersten
Geheimnissen des Ordens zur Schau zu stellen. Dies ist umso erstaunlicher, als es
innerhalb der Gesellschaft strengste Geheimhaltung verhot, Aufienstehenden von in-
ternen Problemen mitzuteilen. Die Details der Darstellung machen es eher unwahr-
scheinlich, dass sie auf vagen Gertichten beruhten. Doch von wem hatte Bisschop
sein Wissen? Vielleicht von den wenigen ,guten Jesuiten, die wegen angeblichem
Jansenismus ungerecht eingekerkert waren, wahrend die Triebtdter mit leichten
oder gar ohne Strafen davonkamen?***

Da die Darstellung Bisschops die Moral der Gesellschaft Jesu als lax und verlo-
gen darstellte, wie man es aus der jansenistischen Literatur kennt,** und noch

390 Ebd, S.20-21.

391 Ein dhnlicher Fall ereignete sich 1678 in der Oberrheinischen Provinz, siehe APECES]: Sign.
40-2, 9, fol. 86, wo P. Wolff nicht nur Geschlechtsverkehr mit Frauen vorgeworfen wurde, son-
dern auch Exzesse im Alkoholkonsum und Selbstabtétung ,,passionum mortificatione.*

392 Jan de Bisschop: Chorus Musarum, id est, Elogia, poemata, epigrammata, echo, aenigmata, ludus
poeticus, ars hermetica, &c. Lyon 1700, S. 289. Die Patres Villensagne und Wilhelm de Landsheere wur-
den als Opfer dieses Verfolgungswahns genannt. Zu Pater Landsheere (Lansheere, Landtsheer etc.), der
1605 in Kassel geboren wurde, seine letzten Geliibde 1638 abgelegt hatte, und am 7. Dezember 1666 in
Gent verstarb, siehe PIBA 2: 48. Stolz erwdhnt er auch seinen Jesuitenlehrer Overbeek, der aber nicht
eindeutig zugeordnet werden kann, siehe Ebd,, S. 291.

393 Zur Darstellung und Analyse der Termini lax und rigoristisch sowie zur Darstellung des
moraltheologischen Konflikts siehe die magistrale Studie Jean-Pascal Gay: Morales en conflit:
théologie et polémique au Grand Siécle (1640-1700). Paris 2011. Einen guten Uberblick iiber die



94 —— 5 Verschwérungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive

dazu die als Jansenisten verfolgten Jesuiten heroisierte, dachten manche Histo-
riker, er konne selbst Jansenist gewesen sein. Daher hat man wohl auch seine
inhaltlichen Kritikpunkte lediglich als rhetorische Angriffe betrachtet und kei-
ner ndheren Untersuchung auf ihren Wahrheitsgehalt unterzogen. Eine solche
dréngt sich aber auf, wenn man ein neu aufgefundenes Dokument berticksich-
tigt. Aus ihm geht hervor, dass Bisschop mehrere Jahre Mitglied der Gesellschaft
Jesu war, die ersten Geliibde abgelegt hatte, bis er den Orden 1675 verlie3. Als
Grund gab er an, unfreiwillig und aus reiner Furcht in den Orden eingetreten
zu sein, weswegen auch seine Profess ungiiltig sei. Schon damals aber klagte er
den Orden moralischer Verkommenheit an. Dem Provinzial drohte er an, nach-
dem er trotz eindeutiger Ordensanweisung, ausgetretenen Jesuiten ihr Eigen-
tum zuriickzuerstatten, bisher nichts restituiert bekommen habe, sein Wissen
iiber die enormen ,Diebstdhle“ und andere meist finanzielle Unregelméfiigkei-
ten in der Provinz an die Offentlichkeit zu bringen.>** Bisschops Mitgliedschaft
erklart sein detailliertes Wissen iiber nicht regelkonformes Verhalten unter Jesuiten
bis zu seinem Austritt. Die Identitat des Jesuiten Joannes de Bisschop und Jan de
Bisschop scheint daher plausibel** Da er aber erst fiinfundzwanzig Jahre spéter
seine Kritik an der Gesellschaft Jesu publizierte, ist es wahrscheinlich, dass man ihm
1675 seinen Besitz zurtickerstattete. Handelt es sich dann aber um eine spéte Abrech-
nung mit der Gesellschaft Jesu am Lebensende, die vielleicht durch Erinnerungspro-
bleme gekennzeichnet ist? Wiederum sprechen die exakten und zahlreichen Namen
eher fiir Quellen, auf die Bisschop auch nach seinem Austritt zurtickgreifen konnte
wie etwa Geddchtnisprotokolle oder Tagebticher.

Welche Details berichtete er aber nun? Sein Grundthema war nicht nur die
Doppelmoral des Ordens, einerseits Moral zu predigen andererseits Sittenverbre-
cher kaum zu ahnden, sondern vor allem Machtmissbrauch. Die Priester des Or-
dens nutzten ihre sakramentale Sonderstellung aus, um ihrer eigenen Wollust zu

moraltheologischen Entwiirfe der Jesuiten bietet Paola Vismara (t): Moral Economy and the Je-
suits. In: Journal of Jesuit Studies 5 (2018), S. 610-630.

394 AAtM: Jesuits 17/5, Brief von J. Bisschop an unbekannt vom 23. August 1675.

395 Joannes B. de Bisschop (geboren 1638, dimittiert 1675), siehe Willem Audenaert, Herman
Morlion: Prosopographia Iesuitica Belgica antiqua (=PIBA). Biographical Dictionary of the Jesuits
in the Low Countries 1542-1773, Bd. 1. Leuven-Heverlee 2000, S. 112. Zu einem Jesuiten gleichen
Namens, der 1664 verstarb, siehe Joseph Van den Gheyn/Eugene Bacha/u. a.: Catalogue des manu-
scrits de la Bibliothéque royale de Belgique: Histoire des ordres religieux [...], Bd. 6. Briissel 1906,
S. 312. Zu Bisschop als Autor, ohne Berticksichtigung seines fritheren Lebens als Jesuit, siehe Ru-
dolph de Smet: Displiceant multis, multis mea forte placebunt: Janus De Bisschop (fl. 1686-1700),
deux poémes néo-latins inédits et quelques lettres destinées a Jacobus Gronovius. In: Myricae.
Essays on Neo-Latin Literature in Memory of Jozef Ijsewijn. Hg. von Dirk Sacre, Gilbert Tournoy.
Louvain 2000, S. 565-590.



5.3 Sexuelle Gewalt bei den Jesuiten Hollands und Belgiens =—— 95

fronen, oftmals mit Gewalt oder durch geschickte Uberredung. Damit bediente der
Autor einerseits den weit verbreiteten Typus des lasziven Jesuiten-Beichtvaters.>®
Er dichtete etwa Uber die sadistisch-sexuellen Verhaltensweise des P. Johannes
Ackerboom,*’ der eine Jungfrau nach ihrer Beichte mit Ruten geziichtigt habe (fla-
gellabat virginem), und tber Peter Gersen, der die Maddchen auf dem Land tberfiel
und ziichtigte (virgines nudas in agris ... virgunculas pulcherrimas).>*® Der bekannte
Missionar Johannes de Visscher sei wegen seiner Vorliebe, Prostituierte mit Ruten

396 Nicole Reinhardt: Voices of Conscience: Royal Confessors and Political Counsel in Sevente-
enth-Century Spain and France. Oxford 2016, S. 322—345.

397 Bisschop: Chorus musarum, S. 295. Johannes Ackerboom wurde 1594 geboren und starb 1669
in Antwerpen, PIBA 1: 42. Petrus Wils wurde 1613 geboren und starb 1677 in Brussel, PIBA 2: 443.
Adrianus Wolf, geboren 1638, gestorben 1699, PIBA 2: 451. Ebd. ebenfalls erwéhnt, Frater Maximi-
lian Daems, PIBA 1: 263, der 1628 geboren wurde und 1703 starb, und daher noch am Leben war
als Bisschop seine Anschuldigung schrieb, wurde beschuldigt aus Geldgier seine Position als Apo-
theker missbraucht zu haben. Der Nachruf auf Wolf findet sich in der Kéniglichen Bibliothek
Briissel, siehe Van den Gheyn, Bacha, u. a.: Catalogue des manuscrits de la Bibliothéque royale de
Belgique: Histoire des ordres religieux et des églises particulieres, S. 353.

398 Bisschop: Chorus musarum, S. 295-296; Carl August Fetzer: Der Flagellantismus und die Jesui-
tenbeichte: histor.-psycholog. Geschichte d. Geifselungs-Inst., Kloster-Ziichtigungen u. Beichstuhl-
Verirrungen aller Zeiten. Leipzig and Stuttgart 1834, S. 121. Die Jesuiten, die Bisschop als moralisch
verkommen anfiihrt, sind etwa Petrus de Ghersem (Ghersen, Gersen, Gersem etc.; geb. 1601 gest.
1678 in Antwerpen; PIBA 1: 376-377), der ,verurteilte Joannes Ipols“ (Bisschop, Chorus musarum,
S. 283; geb. 1613, gest. 1668; PIBA 2: 8), Alphonsus Sarassa (Bisschop, Chorus musarum, S. 283; geb.
1617, gest. 1667 in Antwerpen; PIBA 2: 286), Joannes oder Carolus Manderscheidt (Bisschop, S. 284;
PIBA 2: 99), Johannes oder Thomas Dekens (Bisschop, Chorus musarum, S. 287; PIBA 1, 275); Francis-
cus de Cleyn (Bisschop, Chorus musarum, S. 287-288; Provinzial ab 1661, PIBA 1: 215); Joses van Ren-
terghem (Bisschop, Chorus musarum, S. 287; Provinzial 16571661, PIBA 3: 322 und Index). Bisschop,
Chorus musarum, S. 288 berichtet von den Patres Poirtrers, Villenfaigne, Huver und Boereghe als
unschuldig wegen Jansenismus inkarzeriert (zu Johannes Heuver oder Huver, geb. 1606 und gest.
1676 in Kortrijk, siehe PIBA 1: 449; zu Adrianus Poirters, geb. 1606, gest. 1676 in Mechelen, siehe
PIBA 2: 218-219; zu Andreaas Boereghem, geb. 1601, gest. 1672 in Leuven, siehe PIBA 1: 123), die Frat-
res van der Specken, Hasenburg und Lannoi als unschuldig inkarzeriert (zu Quintinius de Lannoy,
siehe PIBA 2: 50). Zu Nicolaus Hasenburch, geb. 1597, gest. 1670 in Antwerpen siehe PIBA 1: 426; zu
Joannes van der Speck, geb. 1625, der zwischen 1665 und 1669 entlassen wurde, siehe PIBA 2: 325).
Villenfaigne war angeblich des Jansenismus verdéchtig (Bisschop, Chorus musarum, S. 289; PIBA 2:
404; geb. 1608, gest. 1678 in Antwerpen). Wer mit Magister Herman gemeint ist, ist unklar, vielleicht
Hermannus Isaac, der am 28. Februar 1666 starb (PIBA 2: 8; Bisschop, Chorus musarum, S. 289). Das
sexuelle Verhalten von Petrus Bouvaeus gegeniiber Frauen findet sich bei Bisschop, Chorus
musarum, S. 291. Dieser wurde tatsachlich zwischen 1669 und 1671 (PIBA 1: 149) entlassen. Spitzziin-
gig bemerkt Bisschop, Bouvaeus habe die ignatianische Familie durch die Zeugung dreier Kinder
vermehrt (Bisschop, Chorus musarum, S. 292). Petrus de Schildere (Bisschop, Chorus musarum,
S. 291-292; PIBA 2: 294, geb. 1630, gestorben 1686) wird bezichtigt, eine Geliebte zu haben, wie auch
Jodokus de Bacq (PIBA 2: 67, geb. 1616, gest. 1678). Bisschop, Chorus musarum, S. 293 schreibt, er
habe selbst gesehen, wie Schildere mit einem Médchen ins Bett stieg.



96 —— 5 Verschworungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive

zu schlagen, von der Inquisition belangt worden,*° und auch Mathias Schweitzer
wird dhnlicher Akte beschuldigt.*’® Die Patres, die sich Geliebte hielten, wiirden
sich, ohne rot zu werden, ,Léwen“ (leones) nennen und seien nicht nur Raubtiere
sondern auch Zuhélter (lenones) — ein kunstvolles Spiel mit den zwei dhnlich lauten-
den lateinischen Hauptwortern.*”* Ahnliches berichtete Bisschop auch von Wilhelm
van der Maele, der Jungfrauen ,defloriert habe“ und daher aus der Gesellschaft ent-
lassen wurde,*®? und zahlreichen anderen.**®

Einige der von Bisschop Erwédhnten wurden in der Tat aus der Gesellschaft
entlassen. Obwohl die Griinde fiir die Entlassung nicht bekannt sind, ist es auf-
grund vergleichbarer Taten in der Oberdeutschen Provinz der Gesellschaft Jesu
wahrscheinlich, dass zumindest einige wirklich wegen der angefithrten Taten aus
dem Orden entfernt worden sind. In vielen anderen Fallen wird der Hass auf die
fritheren Oberen aber auch die Wahrheit entstellt haben. Man misste detailliert
den gesamten Briefwechsel der Jesuiten fiir diese Jahre durchgehen, um die An-
schuldigungen zu verifizieren oder zu falsifizieren. Erstaunlicherweise finden
sich in seinem Gedicht aber keine Hinweise auf sexuelle Gewalt in den Jesuiten-
schulen oder homosexuelles Verhalten, bis auf eine Zeile: ,Ich konnte, wenn ich
wollte zwanzig und noch mehr anfiihren, die ungliicklich (infelicitare) mit der So-
domie infiziert sind (infectos).“ Die Mitbriider hétten ihm dies wéhrend des ,Ju-

399 Bisschop: Chorus musarum, S. 310. PIBA 2: 408. Joannes de Visscher wurde 1632 in Rotterdam
geboren, kam 1663 nach Mexiko und starb 1674 in San Lucar de Barrameda/Spain. Zu de Vis-
schers Briefen aus Lissabon, Mexiko und Peru, siehe PIBA 3: 457.

400 Ebd. Mathias Schweitzer, geboren 1634, wurde zwischen 1672 und 1675 entlassen und ging
nach Spanien, PIBA 2: 301.

401 Ebd, S. 291

402 Ebd., S. 294. Der 163 geborene van der Maele wurde tatséchlich zwischen 1665 und 1669 ent-
lassen, siehe PIBA 2: 89.

403 Matthias de Meyer, geboren 1632, gestorben 1688 in Antwerpen, wurde nie entlassen, PIBA 2:
131. Thomas Journeeel, geboren 1614, gestorben 1667 in Briigge, PIBA 2: 23. Lambert Engels wurde
1633 geboren und zwischen 1665 und 1669 entlassen, PIBA 1: 325. Weitere Namen bei Bisschop,
Chorus musarum, S. 294-295 sind Robert Lammertijn (PIBA 2: 45), Henricus Wedts (PIBA 2: 431,
entlassen zwischen 1665 und 1669), Gulielmus van den Eeden (PIBA 1: 319), Albert Raymaker
(PIBA 2: 241), Antonius van Plancken (PIBA 2: 214; 1702 entlassen), Jacobus Dammam (PIBA 1: 266,
gest. 1677), Andreas van Assche (PIBA 1: 60). Auf Bisschop, Chorus musarum, S. 297-298 wird Jo-
hannes Goyvaerts sexueller Vergehen beschuldigt (PIBA 1, 395, gest. 1678), ebd., S. 305 auch Anto-
nius Ghuyset (PIBA 1: 378; gest. 1687). Agidius van der Beke schreibe nach Bisschop, Chorus
musarum, ebd. Blicher voller schmutziger Embleme (emblematibus stercoreis; zu den Lebensda-
ten siehe PIBA 1: 90: gest. 1673). Balthasar Merendonck sei Alkoholiker gewesen und habe sich
aus dem Fenster fallend das Genick gebrochen (Bisschop, Chorus musarum, S. 311, vgl. PIBA 2: 117
nach der er 1674 starb). Weiters erwahnt wurden Isaac Beyaart, Norbert Collaart, Jacob del Vaal,
Andreas Losson, Joannes Vrammout, Petrus de Coninck, Dionysius Brack, etc.



5.4 Der ,hedonistische Jesuit in der Polemik des achtzehnten Jahrhunderts = 97

beljahres“ in der Beichte bekannt (confessi). Welches Jahr Bisschop damit meinte
ist unklar, aber in einem Jubeljahr durften Priester auch von besonders schweren
Stinden und Strafen lossprechen (censuris ac casis reservatis), die normalerweise
eine Erlaubnis des Bischofs oder gar des Papstes erforderten.*** Stimmt Bisschops
Aussage, dann zeigt sie, dass Jubeljahre nicht nur die Funktion der Feier und der
Austeilung von Ablédssen besafien, sondern auch eine reinigende Wirkung nach
innen: Ordensmitglieder, die sonst fiirchten mussten, beim Oberen angezeigt zu
werden, trauten sich, ihre Siinden zu bekennen.*%

5.4 Der ,hedonistische Jesuit in der Polemik des achtzehnten
Jahrhunderts

Auch Fortunatus Peracher lieff an der Gesellschaft Jesu als Konvertit zum refor-
mierten Bekenntnis kein gutes Haar. Seine Bemerkungen hat man ebenso lange als
Hassrede und Schundrhetorik abgetan. Seine eigene Vita hat seine Glaubwiirdigkeit
nicht gerade bestarkt, kam er doch mit seiner Flucht nach Ziirich 1703 nur einer
Entlassung aus dem Orden wegen der sexuellen Beziehung zu einem Médchen
zuvor, deren Schweigen er mit zwei Goldstiicken gekauft zu haben glaubte.**®
Doch abgesehen vom Tatsachengehalt mancher Information, bediente er das
durch den Jansenismus verbreitete Vorurteil des moralisch laxen Jesuiten und offe-
rierte ein lebendiges Bild seiner moralisch verdorbenen Oberen. Der Jesuitenpro-
vinzial Martin Miiller, sei etwa ,gar nicht scrupulds, sondern jovialisch ein halber
oder gantzer Atheist, wie seine Vorfahren P. Andreas Waibl und P. Matthéus
Beck.“*"7 Diese Darstellung erlaubte es Peracher, sich als ,wahren Christen“ zu in-
szenieren, der aus einem ,atheistischen“ Orden ohne moralischen Kompass geflo-

404 Gaetano Felice Verani: Theologia speculativa universa dogmatica, et moralis, Bd. 8. Minchen
1700, S. 534-544.

405 Doch — wie um das Beichtgeheimnis zu schiitzen — fiigt er an, dass er um der Ehre der
Familien willen, diese Namen verschweige. Bisschop: Chorus musarum, S. 310.

406 Ulrich L. Lehner: Ménche und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdréngtes Kapitel Kirchenge-
schichte. Kevalaer 2015, S. 51. Siehe auch Friedrich: Der lange Arm Roms?, S. 328.

407 Johann F. Peracher: Miles Gloriosus: das ist: P. Joseph Sonnenberg aus der Compaignie der
frechen Jesuiten wider unser Reformirte Ziiricherische Kirch und derselben anderes Jubel-Jahr
neu auftrettender Hoher- und Gross-Sprecher. Ziirich 1721, S. 733. Zu Miiller, siehe APECES]: 68D,
Verz. 5748: Geburt 1637 in Hall/Tirol, Eintritt 1658, Tod 1704; zu Waibl: ebd., 3530: Geburt 1642 in
Uberlingen, Eintritt 1658, Tod 1716. Ebd., zu Beck/Peck, 68-D, Verz. 5507, Geburt 1656, Eintritt 1674,
Tod 1733. Eine interessante Kritik Perachers findet sich bei Johann Nicolaus Weislinger: Des al-
lenthalben feindseligst angegriffenen J. N. Weislingers [...] hochst-billig und griindliche Antwort
[...], Bd. 2. Capell 1736, S. 309-315.



98 —— 5 Verschwérungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive

hen war.*®® Die Betonung des moralischen Versagens der Oberen, etwa das angebli-
che Zitat des Provinzials Miillers ,Behiite uns Gott von frommen Leuten!“*%°
schmetterte zudem die mogliche Kritik ab, dass es Missbrauch nur auf lokaler
Ebene gebe. Daher musste der Leser schlussfolgern, dass auch von der Ordenslei-
tung keine Besserung der Disziplin und keine Bestrafung von Vergehen zu erwar-
ten war. Jeder Provinzial handle wie Miiller nach der Devise, das Unkraut bis zum
Gericht stehen zu lassen, um ,durch die Finger viel menschliche Schwachheiten*
zu libersehen.*® Die Motivation dafiir sei die eigene Vergangenheit Miillers, der als
junger Student der Logik ,vor dem Frauenzimmer gar kein Abscheuen gehabt“
habe. ,Warum sollte er dann streng und auch mit anderen, ihm jetzt untergebenen
Jesuiten verfahren, dann sie etwa auch der Kitzel ankommet?“*"*

Der Orden wurde bei Perracher als Gesellschaft dargestellt, in der die Oberen
die Sexualdelikte ihrer Untergebenen vertuschten oder nicht ernst nahmen, weil
sie selbst dhnliche begangen hatten. Sogar der ,Mord“ an Franz Xaver Wagner
durch exzessive Blutabnahme wurde den Oberen vorsichtig, nur zwischen den
Zeilen, angelastet. Der 30 Jahre alte Solothurner war der Bruder des aus der Ge-
sellschaft entlassenen Urs Victor Wagner. Seine Vorgesetzten hitten den ,,im Hirn
verriickten Magistro Francisco Xaverio Wagner von Solothurn in dem Collegio zu
Luzern [...] zur Ader gelassen, bis ihm alle Wurmstich vergangen und er Tod
umgesunken,“*?

Die Litterae Annua des Kollegs bestatigen zumindest eine geistige Verwirrt-
heit (in illo mentis emotae aestu) Wagners, die todlich war (in supremo morbo pas-
sus est fatalem). Wagner scheint bereits einige Zeit unter ihr gelitten zu haben.
Nur mit grofiter Anstrengung habe man die Krankheit beherrschen konnen. Die
Redewendung, welche diese Schwierigkeit beschreibt (non alia re magis quam su-
perioris nutu et obedientiae tessera potuit coerceri), insinuiert, dass Wagner allein

408 Atheismus wurde meist mit Hedonismus gleichgesetzt. Siehe die grundlegende Darstellung
fiir das siebzehnte Jahrhundert von Jonathan Israel: The Radical Enlightenment. Philosophy and
the Making of Modernity, 1650-1750. New York 2001. Ein ehemaliger Jesuit, der 1689 angeklagt
wurde, Atheist geworden zu sein war Casimir Lyszynski/Kazimierza Lyszczynskiego. Geméfd der
rhetorischen Inszenierung der Zeit, sei er durch groRe Siinden (scelera) zur Uberzeugung gelangt,
dass es keinen Gott gebe, siehe Andrzej Chryzostom Zaluski: Epistolae historico-familiares: Acta Jo-
hannis Tertii usque ad obitum ejus exlusive Continens, Bd. 1.2. Brunsberg 1710, S. 1059; 1120-1121;
1137. Zum Uberblick empfiehlt sich Andrzej Nowicki: Kazimierz Lyszczyrski 1634-1689. £6dZ 1989.
409 Peracher: Miles Gloriosus, S. 733.

410 Ebd.

411 Ebd.

412 Ebd,, S. 424. Zu Wagner siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz. 3552, Geburt 1665, Eintritt 1681, Tod
1695, scholasticus approbatus.



5.4 Der ,hedonistische Jesuit“ in der Polemik des achtzehnten Jahrhunderts =—— 99

zu dieser Kontrolle nicht in der Lage war, sondern externe Hilfe brauchte. Das
»~Abnicken“ (nutu) des Rektors scheint auf extreme Mafinahmen zur Ruhigstel-
lung, etwa das Anbinden oder Einsperren, hinzudeuten, kann aber durchaus
auch als Hinweis auf die Erlaubnis des Aderlassens hinweisen, ebenso das starke
Verb ,zwingen* (coerceri). Dennoch war der Nachruf auflergewohnlich empa-
thisch geschrieben und stellte vor allem das geduldig ertragene Leiden Wagners
heraus, dem man eine heiligméfiige Nachahmung des Hl. Franz Xaver attestierte.
Es findet sich dort kein Hinweis auf zensurwiirdige Lehren oder nonkonformes
Verhalten, bis auf seinen Wunsch der erste Jesuit zu sein, der in der neuen Gruft
bestattet werden solle. Und auch dieser wurde vom Chronisten mit dem Hinweis
auf seine geistige Verwirrtheit erklart.*®

Karl Heinrich Ritter von Lang scheint allerdings eine negative Auswirkung von
Wagners Krankheit auf seine Lehrtatigkeit angenommen zu haben. Er schrieb die-
sem sogar grenzverletzendes Verhalten zu, da er die moralische Reinheit seiner
Schiiler durch Anleitung zur Selbstbefriedigung zerstért hatte. Lang datierte dieses
Verhalten auf das Jahr 1690 als Wagner angeblich am Konstanzer Kolleg eingesetzt
war.*™* Damit charakterisierte er ihn wie seinen Bruder Urs Victor als Verfithrer
der Jugend und insinuierte mogliche Péderastie als Hintergrund.*”> Allerdings
konnte dieser Archivbeleg nicht aufgefunden werden. Auch wenn Perachers An-
schuldigung im Fall der intendierten Tétung wenig glaubhaft ist, da sich der Obere
die Irregularitit zugezogen htte, ist eine durch Aderlassen in Kauf genommene
Schwéchung bis zum Tod durchaus vorstellbar.

Doch die Darstellung der ,halb atheistischen“ und hedonistischen Jesuiten
wurde noch dadurch tberhoht, dass Peracher auch Félle von Sodomie im Orden
ansprach sowie ungeahndete sadistische Vergehen an Schutzbefohlenen. Es war
wiederum ein Provinzial, der mit einer Skandalgeschichte bedacht wurde:

Laurentius Keppler ein Jesuit [...] und gewesener Provincial, hat als ein so jahriger Mann
noch den jungen Knaben und Studenten, die ihm in seinem Zimmer gebeichtet, die Hosen
abgezogen und sie mit kleinen Stricken geméchlich geziichtigt: Vorgebend, dass dieses ein

413 STALU: KK 25, fol. 47.

414 Da Wagner zumindest 1688/89 am dortigen Kolleg war, ist dies durchaus méglich. Zeitgleich
mit ihm war Johannes Keer dort, siehe APECES]: Sign. 40-3, 46, fol. 14.

415 ,In M. Franc. Xav. Wagner, Constant. qui pueros ad pollutiones sollicitavit diversosque modos
docuit. 1690,“ in Karl Heinrich von Lang: Abenteuer des ehrwiirdigen Pater Jacob Marell, Mitgliedes
der Gesellschaft Jesu: entlehnt aus Actenstiicken, welche in den Archiven des Jesuitenordens in
Miinchen aufgefunden worden sind. Bautzen 1845, S. 33. Allerdings konnte ich dieses angebliche
Zitat Langs nirgends verifizieren noch irgendwelche Hinweise auf die Taten. Dass Wagner krank
war, erhellt sich auch aus BayHStA: Jesuiten 312, Brief von P. Schiffer] vom 13. August 1691, fol. 1. Ein
Bericht iiber die Aufnahme Wagners in Noviziat im Jahr 1681 findet sich in ebd. Jesuiten 303, fol. 22.



100 — 5 Verschworungstheorien, Homosexualitat, und Paderastie als literarische Motive

Gott sehr wohlgefallige Demuth seye, welches aber als mir ein solcher junger Knab erzelet,
ich dem Patri Rectori Guilelmo Hainzel angedeutet.*'°

Diese Darstellung sadistischer Praktiken an Schiillern wurde von Historikern gar
nicht erst aufgegriffen. Zu sehr erinnerte sie an den literarischen Topos des Jesui-
ten als Kinderschander. Jarrige hatte schliefllich auch Alemay vorgeworfen, sei-
nen Schiiler befohlen zu haben, sich nackt auszuziehen, so dass er sie ,aus
Geilheit“ auf den Hintern bestrafen konnte.*"”

Die kurze, aber detaillierte Beschreibung der Peinigung bei Peracher stimmt
in der Tat mit Handlungsweisen tiberein, die man ,spanische Flagellation“ nannte
und die im 16. Jahrhundert in manchen europdischen Regionen, vor allem in den
Niederlanden intensiv betrieben wurde. Manche devote Frau lief8 sich einmal in
der Woche von ihrem Beichtvater geifieln. Allerdings war der Vorwurf sexuali-
sierter Bufsformen nach der Reformation ein feststehender Bestandteil antikatho-
lischer Propaganda, vor allem seit der Publikation von Johann Meiboms Buch
iiber die sexuelle Luststeigerung bei der GeiRelung im Jahr 1639.*® Die Jesuiten
selbst hatten Exzesse wie die des Dordrechter Franziskaners Cornelis Adriaensen
(gest. 1581) zwar stets abgelehnt, was Polemiker allerdings nicht hinderte, sie
ihnen dennoch zuzuschreiben.*® Die Archivalien der Oberdeutschen Provinz aus
dem siebzehnten Jahrhundert berichten allerdings nur héchst selten von sadisti-
schen Vergehen und dann zumeist in einem Klassenzimmer. Vielleicht bediente

416 Peracher: Miles Gloriosus, S. 144. Zu Keppler siehe APECES]: 68-D, 6771: Geburt 1605, Eintritt
1621, Tod 1688. Zu P. Wilhelm Hainzel/Heinzel/Heinzl, siehe ebd., 68-D, Verz. 7306: Geburt 1638,
Eintritt 1654, Tod 1704.

417 Jarrige: Nachricht, S. 58. Diese auch noch im neunzehnten Jahrhundert anzutreffende Me-
thode, sexuellen Missbhrauch durch eine Priigelstrafe zu vertuschen, wurde 1869 auch zwei Jesui-
ten am College de Tivoli, P. de la Juddie und Commire, angelastet. ANP: Cultes. Congrégations
religieuses, Congrégations d’hommes, Jesuites, F/19/6288, Dossier 2, Affaire de I'institution Tivoli a
Bordeaux, condamnation de trois péres jésuites a 300 francs de dommages et intéréts envers
M. Ségéral, pere de I’éleve victime de la brutalité des religieux (1868-1869).

418 John R. Yamamoto-Wilson: Pain, Pleasure and Perversity: Discourses of Suffering in Seven-
teenth-Century England. Abingdon 2013, S. 75-88.

419 ,Super hoc libello saepius a Theologis Lovaniensibus instituta deliberatio: & sane graves ex
eo erant apud populum offensiones, ubi praesertim emanavit, quasdam esse mulieres, quae
semel in hebdomadi pietatis specie a confessariis caederentur. Nec falsa narrabantur: sed suspi-
cio gravabat innoxios,“ siehe Sidronius de Hossche: Imago primi saeculi Societatis Jesu a provin-
cia Flandro-Belgica ejusdem societatis repraesentata. Antwerpen 1640, S. 736. Siehe auch Fetzer:
Der Flagellantismus, S. 119-120. Zur neueren Interpretation von Cornelis ist v. a. Decavele heran-
zuziehen, der den Wahrheitsgehalt der Anschuldigungen gegen ihn vor dem Hintergrund der
zeitgendssischen Polemik exakt untersucht und analysiert, siehe Johan Decavele: Het waarheids-
gehalte in de preken van Broeder Cornelis van Oord recht in Brugge (1566-1574). In: Handelingen



5.4 Der ,hedonistische Jesuit“ in der Polemik des achtzehnten Jahrhunderts = 101

Peracher also das konfessionelle Vorurteil, da im Protestantismus die Selbst-
Geifselung unbekannt war, im Katholizismus aber weitldufig praktiziert wurde.
Das geistliche Leben der Jesuiten kannte auch nach wie vor die 6ffentliche GeifSe-
lung im Refektorium sowie die private (disciplina domestica) in den Zellen der
einzelnen Mitglieder. Erstere war vor allem fiir schwere Regelverstofie gedacht,
die zweite zur persénlichen BuRe.*”® Wer aber einen Schiiler schlug (caedat),
sollte nach den Ermahnungen des Provinzials mit Ruten vor allen Konventmit-
gliedern ausgepeitscht werden (virgis, non baculis).**!

van het Genootschap voor Geschiedenis 148 (2011), S. 3-44. Bostoen zeigt auf, wie sich die literari-
sche Figur des Cornelis vom realen Monch unterscheidet, und DeWitte, wie Texte Cornelis unter-
schoben wurden, siehe Karel Bostoen: Broer Cornelis en zijn historie: een politieke satire.
In: Literatuur 1 (1984), S. 254-261; Alfons Dewitte: De Historie (1569-1578) van broeder Cornelis
Adriaenszoon van Dordrecht: auteur en drukker. In: Handelingen van het Genootschap voor Ge-
schiedenis 140 (2003), S. 111-127.

420 Der Klassiker ist die Geschichte der Flagellanten des franzosischen Klerikers von Boileau,
der den Missbrauch der Selbst-Geifselung aufdeckte, Jacques Boileau: Historia flagellantium. De
recto et perverso flagrorum usu apud Christianos, etc. Paris 1700.

421 APECES]: Sign. 40-2, 1, Archivi Provinciae Rhenanae superioris, 10. Oktober 1660, fol. 616.



6 Sexualitat in der Gesellschaft Jesu

Auch in den deutschsprachigen Provinzen der Gesellschaft Jesu lassen sich fur das
siebzehnte und achtzehnte Jahrhundert Muster sexuellen Missbrauchs identifizie-
ren. Die Konsultoren der Oberrheinischen Provinz zeigten sich etwa in Mainz am
10. Oktober 1660 erziirnt ,,de sensuali amore professorum in discipulos,“ also die
physisch gezeigte Liebe der Professoren zu ihren Studenten. Deren Ermahnung ist
an Eindeutigkeit kaum zu iiberbieten: Die Hausrektoren wurden angehalten dieses
Ubel auszurotten (eradicetur) und in einem solchen Fall sofort an den Provinzial
zu berichten, auch wenn dies einen Personalwechsel wahrend des Schuljahres
notig machen sollte. Jede Méglichkeit sexueller Annédherung wollte man ausschal-
ten.*”> Die Wortwahl macht deutlich, dass es sich keineswegs um eine praventive
Mafinahme, sondern um die Abstellung eines Missstandes handelte. Dass eine
ganze Provinz mit einer solchen Direktive behelligt wurde, erlaubt es ferner aber
auch darauf zu schliefien, dass derartige Probleme verbreitet waren. 1672 erfolgte
eine weitere Ermahnung tber die sexuelle Leichtfertigkeit (levitas) unter Jesuiten-
scholastikern sowie tiber das das freiziigige (liberius) Betreten der Schlafzimmer
der Studenten, was als Chiffre fiir homoerotische Handlungen stand.**

Interne Disziplinprobleme wurden in der Frithen Neuzeit in allen Ordensge-
meinschaften geheim gehalten. Auch die Hofe und Dynastien versuchten nach
Moglichkeit, kompromittierende Narrative zu unterdriicken. Bei den Jesuiten un-
terschied man ferner gemaf einer Verordnung von General Acquaviva von 1604
zwischen offentlichen und nichtoffentlichen Delikten. Nur wenn die Vergehen 6f-
fentlich bekannt waren, sollten sie in einem Informativprozess gesammelt wer-
den, so dass man eine Entlassung vornehmen konnte.*** Fiir geheim begangene
Vergehen galt es, zunéchst ,discreta charitas,“ diskrete Nachstenliebe, zu iben.*?
Bereits 1595 hatte der General in einem Dekret klargestellt:

422 APECES]: Abt. 40-2, 1, fol. 615: ,Advigilent iisdem, ut amor ille sensualis quorundam profes-
sorum erga suos discipulos eradicetur, moneant etiam per ipsum anni decursum, si opus fuerit,
Provincialem, nec permittant, ut cum alio mittuntur, secum trahant suos discipulos, qui illos ad
aliquod viae spatium comitentur.“

423 APECES]: Abt. 40-2, 1, fol. 652, vom 19. Juni 1672. Vgl. APO: 45/141/0/-/16, fol. 328, Ermahnung
durch Provinzial Ferdinand Waldhauser aus Briinn am 20. August 1702, den Missbrauch des ge-
genseitigen Besuchens in den Schlafzimmern abzustellen. Vgl. ebd., fol. 124 Brief des béhmischen
Provinzials Julius Zwicker aus Prag vom 18. Mai 1726 an den General wiederum wegen Betretens
der Schlafzimmer.

424 Zum Ablauf eines solchen kirchlichen Kriminalprozesses siehe Ulrich L. Lehner: Ménche
und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdrangtes Kapitel Kirchengeschichte. Kevalaer 2015.

425 Ordinationes Praepositorum Generalium communes toti societati. Rom 1595, instructio circa
casus reservatos, 2.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-006


https://doi.org/10.1515/9783111311142-006

6 Sexualitat in der Gesellschaft Jesu = 103

Wenn jemand unziichtige Handlungen mit einem andern veriibt hat und die Sache geheim
und ohne Skandal geblieben ist, auch wenn er in diesem Fall absolut eine Entlassung ver-
dient hatte, sollte man dies nicht tun, aufler die Angelegenheit ist nicht geheim geblieben
und erscheint dringend, weil Umsténde eintreten kénnen, wegen denen man dem Angeklag-
ten einen solchen Akt vielleicht nachsehen kann.**®

Die im folgenden Jahr vorgenommene Visitation des Jesuitenkollegs Miinchen durch
Paul Hoffaeus stellte daher erniichternd zur Regel des Ordens iiber die Keuschheit
fest,*”” dass diese héufig nicht befolgt werde. Jesuiten tréfen sich mit Frauen auf der
Strafde, horten oftmals die Beichte im Haus von Kranken und riefen so Skandale
hervor. Zu eng sei der Kontakt zwischen Beichtvater und ménnlichem oder weibli-
chem Ponitenten:

Oft, wenn auch nicht sehr oft, entstand so eine tiberméfige Intimitdt zwischen den beiden [...]
stife, angenehme, verweichlichte, mit Fleisch und Sinnlichkeit infizierte Worte [...] Ist es nicht
die grofste Blindheit des Herzens und des Verstandes, dass ein Beichtvater sich so frei und si-
cher, so ohne Angst und Verlegenheit traut, [...] so viele gute Stunden mit Frauen herumzual-
bern [...] Denn es steht fest, dass es selbst den Fiirsten bekannt wurde, dass es auch unter
unseren Beichtvétern nicht an solchen mangelte, die durch die Vehikel der erwahnten satani-
schen Akte in unkeusches Verhalten gefallen waren, und hierauf entweder aus eigenem An-
trieb apostasierten oder als abscheuliche Pestbeulen aus der Gesellschaft herausgeschnitten
und ausgeschlossen wurden.*

426 Eine Originalhandschrift der Verordnung von Acquaviva vom 5. August 1595 befindet sich in
der ONW: Cod. 11953, Ordinationes maioris momenti a. 1579-1709 Provinciae Bohemiae Societatis
Jesu, fol. 7: ,De iis qui in religione ficte procedunt.“ Der lateinische Text lautet: ,Si quis actus
impudicos cum alio exercuisset et res occulta esset et sine scandalo, licet casus absolute sit ejus-
modi, propter quem merito quis dimitti debeat, tamen non agatur nisi de re occulta et non ur-
genti quia possent occurere circumstantiae propter quas posset delato condonari unus talis
actus,“ (nach Ignaz von Déllinger, Fanz Heinrich Reusch: Geschichte der Moralstreitigkeiten in
der Rémisch-Katholischen Kirche, Bd. 1. Nérdlingen 1889, S. 644.). Der vollstandige Text ist abge-
druckt in Félix Zubillaga: Monumenta Mexicana 6. Rome 1976 (Monumenta Historica Societatis
Jesu 114), S. 719-723.

427 Regulae Societatis Jesu. Lyon 1606, S. 13.

428 ,Saepe, utinam non saepissime nimia intercessit familiaritas utriusque et severitas con-
fessarii forte nulla; vereor, ne potius verba suavia, placentia, effeminata, mixta carne et sensua-
litate infecta seu tincta affectibus [...] An non summa est cordis et mentis excaecatio, quod
confessarius tam libere et secure tam sine metu et rubore audeat [...] tot bonas horas cum femi-
nis nugari [...] Denique constat quod tandem etiam principibus innotuit, non defuisse ex nostris
etiam confessariis, qui mediantibus toties jam dictis satanicis praeludiis in turpitudinem fuerint
prolapsi, deinde a sua vocatione sponte apostasse vel a Societate tanquam turpissimas pestes
abscissos et ejectos fuisse.“ Franz Heinrich Reusch: Beitrage zur Geschichte des Jesuitenordens.
Miinchen 1894, S. 262-263.



104 —— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Sexuelle Delikte kamen oft durch Hinweise in der Beichte den Oberen zu Ohren,
durch direkte Denunziation oder aber durch indirekte, anonyme Hinweise. Ein
solcher scheint im Posener Kolleg 1699 vorzuliegen, als wohl Schiiler dem Magis-
ter Bori ,infame Kleider“ eines Musikers an die Tir gehdngt haben. Diese insinu-
ierten wohl ein laszives Leben oder eine Beziehung zu diesem Musiker und hétte
den Jesuiten verdachtig erscheinen lassen. Die Bezeichnung ,infam“ jedenfalls
zeigt, dass es sich um eine schwer rufschidigende Handlung handelte.**

Wahrend der nachtliche Samenerguss von den katholischen Moraltheologen
der Zeit als nicht siindhaft eingestuft wurde, weil er unwillentlich geschah, wurde
die Selbstbefriedigung schwer verurteilt. Der bedeutende Theologe Escobar de Men-
doza stellte sogar die Frage, ob ein in der Zelle masturbierender Monch ein Sakrileg
begehe, weil er einen heiligen Raum entweihe.**® Daher unterzogen Jesuitenlehrer,
die annahmen, dass Selbstbefriedigung unter den Schiilern oder Jesuiten praktiziert
wurde, die Verdéchtigen einem Verhor.**! Man nahm an, dass sich unschuldige Jun-
gen dieses ,Laster” leicht durch das schlechte Vorbild anderer aneignen konnten.
Daher verglich der Jesuit Wolfgang Rauscher, Prediger an der Frauenkirche in Miin-
chen, die Onanie mit der Hexenkunst, die ihre Opfer nicht mehr loslésst und andere
zur Nachfolge auffordert: ,Wo der bdse Geist einmal einen nichts-werthen Bueben
verfithrt hat, so braucht er einen solchen fiir ein Instrument noch mehr zu verfiih-
ren. Ist in einer Schuel nur einer der Unzucht ergebner Knab, so wird er bald Gsel-
len haben.“*** Allerdings haben auch eine Reihe von Jesuiten ihre Schiiler zur
Selbstbefriedigung angestiftet und sie mit ihnen durchgefithrt. Daher ist zunachst
zu fragen, wie man ordensintern mit Onanie umging.

Einen Hinweis gibt das Gesuch des jungen Schweizer Jesuiten Johann Arreg-
ger. Obwohl er vor kurzem mit einer jungen Protestantin geflohen war, in die er
sich verliebt hatte (erat in amore), war er nach seiner Riickkehr voller Reue und
bat, die Dimission aus dem Orden, die man zuvor verzogert und nach seiner
Flucht genehmigt hatte, widerrufen zu diirfen.*** Die Entlassung wurde in der Tat
zurtickgezogen. Kaum war dies aber geschehen, kam Arregger zu dem Entschluss,

429 BJ K: B] Rkp. 5197, fol. 25.

430 Antonio Escobar y Mendoza: Universea theologise moralis, receptiores absque lite sententize
nec non problematica disquisitiones, Bd. 2. Lyon 1655, probl. CLXXI, S. 302-303.

431 Ob diese ahnlich ,psychoterroristisch“ abliefen, wie beim Hugenotten (nicht Priester, wie irr-
timlich auf S. 367 angefiihrt) Pierre Villaume, ist allerdings nicht bekannt: ,Die Fragetechniken,
die Villaume vorschlégt, sind in der Tat perfide und darauf ausgerichtet, dass der ,Schuldige‘ wei-
nend zusammenbricht. Der Zwang zum Gestdndnis erinnert dabei unangenehm an die Praxis der
Befragung von Kinderhexen.“ Konig, Kindliche Sexualitdt: Geschichte, Begriff und Probleme, 367.
432 Wolfgang Rauscher: Oel und Wein defd mitleidigen Samaritans [...]. Dillingen 1689, S. 91.

433 BayHStA: Jesuiten 344, Brief von Theoderich Balthasar vom 3. April 1705, fol. 1; Brief von
Johann B. Arregger a den Provinzial vom 3. April 1705.



6 Sexualitt in der Gesellschaft Jesu = 105

dass er doch nicht in der Gesellschaft verbleiben kdnne ohne sie irgendwann der
Infamie auszusetzen. Daher bat er erneut um die Entlassung.*** Woher kam der
plotzliche Gesinnungswandel? Arreger war als 15-jahriger in die Gesellschaft 1698
eingetreten, und war zum Zeitpunkt des Austritts gerade einmal 22 Jahre alt. Vor
allem sein Verlangen nach sexueller Selbstbefriedigung, das sein Superior als
»Schlechte Angewohnheit gegen das sechste Gebot zu stindigen, die er schon im
sdkularen Bereich gelernt habe,“ beschrieb, gab den Ausschlag in seiner erneuten
Berufungskrise.**® Diese Bemerkung wirkt einerseits wie eine Entschuldigung,
versuchte aber andererseits, Arregger als Aufienseiter blofdzustellen. Er habe
einen Makel in die Gesellschaft gebracht, ihn aber nicht dort, sondern bereits in
der ,Welt“ erlernt. Damit machte der Superior klar, dass die Praxis der Selbstbe-
friedigung stets von aufien in die Gesellschaft hineingetragen wurde. Mehrmals
habe der Superior versucht, ihm zu helfen. Spirituelle Hilfsmittel (remedia) linder-
ten sein Leiden aber nicht. Er fiel stets in das alte Laster zuriick (relapsus), bis er
schlief8lich so von der Versuchung des Fleisches erregt war, dass er mit ,einer ha-
retischen Frau gesiindigt“ habe. Erst in der Ehe konne er geheilt werden, war sich
der Provinzial sicher.**®

Ein weiteres Beispiel ist Georg Lauth, der seit 1673 um Entlassung aus der Ge-
sellschaft Jesu bat, weil er seit mindestens sieben Jahren ein bis zweimal in der
Woche, nun aber drei bis viermal, manchmal halb-wach (semivigili) den Versu-
chungen des Fleisches nachgebe (in actum prodeant), d. h. masturbiere, und er
nicht fahig sei, enthaltsam zu leben (constantiam promittere non possum).*’ Vor
einigen Jahren habe er einen Komplizen (complice) fiir seine Handlungen gehabt,
der mittlerweile entlassen sei. Da Lauths Taten aber ,occulte“ geschehen waren,
betrachtete man seine Sucht nach Selbstbefriedigung nicht als Entlassungsgrund.
So fiigte er sich Ende Januar in sein Schicksal und bat, zu den héheren Weihen
zugelassen zu werden, die ihm auch erteilt wurden.*®

Das dritte Fallbeispiel ist der aus Konstanz stammende Anton Ehinger. Er
wurde 1670 geboren und war mit achtzehn Jahren in den Orden eingetreten.
Nun, nach zehn Jahren als Jesuit, bat er aus Amberg schreibend, Ende Juni 1698,

434 BayHStA: Jesuiten 344, Brief Johann Arregger an den Provinzial vom 22. Mai 1705, fol. 5.

435 BayHStA: Jesuiten 344, Relatio, undatiert, 28. Juli 1705, fol. 6-6v: ,[...] malam consuetudinem
peccandi contra sextum praeceptum, iam in saeculo contractam.“

436 BayHStA: Jesuiten 344, Relatio, undatiert, 28. Juli 1705, fol. 6—6v.

437 BayHStA: Jesuiten 302, Brief von Georg Lauth an den Provinzial vom 2. Januar 1674 aus Min-
chen, fol. 3.

438 BayHStA: Jesuiten 302, Brief von Georg Lauth an den Provinzial vom 27. Januar 1674, fol. 4.
Georg Lauth wurde 1674 zum Diakon und Priester geweiht. (AEM: AA001/1, FS132). Er starb 1686 in
Neuburg. Der Nachruf bescheinigt ihm geistige Verwirrung, siehe APECES]: Sign. 40-3, 23 nu. 481.



106 —— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

den Provinzial, ihn zu entlassen, verbramte den eigentlichen Grund aber mit Hin-
weis, keine Berufung zum Jesuitenleben zu verspiiren.** Fiir den Provinzial war
diese Bitte zu schwammig. Er wollte mehr wissen und erteilte ihm daher vorerst
eine Absage. Nun lichtete Ehinger mit einer ,ulteriore informatione“ den eigentli-
chen Grund. Er habe seit seiner Jugend (adolescentem) die unheilbare (incurabilis)
»schlechteste Angewohnheit in sexuellen Dingen [lubricis] stdndig, ja gewohn-
heitsméRig, zu siindigen,“**° womit er wiederum die Selbstbefriedigung meinte.
In der Humanistenklasse hatte er aber von seinem Lehrer Felix Luger gelernt,
dass die Gesellschaft Jesu das spezielle Privileg besitze, von Stinden wider die
Keuschheit frei zu sein. Aus innerer Not, seinen Drang zur Selbstbefriedigung los-
zuwerden, sei er daher in die Gesellschaft eingetreten. Im Noviziat habe er den
Versuchungen widerstehen kénnen (tentationibus), aber nach den Ersten Geliib-
den einen groflen Ruckfall erlebt (graves lapsus), der ihm seit dem Philosophie-
studium dann zur Gewohnheit wurde.**! Nach diesen Informationen empfahlen
auch seine Oberen die Dimission und versetzten ihn bis zum Eintreffen einer Ent-
scheidung des Generals nach Landsbherg um sicherzustellen, dass er nicht zu den
Protestanten tiberlaufe.**? Da von Ehinger keine ,besseren Friichte“ zu erwarten
seien, solle man ihn ruhig entlassen, entschied der General.**® Die Entlassungsno-
tiz des Provinzials umschrieb Ehingers Drang zur Selbstbefriedigung mit der Chif-
fre, dass er ,gewohnheitsméRig siindige«.***

Die Fixierung auf Keuschheit scheint einige Jesuiten in den Wahnsinn getrie-
ben zu haben. Der scholasticus approbatus Michael Schoech bat etwa 1713 nach
einer Visitation des Ingolstiddter Kollegs um sofortige Entlassung, da er sich nicht
mehr in der Lage sehe, keusch zu leben: Er denke so obsessiv an Sex, dass er ganz
verwirrt im Kopf sei.**® Der 1687 in Eichstitt geborene Frater Bartholoméus Alt-
mann bat 1712 um seine Entlassung, da er die ,,schweren Versuchungen des Flei-
sches“ nicht mehr ertragen konne.**® Diese ,seltsamen Versuchungen, Trugbilder

439 BayHStA: Jesuiten 336, Brief Anton Ehinger an den Provinzial vom 28. Juni 1698, fol. 2-3v.
440 BayHStA: Jesuiten 336, Brief Anton Ehinger an den Provinzial vom 10. August 1698, fol. 5.

441 BayHStA: Jesuiten 336, Brief Anton Ehinger an den Provinzial vom 10. August 1698, fol. 5v—6v.
442 BayHStA: Jesuiten 336, Brief wohl des Superiors oder Provinzials vom 22. September 1698,
unsigniert, fol. 8-9.

443 BayHStA: Jesuiten 336, Brief des Generals aus Rom vom 25. Oktober 1698, fol. 12. Intus auch
Bemerkungen zu Johannes Wiser, Ferdinand Orban, und der malabrischen Mission.

444 BayHStA: Jesuiten 336, undatierte ,causa, fol. 1-1v. Siehe auch ebd., Jesuiten 362, Brief
von Jakob Prugger an den Provinzial vom 10. Oktober 1695, fol. 35. APECES]: Sign. 68-D, Verz.
8293. Der Provinzkatalog hélt das falsche Austrittsjahr 1688 fest.

445 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von Matthdus Perck an den Provinzial, undatiert, fol. 5; Entlas-
sungsgesuch Schoechs vom 4. April 1713, fol. 4.

446 APECES]: Sign. 68-D Verz. 9350. BayHStA: Jesuiten 332, fol. 1, Informatio ohne Datum, wohl 1712.



6.1 Bestrafung paderastischer Weltgeistlicher =——— 107

und Erschiitterungen® (tentationes absurdissimae, phantasmata et commotiones)
nadhmen nach der Selbstgeifielung nur zu, so dass man nicht nur um sein Seelen-
heil, sondern auch um den Ruf der Gesellschaft Jesu fiirchten miisse. Denn frither
oder spater werde er sicher durch einen schweren unsittlichen Vorfall einen
Skandal erregen (per lapsum gravissimum occasione maximo dedecori et scan-
dalo).**’ In den Exerzitien verfestigte sich sein Entschluss. Selbst sein Superior
nannte ihn einen ,ungliicklichen Menschen, der nicht fiir das religiose Leben ge-
schaffen sei, es sei denn man wolle ihn medizinisch behandeln (pharmacopo-
lio).**8 Penibel listete Altmann auf, was er bereits alles versucht hatte, um sich zu
heilen. So habe er etwa schon drei Jahre keinen Wein mehr getrunken, kaum mit
Frauen geredet, sich dreimal in der Woche gegeifielt etc. ,Es ist kein H[eiliger,
U.L] in dem Himmel, den ich nicht angerufen habe,* schrieb er.**° Mit derart vie-
len Problemen belastet, liefien ihn die Jesuiten freudig ziehen.

6.1 Bestrafung paderastischer Weltgeistlicher

Es ware aber verfehlt, Paderastie nur bei Schulorden wie Jesuiten oder Piaristen
zu suchen. Fille von Schulmeistern sind ebenso bekannt wie auch solche von
priesterlichen Hauslehrern. Im Unterschied zur Gesellschaft Jesu griff ein Bischof,
wenn ein solcher Fall vor seinem geistlichen Gericht verhandelt wurde, auch
durch. Aus dem Bistum Freising ist nicht nur die Galeerenstrafe fiir einen Mehr-
fachtédter aus dem Jahr 1713 belegt, sondern auch ein Prozess fiir das Jahr 1730,
der besonders wegen des Tatorts und der Herkunft des Delinquenten von Inter-
esse ist. Der 1706 in Minchen geborene Schneidersohn Joseph Anton Moret, der
1724 das Wilhelmsgymnasium absolviert hatte und dann das Lyzeum besuchte,
wurde im Juni 1730 wegen versuchter Vergewaltigung eines Schiilers verhaftet.**
Der Priester wurde vom Geistlichen Rat in Freising zu einem halben Jahr Bufie —
was wohl Kerker bedeutete — bei den Erdinger Kapuzinern untergebracht. Erst
dann wollte man ein endgiiltiges Urteil fallen. Bereits Ende Juni bat er aber um
Milderung seiner Strafe.*! Doch erst beim herannahenden Winter, aufgrund des

447 BayHStA: Jesuiten 332, fol. 1.

448 BayHStA: Jesuiten 332, fol. 1v.

449 BayHStA: Jesuiten 332, fol. 2.

450 Zur Biographie siehe Oberdeutsche Personendatenbank: https://oberdeutsche-personendatenbank.
digitale-sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton#Literatur/Quellen (20. Mai 2023).

451 AEM: AA001/1, GR.PR.147, Jg. 1730, 21. Juni 1730, fol. 149; siehe ebd., 21. Oktober 1730, fol. 238
uber die gute Fiithrung im Kapuzinerkloster Erding. Aus dem Jahr 1723 datiert der Fall des unpré-
bendierten Miinchener Priesters Loderbank, der wegen versuchter Sodomie verhdrt wurde


https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton%2523Literatur/Quellen
https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton%2523Literatur/Quellen

108 —— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Mangels an Brennholz und aufgrund guter Fithrung erlaubte man ihm die vorzei-
tige Entlassung Ende Oktober um in Freising sein Urteil entgegenzunehmen.***
Die Inquisitoren, unter denen sich auch der Prafekt des Wilhelmsgymnasiums
Johannes Weichemayr befand,*>* waren nicht nur am Tathergang interessiert, son-
dern auch wo Morets sexuelle Begierde geweckt wurde. Der Beklagte gab an, am
Minchner Wilhelmsgymnasium bereits in der Syntax und Poetikklasse ither Homo-
sexualitat informiert (edoctus) und zu ihr verfithrt worden zu sein. Allerdings sei
er erst in der Rhetoriklasse iiber die Schwere einer solchen Stinde aufgeklart wor-
den. Dennoch habe er sie ab und an ausgetbt. Seit einem halben Jahr habe er
einen Schiler, der ihm anvertraut war (iuvene suo cura commisso), mit sexuellen
Berithrungen traktiert. Als er schliefflich seine Anstellung deswegen verlor (excl-
usus fuerit), hatte er auf betriigerische Weise sich Dimissorien von seinem Bischof
zu erwirkt, um zur Weihe zugelassen zu werden.*** Doch auch als Priester hat er
diese Taten mit einem heranwachsenden Jungen (discipulo pubere) zu wiederholen
versucht. Nackt, seine Schuhe aufgeschniirt (dissolutis caligis), warf er sich mit Ge-
walt auf den Schiiler und versuchte ihn zu vergewaltigen (oprimendo; incumbendo),
wurde aber durch dessen Widerstand und durch herannahende Jesuitenmagister
(appropinquantibus magistris Societatis deterritus), die den Jungen wohl um Hilfe
schreien horten, abgeschreckt, den nachsten Akt (actum proximum), also den Anal-
verkehr, zu vollziehen. Daraus erhellt sich nicht nur, dass Moret ein Serientater
war, der mehrere ehrenhafte (honestorum) Schiiler skandalds verfiihrt hatte (scan-
dalose seductione), sondern auch, dass zumindest die zweite Tat innerhalb des Wil-

(AEM: AA001/1, GR.PR.140, Jg. 1723, 15. Mérz 1723, fol. 65v; ebd., 18. Mérz, fol. 71v; 5. April 1723, fol.
73v; 15. April 1723, fol. 89), der bei seinem plétzlichen Ableben 1737 ein erstaunliches Vermégen
von 12.000 Gulden besaf (AA001/3, PfarrA2233).

452 AEM: AA001/1, GR.PR.147, Jg. 1730, 27. Oktober 1730, 258; das Strafdekret ebd., 30. Oktober
1730, fol. 255-256: ,[...] in causa nefando sodomia vi attentato cum proprio discipulo atque se-
ducto iuvenis.”

453 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 3446, Geburt 1676, Eintritt 1697, Profess-Geliibde, Tod 1748.

454 Der Nachname Morets ist auf Deutsch mit einem ,h“ am Ende geschrieben. Allerdings ist
innerhalb des Strafdekrets die Schreibweise ,Moret,“ aber auch als Meser lesbar (so zumindest
die unterschiedliche Lesart durch mich und einen Kollegen). In den Weiheregistern des Bistums
Freising erscheint ein Moret jedenfalls nicht, wohl aber ein Joseph Anton Meser, der 1724 zum
Subdiakonat aus dem Wilhelmsgymnasium zugelassen wird, siehe AEM: AA001/1, R4, Brief von
Georg Kolb SJ vom 17. September 1724, Bild 341: ,morum optimorum;“ ebd., 17. Dezember 1724,
Bild 358. Ordination zum Priester am 22. September 1725, siehe ebd., AA001/1, R126, fol. 470, wo
als Geburtsdatum der 1. Juli 1700 angegeben ist. Dies wiirde aber die Diskrepanz des Alters erkla-
ren, das im Juni bei der Anklage mit 30 Jahren, im Strafdekret mit 25 Jahren angegeben ist. Letz-
terer Meser starb allerdings als Benefiziat im Bistum Freising am 23. Mérz 1776, siehe ebd.,
CB250/M8328, fol. 83-83v.



6.1 Bestrafung paderastischer Weltgeistlicher =—— 109

helmsgymnasiums stattgefunden haben musste, da sonst keine Magister anwesend
gewesen waren. In der Chronik des Gymnasiums wurde dazu allerdings nichts ver-
merkt. Der Geistliche Rat in Freising verurteilte Moret, die nachsten sieben Jahre
jahrliche Exerzitien bei den Jesuiten zu unternehmen, dreimal in der Woche zu fas-
ten und sich zu geifieln, vor allem aber das Bistum zu verlassen und nie wieder
zurlickzukommen. Es ist wenig erstaunlich, dass der Fall den Firsthischof veran-
lasste, die zahlreichen in Miinchen sich aufhaltenden ,vagierenden“ Priester ge-
nauer zu iiberwachen.*> Moret selbst aber schrieb sich 1731 an der Universitit
Salzburg in Jura ein.*® Danach verliert sich seine Spur. Vielleicht vermutete er,
dass ihm dieses Zusatzstudium eine Anstellung in einem anderen Bistum ermogli-
chen wiirde.

Manchmal scheinen solche Priester aber auch nur versetzt worden zu sein.
Die Entscheidung, einen straffillig gewordenen Priester immer und immer wie-
der zu versetzen, hing sicherlich mit dessen sakramentaler Weihe zusammen,
aber auch mit einer nicht zu unterschéitzenden, hochkomplexen Entscheidungs-
kultur, die im jesuitischen Probabilismus ihren Héhepunkt fand. In dieser moral-
theologischen Theorie wurden Handlungen vor allem nach ihrer Legitimitat und
Rationalitdt beurteilt. Man versuchte exakt abzuwégen, welche Handlungsoption
etwa bei einer Bestrafung die wahrscheinlichere und damit verniinftigere war,
wobei die Dimension von Gewalt in personlichen und vor allem sexuellen Bezie-
hungen fast vollig ausgeblendet wurde. Leitziel blieb auch hier die Reputation
der Kirche und des Ordens. Zeigte ein Priester echte Reue, musste man ihm eine
weitere Chance zugestehen, lautete das Axiom solchen Denkens, da dies die ,ver-
niinftigere“ Alternative war, weil man ja von der grundsitzlichen Bekehrungs-
fahigkeit des Menschen ausging.**’

455 AEM: AA001/1, R2137.

456 Oberdeutsche Personendatenbank: https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-
sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton#Literatur/Quellen (20. Mai 2023).

457 Heinrich von Lang referierte einen Fall, gab aber keinerlei Signatur an, so dass die Auffindung
des Materials bisher unmdglich war. Es handelte sich um das Inzestverbrechen des Pfarrers von
Fronhofen (1641) bei Augsburg. Er hatte die Tat mit seinen beiden Schwestern vertibt und war bis
zur Klarung des Sachverhalts seines Amtes enthoben. Die staatliche Regierung bat die Jesuiten um
zwei theologische Gutachten, die beide zum selben Schluss kamen: Der Pfarrer solle nicht degra-
diert und werden, wenn er echte Reue zeige. Dann kénne man ihn wieder in der Seelsorge einset-
zen. Die Jesuiten argumentierten, dass es wahrscheinlicher (probabilior) sei, dem angeklagten
Wege der Besserung als eine schwere Strafe wie das Ausscheiden aus dem Klerikerstand aufzuerle-
gen, wenn ein Zweifel an der Tat bestehe. Die beiden Schwestern, die wohl durch die Stellung des
Bruders zum Geschlechtsverkehr gezwungen wurden, kamen im Gutachten gar nicht in den Blick.
Das mildere Urteil sei das ,humanere,“ meinte Wittmann. Auch dieser scheint den Text gekannt zu
haben, gab aber auch keinen Fundort an. Patricius Wittmann: Die Jesuiten und der Ritter Heinrich


https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton%2523Literatur/Quellen
https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de/Datenbank/Moret,_Joseph_Anton%2523Literatur/Quellen

110 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell S}

Als der Historiker Karl Heinrich von Lang den Fall Jakob Marells, eines gewissen-
losen und brutalen Sexualstraftiters, 1815 der Offentlichkeit vorstellte, wiesen kirchli-
che Apologeten die Schrift entweder als Erfindung zuriick oder spielten sie herab.**®
Eine Rezension in der Literaturzeitung fiir katholische Religionslehrer fithrte etwa an,
man miisse unter Tausenden Mitgliedern einige Verbrecher erwarten.

So muss man in der That einen Orden bewundern, der wihrend siebzig Jahren unter der
groflen Anzahl seiner Glieder nur so wenige, d.i. 34 schlechte Menschen zdhlte, die er be-
strafen oder aus seiner Mitte ausstofSen musste. Es war demnach der Orden rein, und hierin
bestand der grofie Vorzug seiner Verfassung, dass er sich der schlechten Mitglieder entledi-
get [..] hat.**®

Auch die Namensnennung der Delinquenten und Opfer wurde in der Rezension
kritisiert. Andere, wie etwa der Historiker Felix von Lipowsky, meinten, der
Orden sei im Fall Marell ,behutsam“ vorgegangen.*®® Die folgenden Ausfithrun-
gen versuchen, den Fall kontextuell neu aufzubereiten und einzuordnen.

Jesuiten berichteten ihrem Provinzial iber die Missbrauchstaten ihrer Mit-
briider stets in gleichbleibenden Formeln. Normalerweise schrieb der Rektor des
Kollegiums selbst, doch wenn es die Umsicht erforderte, ihn zu umgehen, konnte
sich auch ein Jesuit vor Ort an ihn wenden. Der Dienstweg zum General in Rom
ging einzig Uber den Provinzial. Die Denunziationen sind vom Motiv der Ver-
pflichtung gepragt, einen traurigen und fiir die Reputation des Ordens gefahrli-
chen Fall der Obrigkeit kenntlich zu machen.**!

von Lang oder Nachweis: wie die Gegner der Jesuiten deren Geschichte schreiben. Augsburg 1845,
S. 38; Karl Heinrich von Lang: Geschichte der Jesuiten in Baiern. Niirnberg 1819, S. 143.

458 Placidus Ignatius Braun: Geschichte des Kollegiums der Jesuiten in Augsburg. Miinchen
1822, S. IV.

459 Rezension von K.H. von Lang, Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli S] Amores. In: Littera-
turzeitung fiir katholische Religionslehrer 7 (1816), H. 4, S. 61-64. Siehe auch Anonymus: Rezension
von B. Werkmeister, Sendschreiben an Herrn Ritt. H. von Lang iiber eine merkwiirdige Recension.
In: Litteraturzeitung fiir katholische Religionslehrer 7 (1816), H. 41-43, S. 237-254; 257-266..

460 Karl Heinrich von Lang: Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli Soc. Jesus. Amores. E scri-
niis provinciae Superioris Germaniae Monachi nuper apertis brevi libello expositi. Miinchen
1815; Felix Joseph Lipowsky: Geschichte der Jesuiten in Baiern, Bd. 2. Miinchen 1816, S. 254-255.
Sogar der Aufklarer und Priester Benedikt von Werkmeister griff wegen der Verteidigung Langs
zur Feder, siehe Benedikt von Werkmeister: Sendschreiben an Herrn Ritter von Lang iiber eine
merkwiirdige Rezension in der Felder’schen Litteraturzeitung gegen seine Schrift P. Marelli Amo-
res. Kempten 1816.

461 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von J. Banholzer S] an den Provinzial vom 3. Juli 1698, fol. 4—4v:
,Cogor aperire R.V. casum [...] lamentabilem, famaeque societatis exitiosum [...]; Jesuiten 360,



6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell S} =— 111

Fur den 1649 geborenen Provinzprokurator P. Jakob Marell fand allerdings
P. Jacob Banholzer am 3. Juli 1698 weitaus deutlichere Worte. Dieser sei der
schéandlichste (turpissimus) und tber Jahre hinweg ,gewohnheitsméafiige, einge-
wurzelte Sodomit, der schlimmste Verderber der adeligen Jugend und, was der
Abscheulichkeit die Krone aufsetzt, der gottlose Verfihrer der geistlichen Sohne,
welche ihm zur Beichte anvertraut sind.“*** Bereits die Anklage auf eine kontinu-
ierliche homosexuelle Betdtigung wére Skandal genug gewesen, diese wurde aber
hier durch die ,Verderbung* (corruptor pessimus juventutis nobilissimae) der ade-
ligen Jugend, also des sexuellen Missbrauchs, besonders erschwert.*®®* Der Miss-
brauch an Kindern hochadeliger Familien wog noch dazu weitaus schwerer als
der von Kindern aus dem Biirgertum, weil erstere durch Marells Handlungen in
ihrer sozialen Stellung weitaus tiefer erniedrigt und entehrt wurden. Durch die
Penetrierung erlitt ndmlich ihre 6ffentliche Person bei Bekanntwerden irrepara-
blen Schaden, ja ein unausldschliches Stigma.*®* Thren Hohepunkt erreichte die
Anschuldigung aber in der Qualifizierung, dass die Opfer auch Marells Beichtkin-
der waren. Daher wurde aus dem verbrecherischen Priester der ,seductor impius,*
der ,gottlose“ Verfiihrer.*%> Das Verbrechen der Sollizitation wurde zwar nicht ge-
nannt, aber durch die Erwdhnung des Beichtstuhls angedeutet. In der Rechtsspra-
che der Zeit war aber der Misshrauch geistlicher ,Kinder“ wie etwa Beichtkinder,
Taufkinder etc., auch als ,Inzest“ im weiteren Sinn zu verstehen und daher als
Sakrileg. Im engeren Sinne inzestudse Priester, die Verkehr mit Blutsverwandten
hatten, waren nach dem Kirchenrecht von ihren Stellen zu entfernen und zu
entlassen.**®

Brief vom 18. Januar 1699, fol. 2: ,Cogor [...] denuo significare; Jesuiten 350, Brief von Theobald
Biler aus Freiburg vom 15. Oktober 1656, fol. 1: , Tristissimus mihi [...] causa, ad quem [...] detegere
puto me obligari ex offico et conscientia.“

462 BayHStA: Jesuiten 338, ebd., ,[...] turpissimus [...] inveteratus sodomita, corruptor pessimus
juventutis nobilissimae, et, quod abominationis caput est, suorum spiritualium filiorum, pro con-
fessione habet, seductor impius.“ Die Archivalien zum Fall Marell wurden ediert bei Lang: Amo-
res Marelli, S. 5-6.

463 Zu mittelalterlichen Péderastie im Klerus siehe Dyan Elliott: The Corrupter of Boys: Sodomy,
Scandal, and the Medieval Clergy. Philadelphia 2020.

464 Diana C. Moses: Livy’s Lucretia and the validity of coerced consent. In: Consent and Coer-
cion. Hg. von Angeliki E. Laiou. Washington, D.C. 1993, S. 39-81.

465 Fiir die juristische Beurteilung spielte es eine erhebliche Rolle, ob eine homosexuelle Hand-
lung nur einmal, mehrmals oder kontinuierlich ausgetibt wurde. Daher scheint die Wortwahl zu
implizieren, dass zwar bereits fortwahrend homosexuelle Handlungen allein verurteilenswert
gewesen wdren, diese aber durch die Involvierung von Schiilern eine besondere Schwere
erhielten.

466 Ehrenreich Pirhing: Jus canonicum nova methodo explicatum [...], Bd. 5. Dillingen 1677, S. tit.
16, S. 575.



112 = 6 Sexualitdt in der Gesellschaft Jesu

Marell habe die Studenten nicht nur unsittlich berihrt, sondern ihnen
auch befohlen seinen nackten Kérper zu bertiihren und auf ihn zu masturbie-
ren. Letzteres wurde durch den Ausdruck der ,Befleckung® (pollutio; polluen-
dum) angezeigt.**” Noch schwerwiegender war aber, dass er die Schiiler auf
sein Bett geworfen (in lectum suum conjectis) und penetriert hatte. Conjectis
scheint auf eine Vergewaltigung hinzuweisen, auch wenn der juristische Termi-
nus des stuprum (Schdndung) nicht erwdhnt wird. Allerdings haben forensische
Mediziner im siebzehnten Jahrhundert diesen Begriff oft gleichbedeutend mit
sodomia verwendet und Richtern empfohlen, bei einer Anklage bestimme phy-
siologische Charakteristika zu untersuchen, die auf einen Missbrauch von Jun-
gen hinweisen konnen. Von einer medizinischen Untersuchung von Marells
Opfern ist allerdings nicht bekannt.*®® Um eine verharmlosende Interpretation
auszuschliefSen, beschrieb Banholzer die sexuellen Akte als formalste Sodomie
(formalissimam [...] sodomiam), unter Verwendung des kanonistisch definierten
Verbs ,exercere,“ um die fortdauernde Austibung solcher Taten anzuzeigen.

Bezeichnenderweise intensivierten sich Marells Anndaherungen zunehmend.
Es begann mit geheimen Treffen und der Betrachtung pornographischer Bilder,
die zur gegenseitigen Selbstbefriedigung fithrten, und irgendwann auch zum
Analverkehr. Es war den Opfern, auf deren Anschuldigung Banholzers Brief be-
ruht, vollig uneinsichtig, wie Marell kurz vor oder nach den Missbrauchstaten die
Eucharistie feiern konnte. Sie flirchteten, ein Blitz kdnne den Pater als gottliche
Strafe am Altar ereilen.*®® Allerdings war ein derartig leichtfertiges Verhalten ge-
geniiber den Sakramenten bei schweren Missbhrauchstitern nicht uniiblich.*”°
Nach aufien hin schien Marell ein frommer Mann zu sein und beklagte sich in
einem Brief an den Ellwanger Propst von Peutingen sogar tiber den verdorbenen
Weltklerus. Nicht ohne eine seltsame Ironie der Geschichte zu erkennen, liest
man Marells Entsetzen tiber einen Pfarrer im Bistum Passau, der iiber Jahre hin-

467 Zur Einordnung der Onanie in der Frithen Neuzeit siehe den Uberblick bei Kénig: Kindliche
Sexualitét, S. 262-277.

468 George S. Rousseau: Policing the Anus: Stuprum and Sodomy according to Paolo Zacchia’s
Forensic Medicine. In: The Sciences of Homosexuality in Early Modern Europe. Hg. von Kenneth
Borris, George S. Rousseau. New York, London 2013; Moses: Livy’s Lucretia and the Validity of
Coerced Consent, S. 49. Zu den Merkmalen siehe auch Carolus Antonius de Luca: Praxis judicia-
ria: in civilem divisa, et criminalem. Genf 1686, c. 8, S. 271.

469 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von J. Banholzer S an den Provinzial vom 3. Juli 1698, fol. 4—4v.
470 Vgl. den Fall des P. Figulus in Prim/Trier, siehe Lehner: Ménche und Nonnen im Kloster-
kerker, S. 111-113.



6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell S =—— 113

weg nur vorgespielt hatte, geweiht zu sein. Seine eigene ,Simulation“ und Verstel-
lung scheint ihm nicht aufgefallen zu sein.*”!

Erst die Predigt, die P. Ignaz Erhart am Sonntag nach Ostern 1698 in der Aula
des Gymnasiums fiir die Gymnasiasten hielt, hatte den Stein ins Rollen gebracht.
Vielleicht erkannte sich der vierzehnjahrige Kraft Anton Wilhelm Graf von Oet-
tingen in der Parabel des guten Hirten als verlorenes Schaf wieder oder aber
identifizierte Marell als bésen Hirten. Auf jeden Fall empfand er derart starke Ge-
wissensbisse, dass er sich Erhart im Beichtsakrament offenbarte. Er gab zu, mehr-
mals mit Marrell geschlafen zu haben.*’ Spéiter war dieser Graf Oettingen durch
seine Ehefrau Eleonore von Schénborn nicht nur mit mehreren Firstbischofen
des Reichs verwandt, sondern auch in die Geistererscheinungen auf Schloss Bal-
dern verwickelt.*”®

Unter den vier bekannten Opfern Marells aus der Rhetorik- und Poetikklasse
waren drei aus den angesehensten Adelsgeschlechtern Bayerns, wie der Fugger,
und sogar zwei Verwandte (ephebi) des Bischofs von Augsburg,*’* die Marell
durch grofiziigige Geschenke und bevorzugendes Verhalten in der Schule an sich
gebunden hatte.*”® Vielleicht mag es iiberraschen, dass die Kinder reicher Fami-
lien so offen auf Geldgeschenke reagierten. Anscheinend bekamen sie aber kein
Taschengeld, und so erdffneten ihnen die Summen Marells eine ungewohnte Un-
abhéngigkeit, sich eigene Kleidung oder SiiSigkeiten zu kaufen. Dariiber hinaus
sahen sie ihre Eltern nur selten, so dass sich Marell auch als Ersatzvater inszenie-
ren konnte, der sich durch Gefélligkeiten einschmeichelte. Banholzer vermied an-
fangs eine Befragung der adligen Séhne, um nicht zu viel Larm (strepitum facere)

471 APECES]: 42-5, 2, Epistulae ad Ignatius Peutingen, Brief von Jakob Marell vom 29. Au-
gust 1698, fol. 54. Von einem anderen Fall der Simulierung berichten die Litterae Annuae Provin-
ciae Austriae, ONW: Cod. 12167, fol. 3.

472 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von P. Ignaz Erhart SJ an den Provinzial, vom 22. Septem-
ber 1698, fol. 2-3v; Aussage von Kraft Wilhelm Anton von Oettingen (1684-1751) vom 26. Dezem-
ber 1698, fol. 8.

473 Eine Ubersicht iiber die zahlreichen in mehreren Archiven verstreuten Geistergeschichten
um Schloss Baldern gibt Hartwig Biisemeyer: Die Geister, die er rief: wie ein Kapuzinerménch
die Obrigkeit narrte. Schwébisch Gmiind 2022.

474 Im Schultheaterstiick des Jahres 1698, in dem mindestens drei der Opfer Marells mitspielten,
finden sich unter den adligen Sohnen: Christian Heinrich von Felsenstein, Kaspar Anton von
Hueber, Franz Xaver Eittel Rheding von Biberegg, Josef Ignatius von Dyrrhaim, Maximilian
Maria von Wolfsegg, Josef Anton Pappus von Trazberg, Bernhard Valentin Langenmantel von
Westhaim, Felix Anton von Traz-und Kuenenberg, Georg Anton von Rittersberg, Georg Karl von
Hueber, Johann Ulrich von Panzau, Josef Ferdinand im Hoff von Spielberg, Josef Oktavius von
Panzau, siehe Anonymus: Conradinus Sueviae Dux. Tragoedia. Conradini def$ letzten Schwabi-
schen Hertzogs, Tod [...] Augsburg 1698.

475 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von ]. Banholzer SJ an den Provinzial vom 3. Juli 1698, fol. 4—4v.



114 — 6 Sexualititin der Gesellschaft Jesu

zu machen, denn er fiirchtete, dass es noch weitere Opfer gebe. Zudem trieb ihn
die Sorge um, dass Marell durch die Befragung gewarnt werden oder dass die
Nachricht von einem Misshrauchstiter in der konfessionell gemischten Stadt
Augsburg einen Skandal verursachen konnte. Banholzer interpretierte auch den
plétzlichen Schulwechsel des jungen Grafen Zeil nach Salzburg als direkte Konse-
quenz eines versuchten Missbrauchs durch Marell.*’®

Banholzer war zudem bereits ,einige“ Jahre zuvor in Regensburg aufgefal-
len, dass Marell besonders schéne Jungen (maxime formosos adolescentes) aus
guten Familien als Beichtkinder anlockte oder versuchte, sie anderen Beichtva-
tern mit Geschenken abspenstig zu machen. Obwohl solches Verhalten Verdacht
hétte erregen miussen, entschuldigte sich Banholzer, sich nichts weiter dabei ge-
dacht zu haben.*”” Allerdings beschénigte er mit der Zeitangabe ,vor einigen
Jahren“ das ganze Ausmaf$ des Skandals, da Marell 24 Jahre zuvor fiir die Jahre
1675/76 in Regensburg stationiert war und dort auch die Priesterweihe empfan-
gen hatte. 1678 his 1680 wirkte er dann als Professor in Ellwangen, dann ab 1683
in Augsbhurg als Professor, Provinzkurator und Préses der Marianischen Sodali-
tat, unterbrochen nur von einem anscheinend kurzen Aufenthalt in Miinchen
1685, wo er u.a. Katechet an der Michaelskirche war.*’® Damit ist von einem
Vierteljahrhundert Missbrauch auszugehen, der wohl nach seiner Transferie-
rung in die osterreichische Provinz seine Fortsetzung fand. Von ,einigen Jah-
ren“ konnte also iiberhaupt nicht die Rede sein.

Allerdings sei nun erwiesen, fuhr Banholzer fort, dass der ,Fall dieses Men-
schen® wie eine ,todliche Krankheit“ (lethalis morbus), welche zwar beweinenswert
sei, durch wirksame und vorkehrende Mittel (remedio simul potenti ac provido), be-
handelt werden misse (curandus). Der drastische Vergleich machte auf zweierlei
aufmerksam: Zum einen bestand die Gefahr, dass die Reputation der Gesellschaft
Jesu in Augsburg irreparabel beschadigt wiirde, sollten Nachrichten tiber den Miss-
brauch ,unters Volks kommen* (in vulgus erumpat). Zum anderen flrchtete Ban-
holzer, dass sich ausgelebte Homosexualitit wie eine ,Krankheit“ im Gymnasium
verbreiten konnte. Einer der Schiiler Marells, Rupert von Fugger, hatte bereits ver-
sucht, einen bisher unbeteiligten Kameraden zu verfithren (ad eadem flagitia solli-
citans), und berichtete stolz, dass man bei solchen Handlungen nicht mit Strafen

476 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von J. Banholzer SJ an den Provinzial vom 3. Juli 1698, fol. 4—4v.
477 BayHStA: Jesuiten 338, fol.4—4v. Siehe die Aussage von Anton Rupert Christopherus von Fug-
ger zu Kirchberg und WeifSenhorn vom 26. Dezember 1698, fol. 6; Aussage von Rupert Anton Jo-
seph von Fugger auf Babenhausen vom 26. Dezember 1698, fol. 7.

478 APECES]: Karteikarte Marell, 4547, Priesterweihe am 4. April 1676. Zum Aufenthalt in Miin-
chen siehe ebd., Sign. 41-7, Historia Collegii Monacensis, fol. 28.



6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell S =—— 115

rechnen miisse, da sie Marell selber auch begehe.479 Aufderdem hatten anscheinend
auch andere Studenten untereinander homosexuelle Akte (haec eadem inter se
exercuere) vollzogen, die ihnen ,ihr Beichtvater beigebracht hatte“ (a [...] confessa-
rio didicere).**

Banholzer und Ignatius Erhart unterhielten sich mit einigen Opfern, hielten die
Sache aber sogar vor dem Rektor geheim und vertrauten sie nur dem Provinzial an,
dem sie eine Versetzung (translatione) Marells nahelegten.*®! Dass man trotz der
enormen Vergehen nur eine Versetzung erwog, mag darauf hindeuten, dass Banhol-
zer die Schlussfolgerung, Marell miisse entlassen werden, dem Provinzial tiberlas-
sen wollte. Andererseits dngstigte ihn die Vorstellung, eine Entlassung kénne in
Augshurg einen Skandal ausldsen. In diesem Fall fiirchtete er sogar, dass Marell, der
mit den ,Ketzern gut vertraut“ war, sich zu den Lutheranern fliichten und konver-
tieren konnte.*** Fiir die evangelischen Stéinde wére der Ubertritt des Provinzproku-
rators ein konfessioneller Propagandaerfolg gewesen. Man hétte in diesem Fall die
Anschuldigungen auch nicht 6ffentlich machen konnen, da diese sonst den ganzen
Orden in Verruf gebracht hatten, und wére gezwungen gewesen, magliche publizis-
tische Angriffe Marells auszuhalten.

Ignatius Erhart schrieb dem Provinzial bereits am 22. September 1698. Eines
seiner Beichtkinder habe ihm die Erlaubnis gegeben, die Informationen weiterzu-
reichen, aber seinen Namen nur im Notfall zu nennen. Dass der homosexuelle Ge-
schlechtsverkehr eines 14-jahrigen strafbar sein konnte, weil er sich nicht gewehrt
hatte, musste dem ,whistle blower“ Graf Oettingen bewusst gewesen sein. Vor
allem aber muss die Gefahr des Ehrverlustes, der mit einem Bekanntwerden der
Geschichte verbunden gewesen wiire, auf seiner Seele gelastet haben. Ahnliche Sor-
gen mussten auch die anderen Opfer haben, Graf Anton Rupert Fugger-Kirchberg-
Weienhorn*®® sowie der 15-jdhrige Graf Rupert von Fugger-Babenhausen, mit
dem Marell am héufigsten zusammen war.*®*

479 BayHStA: Jesuiten 338, fol4—4v. Siehe die Aussage von Anton Rupert Christopherus von Fugger
zu Kirchberg und Weiffenhorn vom 26. Dezember 1698, fol. 6; Aussage von Rupert Anton Joseph von
Fugger auf Babenhausen vom 26. Dezember 1698, fol. 7.Lang: Amores Marelli, S. 7-8.Rupert von Fug-
ger und Kraft Wilhelm von Oettingen spielten auch im Schultheaterstiick des Jahres 1698 mit, siehe
Anonymus: Conradinus Sueviae Dux.

480 BayHStA: Jesuiten 338, fol.4—-4v.

481 BayHStA: Jesuiten 338, fol.4-4v; 2-3v. Lang: Amores Marelli, S. 9.

482 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 4-4v: ,Metuimus [...] transfugium ad haereticos moliatur, quibus
alias plus quam optemus familiaris est [...].

483 Dieser lebte von 1683 bis 1746, siehe Sarah Hadry: Neu-Ulm: Der Altlandkreis — Historischer
Atlas von Bayern (HAB). Miinchen 2011, S. 145.

484 Dieser lebte von 1683 bis 1724. BayHStA: Jesuiten 338, siehe die Aussage von Anton Rupert
Christopherus von Fugger zu Kirchberg und Weiflenhorn vom 26. Dezember 1698, fol. 6; Aussage



116 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Die Familie Fugger gehorte nicht nur zu den angesehensten des Reiches, sie
hatte auch auf ihrem guten Namen im fiinfzehnten Jahrhundert ein Bankenimpe-
rium aufgebaut.*® Ein Publikmachen homosexueller Beziehungen in ihrem Famili-
enkreis wére fiir sie ein Desaster gewesen. Aufierdem war Rupert bereits 15 Jahre alt
und damit sexuell voll schuldféhig, hatte also bei einer Gerichtsverhandlung zumin-
dest dem Buchstaben des Gesetzes nach um Leib und Leben fiirchten mussen. Die
unterschiedliche Taxierung der Schuldfahigkeit aufgrund des Alters scheint auch Er-
harts Brief an den Provinzial zugrunde zu liegen. Fiir den 14-jahrigen Oettingen
sprach er namlich von der ,Vereinigung beider Korper® (corporum conjunctionem),
bei der Beschreibung des Falles des Rupert von Fugger aber von vollkommener
Sodomie (perfecta sodomia), allerdings nicht ohne dessen Scham und inneren
Schmerz zu betonen.®® Beide Fugger konnten aber nicht angeben, wie oft der
Missbrauch geschehen war. Sie waren innerlich zu aufgewiihlt und wohl zu oft
missbraucht worden, um eine genaue Zahl zu nennen, so dass von einem lang an-
dauernden Missbrauch auszugehen ist.

Erhart zog es vor, Rupert von Fugger zundchst nicht zu befragen, nicht nur
weil dieser seine urspriingliche Aussage, man habe im Gymnasium wegen homo-
sexueller Akte keine Bestrafung zu fiirchten, zurtickgezogen hatte, sondern auch
aus Angst, seine Geschwatzigkeit konnte den Skandal eskalieren lassen oder Ma-
rell iiber die unternommene Untersuchung warnen.*®’ Erhart gab aber noch
einen weiteren Grund an, namlich das ungeschickte Verhalten des Augsburger
Prifekten. In einem ,dhnlichen Fall“ habe dieser nicht betroffene Schiiler derart
unklug befragt, dass diese durch Konjektur auf die zugrundeliegende Tat schlie-
Ben und dadurch die Jesuiten bei den Augsburger Lutheranern in ein schlechtes
Licht setzen konnten.*®® Allerdings konnte iiber diesen Fall, der in den Akten
sonst nirgends dokumentiert ist, nichts weiter aufgefunden werden. Da aber die
Schuldmter turnusgemafd neu vergeben wurden, muss sich dieser Missbhrauch in
zeitlicher Nahe ereignet haben. Dies wirft auch ein Licht auf die Dunkelziffer sol-

von Rupert Anton Joseph von Fugger auf Babenhausen vom 26. Dezember 1698, fol. 7. Jacob Wil-
helm Imhof: Notitia S. Rom. Germanii Imperii Procerum. [...] historico-heraldico-genealogica [...]
in supplementum operis genealogici Rittershusiani adornatu, editio tertia [...] cui accedit de Pro-
ceribus Aulee Ceesarea mantissa. Stuttgart 1699, lib. 7, c. 3, S. 486.

485 Mark Héberlein: Die Fugger: Geschichte einer Augsburger Familie (1367-1650). Stuttgart
2006.

486 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von P. Ignaz Erhart SJ an den Provinzial, vom 22. September 1698,
fol. 2-3v.

487 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von P. Ignaz Erhart SJ an den Provinzial, vom 22. September 1698,
fol. 2-3v.

488 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 2-3v: ,[...] jam nobis apud haereticos dudum exulceratos [...].¢



6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell S} =— 117

cher Taten: Nur ein Bruchteil hat sich wirklich im Schriftverkehr niedergeschla-
gen und von diesem wurde wiederum nur ein kleiner Prozentsatz tiberliefert!

Um die Zahl der Mitwisser klein zu halten, trug Erhart den beiden Jungen
auf, kein Wort zu irgend jemand sonst tiber die Untersuchung zu sprechen, und
notfalls zu dissimulieren, da sie sich sonst einer Todsiinde schuldig machten.
Anton von Fugger riet er sogar, weiterhin bei Marell zu beichten, was angesichts
seines Misshrauchs des Beichtstuhls mehr als erstaunlich ist. Er verteidigte diesen
Rat mit dem Hinweis, dass nur so ein gréfseres Ungliick verhiitet (ad cavendum
majus malem) werden konne, und dachte dabei weniger an die Straffreiheit Ma-
rells als an eine Befleckung des Ordensrenommees. SchliefSlich hielt er bei einer
Warnung Marells dessen Flucht fiir durchaus méglich.**® Selbst der Rektor des
Kollegs, der nicht einmal den gesamten Fallverlauf kannte, wiinschte sich nichts
sehnlicher als Marell abreisen zu sehen und konnte ihm gegentiber kaum mehr
dissimulierend auftreten.*

Erst in den folgenden Wochen identifizierte Oettingen zwei weitere Opfer,
Franz Xaver Sattler*”! und Johann Georg Bottner, letzterer wiederum ein Adli-
ger.**? Die ambige Warnung P. Karl Haylands bei seinem Weggang aus Augshurg,
er konne keinem jungen Mann raten, Marell als Beichtvater zu wahlen, die Erhart
referierte, muss aber nicht unbedingt als Hinweis gelten, dass eines der Opfer bei
Hayland beichtete und ihm nicht erlaubte, weitere Schritte einzuleiten. Hayland
mag nichts von dem Misshrauch gewusst haben und lediglich auf Marells ausge-
sprochen liberale Moraltheologie angespielt haben. Diese hatte ndmlich Anstof3
erregt, weil er die Jungen lehrte, dass selbst schwerste Sexualvergehen (gravis-
sima scelera) keine Siinde seien, aufser wenn man sich willentlich der Lust hin-
gebe (consensus in voluptatem).**® Erhart identifizierte dies als eine ,dumme,
dem Quietismus dhnliche Lehre* (stultius et quietismo similius).***

Diese als Haresie erklarte Schule der Mystik erkldrte, dass wenn die Seele
eines Menschen vollig in Gott ruhe, er keine Siinde mit seinem Leib begehen
konne. Der Mystiker wurde so von den normativen Verhaltenserwartungen dispen-

489 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 2-3v. Lang: Amores Marelli, S. 17.

490 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von Christoph Oberpeutter vom 26. Dezember 1698, fol. 9. Ebd.,
S. 20.

491 Anonymus: Conradinus Sueviae Dux.

492 Im Theaterstiick des Jahres 1699 wird neben Bottner auch ein Nobilis Franz Xaver Sattler in
der Syntax Major aufgefithrt. Anonymus, Severa parentis in filium Justitia, olim a Meroveo in
Gallia, nunc in Theatro exhibita Augusta Vindelicorum. Augsbhurg 1699.

493 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von P. Ignaz Erhart SJ an den Provinzial, vom 22. Septem-
ber 1698, fol. 2-3v. Zu Karl Hayland (1645-1717) siehe APECES]: Sign. 68-D, 7339.

494 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 2-3v. Lang: Knabenliebschaften, S. 38; Neues genealogisch-
schematisches Reichs- und Staats-Handbuch vor das Jahr 1761. Frankfurt am Main 1761, S. 110.



118 =— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

siert und konnte sich so einen autonomen Handlungsraum erschaffen. Vor allem
seinen spirituellen Anhéngern konnte ein Quietist vorspiegeln, dass Handlungen,
die fiir den normalen Menschen stindhaft waren, in seinem Fall moralisch indiffe-
rent seien, weil er ja nur Instrument des gottlichen Willens sei, dessen ganze Inten-
tion in Gott ruhe. Diese Grundidee fand sich in fast allen dokumentierten Féllen
sexuellen Missbrauchs von Kindern und spirituell Abhéngigen.**®

Die Beweislast war tiberwaltigend, da die Opfer ausfiihrliche Gestdndnisse un-
terzeichneten. Marells Versuche, die Anklage als Liigengebdude und Verschwo-
rung abzutun, scheiterten. Seine zahlreichen Briefe an den Provinzial miissen
leider als verloren gelten. Da der General in einem Brief an die Provinz die Entlas-
sung Marells nahelegte und dieser am 13. Oktober 1698 das Augsburger Kolleg
Richtung Ebersberg verliefs, um von da an nicht wieder in den Unterlagen der Pro-
vinz aufzutauchen, nahm man lange Zeit an, er sei wirklich dimittiert worden. %
Zudem vermerkte der Personalkatalog er sei am 15. November 1698 aus der ober-
deutschen Provinz entlassen worden.**” 1834 aber bemerkte Joseph von Hormayr
in der Bayerischen Staatsbibliothek in Miinchen eine kalligraphische Handschrift
Marells aus dem Jahr 1725, in der er sich als Jesuit bezeichnete. Daher nahmen er
und andere Historiker an, dass die Dimission nie wirklich erfolgt sei.*>® Der Fall
war allerdings komplizierter. Marell wurde durchaus rechtswirksam entlassen,

495 Ohne auch nur die Frage nach dem Realzusammenhang von Quietismus und sexuellem Miss-
brauch zu stellen, deklamiert Claus Arnold die Verfolgung quietistischer Mystiker durch die Inqui-
sition in Rom aufgrund zahlreicher Verdachtsfélle auf sexuellen Misshrauch als ,,typisch repressive
Reaktion, welche ein unkontrolliertes geistliches Leben tiber einen inquisitorischen Topos krimina-
lisieren wollte“ (61). Warum sich Arnold nicht die Mithe gemacht hat, wenigstens ein paar Féllen
archivalisch nachzugehen, um ein informiertes Urteil anstatt eines Bauchgefiihls abzugeben, ist
fiir mich nicht nachvollziehbar. So bleibt sein ,Urteil“ namlich lediglich eine unbegriindete ,Mei-
nung.“ Claus Arnold: Verketzerung von Spiritualitat oder Verfolgung von Missbrauch? Der ,Molino-
sismus“ respektive ,Quietismus® in der Wahrnehmung des Heiligen Offiziums. In: ,Wahre“ und
Hfalsche“ Heiligkeit. Hg. von Hubert Wolf. Berlin 2017, S. 59-70. Ein Blick in die Studien von Weif3,
Jaffary u.a. hatte geniigt, siehe Otto Weifs: Weisungen aus dem Jenseits?: der Einfluss mystizisti-
scher Phidnomene auf Ordens- und Kirchenleitungen im 19. Jahrhundert. Regensburg 2011; Nora
E. Jaffary: False Mystics — Deviant Orthodoxy in Colonial Mexico. Lincoln, London 2004; Frans Ciap-
para: Simulated Sanctity in Seventeenth- and Eighteenth-Century Malta. In: Studies in Church
History 47 (2011), S. 284-294; Anne Jacobson Schutte: Aspiring Saints: Pretense of Holiness, Inquisi-
tion, and Gender in the Republic of Venice, 1618-1750. Baltimore 2001; Cecilia Ferrazzi: Autobiogra-
phy of an Aspiring Saint. Hg. von Anne Jacobson Schutte. Chicago 2007.

496 BCUF: Hs. L 256, Diarium Collegii Augustani, 1698, fol. 221; fol. 204 die Personaliibersicht des
Kollegs.

497 Marell fehlt aber im Verzeichnis der Entlassenen, siehe APECES]: Sign. 43-90, fol. 15; ebd.,
Sign. 68-D, Verz. 4547.

498 Joseph von Hormayr: P. Jakob Marell noch im Jahre 1725 Jesuit. In: Taschenbuch fiir die va-
terldndische Geschichte 5 (1834), S. 219-221.



6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell S =—— 119

trat aber bereits am 19. April 1699 in Wien wieder in die dsterreichische Provinz
ein, wo er in Kaschau am 19. Mérz 1700 nach weniger als einem Jahr Noviziat wie-
derum die Geliibde ablegte.**® Er wirkte in dieser Provinz noch weitere 27 Jahre.
Der Eintrag im Trencséner Novizitatsbuch vermerkte nicht nur die biographischen
Daten und Marells kréftige Gesundheit, sondern auch, dass er bereits zum zweiten
Mal in die Gesellschaft eintrete, nachdem er aus der bayerischen (sic!) Provinz ent-
lassen worden sei. Der Novizenmeister wies ferner auf seine Kenntnis von Latein
und Deutsch, sein Philosophie- und Theologiestudium wie auch den vormaligen
Status als coadjutor spiritualis hin.”*

Der Aufnahme war allerdings ein hemerkenswerter Briefwechsel von Provin-
zial und General Thyrsus Gonzélez de Santalla vorausgegangen. Der General hatte
am 21. Februar 1699 dem osterreichischen Provinzial Albert Mechtl vorgeschlagen,
man moége doch Jakob Marell, ,der kiirzlich wegen einer gewissen Vertrautheit mit
Gymnasiasten“ (propter quandam cum discipulis gymnasii familiaritatem) aus der
Oberdeutschen Provinz entlassen worden war, dort aufnehmen. Diese Beschrei-
bung des Sachverhalts war allerdings hochst zweideutig. Schliefflich konnte man
der Bezeichnung zwar eine sexuelle Konnotation entnehmen, aber durchaus nicht
die Ausmaie des Marellschen Skandals. Der General beschrieb, dass er von Marells
Bittbrief, doch wieder in die Gesellschaft aufgenommen zu werden, tief bewegt sei.
Zwar habe er sein Anliegen lange Zeit abgelehnt, doch nach Marells Versprechen
einer Besserung (emendationem) seines Verhaltens und der Bereitschaft, jegliche
Arbeit und Miihe, die man ihm auferlege, zu erfiillen, wenn er nur sein Leben als
Jesuit in Ungarn beschliefSen konne, empfehle er dessen erneute Aufnahme. Er
schlug daher vor, den Entlassenen als Novizen anzunehmen. Der damit verbun-
dene Ehrverlust fiir einen vormaligen Provinzprokurator war nattirlich massiv,
aber, so Gonzélez, wenn Marell diese Méglichkeit ergreife, konne man auf einen
willigen Geist schliefSen und damit auf ehrliche Reue und Besserung. Ferner gab er
dem Provinzial alle Vollmachten Marell aufzunehmen, so dass dieser nicht um wei-
tere Dispense ansuchen musste.”” Die Erméchtigung des Provinzials war wohl we-
niger ein Zeichen des Vertrauens in ihn, als die geschickte Vermeidung eines
weiteren Briefwechsels, der das Risiko mit sich brachte, dass sich die Zahl der Mit-
wisser und damit auch die Wahrscheinlichkeit des Publikmachens der Wiederauf-
nahme erhdhte.

499 Catalogus generalis, seu, Nomenclator biographicus personarum Provinciae Austriae So-
cietatis Jesu, 1551-1773, Bd. 2. Rom 1988, S. 944.

500 JTMRL: Nomina novitiorum I 1 a, fol. 56. Zu diesem Zeitpunkt gab es keine bayerische Pro-
vinz, wohl aber die Oberdeutsche Provinz.

501 ARSI: Austr. 10, Brief des Generals vom 21. Februar 1699, p. 271.



120 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Der Provinzial scheint von der Idee einer Aufnahme Marells nicht begeistert ge-
wesen zu sein. Denn schon am 10. und 18. April sandte er Briefe nach Rom, die Ma-
rell der Liige beschuldigten.®® Der Inhalt kann allerdings nur aus dem Antwortbrief
des Generals vom 9. Mai 1699 rekonstruiert werden. Es scheint, dass sich Marell auf
dem Weg ins Noviziat als Jesuit ausgegeben hat, was er ja nicht mehr war, und die
Lizenz des Generals fiir den Wiedereintritt falsch dargestellt hat. Ferner habe Marell
in Gesprachen, die dem Provinzial zugetragen wurden, angegeben, der General selbst
habe ihn in die dsterreichische Provinz versetzt. Gonzalez erkliarte nun, dass er
den Provinzial nur dazu ermachtigt habe, ihn aufzunehmen ,sine iactura nominis
nostri,“ ohne die Erlaubnis den General beim Namen zu nennen. Auflerdem
wurde spezifiziert, dass Marell nur in ,Schweigen und an einem entlegenen Ort“
(admittendum in silentio, in loco remoto) zum Noviziat zugelassen wurde, also
unter grosster Geheimhaltung. Es war dem General sichtlich peinlich, dass sich
Marell als versetzter Jesuit ausgab, ja geradezu als Opfer stilisierte, und dabei
auch noch den guten Namen des Generals benutzte, obwohl man ihm die aufSer-
ordentliche Gunst und das unbedingte Stillschweigen eingescharft hatte. Schliefs-
lich versuchte der Orden die Wiederaufnahme Marells so geheim als moglich
halten und hoffte, dass niemand je von seinem Leben in Ungarn erfahren wiirde.
Dennoch konnte es sich der General nicht verkneifen, Marells Verhalten als das
eines ,nicht geniigend ehrenhaften Mannes“ (viri haud satis sinceri) zu bezeich-
nen. Er schien sogar indirekt anzudeuten, dass es vielleicht besser wére, ihn nicht
weiter zu behalten, da ihm nicht zu trauen war: ,Wenn man ihn aber behélt,
wird man weiterhin ein Auge auf sein Leben haben miissen.«**

Warum der Provinzial dennoch an Marell festgehalten hat, ist aus den Akten
nicht erkennbar. Vielleicht aber gibt die strenge Ermahnung des Generals im sel-
ben Brief einen Hinweis: Gonzdlez beméngelte nicht nur die katastrophale finan-
zielle Lage der ungarischen Hauser des Ordens, sondernd drohte einem Rektor
sogar eine Strafe an, da er der die Médngel einer Visitation nie behoben hatte. Er-
bost schrieb der General: ,Visitationen sind fiir die Katz’, wenn ihnen keine Aus-
fithrung folgt.“*®* Vielleicht war in einer derart verfahrenen Situation ein Mann
wie Marell, der sich als guter Verwalter und vor allem als Buchhalter ausgezeich-
net hatte, fiir den Provinzial der Ausweg aus der schwierigen monetiren Lage.>®®

502 ARSI Austr. 10, Brief des Generals vom 9. Mai 1699, p. 290-292.

503 ARSI Austr. 10, Brief des Generals vom 9. Mai 1699, p. 290-291: ,,Si retinendus sit, in eius vita
oportebit oculum habere intentum.“

504 ARSI Austr. 10, p. 292: ,Jaurini pariter oportuisset Rectorem vel puniri, vel certe graviter re-
prehendi ob neglectam executionem eorum, quae a R.V. in priori visitatione ordinata erant. In
cassum sunt visitationes, si nulla fiat executio.“

505 ARSI Austr. 10, p. 291.



6.2 Das Gymnasium in Augsburg und der Fall Jakob Marell S} =—— 121

Sollte dies die Motivation hinter seiner Annahme sein, so muss sie sich aller-
dings erst spater durchgesetzt haben. Denn noch zwei Monate spater, am 27. Juni
1699, wiederholte der General wie unangenehm beriihrt er tiber den unehrlichen
Geist Marells sei (animus minus sincerus), ohne allerdings einen konkreten Anlass
zu nennen. Es scheint daher, dass Marell sich weiterhin als versetzten Jesuiten
ausgab. Daher wies Gonzdlez den Osterreichischen Provinzial an, dem oberdeut-
schen zu schreiben:

Ich wiinsche, der Hochwiirdige Provinzial moge an den Provinzial der Oberdeutschen Pro-
vinz schreiben, um von ihm zu erfahren, ob er der Schande jener Provinz nachgeben solle,
sobald seine Riickkehr in die Gesellschaft dort bekannt geworden ist; denn, wenn sie her-
auskommt, oder dies bereits geschehen ist, dann wird es das Richtige sein, ihn wiederum zu
entlassen.>*

Die Briefe zeigen das Ringen des Generals um einen geeigneten Umgang mit Marell.
Allerdings scheint man sich durch seine Zulassung ins Noviziat in eine Sackgasse
manovriert zu haben. Denn nach einer Entlassung ware der redselige Marell ein
ernst zu nehmendes Risiko fiir das Ansehen des gesamten Ordens, besonders des Ge-
nerals, geworden. SchliefSlich hatte sich dieser fiir seine Wiederaufnahme eingesetzt
und sich téduschen lassen. Nun sollten die Osterreicher fragen, wie die Stimmung in
der Heimatprovinz Marells war und einen Schlachtplan festlegen, wenn das unlieb-
same Geheimnis doch ans Licht der Offentlichkeit kommen sollte.

Marell blieb, und angesichts seiner sogar vom General attestierten Unehrlich-
keit ist davon auszugehen, dass er wohl auch in den vielen Kollegien Osteuropas,
in denen er eingesetzt war, dhnliche Verbrechen wie in Augsburg begangen hat.
Er wurde zwar fast jedes Jahr in ein anderes Kolleg versetzt, vielleicht um die Bil-
dung von Freundschaften zu unterbinden, aber dennoch mit Beichthéren, Predi-
gen und auch Jugendbetreuung beauftragt. So lebte er in Trencsén,*®” Eperjes/
Presov,””® Kaschau, Judenburg, Leoben, Neustadt, Klagenfurt, Steyer, Varazdin
und Zagreb fast immer in der Nihe von Kindern bis zu seinem Tod 1727.°° Der

506 ARSI: Austr. 10, p. 299-300: ,Cupio, scribat R.V. ad Prasidem Germania Superioris, et intelli-
gat ex illo, cedatne in infamiam illius provinciae, postquam in ea divulgatus est illius reditus ad
Societatem; id etenim si vel iam evenit, vel eventurum praevideatur, expedit illum denuo
dimitti.«

507 Vgl. ELTE: Kézirattadr Ab 115, Annuae collegii et domus probationis Trenchiniensis [ab anno
1686 usque 1727].

508 Vgl. ELTE: Kézirattar Ab 90, Historia residentiae Eperiesiensis Soc[ieta]tis Jesu ab anno 1673.
ad annum 1766.

509 Ernst Friedmann: Die Jesuiten und ihr Benehmen gegen geistliche und weltliche Regen-
ten: nebst einigen Zugaben. Grofsenteils aus ihren eigenen Schriften, auch aus andern bewéhr-
ten Geschichtsschreibern dargestellt. Grimma 1825, S. 318-319; Catalogus Austriae S. 944. 1702



122 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Misshrauchstater Jakob Marell konnte demnach fiinf Jahrzehnte nahezu ungehin-
dert sexuellen Missbrauch an Jugendlichen begehen.

Hétten die Eltern seiner Opfer von seinen Taten erfahren, hétten sie ihn, so
war sich der burgundische Lehrer Rupert von Fuggers sicher, ,massacriren las-
sen.“’!? Die Beschidigung des Rufes der Gesellschaft Jesu als Erziehungsorden
wdre enorm gewesen. Vielleicht fiirchtete man auch, dass Marell bei einem Aus-
schluss nicht nur konvertieren, sondern sogar eigene Skandalgeschichten gegen
den Orden publizieren hétte konnen. Als Prokurator hatte er schlieftlich fast un-
eingeschrdankte Aktenkenntnis, vor allem der Finanzen des Ordens. Allerdings re-
agierte der Orden erst auf den ,casus lamentabilis famaeque societatis maxime
exitiosus,“*™* als der Skandal éffentlich zu werden drohte. Zu dieser Einschétzung
kam auch der katholische Aufkldrer Benedikt von Werkmeister. Die Gesellschaft
Jesu habe den Fall nicht bestraft, ,um dem Umgreifen des Lasters Einhalt zu
thun; wohl aber beinahe auf allen Seiten zeigt es sich, dass sie gefiirchtet haben,
die Ehre des Ordens méchte darunter leiden.“*'* Fassungslos iiber die mangelnde
Wachsamkeit des Ordens schrieb Werkmeister:

In einem Orden, welchem die Eltern aller Stdnde ihre S6hne zur Bildung in den guten Sitten
wie in den Wissenschaften anvertrauten, wo junge feurige Magister die Lehrer schoner
Knaben waren, hétten da die Obern nicht besondere Anstalten und scharfe Mafiregeln tref-
fen sollen, dass, sobald man bemerkte, ein Magister oder Beichtvater suche sich besonders
die Anhénglichkeit oder den dftern Umgang schoner Knaben zu verschaffen, ihnen die An-
zeige gebracht werde, um jene Individuen genauer beobachten und jeder Unordnung frithe
genug vorbeugen zu konnen?*

Vielleicht haben lange Jahre Historiker den Fall Marell auch deswegen geringgeach-
tet, weil er sich fast gleichzeitig mit dem Skandal des Jesuiten Jean-Baptist Girard
(1680-1733) in Frankreich ereignete. Girard hatte den Beichtstuhl missbraucht, eine
Frau verfiihrt, geschwéngert und sie dann zur Abtreibung angestiftet.>** Man ver-

bis 1704 war Marell sogar Minister des Kaschauer Kollegiums, siehe Karl A. F. Fischer: Die Ka-
schauer und Tyrnauer Jesuiten-Universitidten im 17. und 18. Jahrhundert. In: Ungarn-Jahrbuch
15 (1987), S. 117-185, hier S. 130-131.

510 BayHStA: Jesuiten 338, Brief von Christoph Oberpeutter vom 26. Dezember 1698, fol. 9.

511 Johann Anton Theiner/Augustin Theiner: Enthtllungen tiber Lehren und Leben der katholi-
schen Geistlichkeit. Sondershausen 1862, S. 45-63; Lang: Amores Marelli; Friedmann: Die Jesui-
ten, S. 318-319. 1822 erschien eine kritische Rezension von Langs Werk, siehe N. N.: Geschichte
der Jesuiten. In: Kritisches Journal der neuesten theologischen Literatur 14 (1822), S. 191-212.

512 Werkmeister: Sendschreiben, S. 9.

513 Ebd, S. 14-15.

514 Mita Choudhury: The Wanton Jesuit and the Wayward Saint: A Tale of Sex, Religion, and
Politics in Eighteenth-Century France. University Park 2015.



6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck = 123

mutete wohl, dass Jesuitenhass die historischen Fakten verzeichnet, entstellt oder
gar erfunden hatte.

6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater
Theoderich Beck

Der wohl prominenteste deutsche Jesuit des siebzehnten Jahrhunderts, der des
massenhaften sexuellen Misshrauchs beschuldigt wurde, war Theoderich/Dietrich
Beck [Bech/Bechaeus/Beckius/Bechei]. Mit 35 Jahren hatte er 1635 in Luzern seine
Profess-Geliibde abgelegt und war damit einer der wenigen ,Voll-Jesuiten.“*" Seit
1638 war er Nachfolger von Athanasius Kircher als Beichtvater des Landgrafen
Friedrich von Hessen (1616-1682).>'® Nach Kirchers Weggang aus Malta im Feb-
ruar 1638, hatte Kardinal Barberini dem jungen Landgrafen, der eben erst zum
Katholizismus konvertiert war, Beck als Ersatz zugewiesen. Dies zeigt, dass er
den hochsten Kreisen der Kurie schon damals kein Unbekannter war. Im folgen-
den Jahr beriet er sogar den Ordensgeneral Mutio Viteleschi tiber die Restruktu-
rierung der Jesuitenkollegien auf Malta, bevor die Johanniterrevolte diese Pldne
durchbrach. Allerdings war Beck, wohl durch seine enge Bindung an den Johanni-
territter und Landgrafen, von den dortigen Ausbriichen des Antijesuitismus nicht
betroffen.>"’

Beck, der ein begabter Mathematiker war und ,wéhrend der Belagerung Frei-
burgs durch die Schweden die Artillerie“ befehligt und sogar ein Buch tber Mi-
litdrarchitektur herausgegeben hatte,>*® passte zum Landgrafen. Dieser war kein
Firstbischof, sondern als Prior der Malteserritter und spéterer Kardinal lediglich
ein geistlicher Furst, der allerdings wie ein weltlicher Prinz lebte.’*® Als sein

515 APECES]: 40-3, 6, fol. 13.

516 Maria Teresa Borner: Nuntius Fabio Chigi (1639 Juni-1644 Marz). Paderbon; Leiden; Boston
2019, S. 9.

517 David F. Allen: Anti-Jesuit Rioting by Knights of St. John during the Malta Carnival of 1639.
In: Archivum Historicum Societatis Jesu 65 (1996), S. 3-30. Beck erscheint bei Buttigieg unter den
Namen , Theodoric Bech,“ siehe Emanuel Buttigieg: Knights, Jesuits, Carnival, and the Inquisition
in seventeenth-century Malta. In: The Historical Journal 55 (2012), H. 3, S. 571-596.

518 Denis De Lucca: Jesuits and Fortifications: The Contribution of the Jesuits to Military Archi-
tecture in the Baroque Age. Leiden; Boston 2012, S. 159.

519 Theodor Kurrus: Die Jesuiten an der Universitat Freiburg i. Br. 1620-1773. Freiburg 1963,
S. 76. Der Name variiert oft: ,Bechei signs himself on different occasions as Theodorico Bechei,
Theodorico Begue, or Theodoricus Bechaeus.” Andrew V. Jones: The Motets of Carissimi. Ann
Arbor 1982, S. 309. Zu Beck siehe etwa Bernhard Duhr: Geschichte der Jesuiten in den Ladndern
deutscher Zunge, Bd. 3. Miinchen-Regenshurg 1921, S. 899-900. Beck scheint ein Schiiler des Je-



124 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Beichtvater residierte Beck die meiste Zeit an dessen Hof, im Schloss des Malte-
ser-Ritterordens in Heitersheim bei Freiburg im Breisgau, und hatte ihm stindig
zur moralischen und spirituellen Beratung zur Verfiigung zu stehen. Zudem war
Beck auch in der europdischen Gesellschaft bestens vernetzt. Nicht umsonst
wurde er vom Wiener Hof beauftragt, als ehemaliger Schiiler des italienischen
Komponisten Giacomo Carissimi den Musiker an die Donau zu holen.**

Die Ermahnungen und Ratschldge eines Hofbeichtvaters sollten das Gewissen
des Herrschers nach katholischer Lehre formen. Vielleicht erachtete man das umso
wichtiger, als Hessen ein mit sechzehn Jahren konvertierter Prinz war und aus po-
litischen Grinden die Kardinalswirde erhalten hatte. Der Orden selbst war stolz
darauf, viele solcher ,Gewissensrate“ an den européischen Hofen und Machtzen-
tren zu besitzen, wo diese direkt oder indirekt der Gesellschaft Jesu von Nutzen
sein konnten. Aufgrund der manchmal exklusiven und unbeschrankten Zugangs-
rechte zu einem Herrscher hatten diese Beichtvater oft mit personlichen Angriffen
und Beschuldigungen zu tun, die von Eifersucht motiviert waren. Allerdings waren
sie aufgrund ihrer rdumlichen Trennung von der Aufsicht eines Vorgesetzten auch
den besonderen Versuchungen des Hofes ausgesetzt, die ein Jesuit, der in einer
Kommunitét lebte, nicht kannte. Darunter fiel nicht nur die Umgebung zahlreicher
Frauen und Ménner mit eher laxen Moralvorstellungen, die einen Hofbeichtvater
gerne als Fursprecher haben wollten, sondern auch unbegrenzte Vollereien und
Trinkgelage, die dem kargen Tisch der Jesuiten fremd waren.>' Bernhard Duhr er-
wéhnte in seiner Geschichte der Jesuiten diese Versuchungen und lief3 sie geradezu
als Entschuldigungsgrund fiir das Verhalten Becks erscheinen. Etwas beschonigend
flihrte er zwar Becks ,schwere Vergehen mit Studenten“ an, sprach dessen geziel-
ten Missbrauch von Minderjahrigen aber nicht aus und vermied auch jeden Ver-
such, dessen Ausmaf schriftstellerisch auszuleuchten.**

Friedrich von Hessen trank tiberméfiig viel und fithrte ein ,Lotterleben.
Daher tiberrascht es nicht, dass schon in den 1640ern auch Geriichte iber Becks

«523

suiten Jakob Rem (gest. 1618) gewesen zu sein, der angeblich Wunder gewirkt hat, siehe Franz
Xaver Kropf: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, Bd. 4. Miinchen 1746,
S. 204.

520 Jones: The Motets of Carissimi, S. 10.

521 Grundlegend dazu Nicole Reinhardt: Voices of Conscience: Royal Confessors and Political
Counsel in Seventeenth-Century Spain and France. Oxford 2016. Zu Beck siehe Kurrus: Jesuiten,
S.76.

522 Duhr: Jesuiten, Bd. 3, S. 899-900.

523 Friedrich Noack: Kardinal Friedrich von Hessen, Grossprior in Heitersheim. In: Zeitschrift
fiir die Geschichte des Oberrheines NF 80 (1928), S. 341-386, hier S. 360. Der 1706 entlassene Pater
Paulus Glettle, der Beichtvater des Kurfiirsten und Erzbischofs von Koln war, wurde beim Ge-
schlechtsakt mit einer Dienerin in der Kiiche gefasst, spater apostasierte er in Belgien, siehe APE-



6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck = 125

ausschweifenden Lebensstil kursierten. Um den Pater auf die rechte Bahn zu fith-
ren, stellte ihm der General daher bereits 1651 einen Gefidhrten an die Seite, der
ihn iiberwachen und auf seinen guten Ruf achten sollte.’** Zudem sollte er ins
Freiburger Kolleg zuriick ziehen, wenn er den Malteserprior nicht auf einer Reise
begleitete. Da Beck dieser Forderung aber nicht nachkam, folgte am 15. Dezember
eine weitere Ermahnung durch den Ordensgeneral. Beck, der zu allem Uberfluss
ein Jesuit mit Profess-Geltibde war, sollte ,zur Norm religisen Lebens zuriickge-
bracht“ werden.””

Erstmals scheint er 1654 auch sexueller Ubergriffe beschuldigt worden zu
sein. Der Provinzial Oberdeutschlands hielt die schriftliche Anklage eines jugend-
lichen Musikers aus Prag, dass Beck ihn unsittlich bertihrt hatte, nicht nur fir
glaubhaft. ,Es ist kein Zweifel moglich,“ kritzelte er. Nicht nur die Art der Denun-
ziation, unter Nennung des eigenen Namens, iberzeugte ihn, sondern auch die
Lebensgeschichte des Jugendlichen (adolescentis). Dieser war selbst in ein Or-
densnoviziat eingetreten, so dass man nicht mit einer Eifersuchtstat, einer Ver-
leumdung aus Rachsucht oder tibler Nachrede rechnen konnte. Schliefilich, so
der Provinzial, miisse man davon ausgehen, dass der Anklager, indem er ein gott-
geweihtes Leben beginne, wahrheitsgemafs iber seine Vergangenheit berichte.
Der Musiker bot ebenso an, einen feierlichen Eid zu schworen. Doch in der Zwi-
schenzeit meldeten sich, wohl aufgrund vorsichtiger Nachforschungen, weitere
Opfer. Zwei von ihnen lebten in Wien, drei in der Gegend Freiburgs. Letztere
waren jugendliche Studenten (adolescentes tres studiosos), die Beck 1651 und 1652
sechs Wochen lang (!) mit ,unsittlichen Berithrungen traktiert und wie Madchen
missbraucht hatte, und sich auch von diesen so missbrauchen lieR.“*2® Der Pro-
vinzial sprach ausdriicklich vom Missbhrauch (abusus) und spezifizierte damit,
dass es nicht bei Berithrungen geblieben war. Allerdings vermied er durch das
»in modum puellarum® den Begriff der Sodomie und zog es dadurch vor, davon

CESJ: Sign. 43-90, fol. 16. Zu Glettle, siehe ebd., Sign. 68-D, Verz. 7705, Geburt 1661, Eintritt 1679,
Profess-Geliibde, Austritt 1706, Tod 1707; vgl. ebd., Sign. 40-3, 6, fol. 21v: ,apostata. Dies bestatigt
Johann F. Peracher: Miles Gloriosus: das ist: P. Joseph Sonnenberg aus der Compaignie der fre-
chen Jesuiten wider unser Reformirte Ziiricherische Kirch und derselben anderes Jubel-Jahr neu
auftrettender Hoher- und Gross-Sprecher. Ziirich 1721, S. 27-28. Vgl. ebenso Bernhard Duhr: Ge-
schichte der Jesuiten in den Lédndern Deutscher Zunge, Bd. 4/2. Freiburg 1928, S. 423-425. Die
Schwester Glettles war die Baronin von Leiblfing, siehe BCUF: L 259/2, fol. 235v.

524 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General Nickel an Provinzial Schorrer vom 20. Mai 1651, fol.
1; Brief von General Nickel an Provinzial Schorrer 2. September 1651, fol. 3.

525 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General Nickel an Provinzial Schorrer vom 15. Dezember
1651, fol. 2.

526 BayHStA: Jesuiten 351, Informatio tiber Theoderich Beck, fol. 4: ,turpibis tactibus et in modo
puellarum foede abusus est et illis se etiam permissit.“



126 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

zu sprechen, dass Beck mit seinen Opfern sexuell verkehrt hatte, wie man es im
heteronormativen Kontext mit einer Frau tat. Dies identifizierte aber Beck als
den aktiv penetrierenden Partner, der den Akt der ,,vollkommenen Sodomie“ voll-
zogen hatte. Zudem hatte er auch sich selbst penetrieren lassen (permissum). Ein
weiteres Opfer war Heinrich Fiesslin, dessen Bericht an den General in Rom 1654
weitergereicht wurde. Er hatte sich in Konstanz einem Jesuiten offenbart:

Als ich in Konstanz war, kam Anfang Marz ein einheimischer Jugendlicher [ingenuus iuve-
nis] zu mir, der bekannte, er sei vor drei Jahren zu gegenseitigen [mutuos] Beriihrungen
von diesem [Beck, U.L.] eingeladen [invitatum] und dazu tberredet [persuasum] worden,
mit diesem wie mit den anderen zu verfahren.””

Anhand der Identifizierung selbst lokaler Opfer musste man davon ausgehen, dass
in allen Wirkungsorten Becks wohl dhnliche Taten begangen worden waren.
Durch seine Stellung als Priester war es ihm ein Leichtes gewesen, katholische Ju-
gendliche vom Geschlechtsverkehr mit ihm zu iiberreden. Das Machtgefille zwi-
schen dem maéchtigen Hofbeichtvater und einfachen Schiilern etabliert seine
Taten auch in der Sphére der sexuellen Gewalt. Besonders delikat war, dass der
Landgraf seit 1652 auch Kardinal war und 1655 sogar an einem Konklave teilnahm.
Als Missbrauchstéter konnte sich Beck aber kaum einen machtigeren Schutzherrn
wiinschen.

Auch Heinrich Fiesslin war Ordensnovize, noch dazu in der Gesellschaft Jesu.
Sein Fall dokumentiert damit, dass Missbrauchsopfer schon im siebzehnten Jahr-
hundert selbst in den Orden ihrer Peiniger eintraten — so wie auch missbrauchte
Kinder im zwanzigsten Jahrhundert Priester wurden.>*® In klarer Schrift und bes-
tem Latein beschrieb er detailliert seinen Leidensweg mit Beck.>* Zusammen mit

527 BayHStA: Jesuiten 351, ebd. fol. 4.

528 Myra L. Hidalgo: Sexual Abuse and the Culture of Catholicism. New York; London 2012; Ste-
phen Bullivant/Giovanni Radhitio Putra Sadewo: Power, Preferment, and Patronage: An Explora-
tory Study of Catholic Bishops and Social Networks. In: Religions 13 (2022), H. 9, S. 851. Fiesslin
wurde 1667 entlassen oder verliefs die Gesellschaft aus eigenem Antrieb, siehe APECES]: Sign. 68-
D, Verz. 7897, unter Fiefllin: Geburt 1635, Eintritt 1653, Austritt am 24. September 1667.

529 BayHStA: Jesuiten 351, Zeugenaussage des Heinrich Fiesslin, undatiert, fol. 9. Das Geburtsda-
tum geht aus den Unterlagen im Jesuitenorden hervor. Daher ist auch etabliert, dass dieser Hein-
rich Fiesslin unmoglich der 1645 an der Universitdt Freiburg eingeschriebene Student gleichen
Namens sein kann, der bereits 1652 den Bacc. A. erhielt, und dass auch der 1643 inskribierte
Georg Theoderich Miller nicht der von Fiesslin genannte Miller sein kann. Siehe Hermann
Meyer: Die Matrikel der Universitat Freiburg von 1460-1656, Bd. 1. Freiburg im Breisgau 1907,
S. 903-904. Ein anderer Georg Theodoricus Miller wurde aber am 14. Januar 1635 in Freiburg ge-
tauft, siehe Datenbank FamilySearch.org, Deutschland, Baden, Erzbistum Freiburg, katholische
Kirchenbiicher, 1678-1930, https://familysearch.org/ark:/61903/1:1:QYBX-2LN2 (16. Januar 2019).


https://familysearch.org/ark:/61903/1:1:QYBX-2LN2

6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck = 127

zwei anderen jugendlichen Studenten (adolescentes studiosos), namlich Johannes
Benz, und Balthasar Kugler, war er 1651 und 1652 von Beck nach Heitersheim geru-
fen worden um dort die Sommerferien zu verbringen. Das Verb ,evocavit“ legt
dabei einen Befehl und keine Einladung nahe. Im Sommer 1651 war Fiesslin gerade
einmal fiinfzehn Jahre alt und sein Klassenkamerad Kugler wohl im selben Alter.>*°
Aber wie konnten sie als Schiiler der oberen Klassen des Jesuitengymnasiums Frei-
burg auch ablehnen, wenn sie der Hofbeichtvater auf das Schloss rief?>*!

Zwei oder drei Tage nach der Ankunft begann Beck bereits damit, sie in den
Schlafzimmern unsittlich zu berithren (impudice tangere) und lief sich auch von
diesen so beriithren, ,an diversen geheimen und nackten Korperteilen, auch an
den Genitalien.“>** Wihrend die Berithrungen taglich erfolgten, kam er manch-
mal auch des Nachts, um mit einem von ihnen Geschlechtsverkehr zu haben.
Wahrend der Ferien ,hat er dreimal (was ich weifd) mit zwei von den Genannten
im selben Bett geschlafen, wo er sie wie Madchen gebrauchte und er von ihnen
so gebraucht wurde [passus].“ Tagsuber prasentierte sich Beck aber als Gewis-
sensrat und zelebrierte die Messe ,,ohne vorige Beichte (was ich weif}) [...] Dies
ging sechs Wochen lang [...] was ich mit eigenen Augen gesehen habe.*** Beck
hat mit einigen der Jungen also gegenseitig Analverkehr vollzogen. Da sie damit
nach damals geltendem Recht mitschuldig geworden waren, mafl man ihren An-
schuldigungen, durch die sie sich schwer belasteten, umso grofiere Glaubwiirdig-
keit zu. Dass Fiesslin die Sakramentsfeier ohne Beichte anfithrt, mag nicht nur
religiosem Entsetzen zuzuschreiben sein, sondern auch juristischer Berechnung.
Denn konnte man Beck nicht fiir seinen Missbhrauch belangen, so sollte er sich
doch wenigstens fir die sakrilegische Messfeier verantworten miissen: Durch
seine mehrmaligen Taten, die mit mindestens drei Féllen vollkommener Sodomie
nicht mehr ignoriert werden konnten, hatte er sich ndmlich die Irregularitat zu-
gezogen und hétte die Messe nicht zelebrieren diirfen. Seine Missachtung dieser
Norm erfillte den Tatbestand des Sakrilegs und konnte strengstens bestraft wer-
den. Fiesslin fuhr fort:

530 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 7897, Geburt am 18. Oktober 1635 in Freiburg i.B., Eintritt 1653,
Austritt 1667.

531 Kugler wie Fiesslin (als Johann Heinrich Fiesslin) in der Physica-Klasse, ebenso erwahnt im
Theaterstiick des Jesuitengymnasiums fiir das Jahr 1652, siehe Buef3-Spiegel in einem Schawspil
vorgehalten. Freiburg 1652. Zu dieser Klasse siehe Paul F. Grendler: Jesuit Schools and Universi-
ties in Europe, 1548-1773: Brill’s Research Perspectives in Jesuit Studies. Leiden; Boston 2018,
S.22-23.

532 BayHStA: Jesuiten 351, fol. 9: ,[...] diversis obscuris partibus corporis denudatis [...] et quidem
membris genitalibus [...].

533 BayHStA: Jesuiten 351, fol. 9.



128 = 6 Sexualitdt in der Gesellschaft Jesu

In Freiburg habe ich dhnliches von Theoderich Miller, einem Studenten, gehort. Er hat mir
erzdhlt, dass er im Jahr zuvor (bevor die drei vorgenannten Jugendlichen dorthin kamen),
seine Ferien in Heitersheim verbracht hat und ihm &hnliche Dinge widerfahren sind. Fast
jede Nacht schlief er mit dem Pater im selben Bett, und der Pater misshrauchte ihn, oder
letzterer lief$ sich von ihm misshrauchen [...] Wahrend des Tages bertihrte er ihn unsittlich
[...] Dasselbe erzdhlten mir auch die zwei S6hne des Jagers zu Heitersheim, die dort mit dem
Pater dhnliches erlitten haben.>*

Da dieser Pater der Gast des Freiburger Kolleg ist, liefd er mich einmal zu sich rufen, wo er
mich unehrenhaft und unsittlich beriihrte [inhoneste et turpiter], meine Hand ergriff und
sie an seinem Geschlechtsteil rieb [partibus sua obscoena admota] bis er ejakulierte [usque
ad pollutionem].>*

Fiesslin und Miller kannten sich wohl vom Theaterspiel am Jesuiten-Kolleg Frei-
burg. 1649 standen sie zusammen auf der Bithne. Obwohl Theoderich Miller dort
als Grammatista in die untersten beiden Gymnasialklassen gehorte und damit ei-
gentlich zwischen zehn und zwdlf Jahre alt sein gewesen sein sollte, bei seinem
Missbrauch 1650 also hochstens dreizehn, ist es wahrscheinlicher anzunehmen,
dass er mit dem 1635 in Freiburg geborenen Georg Theoderich Miller identisch
ist, so dass er wohl 15 Jahre alt war, als Beck in misshrauchte.>*®

Im August 1654 bestétigte der General, die Anklage erhalten zu haben, und
verschliisselte den Namen Becks mit einem Zahlencode. Auch er zweifelte kei-
neswegs an der Echtheit der Anschuldigungen. Wenn man ihn nicht in einen
anderen Orden abschieben kénne, so miisse man sichergehen, dass Beck keine
weiteren Amter im Orden erhalte. Bleibe er, so miisse der Kardinal von Hessen
ihn in einem Kolleg so unter Kontrolle halten, dass er zur ,korrekten Disziplin“
zuriickkehre. Der anscheinend vom Provinzial intendierte Wechsel Becks nach
Spanien wurde vom General rundweg abgelehnt. Dort wiirde einen noch grofie-
ren Skandal verursachen.>’

Doch wie zumeist, dnderten die Problempatres der Provinz ihr Verhalten
eben nicht. Ob Beck seinen Dienstherrn im Friihling 1655 zum Konklave nach
Rom begleitete, ist nicht bekannt. Wenn er es tat, konnte er sich vom Ordensge-

534 Seit 1653 war der Freiburger Johann Martin Schmidlin Wildschiitz in Heitersheim, siehe
GLAK: 229 Nr. 41360.

535 BayHStA: Jesuiten 351, fol. 9.

536 Theodoricus Miller spielte auch im Theaterstiick 1649 mit, wo er als Schiiler der Grammatik-
Klasse erscheint, sieche Anonymus: Ironia vitae humanae [...] in Ioviano. Freiburg im Breisgau 1649.
Er scheint ebenfalls 1635 geboren worden zu sein, siehe Datenbank Familysearch.org, Deutschland,
Baden, Erzbistum Freiburg, katholische Kirchenbiicher, 1678-1930, https://familysearch.org/ark:/
61903/1:1:QYBX-2LN2 (16. Januar 2023).

537 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 15. August 1654, fol. 5. Zu Spanien
siehe auch fol. 8.


https://familysearch.org/ark:/61903/1:1:QYBX-2LN2
https://familysearch.org/ark:/61903/1:1:QYBX-2LN2

6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck = 129

neral durch den Vorwand der Papstwahl fernhalten. Aber schon im Sommer tra-
fen die ndchsten Briefe aus Deutschland ein. Im Juli 1655 sprach General Nickel
vom ,unglaublichem Schmerz“, den ihm diese Nachrichten verursachten. In ihnen
wurde Beck mit neuen Details schwer belastet. Sollte diese ,turpissima infamia,“ so
schrieb der General, an die Offentlichkeit kommen, wiirde der Ruf der Provinz, ja
der gesamten Gesellschaft Jesu (universa nostra Societas) auf das schwerste (ma-
xima) beschéadigt. Der einzige Weg, dies zu verhindern, bestehe, so der General,
darin, Beck vorerst in ,Sicherheitsverwahrung“ zu nehmen (includetur). Dabei sei
aber unbedingt darauf zu achten, dass dies ,ganz geheim*“ (valde secreto) geschehe.
Der Provinzial selbst und alle Mitwisser sollten Beck ,magna dissimulatione“
freundlich einladen und ihn erst dann festnehmen und abfiihren (ubi possit illum
detinere vel alio secure deducere). In Freiburg konne man ihn aus guten Griinden
nicht einsperren.”*® Nicht ohne Grund vermutete man, der Kardinal kénnte auf-
grund der Nahe seines Schlosses seinen geliebten Beichtvater aus der Haft befreien
oder den dortigen Jesuiten Schwierigkeiten bereiten. Schlief}lich war der Prinz als
militarischer Draufgédnger bekannt, dessen Reaktionen unberechenbar schienen.
Beck versuchte allerdings zeitgleich, wie der General als Postskriptum anfligte, in
einigen Briefen sich ,von den Anschuldigungen zu reinigen.“ Da Beck mit seinem
Kardinal sowieso nach Rom komme, widerrief er seinen Befehl zur Einkerkerung,
bis er den Renegaten personlich ermahnt habe.>*

Am 11. September 1655 bestétigte der General den Erhalt neuer Anschuldigun-
gen. In Rom scheint er den deutschen Jesuiten aber nicht getroffen zu haben, weil er
die Rektoren von Augsburg. Luzern, Innsbruck, Hall und Trient anwies, Beck sofort
festzunehmen, sollte er in einem ihrer Kollegien Quartier beziehen.>*® Anscheinend
vermied der ,gefuchste“ Beck von nun an jeden Kontakt mit einem Jesuitenkolleg,
schickte aber dem General zahlreiche Briefe, in denen er seinen Gehorsam ver-
sprach. Vor dem Weihnachtsfest 1656 informierte der General daher Provinzial Vei-
helin, dass sich Beck freiwillig ins Freiburger Kolleg begeben wolle. Dort solle man
ihn mit gespielter Nachstenliebe (dissimulandum ad tempus) behandeln, bis die wei-
teren Schritte seiner Bestrafung feststiinden.”*! Doch ein Jahr spéter rang man im
Orden noch immer mit einem in Freiheit lebenden Beck, den der General stindig
ermahnte, in ein Jesuitenhaus zu ziehen, wo ,unter dem wachsamen Auge eines Su-
periors seine Regelbefolgung sichergestellt ist.>**

538 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 21. August 1655, fol. 6.

539 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 21. August 1655, fol. 6.

540 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 11. September 1655, fol. 7.

541 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 23. Dezember 1656, unfoliiert,
Fragment.

542 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von General G. Nickel vom 10. November 1657, fol. 8.



130 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Als sich Beck 1658 ins Elsass zuriickziehen wollte, verbreitete sich in Rom das
Gerticht, angeblich durch einen ,Prinzen Homburg®, dass Beck verstofien worden
sei. Um dieser Nachricht, einer der wichtigsten deutschen Fiirsten héatte die Jesui-
ten fallen gelassen, wirksam entgegenzutreten, sah man es in der Ordensleitung
in Rom, die eigentlich seit Jahren auf die Abberufung Becks hingearbeitet hatte,
nun fiir das Beste an, den unliebsamen Beichtvater auf seinem Posten zu belas-
sen. Er wurde sogar aufgefordert, 6ffentlich dem Geriicht entgegenzutreten, und
blieb daher an der Seite des Kardinals.>*

Wann immer der Orden Beck aufforderte in ein Kollegium zuriickzukehren,
griff der Kardinal zur Feder, so etwa 1661. Als namlich der 30-jahrige Jesuit Maxi-
mus Ponzon>** nicht wie anbefohlen mit Beck im Kolleg in Konstanz erschien,
sondern ihm in Heitersheim nicht von der Seite wich, erklarte Friedrich von Hes-
sen forsch, er kdnne unmdglich von seinem Beichtvater lassen. Brauche man den
P. Ponzon, dann sollte man Beck einfach anderen Sozius schicken oder beide in
Freiburg leben lassen, ,damit Wir ihn zu unserer Erforderung anhanden haben
und gebrauchen kénnen.“>* Seine Bemerkung, er werde auch weiterhin Mittel
fir den Unterhalt des Freiburger Kollegs bereitstellen, konnte man durchaus
auch als sanfte Drohung verstehen. Sollte der General Beck wirklich abberufen,
hatte dies vielleicht das Ende des Kollegs bedeutet. Im April versuchten es die Je-
suiten erneut, wurden aber wiederum abgeblockt. Man solle doch gleich den Ge-
neral des Ordens um die Erlaubnis fiir Beck angehen, meinte der Kardinal dem
Provinzial gegeniiber. In diesem Falle sollte man ihn aber auch an seine bisheri-
gen Gunsterweise an die Gesellschaft Jesu erinnern.>*® Allerdings verdankte auch
der Landgraf von Hessen Beck viel. Schliefilich hatte sein Beichtvater exzellente
Kontakte zum Kaiserhof in Wien und gierte fiir seinen Génner nach neuen kirch-
lichen Pfriinden, wie etwa den Bischofssitzen von Koln, Liittich, Breslau, Mon-
reale in Sizilien, Toledo, Sevilla in Spanien, Strashourg und sogar den papstlichen
Thron.*"’

1662 schlug der Visitator der oberdeutschen Provinz, Pater Christoph Schorrer,
dem Kardinal in geradezu atemberaubender Dissimulation vor, Beck doch ein ruhi-

543 Kurrus: Jesuiten, S. 76; Elisabeth Schwerdtfeger: Friedrich von Hessen-Darmstadt. Ein Bei-
trag zu seinem Personlichkeitshild anhand der Quellen im Vatikanischen Archiv. In: Archiv fiir
schlesische Kirchengeschichte 41 (1983), S. 165-240.

544 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 5324, Geburt 1631, Eintritt 1653, Tod 1685.

545 BayHStA: Jesuiten 351, Brief Kardinal von Hessen an den Provinzial vom 15. November 1661,
fol. 10-10v.

546 BayHStA: Jesuiten 351, Brief Kardinal von Hessen an den Provinzial vom 26. April 1662, fol. 12.
547 Noack: Kardinal Friedrich von Hessen, Grossprior in Heitersheim, S. 367-369.



6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck == 131

ges Religiosenleben in Konstanz oder Freiburg fithren zu lassen.>*® Selbst der Gene-
ralvikar des Ordens schrieb dem Landgrafen einen dreiseitigen Brief in der Angele-
genheit und machte klar: ,Ich wiinsche daher, dass sich dieser unverziiglich in
einem anderen Kolleg einfindet.“*** Allerdings gab er auch zu, dass diesem Befehl
eine ,sehr schwere Ursache“ (gravissima causa) zugrunde liege, die er aber aus Ge-
wissensgriinden nicht offen anspreche. Durch den prézisen juristischen Terminus
Lgravissima“ musste der Kardinal eigentlich sofort verstehen, dass man Beck eines
schwerwiegenden Vergehens beschuldigte, das mit der Entlassung aus dem Kleriker-
stand geahndet hétte werden konnen, und da er sich wohl Mord und Geldfdlschung
bei Beck nicht vorstellen konnte, blieben vor allem Vergehen gegen die sexuelle
Norm wie Vergewaltigung, ,Sodomie, Ehebruch, etc.*® Ein Riickruf von Beck sei un-
vermeidlich da, so der Generalvikar, er auch fiir die Seele Becks Verantwortung vor
einem hoheren Gericht trage, und sicherstellen miisse, dass er an einem Ort lebt, ,wo
er mehr Integritit in den Sitten lebt und mehr ungeteilte Uberwachung genieRt.*>*

Daher kann ich nicht und will auch nicht dem Heiligen Geist widerstehen [resistere] noch
meinem Gewissen, meinem Amt, meinem Orden oder der unwiderstehlichen [inexsupera-
bili] Vernunft. 5

Anfangs schien sich die Causa Beck langsam zu klaren. Der rebellische Jesuit reiste
ins Kolleg nach Dillingen bei Augsburg, wo er weit aufSerhalb des Einflussbereichs
des Kardinals war. Dennoch war es ihm mdglich, Briefe an seinen ehemaligen
Dienstherrn abzusenden. Beck wolle ,zum religiosen Leben als unser Beichtvater
zurtickkehren [...], wie er mir am 10. Mai aus Dillingen schrieb,“ dréngte der Kardi-
nal.>>® Er benétige dringend dessen Rat in zahlreichen politischen und religidsen
Affaren und wollte ihn deshalb so schnell als méglich wieder an seinem Hof oder
im nahen Freiburg wissen. Wiederum gab der Orden dem Druck des Kardinals
nach, so dass Beck kurz darauf wieder am Hof erschien.

Der Provinzvisitator stellte daher im Jahr darauf zwar fest, dass der Hofbeicht-
vater aus dem Verkehr gezogen werden miisse und in Konstanz Bufie fiir seine Un-
taten tun solle, indem er samstags faste und sich personlich auspeitsche. Allerdings

548 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von Christoph Schorrer an den Kardinal vom 10. Mai 1662, fol. 13.
549 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von Johannes Oliva an Kardinal Hessen vom 3. Juni 1662, fol.
15-16v.

550 Ulrich L. Lehner: Die Entlassung aus dem Klerikerstand in der Frithen Neuzeit. In: Historisches
Jahrbuch (2023).

551 BayHStA: Jesuiten 351, fol. 15v.

552 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von Johannes Oliva aus Rom vom 27. Mai 1662 an Friedrich Kar-
dinal von Hessen vom 3. Juni 1662, fol. 15v.

553 BayHStA: Jesuiten 351, Friedrich Kardinal von Hessen vom 19. Juli 1662, fol. 17-17v.



132 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

war er sich nicht sicher, ob man den Kardinal in diesem Jahr dazu bewegen konnte,
von Beck zu lassen, obwohl seine Entfernung dem Ruf des Kardinals weitaus nutzli-
cher wére, als wenn der Orden ihn einkerkere. Denn der umtriebige Kirchenfiirst
hatte bereits gedroht, dass ihm kein Jesuit mehr unter die Augen treten brauche,
wenn man Beck von seinem Hof abziehe. Generalvikar Oliva war ratlos wie er sich
verhalten sollte. Schlussendlich aber einigte man sich darauf, auf einen Sinneswan-
del des Kardinals hinzuwirken.®* Generalvikar und Provinzial waren aber iiber-
zeugt, dass Becks Lebenswandel nicht mehr von sexuellen Ubergriffen geprigt war.
Vielleicht empfahlen sie daher auch seinem ,Aufseher“ Beck gegeniiber Milde wal-
ten zu lassen, wenn er sich im Kolleg in Freiburg als Gast einfand.>

1663 zeigte sich Generalvikar Oliva erfreut tiber Becks gebessertes Verhalten,
drang aber darauf, dieses weiter zu stabilisieren. Dafiir ,muss er frei vom Cardinal
sein.“>*® Die letzte Bemerkung ist im Original unterstrichen und offenbart das
Drama des Falles. Zwischen Beck und dem Kardinal scheint ein geradezu pathologi-
sches Abhéngigkeitsverhdltnis bestanden zu haben. Dass Oliva um das Seelenheil
seines Jesuiten fiirchtete, sollte er am Malteser-Hof verbleiben, lasst mindestens
zwei Schliisse zu. Zum einen erachtete er wohl den Lebensstil am Hof mit der Erfil-
lung von Becks religiésen Pflichten als unvereinbar. Damit wird klar, dass es dem
Oliva nicht nur darum ging, Beck eine Bufie fiir seine Verbrechen in den 1650er Jah-
ren aufzuerlegen. Was war aber dem Ordensleben derart abtréglich? In den Akten
findet sich zumindest kein Hinweis auf iiberméfligen Alkoholgenuss, der in anderen
Féllen von den Oberen durchaus direkt angesprochen wurde. Waren Kardinal und
Beck etwa einander sexuell oder zumindest romantisch verbunden, oder tibte das
Leben am Hof einen derart schlechten Einfluss auf Beck aus, dass er womdglich
weiterhin seinen sexuellen Begierden nachkam, wenn auch in geheimer Weise?
Eine homosexuelle Liaison zwischen Landgraf und Jesuit wiirde jedenfalls die
enorme Anhénglichkeit Friedrich von Hessens erklaren. Doch der Durchsetzungs-
wille des Generalvikars steigerte sich von Jahr zu Jahr. 1663 schrieb er an den Pro-
vinzial: ,Ich bin bereit, zu seinem Heil zu handeln [...] Wir miissen dieses tun, Euer
Ehrwiirden und ich, miissen dieses fiir sein Seelenheil tun: seines und unseres.“>>’

554 Christoph Schorrer an Oliva vom 3. Mai 1663, und Johannes Oliva an Schorrer vom 31. Mai
1664, bei Déllinger, Reusch: Geschichte der Moralstreitigkeiten in der Romisch-Katholischen Kir-
che, S. 642-644; Ignaz von Dollinger/Franz Heinrich Reusch: Geschichte der Moralstreitigkeiten
in der Rémisch-Katholischen Kirche, Bd. 2. Nordlingen 1889, S. 362—364.

555 Kurrus: Jesuiten, S. 76.

556 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von Johannes Oliva aus Rom vom 2. Juni 1663 an den Provinzial,
fol. 18v-19.

557 BayHStA: Jesuiten 351, Brief von Johannes Oliva aus Rom vom 2. Juni 1663 an den Provinzial,
fol. 18v-19.



6.3 Kardinal Friedrich von Hessen und sein Beichtvater Theoderich Beck === 133

Doch die Trennung war wiederum nur kurz. Obwohl Beck dem Befehl seines
Oberen gehorchte und im September 1663 nach Rottenburg am Neckar abreiste,
schickte er dem Landgrafen einen Brief, weswegen dieser sich am 3. Oktober 1663
wiederum an den Provinzial wandte. Man habe Beck, so schrieb der Kirchenfiirst
wohl ironisch, ,zum Heil und zur Ruhe seiner Seele von meinem Hofe abberufen.“
Allerdings meine er, dass er diese klgsterliche Ruhe auch in Konstanz oder Frei-
burg finden konne. In diesem Falle kénne er ihm dann auch weiterhin als Beichtva-
ter fiir wichtige Angelegenheiten zur Verfiigung stehen.*® Und wiederum kehrte
Beck zurtick. Aus Heitersheim schreibend, erklarte der Jesuit dem Visitator, dass
der Kardinal Brief um Brief schreibe, um seine ,Befreiung® rickgangig zu ma-
chen.> Interessanterweise scheint Beck in diesem Brief derjenige zu sein, der eine
Trennung herbeisehnt. Allerdings wird es sich angesichts der wiederholten Briefe
des Jesuiten an den Kardinal, in denen er frither seinen Unmut iiber die Abberu-
fungen kundtat, wohl um eine Dissimulation handeln.

Auch General Oliva (ab 1664) blieb urspringlich hart. Selbst die zahlreichen
handschriftlichen Briefe des Kardinals, offensichtlich mit physischen Gebrechen
verfasst, verfehlten dieses Mal ihre gewiinschte Wirkung: ,Ich bleibe bestandig
dabei, dies zu verweigern [...] Nichts darf zugestanden werden,“ insistierte der
General gegentiber dem Oberdeutschen Provinzial. Allerdings wolle er den Brie-
fen des Kardinals nicht einfach offen widersprechen (oppugnandum), da er des-
sen Amt Ehrfurcht schulde. ,Doch in diesem Fall wage ich nicht nachzugeben,
denn dann wiirde ich einen unmoralischen Wurm in meinem Herzen bergen. [...]
Wenn er daher fortfahrt, auf die Erlaubnis [zum Bleiben, U.L.] zu dréngen, wird
Euer Ehrwiirden [der Provinzial, U.L.] fortfahren zu verneinen: und auch ich.“%°
Oliva hoffte, nicht gezwungen zu werden (cogendum), anders zu handeln. Die
Sprache des Briefes war ungewohnlich direkt und personlich. Vor allem aber
zeigte sie das personliche Ringen des Ordens, wie mit dem von einem deutschen
Flrsten hochgeschétzten Beichtvater umzugehen war. Schon zehn Tage spéter
schrieb Beck, er sei am Hof aus verschiedenen Griinden derzeit unabkommlich,
hoffe aber in den nachsten acht Tagen nach Freiburg zu reisen.”® Erst am 31. Mai
1664 entschloss sich der General, dem Kardinal, ,der nicht weif, um was er bittet,“
nachzugeben. Er konne schliefdlich nicht den Konigen einiger Staaten nachgeben

558 BayHStA: Jesuiten 351, Brief Friedrich Kardinal von Hessen an den Provinzial vom 3. Oktober
1663, fol. 20-20v.

559 BayHStA: Jesuiten 351, Theoderich Beck an den Provinzial vom 29. Januar 1664, fol.28.

560 BayHStA: Jesuiten 351, Brief des Generals Johannes Oliva aus Rom an den Provinzial vom
15. Mérz 1664, fol. 30.

561 BayHStA: Jesuiten 351, Theoderich Beck an den Provinzial vom 25. Méarz 1664, fol. 33. Ebd.,
Brief Olivas an den Provinzial vom 19. April 1664, fol. 36, auch tiber P. Theodor Ray in Neuburg.



134 — 6 Sexualitat in der Gesellschaft Jesu

und anderen nicht, aufSer er offenbare gute Griinde. Nun sei er dazu gezwungen
(cogi). ,Ich werde ihm einleuchtende Griinde liefern [luculentas], die leicht auch
die hochsten Méanner von der Unehrenhaftigkeit dieses Mannes [Beck, U.L.] iiber-
zeugen wird. Aber in meiner Wertschédtzung fir die Gesellschaft und den Hof des
Kardinals wiinschte ich, dass man ihn von jenem Ort, den er so entehrt hat und
der seine Seele zerstort hat, verbanne.“>%?

Es mag wenig tiberraschen, dass Kardinal von Hessen von den ,einleuchtenden
Grinden“ des Ordensgenerals nicht bewegt wurde, seine Bitte zu iiberdenken. Viel-
leicht wusste er bereits von den Fillen sexueller Ubergriffe und achtete sie gering.
Daher beliefs Oliva Beck als Beichtvater, allerdings mit der Auflage in einem Kolleg
zu wohnen und nur in Begleitung eines Sozius zum Kardinal zu kommen.>* Fraglich
ist, ob sich Beck jemals fiir seine Taten verantworten musste. Noch 1665 flehte der
Landgraf nicht nur den Provinzial, sondern ,die gesamte Gesellschaft Jesu“ an, Beck
mit ,Freimut“ (liberaliter) die notigen Vollmachten auszustellen, dass er ihn fiir eine
wichtige Reise nach Rom als Beichtvater begleiten konne.*** Allerdings bekam er die-
ses Mal eine Absage. Der General habe ihm strengstens (gravissime ac severissime)
verboten, eine solche Lizenz zu erteilen, schrieb der Provinzial.*®® Schlussendlich
scheint er sich aber dartiber hinweggesetzt zu haben, denn der Kardinal lebte seit
1666 in Rom, wo auch Beck am 19. Méarz 1676 starb. Es scheint, dass er bis zu seinem
Lebendende an der Seite des Landgrafen blieb. Erst dann nahm der Kardinal seinen
Bischofsitz Breslau—er war seit 1672 auch Priester—in Besitz. Innerhalb des Ordens
erinnerte man sich an Beck als Verteidiger Freiburgs und begnadeten Politiker, der
von Kardinal Mazarin die Riickgabe eines elsdssischen Kollegs erreicht hatte, aber
auch als einen, der ungerecht ,verleumdet“ wurde (calumniatur) und dazu geschwie-
gen hat %

562 Brief von Johannes Paulus Oliva an Christoph Schorrer vom 31. Mai 1664, bei Déllinger,
Reusch: Geschichte der Moralstreitigkeiten in der Romisch-Katholischen Kirche, S. 364.

563 Duhr: Jesuiten, Bd. 3, S. 900.

564 BayHStA: Jesuiten 546, Brief von Kardinal Hessen an den Provinzial, vom 29. Dezember 1665
aus Heitersheim, fol. 3.

565 BayHStA: Jesuiten 546, Brief von Provinzial Veihelin an den Kardinal vom 16. Januar 1666,
fol. 4.

566 APECES]: Sign. 40--3, 23, nu. 145.



6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam Herler =— 135

6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor
Adam Herler

Die Gesellschaft Jesu fiihrte zahlreiche Gymnasien in den Stddten katholischer
Lander. Die Schiiler waren ihre Schutzbefohlenen, weswegen jeglicher sexuelle,
spirituelle oder physische Misshrauch einen Vertrauensverlust zur Folge hatte,
der ein ganzes Kolleg erschiittern konnte. Ein solcher Fall scheint 1655 im 6ster-
reichischen Feldkirch vorzuliegen. Die Jesuiten hatten das Gymnasium erst kurz
vorher gegriindet und 1653 mit den philosophischen Vorlesungen begonnen. Der
Missbrauch stellte daher ihr gesamtes Projekt unter einen schlechten Stern.

Der 1601 in Altdorf/Schweiz geborene P. Adam Herler,>®” der zuvor auch an
den Kollegien Ingolstadt, Burghausen und Freiburg gelehrt hatte,**® erregte durch
den Missbrauch von Schiilern der Syntax Minor, also einer der untersten Gymna-
sialklassen, Aufsehen. Die Hausoberen berichteten dem Provinzial, dass man
sogar in der Stadt aufgebracht sei — das Verbrechen war demnach der Offentlich-
keit bekannt geworden. Herler hatte mit mehreren seiner gerade erst einmal 13-
jahrigen Schiilern sexuelle Akte vollzogen. Entsprechend der juristischen Taxie-
rung der Zeit wurden auch seine Opfer als Komplizen angesehen: ,Einige meinen
die Tater seien Apostaten, andere sie hatten Héresien gelehrt, wieder andere, [...]
dass sie den Tod verdienen.>®

Der erste Bericht iiber den Fall musste den Provinzial aufgeschreckt haben,
denn Herler war nicht nur ein angesehener Philosophieprofessor, der von 1644 bis
1649 sogar zehn Mal als Dekan der philosophischen Fakultat Freiburg im Breisgau
amtiert hatte, sondern auch ein Jesuit, der die Profess-Geliibde abgelegt hatte.>”
Damit gehorte er in den relativ kleinen Kreis derer, die der Orden als mustergiiltig
ansah. Ludovicus Luz, der Superior der Jesuitenniederlassung Feldkirch, gab zu,
dass er sich ,nie hitte vorstellen konnen,“ dass einer seiner Mitbriider zu solchen
Taten fahig ware. Die Delikte hétten das Potential, das Wohlwollen gegeniiber dem
Orden durch Magistrat und Biirgerschaft véllig zu vernichten.>”* SchlieRlich war

567 APECES]: Sign. 68-D, 7050: Geburt 1601 in Altdorf/Schweiz, Eintritt 1621, Vierte Geliibde, Tod 1672.
568 Ludwig Gemminger: Das alte Ingolstadt. Regensburg 1864, S. 145; Bernhard Duhr: Geschichte
der Jesuiten in den Landern deutscher Zunge, Bd. 2/1. Freiburg 1913, S. 252.

569 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von P. Ludwig L. an Provinzial Spaiser aus Feldkirch vom
2. April 1655, fol. 2.

570 Kurrus: Jesuiten, S. 51-52; Hermann Meyer (Hg.): Die Matrikel der Universitat Freiburg von
1460-1656, Bd. 1. Freiburg im Breisgau 1907, S. 902.

571 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von Ludovicus Luz an Provinzial Georg Spaiser vom 12. Mérz
1655, fol. 4.



136 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

eines der Opfer ein Spross der adligen Familie von Planta-Wildenberg, die den Je-
suiten ein beachtliches Verméchtnis versprochen hatte >’

Ein untauglicher (ineptus) Mann habe eine ,grofSe Verwirrung nach Israel ge-
bracht hatte“ (fecit confusionem in Israel), von der man nur unter Tranen (lacrimis)
berichten kénne.”” Den vollen Namen des Verbrechers aufgrund strengster Geheim-
haltung vermeidend, benutzte Luz in diesem ersten Brief die Abkiirzung ,,P.A.-H.“ fiir
Herler. Die entsprach der tblichen Handhabung. Pater wurde mit P., Frater mit
F. abgekurzt, Magister mit M. Danach folgte der erste Buchstabe des Vornamens, ge-
folgt vom ersten Buchstaben des Nachnamens. Ein Aufsenstehender ohne einen Per-
sonalkatalog des Ordens wére also kaum in der Lage gewesen, den anonymisierten
Téter zu identifizieren. Herler habe, so Luz, zwei Studenten, die sich fiir einen Ein-
tritt in die Gesellschaft Jesu interessiert hatten, getrennt voneinander ,,vollig entklei-
det [denudatos] und in unsittlicher [turpiter] Weise inspiziert.“ Mit letzterem Verb
ist die Betrachtung der Genitalien der Schiiler gemeint. Diese ,Inspizierung“ hat Her-
ler anscheinend oft vollzogen, sogar vorgegeben, sie sei vor einem Eintritt notwen-
dig, da er so ihre sexuelle Widerstandskraft (valetudo) und damit ihre Keuschheit
starke. Mit seiner ,abhartigen Libido“ habe Herler so zwei edle (vero nobilissimos)
Knaben misshraucht, sowohl in seinem Schlafzimmer und sogar auf dem Klassenka-
theder, aber auch aufierhalb der Schule. Manche seiner Opfer, die Luz durchweg
die ,seductos, also die Verfithrten, nannte, gaben an, oft tiglich dieser erniedrigen-
den Behandlung unterworfen worden zu sein.>”*

Zunéchst wollte man Herler nach Augsburg abschieben. Als das nicht ging,
nach Konstanz. Doch auch dies bereitete Probleme. Daher verbreitete man das Ge-
rucht, er sei in ein anderes Kolleg verlegt worden. In Wahrheit aber wurde er bei
den Kapuzinern in Feldkirch in Haft gehalten. Die Geschichte von Herlers Abreise
liefd sich aufrechterhalten, obwohl aufmerksame Biirger anmerkten, dass sie ihn
nie hitten die Stadttore passieren haben sehen.’” Erst nach einigen Wochen
konnte er tatsachlich nach Konstanz gebracht werden. Sobald sich diese Neuigkeit
verbreitete, kamen auch die ersten Studenten, die wegen Herler die Schule verlas-

572 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 6. Zu den von Plantas siehe Bernhard Locher: Das dsterreichische
Feldkirch und seine Jesuitenkollegien ,St. Nikolaus“ und ,Stella Matutina“: héheres Bildungswe-
sen und Baugeschichte im historischen Kontext 1649 bis 1979. Frankfurt am Main; New York 2008
(Mainzer Studien zur neueren Geschichte, Bd. 22), S. 45; 65.

573 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Ludwig Luz an den Provinzial Georg Spaiser vom 12. MAerz
1655, fol. 4.

574 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Ludwig Luz an den Provinzial Georg Spaiser vom 12. Marz 1655,
fol. 4-5. Ein dhnliches Verbot von 1686 wieder eingeschérft in Dillingen, siehe APECES]: Sign.
41-14, 5 Memoralia a Provincialibus post visitationem Collegio Dillingano, fol. 68 vom 5. Novem-
ber 1693; fol. 73 vom 14. April 1713; vom 16. Mérz 1718, fol. 73.

575 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von Ludovicus Luz an den Provinzial vom 11. Juni 1655, fol. 19.



6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam Herler =— 137

sen hatten, wieder zuriick. Sie hatten anscheinend befiirchtet, dass sie bei einem
Verbleib des Paters nicht sicher sein wiirden. Daher sei der Schaden fiir die Gesell-
schaft noch nicht absehbar, schrieb Luz an den Provinzial. Man miisse nun vor
allem verhiiten, dass in der Zukunft ,keine Bestien wie P. Adamus Herler mehr in
der Gesellschaft toleriert wiirden.>’

Die Worte waren mehr als deutlich und machten dem Provinzial klar, dass es
an den Verbrechen nichts zu beschénigen gab. Luz charakterisierte Herler aber
nicht nur als ungebandigtes Tier, das seinen Trieben folgte und fiir jede Gemein-
schaft eine Gefahr darstellte, sondern kritisierte auch indirekt die bisherige Tole-
rierung des Monsters durch die Oberen. Schlieflich habe der ,erbarmenswerte
Sterbliche“ bereits in Konstanz im Ruf gestanden, Schiiler misshraucht zu haben,
und dies sogar seinen Studenten in Feldkirch erzdhlt. Diese Bemerkung lasst auf-
horchen, weil sie darauf hinweist, dass sich Herler offensichtlich als unangreifbar
erachtete und geradezu mit seinen sexuellen Taten prahlte. Daher kann man an-
nehmen, dass auch er, wie Marell, jahrzehntelang Schiiler und Studenten miss-
braucht hat, bevor die Ordensleitung einschritt. Luz schickte dem Provinzial eine
Liste der Feldkircher Opfer, deren Zeugnis er fiir glaubwiirdig hielt.*”” Allerdings
blieb weiter unklar, was man mit dem Triebtéter anfangen sollte. Wiirde er aus
der Gesellschaft entlassen, stiinde nach Luz zu befiirchten, dass er ,exutiatus®,
also ohne Ordenshabit, nur weiter mit solchen Schandtaten fortfahre.’”®

Der Provinzial beantwortete das Schreiben erst zwei Wochen spater, am
14. April 1655. Herler wurde zum Provinzial zitiert, um gegen ihn einen Kriminal-
prozess zu eroffnen. Luz konnte sich aber kaum vorstellen, wie Herler seinen guten
Namen wiederherstellen kénne, da auch aufgefundene Briefe die Taten bestétigten.
Zwar verneinte Herler anfangs den ,unehrenhaften“ Umgang mit den minderjéhri-
gen (minor) Jungen Hafner und David Zoller. Doch nachdem diese von ihren Eltern
untersucht und befragt worden waren, wurde klar, dass es noch weitere Opfer gab.
Auch Zacharias Sturn klagte Herler sexueller Bertithrungen an. Doch der Pater zeigte
sich nach wie vor uneinsichtig. Er sei ein Mensch von seltsamer Kiihnheit (insolens
audacia), der keinen Meineid scheut, um sich zu verteidigen, schrieb Luz.>” ,Die ge-
samte Schule widerspricht allerdings seinem Zeugnis.“*®*® Wie durchtrieben Herler
war, zeigten seine Bemerkungen vor einer Reihe von Studenten, dass das Berithren

576 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von P. Ludovicus Luz an Provinzial Spaiser aus Feldkirch vom
2. April 1655, fol. 2: ,[...] nec eiusmodi bestias in nostra societate tolerari [...].

577 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Ludovicus Luz an den Provinzial vom 23. April 1655, Jesuiten
353, fol. 2.

578 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 2.

579 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von Ludovicus Luz an den Provinzial vom 23. April 1655, fol. 3.
580 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 3.



138 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

der Genitalien (eiusmodi tactus) durch den Lehrer keine Siinde sei, es ferner ,,dem
Lehrer zukomme, sie mit Ruten zu ziichtigen [virgis excipere], und es ihm auch er-
laubt sei, sie mit Beriihrungen sexuell zu stimulieren [tactibus lacessere].“*®! Diese
Legitimierung seines Missbrauchs erboste Luz:

Mir tut dieser schamloseste [impudentissimus] aller Menschen in seiner unglaublichen Arro-
ganz und seinem Hochmut [arrogantia et superbia] leid [...] Noch viel mehr tut mir die keu-
sche Gesellschaft Jesu leid, die er ruchlos befleckt hat.>®*

Allerdings verlor Luz kaum ein Wort tiber das Leid der Opfer, da Herlers Taten in
seinem normativen Erwartungshorizont vor allem die priesterliche Wiirde und
den Ruf der Gesellschaft Jesu beschmutzt hatten. Zudem schien Luz mit der wie-
derkehrenden Beschreibung Herlers als ,miser,“ also erbarmenswert, anzudeu-
ten, der Tater sei vollig unfihig, seine Schuld einzusehen. Damit konnte er aber
auch nicht die Absolution in der Beichte erhalten, denn diese erforderte ja Reue
als Voraussetzung. Daher mussten Luz und der Provinzial also um das Seelenheil
Herlers flirchten. Ohne sakramentale Vergebung war schlief8lich nicht davon aus-
zugehen, dass der Knabenschdnder nach seinem Tod Gott von Angesicht zu Ange-
sicht schauen werde.

Als Beispiel fiir die Uneinsichtigkeit Herlers, fithrte Luz seinen Widerstand
an, sich an das Verbot, Jungen in sein Schlafzimmer zu fithren, zu halten. Der Phi-
losophieprofessor bestritt ja, den Jungen jemals etwas Unmoralisches angetan zu
haben, weswegen er auch dieses Verhalten nicht aufgeben wollte. Zudem brachte
er vor, dass schlieSlich auch P. Caspar Neuhauser seine Schiiler auf sein Schlaf-
zimmer bringe.*®® Mit diesem Argument traf Herler aber tatséchlich einen wun-
den Punkt. Wollte der Superior nadmlich wirklich durchgreifen, musste die Norm
fur jedes Mitglied der Gemeinschaft gelten, nicht nur fir Herler. Allerdings
scheint Luz von den Schlafzimmerbesuchen nicht gewusst zu haben, weswegen
er beschidmt an den Provinzial berichtete: ,Es kann daher sein, dass ich nicht
wei8, was auf den Schlafzimmern hier vor sich geht.“*®* Dieser Satz hatte aber
weitgehende Implikationen, denn er besagte schlieflich, dass die tiber Herler be-
richteten Untaten vielleicht nur die Spitze des Eishergs waren, und das wahre
Ausmaf sexuellen Missbrauchs weitaus grofier sein konnte.

Adam Herlers fein sduberlich und in bestem Latein geschriebener Brief an den
Provinzial vom 5. April 1655 klagte seine Opfer des frechen Meineids an. Keiner
konne doch wohl glauben, was Johannes Berschler, Johannes Planta-Wildenberg

581 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 3. Lacessere bedeutet so viel wie anreizen.

582 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 3.

583 APECES]: 68-D, Verz. 5391, Geburt 1629, Eintritt 1646, Profess-Gelithde , Tod 1699.
584 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 3.



6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam Herler =—— 139

und andere gegen ihn vorbréchten. Diese seien bereits lange vor Herler von ande-
ren Mitschiilern aber nicht von ihm verfiihrt worden.*®® Mit dieser Anschuldigung
gab der Jesuit aber implizit zu, von sexueller Devianz unter seinen Schiilern ge-
wusst aber diese nie dem Superior gemeldet zu haben. Um diese noch weiter zu
diskreditieren, verglich er ihre Anklage mit der gegen P. Johannes Polner vor
einem Jahr, die sich als erfunden herausstellte.*®® Seine Ankldger seien homosexu-
ell, hitten untereinander Geschlechtsverkehr oder masturbierten, aber seien aber
keineswegs von ihm ,Verfiihrte.“ Obwohl die Liste der gegen ihn ,Verschworenen
lang war, versuchte Herler jeden Einzelnen, auch die zahlreichen Adligen, zu desa-
vouieren und ihre Glaubwiirdigkeit zu untergraben. Die Namen der Opfer umfas-
sen Michael Capitl, Philipp Jakob Duelli/Thuelli, David Zoller, Johannes Haffner und
sein Bruder Johannes Jakob Haffner, Johannes Berschler, Franciscus Mayr, Johan-
nes Heinrich Planta von Wildenberg, Johann Stephan Eusebius von Mesner, Zacha-
rias Sturn, Fidelis Sturn, Johannes Damianus von Hummelberg,®®’ Georg Origanus,
Franciscus Feyrstain, Johannes Greber, Franciscus Helbock/Holbock, Johann B. Tatt,
Franciscus Mair, Paulus von Florin, David Zoller,”® Anton Waggin,*® Josua von Bel-
lizarrio, Johannes Franziskus Rassler, Johannes Rudolph von Schauenstein in Eh-
renfels und Wilden, Franz Rudolph von Halden.>® Planta gab sogar an, fast tiglich

585 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Adam Herler an den Provinzial Georg Spaiser vom 5. April 1655,
fol. 6. Die Identifizierung der einzelnen Opfer haben gedruckte Theaterprogramme bzw. fol. 8
ermoglicht, siehe Patrocinium Divi Josephi. Konstanz 1653; S. Jacobus Intercisus Martyr. Ems
1655.

586 APECES]: Sign. 68-D., Verz. 5328, Geburt 1614, Eintritt 1630, Tod 1668.

587 Spéter Domdekan von Chur, siehe Hans Jacob Leu: Allgemeines Helvetisches, Eydgendssi-
sches oder Schweitzerisches Lexicon [...] C bis D. Ziirich 1751, S. 296.

588 Herler beschimpfte Zoller und dessen Vater Vespasian in BayHStA: Jesuiten 353, fol. 29 als
4Ebrius, et e schola profugus bis examinatus est, omnium iudicio Gymnasii pessimus.“ Zur Fami-
lie der Zollers in Hahnenberg siehe Joseph Zosmair: Uber Gut und SchléRchen Hahnenberg. In:
Jahresbericht des Vorarlberger Museum-Vereins (1895), S. 60-64, hier S. 62.

589 Waggin wurde spéter Jesuit und sogar Hofprediger. Er legte auch die Profess-Geliibde ab.
1664 unterrichtete er am Miinchener Wilhelmsgymnasium, siehe BSB: Clm 1551, fol. 108. Siehe
ferner APECES]: Sign. 68-D, Verz. 3562, Geburt 1642, Eintritt 1658, Tod 1698. Vgl. Anton Ludewigg:
Briefe und Akten zur Geschichte des Gymnasiums und des Kollegs der Gesellschaft Jesu zu Feld-
kirch. Jahresbericht des 6ffentlichen Privatgymnasiums an der Stella Matutina zu Feldkirch 1909,
hier S. 141.

590 BayHStA: Jesuiten 353, Undatiertes Depositum von 17 Jungen, fol. 8-9. Ebd., fol. 28 listet Herler
erneut die angeblichen Beziehungen auf und bezeugt, dass sie ihre Taten zugegeben hétten: ,[...] et
ut verbis sua fides constet, Protestor ido Plantam a Paulo Florino affine suo, et Origono Italo scelus
vel doctum, vel exercuisse, Davidem Zoller a frustillo pueri, Stephano de Mesner, lectum ipsius acce-
dente, ac testimonio Ioannis Berschler a Francisco Mair, obvios passim invadente Ioan. Jacobum
Haffner a Tatt; alios ab aliis, quemmod. ultra mihi sunt fassi, et ego, si sit opus, nominatim produ-
cere possum.”



140 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

von Herler misshraucht worden zu sein. Einmal habe er ihm dabei wohl mit einem
Stab oder Zirkel den Bauchnabel verletzt, wahrend von Hummelburg an seinem
Geschlechtsteil verletzt wurde.*! Franz Rudolph von Halden musste neben der Er-
niedrigung nackt ausgezogen zu werden, auch die Kiisse des Paters erdulden (oscu-
lis patitur). Besonders aber musste Franciscus Holbdck leiden, den Herler mehr als
zwanzig Mal in seine Kammer rief. Allerdings wurde keines der zahlreichen Ver-
brechen als Sodomie taxiert, sondern ,lediglich“ als unsittliche Berithrung, die
weitaus weniger scharf geahndet wurde.>*

Es ist nur allzu verstandlich, dass der Jesuitengeneral Goswin Nickel im Mai
1655 den Oberen der Provinz schwere Vorwiirfe machte, durch schuldhafte (culpa-
bilis) Nachlassigkeit (negligentia) die Verbrechen Herlers ermdglicht zu haben. Man
konnte versuchen, meinte der General, den Triebtéter in einen anderen Orden ab-
zuschieben.>® Da Herler nun in der Tat um einen Wechsel zu den Augustinern bat,
setzte der Provinzial eine Pro- und Contra Liste auf, um alle moglichen Aspekte des
Falles abzuwagen. Die Pro-Seite war kurz und begann mit der seltsamen Feststel-
lung, dass Herler keine sexuellen Triebe habe (non habet motus carnis ullos). Ange-
sichts eines Sexualstraftaters ist dies ein erstaunlicher Kommentar. Wahrscheinlich
meinte der Provinzial aber damit, dass Herler mit den Jungen keinen Verkehr ge-
habt und sie auch nicht befriedigt hatte, weil er seine Beriihrungen als abstruse
Frommigkeitsibung ansah. Aufierdem bescheinigte er ihm grofies Wissen in der
Philosophie, fruchtbare Arbeit in einigen Amtern der Gesellschaft, mutigen Einsatz
in Burghausen wahrend der Pest, aber auch, dass ,die Jungen sich méglicherweise
im Rausch gegen ihn verschworen hétten.“ Unter den Contra-Punkten, wurde ver-
merkt, dass er Jungen nicht nur unsittlich betrachtet, sondern auch angefasst hatte,
auch wenn diese ,tactus honesta“ auf keinen Orgasmus aus waren. Aufierdem
habe Herler eine geradezu pathologische Veranlagung, die Geschlechtsteile und
Kérper der Jungen mit Gewalt anzufassen (attrectare).>*

Allerdings schien die Option, Herler ziehen zu lassen, immer unwahrscheinli-
cher zu werden. Denn es kamen nun auch Anschuldigungen aus seinen fritheren
Wirkungskreisen zum Vorschein. Aus Konstanz etwa meldete sich der Kapuzinerno-
vize Christopher Betz, und selbst unter den Jesuitennovizen schien sich das Wissen
um den Tater in ihrer Mitte schnell zu verbreiten. P. Michael Trappentrey aus Kons-
tanz war im Gesprach mit dem Novizen Heinrich Wech im bayerischen Landsberg

591 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 29.

592 BayHStA: Jesuiten 353, Undatiertes Depositum von 17 Jungen, fol. 8-9.

593 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von General Nickel an den Provinzial vom 15. Mai 1655, fol.7.
594 BayHStA: Jesuiten 353, Undatierte Liste, fol. 11.



6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam Herler =—— 141

am Lech auf Herler zu sprechen gekommen.>® Trappentrey fragte daher, ob er Her-
ler kenne, worauf Wech eine dissimulierende Antwort zu geben schien:

Oh jener ist ein sonderbarer [mirabilis] Mensch! Er hat Konstanz wegen [...] [unleserlich]
Dingen, die er mit den Jungen hatte, verlassen. Auf die Nachfrage von P. Michael, was das
denn fiir Dinge waren, fiigte er nichts hinzu als: Dariiber kann ich nicht sprechen.>*

Wech wurde verstdndlicherweise zu einer Stellungnahme aufgefordert, stritt
aber jegliches Wissen von einem unmoralischen Verhalten Herlers ab. Vielmehr
schwérmte er von dessen aufopfernder Hingabe an die studierenden Knaben und
dass er in ihnen die Berufung zum Jesuitenorden geweckt habe.>*’ In der Tat wur-
den einige von Herlers Opfern Priester oder sogar Jesuiten, darunter der oben er-
wéhnte Waggin. Da dieser nur in ,unerlaubter Manier berithrt worden war,
scheint man in ihm in der Gesellschaft Jesu keine ,,Gefahr“ gesehen zu haben. Au-
ferdem war er ja bereits ins Noviziat aufgenommen worden. Auch der 1654 in
den Orden eingetretene Franciscus Prasberg®® war eines der Opfer Herlers. Er
identifizierte noch weitere, ndmlich Franciscus Gugger von Staudach, Nicolaus
Schindele, sowie die ebenfalls im Vorjahr in den Orden eingetretenen Wilhelm
Heinzel und Conrad Pfeil.>*® Anders gelagert war aber der Fall des Opfers Johan-
nes Franciscus Dietrich aus Feldkirch. Der wollte ndmlich nach dem Bekanntwer-
den der Taten Herlers Jesuit werden und gestand obendrein, mit dem Pater auch
gegenseitige Beruhrungen bis zur Ejakulation vollzogen zu haben. Damit stand
die Frage im Raum, ob er vielleicht homosexuell war oder, sollte er in den Orden
aufgenommen werden, zumindest auch andere zur Onanie verfiihren kénnte. Da
man in einer solchen Gemengelage fast immer von letzterem ausging, verbot Pro-
vinzial Veihelin seine Aufnahme.5*°

Die angebliche Unkenntnis Wechs von Herlers Missbhrauch scheint den Pro-
vinzial auch veranlasst zu haben, die Lehrer in Feldkirch eingehend tiber ihre Be-

595 Zu Trappentrey siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz. 3769, Geburt 1610, Eintritt 1652, Profess-
Geliibde , Tod 1686.

596 BayHStA: Jesuiten 353, Briefteil aus Landsberg, undatiert, fol. 14.

597 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von Heinrich Wech, Novize, am 5. Juni 1655 an den Provinzial,
fol. 15.

598 Wohl ein Verwandter des Konstanzer Fiirstbischofs Franz Johann Vogt von Altensumerau
und Prasherg (1611-1689).

599 BayHStA: Jesuiten 353, Befragung der Novizen in Landsberg durch P. Spaiser, fol. 33. Pfeil
wurde spater Missionar in China, sein Todesjahr ist unbekannt, siehe APECES]: Sign. 68-D., Verz.
5439, Geburt 1637, Eintritt 1654. Zu Heinzel, siehe ebd., Verz. 7306, Geburt 1638, Eintritt 1654, Pro-
fess-Geliibde, Tod 1654. Zu Prasberg, siehe ebd., Verz. 5312, Geburt 1636, Eintritt 1654, Tod 1699.
Die Novizen Schindele und Gugger fehlen in der Datenbank des APECES].

600 BayHStA: Jesuiten 353, Beschluss von Provinzial Veihelin vom 15. Juli 1655, s. pag.



142 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

urteilung der Wahrhaftigkeit der siebzehn (!) Ankldger zu befragen. Kaspar Freitag
sagte aus, er sehe keinen Grund, den Jungen nicht zu glauben.®” Auch Lambert
Everhart,* machte deutlich, dass man allen Opfern glauben solle. Schlieflich hat-
ten diese Schiiler P. Herler urspriinglich gemocht und seien in gewisser Weise seine
Mittéter gewesen, auch wenn sie ,unschuldige und verfiihrte, oder vielmehr ange-
stiftete“ Komplizen gewesen seien (innocentes et seducti, vel sollicitati). Everhart
nahm auch den Superior aus der Schusslinie. Dieser stand ndmlich in der Kritik,
durch seine Befragung der Schiiler am Feldkircher Gymnasium das Gerticht tiber
Pater Herler noch weiter verbreitet zu haben. Doch was hétte er anderes tun kon-
nen? Er musste sie befragen, argumentierte Everhart.*® Die fiir den Provinzial viel-
leicht wichtigste Frage war, ob die Gefahr bestand, dass das ganze Ausmaf$ des
Skandals an die Offentlichkeit kommen kénnte. Everhart beruhigte den Provinzial,
dass die Anzahl der Fille geheim war, allerdings nicht die Tat selbst. ,Diese konnte
ich nicht verbergen“ (tegi porro non potuerit).*** Das Ausmaf des Skandals konnte
demnach erfolgreich vertuscht werden.

Der Provinzial war aber auch daran interessiert, ob P. Luz in Feldkirch ver-
antwortlich fiir den regelwidrigen Besuch von Schiilern auf den Schlafzimmern
der Professoren war. Auch in dieser Hinsicht verteidigte ihn Everhart: ,Der
P. Superior hat alle 6ffentlich und privat ermahnt, ja keine Jungen auf die Schlaf-
zimmer zu fithren. Doch P. Adam hielt sich nicht daran.“®°® Nur diejenigen, die
von den Taten Herlers wussten, treffe moralische Schuld, aber keinesfalls den Su-
perior des Hauses oder den Orden, argumentierte Everhard.®%°

Kaum verwundern darf es, dass sich Herler am 25. Juni 1655 liber seine vier-
zehnwdchige Einzelhaft in Feldkirch, Konstanz und Ebersberg, den Mangel an
Wein und guter Kost, beschwerte. Er war sich schliefilich immer noch keiner
Schuld bewusst und sprach vom , Feuer der Infamie,“ das seinen guten Ruf zerstort
habe. Man mdge ihn doch aus dem Geféngnis entlassen und wenn schon nicht als
Professor, so doch als Beichtvater nach Alt6tting senden, oder ihm endlich den
»Blitz der Entlassung® (fulmen dimissionis) zukommen lassen, um in von der uner-
traglichen Situation zu befreien.®”’ Ein paar Wochen spéter verfasste er den néch-

601 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Kaspar Freitag an den Provinzial vom10. Juni 1655, fol. 16. Zu
Freitag siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz. 7964, Geburt 1617, Eintritt 1637, Tod 1682.

602 Zu Everhart siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz. 8357, Geburt 1609, Eintritt 1626, Profess-Geliibde,
Tod 1680.

603 BayHStA: Jesuiten 353, Lambert Everhart SJ an den Provinzial vom 11. Juni 1655, fol. 17.

604 BayHStA: Jesuiten 353, Lambert Everhart SJ an den Provinzial vom 11. Juni 1655, fol. 17.

605 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 17v.

606 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 17v.

607 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Adam Herler an den Provinzial vom 25. Juni 1655, ohne Ortsan-
gabe, fol. 21.



6.4 Der Skandal um den Freiburger Philosophieprofessor Adam Herler =—— 143

sten Aufruf, da ihm der Provinzial nun auch schriftlich ,ewigen Kerker“ angedroht
hatte. Daher bat er, nachdem ihm klar geworden war, dass er in seine alte Wirk-
statte nicht zurickkehren konne, nach Antigua entsandt zu werden. Doch auch die-
ser Bitte gegeniiber zeigte man sich ablehnend.®®® Allerdings scheint man ihn
wegen seiner beharrlichen Verneinung seiner Delikte bereits 1656 nach Altotting
ing Tertiathaus verlegt zu haben. Selbst General Nickel erklarte, dass man ihn ohne
einen Beweis, wie ihn das Gestdndnis darstellte, nicht andauernd im Kerker ein-
sperren konne (non videtur debere includi) oder ihn zu einem Wechsel in einen an-
deren Orden drdngen (urgeri) konne. Anscheinend hoffte er darauf, dass Herler
von sich aus die Dimission wiinschte. Sollte er aber im Orden verbleiben wollen, so
Nickel, dann miisse er streng fiir seine Taten bestraft werden und an einem Ort
verbleiben, wo die anderen Jesuiten vor ihm sicher wiren.’*® 1658 versuchten es
General und Provinzial mehr direkt, Herler wiederum zum Austritt zu bewegen.
Nickel erméchtigte den Provinzial den Entlassungsbrief auszufertigen. Er solle aber
sicher gehen, dass Herler nur in einen Orden mit reguldrer Disziplin eintrete und
keinen Krankenpflege- oder Militdrorden. Vermutlich hatte man Angst, der Dienst
in einem Pflegeorden kénnte sexuelle Ubergriffe erleichtern, und das Leben in
einem militdrischen Orden kénnte zu lax sein.®*® Mit Brille und Schreibmaterial
ausgestattet, verfertigte Herler allerdings einen neuen Bittbrief. Er schien an einem
Austritt nicht mehr interessiert. Vielmehr wiederholte er unbeeindruckt und mit
kalligraphisch exakter Schrift, dass er ,durch die Furcht von drei Jungen vor Ruten-
schldgen und deren Hass“ eines Verbrechens angeklagt wurde, das er nicht began-
gen habe und nun auf eine letzte Chance hoffe, um in Burghausen wirken zu
konnen, das er aus fritheren Jahren kannte.®™ Der Provinzial kam seinem Wunsch
zwar nicht nach, aber er versetzte ihn wiederum, dieses Mal nach Amberg in
der Oberpfalz. Der Grund fiir den Sinneswandel ist aus den Akten aber nicht
ersichtlich. Um 1672 wurde er schliefdlich nach Luzern versetzt, wo er im selben
Jahr verstarb.®**

608 BayHStA: Jesuiten 353, Brief Adam Herler an den Provinzial vom Juli 1655, fol. 23, ohne ge-
naue Datumsangabe, ,e loco carceris, quod [...] Brutscherianum appellatur.“

609 BayHStA: Jesuiten 353, Brieffragment General Nickel vom 1. Dezember 1657, fol. 24. Zur Stati-
onierung in Alt6tting siehe APECES]: Sign. 40-3, 71, fol. 371.

610 BayHStA: Jesuiten 353, Brieffragment General Nickel vom 16. Februar 1658, fol. 25.

611 BayHStA: Jesuiten 353, Undatiertes Libellus“ von Herler, fol. 26v—27. Daher muss man auch
in Burghausen mit mehreren Opfern Herlers rechnen.

612 APECES]: 68-D, 7050. Geboren 1601 in Altdorf/Schweiz, Eintritt 1621, Tod 1672. In Amberg sta-
tioniert erscheint er ebd., Sign. 40-3, 71, fol. 383; 448. Trevor Johnson, Magistrates, Madonnas and
Miracles: The Counter Reformation in the Upper Palatinate. London; New York 2009, S. 140.



144 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Obwohl Herler die Gesellschaft mit unglaublichem Makel beschmutzt hatte
(maculam),®™ ja ihr eine Wunde (vulnus) verursacht hatte, die nicht einmal das Ver-
giefien seines Blutes heilen hétte konnen,® wie Ludovicus Luz schrieb, wurde er
nicht ausgeschlossen. Ein Grund mag sein Status als Jesuit mit Profess-Geliibde ge-
wesen zu sein, ein anderer seine beharrliche Verneinung der Tat, die eine Verurtei-
lung und folglich auch einen Ausschluss mangels anderer Beweise nicht zulieR.*"
Sein Nachruf bescheinigte ihm jedenfalls, er sei nach in der Gesellschaft Jesus ,sel-
tenen Delikten“ gegen die ,Reinheit“ (d.i. die Keuschheit) zu ebendieser zuriickge-
kehrt und sanft entschlafen.®'®

6.5 Das Wilhelmsgymnasium Miinchen und der Fall Franz
Schlegl

Am 22. August 1659 war der 1631 geborene und dufierst beliebte Miinchener Magis-
ter Franz Schlegl von einem Schiiler bei Rektor Veihelin angeklagt worden, ,unkeu-
sche Berithrungen mit mehreren Studenten“ (impudicis tactibus) begangen zu
haben, die sich sowohl in der Schule am Lehrkatheder als auch aufserhalb der
Schule ereignet hatten. Der Junge zog kurz danach seine Anzeige zuriick. Die
Schwere der Anschuldigungen brachte allerdings den Rektor dazu, finf der ,sehr
ehrbaren Jugendlichen® (valde honestos), die der Junge ebenfalls als Opfer bezeich-
net hatte, zu befragen. Als sich dann tatsachlich mehrere Vorwiirfe bestatigten,
hatte Veihelin keinen Zweifel mehr, denn er traute den Jungen keine solch tible
Nachrede zu.®”” Obwohl Veihelin anfangs noch von einer kleinen Anzahl an Opfern
ausging, musste er sich nur neun Tage spater korrigieren. Erschiittert schrieb er
dem Provinzial, dass man von sieben Misshrauchsiiberlebenden ausgehen miisse —
Lalles héchst ehrbare und gute Heranwachsende im Alter von vierzehn Jahren.«®'®
Schlegl verneinte die Taten rundweg.

Da man die Affdre nur geheim halten konnte (tegi), wenn man den Kreis der
Mitwisser moglichst klein hielt, listete Veihelin penibel alle Opfer, die Namen der

613 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 17v.

614 BayHStA: Jesuiten 353, Brief von Ludovicus Luz an den Provinzial vom 11. Juni 1655, fol. 19v.
615 Nach APECES]: Sign. 40-3, 6, fol. 14 hat Herler seine Profess 1638 in Ingolstadt ahgelegt.

616 APECES]: Sign. 40-3, 23 Notitiae breves de defunctis, nu. 166.

617 BayHStA: Jesuiten 317, Schreiben Veihelins an den Provinzial vom 1. September 1659, fol. 1.
Zu Schlegl siehe APECES]: 68-D, Verz 4352, Geburt 1631, Eintritt 1652, Entlassung 1659. Siehe auch
BSB: Clm 1551, vol. 2, fol. 69 (Oktober 1658), fol. 75.

618 BayHStA: Jesuiten 317, Schreiben Servilian Veihelins an den Provinzial Georg Muglinus/Mug-
ling vom 9. September 1659, fol. 3.



6.5 Das Wilhelmsgymnasium Minchen und der Fall Franz Schlegl =—— 145

Eltern und der Jesuiten auf, die Bescheid wussten. Unter letzteren waren Georg
Hoeser, Adam Schirmbeck, der kiinftige Aufseher von Theoderich Beck, Caspar
Neuhauser, der ein Opfer von Matthdus Rehlinger geworden war, wie auch das
Herler-Opfer Conrad Graf. Vor allem der Hoforganist Wendler war aufier sich iiber
die seinem Sohn angetane Entehrung, so dass Neuhauser zu ihm geschickt wurde,
,nicht nur zum Trost,“ sondern auch, um dessen Schweigen in der Offentlichkeit
sicherzustellen (tum solandi [...] tum efficiendi). Dieser versprach denn auch, seine
Notizen zum Fall einzig seine Ehefrau lesen zu lassen.®® Zuallererst miisse aber, so
Veihelin, Schlegl zu geistlichen Ubungen nach Ebersherg geschickt werden, bis man
die Befehle des Provinzials und Generals fiir das weitere Vorgehen habe.®*

Den Anstofs zur Aufdeckung des Misshrauchs machten die Opfer Wolfgang
Simon Wendler,*”! Johannes Benno Feurer,*”* Johannes Peter Brugglacher,®* Jo-
hannes Jakob Hueber, Matthius Philart,®* Johann Maximilian Constante,** Chris-
toph Ferdinand Helm®® und der Hofdienerssohn Philipp Benno Holzhauser.5*’
Beim Verhor gab Brugglacher an, er sei einmal nach der Vesper unter dem Vor-
wand einer Schulaufgabe zum Katheder Schlegls gerufen worden, wo er ihn ,,un-
ehrenhaft vorne [im Genitalbereich, U.L.] mit dem Zirkel beriihrte“ (inhoneste
attactum fuisse anterius).

Diese Bemerkung ist von zweifacher Bedeutung: Zum einen inszenierte sich
Schlegl durch die Benutzung eines Zirkels (per quadrantem) als Lehrer und gab so
der sexuellen Handlung einen schulischen Anstrich. Er setzte damit bewusst
seine Machtstellung ein, um Studenten zu einer intimen Handlung zu zwingen.
Andererseits hat er sich vielleicht durch die Handhabung des Lehrinstruments
auch juristisch absichern wollen, weil er sich in einem Verhér so auf die Position

619 BayHStA: Jesuiten 317, Schreiben Servilian Veihelins an den Provinzial Georg Muglinus/Mug-
ling 16. September 1659, fol. 4.

620 BayHStA: Jesuiten 317, fol. 4.

621 Wendler absolvierte das Gymnasium 1662, siehe: https://www.peterkefes.de/AbsWe.htm
(20. Mai 2023).

622 Feurer absolvierte das Gymnasium 1661, siehe: https://www.peterkefes.de/AbsFe.htm
(20. Mai 2023).

623 Der Pflegerssohn Brugglacher absolvierte das Gymnasium 1662, siehe: https://www.peterke
fes.de/AbsBo.htm (20. Mai 2023).

624 Philart absolvierte das Gymnasium 1661, siehe: https://www.peterkefes.de/AbsPe.htm
(20. Mai 2023).

625 Constante absolvierte das Gymnasium 1661, siehe: https://www.peterkefes.de/AbsC.htm
(20. Mai 2023).

626 Der Sohn des Hofmusikers Helm absolvierte das Gymnasium 1661, siehe: https://www.peter
kefes.de/AbsHe.htm (20. Mai 2023).

627 Holzhauser war der Einzige der Gruppe, der erst 1664 das Gymnasium abschloss, siehe:
https://www.peterkefes.de/AbsHo.htm (20. Mai 2023).


https://www.peterkefes.de/AbsWe.htm
https://www.peterkefes.de/AbsFe.htm
https://www.peterkefes.de/AbsBo.htm
https://www.peterkefes.de/AbsBo.htm
https://www.peterkefes.de/AbsPe.htm
https://www.peterkefes.de/AbsC.htm
https://www.peterkefes.de/AbsHe.htm
https://www.peterkefes.de/AbsHe.htm
https://www.peterkefes.de/AbsHo.htm

146 =—— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

zurtickziehen konnte, dass er das Geschlechtsteil der Schiiler ja nicht mit seinen
Handen beriihrt hatte.®”® Ein anderes Mal erlitt der Schiiler diese Berithrungen,
als er zu einer Nachhilfestunde zum Lehrer kam. Dieses Mal griff die Hand
Schlegls unter das Hemd des Schiilers (intra vestem). Dies bezeugten auch Hueber
und Holzhauser, die ebenso einmal mit dem Zirkel, ein andermal mit den Handen
berithrt worden waren. Hueber war von Schlegl mit dem Zirkel an Beinen und
Gesaf beriihrt und auch vier- oder fiinfmal entkleidet worden.®”® Bei anderer Ge-
legenheit legte der Jesuit seine Hande auf das Gesaf$ des Schiilers und auf dessen
entblofites Geschlechtsteil. Die anderen Schiiler bestatigten dhnliches Verhalten
ihnen gegeniiber. In keinem Fall aber scheint es zum Verkehr oder zur Selbstbe-
friedigung gekommen zu sein.

Als der Rektor seine Ermittlungen abgeschlossen hatte, befragte er am 8. Sep-
tember Schlegl selbst. Zunachst schwieg dieser, sichtlich bewegt und in seelischem
Schmerz (dolore).**® ,Doch als ich ihm die Aussagen des Johann Jakob Hueber vor-
las und ihn fragte ob sie zutréfen [..] fiel er auf die Knie und flehte, dass alles Ge-
sprochene wahr sei.“*! Veihelin gab zu, dass er nie jemand verhért habe, der
solche seelische Verzweiflung ausstrahlte (interno animae statu).5* Schlegl gab an,
keine weiteren Schiiler misshraucht zu haben und bat, ihn wegen der enormen
Verbrechen schwer zu bestrafen, aber nicht aus der Gesellschaft zu verstoRen.5*
Im Oktober erflehte er nicht nur einen Entlassungsbrief, um in Wien weiterstudie-
ren zu konnen, die Ubersendung seiner Manuskripte aus Ebersberg, sondern auch
die Dimission aus der Gesellschaft Jesu. Nach anfanglicher Resistenz, wie es scheint,
hat man ihm einen Entlassungsbrief auch ausgestellt, ohne den er sonst nirgends
Anstellung gefunden hatte.®** Er scheint sich als Schlossgeistlicher verdingt zu
haben bis er 1675 mit Hannibal von Bottoni zum russischen Grofsfiirsten nach Mos-
kau reiste®® und sich 1676 aufgrund seiner Beziehungen zum Deutschen Orden auf
die Pfarrei Glottertal bei Freiburg im Breisgau zuriickzog, wo er 1689 starb.**

628 Dies war schliefllich auch die Verteidigungsposition von Johann Zeltner, siehe BayHStA: Je-
suiten 363, fol. 3v.

629 BayHStA: Jesuiten 317, Undatiertes Verhorprotokoll, fol. 5-6v.

630 BayHStA: Jesuiten 317, Undatiertes Verhorprotokoll, fol. 10.

631 BayHStA: Jesuiten 317, Undatiertes Verhorprotokoll, fol. 10.

632 BayHStA: Jesuiten 317, Undatiertes Verhdrprotokoll, fol. 10.

633 BayHStA: Jesuiten 317, Brief von Franziskus Schlegl vom 29. September 1659, fol.11.

634 BayHStA: Jesuiten 317, Brief von Franziskus Schlegl vom 7. Oktober 1659, fol. 12 und unda-
tiertes Schreiben Schlegls an den Provinzial, fol. 13.

635 Adolphus Lyseck: Relatio eorum quae circa sac. caesareae maiest. ad magnum Moscorum
czarum ab legatos Annibalem Franciscum de Bottoni [...] Salzburg 1676, S. 9.

636 GLAK: Findbuch 229, Nr. 32005, Bild. 21. DOZA: Varia 2656 bzw. 3102.



6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen = 147

6.6 Andere Missbrauchsfalle in Jesuitenschulen

Ein weiterer Fall direkten sexuellen Missbrauchs in einer Syntax Minor ereignete
sich 1664 in Luzern. Die zwei Schiiler Jodokus Piffer und Nicolaus Kloos be-
schwerten sich bei P. Paul Grandinger, dass Magister Johannes Keer® _den einen
oder anderen Schiiler unkeusch beriithrt habe, als sie sich fiir das Schauspiel um-
zogen.“®® Die Anschuldigung kam aber nicht von irgend jemandem. Bei den Pif-
fers handelte es sich namlich um alteingesessenen Schweizer Adel.®* Grandinger
befand sich allerdings nun in der unangenehmen Lage, die Schiiler, die am Thea-
terstiick teilnahmen so zu befragen, dass sie nicht erahnen konnten, welche An-
klage hinter dem Interesse des Superiors stand. Franciscus Mor jedenfalls sagte
aus, dass ihm Jodokus Pfiffer und Johann Ludwig Gerat von den Berithrungen bei
der Anprobe der Kostiime erzahlt hatten.®*” Keer habe dabei den Johann Ludwig
Pfiffer ganz ausgezogen und seinen Unterleib (verenda) entbloRt.5*" Bei letzterem
scheint es sich um den jingeren Bruder des Jodokus Pfiffer gehandelt zu haben.
Den Tathergang bestatigten auch Caspar Huber und Guattro (?) Schumacher, Ren-
wardus Go6ldin und Carl Dollicker. Auflerhalb der Schule soll er auch einigen
Schiiler der oberen Syntax die Genitalien entbl68t haben (verendis denudatis),
was Johannes Feer und Franz Ludwig Ruettiman bestétigten.5*?

Keer wurde am 7. Juli die Moglichkeit gegeben, seine Sichtweise abzugeben.
Er gab zwar zu, zum Zeitpunkt als Jodokus Pfiffer angeblich entkleidet und be-
rithrt wurde, sich in der Schule mit diesem unterhalten zu haben. Allerdings sei
er nicht bei den Kostiimen gewesen, weil er aus gesundheitlichen Griinden in die-
sem Jahr gar nicht mit dem Theaterstiick befasst war. Sein Gesprach mit Pfiffer
hatten auch andere Schiiler und Professoren, die in der Nahe waren, ,mit morali-
scher Gewissheit [moraliter certo]“** mitbekommen. Allerdings war Pfiffer nicht
der einzige, der Keer beschuldigte. Auch Nicolaus Kloos bezichtigte ihn unsittli-
cher Handlungen. Auch auf diese Anklage antwortete er:

637 APECES]: 68-D, Verz. 6812, Geburt 1636, Eintritt 1656, Tod 1705, coadjutor spiritualis. 1669
zum Diakon und Priester geweiht, sieche AEM: AA001/1, FS132.

638 BayHStA: Jesuiten 352, nicht unterschriebener Bericht vom 3. Juli 1664, fol. 1.

639 Gabriel Bucelin: Germania Topo-Chrono-Stemmato-Graphica Sacra Et Profana. In qua Brevi
Compendio Multa distincte explicantur. In Qua Brevi admodum, curioso atque utili compendio,
quae Tomis prioribus desiderari poterant [...] Bd. 4. Ulm 1678, S. 463.

640 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 1.

641 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 1v.

642 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 1v.

643 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 2v vom 7. Juli 1664.



148 =— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Ich habe nie die nackten Geschlechtsteile des Nicolaus Kloos, niemals dann und niemals in
den vorherigen Jahren beriihrt und war niemals mit ihm allein an irgendeinem Ort.®*

Vielmehr ging Keer nun zum Frontalangriff auf die Opfer tiber. Wenn diese wirk-
lich keusch und wahrheitsliebend wéren, dann wiirden keine Liigen berichten,
weil es unméglich sei, in der Schule derart mit einem Schiiler allein zu sein.**®
Die Verteidigung Keers wirkte wohl ein wenig abrupt und direkt, weswegen man
ihn am 12. Juli erneut vernahm. Man konfrontierte ihn mit der Tatsache, dass er
dem Ruf der Gesellschaft schweren Schaden zugefiigt habe (infamandae Societa-
tis) und schlimmste Gefahr fiir seine Seele (gravissimo animae capius periculo)
nur abzuwenden sei, wenn er die Wahrheit bekenne. Keer aber versicherte, er
konne nicht bereuen was er nicht getan habe, und blieb bei seiner Aussage, dass
er verleumdet worden sei.®*® Ein beigegebenes Textblatt berichtete auch von der
Vernehmung des Schiilers Ludwig Cysat aus der Poetikklasse, der nichts Unsittli-
ches zu berichten wusste. Nun schien auch Pfiffer sein Narrativ zu d&ndern und
gab an, dass Keer bei der Anprobe der Gewénder lediglich ,seine rechte Hand auf
die Geschlechtsteile hinbewegt hatte“ (ad partes occultas admoverit).**’ Die Beto-
nung scheint auf dem Verb zu liegen, das eine Hinbewegung anzeigt, aber keine
direkte Beriihrung. Allerdings widersprach Piffers Angabe, dass Keer bei der Klei-
deranprobe anwesend war, immer noch der des Paters. Dessen bestidndiges Ab-
streiten der Tat scheint die Oberen aber schlussendlich tiberzeugt zu haben. Keer
jedenfalls wurde lediglich versetzt. 1668 war er am Minchener Wilhelmsgymna-
sium und 1687 in Augsburg stationiert, 1689 in Konstanz,®*® bevor er 1710 in Miin-
chen starh.**°

Der 1634 in Trient geborene Johannes Miotti/Miottus hatte das Wiener Jesui-
tengymnasium besucht und war 1660 in den Orden eingetreten.5*® Er bekam den
anzuglichen Beinamen ,der Ziungler nicht vom antijesuitischen Ritter von Lang,
sondern tatsichlich von seinen Schiilern.®* Der Superior von Bellinzona, Jacob

644 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 2v vom 7. Juli 1664.

645 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 2v vom 7. Juli 1664.

646 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 2v vom 7. Juli 1664.

647 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 4 vom Juli 1664.

648 APECES]: Sign. 40-3, 46, fol. 14, dort zeitgleich mit Franz Xaver Wagner.

649 Zur Tatigkeit in Augsburg siehe siehe APECES]: Sign. 41-10, 4, Diarium Augsburg, Eintrag fiir
den 9. Oktober 1687, Bild 266. Sein Nachruf, ebd., Sign. 41-6, fol. 885. Zur Stationierung in Miin-
chen siehe ehd., Sign. 40-3, 45 Catalogus personarum 1668, fol. 61.

650 Nicolaus von Avancini: Pietas victrix sive Flavius Constantinus Magnus, de Maxentio ty-
ranno victor: acta Viennae ludis Caesareis augustissimo Romanor. imperatori, Hungariae Bo-
hemiaeque regi Leopoldo [...] Vienna 1659.

651 Lang: Amores Marelli, S. 30.



6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen = 149

Welti, erinnerte im Februar 1667 den Miinchener Rektor Christoph Schorrer an
die vielen Briefe, in denen er Miotti nachhaltig empfohlen hatte. Nun sei aber
etwas tiber Miotti bekannt geworden, was seine Einschdtzung nachhaltig dndere:

Es gibt nun unter unseren deutschen Studenten das Gerticht, besonders unter denen aus
Landsberg, dass der P. Miotti einem Studenten aus Altdorf, der aus einer hochangesehenen
Familie stammt, seine Zunge ein- oder mehrmals in den Mund gesteckt habe [linguam suam
semel aut iterum ori imposuisse], worauf er von den Studenten nurmehr der Ziingler ge-
nannt wurde, was eben bedeutet: der seine Zunge in den Mund eines anderen einfiihrt [lin-
guae in os alterius insertor], wie das Wort schon sagt [...] Der Junge [puer, cui contigisse],
dem dies widerfahren ist, hat es mir selbst bestétigt, dass P. Miotti dies in den vorigen Fe-
rien beim Tor des Klosters [Resid.ae, i.e. Residentiae, U.L.] heimlich hinter den Bdumen ein
oder zweimal getan hat. Von demselben Pater geht das Gerticht um, obwohl ich nicht weifs,
von wem es gestreut wurde, dass er nach Ostern nach Indien gehe.®?

Mehrere Dinge fallen an diesem Bericht auf. Zum einen, dass der Lehrer Miotti vor
diesem Vorfall iiberaus angesehen und anscheinend fiir hohere Amter vorgesehen
war. Zum zweiten, scheinen gerade die jingeren deutschen Jesuiten, die aus dem
Noviziat in Landsberg kamen, entweder etwas gegen Miotti gehabt zu haben oder
verbreiteten aus einem anderen Grund Gertichte tiber ihn. Ein ordensinterner Kon-
flikt zwischen dem italienisch sprechenden Miotti und den Deutschen ist als Hinter-
grund nicht auszuschlieflen. Dass die Studenten ihm bereits den Spitznamen
LZingler“ gegeben haben, muss dem Rektor tibel aufgestofsen sein, da dies die Au-
toritat des Lehrers untergrub, und — ware diese Bezeichnung nach aufien gedrun-
gen — einen Skandal ausgeldst hétte. Anscheinend fiel es dem Superior Welti aber
nicht schwer, das Opfer zu identifizieren, einen Jungen ungenannten Alters, der
das Gerticht des Zungenkusses vollauf bestatigte. Dass Miotti dies aufserhalb des
Eingangs der Residenz, hinter einem Baum getan hatte, zeigte in der Handlungslo-
gik der Zeit seine schlechten Absichten an, denn ansonsten hdtte er ja nichts zu
verbergen. Der Superior war sich nun unsicher, wie er sich zu verhalten habe,
bevor er keine genauen Anweisungen zur Ermahnung vom Provinzial erhalten
hatte.

Trotzdem Welti mit der Aussage des Jungen eigentlich geniigend Handhabe ge-
habt hétte, gegen Miotti vorzugehen, verhorte er auch andere deutsche Studenten.
Sie hassten ihren Lehrer wegen seiner Ubertriebenen Strenge, waren aber auch ei-
fersiichtig auf zwei ihrer Mitstudenten, mit denen der Magister ,zu engen Umgang*
(nimia familiaritate) pflegte. Wie Welti aber aus dem Noviziat in Landsberg erfuhr,
hatte Miotti auch dort bei einigen Studenten (apud multos traduci) versucht, Zun-

652 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Jakob Welti aus Bellinzona vom 10. Februar 1667 an den
Rektor des Kollegs Miinchen Christoph Schorrer, fol. 1.



150 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

genkiisse anzubringen. In den letzten Ferien habe er zudem einen Schiiler des
P. Bernhard Zacconi, den Sohn einer hochst ehrbaren Familie, der es Welti besta-
tigte, mit Kiissen bedacht (oscula esse data), ,,so dass es am Ende so ist, wie es das
Epigramm, das der Bruder des Kommissars schrieb [ausus est frater D. Commissarii
epigramma scribere, quod tradidit P. Carolo hoc disticho], das P. Karl transkribierte:
Den Riicken kratzt er sich, die Lippen der Jungen leckt er. Schame Dich, die reinen
Rosen zu kiissen. [Is scabit a tergo, at puerorum labia lambit. Te pudeat, puris oscula
ferre rosis.]”®* Wenn der Verfasser der Bruder des Landvogts (commissarius) von
Bellinzona war, dann scheint der Skandal bereits ansatzweise in der Stadt bekannt
geworden zu sein. Wo und wie aber brachte er sein Epigramm an? In einem Brief,
den man P. Carolo zubrachte, der es wiederum Welti hinterbrachte? Diese Fragen
scheinen sich nicht beantworten zu lassen, so dass man sich dem Text des Epi-
gramms selbst zuwenden muss. Dessen erster Teil scheint sich tiber Miotti lustig zu
machen. Das Kratzen deutet méglicherweise einerseits auf ein Hautproblem von
Miotti hin, das mit sexueller Unreinheit identifiziert und der Reinheit der Jungen
gegentibergestellt wird. Allerdings schwingt im Epigramm auch die deutsche Rede-
wendung ,Hiite dich vor bosen Katzen, die vorn lecken und hinten kratzen!“ mit.
Die Katze kann klug und geschmeidig sein kann, manchmal aber auch die Manifes-
tation boser Méachte. Gleich einer zweigesichtigen Katze, solle sich der Schuler vor
Miotti in Acht nehmen. Dieser solle sich aber schdamen, mit seinen Kiissen die Jun-
gen, die durch Rosen symbolisiert werden, ihrer Reinheit beraubt zu haben.%* Welti
war sich nach Einholung dieser Informationen jedenfalls sicher, dass der Orden so-
fort eingreifen mtsse:

Ich fiirchte, wenn nichts unternommen wird, werden Studenten abgeschreckt, und uns
steht grofSes Unheil [multum molestiam] bevor. Denn es geht das Gerticht (ich weifs nicht
auf welcher Grundlage es sich verbreitete) bei den Externen um, dass P. Miotti nach Ostern
nach Indien geschickt wird. Ich bitte mir zu raten, was mit Klugheit getan werden kann, um
Unheil vom guten Namen der Gesellschaft abzuhalten.®*®

Miotti legte ein volles Gestdndnis ab. ,Ich klage mich vor dem Herrn Provinzial
an, mich in den Ferien mit Jungen vergangen zu haben: Mein unkluges Trinken

653 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Jakob Welti aus Bellinzona vom 3. Mérz 1667 an den Provin-
zial Veihelin in Augsburg, fol. 2.

654 Zur Interpretation der Redewendung siehe Harry Walter: Hiite dich vor bdsen Katzen, die
vorne lecken und hinten kratzen! (Deutsche Redewendungen mit der Komponente ,Katze“ und
ihre Slawischen Aquivalente). In: Anuari de Filologia. Llengiies i Literatures ModernesLLM
(2011), S. 83-98.

655 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Jakob Welti aus Bellinzona vom 3. Mérz 1667 an den Provin-
zial Veihelin in Augsburg, fol. 2. 1665 ist Miotti ebenfalls in Bellinzona stationiert, sieche APECES]:
APECES]: Sign. 40-3, 71, Catalogus Generalis, fol. 443.



6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen = 151

ist die Ursache dieser blinden Leidenschaft [...] denn ich bin mir in meinem Ge-
wissen keines Ubels [malitiam] bewusst.“®*® Er hatte vielleicht im Rausch Jungen
ein oder ein paarmal gekisst, aber ,, [...] ich habe die Zunge nie — und um das geht
es ja — in den Mund eines Jungen gesteckt, auch weil ich mich nicht daran erin-
nere, und kann mich dessen daher nicht anklagen.®>’ Allerdings schloss er nicht
aus, dass er es vielleicht doch getan habe und sich einfach nicht erinnern kénne.
Damit gab Miotti nur das zu, was straffrei war, ndmlich ein paar einfache Kiisse.
Auflerdem konnte er aufgrund seiner angeblichen Trunkenheit auf mildernde
Umstdnde hoffen. Daher forderte der Provinzial nun Welti auf, Stellung zu neh-
men, ob die Anklage der Schiiler vielleicht aus Neid entstanden war. Der Superior
aber wies dies entschieden ab und stellte sich hinter das Zeugnis seiner Studen-
ten, die nicht ,ex malitiam“ gehandelt hédtten. Zudem gehe aus dem Gestdndnis
Miottis eindeutig hervor, dass dieser einen Heranwachsenden (unum adolescen-
tem) gekusst habe, auch wenn er die Tat des ,Ziingelns“ leugne. Zudem hatte er
selbst diese Moglichkeit eingeraumt, und wiederholte diese Aussage gegentiber
dem Provinzial: ,Es ist moglich, dass ich es getan habe, aber ich kann mich nicht
erinnern.“¢>® Was aus Miotti wurde, ist unklar. Er verschwand jedenfalls aus dem
Kolleg, wurde aber nicht entlassen, sondern als Missionar nach Burma geschickt,
wo er 1681 starh.®

Die Entsendung in die Mission scheint ein oft angewandtes Mittel gewesen zu
sein, Jesuiten, die man nicht entlassen konnte oder wollte, auf den Weg der Tugend
zu bringen. Die Mission war eine ihnen aufgegebenen Bufe.®®® Man glaubte, die
entbehrungsreiche Zeit in der Mission kénne sie zu besseren Menschen machen.
1699 wollte die Oberrheinische Provinz daher Franz Fichtel, nach Malabrien ent-
senden, ,wo er seine Bestdndigkeit unter Beweis stellen konne“ (dum probetur eius-
dem constantia), liefd diesen Plan aber dann doch fallen und entlief ihn lieber aus
dem Wiirzburger Kolleg.®®® Auch der Architektensohn Martin Motsch wurde 1722
in die Mission geschickt, da er ,molestias in Parochiam Neun-Kirchen“ verursacht

656 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Johannes Miotti an Provinzial Veihelin vom 10. Mérz 1667,
fol. 3.

657 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Johannes Miotti an Provinzial Veihelin vom 10. Mérz 1667,
fol. 3.

658 BayHStA: Jesuiten 357, Brief von Welti an Provinzial Veihelin vom 14. April 1667, fol. 4.

659 APECES]: Sign. 68-D Verz. 5851; Sign. 40-3, 71, Catalogus Generalis, fol. 503. Josephus Fejér:
Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, Bd. 3. Rom 1986, S. 305.

660 So etwa auch fiir den bedeutenden Architekten Johannes Bitterich, sieche APECES]: 40-2, 7, fol.
146-147. Der Grund scheint allerdings kein Sexualdelikt, sondern ein Konflikt gewesen zu sein.

661 APECES]: Sign. 40-2, 9, fol. 128-130. Constantia kann einen sexuellen Unterton haben und
bedeutet dann so viel wie Keuschheit. Es kann aber auch die Bestdndigkeit in der Berufung selbst
gemeint sein. Siehe ebd., Sign. 73 Ae 7 Ei, fol. 38, Geburt 1678, Eintritt 1694, Dimission 1699.



152 =— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

hatte, tiber die es aber sonst keine Hinweise gibt. Der Begriff molestias wurde oft
fiir Sexualdelikte verwendet, was auch die harsche Bestrafung durch Entsendung
in die Mission erklaren wiirde. In seinen Briefen vom 25. Juli und 19. Dezember
1722 erwéhnte Motsch jedenfalls den Vorfall vom Friihjahr nicht.5%

Bereits einige Jahre nach Miotti trug sich 1673 im Amberger Kolleg der néchste
Fall zu. Man kann ihn nur indirekt aus dem Bericht des ehemaligen Rektors
P. Marcus Koch rekonstruieren. Die Natur eines Sexualdelikts lasst sich aus der Re-
dewendung ableiten, dass der Minister des Kollegs die ,Jungen tiber ihn vernom-
men hat“ (pueros super eo examinaverat).®® Der Jesuit, iiber den sie befragt
wurden, war der 1626 in Tirol geborene Georg Brandstetter.®®* Koch zeigte sich
»moralisch gewiss“ (moraliter certe), dass die Jungen die Wahrheit bekannten. Be-
sonders betonte er aber, auf Anweisung hochst diskret (diligentissime) vorgegangen
zu sein und alles so weit als moglich verschleiert habe. Daher konnte er sich sicher
sein, dass selbst im Kolleg aufier ihm nur der Pater Minister und der neue Rektor
Bescheid wussten. Dies war in der Handlungslogik der Zeit umso erforderlicher, als
»die Possen [scurrilitates], die er [Brandstetter, U.L.] gestanden hat, eine 6ffentliche
Auspeitschung [publica flagellatione] verdienten“ und den Ruf der Gesellschaft Jesu
schwer beschadigt htten.®®® Vom Pater Minister derart angegangen, bekam Brand-
stetter Angst, begann am ganzen Kérper zu zittern und flehte auf den Knien (geni-
bus) um Barmherzigkeit, da er sich ja in letzter Zeit mit ,MafSigkeit“ (modestia)
benommen habe. Allerdings, so Koch, sollte man dem Mann nicht glauben, denn er
sei auch faul und arbeitsscheu, ja unniitz, und verdiene sofort entlassen zu wer-
den.%6¢ Einige Monate spdter, im November, wurde Brandstetter dann auch wirk-
lich entlassen. Welche Taten er konkret an den Jungen verbrochen hat, lief§ sich
aber nicht eruieren.

Besonders interessant ist die Anklage gegen den 1652 in Landsberg am Lech
geborenen Ignatius von Méndl-Deutenhofen. Er konnte identisch mit dem Autor
einiger Thesen iiber den Triumph des hl. Ignatius aus dem Jahr 1670 sein.®®’ Be-
reits 1672 findet man ihn als Lehrer am Gymnasium Luzern,*®® wo er auch 1676

662 Anton Huonder: Deutsche Jesuitenmissiondre des 17. und 18. Jahrhunderts: ein Beitrag zur
Missionsgeschichte und zur deutschen Biographie. Freiburg 1899, S. 210-211. Der Hinweis auf die
molestias findet sich in APECES]: 40-2, 9, fol. 241-242.

663 BayHStA: Jesuiten 300, Brief von Rektor Marcus Koch den Provinzial vom 13. September 1673,
fol. 1.

664 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 8865, Eintritt 1651, Dimission 11. November 1673.

665 BayHStA: Jesuiten 300, fol. 1.

666 BayHStA: Jesuiten 300, fol. 1v.

667 APECES] Sign. 68-D, Verz. 6130. Geboren 1652 in Landsberg, Eintritt 1670, Dimission 1676,
scholasticus approbatus.

668 APECES]: Sign. 40-3, 71, fol. 487.



6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen == 153

dimittiert wurde, weil er dort einige Schiiler auf dem Katheder missbraucht (stu-
pravit) hatte. Eine Belegstelle gab Heinrich von Lang fiir die letztere Bemerkung
allerdings nicht an. Der einzige Akt, dessen Beschriftung den Namen Méandls er-
wahnt, enthélt jedenfalls keine Dokumente zu ihm.®®® Lang scheint den Tather-
gang aus der Dokumentation zu Pater Victor Wagner (s.u.) erschlossen zu haben.
Dort wurde nadmlich der Missbrauch Wagners mit dem Méndls verglichen. Aber
auch Ignatius Méandl schadete die Dimission nicht. Er wurde Pfarrer im Bistum
Freising, ab etwa 1696 Mitglied des einflussreichen geistlichen Rates und sogar
Stiftsdekan von Altotting.®”® Als Mitglied des Geistlichen Rates war er sogar vor
allem mit der Disziplin und Moral im Klerus betraut. Daher wére eine weiterge-
hende Untersuchung seiner Person und der gegen ihn erhobenen Anschuldigun-
gen von besonderer Wichtigkeit, um zu erfahren, wie er die Straftaten anderer
Kleriker ahndete. Haben die Jesuiten ihn mit einem Entlassungsbrief dimittiert
oder war sich der Fiirstbischof von Freising tiber die Vergangenheit des Mannes
vollauf bewusst?

669 BayHStA: Jesuiten 360. Es fehlen ebenso die Unterlagen zu Joseph Mair und Franz Xaver Wag-
ner. Mandl war 1681 an der Universitat Ingolstadt inskribiert, siehe Johann Nepomuk Mederer: An-
nales Ingolstadiensis Academiae: ab Anno 1672 ad Annum 1772. Pars III. Ingolstadt 1782, S. 41. 1688
wurde er Kanonikus am Stift U.L. Frau in Miinchen, 1696 Mitglied des Geistlichen Rates, dann Stifts-
dekan in Altétting. Die Disziplin verfiel in Altétting unter seiner Regierung aber derart, dass man
sich staatlicher- wie kirchlicherseits seit 1720 bemtihte, ihn zur Resignation zu bewegen. Erst 1724
gab er nach und zog nach Munchen, wo er 1725 starb. Siehe Annelie Hopfenmiiller: Der Geistliche
Rat unter den Kurfiirsten Ferdinand Maria und Max Emanuel von Bayern (1651-1726). Miinchen
1985, S. 206-207. Georg Ferchl: Bayerische Behérden und Beamte, 1550-1804, Bd. 1. Miinchen 1908,
S.479.

670 Die Identitat des aus dem Jesuitenorden ausgetretenen Méandl mit dem spateren Stiftsdekan
muss erschlossen werden, 1) aus der Identitét der Eltern, 2) dem Ort und Jahr der Geburt, 3) den
Recherchen Ferchls (Georg Ferchl: Bayerische Behdrden und Beamte, 1550-1804, Bd. 1. Miinchen
1908, S. 479). Eine explizite Referenz zu seiner Zeit im Orden konnte nirgends verifiziert werden.
Nach AEM: CB044, M930, Seelenbuch Bockh, fol. 1, und AA001/1, FS138 fol. 80; fol. 110v war er
1685-1695 Pfarrer in Bockhart, wo er mit seiner Schwester Ottilia, einem Kaplan, zwei Knechten
und vier Mégden lebte. Zu seinen Eltern siehe ABA: Taufmatrikeln Landsberg Maria Himmel-
fahrt, 1-T, Bild 936 https://data.matricula-online.eu/de/deutschland/augsburg/landsberg-maria-
himmelfahrt/1-T/?pg=220 (20. Mai 2023), Taufe am 28. Januar 1652 als Sohn des Christoph Michael
Méndl und seiner Frau Katharina. Sterbeeintrdge in den Matrikel U.L. Frau in Miinchen (M9327,
Bild 146) und Minchen-St. Peter (M9045, Bild 86). Akten zu seiner Tatigkeit in Altdtting in ABP:
Administrationsarchiv Alt6tting, 755 und 757.


https://data.matricula-online.eu/de/deutschland/augsburg/landsberg-maria-himmelfahrt/1-T/?pg=220
https://data.matricula-online.eu/de/deutschland/augsburg/landsberg-maria-himmelfahrt/1-T/?pg=220

154 — 6 Sexualitat in der Gesellschaft Jesu

Schockiert tiber die Anschuldigungen gegen Victor Wagner, wandte sich der
Luzerner Rektor Franz Schrevogl am 14. Januar 1678 an den Provinzial: ,,Oh was
fiir ein Schinder der unschuldigen Jugend, was fiir ein Schmerz!“®”* Der Magister
der Syntax Major hatte in Luzern 6fter einige seiner Schiiler mitten am Tag zum
Katheder gerufen und mit seinen Handen ihre Geschlechtsteile abgegriffen. Um
die Enormitét des Vergehens und die Unschuld der Jungen zu unterstreichen, be-
zeichnete Schrevogel die elf Opfer als parvulos, als die Kleinen. Besonders drama-
tisch war, dass der 1655 in Solothurn geborene Victor Wagner®’* bereits der
zweite Lehrer am Gymnasium innerhalb weniger Jahre war, der seine Schiiler
missbrauchte. Einer der Schiler, den Wagner nicht auf den Katheder gerufen
hatte, fragte ndmlich einen heruntersteigenden Kameraden, ob sie dort auf dem
Katheder dasselbe mit dem Prazeptor machten, ,was einst der Magister Ignatius
Méindl mit einem Schiiler getrieben habe?“®” Dies war an Eindeutigkeit nicht zu
iberbieten. Nach seinen ersten Geliibden am 15. August 1671 in Landshut, hatten
seine Oberen eigentlich grofie Hoffnungen auf den intelligenten Jesuiten aus der
Schweiz gesetzt, die er nun bitter enttiuschte.’”*

Zudem soll Wagner einigen seiner Schiiler vorgespielt haben, seine Berithrun-
gen seien keine schlimme Siinde, sondern hichstens ein minimales Vergehen. Der
Magister gestand, dass er ,turpis cum ipsis“ gewesen war, also deren Geschlechts-
teile bertihrt hatte, und zogerlich (haesit) auch, dass er mit einigen Analverkehr ge-
habt hatte. Dies wird aus der Stelle des Berichts deutlich, in der beschrieben wird,
wie er als Prafekt nach dem Unterricht in seiner Zelle und an der Pforte mit ausge-
waéhlten Schiilern iiber seine ,grofsen Schéndlichkeiten” sprach, dies aber im Ver-
hér mit eigenen Chiffren verklausulierte. Unter ,Wie schon die Luzerner Madchen
seien,” verbargen sich seine ,Zartlichkeiten® fiir besonders gut aussehende Schiiler,
und unter der Erklarung, ,wie Nachkommen gezeugt werden und [...] die weibliche
Scham erkldrend” der Analverkehr mit ihnen.®” Um den Ruf von Gesellschaft und

671 BayHStA: Jesuiten 338, Brief des Rektors P. Franz Schrevogl an den Provinzial, fol. 1-1v:
,Grandis seductor innoentis juventutis, pro dolor!“ Der Brief befindet sich im Akt tiber Jakob
Marell.

672 APECES]: Sign. 43-90, fol. 13; ebd., Sign. 68-D, Verz. 3537, Eintritt 1670. Lang: Amores Marelli,
S. 31. BSB: Clm 1551, vol. 2, fol. 167 (Oktober 1676) mit dem Vermerk, dass Wagner zusammen mit
Kaspar Méndl fur die Rudimentista Klasse am Wilhelmsgymnasium Miinchen zustdndig war,
bevor er 1677 nach Luzern versetzt wurde.

673 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 1: ,Verbo: unus illorum descendente ex cathedra ausus est inter-
rogare, an non idem quoque cum Praeceptore egerit, quod aliquando discipulo Magister Ignatius
Méndl e Societate dimissus.*

674 APECES]: Sign. 40-3, 6, fol. 18 zu den Geltibden.

675 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 1-1v: ,Interea Praefectus post scholas et ad portam in Collegio
turpissima cum ipsis locutus fuit et cum uno quidem, quam pulchrae sint Lucernenses puellae,



6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen === 155

Lehrpersonal, aber auch den der Eltern, wie etwa des Schultheis von Luzern, zu
schiitzen, musste in der Angelegenheit dufierst diskret vorgegangen werden. Ein
Vater hatte seinen Sohn bereits aus der Schule abgezogen und konnte vom Rektor
nur mit grofSter Mithe zum Schweigen bewegt werden. Zudem wurde Kklar, dass
Wagner in Miinchen Schiiler ebenso oft (frequentasse) missbraucht hatte. Es drohte
daher also ein Skandal ungeahnten Ausmafies. Daher zog der Rektor Wagner kei-
neswegs vom Schuldienst ab, da dies in seinen Augen die Gertichte bestatigt hétte.
Vielmehr wurde er nur angewiesen, niemanden mehr zum Katheder zu rufen und
mit keinem Schiiler allein zu sprechen. Wagner selbst beschrieb der Rektor als un-
endlich eitel (vanus vanissimus) und in seiner Reue wenig iiberzeugend. Anstatt
Trénen der Reue zu vergiefRen, verspreche er ,mit trockenen Augen* (siccis [...] ocu-
lis), jede Strafe anzunehmen. Der Rektor wog also wie bei einem Ponitenten im
Beichtstuhl ab, ob die gezeigte Reue echt und aufrichtig war, kam aber bei Wagner
aufgrund des Fehlens der Trénen zu einem negativen Urteil. Daher bat er den Pro-
vinzial, das Kolleg bald von der ,der Gefahr,“ die Wagner darstellte, zu befreien
(periculo ne dimissione liberatus), da man ansonsten mit weiteren Sexualdelikten
rechnen miisse. Zudem, so der Rektor, konnten bei einem Verbleib im Orden die
Eltern vielleicht nicht mehr beim Schweigen gehalten werden. Es sei ja bereits ,,mo-
ralisch unwahrscheinlich® (moraliter enim non possibile), dass selbst alle miss-
brauchten Jungen schweigen wiirden, um ihre Ehre und die der Gesellschaft zu
schiitzen.*”®

Wagner bat dennoch darum, im Orden verbleiben zu duirfen, und beschrieb
sich zwar als vom Weg abgekommenes Schaf oder noch ,besser noch als reiffenden
Wolf“ (rapax lupus), zeigte aber keine Einsicht, dass er auch nach den Maf$staben
der Zeit seine Vertrauensstellung als Lehrer missbraucht und sich an den Jungen
vergangen hatte. Lediglich die Schande, die er dem Orden bereitet hatte, gestand
er.®”” Sein rhetorisch iiberzogenes Angebot, jede Strafe, auch die Todesstrafe, als
Stihne anzunehmen, kombinierte er mit dem Ausruf, aufSerhalb der Gesellschaft
Jesu niemals zur himmlischen Seligkeit zu gelangen, sowie dem Versprechen, zu
Ehren des hl. Franz Xaver ,einen Bussgiirtel [cicilium] zu tragen, um mir in der
Standhaftigkeit zu helfen.“6”® Allerdings waren weder Provinzial noch General von
seiner Verteidigung beeindruckt, so dass er nahezu postwendend entlassen werden

cum alio vero, quo modo proles generentur, quem en in finem eidem muliebria explicavit.” Fiir
die Deutung dieser schwierigen Stelle danke ich herzlich Herrn StD Alfons Huber, Straubing.

676 BayHStA: Jesuiten 338, fol. 1-1v.

677 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 1, Brief von Victor Wagner SJ aus Luzern an den Provinzial vom
21. Januar 1678.

678 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 1. Dies war mit einem besonderen Versprechen der Keuschheit
verbunden.



156 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

konnte und nicht im Orden verblieb, wie Karl Heinrich von Lang gemutmafst
hatte.®”

Doch die Dimission war auch fiir Wagner kein Karriereende.%®® Vielmehr
konnte er, aus einer der vornehmsten Solothurner Familien stammend, den Dok-
torgrad der Theologie erwerben. Bereits am 19. August 1680, also weniger als zwei
Jahre nach seiner Dimission, wurde er vom Solothurner Rat als Nachfolger des Ka-
nonikus Hieronymus Stebler zum Chorherrn der Kathedrale St. Ursen gewéhlt.
Vielleicht héatten die Chorherren Wagner selbst nicht fiir ihn gestimmt, aber die
Rechtslage sah vor, dass fir in ungeraden Monaten verstorbene Kanoniker der Rat
der Stadt das Besetzungsrecht hatte. In diesem war Viktor Wagners Vater, Hans
Georg Wagner, aber der amtierende Schultheif, d.h. Stadtvorsteher, so dass von
dessen Protektionismus auszugehen ist. Der Eintrag im Protokoll des St. Ursener
Kollegiatstifts, Victor Wagner sei ein ,Mann grofien Glaubens und grofier Gelehr-
samkeit“ (vir magnae spei et doctrinae), Uberging so interessanterweise, ob inten-
diert oder nicht, den moralischen Charakter des kiinftigen Domherrn.®®' Wagner
wurde sogar noch die Wiirde eines apostolischen Protonotars und eines Ritters
vom Goldenen Sporn zuerkannt, bevor er 1706 verstarh.®®*

Nicht exakt zuzuordnen ist hingegen eine anonymisierte ,informatio“ aus der
Zeit um 1685, die unmittelbar nach den Akten zum Fall Michael Schoech eingereiht
ist und daher vielleicht auf ihn und seine Zeit in Miinchen Bezug nimmt.%* In die-
sem Dokument berichtete ein Superior tiber einen Jesuitenlehrer, der mehrere sei-
ner Studenten ,in verwerflicher Weise liebte“ [perdite amavit],*®** niamlich den
Sohn des adligen Ignatius von Seiboldsdorf, Ferdinand Frank, Franz Ferdinand

679 Lang: Amores Marellj, S. 31.

680 Die Historia des Kollegs Luzern verzeichnet lediglich die Entlassung eines Magisters, ohne
dessen Namen zu nennen. Es handelte sich dabei um Wagner, Siehe STALU: KK 25, fol.457.

681 STASOL: Kollegiatstift St. Ursus in Solothurn, Nr. 146, Protokoll 1673-1683, fol. 177v.

682 Max Banholzer: Notizen zur Geschichte der Dreibeinskreuzkirche in Solothurn. In: Jurablat-
ter: Monatsschrift fiir Heimat- und Volkskunde 56 (1994), S. 21-24. Aus seiner Chorherrenzeit exis-
tieren Tagebuchnotizen zu wirtschaftlichen Fragen, siehe ZB S: Rara ZBS I 105; ebd. auch ein
Katalog seiner Privathibliothek, Rara ZBS S I 320. Unterlagen zum Tagebuch finden sich im auch
im dortigen Nachlass von Dr. Leo Altermatt. Er ist nicht zu verwechseln mit seinem Neffen Urs
Viktor Wagner, der Zisterzienser in St. Urban war, siehe STALU: KU 1530 Personalunterlagen
Wagner.

683 Obwohl sie weder den Tater noch den Tatort nennt, ist es aufgrund Verbundenheit der Fa-
milie von Seiboldsdorf méglich, dass es sich um Opfer aus dem Wilhelmsgymnasium in Miinchen
handelt. Siehe die elektronische Datenbank der Schulmatrikel bei www.peterkefes.de/absse.htm
(23. Mai 2023). Keiner der drei Schiiler findet sich aber in den Abschlusslisten.

684 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 7, Informatio.


http://www.peterkefes.de/absse.htm

6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen = 157

Theodor Diettenauer®® und Johann Joseph Joachim Wager. Die Identititen der
Opfer sind kaum zweifelsfrei festzustellen. Jedenfalls erscheinen ein Maximilian
Johannes Franziskus Ignatius von Seyboltstorff und ein Felix Viktor von Seybolts-
torff unter den Schauspielern des am Landshuter Gymnasium 1686 aufgefithrten
Schultheaterstiicks. Letzterer scheint identisch zu sein mit dem 1694 in den Orden
eingetretenen Viktor Seyboltsdorff.%®® Joachim von Wager findet sich 1686 im Gym-
nasium Dillingen und im Gymnasium in Burghausen als Schiiler, wenn beide wirk-
lich identisch sind, aber nicht in Landshut.®®’ Eine eindeutige Zuordnung des
Tatorts bleibt daher schwierig, aber die Annahme, dass es sich um Landshut han-
delte, konnte aus der Schlusshemerkung der Information hervorgehen, was auch
Karl Heinrich Ritter von Lang angenommen hat. Der ungenannte Magister be-
rihrte den zuerst Genannten oft, den zweiten zwischen den Beinen, alle aber um-
armte er und entbléfte seinen Oberkorper ihnen gegeniiber.®®® Andere fasste er
fast téglich an Brust, Haupt oder Riicken an (tergum). ,Sie gaben sich regelméfig
Kiisse und empfingen auch solche vom Magister, so dass die ganze Schule davon
sprach.“®® Einer wurde sechsmal auf dem Katheder missbraucht. Frank, so sagte
Diettnauer aus, habe der Magister etwa fiinfzehnmal mit der Hand zur Ejakulation
gebracht.° Der Provinzvisitator glaubte den Aussagen der Jungen, da diese aus
Scham rot im Gesicht wurden. Aufierdem nahm er an, dass sechs weitere Jungen
missbraucht worden waren.®* Doch wer war der Téter? Aloysius Leidl war jeden-
falls bereits 1688 in Dillingen, sollte sich der Vorgang dort zugetragen haben,** Jo-
hannes Zeltner, war zwar 1679/80 in Burghausen, aber eigentlich nur fiir seine
besonders gewalttitigen Ausfalle bekannt.®*

685 Er ist aber aller Wahrscheinlichkeit nach mit Franz Ferdinand Theodor Diettenauer (auch
Dietmaurer), Sohn des Adam Diettenauer aus Landshut, identisch. Dies ist ein weiterer Hinweis
auf Landshut als Tatort. Zu diesem siehe Stadtarchiv Miinchen: Hauserbuch der Stadt Miinchen,
Bd. 11958, S. 284. Siehe auch Theo Herzog: Landshuter Hduserchronik. Neustadt 1957, S. 41.

686 Sagittae Parvulorum, Das ist: Durchtringendes Gebett Der Troianischen Jugend, so Das un-
iiberwindliche Hertz Henrichs def II. Rom. Kays. Begwiltiget [...]. Landshut 1686.

687 Virilis Constantia in Juvene [...]. Miinchen 1686; Laurea triumphalis Sancto Fideli Martyri
adornata [...]. Dillingen 1686.

688 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 7.

689 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 7.

690 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 7v.

691 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 7v.

692 APECES]: Sign. 40-3, 46, fol. 18.

693 APECES]: Sign. 40-3, 45, fol. 10, siehe auch Index.



158 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Georg Raub/Rauch/Raw,*** wurde 1656 vom Orden inkarzeriert, um fiir die
Ruchlosigkeit (turpitudinis) seiner schweren Vergehen zu biiflen. Der Provinzial
machte deutlich, dass er es verdient hatte, entlassen zu werden oder in ewigem
Kerker zu schmachten. Aufgrund der Bestimmung des Generals duferst sorgfaltig
(diligentissime caveat) zuzusehen, dass er ,keinen Verkehr [commercium] mit Jun-
gen oder Jugendlichen,“ habe®” ist auf ein besonders gravierendes Vergehen
sexueller Gewalt zu schliefsen. Allerdings entschloss man sich, ihn nicht zu entlas-
sen, sondern ihn vielmehr dort einzusetzen, wo ihn niemand kannte (ubi sit futu-
rus ignotus). Er starb 1659 in Miinchen.**®

Den Schulpréifekten Christoph Greutter®®” hatte sein Mitbruder Caspar Peil
1667 in Neuburg verdéchtigt, sich mehrmals heimlich mit dem Schiiler Gottfried
Wiser aufierhalb des Gymnasiums getroffen zu haben, um ihm zu helfen, eine
akademische Festrede zu schreiben, die dann auch einen Schulpreis gewann. Be-
reits dieses Mentorat auflerhalb der Schule war im Orden streng verboten, weil
es allzu leicht zu Missbhrauch fithren konnte, oder zur Rufschadigung der Gesell-
schaft und vor allem, weil es den Magister davon abhielt, seinen eigenen Studien
nachzukommen.®®® Hinter der Anklage gegen Greutter verbarg sich aber nicht
nur die Sorge um die akademische Integritat des Kollegs. Denn Peil fragte sich,
warum Greutter eine so starke Zuneigung (affectu) zu einem Schiiller haben
konnte, die ihm nur Missgunst unter seinen Mithriudern einbrachte.’®® Er vermu-
tete auflerdem Betrug bei der Schulpreisvergabe und wollte Greutter bestrafen
zu lassen: ,Diese Sach wirt einem oder dem anderen blaue Hosen khosten.«”%°
Greutter verteidigte sich gegen den streitsiichtigen Peil vehement, gab aber zu,
Wiser bei seinem Aufsatz geholfen zu haben.”® Als der Orden den Fall herunter-
spielte, legte Peil nach, dass Greutter auch grenzverletzendes Verhalten gezeigt
habe, das skandalos war. Er habe namlich mit seinen Hinden Wisers Wangen ge-

694 APECES]: 68-D, Verz. 5191, Geburt 1584, Eintritt 1610, Tod 1659, coadjutor spiritualis.

695 BayHStA: Jesuiten 353, Brief des Generals an den Provinzial vom 26. September 1656, fol. 1.
»[...] ne illum imposterum commercium cum pueris aut adolescentibus illi permittatur.“

696 BayHStA: Jesuiten 353, fol. 1: ,ubi futurus ignotus.“ Ebenso erwédhnt in ebd., Jesuiten 309,
Brief von Nicarius Widman vom 11. Mai 1650, unfoliiert. Nachruf in APECES]: Sign. 41-6, 41, fol.
483.

697 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 7593. Geboren 1622 in Augshurg, Eintritt 1642, gestorben in Alt6t-
ting 1684. 1656/57 war er in Amberg stationiert, siehe Sign. 40-3, 71, fol. 363.

698 Siehe etwa das Verbot fiir die Oberrheinische Provinz, APECES]: Sign. 41-16, 9, Memoriale
Bamberg, 7. Mérz 1696, s. pag.: ,Non permittantur MM. [Magistro, U.L.] extra scholam ferere tem-
pus cum suis discipulis [...].«

699 BayHStA: Jesuiten 358, fol. 3v.

700 BayHStA: Jesuiten 358, fol. 3v.

701 BayHStA: Jesuiten 358, fol. 5.



6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen = 159

streichelt (manibus per genas Godefridi oberrare).”* Allerdings scheinen weder
Rektor noch Provinzial diese Nachricht ernst genommen zu haben, da sie von
einem Zeitgenossen bereits durchgestrichen wurde. Unbeschadet dessen, muss
man aber aufgrund der nicht disputierten Nahe von Greutter zu seinem ,gelieb-
ten Johannes“ (dilectus Ioannes) zumindest eine grenzwertige Beziehung anneh-
men. Mehr als eine Versetzung erfolgte aber nicht, da Greutter 1678 seine Profess-
Geliibde im Orden ablegte.””® Eine dhnliche Anklage brachte Peil iibrigens auch
gegen Sigismund Lanser vor, der selbst zugab, dass ihm in Hall auch von Eltern
nachgesagt wurde, ein ,Knabenliebhaber“ zu sein (puerorum amatore), Peil aber
dieses alte und voéllig an den Haaren herbeigezogene Gerticht unberechtigter
Weise wieder aufflamme.”**

Der 1661 in Landshut geborene Franz Aloysius Leidl hatte das Miinchner Wil-
helmsgymnasium absolviert und war direkt ins Noviziat der Jesuiten eingetre-
ten.”” Er war zunéchst in Konstanz, begann zunéchst als Lehrer an seiner alma
mater, bevor er 1690 nach Dillingen bei Augsburg gesandt wurde.” Dort soll er
aber sieben Jugendliche missbraucht haben, unter denen sich auch Adlige befan-
den. Er wurde zwar 1691 entlassen, dann aber wie Marell wieder aufgenommen
und als Missionar nach Indien gesandt, wo er ,sancte“ verstorben sein soll.”%”
Leidls Fall ist bemerkenswert gut dokumentiert. Ein Professor des Dillinger Kol-
legs, Leopold Schlechtern,”®® hatte am 27. Juli 1690 den Provinzial informiert:

702 BayHStA: Jesuiten 358, fol. 20v. Zur Anklage, die Halse der Frauen von der Musikempore aus
zu begaffen, siehe ebd., fol. 10.

703 APECES]: Sign. 40-3, 6, fol. 19.

704 BayHStA: Jesuiten 358, P. Sigismund Lanser/Lannser an den Provinzial vom 19. Oktober 1667,
fol. 16. Zu diesem siehe APECES]: Sign. 68-D, 6423, Geburt 1621, Eintritt 1637, Profess-Gelitbde, Tod
1689.

705 Er spielte 1673 und 1674 im Theaterstiick mit, erscheint aber mitunter als Franz Xaver Leid],
siehe S. Henricus ex duce Bavariae imperator invictissimus. Minchen 1673; Proteus Christianus:
d. i. seltzsame Verdnderung des h. Alexandri. Miinchen 1674.

706 BSB: Clm 1551, vol. 2, fol. 172. Leidl ist im Catalogus von 1690/91 als Theologiestudent in Kons-
tanz verzeichnet, siehe APECES]: Sign. 40-3, 47, fol. 10, aber 1688/89 in Dillingen, siehe APECES]:
Sign. 40-3, 46, fol. 18. Bei der Taufe am 30. Mai 1661 erhielt er den Namen Franz Xaver Aloysius.
Sein Vater Johann B. Leidl war kurf. Regierungsadvokat, siehe das Taufbuch von St. Martin in
Landshut in AEM: CB213, M3861, fol. 341.

707 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 6369, Geburt 1661, Eintritt 1677, Dimission 1691, dann aber ,heilig-
méfig“ in Indien gestorben. Auch unter dem Namen Leiden/Leidel/Leydl. Er beantragte bereits
1680 in die Missionen zu gehen ARSI: Indipeta, vol. 23, 213). Zur Anklage gegen ihn siehe Lang:
Amores Marelli, S. 32. Ebd., Sign. 43-90, fol. 14 vermerkt zu Leidl: ,vide Cobolt dmi. Stocklin“ Dies
konnte Franz X. Kobolt hindeuten, der 1696 entlassen, wurde, sowie auf Michael Stocklin.

708 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 4356..



160 —— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Was ich schreibe, ldsst meine Feder errdten. Ja — es grenzt an grofien inneren Schmerz,
aber Treue sowohl zur Gesellschaft als auch zu Thnen P. Provinzial, machen es mir zur
Pflicht [...]"%°

Der Korrespondent deutete bereits mit dem ,errdten“ an, dass es sich um ein Sexu-
aldelikt handelte, und entschuldigte sich dafiir, den Dienstweg nicht einzuhalten.
Denn eigentlich hatte der Rektor den Provinzial informieren miissen. Einige Stun-
den zuvor hatte Schlechtern aber vom Skandal erfahren. Die Tatsache, dass er
noch am gleichen Tag nach Miinchen schrieb, zeigt nicht nur die Schwere der Tat
an, sondern impliziert auch die Glaubhaftigkeit der Ankléger: In aller Friihe war
einer von Schlechterns Schiilern — von ,vollig einwandfreiem Charakter” (juvene
undequaque bono) — zu ihm gekommen. Durch Erwdhnung seiner moralischen
Qualitaten versuchte er auch den Provinzial von der Wahrhaftigkeit des folgenden
Zeugnisses zu Uberzeugen. Der Schiiler zeigte an, dass der scholasticus approbatus
und Magister Aloysius Leidl ,mit anderen Schiillern unseres Gymnasiums durch
obszone Beriihrungen schwer siindige.<”° Der Rektor wurde hinzugezogen, der
Schlechtern nun bhefahl (jubeor) alles mit grofiter Sorgfalt zu untersuchen (omni
cautela):

Ich habe gehorcht [obedio]. Ich habe nachgeforscht [quaero]. Ich habe die Zuversicht gewon-
nen, dass der Ungliickliche [infelice], tiber seinen Fehler in der Beichte unterrichtet, nicht
im Rausch sich der Leichtfertigkeit schuldig gemacht hat. Die Zahl der Verfiithrten [seduc-
torum], die man kennt, stieg auf sieben an, unter denen sich hoch- und héchstgestellte Per-
sonen befinden [illustres & perillustres].”

Die kurzen Verhsdtze obedio und quaero fiithrten dem Leser die Zielstrebigkeit
des Briefschreibers vor Augen, der sich auch versicherte, dass Leidl nicht aus
iberméfiigem Alkoholgenuss einen einmaligen Fehler begangen hatte.

Ich weif$ nicht, ob der P. Rektor will, dass ich an den H. Herrn Provinzial schreiben solle [...]
aber mein Gewissen erlaubt mir nicht langer zu schweigen.”

Letzteres ist ein erstaunlicher Satz flr einen Jesuiten, der dem Oberen in allem
zu Gehorsam verpflichtet ist, was nicht als Siinde gesehen wurde. Schlechtern un-

709 BayHStA: Jesuiten 361, Leopold Schlechtern an den Provinzial in Miinchen vom 27. Juli 1690,
fol. 2.

710 BayHStA: Jesuiten 361, Brief von Leopold Schlechtern an Provinzial Benedict Painter in Miin-
chen vom 27. Juli 1690, fol. 2: ,[...] cum aliquot discipulis Gymnasii nostri obscoenis tactibus foede
peccare.”

711 BayHStA: Jesuiten 361, fol. 2.

712 BayHStA: Jesuiten 361, Brief von Leopold Schlechter an den Provinzial in Miinchen vom
27. Juli 1690, fol. 2: ,An R.P. Rector velit me Soc. J. R. Pr. iam perscribere, nescio. Mihi visus est, ea
velle longius differe: me vero conscientia mea non permissit diutius tacere.“



6.6 Andere Missbrauchsflle in Jesuitenschulen = 161

terrichtete ndmlich den Provinzial unter Umgehung des Dienstwegs und insinu-
ierte damit die langsame Handhabung des Falles durch den Rektor des Hauses.
Die Berufung auf das Gewissen als Teilhabe an der gottlichen Wahrheit beinhal-
tete hierbei auch die implizite Drohung, dass Schweigen oder Vertuschung der
Taten Leidls ohne Bestrafung eine schwere Verfehlung gegen Gottes Gebote dar-
stellen wiirde. Schlechtern konnte aber nicht wissen, dass der Rektor Christoph
Rottmair”*® bereits einen Tag zuvor dem Provinzial die Untersuchung des Falles
Leidl angekiindigt hatte. Ausldser dafiir war die Furcht, Leidls Ruf konnte die Re-
putation des Kollegs beschddigen: Er spaziere in der Stadt herum, weil er dort
einen Freund habe (socium retineat), wegen dem er unter allen moglichen Vor-
wanden das Kolleg verlasse. Die Bezeichnung als socius wurde hier wohl bescho-
nigend als Chiffre fiir eine enge Freundschaft mit homoerotischem Unterton
verstanden. Zudem, so der Rektor, treffe sich Leidl heimlich mit den Heranwach-
senden (adolescentibus) zu Gesprachen. Wegen der Gefahr, die solche Beziehun-
gen hervorbrachten, wurde Leidl zwar ermahnt und schien sich auch zu bessern,
doch nun ,wurde ich von seinem heimlichen und perversen Umgang mit einem
Madchen (puella) und Heranwachsenden informiert.“ Stichfeste und authentische
Informationen seien aber nur zu erbringen, wenn er die notige Erlaubnis vom
Provinzial erhalte eine eingehende Untersuchung zu unternehmen, die ,kiinftiges
Unheil verhindern“ solle.”**

Im August sa8 Leidl bereits in Klosterhaft. Uber ihn berichtete Eustachius
Furtenbach in anonymisierter Form an den Provinzial. Er nannte ihn ,illius“ und
»A.“ Leidl zeige sich, so Furtenbach, als reuiger Stinder, der auf Knien bitte, in der
Gesellschaft bleiben zu diirfen und jede Bufe auf sich nehmen wolle.”> Zudem
sei er eben erst zum Priester geweiht worden und man frage sich in Miinchen, ob
er seine Primiz, seine erste hl. Messe, in der St. Michaelskirche feiern diirfe —
denn daftir brauche er die Erlaubnis des Furstbischofs. In der Handlungslogik
der Zeit wéire demnach die Verweigerung der Primiz einem Schuldeingestdndnis
gleichgekommen, das die Geriichtekiiche weiter angeheizt hitte. Daher zog man
es vor, ihm die Lizenz fir die Primiz einzuholen. Schliefdlich wusste aufSer dem
Rektor und Schlechtern niemand von den Anklagen.”® Leidl selbst adressierte
einen Unterwerfungsbrief an den Provinzial, in dem er um véterliche Gnade bat,
denn ein Ausschluss aus der Gesellschaft wére fiir seine Eltern ein Todesurteil.”"

713 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 4892.

714 BayHStA: Jesuiten 361, Brief von Christoph Rottmayr an den Provinzial vom 26. Juli 1690, fol. 1.
715 BayHStA: Jesuiten 361, Brief von Eustachius Furtenbach an den Provinzial vom 10. Au-
gust 1690, fol. 3,.

716 BayHStA: Jesuiten 361, fol. 5-5v, Eustachius Furtenbach an den Provinzial vom 23. August 1690.
717 BayHStA: Jesuiten 361, fol. 6, Brief von Aloysius Leidl an den Provinzial vom 24. August 1690.



162 —— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Ein Informationsbericht, exakt betitelt mit ,nur fiir den internen Gebrauch,“ und
entsprechend anonymisiert, listete Leidls ,Komplizen“ auf, ohne sie als Opfer an-
zuerkennen — ganz im Verstdndnis der Zeit. Mit enormer Achtsamkeit vertuschte
man den Missbrauch, und hielt den wahren Sachverhalt vor den Eltern der Be-
troffenen verborgen — vielleicht auch mit spirituellem Druck, der ihnen unter An-
drohung der Todstinde verbot, dariber zu sprechen. Mit Leidls Primiz seien die
Geriichte iiber seien sexuellen Taten verstummt, meinte der Rektor’*®~ und dies
war nun fiir den Orden der ideale Zeitpunkt, ihn zu entlassen.

Auch Georg Bilgram” gehérte zu den Jesuiten, die sich als Lehrer an ihren
Schillern vergingen. Er selbst hatte vier Schuljahre, von 1670 bis 1674, am Gymna-
sium in Landsberg verbracht, so dass man sich fragen muss, ob er vielleicht dort
auch selbst von einem seiner Lehrer misshraucht worden war.”® Bereits im nich-
sten Jahr trat er in den Orden ein. 1678/79 studierte er noch Metaphysik in Ingol-
stadt und wurde im Anschluss Magister in einem Ordensgymnasium. 1684 wurde
er auffallig, wobei die Lokalisierung seiner Wirkungsstatte Schwierigkeiten berei-
tet. Der anonymisierte Bericht, der auf einer Vernehmung des Hauptopfers Petrus
Albert Winger beruht, wie eine mit anderer Handschrift angebrachte Notiz an-
gibt, wurde wohl durch den Rektor des Hauses an den Provinzial gesandt. ,Unge-
fahr nach Weihnachten begannen die unkeuschen Beriihrungen,“ gab dieser an.
Der ,adolescens studiosus“ der Poetikklasse Winger war vom Lehrer zu notwen-
digen Lehriibungen in die Kleiderkammer gerufen worden, die unter dem Dach
des Kollegs war. Der Schiiler bestatigte, dass kein Teil seines Korpers von seinen
unkeuschen Berithrungen verschont blieb (immunem relictam).” Dorthin rief er
ihn nun an jedem Tag. An den anderen Tagen, wahrend des Unterrichts, hatte er
den Schiiler auf dem Katheder neben sich, drangte sich an ihn (imposuit) und be-
riihrte ihn selbst dort unsittlich. Als einige Schiiler Verdacht schépften und ge-
nauer hinzuschauen versuchten, was die Hand des Lehrers anstellte, rief Bilgram
zornig: ,Raup, schau in Dein Buch!“’?* Indem er sich iiber den Schiiler beugte,
presste er sich an ihn auch auf dem Katheder, (adolescenti incubuerit turpis cor-
poris agitatione, [...] et super inclinatu puero turpi corpore incubuit) mit sichtlicher
korperlicher Erregung, lenkte davon aber ab indem er vorher eine Karte oder
sonst etwas auf den Boden warf, was die Schiiler dann aufhoben. Andere Male

718 BayHStA: Jesuiten 361, fol. 7-8, undatierte Informatio, wohl 1690.

719 APECES]: Sign. 68-D Verz. 8974, Geburt 1658, Eintritt 1675, Dimission am 2. Mai 1685.

720 Oberdeutsche Personendatenbank https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-
sammlungen.de (20. Mai 2023) siehe den Eintrag Pilgram, Georg.

721 BayHStA: Jesuiten 305, undatiert, fol. 1.

722 BayHStA: Jesuiten 305, fol. 1.


https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de
https://oberdeutsche-personendatenbank.digitale-sammlungen.de

6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen =—— 163

lagen die Schiiler in abgelegenen Radumen vor ihm auf dem Boden wo er sie dhn-
lich anfasste, ,wobei er keuchte“ (ut aegre spiritum traxerit). Die Schiiler er-
mahnte er, zu niemandem etwas zu sagen, weil sie sonst das Klassenziel nicht
erreichen wirden. Die Opfer standen nicht im Blick des Rektors, sondern allein
der gute Ruf des Ordens. Das Zeugnis des Opfers Peter Albert Winger, den der
Rektor als Komplizen behandelte, steht auf einem kleinen Zettelchen: ,Ego Petrus
Albertus Winger me a Magistro Bilgram singulis ferme diebus turpiter tactum
fuisse ac etiam illum crebro in me incubuisse dico.”’*® Winger fiel es begreifli-
cherweise schwer, den Missbrauch Bilgrams expressis verbis auszusprechen. An-
statt der mehr eindeutigen Redewendungen ,sich wie eine Frau gebrauchen
lassen“ oder ,perfekte Sodomie betreibend, wies er auf dessen oft téglich erlit-
tene unsittliche Berithrungen hin (turpiter tactum), aber auch, dass Bilgram oft
yauf ihm gelegen habe,“ (illum crebro in me incubuisse) was den Akt der Penetra-
tion beschrieb.

Winger studierte von 1676 bis 1682 am Straubinger Gymnasium’** wechselte
aber wohl dann nach Landshut, denn Bilgram war nie am Straubinger Kolleg
tatig. Der Pater gehorte ndmlich vom 15. Oktober 1683 bis zum 9. Oktober 1684
zum Lehrpersonal des Gymnasiums Landshut.”” Dort war er auch Beichtvater
der Gymnasiasten, was ihm eine besondere Vertrauensstellung einrdumte,’*® und
ebenso flir das Schuldrama verantwortlich, was sich mit den Aussagen Wingers
deckt.””” Allerdings muss man dann annehmen, dass Winger, der bereits 1682 in
der Poetik-Klasse in Straubing eingeschrieben war, diese in Landshut noch zwei-
mal wiederholt hat oder dass die Angabe in dem Bericht des Rektors tiber den
Misshrauchsfall, er sei ein Schiiler der Poetikklasse gewesen, falsch war.””® Zwar
fihrte das Dimissionsbuch Biburg als Austrittsort Bilgrams im Mai 1685 an, da

723 BayHStA: Jesuiten 305, fol. 2, undatiert.

724 Dies ergibt sich aus der Auflistung der Schiiler, die am jahrlichen Theaterstiick mitspielten,
siehe Misothea Ruentis In Ultimam Perniciem Ac Damnationem Animae: Tragoedia Spectata in
ludo theatrali Straubingae. Straubing 1680; Misericordia et Iudicium Domini Peccantibus Parata Et
a Studiosa Iuventute Gymnasii Straubingani. Straubing 1681; Martyr-Palmeriche Starkmtithigkeit
des uniiberwindlichen Jiinglings Andreae von Chio. Straubing 1682. Zudem AJTG: Schiilerkatalog.
725 BCUF: L 259/2, fol. 235v; 254v. Bilgram erscheint 1678/79 im Personalkatalog der Provinz im
Kolleg Ingolstadt, siehe APECES]: Sign. 40-3, 71, fol. 530; ebd., Sign. 40-3, 45, fol. 37. Im Diarium
Collegii Landishutani in BCUF: L 259/2, fol. 259-259v fehlt er in der Auflistung des Lehrpersonals
im Jahr 1685, so dass auszuschliefien ist, dass er in diesem Jahr dort gelehrt hat. Karl Heinrich
von Lang: Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli Soc. Jesus. Amores. E scriniis provinciae Su-
perioris Germaniae Monachi nuper apertis brevi libello expositi. Miinchen 1815, S. 31.

726 BCUF: L 259/2, fol. 240; vgl. ebd. 242r.

727 BCUF: L 259/2, fol. 243r. Die Auffithrung fand am 11. Februar 1684 statt.

728 APECES]: Sign. 68-D Verz. 8974.



164 —— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

man aber zumeist einen Jesuiten nicht direkt vom letzten Ort seines Wirkens ent-
liefs, ist es wahrscheinlich, dass Biburg nur ein kurzer Zwischenstopp war, bis
man die Erlaubnis des Generals zur Entlassung besa.””® Damit scheint sich der
Tatort auf Landshut und der Tatzeitraum auf Dezember 1683 bis Frithjahr 1684 zu
verdichten. Vielleicht reichte Winger seine Anklage auch erst nach der Abreise
Bilgrams zum Theologiestudium nach Ingolstadt im Oktober 1684 ein, denn dies
wiirde den zeitlichen Abstand zwischen Tat und Entlassung erkldren. Denkbar ist
aber auch, dass man Bilgram zunachst nur bestraft und versetzt hat, um weitere
Nachforschungen einzuziehen oder ihm eine zweite Chance zu geben. Winger
wurde streng ermahnt, niemanden etwas Uber den Fall zu erzdhlen, sowohl zum
,Wohl“ des Magisters Bilgram als auch um seines eigenen Seelenheiles willen.”*°
Uber den weiteren Lebensweg der beiden ist nichts bekannt.

Georg Deininger wurde von seinen Oberen als ,homo simplex, audax, et
incautus,“ als einféltiger, aber tibermiitiger und unvorsichtiger Mensch bezeich-
net. Vor allem hinter letzteren Adjektiv scheint sich das Vorurteil zu verbergen,
dass die Anschuldigung sexueller Vergehen auf unvorsichtigen Handlungen be-
ruhte, die einer realen Grundlage entbehrten. SchliefSlich waren, wie aus dem
Brief des Jahres 1675 hervorgeht, in Ellwangen Gertichte iiber ihn in Umlauf, dass
er einen unmoralischen Lebenswandel fithre, wohl auch weil der Jesuitenkoch,
der Brot an die Frauen der Stadt ausgah, einmal sagte: ,Ihr fragt euch wohl, was
euch der P. Georg [i.e. Deiniger, U.L.] oder P. Lochbrunner gegeben hitte?<’*! Al-
lerdings war dem Hausoberen nichts Derartiges bekannt. Er wurde aber dennoch
angewiesen, Deininger streng zu iiberwachen (maiori vigilantia).”** Schon sechs
Monate spéter wurde dieser dann auch schwerer Vergehen angeklagt, die Deinin-
ger rundweg abstritt.”*®

Allerdings gibt es hier in Dillingen einen ehrbaren Jungen, der aufgrund seiner Ehrbarkeit
[sinceritate] von seinem Magister Adam Ehrentreich wie auch von seinem Beichtvater
P. Franziskus Rhem empfohlen wird, der dem P. Franziskus Rhem aufierhalb der Beichte im
Kolleg einmal anvertraut hat, dass der Ellwanger Professor Pater Georg Deininger schlechte
Dinge tue, die er mir beschrieb [...] Diese habe ich auf der folgenden Seite niedergeschrie-

729 APECES]: Sign. 43-90, fol. 13.

730 BayHStA: Jesuiten 305, fol. 1v.

731 BayHStA: Jesuiten 359, Brief von P. Christoph Meindl an den Provinzvisitator vom 9. Novem-
ber 1675, fol. 2v. Ebd. wird auch P. Philipp Jenningen erwdhnt.

732 BayHStA: Jesuiten 359, Brief von P. Christoph Meindl an den Provinzvisitator vom 9. Novem-
ber 1675, fol. 2v.

733 BayHStA: Jesuiten 359, Brief von P. Christoph Meindl an den Provinzial vom 6. Mai 1676, fol.
2-2v.



6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen =—— 165

ben. Diese Zeilen hat P. Franziskus dem Jungen vorgelegt, der alle sieben dort aufgelisteten
Punkte bestatigte.”**

Der Briefschreiber, Christoph Meindl, taxierte die Glaubwiirdigkeit des Zeugen an-
hand der Empfehlung durch Klassenlehrer und Beichtvater. Seine moralische Inte-
gritdt wog schwerer als sein Alter. Zudem legte er Wert darauf, dass durch die
Heranziehung des Jungen das Beichtgeheimnis in keiner Weise verletzt worden
war. Allerdings wurde Deininger nicht des Missbrauchs bezichtigt, sondern der
»allzu nahen Vetrautheit“ mit der Frau des Stadt-Schultheifs Rechberg, die ,iiberall
in schlechtem Ruf steht.”* Demnach erhellt aus dem Schriftverkehr, dass Deinin-
ger den Jungen benutzte, um seine Stelldicheins zu organisieren, ohne je einen Ge-
danken daran zu verschwenden in welche Gewissensndte er ihn damit stlirzen
wirde. AufSerdem scheint er es in Kauf genommen zu haben, von ihm und einem
anderen Jungen auch bei unsittlichen Bertihrungen gesehen zu werden. Er miss-
brauchte damit seine Vertrauensstellung als Lehrer und tat beiden Jungen Gewalt
an. Der namentlich genannte Junge war der dreizehnjahrige Grammatikstudent Ig-
natius Hueber, der zwei Jahre zuvor Deininger als Klassenlehrer in Ellwangen
hatte. Deininger hatte ihn dafiir rekrutiert, fast fiinfzig Liebesbriefe zu seiner Ge-
liebten zu schmuggeln. Hueber hatte sich zunéchst nichts dabei gedacht, wahr-
scheinlich weil er meinte, die Frau komme zu Deininger zum Beichten. Doch als er
einmal einen der Briefe 6ffnete und darin eine eindeutige Einladung in das Schlaf-
zimmer des Paters las, wurde ihm klar, dass beide ein Verhéltnis hatten. Wenn der
Ehemann der Rechbergerin nach Hause kam, musste Deininger stets durch den
Keller fliehen, was der Junge selbst gesehen hatte. Auch um sicherzustellen, dass
das Hospiz im Kolleg leer war, wurde der Junge geschickt, wo er beide in unsittli-
chem Verkehr beobachtete.”® Einmal allein mit ihm soll sie gesagt haben: ,Der
Diebspfaff begehrt so ungebierhliche Sachen von mir, dass ich es nit mehr leiden
khan. Ich will ihn zu Dillingen verklagen, ich will ihm nit mehr beichten.“”*” Die
Jesuitenoberen waren aber nicht sicher, wie sie diese Offenbarung einordnen soll-
ten. Hatte die Rechbergerin nur dissimuliert oder die Wahrheit gesagt? War die
Aussage wahrhaftig, lag eine Sollizitation, also ein Misshrauch des Beichtstuhls vor.
Zudem wurde P. Lochbrunner im Anschluss ihr Beichtvater, aber die Briefe und
Besuche dauerten noch eine Weile an. Hueber wurde, nachdem er alles seiner Mut-
ter anvertraut hatte, von seinen Eltern aus Ellwangen abgezogen und stattdessen
im Gymnasium Dillingen inskribiert. Erst 1681 entliefs man Deininger, der im Jahr

734 BayHStA: Jesuiten 359, fol. 2-2v.
735 BayHStA: Jesuiten 359, fol. 2-2v.
736 BayHStA: Jesuiten 359, fol. 4.
737 BayHStA: Jesuiten 359, fol. 4.



166 —— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

darauf zum Doktor beider Rechte promoviert wurde,”® sofort Anstellung im Bis-

tum Augsburg seit 1684 als Pfarrer von Handzell, dann 1685 als Pfarrer von Arn-
bach im Bistum Freising fand, und seit 1702 in Friedberg wiederum im Bistum
Augshurg amtierte.”® Ein Visitationsbericht von 1708 vermerkte, dass Deininger
»30 Jahre in der Gesellschaft Jesu gelebt“ hatte. Dort wurde er als ,beispielhafter
Mann*“ geschildert (vir exemplaris) aber auch als starrkopfig (capitosus) und streit-
liebend (litium amans).”*°

Julius Pellanda wurde 1689 in Osogna/Schweiz geboren und besuchte im An-
schluss das Jesuitengymnasium Feldkirch, bevor er 1706 der Gesellschaft Jesu bei-
trat. 1713 versetzte sein Verhalten ganz Landsberg in Aufregung. In der Stadt hatte
sich bereits das Gerilicht verbreitet, dass er ein Knabenschinder sei, bevor noch
der Rektor iiberhaupt von der Anklage erfuhr.”*! Bis zur Klarung der Angelegenheit
schickte man auf Exerzitien.”** Die ,Querelen der Schiiler,“ ihre Verdachtigungen
und Anschuldigen, seien ,allesamt erfunden® (tanta in me inventus)’*®, besonders,
wdass ich gegen das Gelibde der Keuschheit verstofdend, stehend zwei Schiiler an
ihrer Scham [i.e. Penis, U.L.] bertihrt hétte bei einer Theaterprobe* (inter ludi pro-
batione), insistierte Pellanda. Er habe nie einen Schiiler geheim oder 6ffentlich an
diesen Kérperstellen beriihrt.”** Superior Kleinbrodt glaubte ihm aber kein Wort.
Der junge Magister habe ,versucht, die Angelegenheit nicht ganz zu entschuldigen,
aber wenigstens zu verkleinern,“ was vollig zwecklos war. ,Nun gilt meine Haupt-
sorge den Mitwissern und [...] der Rettung unseres Rufes, wenn ich schon den Men-
schen nicht mehr retten kann,“’# schrieb Kleinbrodt an den Provinzial.

Ritter von Lang bezeichnete Pellanda in seinem Pamphlet von 1815 als so ver-
sessen auf Geschlechtsverkehr mit Ménnern, ,dass er sie aus Geilheit, gleich

738 Johann Balthasar Braun: Jurisprudentia in genere ac specie: Nova & scientifica methodo
publicata, in gratiam eorum, qui amant solidam doctrinam iuris. Salzburg 1687, S. 279.

739 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 8514, Geburt 1643, Eintritt 1660, Dimission 1681. AEM: AA001/3,
PfarrA1701, professio fidei vom 7. Februar 1685. Letzte Gewissheit tiber die Identitdt des Kanoni-
kus Johann Georg Deininger mit dem Jesuiten Georg Deininger gibt BSB: Clm 27634 im Eigen-
tumsvermerk ,D. N. Deininger Fridpergae parochus tamquam in Societate Jesu.*

740 ABA: BO 2681, s. pag.

741 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von P. Anton Kleinbrodt S] aus Landsberg an den Provinzial
vom 10. Mai 1713, fol. 15-16v. Zur Vita von Pellanda siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz. 5496.

742 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von P. Anton Kleinbrodt SJ aus Landsberg an den Provinzial
vom 7. Juni 1713, fol. 13v.

743 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von P. Julius Pellanda SJ an den Provinzial vom 7. Juni 1713, fol. 12.
744 BayHStA: Jesuiten 360, fol. 12.

745 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von P. Anton Kleinbrodt SJ aus Landsberg an den Provinzial
vom 10. Mai 1713, fol. 15.



6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen = 167

einem Verriickten, in die Wangen* biss, aber davon ist in den Quellen nichts zu
finden. Vielmehr scheint er in einem Anfall geistiger Umnachtung einem Schiiler
in die Wange gebissen zu haben. Befragt warum er es getan habe, gab er an,
,Zahnschmerzen zu haben.“’*® Im Lauf der Untersuchung stellte sich zudem her-
aus, dass er nicht nur Schule, Katheder, und Gymnasium fir seine unsittlichen
Berithrungen benutzt hatte, sondern auch die Sternwarte, so dass man ihn zum
Ende des Schuljahres in Kaufbeuren entlieR.”*’

Zwei Jahre spater reiste Pellanda ,,zu Fuf$“ nach Wien und bat den Provinzial
instédndig, dort wieder in die Gesellschaft eintreten zu diirfen. ,Er tat mir wirklich
leid,“ schrieb Provinzial Gabriel Hevenesi an den General in Rom, bemerkte aber,
,dass die Angelegenheit sehr genau bedacht werden sollte.“”*® Das gravierendste
Problem scheint fiir Hevenesi allerdings nicht die Vergangenheit Pellandas gewe-
sen zu sein, die mit keinem Wort erwdhnt wird, sondern seine italienische Spra-
che. Am 16. Juni 1714 stellte er gegentiber dem General fest: ,Ich halte Julius
Bellanda [sic!] fiir kiinftige Arbeit in der Provinz durchaus brauchbar,“ auch
wenn er aufgrund seiner Beherrschung der deutschen Sprache ernsthafte Zweifel
hatte.”*® Im Juli wurde er dennoch ins Noviziat der Osterreichischen Provinz auf-
genommen, wo er 1716 in Gorizia als Grammatikprafekt am Gymnasium wirkte,
und von 1717 bis 1719 in Graz Theologie studierte.””® Am 14. Oktober 1719 wurde
er aber wiederum von der Gesellschaft entlassen.” Ist er mit dem 1760 in Wien
verstorbenen Wohltater des Gymnasiums Feldkirch, das er einst selbst besucht
hatte, identisch, hétte er seine Verbindung zum Orden trotz Dimission fast finf
Jahrzehnte aufrecht erhalten.”

Allerdings wurden bei weitem nicht alle Félle von Kindesmisshrauch so gut
dokumentiert.””® Die Oberrheinische Provinz erwahnte etwa eher nebenbei in

746 BayHStA: Jesuiten 360, Informatio von P. Anton Kleinbrodt vom 21. Juni 1713, fol. 9. Karl
Heinrich von Lang: Abenteuer des ehrwiirdigen Pater Jacob Marell, Mitgliedes der Gesellschaft
Jesu: entlehnt aus Actenstiicken, welche in den Archiven des Jesuitenordens in Miinchen aufge-
funden worden sind. Bautzen 1845, S. 36.

747 BayHStA: Jesuiten 360, Brief von P. Anton Kleinbrodt SJ aus Landsberg an den Provinzial
vom 11. Juni 1713, fol. 10. APECES]J: Sign. 40-3, 56, fol. 27 zum Austrittsort Kaufbeuren.

748 ARSI: Austr.11-II, vom 3. Mérz 1714, fol. 562.

749 ARSI: Austr.11-II, vom 16. Juni 1714, fol. 581.

750 Catalogus personarum et officiorum Provinciae Austriae Societatis Jesu: 1715-1734. Wien
1715, S. 44. Catalogus generalis, S. 77.

751 ARSI: Austr.12-], vom 14. Oktober 1719, fol. 20v.

752 Anton Ludewigg: Die am Feldkircher Lyzeum im 17. und 18. Jahrhundert studierende Ju-
gend. Innsbruck 1932, S. 1054.

753 Auch diejenigen, die nach eigenem Zeugnis einen Ruf zur Gesellschaft Jesu verspiirten und
sich der Berufung verweigerten, wurden mitunter dokumentiert. APECES]: Sign. 43-90, fol. 32



168 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

ihren Beratungen in den ersten Monaten des Jahres 1697, dass ein nicht nament-
lich genannter Magister am Bamberger Gymnasium, also wohl ein scholasticus
approbatus oder coadjutor spiritualis, ,sandalosam commercium in re lubrica,“
also skandaldsen sexuellen Verkehr mit Schiilern gehabt hatte.”** Aufgrund des
Fehlens einer eindeutigen Beschreibung ist wohl davon auszugehen, dass es sich
um sexuelle Bertihrungen und gegenseitige Selbstbefriedigung handelte. Darauf
scheint auch die Beratung der Konsultoren ein Jahr spéter hinzudeuten, in der
man uber die ,verdorbene Inkontinenz* (perdita ob inconstantiam) sprach, die er
den Jugendlichen (discipuli; iuvenes) beigebracht hatte.””> Obwohl der Magister
vergebens darauf insistiert hatte, dass die ihn anzeigenden Schiiler in seiner Ge-
genwart vernommen werden sollten, da er anfangs alles abstritt, zogen alle im
Verlauf der Vernehmung ihre Aussagen zurtick. Doch schon am 22. April 1697 wi-
derriefen einige ihren Widerruf und der Jesuit stellte selbst, aufgrund seiner eige-
nen ,Verderbtheit“ (naturam suam depravatam) den Antrag auf Entlassung, was
einem Gestindnis gleichkam.”® EIf Jahre spéter entlieR man Jacob Morgenstern
wegen Liebesbriefe an eine ,infamiam personam,“ also eine ruchlose Person.”’
Fir die meisten entlassenen Jesuiten gibt es nur kurze Listeneintréage, in
denen nur selten der Grund fiir die Dimission angegeben wurde.”® 1595/96 wurde
etwa als Grund fiir die Entlassung des Miinchner Kolleg-Rektors und Konvertiten
Christoph Marianus (lutheranischer Geburtssname Daniel Mdtschberger) ver-
merkt, dass er sich ,schlecht aufgefithrt“ (male) und des Nachts ,puellas auf sein
Zimmer gelassen habe. Die Bezeichnung puella fir Méadchen ist zwar ein wenig

nennt auch den Péderasten Franciscus Andreas Freiherr von Reitenau. Er sei als Hauslehrer bei
einer Grafenfamilie untergekommen, wo er seine ,in pueros libidine” an den Tag legte. In Eisen
und Feuer gelegt (fero et igne erat plectendus) wurde vor die Erzherzogin Claudia de Medici ge-
bracht, dann in Tirol eingekerkert, wo er 1652 starb.

754 APECES]: Sign. 40-2,7, 1697, fol. 33. Die Personalaufstellung des Bamberger Kollegs zu diesem
Jahr findet sich in ibib., Sign. 40-2, 24, fol. 205. APECES]: Sign. 40-2, 9, fol. 131 erwédhnt im Jahr
1699 eine Untersuchung gegen P.R. in Bamberg. ebd., Sign. 40-2, 18, fol. 112 nennt den am
31. Mérz 1699 in Bamberg ausgeschlossenen Johannes Resch/Résch, der 1665 in Pottenstein gebo-
ren wurde und 1688 eingetreten war, siehe ebd. Sign. 68-D, Verz. 10400. Joseph Henlein wird 1702
in Bamberg entlassen, weil er eine Frau unsittlich beriihrt hatte, sieche APECES]: Sign. 68-D, Verz.
11325, Geburt 1666, Eintritt 1685; ebd., 40-2,7 Konsultation vom 25. Oktober 1701, fol. 55.

755 APECES]: Sign. 40-2,7, 1697 ohne Monatsangabe, fol. 33.

756 APECES]: Sign. 40-2,7, April 1697, fol. 33.

757 APECES]: Sign. 40-2,7, 30. April 1708, fol. 93. Siehe ebd., 73 Ae 7 Ei, fol. 96, Geburt 1672, Ein-
tritt 1699.

758 Ahnliches ist auch fiir Bemerkungen iiber Strafen im Orden zu sagen. Es ist daher unklar
fiir welche Delikte etwa P. Johannes Schetzer 1737 eingekerkert wurde, siehe APECES]: Sign. 40-2,
8, fol. 10. Gleiches gilt fiir die Entlassung des 58-jahrigen Johannes Dietz und eines ungenannten
Fraters am 17. Mai 1770, siehe APECES]: Sign. 40-2, 8, fol. 126.



6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen = 169

ambig, betont aber deutlich deren Jugend, da man ansonsten auch foemina hétte
verwenden konnen. Aufgrund des Machtgefélles ist daher von einer sexuellen Ge-
walttat ohne physische Gewaltanwendung auszugehen.” Auferdem zeigen die
Bemerkungen im Entlassungsbuch der Provinz, dass sich iber besonders unmo-
ralische Jesuiten ordensintern geheimes Wissen gebildet hat, das mitunter an No-
vizen weitergegeben wurde: Der unbekannte Chronist identifizierte ndmlich
Marianus nicht nur als den stolzen und anonymisierten Jesuiten in Dillingen, der
in den Litterae Annuae der Gesellschaft aufscheint, sondern auch als den libidino-
sen Namenlosen, den Lancisius verewigt hat.”®® Die in der Literatur anzutref-
fende Darstellung, Marianus sei mit papstlicher Dispens aus dem Orden getreten,
widerspricht den Quellen und ware auch unnotig gewesen, da der General die
Entlassung hétte aussprechen kénnen. Es liegt demnach vielleicht eine bewusste
Téauschung iiber seine Vergangenheit vor, die es ihm ermdglichte in Wiirzburg zu-
erst als Professor der Moraltheologie, dann als Stiftsdekan von Neumtinster wei-
ter Karriere zu machen. Es ist daher nur allzu gut zu verstehen, dass er den
Orden in einer eigenen Schrift 1598 in Schutz nahm, vielleicht auch, um dessen
Schweigen iiber seine Vergangenheit zu erwirken.

1622 wurde fiir den in Miinchen stationierten scholasticus Daniel Ruess er-
wahnt, er sei ,ob magna [..] maleficia, dissolutos mores, & fraudes, also wegen
grofier Verbrechen, verdorbener Sitten und Betrug dimittiert worden,”®! wihrend
1621 fiir Anton Desiderius nur ,dissolutos mores“ aber kein Austrittsort angege-
ben wurden.”® 1628 vermerkte man fiir Sebastian Rieger in Dillingen als Grund
,»0b flagitiis,“ was mit Skandal oder Schande tbersetzt werden muss und zumeist
eine sexuelle Konnotation hatte. Ob es sich aber um sexuelle Gewalt oder nur um

759 APECES]: Sign. 43-90, fol. 4, vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 6100, Geburt 1561, Eintritt 1578, Pries-
ter, Dimission 1597. Auch das Miinchener Kolleg war schlieSlich tiberrascht tiber den Abzug von
Marianus am 13. November 1596, siehe BSB: Clm 1550, vol. 1, fol. 5. Siehe das ausfiihrliche Bio-
gramm bei Alfred Wendehorst: Das Stift Neumtnster in Wiirzburg. Germania Sacra NF 26. Berlin,
New York 1989, S. 601-603. Duhr bespricht die Schrift, scheint aber den Dimissionsgrund nicht zu
kennen, siehe Bernhard Duhr: Geschichte der Jesuiten in den Landern Deutscher Zunge, Bd. 2/2.
Freiburg 1913, S. 569-570.

760 Litterae societatis Jesu duorum annorum 1594 et 1595 ad patres et fratres eiusdem societatis.
Neapel 1604, S. 437; Mikolaj Leczycki/Nicolaus Lancisius: Opera Omnia Spiritualia: XXI. Opusculis
Comprehensa, In Quibus Virtutes Cuilibet Hominum Statui Convenientes Tum Solida Doctrina II-
lustrantur, Tum Piis Affectibus Exornantur. De recte traducenda Adolescentia in statu Saeculari,
& in quovis alio, Bd. 1. Ingolstadt 1724, S. 20-21.

761 APECES]: Sign. 43-90, fol. 6., vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 4867, Geburt 1595, Eintritt 1612, Dimis-
sion 1622.

762 APECES]: Sign. 43-90, fol. 6., vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 8479, Geburt 1593, Eintritt 1613, Dimis-
sion 1621.



170 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Selbstbefriedigung oder eine Liebschaft handelte, ist nicht ersichtlich.”®® Fiir den
1647 in Ebersberg entlassenen P. Michael Linder tiberlieferte man als Entlassungs-
grund lediglich ,wegen einer unsittlichen Konversation mit einem Schiiler (im-
pudica cum discipulo conversatione).”**

1739 wurde in der Oberrheinischen Provinz der Jesuiten in Heidelberg ein co-
adjutor temporalis ohne Priesterweihe, wie die Unterlagen der Provinzkonsulta-
tionen hervorheben, beschuldigt, Jungen unsittlich berihrt zu haben (impudicos
tactus cum pueris). Er gestand und wurde entlassen. Da er aber Reue und Besse-
rung versprach, fragte sich der Rektor ob man die Dimission zuriicknehmen
solle. Die Bemerkung des Provinzkonsults ist beachtenswert: ,Er soll nicht gehort
werden. Er muss gehen wegen des Skandals, den er veriibt hat.’® Eindeutig se-
xueller Gewalt zugeordnet war der Misshrauch eines 15- und eines 11-jahrigen
Madchens durch Joseph Maier in Biburg im Jahr 1720/23,”%® wihrend fiir den Fall
des 1733 entlassenen P. Anton Sepp (commercium carnale cum puella),’®” den 1742
entlassenen Carolus Wiggemann’®® (cum puella apostata), und den 1743 ausge-
schlossenen Adam Ainkés’®® aus Altdtting (gravissimae libera[litas] cum puella)
aufgrund der Wortwahl (zumindest) sexuelle Gewalt im weiteren Sinne anzuneh-
men ist.

1747 musste ein Priester der Oberrheinischen Provinz zum wiederholten
Male (de novo) wegen Kiissen, die er einem Schiiler aufgedrangt hatte, und sogar
seine Hand gegen seinen Schritt gepresst hatte, ermahnt werden. Die Provinzkon-
sultoren konnten sich aber nicht zu einer Entlassung durchringen und bestanden
stattdessen auf seiner Abschirmung von der Aufienwelt und erst bei einem weite-
ren Delikt, nach seiner BuRzeit, auf Weiterleitung des Falles nach Rom.””° 1748

763 APECES]: Sign. 43-90, fol. 7, vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 4996, Geburt 1585, Eintritt 1606, Dimis-
sion 1628.

764 APECES]: Sign. 43-90, fol. 10. Der dort angegebene Hinweis, er sei im Anschluss zum evange-
lischen Glauben konvertiert und habe Ehebruch begangen, sowie der Hinweis auf ein Manu-
skript lie$ sich nicht eruieren: ,MS Landish. T. 2, pag. 235.¢

765 APECES]: Sign. 40-2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, 29. Mai 1739 und 12. Juni,
fol. 16v: ,Non Audiatur. Tollendum est scandalum quod dedit.*

766 Der von Lang zitierte Bericht konnte nicht aufgefunden werden. Nach Lang wurde er 1720
ausgeschlossen. Das Jesuitenarchiv dokumentiert aber 1723. Lang: Amores Marelli, S. 35. APECES]:
Sign. 72 A 1349, fol. 268, P. Schol., Geburt 1677, Eintritt 1719, Dimission in Biburg 1723.

767 APECES]: Sign. 43-90, fol. 21, vgl. ebd., Sign. 68-D, Verz. 4572, Geburt 1683, Eintritt 1700, Ent-
lassung 1733.

768 APECES]: Sign. 43-90, fol. 21.

769 APECES]: Sign. 43-90, fol. 21, vgl. ebd. Sign. 68-D, Verz. 9378, Geburt 1707, Eintritt 1734, Dimis-
sion 1743. Ein anderer Fall aus dem Jahr 1746 in der Oberrheinischen Provinz, siehe APECES]:
Sign. 40-2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, 1745, fol. 42.

770 APECES]: 40-2, 8, Bericht vom 27. April 1746, fol. 44.



6.6 Andere Missbrauchsfille in Jesuitenschulen = 171

hatte Joseph Joachim einem Médchen nicht nur einen Kuss aufgedrangt, sondern
sie auch mit Briefen erpresst, hatte aber dennoch auf eigenen Wunsch 1750 in
Lunmenschlichster Weise seine Entlassung beantragt.”” Hinter dem 1749 erwéah-
nten ,groflen Verbrechen“ (magni criminis) des mit ,D.M.“ anonymisierten Domi-
nicus Meyer verbarg sich auf den ersten Blick kein Sexualdelikt, sondern die
Auffithrung eines deutschfeindlichen Theaterstiicks in Schlettstadt, das den elsas-
sischen Jesuiten fast zum Verhdngnis geworden wire.””> Dennoch erwihnte ein
Bericht der Provinz eine Frau als seine ,Komplizin und Denunziatorin,“ die vor
einem weltlichen Richter angezeigt werden sollte, um den guten Ruf der Gesell-
schaft wiederherzustellen. Aus der Wortwahl ,complice et delatrice“ ist auf ein
Sexualdelikt zu schlieflen, da diese Begriffe zur Standardbeschreibung sexueller
Beziehungen verwandt wurden. Da die Frau zudem als Anklagerin auftrat, ist
von sexueller Gewalt im weiteren Sinne auszugehen. Allerdings war sein politisch
motiviertes Auftreten und die Einschaltung staatlicher Behérden fiir seine Entlas-
sung ausschlaggebend.””?

Weitaus eindeutiger wird in einer Liste der entlassenen Jesuiten der Oberdeut-
schen Provinz Magister Franz Xaver Pimann, der 1761 in Konstanz am Gymnasium
gelehrt hatte, in Landsberg am 2. Juni 1762 ,wegen Delikten, die er mit einem be-
kannten [illustri] Schiiler begangen® hat, dimittiert.”* 1754 hatte man bereits An-

771 APECES]: Sign. 40-2, 8, Jg. 1748, fol. 53 vermerkt zudem, dass er ,graviter castigandum® sei.
ebd. fol. 61v vom Marz 1750: ,Actum de dimittendo Josepho Joachim, qui id importunissime et
inhumanissime postulaverat [...].«

772 APECES]: Sign. 40-2, 8, Bericht vom April 1749, fol. 55v; 57v, 58v., fol. 63. Ebd., fol. 60 vom
2. Dezember 1749 beschreibt Meyer als ,Nulli aptus officio, hostis Germanorum, valde periculo-
sus semper, delator effrons et luat ibi, ubi peccavit.“ Dominikus Meyer wurde am 28. Oktober
1750 aus dem Kolleg Schlettstadt/Sélestat im Elsass entlassen, siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz.
10708, Geburt 1705, Eintritt 1723; vgl. Catalogus personarum et officiorum Provinciae Societatis
Jesu ad Rhenum Superiorem Ab Anno 1747 in Annum 1748. Mainz 1748, S. 25; Joseph Geny, Die
Jahrbiicher der Jesuiten zu Schlettstadt und Rufach, 1615-1765. Strasshourg, 1896, S. 692-93. Zum
politischen Hintergrund des Theaterstiicks siehe Claude Muller: En Alsace, le Saint-Esprit est aux
ordres du roi: Réalité et limites de la politique monarchique francaise au XVIIIe siécle. In: Revue
d’Alsace (2016), H. 142, S. 299-314, hier S. 312-313.

773 APECES]: Sign. 40-2, 8, Bericht vom August 1750, fol. 63-63v; Bericht vom 19. Oktober 1750,
fol. 63v.

774 APECES]: Sign. 43-90, fol. 24. Ebd., Sign. 68-D, Verz. 5389, Geburt am 7. November 1736 in
Cham, Eintritt 1754, Dimission 1762, scholasticus approbatus. Pimann stammte aus Cham im Bis-
tum Regensburg, siehe ebd., Sign. 40-3, 6, fol. 123v. Siehe auch Catalogus personarum et officio-
rum Provinciae Germaniae Superioris Societatis Jesu. Munchen 1761, S. 12. Siehe auch die
Entlassung des ,incorrigibilis“ Joseph Dumberger nach 36 Ordensjahren. Siehe ebd., Sign. 68-D,
Verz. 8374, Geburt 1703, Eintritt 1728, Dimission 1764.



172 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

dreas Rathgeb in Mindelheim ,o0b delictu cum puero,“ also Missbrauch eines Jun-
gen entlassen.””” Uber beide gibt keine anderen archivalischen Hinweise.

6.7 Andere Sexualdelikte

Wahrend die Dokumentierung von Sexualdelikten in der Oberdeutschen Provinz
ein Gliicksfall fiir Historiker sind, konnen auch annalistische Dokumente Hinweise
auf sexuelle Gewalt geben. Zwar sind diese dufSerst selten und immer geschént und
apologetisch, aber sie erhéhen die Moglichkeit auch Falle wahrzunehmen, die sich
weder in den Provinzkonsultationen noch einem Schriftwechsel mit dem Provin-
zial niedergeschlagen haben und an deren Ende auch keine Entlassung des Jesuiten
stand. Eher beildufig wurde so fiir das Jahr 1597 eingestreut, dass einige Sexualde-
likte begangen worden waren, wie etwa in Munchen, wo Jungen wie Maddchen
misshraucht worden waren (promiscue pueris puellisque). So erstaunlich der Ein-
trag in einem veroffentlichten Werk auch ist, er suggeriert das sofortige Einschrei-
ten der Oberen und die riicksichtslose Aufarbeitung. Man inszenierte sich als
transparenter Orden.””®

Ein anderes Beispiel ist ein Eintrag des Jahres 1598 in den Annalen des Kol-
legs Bruntrut/Porrentruy in der Schweiz, das zur Oberdeutschen Provinz gehorte.
Gott habe es zur Erniedrigung und zur spirituellen Vervollkommnung zugelassen,
dass Pater Stephan Bertin, der aus der Provinz Lyon stammte, von seiner Beicht-
tochter Jeannette Geste ,mit einem Sittlichkeitsverbrechen verunglimpft wurde*
(turpi crimine infameretur), dass er sie ndmlich zu vergewaltigen (violare) ver-
sucht hatte.””” Der Chronist dokumentierte, dass Bertin bereits seit acht Jahren
ohne Probleme in der Stadt die Beichte abnehme und ein angesehener Seelenfiih-
rer sei, aber auch, dass die Frau erbost iiber die Tatsache war, dass Bertin ihr die
Absolution verweigert hatte. Aus Rache habe sie das Gerticht der versuchten Ver-

775 APECES]: Sign. 43-90, fol. 23, zu seiner Vita siehe ebd. Sign. 68-D, Verz. 5204, Geburt 1711,
Eintritt 1738, Dimission 1754. Erwahnt in ebd., Sign. 41-6, fol. 583 als ,discp. inf.“ Dieser ist viel-
leicht identisch mit dem 1761 ordinierten Johann Andreas Rathgeb, siehe Paulus Weissenberger:
Michael Dobler Abt von Ménchsdeggingen im Ries (1705-1777). In: Studien und Mitteilungen zur
Geschichte des Benediktinerordens und seiner Zweige 75 (1961), S. 361-469, hier S. 409. Der Perso-
nalkatalog von 1754 nennt Rathgeb ,,Empt. Disp. Curat. Braxat. & Vill. Soc. Ex.,“ siehe Catalogus
Personarum et Officiorum Provinciae Germaniae Superioris Societatis Jesu ab Anno 1753 in
Annum 1754. Miinchen 1754, S. 47.

776 Adam Flotto: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, Bd. 3. Augsburg 1734,
num. 898, S. 378.

777 PBJC: A2597, fol. 8.



6.7 Andere Sexualdelikte = 173

gewaltigung in die Welt gesetzt.”’® Da Bertin alles abstritt und die Jesuiten ihm
glaubten, strebte das Kolleg eine Bestrafung der Frau fiir Verleumdung an. Beim
Verhor verwickelte sie sich zwar in Widerspriiche, blieb aber bei ihrer Anschuldi-
gung. Die Richter verurteilten die Frau aber zu einer heftigen Geldstrafe. Die ge-
druckten Litterae Annuae verschwiegen die standhafte Wiederholung der Vorwiirfe,
betonten dafiir aber die Uberzeugung des Ortshischofs von der Unschuld Pater Ber-
tins. Allerdings ereignete sich bereits im nédchsten Jahr bereits die néchste Anklage,
die vom Kolleg wiederum als Frucht eines ,bdsen Geistes“ verurteilt und ebenso ge-
ahndet wurde.””® Bertin rief man, angeblich um die Versbhnung am Ort voranzu-
treiben, zurtick nach Burgund.”®

Wie aber ist dieser Fall zu interpretieren? Nimmt man an, dass Bertin tatséch-
lich die Absolution verweigert hat, konnte man sich durchaus vorstellen, dass die
Klagerin aus Rache das Gerticht erfunden hat. Schliefilich fiihlte sie sich in ihrer
Ehre gekrankt und in ihrer Erwartungshaltung dem Priester gegeniiber enttauscht.
Solche Racheakte sind Historikern seit langem bekannt.”®! Allerdings gibt es einige
Details, welche die Plausibilitdt dieser Lesart in Frage stellen: Zum einen ist der
Wechsel eines Jesuiten in eine andere Provinz wie er bei Bertin vorzuliegen
scheint, durchaus ambig. Gerade wenn man einen auffalligen Priester, den man
nicht entlassen konnte, méglichst weit weg von seinem urspriinglichen Wirkungs-
gebiet einsetzen wollte, bot sich der Wechsel in eine andere Provinz an. Er wére
nicht der erste Straftiter gewesen, der so die Provinz gewechselt hat. Dass man ihn
1599 bereits wieder zuriickgerufen hat, ist aber noch erstaunlicher. Denn nach
durchaus tiblicher Handhabung, hétte man ihn eher in ein anderes Schweizer Kol-
leg versetzt, da die Ricksendung nach Burgund wie ein Gestdndnis wirken musste.
Allerdings erhielt er im Jahr 1600 auch die finanzielle Verglitung fiir die angeblich
erlittene Rufschidigung.”®* Zu guter Letzt ist aber vor allem die Situation der Frau
zu bedenken: Erst nachdem sie von den Jesuiten angeklagt wurde, sagte sie aus. Sie

778 Ignaz Agricola: Historia provincia Societatis Jesu Germania Superioris: Pars secunda: Ab
anno 1591 ad 1600. Augsburg 1729, S. 916, 274.

779 Die komplexe Verflechtung der Justizbehorden in diesem Fall analysiert N. Barré: Blarer de
Wartensee et ses sujets de Porrentruy. L’idéal de pouvoir d’'un prince-évéque de Bale a la fin du
XVIe siecle. In: La Suisse occidentale et 'Empire. Hg. von Jean-Daniel Morerod. Lausanne 2004,
hier S. 255-257. Vgl. PBJC: A2597, fol. 9-11.

780 PBJC: A2597, fol. 11.

781 Siehe dazu besonders Christophe Duhamelle: Die Grenze im Dorf. Katholische Identitdt im
Zeitalter der Aufklarung. Baden-Baden 2018.

782 Siehe auch die Prozessunterlagen in CH-AAEB: Chartes, 0878-1803 (Série), Jugement de la
justice criminelle de Porrentruy contre Jeannette Geste pour ses paroles injurieuses prononcées
conre le R.P. Bertin, 1600. Siehe ebenso Agricola: Historia provinciee Societatis Jesu Germanize
Superioris, S. 350.



174 —— 6 Sexualititin der Gesellschaft Jesu

hat also den Schritt an die Offentlichkeit nicht gesucht, musste aber wohl damit
rechnen, weil sie die Geschichte verbreitete. Sie musste sich ebenso dariiber im Kla-
ren sein moglicherweise wegen Verleumdung angeklagt zu werden. Ging sie dieses
Risiko bewusst ein oder war sie einfach nur fahrléssig? Oder hat Bertin wirklich
versucht, sie zu vergewaltigen? Vor allem die Einbeziehung der weitgehenden Fol-
gen der Infamie macht es m.E. wenig wahrscheinlich, dass die Frau alles nur erfun-
den hat. SchlieSlich blieb sie bei ihrer Anklage und widerrief nicht bis zu ihrer
Verurteilung. Glaubt man ihr, muss man aber auch historische Parallelzeugnisse
ernst nehmen. Dann aber erscheint die Verteidigungsstrategie der Jesuiten, die
wohl wirklich von der Unschuld Bertins tiberzeugt waren, als Inszenierung von
Keuschheit, die durch den Urteilsspruch kiinftige Opfer davon abschrecken musste
sich bei den Oberen zu melden oder die Offentlichkeit um Hilfe zu bitten. Dass
man den Jesuiten 1607 auch in Minchen zutraute ein Maddchen zuerst sexuell miss-
braucht, geschwéngert, ermordet und heimlich begraben zu haben, zeigt, dass der-
artige Vorwlirfe nicht auf gemischt-konfessionelle Gebiete beschrédnkt waren und
nicht einfach auf den Einfluss protestantischer Propaganda abgeschoben werden
konnen. SchliefSlich war Miinchen eine konfessionell geschlossen katholische Stadt.
Die Anschuldigung forderte sogar den bayerischen Herzog heraus, ein Dekret zu
publizieren, in dem er das Gerticht als erfunden bezeichnete und den Urhebern
des Geriichts strengste Bestrafung wegen Rufmordes (Infamie) androhte.”®* Im
Grund waren solche an den Haaren herbeigezogenen Anschuldigungen, die von
Vorurteil oder Hass herrithrten, den Jesuiten zwar sicher lastig, aber sie erlaubten
es im Fall einer realistischen Anklage den Fall einfach als antijesuitische ,,Gertichte-
kiiche“ zu desavouieren. Ob sich die Gesellschaft diese Strategie auch intentional
zu eigen machte, ist aber aufgrund fehlender Unterlagen nicht zu verifizieren.
Vage blieben die Anschuldigungen gegen den vormaligen Jesuiten Caspar
Weishaupt/Capalbus.”®* Allerdings wurden sie, wie um kiinftige Jesuiten davon zu
iberzeugen, nicht vorschnell den Orden zu verlassen und so ihr Seelenheil zu ris-
kieren, besonders aber um die eigene Keuschheit besser in Szene zu setzen, sogar
in der Provinzgeschichte publiziert. So wurde ordensinternes Wissen in seltenen
und ausgewéhlten Féllen auch an die Offentlichkeit gegeben, um den Eindruck zu
starken, dass die Gesellschaft jeden Disziplinverstofs streng ahndete. Weishaupt
hatte eine ,Leichtigkeit des Geistes“ (levitas ingenii) gezeigt, also seine Berufung
nicht allzu ernst genommen, eine ,freiziigige Moral“ (morum licentia) an den Tag
gelegt, und den Orden 1614 verlassen. Vom Bischof von Konstanz abgewiesen, ver-

783 Flotto: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, Bd. 3, S. 295-297.
784 APECES]: Sign. 43-90, fol. 5; Sign. 68-D, Verz. 3409, Geburt 1585, Eintritt 1602, Dimission 1614,
scholasticus approbatus.



6.7 Andere Sexualdelikte = 175

suchte er nun woanders unterzukommen, wurde aber tberall abgelehnt. Man
fand ihn schliefilich tot als Landstreicher in Ulm. Der Chronist sah darin eine ge-
rechte Strafe Gottes.”®® Ahnliches wurde von Sebastian Zetl berichtet, der 1640 in
Kelheim geboren, 1689 entlassen wurde und sich in Neusiedl am See im Burgen-
land ansiedelte.”®® Flle, in denen es sich aber um Exjesuiten handelte, die in
Welt oder Kirche wichtige Stellen errangen, auch wenn sie angeblich moralisch
verkommen waren, tradierte man nur ordensintern.

»~Wein und Frauen machen Apostaten,“ resiimierte P. Nikolaus Baier in sar-
kastischer Weise, als er seinem Provinzial 1681 iiber Martin Gotthard Bericht er-
stattete, der aus dem Kolleg geflohen war.”®’ Die Verantwortlichkeit wurde so
vollig auf die Frau abgewélzt, wahrend das ungleiche Machtverhaltnis zwischen
einem geweihten Pater und einer jungen Katholikin unreflektiert blieb. Zu allem
Uberfluss brachte man Gotthard zuriick und der General in Rom lehnte eine Ent-
lassung ab. Doch am 5. September 1681 floh ,,dieser unbestdndige Mensch“ erneut
»L...] um drei Uhr frith, wenn alle Menschen schlafen,“ und befreite damit den
Orden ,von vielen Unannehmlichkeiten.«’%®

Schwieriger einzuordnen war das Verhalten von Sebastian Zetl aus Kelheim, der
1689 entlassen wurde.”®® Er scheint iiber Jahre hinweg sexuelle Kontakte mit einer
unverheirateten Frau gehabt zu haben, die ihm zuerst in Miinchen begegnete, dann
aber auch in verschiedenen anderen Kollegien, in denen er eingesetzt war, auf-
tauchte. Es scheint sich ein gegenseitiges Abhédngigkeitsverhaltnis aufgebaut zu
haben, denn die Frau scheint von ihm unterschlagene Geldbetrdge empfangen zu
haben. Als Zetl Anfang Juli 1689 dem Superior davon Mitteilung machte, schob er
nach, dass keine Gefahr einer Kindsgeburt bestehe, da die Frau nun verstorben sei.
Nur ihre Mutter und Schwester wiissten von der Beziehung.”® ,In dem ich aber von
selber Zeit an, aus heftigen Versuchungen und Schwachheit meiner Natur beforchte,
wenn dergleichen Gelegenheit mir kiinftige Zeiten zustehen sollte,“ bat er um Enthin-
dung von den Geliibden, um in der Welt sein Brot zu verdienen.”! Der fast fiinfzig-

785 Kropf: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, S. 220. Ebd., 221 das &dhnli-
che Narrativ iber Wilhelm Storch, der im Personalkatalog fehlt.

786 APECES]: Sign. 43-90, fol. 32.

787 BAYSHTAM: Jesuiten 304, Brief von Nikolaus Baier an den Provinzial vom 12. Juni 1681, fol. 1.
Zu Gotthard siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz. 7662, Geburt 1643, Eintritt 1664, Dimission 1681, coad-
Jjutor spiritualis.

788 BAYHSTM: Jesuiten 303, Brief Eustachius Furtenbach aus Feldkirch vom 5. September 1681,
fol. 20.

789 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 3081, Geburt 1640, Eintritt 1669, Dimission 1689, coadjutor
temporalis.

790 BayHStA: Jesuiten 335, Brief von Sebastian Zetl an den Provinzial vom 3. Juli 1689, fol. 1.

791 BayHStA: Jesuiten 335, fol. 1.



176 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

jahrige Laienbruder konnte mit wenig Aufwand entlassen werden. Auf den ersten
Blick scheint es sich um eine vollig einvernehmliche Beziehung gehandelt zu haben.
Er kannte sie bereits seit 21 Jahren, also noch aus der Zeit vor seinem Eintritt in den
Orden, und hatte bereits damals eine sexuelle Beziehung mit ihr. Als er dann im
Orden war, habe er nicht mehr an sie gedacht, doch 1683 habe er sie in Miinchen an
der Pforte wiedergetroffen. Letztere Bemerkung ist wichtig zur Einordnung des Fal-
les. An die Pforte kamen vor allem die Armen, die einen Laib Brot erbettelten oder
einen Teller Suppe. Vielleicht nannte er sie auch deshalb ,das Mensch,“ und nicht
mehr, wie in seinem ersten Brief eine ,Persohn.“ Man darf also annehmen, dass es
sich zumindest um eine sehr arme Person aus der untersten sozialen Schicht han-
delte. Nutzte er daher seine Stellung aus, um sexuelle Gefélligkeiten gegen Geld und
Brot zu erlangen?’** Zetl jedenfalls, versuchte dies verneinen, indem er darauf hin-
wies, dass er durch das Treffen seine alten Leidenschaften zu ihr wieder verspiirte,
oder wie er schrieb, ,dass das Alte Feuer wiederum erweckt.“’*® Selbst nach Augs-
burg reiste sie ihm nach, und erhielt von Zetl drei Gulden fiir jeden Beischlaf, obwohl
sie nach seinen Angaben einer ,ehrlich“ Arbeit nachging und keine Prostituierte
war.”** Sie wurde krank und verstarb 1688. Erst jetzt wurde ihm Klar, dass der geistli-
che Stand nichts fiir ihn war, weil es ,mir nit miglich mein bése verderbte Natur
lang im Zaum zuhalten und das Fleisch dem Geist zu gehorsamen.’*> Er habe
schliefilich 16 Jahre lang keusch gelebt und sein Amt gut ausgefiillt, war dann aber
sofort in die fleischliche Siinde gefallen als sich die Gelegenheit bot. Die Introspek-
tion, die Zetl hier bietet, ist bemerkenswert. Er argumentiert demnach, dass die
Schnelligkeit mit der er sein Klosterleben iiber Bord geworfen hatte, ein Hinweis auf
eine fehlende Berufung sei, und dass nun nach seiner Affédre die Lust nicht mehr so
einfach kontrolliert werden konne wie zuvor. Alle geistlichen Mittel habe er ausge-
schopft, sich oft bis aus Blut gegeifdelt, aber nichts habe die Lust in ihm zum Verstum-
men gebracht. Daher bat er nun um die Entlassung.

Physische Gewalt, die ein Jesuit einer Frau zufiigte, hatte sicherlich nicht
immer eine sexuelle Konnotation, aber oftmals wurde der Kontext einer solchen
Tat nicht beschrieben und kann daher nicht genau analysiert werden. Allerdings
scheint man Scholastiker und selbst Koadjutoren, die eine Magd schwer ver-
priigelten, vorzugsweise ausgeschlossen zu haben.””® Man hatte wohl zu viel

792 BayHStA: Jesuiten 335, Brief von Sebastian Zetl an den Provinzial vom 23. Juli 1689, fol. 3-4.
793 BayHStA: Jesuiten 335, fol. 3.

794 BayHStA: Jesuiten 335, fol. 3: ,Sie hat Thr Aufenthalt und Nahrung sonsten ehrlich gehabt.“
795 BayHStA: Jesuiten 335, fol. 3v.

796 APECES]: Sign. 40-2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, 3. September 1733, fol. 1v.



6.7 Andere Sexualdelikte == 177

Angst vor einem offentlichen Skandal, den solches Verhalten erregen kénnte. Ei-
nige solcher Entlassungen aus dem Orden haben durchaus einen Zusammenhang
mit sexueller Gewalt. Ein solcher scheint im Fall des 1631 in Landshut geborenen
P. Carolus Deuring vorzuliegen, der seit 1648 der Gesellschaft angehérte und auch
einen Bruder im Orden hatte. Er scheint nach heutiger Beurteilung psychisch
labil gewesen zu sein. Schon 1667 gab er an, grundlos entweder in Trdnen oder
Klagen auszubrechen, und dass er drztlichen Rat fiir die Behandlung dieser ,Me-
lancholie“ (melancholia) eingeholt habe. Seine Exerzitien intensivierten diese An-
falle aber nur, anstatt Erleichterung zu bringen.””” In der genderstereotypen
Zuordnung der Zeit weinte er ,wie eine Frau“ (muliebriter).”®® Seine Briefe offen-
barten einen zutiefst hoffnungslosen Menschen:

Ich bin in einem Zustand voélliger Hoffnungslosigkeit [desolatione] [...] taglich bin ich von
Trénen heimgesucht und von Gedanken zur dufiersten Hoffnungslosigkeit getrieben. Diese
Situation brach mit aller Gewalt in den Exerzitien hervor [..] seit jenem Moment bin ich in
vollkommener Traurigkeit [...] und Resignation.”®

Sein Bemithen um ein Ausscheiden aus dem Orden scheiterte aber, und so ver-
suchte er 1690 zu fliehen. Doch auch diese Unternehmung misslang. Als nun sein
Superior Deurings Verhaltensfehler auflistete, um der Provinzleitung ein moglichst
umféngliches Bild zur Beratung vorzulegen, stand interessanterweise sein haufiges
Briefeschreiben an erster Stelle, gefolgt von seinem ungeordneten Gefiihlsleben
(inordinato affecto). Denn, so der Superior, seine Depression (melancholia) bringe
ihn dazu, unerlaubt und heimlich Briefe zu senden oder Uiber den Pfortner an die
Aufienwelt zu schmuggeln. Auch zeigte er sich den Armen gegeniiber zu freigebig
und reagierte stets diinnhéutig auf Kritik. Am Ende aber bemerkte er, dass Deuring
im Verdacht stand unsittliche Beziehungen mit Schilern und Angestellten zu
unterhalten:

Mit den Jungen ist er allzu vertraut. Er ruft sie sogar hédufig in sein Schlafzimmer (aber
auch Hausangestellte, Diener und Aufienstehende), ist ihnen iiberméfiig zugetan [affectuose]
und verhélt sich wie ein Junge mit ihnen [puerilitati]. Auflerdem geht er zu freigebig mit
Medizin um und gibt sie an Frauen aus [curandi mulieribus].®*°

797 BayHStA: Jesuiten 297, Brief von Carolus Deuring aus Ebersberg an den Provinzial vom 26.
September 1667, fol. 1; Brief von Leonhard Weinhart an den Provinzial vom 23. November 1667,
fol.2. APECES]: 68-D, Verz. 8472. Er starb 1702 in Rottenburg. Sein Bruder war Felician Deuring
(1628-1704; ebd., Verz. 8470). Er wird auch erwahnt in BayHStA: Jesuiten 297, fol. 4v.

798 BayHStA: Jesuiten 297, Brief von Carolus Deuring aus Ebersberg an den Provinzial vom
27. Oktober 1667, fol. 3.

799 BayHStA: Jesuiten 297, Brief von Karl Deuring aus Ebersberg an den Provinzial vom 5. Juni
1668, fol. 4.

800 BayHStA: Jesuiten 297, undatierte Liste ,Defectus,“ fol. 7-8.



178 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Das Zeigen von Emotionen gegeniiber Schiilern eventuell durch Berithrungen,
Komplimente oder Geschenke war den meisten aufmerksamen Hausoberen ein
Anzeichen fiir ein mogliches Sexualdelikt, ebenso sein unreifes Verhalten. Das
Ausgeben der Medizin ndhrte wohl den Verdacht, er konnte die Frauen durch
ein Abhéngigkeitsverhéltnis auch sexuell an sich binden oder sich nebenbei
durch Arzneihandel Geld verdienen oder sogar an Abtreibungen mitwirken.®%*
Selbst letztere Befiirchtung wére nicht ganz unbegriindet gewesen, wie der Fall
eines in Straubing stationierten Laienbruders zeigt, dem man im Jahr 1700 vor-
warf, durch eine menstruationsférdernde Medizin (medicinam procurandi flu-
xum menstruum) moglicherweise an einer Abtreibung mitgewirkt zu haben.®%*
Adam Castner, der den Bericht verfasste, war entsetzt: ,Mir erschien derjenige,
den ich in Verdacht habe, immer als religioser Mensch von integrem Leben der
das Gebet liebt.“®*® Schlussendlich stellte sich aber im Straubinger Fall heraus,
dass es sich um eine falsche Anzeige von Fortunatus Peracher handelte, um von
seiner Affare mit einer Frau abzulenken.

Im Jahr 1641 wurde auch der coadjutor Martin Hechinger in Rottenburg am
Neckar unsittlicher Anndherungen beschuldigt. Joseph Gliick berichtete dariiber
dem Provinzial Wolfgang Gravenegg:

Unser armer [miser] Speisesaaldiener ist schon wieder in einen Fall jener Fragen verwi-
ckelt, die nach seinem Dafiirhalten sicherlich die Entlassung zur Folge hétte, und er bittet
mich folglich insténdig, nichts zu schreiben 5%

Hechinger hatte in der Stadt eine Frau bedrdngt und unsittlich berithrt. Schluss-
endlich konnte sie ihn aber abwehren (repulsus ab illa). Am nachsten Tag kehrte
er zurlick und entschuldigte sich, ,er habe sich in einem Rausch etwas bey ihr
vergriffen,“®%> und bat um Stillschweigen. Am dritten Tag ging er wieder zu dem
Haus und bat nun auch ihren Ehemann um Verzeihung. Die Betroffenen ,hatten
ihm zwar Stillschweigen versprochen,“ aber die Sache kam trotzdem heraus,
schrieb der Hausobere beschamt.?%® Aus der Affire wird deutlich, wie man in der
ersten Hélfte des siebzehnten Jahrhunderts mit sexuellen Fehltritten in der Ge-

801 Duhr: Jesuiten, Bd. 2, S. 639-642; Anita Magowska: Complaints, Charges, and Claims: Apothe-
caries in Poland in the 16th and 17th Centuries. In: Pharmacy in History 50 (2008), H. 3, S. 97-106.
802 BayHStA: Jesuiten 364, Brief von Albert Castner an den Provinzial vom 19. Juni 1700, fol. 1.
803 BayHStA: Jesuiten 364, Brief fol. 1v.

804 BayHStA: Jesuiten 313, Brief von P. Joseph Gliick an den Provinzial aus Ingolstadt vom 15. Ok-
tober 1641, fol. 6.

805 BayHStA: Jesuiten 313, Brief von P. Joseph Gliick an den Provinzial aus Ingolstadt vom 15. Ok-
tober 1641, fol. 6.

806 BayHStA: Jesuiten 313, Brief von P. Joseph Gliick an den Provinzial aus Ingolstadt vom 15. Ok-
tober 1641, fol. 6v.



6.7 Andere Sexualdelikte = 179

sellschaft Jesu umging. Handelte es sich um Bertihrungen ohne Verkehr, versetzte
man selbst einen Wiederholungstater wie Hechinger, doch erfolgte 1642 endlich
seine Entlassung — nach fast zwanzig Jahren im Orden!®"’

Der 1617 in Eichstétt geborene coadjutor spiritualis Michael Baumgartner war
bereits 24 Jahre im Orden, als er 1662 zahlreicher sexueller Vergehen gegen junge
Frauen und Méddchen angeklagt wurde. Ein anonym bleibender Priester infor-
mierte den Rektor des Landshuter Kollegs am 19. Juni 1662, dass ihm kiirzlich
eine Bauernfrau gebeichtet habe, was ihr vor zwei Jahren in Mindelheim bei
einem Jesuiten in der Beichte widerfahren sei. Sie gab ihm ebenso die Erlaubnis,
dies nun zur Anzeige zu bringen. Die Frau konnte den exakten Beichtstuhl benen-
nen und auch, dass der Jesuit damals Minister des Kollegs gewesen war, aber sie
kannte seinen Namen nicht. In ihrer Beichte hatte sie ihm von ihren inneren An-
fechtungen und wohl von sexuellem Begehren erzéhlt, worauf er ihr befahl, ,die
ubera [Brust, U.L.] zu entbléfien, welches die Einféltige [...] gethan. Aber bei die-
sem ist es, laid, nit verblieben [...] vor aller schwerer Versuchung erledigt zu wer-
den, hat er ihr zur Buess auffgeben, sich ganz plan [nackt, U.L.] gar vor ihm zu
entbléRen.“®°® Damit kann man Baumgartner unter die anderen Fille sexueller
Gewalt subsumieren, in denen Frauen gezwungen wurden, sich zu entkleiden,
und ihnen vorgespielt wurde, dies sei zu ihrem spirituellen Nutzen, ndmlich um
Demut zu lernen und die eigenen Triebe abzutoten. In diesem Fall ist der Bericht
des Opfers, wenn auch aus zweiter Hand, dufserst detailliert. Noch nach zwei Jah-
ren war die Frau fahig, genau zu beschreiben, wie sie der Pater aus dem Beicht-
stuhl in eine Kammer im Kolleg fiihrte, wo sie ihre ,BufSe“ zu leisten hatte. Dort
vollbrachte er eine ,Zeremonie“ mit ihr, die der Denunziant aus Scham nicht zu
Papier zu bringen vermochte (erubesco scribere).®*

Wie ging nun der Orden mit diesen Anschuldigungen um? Baumgartner war
mittlerweile in Landshut und {ibte dort das Amt des Regens aus, half also in der
Verwaltung des Kollegs. Auch in Landshut kamen nun, wohl durch geschicktes
Nachfragen, dhnliche Vorfélle ans Licht. Hier waren es junge Frauen und Médchen,
die wiederum von Entkleidungen sprachen, aber auch von unsittlichen Beriihrun-
gen.®'° Eine gerade 18-jahrige Fischersmagd habe Baumgartner sogar ins Gesicht

807 APECES]: 68-D, Verz. 7327, Geburt 1600, Eintritt 1623, Dimission am 31. Marz 1642. BayHStA: Je-
suiten 313, Brief von P. Joseph Gliick an den Provinzial aus Ingolstadt vom 15. Oktober 1641, fol. 6v.
808 BayHStA: Jesuiten 356, Brief des J.B. an den Provinzial vom 19. Juni 1662, fol. 1-1v. Zu Bam-
gartner siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz. 9138, Geburt 1617, Eintritt 1638, Dimission 1663, coadjutor
spiritualis.

809 BayHStA: Jesuiten 356, fol. 1v.

810 BayHStA: Jesuiten 356, Brief von Franciscus Strobl an den Generalvisitator Schorrer vom
19. Dezember 1662, fol. 6-7v.



180 =— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

gesagt: ,Pfui Teufl, was seien dies fiir Pfaffen!“®!* Baumgartner aber verteidigte
sich mit dem Hinweis, lediglich aus geistlichem Eifer (zelus) gehandelt zu haben,
um das Bose aus dem Korper der erkrankten Frauen, die sich fiir ihn entblofsten,
zu vertreiben.® Der Landshuter Rektor Leonhard Lerchenfeld jedenfalls glaubte
Baumgartner und gestand ihm lediglich einen Mangel an praktischer Klugheit zu,
der ihn zu derartigen ,Indiskretionen® gebracht hatte, bat aber dennoch um Baum-
gartners Versetzung, die dann auch erfolgte.®"* Allerdings hiuften sich nun die
Anklagen, Baumgartner habe nackte Kérper durch seine Bertihrungen segnen wol-
len.?"* Nach Dillingen versetzt, wo man ihn vom Beichtsitzen fernhielt, untersuchte
auch der dortige Rektor Strobl die causa. Er ging davon aus, dass die Entkleidung
und die Berithrungen wohl nicht aus Boswilligkeit erfolgt waren, sondern aufgrund
geistiger Auffassungsschwierigkeiten (defectu apprehensionis).*”® Die letztere Be-
merkung ist allerdings erstaunlich. Denn es ist nur schwer vorstellbar, dass der
Orden einen einfaltigen Menschen mit schwacher Auffassungsgabe, ja jemanden,
der uberhaupt keine praktische Klugheit besafs, mehrmals mit delikaten Verwal-
tungsaufgaben bedachte. War Baumgartner also wirklich ein ,homo simplex“*®
oder dissimulierte er nur geschickt? Vorgetauschte Heiligkeit (hypocrisis) war
schlieRlich ein weit verbreitetes Phanomen.*”” Die wohl von den Konsultoren der
Provinz abgefasste Beurteilung fiir den Provinzial jedenfalls scheute sich, eine
strenge Bestrafung zu fordern oder gar seinen Ausschluss, und hielt fest, dass seine
zunehmende Unklugheit (impingus imprudens) wohl irgendwann einmal einen gro-
Beren Skandal verursachen konnte. Eine Entlassung sei nicht nur wegen seiner El-
tern und zweier seiner Brider, die ebenfalls Mitglieder der Provinz waren, der eine
Rektor des Straubinger Kollegs, der andere der Sozius des Provinzprokurators in

811 BayHStA: Jesuiten 356, fol. 6v.

812 BayHStA: Jesuiten 356, Brief von Michael Baumgartner an den Generalvisitator aus Landshut
vom 30. August 1662, fol. 3-3v.

813 BayHStA: Jesuiten 356, Leonhard Lerchenfeld an den Provinzial aus Landshut vom 26. August
1662.

814 BayHStA: Jesuiten 356, Informatio wohl des Superiors, undatiert, wohl um 1665, fol. 15-16.
815 BayHStA: Jesuiten 356, fol. 6v.

816 BayHStA: Jesuiten 356, Informatio wohl des Superiors, undatiert, wohl um 1665, fol. 15-16.
817 Albrecht Burkardt: Atheismus als Altlast? Der Lebensbericht eines jungen Konvertiten vor
der romischen Inquisition im Jahr 1707. In: Verfolgter Unglaube. Atheismus und gesellschaftliche
Exklusion in historischer Perspektive. Hg. von Susan Richter: Frankfurt 2018, hier S. 119; Schutte:
Aspiring Saints; Xenia von Tippelskirch: ,Es ist nichts Eingebildetes in mir:“ Zur Inszenierung
weltabgewandten Lebens in Frankreich um 1700. In: L’Homme 23 (2012), 11-25; Giovanni Romeo:
Esorcisti, confessori e sessualita femminile nell'Italia della Controriforma: a proposito di due casi
modenesi del primo Seicento. Firenze 1998; Adriano Prosperi: Tribunali della coscienza: inquisi-
tori, confessori, missionari. Torino 2009, S. 508-542.



6.7 Andere Sexualdelikte = 181

Miinchen, politisch unklug, sondern wohl auch iiberzogen.®"® Alle Sympathien des
Ordens waren also auf Baumgartners Seite, der sich als ,,unklug® und fromm inzen-
sierte und betonte, sich nichts dabei gedacht zu haben, in Landshut Madchen auf
sein Zimmer zu holen.®” Bemerkenswerterweise wurde er trotz dieser internen Wi-
derstande 1663 entlassen. ,Mit guten Fithrungszeugnissen“ (cum bonis testimoniis)
der Gesellschaft Jesu fand er sofort eine Anstellung als Priester in Passau.*”® Doch
bereits nach zwei Jahren bat er flehentlich darum, doch in die 6sterreichische Pro-
vinz aufgenommen zu werden, wohin er durch die Residenz Traunkirchen beste
Kontakte besafs. Auch der Passauer Superior Michael Sauter empfahl ihn nach-
driicklich als frommen Kaplan. Der Briefwechsel iber einen Eintritt in Osterreich
flammte 1667 erneut auf, scheint sich aber nie realisiert zu haben.®?! Uber seinen
weiteren Lebensweg ist nichts bekannt.

Auch Laienbriider wurden sexueller Delikte angezeigt. Man beschuldigte etwa
den Pfortenbruder des Kollegs von Rottenburg, Joseph Brunstain im Dezember
1703, dass er sich nicht nur in Gesprache mit Frauen an der Kollegpforte einlasse,
sondern dort auch eine 22 Jahre alte ,ehrbare Jungfrau“ (honestam virginem) trotz
Widerstand unsittlich bertihrt hatte. ,,Die Jungfrau hat dieses Delikt bestétigt (unter
dem Beichtsiegel und in einem Privatgesprach),“ und der Beichtvater konnte sie
iiberzeugen, es auch dem Rektor zu melden.?” Brunstain wurde auf Exerzitien ge-
schickt und nach Luzern versetzt.*”® Er entschuldigte sich zwar beim Provinzial,
hoffte aber aufgrund seiner Gebrechlichkeit um eine milde Strafe, bestritt das De-

818 BayHStA: Jesuiten 356, Informatio wohl des Superiors, wohl um 1665, fol. 15-16.

819 BayHStA: Jesuiten 356, Brief von Michael Baumgartner an den Generalvisitator Schorrer aus
Dillingen vom 24. Januar 1663, fol. 10. Siehe ebd., einen weiteren Verteidigungsbrief vom 27. De-
zember 1662, fol. 8-8v.

820 BayHStA: Jesuiten 356, Brief Michael Baumgartner an den Provinzial vom 17. Dezember 1667
aus Passau, fol. 17.

821 BayHStA: Jesuiten 356, Brief Michael Baumgartner an den Provinzial vom 17. Dezember 1667
aus Passau, fol. 17; siehe ebd., Brief von Michael Sauter an den Provinzial vom 15. Dezember 1667,
fol. 14. Zur Person Baumgartners siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz. 9138, Eintritt 1638, Dimission 7.
April 1663. Auch einer der Briider Baumgartners intervenierte fiir ihn, siehe ebd., Brief Ernestus
Baumgartner an den Provinzial vom 14. November 1667, fol. 13. Zu diesem siehe APECES]: Sign.
68-D, Verz. 5524, Geburt 1626, Eintritt 1644, Tod 1690. Der dritte Bruder, der Jesuit war, ist wohl
Paulus Baumgartner, APECES]: Sign.68-D, Verz. 9137, Geburt 1618, Eintritt 1637, Profess-Geliibde ,
Tod 1679.

822 BayHStA: Jesuiten 343, Brief von P. Franziskus Hofer an den Provinzial aus Rottenburg vom
2. Mérz 1704, fol. 1.

823 BayHStA: Jesuiten 343, Brief von P. Franziskus Hofer an den Provinzial aus Rottenburg vom
16. Mérz 1704, fol. 2.



182 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

likt aber vehement, obwohl ihm keiner in der Kommunitit Glauben schenkte 8

Schliefllich war Brunstain schon seit sechs oder sieben Jahren stdndig durch seine
Néhe zu Frauen aufgefallen und auch schon mehrmals bestraft worden. Briefe und
Zeichnungen, die man in seiner Zelle fand, besiegelten den Entschluss des Provinzi-
als, ihn zu entlassen.®?

1712 kritisierte man in Rottenburg schon wieder das sexuelle Verhalten einiger
Kollegsmitglieder. Der Prior Valentin Scherlin falle durch haufige Gespriache mit
Weltleuten auf, sowie durch die Vertrautheit mit einem Méadchen schlechten Rufes,
dem auch eine enge Beziehung zu Heinrich Rill und Menrad Vorwaltner nachge-
sagt werde, berichtete P. Anton Beurle.®?® Beurle sah sich auch in seinem Gewissen
gedrangt, dem Provinzial vom Verhalten Menrad Vorwaltners Mitteilung zu ma-
chen, obwohl dies eigentlich Sache des Rektors gewesen wére. Langeres Schweigen
wiirde aber, so Beurle, eine grofiere Gefahr flir den Orden heraufbeschwiiren.®?’
Es gehe bereits unter den Schiilern das Gertiicht um, man kénne ungestraft ein
Midchen nachts besuchen,®?® weil das Pater Vorwaltner, der seit 1697 dem Orden
als scholasticus approbatus angehorte, ja auch tue. Als Beweis legte er einen Liebes-
brief desselben bei, den der von ihm fiir Kurierdienste benutzte Laienbruder aus
schlechtem Gewissen gedffnet und dann Beurle gegeben hatte. In ihm sprach Vor-
waltner wirklich von seiner , Allerliebsten“ und wie sie sich am besten treffen soll-
ten, von ihrem kleinen Bild, das er an ein ,warmes Herz“ lege, und andere direkte
Hinweise auf eine romantische Beziehung.®*° Nach einer Versetzung wurde Vor-
waltner aber schlussendlich 1715 entlassen. Er scheint sich nicht gebessert zu
haben.®* Allerdings war aber auch Riill in der Kritik gestanden. Uber diesen hatte
Scherlin einen Bericht an den Provinzial gesandt und ihm seine Entlassung emp-
fohlen. Er stehe in so enger Beziehung zu einem Mdadchen, dass die Gefahr eines
Skandals absehbar sei.®* Allerdings scheint sich dieser die Ermahnungen seiner
Oberen zu Herzen genommen zu haben, da er als Laienbruder 1729 in Landshut

824 BayHStA: Jesuiten 343, Brief von P. Franziskus Hofer an den Provinzial aus Rottenburg vom
30. Mérz 1704, fol.4.

825 BayHStA: Jesuiten 343, ,Processus,“ fol. 7 vom 2. April 1704. APECES]: Sign. 68-D, Verz. 8307,
Geburt 1671, Eintritt 1694, Dimission 1704.

826 BayHStA: Jesuiten 332, Brief von Anton Beurle vom 11. April 1712, fol. 16.

827 BayHStA: Jesuiten 332, Brief von Anton Beurle vom 11. April 1712, fol. 16v.

828 BayHStA: Jesuiten 332, fol. 16v.

829 Dieser kleine Liebesbrief ist erhalten in BayHStA: Jesuiten 332, fol. 15.

830 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 3576, Geburt 1679, Eintritt 1697, Priesterweihe, Dimission 1715.

831 BayHStA: Jesuiten 347, Brief von P. Valentin Scherlin an den Provinzial vom 9. Mai 1712, fol.
1-2.



6.7 Andere Sexualdelikte = 183

starb, ohne je dimittiert worden zu sein.®* Rektor Scherlin®*® war wahrscheinlich
der am schwersten Beschuldigte. Eine Frau klagte den Rektor unsittlicher Be-
rihrungen an:

Dieser Pater Rektor hat mich 6fter unter einem Vorwand zum Eingang des Kollegs rufen
lassen, wo er mich mit seinen Handen beriihrt hat, meine Wange gestreichelt hat [pulsando
mihi genam], und seine Hand auf meinen Busen gelegt hat.®3*

Schon im November 1712 wurde daher ein neuer Rektor ernannt sowie Vorwalt-
ner, Riill und Scherlin versetzt.®*®> Da Scherlin aber die Profess-Geliibde abgelegt
hatte und sich vielleicht auch bessern wollte, scheint man in seinem Fall von
einer Entlassung abgesehen zu haben.

1723 ermittelte der Orden auch gegen P. Franciscus Mahon, der den Beicht-
stuhl fiir Geschlechtsverkehr missbraucht und so das Verbrehen der Sollizitation
begangen hatte. Solange ein Mensch solch unkontrollierbarer Affekte in der Ge-
sellschaft sei, so der Provinzial, bestehe grofse Gefahr fiir ihren Ruf. Daher wurde
er auch in Rottenburg entlassen.?*® 1739 versuchte in der Oberrheinischen Pro-
vinz ein ,Priester” (pater) eine Jungfrau zu vergewaltigen. Der Jesuit stritt aller-
dings alles ab. Da er aber bereits in schlechtem Ruf stand, setzte man ihn von
seinen Amtern ab und sandte den Fallbericht nach Rom.®¥” 1762 hatte man dort
mit ,P.A.F.“ einen weiteren Sollizitationsfall, der aber nicht mit Ausschluss, son-
dern lediglich mit interner Strafe geahndet wurde.®*® Dass es sich dabei um den

832 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 4855, Geburt 1663, Eintritt 1691, Tod 1729, coadjutor temporalis. Im
Dimissionsakt BayHStA: Jesuiten 347, findet sich ein seltsamer, anonymer, dreiseitiger, in lateini-
scher Sprache abgefasster Liebesbrief. Die Schrift scheint nicht die Vorwaltners zu sein, aber ein
derart praziser lateinischer Stil wére fiir einen Laienbruder wie Riill ungewéhnlich. Die Geliebte
(,pulchra mea“) scheint eine ,Soror Sidonia“ zu sein. Der Name und die Tatsache, dass ,Soror*
als grofigeschriebener Namenszusatz verwandt wird (,S. Wockiam,“ ,,Soror Wock“) macht es
wahrscheinlich, dass die Angebetete eine Nonne oder Ordensschwester war, zu der der Brief-
schreiber ein intimes Verhéltnis hatte: ,Ich hab eine geistliche Person tangeriert undt mich von
derselben anrieren lassen [...]¢ siehe ehd., fol. 3-4v. Eine Beziehung zu Rottenburg lasst sich aus
dem Brief selbst nicht ablesen.

833 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 4411, Geburt 1663, Eintritt 1682, Profess-Geliibde, Tod 1724.

834 BayHStA: Jesuiten 332, fol. 1011, Brief von P. Anton Beurle vom 25. Juli 1712 an den Provin-
zial. Zu ihm siehe auch Jesuiten 312.

835 APECES]: Sign. 40-3, 56, Catalogus 1712, fol. 25.

836 BayHStA: Jesuiten 360, fol.17, Informatio aus Augsburg vom 19. August 1723. APECES]: Sign.
68-D, 6178, Geburt 1682, Eintritt 1706, Dimission 1723, scholasticus approbatus.

837 APECES]: Sign. 40-2, 8, 24. Mérz 1739, fol. 16; ebd., Sign. Sign. 40-2, 9, fol. 18.

838 APECES]: Sign. 40-2, 8, Januar 1762, fol. 94.



184 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

Missbrauch eines Sakraments handelte, der in anderen Jahrhunderten mit Hére-
sie gleichgesetzt war, lasst sich aus den Bemerkungen des Oberen allerdings nicht
entnehmen.

6.8 Sexuelle Gewalt unter Jesuiten

Das Machtgefélle zwischen dlteren und jiingeren Jesuiten, vor allem bereits ordi-
nierten Priestern und noch nicht geweihten Scholastikern, war ebenso anfallig
fir sexuelle Gewalt und Ausbeutung. So fiihlte sich der Freiburger Theobald
Biler® im Oktober 1658 aus ,Amt und Gewissen verpflichtet,“ einen Missbrauchs-
fall anzuzeigen. Das Opfer war allerdings kein Schiiler, sondern ein durchreisen-
der Jesuit, ndmlich der bereits erwéhnte 29-jahrige Caspar Neuhauser. Als dieser
im Freiburger Kolleg iibernachtete, schlich sich der 55-jahrige P. Matthaus Rehlin-
ger herein, entledigte sich seiner Kleider und legte sich neben ihn von der zwolf-
ten bis zur vierten Nachtstunde ins Bett. Neuhauser traute sich nicht zu schreien
(clamare), weil ein Augustiner gerade seine Exerzitien machte und auch, weil er
Hhicht stark genug war, jenen zuriickzustoflen® (neque satis robustus ad repellen-
dam vim).®*® Erst am néichsten Morgen kam Neuhauser zu Biler, um ihm die
ganze Geschichte zu erzahlen, aber mit dem Versprechen, nicht den Hausoberen
einzuschalten, sondern den Provinzial.

Erst zwei Wochen spater griff auch Neuhauser zur Feder. Er hatte nichts Boses
erwartet, als er mitten in der Nacht von Matthéus Rehlinger/Rechlinger/Rhelinger®**
aus dem Schlaf gertittelt worden war und er sich ohne Worte in sein Bett gelegt
hatte, wo er ,mich freundschaftlich (amice) umarmte und mit ein paar schmeichel-
haften Worten mein Wohlwollen erlangen wollte.“ Seine Hénde bertihrten ihn, er
kusste ihn, umschloss seine Beine und zog sie mit seinen Handen ndher an sich. Al-
lerdings war Rehlinger frustriert tiber die Versuche Neuhausers, sich gegen weitere
Intimitaten zu wehren. Erst als dieser eingeschlafen war, versuchte es der Tater er-
neut, immer und immer wieder, bis er am Morgen ohne vorherige Beichte zum Mes-
selesen in die Kirche ging. Am néchsten Tag hatte Neuhauser die Tiir verschlossen,
aber der findige Rehlinger versuchte es mit einem Schliissel, allerdings vergeb-

839 APECES]: 68-D, Verz. 8976, Geburt 1611, Eintritt 1636, Profess-Geliibde, Tod 1669. BayHStA: Je-
suiten 354, Brief von Theobald Biler an den Provinzial vom 15. Oktober 1656, fol.1. Zu Rehlinger/
Rhelinger siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz. 5052, Geburt 1603, Eintritt 1627, Tod 1669, coadjutor
spiritualis.

840 BayHStA: Jesuiten 354, fol. 1.

841 APECES]: 68-D, Verz. 5056, Geburt 1621, Eintritt 1642, Tod 1673.



6.8 Sexuelle Gewalt unter Jesuiten = 185

lich.2*? Dieser verteidigte sich in einem Verhér mit dem Hinweis, Neuhauser habe
ihn in sein Zimmer eingeladen.®** Der Rektor versuchte in Freiburg den Skandal ,in
summo silentio“ handzuhaben, und empfahl anscheinend dem Provinzial die Ver-
setzung Rehlingers.*** 1668 war er dann auch kurz in Neuburg an der Donau statio-
niert, bevor er 1673 in Hall in Tirol starb.®%°

Ein &hnlicher Fall war der des Menrad Kugler, der 1651 mit sechzehn Jahren in
die Gesellschaft Jesu eingetreten und 1664 zum Priester geweiht worden war. Ermah-
nungen uber seine , Gefrafligkeit“ (inglunie), Mangel an Selbstabtétung und spirituel-
lem Eifer widerstand er mit Indignation und Zornesausbriichen.®*® Ware dieses
Verhalten allein schon ausreichend gewesen, ihn als Stérenfried aus der Kommunitat
auszusondern, lieferte sein sexuelles Verhalten noch viel triftigere Griinde. Detailliert
berichtete der 21-jahrige Christoph Kolb, der sich im Theologiestudium auf die Pries-
terweihe vorbereitete, dass der 31-jahrige Kugler am 11. November 1666 nachts gegen
zehn Uhr ohne Kerze in sein Schlafzimmer gekommen sei. Dort habe er sich ,cum
levitate, also mit Anztuglichkeit, in sein Bett gelegt und sich eng an ihn angeschmiegt.
Als der junge Jesuit realisierte, was vorging und Kuglers Hande fiihlte, versuchte er
sich zu wehren. Doch je heftiger er sich wehrte, umso gewalttatiger wurde dieser
(violentius). Er legte seine Hande auf Kolbs nackte Oberschenkel und begann sie zu
streicheln. Kugler entschuldigte sich zwar tags darauf, wies aber jede Verantwortung
weit von sich. Vielmehr sei sein Verhalten auf tiberméafsigen Weinkonsum zurtickzu-
fiihren, weswegen seine Anziiglichkeiten wohl auch nicht als ,,schwere Siinde anzu-
sehen seien.“®*’

Rektor Melchior Balthasar listete im Briefverkehr mit dem Provinzial acht
Punkte auf, die an Kuglers Verhalten zu beanstanden waren. Er erwdhnte Liigen
und Betriigereien, mangelnde Néachstenliebe, Hochmut, skandaldses Trinken, und
Zornesausbriiche. Zudem zeige Kugler immer wieder seine Verachtung fiir die (ei-
gene) Oberdeutsche Provinz, da er die italienischen Jesuiten bevorzuge. Diese Kla-
gen waren aber fast marginal, wenn man sich vergegenwartigte, dass Kugler
mehr als vierzehnmal (!) in die Zellen anderer Jesuiten eingedrungen war und

842 BayHStA: Jesuiten 354, Brief von Caspar Neuhauser vom 29. Oktober 1656, fol, 2-2v.

843 BayHStA: Jesuiten 354, Verhor vom 2. November 1656, fol. 3.

844 BayHStA: Jesuiten 354, Brief von Theobald Biler an den Provinzial vom 3. November 1656,
fol. 4.

845 Sign. 40-3, 45 Catalogus personarum 1668, fol. 65. Dort ist sein Name durchgestrichen.

846 BayHStA: Jesuiten 296, Brief aus Luzern vom 28. September 1666, fol. 1: ,[...] in ira itaque
indignatio vehementer effuse [...].

847 BayHStA: Jesuiten 296, undatiertes, unsigniertes Dokument, fol. 2v. Die Identitat Kolbs geht
hervor aus fol. 13v.



186 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

diese sexuell belastigt oder sogar zum Beischlaf gezwungen hatte.®*® Magister Ni-
kolaus Cleli bezeugte letzteres explizit mit den Worten ,ad turpiam coacturus®,
also zum Sex, gezwungen.®*° Ob es dabei zur Penetration gekommen ist, kann aus
den Dokumenten nicht ersehen werden.

Aufgrund seiner Liebe fiir Italien bat Kugler im Dezember 1666 um eine Verset-
zung dorthin, nahm aber immer noch keine Schuld auf sich. Er sah sich vielmehr als
Opfer einer Intrige.®° Stattdessen versetzte man ihn nur nach Hall in Tirol, von wo
er wiederum einen Brief an den Provinzial aufsetzte. Dieses Mal zeigte er ein wenig
Einsicht und gab im Mai 1667 wenigstens zu, dass sein unmafsiges Trinken fiir sein
Benehmen verantwortlich sei, versprach aber auch grundlegende Besserung. Auf
»Knien flehend“ bat er, im Seminar der Jesuiten in Dillingen ein ruhigeres Amt (mu-
nere quietori) zu erhalten, in dem er sich nicht in den Alkohol fliichten miisse und
dadurch ein besserer Mensch werden kénne.*' Nur eine weniger anspruchsvolles
Arbeit erlaube es ihm, sein spirituelles Leben wieder ins Gleichgewicht zu bringen
und das Trinken aufzugeben.®** Doch der Provinzial sah ihn als gemeingefihrlich an.
Offiziell wurde seine Dimission am 26. August 1667 in Hall verkiindet,** indem man
ihm die Erlaubnis gab, bei den Augustinern nach Landau einzutreten, obwohl sein
friherer Prior schwere Bedenken hatte, ob sich Kugler als Augustiner-Chorherr
eigne. Ist Kugler aber je dort eingetreten? Die Jesuiten dachten vielleicht nicht mehr
dartber nach, da sie ja endlich den Mann losgeworden waren, der eine ,nicht trag-
bare Last“ (importabile oneri) und ,ein menschlicher Schandfleck“ (humana et dede-
cori) gewesen war.®* Die Augustiner scheinen ihn, falls Kugler tatséchlich dort das
Noviziat beginnen wollte, nicht behalten und oder erst gar nicht angenommen zu
haben. Trifft letzteres zu, hat der Orden Kugler in den Weltpriesterstand entlassen
und ihm wohl einen Entlassungshrief ausgestellt, der es ihm erméglichte in einem
Bistum Anstellung zu finden. Fiir Kugler, der aus einer reichen Freisinger Familie
stammte, war der Rauswurf jedenfalls kein Karriereknick. Noch im Jahr seiner Ent-

848 BayHStA: Jesuiten 296, ,Relatio“ von Melchior Balthasar aus Hall in Tirol vom 31. Mai 1667,
fol. 3; ebd., fol. 13-14v.

849 BayHStA: Jesuiten 296, undatierte, unsignierte Liste, fol. 14v. Zu Cleli siehe AAPECES]: Sign.
68-D Verz. 8639. Mit turpia bleibt Cleli vage — es konnte sich ,nur“ um unsittliche Berithrungen
gehandelt haben.

850 BayHStA: Jesuiten 296, Brief Menrad Kugler S] aus Hall an den Provinzial vom 14. Dezember
1666, fol. 6.

851 BayHStA: Jesuiten 296, Brief Menrad Kugler SJ aus Hall an den Provinzial vom 3. Novem-
ber 1666, fol. 4v.

852 BayHStA: Jesuiten 296, Brief Menrad Kugler SJ an den Provinzial vom 3. November 1666, fol.
4v: ,[...] imbecillitas ut cogar moraliter plus ferme corpori quam animo indulgere [...].

853 APECES]: Sign. 43-90, fol. 12.

854 BayHStA: Jesuiten 296, undatierte, unsignierte Liste, fol. 14v.



6.8 Sexuelle Gewalt unter Jesuiten = 187

lassung wurde er Friihmesser in seiner Heimatstadt Freising, dann 1668 Pfarrvikar
von St. Georg und Kanonikus an der Andreaskirche, und nach einem Weiterstudium
in Ingolstadt sogar Dekan, spater Katzmaierscher Benefiziat an der Frauenkirche in
Miinchen. Bis heute ist sein Wirken in Freising présent, da unter seiner Agide St.
Georg barockisiert wurde.*> Allerdings scheint er das bei seiner Bewerbung um die
Freisinger Pfarrei versprochene ,exemplarische Leben“ nicht lange gefiihrt zu
haben, wie zahlreiche Auseinandersetzungen um seine Amtspflichten zeigen.®*
Das Domkapitel Freising musste ihn daher um 1680 mit den Beschwerden kon-
frontieren, sein ,sonderbahrer Fleifs“ in der Seelsorge habe merklich abgenom-
men: ,Erstlich hat er schon zwei Jahr nacheinand in der heyligen Weynacht khein
Métten gehalten,“®>’ sei sich am Sonntag zu bequem zum Beichtsitzen, iiberlasse
alle Krankenbesuche und Begrabnisse den Kapldnen, sammle aber fleifsig das
Geld in der Pfarrei ein, ohne dariiber Buch zu fithren, lese an Festtagen kein
Evangelium und auch keine Predigt, ,zehntens wiirdt er an den Werktagen nach-
mittag wohl niemahls in der Khiirchen [...] anzutreffen sein.«®>®

Eine derartige Amtsfithrung in Freising erlaubt es auch, seine am 4. Januar 1696
auf dem Totenbett verfasste ,Lebensbeichte“ zu kontextualisieren. Eine Anderung
seines Lebenswandels, wie er ihn fiir sich reklamierte, kann aus den Dokumenten
jedenfalls nicht ersehen werden. Er scheint derselbe jahzornige, trunksiichtige und
arbeitsscheue Kleriker geblieben zu sein, der er schon in der Gesellschaft Jesu war.
In seiner ,Lebensbheichte“ inszenierte er sich aber dennoch als reuiger Stuinder. Es
existiert sowohl eine deutsche wie auch eine lateinische Fassung dieses an den
Provinzial gerichteten Briefes, wobei unklar bleibt, welche die originale ist. Die latei-
nische Version ist einem Band mit Vortrdgen fiir Jesuitennovizen eingefiigt, so
dass moglicherweise der Brief den jungen Ordensanwértern als warnende Lektiire
vorgelesen wurde.®

Schon bei der Dimission aus dem Jesuitenkolleg Hall in Tirol habe er sich ge-
schworen, so schrieb Kugler, alles zu tun, um eines Tages wieder aufgenommen zu
werden.®® Daher habe er im Jubildumsjahr 1675 zweimal in Rom um den besonde-
ren Gnadenerweis nachgesucht, wieder in den Orden eintreten zu diirfen, was ihm

855 Allerdings ist die Aussage Prechtls, Kugler sei erst 1667 zum Priester geweiht worden, inkor-
rekt. Anton Mayer, Statistische Beschreibung des Erzbhisthums Miinchen-Freising, Bd. 1. Miinchen
1874, S. 417; Johann B. Prechtl, Beitrdge zur Geschichte der Stadt Freising: Pfarrkirche u. Pfarrei
St. Georg, Bd. 4. Freising 1878, S. 55-60.

856 AEM: AA001/3, PfarrA5604, Brief Kuglers an das Domkapitel Freising vom 6. Juni 1668; vgl.
ebd. etwa AA001/3, PfarrA5598 tiber die Mangel seiner Buchfithrung, ca. 1685.

857 Er habe also keine Christmette gehalten.

858 AA001/3, PfarrA5600, undatierte Liste.

859 BSB: Clm 930, Brief Menrad Kuglers vom 4. Januar 1696, fol. 285ff.

860 APECES]: Sign. 251, Verz. 2323, Brief von Meinrad Kugler, undatiert, fol. 56-57.



188 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

aber verweigert wurde.® Er setzte immer noch seine Hoffnung auf ,meine aller-
liebste Mutter, die Societet,“ gerade jetzt, wo ihn eine todliche Krankheit aufzehre.
Mit der Identifizierung des Jesuitenordens als seiner Mutter hoffte er vielleicht auf
Milde und Vergebung. Von Verantwortlichkeit war aber keine Spur zu finden. Viel-
mehr habe er ,aus kheiner Bosheit eines verbrecherischen Gemiethes, weder aus
Begierdt und Wollust“ gehandelt, sondern sei durch ,iiberflissiges Trinckhen“ auf
unmoralische Pfade gefiihrt worden. Der Alkohol habe ihn gegen andere aufge-
bracht, und seine inneren Abwehrkrifte dezimiert (,der Geist nam ab“).2 Nun ge-
reichte ihm alles Geistliche zur Abscheu: ,,Und was zuvor fier eine Zuversicht war
das Gebett, [...] das war meiner Seel ein Grausen.“ Sein Leben nach der Entlassung
aus der Gesellschaft beschrieb er zwar als einen Weg der ,Freiheit,“ allerdings einer
zerstorerischen Freiheit. Denn diese fithrte ihn zu immer gréf$erem Konsum von
Alkohol und weiterer Unkeuschheit, und zerrte ihn schliefilich in den Abgrund des
moralischen Ruins. Auf dem Totenbett bat er nun, dass die Véter der Gesellschaft
seines ,allgemach an den Lefzen hangenden Geists“ in der hl. Messe gedenken. Er
unterzeichnete den Brief hemerkenswerterweise mit ,Menrad Kugler, der Societet
Missgeburth,“ um seine Reue auszudriicken und starb 1697.%* An diesem Schreiben
ist weniger bemerkenswert, dass es insinuiert, Kugler habe nach dem moralischen
Zusammenbruch sein Leben gebessert, sondern vielmehr das direkte Eingestehen
sexueller Fehltritte, auch wenn er diese durch den Hinweis auf unmafigen Alkohol-
genuss relativierte. Schliefdlich war der Sterbende ja Kanonikus an einem ehrbaren
Stift in Freising.

Der aus Landshut stammende P. Bartholoméaus Schrecksnadl, ein scholasticus
approbatus,®®* wurde 1663 vom jungen Magister Bernhard Zurmatten, damals
ebenfalls Scholastiker,®® bezichtigt, ihn dfter zu unsittlichen Taten (ad turpes) ge-
bracht zu haben, bei denen es zum Samenerguss kam. Es scheint sich um gegen-
seitige Selbstbefriedigung gehandelt zu haben. Allerdings wird Schrecksnadl als
der alleinige Delinquent dargestellt. Die Denunzierung erfolgte im Geheimen (se-
creta), da Zurmatten firchtete (horrore), der Misshrauch an ihm konnte sich wie-
derholen, da Schrecksnadl angeblich in sein jetziges Kolleg versetzt worden
war.®%% Doch auch in anderen Kollegen hatte sich Schrecksnadl nur Feinde ge-
macht. Selbst seine Professoren stief3 er vor den Kopf, verursachte standig Quere-
len in der Gemeinschaft oder in der Schule, so dass man 1666 zu dem Schluss

861 APECES]: Sign. 251, Verz. 2323, fol. 56.

862 APECES]: Sign. 251, Verz. 2323, fol. 56v-57.

863 APECES]: Sign. 251, Verz. 2323, fol. 57.

864 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 4159, Geburt 1634, Eintritt 1654, Dimission 1669.
865 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 3019, Geburt 1638, Eintritt 1654, Tod 1695.

866 BayHStA: Jesuiten 320, Notiz von 1663, fol. 2.



6.9 Fille von Gewalt im Klassenzimmer = 189

kam, er miisse geistig verwirrt (perturbatus animae) sein. Daher befiirchtete die
Ordensleitung auch, er konne im Gymnasium Konstanz einen Skandal auslo-
sen.®®” Schrecksnadel selbst hatte sich am Tag zuvor beim Provinzial beklagt,
dass er tlberall verfolgt werde und daher erwarte, dass Schiiler alle méglichen
Gertichte Uber ihn verbreiteten. Um diesen Schrecken zu entgehen, bat er um die
Versetzung nach Mindelheim.®%® Die Antwort des Provinzials an den Rektor
sprach Béande. Schrecknadls Argumente bewegten ihn schon deshalb nicht, weil
der Mann in der ganzen Provinz keinen guten Ruf besitze, aber auch weil in die-
sem Jahr bereits zwei Priester, die am selben Ort wie Schrecksnadel unterrichtet
hatten, der Infamie verdédchtig geworden waren, so dass ein Zusammenhang mit
diesem nicht unwahrscheinlich sei.®®® Nach anfinglicher Besserung des Téters
wurde aber schon 1668 klar, dass Schrecksnadl immer schwieriger wurde. Seine
Eitelkeit (vanus sui aestimator) mache ihn siichtig nach Komplimenten (humanae
laudis impiger sectator) und verleite ihn zu allerhand Bequemlichkeiten fiir sei-
nen Korper (commoditatibus exquisitus). Zudem sei er unmafiig im Alkoholkon-
sum und Essen, ungeduldig und jdhzornig (a natura cholericus). Fir den Rektor
war daher klar, dass Schrecksnadl unkorrigierbar (incorrigibilis) sei.®”° In der
Umgebung verbreitete er sogar Gertuichte, dass der Rektor des Kollegs die Patres
Hunger leiden lasse und stachelte die Glaubigen auf, dem Provinzial zu schrei-
ben.?”! Verstindlicherweise wurde er schon im nichsten Jahr entlassen.®’* Uber
seinen weiteren Lebensweg ist nichts bekannt.

6.9 Falle von Gewalt im Klassenzimmer

Obwohl General wie auch Provinzkapitel es ihren Mitgliedern stdndig einschérf-
ten, dass es keinem Gymnasialprofessor zustand, einen Schiiler zu schlagen,
aufler mit ausdrucklicher Erlaubnis des Oberen, wurde dieses Verbot oft ignori-

867 BayHStA: Jesuiten 320, Brief des Rektors von Konstanz (unleserlich) an den Provinzial vom
14. Oktober 1666, fol. 11.

868 BayHStA: Jesuiten 320, Brief von Bartholoméaus Schrecksnadl an den Provinzial vom 13. Okto-
ber 1666, fol. 9v-10v.

869 BayHStA: Jesuiten 320, Brief von Provinzial Veihelin an den Rektor von Konstanz vom 16. Ok-
tober 1666, fol. 12.

870 BayHStA: Jesuiten 320, Brief von Max Lerchenfeld aus Feldkirch vom 20. Januar 1668, fol.
20-21v.

871 BayHStA: Jesuiten 320, Brief von Matthdus Hess an den Provinzial vom 13. Mérz 1668, fol. 22.
872 APECES]: Sign. 72 A 1349, fol. 412.



190 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

ert.®”® Dies war umso erstaunlicher, da es streng geahndet wurde. Denn eine
nicht lizenzierte Ziichtigung konnte Gertichte iiber die ,Gewalttatigkeit der Leh-
rer schiiren oder eine sadistische Komponente besitzen. Die bdhmische Provinz
drohte 1677 daher jedem Tater die Strafe an, sich selbst vor den Mitbriidern im
Kolleg auspeitschen zu miussen. Dem Jesuiten, der die Schiiler an Geschlechts-
teilen (verenda), Gesicht oder Hand beriihrte (attingere) wurde gar eine Auspeit-
schung (virgis, non baculis) durch den Oberen angedroht.874

Wo Auspeitschung und sexuelle Lust zusammenfielen, ist die Rede vom Sadis-
mus angebracht. Solchen kann man bei Philipp Has/Haas, vermuten, der am Frei-
burger Gymnasium im Breisgau dozierte.*”” Er scheint in der Oberdeutschen
Provinz bereits einen schlechten Ruf als Lehrer besessen zu haben, als 1652 der
Freiburger Rektor Gebhard Deininger einen Bericht tiber ihn an den Provinzial
sandte.!® |Ich schweige dariiber, dass er seinen kiinftigen Schiilern der verhass-
teste Lehrer [exosissimus] sein wird, und dass wegen ihm ein grofier Teil die Schule
verlassen wird,“ denn es gebe eine weitaus schwerwiegendere Anschuldigung,
schrieb Deininger.®”” Die Denunziation stammte vom Jesuiten Beatus Schlinin-
ger.!’® Dieser fand es auffallig, dass ein Schiiler sich in der Schule so verhielt, als ob
er einen schlechten Umgang habe [mali commercii]. Er stellte ihn daher zur Rede.
Zunachst ausweichend, gestand er ,vollig errétend [rubore suffusus], dass P. Has,
ihn mit Ruten auspeitschen haben wollen [virgis [...] caedere eum] und dies dann
auch getan habe.“ Dieser ,gute [bonum] Jungling [juvenis] stammte aus einer ortli-
chen Adelsfamilie. Ein anderer Schiiler bestatigte das ,laszive Verhalten“ von Has,
und fiigte hinzu, dass dieser ihn auch gekiisst [oscula figendo] habe. Der zuletzt ge-
nannte Schiiler spielte mit dem Gedanken, Jesuit zu werden, weswegen ihn der

873 BSB: Clm 1553, vol. 3. Allein fiir das Jahr 1768 sind zahlreiche Eintrdge von Entlassungen und
harschen Bestrafungen mit der Rute und Inkarzerierung verzeichnet, etwa unter ,virgis castigatus,”
und ,mane virgis exceptus.“ Siehe fol. 535, 536, 537, 540, 541, 542, 546, 552, 557, 562, 575.

874 APECES]: Abt. 40-2, 1, Archivi Provinciae Rhenanae superioris, fol. 616, vom 10. Oktober 1660.
APO: 45/141/0/-/16, Matthias Tanner aus Briinn am 27. August 1677, fol. 267. Vgl. ebd., ,Memoriale
pro communitate post Congregationem Provincialem Superioribus Oblatum,“ unterschrieben vom
bayerischen Provinzial P. Jacobus Willi (Provinzial, 1686-1689), fol. 319: ,,Prohibendum [...] voluit
P. Noster sub gravi poena ad arbitrium superiorum ne Praefecti aut professores nos discipulos ipsi-
met flagellis caedant, sed si quos tali poena plectendi, ipsi se flagellent.“

875 APECES]: Sign. 68 D, Verz. 7488. Geburt 1608, Eintritt 1626, Tod 1675, coadjutor spiritualis.
1649 lehrte er Rhetorik an der Universitat Freiburg, sieche Meyer (Hg.): Die Matrikel der Universi-
tat Freiburg, S. 911.

876 BayHStA: Jesuiten 352, Brief von Gebhard Deininger aus Freiburg vom 14. Oktober 1652 an
den Provinzial, fol. 7. Deininger, zu diesem siehe APECES]: Sign. 68-D, Verz. 8515.

877 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 7.

878 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 4343, Geburt 1607, Eintritt 1627, Tod 1677, Profess-Geltibde.



6.9 Fille von Gewalt im Klassenzimmer = 191

Rektor des Kollegs ebenso wie den Adligen als besonders vertrauenswiirdig ein-
schétzte. Die Konsequenz war aber keineswegs die Eroffnung eines Ausschlussver-
fahrens gegen Has, sondern lediglich seine Versetzung, obwohl der Rektor vor
einer weiteren Verwendung als Lehrer gewarnt hatte: ,Daher meine ich, dass Pater
Has, nicht nur von hier abgezogen, sondern auch nicht mehr als Lehrer eingesetzt
werden soll.“4” Allerdings verwandte man ihn trotz dieser Warnung auch weiter-
hin als Gymnasialprofessor fiir Rhetorik und die Humaniora. 1656 findet man ihn
im Kolleg Ensisheim, 1661 in Biburg, und von 1672 bis zu seinem Tod 1675 anschei-
nend ohne Aufgabe in Mindelheim.®*

Auch im schweizerischen Solothurn gab es einen ahnlich gelagerten Fall im
Jahr 1667. Einige Wochen vor Weihnachten beklagte der Solothurner Rektor, dass
P. Johannes B. Steidlin ,nicht gut mit den Schiilern zusammenpasse“ (non bene
convenire).2® Die Humanisten, die man auch als Poetikklasse bezeichnete, waren
im Schnitt zwischen sechzehn und siebzehn Jahre alt und versammelten sich
heimlich, um tber ihren strengen Professor zu klagen. Diese Konventikel entluden
sich dann aber geradezu tumultartig Weise uber die ,compellationes et saevitias
atque ferocia,“ also das verachtende, schroffe, ja gewalttitige Verhalten des Leh-
rers. Die Jugendlichen, die sich herahgesetzt flihlten, opponierten lautstark nach-
dem Steidlin einen aufsdssigen Schiiler einen ,Hungerleider und Bettelbruder,“
andere als ,grobe Gesellen“ und ,grobs Holz“ bezeichnet hatte. Allerdings blieb es
nicht bei Worten. Er schlug sie ins Gesicht und bestrafte zwei mit der Rute. Er
selbst zeigte sich aber nicht einsichtig, sondern fiihrte den Hass der Studenten nur
auf ihre Ignoranz und Lernunwilligkeit zuriick.®®? In der Chronik des Gymnasiums
wurde der Tumult als ,Seditio“ und ,Bauernaufstand“ (rebellio rustica) bezeichnet,
bei dem einige Humanisten-Schiiler unerlaubt das Gymnasium verliefien (prori-
puere), dann aber reumiitig zuriickkehrten.®®* 1669 entlie man Steidlin, der dann
Pfarrer im Bistum Freiburg im Breisgau wurde.?**

Ahnlich war die Anklage gegen einen Professor der Rhetorikklasse in Mindel-
heim im Mai 1696. Die eigentliche Tat erwédhnte Johannes Mourat, der Hausobere,
aber nicht am Anfang des Briefes, sondern erst in der Zusammenfassung der Ankla-

879 BayHStA: Jesuiten 352, fol. 7: ,sed non facile ad docendum applicandus [...].“

880 APECES]: Sign. 40-3, 71, Catalogus Generalis, fol. 365; 420; 487. Der Verbleib von 1662 bis 1672
konnte nicht verifiziert werden.

881 APECES]: 68-D, Verz. 3973, Geburt 1639, Eintritt 1657, Entlassung 1669, scholasticus approba-
tus. BayHStA: Jesuiten 297, fol. 1.

882 BayHStA: Jesuiten 297, Brief von Johannes B. Steidlin vom 21. Januar 1668, fol. 4—4v.

883 ZBS: S 111/1 Historia Collegii Solothurn, fol. 65.

884 Steffen Schmemann: Die Pfarrer inkorporierter Pfarreien und ihr Verhéltnis zur Universitét
Freiburg (1456-1806). In: Freiburger Didzesan-Archiv 92 (1972), S. 5-160, hier S. 97.



192 —— 6 Sexualitdt in der Gesellschaft Jesu

gen nach einer ganzen Briefseite lateinischen Textes.*® AuRerdem vermied er die
Nennung des Namens des angeklagten Lehrers und setzte dem Bericht eine eigene
Evaluierung voraus. Er sei von ,kleinen liignerischen Jungen“ (mendaculis pueris)
getauscht (deceptus) worden, die Anschuldigung anfangs zu glauben, habe aber nun
deren Liige erkannt.** Die Schiiler bezeichnete er durchwegs als Jungen oder ,,pue-
res“, obwohl es sich um Schiiler der Abschlussklasse handelte. Dies veranschaulicht,
dass man die Achtzehnjdhrigen noch als Heranwachsende ansah. Die doppelte Ver-
kleinerung (mendaculis pueris) stuft diese aber noch weiter zu unglaubwiirdigen
Kleinkindern herab. Durch diese rhetorische Verunglimpfung wurde der Visitator
der Provinz, an den der Brief adressiert war, gegen die Aussagen der Opfer beein-
flusst. Er nahm ihrer Beschreibung sexueller Gewalt so jede Uberzeugungskraft.
Wie ernst es Mourat war, zeigt sich daran, dass er diese Taktik im zweiten Briefab-
satz wiederholte, sie diesmal aber dem Beschuldigten selbst in den Mund legte. Die-
ser verlange von den ,verleumderischen, liignerischen Jungen* (injuria a falsis
delatoribus & mendacibus pueris) einen Widerruf.®*’

Dem Préfekten der Schule, der von der Schwere der Anklage sehr betroffen
war (permotus), hatten die Schiiler bereits detaillierte Angaben gemacht. Mourat
befragte sie erneut und anfangs schienen sie die Vorwiirfe zu bestatigen. Allerdings
bemerkte er Widerspriiche in den beschriebenen Einzelheiten der sexuellen Be-
rithrungen. Erst auf der zweiten Briefseite erwdhnte Mourat die eigentliche Anklage,
namlich ,unehrenhafte Bertihrungen® (tactibus), die wahrend der Priigelstrafen statt-
fanden. Die Beschuldigung der Schiiler brachte demnach die Grenzverletzung physi-
scher Gewalt mit einer moralischen, den sexuellen Berithrungen, in Verbindung. Auf
die Nachfrage, warum die Jungen zuerst bestimmte Dinge bejahten und dann ver-
neinten, gaben sie an, von der Wortwahl und dem Latein des Prafekten verwirrt
worden zu sein. Da sich der beschuldige Professor vollig unwissend iiber die Anklage
der Berithrungen zeigte, schenkte ihm Mourat Glauben und schloss, dass die Jugend-
lichen die Ziichtigung zu einem Akt sexueller Gewalt aufgebauscht hatten: ,Wenn
also der Professor irgendeinen Fehler begangen hat, dann scheint mir dieser im Be-
reich der Ziichtigung zu liegen und nicht im Bereich schwerer Unkeuschheit [...]¥%
Daher schlug er auch vor, den Lehrer in seinem Amt belassen. Einer seiner Kollegen,

885 Zu Mourat siehe APECES]: Sign 68-D, Verz. 5764, Geburt 1632, Eintritt 1648, Profess-Geliibde,
Tod 1703.

886 BayHStA: Jesuiten 363, Brief von Johannes Mourat an den Visitator der Provinz vom 31. Mai
1696, fol. 1v: ,[...] in modo castigandi [...] inhonestati.”

887 BayHStA: Jesuiten 363, fol. 1v.

888 BayHStA: Jesuiten 363, fol. 2v.



6.9 Félle von Gewalt im Klassenzimmer = 193

Jakob Leutter, forderte sogar die 6ffentliche Bestrafung der Studenten, was man aber
vermied, um die Gemiiter nicht weiter zu erhitzen.%

Wahrend der offizielle Bericht vollstandig anonymisiert war, erfuhr man aus
den eigenmaéchtig abgesandten Briefen des Logikprofessors und Studienpréfekten
in Mindelheim, Emmanuel Dietmann, der weniger Vorsicht walten liefs, die Identi-
tit des schlagenden Lehrers. Es handelte sich um Johann B. Zeltner.5* Der Jesuit
bestétigte die gewalttitige Bestrafung der Schiiler durch Ruten (virgis) wegen
deren néchtlicher Herumtreiberei in der Stadt sowie des schlechten Zustands ihrer
Unterkunft. Diejenigen, welche die Strafe als zu hart empfanden (acerbius sensuer-
unt), hitten sich zu einer Verschworung zusammengefunden: Joseph Biber, Franz
Froschmayr, Johann David Feierabend und Franz Anton Waigl. Auch der Vater des
letzteren habe sich ihnen angeschlossen. Dieser sei frither Kandidat der Gesell-
schaft gewesen, habe dann aber ein ,Weiblein“ geheiratet (muliercula).

Sie kommen an verschiedenen Orten zusammen, um Rachepléne gegen den Professor zu
ersinnen, Vergehen zu erfinden [vindictam meditari, varia flagitia et dicteria fingere], als ob
sie vom Pater begangen worden waren, so zum Beispiel, dass er durch die Rutenstreiche
nichts anderes erreichen wollte, als ihre Geschlechtssteile zu sehen und zu bertihren [aspec-
tus venereos; tactus impudicos], dass er einem Madchen einen Ring als Zeichen seiner Geil-
heit geschenkt hatte [signum lascivi amoris annulum alicui puella submisserit], dass er
o6ffentlich in der Schule geprahlt habe, er brauche eine Frau, die groff wie eine Saule sei [...]
und dass der Konig und die Kénigin von Frankreich am Morgen lange nackt auf einem
Stuhl sitzen und von neugierigen Blicken bedugt werden [nudos manere in sella curiosis
aliorum oculis expositis]. Er soll auch noch die Frau des Scharfrichters fur ihre Briiste, Kor-
per und Proportionen [laudaverit hujatis carnificis uxorem de colli uberum, corporis propor-
tione ac forma) gepriesen haben [...]*%

Um die Vorwiirfe noch weiter zu schwéchen, breitete Dietmann Informationen
uber die Anklager aus, die ihre Unverlasslichkeit beweisen sollten. SchliefSlich sei
Martin Demelmayer unter ihnen, der einmal das Geriicht verbreitet hatte, Jesuiten
héatten einen schriftlichen Pakt mit dem Teufel unterschrieben. Severin Hunold gab
schliefdlich zu, dass die Anklage sexueller Beriihrungen und die schllipfrigen De-
tails die Idee von Waigls Vater gewesen seien.®” Bei der Bestrafung und der sexuel-
len Bertihrung aber begniigte sich Dietmann, die Widerspriiche der Aussagen

889 Interessanterweise wurde P. Jakob Leutter selbst im Jahr 1711, nach 36 Ordensjahren, entlas-
sen (APECES]: 68-D, Verz. 6320, Geburt 1658, Eintritt 1676).

890 APECES]: 68-D, Verz. 3093. Geburt 1643, Eintritt 1663, Tod 1705 in Biburg, coadjutor spiritualis.
1673 wurde Zeltner in Freising zum Priester geweiht (AEM: AA001/1, FS132).

891 BayHStA: Jesuiten 363, Emmanuel Dietmann an Vizeprovinzial und Visitator Albert Mechtl
vom 31. Mai 1696, fol. 3. APECES]: 68-D, Verz. 8442.

892 BayHStA: Jesuiten 363, fol. 3.



194 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

auszuweisen, um zu etablieren, dass es wahrscheinlich die Rute war, mit der Zelt-
ner das Geschlechtsorgan betastete und nicht mit seinen Fingern.®*® Bemerkens-
wert offen gab Dietmann auch zu, gegen den Dienstweg verstofien und dadurch
die Autoritat des Rektors untergraben zu haben, indem er sich direkt an den Visita-
tor gewandt hatte. Aber er habe sich gezwungen gesehen (compellar) die ,Fabeln“
der Jungen, die den Ruf eines unbescholtenen Paters zu zerstoren suchten, nicht
einfach stehen zu lassen. Ein Abzug Zeltners wiirde ihn in den Augen der Bevdlke-
rung schuldig erscheinen lassen. Stattdessen miissten die Schiiler bestraft werden
und sichergestellt werden, dass keine Gertichte mehr in die Stadt dringen. Das Ge-
stindnis der Schiiler und des Vaters, der lediglich iiber die strenge Bestrafung des
Lehrers aufgebracht war, sollte den Konflikt beilegen.®** Doch schon ein paar Tage
spater griff Dietmann in Mindelheim erneut zur Feder, um sich beim Visitator zu
beschweren, dass die Schiiler vom Rektor nicht bestraft wiirden und auch Zeltner
gegentber keine Genugtuung leisteten.

Daher scheint es mir in diesen und &hnlichen Féllen kein Heilmittel zu sein, dass ich [...]
schweige, ja in diesem konkreten Fall bin ich sogar in einzigartiger Weise getrostet, dass ich
zumindest versucht habe, jener Verpflichtung Gentige zu tun, die mir vor allem meine
Treue [fidelitatem] auferlegt und mir mein Gewissen durch das Gesetz der Liebe und Ge-
rechtigkeit vor Gott diktiert [impositam mea coram Deo conscientia dictabat] 2%

Erst ein Jahr spéter, am 1. Juli 1697, brachten Weigl, Biber, Froschmayr und Feier-
abend den Mut auf, dem Visitator erneut zu schreiben. Dietmann hétte ihnen sol-
che Furcht eingejagt (enormibus nos induxit), dass sie alles widerrufen héatten.
Dies sei aber nur aus Angst geschehen, nicht aus Wahrheitsliebe (autem ex sole
metu).

Nun aber sind wir bereit dieses [...] zu bezeugen, auch vor einem Richter, der fir uns er-
nannt wird. Wenn wir Euch tiberzeugt haben, dass wir ungerechterweise zur Unterschrift
gezwungen wurden, dann bitten [...] wir Euer Hochwiirden [...] uns diese [die Unterschrift,
U.L.] zuriickzugeben 2%

Doch der Provinzial scheint den Jungen weiter keinen Glauben geschenkt zu
haben. Daher konnte Zeltner weiter sein Unwesen treiben. So iiberrascht es auch
nicht, dass der Rektor des Kollegs in Burghausen schon ein Jahr spater ein weite-

893 BayHStA: Jesuiten 363, fol. 3 Vgl. den Fall von Franziskus Schlegl.

894 BayHStA: Jesuiten 363, fol. 3v.

895 BayHStA: Jesuiten 363, Emmanuel Dietmann an den Visitator vom 7. Juni 1696, fol. 5v.

896 BayHStA: Jesuiten 363, gemeinschaftlich unterzeichneter Brief der Opfer an den Visitator
vom 1. Juni 1697, fol. 6: ,,Si vero convincamus, ad dandas nostras syngraphas inuste coactos nos
fuisse, supplices rogamus atque contestamus Reverendissimam Paternitatem, ut iste nobis
reddantur.“



6.10 Gewalt in der Jesuitenschule = 195

res Opfer zu beklagen hatte. Er berichtete Provinzial Martin Miuller am 15. Januar
1698, Zeltner sei nach Straubing versetzt worden mit der Ermahnung dort nicht
auch seinen Ruf zu ruinieren (ne et ibi se infamet). Ein Schiilervater hatte sich
némlich beschwert, dass Zeltner seinen Sohn nicht nur auf jede nur mégliche
Weise dazu locke der Gesellschaft Jesu beizutreten, sondern ihn sogar dazu
L~Zwingen“ wolle (compellere voluisse). Zudem habe er versucht, ihn zu kitzeln
(titillationibus tentaverit). Diese titillationes hatten durch den Kontext der Féalle in
Mindelheim eine eindeutig sexuelle Assoziation.®”” Dennoch blieb er im Orden
und starb erst 1705 in Biburg.

Noch 1713 ermahnte der Provinzial den Rektor des Kollegs Dillingen, dem
dortigen Studienprafekten einzuschérfen, seine Schiiler auf keinen Fall mit der
Rute zu strafen (virgarum poena) bevor der Rektor den Grund anerkannt und
seine ausdriickliche Erlaubnis dazu gegeben hat. Der Hinweis, den Grund der
Strafe einzusehen, zeigt an, dass der Lehrer bisher seine Schiiler eigenméchtig
und irrational bestraft hat.?*® Zahlreiche dhnliche Félle gab es aber auch in ande-
ren Provinzen, wie etwa der Oberrheinischen Provinz, in der man 1723 Magister
Franciscus Kiefer wegen der nachtlichen Auspeitschung seines Schiilers dimittiert
zu haben scheint.?%

6.10 Gewalt in der Jesuitenschule

Eine bisher in der Forschung allerdings nicht gestellte Frage ist, warum Jesuiten
relativ einfach ihre Schiiler zu sadistischen Praktiken tiberreden konnten. Sicher-
lich waren die Schiiler zu Gehorsam sozialisiert, vor allem dem Beichtvater gegen-
uber, und kannten auch die Geifdelung als anerkanntes Instrument des geistlichen
Fortschritts, der sogenannten Selbstabtétung, sowie auch die Priigelstrafe im Unter-
richt. Nur selten eskalierte aber eine Bestrafung. So hatte das Jesuitenkolleg Posen
am 6. April 1693 zu beraten, was man mit dem geistlichen Koadjutor Sobolweski
anfangen solle. Dieser hatte aus ,gerechtem Grund“ mit einem Stock (baculo) den
Sohn eines Biirgers geschlagen, der allerdings zuriickgeschlagen (repercussit per-
cussorem) und sich bewaffnete Hilfe verschafft hatte.””® 1689 wurden eine Reihe

897 BayHStA: Jesuiten 363, Brief von Rektor Franz Schmalholz an den Provinzial Martin Miiller
am 15. Januar 1698 fol. 7.

898 APECES]: Sign. 41-14, 2, s. pag. vom 30. August 1713.

899 APECES]: Sign. 40-2, 7, fol. 199 vom 28. Juli 1723. Die Identitdt Kiefers ergibt sich durch
STAM: 15/453, fol. 236v.

900 BJ K: BJ Rkp. 5197, Acta consulationum, habitarum in Collegio Posnaniensi Societatis Jesu [...]
ab anno 1684-1773, fol. 17-17v.



196 = 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

von Studenten tagelang im unterirdischen Karzer des Kollegs von Gorizia einge-
sperrt, weil sie ihren Lehrern Gewalt angetan hatten.?”!

Aber auch unter Studenten war gegenseitig vertbte physische Gewalt durchaus
{iblich.”*? Fanden die Jesuitenlehrer etwas {iber solche Schlégereien heraus, griffen
sie sofort ein, vor allem, um den Ruf des Kollegs zu schiitzen. Ein bemerkenswertes
Beispiel dafiir ist aus Posen Uberliefert, wo am 22. Januar 1687 in der Nacht zwei
Studenten der Rhetorikklasse einen Mitschiler und Adlatus schwer verpriigelten,
da er ausfallend gegen sie geworden war. Die Schlager wurden, nachdem sie der
Prifekt eingefangen hatte, den Behorden der Stadt fiir den Karzer iibergeben.’®?
Ein halbes Jahr spater aber, angeblich am 17. Juni 1687, verpriigelten die Studenten
der Domschule einen Rhetoriker der Jesuiten, die nun ihrerseits Satisfaktion for-
derten. Eine zeitgendssische Zeitung berichtete:

Als diese den Jesuiten versagt, sind sie mit etlichen hundert Studenten herausgezogen und
die Canonicos neben der gantzen Academie heraus fordern lassen. Die Academici [...] lieflen
umb zwei Uhr Nachmittag die Sturm-Glocke ziehen und giengen mit aller Macht anfénglich
150 Personen zu Ross und Fufd auf die Jesuiten los, trieben sie aus dem Felde bis unter die
Briicke, beschadigten ihrer viel und wurffen einen sehr Verwundeten von der Briicke ins
Wasser [...] In Summa es war so anzusehen, als wenn zwei kleine Armeen wider einander
stritten. [...] Den 18. dito wollten die Domherren den Jesuiten die Kirche zu schliefSen, weil
sie ihre Studenten zu diesem Exzess angefrischet; die Jesuiten aber droheten denen all die
Hélse zu brechen, so solches tentiren wiirden.***

Die fantastisch anmutende Quelle verliert aber an Glaubhaftigkeit, wenn man
etwas tiefer bohrt. Denn zum einen erscheinen die Jesuiten hier als die unver-
sohnlichen Kriegstreiber, als die sie die Polemik der Zeit gerne hinstellte, zum an-

901 Claudio Ferlan, Mario Plesnicar (Hg.): Historia Collegii Goritiensis Gli Annali del collegio dei
gesuiti di Gorizia (1615-1772). Trento 2020, S. 375.

902 Siehe etwa die interessanten Funde von Fidel Radle: Pietas et mores—Rebellion und Gewalt.
Studentenleben in der Frithen Neuzeit. In: Syntagmatia. Essays on Neo-Latin Literature in Ho-
nour of Monique Mund-Dopchie and Gilbert Turnoy. Hg. von Dirk Sacré, Jan Papy. Leuven 2009.
903 BJ K: BJ Rkp. 5197: fol. 6. Ein Ahnlicher Fall ereignete sich im Jahr 1717 als drei Studenten
den Famulus des Schneiders ,grausamst“ (crudelius) mit Ruten verpriigelten und von der Stadt-
verwaltung in Haft genommen worden waren, ebd. fol. 59v-61.

904 Rechter, Warhafftiger und ausfiihrlicher Bericht, Alles Was biffhero in diesem 1687sten
Jahre die Christlichen Waffen fiir herrliche Siege hin und wieder gegen den Erb-Feind, Tiircken
und Tartarn erhalten. Leipzig 1687, S. 6. Kanonikus Pilkowski wurde in dem Kampf schwer ver-
wundet. 1764 entfloh der Kiister der Jesuiten, aber nicht ohne vorher die 12.000 Gulden, die er an
Zinsen von den Juden Posens eingenommen hatte, mitzunehmen. Die Juden wurden beschuldigt,
ihn getotet zu haben, bis er in Gnesen aufgegriffen wurde, siehe Joseph Perles: Geschichte der
Juden in Posen. Breslau 1865, S. 106. Es war mir leider nicht méglich die Akten iiber den Tumult
von 1687 selbst einzusehen. Es scheint sich um diesen Faszikel zu handeln APP: 53/474/0/2.7.10/
1.2251 Materialy dot. tumultu antyZydowskiego w Poznaniu.



6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch == 197

deren widersprechen jesuitische und jidische Quellen. Nach diesen ereignete
sich der Vorfall im November und nicht im Juni. Der Anlass war auch keine Schla-
gerei zwischen Schulstudenten, sondern vielmehr eine Attacke von Jesuitenschi-
lern auf judische Hauser. Nach einem Eintrag in den Consultationes des Ordens
hatten die Jesuiten bereits am 8. November 1687 mehrere Studenten, selbst Ad-
lige, wie der Text vermerkt, wegen dieser nachtlichen und gewalttitigen Tumulte
von der Schule geworfen.’® Die jiidischen Quellen verfeinern die Sichtweise: Der
Magistrat der Stadt habe auf der Inkarzerierung und dem Schulverweis bestan-
den, was die Jesuiten aber als Entehrung empfanden und so am 18. November
einen Mob gegen das Judenviertel anfithrten. Drei Tage und drei Néchte lang
wurde gekampft, vermerkt das Gemeindebuch der Juden von Posen.’

Auch fiir das achtzehnten Jahrhundert lassen sich zahlreiche Quellen fiir Ge-
walt in den Kollegien finden, so etwa fiir das Jahr 1767, als im Bamberger Kolleg
ein Student einen Laienbruder, der die Sakristei der Kirche iibersah, ,in bosarti-
ger Weise“ schlug (malitiose). Man entschied, den Fall dem Weihbischof zu mel-
den, denn der Student hatte sich damit die Exkommunikation zugezogen. Bis
dahin sperrte man ihn fiinf Tage bei den Franziskanern ein. Der Generalvikar ab-
solvierte ihn im Anschluss von der Kirchenstrafe.”"”

Die Quellen bezeugen, wie leicht die Jesuiten ihre eigenen Schiiler zu Gewalt
anstacheln konnten, wenn sie diese approbierten und sie auch in Kauf nahmen. In
einer solchen Atmosphaére ist es nicht verwunderlich, dass es zu Exzessen kam, die
Schiilern auch zumutete, die sexuellen Gewaltfantasien ihrer Lehrer zu ertragen.

6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch

Obwohl sexuelle Beziehungen gleichaltriger Partner freiwillig erfolgen konnten,
muss beachtet werden, dass zwischen einem Beichtvater und einer Klosterfrau
oder einer Frau aus der Stadt oder gar einem Madchen ein enormes Machtgefille
bestand. Schliefllich hatte die Ponitentin ihre geheimsten Siinden dem Priester
anvertraut, der dadurch eine besondere spirituelle Machtstellung erhielt. Er war

905 BJ K: BJ Rkp. 5197, fol. 7. Siehe auch Perles: Geschichte der Juden in Posen, S. 62.

906 Ebd., S. 62-63. Ahnliche Falle dokumentiert Jacek Wijaczka: Panstwo polsko-litewskie w
XVI-XVII w. jako ,raj dla Zydow”. Mit czy rzeczywisto$¢? In: Piotr Robak: Verba volant, scripta
manent. Ksiega jubileuszowa dedykowana Profesorowi Zbigniewowi Anusikowi w sze$¢dziesigtg
piata rocznice urodzin, hg. von. Malgorzata Karkocha, £6dz 2022, hier S. 592-593. Eine dritte, wie-
derum weiter differenzierende Quelle bei Jozef Lukaszewicz: Obraz historyczno-statystyczny
miasta Poznania w dawniejszych czasach, Bd. 2. Poznaniu 1838, S. 349.

907 APECES]: Sign. 41-16, 8, Consultationes Bamberg, Eintrag fiir den 4. Mérz 1767, s.pag.



198 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

es, der ihr riet, welche ihrer Entscheidungen gut und welche falsch waren, was
moralisch verkommen und erlaubt war, worin sie dem Willen Gottes folgen
konnte und welche Gedanken vom Teufel herrithrten. Misshrauchte ein Beichtva-
ter eine solche Vertrauensstellung fir seinen eigenen finanziellen oder sexuellen
Vorteil, so lag spiritueller oder sexueller Missbrauch oder beides vor, und damit
eine kirchliche Straftat. Konnte man etwa nachweisen, dass ein Sexualvergehen
im Beichtsuhl oder aufgrund der Beichte erfolgt war, konnte ein Richter dies als
Sollizitation werten, die mit der Exkommunikation bestraft wurde.’®® 1748 riss
den Konsultoren der Oberrheinischen Provinz daher der Geduldsfaden, als ein
Superior anfragte, ob ein Priester ,P.J.B.“ (Pater Jacob Baegert) nur vom Beichtsit-
zen bei den Nonnen suspendiert sei und ob man dieses Verbot vielleicht lockern
durfte? Allein die Frage zeigte bereits, dass ,P.J.B.“ Delikte begangen haben
musste, die zu seiner Suspendierung gefiihrt hatten, oder zu der Frage, ob er
iberhaupt je wieder im Kloster die Beichte horen diirfte. AufSerdem scheint hin-
ter der Anfrage der Wunsch Baegerts gestanden zu haben, wiederum dieses Sak-
rament zu spenden. Die Konsultoren antworteten: ,Man darf ihm keineswegs
nachgeben wegen der unglaublichen und unbelehrbaren Leichtigkeit dieses Men-
schen und seiner Unklugheit, die er schon oft in unseren Hausern an den Tag ge-
legt hat und bei den Weltlichen damit einen Skandal erregt hat.«**

Da sexuelle Fehltritte allzu oft mit dem Beichtstuhl in Verbindung standen,
konnte der Provinzial der Oberdeutschen Provinz es auch nicht auf die leichte
Schulter nehmen, als 1694 der Trienter Jesuit Felix Poli®’® aufgeregt aus Regens-
burg berichtete, dass die ganze Stadt und besonders der Reichstag (tota aula)

908 Juan de Azevedo: Tribunal Theologicum & Juridicum, contra subdolos confessarios in Sacra-
mento Poenitentiae ad venerem solicitantes, securioribus [...] Ulyssipone Occidentali 1726.

909 APECES]: Sign. 40-2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris, 1748, fol. 52v. Aller-
dings erlaubte man seine Versetzung, sofern diese ,still“ geschehe. Aus ebd. vom 19. Oktober
1750, fol. 63v wird klar, dass es sich um P. Jacob Baegert (1717-1772) handelte. Sein Superior
fragte, ob man ihm vielleicht die Beichterlaubnis fiir Mdnner geben sollte, was das Konsul-
torium ablehnte: ,Valde periculosum si tamen solummodo ad audiendas confessions virorum,
minime autem mulierum,“ — es wére also ein dffentliches Schuldeingestdndnis, wenn man ihn
nur bei Ménnern Beichte sitzen liefe. Vielleicht hat man ihn aus diesem Grunde 1751 nach
Kalifornien gesandt (APECES]: Sign. 68-D, Verz. 12186, 12188). Baegert ist bekannt fiir sein
Werk Jakob Baegert: Nachrichten von der Amerikanischen Halbinsel Californien mit einem
zweyfachen Anhang falscher Nachrichten. Mannheim 1773. Der Nachruf auf Baegert befindet
sich in UB W, HS: M.ch.f.346, fol. 212r-214.

910 APECES]: 68-D, Verz. 5334. Geburt 1649 in Trient, Eintritt 1668, angeblicher Austritt 1677 und
Eintritt bei den Somaskern. Seltsamerweise wurde Poli im Katalog der Gesellschaft Jesu als 1677
entlassen angefiihrt, obwohl er noch in den 1690ern ganz offiziell an der Universitat Ingolstadt
als Jesuit lehrte. Er legte auch 1686 in Amberg die Profess-Geliibde ab, siehe APECES]: Sign. 40-3,
6, fol. 20v.



6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch  =— 199

uber die ,skandaldse Freundschaft und Vertrautheit, ja Liebschaft“ des Rektors,
Johann Federer,”™ mit der ,schénen Anna Miillerin“*** tuschle. Der Bericht war
umso delikater, als Poli selbst kein unbeschriebenes Blatt war, und angab, dass er
der Sollizitation mit der Abtissin von Obermiinster verdéchtigt werde.”

Um seinen Gertichten mehr Substanz zu verleihen, legte er Briefe des kaiser-
lichen Legaten Franz Rudolph von der Halden und Johann Huebers bei, die seine
Aussagen bestétigten. Er beschrieb eingehend, wie sich der Rektor fast jeden Tag
mit der Frau treffe, und ihr wochentlich eine Geldsumme aus der Jesuitenkasse
zukommen lasse. Durch das offene Fenster winkten sie sich verliebte Zeichen
zu, 1 weswegen die Studenten sie bereits als ,Frau Rektorin“ (Signora Rettrice)
bezeichneten. Allein die schnelle Versetzung Federers konne der Lage Abhilfe
schaffen.’®

Ende Juni 1694 hatte Halden Federer auch personlich gesprochen. Dieser stritt
aber aber alles ab®'® und bezichtigte stattdessen Poli zahlreicher Sexualdelikte.
Daher habe sich der Graf entschlossen, dieses dem Provinzial nicht zu berichten,
weil er den Anschuldigungen nicht glaube und das Ansehen der Gesellschaft nicht
weiter beschmutzen (hoc collegio defecere) wolle. Halden informierte lieber einen
Freund Polis, P. Migazzi.””” Federer wurde in der Tat noch im selben Monat abberu-
fen. Am Tag seiner Abreise kam ,Donna Olimpia“, wie man seine ,Konkubine“
nannte, zum Kolleg, wo sie den ganzen Tag weinend vor der Tiire saR.”®

Der Provinzial sandte Federer nun nach Burghausen. Dort benahm er sich als
Beichtvater der Englischen Fraulein oder Mary Ward Schwestern seltsam. Er
schien peinlich genau darauf zu achten, dass niemand aufier ihm den Schwestern
das Beichtsakrament spendete. Bald war klar, warum. Er befiirchtete, die Schwes-
ter, die mit ihm eine sexuelle Beziehung unterhielt, konnte einem anderen Pries-
ter ihren Geschlechtsverkehr beichten.”™ Allerdings lieR sich diese Beziehung

911 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 8126. Geburt 1645, Eintritt 1666, Profess-Geliibde , Tod 1706.

912 BayHStA: Jesuiten 337, Brief von Felix Poli S] vom 25. Mai 1694 an den Provinzial.

913 APECES]: 68-D, 5334. 1673 war er Professor am Miinchner Wilhelmsgymnasium (BSB: Clm
1551, fol. 151v). 1687 und dann wieder 1692 Professor an der Universitat Ingolstadt, sieche Mederer:
Annales Ingolstadiensis Academiae, S. 59; 74. Franz Sales Romstdck: Die Jesuitennullen Prantl’s
an der Universitdt Ingolstadt und ihre Leidensgenossen: eine biobibliographische Studie. Eich-
statt 1898, S. 272.

914 BayHStA: Jesuiten 337, Brief Graf von Halden vom 25. Mai 1694, fol. 6.

915 BayHStA: Jesuiten 337, Brief Graf von Halden vom 8. Juni 1694, fol. 2v.

916 BayHStA: Jesuiten 337, Brief Graf von Halden vom 22. Juni 1694, fol. 8.

917 BayHStA: Jesuiten 337, Brief Graf von Holden vom 22. Juni 1694, fol. 8.

918 BayHStA: Jesuiten 337, Brief Graf von Holden vom 22. Juni 1694, fol. 11.

919 BayHStA: Jesuiten 363, Brief von Rektor Franz Schmalholz an den Provinzial Martin Miiller
am 15. Januar 1698, fol. 7.



200 —— 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

nicht mehr lang verbergen, da die junge Klosterfrau Anna Ludovika von Donners-
berg schwanger war. Sie schrieb an ihren Stiefvater Franz Albrecht von Wager
auf Hohenkirchen Ende 1697, dass sie nicht mehr im Klosterstande verbleiben
kénne:?*°

Seitemahlen ich mich mit Herrn P. Rector als meinem Beichtvatter in Burghausen dem Las-
ter der Unzucht sogar in dem Werck selbsten wuerklich vergriffen, daher ich Euer Gnaden
[...] vertrauensvoll offenbahren wolle, damit mir Elenden und betriibten durch dero Macht
undt Beistand zu meinem Seelenheyl mége geholffen werden.”**

Die ehemalige Schwester verlief§ den Konvent und zog zu ihrer Familie nach Nym-
phenburg. Doch zuvor gab sie einem protestantischen Reiter (eques) Briefe mit, der
sie nach Niurnberg bringen sollte. Diese beinhalteten nicht nur schérfste Angriffe
auf das klosterliche Leben, sondern vor allem auf die Gesellschaft Jesu. Aufierdem
erhellten sie, dass Federer und Ludovika zusammen fliehen und zum lutherischen
Bekenntnis iibertreten wollten. Der Bote las die Briefe und gab sie seinem Leutnant,
der die Jesuiten ,liebte“ (amans), und sie an die Gesellschaft weiterleitete. Dadurch
verhinderte der Regensburger Rektor Ferdinand Rassler nicht nur einen weiteren
Skandal, sondern wohl auch die Flucht Federers. Ludovika heiratete schon am
28. Mérz 1699 Johann Christoph von Schwaben auf Altenstatt, verstarb aber im Kind-
bett bereits am 27. Mérz 1700.%%

Berticksichtigt man das Machtgefélle zwischen Beichtvater und Klosterfrau,
muss man annehmen, dass Federer nicht nur das Beichtsakrament, sondern auch
die geistliche Begleitung, die ihm anvertraut war, benutzt hat, um seinen sexuel-
len Bediirfnissen nachzukommen. Er hat seine spirituellen Vollmachten miss-
braucht und Donnersberg dadurch sexuelle Gewalt angetan. Da man ihm eine
direkte Sollizitation, also den Missbrauch des Beichtstuhls fiir den Geschlechts-
verkehr, nicht nachweisen konnte, verblieb er im Orden, in dem er auch die Pro-
fess-Geliibde abgelegt hatte, und starb 1706 in Innshruck.’*

920 Dieser war ein Sohn von Johann von Wager und Maria Caritas von Leonrod, deren Schwes-
ter einen Freiherr Donnersherg geehelicht hatte. Anna scheint mehrere Geschwister gehabt zu
haben, u.a. Joseph Ignaz (gest. 1701), Albrecht Siegmund, Eusebius und Maria Sophia und Maria
Sidonia.

921 BayHStA: Jesuiten 337, fol. 19.

922 Johann Seifert: Genealogische und historische Beschreibung der uhralten Hoch-Adelichen
Familie derer Herren v. Schwaben auf Altenstatt [...]. Regensburg 1726, S. 9.

923 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 8126.



6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch == 201

Dass Federer versucht haben soll, Poli, der ihn an den Provinzial verraten
hatte, anzuschwérzen, war verstandlich. Allerdings war der Ruf des letzteren
wohl bereits vorher ruiniert. Selbst Fortunatus Peracher, der in Ziirich zum refor-
mierten Bekenntnis tibergetreten war, spielte auf Polis Reputation als listerner
Verfiihrer an. Er sagte ihm nach, in Holland Vater eines Kindes geworden zu sein:

Bisweillen lassen sie auch junge Jesuiterle und holdselige fructus ventris von ihnen an das
Tageslicht kommen, wie P. Felix Poli in Holland, der etliche Jahr hernach, fast gleicher Ursach
halben, auss ihrem Orden dimittiret worden, und wie jene zwei Missionari in Pohlen [...] wel-
che eine Hur in Jesuitischer Mannskleidung als einen Leyen-Bruder mit sich gefiihrt.”*

Wahrscheinlich hat Heinrich Ritter von Lang diese Bemerkung nicht gekannt, denn
ansonsten hétte ihn ein an Poli adressierter Brief des romischen Jesuiten Eusebius
von Truchsess, der zum Zeitpunkt des Briefes als Assistent fiir Deutschland in Rom
fungierte, aufthorchen lassen. Ohne Perachers Kontext war dieser Brief namlich
nur schwer verstandlich. Poli hatte den kaiserlichen Botschafter in Holland, Franz
Anton Graf von Berka begleitet, und residierte 1692 in Den Haag.”® Truchsess be-
richtete von Gertchten, denen Poli ausgesetzt war, trotzdem ein Dine®? seine Un-
schuld beteuere.®”” Wiederum scheint es, dass Peracher eine ernst zu nehmende
Quelle darstellt, die darauf hinweist, dass Poli in Holland in der Tat zumindest
einem rufschidigenden Geriicht ausgesetzt war und man ordensintern wusste,
dass es sich um den Vorwurf einer sexuellen Beziehung handelte.

Polis Ruf hatte auch in Regensburg 1694/95 gelitten. Es scheint sogar, dass es
die ,Spatzen von den Déchern pfiffen,” er habe ein Verhdaltnis mit der Abtissin
von Obermiinster. Poli hielt den ehemaligen Generalvikar und Kanonikus Jo-
hann Gétzfried®” fiir den Urheber einiger anonymer Briefe mit intimen Details
uber das Gerticht, suchte ihn eines Tages in seinem Haus auf und versuchte, ihn
mit Gewalt zu einem Widerruf zu bringen. Der Kanoniker habe ihn in seiner
adligen Ehre gekrankt.’*® Allerdings bestand der tétlich angegriffene Domherr
seinerseits auf Satisfaktion und Entschuldigung, die Poli aber partout nicht leis-

924 Peracher: Miles Gloriosus, S. 348. Die Episode aus Polen liefs sich nicht identifizieren.

925 PIBA 3: 82. 1685 scheint Poli auch die bayerischen Truppen nach Ungarn begleitet zu haben,
siehe Carlos Sommervogel: Bibliotheque de la Compagnie de Jésus, Bd. 9. Briissel 1900, S. 777.

926 Esist unklar, ob er einen danischen Arzt mit der Abkiirzung ,med.“ meint.

927 BayHStA: Jesuiten 362, Brief von Eusebius Truchsess an Felix Poli in Den Haag vom
12. April 1692, fol. 1.

928 Stephan Kremer: Herkunft und Werdegang geistlicher Fithrungsschichten in den Reichsbis-
tiimern zwischen Westfalischem Frieden und Sadkularisation: Filirstbischofe, Weihbischofe, Gene-
ralvikare. Freiburg 1992, S. 242.

929 BayHStA: Jesuiten 362, Johann Gotzfried an den Provinzial vom 23. August 1695, fol. 2-9.



202 — 6 Sexualitit in der Gesellschaft Jesu

ten wollte, weil er nach seinem Verstdndnis einen weitaus gréfieren Ehrverlust
erlitten hatte.

Selbst die in den Geriichten als Liebhaberin Polis bezeichnete Abtissin Maria
Theresia von Sandizell in Obermiinster, als solche eine Reichsfiirstin, schrieb zu
Polis Untersttitzung. Sie habe Poli ,beyzuspringen,“ da sie ihm ,wegen theuer ge-
leisteten vilfeltigen Rat und Dienst (was die Seel und anderer hochwichtigste Ge-
scheffte betreffend) verbunden® sei, und da ,,unser beyder Ehr mit hochst iniuri
verleumbterischer Weis angegriffen“ worden war.”** Die Tragddie entfaltete sich
weiter, als Poli eine zwanzig Seiten umfassende Verteidigungsschrift verfasste und
seine Angriffe auf den Kanonikus weiter untermauerte.®>! Die Abtissin, die eben-
falls von Gotzfrieds Schuld tiberzeugt war, rief ihrerseits den Provinzial an, eher
ihr als ,Reichsstandt“ als einem ,Doctor canonico“ (dem Kanonikus) nachzugeben
und Poli in Regensburg zu belassen. Dies sei das beste Mittel gegen die Verleum-
dung anzugehen.” Der Orden aber fiirchtete, der méchtige Kanoniker kénnte den
Jesuiten im ganzen Bistum schaden und zog es vor, Poli zu einer Entschuldigung zu
bewegen. Rektor Jakob Prugger musste aber dem Provinzial mitteilen, dass Poli
ydurch nichts bewegt werde: Er verharrt in seiner Halsstarrigkeit, aus Regensburg
nicht wegzugehen.“**® Erst Ende 1695, als ihm der General in Rom héchstpersénlich
befahl, endlich nachzugeben und ihn fiir seinen Ungehorsam im Refektorium aus-
peitschen lie, gab er nach.”®* Von Innsbruck aus schrieb er einen kodierten Brief
wohl an Maria Theresia von Sandizell, der auf eine zumindest innige Freundschaft,
wenn nicht gar romantische Beziehung schliefen lasst,”® bevor er im Trienter Je-
suitenkolleg Quartier bezog. Dort realisierte er nicht nur, dass eine Riuckkehr nach
Regensburg nunmehr ausgeschlossen, sondern auch, dass ein Verbleib in der Ge-
sellschaft Jesu fiir ihn zu traumatisch war. Daher schickte er sich an, in den Somas-
kerorden einzutreten. Dieser Wunsch ermoglichte den Jesuiten, einen unliebsamen

930 BayHStA: Jesuiten 362, Maria Theresia von Sandizell an den Provinzial vom 22. Septem-
ber 1695, fol. 16-16v.

931 BayHStA: Jesuiten 362, fol. 20-29v.

932 BayHStA: Jesuiten 362, Maria Theresia von Sandizell an den Provinzial vom 11. Oktober 1695,
fol. 30-30v.

933 BayHStA: Jesuiten 362, Brief Jakob Prugger an den Provinzial vom 11. Oktober 1695, fol.
32-32v.

934 BayHStA: Jesuiten 362, undatiert, rekonstruiert aus den vorigen Seiten, fol. 42.

935 BayHStA: Jesuiten 362, fol. 58-58v.



6.11 Heterosexueller und spiritueller Missbrauch =—— 203

Priester elegant loszuwerden. Aufierdem sei er in diesem Orden, wie Eustachius
Furtenbach schrieb, auch vor aller Offentlichkeit geschiitzt, wiirde in ,Vergessen-
heit“ geraten und endlich Ruhe finden.”*® Nach mehreren Absagen erlaubte man
ihm schlieRlich den Ubertritt am 27. Mai 1696.”” Wohl aufgrund seiner Abkunft
aus einer adligen Familie machte ihn der Bischof von Trient bereits 1698 zum bi-
schéflichen Visitator und sein Orden 1709 sogar zum Oberen der Kongregation.”®

936 BayHStA: Jesuiten 362, Brief von Eustachius Furtenbach aus Trient vom 5. Februar 1696,
fol.50-51.

937 BayHStA: Jesuiten 362, Brief von Felix Poli vom 27. Mai 1696, fol. 54.

938 Giangrisostomo Tovazzi: Biblioteca tirolese, o sia Memorie istoriche degli scrittori della con-
tea del Tirolo. Trento 2006, S. 495; Maria A. Federico: I visitatori vescovili nella diocesi di Trento
dalla fine del Cinquecento alla seconda meta del Settecento. In: Fonti ecclesiastiche per la storia
sociale e religiosa d’Europa. Hg. von Cecilia Nubola/Angelo Turchini. Bologna 1999, S. 231-266,
hier S. 260.



7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall
Maximilian Gill

Der am besten dokumentierte Fall von sexuellem Misshrauch ist wohl der des Ex-
jesuiten Maximilian Gill. In ihm kommen sexuelle Gewalt an Minderjihrigen, der
sexuelle Missbrauch der Lehrer-Studenten Beziehung wie auch einvernehmliche
homosexuelle Beziehungen unter Volljdhrigen, die im achtzehnten Jahrhundert
ja auch unter Strafe standen, zusammen. Der Forschung war bisher nur bekannt,
dass Gill 1778 in Mainz auf Anzeige des Geistlichen Rats Hirn hin verhaftet und
bis 1786 auf der Veste Konigstein inkarzeriert war.”*® Historiker ritselten, was
der vormalige Jesuit wohl verbrochen haben kénnte, um so grausam bestraft zu
werden, da der Mainzer Erzbischof nur selten so energisch durchgegriffen hatte.
Schliefflich waren auch die Haftbedingungen extrem: Gill hatte drei Tage in der
Woche bei Wasser und Brot zu fasten und durfte bis Mérz 1779 nicht einmal die
Kommunion empfangen. AufSerdem bemerkte man, dass jede Anspielung auf
Gills Verbrechen in den Akten peinlich vermieden wurde.®*® Auch andere Rétsel
gibt sein Fall auf. Die in seinem Haushalt sichergestellten Unterlagen umfassen
namlich auch fast zweihundert handschriftliche Seiten {iber Gewinnnummern
von Lotterien in Mitteldeutschland. Neben seiner unersattlichen Libido scheint
Gill auch ein passionierter Lottospieler, wenn nicht sogar spielstichtig gewesen zu
sein.”*!

7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Ittner

Die Antwort auf das Rétsel um Gills Bestrafung hatte man allerdings relativ ein-
fach in einem Zeitschriftenartikel aus dem ersten Drittel des neunzehnten Jahr-
hunderts finden kénnen, auf den auch die polemische Geschichte der Jesuiten

939 Uwe Glusenkamp: Das Schicksal der Jesuiten aus der oberdeutschen und den beiden rheini-
schen Ordensprovinzen nach ihrer Vertreibung aus den Missionsgebieten des portugiesischen
und spanischen Patronats (1755-1809). Mtinster 2008 (Spanische Forschungen der Gorresgesell-
schaft, Band 40), S. 140-150; Bernd Hausberger: Jesuiten aus Mitteleuropa im kolonialen Mexiko —
Eine Bio-Bibliographie. Wien 1995, S. 150-151.

940 Georg May: Das Priesterhaus in Marienborn. Mainz 2005, S. 187-190.

941 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,Gillingsche Schriften die Lotterie betreffend.“ Die Gewinne aus
der Lotterie hdtte er nicht nur zur Bestreitung seines Lebensunterhalts, sondern auch fiir Ge-
schenke an seine Liebhaber verwenden konnen.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-007


https://doi.org/10.1515/9783111311142-007

7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Ittner =—— 205

von Sugenheim hingewiesen hatte.’** Es handelte sich um die Reflexion aus dem
heute verschollenen Nachlass des Staatsrats Joseph Albrecht/Albert von Ittner®*®
mit dem Titel ,R.p. Maxim. Gillii S.J.L. Californiae apostolo vita, captivitas et pia
mors, post actam in arce Konigstein, poenitentiam de errore contra Legem Scanti-
niam commisso.“***

Ittner wurde 1754 bei Bingen geboren, besuchte zunédchst das Jesuitengym-
nasium in Mainz, studierte dann Jura in Mainz und G6ttingen, um zunéchst als
Hofrat bei Prinz Hohenzollern-Hechingen, dann den Malteserrittern in Heiters-
heim zu wirken. Im Anschluss wirkte er als Staatsrat des GrofSherzogtums
Baden, als Kurator der Universitat Freiburg im Breisgau und schliefflich elf
Jahre als Botschafter Badens in der Schweiz, bevor er 1825 starh.’* Sicherlich
hétte der Beitrag eine zeitgendssische Falschung sein kénnen, zudem er am
Ende den Enthiillungen Karl Heinrich Ritter von Langs Anerkennung zollt, aber
wie bei anderen jesuitenkritischen Abhandlungen unterblieb auch hier eine
quellenkritische Uberpriifung. Man ignorierte Ittner einfach. Allerdings hétte
schon Ittners Beschreibung seiner Studien im Mainzer Haus seines Onkels, des
Anatomen Franz Georg Ittner, zeigen konnen, dass der Autor historische Details
vorlegte. Zudem ware es duflerst unwahrscheinlich gewesen, dass drei Jahre
nach dem Tod des badischen Diplomaten Ittner eine Zeitschrift ohne rechtliche
Konsequenzen eine erfundene Skandalgeschichte publiziert hitte.**¢ (ber ein
literarisches Echo dieser Publikation ist allerdings erstaunlicherweise nichts be-
kannt. Bis auf Sugenheim, den man ebenfalls ignorierte, scheinen Historiker
einen weiten Bogen um den Erfahrungsbericht gemacht zu haben.

942 Samuel Sugenheim: Geschichte der Jesuiten in Deutschland, Bd. 2. Frankfurt am Main 1847.
Sugenheims Werk ist sicherlich tendenziés und polemisch, aber es enthélt auch eine Reihe von
bemerkenswerten Detailbeobachtungen, die kritische Historiker der Gegenwart tibersahen, wohl
aus dem Vorurteil heraus, einem anti-jesuitischen Schriftsteller sei keine Quellenkenntnis
zuzutrauen.

943 Zu seinem Onkel siehe Helmut Mathy: Neue Quellen zur Biographie des Mainzer Anatomen
Franz Georg Ittner und seiner Familie sowie zum Maler seines Portréts. In: Medizinhistorisches
Journal (1978), S. 93-111.

944 Joseph Albrecht von Ittner: Maximilianus Gill, Soc. Jesuitarum. In: Sophrozinon 10 (1828),
S.104-118.

945 Helmut Bender: Joseph Albrecht von Ittner. In: Badische Heimat 2 (1980), S. 285-294. Die
Briefe Ittners an Ludwig Héuser in der Universitétshibliothek Heidelberg: Heid. Hs. 3784 sowie
an Ignaz von Wessenberg, ebd., Heid. Hs. 678, 679 sowie im Stadtarchiv Konstanz, I:1123-1ff wur-
den nicht konsultiert.

946 Helmut Mathy: Neue Quellen zur Biographie des Mainzer Anatomen Franz Georg Ittner und
seiner Familie sowie zum Maler seines Portréts, S. 99-100.



206 = 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

Der lateinische Text prasentiert sich zunédchst als der Bericht eines unbetei-
ligten Akteurs. Dadurch baute Ittner eine innerliche Distanz zum ehemals gelieb-
ten Lehrer auf, die es ihm erlaubte, seine traumatische Erfahrung iiberhaupt
erst zu Papier zu bringen. Erst nach einer ldngeren Einfihrung schwenkt der
Text in das Genre autobiographischer Reflexion, um dem Leser immer mehr per-
sonliche Details zu prasentieren. Der Schock tiber das Verhalten des Magisters
safs umso tiefer als Ittner selbst Zeuge sexuellen Missbrauchs war. Damit wurde
aber auch er zum traumatisierten Opfer, das erst jetzt, nach seinem Tod, an die
Offentlichkeit tritt.

Die anfangliche Zuriickhaltung, die Ittner erst im Verlauf des Textes iiber-
wandte, zeigt sich etwa in der gekonnt ambigen Darstellung des eigentlichen Ver-
brechens. Direkte Nomina wie pederastia oder sodomia hatten den Leser wohl in
Abscheu oder Unglauben von seinem Bericht abgewandt, weshalb sie Ittner ver-
mied. Vielmehr bezeichnete er Gills Vergehen als einen Bruch der Lex Scantinia.
Dieses altromische Gesetz stellte vor allem seit der Einfiihrung des Christentums
als Staatsreligion die PAderastie unter strenge Strafe.”*” Damit hitte nur der Ken-
ner romischer Geschichte oder der Jurisprudenz den Bericht, vom Beginn des
Textes ausgehend, korrekt einordnen konnen. Zudem présentiert der Autor Gill
dadurch nicht nur als Delinquent einer althergebrachten staatlichen Norm, son-
dern zeigt seinen Verrat an den von ihm als passionierten Lehrer gepriesenen
Idealen der romischen Antike. Daher vermied er auch jede theologische oder bi-
blische Taxierung von Gills Taten.

Das lange Vorwort verankert das Geschehen und den Grund fiir die Nieder-
schrift in der seit 1814 wiederbeginnenden Jesuiteneuphorie. Der Orden hatte in
diesem Jahr seine weltweite papstliche Wiederzulassung nach der schmachvollen
Unterdrickung von 1773 erreicht und konnte nun umso mehr die jesuitenfeindli-
che Politik des achtzehnten Jahrhunderts, wie etwa die Ausweisung der Jesuiten
aus Stidamerika, als Martyrium feiern. Heinrich Ritter von Langs Publikation der
Missbrauchstaten von Jakob Marell im Jahr 1815, die sich dieser Euphorie entge-
genstellte, wurde daher, so Ittner, von vielen als erfundene Schmierkampagne be-
zeichnet.”*® Als Opfer und Augenzeuge wusste er aber, dass die Taten Marells in
Gill ihre Fortsetzung gefunden hatten. Der Leser sptirt wie leidenschaftlich, ja auf-
gebracht, Ittner Langs Wahrhaftigkeit in Schutz nimmt und zugleich die Heuchelei
jesuitischer Agitation verabscheut. Selbst diejenigen Kritiker Langs, die nicht an
der Authentizitat des Falls Marell zweifelten, benutzten ihn, um die Gesellschaft

947 Juan Pérez Carrandi: En torno a la lex scantinia. In: Revista Chilena de Historia del Derecho
(2022), S. 813-834.

948 Aus dieser Bemerkung ergibt sich, dass der Text nach 1815 entstanden sein muss, vielleicht
sogar noch im selben Jahr.



7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Ittner =—— 207

Jesu im achtzehnten Jahrhundert als Ort keuscher Wissenschaft vom siebzehnten
Jahrhundert abzusetzen. Dadurch wurde aber der unmittelbaren Vergangenheit
ein Blankoscheck sittlicher Reinheit ausgestellt, die sie als Opfer einer internatio-
nalen Kampagne bzw. einer Verschworung inszenierte. Gerade dies konnte Ittner
so nicht stehen lassen: ,Dass dies der dokumentierten Wahrheit widerspricht,
werde ich auf den folgenden Seiten deutlich demonstrieren.«**® Verirgert war er
vor allem dartiber, dass der Orden trotz besseren Wissens die Vorwiirfe der Pade-
rastie im achtzehnten Jahrhundert abstritt und die Ankldger des Missbrauchs
selbst mit Anfeindungen tiberschiittete. Nicht viel besser seien diejenigen Jesuiten-
unterstiitzer, die es als ,Pflicht der Menschlichkeit“ ansahen, tiber diese Verbre-
chen das ,Méntelchen der christlichen Néachstenliebe“ zu breiten, so als ob sie nie
stattgefunden hétten. Je mehr der Orden und seine Beschiitzer aber vertuschten,
desto sichtbarer wiirden die Locher im Mantel der Nachstenliebe: die verborgenen
Verbrechen.”*°

Erst jetzt nimmt Ittner den Namen des nur eingangs genannten Maximilian Gill
wieder auf und offeriert dem Leser einen groben Lebensiiberblick. Demnach wurde
Gill 1715 in Kassel geboren, und zeigte bereits in seiner Gymnasialzeit grofSes Talent
fiir Fremdsprachen. Bereits vor dem Ordenseintritt 1741 im Alter von 26 Jahren hatte
er den Magistergrad in Philosophie erhalten. Er durchlief das Noviziat und machte
seine Geliibde, ohne negativ aufzufallen.”! Allerdings scheint es Gill schon friih in
die Ferne gezogen zu haben. Bereits 1747 bat er den Ordensgeneral Franciscus Retz,
nach Indien gehen zu diirfen.”® Da er flieRend Latein, Spanisch, Italienisch und
Franzgsisch beherrschte, stand der Orden seinem Wunsch, in die Mission gesandt zu
werden, prinzipiell aufgeschlossen gegentiber. Allerdings musste man zunachst den

949 ,Id quod contra manifestam veritatem eos asserere aperte hisce pagellis demonstrabo,“
siehe Ittner: Maximilianus Gill, Soc. Jesuitarum, S. 107.

950 ,Verumtamen negant Jesuitae eorumque patroni hoc sceleris genus inter ipsos unquam vi-
guisse, vocantque, pro more convitia accusatoribus objicientes, famae latrones quoscunque, qui
hanc labem ipsis, exprobrarint. Alii officia humanitatis implorant, postulantque, ut caritatis
christianae palliolo haec flagitia obtegantur, si unquam exstitisse constaret, ob tritum illud evan-
gelii axioma, ,non nominetur in vobis!‘ quibus ego non repugnarem, si hoc palliolum frequentis-
simo tegendi usu attritum non tot foraminibus pertusum hiaret, ut quo magis cooperire
commissa flagitia adlabores, eo turpius illa prominere videas,“ siehe ebd., S. 109-110.

951 Medard Barth: Die Seelsorgetétigkeit der Molsheimer Jesuiten von 1584 bis 1764. In: Archiv
furr elséssische Kirchengeschichte 6 (1931), S. 325-400, hier S. 360; Michael Miiller: Mainzer Jesui-
tenmissionare in Ubersee im 18. Jahrhundert. In: Mainzer Zeitschrift 99 (2004), S. 105-120, hier
S.108. Anton Huonder: Deutsche Jesuitenmissionére des 17. und 18. Jahrhunderts: ein Beitrag zur
Missionsgeschichte und zur deutschen Biographie. Freiburg 1899, S. 108.

952 STAW: Aschaffenburger Archivreste [=AA] 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief von Fran-
ciscus Retz aus Rom vom 4. Marz 1747 an Gill in Molsheim/Elsass.



208 = 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

bestmoglichen Einsatzort finden und mit logistischen Schwierigkeiten kdmpfen. 1747
jedenfalls schien eine Seereise wegen anhaltender Kriege kaum méglich.”*® Auch im
néchsten Jahr war es nicht besser, so dass ihm der General riet, in der Zwischenzeit
mehr Theologie zu studieren.”® Erst am 3. Januar 1749 empfing er aus Heidelberg
durch Caspar Hoch die freudige Nachricht (Annuntio [...] gaudium magnum), nach
Genua abfahren zu diirfen, um Mitte Marz nach Spanien weiter zu reisen und dann
nach Indien zu gehen.” In Genua legte er 1749 denn auch seine Theologiepriifung
ab.%® Mittlerweile hatte sich aber die Méglichkeit, nach Indien zu gehen, zerschla-
gen, so dass Gill bat, anstatt dessen nach Mexiko gesandt zu werden.”” Erst im Feb-
ruar 1750, als sich Gill bereits im Hafen S. Maria aufhielt, erhielt er die Erlaubnis
und den Befehl des Generals, sich nach Mexiko einzuschiffen.*® Uber seine Zeit dort
ist nicht allzu viel bekannt, nur dass er die Lizenzen der ortlichen Bischofe zum
Beichthéren besafd und im Jahr 1755 seine letzten Geliihde als geistlicher Koadjutor
ablegte.” Er war Ortspriester von Batacosa, zeitweise Gymnasialprofessor in Me-
xiko-Stadt, dann schliefSlich am Collegio del Espiritu Santo de Pueblo tétig, bis der
Orden 1768 aus dem ganzen Land ausgewiesen wurde.”®® Auf Umwegen muss Gill
zundchst in die oberdeutsche Provinz gelangt sein, denn dort bestétigte der Lands-
berger Superior seine Ankunft am 31. August 1768 und die Weiterreise Gills nach
Mainz. Ebenso hielt er fest, dass der Neuankdmmling seines Wissens mit keiner Kir-
chenstrafe belegt sei.” 1769 war Gill im Kolleg zu Neustadt und ab 1770 im Novizi-
atshaus in Mainz.”®* Obwohl Gill aktenkundig in Mexiko nicht aufgefallen ist, heiRt

953 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, GS, Brief von Adam Huth an Gill vom 19. April 1747.

954 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief von Franciscus Retz aus Rom vom 27. Ja-
nuar 1748 an Gill in Molsheim/Elsass; Idem vom 12. April 1749; Idem vom 10. Dezember 1749.
955 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief von Caspar Hoch aus Heidelberg vom
3. Januar 1749.

956 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Zertifikat von Lodovico Marchetti vom 1. Mai
1749.

957 APECES]: Sign. 40-2, 8, Consultationes Provinciae Rheni Superioris 2. Dezember 1749, fol.
60v.

958 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief von Franciscus Retz vom 21. Februar 1750.
959 Rafael de Zelis: Catalogo de los sugetos de la Compafiia de Jesus, que formaban la provincia
de Mexico. Mexico 1874, S. 75.

960 Ebd., S. 113; José Mariano Davila y Arrillaga: Continuacién de la Historia de la Compafiia de
Jesus en Nueva Espafa del P. Francisco Javier Alegre, Bd. 2. Puebla 1889, S. 236; Ernest Burrus:
Misiones nortefias mexicanas de la Compafiia de Jesus 1751-1757. México 1963, S. 97; Paul
M. Roca: Paths of the Padres Through Sonora — An Illustrated History & Guide to Its Spanish
Churches. Tucson, AZ 1967, S. 328.

961 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, GS, Zertifikat vom 31. August 1768.

962 Catalogus Personarum et Officiorum Provinciae Societatis Jesu ad Rhenum Superiorem.
Mainz 1770, S. 25.



7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Ittner =—— 209

dies nicht unbedingt, dass er dort keine dhnlichen Verbrechen wie spéter in Mainz
begangen hat. Vielleicht war es ihm in der streng hierarchisch strukturierten kolo-
nialen Gesellschaft nur eher moglich, seine Opfer zu kontrollieren und zum Schwei-
gen zu bringen als spater am Rhein.

Nach seiner Ankunft in Deutschland vertraute man Gill dhnliche Stellen an
wie vorher in Mexiko. Als ,Flichtling“ erfreute er sich, wie Ittner festhielt, fast
eines Martyerstatus, den er nutzen konnte, um sich an junge ménnliche Opfer
heranzumachen.’®® Im Noviziatshaus der Jesuiten in Mainz war er sogar Minister
und zeitweise auch Pfarrer in Drain.’®* Nach der Auflésung der Gesellschaft Jesu
1773 machten ihn seine gepflegten Umgangsformen und Intelligenz zu einem gern
gesehenen Gast, der mittags entweder beim alten Hofrat Ittner, Herrn von Hagen
oder Herrn von Schencken speiste, freitags in der Abtei Altmiinster und samstags
beim Kanonikus Unkraut.”®®

Als Hauslehrer lernte er Ittner 1773/74 kennen. Nach dem Tod seiner Eltern
hatte Ittners Onkel die Vormundschaft fir den Neffen iibernommen und seinen
Jungendfreund Gill als Spanisch-Lehrer empfohlen.’®® Wihrend seiner intensiven
Studien scheint aber kein sexueller Ubergriff auf Ittner vorgefallen zu sein, oder
er fiihlte sich zu verletzt, um ihn in seiner Reflexion zu gestehen. 1774 ging Ittner
fur zweieinhalb Jahre an eine Akademie im Norden, um seine Sprachen zu ver-
bessern und kehrte erst wieder 1776 nach Mainz zurtick, ,wo ich nichts Wichtige-
res zu tun hatte, als sofort unseren Gill aufzusuchen, mit dem ich weiterhin
studierte und vor allem Cervantes las.“*” Die Vertrautheit, die er mit Gill aufge-
baut hatte, wird durch das Possessivpronomen ,nostrum* (unser) ausgedriickt,
aber auch durch die unmittelbare Wiederaufnahme der Studien bei ihm nach sei-
ner Ruckkehr. Bemerkenswert ist die Schilderung des Jesuiten:

963 ,Igitur ad nunc portum adpulsus secure degebat Maximilianus Gillius, a sodalibus ut vir
sanctissimus praedicatus, religionis Christianae Martyr [...] innocens victima,“ siehe Ittner: Maxi-
milianus Gill, Soc. Jesuitarum, S. 112.

964 STAW: AA 212/XLII Nr. 3, A, ,,Gill,“ Juristisches Gutachten ,D. ob diese Delicta als occultaanzusehen,*
s.pag.

965 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 75-76. Peter Nikolaus Unkraut war Kapitular am Stift St.
Johannis und Professor der Rechte an der Universitdt Mainz. Sein Name fehlt in der Klerusdaten-
bank des Bistums Mainz, siehe aber Petrus Unkraut, in: Verzeichnis der Professorinnen und Pro-
fessoren der Universitdt Mainz, http://gutenberg-biographics.ub.uni-mainz.de/id/ed57ee54-h194-
47ac-aa6a-f47415842c19 (21. Mai 2023).

966 Ittner: Maximilianus Gill, Soc. Jesuitarum, S. 113.

967 ,Igitur post reditum Anno 1776 in aedes patrui nihil impensius habui, quam ut salutatum
irem Gillium nostrum, quocum summo studio et profectu Cervantis lectionem continuabam,*
siehe Ebd.


http://gutenberg-biographics.ub.uni-mainz.de/id/ed57ee54-b194-47ac-aa6a-f47415842c19
http://gutenberg-biographics.ub.uni-mainz.de/id/ed57ee54-b194-47ac-aa6a-f47415842c19

210 = 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

Ich fand ihn in guter Gesundheit. Er hatte immer noch einen dufSerst regen Geist, auch
wenn die unangenehmen Seiten des Alterns an ihm bemerkbar wurden. Befragt tiber seine
Gesundheit und seinen Lebensunterhalt, gab er an, er habe sein Alter ganz angenehm zuge-
bracht, da er aufier der Rente des Fiirsthischofs auch die Gunst meines Onkels und anderer
Freunde habe, durch die er Messtipendien erhalte [...] und daher glucklich und sorglos
leben konne. Als ich ihm dazu gratulierte, [...] bemerkte ich einen Jungen von etwa zwolf
Jahren, gutaussehend [satis bellum], mit funkelnden Augen [oculis scintillantibus] [...] und
lockigem Haar [capillis crispis], der sich anschickte den Tisch zu decken.’®®

Gill nannte den Jungen im Scherz seinen Ganymed, der wie der mythische Mund-
schenk Zeus Ambrosia und Nektar zubrachte. Der Ganymed-Mythos wurde aller-
dings auch als Ausdruck der Homosexualitdt bzw. der Liebe des Zeus zu dem
jungen Knaben verstanden, was einem in der klassischen Literatur hewanderten
Mann wie Gill sicher bekannt war.”® Ittner selbst sei dies damals nicht bewusst
gewesen — er sei zu ,unschuldig“ gewesen, eine sexuelle Beziehung anzunehmen.
Daher dachte er sich nichts dabei, an vereinbarten Tagen, stets zur gleichen Zeit,
zu Gill zur Spanisch-Lektiire zu kommen. An einem Tag auflerhalb des tiblichen
Stundenplans kam er zur gleichen Stunde zur Wohnung des Lehrers. Die Tire
war nicht verschlossen und so trat er ein, traf aber niemand an. Da Gill manch-
mal seinen Mittagschlaf in einer als Schlafzimmer genutzten Kammer am Ende
der Wohnung hielt, ging Ittner darauf zu, sah aber durch das Fenster der Tiire,
was drinnen vor sich ging:

Als ich hindurchblickte, sah ich einen Menschen, der sich mit aufgeschniirten Stiefeln [laxa-
tis caligis] iber das Bett beugte und sich energisch an dem vor ihm liegenden Ganymed zu
schaffen machte [permoleret], und, wie der liisterne Juvenal sagte, bereit war, das gestrige
Abendessen zu treffen.”’® Als der Junge das Gerdusch meiner Schritte horte, rutschte er
plotzlich vom Bett auf den Boden, zog schnell die Unterhose tiber seine Oberschenkel und
zog sich an.’”

968 Ebd., S.114.

969 James S. Saslow: Ganymede in the Renaissance. Homosexuality in Art and Society. New
Haven 1986.

970 Dies ist eine Umschreibung des Analverkehrs bei Juvenal, siehe etwa Michael Broder: The
Most Obscene Satires. A Queer/Camp Approach to Juvenal 2, 6 and 9. In: Ancient Obscenities:
Their Nature and Use in the Ancient Greek and Roman Worlds. Hg. von Dorota Dutsch, Ann
Suter. Ann Arbor 2015, S. 283-310.

971 ,Per quod cum spectarem, video hominem in lectulo decumbentem laxatis eligis, qui Gany-
medem suum ante se cubantem strenue permoleret, atque uti salacissimus Juvenalis ait, hester-
nae occurrere coenae, in procinctu paratum. Puer ad strepidum pedum meorum repente
desliens lectulo in pavimentum, subligacula circa foemora celerrime colligit attrahitque,“ siehe
Ittner: Maximilianus Gill, Soc. Jesuitarum, S. 115.



7.1 Der Augenzeugenbericht des Joseph Albert von Ittner =—— 211

Die sprachliche Beschreibung dessen, was Ittner sah, offenbart sein Erschrecken.
Anstatt den Mann, der den Jungen penetrierte, beim Namen zu nennen, zog er es
vor, ihn zundchst nur als Mensch (hominem) zu bezeichnen. Im Schock des Au-
genblicks, wagte er nicht, den Tater mit dem Lehrer gleichzusetzen. Allerdings
identifizierte er ihn durch die eindeutige Zuordnung des Partners, des bereits er-
wahnten ,Ganymed.“ Seine viszerale Abneigung gegen den Analverkehr, den er
gesehen haben will, zeigte er durch die Anbringung des markanten Juvenal-
Zitats.”’? Er driickte seinen Schock iiber das Erlebte durch ,cohorresco in der
ersten Person Singular aus. Anstatt aber vom Ort des Geschehens zu fliehen, blieb
Ittner, beruhigte sich ein wenig (animum colligo), setzte sich an den Tisch im
Lehrzimmer und begann laut in einem Buch zu lesen. Er verstellte sich so gut er
konnte (dissimulandum mente). Gill erschien mit trauriger Miene, entschuldigte
sich, dass er sich nur etwas ausgeruht habe, weil es ihm nicht gut gehe. Nach der
Lektiire gingen beide wie gewohnt zum Mittagessen in das Haus des Onkels.””®
Ittner offenbarte die gewaltige Last auf seinem Gewissen durch sein Einge-
stdndnis, dass er bis zur Niederschrift seiner Erinnerung mit Ausnahme seines On-
kels keinem Sterblichen von dem Fall erzihlt hat. Anstatt in Scham den Lehrer
anzuklagen, hoffte er, dass die gottliche Gerechtigkeit frither oder spater eingrei-
fen werde. Doch ,,der Schrecken iiber das Ausmaf des Verbrechens® (horrore sce-
leris ut graviter correptus) erschiitterte ihn zunehmend, so dass er Gill nur mehr
sporadisch aufsuchte. Dadurch wurde der Exjesuit misstrauisch und beschwerte
sich bei seinem Onkel. Dieser meinte, der Neffe zeige dem alten Mann gegeniiber
zu wenig Menschlichkeit, da er das Geld aus den Privatstunden ja zum Leben
brauche. Gefragt, ob er etwas gegen ihn habe, sagte der junge Ittner zunéachst
nichts, doch als der Onkel nicht aufgab nachzubohren, ,sagte ich mit grof$tmogli-
cher Moderatheit: Der Grund meines Schweigens wird eines Tages gehort werden,

972 Vgl. John Boswell: Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality — Gay People in Wes-
tern Europe from the Beginning of the Christian Era to the Fourteenth Century. Chicago 1980;
Lev Mordechai Thoma, Sven Limbeck (Hg.): ,Die siinde, der sich der tiuvel schamet in der
helle“ — Homosexualitdt in der Kultur des Mittelalters und der frithen Neuzeit. Ostfildern 2009;
H. G. Cocks: Visions of Sodom — Religion, Homoerotic Desire, and the End of the World in Eng-
land, c. 1550-1850. Chicago 2017.

973 ,Cohorresco ad spectaculum, deambulo, colligo animum, refugio ad mensam, librum pre-
hendo, nihil me vidisse simulandum mente propono. Interim tussio, altaque voce legere incipio.
Advenit tandem Gillius subtristi vultu, haud bene se valere causatus, ideoque in lectulo quieti se
paululum indulisse dicens. Interim ad repentendas lectiones me invitat, quibus per dimidium
horae fere continuatis surgimus abimusque pransuri ad domum patrui, siehe Ittner: Maximilia-
nus Gill, Soc. Jesuitarum, S. 115. Das sonntégliche Mittagessen im Hause Ittner ist auch belegt in
STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 75.



212 =—— 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

aber nicht heute.“’* Die Antwort verweigerte dem Onkel bewusst die gewiinschte
Information und wurde von ihm fiir seinen Ungehorsam schwer bestraft (severe re-
prehensus). Allerdings dachte er, der Grund fiir die zerbrochene Zuneigung zu Gill
liege im Jesuitenhass des jungen Ittner, der fiir den Geschmack des Onkels etwas zu
HZeitgeistig” (ex genui saeculi) war. Anstatt zu Gill zurtickzukehren, unternahm der
junge Student nun eine literarische Reise durch Bayern, Osterreich und Ungarn,
und erhielt vom Onkel nach etwa sechs Monaten die Nachricht, dass der alte Pater
eines schrecklichen Verbrechens angeklagt und sogar verhaftet worden sei.””

Einige Jungen hatten, wie Ittner berichtete, die Wahrheit ihren Eltern anver-
traut, die den Priester bei den kurfiirstlichen Behérden anzeigten, ihre S6hne ,ver-
dorben“ zu haben (corrumpebat). Gill wurde als Knabenschidnder und Sodomit
(correptamque cinaedum) angeklagt, doch aufgrund seiner priesterlichen Wiirde
nicht zum Tode verurteilt, wie es das Strafrecht vorgesehen hatte, sondern nur zu
Zuchthaus.””® Bemerkenswert ist an diesen Sétzen nicht nur die Verwendung von
cinaedum, mit dem die Bedeutung des verweiblichten Mannes einhergeht und wo-
durch Ittner den Exjesuiten auflerhalb der Heteronormativitat verankert, sondern
auch das Unrechtshewusstsein, dass ein Kleriker vor dem Strafgesetzbuch keine
privilegierte Stellung einnehmen sollte.’”” Erst jetzt wagte Itter es, seinem Onkel
auch sein eigenes Erlebnis mitzuteilen.

Doch Ittner beendete seinen Bericht nicht mit der Verurteilung des Taters. Wie,
um mit einem Geist der Vergangenheit abzurechnen, beschrieb er in den letzten
Zeilen seinen Besuch auf der Veste Konigstein viele Jahre spater. Damals liefd er
sich auch die Zelle und das angebliche Grab Gills zeigen. Das Schicksal des einsti-
gen Lehrers hatte ihn anscheinend immer noch im Griff. Er griibelte, welche Grab-
inschrift fiir den Exjesuiten wohl passend gewesen ware, und bemerkte nebenbei,
dass die ,heiligeren [sanctiores] viel leichter die Taten eines Knabenschénders) ver-

974 Ebd.

975 Ebd.

976 Ebd.

977 Zur Wort- und Bedeutungsgeschichte von cinaedum siehe Amy Richlin: Not Before Homose-
xuality — The Materiality of the cinaedus and the Roman Law against Love between Men. In:
Journal of the History of Sexuality 3 (1993), S. 523-573; Winfried Schleiner: ,That Matter Which
Ought Not To Be Heard Of — Homophobic Slurs in Renaissance Cultural Politics. In: Journal of
Homosexuality 26 (1994), S. 41-75; Alexandra Eppinger: Hercules cinaedus? The Effeminate Hero
in Christian Polemic. In: TransAntiquity. Cross-Dressing and Transgender Dynamics in the Anci-
ent World. Hg. von Domitilla Campanile, Filippo Carla-Uhink, Margherita Facella. London,
New York 2017; Tony McEnery, Helen Baker: The Public Representation of Homosexual Men in
seventeenth-century England — A corpus-based view. In: Journal of Historical Sociolinguistics 3
(2017), S. 197-217; Tom Sapsford: Performing the Kinaidos — Unmanly Men in Ancient Mediterra-
nean Cultures. New York 2022.



7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills = 213

geben, als einem, der im Gefiihl nattirlicher Liebe, das er zu einem Médchen hat, [...]
verendet.“”® Diese Notiz ist als deutliche Kritik an den Jesuiten und ihren Verteidi-
gern, die er sarkastisch als ,heiliger bezeichnet (sanctiores), zu verstehen. Er
schreibt ihnen mehr Empathie flir einen Péaderasten zu als fiir einen Kleriker, der
heterosexuellen Impulsen folgend, eine Ehe eingehen will. Wahrend ein Paderast in
die Kolonien geschickt wurde — und dies ist als Hinweis auf Gills Zeit in Mexiko zu
verstehen — sei ein Priester, der nach einer Frau verlangt habe, erbarmungslos aus
der Gesellschaft Jesu ,ausgeschlossen“ worden. Der Orden fiirchte sich pathologisch
vor Frauen,’” schob Ittmer nach. Mit dieser Einschitzung kennzeichnete der ehema-
lige Diplomat die wiederhergestellte Gesellschaft Jesu, nicht nur als frauenfeindlich,
sondern als Gemeinschaft, deren Mitglieder eine unnattrliche Einstellung zum weib-
lichen Geschlecht aufwiesen. Es ist eine subtile Wiederaufnahme des Motivs des ver-
weiblichten bzw. sodomitischen Jesuiten, der den Idealen der Heteronormativitit
zuwiderlduft (siehe Kap. 4).

7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills

Neben dem Bericht Ittners gibt es eine umfangreiche Dokumentation. Aus ihr
wird ersichtlich, dass Gill am 14. April 1778 vom Béackermeister Nikolaus Jung
beim Geistlichen Rat wegen Knabenschdandung) angezeigt worden war. Fast alle
seiner Opfer waren ihm durch geschéftliche oder soziale Beziehungen mit deren
Eltern bekannt. Man darf daher annehmen, dass sie dem Priester den gesell-
schaftlich tiblichen Respekt entgegenbrachten. Altere Opfer und Geschlechtspart-
ner waren wohl alle der bei ihm wohnenden Studenten, deren Abhangigkeit Gill
geschickt auszunutzen wusste. Auffillig ist zudem die hohe Zahl der aus Fritzlar
stammenden Opfer. Gill scheint ein Beziehungsnetz zu Verwandten und Bekann-
ten in der Region besessen zu haben, das ihm einen steten Zufluss neuer Studen-
ten garantierte.

Anfangs hatte der Biackermeister Jung iiber Gills Verhalten als Mieter keinen
Verdacht geschopft. Auch nicht, als sein Bruder, ein Kapuziner, ,mehrmal der Auf-
flihrung dieses Mannes wegen mit einer gewissen Bedenklichkeit befraget und da-
durch einigen Zweifel erwecket, den er aber bey sich nicht habe aufkommen
lassen, weil ihm unerlaubt geschienen habe, von einem Priester etwas Schdndliches

978 ,Caeterum Sanctiores condonant facilius noxam puerorum corruptori, quam naturalis amo-
ris affectum ei, qui forte puellam misere deperiret, siehe Ittner: Maximilianus Gill, Soc. Jesui-
tarum, S. 117.

979 Ebd.



214 —— 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

zu dencken.“*** Erst als ihn drei Wochen zuvor ein durchreisender Musikant na-
mens Schmitt iiber Gills Charakter befragte, sei er nachdenklich geworden. Schmitt
berichtete ihm némlich, ,dass eben dieser Mann vor ungefahr drei Jahren zwei Stu-
denten nahmens Streck und Blaise [?]°%! [...] in den Grund verdorben habe, in dem
er dieselben zu sich gelocket, ihnen Geld gegeben, das Laster der Unkeuschheit als
etwas erlaubtes und den Menschen angeborenes vorgestellet, hierndchst bertihret,
den Blaise polluiret, bey den Pollutionen abscheuliche Reden gefiihret, und sogar
den Samen einmal in seinen eignen Mund habe flieRen lassen.“*** Die Anklage kam
also ziemlich direkt auf die Verfiihrung zu Selbstbefriedigung und oralem Ge-
schlechtsverkehr zu sprechen.

Um vor dem Geistlichen Rat nicht der Rufschadigung bezichtigt oder abge-
wiesen zu werden, war Jung der Aussage Schmitts sogar selbst nachgegangen. Er
suchte die beiden ehemaligen Studenten beim Schuhmacher Weinheimer auf, die
alle Angaben bestatigten. AufSerdem identifizierten sie ein weiteres Opfer, den
Studenten Kaltwasser. Die von Jung referierten Aussagen decken sich bis auf ein
Detail, dass ndmlich Gill den Samen einmal auch in einem Glas aufgefangen
habe, mit den Aussagen Gills. Vor allem Jungs Frau war schockiert, denn sie hatte
mehrmals gesehen, wie Gill arme Kinder von der Strafie holte, von denen sie spa-
ter einige ,auf dem Bett liegend“ angetroffen habe.’®® Die Vermieter Jung fiirchte-
ten demnach, Gill konnte weitere Kinder missbrauchen, und hofften auf ein
rasches Eingreifen der Autoritdten. Dass der Exjesuit auch eine sexuelle Bezie-
hung mit ihrem Sohn unterhalten hatte, verschwiegen sie aber oder wussten es
gar nicht.

Der kurfirstlichen geistlichen Regierung in Mainz war die Sache dufierst un-
angenehm. Denn sie musste nun, durch Laien veranlasst, handeln. Sie hatte ,ge-
wiinscht [...], dieses drgerliche Factum mit dem Mantel der christlichen Liebe zu
bedecken und diesen Pater mittels geheimer“ Bestrafungen ,auf bessere Ge-
dancken zu bringen,“ musste aber nun notwendigerweise ,zu ganz andern Mit-
teln schreitten.“*** SchlieRlich war an eine nichtéffentliche geheime Bestrafung
nicht mehr zu denken, da ein kleiner Kreis bereits von dem Vergehen wusste. Au-
ferdem musste man annehmen, dass es aufgrund des Gewohnheitstaters (consu-
etudinarius) Gill eine Reihe von Mitwissern gab, die es unmoglich machen wiirde,

980 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,,Gill,“ Bericht Geistlicher Rat Hirn vom 15. April 1778.

981 Vielleicht handelt es sich um Wendelin Blees, der sich 1778 an der Universitdt Mainz imma-
trikulierte. In diesem Fall missten beide aber Gymnasiasten gewesen sein, siehe Josef Benzing,
Alois Gerlich: Verzeichnis der Studierenden der alten Universitdt Mainz. Wiesbaden 1982, S. 81.
982 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,,Gill,“ Bericht Geistlicher Rat Hirn vom 15. April 1778.

983 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,,Gill,“ Bericht Geistlicher Rat Hirn vom 15. April 1778.

984 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,,Gill,“ Votum Geistlicher Rat, undatiert.



7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills = 215

die Affdre unter der Decke zu halten. Schnelles Handeln war aber auch ange-
bracht, um weitere Opfer zu verhindern.’®® Diese vermutete man nicht nur unter
Kindern und Jugendlichen, sondern womgoglich auch in den Frauenklostern von
Mainz, in denen Gill die Messe feierte und den Mittagstisch einnahm. Die Geistli-
chen Rite waren zudem schockiert, dass Gill taglich zelebrierte, obwohl er ein-
deutig unwiirdig oder irreguldr war, zum Altar zu schreiten. Daher ordnete der
Rat an, ihn am néchsten Tag beim Mittagstisch im Kloster — vor den Augen der
Offentlichkeit geschiitzt — gefangen zu nehmen. Nur so kénne man sichergehen,
dass die Studenten, die bei ihm wohnten, nicht gewarnt wiirden und nach ihrer
Verhaftung wahrheitsgemi® aussagten.’®® Als die Beamten der Polizei Gill dort
am 15. April in der Tat iberraschten, soll er geseufzt haben: ,Mein Gott ist es her-
aus!“*” In einem kurz darauf abgefassten Brief an den Erzbischof inszenierte er
sich sogar als Biier und reuiger ,David.“**® Doch das Gestandnis, seit vier Jahren
nicht mehr gebeichtet zu haben, konnte Gill in den Augen des Erzbischofs nur
noch als sakrilegischen Priester erscheinen lassen, der nicht nur die Jugend, son-
dern auch die Sakramente missbraucht hatte.”®’

Am 18. April 1778 fand Gills erstes Verhor durch die Beamten des Kurfiirsten
und Erzbischofs von Mainz statt. Es wurde exakt protokolliert.”® Man wollte de-
tailliert festhalten, was der 63-jahrige Priester seit der Aufhebung des Ordens
funf Jahre zuvor gemacht hatte, um moglichst exakt die Anzahl seiner Opfer zu
bestimmen. Nach der Ausquartierung aus dem Jesuitenkolleg war Gill zunachst
vier Wochen lang im Zisterzienserkloster Eberbach untergebracht worden, bhis
man ihm wie auch anderen Jesuiten eine Riickkehr nach Mainz erlaubte. Von
einer kleinen Rente des Erzbistums Mainz mietete er sich in einem Haus ein, in
dem auch zwei Kinder im Alter von etwa sieben Jahren wohnten. Diese Angabe
erforderte die Nachfrage, ob jemand je in seiner Wohnung oder in seinem Bett
geschlafen habe. Gill gab nun zu, dass bereits 1773 der gerade einmal 18jahrige
Schulabsolvent Karl Kaltwasser, dem er einst etwas Geld gegeben hatte, vor sei-
ner Wohnung erschien und um ein Obdach bat, um seine Studien in Mainz fort-
setzen zu konnen. Er entliefs ihn erst, als dessen ausschweifendes Leben ihm zu

985 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,Gill,“ Bericht Geistlicher Rat Hirn vom 15. April 1778.

986 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,Gill,“ Bericht Geistlicher Rat Hirn vom 15. April 1778.

987 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,Gill,“ Brief Geistlicher Rat Hirn an den Kurfiirsten vom
16. April 1778.

988 Der alttestamentliche Konig David bereute seinen Ehebruch und den Mord an Uriah, siehe 2
Samuel 12: 13.

989 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,Gill,“ Gutachten Hirn und Hettersdorff; Brief Gill an den Kurfiirs-
ten vom 23. April 1778.

990 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, Protocollum.



216 = 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

gefihrlich fiir einen Hausgenossen erschien.’* Erst auf Nachfrage gab Gill zu,
dass Kaltwasser in seinem Bett geschlafen habe und dass er ,ihn einmal so be-
riihrte, dass die pollution praeter eius intentionem gefolget sey, zwey andermahl
habe er ihn deswegen am entblofiten Leib berithrt, weil er ihn liegend angetrof-
fen.“% Gill versuchte so klarzumachen, dass er Kaltwassers Ejakulation unwil-
lentlich (praeter eius intentionem) herbeigefiihrt habe, denn er glaubte, man
konnte ihm dies als mildernden Umstand nachsehen. Allerdings war die Nach-
frage des erzbischoflichen Kommissars aggressiv. Ob er sich denn nichts dabei
gedacht habe, einen ,jungen Menschen“ zur ,Selbstbefleckung angereizet* zu
haben? Denn die Schuld traf in den Augen der Vernehmenden vor allem den Alte-
ren, Gill, wihrend man Kaltwasser noch eine gewisse jugendliche Unschuld attes-
tierte. Die Antwort des Exjesuiten versuchte eine Erklarung zu offerieren:

Nachdem derselbe aus der Societet getretten, sich selbst tiberlassen und ohne einige occupa-
tion, hat er in den geistlichen Ubungen nach und nach abgebrochen und dieselben einge-
schréanckt, dass er seine taglichen Betrachtungen, die Erforschung seines Gewissens und die
Lesung geistlicher Biicher ausgesetzt habe, daher es geschehen sey, dass er von Tag zu Tag
schwécher geworden und demnéchst seiner heiligsten Pflichten vergessen hatte. Was die
obbenannte pollution belangte, habe er mehr aus Betruncken- als aus Bosheit procuriert.”*

Gills Verteidigung lief also auf eine Statuierung geistlicher Not hinaus. Nach dem
Ausscheiden aus dem Orden habe er sein spirituelles Leben immer mehr ver-
nachléssigt und im alkoholisierten Zustand Kaltwasser befriedigt. Vielleicht hoffte
er durch diese Darstellung auf Mitleid, wie er es als Flichtling aus Mexiko erfah-
ren hatte. Allerdings stellte sich schnell heraus, dass Kaltwasser nicht der einzige
Mann war, mit dem Gill sexuellen Umgang hatte. Vielmehr offenbarte sich in den
kommenden Tagen eine fast endlose Liste von kindlichen und erwachsenen Sexu-
alpartnern. Der zweite Junge, den Gill misshrauchte, war der um 1774/75 allem
Anschein nach etwa elfjahrige Metzenroth, Sohn eines Mainzer Schulmeisters, ge-
wesen. Dieser hatte ihn wihrend einer Krankheit als Hausdiener versorgt. Als
sich Gill aber erholt hatte, fing er an, ,ihn zu beriihren,“ aber ohne ihn jemals zur
Ejakulation zu bringen, ,weil er noch zu jung und dazu noch nicht fihig war.«***
Als er dann in das Haus der Metzenroths’® zog, setzten sich die Beriihrungen

991 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 5-6. Siehe Kaltwassers Abschlusszeugnis des Jesuitengymna-
siums Eger vom September 1773, in ebd., Acta et Protocolla.

992 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 7v.

993 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 8; vgl. ebd., fol. 43.

994 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 9.

995 HSTAD: C 1D Nr. 40, fol. 224, ein Johannes Metzeroth schreibt sich an der Universitdt Mainz
1776 ein.



7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills =—— 217

fort, ,und rieb sogar den Samen von ihm.“**® Analverkehr mit ihm stritt er ab, gab
aber den gegenseitigen Oralverkehr zu, der tber einen lingeren Zeitraum er-
folgte.””” Der Kommission wollte er ferner glauben machen, dass er sich mehrmals
weigerte, den Jungen weiterhin zu befriedigen, und dass er es nur tat, weil der
Junge damit drohte, alles seinem Vater zu erzédhlen. ,So lief} der Jlingling doch
nicht nach, bis er ihn entweder beriihrte oder berithrt wurde.“**®

Trotz &hnlich lautenden Namens ist Christian Enzeroth sicherlich eine andere
Person, da er zum fraglichen Zeitpunkt bereits ein junger Mann von 17 Jahren war.
Er traf Gill wahrscheinlich, als sich der Fritzlarer Biirgersohn am 5. Juli 1774 an der
Universitdt Mainz in Rhetorik und Poetik immatrikulierte.”®® Da Gills Verwandt-
schaft ebenso in Fritzlar ansdssig war, ist es moglich, dass sich beide von dort her
kannten oder dass zumindest Enzeroths Eltern dem Exjesuiten nicht unbekannt
waren. Ob zwischen beiden eine sexuelle Beziehung bestand, ist in den Akten nicht
vermerkt, aber sie scheinen sich nahe gestanden zu haben. Im November 1777
schrieb Enzeroth an Gill iiber seine neue Anstellung als Sekretdr beim Reichshofrat
in Wien und richtete Griifie an die anderen aus Fritzlar stammenden Studenten im
Hause Gill, Jakob Ferrare'® und Heinrich Lambert, aus: ,Ich thue meine Dienste,
wie rechtschaffen, und fithre mich so auf, ohne dass ich mich loben wollte, dass
mein Herr an mir keine Ausstellung findet [...] Der Ferrare und Lambert werden ja
nun wohl wieder aus der Vacanz'” kommen seyn, so bitte mein Compliment, ich
hoffe Ew. Hochw. werden mir die Liebe anthun, und mich einmahl mit ihrem
Schreiben beehren.“'°”? In den Jahren zuvor scheint er mit diesen zusammen bei
Gill gewohnt zu haben. Dass er von deren sexuellen Beziehungen mit Gill nichts
mitbhekommen hat, ist daher hdochst unwahrscheinlich. Da Gill aufferdem mit

996 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 10.

997 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 11-12: ,,Er habe desselben Scham majoris delectationis causa
in seinen Mund genommen und dieselbe darin behalten bis der Samen allbereit sich ergieflen
wollte [..]“ Es scheint, dass Gill Metzeroth weitaus héaufiger befriedigt hat als umgekehrt, siehe
fol. 96. Ebd., AA 212/XLIII Nr. 3, ,,Gill,“ ein Brief von Georg Metzeroth, Schullehrer, an den Geistli-
chen Rat vom 28. Dezember 1778, die an Gill geliehenen Handschriften zuriickzuerhalten.

998 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, ,,Gill,“ Juristisches Gutachten, Factum Secundum, s. pag.

999 HSTAD: C1D Nr. 40, fol. 183, ,Ensenroth“ geschrieben. Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Stu-
dierenden der alten Universitdt Mainz, S. 293. ABF: Register Taufen, Trauungen und Beerdigun-
gen der Pfarrei Fritzlar 1678-1785, fol. 141v gibt als Taufdatum den 26. Dezember 1756 an. Seine
Eltern waren Christian Enzeroth und Anna Maria, geb. Meyer. Freundliche Mitteilung des Ar-
chivs des Bistums Fulda vom 3. Juni 2023.

1000 Ferrare schloss 1778 mit dem Bacc. phil. ab und wurde Sekretér des erzbischoflichen Kom-
missariats in Fritzlar. Ebd., S. 318.

1001 Die Semester- oder Schulferien.

1002 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief Enzeroths vom 5. November 1777.



218 = 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

jedem der bei ihm lebenden Studenten sexuelle Kontakte hatte, ist dies auch von
Enzeroth anzunehmen. Dieser war ab etwa 1778 am Reichshofrat in Wien beschaf-
tigt'®® und ab ca. 1780 als Skribent am Kasseler Museum.'°* In dieser Eigenschaft
hatte er oft archivalische Abschriften notariell zu beglaubigen, und stand daher
auch in Korrespondenz mit dem homosexuellen Historiker Johannes von Miiller.
Enzeroth bat ihn sogar einmal um Rat wegen Problemen mit seinem Bruder und
mehrmals auch um finanzielle Hilfe.'®” Miiller gewahrte ihm diese und empfahl
ihn auch nachhaltig fiir eine besser bezahlte Stelle. Der verheiratete Enzeroth, der
1807 auch vier Kinder zu versorgen hatte, blieb allerdings auf der unterbezahlten
Position in Kassel, wo er 1814 starh.!°%

Weitere Sexualpartner Gills waren der Logikstudent Johann Jakob Weigler, der
Jurist Goy, und der Tiinchersohn Becker. Weigler hat Gill wohl durch den Exjesuiten,
kurfiirstlichen Assessor und Pfarrer zu Faulbach Adam Gambert'®”’” zugewiesen be-
kommen, um mit ihm Logik zu repetieren. Gill beschrieb, wie er sich ihm angenéhert
hatte: ,Weil er ihn freundlich anschaute, griff er ihm scherzweise vorn tiber die Klei-
der, und sagte ihm, dass er ihn gern hitte./°°® Weigler lieR sich durch das Verspre-
chen einer Uhr und durch reichlich Alkohol dazu anregen mit ihm fiinf- bis sieben
Mal zu onanieren und Oralverkehr zu haben. Da Weigler aber vor dem Studenten
Wolfgang Keck wiederholte, dass Gill ihn ,lieb habe,“ bekam es Gill mit der Angst zu
tun. Ein unachtsames Wort in der falschen Gegenwart ausgesprochen, konnte ihn ja
ins Gefingnis bringen. Daher dréngte er Weigler zur schriftlichen Bestitigung,'°%’
dass ,mir von dem Geistlichen Herrn Gill nichts Ubels bewusst sey, und folglich das-
jenige, so ich geredet in Trunk und Rausch geredet hab.“!*® Weigler schien aber seit
seinen sexuellen Erlebnissen abzustiirzen und sich immer mehr in den Alkohol ge-
fliichtet zu haben. Als er sich endlich die versprochene Uhr abholte, unterschrieb er

1003 Europaisches genealogisches Handbuch [...]. Leipzig 1800, S. 13.

1004 Hochfiirstl.-Hessen-Casselischer Staats- und Adref3-Calender: 1780. Kassel 1780, S. 10.

1005 STBSCH: Nachlass Miiller 104/7, Brief vom 2. Marz 1782; ebd. 104/5, Brief vom 25. Marz 1782.
1006 STBSCH: Nachlass Miiller 242/93. HSTAM: Fonds 77 b No. 585, Brief Enzeroths vom 10. Juni
1811, in dem er sich als 48 Jahre alt bezeichnet. Dies ist allerdings unmdglich, da er sonst die Uni-
versitat Mainz als Elfjdhriger besucht hétte. Die Festschrift zum 400. Jubildum der Bibliothek Kas-
sel nimmt daher 1751 als Geburtsjahr an. Zum Todesjahr siehe Gesamthochschul-Bibliothek
Kassel: Ex Bibliotheca Cassellana: 400 Jahre Landesbibliothek. Kassel 1980, S. 79.

1007 Heinrich Joachim Jaeck: Pantheon der Litteraten und Kiinstler Bambergs: Heft 1-7. Bam-
berg 1812, S. 2110. Kurmainzischer Hof- und Staats-Kalender: auf d. Jahr [...] 1784. Mainz 1784,
S. 159.

1008 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 16.

1009 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 18-19.

1010 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,,Gillische Schriften,“ Zeugnis von Johannes Jacobus Weigler vom
10. Mérz 1778.



7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills = 219

zwar das von Gill vorbereitete Schriftstiick, beschuldigte ihn aber, ihn ins Verderben
gestlirzt zu haben. Seit er das ,Laster®, es geht demnach entweder um Onanie oder
homosexuellen Verkehr, vom Exjesuiten gelernt habe, sei er ,von seinem Prafekt
wegen Frequentierung boser Gesellschaften und Wirtshduser scharf ermahnet und
hergenommen worden, und zwei seiner Kameraden seyen auch deswegen excludiert
worden.”"”" Bei den beiden anderen Studenten mag es sich sogar um Blaise und
Streck gehandelt haben, so dass sich eine Gruppe von drei Studenten rekonstruieren
lasst, die zur selben Zeit Geschlechtsverkehr mit Gill hatten und alle drei wegen Ex-
zessen bestraft wurden. Ob Weigler mit ,,dem Laster“ die Onanie meinte oder Homo-
sexualitat, ist nicht genau bestimmbar. In den eingesehenen Unterlagen der
Universitdt Mainz findet sich jedenfalls kein Hinweis auf diese Studenten oder
deren Ausschluss.'®? Sicher erscheint nur, dass diese Partner Gills ihre Verfiih-
rung als traumatische Erfahrung beschrieben, die sie in den Alkoholismus
trieb.'”® Aufgrund des Machtgefalles von Lehrer und Student, noch dazu von
katholischem Studenten und priesterlichen Lehrer, sind auch Gills Beziehungen
zu erwachsenen Studenten als Akte sexueller Gewalt zu taxieren.

Weigler selbst schilderte den Ablauf ganz anders. Ein von ihm verfasstes Schrei-
ben, das er an den Mainzer Generalvikar richtete, findet sich unter den in Gills Woh-
nung sichergestellten Schriftstiicken.’® Er berichtete, wie er sich aus der klevischen
Stadt Emmerich nach Mainz begeben hatte, um dort Philosophie und Musik zu stu-
dieren. ,Meine Eltern schickten mich hierher wohl gekleidet und gaben mir zu gleich
eine silberne Sackuhr mit. Ich wurde sodann von meinem H. Professor Gambert zu
dem bekannten Exjesuiten Gill in das Correptorium geschickt, und P. Gill suchte
mich so zu berauschen, dass ich [...] von Sinnen [...] und [...] vollig in seiner Gewalt*
war.'® Die eigentliche Tat selbst sparte er aus, wusste er doch, dass die Kommissare
bereits Bescheid wussten. Allerdings insistierte er, dass Gill ihm eine silberne Uhr
geschenkt hatte, die ihm beim Verhor der Geistliche Rat Hirn ,mit Gewalt“ abgenom-
men hatte. Da er vollauf kooperiert habe, bat er nun deren Riickgabe, damit er bei
seinen Eltern den ,Mundth schlossen halten“ kénne.'* Es ist nicht ganz Klar, ob die
Eltern von Weiglers Beziehung wussten und zum Schweigen gebracht werden sollten
oder ob der junge Mann hoffte, seine sexuellen Erlebnisse den Eltern nicht erzahlen
zu mussen.

1011 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 22-23. Einer der Kameraden hief8 Streck.

1012 HSTAD: E 6 A Nr. 12/9; C1 B Nr. 108; C 1 B Nr. 224.

1013 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 24.

1014 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, undatiertes Schreiben von Weigler.

1015 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, undatiertes Schreiben von Weigler.

1016 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief von Johannes Jacobus Weigler an den
Generalvikar von Mainz wohl vom Mérz 1778.



220 = 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

Johann Jakob Goy'®" lernte Gill als Nachbar der Metzenroths kennen. Als die-
ser einmal bei Gill zu Gast war, ,tiitschelte“ der Priester ,sein Gesicht und sagte
ihm, dass er ihn lieb habe.“ Als er ihn daraufhin beriihrte und versuchte, ihn
sanzureizen,“ war Goy zundchst verwirrt und fragte, ,ob er glaube, dass er ein
Weibsbild sey?“ Wiederum erwiderte Gill nur, dass er ihn liebte, ,weil er sauber
ist.<1%® sauber“ scheint in diesem Zusammenhang Reinheit und Schénheit zugleich
anzuzeigen. Gill kiisste ihn nur einige Male, sah ihn dann aber erst wieder einige
Monate spéter, etwa neun Monate vor seiner Verhaftung, im Juli 1777:

Nach einigen Unterredungen legten sie sich zusammen an das Fenster, und da der Jurist
beim Hinausschauen eine schone junge Frau, die gegen [...] hiniilber wohnte, welche gleich-
falls zu ihrem Fenster hinausschaute, erblicket hatte, sagte er ihm, wenn ich diese zum Bei-
schlaf hatte, so wollte ich mich mit ihr ergétzen, und fragte ihn alsdann, ob er sie nicht
auch gernhaben wollte? Worauf [Gill, U.L.] [...] geantwortet: ich mach mir aus den Weibsleu-
ten nichts.'**

Gills geradeheraus gegebenes Gestandnis seiner Homosexualitat hatte Goy tber-
rascht, aber anscheinend auch irgendwie angezogen, da beide im Anschluss ora-
len Geschlechtsverkehr hatten. Als Jurist oder zumindest Jurastudent war sich
Goy uber die Konsequenzen seiner Tat bewusst, und Gill konnte von ihm erwar-
ten, dass er um seiner Karriere und seines Lebens willen schweigen werde. %%
Als Goy nach ldngerer Zeit im August 1777 wieder zu Gill kam, war er in so grofer
Not, dass er begann, Gill zu erpressen. Beide versohnten sich aber und setzten
ihre Beziehung fort.'! Auf die Frage, ob er nicht Goy zur Sodomie iiberredet
habe, gab Gill eine erstaunliche Verteidigung. Er habe den etwa 20-jahrigen kei-
neswegs zur formalen Sodomie, ,wohl aber zur Sodomiam late dictam angereizet,“
d. h. zum Oralverkehr.'*

1017 Es handelt sich nicht um Johannes Gabriel Goy/Goe, der sich bereits 1771 in Mainz immatri-
kuliert hatte, und schon 1773 abschloss, siehe HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 148. Er stammte, wie die
Matrikel aussagen, aus Mannheim und war Kanonikus im Stift St. Viktor in Xanten, siehe auch
Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Studierenden der alten Universitdt Mainz, S. 370. Vielmehr han-
delte es sich um Johannes Jakobus Goje/Goy aus Seligenstadt, der sich am 12. Januar 1773 ein-
schrieb, allerdings in der Rhetorik und nicht in der Jurisprudenz, siehe HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol.
162; Ebd., S. 379. Letzterer wurde 1754 in Seligenstadt als Sohn des Ambrosius Goy geboren, siehe
Datenbank FamilySearch, https://www.familysearch.org/ark:/61903/1:1:DTTW-S52M (14. Mai 2023).
1018 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 24.

1019 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 26.

1020 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 27.

1021 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 28-33.

1022 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 35.


https://www.familysearch.org/ark:/61903/1:1:DTTW-S52M

7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills =— 221

Den Musikersohn Johann Conrad Jacobi lernte Gill nach eigenen Angaben im
Frithjahr 1775 kennen,'°* als er auf dem Rhein bis Eberbach gefahren sei und
sich ,,von dort mit diesem damals zehn oder elfjdhrigen Kind zu Fufs in die Abtei
Eberbach begeben, allwo dieser seinen Oheim besuchte.“'°** Damals war Conradi
allerdings bereits 13 Jahre alt, so dass sich das Treffen, wenn Gills Beschreibung
zutrifft, wohl eher 1774 oder sogar 1773 ereignet hat. Da Gill die Abtei aufgrund
seines Aufenthalts im Jahr 1773 kannte, ist es ist nicht auszuschliefsen, dass er
dort Freunde oder Bekannte hatte. Der Exjesuit nutzte es sofort aus, als der Junge
zu ihm als Priester Vertrauen schopfte:

Da ihm dieser Kleine eroffnet hatte, dass er sich allein zu schlafen fiirchte, habe er dem
Abteyknecht gesagt, dass er ihn zu sich nehmen und in seinem Bett wolle schlafen lassen,
welches auch geschehen ist. Da [...] [Gill, U.L.] mehr als gewdhnlich getruncken hatte und
des Nachts schlafen kann, bertihrte er diesen Kleinen, konnte ihm aber wegen Unvermégen-
heit und zu groRer Jugent keine pollution procuriren.'*®

Die Kaltschnduzigkeit Gills ist kaum zu tberbieten. Selbst einen zuféllig und noch
dazu in einer Abtei angetroffenen Jungen, misshrauchte er schamlos. Er versuchte
ihn zur Ejakulation zu bringen. Einige Zeit spater besuchte ihn Conradi in Mainz,
und da er von Médchen erzahlte, schloss Gill sofort, dass er in die Pubertit einge-
treten war und nun ,in dieser Materie schon bewandert seyn konnte,“ konnte aber
wiederum keine Ejakulation an ihm hervorbringen.'®® Erst im Friihjahr 1778, ,vor
acht Wochen,“ hatte sich Jacobi vor ihm nackt ausgezogen und mit sichtlichem
Stolz gestanden: ,Nun bin ich endlich mannbar!“’°*” Daraufhin hatte Gill ihn oral
befriedigt und seither auch ofter mit ihm Oralverkehr gehabt. Als Geschenk gab er
ihm jedes Mal ein paar Kreuzer.'®® Allerdings verneinte es Gill, dass er Jacobi oder
eines seiner anderen Opfer anderen Mannern zugefiihrt habe.

1023 Es handelt sich wohl um den am 5. Juli 1762 geborenen Sohn des Hofmusikmeisters Gott-
fried Dominik Jacobi, Johann Conrad Jacobi, der spéter Direktor der Hofmusik in Dessau wurde
und dort 1811 starb. Taufpate war Kurfiirst Emmerich Josef vertreten durch einen Kammerdie-
ner, siehe Datenbank FamilySearch https://www.familysearch.org: Stadtarchiv Mainz, Namens-
kartei aus Kirchenbiichern, 17. und 18. Jahrhundert, Mikrofilm 934700, Bild 5255; Taufmatrikel St.
Quintin 1762 (14. Mai 2023). Das bei Weber angegebene Geburtsjahr 1756, das sich durchweg fin-
det, ist falsch, siehe Karlheinz Weber: Vom Spielmann zum stadtischen Kammermusiker — Zur
Geschichte des Glirzenich-Orchesters. Koln 2009, S. 20. Siehe auch Kurmainzischer Hof- und
Staats-Kalender auf das Jahr 1792. Mainz 1792, S. 124.

1024 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 37.

1025 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 37.

1026 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 38.

1027 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, ,Gill,“ Juristisches Gutachten, Ob die delicta occulte, s.pag.
1028 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 39.


https://www.familysearch.org

222 — 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

Den jungen Erwachsenen Becker kannte Gill noch aus der Zeit als er im Novi-
ziatshaus der Jesuiten in Mainz lebte, also vor 1773. Dieser war sein Beichtkind
gewesen und da er ihn immer noch besuchte, wenn auch nicht mehr zur Beichte,
verwickelten sich beide in eine sexuelle Beziehung, die wiederum bis zum Oral-
verkehr ging.’” Manchmal trafen sie sich mehrmals in der Woche, dann wieder
ganze Monate nicht. Das letzte Mal sei es im Sommer 1777 zum Geschlechtsver-
kehr mit dem jetzt etwa 24-jahrigen gekommen.

Eine ldngere Beziehung unterhielt Gill auch mit dem ,Juristen“ Zang,'**° der
zum Zeitpunkt der Befragung etwa einundzwanzig Jahre alt war. Gill lernte ihn
in Eberbach kennen, als er dort nach der Aufthebung des Ordens einquartiert und
krank geworden war. Man teilte ihm den Studenten Zang als Hausdiener wah-
rend einer Krankheit zu. Wie schon beim jungen Metzenroth, machte sich Gill
auch dieses Mal nach seiner Genesung an den etwa 16-jahrigen Zang heran. Er
beriihrte ihn und ,rieb von ihm den Samen ab,“ wie er dessen Masturbation be-
schrieb.!®! Der Junge lieR es mit sich geschehen, vielleicht auch weil er dafiir
Geld erhielt, und kam immer wieder zu Gill, zuletzt etwa sechs Wochen vor sei-
ner Verhaftung im Mérz 1778. Die beiden hatten oft Oralverkehr oder onanierten
zusammen, %%

Im Grund lief} Gill keine Gelegenheit aus, einen Jugendlichen oder jungen
Mann zum Sex einzuladen oder zu uberreden. Sogar den Pertickenmacherssohn,
der ihn aufsuchte, um seine Periicke auszubessern, sollizitierte er.'** Jedes Mal,
wenn die Kommissare den Exjesuiten fragten, ob es nicht noch einen weiteren
Sexualpartner gabe, gab Gill willig weitere Details preis. So erwahnte er auch den
Jurastudenten Soll. Ernst Streck'®** lernte er kennen, als er 1777 am Fisch-Tor in
Mainz vortiberging und ihn ein Schwindelanfall ibermannte.

Da [...] erblickte er diesen Studenten auf einem Stein sitzen, und es scheine ihm, als wenn
sich dieser Student unter dem Mantel, den er um sich herumgeschlagen hatte, selbst be-
fleckte; daher rief er ihn zu sich und bath ihn, dass er ihn nach Haus begleitete, weil er
nicht sicher war, ob sein Schwindel nicht zunehme und er darnieder fallen werde. Nach-

1029 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 42: ,Sie haben sich einer dem andern den Samen abgetrieben.*
1030 Der 1752 geborene Johannes Michael Zang scheint aufgrund seines Alters als Opfer auszu-
scheiden, siehe HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 182; Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Studierenden der
alten Universitdt Mainz, S. 851. Ein weiterer Partner Gills war der “Jurist S6ll,” siehe STAW: AA
212/XLIII Nr. 3, A, ,,Gill,“ Juristisches Gutachten, Factum Nonum, s.pag.

1031 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 46.

1032 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 46-47.

1033 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 49.

1034 Ernst Streck stammte aus Eberbach, sieche HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 203, und immatriku-
lierte sich 1775 an der Universitat Mainz, siehe auch Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Studieren-
den der alten Universitdt Mainz, S. 788.



7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills = 223

dem sie ein Stlick Weges zusammen gegangen, fragte er ihn, was er unter dem Mantel mit
sich gemacht habe? Worauf er geantwortet: Er miisste solches thun, damit er nicht krank
werde.!*®

Als Streck am néchsten Tag zurtickkam, schritt Gill zur Tat und ndherte sich ihm
durch eindeutige Berithrungen. Streck wies ihn aber anfangs ab. Zudem erbrachte
eine eingehendere Befragung, dass Gill den Jungen ebenfalls aus dem Noviziats-
haus der Jesuiten kannte, wo er ihm und einem Jungen namens Blaise Brot gege-
ben hatte.'* Damit erhoht sich die Zahl derjenigen Sexualpartner, die Gill aus
seiner Zeit im Novizitatshaus kannte auf mindestens drei (Becker, S6ll, Streck). Kon-
sequenterweise muss man sich fragen, ob er diese Jungen bereits damals miss-
braucht hat. Seine Verteidigungsstrategie liefd ein solches Eingestdndnis natiirlich
nicht zu. In ihr hatte er ja behauptet das ,,Opfer” der Jesuitenauthebung geworden
zu sein und erst nach 1773 seinen moralischen Halt verloren zu haben.

Den ,Jurastudenten“ Franz Bieding kannte Gill seit etwa 1774 zu und unterhielt
zu ihm fiir die Dauer eines Jahres sexuelle Handlungen, ,weil er so sauber und
schon war.“** Gills unkontrollierbare, ja manische Lust wurde durch die anfingli-
che Zuriickweisung Biedings, dem er stets 6 Kreuzer fir seine Dienste gab, noch
erhoht, ,dass er umso stircker Anfechtung bekommen und sich um so weniger ent-
halten konnte.“'?*® Manchmal hétten sie zweimal in der Woche sexuell interagiert,
dann wieder ganze Monate nicht. In der Regel aber scheint Gill vor allem Ferrare
und Streck fast téglich (!) masturbiert zu haben.'®® Von den Exjesuiten verkehrte
Gill freundschaftlich nur mit P. Christoph Dichtel/Diichtel,'**° dem Prézeptor der
Kinder des Kammerdirektors Nikolaus Heusser,'°*! und P. Wendelin Roth,'**? hatte

1035 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 50-51.

1036 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 53.

1037 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 54. Der aus Naumburg stammende Bieding hatte sich 1774
eingeschrieben und erhielt 1776 den Bacc.phil, war aber kein Jurastudent, siehe Benzing, Gerlich:
Verzeichnis der Studierenden der alten Universitat Mainz, S. 71.

1038 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 54.

1039 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, ,,Gill,“ ad Septimum, s.pag.

1040 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 11825, Geburt 1749, Eintritt 1768. HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 189
vermerkt Dichtels Immatrikulation an der Universitdt Mainz mit Gill (Kiehl geschrieben) und Ka-
nonikus Franziskus Linden.

1041 Vollstdndiges Diarium von denen Merckwiirdigsten Vorféllen die sich bey dem letzt gehal-
tenen hohen ChurfiirstenTag Und darauf Hochst-begliickt erfolgten Wahl- und Crénung des [...]
Herrn Josephi des Andern, Erwehlten Romischen Konigs [...] In der Freyen Reichs- und Wahl-
Stadt Franckfurt am Mayn Ergeben. Theil 2. Mainz 1770, S. 128. Sein Sohn Nikolaus Anton Heusser
(1767-1831) war Professor der Rechte an der Universitdt Mainz, .

1042 APECES]: Sign. 68-D, Verz. 10210, Geburt 1743, Eintritt 1761, Tod 1816.



224 —— 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

aber kein sexuelles Verhéltnis mit ihnen. Dichtel konnte ihm aber den Kontakt
zu hochstehenden Familien hergestellt haben, die ihn als Hauslehrer einstellen
konnten.

Jung hat Gill als Sohn seines Vermieters, des Backermeisters Jung, kennenge-
lernt. Als er ihn einmal mit nichts als einem Backerschurz gekleidet in der Back-
stube sah, klapste er ihm auf den nackten Hintern, ,und da er sah, dass er Freud
daran hatte und sich nicht geweigert, hob er ihm andermal, da wieder zu ihm
kam, den Schurz von vorn auf und beriihrte und befleckte ihn,“'**® wihrend er
andere Male Oralverkehr mit ihm hatte. Vor Gericht konnte sein Vater Nikolaus
Jung eine ganze Reihe von Jungen, die bei Gill studiert hatten als Opfer benennen,
wie etwa die Sohne des Anselm Schmidt, des Leinenwebers Baader, des Guerte-
mayer, und die zwei Séhne des Schneidermeisters Schafflein. Diese Buben hatten
er und seine Frau ,bei ihm selbst auf dem Bette angetroffen,“ und sie fanden her-
aus, ,dass der Herr Gill mit dem Studenten Metzenroth desgleichen Schlechtigkei-
ten getrieben habe [..]“ und dass ,diese der Student Lambert [...] selbst gesehen
hétte.«10*

Ein weiterer Logikstudent, den Gill einige Male ,polluiert“ hatte, war der spé-
tere Mainzer Geistliche Wilhelm Anton Grosch.'®*® Gegenseitigen Oralverkehr
hatte er auch seit 1776 mit dem 16-jidhrigen Ingrossisten-Sohn Nikolaus Linden,'**®
der taglich in das Haus kam, um Lebensmittel zu liefern,'®*’ aber auch mit dem
Barhiergesellen Nauheimer, seinem Neffen Heinrich Lambert aus Fritzlar sowie
den Logikstudenten Wolfgang Keck aus Lorsch und Jakob Ferrare.'®*® Mit Linden

1043 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 57.

1044 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,,Gill,“ Liste von Nikolaus Jung, undatiert, wohl 1778.

1045 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 59; siehe ebd., ,,Gill,“ Juristisches Gutachten, ad Quintum, s.
pag. Moglicherweise Wilhelm Anton Grosch, Geburt 1759, siehe Klerusdatenbank des Bistums
Mainz: https://reiresearch.eu, Eintrag “Grosch, Wilhelm, Anton” (14. Mai 2023). Er immatrikulierte
sich an der Universitdt Mainz am 5. Juli 1774, siehe HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 180, wurde aber 1778
entlassen, siehe Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Studierenden der alten Universitdt Mainz,
S. 387.

1046 Der Ingrossist Michael Linden war der Vater mehrerer Kinder und mit Maria Margarethe
Jager in zweiter Ehe verheiratet. Ein Sohn Friedrich wurde 1758 geboren (Bild 4686), Nikolaus
Linden 1760, siehe Datenbank FamilySearch https://www.familysearch.org: Stadtarchiv Mainz,
Namenskartei, Mikrofilm 934701, Bild 4688 (14. Mai 2023).

1047 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 60.

1048 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 64. Keck weigerte sich zunéchst und zog seinen Leib zu-
riick, siehe ebd., fol. 74. Ein lateinischer Brief von Keck an Gill vom 20. Marz 1778 und ein Brief
von seinem Vater Franz Keck an Gill vom 9. November 1777 in ebd., Acta et Protocolla. 1779
schloss Keck mit dem Magister in Philosophie ab und wurde im Anschluss Forstmeister im Spes-
sart, siehe Benzing, Gerlich: Verzeichnis der Studierenden der alten Universitdt Mainz, S. 147.
Ferrare schrieb sich 1777 an der Universitat Mainz ein, siehe HSTAD: C 1 D Nr. 40, fol. 242.


https://reiresearch.eu
https://www.familysearch.org

7.2 Die Sexualpartner und Opfer Maximilian Gills = 225

konnte er gut Kontakt aufbauen, da er mit seinem Vater zur Schule gegangen war
und daher ein Vertrauensverhaltnis bestand.'®*° Gill und der 23-jahrige Nauhai-
mer trafen sich im Sommer 1777 bei einem Spaziergang aufserhalb des Salons
und hatten im Weissenauer Kloster einen Schoppen Wein in einem separaten
Zimmer, bis Gill der Drang tiberkam, Nauhaimers Geschlechtsteil herauszuholen
und ihn befriedigte.'®® Nun kam dieser wéchentlich ein- bis zweimal zum Oral-
verkehr in Gills Haus.'®" Nur einmal habe er, so Gill, auch den Kérper einer
Magd, die ihn wahrend einer Krankheit pflegte, unsittlich beriihrt.!%* Selbst den
jungen Mainzer Kanonikus Samuel Georg Herdt, der 1781 sein Amt aufgab um
Schauspieler zu werden, hatte er masturbiert, allerdings ohne Ejakulation.'%*
Heinrich Lambert, den Gill als sein , Vetterchen“ bezeichnete, war der Sohn
seines Cousins Andreas Lambert.'®** Dieser hatte ihm seinen Sohn um 1773/75 als
Hausdiener zugefiihrt.'® Die Lamberts bedankten sich iiberschwanglich bei Gill

1049 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 77.

1050 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 66.

1051 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 67.

1052 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 78.

1053 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 72-73; 79. Der Vorname des Kanonikus ist im Protokoll
nicht genannt, daftir wurde dessen Jugend betont. Erstaunlicherweise variieren die Vornamen
drastisch zwischen Sebastian, Johann und Samuel. Die Klerusdatenbank des Bistums Mainz
https://reiresearch.eu (14. Mai 2023) verzeichnet 1774 einen jungen Sebastian Herdt als Kanonikus,
die Matrikel der Universitdt Mainz aber einen Johann Baptist Herdt/Haerdt. Ob beide identisch
sind, ist unklar. Brandes jedenfalls berichtet vom Kanoniker Herdt, der Schauspieler wurde,
nennt aber Samuel als Vornamen, siehe Johann Christian Brandes: Meine Lebensgeschichte, Bd. 2.
Berlin 1800, S. 289-290; Friedrich Johann von Reden-Esbeck: Deutsches Biihnen-Lexikon — Das
Leben und Wirken aller hervorragenden deutschen Bithnen-Leiter und Kiinstler vom Beginn der
Schauspielkunst bis zur Gegenwart., Bd. 1. Eichstatt; Stuttgart 1879, S. 275. Faber ermittelte, dass
1779 Sebastian Herdt zugunsten seines Neffen Peter Joseph van Recum auf sein Kanonikat verzich-
tete, siehe Karl-Georg Faber: Andreas van Recum, 1765-1828: Ein rheinischer Kosmopolit. Bonn
1969, S. 16-18.

1054 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Des Priesters Maximilian Gill Debita Passiva,
lit. A; ebd., Acta et Protocolla, Brief von Franziskus Lambert an Gill vom 16. Februar 1777.

1055 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief Andreas Lambert an Gill vom 9. April 1775.
Gill gibt Lamberts Alter mit 13 Jahren an. Das Taufbuch von Fritzlar aber weist ihn aber eindeutig
als 1760 geborenen aus. Entweder wurde er also 1773 Gill im Alter von 13 Jahren anvertraut, oder
1775, wie Gill mit seiner Angabe ,vor etwa fiinf Jahren“ attestiert, und damit mit 15 Jahren. Da Gill
aber gerade die Jugend Lamberts hervorhebt und seine Unfahigkeit, einen Orgasmus zu spiiren, ist
wohl von ersterem auszugehen. Dies wiirde auch in die Verteidigungsstrategie Gills bzw. seine
Lebensinterpretation passen, nach der er erst nach der Auflésung der Gesellschaft Jesu sein religio-
ses Leben vernachlassigt und schrittweise auf die ,schiefe Bahn“ geraten sei. Um diese Fiktion auf-
recht zu erhalten, musste er den Misshrauch an seinem Neffen spater datieren — lief§ aber dessen
Alter unverédndert. ABF: Taufbuch Fritzlar, 16301814, fol. 324. Als Todesdatum wird am Rand


https://reiresearch.eu

226 =—— 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

fiir die ,groRen Gutthaten, die ... Heinrich empfangen.<'°® Heinrich Lambert, fiir
den Gill aufgrund der finanziellen Sorgen seiner Eltern sorgte und die Stelle eines
Pflegevaters einnahm, schlief in seinem Bett. Schon bald nach seiner Ankunft in
seinem Haushalt, begann er ihn fast téglich zu missbrauchen, entweder zur Ona-
nie oder zum Oralverkehr, konnte ihn aber aufgrund seines Alters erst wenige
Wochen vor seiner Verhaftung zu einer Ejakulation bringen.'®’

7.3 Die Taxierung und Verurteilung Gills

Gill hatte zwar im Lauf seiner Befragung immer mehr Partner identifiziert, mit
denen er Geschlechtsverkehr hatte, aber stets darauf bestanden, niemals Analver-
kehr gehabt zu haben. Diese Aussage stand im Widerspruch zu Ittners Angaben,
der gerade diesen beobachtet haben will. Ob dies nun wirklich zutraf, ist nicht
mehr zu klaren. Die wenigen Opfer, die man im Prozess befragte, verneinten je-
denfalls ,sodomisiert” worden zu sein, ebenso wie die dlteren Sexualpartner. Al-
lerdings hitte ein Eingestdndnis nicht nur einen enormen Ehrverlust bedeutet,
sondern sie auch unter kiinftigen Verdacht gesetzt, homosexuellem Verkehr
nachzugehen. Sollte daher Analverkehr mit Gill stattgefunden haben, wére des-
sen Abstreitung eine zu erwartende Verteidigungsstrategie.

Damit hatte Gill seiner Logik nach eigentlich ,nur“ Oralverkehr und Onanie
gestanden. Daher verneinte er auch, dass sexuelle Beriihrungen aufierhalb der
Ehe per se bereits eine grofie Siinde seien, es sei denn, es komme zur Selbstbe-
friedigung. Allerdings hatte sich Gill auch hier eine moralische Briicke gebaut,
indem er zu behaupten schien, dass nur die an sich selbst vorgenommene Mas-
turbation eine Todstlinde sei. Mit dieser Differenzierung hétte er das Gewissen
der Jungen, uiberzeugen konnen, die seinen Anndherungen urspringlich ableh-
nend gegentliberstanden. Denn sie implizierte, dass die masturbierende Hand-
lung, die Gill an ihnen vollzog, moralisch indifferent war. Erst auf Nachfrage gab
Gill schliefdlich zu, dass jegliche Selbstbefriedigung schwere Stinde war, aber es
scheint, dass die erste Antwort auf die Frage der Untersuchungskommission
wohl die authentischere war. ,Leichtglaubige“ Menschen, die dem Priesterstand
Vertrauen entgegenbrachten, hat Gill so ins Verderben gezogen und dadurch
»der Religion die grofite Schande gemacht, der Heiligkeit des Priesterthums, [...]

der 24. September 1840 festgehalten. Freundliche Mitteilung des Bistumsarchiv Fulda vom
3. Juni 2023.

1056 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, Acta et Protocolla, Brief Franziskus Lambert — wohl der Onkel
oder Grofsvater — an Gill vom 28. Oktober 1777.

1057 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 69-70.



7.3 Die Taxierung und Verurteilung Gills = 227

«1058 wie der

der Heiligkeit unserer Religion eine sehr tiefe Wunde geschlagen,
Geistliche Rat resiimierte.

Der Exjesuit inszenierte sich vor den kirchlichen Autoritdten zwar als Biif3er,
bat aber dennoch, nicht nach den Maf3stdben der Gerechtigkeit, sondern in Anbe-
tracht seiner Reue zu einer ,geheimen Strafe“ verurteilt zu werden. Er war entsetzt
uber die Moglichkeit, 6ffentlich degradiert und dem staatlichen Richter vorgefiihrt
zu werden, der vielleicht die Todesstrafe iiber ihn verhangt hétte.'°>® Dennoch war
sich der Geistliche Rat nicht sicher, wie die Taten Gills kirchenrechtlich zu taxieren
waren. Daher setzte man am 21. Mai die Befragung fort, um der Motivation fiir
seine Taten nachzugehen. Den Entschuldigungsgrund tiberméfiigen Alkoholkon-
sums liefS man jedenfalls nicht gelten. Doch als er befragt wurde, ob er nicht im
eigentlichen Sinne ein Sodomist sei und sodomia perfecta begangen habe, antwor-
tete er mit einer Differenzierung, die er sich tiber Jahre hinweg zurechtgelegt
haben musste. Er lehnte die Taxierung seiner Taten als Sodomie ab, weil er in kei-
nem einzigen Fall Analverkehr begangen habe. Daher kdnne man ihn hdchstens
der imperfekten Sodomie (sodomia imperfecta), also der Sodomie im weiteren
Sinne, aufgrund des Oralverkehrs und der gegenseitigen Onanie, verurteilen. Die
Kommission war sichtlich tiberrascht, denn die tiberwaltigende Mehrheit der Mo-
raltheologen und Kanonisten definierten sodomia perfecta als den sexuellen Akt
eines Mannes mit einem anderen Mann, bei dem der Samen an einem Ort vergos-
sen (effusio) wird, der dafiir nicht vorgesehen ist. Gill hingegen stand auf dem
Standpunkt, dass die effusio in aliam corporis partem mit Ausnahme des Anus nur
den Tatbestand der sodomia imperfecta konstituiere.'®®® Ebenso stellte er in Ab-
rede, dass er den staatlichen Behérden tibergeben werden sollte, da dies das Gesetz
nur dann erfordere, wenn die Sodomie dffentlich bekannt sei und es sich um einen
notorischen (exercentes) Sodomisten handle, was aber auf ihn nicht zutreffe.'%¢!
Seine Verteidigungsstrategie, gerade die Notorietdt seiner Taten abzuleugnen,
wirkt bei einem Serientédter wie Gill grotesk. Zudem waren seine Taten durch die
Anzeige zweier Laien offentlich geworden und mussten daher auch 6ffentlich ge-
ahndet werden. Vielleicht war die moraltheologische Belehrung Gills tiber den
Mund als eines unnattirlichen Ortes des Samenergusses aber auch eine indirekte
Unterminierung der Anklage. Denn sie ermdglichte es Gill, tiber seine falsche

1058 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, ,,Gill,“ Juristisches Gutachten, s. pag.

1059 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 81.

1060 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 84-86. ebd., fol. 85 zitierten die Kommissare: ,Sodomia per-
fecta est conjunctio maris cum mare in vas indebitum, idque cum effusione seminis [...] und dass
per vas indebitum in genere corpus maris in specie tam posteriori corporis quod horribilis est“
auch der Mund verstanden werde.

1061 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 92.



228 = 7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill

Rechtsauffassung belehrt, im Nachhinein fast alle Féllen der Ejakulation in den
Mund abzuleugnen, womit er nicht nur die Taxierung als notorisch zu untergraben
versuchte, sondern auch die als Sodomist schlechthin.'°¢?

Allerdings waren die Mitglieder der Kommission vor allem tber Gills mora-
lischer Gleichsetzung von Oralverkehr und Selbstbefriedigung entsetzt. Der Ex-
jesuit hatte aufgrund seiner unerséttlichen sexuellen Begierde die Mafistdbe der
Vernunft weit hinter sich gelassen. Anstatt den Mund als Werkzeug des Sexual-
aktes zu gebrauchen, war er fir sie als Ort der Sprache das Symbol der gottgege-
benen Vernunft:

[W]as konnte auch in der That der angebohrenen Wiirde des Menschen mehr zu wider
seyn, als eine dergleichen tiber allen Begriff viehische und schandliche Handlung, denn der
Mund und die in denselben gelegte Sprache ist der Ausdruck jener verniinftigen Seele, die
in dem Menschen wohnet und das Ebenbild Gottes ist; durch den Mund begehen und besté-
tigen die Menschen untereinander ihre feierlichsten und verbindlichsten Handlungen,
durch den Mund verlobt man sich Gott éffentlich.'°%3

Der Geistliche Rat sprach sich aber gegen eine 6ffentliche und formale Degradie-
rung aus, da die verbale Degradierung mit Verhdngung der Exkommunikation,
die Suspendierung von jeglichem priesterlichen Dienst, sowie die lebenslange
Haft im Kerker vollig ausreichend sei. Zudem schiitze man durch solche ,Milde“
auch den Ruf des Klerus.'®®* Auf der Veste Kénigstein sollte Gill unter strengem
Fastenreglement ein Leben der Bufie fuhren, wéhrend man seine ,mitschuldigen
Studenten ... der Vorsicht und erbarmenden Gnade Gottes“ anvertraut und somit
nicht strafrechtlich verhérte oder gar belangte.'®® Erst im Méarz 1779 wurde Gill
wieder zu Beichte und Kommunion zugelassen sowie die Exkommunikation auf-
gehoben. Im Sommer appellierte Gill auch schon an Fiirsthischof Friedrich Karl
Joseph um Erleichterung seiner Haftbedingungen. Aufgrund eines im Herbst 1778
erlittenen Schlaganfalles kdnne er sich alleine weder an- noch ausziehen und sei
aufgrund seines schweren Schwindels und des Mangels an Medikamenten vollig
entkraftet. AufSerdem sei seine Zelle nicht heizbar, so dass ,mich der kalte Nord-
wind auf dem Bette anweht.“'°*® Zudem befiirchtete er, dass der ihn versorgende
Priester im Winter den Berg nicht heraufkommen kénnte und er damit vielleicht
ohne jegliche Sakramente bleibe:

1062 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, A, fol. 98-101.

1063 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,Gill,“ Gutachten Hirn und Hettersdorff, s.pag.

1064 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,,Gill“, Lectum in Pleno am 4. Juni 1778, s.pag.

1065 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,Gill“, Protocollum speciale vom 10. Juni 1778, s.pag.

1066 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,Gill“, Brief von Maximilian Gill an den Fiirstbischof vom
12. Januar 1779.



7.3 Die Taxierung und Verurteilung Gills =— 229

Hochstdieselbe haben mich gestraft als ein gerechter Richter; Sie werden mich auch trésten
als ein liebreicher Vater. Dieses zu verlangen, wird die blofie Vorstellung meines Elendes
hinlédnglich seyen und der alleinige Anblick desselben wird machen, dass die Euer Kurfiirst-
liche Gnaden eigenthiimliche Milde bey Hochst dero mitleydigem Hertzen das beste Wort
fiir mich sprechen.'*®’

Es ging Gill nicht nur um Aufhebung der Suspension vom priesterlichen Dienst, son-
dern auch um die Ubersiedlung in ein milderes Klima und an einen Ort, an dem
Arzneien verflighar waren, um ein wenig Tee oder Kaffee zum Friihstiick, einen tag-
lichen Schoppen Wein, etwas neue Kleidung um sich Vorhénge gegen die Zugluft zu
machen, und die Aushdndigung seiner spanischen und italienischen Biicher. Von
wirklicher Einsicht konnte aber nicht die Rede sein, da Gill fortfuhr, er wolle dem
Kurfiirsten eine kurze Verteidigung seines Falles im Stil eines ,,Casus Theologico-
Juridicus“ zukommen lassen. Diese schob wiederum ,,Unwissenheit“ als Entschuldi-
gungsgrund vor, immer noch aus Furcht degradiert und dem staatlichen Richter
zur Exekution iibergeben zu werden.'?%®

Die Aufhebung der Suspension erhielt Gill trotz allen Flehens nicht.’*® Zwar
entband man ihn aufgrund korperlicher Gebrechen von der strengen Essensratio-
nierung, belief§ ihn aber in Haft und verlegte ihn aufgrund der hohen Verpflegungs-
kosten 1786 nach Marienborn, einem Priesterkorrektionshaus. Allerdings verzogerte
sich dieser Umzug, da man sicherstellen wollte, dass er in volliger Einzelhaft und
ohne Umgang mit den anderen Demeritenpriestern (Haftlingen) war. Im April traf
er schliefSlich dort ein und bat wiederum um die Erlaubnis, die Messe feiern zu diir-
fen, was ihm das Mainzer Vikariat postwendend verweigerte. Am 18. November 1786
verstarb er.'’’

1067 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,Gill¢, Brief von Maximilian Gill an den Fiirsthischof vom
12. Januar 1779.

1068 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,Gill,“ ,Si ater est lacrimarum [...], s.pag.

1069 STAW: AA 212/XLIII Nr. 3, ,Gill,“ Vorlage von Hirn, Lectum in Pleno 4. Juni 1778.

1070 May: Das Priesterhaus in Marienborn, S. 187-190. Umfangreiche zusétzliche Archivalien zu
den Haftbedingungen und Krankheiten, die Gill in seiner Haft durchlitt, in STAW: AA 212/XLIII
Nr. 3, ,Gill.“



8 Die endgiiltige Entlassung aus dem
Klerikerstand aufgrund eines Vergehens
(ex delicto)

Als am 2. Januar 1736 ein Laienbruder im Kloster Elsegem in den Osterreichischen
Niederlanden den Salat fiir seine Mitbruder auftrug, ahnte er sicher nicht, dass er
damit auch das Todesurteil iiber Prior Filip de Vos ,,unterschrieb.“ Aus Unachtsam-
keit verschiittete er ndmlich den Inhalt der Schiissel auf dem Tisch Pater Wey-
braeckes. Dieser bekam einen Tobsuchtsanfall und wurde von de Vos auf seine
Zelle geschickt. Dies war in seinen Augen ein Ehrverlust innerhalb der Kommunitét,
da er wegen eines untergeordneten Laienbruders diszipliniert worden war. Nach
einer Viertelstunde kehrte er zuriick, setzte sich demonstrativ neben den Prior und
trank auf seine Gesundheit, aber in einer derart aufdringlichen Art, dass es sofort
zu einem Handgemenge kam, in dem Weybraecke de Vos mit einem Jagdmesser
erstach. Die staatlichen Stellen wollten den Totschldger dem Richter iibergeben,
wéhrend der Orden auf die kirchliche Immunitat pochte und auf die Zustandigkeit
des kanonischen Rechts insistierte. Erst nach langem Hin- und Her konnten die
Windesheimer Augustiner-Chorherren den Prozess gegen den gestandigen Kanoni-
ker im Marz 1736 beginnen. Man entschied, ihn weder zu degradieren noch der
Staatsgewalt zu libergeben, sondern zu lebenslanger Kerkerhaft im Kloster Groen-
dendaal zu verurteilen. Allerdings verweigerte Gouverneurin Maria Elisabeth von
Osterreich die Bestitigung des Urteils und rief stattdessen den Groen Rat von Me-
chelen an. Dieser sah den Totschlag eines Priors gleichbedeutend mit Majestatshe-
leidigung (crimen laese majestatis) und damit in der Zustandigkeit der weltlichen
Rechtsordnung, was die Augustiner verneinten. Als Kompromiss wurde der Fall an
einen vom Papst eingesetzten und vom Kaiser approbierten Richter, den Bischof
von Ypern, iibergeben. Dieser entschied am 17. Juni 1738, dass Weybraecke vorsétz-
lich gehandelt hatte und daher mit dem Tod zu bestrafen sei. Allerdings verbot das
privilegium fori einem weltlichen Richter, einen Kleriker zu verurteilen. Dafiir
musste er erst unwiderruflich aus dem Klerikerstand entlassen werden (degradatio
actualis) — eine Zeremonie, die der Bischof von Gent am 26. Juni dann auch tatsach-
lich vollzog. Aus Rucksicht auf seine priesterliche Wiirde, wurde die Strafe aber in
lebenslangen Arrest umgewandelt, in dem er 1760 starb.*”™

1071 Die Darstellung des Falles erfolgt nach Erik Van Mingroot: Een beruchte XVIIIde-eeuwse
rechtszaak: de moord op prior Filip De Vos van Ten Walle te Elsegem (2 januari 1736). In: Handelin-
gen van de Koninklijke Commissie voor de uitgave der oude wetten een verordeningen van Belgié
29 (1981), S. 143-193, hier S. 148-149; Geert Van Reyn/Ernest Persoons: De kloostergevangenis van

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-008


https://doi.org/10.1515/9783111311142-008

8 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand =—— 231

Worin bestand aber die Zeremonie, durch die ein Kleriker degradiert wurde?
Wie wurde sie vollzogen? Und vor allem, wie wurde sie theologisch verstanden, da
der Priester ja bei seiner Weihe ein unausloschliches sakramentales Siegel auf seiner
Seele (character indelibilis) erhalten hatte? Wahrend der mittelalterliche Umgang mit
der Degradierung gut erforscht ist, kann die Frithneuzeitforschung bisher nichts der-
gleichen vorweisen.'®”” Auch wurde in der Forschung oft nicht exakt zwischen den
beiden Formen der Degradierung unterschieden, was die rechtlichen Beziehungsge-
flechte deutlich verschleiert hat: Die aktuale Degradierung, die zeremoniell und zu-
meist 6ffentlich erfolgte, wurde nur in Féallen vollzogen, in denen der Kleriker nach
weltlichem Recht die Todesstrafe erwarten konnte. Andere Verbrechen wurden mit
einer verbalen Degradierung, die der Absetzung gleichkam, geahndet. Fiir leichtere
Vergehen hatte sich aber auch in zahlreichen katholischen Staaten im 18. Jahrhun-

Groenendaal. In: Zonién. Geschiedkundig tijdschrift voor IJse-en Laneland 38 (2014), S. 151-200. RL:
Kerkelijk Archief van Brabant, Priorij van Groenendaal te Hoeilaart, BE-A0518.1818 Cartulaire van
Groenendael, 14589, fol. 55r°—v°, 112v°. Vgl. Ebd,, S. 192. AAtM: Acta Episcopalia Cameracensia, Leo-
diensia, Mechliniensia et Provincialia , C. reg. 44, Akten van de degradatie van Andreas Weybracke.
Diese Kapitel erschien zuerst unter dem Titel ,Die Entlassung aus dem Klerikerstand in der
Frithen Neuzeit“ in Historisches Jahrbuch 143 (2023). Ich danke den Herausgebern des Histori-
schen Jahrbuchs und dem Verlag Herder (Freiburg) fiir die Moglichkeit des leicht verdnderten
Wiederabdrucks.
1072 Franz Kober: Die Deposition und Degradation nach den Grundsétzen des kirchlichen Rechts. Tii-
bingen 1867; Rudolf Meifiner: Zur Geschichte der Degradation. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir
Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 13 (1924), S. 488-512; Bernhard Schimmelpfennig: Die De-
gradation von Klerikern im spaten Mittelalter. In: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte 34
(1982), S. 305-323; Marc Dykmans: Le Rite de la dégradation des clercs: d’apres quelques anciens ma-
nuscrits. In: Gregorianum 63 (1982), S. 301-331; Dyan Elliott: Dressing and Undressing the Clergy: Rites
of Ordination and Degradation. In: Medieval Fabrications. Hg. von E. Jane Burns. New York 2004. Eine
Analyse des Textes des Pontificale von 1595 bietet Waldemar Palecki: Celebracja nalozenia kar osobom
duchownym i ich zniesienia wedlug potrydenckiego Pontificale Romanum. In: Roczniki Teologiczne
64 (2017), S. 111-128. Wichtige Bemerkungen zur Handhabung der Degradierung durch die Richter der
romischen Inquisition bei Albrecht Burkardt: Dégradations, destitutions, abdications, retraites-Fins de
carriére au sein de I'Inquisition romaine (fin XVIe-début XVIIIe siecle). In: Crépuscules du pouvoir
Destitutions et abdications de I'Antiquité au xxe siécle. Hg. von Albrecht Burkardt. Paris 2022. Einen
Uberblick zur Handhabung des Strafrechts fiir Kleriker im Heiligen Rémischen Reich bietet Isabelle
Deflers: Le droit pénal des ecclésiastiques du 16e au 18e siécle dans le Saint Empire Romain Germani-
que. In: Justice pénale et proces des ecclésiastiques en Europe, XVIe—XVIIle siécles. Hg. von Bernard
Durand. Lille 2005.



232 — 3 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

dert bereits eine pragmatische Aushéhlung des privilegium fori*®” durch die weltli-
chen Gerichte durchgesetzt.'*"*

8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis

Das Kirchenrecht kannte zwei Formen der Degradierung, die verbale und die ak-
tuale. In der degradatio verbalis sprach der Bischof oder ein anderer von ihm er-
nannter geistlicher Richter den angeklagten Kleriker eines Verbrechens schuldig
und enthob ihn bestimmter oder sogar aller Amter, entfernte ihn aber nicht aus
dem Klerikerstand. Sie war daher meist eine zeitlich begrenzte Strafe dhnlich der
Suspendierung, die ohne grofieren Aufwand durch einen einfachen Verwaltungs-
akt vom Bischof riickgangig gemacht werden konnte. Ein aus dem Mund des Rich-
ters gesprochenes und schriftlich fixiertes Urteil veranlasste daher keine weitere
Zeremonie. Eine solche Kirchenstrafe zog sich ein Kleriker wegen Simonie, Mein-
eid, Konkubinat, Ehebruch oder Vergewaltigung zu.'*”

1073 Zum spatmittelalterlichen Kontext des privilegium fori in den Niederlanden siehe Hendrik
Callewier: De papen van Brugge: De seculiere clerus in een middeleeuwse wereldstad 2014,
S. 267-284; Van Melkebeek, Monique: Le procés du clerc Hannekin MeesterJans: la justice pénale
ecclésiastique sur les clercs criminels dans les Pays-Bas méridionaux a la fin du Moyen Age. In:
Justice pénale et droit des clercs en Europe, XVIe-XVIIIe siecles. Hg. von Bernard Durand. Lille
2005. Als generelle Einfiihrung empfiehlt sich Christopher Robert Cheney: The punishment of
felonous clerks. In: The English Historical Review 51 (1936), S. 215-236. Zur Praxis der kirchlichen
Gerichte in den siidlichen Niederlanden siehe die ausgezeichnete quantitative Analyse von Suke-
hiro Tanaka: The Ecclesiastical Courts in The Early Modern Southern Netherlands: A Quantitative
Analysis. In: Pro Memorie 21 (2019), S. 54-71. Den berithmten Fall des Jesuiten Jean-Baptiste Gi-
rard von 1730/31, dessen Uberstellung an ein staatliches Gericht abgelehnt wurde, analysierten
Mita Choudhury: The Wanton Jesuit and the Wayward Saint: A Tale of Sex, Religion, and Politics
in Eighteenth-Century France. University Park 2015; Stéphane Lamotte: L’Affaire Girard-Cadiere:
Justice, satire et religion au XVIIIe siecle. Aix-en-Provence 2016. Ausnahmen, in denen der weltli-
che Richter einen Kleriker auch ohne vorige Degradierung verurteilen konnte, diskutiert etwa
Prospero Farinacci: Opera Criminalia: De Inquisitione, 4. Aufl. Niirnberg 1613, lib. 1, tit. 1, q. 8,
num. 57, S. 95.

1074 Zu diesem Befund in Frankreich siehe den exzellenten Beitrag von Nicolas Lyon-Caen: La
justice ecclésiastique en France a 'époque moderne. In: Religion ou confession. Hg. von Philippe
Biittgen, Christophe Duhamelle. Paris 2010. In Paris wurden etwa Kleriker wegen Bordellbesuchs
im 18. Jahrhundert stets durch ein weltliches Gericht verurteilt, siehe Erica-Marie Benabou: La
prostitution et la police des meeurs au XVIIle siecle. Paris 1987.

1075 Martino Bonacina: Tractatus de Censuris, et Poenis Ecclesiasticis, Bd. 3. Venedig 1629, disp.
4, S. 257-259; Jacobus Menochius: De arbitrariis judicum quaestionibus et causis. Koln 1607, casus
415, S. 562. Barbosa erwahnt zusatzlich Inzest, siehe Agostinho Barbosa: Pastoralis solicitudinis,
sive de officio et potestate episcopi, Bd. 3. Lyon 1649, 3, alleg. CX, num. 10, 517. Ein Beispiel dafiir



8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis = 233

Von ihr zu unterscheiden ist die degradatio actualis, die hier behandelt werden
soll. Anders als die verbale Degradierung war sie kein Akt der Jurisdiktion, son-
dern, wie es der Kanonist Franz Kober ausdriickte, die ,Kehrseite“ der Priester-
weihe und als solche Ausdruck der bischoflichen Weihegewalt. Nur ein (Weih)
Bischof konnte sie vollziehen und durch sie die Wirkungen der Ordination ,soweit
dies méglich ist, hinwegnehmen oder zerstéren.<!*”® Sie konnte fiir die Vergehen
der Héresie, fiir Mord,'®”” Mordauftrag,'®”® Sodomie, schweren Diebstahl'®” oder
fiir die Falschung von Dokumenten bzw. Geld (crimen falsi)'*®° ausgesprochen wer-
den. Die letzten beiden Straftatbestdnde sowie zahlreiche Sakrilegien warf man
1625 in den Spanischen Niederlanden dem Subdiakon und Frater der Wilhelmiten
Livinius Hanssen und dem Genter Priester Gulielmus Vlieghe vor. Auf einem eigens
errichteten Podium vor dem Haupteingang von Sintt-Goedele in Briissel wurden sie
am 9. Oktober desselben Jahres von Erzbischof ]. Boonen feierlich degradiert und
im Anschluss dem weltlichen Gericht von Brabant tibergeben, durch das sie am sel-
ben Tag durch Erwiirgen getétet und anschlieRend verbrannt wurden.'*!

ist die Verurteilung des Pfarrers von Weigelsdorf im Bistum Passau namens Matthias Kockelin
wegen Konkubinats mit mehreren Frauen, siehe DAW: PP 85, Dekret vom 17. November 1670, fol.
60-60v. Dieser wurde seiner Pfarrei entsetzt und in Greiffenstein eingekerkert.

1076 Kober: Die Deposition, S. 334-335.

1077 Zu Mordtaten im spanischen Klerus siehe Salvador Daza Palacios/Maria Regla Prieto Cor-
baléan: Proceso criminal contra Fray Pablo de San Benito en Sanlucar de Barrameda (1774). Sevilla
1998; Salvador Daza Palacios/Maria Regla Prieto Corbaldn: De la santidad al crimen: clérigos ho-
micidas en Espafia (1535-1821). Sevilla 2004; Salvador Daza Palacios/Maria Regla Prieto Corbaldn:
El juicio contra Fray Pablo de San Benito en Sanlucar de Barrameda (1774), primer proceso de la
Justicia Civil espafiola contra un eclesidstico homicida. La administracion de justicia en la histo-
ria de Espaiia: actas de las III Jornadas de Castilla-La Mancha sobre investigacién en archivos. 11—
14 noviembre 1997, Guadalajara 1999. Siehe als Beispiel etwa STAF: HA Nr. 69 (1595), Prozess
gegen Nicodemus Giifel, degradierter Geistlicher, wegen Mordes.

1078 Franz Kober: Die Deposition und Degradation nach den Grundsédtzen des kirchlichen
Rechts. Tiibingen 1867, S. 755-757; Agostinho Barbosa: Pastoralis solicitudinis, sive de officio et
potestate episcopi, Bd. 3. Lyon 1649, pt. 3, alleg. CX, num. 11, S. 517.

1079 Ein weiteres Beispiel fiir die Degradierung eines Félschers und Diebes ist Petrus Tyrant,
seit 1648 Priester der Didzese Saint-Omer. Tyrant wurde am 1. Februar 1652 in der erzbischofli-
chen Hauskapelle in Mechelen degradiert und anschlieflend dem Rat von Brabant iibergeben,
der ihn zum Abhacken der rechten Hand, gefolgt von Strangulation und Verbrennung verur-
teilte. Jozef De Brouwer: De kerkelijke rechtspraak en haar evolutie in de bisdommen Antwer-
pen, Gent en Mechelen tussen 1570 en 1795. Tielt 1971; Jean Pierre Dumoulin/Véronique Lambert:
De passie van de kapelaan: het loshandige leven van een priester-dief. Leuven 2003. AAtM: Aarts-
bisshoppen, Nr. 25/9 Degradatie en bestraffing van Petrus Tarant (sic!).

1080 Kober: Die Deposition, S. 750.

1081 De Brouwer: De kerkelijke rechtspraak, S. XXVII.



234 — 8 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

Einige Kanonisten traten dafiir ein, die Degradierung in jedem Fall fiir Hare-
sie, Falschung und Verschworung gegen den Bischof (coniuratione) auszuspre-
chen, aber auch in Fillen verbrecherischer Unbelehrbarkeit (incorrigibilitas).'*®*
Denn fruchteten Ermahnung und Bestrafung nicht mehr, konnte man juristisch
zu ultimativen Mitteln wie der Degradierung im Verbund mit lebenslanger Haft
oder Ubergabe an den weltlichen Richter schreiten.’®®* Obwohl fiir diese Majes-
tatsbeleidigung schwerer wog als ein Mordversuch, war es umstritten, ob man
fir ein Verbrechen laesae majestatis tiberhaupt degradiert werden durfte, da es
sich ja um einen Ausfall ins weltliche Recht handelte.®®* Papst Sixtus V. hatte in
seiner Konstitution Effraenatum von 1588 auch jeden Kleriker, der an der Abtrei-
bung eines beseelten oder unbeseelten Fotus beteiligt war, als des Mordes, schul-
dig eingestuft.'”®> Er wurde mit der Ausfithrung der Tat irregulér (irregularitas
ex delictu), durfte daher keine kirchlichen Weihen mehr empfangen und die
bereits empfangenen nicht mehr austiben. Die Irregularitat trat als Hindernis
(impedimentum) fir die legitime Ausiibung (ineptus, nicht inhabilis) des pries-
terlichen Amtes mit der Begehung bestimmter Vergehen ein, wurde aber von
der Exkommunikation unterschieden, die man als Tatstrafe (poena) verstand.
Als impedimentum diente sie nicht der Besserung des Delinquenten, sondern
dem Schutz des Sakralen und schloss unwiirdige Priester von der Spendung
der Sakramente aus.'°®® Als casus reservatus war die Lésung von der Irregula-

1082 Pietro Follerio: Canonica Criminalis Praxis. Venedig 1570, S. 272.

1083 Zur Einordnung der incorrigibilitas in kirchlichen Kriminalprozessen siehe Ulrich L. Lehner:
Monche und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdrangtes Kapitel Kirchengeschichte. Kevalaer 2015,
S. 25; 58; 91; 95; 100.

1084 Barbosa: Pastoralis solicitudinis, pt. 3, alleg. CX, num. 13, S. 517.

1085 Zeger Bernard van Espen: Ius Ecclesiasticum Universum: Antiquae Et Recentiori Disciplinae
Praesertim Belgii, Galliae, Germaniae, Et Vicinarum Provinciarum Accomodatum, E sacris Scripturis
..., Bd. 2. Mainz 1791, tit. 10, S. 498-570. Allerdings beschrankte bereits Gregor XIV. einige Jahre spater
diese Strafe auf die Abtreibung des beseelten Fétus, siehe Kober: Die Deposition, S. 763-768. Zur Frage
der Beseelung in der frithneuzeitlichen katholischen Theologie siehe etwa Ulrich L. Lehner: The Ca-
tholic Enlightenment. The Forgotten History of a Global Movement. New York, NY 2016, S. 83-86; Wolf-
gang P. Miiller: Die Abtreibung: Anfange der Kriminalisierung 1140-1650. K6ln; Weimar 2000.

1086 Zeger Bernard van Espen: Ius Ecclesiasticum universum: hodiernae disciplinae, praesertim
Belgii, Galliae, Germaniae, et vicinarum provinciarum accomodatum: cum supplemento, Bd. 1.
Koln 1729, tit. 10, c. 7, S. 371-374. Zum Verstandnis der Irregularitét ex delicto, siehe Eduard Seitz:
Darstellung der katholischen Kirchendisciplin in Ansehung der Verwaltung der Sacramente: eine
Anleitung zur geistlichen Amtsverwaltung in Beziehung auf die Taufe, die Firmung, die Bufle,
den Ablaf3, das Abendmahl, das MefSopfer, die letzte Olung, die erste Tonsur, die Weihe, das Ver-
16bniff und die Ehe. Regensbhurg 1850, S. 200-217. Auch ein Laie konnte daher irregular werden
und sich damit ein Weihehindernis zuziehen, oder die Irregularitat haftete ihm seit Geburt (etwa
aufgrund seiner illegitimen Abstammung) an (irregularitas ex defectu).



8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis =——— 235

ritdt Bischof oder Papst vorbehalten und konnte nicht einfach durch die
Beichte geschehen.!*®’

War eine Tat aber im Geheimen begangen worden (crimen occultum), sahen
die kirchlichen Obrigkeiten gemaf} geltendem Recht nicht die Notwendigkeit, sie
offentlich zu ahnden, es sei denn, dies war der einzige Weg, einen grofieren Skan-
dal zu verhindern.’®® Daher konnte ein Priester, der aufgrund mehrerer Mord-
versuche meinte irreguldr zu sein,'°®® im Schutz des Beichtgeheimnisses um
Dispens ansuchen und so die Lossprechung dieses dem Bischof vorbehaltenen
casus reservatus erhalten.'” Im Fall eines o6ffentlichen Mordversuchs (attentati
homicidii) iberstellte man aber noch 1769 einen Augshurger Priester nach erfolg-
ter Degradierungs-Zeremonie der kurbayerischen Strafverfolgung.'® Da bereits
jeder Katholik, der an der Totung eines Menschen im Gerichtswesen oder dem
Militar beteiligt war, nur durch Dispens in den Klerikerstand eintreten konnte,
war es nur konsequent, dass sowohl Mord als auch 6ffentlicher Mordversuch
durch einen Priester mit der Strafe der Irregularitit geahndet wurden.'%

War das Verbrechen eines Klerikers im Geheimen geschehen, entschieden
sich die meisten Bischofe fiir eine ebenso nicht 6ffentlich bekannt gemachte Be-
strafung wie etwa die Einkerkerung des Delinquenten. Wenn das Vergehen aber
offentlich bekannt war, fiihlte sich ein Bischof im siebzehnten Jahrhundert gera-
dezu gezwungen, zur offentlichen Degradierung zu schreiten, wie man etwa an
den Beispielen aus den Spanischen bzw. Osterreichischen Niederlanden sieht.
Schlieilich musste man den Glaubigen verdeutlichen, dass sich die Kirche von
dem Delinquenten lossagte, um die Wiirde des Priesterstandes wiederherzustel-
len und der Forderung nach Gerechtigkeit nachzukommen. Durch die verbale De-

1087 Seitz: Darstellung der katholischen Kirchendisciplin, S. 54-55.

1088 Das Gegenteil dazu war das offentlich begangene crimen publicum.

1089 Antonio Diana bestritt diese Ansicht, siehe Antoninus Diana: Summa Diana, in qua opera
omnia auctoris undecim partibus comprehensa. Kéln 1656, S. 537 n. 43.

1090 AEM: AA001/1, R3745 Brief von Ignatius Steur aus Landshut an den Bischof in Freising vom
17. Dezember 1787. Der zustimmende Beschluss des Geistlichen Rates ebd., AA001/1, GR.PR 323,
Protokoll vom 19. Dezember 1787, Bild 246.

1091 Georg Karl Meyer (Hg.): Sammlung der Kurpfalz-Baierischen allgemeinen und besonderen
Landes-Verordnungen: Von Polizey- und Landesverbesserungs-, Religions-, Kirchen- und Geist-
lichkeits-, Kriegs- und vermischten Sachen. Miinchen 1784, S. 1097. Es handelte sich dabei um den
Schongauer Benefiziaten Michael H6f3, der den Benefiziaten Peter Paul Widmann schwer ver-
wundete. Zu seinem Fall siehe BayHStA: Kurbayern AuReres Archiv 529.

1092 Ein gutes Beispiel fiir die Dispens von der Irregularitét eines vormaligen Offiziers findet
sich in AEM: GA001, U1425. Papst Benedikt XIV. dispensierte den Priester Karl Raymond, der sich
als Offizier durch Totung und Teilnahme an Todesurteilen die Irregularitdt zugezogen hatte.
Zum rechtsgeschichtlichen Hintergrund siehe Rudolf von Scherer: Die Irregularitas ex delicto ho-
micidii. In: Archiv fiir katholisches Kirchenrecht 49 (1883), S. 37-63.



236 —— 8 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

gradierung verlor der Geistliche nur seine Amter, verblieb aber im Stand des Kle-
rus, wahrend er durch die formelle Degradierung seine Standesehre verlor. Eine
solche wurde etwa am dreifachen Mérders Jacques Pierlot, Priester des Bistums Liit-
tich, im Jahr 1786 vollzogen. Nicht nur wegen der selten praktizierten Zeremonie,
sondern vor allem wegen seiner kaltbliitigen Verbrechen, berichteten Zeitschriften
in ganz Europa iiber den Fall. Im selben Jahr wurde sogar eine Monographie publi-
ziert, die Illustrationen von Prozess, Degradierung und Hinrichtung enthielt.'*®*

Vor allem Héresie und Zauberei scheinen mit der formellen Degradierung ge-
ahndet worden zu sein. Die zwei- bis dreistiindige Zeremonie wurde auch im Jahr
1600 an Giordano Bruno vor seinem Tod auf dem Scheiterhaufen vollzogen.'***

1603 traf es den portugiesischen Franziskanerpater Diogo da Assuncdo wegen

praktizierten Judentums'°® was als Apostasie bzw. Hiresie angesehen wurde,

und 1631 in Prag den der Ketzerei Uberfithrten Priester Hanzbursky, der aller-
dings enthauptet und nicht verbrannt wurde.’®®® Zu den prominentesten Fallen
gehort wohl der des Jesuiten Gabriel Malagrida. Dieser letzte durch die Inquisi-
tion in Portugal durchgefiihrte Haresieprozess fithrte aufgrund zweier in seinem
Besitz befindlicher Manuskripte 1761 zur Verurteilung. Er wurde formell degra-
diert, dem weltlichen Richter iibergeben, erwiirgt, sein Leichnam verbrannt und
die Asche im Fluss verstreut.'*”’

1093 Anonymus: La vie de Jacques Pierlot, prétre & marguillier de la paroisse de Vervier [...]: avec
tous les détails de son crime, de sa dégradation, & de son supplice. Liege 1786. Die archivalischen Un-
terlagen sind im AdEL: Archives de I'Officialité de Liége, Proces, Nr. 927, BE-A0523_702499_710584_FRE;
Conseil privé de la principauté de Liége Nr. 93 BE-A0523_701217_700064_FRE.

1094 Ingrid D. Rowland: What Giordano Bruno Left Behind: Rome, 1600. In: Common Knowledge
14 (2008), S. 424-433.

1095 ANATT: Inquisicdo de Lisboa, proc. 104. Saraiva bezeichnet ihn falschlicherweise zweimal
als Kapuziner, einmal als Franziskaner, siehe C. Anténio José Saraiva: The Marrano Factory: The
Portuguese Inquisition and its New Christians 1536—1765. Leiden; Boston 2001, S. 136; 170; 260.
1096 Die Urteilsvollstreckung durch Enthauptung anstatt Feuertod ist bemerkenswert, siehe Ni-
colas Richard: La dégradation d’un prétre a Prague le 7 avril 1631: justice ecclésiastique et ré-
forme catholique au début de la guerre de Trente ans. In: Histoire, économie & société 35 (2016),
S. 75-81.

1097 ANATT: Inquisicdo de Lisboa, proc. 8064. Zur Benutzung des fast 1000 Seiten umfassenden
Prozesses empfiehlt es sich, die genaue Inhaltsbeschreibung zu konsultieren: https://digitarq.ar
quivos.pt/details?id=2308165 (20. Mai 2023). Zur Einordnung des Prozesses als Vorspiel zur Unter-
driickung der Gesellschaft Jesu in Portugal und Spanien siehe Janusz Krélikowski: Proces Ga-
briela Malagridy S] — propagandowe preludium do kasaty jezuitéw. In: Janusz Krolikowski:
Kasata Towarzystwa Jezusowego — 1773 rok: zagadnienia wybrane, hg. von. Jolanta Kunowska
2020. Zur Vita siehe Matias Rodrigues: Vida do padre Gabriel Malagrida. Bélem do Pard, Brazil
2010; Guilerme Marchiori de Assis: O Processo Inquisitorial do Jesuita Gabriel Malagrida: aspec-
tos histdricos e juridicos. In: Didlogos sobre a Modernidade (2018), S. 26-31.


https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2308165
https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2308165

8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis =—— 237

Aus dem deutschen Sprachraum sind derartige Falle vor allem aus der Hexen-
verfolgung des frithen siebzehnten Jahrhunderts bekannt.'°®® Allein der Wiirzbur-
ger Didzesanbischof hat 1628/29 dreiundvierzig Kleriker formell degradiert, die im
Anschluss durch den weltlichen Arm hingerichtet wurden.'® Fiir jede einzelne ver-
bale Degradation wurde eine Urkunde ausgestellt, welche die Mitglieder des kirchli-
chen Gerichts aufzdhlte. Beim verbalen Akt in der dortigen geistlichen Kanzlei
erinnerte der kirchliche Prokurator im Namen des Bischofs an das Recht der Kirche
einen Kleriker dem weltlichen Arm auszuliefern. Im Anschluss trug er die Verbre-
chen und Beweisfithrung (mit oder ohne Folter) vor und erinnerte daran, dass dem
gestindigen Priester das Recht der Verteidigung eingerdumt worden war."°° Erst
dann sprach der Generalvikar das vorbereitete Urteil aus und erklarte den Delin-
quenten aller kirchlichen Ehren und Privilegien fiir verlustig. Diese Formel lehnte
sich zwar an das Pontificale Romanum an, wies aber kleine Variationen auf."* Erst
jetzt wurde der Gefangene in die St. Briccius-Kapelle der Kanzlei gebracht, wo der
Weihbischof die degradatio actualis geméafl den liturgischen Vorschriften vor-
nahm."% Daraus wird ersichtlich, dass alle Wiirzburger Degradierungen im nichtof-
fentlichen Bereich durchgefithrt wurden, obwohl die Hinrichtungen selbst den
damals tiblichen Spektakelcharakter besafien. Die Verurteilung und Durchfiihrung
der Todesstrafe selbst oblag dem weltlichen Richter, da die kirchlichen Autoritaten
sich buchstéblich an das Gebot ,ecclesia abhorret a sanguine* hielten."*

1098 Siehe ebenso den Fall des 1626 in Brixen auf einer Bithne im Innenhof der Hofburg 6ffent-
lich degradierten und spéater hingerichteten Priesters Hieronymus Puecher, siehe Manfred
Tschaikner: Hieronymus Puecher (1595-1626), ein Opfer der Hexenprozesse aus Hall. In: Tiroler
Heimatblatter 4 (1987), S. 113-116. Der in Hall stationierte Jesuit Maximilian Eisenreich erinnerte
sich noch 1666 an diesen Fall (BayHStA: Jesuiten 324, fol. 2, Brief an den Jesuitenprovinzial in
Miinchen vom Juni 1666).

1099 Harald Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Wiirzburger Geistliche unter Fiirstbischof Phil-
ipp Adolf von Ehrenberg (1623-1631). Wiirzburg 1989 (Forschungen zur frankischen Kirchen- und
Theologiegeschichte, Bd. 14).

1100 Ebd., S. 84-86; Pontificale Romanum Clementis VIII. Antwerpen 1627, S. 456-457.

1101 Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Wiirzburger Geistliche, S. 86; Pontificale Romanum,
S. 456-457.

1102 Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Wiirzburger Geistliche, S. 88.

1103 James Q. Whitman: The Origins of Reasonable Doubt: Theological Roots of the Criminal
Trial. New Haven 2008 (Yale Law Library Series in Legal History and Reference), S. 37-50; Lotte
Kéry: Criminal Law. In: The Cambridge History of Medieval Canon Law. Hg. von Anders Winroth,
John C. Wie. Cambridge 2022. Die verschiedenen Bedeutungsebenen dieses Grundsatzes, von
denen nur eine die Todesstrafe beriihrt, untersucht Michéle Bordeaux: Le sang du corps du droit
canon ou des acceptions de 'adage ,Ecclesia abhorret a sanguine. In: Droit et société 28 (1994),
S. 543-563.



238 — 8 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

Doch bei weitem nicht jeder Fall eines der Hexerei angeklagten Priesters en-
dete so. Alles am Fall des Benefiziaten Michael Mattersperger von Frixing im Erz-
bistum Salzburg schien zunéchst eindeutig. Er war nicht nur seit Jahren wegen
seltsamer Verhaltensweisen bekannt und sogar schon einmal des Giftmords ver-
déchtigt worden,"** sondern hatte auch kleine Holzhiitten im Wald gebaut, in
denen sich Eimer mit Leim, Wasser und Kot sowie auch Krauter fanden.'®® In den
Verhoren des Jahres 1682 entfaltete der 66jahrige Priester aber eine solche Fiille
schrecklicher Details, dass es fir die Untersuchungsrichter immer schwieriger
wurde, Wahrheit von Fiktion zu trennen."°® Mattersperger beschrieb, wie er dem
Teufel seine Seele verschrieben, mit ihm in Gestalt einer Frau Unzucht getrieben,
seit Jahrzehnten im Namen Satans getauft,"’” durch Ddmonen Schatzgriberei''%®
betrieben™® und sogar Hostienfrevel begangen hatte."'° Einmal gab er zu, mit
zweien seiner Ministranten Analverkehr gehabt zu haben,"™ dann mit dem Teufel
selbst, usw. Der Erzbischof liefS ein Rechtsgutachten einholen, das aufgrund der
zahlreichen Widerspriiche in seinen Aussagen unschlussig blieb. Sollte man den
Priester vielleicht doch der Folter tibergeben, um ein eindeutigeres Bekenntnis zu
erhalten, ihn degradieren und ausliefern oder doch lieber in einem kirchlichen Ge-
fangnis einkerkern?'™ Eine aus Rom eingeholte Expertise, die auch eine solche des
HL Offiziums einschloss, tendierte wegen des grofien Skandals, den der Priester
verursacht hatte, dazu, ihn zu degradieren und dem Feuertod zu iibergeben.'"

1104 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Kloster Gars an das Konsistorium Salzburg vom 2. Januar 1676.
1105 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Examen vom 5. Februar 1676.

1106 Vgl. dazu die Gestdndnisse der Wiirzburger Priester, die der Hexerei angeklagt waren bei
Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Wiirzburger Geistliche.

1107 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Freiwillige Aussag am 14. Méarz 1682, Bilder 96-98.

1108 Zu diesem Phénomen siehe Thomas Adam: ,Viel tausend gulden lageten am selbigen orth.«
Schatzgraberei und Geisterbeschworung in Siidwestdeutschland vom 16. bis 19. Jahrhundert. In:
Historische Anthropologie 9 (2001), S. 358-383; Johannes Dillinger: Magical treasure hunting in
Europe and North America: a history. Cham 2011. Zum rechtlichen Hintergrund siehe Verena
J. Dorn-Haag: Hexerei und Magie im Strafrecht: historische und dogmatische Aspekte, Tiibingen
2016.

1109 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Freiwillige Aussag am 20. Marz 1682, Bild 100.

1110 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Freiwillige Aussag am 20. Maerz 1682, Bild 104. Giitliches Exa-
men am 2. und 3. April 1682, Bild 115.

1111 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Freiwillige Aussag am 20. Marz 1682, Bilder 105-106, cf. Bild 138.
Gutliches Examen am 14. April 1682, Bild 156.

1112 AEM: AB004/3, PfarrA4951 Casus Magicus, Bild 375: ,[...] Daemonem ... quoties voluit in
forma mulieris habuisse, [...] Sodomiam exercuisse cum aliquo puero bis active et passive.“ Zur
Ubersicht der Versionen seiner Verhore siehe etwa Bild 430.

1113 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Brief aus Rom ,ad S. Augustinum,“ vom 15. August 1682, Bilder
493-494, unleserliche Unterschrift.



8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis =——— 239

Dennoch iiherwogen in Salzburg die Bedenken tiber die rechtliche Eindeutigkeit
des Falles sowie Zweifel iiber den Wahrheitswert seines Gestdndnisses. Vielleicht
kannten strafféllig gewordene Kleriker wie Mattersperger die Formalien des Kir-
chenrechts so gut, dass sie ihre Aussagen bewusst widerspruchlich gestalteten, um
so ein Urteil zu ihren Gunsten manipulieren zu kdnnen. Denn nicht nur Matter-
sperger, sondern auch sein Nachfolger Johann Philipp Stainberger,"** dem man In-
zest mit seiner Schwester vorwarf, demonstrierten in ihren Verteidigungen eine
derart gute Kenntnis des kirchlichen Strafrechts, dass man annehmen kann, dass
sich diese uber Jahre hinweg eine Legitimation ihres Verhaltens angelesen haben,
um sie im Fall einer Anzeige, bei den Behérden anwenden zu kénnen. Diese Uber-
lebensstrategie brachte Mattersperger daher nur lebenslangen Kerker anstatt den
Scheiterhaufen ein und Stainberger lediglich den Verweis aus dem Erzbistum.'™"
Selbst wenn man die Anklage wegen Zauberei und Sakrileg aufler Acht liefe,
hétte die der Sodomie im Prinzip ausgereicht, den Benefiziaten auf das Schafott zu
bringen. Sodomie, verstanden zumeist als Analverkehr (meistens unter Mannern),
wurde seit dem spéten sechzehnten Jahrhundert verstarkt geahndet, weil die pro-
testantischen Kirchenkritiker homosexuellen Verkehr als klerikales Laster (portug.:
Lvicio clerical)™® propagandistisch hervorkehrten. Die katholischen Reformer
mussten daher diesem Vorwurf entgegentreten. Es kam zu einer immer rigideren
Verfolgung homosexueller Verhaltensweisen, zumindest auf dem Papier. Besonders
die spanischen Theologen Juan Bernardo Diaz und Ignacio Lopez traten fiir die To-
desstrafe iiberfiihrter Geistlicher ein."""’” Ihre Forderungen wurden von Pius V. in
Horrendum illud scelus (1568) aufgegriffen. Von nun an sollte jeder Kleriker, der
des Vergehens (sodomia) schuldig war, degradiert und den weltlichen Behdrden
zur Bestrafung ausgeliefert werden. Aber weil der Papst in seiner Bulle die Parti-
zipform ,exercentes“ gewahlt hatte, argumentierte eine Reihe von Kanonisten, dass
nur ein ,exercitium®, d. h. mehrmals ausgeuibte ,Sodomie,“ geahndet werden sollte.
Diese Meinung setzte sich als ,recepta opinio“ durch,"*® vor allem aufgrund der

1114 AEM: AB004/3, PfarrA4842, Lateinische Verteidigung Stainbergers, undatiert, Bilder 866 ff.
1115 AEM: AB004/3, PfarrA4951, Sententia vom 23. Dezember 1682, Bild 535.

1116 Veronica De Jesus Gomes: Vicio dos clérigos: a sodomia nas malhas do Tribunal do Santo
Oficio de Lisboa, Niteroi 2010.

1117 Franz Kober: Die Deposition und Degradation nach den Grundsédtzen des kirchlichen
Rechts. Tiibingen 1867, S. 772; Ignacio Lopez de Salcedo: Practica criminalis canonica. Mainz 1610,
c. 90, S. 300; Juan Bernard de Diaz: Practica criminalis canonica. Lyon 1554, c. 80, S. 177. Kobers
Zitation ist inkorrekt.

1118 Kober: Die Deposition, S. 774. ,Campanil. ... refert se vidisse quondam apostillam scriptam
manu Cardin. Lutii Saxi cum regens summi Praetorii poenitentiariae erat, qui in manuali Navarri
loco proximo citato, post illa verba, sed solum exercentem, quibus ait non omnem clericum sodo-
mitam fieri irregularem vigore constituit,” siehe Agostino Barbosa: Collectanea doctorum tam ve-



240 — 8 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

differenzierenden Uberlegungen des Hieronymiten Giovanni Campanile."™™ Aller-
dings war auch die Bedeutung von ,mehrfach® umstritten. Di6zesane Richter in
Portugal und Brasilien interpretierten das Adjektiv als eine mehr als zweimal mit
demselben Individuum ausgetibte Tat des penetrierenden Partners, wéihrend fir die
Inquisition lediglich die Anzahl der Taten insgesamt von Bedeutung war. Aufgrund
dieser Diskrepanz war es mdglich, dass sich im portugiesischen Machtbereich die
Moglichkeit fiir homosexuelle Kleriker ergab, ihren Begierden nachzukommen, ohne
je die volle Strenge des Gesetzes zu spiiren zu bekommen."?° Nur besonders skandal-
trachtige Félle scheinen von der Inquisition in Lissabon auch wirklich mit formeller
Degradierung bis zur anschlieSenden Hinrichtung verfolgt worden zu sein. Sexuelle
Kontakte zwischen Priestern und Jugendlichen scheinen sich vor allem im Lehrer-
Schiiler Kontext realisiert zu haben und konnten in den streng hierarchisierten Ge-
sellschaften der Kolonien leichter geheim gehalten werden. "

War ein Jugendlicher noch nicht vierzehn Jahre alt, so wurde er als Opfer an-
erkannt, sofern er im Geschlechtsakt passiv, d. h. nicht penetrierend, gewesen war.
Wehrte man sich als Jugendlicher nicht heftig genug gegen einen priesterlichen
Vergewaltiger, wurde man aber als Komplize angesehen und mitunter ebenso be-
straft. Die der Degradierung wiirdige Tat war aber nicht der Kindesmisshrauch,
sondern der Analverkehr (sodomia perfecta) mit einem méannlichen Geschlechts-
partner."? Die Inquisition von Lissabon verbrannte den Priester Santos de Al-
meida 1645 als notorischen Sodomiten, weil er zusammen mit anderen Klerikern
einen homosexuellen Prostitutionsring unterhielt."* Jodo Botelho, der bereits

terum quam recentiorum, in ius pontificium universum, Bd. 3. Lyon 1647, de excessibus praela-
torum, tit. XXXI, c. 4, S. 187ff. Barbosa zitierte Giovanni Campanile, gab aber die falsche ,num.“
an, siehe stattdessen Giovanni Girolamo Campanile: Diversorium iuris canonici universum cleri-
corum ac regularium statum. Neapel 1620, S. c. XXII, num. 10, S. 536.

1119 Campanile, Diversorium, c. XXII, num. 11, 536. Zur ,Sodomia saepius exercita,“ siehe auch
Bonacina: Tractatus de Censuris, S. disp. 4, S. 257-259.

1120 Jaime Ricardo Gouveia: Vigilancia e disciplinamento da luxuria clerical no espago luso-
americano, 1640-1750. In: Andlise Social (2014), S. 820-860, hier S. 853.

1121 Zur Einfiihrung siehe etwa Ronaldo Vainfas: Trépico dos pecados. Rio de Janeiro 2011.

1122 Es war aber theologisch umstritten, ob der Oralverkehr zwischen Madnnern ebenso als so-
domia perfecta anzusehen war, oder nur als sodomia imperfecta. Francesco Bordoni jedenfalls
definierte jeglichen Samenerguss eines Mannes mit einem Mann in einem ,vas innaturale“ als
perfekte Sodomie, siehe Francesco Bordoni: Variae resolutiones seu Consilia regularia, nedum
regularibus personis, verum etiam praelatis ecclesiasticis [...]. Venedig 1641, S. 544.

1123 Veronica De Jesus Gomes: Prazeres ilicitos: a prostitui¢do homossexual protagonizada por
padres na Lisboa Seiscentista. In: Anais da Jornada de Estudos Historicos Professor Manoel Sal-
gado 5 (2019), S. 981-996. ANATT: Inquisicdo de Lisboa, Processo 6587. Ein anderes Todesurteil
wurde iiber die Weltpriester Anténio Alvares Palhano (1645), ANATT Inquisigdo de Lishoa, proc.
8226, sowie Diogo Monteiro, ebd. proc. 2127 (1645), wegen Sodomie geféllt. Bereits 1621 waren drei



8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis =—— 241

Jahre zuvor aus dem Orden der Hieronymiten entlassen worden war und skrupel-
los in Portugal mehr als ein Dutzend Jungen vergewaltigt hatte, wurde 1638 degra-
diert und im Anschluss verbrannt."** Selbst in Féllen, in denen ein Geistlicher den
Beichtstuhl fiir den Geschlechtsakt mit Mdnnern oder Frauen missbrauchte (sollici-
tatio), einem der schwersten kirchlichen Verbrechen, schwankte die portugiesische
Inquisition zwischen ,,dem Bediirfnis zu bestrafen und dem Wunsch, die Institution
zu schiitzen, die sie reprasentierte und verteidigte,“ und sprach die degradatio ver-
balis oder actualis nur selten aus."'* Prospero Farinacci gab im siebzehnten Jahr-
hundert sogar an, die Rémische Inquisition wie der Rest der ,,Christenheit” (totius
Christianae Republicae) wiirden bei der Verurteilung zu zeitlichem oder lebenslan-
gem Galeerendienst zumeist aus ,Milde“ (benignitate) lediglich die verbale Degra-
dierung verwenden."* Auch in Sevilla scheint man zwischen 1620 und 1720 nur
eine degradatio actualisdurchgefiihrt zu haben."*’

Zahlreiche Kanonisten hatten sich selbst in eindeutigen Féllen von Sodomie fiir
eine mildere Bestrafung ausgesprochen. Sie argumentierten, dass man nicht unbe-
dingt Degradierung und Wegsperrung verhdngen miisse, es sei denn, es handle sich

Priester wegen desselben Vergehens verbrannt worden (Domingos Roiz, Luis Alvares, Bartolo-
meu de Gouvéa), siehe Ronaldo Manoel Silva: ,Seja declarado por convicto e confesso no crime
de sodomia‘ — uma microanalise do processo inquisitorial do artesdo Manoel Fernandes Dos San-
tos (1740-1753), Recife/Brazil 2018, S. 38. Noch 1747 wurde der brasilianische Priester José Ribeiro
Dias deswegen zu Degradierung und lebenslanger Galeerenstrafe verurteilt, siehe ANdATT: Inqui-
sicdo de Lishoa, proc. 10426, https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2310588 (2. Mai 2023). Vgl. Ebd.,
S.129. Zum Fall des padophilen Jodo da Costa, der aus der portugiesischen Kapuzinerprovinz aus-
gestofien in Goa/Indien weitere Verbrechen veriibte, bis er 1671 von der Inquisition in Lissabon
feierlich degradiert wurde, siehe Lana Lage da Gama Lima: Sodomia e pedofilia em Coa: o caso
do padre Jodo da Costa. In: A Inquisicdo em xeque: temas, controvérsias. Hg. von Ronaldo Vain-
fas, Bruno Feitler, Lana Lage da Gama Lima. Rio de Janeiro 2006, hier S. 245.

1124 Veronica De Jesus Gomes: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial: uma ana-
lise dos testemunhos de meninos sodomizados por padres (Lishoa, 1638). In: Revista de Histéria
da UEG 11 (2022), S. 1-25. ANATT Inquisicdo de Lishoa, proc. 7118. Freundliche Mitteilung von
Prof. Dr. Veronica Gomes vom 3. Januar 2023.

1125 Lana Lage da Gama Lima: Confissdo pelo avesso: o crime de solicita¢do no Brasil Colonial,
Sdo Paulo/Brazil 1991, S. 72. Vgl. auch die neuere Studie von Sabrina Alves da Silva: Execrados
ministros do demoénio — O delito de solicitacdo em Minas Gerais (1700-1821), Sdo Jodo/Brasilien
2016. Zur Einordnung der Sollizitation siehe Ulrich L. Lehner: The Inner Life of Catholic Reform.
From the Council of Trent to the Enlightenment. New York; Oxford 2022, S. 107-108.

1126 Prospero Farinacci: Tractatus de haeresi. Rom 1616, q. 189, n. 16, S. 439.

1127 In 1720 traf es den Mercedarier-Priester Joseph Diaz Pimienta wegen Apostasie zum Juden-
tum, siehe Richard James Horatio Gottheil: Fray Joseph Diaz Pimienta, Alias Abraham Diaz Pimi-
enta, and the Auto-De-Fe Held at Seville, July 25, 1720, New York 1901.


https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2310588

242 — 3 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

um einen ,notorischen und éffentlichen (non item occultum) Téter."*® MaRgeblich
von Campanile beeinflusst war auch die Ansicht, Sodomie nicht nur schlechthin als
Analverkehr zu betrachten, sondern mit der Qualifizierung, ob ein Samenerguss er-
folgt war (sodomia perfecta) oder nicht (sodomia imperfecta). Angeklagte wussten
um diese Interpretation der Rechtsprechung und gaben in ihren Gestdndnissen
daher zumeist nur so viel zu, dass eine Verurteilung wegen sodomia perfecta un-
moglich oder zumindest unsicher war. Man spezifizierte etwa exakt, zu welchem
Zeitpunkt und wie der Samenerguss erfolgte, die Anzahl der Kopulationen oder re-
dete sich auf gegenseitige Masturbation (tactiones turpes, pollutio, mollities) hinaus,
die weitgehend straffrei blieb."* Entsprechend der theologisch-juristischen Logik
war auch der Kleriker, der mit einer Frau Analverkehr begangen hatte, als Sodomit
im weiteren Sinne anzusehen. Der spatmittelalterliche Jurist Martin LeMaistre, den
Campanile zitierte, sah aber den homosexuellen Analverkehr als schwerwiegender
an als den heterosexuellen, weil es sich um einen abusus von Person und menschli-
chem Kérper handle."® Allerdings kannte selbst Campanile den Fall der missver-
standenen Sodomie: Schlief etwa ein Mann oder Junge im Bett eines Klerikers, der
ihn des nachts sexuell bertihrte (subagitare), weil er trdumte, der Bettnachbar sei
eine Frau, dann solle man ihn nicht als Sodomiten behandeln.™ Zu den anderen
Siinden wider die Natur, also jegliche sexuelle Aktivitat aufser dem vaginalen Ge-
schlechtsverkehr, zdhlte man zwar auch die Selbstbefriedigung (pollutio), die recht-
lich aber nur dann belangt wurde, wenn sie einen Skandal verursacht hatte. Die
Meinung von LeMaistre, dass die pollutio schlimmer als der Koitus zweier Manner

1128 Giovanni Girolamo Campanile: Diversorium iuris canonici universum clericorum ac regu-
larium statum. Neapel 1620, c. XXII, num. 12, 536. Vgl. Seitz: Darstellung der katholischen Kirchen-
disciplin, S. 211-217.

1129 Siehe etwa den Fall des Generalvisitators der Hieronymiten, P. Mathias de Mattos, darge-
legt in Luiz Mott: Meu menino lindo: cartas de amor de um frade sodomita, Lishoa (1690). In:
Luso-Brazilian Review (2001), S. 97-115. Vgl. auch den Fall des Padre Jodo de Mendonca de Maia
sowie des Minoristen Franisco Correa Nutto, siehe Luiz Mott: Cinco cartas de amor de um sodo-
mita portugués do século XVII. In: Resgate: Revista Interdisciplinar de Cultura 1 (1990), S. 91-99,
hier S. 94. Zum Prozess gegen Mendonca de Maia siehe ANdTT: Inquisicdo de Lisboa, n. 5007,
https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2305013 (20. Mai 2023).

1130 ,Item memoro Martinum Magistri Theologum Parisiensem, qui videtur fateri gravius esse,
coire contra naturam, cum masculo, quam cum foemina, ex eo quod, ibi est abusus personae &
vasis, hic autem vasis tantum [...],“ siehe Giovanni Girolamo Campanile: Diversorium iuris cano-
nici universum clericorum ac regularium statum. Neapel 1620, c. XXII, nu. 17, S. 537. Zu dieser
Meinung Martins siehe Pierre Rebuffi: Praxis beneficiorum [...]. Lyon 1620, S. 399. Vgl. Michael
Feeney Valente: The Sexual Ethics of Martin Le Maistre, New York 1968, S. 271.

1131 Giovanni Girolamo Campanile: Diversorium iuris canonici universum clericorum ac regu-
larium statum. Neapel 1620, c. XXII, num. 22, S. 538.


https://digitarq.arquivos.pt/details?id=2305013

8.1 Degradatio verbalis und Degradatio actualis =—— 243

sei, scheint entweder singuldr gewesen zu sein"** oder wurde ihm nur unrichtiger

Weise zugeschrieben.'®® Aber selbst der Kanonist Giovanni Corradi'™®* taxierte
Onanie schwerwiegender als Unzucht mit Schwester, Mutter oder einer Nonne zu
treiben, ,eben, weil es wider die Natur ist.“!*

Allerdings gab es auch Fille, in denen ein Bistum durch Verhdngung einer
Haftstrafe ,ad triremes,“ also zum Galeerendienst, eine Auslieferung an den welt-
lichen Arm umgehen konnte. In diesem Fall brauchte die Degradierung nicht for-
mal abzulaufen, sondern es gentigte die verbale Form, die es auch erlaubte, den
Kleriker nach verbiifiter Strafe wieder aufzunehmen. Aus der Oberdeutschen
Provinz wurden bis 1675 acht entlassene Jesuiten wegen schwerer Vergehen zum
Galeerendienst verurteilt, zwei zum Flammentod, zwolf zu Kerkerstrafen.'*® Aus
dem Erzbistum Freising ist der Fall eines solchen Priesters tberliefert: ,Mathias
Seitz welcher in materia lubrica [...] zu Landshut mit kleinen Kindern sowohl als
auch erwachsenen Madeln grofie Exzesse vertibt, und nunmehro ein halbes Jahr
alhier incarceriert gewesen, ist anheuth d. Sentenz publiziert worden [...] dass er
auf ein ganzes Jahr auf die Galeere condemnirt sein solle, worauf sodan zu dessen
Uberbringung nach Venedig die Anstalt verfiegt, und ist den 26. Juli alldahin ab-
gefithrt worden.“""*’ Seitz war durch seine Verbrechen irregular geworden'*®
und hatte sich die Exkommunikation zugezogen, weshalb man ihn auf einer vene-
zianischen Galeere als Strafling auch peitschen und schlagen konnte ohne sich
die Tatstrafe der Exkommunikation zuzuziehen. Nach Verbiiffung seiner Haft
wurde der ehemalige Schlosskaplan von Haarbach 1712 im Auftrag von Kardinal
Piazza absolviert, d. h. seine Exkommunikation aufgehoben, und er kehrte nach
Bayern zuriick. Da er im Bistum Freising selbst nicht mehr wirken durfte, erhielt
er seine litterae dimissoriae und wurde aufgrund des damals herrschenden Pries-

1132 ,Tametsi quidam Theologus Parisiensis Martinus nempe Magistri crediderit maius pecca-
tum se ipsum polluere, quam cum masculo coire [...]“ Campanile, c. XXII, num. 23, S. 539. Zur
Héufigkeit der Masturbation siehe ebenso Giovanni B. Corradi: Responsa ad cujuscunque pene
generis casuum conscientiae quaesita quadringenta, Bd. 1. Venice 1598, S. q. 29, S. 54.

1133 Valente: The Sexual Ethics of Martin Le Maistre, S. 270-273.

1134 Giovanni B. Corradi: Responsa ad cujuscunque pene generis casuum conscientiae quaesita
quadringenta, Bd. 1. Venice 1598, q. 29, S. 54.

1135 ,Tertio contra naturam est simplex pollutio, quae etiam sit infima contra naturam, tamen
gravius peccatum est, de genere suam quam rem habere cum sorore, & matre, immo cum mo-
niali, quia est contra naturam. Quod quidem peccatum, licet tantae sit gravitatis, tamen a pleris-
que flocci penditur, ex fidelium caecitate.“ Ebd.

1136 APECES]: Sign. 43-90, fol. 32.

1137 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 179, 20. Juli 1711; Bild 187, 27. Juli 1711. Die Taten wur-
den in Haarbach, Biburg und Geisenhausen vertibt, siehe ebd., Bild 40, 5. Februar 1711.

1138 AEM: AA001/1, GR.PR.128, Jg. 1711, Bild 179, 20. Juli 1711; 27. Juli 1711, Bild 187.



244 — 38 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

termangels im Bistum Passau titig.""> Dort hatte er 1713/14 in Oberhollabrunn in
Niederdsterreich mehr als 300 mit der Pest ,inficierte Persohnen mit grofiter Le-
bensgefahr versehn,“ so dass man ihm einen Tischtitel zuerkannte und ihn nach
Zwettl berief."° Der Fall Seitz zeigt, dass bischéfliche Behorden Geistliche bei
schweren Verbrechen zwar durchaus bestraften, aber meist durch Verweis aus
dem Bistum und der Ausstellung von litterae dimissoriae zumindest den Aufent-
halt, wenn nicht gar die Anstellung in einem anderen Bistum ermoglichten. Da
diese Priester nicht degradiert waren, konnten sie weiter die hl. Messe lesen und
so eine Vertrauensstellung einnehmen, die sie als Hauslehrer bei reichen Fami-
lien oder im Umgang mit anderen Jugendlichen zu weiteren Missbrauchstaten be-
nutzen konnten.

8.2 Der Ritus der formellen Degradierung

In ihrer inneren Struktur war die formelle Degradierung der Profanierung eines
Gotteshauses (exsecratio) dhnlich, aus dem nicht nur die heiligen Gegenstande ent-
fernt, sondern auch Altar und Wéande gewaschen wurden, um symbolisch ihre
einst empfangene Weihe zu widderrufen."™* Anders als bei dieser, war die formelle
Degradierung aber ein liturgisch exakt geregelter Ritus. Er wurde entweder offent-
lich oder im kleinen Kreis gestaltet und verdeutlichte die vollige und prinzipiell un-
widerrufliche Ausstoffung eines Klerikers, in dessen Folge er dem weltlichen
Gericht iibergeben wurde."** Als man etwa 1575 in Mittersil den Priester Ruprecht

1139 Zur Absolvierung siehe AEM: AA001/1, GR.PR.139, 26. September 1712, Bild 263. Die litterae
wurden 1713 erteilt, siehe ebd., AA001/1, GR.PR.130, 11. Mai 1713, Bild 139. Ein dhnlicher Fall eines
Galeerenstréflings, der nach seiner Strafe die Erlaubnis zur Zelebration der hl. Messe erhielt in
Wolfgang Mithlbauer (Hg.): Decreta Authentica Congregationis Sacrorum Rituum Et Instructio
Clementina, Bd. 3.1. Munchen, Paris 1865, S. 486. Eine zeitgenossische Quelle behauptet, dass zahl-
reiche Ordensménner, die ,tempordr zur Abschreckung ihrer Mitbruder actualiter degradiert”
und auf die Galeeren geschickt wurden, spater wieder in den Orden als Priester aufgenommen
wurden, siehe Francesco Albizzi: De inconstantia in jure admittenda vel non. Amsterdam 1683,
c. 21, num. 29, 121. Es scheint aber eher wahrscheinlich, dass diese lediglich verbal degradiert
waren.

1140 Didzesanarchiv Wien: PP 121, Passauer Protokoll vom 3. Mai 1713, fol. 396, Anstellungsge-
such. Ebd., PP 122, Passauer Protokoll vom 16. Mérz 1714, fol. 194 zu Oberhollabrunn. Ebd., PP122,
21. Mérz 1714, fol. 211 zum Tischtitel in Zwettl.

1141 Alex Stock: Poetische Dogmatik. Ekklesiologie, Bd. 1. Paderborn 2014, S. 52-54.

1142 Martino Bonacina: Tractatus de Censuris, et Poenis Ecclesiasticis, Bd. 3. Venedig 1629, disp. 4,
S. 257-259; Prosper Farinacci: Praxis et theoricae criminalis. Partis Primae Tomus Primus, Bd. 1/1.
Lyon 1606, q. 19, num. 49, S. 250. Nur der Papst konnte von der Degradation dispensieren, s. Pontifi-
cale Romanum, S. 455.



8.2 Der Ritus der formellen Degradierung =—— 245

Rambsauer der Hexerei fiir schuldig befand, beauftragte der Salzburger Erzbischof
den Bischof von Chiemsee, die degradatio actualis vor Ort vorzunehmen."* Die
Handlungslogik scheint nun darin bestanden zu haben, dass der Delinquent nicht
nur vor Ort hinzurichten, sondern dort auch o6ffentlich zu entsakralisieren war.
Nach dem Inkrafttreten des Pontificale Romanum 1595 scheint der Ritus zunéchst
héufiger zur Anwendung gekommen zu sein, bevor er bereits im zweiten Drittel
des siebzehnten Jahrhunderts in weiten Teilen der katholischen Christenheit zu
einer seltenen Erscheinung wurde. Hatte sich die Handlungslogik veréndert? Hin-
richtungen fanden auch weiterhin vor Ort statt, aber die religiose Koérpersymbolik
scheint sich gewandelt zu haben. Der Korper des Klerikers wurde zunehmend zu
dem eines Biirgers, den staatliches Recht immer mehr umspannte. Weltliche Rich-
ter konnten zunehmend auch ohne vorige kirchliche Erlaubnis einen Kleriker be-
langen. AufSerdem scheinen kirchliche Richter in grofserem Mafde davon {iberzeugt
gewesen zu sein, dass die verbale Degradierung die angemessenere Strafe dar-
stellte, da sie einerseits dem Kleriker die Mdglichkeit offenhielt, wenigstens durch
Messstipendien seinen Unterhalt zu sichern, und der Kirche die 6ffentliche Schande
ersparte. Wann im deutschen Sprachraum die letzte Degradierung vorgenommen
wurde, ist nicht bekannt, es scheint aber noch Félle im neunzehnten Jahrhundert
gegeben zu haben. Der Ritus blieb bis zum Eintreten des CIC 1917 in Kraft. Aller-
dings scheint er bereits im achtzehnten Jahrhundert so selten vollzogen worden zu
sein, dass der Aufklarungsschriftsteller Johann Pezzl es 1784 fiir notwendig erach-
tete, Regensburg als Schauplatz der ,letzten“ 6ffentlichen Degradierung in den Jah-
ren um 1780 herauszustellen."**

In grofiter Feierlichkeit (maiori solemnitate) wurde der in liturgischem Gewand
gekleidete Priester ,devestiert, also seiner offiziellen Amtskleider und Amtszeichen
beraubt, um seinen Ausschluss aus dem Klerikerstand symbolisch zu prasentieren.
So wie der Empfang von Gewandstiicken und Gegenstanden die Anerkennung der
Zugehorigkeit zu einer sozialen Gruppe darstellte, war ihr Entzug Zeichen der un-
wiederbringlichen Aussonderung aufgrund der moralischen Beschmutzung von Ge-
wand und Gruppe, die er verursacht hatte. Die Devestitur war damit die Inversion
der Investitur und versinnbildlichte den Ehrverlust des Delinquenten.'*®

1143 Harald Schwillus: Kleriker im Hexenprozefi: Geistliche als Opfer der Hexenprozesse des 16.
und 17. Jahrhunderts in Deutschland. Wiirzburg 1992, S. 326-328.

1144 Johann Pezzl: Reise durch den Baierschen Kreis: Mit vielen Zusétzen und Berichtigungen.
Salzburg und Leipzig 1784, S. 35. Leider konnte der Fall nicht identifiziert werden.

1145 Die kirchliche und héfische Devestitur ist zwar fiir das Mittelalter gut erforscht, in der Er-
forschung der Frithen Neuzeit aber relativ unbeachtet geblieben. Elliott: Dressing and Undres-
sing the Clergy; Andreas Krass: Geschriebene Kleider: Hofische Identitét als literarisches Spiel.
Tiibingen 2006 (Bibliotheca Germanica 50).



246 —— 8 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

Erst nach der Aussprache des Degradierungsurteils vollzog man die schritt-
weise Aberkennung der klerikalen Gewéander und Amtszeichen, beginnend mit
dem bei der Weihe zuletzt Uiberreichten. Neben den Roben waren dies die Kann-
chen mit Wein und Wasser, Kelch mit Patene und Hostie, ein Evangeliar, ein
Buch mit den Briefen des Neuen Testaments (Liber Epistularum), Lavabo mit
Handtuch (bacile cum buccali & mantili), das Exorzistenbuch, ein Lektionar (Liber
Lectionum), Schliissel (claves), ein Antiphonarium, ein Kerzenstander mit geldsch-
ter Kerze. Es ereignete sich also vor dem beiwohnenden Klerus und Kirchenvolk
eine Art symbolische Zeitreise zu dem Moment, an dem der Verurteilte in den
geistlichen Stand aufgenommen worden war. Durch die Degradierung verlor der
Delinquent auch das privilegium fori und konnte als Laie den weltlichen Behor-
den ausgeliefert, gefoltert und hingerichtet werden.'**®

Das Pontificale von 1595, das bis 1958 in Geltung war, iithernahm zahlreiche mit-
telalterliche Vorgéngertraditionen."*” Es belief dem Bischof grofie Freiheit in der
Gestaltung der Zeremonie: Er konnte sie sowohl in einer Kirche als auch auf einer
Bithne (platea) ausfiihren, mit Pontifikalien (Stab, Mitra etc.) oder ohne, in der Of-
fentlichkeit oder nicht, war aber zur expliziten Abnahme der liturgischen Gewén-
der und Amtszeichen verpflichtet."*® Dieser Gestaltungsspielraum zeigt an, dass
man an der rémischen Kurie gewillt war, dem klugen Abwégen des Ortshischofs
hinsichtlich der delikaten Zeremonie zu vertrauen. Noch 1720 bezeugt die Degradie-
rung eines ,judaisierenden“ und damit als héretisch eingestuften Priesters durch
die spanische Inquisition leichte Variationen. Im Unterschied zum Pontificale
kannte man dort das Abreiben von Zunge und Handen mit Werg anstatt eines Mes-
sers, um symbolisch das Mal der heiligen Weihe auszuléschen.'*°

Um 1500 beschrieb ein Islander den Ritus, hielt aber seltsame Abweichungen
von allen anderen mittelalterlichen Formen der Degradierung fest. Der Bischof

1146 Kober: Die Deposition, S. 745. Zur Aufteilung der Gewalten siehe Ulrike Seif: Recht und Ge-
rechtigkeit: Die Garantie des Gesetzlichen Richters und die Gewaltenteilungskonzeptionen des
17.-19. Jahrhunderts Berichte und Kritik. In: Der Staat 42 (2003), S. 110-140. Zum privilegium fori
im spéten Mittelalter ist immer noch wichtig Robert Génestal: Le privilegium fori en France du
décret de Gratien a la fin du XIVe diécle, par R. Génestal, Bd. 35. Paris 1921. Kiirzlich dazu Viliam
Stefan Déci: Wer darf einen kriminellen Dominikaner richten? Eine Studie zur Kontroverse um
das privilegium fori in Bezug auf das crimen laesae majestatis. In: Mitteilungen des Instituts fiir
Osterreichische Geschichtsforschung 129 (2021), S. 308-329. Besonders hilfreich ist der transkri-
bierte Regestenband der portugiesischen Inquisition zu allen verhandelten Kriminalféllen, siehe
Giovanna Nardini: O privilégio de foro no Santo Oficio portugueés: ,indice dos processos civeis e
crime‘ julgados pela Inquisi¢do (1583-1703). In: Revista de fontes 9 (2022), S. 1-80.

1147 Dykmans: Le Rite de la dégradation. Siehe auch Palecki: Celebracja.

1148 Pontificale Romanum, S. 454.

1149 Lea, Geschichte der spanischen Inquisition. Bd. 2, 263.



8.2 Der Ritus der formellen Degradierung =—— 247

hatte angeordnet, dass der schuldige Priester ,zuerst in seinen vollen Ornat ge-
kleidet und so in die Kirche vor den Altar gefiihrt werde; dort stand der Bischof,
und es wurde das ganze Formular der Weihe riickwérts gelesen ... und dabei ihm
jedes Stlick der Messkleidung abgenommen, so wie es ihm frither angelegt war;
dann wurde er entkleidet, dass er bis zum Giirtel nackt war; der Bischof und zwei
Priester hatten jeder eine Rute, vier aber fassten ihn an den Handen, zogen ihn so
zwischen sich auseinander und fiihrten ihn riicklings ... . Aus der Kirche, der Bi-
schof aber und die zwei Priester priigelten ihn bis zur Tiir hinaus, und damit war
es zu Ende.“""™° Das Riickwértslesen der liturgischen Formulare scheint zunachst
anzudeuten, diese Handlung als magische Riickgangigmachung zu verstehen, dhn-
lich einem Gegenzauber. Diese Ansicht vertrat etwa Rudolf Meissner, wohl aber
aufgrund eines antikatholischen Vorurteils."™" Ein Riickwértslesen der liturgischen
Texte wére ein derart sakrilegischer Akt gewesen, dass es nur schwer vorstellbar
ist, der Bischof habe ihn zusammen mit seinem Klerus durchgefiihrt. Vielmehr ist
davon auszugehen, dass sich der Chronist unglticklich in der Wortwahl ausdrtickte
und die allgemein ubliche Zeremonie beschrieb. Variationen waren sicherlich um
1500 moglich, aber nicht in einer derart eklatanten Art und Weise.

Eine Bestimmung des Kirchenrechts aber erschwerte die Bestrafung von Kleri-
kern. Die verbale Degradierung, die der aktualen vorangehen musste, erforderte im
Falle eines Diakons das Urteil von drei, im Falle eines Priesters von sechs Bischofen.
Eine Jury von zwolf Bischofen mit dem zustdndigen Metropoliten konnte auch den
Prozess fiir die Absetzung eines Bischofs einleiten und zu einer Schlussfolgerung
kommen. Das Urteil selbst war aber dem Papst vorbehalten.'** Der Gesetzgeber
hatte diese Hiirden offensichtlich errichtet, um einerseits die besondere Wiirde des
Klerikerstandes zu betonen, andererseits aber auch die Moglichkeit kirchlichen
Amtsmissbrauchs durch einen einzelnen Bischof einzuschranken. Um die Bestra-
fung kirchlicher Verbrechen aber nicht véllig lahmzulegen, setzte sich im spéten
Mittelalter die Ansicht durch, dass auch infulierte Abte und erfahrene Geistliche die
Rolle der iibrigen Bischéfe einnehmen konnten. 1509 erhielt etwa der Erzbischof
von Kéln ein gleichlautendes Privileg durch Papst Julius IL."** Man verstand zuneh-

1150 Meifiner: Zur Geschichte der Degradation, S. 495.

1151 Ebd.

1152 Schimmelpfennig: Die Degradation von Klerikern im spéten Mittelalter; Johannes Baptist
Sagmiiller: Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts, 2. Aufl. Freiburg 1909, S. 800-801. Zur Ab-
setzung eines Bischofs: ,In depositione vero Episcopi ab ordinatione exigitur numerus duodecim
Episcoporum, praeter Metropolitanum, qui debet esse teritus decimus, qui omnes possint proce-
dere contra Episcopum usque ad conclusionem tantum: & definitio tam circa condemnationem,
quam absolutionem, reservatur Papae. Pontificale Romanum, S. 450.

1153 LA NW/R: AA 0001, 3825, Urkunde vom 16. Februar 1509.



248 —— 8 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

mend auch die verbale Degradierung lediglich als Absetzung (depositio). Dennoch
wurde diese wegen ihres immer noch hohen Aufwands viel zu selten durchgefiihrt,
was die deutschen Fiirsten in ihren Zehn Gravamina von 1522/23 explizit beméngel-
ten."™ Erst ein Reformdekret des Konzils von Trient erlaubte es jedem Ortshischof,
zusammen mit seinem Domkapitel, gegen einen Delinquenten vorzugehen und auf
infulierte Abte™ oder andere erfahrenen Priester zur Assistenz zuriickzugrei-
fen."® Durch diese Erleichterung hauften sich nach dem Konzil die Falle der Abset-
zungen."™” AuRerdem verminderte eine bessere Qualitdtskontrolle in den Orden
und Priesterseminaren die Zahl derjenigen, die nur wegen Privilegien und Rechts-
schutz in den Klerikerstand eingetreten waren."®

In zahlreichen katholischen Territorien, wie etwa in Spanien, hielt sich die
Staatsmacht in der Bestrafung selbst schwerster Klerusverbrechen zuriick und
uberliefd diese, soweit sie nicht 6ffentlich waren, der Kirche und den Orden. In-
nerhalb dieser scheinen aber selbst Mordfélle nicht oder nur extrem verzogert
zur Degradierung und Uberstellung an die weltlichen Autorititen gefiihrt zu
haben."® Dies scheint bei der Ermordung eines Dominikanerpriors durch seine
eigenen Mitbruder 1768 in Llerena (Badajoz) ebenso der Fall gewesen zu sein wie

1154 Paolo Sarpi: Geschichte des Konziliums von Trident, Bd. 1. Mergentheim 1839, S. 136; Beres-
ford James Kidd: Documents illustrative of the Continental Reformation [orig. 1911]. Eugene, OR
2004, S. 118; Kober: Die Deposition, S. 168.

1155 Abte hatten die Vollmacht der Degradierung nicht, aufSer sie wurde ihnen durch Privileg
zugestanden. Agostinho Barbosa: Pastoralis solicitudinis, sive de officio et potestate episcopi,
Bd. 3. Lyon 1649, pt. 3, alleg. CX, num. 25, S. 519.

1156 Konzil von Trient, 13. Sitzung (1551), de reform., Kap. 4 ,Qua ratione clerici ob gravia cri-
mina sacris exauctorandi: Cum vero tam gravia nonnunquam sint delicta ab ecclesiasticis com-
missa personis, ut ob eorum atrocitatem a sacris ordinibus deponendae, et curiae sint tradendae
saeculari, in quo secundum sacros canones certus episcoporum numerus requiritur, quos si
omnes adhibere difficile esset, debita juris executio differretur, si quando autem intervenire pos-
sent, eorum residentia intermitteretur, propterea statuit et decrevit: episcopo per se seu illius
vicario in spiritualibus generali contra clericum in sacris etiam presbyteratus ordinibus constitu-
tum, etiam ad illius condemnationem necnon verbalem depositionem, et per se ipsum etiam ad
actualem atque solemnem degradationem ab ipsis ordinibus et gradibus ecclesiasticis, in casibus,
in quibus aliorum episcoporum praesentia in numero a canonibus definito requiritur, etiam ab-
sque illis procedere liceat, adhibitis tamen et in hoc sibi assistentibus totidem abbatibus usum
mitrae et baculi ex privilegio apostolico habentibus, et in civitate aut dioecesi reperiri et com-
mode interesse possint; alioquin aliis personis in ecclesiastica dignitate constitutis, quae aetate
graves ac juris scientia commendabiles exsistant.“ Canons and Decrees of the Council of Trent
1941, S. 359. Vgl. Barbosa: Pastoralis solicitudinis, pt. 3, alleg. CX, num. 23, S. 519.

1157 Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Wiirzburger Geistliche.

1158 Barbosa: Pastoralis solicitudinis, pt. 3, alleg. CX, num. 8, S. 517.

1159 Eine umfangreiche Untersuchung klerikaler Mordfélle in Spanien bhietet Palacios, Corbaldn:
De la santidad al crimen: clérigos homicidas en Espafia (1535-1821).



8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung =—— 249

bei der Ermordung des Gouverneurs Jacinto Alonso Belarde von Sanlucar de Bar-
rameda im Jahr 1714 durch den Augustiner Alonso Diaz, oder bei den Morden des
Trinitariers Diego Martel in Jerez de la Frontera (Cadiz)."'®* Die Tétung der jungen
Maria Luisa Tasara durch den Karmeliten Pablo de San Benito im Jahr 1774, der
fiinfmal auf die 19-jahrige einstach, als sie die Kirche der Karmeliten betrat, war
allerdings von besonderer Schwere. Nach der Flucht gestellt, ,legitimierte“ Pablo
seine Tat durch den Hinweis, dass er von dem Madchen beleidigt worden war, da
sie ihm verwehrt hatte, sie zuhause zu besuchen. Die spanische Regierung setzte
die staatliche Anklage und Verurteilung des Karmeliten durch - ein Sieg des auf-
gekldrten Staates gegen die Immunitétsanspriiche der Kirche."®!

8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung

Fand die degradatio actualis 6ffentlich statt, adressierte der Bischof die anwe-
sende Gemeinde in der Landessprache und wies sie auf die Strafe des vormaligen
Klerikers hin. Auf Lateinisch eroffnete er, sich auf seine Autoritat berufend, den
Ritus im Namen des dreifaltigen Gottes und erklérte, dass der benannte Kleriker
eines Verbrechens uberfithrt und verurteilt worden war. Hier zeigte sich, wie
komplex das ,Modesystem“ (Roland Barthes)!'®? der kirchlichen Devestitur war:
Sie verband zwei Sprachen und ein komplexes Ritual, das die einzelnen mit dem
Klerikerstand gekoppelten symbolischen Rollen erklarte und diese dann dem De-
linquenten entzog."'®® Damit wurden die zuschauenden Personen an die Bedeu-

1160 Brian Connaughton: Reforma judicial en Espafia y Nueva Espafia entre los siglos xviii y xix:
bitdcora de agravios, arbitrios procesales y réplica eclesiéstica. In: Estudios de Historia Novohis-
pana 53 (2015), S. 30-51.

1161 Ebd. Detailliert zum Prozess von Fray Pablo, siehe Daza Palacios, Prieto Corbalan: De la
santidad al crimen: clérigos homicidas en Espafia (1535-1821). Sevilla, 2004; Daza Palacios,
Prieto Corbaldn: Proceso criminal contra Fray Pablo de San Benito en Sanlucar de Barrameda
(1774). Sevilla 1998. Zu einem &hnlichen Fall am Ende des Jahrhunderts siehe Francisco Ivan
Escamilla Gonzalez: Inmunidad eclesidstica y regalismo en Nueva Espafia a finales del siglo
XVIII: el proceso de fray Jacinto Miranda. In: Estudios de Historia Novohispana (1999), S. 47-68.
Zur katholischen Aufklarung in Spanien, siehe Lehner: The Catholic Enlightenment, S. 17-46;
Andrea J. Smidt: Luces por la fe: The Cause of Catholic Enlightenment in 18th-Century Spain. In:
A Companion to the Catholic Enlightenment in Europe. Hg. von Ulrich L. Lehner, Michael
O’Neill Printy. Leiden, Boston 2010.

1162 Roland Barthes: Die Sprache der Mode. Frankfurt am Main 1985.

1163 Elliott: Dressing and Undressing the Clergy. Zur Devestitur bei Hofe siehe Krass: Geschrie-
bene Kleider, S. 193-232. Zur Semiotik der Kleidung siehe etwa Ebd., S. 1-37. Fur die liturgische
Forschung siehe etwa Gerard Lukken: Die Bedeutung der Semiotik Greimas’ und der Pariser
Schule fiir die Liturgiewissenschaft. In: Gib mir ein Zeichen. Hg. von Wilfried Engemann, Rainer



250 — 8 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

tung dieser Rollen und ihre Erfiillung erinnert sowie von ihrer Ubertretung
abgeschreckt.'®*

Nur in seltenen Féllen wurde die Reaktion der Umstehenden aber dokumen-
tiert, wie etwa im Jahr 1559, als der vormals kénigliche Hofprediger Augustin de
Cazalla wegen Héresie verurteilt wurde. Pater Pedro de Mendoza berichtete: ,Am
néchsten Tag erschien dieser auf der Bithne mit einem Strick um den Hals und
einer Mitze auf dem Kopf, ein schrecklicher Anblick, der einem die Haare zu
Berge stehen liefd und das Gemiit erschiitterte: Dieser Mann, der sich so viele Ver-
dienste beim Konig erworben hatte, in einer so schindlichen Lage, dem schdnd-
lichsten und erniedrigendsten Tod ausgeliefert, den es auf der Welt gibt.<!'®°
Nach ein paar Tranen soll sich Cazalla entschlossen dem Urteil unterworfen
haben, sprach aber dem Priester, der ihm auf dem Weg zum Scheiterhaufen eine
Predigt halten wollte, zu: ,Bedenke, mein Bruder, dass du auf dem Weg zur Hélle
bist; glaube mir, ich weifs mehr als du, denn ich habe mehr studiert [plus d’étu-
des] als du [...]“'*®® Mendoza verwebt in seiner Darstellung das Narrativ eines
reuigen Priesters mit dem des widerspenstigen Ketzers. Allerdings entscharft er
das Ketzer-Narrativ, so dass am Ende der Héretiker Cazalla als méglicher Bufdpre-
diger erscheint, der mehr iiber die Holle weif$ als der ihm zugeteilte Priester.
Hier scheint sich die personliche Erschiitterung Mendozas, sein Hin-und Hergeris-
sensein zwischen Bewunderung und Abscheu besonders deutlich abzuzeichnen.

Das Formular des Pontificale erforderte, die Art des Verbrechens zu nennen.
Diese Tat, so der liturgische Text, habe nicht nur die gottliche Majestat beleidigt,
sondern auch die gesamte Stadt (universa civitas) in Unruhe versetzt (commota).
Daher sei der Kleriker nun unwiirdig, ein Amt in der Kirche zu bekleiden.'*’
,Durch die Autoritat Gottes des Allméchtigen, des Vaters, des Sohnes und des Heili-
gen Geistes, und unserer eigenen berauben wir diesen N.N. durch schriftliche
Strafanordnung hiermit jeden Amtes und kirchlicher Prdbende, entsetzen ihn
durch das Wort von diesen und verkiindigen wahrhaft und wirklich [realiter et ac-

Volp. Berlin, Boston 1992. Zur Bedeutung der priesterlichen Gewénder in der hebraischen Bibel
siehe das aufschlussreiche Kapitel in Michael D. Swartz: The Signifying Creator: Nontextual Sour-
ces of Meaning in Ancient Judaism. New York 2012, S. 33-54. Zur Rechtssemiotik einfithrend, Tho-
mas-M. Seibert: Semiotische Aspekte der Rechtswissenschaft: Rechtssemiotik. In: Semiotik —
Semiotics Part 3. Hg. von Roland Posner, Klaus Robering, Thomas A. Sebeok. Berlin, Boston 2003.
1164 Diese Abschreckung betonen Pontificale Romanum, 455; Andreas Piscara Castaldo, Praxis
Ceaeremoniarum [...] Editio prima in Germania. Sulzbach 1715, lib. 2, sect. 15, S. 352.

1165 Burkardt: Dégradations, destitutions, abdications, retraites-Fins de carriére au sein de I'In-
quisition romaine (fin xvie-début xviiie siécle), S. 417.

1166 Ebd.

1167 Eine kritische Edition der mittelalterlichen Degradationstexte bei Dykmans: Le Rite de la
dégradation, S. 320-329.



8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung = 251

tualiter], dass er nach kanonischer Tradition abgesetzt und degradiert ist.<"'®® An-
ders als bei den unteren Weihestufen wurde jedoch bei jeder der vier ausdeuten-
den Handlungen der Aberkennung der Priesterweihe die direkte Wir-Form in der
Deprivation verwandt (amovemus, tollimus, exspoliamus, amovemus) und durch
die Wiederholung des amovemus eingerahmt."**® Die Ministranten iibergaben dem
Priester zundchst Kelch mit Wein und Wasser, dann die Patene mit ungeweihter
Hostie, die der Bischof dann aus den Handen des Verurteilten zurticknahm [aufert]:
,Wir nehmen von Dir die Zelebration der Messe fiir die Lebenden und Toten, oder
vielmehr zeigen wir [ostendamus], dass Dir die Vollmacht [potestatem] genommen
ist, Gott das Opfer darzubringen.“*'"°

Wenn etwas den Priester auszeichnete, dann seine Vollmacht, die heilige
Messe zu zelebrieren. Seine Degradierung entzog ihm die Moglichkeit, sein Amt je
wieder legitim auszuiiben. Allerdings vertrat die katholische Lehre, dass bei der
Priesterweihe ein unausléschlicher character indelibilis eingepragt wurde."'”! Der
Degradierte blieb daher ontologisch gesehen weiterhin Priester, auch wenn ihm
wie in der Suspension die Austibung seines Amtes streng untersagt war. Daher
gingen die meisten Theologen der Zeit auch davon aus, dass selbst ein formell de-
gradierter Priester die Messe gliltig, aber unerlaubt, feiern kénne, stimmten aber
uberein, dass er nicht mehr in der Lage war, die Absolution im Beichtsakrament

1168 ,Idcirco nos auctoritate Dei omnipotentis, Patris, & Filii, & Spiritus sancti, & nostra, ipsum
omni huiusmodi officio & beenficio Ecclesiastico sententialiter perpetuo privamus in his scriptus,
ipsumque ab illis verbo deponimus, & pronuntiamus realiter & actualiter secundum traditionem
Canonum deponendum, & degradandum,“ siehe Pontificale Romanum, S. 457.

1169 Ebd.,, S. 458.

1170 Ebd,, S. 457.

1171 Konzil von Florenz, Bulle Exsultate Deo (Dekret f.d. Armenier), DH 1313: ,Inter haec sacra-
menta tria sunt: baptismus, confirmatio et ordo, quae characterem, id est, spirituale quoddam
signum a ceteris distinctivum, imprimunt in anima indelebile. Unde in eadem persona non rei-
terantur. Reliqua vero quattuor characterem non imprimunt, et reiterationem admittunt.“
Vgl. Konzil von Trient, 7. Sitzung (1547), Dekret tiber die Sakramente, DH 1609 can. 9. Konzil von
Trient, 23. Sitzung (1563) tiber das Sakrament der Priesterweihe, cap. 4, DH 1767: ,Quoniam vero
in sacramento ordinis, sicut et in baptismo et confirmatione, character imprimatur [can. 4], qui
nec deleri nec auferri potest: merito sancta Synodus damnat eorum sententiam, qui asserunt,
Novi Testamenti sacerdotes temporariam tantummodo potestatem habere, et semel rite ordina-
tos iterum laicos effici posse, si verbi Dei ministerium non exerceant [can. 1].“ Ebd: ,Da aber im
Sakrament der Weihe, wie auch in der Taufe und Firmung, eine Pragung eingepragt wird [Kan.
4], die weder zerstort noch entfernt werden kann, verurteilt das heilige Konzil zurecht die Auf-
fassung derer, die behaupten, die Priester des Neuen Testamentes beséfsen lediglich eine zeitlich
beschrankte Vollmacht und kénnten, einmal rechtméfig geweiht, wiederum zu Laien werden,
wenn sie den Dienst am Wort Gottes nicht versehen [Kan. 1].“ Vgl. Louis Habert: Theologia Dog-
matica et Moralis, Bd. 5. Augsburg 1771, S. 108.



252 — 3 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

zu spenden — aufSer in Todesgefahr — weil zu dieser notwendig die Jurisdiktion
gehorte, derer er ja verlustig gegangen war."”>

Der Aufklarungstheologe Benedikt Werkmeister nahm diesen Argumentations-
strang zum BuRsakrament, der vor allem bei Suarez entwickelt worden war,"” auf
und dehnte ihn auf die Eucharistie aus. Da die Austiibung der Lose- und Bindegewalt
in der Beichte ebenso wie die der Eucharistie an die Sendung gekniipft war, miisse,
so Werkmeister, der Delinquent durch die Degradierung auch die Sendung als sakra-
mentale Befihigung verlieren.""’* Daher sollte man das Formular aus dem Pontifi-
cale Romanum nicht als Verlust der Erlaubnis der Zelebration deuten, sondern als
reale Aberkennung der Féhigkeit, die der Priester in der Weihe erhalten hatte.""”
Da sich aber weithin die gegenteilige theologische Ansicht durchgesetzt habe, hdtte,
so Werkmeister, die katholische Kirche auch Angst, Priester freiwillig in den Laien-
stand zuriickkehren zu lassen."'”® Sie fiirchte, diese seien immer noch fihig zu zele-
brieren. Zudem habe diese Sichtweise es mdglich gemacht, dass ,sogar Verbrecher
[...] nach der Zeit wieder der Seelsorge, diesem so heiligen Berufe, zurtickgegeben“

1172 Enrique Lopez-Ddriga: Die Natur der Jurisdiktion im Bufdsakrament. In: Zeitschrift fiir ka-
tholische Theologie 82 (1960), S. 385-427; Benedikt Werkmeister: Ein Beitrag zur Beantwortung
der Frage: Ob und wie man unsittliche oder unzufriedene Geistliche wieder in den Laienstand
versetzen konne? In: Archiv f. das katholische Kirchen- und Schulwesen vorz. in den rheinischen
Bundesstaaten 1 (1810), S. 439458, hier S. 449.

1173 Lopez-Doriga: Die Natur der Jurisdiktion im Bufisakrament.

1174 Benedikt Werkmeister: Theologisches Gutachten iiber die Frage: Kann ein in den héhern
Weihungen stehender Geistlicher, z. B. ein Priester, seines geistlichen Standes entlassen, und wie-
der unter die Laien werden? Frankfurt am Main 1800, S. 38-45.

1175 ,[...] potestas [...] bedeutet hier das ndmliche wie bei der Weihe, da der Bischof dem Pries-
ter sagte: Accipe potestatem offere sacrificum Deo, missasque celebrare tam pro vivis quam pro
defunctis, siehe Werkmeister: Ein Beitrag zur Beantwortung der Frage, S. 450. ,[W]er nicht von
denjenigen geschickt ist, die Christus geschickt hat (Mt 28: 18-20), der kann seine Priestergewalt
nicht giltig ausiiben; den er wiirde sie, gegen ihren Zweck, nur zur Zerstérung, nicht zur Aufer-
bauung gebrauchen,“ sieche Werkmeister: Theologisches Gutachten, S. 46.

1176 Diese Dispenspraxis hat sich erst in der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts geéndert. Zur
Situation vor dem II Vatikanum siehe etwa Vinzenz Fuchs: Erpresster Zutritt zu den héheren Wei-
hen und Zélibatspflicht des Klerikers. In: Archiv fiir katholisches Kirchenrecht 119 (1939), S. 3-30;
Paul Picard: Zolibatsdiskussion im katholischen Deutschland der Aufklarungszeit. Diisseldorf 1975.
Zur heutigen Rechtslage siehe Rafael Rieger: Das Ausscheiden aus dem klerikalen Stand. In: Hand-
buch des katholischen Kirchenrechts. Hg. von Stephan Haering, Wilhelm Rees, Heribert Schmitz.
3. Aufl. Regensburg 2015; Rafael Rieger: De gravioribus delictis Congregationi pro Doctrina Fidei
reservatis — Anmerkungen aus der Praxis zu den schwerwiegenderen Straftaten bei der Feier der
Sakramente und gegen die Sitten, deren Behandlung der Glaubenskongregation vorbehalten ist. In:
Osterreichisches Archiv fiir Recht & Religion 59 (2012), S. 327-345; Michael O’Reilly: Recent Develop-
ments in the Laicization of Priests. In: Jurist 52 (1992), S. 684-696.



8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung =—— 253

wurden, weil sie ja unausloschlich dazu befahigt waren, die Sakramente zu spen-
den."”” Bemerkenswert ist, dass Werkmeister seine Ansicht durch eine Neuinterpre-
tation des character indelibilis untermauert. Aufgrund dieses Pragemals konnten die
Sakramente von Taufe, Firmung und Priesterweihe nicht wiederholt werden, wie
die Konzilien von Florenz und Trient definierten. Allerdings hatten es beide Kir-
chenversammlungen vernachldssigt, die Natur dieses Mals genauer zu bestimmen.
Daher konne keine der existierenden Schulmeinungen tiber den character indelibilis
Glaubensgehorsam fordern."”® In der Patristik sei dieser sicher in Bezug auf die reli-
giésen Amtshandlungen verstanden worden, was eine Verbindung von character
und Sendung nahelege.""”® Ein Katholik miisse daher lediglich glauben, wie es im
achtzehnten Jahrhundert der franzosische Theologe Louis Habert ausgedrtickt
hatte, dass es diesen Charakter gebe, dass er unausléschlich und unwiederholbar
sei.”™ Doch diese Minimaldefinition erlaubte es Werkmeister, die Degradierung
zwar nicht als Ausléschung des character indelibilis, aber als endgiiltigen Verlust
der priesterlichen Sendung zu verstehen, durch die der Verurteilte realiter unfahig
wurde, die dem Priester vorbehaltenen Sakramente zu spenden. Konsequenterweise
sah der Aufklérer in der degradatio einen theologischen Prazedenzfall auch fiir die
freiwillige Laisierung von Klerikern, die eine Ehe eingehen wollten.

Als néichstes wurden dem Kleriker mit einem Messer leicht (leviter)™®* Daumen
und Zeigefinger beider Hande geschabt: ,Wir nehmen Dir [tollimus] mit dieser

1177 Werkmeister: Ein Beitrag zur Beantwortung der Frage, S. 452. Der Aufsatz bezieht sich zu-
stimmend auf Matthias Rumpler: Uber die Laien-Communion in der &ltern Kirche [...]. Salzburg
1807. Siehe ebenso Werkmeister: Theologisches Gutachten, S. 38.

1178 Zu Schulmeinungen im frithneuzeitlichen Katholizismus siehe Lehner: The Inner Life,
S. 23; Ulrich L. Lehner: On the Road to Vatican II: German Catholic Enlightenment and Reform of
the Church. Minneapolis 2016, S. 79; 97-101; Ulrich L. Lehner: De Moderatione in Sacra Theologia.
Uber die Grenzen theologischer Rede bei Ludovico Muratori (1672-1750). In: Der dreifaltige Gott.
Christlicher Glaube im sdkularen Zeitalter. Hg. von George Augustin, Christian Schaller, Stawo-
mir Sledziewski. Freiburg 2017.

1179 Werkmeister: Theologisches Gutachten, S. 14, 27, 30.

1180 ,Credendum est solum caracterem existere & imprimi per tria Sacramenta,“ sieche Habert:
Theologia Dogmatica et Moralis, S. 109. Dass Habert dem Jansenismus nahestand, verschweigt
Werkmeister allerdings. Seine Theologia Dogmatica, die erstmals 1709 erschien (nicht wie bei
Lennon angegeben 1708) und zahlreiche Neuauflagen erlebte, wurde zwar heftig von Fénelon
kritisiert, aber nie auf den pépstlichen Index der verbotenen Biicher gesetzt. Allerdings wurden
sie in einigen franzosischen Didzesen verboten, siehe Thomas M. Lennon: Sacrifice and Self-
Interest in seventeenth-century France: Quietism, Jansenism, and Cartesianism. Leiden, Boston
2019, S. 251-256; John McManners: Church and Society in Eighteenth-Century France, Bd. 1. Ox-
ford 1999, S. 205.

1181 Da der Delinquent zu diesem Zeitpunkt noch Kleriker war, musste es der Bischof unbedingt
vermeiden, zufillig eine blutende Wunde zu verursachen. Aufierdem hétte eine solche Verlet-



254 — 8 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

Rasur [rasura] die Macht zu opfern, zu konsekrieren und zu benedizieren, die du
in der Salbung der Hande und des Daumens erhalten hast.“'*®* In der Priesterweihe
waren dem Weihekandidaten zundchst die gefalteten Hande mit Katechumenendl
gesalbt worden, beginnend vom rechten Daumen bis zum Zeigefinger der linken
Hand und vom Daumen der linken zum Zeigefinger der rechten, erst dann die Han-
dinnenflichen.®* Daumen und Zeigefinger wurden herausgehoben, weil sie mit
der konsekrierten Hostie als Leib Christi in direkte Bertihrung kamen, wahrend die
Handinnenflachen lediglich mit den guten Werken, die der Priester zu vollziehen
hatte, identifiziert wurden. Der Ritus der Degradierung war daher mafigeblich auf
die Riicknahme der eucharistischen Vollmacht zugespitzt. Erst im Anschluss wurde
dem Priester die Kasel abgenommen, indem der Bischof sie vom oberen Ende des
hinteren Teils her aufnahm (per posteriorem partem caputii): ,Wir nehmen Dir ver-
dientermafien das priesterliche Gewand, das die Liebe anzeigt, weil Du ihrer und
jeder Unschuld verlustig gegangen bist.“ Bei der Weihe hingegen, war ihm die
Kasel von vorne aufgelegt worden, so dass hier eine besonders augenmerkliche
Umkehrung zum Vorschein kommt."*®** Bei der Abnahme der Stola sprach der Bi-
schof: ,Du hast das Zeichen des Herrn durch diese Stola schrecklich missbraucht,
daher nehmen wir sie dir und erkldren Dich unféhig, je zum priesterlichen Amt
zurtckzukehren.“ Mit dieser Handlung war die Degradierung des Priesters abge-
schlossen, setzte sich aber in derjenigen der niederen Weihestufen fort.

Es folgte daher die privatio des Diakonats mit der Abnahme des Evangeliars,
des Ausziehens der Dalmatik und der Abnahme der Diakon-Stola in drei ausdeu-
tenden Handlungen. Erstere begann der Bischof durch Widerrufung (amovemus)
der Vollmacht (potestas), das Evangelium vorzulesen, durch die Abnahme des
Evangeliars. ,Aus dem Stand Levi“ wurde der Delinquent durch Abnahme der
Dalmatik ausgeschlossen.1185 Die Stola verlor er, weil er sie nicht ,rein“ (candida,
immaculata) vor Gottes Angesicht erhalten und so die Glaubigen von der Nachah-
mung Christi abgehalten hatte.'

zung innerhalb der Kirche unter Umstdnden eine Verunehrung (pollutio) des heiligen Ortes ver-
ursacht, die nur durch eine eigene liturgische Handlung wiederhergestellt werden konnte.
Vgl. Bordeaux, ,,Le sang du corps.©

1182 Pontificale Romanum, S. 458.

1183 Ebd., S. 49-50. Bei der Weihe des Bischofs wurde Chrisam verwendet.

1184 Ebd., S. 48; 458.

1185 Ebd,, S. 459.

1186 ,Stolam candidam, quam acceperas, immaculatam in conspectu Domini perferendam, quia
non sic cognito mysterio exemplum conversationus tuae fidelibus praebuisti, ut plebs dicata
Christi nomine posset exinde imitationem acquirere, iuste a te amovemus, omne Diaconatus offi-
cium tibi prohibentes,“ siehe ebd.



8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung =—— 255

Im Anschluss folgte die Aberkennung der Subdiakonswiirde durch die Riick-
gabe der Apostelbriefe, der Tunicella, des Manipels, des Schultertuchs (amictum)
und der Kadnnchen mit Wasser und Wein sowie der Lavabo-Garnitur in fiinf aus-
gedeuteten Handlungen. Zundchst nahm dem Verurteilten der Bischof durch Ab-
nahme der Apostelbriefe die Vollmacht, die Epistel vorzulesen. Es folgte die
Entkleidung von der Tunika, die Abgabe des Manipels, dann erst des Schulter-
tuchs. Letzteres bertihrte der Bischof aber nur und sprach: ,Weil Du Deine
Stimme nicht geziigelt hast [castigasti], nehmen wir das amictum von Dir.“'*®’ Im
Anschluss wurden dem Verurteilten die Gefafie flir Wein und Wasser sowie die
Lavabo-Garniturgenommen, womit dem Kleriker symbolisch die Gewalt genom-
men wurde, in das Heiligtum einzutreten und die heiligen Gewander zu berithren
(tangendi).'®® Erst jetzt nahmen die Ministranten dem Degradierten Zingulum,
Albe und Schultertuch ab.

Die nachsten Privationen umfassten die Niederen Weihen. Der zu degradie-
rende Akolyth hielt in der Hand ein leeres Weinkdnnchen (urceolum vacuum),
das ihm der Bischof abnahm: ,Unreiner, Wein und Wasser zur heiligen Eucharis-
tie darfst du nicht zutragen [ministres].“ In einem zweiten Akt wurde die Kerze,
die bisher ein Ministrant hielt, geloscht und dem Delinquenten in die Hand gege-
ben, von dem sie der Bischof wieder entgegen nahm mit den Worten: ,Lass ab
vom Tragen des sichtbare Lichts des Amtes, weil du es vernachldssigt hast, den
Sitten spirituell zu folgen [prebere] und gib daher auf das Amt des Akolythen.«!'®
Dem Exorzisten wurde nun das Exorzismus-Buch abgenommen, wodurch ihm
der Bischof die Vollmacht (potestas) entzog, den noch nicht Getauften die Hand
aufzulegen (manum super energumenos) und ihnen Ddmonen auszutreiben, und
verbannte (interdicto) ihn vom Amt des Exorzisten."’*° Dem Lektor wurde nun
ein Lektionar gegeben, das ihm der Bischof abnahm, indem er ihm untersagte in
der Kirche Gottes zu lesen, zu singen, oder die neuen Feldfriichte zu segnen,
,weil Du Dein Amt nicht treu und devot ausgefiillt hast [quia tuum officium non
implevisti fideliter & devote].“!'*! Dies spiegelte exakt die kurze Ermahnung bei
der Weihe wider, in der ein Lektor angewiesen wurde, ,treu und niitzlich das
Amt auszufiillen [fideliter & utiliter impleveritis officium vestrum].<"'%* Bei der De-

1187 Ebd.

1188 Ebd,, S. 460.

1189 ,Dimitte perferendi visibile lumen officium, quia prebere spirituale moribus neglexisti,
atque universum Acolythatus officium hic depone,“ siehe Ebd.

1190 Ebd. das Ordinationsformular hingegen nennt die Handauflegung ,super energumenos,
sive baptizatos sive catechumenos,“ (ebd., 18).

1191 Ebd.

1192 Ebd, S. 16.



256 —— 8 Die endgiiltige Entlassung aus dem Klerikerstand

gradierung vom Amt des Ostiariers, dem die Schliissel der Kirche anvertraut
waren, erwahnte das Pontificale: ,Weil du in den Schliisseln gefehlt hast, lass sie
zuruck! Und weil du die Tore Deines Herzens schlecht vor Ddmonen versperrt
hast, entfernen wir Dich vom Amt des Ostiariers. Bei der entsprechenden Weihe
war ihm hingegen aufgetragen worden, ,die Herzen der Glaubigen, durch Wort
und Vorhild dem Teufel zu versperren und Gott aufzuschliefen.<'*** Formeln der
Entfernung aus einem Amt (,amovemus“ beim Ostiarier, privamus beim Exorzis-
ten, auferimus und exuimus beim Subdiakon, amovemus potestantem wieder
beim Diakon, amovemus/tolimus/exspoliamus/amovemus beim Priester) wechsel-
ten sich mit direkten Verboten (non legas beim Lektor, depone non ministres beim
Akolythen, depone manipulum beim Subdiakon, prohibentes beim Diakon) ab.

Am Ende des Ritus stand die degradatio der Tonsur, bei der der Bischof wie zu
Beginn die Autoritdt Gottes anrief, den Bestraften auch der letzten geistlichen Klei-
dung, der Soutane, zu berauben (habitus clericalis) und ihn so allen religiosen Or-
nates zu ,ent-nacken“ (nudamus).*** Mit der Tonsurschere wurden die Haare
herausgerissen oder mit einem Messer die Tonsur unkenntlich gemacht: ,Wir wol-
len Dich undankbaren Sohn aus dem Stand des Herrn, zu dem Du gerufen warst,
ausschliefen und von der Krone deines Hauptes das Zeichen des koniglichen Pries-
tertums nehmen, wegen Deiner Schlechtigkeit.“!'*> Dem Ordinarius gestattete das
Pontificale allerdings, diesen Schritt auszulassen, vielleicht wegen der schlichten
Tatsache, dass ein zuvor wochen- oder monatelang im Kerker sitzender Kleriker
wegen seines Haarwuchses keine erkennbare Tonsur mehr aufwies. Im Fall der
Wiirzburger Degradierungen schnitt der Bischof lediglich symbolisch ein Biischel
Haare ab und iibergab den Verurteilten im Anschluss einem anwesenden Barbier,
der den gesamten Kopf zu scheren hatte, um jedes Zeichen der Tonsur unkenntlich
zu machen."*® Dass sich der Delinquent bei dieser Rasur auch Wunden am Kopf
zuzog, ist nur zu wahrscheinlich. Da aber der sakrale Kirchenraum unter allen Um-
stdnden von Blutfluss reingehalten werden musste, vollzog der Barbier diese Rasur
wohl aufSerhalb des Kirchenraumes, etwa in der Sakristei. Die zeitgendssische Dar-
stellung der Hinrichtung Pierlots im Jahr 1786 scheint jedenfalls auf die Kopfrasur
hinzuweisen. Wahrend der Priester zuvor mit Tonsur abgebildet war, trug er vor

1193 Ebd,, S. 14; 460. Ebd., 460: ,Quia in clavibus errasti, caves dimitte; & quia ostia cordis tui
male daemonibus obserasti, amovemus a te officium Ostiarii [...].«

1194 Zur ,Nacktheit“ als Kleidung vgl. Krass: Geschriebene Kleider, S. 39-50. Interessanterweise
fehlt im Pontificale die Degradierung des Psalmisten, die mittelalterliche Formulare noch ken-
nen, siehe Dykmans: Le Rite de la dégradation, S. 328.

1195 Diese Rasur ist belegt fiir Jacques Pierlot (1786), siehe Lehner: Monche und Nonnen im Klos-
terkerker, S. 96-97.

1196 Schwillus: Die Hexenprozesse gegen Wiirzburger Geistliche, S. 88.



8.3 Die Devestitur in der formellen Degradierung =—— 257

der Hinrichtung eine Miitze, wohl um einen geschundenen Kopf zu verbergen."'"’

Damit wurde Pierlot auch symbolisch als Laie inszeniert.

Zum Abschluss der Zeremonie wurde der vormalige Kleriker in ein profanes
Gewand gekleidet und offiziell dem weltlichen Richter ibergeben, den der Bi-
schof ,efficaciter et ex corde“ um eine milde Strafe und Verschonung seines Le-
bens anrief (moderetur sententiam). Nun erst nahmen die weltlichen Beamten
den Degradierten in Haft und gingen mit ihm hinaus. Der Ritus endete im schwei-
genden Weggehen des Bischofs und seiner Kleriker, bezeichnenderweise ohne
Amen %

1197 Abbildungen in Anonymus: La vie de Jacques Pierlot.
1198 Pontificale Romanum, S. 461.



9 Ausblick in die Gegenwart

Es ist dem Historiker kaum maglich, im Jahr 2023 tiiber von Klerikern vertibte se-
xuelle Gewalt, sexuellen Misshrauch von Minderjahrigen oder spirituellen Miss-
brauch im siebzehnten und achtzehnten Jahrhundert zu sprechen, ohne die
Missbrauchskrise der Gegenwart, in der sich nicht nur die Kirchen, sondern alle
Weltreligionen, aber auch Sportverbande etc. befinden, zu bedenken. Die Versu-
chung liegt nahe, von den Verbrechen der Vergangenheit eine direkte Linie zur
Gegenwart zu ziehen oder zu schablonenhafte Vereinfachungen zu propagieren,
die vorschnell systemische Griinde fiir Missbrauch in zeitlich wie sozial v6llig
verschiedenen Kontexten erkléren sollen.

Viel hat sich seit dem siebzehnten Jahrhundert verdndert. Wahrend damals
weder Staat noch Kirche die wenigsten Misshrauchten als Opfer anerkannten,
sondern sie zumeist als Komplizen ansahen, hat sich heute eine grundlegende
andere Sicht etabliert, der es nicht mehr um die Reputation einer Institution geht,
sondern um die konkreten Schicksale der Betroffenen, der Uberlebenden.

Anders als heute, galt in der Frithen Neuzeit der Grundsatz, nur bekannte und
notorische Téter offentlich zu bestrafen. Kleriker genossen schliefilich von den nie-
deren Weihen an das privilegium fori und waren damit im Prinzip fiir die staatliche
Justiz unantastbar. Daher zogen es Bischéfe und Orden fiir im ,,Geheimen“ began-
gene Verbrechen vor, die Tater entweder in ihren eigenen Gefangnissen zu bestra-
fen, sie zu ermahnen oder auszuweisen. Ihrer kirchlichen Gefangnisse ab dem Ende
des achtzehnten Jahrhunderts beraubt, setzte sich zwar weithin das Strafverfol-
gungsmonopol weltlicher Autoritiaten durch, aber dieses motivierte kirchliche
Stellen zur Verschleierung klerikaler Straftaten, um den Ruf ihrer Institution zu
schiitzen. SchliefSlich erachteten die Bischéfe auch den kriminellen Kleriker (Mi-
norist, Subdiakon, Diakon, Priester, Bischof) als Mitglied ihres Standes, der nur
im extremsten Fall der sdkularen Justiz auszuliefern war. Vor allem der ordi-
nierte Priester wurde aufgrund seines Pragemals als unbedingt zu schiitzende
Person verstanden, weil jegliche 6ffentliche Anerkennung seiner Schandtaten
dem Ruf der Kirche und damit ihrer Heiligkeit Schaden zufiigte."*°° Jeder war
Priester ,auf ewig“ und man nahm an, dass selbst ein verstofsener Kleriker sakri-

1199 Am 11. November 1746 wird etwa von den Konsultoren der Oberrheinischen Provinz be-
schlossen, herauszufinden ob ,die Mddchen Komplizen“ des entlassenen Fraters waren (puellae
complices), siehe APECES]: Sign. 40--2, 8, fol. 42.

1200 Zu dieser Problematik siehe Lehner: Monche und Nonnen im Klosterkerker; Ulrich
L. Lehner: Monastic Prisons and Torture Chambers: Crime and Punishment in Central European
Monasteries, 1600-1800. Eugene, OR 2013.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-009


https://doi.org/10.1515/9783111311142-009

9 Ausblick in die Gegenwart = 259

legische Eucharistiefeiern und Sakramentenspendungen vollziehen konne. Rang
man sich aber zur formellen Degradierung durch, fand diese oft 6ffentlich statt
und machte vor dem versammelten Kirchenvolk deutlich, dass der Delinquent
ein fir alle Mal aus dem Klerikerstand entlassen war. Durch schrittweises Deves-
tieren wurde die einstige Investitur als Geistlicher riickgéngig gemacht.

Wahrend Historiker fiir die iberische Halbinsel und ihre vormaligen Kolonien,
aber auch fiir Italien,”® detailliert und kompetent die Geschichte klerikaler Ver-
brechen und ihrer Ahndung aufgearbeitet haben, ist diese Forschungsperspektive
im deutschsprachigen Raum immer noch ein Stiefkind der Wissenschaft. Dies ist
umso bedauerlicher, weil solche Forschung hilfreiche Perspektiven fiir das Ver-
stdndnis von Kirche, Staat und Recht in der Neuzeit ebenso verspricht wie fiir die
Geschichte friihneuzeitlicher Individualitdt im Bannkreis von Reputation, Hierar-
chie, Geld und Sexualitét. Stellt man sich zudem vor Augen, wie viele Kleriker in
den letzten Jahrzehnten allein aufgrund von Kindesmissbrauch und Sollizitation
»in den Laienstand zurtckversetzt“ wurden — darunter sogar ein amerikanischer
Kardinal -, zeigt sich wie gravierend sich das Verstandnis der Degradierung in der
sékularen Welt verandert hat. Sobald der Angeklagte nicht mehr vor den Bischof
gebracht werden konnte, um tber sich den erniedrigenden Ritus ergehen zu las-
sen, war die degradatio actualis kaum mehr durchfiihrbar und hatte sich tiberlebt.
Dies scheint bereits die Einsicht der Bearbeiter des kirchlichen Gesetzbuches CIC
von 1917 gewesen zu sein, das den uralten Ritus nicht mehr erwéahnt.

Das Problem aber, wie man mit einem geweihten Delinquenten umgehen soll,
ist geblieben. Eine historische Aufarbeitung klerikaler Vergehen im Bereich der Se-
xualitat iiber einen langen Zeitraum hinweg kann helfen, die gewaltigen Verdnde-
rungen, denen der priesterliche Lebenswandel in verschiedenen Kulturen und
Kontexten ausgesetzt war, zu verstehen. Sicherlich bietet er auch den unverzicht-
baren historischen Hintergrund fiir die Missbrauchskrise des zwanzigsten Jahrhun-
derts, die viele Katholiken fassungslos das Vertrauen in ihre ,Hirten“ verlieren
liefs.

1201 Alessandro Stella: Le prétre et le sexe: les révélations des proces de 'Inquisition. Bruxelles
2009; Giovanni Romeo/Michele Mancino: Clero criminale: L’onore della Chiesa ei delitti degli
ecclesiastici nell'Italia della Controriforma. Neapel 2014.






Abkurzungen

AAtM Aartsbisschoppelijk Archief te Mechelen

ABA Archiv des Bistums Augsburg

ABF Archiv des Bistums Fulda

ABM Archiv des Bistums Mainz

ABP Archiv des Bistums Passau

AdEL Archives de I’Etat a Liége, Belgien

AITG Archiv des Johannes-Turmair-Gymnasiums, Straubing
alleg. allegatio

ANP Archives nationales de France, Paris

ARSI Archivum Historicum Societatis Jesu, Rom
APECES) Archiv der Zentraleuropaischen Provinz der Gesellschaft Jesu, Miinchen
AEM Archiv des Erzbistums Miinchen und Freising
ANdTT Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Lissabon
APO Archiwum Panstwowe w Opolu

APP Archiwum Panstwowe w Poznaniu

BayHStA Bayerisches Hauptstaatsarchiv Munchen

BCUF Bibliothéque cantonale et universitaire Fribourg
BJK Biblioteka Jagielloriska, Krakow

BNF Bibliothéque Nationale de France, Paris

BSB Bayerische Staatshibliothek Miinchen

CH-AAEB Archives de P'ancien Evéché de Bale

DOZA Deutschordenszentralarchiv Wien

DAW Didzesanarchiv Wien

disp. disputatio

ELTE Edtvos Lorand University Library, Budapest

fol. folio

GLAK Generallandesarchiv Karlsruhe

HASK Historisches Archiv der Stadt KoIn

HSTAD Hessisches Staatsarchiv Darmstadt

HSTAM Hauptstaatsarchiv Marburg

HUA Het Utrechts Archief

i.e. id est

JTMRL Jézus Tarsasaga Magyarorszagi Rendtartomanya Levéltaranak, Budapest/Archiv der

Ungarischen Provinz der Gesellschaft Jesu
LA NW/R Landesarchiv Nordrhein-Westfalen, Abt. Rheinland

LEDJF Delattre, Pierre: Les Etablissements des Jésuites en France depuis quatre siécles:
répertoire topo-bibliographique, Bd. 1-5. Enghien, Wetteren 1957.

NAP Nérodni Archiv, Prag

num. numerus

ONW Osterreichische Nationalbibliothek Wien

pt. partum

PFK Pannonhalmi Féapatsagi Konyvtar

PBC) Porrentruy, Bibliothéque cantonale jurassienne

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-010


https://doi.org/10.1515/9783111311142-010

262 —— Abkiirzungen

PIBA Audenaert, Willem; Morlion, Herman: Prosopographia Jesuitica Belgica Antiqua.
Biographical Dictionary of the Jesuits in the Low Countries 1542-1773, Bd. 1-3. Leuven-
Heverlee 2000ff.

prob. problema

r. recto

RL Rijksarchief Leuven

s.l. sine loco

STAA Staatsarchiv Augsburg

STAAP Staatsarchiv Appenzell

STAF Stadtarchiv Feldkirch

STALU Staatsarchiv Luzern

STAM Stadtarchiv Mainz

STAW Staatsarchiv Wiirzburg

STASOL Staatsarchiv Kanton Solothurn

STBSCH Stadtbibliothek Schaffhausen

STMI Stadtarchiv Mindelheim

STO Staatsarchiv Obwalden

SYCU-R Syracuse University, Leopold von Ranke Collection

UB W, HS Universitatsbibliothek Wiirzburg, Handschriftenabteilung

V. verso

ZBS Zentralbibliothek Solothurn



Handschriftliche Quellen und Datenbanken
in Archiven und Bibliotheken

AAtM: Aartsbisschoppelijk Archief te Mechelen

Acta Episcopalia Cameracensia, Leodiensia, Mechliniensia et Provincialia, C. reg. 44
Jesuits 17/5

Aartsbisshoppen, Nr. 25/9

ABA: Archiv des Bistums Augsburg
Matrikel Landsberg Maria Himmelfahrt, 1-T
Matrikel Landsberg Maria Himmelfahrt, 13-S

ABF: Archiv des Bistums Fulda
Taufbuch der Pfarrei Fritzlar 1630-1814
Register Taufen, Trauungen und Beerdigungen der Pfarrei Fritzlar, 1678-1785

ABM: Archiv des Bistums Mainz
Klerusdatenbank: https://reiresearch.eu

ABP: Archiv des Bistums Passau
Administrationsarchiv Altétting, 755 und 757

AdEL: Archives de I’Etat a Liége, Belgien
Archives de I'Officialité de Liege, Procés, Nr. 927, BE-A0523_702499_710584_FRE
Conseil privé de la principauté de Liége, Nr. 93, BE-A0523_701217_700064_FRE

AJTG: Archiv des Johannes-Turmair-Gymnasiums, Straubing
Diarium Collegii Straubingani, 1665-1676
Schiilerkatalog

ANP: Archives nationales de France, Paris
Cultes. Congrégations religieuses, Congrégations d’hommes, Jesuites, F/19/6288, Dossier 2.

ARSI: Archivum Historicum Societatis Jesu, Rom
Austr. 10

Austr. 11-II

Austr. 12-1

APECES): Archiv der Zentraleuropdischen Provinz der Gesellschaft Jesu, Miinchen
Sign. 40-1,5

Sign. 40-2,1

Sign. 40-2,7

Sign. 40-2, 8

Sign. 40-2, 9

Sign. 40-2, 10

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-011


https://reiresearch.eu
https://doi.org/10.1515/9783111311142-011

264 —— Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken

Sign. 40-2, 22
Sign. 40-2, 24
Sign. 40-3, 1
Sign. 40-3, 23
Sign. 40-3, 45
Sign. 40-3, 46
Sign. 40-3,72
Sign. 41-6
Sign. 41-10, 4
Sign. 41-14
Sign. 41-14, 5
Sign. 41-14, 2
Sign. 41-16, 5
Sign. 41-16, 8
Sign. 41-16, 9
Sign. 41-25
Sign. 42-5, 2
Sign. 43-90
Sign. 68-D - Datenbank
Sign. 251, Verz. 2323
Sign. 73 Ae 7 Ei

AEM: Archiv des Erzbistums Miinchen und Freising
AA001/1, FS138
AA001/1, FS132
AA001/1, R4
AA001/1, R126
AA001/1, R290
AA001/1, R2125
AA001/1, R2124
AA001/1, R2125
AA001/1, R2130
AA001/1, R2131
AA001/1, R2137
AA001/1, R3509
AA001/1, R3601
AA001/1, R3745
AA001/1, GR.PR.114
AA001/1, GR.PR.128
AA001/1, GR.PR.130
AA001/1, GR.PR.139
AA001/1, GR.PR.140
AA001/1, GR.PR.147
AA001/1, GR.PR 323
AA001/3, PfarrA2233
AA001/3, PfarrA5600
AA001/3, PfarrA5604



Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken =— 265

AA001/3, PfarrA5598
AA001/3, PfarrA9192
AB004/3, PfarrA4842
AB004/3, PfarrA4951
AB005/PfarrA7996
AB005, PfarrA8040
ABO0O5, PfarrA8080
CB044, M930
CB250/M8328
CB301, M9328
GA001, U1425
M9045

M9327

ANdTT: Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Lissabon
Armadrio Jesuitico e Cartério dos Jesuitas, liv. 4.
PT/TT/TSO-1L/028/12197

Inquisicao de Lisboa, proc. 104

Inquisicao de Lisboa, proc. 2664

Inquisicao de Lishoa, proc. 5007

Inquisicao de Lisboa, proc. 8064

Inquisicdo de Lisboa, proc. 6587

Inquisicdo de Lisboa, proc. 7118

Inquisicao de Lisboa, proc. 8226

Inquisicao de Lisboa, proc. 9488

Inquisicao de Lishoa, proc. 10426

Inquisicdo de Lisboa, proc. 13144

Inquisicdo de Coimbra, proc. 497

APO: Archiwum Panstwowe w Opolu
Jezuitéw w Nysie, 45/141/0/-/16

APP: Archiwum Panstwowe w Poznaniu
53/474/0/2.7.10/1.2251

BayHStA: Bayerisches Hauptstaatsarchiv Miinchen
Kurbayern AuBeres Archiv 529
Jesuiten 293

Jesuiten 295

Jesuiten 296

Jesuiten 297

Jesuiten 300

Jesuiten 301

Jesuiten 302

Jesuiten 303

Jesuiten 304

Jesuiten 305



266 —— Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken

Jesuiten 306
Jesuiten 309
Jesuiten 312
Jesuiten 313
Jesuiten 317
Jesuiten 324
Jesuiten 327
Jesuiten 332
Jesuiten 336
Jesuiten 337
Jesuiten 338
Jesuiten 339
Jesuiten 340
Jesuiten 341
Jesuiten 342
Jesuiten 343
Jesuiten 344
Jesuiten 345
Jesuiten 347
Jesuiten 348
Jesuiten 349
Jesuiten 350
Jesuiten 351
Jesuiten 352
Jesuiten 353
Jesuiten 354
Jesuiten 355
Jesuiten 356
Jesuiten 357
Jesuiten 358
Jesuiten 359
Jesuiten 360
Jesuiten 361
Jesuiten 362
Jesuiten 363
Jesuiten 364
Jesuiten 546

BCUF: Bibliothéque cantonale et universitaire Fribourg
Hs. L 256
Hs. L 259/2

BJK: Biblioteka Jagielloriska, Krakow
BJ Rkp. 5197



Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken =—— 267

BNF: Bibliothéque Nationale de France, Paris
Registre du noviciat des Jésuites a Paris. Latin 10988

BSB: Bayerische Staatsbibliothek Miinchen
Clm 1552, vol. 1-3
Clm 1351

CH-AAEB: Archives de P’ancien Evéché de Bale
Chartes, 0878-1803 (Série), Jugement de la justice criminelle de Porrentruy contre Jeannette Geste
pour ses paroles injurieuses prononcées conre le R.P. Bertin, 1600

DOZA: Deutschordenszentralarchiv Wien
Varia 2656
Varia 3102

DAW: Didzesanarchiv Wien
Passauer Protokolle [=PP]
PP 85

PP 121

PP 122

PP 255

ELTE: E6tvos Lorand University Library, Budapest
Kéziratok:

Coll. Pray Tom. 20 / 42, nu. 35

Coll. Kapr. ATom. 44 / 26

Ab 90

Ab 15

G118

G119

G120

GLAK: Generallandesarchiv Karlsruhe
Findbuch 229, Nr. 32005

HASK: Historisches Archiv der Stadt KéIn
Best. 125 Kriminalakten, A 34

Best. 223 Jesuiten, A 638

Best. 125 Kriminalakten, A 154

HSTAD: Hessisches Staatsarchiv Darmstadt
C 1D Nr. 40, Matrikel der Universitat Mainz



268 —— Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken

HSTAM: Hauptstaatsarchiv Marburg
Fonds 77 b No. 585
105 ¢, Nr. 1615

HUA: Het Utrechts Archief
216 Domkapittel te Utrecht, nu. 2623

Johannes-Gutenberg-Universitat, Mainz:
Verzeichnis der Professorinnen und Professoren der Universitat Mainz.
URL: http://gutenberg-biographics.ub.uni-mainz.de

JTMRL: Jézus Tarsasaga Magyarorszagi Rendtartomanya Levéltaranak, Budapest -Archiv der
Ungarischen Provinz der Gesellschaft Jesu
Nomina novitiorumI1a

LA NW/R: Nordrhein-Westfalen, Abt. Rheinland:
AA 0001, 3825

NAP: Narodni Archiv, Prag
NAP: RF 563 Kn170

ONW: Osterreichische Nationalbibliothek Wien
Cod. 11953
Cod. 11983
Cod. 11950
Cod. 12167

PFK: Pannonhalmi Féapatsagi Kényvtar, Abtei Pannonhalma
Jesuitica, 118.F 2

PBCJ: Porrentruy, Bibliothéque cantonale jurassienne
Ms. A2597

RL: Rijksarchief Leuven
Kerkelijk Archief van Brabant, Priorij van Groenendaal te Hoeilaart, BE-A0518.1818 Cartulaire van
Groenendael, 14589

STAA: Staatsarchiv Augsburg
Furststift Kempten, Archiv Akten 2275

STAAP: Staatsarchiv Appenzell
GII.B. 3085

STAF: Stadtarchiv Feldkirch
HA Nr. 69 (1595)


http://gutenberg-biographics.ub.uni-mainz

Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken =— 269

STALU: Staatsarchiv Luzern
KU 1530
KK 25

STASOL: Staatsarchiv Kanton Solothurn
Kollegiatstift St. Ursus in Solothurn, Nr. 146, Protokoll 1673-1683

STAM: Stadtarchiv Mainz:

Archiv der Oberrheinischen Jesuitenprovinz, 15/453

Namenskartei aus Kirchenbiichern, 17. und 18. Jahrhundert, Mikrofilme 934700 und 934701
Taufmatrikel St. Quintin, 1762

STAW: Staatsarchiv Wiirzburg
Aschaffenburger Archivreste [=AA] 212/XLIII Nr. 3

STBSCH: Stadtbibliothek Schaffhausen
Nachlass Mueller 242/93

STMI: Stadtarchiv Mindelheim
Historia Collegii Mindelheimensis, deutsche und lateinische Fassung

STO: Staatsarchiv Obwalden
A.03.8. VIII, prov. Nr. 107

SYCU-R: Syracuse University, Leopold von Ranke Collection
Ms. 102, Historia Societatis Jesu ad Rhenum Superiorem

UB W, HS: Universitatsbibliothek Wiirzburg, Handschriftenabteilung
M.ch.f.346

ZB S: Zentralbibliothek Solothurn
S 111/1 Historia Collegii Solothurn
Rara ZBS 1105

Rara ZBS S1320






Literaturverzeichnis

Adam, Thomas: ,Viel tausend gulden lageten am selbigen orth“ - Schatzgraberei und
Geisterbeschworung in Stiidwestdeutschland vom 16. bis 19. Jahrhundert. In: Historische
Anthropologie 9 (2001), S. 358-383.

Agricola, Ignaz: Historia provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris: Pars secunda: Ab anno 1591
ad 1600. Augsburg 1729.

Alberigo, Giuseppe: Carlo Borromeo e il suo modello di vescovo, in, San Carlo e il suo tempo. Rom
1986, S. 181-208.

Albizzi, Francesco: De inconstantia in jure admittenda vel non. Amsterdam 1683.

Album Marianum Majoris Congregationis Beatae Virginis Mariae Matris Propitiae ab Angelo
Salutatae Monachii. Miinchen 1740.

Allen, David F.: Anti-Jesuit Rioting by Knights of St John during the Malta Carnival of 1639. In:
Archivum Historicum Societatis Jesu 65 (1996), S. 3-30.

Annales de la Societe des soi-disans Jesuites. Ou recueil historique-chronologique de tous les actes,
Bd. 1. Paris 1764.

Anonymus: Conradinus Sueviae Dux. Tragoedia. Conradini deR letzten Schwabischen Hertzogs, Tod
[...]. Augsburg 1698.

Anonymus: Ironia vitae humanae [...] in Ioviano. Freiburg im Breisgau 1649.

Anonymus: Geschichte der Jesuiten. In: Kritisches Journal der neuesten theologischen Literatur 14
(1822), S. 191-212.

Anonymus: La vie de Jacques Pierlot, prétre & marguillier de la paroisse de Vervier [...] avec tous les
détails de son crime, de sa dégradation, & de son supplice. Liege 1786.

Anonymus: Rezension von B. Werkmeister, Sendschreiben an Herrn Ritt. H. von Lang uber eine
merkwiirdige Recension, in: Litteraturzeitung fiir katholische Religionslehrer 7 (1816),

S. 237-254; 257-266.

Anonymus: Rezension von K.H. von Lang, Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli S Amores. In:
Litteraturzeitung fiir katholische Religionslehrer 7 (1816), S. 61-64.

Anonymus: Severa parentis in filium Justitia, olim a Meroveo in Gallia, nunc in Theatro
exhibita Augusta Vindelicorum. Augsburg 1699.

Arbellot, Abbé: Le P. Etienne de Petiot. In: Bulletin de la Société archéologique et historique du
Limousin 19 (1869), S. 31-33.

Arnauld, Antoine: Der Jesuiten Christenthumb und Lebens-Wandel, Gibergesetzet und vorgestellet
aus einem [...] Frantzdischem Wercklein La Morale pratique des Jesuites. Freystadt [ps.] 1670.

Arnauld, Antoine: La Morale Pratique des Jesuites, Bd. 1. K6In 1669.

Arnold, Claus: Verketzerung von Spiritualitat oder Verfolgung von Missbrauch? Der ,Molinosismus*
respektive ,Quietismus“ in der Wahrnehmung des Heiligen Offiziums. In: ,Wahre“ und ,falsche“
Heiligkeit. Hg. von Hubert Wolf. Berlin 2017, S. 59-70.

Arrillaga, José Mariano Davila y: Continuacién de la Historia de la Compafiia de Jesus en Nueva
Espafia del P. Francisco Javier Alegre, Bd. 2. Puebla 1889.

Assis, Guilerme Marchiori de: O Processo Inquisitorial do Jesuita Gabriel Malagrida: aspectos
histéricos e juridicos. In: Didlogos sobre a Modernidade 1 (2018), S. 26-31.

Avancini, Nicolaus von: Pietas victrix sive Flavius Constantinus Magnus, de Maxentio tyranno victor:
acta Viennae ludis Caesareis augustissimo Romanor. imperatori, Hungariae Bohemiaeque regi
Leopoldo [...]. Wien 1659.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111311142-012


https://doi.org/10.1515/9783111311142-012

272 — literaturverzeichnis

Audenaert, Willem; Morlion, Herman: Prosopographia Iesuitica Belgica Antiqua. Biographical
Dictionary of the Jesuits in the Low Countries 1542-1773, 3 Bde. Leuven-Heverlee 2000 ff.

Azevedo, Juan de: Tribunal Theologicum & Juridicum, contra subdolos confessarios In Sacramento
Poenitentiae ad venerem solicitantes, securioribus [...]. Ulyssipone Occidentali 1726.

Backer, Augustin de: Bibliothéque de la Compagnie de Jésus, Bd. 4. Paris 1893.

Baegert, Jakob: Nachrichten von der Amerikanischen Halbinsel Californien mit einem zweyfachen
Anhang falscher Nachrichten. Mannheim 1773.

Banholzer, Max: Notizen zur Geschichte der Dreibeinskreuzkirche in Solothurn. In: Jurablatter:
Monatsschrift fiir Heimat- und Volkskunde 56 (1994), S. 21-24.

Barbosa, Agostinho: Pastoralis solicitudinis, sive de officio et potestate episcopi, Bd. 3. Lyon 1649.

Barbosa, Agostinho: Collectanea doctorum tam veterum quam recentiorum, in ius pontificium
universum, Bd. 3. Lyon 1647.

Barckhausen, H.: Une enquite sur P'instruction publique au XVIIe siecle. In: Annales de la Fac. des
Lettres Bordeaux 4 (1887), S. 271-297.

Barré, N.: Blarer de Wartensee et ses sujets de Porrentruy. L’idéal de pouvoir d’un prince-évéque de
Bale a la fin du XVIe siécle. In: La Suisse occidentale et PEmpire. Hg. von Jean-Daniel u. a.
Lausanne 2004, S. 241-265.

Barth, Medard: Die Seelsorgetatigkeit der Molsheimer Jesuiten von 1584 bis 1764, in: Archiv fir
elsassische Kirchengeschichte 6 (1931), S. 325-400.

Barthes, Roland: Die Sprache der Mode. Frankfurt am Main 1985.

Baumgarten, Paul Maria: Ordenszucht und Ordensstrafrecht: Beitrage zur Geschichte der
Gesellschaft Jesu besonders in Spanien. Traunstein 1932.

Bayle, Pierre: Historisches und Critisches Worterbuch: nach der neuesten Auflage von 1740 ins
Deutsche Ubersetzt [...] mit einer Vorrede [...] von Johann Christoph Gottsched, Bd. 1, Leipzig
1741.

Benabou, Erica-Marie: La prostitution et la police des meeurs au XVIIIe siecle. Paris 1987.

Bender, Helmut: Joseph Albrecht von Ittner. In: Badische Heimat 2 (1980), S. 285-294.

Benzing, Josef; Gerlich, Alois: Verzeichnis der Studierenden der alten Universitdt Mainz. Wiesbaden
1982.

Bisschop, Jan de: Chorus Musarum, id est, Elogia, poemata, epigrammata, echo, aenigmata, ludus
poeticus, ars hermetica [...]. Lyon 1700.

Blanchard, Shaun: The Synod of Pistoia and Vatican II: Jansenism and the Struggle for Catholic
Reform. New York, Oxford 2020.

Boileau, Jacques: Historia flagellantium. De recto et perverso flagrorum usu apud Christianos [...].
Paris 1700.

Boisson, Didier: Conversion et reconversion au XVlle siécle: les itinéraires confessionnels de Francois
Clouet et de Pierre Jarrige. In: Bulletin de la Société de I'Histoire du Protestantisme Francais 155
(2009), S. 447-467.

Bonacina, Martino: Tractatus de Censuris, et Poenis Ecclesiasticis, Bd. 3. Venedig 1629.

Bordeaux, Michéle: Le sang du corps du droit canon ou des acceptions de ’'adage ,Ecclesia abhorret
a sanguine.‘ In: Droit et société 28 (1994), S. 543-563.

Bordoni, Francesco: Variae resolutiones seu Consilia regularia, nedum regularibus personis, verum
etiam praelatis ecclesiasticis [...]. Venedig 1641.

Borner, Maria Teresa: Nuntius Fabio Chigi: (1639 Juni-1644 Marz). Paderborn u.a. 2019.

Bostoen, Karel: Broer Cornelis en zijn historie: een politieke satire. In: Literatuur 1 (1984), S. 254-261.

Boswell, John: Christianity, Social Tolerance, and Homosexuality: Gay People in Western Europe from
the Beginning of the Christian Era to the Fourteenth Century. Chicago 1980.



Literaturverzeichnis = 273

Boucher, Adolphe: Histoire dramatique et pittoresque des Jésuites [...] Illustrée de 30 magnifiques
dessins par T. Fragonard, Bd. 10. Paris 1846.

Bourdieu, Pierre: Die mannliche Herrschaft. Frankfurt am Main 2020.

Bourdieu, Pierre: Okonomisches Kapital, kulturelles Kapital, soziales Kapital. In: Handbuch Bildungs-
und Erziehungssoziologie. Hg. von Ullrich Bauer. Cham 2012, S. 229-242.

Bourdieu, Pierre: Social Space and Symbolic Power. In: Sociological Theory 7 (1989), S. 14-25.

Bourdieu, Pierre: The Forms of Capital. In: Pierre Bourdieu, The Sociology of Economic Life. London,
New York 2018, S. 78-92.

Bourdieu, Pierre: Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt am Main 2020.

Braga, Paulo Drumond: Mestres de Meninos em Portugal nos séculos XVI a XVIIL. Alguns contributos
com base em fontes inquisitoriais. In: Estudios Humanisticos. Historia 42 (2011), S. 197-208.

Brandes, Johann Christian: Meine Lebensgeschichte, Bd. 2. Berlin 1800.

Braun, Johann Balthasar: Jurisprudentia in genere ac specie: Nova & scientifica methodo publicata, in
gratiam eorum, qui amant solidam doctrinam iuris. Salzburg 1687.

Braun, Placidus Ignatius: Geschichte des Kollegiums der Jesuiten in Augsburg. Miinchen 1822.

Breit, Stefan: ,Leichtfertigkeit“ und landliche Gesellschaft. Voreheliche Sexualitat in der friihen
Neuzeit. Berlin 1991.

Brockey, Liam Matthew: Journey to the East. Cambridge 2009.

Broder, Michael: The Most Obscene Satires. A Queer/Camp Approach to Juvenal 2, 6 and 9. In:
Ancient Obscenities: Their Nature and Use in the Ancient Greek and Roman Worlds. Hg. von
Dorota Dutsch, Ann Suter. Ann Arbor 2015, S. 283-310.

Brown, Ignatius: An Unerrable Church Or None Being a Rejoynder to the Unerring, Unerrable Church
Against Dr. Andrew Sall’s Repley Entituled The Catholic Apostolic Church of England. s.l. 1678.

Bucelin, Gabriel: Germania Topo-Chrono-Stemmato-Graphica Sacra Et Profana: In qua Brevi
Compendio Multa distincte explicantur [...], Bd. 4. UIm 1678.

BueR-Spiegel in einem Schawspil vorgehalten. Freiburg im Breisgau 1652.

Bullivant, Stephen; Sadewo, Giovanni Radhitio Putra: Power, Preferment, and Patronage: An
Exploratory Study of Catholic Bishops and Social Networks. In: Religions 13 (2022), S. 851.

Burkardt, Albrecht: Atheismus als Altlast? Der Lebensbericht eines jungen Konvertiten vor der
romischen Inquisition im Jahr 1707. In: Verfolgter Unglaube. Atheismus und gesellschaftliche
Exklusion in historischer Perspektive. Hg. von Susan Richter. Frankfurt 2018, S. 109-144.

Burkardt, Albrecht: Dégradations, destitutions, abdications, retraites - Fins de carriére au sein de
PInquisition romaine (fin XVIe-début XVIIIe siecle). In: Crépuscules du pouvoir Destitutions et
abdications de ’Antiquité au xxe siécle. Hg. von Albrecht Burkardt. Paris 2022, S. 411-436.

Burrus, Ernest: Misiones nortefias mexicanas de la Compafiia de Jesus 1751-1757. México 1963.

Biisemeyer, Hartwig: Die Geister, die er rief: wie ein Kapuzinermonch die Obrigkeit narrte.
Schwabisch Gmiind 2022.

Buttigieg, Emanuel: Knights, Jesuits, carnival, and the Inquisition in Seventeenth-Century Malta. In:
The Historical Journal 55 (2012): S. 571-596.

Callewier, Hendrik: De papen van Brugge: De seculiere clerus in een middeleeuwse wereldstad.
Leuven 2014.

Campanile, Giovanni Girolamo: Diversorium iuris canonici universum clericorum ac regularium
statum. Neapel 1620.

Canons and Decrees of the Council of Trent. Hg. von H. J. Schroeder. St. Louis, London 1941.

Carrandi, Juan Pérez: En torno a la lex scantinia. In: Revista Chilena de Historia del Derecho 26
(2022), S. 813-834.

Castaldo, Andreas Piscara: Praxis Caeremoniarum [...] Editio prima in Germania. Sulzbach 1715.



274 — Lliteraturverzeichnis

Catalogus generalis, seu, Nomenclator biographicus personarum Provinciae Austriae Societatis Jesu,
1551-1773, Bd. 2. Rom 1988.

Catalogus personarum et officiorum Provinciae Austriae Societatis Jesu, 1715. Wien 1715.

Catalogus personarum et officiorum Provinciae Austriae Societatis Jesu, 1717. Wien 1717.

Catalogus personarum et officiorum Provinciae Austriae Societatis Jesu, 1719. Wien 1719.

Catalogus personarum et officiorum Provinciae Austriae Societatis Jesu, 1720. Wien 1720.

Catalogus Personarum et Officiorum Provinciae Germaniae Superioris Societatis Jesu ab Anno 1753 in
Annum 1754, Miinchen 1754.

Catalogus personarum et officiorum Provinciae Germaniae Superioris Societatis Jesu ab Anno 1760 in
Annum 1761, Miinchen 1761.

Catalogus Personarum et Officiorum Provinciae Societatis Jesu ad Rhenum Superiorem, Mainz 1770.

Catalogus personarum et officiorum Provinciae Societatis Jesu ad Rhenum Superiorem ab Anno 1747
in Annum 1748, Mainz 1748.

Cellesi, Jacobus: Vita P. Julii Mancinelli S.J. italice scripta, latine reddita a Simeone Mair. Innsbruck
1677.

Cheney, Christopher Robert: The Punishment of Felonous Clerks. In: The English Historical Review 51
(1936), S. 215-236.

Choudhury, Mita: The Wanton Jesuit and the Wayward Saint: A Tale of Sex, Religion, and Politics in
Eighteenth-Century France. University Park 2015.

Ciappara, Frans: Simulated Sanctity in Seventeenth- and Eighteenth-Century Malta. In: Studies in
Church History 47 (2011), S. 284-294.

Ciappara, Frans: Members of the Clergy before the Maltese Diocesan Court, 1750-1798. In. Church
History 89 (2020), 549-566.

Cocks, H. G.: Visions of Sodom: Religion, Homoerotic Desire, and the End of the World in England,
¢. 1550-1850. Chicago 2017.

Comerford, Kathleen: Jesuit Foundations and Medici Power, 1532-1621. Leiden, Boston 2016.

Connaughton, Brian: Reforma judicial en Espafia y Nueva Espafia entre los siglos XVIIIy XIX: bitacora
de agravios, arbitrios procesales y réplica eclesiastica. In: Estudios de Historia Novohispana 53
(2015), S. 30-51.

Coreth, Anna: Priesterliches Wirken im barocken Wien. P. Antonius Khabes 1687-1771. In: Archivum
Historicum Societatis Jesu 61 (1992), S. 71-89.

Corradi, Giovanni B.: Responsa ad cujuscunque pene generis casuum conscientiae quaesita
quadringenta, Bd. 1. Venedig 1598.

Davidson, James D.; Knudsen, Dean D.: A New Approach to Religious Commitment. In: Sociological
Focus 10 (1977), S. 151-173.

Daza Palacios, Salvador, Corbalan, Maria Regla Prieto: De la santidad al crimen: clérigos homicidas
en Espafia (1535-1821). Sevilla, 2004.

Daza Palacios, Salvador; Corbalan, Maria Regla Prieto: El juicio contra Fray Pablo de San Benito en
Sanlucar de Barrameda (1774), primer proceso de la Justicia Civil espafiola contra un eclesiastico
homicida. In: La administracién de justicia en la historia de Espafia: Actas de las III Jornadas de
Castilla-La Mancha sobre investigacion en archivos. 11-14 noviembre 1997. Guadalajara 1999,

S. 119-140.

Daza Palacios, Salvador; Corbalan, Maria Regla Prieto: Proceso criminal contra Fray Pablo de San
Benito en Sanltcar de Barrameda (1774). Sevilla 1998.

Daza Palacios, Salvador; Corbaldn, Maria Regla Prieto: Proceso criminal contra Fray Alonso Diaz, 1714.
Sevilla 2000.



Literaturverzeichnis = 275

Daza Palacios, Salvador; Corbalan, Maria Regla Prieto: Lucifer con hébito y sotana: clérigos homicidas
en Espafia y América (1556-1834). Sevilla 2013.

Daza Palacios, Salvador; Corbalan, Maria Regla Prieto: Sangre en la sotana: clérigos homicidas en la
Espafia moderna y contemporanea. Sevilla, 2020.

De Brouwer, Jozef: De kerkelijke rechtspraak en haar evolutie in de bisdommen Antwerpen, Gent en
Mechelen tussen 1570 en 1795. Tielt 1971.

Decavele, Johan: Het waarheidsgehalte in de preken van Broeder Cornelis van Oord recht in Brugge
(1566-1574). In: Handelingen van het Genootschap voor Geschiedenis 148 (2011), S. 3-44.

Deflers, Isabelle: Le droit pénal des ecclésiastiques du 16e au 18e siecle dans le Saint Empire Romain
Germanique. In: Justice pénale et proces des ecclésiastiques en Europe, XVIe-XVIIIe siecles. Hg.
von Bernard Durand Lille 2005, S. 63-81.

Delattre, Pierre: Les Etablissements des Jésuites en France depuis quatre siécles: répertoire topo-
bibliographique, Bd. 1-5. Enghien, Wetteren 1957.

Deregnaucourt, Gilles: Les déviances ecclésiastiques dans les anciens dioceses des Pays-Bas
méridionaux aux XVIe, XVIIe et XVIIIe siécle: répression, ecclésiologie et pastorale. In: Le Clergé
délinquant, XIIle-XVIIIe siecle. Hg. von Benoit Garnot. Dijon 1995, S. 65-95.

Deschner, Karlheinz: Kriminalgeschichte des Christentums, 10 Bde. Reinbek bei Hamburg 1986.

Desmaziéres, Agnés: Le crime de sollicitation réinventé. Le Saint-Office face aux crimes sexuels des
clercs (1916-1939). In: Archives de sciences sociales des religions 193 (2021): S. 177-198.

Dewitte, Alfons: De Historie (1569-1578) van broeder Cornelis Adriaenszoon van Dordrecht: auteur
en drukker. In: Handelingen van het Genootschap voor Geschiedenis 140 (2003), S. 111-127.
Diana, Antoninus: Summa Diana, in qua opera omnia auctoris undecim partibus comprehensa. Kéln

1656.

Diaz, Juan Bernard de: Practica criminalis canonica. Lyon 1554.

Dillinger, Johannes: Magical Treasure Hunting in Europe and North America: A History. Cham 2011.

Dimler, G. Richard: The Imago Primi Saeculi: Jesuit Emblems and the Secular Tradition. In: Thought
56 (1981), S. 433-448.

Dinges, Martin: Stadtarmut in Bordeaux 1525-1675: Alltag, Politik, Mentalitdten. Bonn 1988.

D6ci, Viliam Stefan: Wer darf einen kriminellen Dominikaner richten? Eine Studie zur Kontroverse um
das privilegium fori in Bezug auf das crimen laesae majestatis. In: Mitteilungen des Instituts fiir
Osterreichische Geschichtsforschung 129 (2021), S. 308-329.

Déllinger, Ignaz von; Reusch, Fanz Heinrich: Geschichte der Moralstreitigkeiten in der Romisch-
Katholischen Kirche, 2 Bde., Nordlingen 1889.

Dorn-Haag, Verena J.: Hexerei und Magie im Strafrecht: historische und dogmatische Aspekte.
Tibingen 2016.

Dressendorfer, Peter: Islam unter der Inquisition: die Morisco-Prozesse in Toledo 1575-1610.
Wiesbaden 1971.

Duhamelle, Christophe: Die Grenze im Dorf. Katholische Identitat im Zeitalter der Aufklarung. Baden-
Baden 2018.

Duhr, Bernhard: Die Jesuiten am Hofe Miinchen in der zweiten Hélfte des 17. Jahrhunderts, in:
Historisches Jahrbuch 39 (1918), S. 73-114.

Duhr, Bernhard: Die Teufelsaustreibung in Altétting, in: Beitrdge zur Geschichte der Renaissance und
Reformation. Festschrift Joseph Schlecht. Miinchen, Freising 1917. S. 63-76.

Duhr, Bernhard: Geschichte der Jesuiten in den Landern deutscher Zunge, Bd. 2/1. Freiburg 1913.

Duhr, Bernhard: Geschichte der Jesuiten in den Landern Deutscher Zunge, Bd. 2/2. Freiburg 1913.

Duhr, Bernhard: Geschichte der Jesuiten in den Landern deutscher Zunge, Bd. 3. Miinchen-
Regensburg 1921.



276 =— Literaturverzeichnis

Duhr, Bernhard: Geschichte der Jesuiten in den Landern Deutscher Zunge, Bd. 4/2. Freiburg im
Breisgau 1928.

Duhr, Bernhard: Zur Geschichte des Jesuitenordens I. In: Historisches Jahrbuch 25 (1904), S. 129-167.

Diilmen, Richard van: Die Entdeckung des Individuums, 1500-1800. Frankfurt 1997.

Dilmen, Richard van: Kultur und Alltag in der friihen Neuzeit: Das Haus und seine Menschen,
16.-18. Jahrhundert, Bd. 1. Miinchen 1995.

Dilmen, Richard van: Kultur und Alltag in der friihen Neuzeit: Dorf und Stadt, 16.-18. Jahrhundert,
Bd. 2. Miinchen 1992.

Dilmen, Richard van: Kultur und Alltag in der frihen Neuzeit: Religion, Magie, Aufklarung,
16.-18. Jahrhundert, Bd. 3. Miinchen 1994.

Dumortier, Cindy-Sarah: Du prétre concubinaire au curé volage (XVIle-XVIIIe siécle, diocése de
Cambrai). In: Revue du Nord 399 (2013), S. 57-69.

Dumortier, Cindy-Sarah: Le célibat ecclésiastique offensé au sein du clergé paroissial de la France
septentrionale (XVIé début XIXé siecle), Dissertation. Université Charles de Gaulle-Lille III 2015.

Dumoulin, Jean Pierre; Lambert, Véronique: De passie van de kapelaan: het losbandige leven van een
priester-dief. Leuven 2003.

Dykmans, Marc: Le Rite de la dégradation des clercs: d’aprés quelques anciens manuscrits. In:
Gregorianum 63 (1982), S. 301-331.

Elliott, Dyan: Dressing and Undressing the Clergy: Rites of Ordination and Degradation. In: Medieval
Fabrications. Hg. von E. Jane Burns. New York 2004, S. 55-69.

Elliott, Dyan: The Corrupter of Boys: Sodomy, Scandal, and the Medieval Clergy. Philadelphia 2020.

Eppinger, Alexandra: Hercules cinaedus?: The effeminate hero in Christian polemic. In:
TransAntiquity. Cross-Dressing and Transgender Dynamics in the Ancient World. Hg. von
Domitilla Campanile, Filippo Carla-Uhink, Margherita Facella. London, New York 2017,

S. 202-214.

Erickson, William D.; Walbek, NH; Seely, RK: Behavior patterns of child molesters. In: Archives of
Sexual Behavior 17 (1988), S. 77-86.

Eschenbach, Andreas Christian: Oratio de imminente barbarie litterarum declinanda [1695]. In:
Dissertationes Academicae. Hg. von Andreas Christian Eschenbach. Nurnberg 1705, S. 597-632.

Escobar y Mendoza, Antonio: Universe theologiae moralis, receptiores absque lite sententize nec non
problematica disquisitiones, Bd. 2. Lyon 1655.

Espen, Zeger Bernard van: Ius Ecclesiasticum Universum: Antiquae Et Recentiori Disciplinae
Praesertim Belgii, Galliae, Germaniae, Et Vicinarum Provinciarum Accomodatum, E sacris
Scripturis [...], Bd. 2. Mainz 1791.

Espen, Zeger Bernard van: Ius Ecclesiasticum universum: hodiernae disciplinae, praesertim Belgii,
Galliae, Germaniae, et vicinarum provinciarum accomodatum : cum supplemento, Bd. 1. KéIn
1729.

Europdisches genealogisches Handbuch [...]. Leipzig 1800.

Faber, Karl-Georg: Andreas van Recum, 1765-1828: Ein rheinischer Kosmopolit, Bonn 1969.

Falkner, Silke R.: ,Having It off with Fish, Camels, and Lads: Sodomitic Pleasures in German-
Language Turcica. In: Journal of the History of Sexuality 13 (2004), S. 401-427.

Farinacci, Prosper: Praxis et theoricae criminalis. Partis Primae Tomus Primus, Bd. 1. Lyon 1606.

Farinacci, Prosper: Opera Criminalia: De Inquisitione. Nirnberg *1613.

Farinacci, Prosper: Tractatus de haeresi. Rom 1616.

Fast, Patricius: Schreiben eines schwabischen Pfarrers an den 6sterreichischen Pfarrer. Buchau 1783.



Literaturverzeichnis == 277

Federico, Maria A.: I visitatori vescovili nella diocesi di Trento dalla fine del Cinquecento alla seconda
meta del Settecento. In: Fonti ecclesiastiche per la storia sociale e religiosa d’Europa. Hg. von
Cecilia Nubola, Angelo Turchini. Bologna 1999, S. 231-266.

Fejér, Josephus, Defuncti Secundi Saeculi Societatis Jesu, 5 Bd3. 1, Rom 1985-1990.

Ferchl, Georg: Bayerische Behdrden und Beamte, 1550-1804, Bd. 1, Miinchen 1908-1910.

Ferlan, Claudio; Plesnicar, Mario (Hg.): Historia Collegii Goritiensis Gli Annali del collegio dei gesuiti
di Gorizia (1615-1772). Trento 2020.

Ferrazzi, Cecilia: Autobiography of an Aspiring Saint. Hg. von Anne Jacobson Schutte. Chicago 2007.

Fetzer, Carl August: Der Flagellantismus und die Jesuitenbeichte. Historisch-psychologische
Geschichte der Geielungs-Institute, Kloster-Zuichtigungen und Beichstuhl-Verirrungen aller
Zeiten. Leipzig, Stuttgart 1834.

Fiala, Friedrich: Geschichtliches Gber die Schule von Solothurn. Solothurn 1875.

Fillafer, Franz L.; Wallnig, Thomas (Hg.): Josephinismus zwischen den Regimen: Eduard Winter, Fritz
Valjavec und die zentraleuropdischen Historiographien im 20. Jahrhundert. Wien 2016
(Schriftenreihe der Osterreichischen Gesellschaft zur Erforschung des 18. Jahrhunderts).

Fillafer, Franz L.: Aufklarung habsburgisch: Staatsbildung, Wissenskultur und Geschichtspolitik in
Zentraleuropa, 1750-1850.Wien 2021.

Finke, Roger; Stark, Rodney: The Dynamics of Religious Rconomies. In: Handbook of the Sociology of
Religion. Hg. von Michelle Dillon. Cambridge 2003, S. 96-109.

Fischer, Karl A. F.: Die Kaschauer und Tyrnauer Jesuiten-Universitaten im 17. und 18. Jahrhundert. In:
Ungarn-Jahrbuch 15 (1987), S. 117-185.

Flotto, Adam: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris [...] Ab Anno 1601 ad 1610,
Bd. 3. Augsburg 1734.

Follerio, Pietro: Canonica Criminalis Praxis. Venedig 1570.

Fontaine, Laurence: The Moral Economy. Poverty, Credit, and Trust in Early Modern Europe.
Cambridge 2014.

Franco, José Eduardo, Vogel, Christine: As Monita Secreta - Histéria de um Best-seller Antijesuitico.
In: PerCursos 4 (2003), S. 93-133.

French, Nicholas: The Doleful Fall of Andrew Sall, a Jesuit of the Fourth Vow. London 1749.

Frey, Manuel: Der reinliche Biirger: Entstehung und Verbreitung biirgerlicher Tugenden in
Deutschland, 1760-1860. Gottingen 1997.

Friedmann, Ernst: Die Jesuiten und ihr Benehmen gegen geistliche und weltliche Regenten [...].
Grimma 1825.

Friedrich, Markus: Der lange Arm Roms? Globale Verwaltung und Kommunikation im Jesuitenorden
1540-1773. Frankfurt 2011.

Friedrich, Markus: Die Jesuiten: Aufstieg, Niedergang, Neubeginn. Minchen 2018.

Friedrich, Markus: Government and Information-Management in Early Modern Europe. The Case of
the Society of Jesus (1540-1773). In: Journal of Early Modern History 12 (2008), S. 539-563.

Friedrich, Markus: The Jesuits: A History. New Haven 2022.

Frélichsburg, Johann Christoph Frélich von: Commentarius in Kayser Carl deB Fiinfften, und deR
H. Rom. Reichs Peinliche Hals-Gerichts-Ordnung [...]. Frankurt, Leipzig 1714.

Fuchs, Vinzenz: Erprel3ter Zutritt zu den héheren Weihen und Zélibatspflicht des Klerikers. In: Archiv
fir katholisches Kirchenrecht 119 (1939), S. 3-30.

Garnot, Benoit; Deregnaucourt, Gilles (Hg.): Le clergé délinquant (XIIIe-XVIIIe siecle). Dijon 1995.

Garza Carvajal, Federico: Butterflies will Burn: Prosecuting Sodomites in Early Modern Spain and
Mexico. Austin 2003.

Gay, Jean-Pascal: Morales en conflit: Théologie et polémique au Grand Siécle (1640-1700). Paris 2011.



278 =— Literaturverzeichnis

Gemminger, Ludwig: Das alte Ingolstadt. Regensburg 1864.

Génestal, Robert: Le privilegium fori en France du décret de Gratien a la fin du XIVe siecle. Paris 1921.

Geny, Joseph: Die Jahrbucher der Jesuiten zu Schlettstadt und Rufach, 1615-1765: Historia Collegii
Selestadiensis et Residentiae Rubeacensis, 1631-1765. Strassbourg 1896.

Giddens, Anthony: Modernity and Self-Identity. Cambridge 1991.

Giussano, Giovanni Pietro. Vita Di S. Carlo Borromeo, Mailand 1610.

Glisenkamp, Uwe: Das Schicksal der Jesuiten aus der oberdeutschen und den beiden rheinischen
Ordensprovinzen nach ihrer Vertreibung aus den Missionsgebieten des portugiesischen und
spanischen Patronats (1755-1809). Miinster 2008.

Gomes, Veronica De Jesus: As distintas faces da menoridade na Mesa Inquisitorial - uma analise dos
testemunhos de meninos sodomizados por padres (Lisboa, 1638). In: Revista de Histéria da UEG
11(2022), S. 1-25.

Gomes, Veronica De Jesus: Atos Nefandos: Eclesiasti cos homossexuais na teia da Inquisi¢do. Curitiba
2015.

Gomes, Veronica De Jesus: Prazeres ilicitos: a prostituicdo homossexual protagonizada por padres na
Lisboa Seiscentista. In: Anais da Jornada de Estudos Historicos Professor Manoel Salgado 5
(2019), S. 981-996.

Gomes, Veronica De Jesus: Vicio dos clérigos: a sodomia nas malhas do Tribunal do Santo Oficio de
Lisboa. Dissertation Universidade Federal Fluminense. Niter6i 2010.

Gonzélez, Francisco Ivan Escamilla: Inmunidad eclesiéstica y regalismo en Nueva Espafia a finales del
siglo XVIII: el proceso de fray Jacinto Miranda. In: Estudios de Historia Novohispana (1999),

S. 47-68.

Gorce, Mathieu de la: La pseudo-conversion du pére Henri. Fiction satirique et mise en scéne du
discours de vérité. In: Albineana, Cahiers d’Aubigné 23 (2011), S. 285-315.

Gottheil, Richard James Horatio: Fray Joseph Diaz Pimienta, Alias Abraham Diaz Pimienta, and the
Auto-De-Fe Held at Seville on July 25 1720. New York 1901.

Gouveia, Jaime Ricardo: Vigilancia e disciplinamento da luxuria clerical no espago luso-americano,
1640-1750. In: Anélise Social 49 (2014), S. 820-860.

Grendler, Paul F.: Jesuit Schools and Universities in Europe, 1548-1773. Leiden, Boston 2018 (Brill’s
Research Perspectives in Jesuit Studies).

Griesinger, Theodor: The Jesuits: A Complete History of Their Open and Secret Proceedings from the
Foundation of the Order to the Present Time. London 1903.

Griselle, Eugene: Profils de Jésuites du XVIle siécle [...]. Lille 1911.

Grober, Konrad: Geschichte des Jesuitenkollegs und -gymnasiums in Konstanz. Konstanz 1904.

Glntherode, Karl von: Korrespondenz der Heiligen aus dem Mittelalter, Bd. 2. Leipzig 1787.

Haberlein, Mark: Die Fugger: Geschichte einer Augsburger Familie (1367-1650). Stuttgart 2006.

Habert, Louis: Theologia Dogmatica et Moralis. Bd. 5. Augsburg 1771.

Hadry, Sarah: Neu-Ulm: Der Altlandkreis - Historischer Atlas von Bayern. Munchen 2011.

Hamberger, Georg Christoph: Das Gelehrte Teutschland oder Lexicon der jeztlebenden Teutschen
Schriftsteller: Erster Nachtrag, Bd. 2. Lemgo 1774.

Hausberger, Bernd: Jesuiten aus Mitteleuropa im kolonialen Mexiko: eine Bio-Bibliographie. Wien
1995.

Hehenberger, Susanne: Unkeusch wider die Natur: Sodomieprozesse im friihneuzeitlichen
Osterreich. Wien 2006.

Heller, Julius; Sticker, Georg: Die Haut- und Geschlechtskrankheiten im Staats-, Straf-, Zivil- und
Sozialrecht - Entwurf einer Geschichte der ansteckenden Geschlechtskrankheiten. Berlin 1931.

Helmert, Theodor: Der grol3e Kaland am Dom zu Miinster im 14. bis 16. Jahrhundert. Minster 1979.



Literaturverzeichnis = 279

Hengst, Karl; Schmitt, Michael (Hg.): Lob der briderlichen Eintracht. Die Kalandsbruderschaften in
Westfalen. Festschrift aus Anlass des 650jahrigen Bestehens der Kalandsbruderschaft in
Neuenheerse. Paderborn 2000.

Herzog, Theo: Landshuter Hauserchronik. Neustadt 1957.

Hidalgo, Myra L.: Sexual Abuse and the Culture of Catholicism. New York, London 2012.

Hessen-Casselischer Staats- und Adre3-Calender [...]. 1780. Kassel 1780.

Hockerts, Hans Guinter: Sittlichkeitsprozesse gegen katholische Ordensleute und Priester in der NS-
Zeit: Eine Relekture nach 50 Jahren. In: Katholische Dunkelraume. Hg. von Birgit Aschmann.
Leiden, Boston 2021, S. 170-184.

Holzherr, Carl: Geschichte der Reichsfreiherren von Ehingen bei Rottenburg a.N.: ein Beitrag zur
Geschichte Schwabens und seines Adels. Stuttgart 1884.

Hopfenmuiller, Annelie: Der Geistliche Rat unter den Kurfiirsten Ferdinand Maria und Max Emanuel
von Bayern (1651-1726). Miinchen 1985.

Hormayr, Joseph von: P. Jakob Marell noch im Jahre 1725 Jesuit. In: Taschenbuch fiir die
vaterlandische Geschichte 5 (1834), S. 219-221.

Hossche, Sidronius de: Imago primi saeculi Societatis Jesu a provincia Flandro-Belgica ejusdem
societatis repraesentata. Antwerpen 1640.

Huonder, Anton: Deutsche Jesuitenmissiondre des 17. und 18. Jahrhunderts: Ein Beitrag zur
Missionsgeschichte und zur deutschen Biographie. Freiburg 1899.

Hurteau, Pierre: Catholic Moral Discourse on Male Sodomy and Masturbation in the Seventeenth and
Eighteenth Centuries. I: Journal of the History of Sexuality 4 (1993), S. 1-26.

Hising, Augustin: Furstbischof Christoph Bernard von Galen, ein katholischer Reformator des
17. Jahrhunderts: Unter Benutzung bisher ungedruckter archivalischer Dokumente. Paderborn
1887.

Hutchison, Gregory S., The Sodomitic Moor: Queerness in the Narrative of Reconquista. In: Queering
the Middle Ages. Hg. von Burger Glenn, Steven F. Kruger. St. Paul 22001, S. 99-122.

Ignace, Henri de Saint: A further discovery of the mystery of Jesuitisme. In a collection of severall
pieces, representing the humours, designs and practises of those who call themselves the
Society of Jesus. London 1658.

Ignace, Henri de Saint: A Tuba magna [...] de necessitate [...] reformandi Societatem Jesu.
Strassbourg 1713.

Imhof, Jacob Wilhelm: Notitia S. Rom. Germanii Imperii Procerum [...] historico-heraldico-
genealogica [...] in supplementum operis genealogici Rittershusiani adornatu [...]. Stuttgart
*1699.

Isidori, Sonia: I dimessi dalla Compagnia di Gesu nel Vicereame del Peru. In: Ricerche di Storia
Sociale e Religiosa 47 (2018): S. 7-22.

Israel, Jonathan: The Radical Enlightenment. Philosophy and the Making of Modernity, 1650-1750,
New York 2001.

Ittner, Joseph Albrecht von: Maximilianus Gill, Soc. Jesuitarum. In: Sophrozinon 10 (1828), S. 104-118.

Jaeck, Heinrich Joachim: Pantheon der Litteraten und Kiinstler Bambergs. Bamberg 1812.

Jaffary, Nora E.: False Mystics: Deviant Orthodoxy in Colonial Mexico. Lincoln, London 2004.

Jarrige, Pierre: Jesuita in ferali pegmata ob nefanda crimina in provincia Guienna perpetrata, e
Gallico latinitate donatus cum judicio generali de hoc ordine. Lugdunum Batavorum 1665.

Jarrige, Pierre: Les Jesuites mis sur I'echafaut. Leiden 1649.

Jarrige, Pierre: Nachricht von den vielen Lastern, welche die Jesuiten in der Provinz Quienne
begangen haben. s.I. 1761.

Jocher, Christian Gottlieb: Allgemeines Gelehrten-Lexicon [...], Bd. 1. Leipzig 1750.



280 — Literaturverzeichnis

Johnson, Trevor: Magistrates, Madonnas and Miracles: The Counter Reformation in the Upper
Palatinate. London, New York 2009.

Jones, Andrew V.: The Motets of Carissimi. Ann Arbor 1982.

Kalak, Matteo Al: Investigating the Inquisition: Controlling Sexuality and Social Control in Eighteenth-
Century Italy. In: Church History 85 (2016), S. 529-551.

Kallendorf, Hilaire: Staging Penance: Scenes of Sacramental Confession in Early Modern Spanish
Drama. In: Casuistry and Early Modern Spanish Literature. Hg. von Marlen Bidwell-Steiner,
Michael Scham. Boston, Leiden 2022, S. 176-201.

Kassel, Gesamthochschul-Bibliothek: Ex Bibliotheca Cassellana: 400 Jahre Landesbibliothek, Kassel
1980.

Kaufmann, Thomas: Konfession und Kultur: lutherischer Protestantismus in der zweiten Halfte des
Reformationsjahrhunderts, Tiibingen 2006 (Spatmittelalter und Reformation 29).

Kéry, Lotte: Criminal Law. In: The Cambridge History of Medieval Canon Law. Hg. von Anders
Winroth, John C. Wie. Cambridge 2022, S. 495-510.

Kidd, Beresford James: Documents illustrative of the Continental Reformation [orig. 1911]. Eugene,
OR 2004.

KieBling, Klaus: Geistlicher und sexueller Machtmissbrauch in der katholischen Kirche. Wiirzburg
2021.

Kittelson, James M.: Successes and Failures in the German Reformation: The Report from Strasbourg.
In: Archiv fir Reformationsgeschichte - Archive for Reformation History 73 (1982), S. 153-175.

Knod, Gustav C. (Hg.): Die Alten Matrikeln der Universitat Strassburg, 1621 bis 1793. Strasbourg 1897.

Kober, Franz: Die Deposition und Degradation nach den Grundsdtzen des kirchlichen Rechts.
Tibingen 1867.

Konig, Julia: Kindliche Sexualitat: Geschichte, Begriff und Probleme. Frankfurt am Main 2020.

Kérner, Hans-Michael: GroBe bayerische biographische Enzyklopadie. Berlin 2005.

Krass, Andreas: Geschriebene Kleider: Hofische Identitat als literarisches Spiel. Tlibingen 2006.

Kratz, Wilhelm: Das vierte Geliibde in der Gesellschaft Jesu. In: Zeitschrift fiir katholische Theologie
37 (1913), S. 538-562.

Kraus, Andreas: Das Gymnasium der Jesuiten zu Miinchen (1559-1773): Staatspolitische,
sozialgeschichtliche, behérdengeschichtliche, und kulturgeschichtliche Bedeutung. Minchen
2001.

Krceli¢, Baltazar Adam: Annuae, 1748-1767. Prooemio de vita operibusque scriptoris praemisso
digessit Tade Smiciklas. Zagreb 1901.

Kremer, Stephan: Herkunft und Werdegang geistlicher Fiihrungsschichten in den Reichsbistiimern
zwischen Westfélischem Frieden und Sakularisation - Furstbischofe, Weihbischofe,
Generalvikare. Freiburg 1992.

Krick, Ludwig Heinrich: Das ehemalige Domstift Passau und die ehemaligen Kollegiatstifte des
Bistums Passau - Chronologische Reihenfolgen ihrer Mitglieder von der Griindung der Stifte bis
zu ihrer Aufhebung. Passau 1922.

Krélikowski, Janusz: Proces Gabriela Malagridy S) - propagandowe preludium do kasaty jezuitéw. In:
Kasata Towarzystwa Jezusowego -1773 rok: Zagadnienia wybrane. Hg. von Jolanta Kunowska u.
a. Krakéw 2020, S. 87-120.

Kropf, Franz Xaver: Historia Provinciae Societatis Jesu Germaniae Superioris, Bd. 4. Miinchen 1746.

Kruedener, Claudia von: Kurfiirstin Therese Kunigunde von Bayern (1676-1730) und ihre
Friedenspolitik in européischen Dimensionen zwischen Papst und Kaiser. Regensburg 2020.

Kurmainzischer Hof- und Staats-Kalender auf das Jahr 1784. Mainz 1784.

Kurmainzischer Hof- und Staats-Kalender auf das Jahr 1792. Mainz 1792.



Literaturverzeichnis == 281

Kurrus, Theodor: Die Jesuiten an der Universitat Freiburg i. Br. 1620-1773. Freiburg im Breisgau 1963.

Kuznicki, Jason T.: Scandal and Disclosure in the Old Regime. Ph.D. Dissertation, Johns Hopkins
University. Baltimore 2006.

Lamotte, Stéphane: L’Affaire Girard-Cadiere: Justice, satire et religion au XVIIIe siécle. Aix-en-
Provence 2016.

Lang, Karl Heinrich von: Abenteuer des ehrwirdigen Pater Jacob Marell, Mitgliedes der Gesellschaft
Jesu: entlehnt aus Actenstiicken, welche in den Archiven des Jesuitenordens in Miinchen
aufgefunden worden sind. Bautzen 1845.

Lang, Karl Heinrich von: Geschichte der Jesuiten in Baiern. Nirnberg 1819.

Lang, Karl Heinrich von: Die Knabenliebschaften des Jesuitenpaters Marell. Leipzig 1890.

Lang, Karl Heinrich von: Reverendi in Christo Patris Jacobi Marelli Soc. Jesus Amores. E scriniis
provinciae Superioris Germaniae Monachi nuper apertis brevi libello expositi. Miinchen 1815.

Laurea triumphalis Sancto Fideli Martyri adornata, Cum Sacrum Eiusdem Corpus [...] Templo
Academico Soc. Jesu Dilingano [...]. Dillingen 1686.

Lea, Henry Charles: Geschichte der spanischen Inquisition, Bd. 2. Leipzig 1912.

Lebrun, Francois: Reformation und Gegenreformation. Gemeinschaftsandacht und private
Frommigkeit. In: Geschichte des Privaten Lebens: Von der Renaissance zur Aufklarung, Bd. 3.
Hg. von Philippe Ariés, Roger Chartier. Frankfurt am Main 1991, S. 75-114.

teczycki, Mikotaj [i. e. Lancisius, Nicolaus]: Opera Omnia Spiritualia: Opusculis Comprehensa [...]
Bd. 1. Ingolstadt 1724.

Lehner, Ulrich L.: De Moderatione in Sacra Theologia. Uber die Grenzen theologischer Rede bei
Ludovico Muratori (1672-1750). In: Der dreifaltige Gott. Christlicher Glaube im sakularen
Zeitalter. Hg. von George Augustin u.a. Freiburg 2017, S. 349-364.

Lehner, Ulrich L.: Enlightened Monks: The German Benedictines 1740-1803. Oxford 2011.

Lehner, Ulrich L.: Die Entlassung aus dem Klerikerstand in der Friihen Neuzeit. Der Ritus der
formellen Degradierung in Theorie und Praxis. In: Historisches Jahrbuch 143 (2023): 174-205.

Lehner, Ulrich L.: Grenzen, Schichten und konfessionelle Osmose Bemerkungen zum semantischen
Diskurs tiber die Konfessionen in der Friihen Neuzeit. In: Catholica 77 (2022), S. 293-315.

Lehner, Ulrich L.: Monastic Prisons and Torture Chambers: Crime and Punishment in Central
European Monasteries, 1600-1800. Eugene, OR 2013.

Lehner, Ulrich L.: Ménche und Nonnen im Klosterkerker. Ein verdrangtes Kapitel Kirchengeschichte.
Kevalaer 2015.

Lehner, Ulrich L.: On the Road to Vatican II: German Catholic Enlightenment and Reform of the
Church. Minneapolis 2016.

Lehner, Ulrich L.: The Catholic Enlightenment. The Forgotten History of a Global Movement.

New York, Oxford 2016.

Lehner, Ulrich L.: The Inner Life of Catholic Reform. From the Council of Trent to the Enlightenment.
New York, Oxford 2022.

Lehner, Ulrich L.; Blanchard, Shaun: Introduction - The World of Catholic Enlightenment. In: The
Catholic Enlightenment - A Global Anthology. Hg. von Ulrich L. Lehner, Shaun Blanchard.
Washington, D.C. 2022, S. 1-20.

Lennon, Thomas M.: Sacrifice and Self-Interest in Seventeenth-Century France: Quietism, Jansenism,
and Cartesianism. Leiden, Boston 2019.

Leu, Hans Jacob: Allgemeines Helvetisches, Eydgendssisches oder Schweitzerisches Lexicon [...] C bis
D. Ziirich 1751.



282 =— Literaturverzeichnis

Lewis, Laura A.: De la sodomia a la supersticion: el pasivo activo y transgresiones corporales en la
Nueva Espafia. In: Cuadernos de Literatura 25 (2021), s.pag. online: https://doi.org/10.11144/Ja
veriana.cl25.sspa (20. Mai 2023)

Liebreich, Karen: Fallen Order - Intrigue, Heresy, and Scandal in the Rome of Galileo and
Caravaggio. New York 2004.

Lima, Lana Lage da Gama, Sodomia e pedofilia em Coa: o caso do padre Jodo da Costa. In: A
Inquisicdo em xeque: temas, controvérsias. Hg. von Ronaldo Vainfas, Bruno Feitler, Lana Lage
da Gama Lima. Rio de Janeiro/Brasilien 2006, S. 237-252.

Lima, Lana Lage da Gama: Confissdo pelo avesso: o crime de solicitacdo no Brasil Colonial,
Universidade de Sdo Paulo. Sdo Paulo/Brasilien 1991.

Lipowsky, Felix Joseph: Geschichte der Jesuiten in Baiern, Bd. 2. Miinchen 1816.

Litterae societatis Jesu duorum annorum 1594 et 1595 ad patres et fratres eiusdem societatis. Neapel
1604.

Locatelli, Fabio: El Tribunal de la Inquisicién de Lima y el delito de solicitacién en la diécesis de Quito,
siglo XVIL. In: Huarte de San Juan. Geografia e Historia 29 (2022), S. 73-95.

Lécher, Bernhard: Das dsterreichische Feldkirch und seine Jesuitenkollegien ,,St. Nikolaus* und
,Stella Matutina.“ Hoheres Bildungswesen und Baugeschichte im historischen Kontext 1649 bis
1979. Frankfurt am Main, New York 2008.

Loetz, Francisca: Sexualisierte Gewalt, 1500-1850: Pladoyer fiir eine historische Gewaltforschung.
Frankfurt 2012 (Campus Historische Studien).

Lohse, Bernhard, Luthers Kritik am Ménchtum. In: Evangelische Theologie 20 (1960), S. 413-432.

Lopez de Salcedo, Ignacio: Practica criminalis canonica. Mainz 1610.

Lépez-Dériga, Enrique: Die Natur der Jurisdiktion im BuBsakrament. In: Zeitschrift fir katholische
Theologie 82 (1960), S. 385-427.

Luca, Carolus Antonius de: Praxis judiciaria: in civilem divisa, et criminalem [...]. Genf 1686.

Lucca, Denis De: Jesuits and Fortifications: The Contribution of the Jesuits to Military Architecture in
the Baroque Age. Leiden, Boston 2012.

Lucius, Ludwig: Jesuiter-Historie. Basel 1626.

Ludewigg, Anton: Briefe und Akten zur Geschichte des Gymnasiums und des Kollegs der Gesellschaft
Jesu zu Feldkirch. In: Jahresbericht des offentlichen Privatgymnasiums an der Stella Matutina zu
Feldkirch (1909), S. 64-180.

Ludewigg, Anton: Die am Feldkircher Lyzeum im 17. und 18. Jahrhundert studierende Jugend.
Innsbruck 1932.

tukaszewicz, J6zef: Obraz historyczno-statystyczny miasta Poznania w dawniejszych czasach, Bd. 2.
Poznaniu 1838.

Lukken, Gerard: Die Bedeutung der Semiotik Greimas’ und der Pariser Schule fiir die
Liturgiewissenschaft. In: Gib mir ein Zeichen. Hg. von Wilfried Engemann, Rainer Volp. Berlin,
Boston 1992, S. 187-206.

Lyon-Caen, Nicolas: La justice ecclésiastique en France a I'’époque moderne, in: Religion ou
confession. Hg. von Philippe Bittgen, Christophe Duhamelle. Paris 2010, S. 253-280.

Lyseck, Adolphus: Relatio eorum quae circa sac. caesareae maiest. ad magnum Moscorum czarum ab
legatos Annibalem Franciscum de Bottoni [...]. Salzburg 1676.

Magowska, Anita: Complaints, Charges, and Claims: Apothecaries in Poland in the 16th and 17th
Centuries. In: Pharmacy in History 50 (2008), S. 97-106.

Mai, Paul; Hausberger, Karl (Hg.): Die Priesterbruderschaft St. Salvator zu Straubing. Studien zu ihrer
Geschichte. Regensburg 2001.

Maiolo, Simeone: Tractatus de Irregularitate et aliis canonicis Impedimentis. Rom 1619.


https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.sspa
https://doi.org/10.11144/Javeriana.cl25.sspa

Literaturverzeichnis = 283

Manning, Patricia W.: Disciplining Brothers in the Seventeenth-Century Jesuit Province of Aragon. In:
Renaissance and Reformation 37 (2014), S. 115-139.

Manning, Patricia W.: Repentance and Departure from the Society of Jesus in the Seventeenth-
Century Province of Aragén. In: Bulletin of Spanish Studies 89 (2012), S. 699-723.

Martin, Lynn: Vocational Crises and the Crisis in Vocations among Jesuits in France during the
Sixteenth Century, in: The Catholic Historical Review 72 (2), 1986, S. 201-221.

Martin, Lynn: The Jesuit Mind: The Mentality of an Elite in Early Modern France. Ithaca 1988.

Martin, Pierre: L’invention du Jésuite pédophile. In: Albineana. Cahiers d’Aubigné 23 (2011), S. 13-49.

Martinez, Doris Moreno: Obediencias negociadas y desobediencias silenciadas en la Compafiia de
Jesus en Espafia, ss. XVI-XVIL In: Hispania 74 (2014), S. 661-686.

Martyr-Palmeriche Starkmiithigkeit des untiberwindlichen Jiinglings Andreae von Chio. Straubing
1682.

Mathy, Helmut: Neue Quellen zur Biographie des Mainzer Anatomen Franz Georg Ittner und seiner
Familie sowie zum Maler seines Portrats, in: Medizinhistorisches Journal, 1978, S. 93-111.

May, Georg: Das Priesterhaus in Marienborn. Mainz 2005.

Mayer, Anton: Statistische Beschreibung des Erzbisthums Miinchen-Freising. Bd. 1. Miinchen 1874.

McAlinden, Anne-Marie: Setting ’Em Up’: Personal, familial and Institutional Grooming in the Sexual
Abuse of Children. In: Social & Legal Studies 15 (2006), 339-362.

McCabe, Joseph: A Candid History of the Jesuits. New York 1913.

McEnery, Tony; Baker, Helen: The Public Representation of Homosexual Men in seventeenth-century
England: A Corpus Based View. In: Journal of Historical Sociolinguistics 3 (2017), S. 197-217.

McManners, John: Church and Society in Eighteenth-Century France, Bd. 1. Oxford 1999.

Mederer, Johann Nepomuk: Annales Ingolstadiensis Academiae: ab Anno 1672 ad Annum 1772, Pars
III. Ingolstadt 1782.

MeiBner, Rudolf: Zur Geschichte der Degradation. In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir
Rechtsgeschichte. Kanonistische Abteilung 13 (1924), S. 488-512.

Mendonca, Pollyanna Gouveia: Raptores, incestuosos e solicitantes: transgressdes do clero no
Maranhdo colonial. In: Revista Cantareira 14 (2009), S. 1-23.

Mennecke, Ute: Conversio ad ecclesiam. Der Weg des Friedrich Staphylus zuriick zur
vortridentinischen katholischen Kirche. Giitersloh 2003.

Menochius, Jacobus: De arbitrariis judicum quaestionibus et causis. KIn 1607.

Meumann, Markus, Findelkinder: Waisenhduser, Kindsmord in der Friihen Neuzeit: Unversorgte
Kinder in der frihneuzeitlichen Gesellschaft. Berlin 1995.

Meyer, Frédéric: Enfance et violences ecclésiastiques en Savoie au xviiie siécle. In: Enfance,
assistance et religion. Hg. von Olivier Christin, Bernard Hours. Paris 2006, S. 93-110.

Meyer, Georg Karl (Hg.): Sammlung der Kurpfalz-Baierischen allgemeinen und besonderen Landes-
Verordnungen: Von Polizey- und Landesverbesserungs-, Religions-, Kirchen- und Geistlichkeits-,
Kriegs- und vermischten Sachen. Minchen 1784.

Meyer, Hermann (Hg.): Die Matrikel der Universitat Freiburg von 1460-1656, Bd. 1. Freiburg im
Breisgau 1907.

Mills, Robert: Seeing Sodomy in the Middle Ages. Chicago 2015.

Misericordia et Iudicium Domini Peccantibus Parata Et a Studiosa Iuventute Gymnasii Straubingani.
Straubing 1681.

Misothea Ruentis In Ultimam Perniciem Ac Damnationem Animae: Tragoedia Spectata in ludo
theatrali Straubingae. Straubing 1680.

Mogni, L.: Il Gesuitismo smascherato, ovvero una massima, un delitto od una stoltezza per ogni
giorno dell’anno. s.I. 1849.



284 — Lliteraturverzeichnis

Molina, Fernanda Vanina: El convento de Sodoma: frailes, 6rdenes religiosas y practicas sodomiticas
en el Virreinato del Peru (Siglos XVI-XVII). In: Histoire(s) de ’Amérique latine 9 (2013), S. 1-17.

Moses, Diana C.: Livy’s Lucretia and the Validity of Coerced Consent. In: Consent and coercion. Hg.
von Angeliki E. Laiou. Washington, D.C. 1993, S. 39-81.

Mott, Luiz: A india nos processos de sodomia da Inquisicdo portuguesa, in, Império de varias faces:
Rela¢bes de poder no mundo ibérico da Epoca Moderna (2009), S. 49-66.

Mott, Luiz: Ventura e desventuras de um merceddrio sodomita em Belém do Para pds-Filipino. In:
Politeia-Histéria e Sociedade 11 (2011), S. 81-103.

Mott, Luiz: A india nos processos de sodomia da Inquisicdo portuguesa. In: Império de varias faces:
Relaces de poder no mundo ibérico da Epoca Moderna. Hg. von Rodrigo Bentes Monteiro,
Ronaldo Vainfa. Sdo Paulo 2009, S. 49-66.

Mott, Luiz: Cinco cartas de amor de um sodomita portugués do século XVII. In: Resgate: Revista
Interdisciplinar de Cultura 1 (1990), S. 91-99.

Mott, Luiz: Meu menino lindo: cartas de amor de um frade sodomita, Lisboa (1690). In: Luso-Brazilian
Review 38 (2001), S. 97-115.

Miihlbauer, Wolfgang (Hg.): Decreta Authentica Congregationis Sacrorum Rituum Et Instructio
Clementina, Bd. 3.1. Minchen, Paris 1865.

Muller, Claude: En Alsace, le Saint-Esprit est aux ordres du roi: Réalité et limites de la politique
monarchique francaise au XVIIIe siécle. In: Revue d’Alsace 142 (2016), S. 299-314.

Miiller, Michael: Mainzer Jesuitenmissionare in Ubersee im 18. Jahrhundert, in: Mainzer Zeitschrift 99
(2004), S. 105-120.

Miiller, Wolfgang P.: Die Abtreibung: Anfange der Kriminalisierung 1140-1650. K&éIn, Weimar 2000.

Mulsow, Martin, Popkin, Richard H.: Introduction. In: Secret Conversions to Judaism in Early Modern
Europe. Hg. von Martin Mulsow, Richard H. Popkin. Leiden, Boston 2003, S. 1-18.

Munchen, Stadtarchiv: Hauserbuch der Stadt Miinchen, Bd. 1. 1958.

Nardini, Giovanna: O privilégio de foro no Santo Oficio portugués:,indice dos processos civeis e
crime* julgados pela Inquisicdo (1583-1703), in: Revista de fontes 9 (16), 2022, S. 1-80.

Neudecker, Sigismund: Geistliche Lehr-Schuel [...]. Ingolstadt and Augsburg 1749.

Neues genealogisch-schematisches Reichs- und Staats-Handbuch vor das Jahr 1761. Frankfurt am
Main 1761.

Neveu, Bruno: Sébastien Joseph du Cambout de Pontchateau, 1634-1690 et ses missions a Rome.
D’aprés sa correspondance et des documents inédits. Paris 1968.

Noack, Friedrich: Kardinal Friedrich von Hessen, Grossprior in Heitersheim. In: Zeitschrift fur die
Geschichte des Oberrheines NF 80 (1928), S. 341-386.

Nowicki, Andrzej: Kazimierz tyszczyiski 1634-1689. £6dz 1989.

Nunes, Jodo Rocha: Crime e Castigo: ,,Pecados Publicos“ e Disciplinamento Social na Diocese de
Viseu (1684-1689). In: Revista de Histéria da Sociedade e da Cultura 6 (2006), S. 177-213.

O’Reilly, Michael: Recent Developments in the Laicization of Priests. In: Jurist 52 (1992), S. 684-696.

Opfermann, Bernhard (Hg.): Die Geschichte des Heiligenstéddter Jesuitenkollegs, Bd. 2. Duderstadt
1989.

Ordinationes Praepositorum Generalium communes toti societati. Rom 1595.

Ozment, Steven: When Fathers Ruled - Family Life in Reformation Europe. Cambridge 1983.

Paiva, José Pedro: O episcopado. In: Histéria da Diocese de Viseu, Bd. 2. Hg. von José Pedro Paiva.
Coimbra 2016.

Palacios, Joy: Ceremonial Splendor: Performing Priesthood in Early Modern France. Philadelphia
2022.



Literaturverzeichnis = 285

Patecki, Waldemar: Celebracja natozenia kar osobom duchownym i ich zniesienia wedtug
potrydenckiego Pontificale Romanum. In: Roczniki Teologiczne 64 (2017), S. 111-128.

Paritius, Georg Heinrich: Kurz gefalRte Nachricht von allen in denen Ringmauern der Stadt
Regensburg gelegenen Reichs-Stifftern, Haubtkirchen u. Cléstern Catholischer Religion.
Regensburg 1723.

Patrocinium Divi Josephi. Konstanz 1653.

Pavone, Sabina: Between History and Myth: The Monita secreta Societatis Jesu. In: The Jesuits, Bd. 2:
Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773. Hg. von John O’Malley, Gauvin Alexander Bailey,
Steven J. Harris. Toronto 2005, S. 50-65.

Pelizaeus, Ludolf: Angst und Terror seit der Endphase der Reconquista im christlichen und
moslemischen Spanien. In: Das Mittelalter 12 (2007), S. 35-47.

Peracher, Johann F.: Miles Gloriosus: das ist: P. Joseph Sonnenberg aus der Compaignie der frechen
Jesuiten wider unser Reformirte Ziricherische Kirch und derselben anderes Jubel-Jahr neu
auftrettender Hoher- und Gross-Sprecher. Zurich 1721.

Perennes, Francois, Migne, Jacques Paul (Hg.): Dictionnaire de Biographie Chretienne et Anti-
Chretienne, Bd. 1. Paris 1851.

Perles, Joseph: Geschichte der Juden in Posen. Breslau 1865.

Petitot, Thierry: Le pédéraste et le pédophile a I’école. Paris 2007.

Pezzl, Johann: Reise durch den Baierschen Kreis: Mit vielen Zusatzen und Berichtigungen. Salzburg
und Leipzig 1784.

Picard, Paul: Zélibatsdiskussion im katholischen Deutschland der Aufklérungszeit. Disseldorf 1975.

Pirhing, Ehrenreich: Jus canonicum nova methodo explicatum [...]. Bd. 5. Dillingen 1677.

Pittroff, Franz Christian: Kirchenamtspolitik nach den allgemeinen Verhaltnissen der Kirchenstatik
und der Pastoralklugheit, Bd. 1. Prag 1785.

Pittroff, Franz Christian: Kirchenamtspolitik nach den allgemeinen Verhaltnissen der Kirchenstatik
und der Pastoralklugheit, Bd. 2. Prag 1786.

Plersch, Robert: Das Priesterthum ein Gegenstand der Verehrung, und nicht der Verachtung.
Augsburg 1795.

Poettering, Jorun: Handel, Nation und Religion. Kaufleute zwischen Hamburg und Portugal im
17. Jahrhundert. Goéttingen 2019.

Pontificale Romanum Clementis VIIL. Antwerpen 1627.

Portner, Regina, Defending the Catholic Enterprise: National Sentiment, Ethnic Tensions, and the
Jesuit Mission in Seventeenth-Century Hungary. In: Whose Love of Which Country? Composite
States, National Histories and Patriotic Discourses in Early Modern East Central Europe. Hg. von
Balazs Trencsenyi, Marton Zaszkaliczky. Leiden, Boston 2010, S. 569-586.

Prechtl, Johann B.: Beitrdge zur Geschichte der Stadt Freising: Pfarrkirche u. Pfarrei St. Georg, Bd. 4.
Freising 1878.

Prosperi, Adriano: Tribunali della coscienza: inquisitori, confessori, missionari. Torino 22009.

Proteus Christianus: Seltzsame Verdnderung des h. Alexandri. Miinchen 1674.

Puff, Helmut: Unziemliche Werk? Sexuelle Handlungen unter Mdnnern vor Gerichten des 16. Jh. In:
Von Lust und Schmerz: eine historische Anthropologie der Sexualitat. Hg. von Claudia Bruns,
Walter Tilman. Koln 2004, S. 61-85.

Rade, Hans Jurgen: Der Missbrauch von minderjahrigen Madchen durch den Sandebecker Kaplan
Joseph Hengsbach (1907) und seine Folgen. In: Jahrbuch fiir mitteldeutsche Kirchen- und
Ordensgeschichte 18 (2022), S. 40-54.

Rade, Hans Jirgen: Der Verler Missbrauchsskandal von 1874. In: Heimat Jahrbuch Kreis Gitersloh
2023, 2022, S. 72-81; 217-218.



286 = Literaturverzeichnis

Rade, Hans Jirgen: Missbrauch und Klosterhaft im Hochstift Paderborn. Der Missbrauch von
minderjahrigen Madchen 1789 in Verlar durch den Kapuziner Linus Hasse, in: Westfélische
Zeitschrift 171 (2021), S. 251-297.

Radle, Fidel: Pietas et mores-Rebellion und Gewalt. Studentenleben in der Frithen Neuzeit. In:
Syntagmatia. Essays on Neo-Latin Literature in Honour of Monique Mund-Dopchie and Gilbert
Turnoy. Hg. von Dirk Sacré, Jan Papy. Leuven 2009, S. 355-370.

Rauscher, Wolfgang: Oel und Wein deR mitleidigen Samaritans [...]. Dillingen 1689.

Raynauld, Jean-Dominique: Observationum Criminalium, Civilum, & Mixtarum Liber Primus, Bd. 1.
Venedig 1699.

Rebuffi, Pierre: Praxis Beneficiorum [...]. Lyon 1620.

Rechter, Warhafftiger und ausfihrlicher Bericht, Alles Was biBhero in diesem 1687sten Jahre die
Christlichen Waffen fir herrliche Siege hin und wieder gegen den Erb-Feind, Turcken und
Tartarn erhalten. Leipzig 1687.

Reden-Esbeck, Friedrich Johann von: Deutsches Biihnen-Lexikon: das Leben und Wirken aller
hervorragenden deutschen Biihnen-Leiter und Kinstler vom Beginn der Schauspielkunst bis zur
Gegenwart, Bd. 1. Eichstatt, Stuttgart 1879.

Regnault, Valére: Theologia Moralis. Editio Novissima. KoIn 1642.

Regulae Societatis Jesu. Lyon 1606.

Reinhardt, Nicole, Voices of Conscience: Royal Confessors and Political Counsel in Seventeenth-
Century Spain and France. Oxford 2016.

Remling, Franz Xaver: Geschichte der Bischéfe zu Speyer, Bd. 2. Mainz 1852.

Reusch, Franz Heinrich: Beitrage zur Geschichte des Jesuitenordens. Miinchen 1894.

Ricci, Lorenzo, Tosetti, Urbano: Riflessioni di un Portoghese sopra il memoriale presentato da’

P.P. Gesuiti alla santita di P.P. Clemente XIIL [...] esposte in una lettera scritta ad un amico di
Roma. Lissabon 1758.

Richard, Nicolas: La dégradation d’un prétre a Prague le 7 avril 1631: justice ecclésiastique et réforme
catholique au début de la guerre de Trente ans. In: Histoire, économie & société 35 (2016),
S.75-87.

Richlin, Amy: Not before Homosexuality: the Materiality of the cinaedus and the Roman Law against
Love between Men. In: Journal of the History of Sexuality 3 (1993), S. 523-573.

Rieger, Rafael: Das Ausscheiden aus dem klerikalen Stand, in: Handbuch des katholischen
Kirchenrechts. Hg. von Stephan Haering u.a. Regensburg 32015, S. 410-429.

Rieger, Rafael: De gravioribus delictis Congregationi pro Doctrina Fidei reservatis: Anmerkungen aus
der Praxis zu den schwerwiegenderen Straftaten bei der Feier der Sakramente und gegen die
Sitten, deren Behandlung der Glaubenskongregation vorbehalten ist. In: Osterreichisches Archiv
fiir Recht & Religion 59 (2012), S. 327-345.

Roca, Paul M.: Paths of the Padres Through Sonora: An Illustrated History & Guide to Its Spanish
Churches. Tucson, AZ 1967.

Rocca, Giancarlo: Le associazioni sacerdotali. Per una tipologia delle associazioni italiane dal
Medioevo a oggi. In: Revue d’Histoire de I’Eglise de France 93 (2007), S. 7-24.

Rocha, Cassio Bruno de Araujo: Masculinidade e homoerotismo no Império portugués seiscentista:
as aventuras sodomiticas do Padre Frutuoso Alvares, vigério do Matoim. In: Em Tempo de
Histdrias 25 (2015), S. 151-171.

Roder, Brendan: Der Korper des Priesters Gebrechen im Katholizismus der Friihen Neuzeit. Frankfurt
am Main 2021.

Rodrigues, Francisco: Jesuitophobia: Resposta Serena a Uma Diatribe. Porto 1917.

Rodrigues, Matias: Vida do padre Gabriel Malagrida, Bélem do Para. Brazil 2010.



Literaturverzeichnis = 287

Roelens, Jonas: From Slurs to Silence? Sodomy and Mendicants in the Writings of Catholic Laymen in
Early Modern Ghent. In: The Sixteenth Century Journal 46 (2015), S. 629-649.

Roldan-Figueroa, Rady: The Martyrs of Japan: Publication History and Catholic Missions in the
Spanish World (Spain, New Spain, and the Philippines, 1597-1700). Leiden, Boston 2021.

Romeo, Giovanni; Mancino, Michele: Clero criminale: L’onore della Chiesa ei delitti degli ecclesiastici
nell'ltalia della Controriforma. I documenti: il Cinquecento. Neapel 2014.

Romeo, Giovanni: Esorcisti, confessori e sessualita femminile nell'Italia della Controriforma. A
proposito di due casi modenesi del primo Seicento. Firenze 1998.

Romstdck, Franz Sales: Die Jesuitennullen Prantl’s an der Universitdt Ingolstadt und ihre
Leidensgenossen: Eine biobibliographische Studie. Eichstatt 1898.

Ros-Fabregas, Emilio: Cémo leer, cantar o grabar el cancionero de Uppsala (1556): ;de principio a fin?
In: Revista de Musicologia 35 (2012), S. 43-68.

Rousseau, George S.: Policing the Anus. Stuprum and Sodomy according to Paolo Zacchia’s Forensic
Medicine. In: The Sciences of Homosexuality in Early Modern Europe. Hg. von Kenneth Borris,
George S. Rousseau. New York, London 2013, S. 87-103.

Rowland, Ingrid D: What Giordano Bruno Left Behind: Rome, 1600. In: Common Knowledge 14
(2008), S. 424-433.

Rumpler, Matthias: Ueber die Laien-Communion in der altern Kirche [...]. Salzburg 1807.

Rurale, Flavio: I gesuiti a Milano: Religione e politica nel secondo Cinquecento. Rom 1992.

Russell, Camilla: Being a Jesuit in Renaissance Italy - Biographical Writing in the Early Global Age.
Cambridge 2022.

S. Henricus ex duce Bavariae imperator invictissimus. Minchen 1673.

S. Jacobus Intercisus Martyr. Ems 1655.

Sacchini, Francesco: Historiae Societatis Iesu pars tertia siue Borgia. Rom 1649.

Sacchini, Franciscus: Vita B. Stanislai Kostkae, Poloni e societate Jesu. Ingolstadt 1609.

Sagittae Parvulorum, das ist: Durchtringendes Gebett der Troianischen Jugend, so Das
uniberwindliche Hertz Henrichs def II. R6m. Kays. [...]. Landshut 1686.

Sagmiiller, Johannes Baptist: Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts. Freiburg 21909.

Sala, Aristide: Documenti circa la vita e le gesta di S. Carlo Borromeo, Bd. 3. Mailand 1861.

Sall, Andrew: A Sermon Preached at Christ-Church in Dublin, Before the Lord Lieutenant and Council,
the Fifth Day of July, 1674. Dublin 1674.

Sall, Andrew: True Catholic and Apostolic Faith Maintain’d in the Church of England. Oxford 1676.

Salliot, Natacha: Diffamation, apologie et propagande sous Henri IV. Les stratégies jésuites dans la
polémique autour de P'affaire du Pere Henri. In: Albineana, Cahiers d’Aubigné 23 (2011),

S. 317-330.

Sapsford, Tom: Performing the Kinaidos. Unmanly Men in Ancient Mediterranean Cultures. New York
2022.

Saraiva, Anténio José: The Marrano Factory: the Portuguese Inquisition and its New Christians
1536-1765. Leiden, Boston 2001.

Sarpi, Paolo: Geschichte des Konziliums von Trident, Bd. 1. Mergentheim 1839.

Saslow, James S.: Ganymede in the Renaissance. Homosexuality in Art and Society. New Haven 1986.

Scaduto, Mario: Il ,Libretto consolatorio“ di Bobadilla a Doménech sulle vocazioni mancate (1570). In:
Archivum Historicum Societatis Jesu 43 (1974): S. 85-102.

Schatz, Klaus: Geschichte der deutschen Jesuiten (1814-1983), Bd. 5. Minster 2013.

Scherer, Rudolf von: Die Irreqularitas ex delicto homicidii. In: Archiv fiir katholisches Kirchenrecht 49
(1883), S. 37-63.



288 =— Literaturverzeichnis

Schimmelpfennig, Bernhard: Die Degradation von Klerikern im spaten Mittelalter. In: Zeitschrift fir
Religions- und Geistesgeschichte 34 (1982), S. 305-323.

Schleiner, Winfried: ,That Matter Which Ought Not To Be Heard Of“: Homophobic Slurs in
Renaissance Cultural Politics. In: Journal of Homosexuality 26 (1994), S. 41-75.

Schmemann, Steffen: Die Pfarrer inkorporierter Pfarreien und ihr Verhaltnis zur Universitét Freiburg
(1456-1806). In: Freiburger Diézesan-Archiv 92 (1972), S. 5-160.

Schoppe, Kaspar: Anatomia Societatis Jesu. Lubduni 1633.

Schoppe, Kaspar: Arcana Societatis Jesu publico bene vulgata cum appendicibus utilissimis. Genua
1635.

Schoppe, Kaspar [pseud. Vargas, Alphonsus de]: Relatio ad reges et principes christianos de
stratagematis et sophismatis politicis Societatis Jesu ad monarchiam orbis terrarum sibi
conficiendam [...]. s.l. 1641.

Schulze, Winfried: Ego-Dokumente. Anndherung an den Menschen in der Geschichte? In: Ego-
Dokumente. Anndherung an den Menschen in der Geschichte. Hg. von Winfried Schulze. Berlin
1996, S. 11-30.

Schutte, Anne Jacobson: By Force and Fear: Taking and Breaking Monastic Vows in Early Modern
Europe. Ithaca 2011.

Schutte, Anne Jacobson: Aspiring Saints: Pretense of Holiness, Inquisition, and Gender in the
Republic of Venice, 1618-1750. Baltimore 2001

Schutte, Anne Jacobson (Hg.): Cecilia Ferrazzi: Autobiography of an Aspiring Saint. Chicago 2007.

Schwerdtfeger, Elisabeth: Friedrich von Hessen-Darmstadt. Ein Beitrag zu seinem Personlichkeitsbild
anhand der Quellen im Vatikanischen Archiv. In: Archiv fir schlesische Kirchengeschichte 41
(1983), S. 165-240.

Schwillus, Harald: Die Hexenprozesse gegen Wiirzburger Geistliche unter Firstbischof Philipp Adolf
von Ehrenberg (1623-1631), Wiirzburg 1989.

Schwillus, Harald: Kleriker im Hexenprozel3: Geistliche als Opfer der Hexenprozesse des 16. und
17. Jahrhunderts in Deutschland. Wiirzburg 1992.

Seibert, Thomas-M.: Semiotische Aspekte der Rechtswissenschaft: Rechtssemiotik. In: Semiotik -
Semiotics Bd. 3. Hg. von Roland Posner u.a. Berlin, Boston 2003, S. 2847-2904.

Seif, Ulrike: Recht und Gerechtigkeit: Die Garantie des Gesetzlichen Richters und die
Gewaltenteilungskonzeptionen des 17.-19. Jahrhunderts Berichte und Kritik. In: Der Staat 42
(2003), S. 110-140.

Seifert, Johann: Genealogische und historische Beschreibung der uhralten Hoch-Adelichen Familie
derer Herren v. Schwaben auf Altenstatt [...]. Regensburg 1726.

Seitz, Eduard: Darstellung der katholischen Kirchendisciplin in Ansehung der Verwaltung der
Sacramente: eine Anleitung zur geistlichen Amtsverwaltung in Beziehung auf die Taufe, die
Firmung, die BuRe, den Ablal3, das Abendmahl, das MeRopfer, die letzte Olung, die erste Tonsur,
die Weihe, das VerlobniB und die Ehe. Regensburg 1850.

Sevoy, Francois Hyacinthe: Devoirs ecclesiastiques, Bd. 4. Paris 21766.

Shore, Paul J.: Narratives of Adversity: Jesuits in the eastern peripheries of the Habsburg realms
(1640-1773). Budapest, New York 2012.

Shore, Paul J.: Mission Mostly Accomplished: Narratives of Jesuit Success and Failures in Hungary and
Transylvania, 1640-1772. In: Publicationes Universitatis Miskolciensis: Sectio philosophica 15
(2009), S. 179-192.

Silva, Ronaldo Manoel, O pecado nefando na primeira visitagdo do Santo Oficio ao Brasil (1591-1595).
In: Revista Aedos 8 (2016), S. 62-84.



Literaturverzeichnis = 289

Silva, Ronaldo Manoel: ,Seja declarado por convicto e confesso no crime de sodomia“: uma
microanalise do processo inquisitorial do artesdo Manoel Fernandes Dos Santos (1740-1753).
Universidade Federal Rural de Pernambuco - UFRPE, Recife/Brasilien 2018.

Silva, Sabrina Alves da: Execrados ministros do deménio. O delito de solicitagdo em Minas Gerais
(1700-1821), Magisterarbeit Sao Joao/Brasilien 2016.

Silver, Allan: Friendship and Trust as Moral Ideals: An Historical Approach. In: Archives européennes
de sociologie. European Journal of Sociology 30 (1989), S. 274-297.

Smet, Rudolph de: Displiceant multis, multis mea forte placebunt: Janus De Bisschop (fl. 1686-1700),
deux poémes néo-latins inédits et quelques lettres destinées a Jacobus Gronovius. In: Myricae.
Essays on Neo-Latin Literature in Memory of Jozef Ijsewijn. Hg. von Dirk Sacre, Gilbert Tournoy.
Louvain 2000, S. 565-590.

Smidt, Andrea J.: Luces por la fe: The Cause of Catholic Enlightenment in 18th-Century Spain. In: A
Companion to the Catholic Enlightenment in Europe. Hg. von Ulrich L. Lehner, Michael O’Neill
Printy. Leiden, Boston 2010, S. 403-452.

Sommervogel, Carlos: Bibliotheque de la Compagnie de Jésus, Bd. 6. Briissel 1895.

Sommervogel, Carlos: Bibliotheque de la Compagnie de Jésus, Bd. 9. Briissel 1900.

Speitkamp, Winfried: Jugend in der Neuzeit: Deutschland vom 16. bis zum 20. Jahrhundert. Géttingen
1998.

Spiegel, Beate: Skandal in Straubing anno 1718. Gerlichte, Verddchtigungen und Beschuldigungen
um die Schwéangerung eines Frauleins. In: Volkskundliche Fallstudien: Profile empirischer
Kulturforschung heute. Hg. von Burkhart Lauterbach. Minster u.a. 1998, S. 9-24.

Staphylus, Friedrich: De corruptis moribus utriusque partis, Pontificiorum et Evangelicorum Dialogus
[...]. sl.I. 1560.

Steinmetz, Andrew: History of the Jesuits, Bd. 2. London 1848.

Stella, Alessandro: Le prétre et le sexe: les révélations des procés de PInquisition. Briissel 2009.

Stock, Alex: Poetische Dogmatik. Ekklesiologie, Bd. 1. Paderborn 2014.

Sugenheim, Samuel: Der heilige Karl Borromeo und die Jesuiten. In: Das Neue Reich 2 (1872),

S. 689-697.

Sugenheim, Samuel: Geschichte der Jesuiten in Deutschland, Bd. 2. Frankfurt am Main 1847.

Swartz, Michael D.: The Signifying Creator: Nontextual Sources of Meaning in Ancient Judaism.
New York 2012.

Tanaka, Sukehiro: The Ecclesiastical Courts in The Early Modern Southern Netherlands: A
Quantitative Analysis. In: Pro Memorie 21 (2019), S. 54-71.

Tausiet, Maria: ,When Venus Stays Awake, Minerva Sleeps“: A narrative of Female Sanctity in
eighteenth-century Spain. In: Journal of Spanish Cultural Studies 22 (2021), S. 295-310.

Terry, Karen J.: Child Sexual Abuse Within the Catholic Church: A Review of Global Perspectives. In:
International Journal of Comparative and Applied Criminal Justice 39 (2015), S. 139-154.

Theiner, Johann Anton; Theiner, Augustin: Enthillungen tber Lehren und Leben der katholischen
Geistlichkeit. Sondershausen 1862.

Thoma, Lev Mordechai; Limbeck, Sven (Hg.): ,Die slinde, der sich der tiuvel schamet in der helle*:
Homosexualitdt in der Kultur des Mittelalters und der friihen Neuzeit. Ostfildern 2009.

Thompson, G. D.: The Jesuit Province of France on the Eve of its Destruction in 1762. In: Archivum
Historicum Societatis Jesu 87 (2018), S. 3-72.

Tippelskirch, Xenia von: ,Es ist nichts Eingebildetes in mir:“ Zur Inszenierung weltabgewandten
Lebens in Frankreich um 1700. In: 'Homme 23 (2012), S. 11-25.

Tovazzi, Giangrisostomo: Biblioteca tirolese, o sia Memorie istoriche degli scrittori della contea del
Tirolo. Trento 2006.



290 — Literaturverzeichnis

Tschaikner, Manfred: Hieronymus Puecher (1595-1626), ein Opfer der Hexenprozesse aus Hall. In:
Tiroler Heimatblatter 4 (1987), S. 113-116.

Tiskés, Gabor: Johannes Nadasi. Europdische Verbindungen der geistlichen Erzéhlliteratur Ungarns
im 17. Jahrhundert. Tiibingen 2001.

Vainfas, Ronaldo: Trépico dos pecados. Rio de Janeiro 2011.

Valente, Michael Feeney: The Sexual Ethics of Martin Le Maistre. Dissertation Columbia University.
New York 1968.

Van den Gheyn, Joseph, Bacha, Eugéne, Wagemans, Emile u. a. (Hg.): Catalogue des manuscrits de
la Bibliotheque royale de Belgique - Histoire des ordres religieux et des églises particuliéres,
Bd. 6. Briissel 1906.

Van Melkebeek, Monique: Le procés du clerc Hannekin Meesterjans: |a justice pénale ecclésiastique
sur les clercs criminels dans les Pays-Bas méridionaux a la fin du Moyen Age. In: Justice pénale
et droit des clercs en Europe, XVIe-XVIIIe siecles. Hg. von Bernard Durand. Lille 2005, S. 151-163.

Van Mingroot, Erik: Een beruchte XVIIIde-eeuwse rechtszaak: de moord op prior Filip De Vos van Ten
Walle te Elsegem (2 januari 1736). In: Handelingen van de Koninklijke Commissie voor de
uitgave der oude wetten een verordeningen van Belgié 29 (1981), S. 143-193.

Van Reyn, Geert; Persoons, Ernest: De kloostergevangenis van Groenendaal. In: Zonién.
Geschiedkundig tijdschrift voor IJse-en Laneland 38 (2014), S. 151-200.

Vargas, Alphonsus de [Schoppe, Caspar]: Relatio ad reges et principes christianos de stratagematis
et sophismatis politicis Societatis Jesu ad monarchiam orbis terrarum sibi conficiendam [...]. s.I.
1641.

Verani, Gaetano Felice: Theologia speculativa universa dogmatica, et moralis, Bd. 8, Miinchen 1700.

Villaume, Peter: Anfangsgriinde zur Erkenntni der Erde. Bd. 5. Berlin 1791.

Virilis Constantia in Juvene. Miinchen 1686.

Vismara, Paola: Moral Economy and the Jesuits. In: Journal of Jesuit Studies 5 (2018), S. 610-630.

Vollstandiges Diarium von denen Merckwiirdigsten Vorfallen die sich bey dem letzt gehaltenen
hohen ChurfiirstenTag Und darauf Hochst-begliickt erfolgten Wahl- und Crénung des [...] Herrn
Josephi des Andern, Erwehlten Rémischen Kénigs [...] In der Freyen Reichs- und Wahl-Stadt
Franckfurt am Mayn Ergeben. Theil 2. Mainz 1770.

Wallnig, Thomas; Romberg, Marion; Lahner, Julian (Hg.): Kirche und Kléster zwischen Aufkldrung und
administrativen Reformen. Wien 2021.

Walter, Harry: Hite dich vor bésen Katzen, die vorne lecken und hinten kratzen! (Deutsche
Redewendungen mit der Komponente ,Katze“ und ihre Slawischen Aquivalente). In: Anuari de
Filologia. Llengies i Literatures ModernesLLM (2011), S. 83-98.

Weber, Karlheinz: Vom Spielmann zum stadtischen Kammermusiker: zur Geschichte des Girzenich-
Orchesters. K6ln 2009.

Weissenberger, Paulus: Michael Dobler Abt von Mdnchsdeggingen im Ries (1705-1777), in: Studien
und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens und seiner Zweige 75 (1961),

S. 361-469.

WeiB, Otto: Weisungen aus dem Jenseits? Der Einfluss mystizistischer Phanomene auf Ordens- und
Kirchenleitungen im 19. Jahrhundert. Regensburg 2011.

Weislinger, Johann Nicolaus: Des allenthalben feindseligst angegriffenen J. N. Weislingers [...]
héchst-billig und griindliche Antwort [...], Bd. 2. Capell Rodeck 1736.

Wendehorst, Alfred: Das Stift Neumunster in Wirzburg. Berlin, New York 1989 (Germania Sacra NF
26).



Literaturverzeichnis = 291

Werkmeister, Benedikt von: Sendschreiben an Herrn Ritter von Lang tber eine merkwirdige
Rezension in der Felder’schen Litteraturzeitung gegen seine Schrift P. Marelli Amores. Kempten
1816.

Werkmeister, Benedikt von: Ein Beitrag zur Beantwortung der Frage: Ob und wie man unsittliche
oder unzufriedene Geistliche wieder in den Laienstand versetzen kénne? In: Archiv f. das
katholische Kirchen- und Schulwesen vorz. in den rheinischen Bundesstaaten 1 (1810),

S. 439-458.

Werkmeister, Benedikt von: Theologisches Gutachten iber die Frage: Kann ein in den héhern
Weihungen stehender Geistlicher, z. B. ein Priester, seines geistlichen Standes entlassen, und
wieder unter die Laien werden? Frankfurt am Main 1800.

Wesselmann, Eric D.; VanderDrift, Laura E.; Agnew, Christopher R.: Religious Commitment: An
Interdependence Approach. In: Psychology of Religion and Spirituality 8 (2016), S. 35-45.

Whitman, James Q.: The Origins of Reasonable Doubt: Theological Roots of the Criminal Trial, New
Haven 2008.

Wicki, Joseph, Documenta Indica, Bd. 6. Rom 1960.

Wijaczka, Jacek: Paristwo polsko-litewskie w XVI-XVII w. jako ,raj dla Zydéw*. Mit czy rzeczywisto$¢?
In: Verba volant, scripta manent. Ksiega jubileuszowa dedykowana Profesorowi Zbigniewowi
Anusikowi w szes¢dziesigta pigta rocznice urodzin. Hg. von Matgorzata Karkocha. £6dz 2022,

S. 575-606.

Wimmer, Eduard: Sammelblatter zur Geschichte der Stadt Straubing, Bd. 3. 1884.

Wittmann, Patricius: Die Jesuiten und der Ritter Heinrich von Lang oder Nachweis: wie die Gegner
der Jesuiten deren Geschichte schreiben. Augsburg 1845.

Yamamoto-Wilson, John R., Pain, Pleasure and Perversity: Discourses of Suffering in Seventeenth-
Century England. Abingdon 2013.

Zatuski, Andrzej Chryzostom: Epistolae historico-familiares: Acta Johannis Tertii usque ad obitum ejus
exlusive Continens, Bd. 1.2, Brunsberg 1710.

Zelis, Rafael de: Catalogo de los sugetos de la Compafiia de JesUs, que formaban la provincia de
Mexico. Mexiko 1874.

Zésmair, Joseph: Uber Gut und SchléRchen Hahnenberg, in: Jahresbericht des Vorarlberger Museum-
Vereins (1895), S. 60-64.

Zubillaga, Félix: Monumenta Mexicana 6. Rome 1976 (Monumenta Historica Societatis Jesu 114).

Zuccarello, Ugo: La sodomia al tribunale bolognese del Torrone tra XVI e XVII secolo. In: Societa e
Storia 87 (2000), S. 37-51.

Zupanov, Ines G: Relics Management: Building a Spiritual Empire in Asia. In: The Nomadic Object.
The Challenge of World for Early Modern Religious Art. Hg. von Christine Géttler, Mia Mochizuki.
Leiden, Boston 2018, S. 488-479.






Register

Abtreibung 122,178, 234

Acquaviva, Claudio 73,102-103

Adam, Jean 78

Adriaensen, Cornelis 100

affectiones Siehe Leidenschaften

Afrika 90

Agypten 33

Aicheler, Michael 44

Ainkds, Adam 170

Alemay, Leonard (Hemajus) 81

Alkoholkonsum 4, 11, 93, 96, 124, 140, 150-151,
175, 185-186, 188-189, 216, 218-219,
221,227

Almeida, Santos de 90, 240

Altdorf 149

Altermatt, Leo 156

Altersgrenze 35

Altmann, Bartholoméaus 106

Altétting 142,153

Alvares, Frutuoso 87

Amberg 105, 143, 152

Amrhein, Joseph 47

- Minchen 41

Analverkehr 7, 35, 37, 65, 92, 108, 112, 210-211,
217, 226-227, 238, 239-240, 242 Siehe auch
sodomia perfecta

- aktiver 35,126-127, 154

- passiver 35, 126-127

- symbolischer Machtverzicht 89

Analverletzungen 92

Angola 90

Anonymisierung von ordensinternen
Berichten 39, 58, 136, 156, 161-162, 169, 171

Antijesuitismus 5, 148

- Quellenwert antijesuitischer Schriften 77, 205

Apostasie 103, 175, 236

Aquitanien 3, 77,79, 81-82

Arnauld, Antoine 76

Arnold, Claus 118

Assuncdo, Diogo da 236

Aufkldrung 26, 110, 249, 253

Augsburg 22, 25, 51-52, 109-110, 113-115, 117,
121,129, 131, 136, 148, 150, 158-159, 183

Augustiner Chorherren 56

Augustiner, Orden 71, 86, 140, 184, 186, 230, 249
Augustiner-Chorherren, Orden 230
Auspeitschung Siehe flagellatio

Babenhausen 114-116

Baegert, Jacob 198

Baier, Nikolaus 175

Baldern 113

Balthasar, Melchior 185

Bamberg 34, 39, 158, 168
Banholzer, Jakob 110-115

Bargellini, Ottavio 86

Batacosa 208

Bauman, Franziskus 33
Baumgarten, Paul Maria 6, 55
Baumgartner, Michael 179-181
Bayle, Pierre 79

Beaufés, Jacques 77, 83-84

Beck, Dietrich/Theoderich 123-134
Beck, Leopold 42

Beck, Matthdus 97

Becker, Bekannter von Maximilian Gill 222
Becker, Tliinchersohn 218
Beerdigung 10

Befleckung Siehe Selbstbefriedigung
Beichte 10, 16, 127, 187

- Dynamik religidser Prozesse 13

- Erwartungshaltung 13-17, 197

- Handlungslogik 16

- personliche Vulnerabilitat 15

- rhetorische Aufladung 17

- rhetorische Distanz in ihr 14

- soziale Kontrolle und Disziplinierung 12
Beichtgeheimnis 12, 82, 165, 197, 235
Beichtkinder 89, 111, 114-115
Beichtstuhl 15, 155

- Denunzierung von Missbrauch 82, 104
- Missbrauch 117
Bekehrungsfahigkeit 109

Belém 91

Bellinzona 148-150

Bellizarrio, Josua von 139

Bencard, Melchior 41, 43

Benz, Johannes 127

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111311142-013


https://doi.org/10.1515/9783111311142-013

294 —— Register

Berka, Franz Anton 201
Berschler, Johannes 138-139
Bertin, Stephan 172-174
Berufung 48, 51, 53, 61, 106, 141, 161, 167
Bestialitat 72

Biasucci, Francesco Antonio 76
Biburg 85, 170, 193, 243
Bieding, Franz 223

Biegeisen, Georg 53-55

Biler, Theobald 184-185
Bilgram, Georg 162-163
Biroat, Jacques 78, 82
Bisschop, Jan de 93-94
Blutfluss im Kirchenraum 256
Boereghem, Andreaas 95
Boos 60

Bordeaux 3, 84,100, 254
Borromeo, Carlo 73-75
Borromeo, Federico 76
Botelho, Jodo 240

Bottner, Johann Georg 117
Bottoni, Hannibal von 146
Bouvaeus, Petrus 95

Bovius, Matthias 67

Brabant 231, 233
Brandstetter, Georg 152
Brasilien 1, 33, 87, 89-92, 240
Breslau 130

Brixen 67,237

Brugglacher, Johannes Peter 145
Bruno, Giordano 236
Brunstain, Joseph 181-182
Bruntrut 172

Brissel 233

Buechner, Michael 43
Buettner, Valentin 56
Burghausen 135, 140, 143, 157, 194, 199-200
Burgund 52

Burma 151

Calvinismus 77, 97

Calvinisten 5, 68

Cambrai 25-26

Campanile, Giovanni 240, 242-243
Capitl, Michael 139

Carafa, Vincenzo 59

Carissimi, Giacomo 124

Castellino de Freitas, Paolo 88

Castner, Adam 178

casus reservatus 97,102, 234-235, 247, 252
Cazalla, Augustin de 250

character indelibilis 7, 231, 246, 251, 253, 258
charitas, discreta 102

Chiffren 15,154

Chiffren, ordensinterne 59, 61, 80, 102
Choulat, Melchior 67

CIC 8,245,259

Cleli, Nikolaus 186

Coimbra 88

Constante, Johann Maximilian 145
Coprevitius, Nicolaus 76

Corradi, Giovanni 243

Correa Notto, Francisco 65

Costa, Jodo da 87-88

Cramer, Christoph 51

crimen occultum Siehe Delikt, nicht 6ffentliches
cubiculum Siehe Schlafzimmer

Cysat, Ludwig 148

Daems, Maximilian 95

Damonen 255

Dauch, Johannes 48

David, alttestamentlicher Konig 215

Defloration, Delikt der 96

degradatio actualis Siehe Degradierung, formelle

Degradierung 240

- Illustration 236

- Verlust der Standesehre 236

Degradierung, aktuale Siehe Degradierung,
formelle

Degradierung, formelle 109, 220, 230, 232-233,
237, 240-241, 245, 249-250, 259

- Aberkennung des priesterlichen Standes 251

- Falschung als Grund 233

- Haresie als Grund 233

- Hexenverfolgung 237-239

- Inzest als Grund 239

- Majestatsbeleidigung als Grund 234

- Mord als Grund 234, 236, 249

- Ritus 231

- Sodomie als Grund 233, 239

- Verlust der Sendung 251-253

- versuchter Mord als Grund 233-235

- Verteidigung der Angeklagten 239



Degradierung, verbale 231-232, 236, 239, 247

Deininger, Gebhard 190

Deininger, Georg 164-165

Delikt, nicht 6ffentliches 30, 34, 102-103, 105,
142, 209, 214, 221, 235, 242, 258

Delikt, o6ffentliches 242

Delinquent

- als ,Bestie“ 137, 155

- als ,boser Hirte“ 113

- als ,gottlos* 111

- als Ersatzvater 113

- Entsendung als Missionar 90, 151, 159

- Geschenke an Opfer 113

- Prahlerei 137

- Reue 155

- todliche Krankheit 114

- Ubertritt in andere Orden 56, 140, 143, 186

- Uneinsichtigkeit 138

- Unschuldsvermutung 90

- Verbannung 65, 71, 86, 90, 151

- Verteidigungsstrategie 84, 90, 146, 148, 155,
181, 202, 216, 220, 226-227, 229, 237, 239

Delvaux, Jean 81-82

Demelmayer, Martin 193

Demerius, Simon 60

Den Haag 201

Depression 22, 49, 52, 54,177

Deschner, Karl-Heinz 1

Desiderius, Anton 169

Dessau 221

Deuring, Carolus 177

Deutscher Orden, Ritterorden 146

Devestitur 249, 254-256

Diaz, Alonso 249

Dichtel, Christoph 223-224

Diebstahl 10

Dienstweg 110, 160, 194

Dietmann, Emmanuel 193-194

Dietrich, Johannes Franciscus 141

Diettenauer, Franz Ferdinand Theodor 157

Dillingen 40, 60, 66, 131, 136, 157, 159, 164-165,
169, 180-181, 186, 195

discretio Siehe Geheimhaltung, ordensintern

Dissimulation 117, 129-130, 133, 165, 180, 211

Disziplin 17, 21-22, 57, 66, 98, 128, 143, 153

Disziplinierung von Sexualdelikten 25

Dollicker, Carl 147

Register = 295

Dominikaner, Orden 71, 90-91, 248
Donnersberg, Anna Ludovika von 200
Doppelmoral 94,112

Dorn, Franziskus 43

Drain 209

Ducreux, Francois 81-82
Duelli/Thuelli, Philipp Jakob 139
Duhr, Bernhard 6, 55, 124
Dilmen, Richard van 12-16
Dumberger, Joseph 171
Dumortier, Cindy-Sarah 26

Eberbach 215, 221-222

Ebersberg 7, 52, 62, 118, 142, 145-146, 170, 177

effeminati 35, 59, 83, 212

Ego-Dokumente 15

Ehe 4,51, 58,105, 213, 224, 226, 253

Ehebruch 77,131, 215, 232

Ehingen, Johann Werner von 63-65

Ehingen, Marquard von 65

Ehinger, Anton 105-106

Ehre, institutionelle 70

Ehrentreich, Adam 164

Ehrverletzung Siehe Ehrverlust

Ehrverlust 7, 31-36, 88, 111, 119, 126, 202, 226,
231,236 Siehe auch Missbrauchsopfer,
Adlige

Eichstatt 50, 106, 179

Eitelkeit 43,189

Ellwangen 114, 164-165

Elsass 130

Elsegem 230

Emmerich 219

Englische Fraulein, Orden 199

Enthaltsamkeit 24-26, 83

Entlassene

- als Apostaten 57-58

Entlassung 41, 61

- als Qualitatskontrolle 38, 69

- Behinderung als Entlassungsgrund 53

- Charakterschwéchen als
Entlassungsgrund 39, 50

- Depression als Entlassungsgrund 52

- Diebstahl als Entlassungsgrund 42, 58, 233

- Dummheit als Entlassungsgrund 42

- Eheschliessung als Entlassungsgrund 58

- Eheversprechen als Entlassungsgrund 51



296 —— Register

- Entlassungsgriinde allgemein 42

- Falsche Intentionen bei Profess als
Entlassungsgrund 49-50

- Geistige Krankheit als Entlassungsgrund 53

- Geldfélschung als Entlassungsgrund 58, 131

- Gewalt als Entlassungsgrund 52

-im 16. Jahrhundert 58

- Inakzeptabler Entlassungsgrund 46

- Krankheit als Entlassungsgrund 39

- Liebesbriefe als Entlassungsgrund 43, 51

- Mord als Entlassungsgrund 42

- Rufschadigung als Entlassungsgrund 9, 21, 29,
39, 42, 45-46, 52, 67,107, 125, 129, 137, 142,
148, 154, 161, 163, 167, 171, 183, 190,
194-196, 201, 228, 258

- Schweigen als Bedingung 46

- Sodomie als Entlassungsgrund 42, 45

- Traditionen Uber das Schicksal der
Entlassenen 57-58, 60

- Unbrauchbarkeit als Entlassungsgrund 47, 54

- Ungehorsam als Entlassungsgrund 42

- Unkorrigierbarkeit als Entlassungsgrund 42,
46-47, 52, 54,171, 234

- unmoralisches Verhalten als
Entlassungsgrund 38

- Verbindlichkeit der Profess als
Entlassungsgrund 50

- Vertrautheit mit Frauen (familiaritas) als
Entlassunsgsgrund 43

- vorige Bestrafung 57

- Wahnsinn als Entlassungsgrund 39,
51-52, 106

- wegen Flucht aus dem Orden 58

- Weinstock, gestutzter 38, 69

Entlassungsbriefe 5, 55, 59, 62-63, 146, 153

Enzeroth, Christian 217-218

Epigramm 62, 150

Eretsman, Paulus 42

Erhart, Ignatius 113, 115-117

Erndel, Joachim 57

Erwartungshaltung 4, 16, 20, 29-30, 36, 50, 65

Eucharistie 10, 112, 127, 215, 251, 254, 259

Everhart, Lambert 142

Evora 76, 88

Exhibitionismus 25

Exkommunikation 10, 33,198, 228, 234, 243

Faber, Johannes 45

fama Siehe Reputation

familiaritas 4,7, 21, 31-32, 34, 43-44, 54, 58, 61,
80, 103, 119, 149

Farinacci, Prospero 241

Farnese, Girolamo 46

Federer, Johann 199-201

Federer, Johannes 81

Feer, Johannes 147

Feierabend, Johann David 193

Feindbild des Jesuiten 77

Felber, Johannes Jakob 58

Feldkirch 135,137, 141, 233

Feller, Simon 19-20

Ferrare, Jakob 217, 223

Feurer, Johannes Benno 145

Feyrstain, Franciscus 139

Fichtel, Franz 151

Fiesslin, Heinrich 126-127

Findelkinder 84

Finetti, Francesco 86

flagellatio 95, 99-101, 138, 152-109, 193 Siehe
auch Sadismus

Flaxland, Rudolph 42

Florenz 68, 251, 253

Florin, Paulus von 139

Flucht aus dem Kloster 175

Folter 237-238

fornicatio Siehe Analverkehr; Gewalt, sexuelle;
Oralverkehr; Vergewaltigung

Frank, Ferdinand 156

Frankreich 25, 84,122,193

Franz Xaver, Heiliger 72,76, 155

Franziskaner 91, 100, 197, 236

Freiburg/Schweiz 52

Freiburg im Breisgau 124-125, 128, 130-131,
133,135, 146, 184, 205

Freising 11, 22, 25-26, 65, 84-85, 107-108, 153,
187,193, 235, 243

Freitag, Kaspar 142

Fremdwahrnehmung der Jesuiten 68

Fritzlar 217,224

Fugger-Babenhausen, Rupert von 114-116, 122

Fugger-Kirchberg-Weienhorn,
Anton Rupert von 115

Furtenbach, Eustachius 161, 175, 203



Gadaut, Fronton 81

Galeerenstrafe 85, 91,107, 241, 243-244

Galen, Christoph Bernhard von 18

Gambeck, Bartholomaus 53

Gambert, Adam 218

Ganymed 210-211

Gasser, Joachim 52

Geheimhaltung, ordensintern 30, 68, 70, 93,
102, 115, 120-121, 129, 132, 136, 142, 144,
150, 152, 155, 162, 169, 180, 201, 214, 240

- Zahlencode 128, 202

GeiRelung Siehe flagellatio

Geisenhausen 85, 243

Geislmayr, Lucas 52

Gellibde der Keuschheit 83,155, 166

Gellibde, Erste 53,106, 119, 207

Gellibde, Letzte 53,57, 208

Gellbde, Vierte 57, 84

Genderkonstrukt 35

Gent 71, 93, 230

Gerat, Johann Ludwig 147

Gersen, Peter 95

Gerlichte 36-37, 70, 81, 124, 130, 149-150, 155,
159, 162, 166, 182, 190, 193, 201

Geschlechtsverkehr, analer Siehe Analverkehr

Geschlechtsverkehr, vaginaler Siehe auch
Gewalt, sexuelle; Kleriker, Konkubinat;
Vergewaltigung

Gewalt, sexuelle 80, 86, 165

- aufgedrangte Intimitat 32

- Berlihrungen 25, 32-33, 35-36, 63-64, 80,
108, 125-127, 135, 137-138, 140-141, 144,
146, 154, 157, 160, 162, 165-168, 170,
178-180, 192-193, 216, 223, 226

- Definition 4, 32

- Erwartungen an Zeugen 31

- heterosexuelle 24, 58, 81, 93, 168, 170-171,
176-183, 198-199, 202

- homosexuelle 34,125, 184, 186, 188, 217-218

- Machtgefélle 59, 126, 169, 184

- Machtmissbrauch 32

- Machtstruktur 32

- unter Dominikanern 91

- unter Jesuiten 34, 63-64, 184-185, 188, 190

- Vergewaltigung 107

Gewalt

- Beleidigungen 191

Register = 297

- Bestrafung durch Auspeitschung 101
- gegen Juden 197

- Infamie als 37

- Schulstrafen 190-191, 193, 195

- Totschlag eines Kindes 84

- unter Schilern 196-197

- Ziichtigung 190

Gewissen 124, 151,161, 216
Ghersem, Petrus de 95

Gigl, Simon 51

Gill, Maximilian 7, 204, 206-229
Girard, Jean-Baptist 122

Giussani, Pietro 73

Glettle, Paulus 124-125

Glottertal 146

Glick, Joseph 178-179

Goa Siehe Indien

Goldin, Renwardus 147

Gombaro, Giovanni 76

Gombert, Nicolas 85

Gomes, Veronica 89

Gonzalez de Santalla, Thyrsus 119-121
Gottesstrafe 60

Gotthard, Martin 175

Gottsched, Johann Christoph 78
Gotzfried, Johann 201-202

Goy, Johann Jakob 220

Graf, Conrad 145

Grandinger, Paul 147

Gravenegg, Wolfgang 178

Greber, Johannes 139

Greiffenstein 233
Grenzverletzungen, sexuelle 31, 43, 54, 58, 78
Greutter, Christoph 158-159
Groendendaal 230

Grosch, Wilhelm Anton 224

Gudietti, Georgio 86

Gifel, Nicodemus 233

Gugger von Staudach, Franciscus 141
Glintherode, Karl von 26

Haarbach 85, 243

Haffner, Johannes 139

Haffner, Johannes Jakob 139

Hafner, s.n. 137

Halden, Franz Rudolph von 139-140, 199
Hall 159, 187



298 —— Register

Hanssen, Livinius 233

HanZbursky, Laurent 236

Haresie 117,184, 234, 236, 250

Has, Philipp 190-191

Hasenmuiller, Elias 59

Hauslehrer 7, 89, 92, 168, 224, 244
Hayland, Karl 117

Hechinger, Martin 178

Heidelberg 34,170, 205, 208
Heiligenstadt 24, 48

Heiligkeit, vorgetduschte 180

Heinzel, Wilhelm 141

Heitersheim 124, 127-129, 133-134, 205
Helbock/Holbdck, Franciscus 139-140
Helm, Christoph Ferdinand 145

Henri de S. Ignace 69

Herler, Adam 46, 135-145

Hessen, Friedrich von Hessen 123-134
Heteronormativitat 4, 66, 75, 126, 212-213
Heterosexualitat 25, 81, 96, 98, 220
Heusser, Nikolaus 223

Hieronymiten, Orden 65, 240-242
Hoch, Caspar 208

Hoeser, Georg 145

Hofbeichtvater 124, 131-132, 134
Hoffaeus, Paul 38,103

Holland 201

Holle 53, 250

Holzhauser, Philipp Benno 145-146
Homburg, Prinz 130

Homosexualitdt 4-5, 35, 40, 43, 59-61, 63-66,

68, 71-73, 78-79, 81, 86, 93, 108, 111,

114-116, 125, 132, 135, 184-185, 210-213,

217-220, 239-240, 242

- als ,Infektion“ 96, 114

- Beichte 96

- Definition im Kirchenrecht 239

- kirchliche Taxierung von Sodomie 112,
227-228, 238-240

- Verfolgung durch kirchliche Institutionen 239

Honicke, Matthias 34

Horrendum illud scelus, Bulle 227-228, 239
HoR, Michael 235

Huber, Caspar 147

Hueber, Augustin 21

Hueber, Ignatius 165

Hueber, Johann 199

Hueber, Johannes Jakob 145-146

Hummelberg, Johannes Damianus von
139-140

Hunold, Severin 193

Huth, Adam 208

Ilha da Madeira, Francisco da 65

incorrigibilitas Siehe Entlassung

Indien 74, 87, 90, 149-150, 159, 207-208, 241

Infamie Siehe Ehrverlust

Ingolstadt 106, 135, 198-199

Innsbruck 129, 200, 202

Inquisition 33, 65, 87, 89-91, 96, 118, 231, 236,
240-241, 246

Integritat 70

Inzest 111, 232, 239

- als Sakrileg 111

- Beurteilung durch Jesuiten 109

- mit geistlicher Familie 111

Irreqularitat 83, 85, 99, 127, 215,
234-235, 239

Island 246

Italien 259

Ittner, Franz Georg 205

Ittner, Joseph Albrecht/Albert von 204-207,
209-213

Jackisch, Anton 51

Jacobi, Johann Conrad 221

Jansenismus 97

Jansenisten 94

Jarrige, Pierre 3, 5,77-84, 89, 93, 100

Jennewein, Johannes 24

Jenningen, Philipp 164

Jesuiten

- Alkoholkonsum 21, 124, 151, 175, 185-186,
188-189, 218, 221, 227

- als Atheisten 97, 99

- als Sadisten 100

- Frauenfeindschaft 213

- Freunschaften 39-40, 121

- Informationsgewinnung, ordensintern 5

- Kaffeekonsum 21

- Konsum von Speisen 124

- Nachlassigkeit der Ordensoberen 140

- Schokoladenkonsum 21

- Teekonsum 21



Register = 299

- Zuchtigung von Schilern 190 Kerschbaumer, Christoph 49
Jesuitenschulen 4-5,7, 31, 36, 41, 54, 59, 70-71, Keuschheit, inszenierte 4, 66, 76, 103-107, 174
78-81, 84, 89, 93, 96, 100-102, 104, Kiefer, Franciscus 195
107-108, 112, 114, 116, 123, 135-138, 144, Kindesmissbrauch 259
146-148, 150-151, 153-156, 158, 160, Kirchenstrafen Siehe Exkommunikation;
162-163, 166-168, 171, 184, 189-195, Irregularitat
197, 240 Kircher, Athanasius 123
- Homoerotik 79 Klein, Caspar 39
- Paderastie 70 Kleirl, Johann B. 67
- sexueller Missbrauch 40 Kleriker
Job, alttestamentliche Figur 47 - Alkoholkonsum 11, 19-20, 22
Johanniter-Orden Siehe Malteserritter - entlassene 21
Journot, Joseph 52 - Erwartungshaltung an Jesuiten 21
Judentum 76, 241 - Erwartungshaltung im geistlichen
- Vorwurf judaisierenden Verhaltens 76, 89, Beruf 15-16, 18-19
236, 241, 246 - Erwartungshaltung und Pest 20
Julius 11, Papst 247 - Erziehung als Aufgabe 10
Jung, Nikolaus 213-214 - Glcksspiel 24
Jung, Sohn des Nikolaus Jung 214, 224 - Hautfarbe 23
Jungen, schéne 54, 84,114,122, 154, 210 - Konkubinat 1, 25,199, 232-233
Juvenal 210 - Konsum von Speisen 21
- Korper der 23
Kaiserhof, Wien 130 - Korrektionshaus 24
Kaltwasser, Karl 214-216 - Ruf/Reputation 9-10, 29, 132
Kapital, symbolisches 4, 9-11, 16, 18, 23, 28, - Sakramentenspendung 12, 16, 19, 30
30, 144 - Simonie 232
- Pflichterfillung 16-17, 19, 30 - soziales Prestige 9
- Reputation 30, 132, 135, 150, 163, 166, - symbolisches Erwartungsprofil 9-11
192, 201 - Tabakkonsum 11, 20
- Verlust 26 - Vergewaltigung 25
Kapuziner, Orden 88, 90, 107, 136, 213 - Vertrauensvorschuss 4, 9-10, 18
Karmeliten, Orden 249 - Wirtshausbesuch 1, 11-12
Kartauser 56 - Zolibatsvergehen 25-26
Kaschau 119, 122 Klerus
Kassel 48, 93,207, 218 - homosexuelle Subkultur 5,7, 86
Katze 150 Kloos, Nicolaus 147
Kaufbeuren 167 Kobolt, Franz X. 159
Keck, Wolfgang 218, 224 Koch, Marcus 152
Keer, Johannes 99, 147-148 Kockelin, Matthias 233
Kelheim 175 Kolb, Christoph 185
Keller, Johannes 45 Kolonien 90, 213, 240, 259
Kempten 44 Komenski, Lucas 43
Keppler, Laurentius 99 Kénigstein 204-205, 212, 228
Kerker 25, 91 Konklave 126, 128
Kerkerhaft 204, 230 Konstanz 49, 55, 100, 105, 126, 131, 133, 136-137,
Kerkerstrafe 129, 142-143, 158, 235, 238-239, 140-142, 189, 205

241, 243, 256, 258 Konventikelbildung 39, 191



300 —— Register

Konversion 76

- Judentum 76, 236, 246

Kopferl, Caspar 47-48

Kérper 91

Kostka, Stanislaus 62

Kostime 147-148
Krankenkommunion 20

Kreuzlingen 56

Kritik an Jesuiten 68, 70

- Uberbetonung der Reputation 70

- Keuschheit 76, 205

- Mangel an Integritat 70

- Tolerierung von Missbrauchstédtern 137
- und deren Unterstutzer 207

- Verschleierung von Missbrauch 207
Krupsky, David 59

Kugler, Balthasar 127

Kugler, Menrad 60, 185-188

La Rochelle 77, 81

Laisierung 253, 259

Lambert, Heinrich 217, 224

Lamy, Martial 84

Landau 186

Landsberg 50-52, 106, 140-141, 149, 152-153,
166-167, 171

Landsheere, Wilhelm de 93

Landshut 34, 51, 85, 154, 159, 177, 179-180, 235,
243

Lang, Karl Heinrich von 6, 62, 99, 109-110, 148,
153, 156, 166, 170, 201, 205, 222

Lanser, Sigismund 159

Laxismus 97

Lederer, Ferdinand 33

Leichtfertigkeit 32, 39, 61, 80, 102, 160

Leidenschaften 42, 52, 54, 61,78, 84, 93,
158, 183

Leidl, Aloysius 157, 159-162

LeMaistre, Martin 242

Lerchenfeld, Leonhard 180

Leutter, Jakob 193

Leuven 76, 95

levitas 39, 51, 59, 80, 102, 174, 185

Lex Scantinia Siehe Paderastie; Siehe Paderastie

Liebesbriefe 62, 65, 168, 183

Linden, Nikolaus 224

Linder, Michael 170

Liner, Vitus 59

Lipowsky, Felix von 110

Lissabon 65, 87-88, 90-91, 96, 240-241
Llerena 248

Loetz, Franziska 4

Lorsch 224

Lotto 204

Lutheraner 5, 47, 59, 68, 115-116, 168, 200
Littich 60, 130, 236

Luz, Ludovicus 135-137, 144

Luzern 59, 98, 129, 143, 147, 153-155, 181, 185

Machtmissbrauch Siehe Gewalt, sexuelle

Maele, Wilhelm van der 96

Mahon, Franciscus 183

Maier, Joseph 170

Mainz 7, 38, 80, 102, 171, 204-205, 208-209,
214-225, 229

Mair, Franciscus 139

Mair, Joseph 153

Malagrida, Gabriel 236

Malescot, Ignace 83

Malta 123

Malteserritter, Orden 123, 125, 205

Mandl, Ignatius 22, 85, 152, 154

mania 51

Mantel der Nachstenliebe 83, 207, 214

Maranhdo 33

Marell, Jakob 6-7, 56, 82, 84, 86, 110-122, 137,
154,159, 206

Mariana, Juan de 56, 68-70

Marianus, Christoph 168-169

Markdorf 49

Marra, Ambrosius 46

Martin, Johann B. 42, 55

Masturbation Siehe Selbstbefriedigung

Mathematik 66, 123

Mattersperger, Michael 238-239

Mattos, Mathias de 65

Max Emanuel, Kurfirst 63

Mayr, Beda 23

Mechtl, Albert 119

Medici, Claudia de 168

Meibom, Johann 100

Meindl, Christoph 165

MeilRner, Rudolf 247

melancholia Siehe Depression



Mena, Gasparo 76

Mendoza, Escobar de 104

Mendoza, Pedro de 250

Mennlin, Johannes 56

Menocchi, Aurelio 86

Mercedarier, Orden 91

Merulus, Laurentius 68

Mesner, Johann Stephan Eusebius 139

Messgewand 254

Metzenroth, Sohn eines Mainzer
Schulmeisters 216, 220, 224

Mexiko 7, 96, 204, 208-209, 213, 216

Mexiko-Stadt 208

Meyer, Dominicus 171

Militar 64, 235

Miller, Theoderich 128

Mindelheim 33, 43-45, 172, 179, 189, 191,
193-195

Miotti, Johannes 148-151

Missbrauch, sexueller

- Beichtstuhl 241

Missbrauch, spiritueller 32, 41, 93, 94, 117,
165, 198

- Beichte 33-34, 95, 103, 179-181, 183, 200

- Gewalt 96, 100

- spiritueller Quietismus 118

Missbrauch

- Berlihrungen 127

- Delinquenten als ,Pestbeulen“ 103

- Dunkelziffer 36

- Formen der Denunziation 104

- Kolonien 213

- Meldung des Verdachtsfalls 80

- Schock 211

- spiritueller 32, 93, 200

- Verschweigen 211

- Vertauensverlust 135

- Vorspiegelung einer Krankheit 33-34

Missbrauchsopfer 31

- Abstammung 92

- Adlige 7, 36, 92, 111, 114-115, 117, 139, 149, 156,
159-160, 171, 191

- als Geistliche 139

- als Komplizen 32, 37, 88, 105, 115, 135, 139,
142, 162-163, 240, 258

- Alter 240

- Brahmane 88

Register = 301

- deren Eintritt in den Jesuitenorden 126, 139,
141, 145, 190

- Ehrverlust 92

- Furcht vor Bestrafung 36

- Glaubhaftigkeit von Aussagen 36, 92-93, 125,
127,137, 139-140, 142, 144, 148, 151-152,
160, 164-165, 191-192

- Handwerkerfamilien 89

- Junge Jesuiten 7, 184-186, 188-189

- Korper 91-92

- Madchen und Frauen 7, 33

- Mexiko 209

- Nonnen 7

- Rache der Eltern 122

- Schuldfahigkeit 35

- Stigma 92, 1M1

- Typisierung als Frau 91

- Typisierung als Madchen 79, 89, 125, 127

- Typisierung 199

- unterprivilegierte Familien 89

Missionen 58, 151

Mobbing 49

mollities Siehe Selbstbefriedigung

Molsheim 208

Monreale 130

Montepulciano 76

Mor, Franciscus 147

Moral

- Laxismus 93, 109, 124

Mord 77, 83-84, 98, 131, 215, 233-236, 238,
248-249

Morddrohung 90

Mordversuch 234

Moret, Joseph Anton 107-109

Morgenstern, Jacob 168

Moskau 146

Motsch, Martin 151

Mourat, Johannes 191-192

Miiller, Johannes von 218

Mdller, Martin 40, 97-99, 195, 199

Mdller, Michael 49

Minchen 2,11, 21-22, 31, 33, 43, 47, 60-61,
64, 103-105, 107, 109, 144, 148-149,
153, 155-156, 160-161, 169, 181,
187, 237

- Wilhelmsgymnasium 31, 33, 61-62, 107-109,
139, 144, 159, 199



302 —— Register

Munster 18
Mystik 117-118, 138

Nacktheit 81,100, 108, 112, 127, 140, 146-148,
179, 256

Nauhaimer, Bekannter von Maximilian Gill 225

Neuburg 47,105, 133, 158

Neuhauser, Caspar 138, 145, 184-185

Neusiedl am See 175

Neustadt 208

Nickel, Goswin 21, 125, 128-129, 140, 143

Niederlande, Osterreichische 230

Niederlande, Spanische 67, 233

Noviziat 5,7, 38, 52, 83, 106, 119-121, 149, 159,
207,222

Nirnberg 200

Nymphenburg 200

Oberhollabrunn 86, 244

Obermiinster 199, 201

Oberpeutter, Christoph 122

Oelenburg 33

Oettingen, Kraft Anton Wilhelm Graf von 113,
115-117

Oliva, Giovanni Paolo 131-134

Onanie Siehe Selbstbefriedigung

Oralverkehr 7,214, 216-218, 220-223, 228

- gegen die Vernunft 228

- gegen Wiirde des Menschen 228

Ordensausschluss (ausser Jesuiten) 89

Orgasmus 32

Origanus, Georg 139

Osterreich 45,181, 212

Osterreich, Maria Elisabeth von 230

Ourique 92

Paderastie 5, 68, 70-71, 73, 75-77, 81-86, 88-93,
107, 122, 135, 159, 166-168, 171-172,
206-207, 211-213, 216-217, 221

Palma, Dias 92

Paris 39, 232

Passau 60, 85, 112, 181, 233, 244

Peil, Caspar 158

Pellanda, Julius 166

Penetration 32, 88, 126

Penetration, sexuelle 35-36

- Ehrverlust 32, 35, 88, 111, 126

- Typisierung als Mann oder Frau 35

Penis 154, 166, 217

Peracher, Fortunatus 97, 99-101,
178, 201

Perck, Matthdus 106

Pertinenzprinzip 2

Perversion, sexuelle 83

Petiot, Etienne 82-83

Pfeil, Conrad 141

Pfiffer, Johann Ludwig 147

phantasia 52

Philart, Matthdus 145

Piazza, Cardinal 85

Pierlot, Jacques 236, 256-257

Piffer, Jodokus 147

Pimann, Franz Xaver 171

Pittroff, Christian 27-29

Pius V., Papst 239

Planta, Familie von 136

Planta-Wildenberg, Johannes Heinrich von 136,
138-139

Poli, Felix 198-199, 201-203

pollutio Siehe Samenerguss;
Selbstbefriedigung

Polner, Johannes 139

Pontificale Romanum 237, 245-247,
250-251, 254

Ponzon, Maximus 130

Pornographie 112

Porrentruy 172

Portugal 1, 46, 89, 91

Posen 43,195-197

Prag 22,125

Prasberg, Franciscus 141

Primiz 26, 161

privilegium fori 7, 26, 230, 232, 246-249, 258

Probabilismus 109

Profess 39, 53, 94

Profess-Gellibde 3, 39, 45, 53, 56, 94, 108, 123,
125, 135, 138-139, 141-142, 144, 159, 181,
183-184, 190, 192, 198-200

Propaganda, konfessionelle 70, 100, 115

Prostituierte 76-77, 87, 95

Prostitutionsring, padophiler 240

prudentia 54



Prugger, Jakob 106, 202
Pubertdt 221

Quellenkritik Siehe Vorurteil; Siehe auch
Antijesuitismus

Quietismus 117-118, 138

- spiritueller Missbrauch 118

Ranke, Leopold von 3

Rassler, Ferdinand 200

Rassler, Johannes Franziskus 139

Rathgeb, Andreas 172

Raub/Rauch/Raw, Georg 158

Rauschendorfer, Michael 67

Raymond, Karl 235

Regensburg 12, 22, 63-64, 66-67, 81, 85, 114,
198, 201-202, 245

Regnier, Pierre 81-82

Rehlinger, Matthaus 145, 184-185

Reichstag 66, 198

Reisinger, Johannes 50

Reitenau, Andreas von 168

Remich, Franz 53-55

Renterghem, Joses van 95

Renteria, Ambrosio de 91

Reputation 58, 70, 78, 104, 109-110, 114, 122,
144,183, 201, 258-259

Retz, Franciscus 207

Reue 109

Rhem, Franziskus 164

Rhetorik 66, 113,190, 217, 220

Ribadeneira, Pedro de 57

Ribera, Juan Bautista de 73-76

Ricard, Jean 82

Rieger, Sebastian 169

Rois, Balthasar de 76

Roll, Joseph von 50

Rom 2,29, 48, 56, 74, 78, 83-84, 106, 110, 118,
120, 126, 128-134, 170, 183, 187, 201-202,
207-208, 238

Rosenthaler, Jacob 33

Roth, Wendelin 223

Rothenberg 25

Rottenburg 64, 133, 177-178, 181-183

Rottmair, Christoph 161

Ruess, Daniel 169

Register = 303

Ruettiman, Franz Ludwig 147
Rufmord Siehe Infamie; Reputation
Rufschadigung 37, 104

Rill, Heinrich 182

Ruten Siehe Sadismus

Sadismus 5, 7, 95, 99-100, 138, 143, 149,
192,195

Sakramentenspendung 23, 259

Sakrileg 104, 111, 127, 215, 233, 239, 247, 259

Salamanca 76

Sall, Andrew 57

Salzburg 19, 109, 238

Samenerguss 64-65, 79, 82, 88, 92, 104, 128,
139-141, 157, 188, 214, 216, 219-223,
225-228, 240, 242-243, 254

Sandizell, Maria Theresia von 202

Sanguinet, Pater 79

Santo de Pueblo 208

Sardanapal 83

Satan, Unzucht mit 238

Satisfaktion 52, 196, 201

Sattler, Franz Xaver 117

Sauter, Michael 181

Schauenstein in Ehrenfels und Wilden, Johannes
Rudolph von 139

Scheffler, Thomas 51

Scheiterhaufen 91, 233, 236, 239, 250

Schildere, Petrus de 95

Schindele, Nicolaus 141

Schirmbeck, Adam 52, 145

Schlafzimmer 39-41, 80, 102, 127, 136, 138, 142,
165, 185, 210

Schlechtern, Leopold 159-160

Schlegl, Franz 144-146, 194

Schlettstadt 171

Schlininger, Beatus 190

Schmalholz, Franz 199

Schmid, Melchior 31

Schoech, Michael 106, 156

Schonborn, Eleonore von 113

Schonhueb, Eustachius 51

Schoppe, Kaspar 68, 70, 72, 76-78

Schorrer, Christoph 130-132, 134, 149

Schrecksnadl, Bartholomé&us 55, 188-189

Schrevogel, Franz 154



304 —— Register

Schrevogl, Franz 154

Schumacher, Guattro 147

Schwaben auf Altenstatt, Johann Christoph
von 200

Schwager, Conrad 59

Schwaighofer, Caspar 43

Schwangerschaft 32,200

Schweickhofer, Caspar 67

Schweitzer, Mathias 96

Schweiz 61, 97-98, 205

Schweizer, Johannes 60

Secreta Monita 69

Seeman, Christopher 66

Seiboldsdorf, Familie von 156

Seiboldsdorf, Ignatius von 156

Seitz, Matthias 85, 243-244

Selbstbefriedigung 4, 7, 35, 71, 77-79,
82, 99, 104-106, 112, 117, 139, 141, 146,
168, 170, 214, 216, 218-224, 226-228,
242-243

- als Sakrileg 104

Selbstmord 22

Serviten, Orden 86

Sevilla 130, 241

Sexualitat

- ausserehelicher Gebrauch 4

- Gewalt, sexuelle 2, 32

- jugendlicher Trieb 90

- Verhaltensmuster 5, 25

Silvester, Reginald 44

Simonie 46, 83

socius 66, 161

sodomia imperfecta 65, 87,140-141, 227,
240, 242

sodomia perfecta 65,112, 116, 126, 154, 227,
239-240, 242

Sodomie 35, 64-65, 68, 71, 75, 87-90, 96, 99,
107-108, 125, 131, 140, 220, 226-227, 233,
239-241

- aktive 112

- notorische 111

- passive 71

Soll, Bekannter von Maximilian Gill 222

Sollizitation 33-34, 82, 111, 165, 183, 198-200,
241, 259

Solothurn 50, 63, 98, 156, 191

Somasker, Orden 198, 202

Sommer, Justus 43

Souza, Lucas de 91

Sozinianer 5, 68

Spaiser, Georg 139

Spanien 1, 33, 57, 75, 128, 130, 208, 236,
248-249

Speck, Joannes van der 95

Sperma Siehe Samenerguss

Speyer 51

Stainberger, Johann Philipp 239

Stammtisch 11

Staphylus, Friedrich 18

Steidlin, Johannes B. 191

Stiefel 81,108, 210

Stocklin, Michael 159

Strasbourg 66, 130

Straubing 53-54, 60, 178, 180, 195

Streck, Ernst 214, 219, 222-223

Sturn, Fidelis 139

Sturn, Zacharias 137, 139

Superachievers, religiose 13-14

Suspendierung vom priesterlichen
Amt 228-229, 232, 251

Symbolik, inszenierte 4, 9-30, 84, 92, 150,
244-257

Syphilis 23, 60

Tabak 11

tactiones turpes Siehe Selbstbefriedigung;
Gewalt, sexuelle

Tassano, Belisacio 68

Tatt, Johann B. 139

Taufe 10-11,19

- Erwartungshaltung 11,19

- Missbrauch der Taufformel 238

- Taufformel 19

Theater 5, 34,147,166, 171

Thebas, Jakob 64

Tirol 152,168

Tivoli, College de 100

Todesstrafe 36-37, 65, 87, 89, 91, 122, 155, 227,
231, 235-237, 239, 256-257

- Enthauptung 236

- Erwirgen 233,236

- Scheiterhaufen 233, 236, 239, 250



Register = 305

Toledo 130 Vorurteil Siehe Quellenkritik und Hermeneutik;
Tonsur 234, 256 Siehe Antijesuitismus
Totschlag 230 - Quellenwert antijesuitischer Schriften
Tranen als Zeichen der Reue 155 5,71-78
Trappentrey, Michael 140 Vos, Filip de 230
Traunkirchen 181
Travestie 82 Wager auf Hohenkirchen, Franz Albrecht
Trencsén 119 von 200
Trient 22,148,198, 202-203 Wager, Joseph Joachim 157
Trient, Konzil von 12, 248 Waggin, Anton 139, 141
tristitia Siehe Depression Wagner, Franz Xaver 98-99, 148, 153
Truchsess, Eusebius von 201 Wagner, Victor 153-155
Tibingen 64 Waigl, Franz Anton 193
Waisenhaus 84
Unkraut, Peter Nikolaus 209 Waizmann, Christoph 43
Unreinheit 83, 150, 255 Waldmiinchen 51
Unschuldsvermutung 90 Wangereck, Heinrich 21
Unterhose 64, 92, 210 Wech, Heinrich 140-141
Weichemayr, Johannes 108

Vagina 154 Weigelsdorf 233
Valderrama, Domingo de 91 Weigler, Johann Jakob 218-219
Vargas, Alphonsus de 68 Weihen, niedere 242, 255-256
Veeser, Maximilian 66 Weishaupt, Caspar 174
Veichtshueber, Melchior 31 Weissbier 11
Veihelin, Servilian 129, 134, 141, 144-146, Welser, Anton 47-48

150-151, 189 Welti, Jacob 149-151
Veitz, Werner 86 Wendler, Wolfgang Simon 145
Venedig 85, 243 Werkmeister, Benedikt von 110, 122,
Verbannung als Strafe 65, 71, 86, 90 252-253
Vergewaltigung 7, 25, 32, 35, 83, 107-108, 131, Weybraecke, Andreas 230-231

186, 232 Wien 119, 125, 130, 218
- Kinder und Jugendliche 92,108, 112, 241 Wiggemann, Carolus 170
Verschworung 70, 140, 143, 192-194, 207 Wilhelm, Ignatius von 61-63
- Sodomie 68 Wilhelmiten, Orden 233
- Weltherrschaft 68 Wils, Petrus 95
Versuchung, sexuelle 72 Winckelblech, Marcus 43
Viega, Manuel 65 Winger, Albert 163
Vischl, Johann Baptist 60-63, 65-66 Winger, Petrus Albert 162
Viseu 1 Wiser, Gottfried 158-159
Visitationen 120 Wolf, Adrianus 95
- als symbolische Handlungen 17 Wolff, Pater 93
- Informationsgewinnung 17 Wolfurt, Eucharus 44
Visitationsprotokolle 16
Visscher, Johannes de 95 Ypern 230
Viteleschi, Mutio 83,123
Vlieghe, Gulielmus 233 Zacconi, Bernhard 150

Volkl, Georg 42 Zauberei 236



306 —— Register

Zeil, Graf von 114

zelotypia 69

Zeltner, Johannes 146, 157, 192-195
Zetl, Sebastian 175

Zeus 210

Zirkel 145-146

Zisterzienser, Orden 215

Zolibatskritik 26, 83, 90

Zoller, David 137,139
Zuccarello, Ugo 86

Zungenkuss 149-151

Zingler, der, Spitzname 148-149
Zurich 36, 97, 201

Zwingli, Hyldrich 72



	Vorwort
	Inhaltsverzeichnis
	1 Einleitung: Eine neue Kriminalgeschichte des Christentums?
	2 Der gute Ruf des Priesters als sein symbolisches Kapital
	3 Die Begriffsbestimmung sexueller Gewalt in der Frühen Neuzeit
	4 Die Entlassung aus der Gesellschaft Jesu (dimissio)
	5 Verschwörungstheorien, Homosexualität, und Päderastie als literarische Motive
	6 Sexualität in der Gesellschaft Jesu
	7 Missbrauch in Mexiko und Mainz: Der Fall Maximilian Gill
	8 Die endgültige Entlassung aus dem Klerikerstand aufgrund eines Vergehens (ex delicto)
	9 Ausblick in die Gegenwart
	Abkürzungen
	Handschriftliche Quellen und Datenbanken in Archiven und Bibliotheken
	Literaturverzeichnis
	Register



