
Ferdinand Stürner

Poesis ancilla philosophiae – Teuthras’ Gesänge
und die Poetik der Punica

In Buch 11 der Punica wird geschildert, wie Hannibal nach dem Sieg bei Cannae mit
seinem Heer in den Mauern des verbündeten Capua überwintert.¹ Dieser Aufenthalt ist
als entscheidender Wendepunkt der Handlung konzipiert: Hannibal und seine Soldaten
erliegen den Versuchungen des kampanischen Luxus und büßen so ihre erdrückende
militärische Überlegenheit ein. Die Bankette des Winterlagers werden von Auftritten
des Sängers Teuthras begleitet, der in seinen beiden Vorträgen zunächst die Gründung
Capuas durch seinen Eponymos (288–302),² dann die Macht von Gesang und Dichtung
anhand mythologischer Exempla besingt (432–484).

Auch wenn es für die Episode gewisse Vorbilder in der Geschichtsschreibung gibt,³
bezieht sie ihre eigentliche Inspiration aus der epischen Tradition, die seit Homer den
Auftritt des Sängers beim Bankett oft gestaltet hat. Spaltenstein macht auf zahlreiche
Anklänge an das Karthago der Aeneis aufmerksam, wo die Trojaner beim Fest in Didos
Palast den Gesängen des Iopas (Aen. 1,740–747) lauschen.⁴ Karthago ist bei Vergil be-
kanntlich umfassend nach dem Vorbild des homerischen Scheria gestaltet,⁵ mag für den
Auftritt des Sängers inhaltlich auch eher Apollonios’ Orpheus (Apoll. Rhod. 1,496–511)
als der am Phäakenhof wirkende Demodokos (Od. 8,62–82; 261–366; 499–519) Pate
gestanden haben. Im Capua der Punica klingen Vergils Karthago und Homers Scheria
gleichermaßen nach,⁶ wobei eine bei den Vorläufern angedeutete Handlungsalternative
Umsetzung findet: Anders als Odysseus und Aeneas erliegt Hannibal den Versuchungen
des „phäakischen“ Lebensstils, den antike Kommentatoren immer wieder als eine

Anmerkung: Eine frühe Version dieses Beitrags wurde 2016 beim Symposium Cumanum der Virgilian Society
vorgestellt. Prof. Timothy Moore (St. Louis) habe ich für die Einladung, den Teilnehmern der Tagung für
wichtige Hinweise zu danken. Den Herausgebern dieses Bandes bin ich für die gründliche Durchsicht des
Manuskripts und fruchtbare Anregungen verbunden.

1 Grundlegend zu Capua in den Punica Burck 1984. Für eine umfassende und aktuelle Bibliographie vgl.
jetzt die Beiträge in Augoustakis 2019.
2 Zitate aus den Punica folgen der Ausgabe von Delz.
3 Vgl. Liv. 23,18,10– 16; vorher ähnlich schon Cic. Agr. 2,35,95; Diod. 26,11– 14; Strabo 5,4,13– 14. Da Polybios
dasWinterquartier und seine demoralisierendeWirkung nicht kennt, liegt es nahe, an eine annalistische
Quelle zu denken – in Frage kommt v.a. Coelius Antipater. Zur Sache Burck 1984, 4; Seibert 1993, 219 f.
4 Spaltenstein 1990 zu den Versen 11, 272 ff.; vgl. jetzt auch Keith 2019.
5 Hierzu in jüngerer Zeit etwa Giusti 2018, 207 f.
6 So nimmt die Beschreibung des luxuriösen Lebens in Capua auch über Vergil hinausgehend Ingredi-
enzien der phäakischen façon de vivre auf, wie sie Od. 8, 248 f. dargestellt ist: δαίς (z.B. 11,270–280; 428–
429); κίθαρις (289–290; 408; 415; 432–439); χοροί (428–431); λοετρὰ θερμά (418 f.); εὐναί (272–274; 401). Auf
Homer weist auch der Kunstgriff, den Sänger mehrfach auftreten zu lassen.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783111264134-013



Präfiguration „epikureischer“Doktrin gedeutet haben.⁷Wie auch in anderen Szenen des
Epos wird anti-epikureische Polemik so zum Vehikel der für die Punica zentralen labor-
Ethik. Der Auftritt des Sängers unterscheidet sich dabei nicht nur thematisch, sondern
auch funktional grundlegend von den Vorbildern, weil ihm expressis verbis eine
Schlüsselfunktion in der Handlungsentwicklung zugewiesen wird: Der Erzähler sieht
vor allem im zweiten Gesang eine maßgebliche Ursache für den Verfall der karthagi-
schen Moral (11, 481 f.; vgl. aber auch 11, 289 f.).

Es verwundert vor diesem Hintergrund nicht, dass nur wenige Episoden der Punica
häufiger kommentiert und interpretiert worden sind.⁸ Die Auftritte der Sänger bei
Homer und Vergil haben in der antiken Kommentartradition ein reiches dichtungs-
theoretisches Echo gefunden, sodass es naheliegend ist, den Auftritt des Teuthras als
metapoetische Allegorie zu verstehen, die in Form einer mise en abyme selbstreflexiv
wesentliche Dynamiken literarischer Produktion inszeniert und problematisiert.⁹
Freilich gehen die Vorstellungen darüber, welche Aspekte dabei im Vordergrund stehen,
denkbar weit auseinander. Einerseits mag es einleuchtend erscheinen, die Gesänge als
Idealmodell dichterischer Aktivität zu lesen, weil sie zur Überwindung Hannibals und
damit einer titanischen Transgressorenfigur beitragen; andererseits sind labor und
cupido laudis in den Punica so konsequent als Stimuli der virtus konzeptualisiert, dass
man sich fragen muss, wie exemplarisch ein Typus von Dichtung sein kann, der eben
diese wünschenswerten Eigenschaften unterminiert.¹⁰

Wenn die Problematik hier erneut aufgegriffen wird, geschieht dies mit einem in
zweierlei Hinsicht veränderten Fokus. Zum Ersten verstehe ich die Teuthras-Szenen
nicht primär als ein Modell dichterischer Produktion und damit als Ausdruck vor allem
auf die Frage der Gattung ausgerichteter Selbstdefinition, sondern als Allegorie litera-
rischer Kommunikation, die neben der Aktivität des Modellautors vor allem den Akt der
Rezeption durch einen oder mehrere Modellleser thematisiert.¹¹ Zum Zweiten versuche
ich, die anhand des Modells inszenierten Zusammenhänge konsequenter auf ihre Ver-
ortung in antiken Diskurshorizonten auf dem Feld der Musik- und Literaturtheorie hin
zu untersuchen, als dies bislang geschehen ist.¹² Im Ergebnis wird sich zeigen, dass in

7 Hierzu etwa Gordon 2012, 38–71.
8 Wesentliches bei Schenk 1989; Deremetz 1995, 411–474; Bettenworth 2004, 338–394; Marks 2009; Río
Torres-Murciano 2012; Heerink 2013;Walter 2014, 286–298; Keith 2019.Vgl. außerdem die grundlegenden
Bemerkungen bei von Albrecht 1964, 160 und Burck 1984, 17 f. und 24–28.
9 Zu dieser Technik in der römischen Literatur grundlegend Deremetz 1995.
10 Idealmodell: Schenk 1989; Deremetz 1995. Dagegen: von Albrecht 1964; Bettenworth 2004 und Marks
2009. Zur Rolle von labor und cupido laudis vgl. Ripoll 1998, 236–253.
11 Damit meinen wir nicht Ecos lettore / autore modello, also Formen des impliziten Lesers / Autors,
sondern intra-homodiegetische Spiegelungen des Lesers / Autors im Text, die eine Rolle bei der Konsti-
tution impliziter Leser- bzw. Autorschaft spielen können.
12 Wichtige Anregungen hierzu bei Río Torres-Murciano 2012, der allerdings zu ganz anderen
Schlussfolgerungen gelangt und vor allem an textkritischen Fragestellungen interessiert ist. Die einst
übliche Umstellung der Verse 11,453–458 hinter 290 darf durch diese Arbeit als endgültig überholt be-
trachtet werden; zu dem Problem auch schon Deremetz 1995, 423–427 und Bettenworth 2004, 363–369.

242 Ferdinand Stürner



Teuthras’ Gesängen ex negativo ein Idealmodell literarischer Kommunikation entwi-
ckelt wird, das einem stark ethisch und kognitiv orientierten literaturästhetischen
Programm verpflichtet ist und sich in der palaia diaphora zwischen Dichtung und
Philosophie erstaunlich radikal auf die Seite eines philosophischen Dichtungsver-
ständnisses schlägt. Einige Merkmale des oft inkriminierten Stils der Punica lassen sich
so als Folgephänomene klar umrissener literaturtheoretischer Vorstellungen erweisen.

1 Carmen prius: Epos und Ethos

Teuthras’ erstes Lied handelt von reges et proelia und lässt sich damit am ehesten dem
epischen Genre zuordnen: Thematisiert wird die Gründung Capuas durch Capys und
dessen Abstammung vom Haus des Dardanus. Es ist bereits bemerkt worden, dass das
Lied inhaltlich auf der Dardaniden-Genealogie fußt, die Aeneas in Ilias 20 (215–240)
formuliert und die Vergil in der Aeneis einer vielsagenden Änderung unterzogen hat.¹³
Während Capuas Eponym Kapys bei Homer als Großvater des Aeneas in Erscheinung
tritt, gibt Vergil, vielleicht angeregt durch Coelius Antipater, den Namen einem eher
zweitrangigen Gefolgsmann des Aeneas und macht diesen zum Gründer der Stadt
(Aen. 1,184; 10,143– 145).¹⁴ Damit erscheint der homerische Mythos zu einer Ursprungs-
geschichte von klarer politischer Relevanz transformiert, indem eine natürliche Hier-
archie zwischen den Städten Rom und Capua angedeutet wird. Wenn Teuthras wie-
derum etwas exzentrisch Capuas Gründung auf den homerischen Kapys zurückführt,¹⁵
offeriert er seinen Zuhörern eine alternative Sichtweise, die Vergils Vision von Rom als
auserwählter Nation Italiens zu unterminieren droht und dementsprechend die Capu-
aner in ihrem Abfall bestätigt.¹⁶

Freilich lässt sich das Lied ebenso als Hinweis auf eine moralische Verpflichtung
verstehen, angesichts der gemeinsamen Genealogie die Römer zu unterstützen, wie es
auch vom römischen Erzähler mit Nachdruck gefordert wird (11,28–32).¹⁷ Von diesen
beiden Bedeutungsebenen entspricht die erste ganz simpel den Erwartungen der Zu-
hörer: Sie ist offenkundig, bleibt aber ohne tieferen kognitiven Wert. Die zweite er-
schließt sich nur einem ethisch hinterfragenden und selbstkritischen Rezipienten, man
könnte auch sagen: einer philosophisch-kritischen Einstellung zur Literatur.¹⁸ Man fühlt

13 Bettenworth 2004, 370.
14 Servius bezeugt die Konstruktion als Erfindung Vergils. Coelius kannte einen sobrinus des Aeneas mit
dem Namen Capys: Vgl. Serv. Aen. 1,242 und 10,145; J. Heurgon, s.v. Capi (Capys), EV 1, 651–52.
15 V. 297 ist am ehesten so zu verstehen, dass der Kapys der homerischen Genealogie selbst Capua
gründet und der Stadt seinen Namen gibt. Die übrige Tradition weiß allerdings, neben zahlreichen an-
deren Ätiologien, seit Hekataios nur von einer späteren Gründung mit Kapys als Eponym: vgl. C. Hülsen,
s.v. Capua, RE III 2 (1899), 1555.
16 Bettenworth 2004, 370 f.; Walther 2014, 287–291.
17 Schenk 1989.
18 Ähnliches beobachten Deremetz 1995, 417 f. und Bettenworth 2004, 370–372.

Poesis ancilla philosophiae – Teuthras’ Gesänge und die Poetik der Punica 243



sich an die beiden Auffassungen erinnert, die in der antiken Exegese zu den Gesängen
des homerischen Demodokos entwickelt wurden. Einerseits interpretierte man das Lied
von Ares und Aphrodite (Od. 8,261–366) als geeigneten Spiegel der τρυφή der Phäaken,
andererseits ging man davon aus, Demodokos (und mit ihm Homer) habe den Zuhörern
(und Lesern) eine allegorisch verschlüsselte Lektion vermitteln wollen.¹⁹ Beide Ansätze
erscheinen bei Silius kombiniert und auf das Lied des Teuthras übertragen.

Man hat aus diesem Befund die Schlussfolgerung gezogen, Teuthras, dessen Her-
kunft aus dem loyalen Cumae 11,288 explizit hervorgehoben ist, bediene sich des rhe-
torischen Verfahrens der emphasis,²⁰ um angesichts eines Defizits an parrhesia die
Capuaner unverfänglich an ihre Pflichten zu erinnern.²¹ Anders als etwa im Fall des
homerischen Phemios (ὅς ῥ᾿ ἤειδε παρὰ μνηστῆρσιν ἀνάγκῃ: Od. 1,154) gibt der Text aber
keinen Hinweis darauf, dass der Kitharöde Partei ergreift. Man wird also akzeptieren
müssen, dass Teuthras’ Herkunft nicht per se als Anhaltspunkt für romfreundliche In-
tentionen gedeutet werden kann, sondern eher allgemein auf die Lokalisation des
Flusses weist, nach dem der Sänger benannt ist.²² Ebenso muss die Idee, der Auftritt
motiviere den Sohn des Pacuvius zu seinen Plänen, Hannibal zu ermorden (11,303–
368),²³ spekulativ bleiben. Es sind foedera, nicht maiores, die der junge Capuaner ex-
pressis verbis als seine Motivation benennt (328), und auch sonst wird nirgends ange-
deutet, dass er die ethische Relevanz des Vortrags durchschaut hat.

Diese Leerstelle ist wesentlich, weil sie verdeutlicht, dass den Capuanern die ver-
borgene moralkritische Dimension nicht nur aufgrund ihrer Rezeptionshaltung entgeht.
Sicher: Anders als bei Vergil wird der Vortrag des Sängers als Teil eines wüsten Trink-
gelages inszeniert (Bacchique e more liquorem / irrorat mensis turba ardescitque Lyaeo:
301–302), das die mens unfähig macht, ihre Funktionen zu erfüllen (potando exarmata:
308).²⁴ Eine kognitive Rezeption der Gesänge ist mithin nicht nur erschwert, sondern
von vornherein unerwünscht – es bleibt als Funktion des Poeten, den Ohren des Pu-
blikums gefällig zu sein (permulcet… aures: 290). Der hedonistische Fokus auf phone und
lexis freilich kann das Versagen des Publikums beim Umgang mit dem logos der Dar-
bietung nur partiell erklären. Fragt man nach problematischen Dimensionen der Dar-
bietung selbst, sind zwei Aspekte auffällig.

Zunächst verdient die knappe Charakterisierung des Capys in 11,296 Beachtung
(nulloque minor famave manuve). Dieses Miniaturporträt lässt wohl nicht zufällig an die
Worte denken, mit denen Vergils Ilioneus den rex Aeneas als Gesandter vor Dido cha-
rakterisiert: rex erat Aeneas nobis, quo iustior alter / nec pietate fuit, nec bello maior et
armis (Aen. 1,545 f.).²⁵ Implizit scheint Teuthras postulieren zu wollen, Capys müsse als

19 Vgl. Athen. 12,511 b/c; Plut. aud. poet. 20a; schol. Od. 8,267 u. 272 sowie die Diskussion bei Burkert 1960.
20 Hierzu Lausberg 1960, 450–453.
21 Deremetz 1995, 416 f.
22 Vgl. hierzu eingehender unten.
23 Deremetz 1995, 417.
24 Nach Bettenworth 2004, 359 f. ein ungewöhnliches Element epischer Gastmahlszenen.
25 Zur Relevanz der Vergil-Stelle vgl. Cairns 1989, 39 f. sowie Schauer 2007, 177 f.

244 Ferdinand Stürner



Krieger auf Augenhöhe mit Aeneas gesehen werden, doch fehlt eine Entsprechung zum
ethischen Anspruch des Vorbilds. Von den in Vergils Versen anklingenden Tugenden
bleibt bei Teuthras jedenfalls nur die fortitudo übrig. Wie Capys’ Darstellung ethische
Konnotationen vermissen lässt, gilt dies für Teuthras’ Narrativ in seiner Gesamtheit.
Keiner der mythischen Vorfahren, an die erinnert wird, spielt eine substantielle Rolle in
der exemplarischen Tradition, und der Leser muss sich fragen, welche moralischen
Lektionen diese capuanische „Heldenparade“ eigentlich vermitteln könnte. Im Elysium
der Aeneis jedenfalls scheinen Dardanus, Assaracus und Ilus einen archaischen Hel-
dentypus zu verkörpern, der sich deutlich von dem Modell exemplarischen Handelns
abhebt, das Aeneas repräsentiert (6,648–655).²⁶ So haben sie ihren Auftritt als antiquum
genus (648) und werden mit längst vergangenen, glücklicheren Zeiten assoziiert (nati
melioribus annis: 649) – kein Wunder also, dass Aeneas sie nur aus der Ferne (procul:
651) bestaunt und keine Versuche unternimmt, mit ihnen in Kontakt zu treten: Für ihn
zählt eine Zukunft, über die sie ihm nichts mitzuteilen haben. Im Lied des Teuthras
erhalten diese Helden passenderweise ihren Platz in einem epischen Narrativ, das auf
κλέα ἀνδρῶν fokussiert, die v. a. aus einer vornehmen Abstammung und kriegerischen
Verdiensten resultieren, damit aber weit entfernt sind vom stärker ethisch orientierten
Heldenbild der Aeneis. Bekanntlich war die antike Exegese höchst sensibel, wenn es um
den ethischen Vorbildwert der Helden traditioneller Epik ging,²⁷ und es scheint, dass das
Ausbleiben einer überzeugenden kognitiven Reaktion der Hörer auf den Vortrag ver-
breitete Bedenken gegen deren Exemplarität spiegelt.

Ähnliches kann über die Art gesagt werden, in der Teuthras die Ursprünge der
Dardaniden thematisiert. Während die gemeinsame Abstammung von Dardanus in der
Aeneis die omnipräsente Folie abgibt, vor deren Hintergrund moralische Verpflich-
tungen gegenüber fremden Nationen erörtert werden,²⁸ konzentriert sich Teuthras
lieber auf die erotischen Komponenten seines Stoffs (11,291 f.). Die Wendung canere
amores, die auf die Liebeselegie ovidischer Prägung weist, unterstreicht diesen Aspekt.²⁹
An einer Schlüsselstelle der Genealogie wird so ethischer Gehalt durch ein Thema
überlagert, das seit der Fundamentalkritik des Xenophanes immer Gegenstand dis-
tanzierterWürdigung traditionellen epischen Dichtens geblieben ist.³⁰Manwird folgern
dürfen, dass im Gesang des Teuthras häufig konstatierte Defizite homerisierender Epik
gleichsam epitomisiert und mit dem Thema gescheiterter Rezeption verknüpft sind,
wobei das Versagen produktiver Kommunikation zwischen Dichter und Publikum Ur-
sachen sowohl auf der Ebene des Senders als auch des Empfängers hat. So wird Teuthras
schwerlich dem Anspruch gerecht, als Dichter Wohltäter seiner Zuhörer zu sein, wie er
ihn für die Poesie generell im zweiten Lied erhebt; umgekehrt erscheint aber auch

26 Ähnlich versteht die Verse Binder 2019, 596.
27 Zur Tradition der ethischen Homer-Exegese vgl. die umfassende Bibliographie bei Nünlist 2009, 13.
28 Schauer 2007, 97 f.
29 Auch sonst hat die Passage color Ovidianus: vgl. Bruère 1959, 232; Spaltenstein 1990, 124 ad loc.
30 Nünlist 2009, 270 mit der Literatur.

Poesis ancilla philosophiae – Teuthras’ Gesänge und die Poetik der Punica 245



fraglich, inwieweit die Capuaner von einem klarer artikulierten ethischen Appell pro-
fitiert hätten.

2 carmen alterum: Sinn und Sinnlichkeit

Teuthras’ zweites Lied illustriert die Macht der mousike anhand einer katalogartigen
Auflistung mythischer Sängerfiguren. So weist das Exemplum des Arion (446–448) auf
die Fähigkeit des Gesangs, die Gewalt der Elemente (turbatum … moderata profundum)
und die nicht-rationale wie auch die unbelebte Natur zu lenken;³¹ die Leistung Amph-
ions als zweiter ktistes Thebens (440–445) bringt darüber hinaus den Topos der ge-
meinschaftsfördernden, sozialisierenden Wirkung des Sängers ins Spiel;³² mit Chiron
(449–458) und der von ihm besungenen Kosmogonie rückt der Dichter als Pädagoge,
Weisheitslehrer und Philosoph in den Fokus;³³ im Orpheus-Teil (459–480) werden alle
diese Themen wieder aufgegriffen und um das typisch orphische Motiv der Bezwingung
des Todes ergänzt. Das Lied trägt, wie der Erzähler präzisiert, entscheidend zum Nie-
dergang der karthagischen Moral bei (imprimis: 11,432) – mehr noch als Capuas Luxus
und das Wirken der Venus, die als Allegorie der Voluptas das Verliegen Hannibals und
seiner Männer effektvoll orchestrieren darf (385–413). So ist der Name des Sängers, der
auf Kampaniens Bäderluxus weist, denn auch sehr passend gewählt.³⁴ Die demorali-
sierenden Folgen des Gesanges lassen den Inhalt zu einem eigentlichen Spiegel seiner
Wirkung werden:³⁵ Diemousike initiiert die militärische Erholung Roms und vollbringt,
was die römischen Generäle in den Büchern 1– 10 nicht zu leisten vermochten.

All dies lässt die Frage naheliegend erscheinen, inwiefern Form und Inhalt des
Gesangs Kritik an bestimmten literarischen Genres oder Themen implizieren. Gele-
gentlich wurde dabei an die Elegie gedacht,³⁶ doch scheint mir diese Verbindung in-
haltlich nicht sonderlich naheliegend zu sein. Raymond Marks brachte, wie zuvor schon
Michael von Albrecht, das mythologische Epos ins Spiel,³⁷ aber der gesamte Gesang hat
nicht viel mit den Epen eines Statius oder Valerius Flaccus gemein und lässt auch sonst
nicht an die abgedroschenen Stoffe mythologischer Epik denken, die etwa Martial ge-
legentlich verspottet.³⁸ Eher in Frage kommt in meinen Augen strukturell wie thema-

31 Zur Arion-Tradition vgl. Wille 1967, 553–555.
32 Hierzu Power 2010, 163– 169 und passim.
33 Zu Chiron in der literarischen TraditionWille 1967, 537–539; zu Chiron als Erzieher in der Achilleis vgl.
Kortmann in diesem Band (S. 183 f.; 200).
34 Stimmt die alte Konjektur zu Prop. 1,11,11, war der Teuthras eine Thermalquelle in der Gegend von
Baiae: vgl. Richardson 1977, 177. Die verweichlichende Wirkung des Bäderluxus ist ein omnipräsenter
Topos der römischen Literatur.
35 Deremetz 1995, 419.
36 Walter 2014, 295–297.
37 von Albrecht 1964, 160; Marks 2010, 192 f. Zustimmend: Río Torres-Murciano 2012, 397 f.; Heerink 2013.
38 So z.B. 5,53; 9,50; ähnlich Iuv. 1,1–21. Zu dem Thema vgl. Söllradl in diesem Band (S. 101).

246 Ferdinand Stürner



tisch der Typus mythologischer Zyklen (man sprach auch von „Kollektivgedichten“³⁹),
wie er sich im Anschluss an Kallimachos’ Aitien oder Nikanders Heteroioumena ent-
wickelte. Motivisch-strukturelle Anklänge an Kollektivgedichte wie Ovids Metamor-
phosen⁴⁰ und Fasten,⁴¹ vor allem aber an Vergils 6. Ekloge, die sich als Katalog typisch
alexandrinischer Themen gewissermaßen als ein Kollektivgedicht in nuce verstehen
lässt,⁴² unterstreichen diesen Zusammenhang. Wie bei Vergil verbindet sich in Teuthras’
Lied mit dem Thema des Dichterlobs eine Kosmogonie. So behandelt Chirons Gesang die
Erschaffung der Welt durch göttliches Wirken, durch die einleitende Wendung namque
canebat (Pun. 11,452 f.; ecl. 6,31) wird die Parallele leitzitathaft markiert. An Vergil lässt
außerdem auf der technischen Ebene die komplexe Verschachtelung dreier Erzähler-
stimmen („Silius“ / Teuthras / Chiron bzw. „Vergil“ / Tityrus / Silen)⁴³, auf der inhaltlichen
der Fokus auf Verwandlungssagen denken – mag das Metamorphosen-Thema bei Silius
auch stärker auf Andeutungen beschränkt bleiben als bei Vergil.⁴⁴ Bekanntermaßen
wird in ecl. 6 die Spannung zwischen der Poetik des kallimacheischen carmen deductum
und einer Dichtung, die in traditionell-epischem Stil reges et proelia zelebriert, pro-
grammatisch und paradigmatisch ausgelotet.⁴⁵ Wenn freilich bei Vergil das kallima-
cheische Programmmanchen zufolge selbstbewusst affirmiert,⁴⁶ nachMeinung anderer
zumindest nicht grundsätzlich verworfen wird,⁴⁷ erscheint Kallimacheisches in den
Punica explizit mit einem Szenario moralischen Verfalls verknüpft und so deutlich
diskreditiert.

In dieselbe Richtung weisen subtil eingearbeitete Bezüge auf die ethische Musik-
theorie, die man in der Antike gemeinhin mit dem Wirken des Damon von Oa in Ver-
bindung brachte.⁴⁸ Damon erweiterte die alte Auffassung von der kathartischen Wir-
kung der Musik, indem er einzelnen harmoniai definierbare Wirkungen auf die Psyche

39 Martini 1927.
40 V.a. in Kosmogonie (met. 1,453–458) und Orpheus-Mythos (met. 1,459–480; 11,1–66): vgl. Bruère 1959,
234 f. Das alexandrinische Kolorit verstärken zusätzliche Reminiszenzen an das Orpheus-Epyllion im
vierten Buch der Georgica, vgl. Spaltenstein 1990, 137–39.
41 Vgl. 446–448 und fast. 2,113– 116; hierzu Bruère 1959, 234.
42 Vgl. etwa Skutsch 1956; Otis 1964, 187. Zur – ebenfalls alexandrinischen – Katalogtechnik Skutsch 1901,
54–56.
43 Zur Rahmentechnik in ecl. 6 Rumpf 1996, 226–232; Baier 2003.
44 Dass es sich beim Amphion-Mythos und Chirons Gesang um Metamorphosen handelt, ist evident; im
Fall des Orpheus wird explizit auf den Katasterismos der Leier verwiesen (459–461). Der Arion-Mythos
impliziert selbst keine Metamorphose (obwohl die Tradition teilweise von einer Verstirnung des Del-
phins berichtet). Als „Ersatz“ wird in V. 447 die Verwandlungsfähigkeit des Proteus erwähnt: Unter dem
Gesichtspunkt strikter Handlungsökonomie „inutile“ (Spaltenstein 1990, 135), verleiht dieses Element der
seit Hesiod bekannten Geschichte Metamorphosen-Kolorit.
45 Vgl. die Gegenüberstellung im Proöm ecl. 6,3– 12. Zur schon von Pfeiffer erkannten Bezugnahme auf
den Aitienprolog in diesen Versen vgl. zusammenfassend Clausen 1994, 174 f.
46 In diesem Sinne etwa Clausen 1994, 176 f.; Baier 2003.
47 Eine Distanzierung von einzelnen Elementen erkennen etwa Otis 1964, 134 f.; Rutherford 1989.
48 Zu dieser Theorie etwa Abert 1899; Comotti 1991, 32–34 u. 44–49;West 1992, 246–253; Barker 2005. Zu
Damon ist das Material jetzt gesammelt bei Wallace 2015.

Poesis ancilla philosophiae – Teuthras’ Gesänge und die Poetik der Punica 247



zuwies und darüber hinaus einen engen Zusammenhang zwischen Musikpraxis und
dem Zustand von Gemeinwesen postulierte.⁴⁹ Platon hat diese Theorien in den Ideal-
staatsentwürfen der Politeia und der Nomoi rezipiert⁵⁰ und der Tonskalen-Ethik eine
kanonische Form gegeben, die spätere Behandlungen des Themas grundlegend prägte.
Meines Erachtens finden sich bei Silius überraschend konkrete Echos dieser Tradition.
So erinnert die merkwürdige Wendung carpsit … mollissima mensae, mit der Teuthras’
Gesänge eingeleitet werden (439),⁵¹ auffällig an die platonische Charakteristik des io-
nischen und des lydischen Modus (μαλακαί τε καὶ συμποτικαὶ τῶν ἁρμονιῶν: rep.
3,398e),⁵² die als Verursacher von Trunkenheit, Weichlichkeit und Faulheit als unge-
eignet für Männer des Krieges gelten (Ταύταις, οὖν, ὦ φίλε, ἐπὶ πολεμικῶν ἀνδρῶν ἔσθ’
ὅτι χρήσει; Οὐδαμῶς, ἔφη: rep. 3,399a). Ebenfalls nahe liegt der Bezug auf die damonisch-
platonische Theoriebildung für die Darstellung Chirons, der einerseits Gesänge be-
herrscht, die heroische Gemüter bilden (formabat … / heroum mentes: 11,449f.), ande-
rerseits solche, die der Besänftigung von Zorn dienlich sind (compesceret iras: 11,451). Es
sind dies exakt die bei Platon dem dorischen bzw. phrygischen Modus zugewiesenen
Funktionen, die im Idealstaat als einzige erlaubte harmoniai beibehalten werden (rep.
3,399a–c).⁵³ Schließlich ist zu erwägen, ob es sich nicht auch beim Vergleich des Teu-
thras-Gesangs mit dem Lied sterbender Schwäne (linguam / vincere linquentes vitam
quae possit olores: 11,437 f.) um mehr als einen bloßen Topos handelt. Nach verbreiteter
Überzeugung beklagen die Schwäne im Tod vor allem ihr eigenes Geschick.⁵⁴ Die Er-
wähnung ihres Gesangs mag also auf die Modi verweisen, die bei Platon unter die Ka-
tegorie der ἁρμονίαι θρηνώδεις fallen und ebenfalls als ungeeignet für die Ausbildung
der Krieger des Idealstaats eingestuft werden (rep. 3,398e).

Dass es sich bei den Anspielungen auf die ethische Musiktheorie um direkte Platon-
Reminiszenzen handelt und diese von römischen Lesern auch als solche erkannt wur-
den, ist zumindest sehr wahrscheinlich. Angesichts der weiten Verbreitung sehr ähn-
licher Modelle in der hellenistischen Musiktheorie und der umfassenden Platon-Re-
zeption in Varros einflussreichemMusik-Traktat⁵⁵ und Ciceros De re publica⁵⁶ wird man

49 Vgl. zuletzt etwa Wallace 2015, 23–50; Brancacci 2019.
50 Zu Platons Verwendung der Theorien Damons Barker 2005, 57–74; Brancacci 2008, 81– 100; Pelosi
2010, 29–67.
51 Die Textkritik hat mensae verdächtigt. Heinsius konjiziert Musae (vorsichtig zustimmend Liberman
2011, 13, wie schon Drakenborch 1617, 570). Allerdings dürfte sich der Anstoß durch das Folgende erledigt
haben. Cellarius erklärt richtig: iucundissima et ad convivas exhilarandos maxime idonea.
52 Zu mollis als gängige Übersetzung für μαλακός vgl. ThlL 8,1369 f. Es verdient in unserem Zusam-
menhang Beachtung, dass das Adjektiv auch benutzt wird, um in kallimacheischer Tradition eine Poetik
zu beschreiben, die im Gegensatz zum heroischen Epos steht (Stellen: ThlL 8,1376 f.).
53 Natürlich sind beide Züge in der literarischen Tradition vorbereitet: Ov. fast. 5,385 f.; Stat. silv. 5,3,193 f.;
Sen. Tro. 832–835. Worauf es uns ankommt, ist die Kombination.
54 Vgl. Plat. Phaid. 84e–85a (wo dieser Glaube freilich als Irrtum zurückgewiesen wird).
55 Zur Rekonstruktion dieser verlorenen Schrift Wille 1967, 413–420.

248 Ferdinand Stürner



sich in dieser Hinsicht aber nicht festlegen wollen. Für unsere Zwecke ist der Sach-
verhalt auch nicht entscheidend, dürfte für den Leser der Punica doch so oder so un-
mittelbar evident gewesen sein, worauf die Anspielungen hinauswollen: Sie verschieben
den Fokus der Szene von Hannibals individuellem Schicksal auf die Wechselwirkungen
von staatlicher Verfasstheit und mousike.

Der Gesang des Teuthras ist mithin ein Spiegel seiner äußeren Wirkung und ist es
zugleich nicht. Der Inhalt des Liedes selbst führt eine Idealform dichterischer Betäti-
gung vor, bei der sich in Anlehnung an gängige Idealstaatskonzeptionen bevorzugte
Tonarten mit einem aus philosophischer Perspektive besonders geeigneten Inhalt ver-
binden. So durfte die von Chiron gesungene Kosmogonie als dichterisch-philosophische
Thematik par excellence gelten.⁵⁷ Dem steht kontrastierend der Rahmengesang selbst
gegenüber, der schon durch seine schädliche Tonart auch als inhaltlich verfehlt cha-
rakterisiert ist, folgt nach antikem Verständnis doch die Tonart quasi-automatisch dem
Inhalt nach.⁵⁸ Verstärkt wird die gedankliche Rückbindung an das damonisch-platoni-
sche Modell durch die performative Rahmung – mimische Darbietungen bei Tisch, die
der Erzähler mit zügellosem Treiben zum Klang des Phryger-aulos vergleicht (11,428–

431):

variasque per artes
scenarum certant epulas distinguere ludo,
ut strepit assidue Phrygiam ad Nilotica loton 430

Memphis Amyclaeo pariter⁵⁹ lasciva Canopo.

Und sie bemühten Bühnenkunst in mannigfaltiger Form,
um ihren Banketten durch Spektakel Glanz zu verleihen:
So tönt unablässig am Strand des Nils Memphis zum Klang der Phrygerflöte –

ebenso zügellos wie Spartas Canopus.

Das Attribut Phrygia spielt hier wohl nicht nur allgemein auf die kleinasiatische Her-
kunft des aulos an, sondern weckt auch gängige Assoziationen, die sich mit „phrygi-
scher“ Musik verbanden: So wurden der phrygischen harmonia anders als bei Platon
üblicherweise enthemmendeWirkungen nachgesagt,⁶⁰ der sog. phrygische aulos fand in

56 Die ethische Musiktheorie wurde im überwiegend verlorenen 4. Buch thematisiert; vgl. Aristides
Quint. 2,6 Winnington-Ingram.Vom Rigorismus Platons dürfte Cicero sich dort allerdings eher distanziert
haben, wie es auch leg. 2, 38 f. geschieht: vgl. von Albrecht 2010, 207 f.
57 So interpretiert jedenfalls die Kommentartradition das kosmologische Lied des Iopas in Vergils
Aeneis: vgl. Serv. Aen. 1,741 (philosophica … cantilena).
58 Vgl. etwa Plat. rep. 3,398d.
59 passim ω; pariter Thilo.
60 Vgl. v. a. die Polemik gegen Platon Aristot. pol. 1342b; dazu jetzt Lynch 2016 (dort auch die überreiche
ältere Literatur).

Poesis ancilla philosophiae – Teuthras’ Gesänge und die Poetik der Punica 249



den orgiastischen Riten der Kybele Verwendung.⁶¹ Ägyptische Musik galt allgemein als
sinnlich.⁶² Die beim Symposium üblichen mimischen und pantomimischen Darbietun-
gen wurden wiederum oft wegen ihres lasziven Charakters und der dubiosen Reputa-
tion der Darsteller kritisiert.⁶³ Wie sich also Capua als Gegenentwurf zu idealstaatlicher
Gemeinschaftsverfassung verstehen lässt, ist Teuthras’ Gesang als Antithese idealer li-
terarischer Aktivität interpretierbar. Seine Stellung im Punica-Narrativ weist auf ein
Dichtungsverständnis, das literarische Aktivität ganz im Sinne Platons weitgehend auf
die politische Funktion ethischer Indoktrination festlegt. Als konkretes Ziel der impli-
ziten Dichtungskritik lässt sich dabei nicht so sehr ein bestimmtes literarisches Genre
oder der mythologische Stoff identifizieren, sondern vielmehr die Tradition des kalli-
macheischen Dichtens, wie sie sich von Anbeginn an vor allem in Abgrenzung zu tra-
ditionellen epischen Formen definierte und entwickelte.⁶⁴

Nun problematisiert die Episode nicht nur die Senderseite des literarischen Kom-
munikationsprozesses. Wäre Hannibal daran interessiert gewesen, die Darbietung
kritisch zu rezipieren und auf ihre ethische Bedeutung hin zu reflektieren, hätte er die
richtigen Schlussfolgerungen ziehen können, behandelt sie doch das Thema von der
Macht der mousike in immer neuen Variationen. Der Gesang ließe sich somit in seiner
Gesamtheit als Appell verstehen, das Potential von Musik und Dichtung für den eigenen
Vorteil zu nutzen und zugleich ihre psychagogische Wirkung nicht zu unterschätzen.
Hannibals Rezeptionshaltung ist dagegen durch eine hedonistisch-sensualistische
Wahrnehmungsweise bestimmt (Poeno laetante: 432). Im Gegensatz zu den Capuanern
hört Hannibal aufmerksam zu, doch konzentriert er sich fast ausschließlich auf die
klanglichen und technischen Aspekte. Akustisch beeindruckt ihn die dulcedo (432 f.),
visuell zeigt er Interesse am Gang der Finger über die Saiten (434–437), doch deutet kein
Detail darauf hin, dass er im engeren Sinn kognitiv auf den logos des Gesangs reagiert
oder sich mit dessen dianoia befasst. Wird also üblicherweise behauptet, Hannibal sei in
Capua durch die Gesänge des Teuthras geschwächt worden, ist dies eine unzulässige
Verkürzung: Eher wird Hannibal Opfer seiner eigenen Rezeptionshaltung bzw., wenn
wir ihn als Modellrezipienten betrachten wollen, seiner verfehlten Art, mit Dichtung
und Musik umzugehen.

61 Zum phrygischen aulos West 1992, 91 f. Der Hinweis auf Kanopos’ Gründung durch Spartiaten (vgl.
Amyclaeo, V. 431) ist weit mehr als eine „allusion érudite“ (Spaltenstein 1990, 134): Das Epitheton spiegelt
subtil die Thematik des Verfalls ursprünglicher Sittenstrenge.
62 Vgl. etwa Ov. ars 3,318; Prop. 4,8,39; Mart. 3,63,5.
63 Vgl. z.B. Beacham 1991, 131.
64 Eine Distanzierung von den Inhalts- und Formidealen kallimacheisch-alexandrinischer Poetik wird
bezeichnenderweise auch in anderen Episoden der Punica fassbar: vgl. etwa Marks 2017 zu bukolischen
Elementen in Buch 14 sowie Cowan 2009 zum Thrasymennus-Aition.

250 Ferdinand Stürner



3 Kontexte

In der Teuthras-Episode vollzieht sich mithin eine allegorische dichterische Selbstdefi-
nition vor dem Hintergrund grundlegender poetologischer Horizonte. Zum einen wird
der Sinn von Dichtung und Dichterlektüre auf den Spuren Platons dezidiert auf das
prodesse, also den moralischen Nutzen, festgelegt und mit dem Thema der inneren
Verfasstheit von Gemeinwesen verknüpft. Dementsprechend ist Hannibal zu einem
Exemplum für die negativen Implikationen gestaltet, die sich aus hedonistischen Auf-
fassungen der mousike ergeben können. Es ist naheliegend, hier vor allem Polemik
gegen den Epikureismus zu sehen, dem in der Antike eine generelle Feindseligkeit gegen
die Künste nachgesagt wurde. Die moralische Nützlichkeit der Dichtung qua Dichtung
soll Epikurs Schule bestritten und die Poesie nur toleriert haben, sofern sie einen
harmlosen Gewinn kinetischer Lust ermöglichte.⁶⁵ Scheria, das homerische Vorbild für
Silius’ Capua, spielte in dieser polemischen Tradition eine wichtige Rolle. Wie man die
Phäaken als Proto-Epikureer begriff, sah man in der Reaktion des Odysseus auf De-
modokos’ Lieder Epikurs Literaturbegriff präfiguriert.⁶⁶ Solche Deutungshorizonte
fortschreibend suggeriert der Erzähler der Punica, dass unverfänglicher Lustgewinn
kein geeignetes Telos von Dichtung ist.

Zum anderen kommt das Problem des Verhältnisses von Gehalt und Gestalt und
ihrer Würdigung durch den Rezipienten in den Blick, wie es seit hellenistischer Zeit
zunehmende Theoretisierung erfuhr. Hannibals Art der Rezeption, die auf Oberflä-
chenstrukturen fokussiert und inhaltlich-semantische Tiefenstrukturen vernachlässigt,
bildet ein Pendant zu formalistisch-euphonistischen Auffassungen der Literatur, die das
idion der Poesie in ihrer Stilisierung sehen. So liegt etwa für die in Rom einflussreichen
kritikoi, gegen die Philodem in De poematis polemisiert, das Wesen der Dichtung und
der richtigen Dichterlektüre gerade in der euphonia begründet, d.h. dem durch phone,
lexis und synthesis erzeugten Wohlklang.⁶⁷ Bei Silius scheint diese Auffassung auf einer
allegorischen Ebene ad absurdum geführt. Allerdings werden die sinnlichen Wirkungen
der Dichtung auch nicht grundsätzlich verworfen, sind sie doch nicht nur gefährliche
Verführung, sondern auch konstitutiv für die Macht der mousike schlechthin. Diese
Ambivalenz erinnert vor allem an die komplexe Doppelnatur, welche das stoische
Denken der Dichtung unter platonischem Einfluss beilegt.⁶⁸ Einerseits werden die
sinnlichen Wirkungen der Dichtung geschätzt, weil sie nach stoischer Überzeugung

65 Zu den antiken Positionen und Testimonien jetzt zusammenfassend McOsker 2020 mit der umfang-
reichen Literatur; eine differenzierte Würdigung des tatsächlichen Umgangs mit der Dichtungstradition
im Epikureismus bei Erler 2020, 101– 122. Weitere Entwürfe hedonistischer Poetologie sammelt etwa
Feddern 2021, 174– 177.
66 Asmis 1995.
67 Zum vielbehandelten Problem der euphonistischen kritikoi bei Philodem grundlegend Janko 2000
(dort auch die ältere Literatur). Zu ihrer Wirkung in Rom Fuhrer 2003.
68 Hierzu immer noch grundlegend Nussbaum 1993; außerdem Zagdoun 2000, 187–237 und Asmis 2017
mit der jüngeren Literatur.

Poesis ancilla philosophiae – Teuthras’ Gesänge und die Poetik der Punica 251



entweder günstig auf irrationale Seelenteile einwirken⁶⁹ oder die Einprägung nützlicher
Inhalte erleichtern,⁷⁰ sodass der Dichtung gar der Status einer wirkmächtigeren Philo-
sophie zuerkannt wird. Andererseits hebt man auch die Gefahren poetischen Ornats
und gefälliger Inhalte hervor, da sie die Auseinandersetzungmit dem logos der Dichtung
und das kritische Hinterfragen ethischer Horizonte mutmaßlich erschweren.⁷¹ Um
diesem Problem zu begegnen und eine Trennung von Eindruck (phantasia) und Zu-
stimmung (synkatathesis) zu erleichtern, hat die Stoa bekanntlich zur Ehrenrettung der
traditionellen Dichtung eine Vielzahl von Verfahren entwickelt: Auf der Ebene des
Rezipienten vor allem die Allegorese,⁷² Techniken kritischer Distanzierung⁷³ und die
sinnorientierte Exegese der Oberflächenstrukturen;⁷⁴ auf der des Produzenten die
Ausrichtung auf einen Kanon akzeptabler Genres, in dem Epos und Tragödie den ersten
Platz einnehmen, und die Abfassung explizit philosophisch orientierter poetischer
Texte.⁷⁵ Ganz entsprechend lässt sich aus der Teuthras-Episode eine implizite Poetik
extrapolieren, die auf der Ebene des Genres Vorbehalte gegen nicht-epische bzw. nicht
dezidiert ethisch orientierte epische Texte erkennen lässt, auf der Ebene des Stils wie-
derum zwar das besondere Potential der Dichtung aufgrund der ihr eigenen Formen-
sprache und Inhalte affirmiert, psychagogische Wirkung und formalistisches Dich-
tungsverständnis aber ablehnt und einen primär kognitiv-ethischen Modus als Ideal
literarischer Kommunikation avisiert.

Großes Gewicht kommt dabei dem Umstand zu, dass erfolgreiche poetische Kom-
munikation nicht nur von Genre und Stil, sondern insbesondere auch von der Diathesis
des Rezipienten abhängig ist. So übersieht man wesentliche Untertöne im zweiten Ge-
sang des Teuthras, wenn man ihn lediglich als Lobpreis der Möglichkeiten von Dichtung
interpretieren will. Wird im Zusammenhang mit Chirons philosophischem Lied das
Potential der Dichtung herausgekehrt, irae zu bezähmen (11,451), wird man sich kaum
des Gedankens erwehren können, dass dieser Effekt die menis Achills nicht dauerhaft
einzudämmen vermochte. Das Exemplum des von den Thrakerinnen getöteten Orpheus
wiederum kann nicht nur als Illustration des Sieges der Poesie über die Sterblichkeit,
sondern auch als Hinweis auf die Grenzen gelesen werden, die der Dichtung dort gesetzt
sind, wo sie auf ungeeignete, irrational agierende Rezipienten trifft. Auch in dieser
Hinsicht spiegelt die Binnenerzählung die Rahmenhandlung. Hätte Hannibal Stilisie-
rung und Inhalte konsequent allegorisch verstanden bzw. auf ihr ethisches Potential hin
hinterfragt, wäre sein Scheitern vermeidbar gewesen. Auch aus fragwürdiger Literatur

69 So etwa bei Poseidonios: vgl. F 168 Edelstein / Kidd mit Nussbaum 1993, 109– 114; zur Position des
Diogenes von Babylon Nussbaum 1993, 114– 121.
70 Besonders einschlägig etwa Sen. epist. 110,8– 12 und Strabo 1,2,3–8.
71 Vgl. etwa die Polemik Senecas gegen die besonders stark figurierte Lyrik (epist. 49,5) und exzessive
Musikbegleitung (brev. 12,4).
72 Long 1996; Nussbaum 1993, 133– 136; Zagdoun 2000, 242–246; Asmis 2017, 138 f.
73 Nussbaum 1993, 136– 144; Asmis 2017, 136 f.
74 Hierzu jetzt Asmis 2017, v. a. 139– 148.
75 Vgl. etwa Nussbaum 1993, 109; Asmis 2017, 115.

252 Ferdinand Stürner



können also bei der richtigen Herangehensweise wertvolle Schlussfolgerungen gezogen
werden – ganz in der Art, wie dies etwa Plutarch in seinem (in dieser Hinsicht sicher
stark durch stoisches Gedankengut beeinflussten) Traktat De audiendis poetis illus-
triert.⁷⁶

Wie entscheidend dieser Aspekt einer kritisch-kognitiven, auf ethische Horizonte
fokussierenden Lektüre für die implizite Poetik der Punica ist, zeigt sich darin, dass er
auch in anderen Szenen akzentuiert wird. Hannibals unangemessene Reaktionen auf
die Bilder der Tempeltüren von Gades (3,14–44), die Malereien in Liternum (6,653–716)
oder die Erzählung des Cilnius (7,29–73) werden üblicherweise eher philosophisch als
Ergebnis einer fehlgeleiteten Wahrnehmung der eigenen Rolle in Welt und Geschichte
interpretiert. Allerdings kann man sie auch als allegorische Lektüren verstehen, the-
matisieren die Episoden doch Inhalte, die auch eine wichtige Rolle in Literaturen von
exemplarisch-moralischem Anspruch spielen. Hannibal scheitert auch in diesen Fällen,
weil er als notorischer philotheamon eine philosophische, d.h. auf die ethische Nutz-
anwendung fokussierende Betrachtung bzw. „Lektüre“ nicht zu leisten vermag.

4 Ausblick: Poetik und Poesis

Die vor allem platonisch und stoisch inspirierte, implizite Poetik der Teuthras-Gesänge
liegt nun nicht nur ganz auf einer Linie mit Silius’ Entscheidung, thematisch an die klar
exemplarisch ausgerichtete republikanische Epik eines Naevius anzuknüpfen und dem
historischen Sujet den Vorzug vor einem mythologischen zu geben. Sie ist auch geeignet,
bestimmte stilistische Eigenarten der Punica in einem anderen Licht erscheinen zu
lassen, ohne dass wir in diesem Rahmen ausführlich auf Details eingehen könnten. Der
Vorwurf der „Stumpfheit“,⁷⁷ der oft gegen die literarische Form der Punica erhoben
wurde, bezieht sich auf eine Vielzahl verschiedener Charakteristika: Etwa den Verzicht
auf eine im eigentlichen Sinn mimetisch-dramatische Handlungsführung zu Gunsten
einer eher reihenden Anordnung deutender Episoden; eine ausgeprägte Unanschau-
lichkeit der Einzelszene, die sich zumeist aus einem ausgeprägten Referenzcharakter
der Handlung ergibt; die stark allegorisch-exemplarische Anlage der Figuren; insbe-
sondere den im Vergleich zu Statius und Valerius Flaccus eher zurückhaltenden Umgang
mit Bildsprache und Rhetorisierung. Treffen unsere Überlegungen zu, wird man solche
Charakteristika nicht mehr primär als Ausdruck eines traditionell-exemplarischen,
klassizistischen oder primär intertextuell ausgerichteten Schreibens verstehen dürfen.
Vielmehr geht es um einen ethisch-kognitiv orientierten Schreibstil, der, so meine These,
einem theoretisch ausgereiften poetologischen Programm entspringt, das unter ande-
rem in den Teuthras-Gesängen allegorischen Niederschlag findet. Die antikallima-

76 Mit dem modernen reader response criticism vergleicht eingehend Konstan 2004. Zum stoischen
Fundament (mit m.E. zu skeptischem Fazit) Hunter / Russell 2011, 12; dort auch die ältere Literatur.
77 Der Begriff bei Norden 1954, 83.

Poesis ancilla philosophiae – Teuthras’ Gesänge und die Poetik der Punica 253



cheische Polemik mag dabei überraschen, stehen die Punica doch, meist vermittelt über
Ovid, selbst fest verwurzelt in der kallimacheischen Tradition. Freilich wird in der
diskutierten Episode lediglich Abgrenzung gegen eine kallimacheische Poetologie fass-
bar, die zum umfassenden Form- und Stilprinzip erhoben wird; integriert in den Rah-
men ethisch ausgerichteter Literatur bleibt Kallimacheisches durchaus als nützlicher
Modus epischen Schreibens vorstellbar.

Ich möchte diese Einordnungen abschließend mit einem Ausblick auf die ästheti-
sche Theoriebildung der Moderne konkretisieren. In einem mittlerweile zum Klassiker
avancierten Buch hat Peter V. Zima (1991) die Geschichte literarischer Ästhetik als ein
Oszillieren zwischen zwei Extrempositionen dargestellt, wobei auf der einen Seite die
hegelianisch orientierten Gehaltsästhetiken stehen, die als Poetiken des Signifikats
dichterische Werke mehr oder minder konsequent begrifflichem, d.h. in letzter Kon-
sequenz: philosophischem Denken subsummieren. Hierzu bilden den Gegenpart die
stark vom Eigenwert des Signifikanten her argumentierenden Formalästhetiken, wie sie
etwavon Benedetto Croce oder den New Critics entwickelt wurden. Auchwenn Zima der
gängigen Doktrin folgt, welche die Geschichte ästhetischen Denkens mit Baumgarten
beginnen lässt,⁷⁸ und deshalb die Antike weitgehend aus seiner Analyse ausklammert,
ist klar, dass beide Grundformen antike Vorläufer haben. Folgt man unserer Analyse,
konkretisiert sich in der Punica-Poetik eine Extremform gehaltsästhetischen, die Dich-
tung primär begrifflich fassenden Denkens, das die poesis letzten Endes als ancilla
philosophiae imaginiert. Mehr als alle konkreten Anlehnungen an Formmuster und
Diskurse philosophischer Literatur macht dies in meinen Augen die Punica zu einem
Epos zwischen Dichtung und Philosophie.

Literatur

Abert, H. (1899), Die Lehre vom Ethos in der griechischen Musik. Leipzig.
Albrecht, M. von (1964), Silius Italicus. Freiheit und Gebundenheit römischer Epik. Amsterdam.
Albrecht, M. von (2010), „Cicero“, in: S. L. Sorgner/M. Schramm (Hgg.), Musik in der antiken Philosophie.

Würzburg, 205–216.
Asmis, E. (1995), „Epicurean Poetics“, in: D. Obbink (Hg.), Philodemus and Poetry. Oxford, 15–34.
Asmis, E. (2017), „The Stoics on the Craft of Poetry“, in: RhM 160, 113– 151.
Augoustakis, A. (Hg.) (2019), Campania in the Flavian Poetic Imagination. Oxford.
Baier, T. (2003), „Vergils dichterische Selbstbestimmung in der sechsten Ekloge“, in: PAN 21, 165– 176.
Barker, A. (2005), Psicomusicologia nella Grecia antica. Neapel 2005.
Beacham, R. C. (1991), The Roman Theatre and its Audience. London.
Bettenworth, A. (2004), Gastmahlszenen in der antiken Epik von Homer bis Claudian (Hypomnemata 153).

Göttingen.
Binder, G. (2019), P. Vergilius Maro, Aeneis. Ein Kommentar. Bd. 2, Bochum.
Brancacci, A. (2019), „Music and Philosophy in Damon of Oa“, in: C. Vassallo (Hg.), Presocratics and

Papyrological Tradition. Berlin/New York, 161– 178.

78 Zima 1991, 17 f.

254 Ferdinand Stürner



Brancacci, A. (2008), Musica e filosofia da Damone a Filodemo. Florenz.
Bruère, R. T. (1959), „Color Ovidianus in Silius Punica 8– 17“, in: CPh 54, 228–245.
Burck, E. (1984), Silius Italicus. Hannibal in Capua und die Rückeroberung der Stadt durch die Römer (Abh.

Akad. Mainz Jg. 1984, Nr. 13). Stuttgart.
Burkert, W. (1960), „Das Lied von Ares und Aphrodite. Zum Verhältnis von Odyssee und Ilias“, in: RhM 103

(1960), 130– 144.
Cairns, F. (1989), The Aeneid. Virgil’s Augustan Epic. New York.
Clausen, W. (1994), A Commentary on Virgil, Eclogues. Oxford.
Comotti, G. (1991), La musica nella cultura greca e romana. Turin.
Cowan, R. (2009), „Thrasymennus’ Wanton Wedding: Etymology, Genre and Virtus in Silius Italicus, Punica“,

in: CQ 59, 226–237.
Deremetz, A. (1995), Le miroir des muses. Poétiques de la réflexivité à Rome. Villeneuve.
Drakenborch, A. (1617), Caji Silii Italici Punicorum libri septemdecim […] curante A.D. Trajecti ad Rhenum.
Erler, M. (2020), Epicurus. An Introduction to his Practical Ethics and Politics. Basel.
Feddern, S. (2021), Elemente der antiken Erzähltheorie (Narratologia 74). Berlin/Boston.
Fuhrer, T. (2003), „Was ist gute Dichtung? Horaz und der poetologische Diskurs seiner Zeit“, RhM 146,

346–364.
Giusti, E. (2018), Carthage in Virgil’s Aeneid. Cambridge.
Gordon, P. (2012), The Invention and Gendering of Epicurus. Ann Arbor.
Heerink, M. (2013), „Silius versus Valerius. Orpheus in the Punica and Argonautica“, in: G. Manuwald/ A.

Voigt (Hgg.), Flavian Epic Interactions (Trends in Classics – Supplementary Volumes 21). München/New
York, 267–277.

Hunter, R./Russell, D. (2011), Plutarch: How to Study Poetry. Cambridge.
Janko, R. (2000), Philodemus, On Poems, Book I. Oxford.
Keith, A. (2019), „Silius’ Cumae and its Augustan Predecessors“, in: A. Augoustakis (Hg.), Campania in the

Flavian Poetic Imagination. Oxford, 219–232.
Konstan, D. (2004), „The Birth of the Reader: Plutarch as a Literary Critic“, in: Scholia 13, 3–27.
Liberman, G. (2011), Stace, Silves. Édition et commentaire critiques. Paris.
Lausberg, H. (1960), Handbuch der literarischen Rhetorik. München.
Long, A. A. (1996), „Stoic Readings of Homer“, in: Ders. (Hg.), Stoic Studies. Cambridge, 58–84.
Lynch, T. A. C. (2016), „Why are only the Dorian and Phrygian harmoniai accepted in Plato’s Kallipolis? Lyre

vs. Aulos“, in: L. Bravi/L. Lomiento/A. Meriani/G. Pace (Hgg.), Tra lyra e aulos. Tradizioni musicali e
generi poetici. Pisa, 267–284.

Marks, R. (2017), „Off the Beaten Path: Generic Conflict and Narrative Delay in Punica 14“, in: CJ 112,
461–493.

Marks, R. (2009), „The Song and the Sword. Silius’ Punica and the Crisis of Early Imperial Epic“, in: D.
Konstan/K. Raaflaub (Hgg.), Epic and History. Malden, 185–211.

Martini, E. (1927), „Ovid und seine Bedeutung für die römische Poesie“, in: Epitymbion für Heinrich Swoboda.
Reichenbach, 165– 194.

McOsker, M. (2020), „Poetics“, in: P. Mitsis (Hg.), Oxford Handbook of Epicurus and Epicureanism. Oxford,
347–378.

Norden, E. (51954), Die römische Literatur. Leipzig.
Nünlist, R. (2009), The Ancient Critic at Work. Terms and Concepts of Literary Criticism in Greek Scholia.

Cambridge.
Nussbaum, M. (1993), „Poetry and the Passions: Two Stoic Views“, in: J. Brunschwig/M. Nussbaum (Hgg.),

Passions and Perceptions: Studies in Hellenistic Philosophy of Mind, Cambridge, 97– 149.
Otis, B. (1964), Virgil: A Study in Civilized Poetry. Oxford (repr. Oklahoma 1995).
Pelosi, F. (2010), Plato on Music, Soul and Body. Cambridge.
Power, T. (2010), The Culture of Kitharodia. Cambridge (MA).
Richardson, L. (1977), Propertius, Elegies I-IV. Norman.

Poesis ancilla philosophiae – Teuthras’ Gesänge und die Poetik der Punica 255



Ripoll, F. (1998), La morale héroïque dans les épopées latines d’époque flavienne. Paris.
Río Torres-Murciano, A. (2012), „El canto de Quirón y el ethos de la musica. A propósito de Silio Italico XI

453–458“, in: Emerita 80 (2), 387–399.
Rumpf, L. (1996), Extremus labor. Vergils 10. Ekloge und die Poetik der Bucolica. Göttingen.
Rutherford, R. B. (1989), „Virgil’s Poetic Ambition in Eclogue 6“, in: G&R 36, 42–50.
Schauer, M. (2007), Aeneas dux in Vergils Aeneis. Eine literarische Fiktion in augusteischer Zeit (Zetemata 128).

München.
Schenk, P. (1989), „Die Gesänge des Teuthras (Sil. It. 11, 288–302 u. 432–482)“, in: RhM 132, 350–368.
Schmidt, E. A. (1972), Poetische Reflexion: Vergils Bukolik. München.
Seibert, J. (1993), Hannibal. Darmstadt.
Skutsch, F. (1901), Aus Vergils Frühzeit. Leipzig.
Skutsch, O. (1956), „Zu Vergils Eklogen“, in: RhM 99, 193–201.
Spaltenstein, F. (1990), Commentaire des Punica de Silius Italicus (livres 9 à 17). Genf.
Walter, A. (2014), Erzählen und Gesang im flavischen Epos. (Göttinger Forum für Altertumswissenschaft,

Beihefte N. F. 5). Berlin/Boston.
Wallace, R. W. (2015), Reconstructing Damon. Music, Wisdom, Teaching and Politics in Perikles’ Athens. Oxford.
West, M. L. (1992), Ancient Greek Music. Oxford.
Wille, G. (1967), Musica Romana. Die Bedeutung der Musik im Leben der Römer. Amsterdam.
Zagdoun, M.-A. (2000), La philosophie stoïcienne de l’art. Paris.
Zima, P. V. (1991), Literarische Ästhetik. Tübingen.

256 Ferdinand Stürner


