
Jan Telg genannt Kortmann

Unwandelbarkeit im Wandelbaren:
Achills Reden in Statius’ Achilleis

Achill gilt seit Homers Ilias als der epische Kriegs-Held schlechthin, als der heroische
Vorzeigekämpfer göttlicher Abstammung vor Troja.¹ Doch ist Achill weiteren Themen-
feldern zugeordnet, wie etwa noch recht prominent dem Feld der Liebe.² In vielen
kurzen und gescheiterten Liaisons findet sich jedoch auch in Bezug auf die Liebe ein
Schema des Kriegers: Man denke an die ‚Kriegsbeute‘ Briseis oder an die Amazonen-
königin Penthesilea, in die Achill sich zwar verliebt, jedoch erst, nachdem er sie getötet
hat.³ Eine Wandelbarkeit, aber zugleich auch Inflexibilität Achills sind in Statius’ auf-
fällig heiterem, hochgradig intertextuellem und innovativem Epos Achilleis markant.⁴
Die eigene Art des unvollständig gebliebenen Epos wurde oft betont – speziell im Hin-

1 So Koster 1979, 191: „Daß Achill seit Homer als der kriegerische Mann κατ’ έξοχήν gilt, bedarf keiner
weiteren Erklärung.“ In der Achilleis wird er u.a. als eversor Asiae (1,530) angekündigt; vgl. auch Ov.
met. 12,608: ille … tantorum victor und 613: caput insuperabile bello. Zur Achillrezeption siehe Schmidt
1999, passim. In in der frühen griechischen Achillrezeption bei Pindar geht es vornehmlich darum, das
Bild des besten Kriegers der Vorzeit darzustellen, so finden sich Aufzählungen der Kampfesleistungen in
Pind. O. 2,81–83; I. 5,38–42 (hierzu King 1987, 51–66). Eine Bedeutungsverschiebung hin zu einer mora-
lisierenden Anschauung beginnt in der römischen Literatur um das 1. Jhdt. v. Chr., schließlich insbe-
sondere mit dem aeneadischen Gründungsmythos Roms; so z.B. implizit in Catull. 64,338–370; Verg.
Aen. 5,804–808; Ov. met. 13,445–448; Sen. Tro. 164–202. Besonders eindringlich ist Hor. carm. 4,6,17–20:
sed palam captis gravis, heu nefas, heu / nescios fari pueros Achivis / ureret flammis, etiam latentem /
matris in alvo. In der stoischen Lehre wurde das Moralische betont: „Horace, Cicero, Virgil, Seneca, and
the generality of Stoic writers condemned Achilles’ anger as insane vice“ (Shay 1995, 118). Unzweifelhaft
wohnt der Achillfigur, die in ihrem Zorn unbarmherzig Leid unter den Gegnern verbreitet und selbst auf
ihren Tod zusteuert, tragisches Potenzial inne (lateinische Dramen mit Achill als Protagonisten, etwa
Accius’ oder Ennius’ Achilles, sind größtenteils verloren, in zahlreichen Tragödien tritt Achill jedoch in
Nebenrollen auf; zum Tragischen siehe neuerdings Parkes 2021, mit weiterer Literatur in Anm. 6–9 auf
S. 107).
2 Die Liebesthematik scheint zwar auf den ersten Blick nicht mit den anderen Mustern Achills zu
konvenieren, doch wurden Krieg und Liebe häufig als zusammengehörig empfunden (vgl. Bessone 2015,
120 f.). Achill wird schon in der Briseiserzählung der Ilias, im Anschluss speziell in der römischen Elegie
mit Liebe in Verbindung gebracht. Ovid behandelt die Liebesepisode von Achill und Deidamia in seiner
Ars amatoria (1,681–704) und greift das Liebesverhältnis zwischen Achill und Briseis prominent im
dritten Heroidesbrief auf (vgl. Ov. ars 2,711–716 und rem. 473–478). Auffällig ist die inhaltliche Nähe von
Statius zu Ovids Beschreibung der Ereignisse auf Scyros (vgl. auch met. 13,162– 170). Wie Statius in Silvae
und ThebaisMuster vor allem in Horaz bzw.Vergil findet, so gibt es in der Achilleis eine Wende hin zum
Ovidischen. Zum Liebesthema bei Achill siehe Bitto 2016, 146 Anm. 204.
3 Vgl. Prop. 3,11,14– 16.
4 ZumHumor in der Achilleis vgl. Bessone 2020b, 81 f.; auch Klodt 2009, 180 Anm. 2. Zum innovativen Epos
vgl. Davis 2015, 157. Zum (literarischen) Regelbrechen Achills siehe Kozák 2014, 210. Zur„intergenerischen
Variante der Intertextualität“ entsprechend Harrisons „generic enrichment“ vgl. Bitto 2016, 144 f. Zur
Intertextualität auch Heslin 2005 und Fantuzzi 2012, bes. 6– 13.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783111264134-010



blick auf reiche Einflüsse diverser Genera. Bessone und Parkes haben jüngst konstatiert,
die Achilleis sei „an ‚epic of ambiguity‘ challenging genre (and gender) boundaries“
beziehungsweise „a poemwhere different generic voices appear to fight for control over
the narrative andwhere there is staged uncertainty over the direction of the poem.“⁵Das
Programm im Proömium sieht vor, in gewisser Weise biographisch den ganzen Helden
zu besingen: nos ire per omnem / … heroa (Stat. Ach. 1,4 f.).⁶ Also auch alle Facetten? Für
dieses Vorhaben benötige der Dichter fontes … novos (1,9). Der Plural fontes mag schon
eine Vielschichtigkeit der Darstellung oder auch des Dargestellten implizieren.⁷

Zurück zum Vorzeigekrieger: Als trefflicher Ausgangspunkt kann eine ironische,
geradezu provokative rhetorische Frage aus Ovids Trojaerzählung in den Metamor-
phosen fungieren. Während einer Kampfpause tauschen die um Achill versammelten
Krieger Lagerfeuergeschichten aus. Diese Geschichten drehen sich unter Verneinung
jeglichen musikalischen Schmuckes⁸ eben nur um Krieg: virtus ist die materia loquendi
(12,159). Dieses Thema wird in met. 12,162 f. an der einen paradigmatischen Person
festgemacht: „Was sonst [außer Kriegs- und Heldensagen] hätte denn von Achill und in
Gegenwart vom großen Achill gesprochen werden sollen?“ (quid enim loqueretur
Achilles, / aut quid apud magnum potius loquerentur Achillem?). Es ist eine Frage, die ein
starres Schema und entsprechende Gattungszugehörigkeit eines Achill beleuchtet.⁹ Ist
der Held also so einsilbig wie eindimensional? Die Rolle des sprechenden Kriegers wird
in der Achilleis durchaus exponiert, sind doch in ihr wie im antiken Epos überhaupt
Reden ein ganz entscheidender Baustein. Neben ihrer handlungstragenden Funktion

5 Bessone 2020a, 164 und Parkes 2021, 108. Zur Ambiguität mit einigen Beispielen siehe Barchiesi 2005,
52 f. Keith 2017 befasst sich mit dem Einfluss der Lyrik auf die Achilleis (283 Anm. 1: eine Auflistung von
Literatur zu den Einflüssen der Tragödie). Eine ‚verfeinerte‘, elegisch-lyrische Version Achills erklärt
Keith 2017, 285 nach Koster 1979 anhand desmetapoetischen Einschlags von deducere (Ach. 1,7). Inhaltliche
Parallelen zur Achilleis finden sich natürlich besonders in Homers Ilias, Senecas Troades und in Euri-
pides’ weitgehend verlorenen Skyrioi. Zu Statius’ Quellen vgl. Dilke 1954, 10– 12. Zu den Quellen der
Achilleis führt Augoustakis 2015, 196 Anm. 1 Literatur auf.
6 Textausgabe: Dilke 1954.
7 Zum komplexen Achillbild siehe Kozák 2014, 218 f. Zu den fontes vgl. Prop. 4,9,58 (di tibi dent alios
fontes). Aricò 1996, 199 zurWirkung in der Achilleis: „Questa convivenza di istanze diverse genera un epos
in gran parte nuovo, di non facile definizione critica.“ Auch Koster 1979, 207 f. Davis 2015, 157 konstatiert
indes mit Verweis auf Aristot. poet. 1451a, dass Epen gemäß ihrer theoretischen Konzeption nicht der
Biographie eines einzelnen Helden gewidmet sein sollten.
8 Hierzu Möller 2003, 61.
9 Siehe Bessone 2020, 164 f. Auch Fantuzzi 2012, 139 f. Hervorzuhebende Epitheta der Ilias sind neben δῖος
A̓χιλλεὺς (56-mal in der Ilias) ποδάρκης („fußstark“, 21-mal), ἀμύμων („trefflich“, 13), ἀνήρ („der Mann“,
22), ποδώκης („schnellfüßig“, 22), und ὠκύς („[fuß‐]schnell“, 36), vgl. Dee 2000, 10 f. und ThlL 1,393,28–67
s.v. Achilles. Die Epitheta und der Einsatz in der römischen Literatur, oft mit Aspekten des Kriegs ver-
bunden, deuten auf ein spezialisiertes wie statisches Charakterfeld hin. Dagegen steht Statius’ Anliegen,
der schon mit ire per omnem / … heroa (1,4 f.) nicht nur den zeitlichen Aspekt und Fortlauf des Mythos,
sondern auch die charakterliche Ausweitung des Helden beschreiben dürfte (vgl. Rosati 1992, 233–236).

182 Jan Telg genannt Kortmann



formen sie in nicht geringemMaße das Charakterbild der Redner.¹⁰ Gerade in Bezug auf
die – freilich variablen – Muster des antiken Mythos waren Grundvorstellungen der
kundigen Rezipienten vorhanden, die zu erfüllen, zu erweitern oder in raffinierter
Weise zu unterwandern Aufgabe der Dichter war. Bisweilen überraschten sie. Inwieweit
also entspricht der von Statius durch seine Reden konzipierte Achill dem traditionellen
Bild und inwieweit fließen eigene Elemente und die genreübergreifende Darstellungs-
weise in die Charakterzeichnung ein?

Zur Handlung: Um Achill nicht am Trojanischen Krieg teilnehmen zu lassen, der
seinen Tod bedeuten würde, hat ihn seine besorgte Mutter Thetis als Mädchen ca-
moufliert auf Scyros versteckt, am Hof des Königs Lycomedes, dessen Nachkommen-
schaft nur aus Töchtern besteht. Der Weg führt hier vom Epos hin zu anderen Genre-
Ufern.¹¹ Auf Scyros offenbart sich ein „transvestite Achilles“, wie Heslin es im Titel
seiner Monographie von 2005 auf den Punkt bringt. Es ist kein Geheimnis, dass allein
schon ein solches Versteckspiel im privaten Umfeld und überhaupt die Mythentravestie
ein typisches Element der antiken Komödie ist.¹²

Für den noch jungen Achill, der beim Kentauren Chiron eine harte körperliche
Ausbildung eben zum ‚Helden‘ erfahren hatte, wäre die Mädchenmaskerade nicht zu

10 Die Achilleis enthält insgesamt 32 Reden, die gut 438 Verse (etwa ein Werkdrittel) umfassen (Zahlen
nach Dominik 1994, 358, wo ein Vers [in Ach. 1,738–740] unterschlagen wird). Reden werden in emo-
tionalen Momenten eingesetzt: „The integration of speeches into the narrative is particularly effective in
those dramatic situations where feelings run high, since in a dramatic sense the speeches are far more
effective than mere narrative in conveying the depth and wide range of divine and human emotions. The
expression of emotions in the speeches is one of the means that the poet uses to manipulate the audi-
ence’s perception of his characters“ (Dominik 2002, 185). Die Rede dient, neben der Dramatisierung und
Auflockerung der Handlung, vorrangig der Ethopoeia zur Identifizierung und Charakterisierung ihrer
Redner. Dies ist gerade zu beachten, wenn man sich die mündliche Kultur in der Antike und die Praxis
der recitatio der Epen durch oft nur eine Person vor Augen führt. Statius war ein rezitierender Autor
(Helzle 1996, 11–21; Markus 2000, 163– 168 und Jensen 2005, mit einigen Nachweisen für die Durchfüh-
rung der recitatio). Ein konkreter Hinweis auf die recitatio der Achilleis findet sich in Stat. silv. 5,2,160–

163. Dominik 2002, 188 stellt Möglichkeiten zur Unterscheidung der Sprecher dar, resümiert aber: „The
only effective means of differentiating between the different speakers was by linguistic means.“ Unter
anderem das Vortragen ihrerWerkemachte es für Dichter geradezu erforderlich, einemehr oderminder
klare Differenzierbarkeit in der Sprechweise ihrer Redner vorzunehmen.
11 Bessone 2018, 172 deutet Thetis’ Willen metaliterarisch, „to redirect the course of the poem far from
military epic, towards comedy and elegy.“ So auch Ganiban 2015, 83 f. und Aricò 1996, 192– 199; Bessone
2020b, 83: „[A]n epic hero distant from the Homeric one, stamped by the conflict between virtus and amor,
[…] a ‚warrior and lover‘ herowho hesitates on his way to Troy, and between different poetic worlds.“ Vgl.
auch die Zusammenfassung und Literaturhinweise in Fantuzzi 2013, 166 Anm. 29: Statius habe die Ten-
denz, „to include in the construction of his epics material that comes from behind the enemy lines (so to
say), namely from texts and genres that are hostile to epic, like Callimachean or erotic poetry.“
12 Zur Travestiebeschreibung des Herkules, die auch in der Achilleis als Beispiel dient (1,260 f.), vgl.
Uccellini 2012, 193– 195. Zum Trojanischen Krieg als Komödienthema siehe Wright 2007. Zum Komödi-
enhaften der Achilleis siehe Bessone 2018 („a comedy of deceits“ [170; 172; 177]) und für eine Zusam-
menfassung der antiken Komödientheorie Bitto 2016, 141– 149. Zum Crossdressing als Element der
Bühnenkunst siehe Duncan 2006, 157– 159. Weitere Literatur bei Parkes 2021, 107 Anm. 5.

Unwandelbarkeit im Wandelbaren: Achills Reden in Statius’ Achilleis 183



tolerieren gewesen.¹³ Doch hatte er die schönste Königstochter, Deidamia, am Strand
von Scyros erblickt und ist postwendend von einem „neuartigen Feuer“ (novum … ig-
nem: 1,303) überwältigt worden. So fügt er sich Thetis’ Plan und begibt sich in die bla-
mable Kostümierung – und ebenso in die typisch elegische Position eines servitium
amoris, das er wiederum als angehender epischer Held kaum auszufüllen versteht – er
ist in mehrfacher Hinsicht – in Liebe und Widersprüchen – gefangen.¹⁴ Trefflicher fügt
er sich in das für ihn vertrautere Muster eines anderen elegischen Topos: in die militia
amoris; und das geradezu wörtlich. Er beginnt alsbald, sich Deidamia zu nähern und
startet als drängende ‚Attacken‘ beschriebene Versuche, sie zu verführen.¹⁵ Das An-
bandeln kulminiert inmitten von Bacchusfeierlichkeiten: Das Mädchen Achill wirkt mit
dem Instrumentarium der Bacchantin ausgestattet wie ein Soldat.¹⁶ Zum erstenMal also
seit der Ausbildung mit kriegsähnlichen Utensilien und Verhältnissen konfrontiert,
findet er sein Ich. Dies bricht sich in einemMonolog Bahn, Achills erster wörtlicher Rede
im Epos.

1 Achills Monolog (1,624–639)

Die knapp 16 Verse bestehen aus nur zwei Aussagesätzen und sieben rhetorischen
Fragen, was den Groll des Sprechers über die beschämende Situation immanent zum

13 Achills Widerstand wird in 1,271 f. und 277–282 beschrieben. Andeutungen des rebellischen Cha-
rakters gibt es zur Genüge (vgl. indocilem [1,284.356]). Der Achillfigur wird häufig ein hohes persönliches
Wert- und Ehrgefühl zugesprochen: „Starting with Socrates in Platos Apology […], we find Achilles held up
as the inspiration for those who prefer death to dishonor“ (Shay 1995, 117).
14 „This Achilles is a victim of love“ (Bessone 2020b, 98). Zum konkret auf Achill bezogenen servitium
amoris vgl. Ov. ars 1,691: quid facis, Aeacide? non sunt tua munera lanae. Statius’ Achill lässt sich, vor allem
im ersten Buch der Achilleis, nur bedingt die Eigenschaft magnus zurechnen, in deren Zusammenhang
der Held bereits früh gestellt wird (1,147.159.173.275–277; 2,96– 167; vgl. auch insbesondere 1,1 magnani-
mum). Humorvolle Ambivalenz tritt gerade dadurch zu Tage, dass der junge Achill das Gefühl hat, bereits
magnus zu sein – im Kontrast zum wirklichen Status und der Rolle, die er auf Scyros ausfüllt. So ist das
Epitheton auf die Zukunft zu beziehen und zeigt sich in der Gegenwart fast nur in Gegensätzen. Aus-
nahmen bilden die Ausbildung Achills und die Fahrt nach Troja. Dort ist dieser in seinem (epischen)
Element und kann tatsächlich heldenhaft wirken (siehe Kapitel 4 und 5). Auf Scyros hingegen trägt die
Bezeichnung magnus zum Humor bei (pondus tenentis: 1,583; magnae / virginis: 1,743 f.).
15 Vgl. 1,568 admovet insidias: illam sequiturque premitque, 1,572: ferit und 1,575 occupat; vgl. auch das Bild
des Feldherrn, ducentem signa catervae (603). Sanna 2007 vergleicht die „seductive strategies“ mit der
Elegie, speziell mit der Ars amatoria.
16 Bessone 2018, 179– 182 stellt Achills Thyrsusstab sowohl als Kriegs- als auch als Phallussymbol dar, was
beides Achills Nicht-Erfüllung in diesen Bereichen anzeigen kann. Solch ein Bild wird deutlich evoziert
durch vibravitque gravi redimitum missile dextra (1,612) und den anschließenden Bacchusvergleich, der
als androgyner Gott selbst zwischen Lust und Krieg oszilliert (1,615–618); später: et thyrsos iterum vib-
rabat Achilles: 1,648. Die Ironie ist, dass Thetis den Plan hatte, dass gerade beim friedfertigen Lycomedes
keinerlei Waffen Achill aufstacheln könnten: hic thiasi tantum et nihil utile bellis: 1,393. Vgl. zu Achills
falschen Waffen Ov. ars 1,689–694.

184 Jan Telg genannt Kortmann



Ausdruck bringt.¹⁷ Er klagt und gibt in 624–626 seiner Mutter Thetis die Schuld für den
Aufenthalt fern von seiner eigentlichen Passion: kriegerischen Tätigkeiten in der alten
Heimat. Speziell wirft er ihr in 634–636 seine Maskerade als Frau vor. Die Klage über die
Unterdrückung seiner männlichen Bedürfnisse beendet den Monolog (636–639).¹⁸ Die
Wortwahl vermittelt zunächst antithetisch den ‚gefangenen‘ episch-kriegerischen Ach-
ill: So stehen unkriegerische Ausdrücke (timidae, imbelli carcere, trepidas, desertoris)
gegen die tela … Mavortia,¹⁹ die Waffenhand, dextra, und den Bogen, arcus, den nun
Patroklos trägt. Seine ‚Waffen‘ sind jetzt dagegen thyrsi und colus (634 f.).²⁰ Abge-
schlossen wird mit der Scham des verhinderten Kriegers in 635: pudet und taedet.
Hiernach vollzieht sich in 636–639 ein Wandel hin zu einem gleichfalls ‚verhinderten‘
elegisch-erotischen Achill: Er kann seine Liebesglut (dilectae virginis ignem: 636, facem;
637, urentia pectus / vulnera: 638 f.) nicht stillen, da er momentan nicht einmal Mann,
marem, ist. Erneut steht am Ende pudet.²¹

Ein ganz und gar ‚elegischer‘ Achill ist gewiss sekundär, wird doch bereits bei Homer
die Liaison mit Briseis vor dem Hintergrund des Kampfes gesehen. Im Experiment einer
Metalepse könnte man überspitzt sagen, der Achill der Achilleis nutze im Topos der
militia amoris sozusagen das gattungstheoretische Schlupfloch, welches die Elegie mo-
tivisch so nah, wie es eben geht, ans Epos bringt: vom Epos, in dem er sich formal be-

17 Zugleich wird er damit in epischer Tradition nah an den göttlichen Zornes-, tendenziell auch an den
menschlichen Entscheidungsmonolog gebracht; vgl. Offermann 1968, 6–62. Ein göttlicher Zornesmonolog
endet mit dem Beschluss zu handeln. Die Tendenz eines ovidischen Entscheidungsmonologs bei Liebe in
Extremsituationen (vgl. Auhagen 1999, 129 f.) wird allein durch die letzten beiden Verse erreicht (1,638 f.).
Fantuzzi 2013, 154 bewertet den Monologbeginn mit Recht – entsprechend Achills Rolle sowohl als Mann
als auch Frau – als dialogisch: „Achilles’ dilemma is expressed as a dialogue with himself, and its first two
questions are in fact so dialogic (1.624–6 and 1.626–7) that they may seem to be addressed to an external
interlocutor, though it later turns out that the addressee is Achilles’ own ‚alter ego‘.“
18 Ripoll 2008, 237; Heslin 2005, 258–261 und Lauletta 1993, 94 f. bringen den Monolog als ironische
Anspielung zu Recht in die Nähe des Monologs des kastrierten Attis in Catull. 63,50–73, der zwar
gleichfalls eine Mänade und fern der Heimat, im Gegensatz zu Achill aber für immer ‚entmannt‘ ist (zur
Geschlechterverwirrung dort sieheWesselmann 2021). Der intertextuelle Bezug evoziert Achills Angst vor
einer dauerhaften Entmannung.
19 Eine auffällige Parallele für den Entzug der kriegerischen Handlungen ist Sil. 8,18–20. Dort empören
sich die Gallier im punischen Heer über die lange Kampflosigkeit gegen Fabius Cunctator: maerebant
caede sine ulla / (insolitum sibi) bella geri, siccasque cruore / inter tela siti Mavortis hebescere dextras.
20 Achills Naturell als Gottessohn und Kämpfer wird dekonstruiert. Zur Dekonstruktion des Heroismus
in der Achilleis siehe Klodt 2009. Die Wendung mit tenuare (colos) erinnert an Horaz’ metapoetische
Aussage über den epischen Duktus in carm. 3,3,70–72: desine pervicax / referre sermones deorum et /
magna modis tenuare parvis. Zur Ironie, dass Patroklos Achills Waffen trägt wie später – fatal – im
Trojanischen Krieg, siehe Davis 2015, 164.
21 Schetter 1960, 136 negiert ein Schamgefühl des jungen Achill – außer in Bezug auf die Mädchenkos-
tümierung.

Unwandelbarkeit im Wandelbaren: Achills Reden in Statius’ Achilleis 185



findet,²² bewegt er sich zur Elegie, in deren Kontext er sich aktuell befindet,²³ um sich
von da wieder durch die militia, allerdings die militia amoris, dem Epos anzunähern.

Echauffiert und durch seine eigenen Worte angestachelt geht Achill nun dazu über,
das Minimum der aufgestauten und unerfüllten Triebe durchzusetzen. Wenigstens
seinem Mannsein will er genügen; wenn schon nicht der kriegerischen, dann zumindest
seiner geschlechtlichen virtus. Freilich entlädt sich dabei ebenso das Kriegerische, kann
doch die folgende Vergewaltigung Deidamias als doppelt transgressive ‚Ersatzhandlung‘
für den Krieger angesehen werden, indem er den letzten Gedanken seines Monologs
aufnimmt („Wirst du dich nicht einmal in der Liebe als Mann beweisen?“, teque marem
… nec amore probabis?: 639). Mit Gewalt nimmt er sie sich.²⁴ Nach dieser zweifellosen
Klimax des Geschehens spricht Achill Deidamia an.

2 Achills Rede an Deidamia (1,650–660)

Die Einleitung der Rede zeugt gewiss von gutem Willen gegenüber der nicht zu Unrecht
völlig aufgelösten Deidamia: „Er tröstete die Zweifelnde mit freundlichen Worten“
(dubiam verbis solatus amicis: 1,649).²⁵ Das Wort solari kündigt eine Trostrede an. Der
Monolog und diese consolatio bilden den äußeren Rahmen der Vergewaltigungsszene
und bestätigen den emotionalen Ausbruch und die starke Emphase des Geschehens. Auf
den ersten Blick lässt sich die Hervorhebung des Ichs in der Rede ausmachen. Man
könnte gar eine Fortsetzung des Monologs annehmen. Auch inhaltlich wirkt die con-
solatio anfänglich wie eine Aufnahme des Selbstgesprächs, nun in Gestalt einer
Selbstaffirmation. Die Wiedergewinnung des verlorenen Selbst bricht sich hier nach Art
der geschüttelten Ketchupflasche Bahn: Auch imWort sprudelt die lange Unterdrückung
von Achills Naturell auf einen Schlag und in übersteigerter Ausprägung hervor.

22 Vgl. Bitto 2016, 145, der mit Recht konstatiert, dass die „generischen Elemente“ des Epos vorhanden
bleiben und man daher „nicht mit der Metaphorik der Gattungsmischung oder -kreuzung“ verfahren
könne. Es sei „kein unepisches Gemisch […], sondern […] eine spezifische Ausgestaltung des Epischen.“
23 Das elegische ‚Aufflackern‘ veranlasst Aricò 1996, 197, den gesamten Monolog elegisch zu nennen.
24 vi potitur votis et … veros / admovet amplexus (1,642 f.). Hier bringt Statius Achill in die Position seines
Vaters Peleus, dessen Vergewaltigung von Thetis in Ovids Metamorphosen mit den Worten confessam
amplectitur heros / et potitur votis (Ov.met. 11,264 f.) beschrieben wird. Der Gewaltakt ist gekennzeichnet
durch vi potitur. Die Gegenüberstellung mit toto pectore veros / admovet amplexus drückt indes die
Zwiespältigkeit zwischen Gewalt und Liebe aus. Vgl. zu dieser Vergewaltigung außerdem den zweifel-
haften Wunsch Deidamias in Ov. ars 1,699 f.: viribus illa quidem victa est, ita credere oportet: / sed voluit
vinci viribus illa tamen. Zur unerwarteten Vergewaltigung durch einen in Maskerade nahegekommenen
Verliebten vgl. Plautus’ Amphitruo und Terenz’ Eunuchus.
25 Vgl. Ach. 1,79: dictisque ita mulcet amicis. Dort versucht Neptun Thetis zu besänftigen, nachdem er ihr
seine Hilfe verweigert hatte, ohne Erfolg.Vgl. auch den Trost, den Flora Juno in Ov. fast. 5,237 zusprechen
will (verbis solabar amicis) – auch dort erfolglos.

186 Jan Telg genannt Kortmann



2.1 Achill, der Göttliche

„Ich bin es – was zitterst du?“ (ille ego – quid trepidas?: 650). Am Anfang offenbart sich
Achill (650–652). Dies ist nicht nur eine Offenbarung gegenüber Deidamia, sondern
vielmehr eine explosive Befreiung von der drückenden Last seines Rollentauschs, die
sich nun – nach der Tat – auch imWort ausdrückt: Ille ego – die feierlichen erstenWorte
lassen sich, in doppelter Betonung auf das Ich, als programmatisch für die gesamte Rede
ansehen.²⁶ Die Wirkung der Anrede an das Gegenüber in der Parenthese quid trepidas?
verschwindet vor dem majestätischen Hintergrund, fährt Achill doch prompt fort, seine
Mutter Thetis durch eine typisch epische Antonomasie, caerula mater, vorzustellen. So
erläutert Achill seine göttliche (keinesfalls seine menschliche) Abstammung und sucht,
mit der Beinahe-Vaterschaft Jupiters noch ein weiteres Ausrufezeichen zu setzen.²⁷ Der
Aufbau der ersten Rede-Hälfte in 650–656 ist von Statius kunstvoll mit einer inhaltli-
chen, chiastischen Antithese um die ‚Achse‘ te visa aufgebaut. In ihr steht zunächst
Achills göttliche Herkunft dem ausgeprägten Gegensatz des jetzigen Status gegenüber.²⁸

26 Achill braucht seinen Namen nicht zu nennen. Deidamia ist durch gemeinsame ‚Gesangsstunden‘, in
denen das Mädchen Achill vom jungen Helden sang, bestens mit Achills Geschichte vertraut, sodass
heroische Umschreibungen ausreichen (illa libens discit, quo vertice Pelion, et quis / Aeacides, puerique
auditum nomen et actus / adsidue stupet et praesentem cantat Achillem: 1,577–579). Zur Elision vgl. die
ingeniöse Deutung von Kozák 2019, 326 f. zur Geschlechterverwischung und zugleich -bestätigung: „The
ending of the pronoun is again indicative of gender: ille ego and illa ego sound the samewhen pronounced
with elision. […] The final sound of ille is suppressed, to be sure, but only to be replaced by the same at the
beginning of ego. The shocking discovery of Achilles’ male identity and the end of his masquerading
(towards Deidamia, for the time being) is also expressed by this elision […]; the rape of Deidamia, by
contrast, followed by his ill(e) ego speech, marks Achilles’ most testosterone-laden moment in the poem.
His being an ille, his masculine ego, cannot be diminished this time even by elision.“ Zum Egozentrismus
Achills vgl. Klodt 2009, 190 und 195f., die ihn mit dem diplomatischen Odysseus vergleicht. Klodt 2009, 195
Anm. 50: „Ille ego sagt formelhaft, wer auf eine Lebensleistung zurückblicken kann.“ Zum Gebrauch
dieses Versanfanges vgl. Ov. trist. 4,10,1 (Koster 1979, 205 Anm. 36, erkennt ein Wortspiel zu dem Fortgang
bei Ovid [qui fuerim tenerorum lusor amorum]). Anklänge finden sich besonders in Stat. silv. 5,5,38–40
(auch in Zusammenhang mit einer consolatio steht dort: ille ego lugentem mitis solator); Theb. 8,666
(Tydeus, großer Held der Thebais, brüstet sich seiner Kampferfolge); Theb. 9,434 (der Flussgott Ismenus
erwähnt molles thyrsos und Bacchea cornua); vgl. noch die inhaltlichen Nähen zu Ov. met. 4,226 (siehe
Anm. 32) und Ov. fast. 3,505 (illa ego sum cui tu solitus promittere caelum). Auch Prop. 4,9,38 (Herkules) ille
ego sum: Alciden terra recepta vocat. Mit Aposiopese Sil. 10,289: ille ego – sed vano quid enim te demoror
aeger.
27 Diese drückt er mit paene Iovi aus (vgl. 1,91: crederis [sc. Achillem] peperisse Iovi). Den tatsächlichen
Vater Peleus nennt er nicht (vgl. 1,90 Pelea iam desiste queri thalamosque minores). Der Ausdruck paene
ironisiert die hohe Abstammung: Achill ist eben nur beinahe Jupiters Sohn (vgl. Val. Fl. 1,133: [sc. Thetis]
nec Iove maiorem nasci suspirat Achillen). In der Ablehnung von Peleus folgt Achill dem Verhalten seiner
Mutter in der ovidischen Version des Mythos (Ov. met. 11,221–265; in Catulls carmen 64 erfolgt eine
Hochzeit in Einvernehmen). Mit der Erwähnung Thessaliens (verbunden mit dem Ausdruck alendum)
geht zudem der Gedanke an den Ziehvater Chiron einher (651 f.).
28 cultus (652) hier pejorativ mit (für Achill) negativer Konnotation als Wort für schmucke (Frauen‐)
Kleidung, etwa „Herausgeputze“ (ThlL 6,1335,65– 1336,15 s.v. cultus und vgl. Ach. 2,45: indecores … cultus
und Anth. Lat. 189,2: femineos iuvenem iussit me [sc. Achillem] sumere cultus). Diese Bedeutungsebene

Unwandelbarkeit im Wandelbaren: Achills Reden in Statius’ Achilleis 187



Darauf stellt er die verabscheuten Tätigkeiten unter Frauen seiner heroischen Ab-
stammung in umgekehrter Reihung entgegen.²⁹ Er sieht sich als Nachkomme der Götter
des Meeres und des Himmels – magno … ponto und caelo (655 f.).³⁰ Insgesamt stehen
aufgerechnet etwa fünf volle Verse für Achills Göttlichkeit, dagegen nur zweieinhalb für
sein Frausein. Achill offenbart sich, im Gegensatz zu seinem kompromittierenden Ist-
Status, nicht nur als Mann, sondern als strahlender Heros. Man darf sich Heslin an-
schließen, der diese Rede als Parodie vor dem Hintergrund homerischer Ruhmesreden
sieht,³¹ ist doch die Situation, in der sich Achill befindet, eine ganz andere als die, in der
solche genealogischen Reden im Epos normalerweise gehalten werden: Auf dem
Schlachtfeld, vor oder nach dem Kampf mit dem Feind. Dagegen steht Achill hier einer
‚besiegten‘ Frau gegenüber und äußert Unverständnis: „Was beweinst du, da du doch
dem großen Meer zur Schwiegertochter gegeben bist? Was beklagst du, da du dem
Himmel gewaltige Enkel gebären wirst?“ (quid defles magno nurus addita ponto? / quid
gemis ingentes caelo paritura nepotes?: 655 f.). Die Worte bedeuten nicht nur erneut eine
Präsentation des Erhabenen, sondern haben auch die Tendenz, die Geliebte zu über-
zeugen. Achills Argument, in göttliche Verwandtschaftslinien einzutreten, hat Tradition.
Indem er die für ihn selbst überzeugendsten Argumente sucht, stellt er sich in die
Tradition stolzer Selbstdarstellung göttlicher Liebhaber.³²

2.2 Achill, der Krieger

Im zweiten Redeteil offenbart Achill dann den prominentesten Aspekt seines Wesens,
den er bereits allzu deutlich durch die Vergewaltigung selbst zur Schau stellte: das

wird durch die folgenden foeda … tegmina gestützt (vgl. Ach. 1,142 f.: si molles habitus et tegmina foeda
fateri / ausa seni).
29 650–652: Achill als Heros – 652f.: Achill als Frau – 653: te visa – 654 f.: Achill als Frau – 655 f.: Achill als
Heros.
30 Anders als Dilke 1954 zu 656 interpretiert, gibt es evidente Zeichen, dass sich caelo nicht erneut auf
Thetis bezieht (irrig auch ThlL 3,94,65 f. s.v. caelum), sondern dass im Chiasmus zu Vers 651 (Iovi) kor-
respondierend auf die Ahnenreihe Jupiters gewiesen wird. Dem Motiv von Achill als Nachkommen Ju-
piters begegnet man in der Achilleis bereits in 1,1 f.479.869.899; 2,86 f.
31 Heslin 2005, 165.
32 Vgl. Jupiters Rede an Io (Ov. met. 1,589–597) und Apolls Reden an Daphne (met. 1,504–524; hier auch
das Argument Iuppiter est genitor [517]) und an Leucothoë (met. 4,226–228 hier auch ille ego sum [226]).
Vgl. noch Ov. ars 1,556–558 (Bacchus an Ariadne). Diese Götterreden stellen zwar alle eine vorherige
Werbung oder Überredung der Geliebten dar und keine nachträgliche Rechtfertigung, verfolgen ihr Ziel
aber auf gleiche Weise – und verfehlen es allein dadurch, dass sie viel größeren monstra entgegenzu-
wirken versuchen (der Erscheinung als Gott per se). Wie Statius Thetis vor demHintergrund der Juno und
der Venus der Aeneis charakterisiert, so finden sich ähnliche, mehr oder minder offene Vergleiche zu
Göttern im Auftreten Achills. Offene Gottvergleiche, wie mit Apoll (Ach. 1,165 f.), Bacchus (1,615–618) und
Diana (1,344–348), werden ergänzt durch die subtiler präsentierten Vergewaltigungsmythen Jupiters und
Apolls. Jeder Gott lässt seine Ambivalenz auf Achill abfärben. Ripoll 2008 zu 652–655.655–656.657–660
bringt die Rede in den Kontext der „persuasion amoureuse“.

188 Jan Telg genannt Kortmann



kriegerische und zerstörerische Element.³³ Nach der Selbstdarstellung im ersten Teil
scheint Achill sich in 657 durch den viel diskutierten Einwurf sed pater – auf die An-
gesprochene zu besinnen und direkt auf eine vermutlich zuvor getätigte bange Äuße-
rung Deidamias einzugehen.³⁴ Die Erkenntnis schwindet jedoch direkt nach der wir-
kungsvollen Aposiopese. Allein die abrupte Syntax deutet gewaltvoll einenWechsel zum
Gewaltvollen an. Achill hebt impulsiv zu einer eigenen heroischen Antwort seiner
Auffassung an, indem er sed pater als Sorge vor der Rache von Deidamias Vater Lyco-
medes deutet, sollte dieser von ihrer geraubten Jungfräulichkeit erfahren.³⁵ Wie es ei-
nem Helden gebührt, verspricht er Schutz. Die Rede erhält hier wiederum einen par-
odistischen Zug: Der unterdrückte Krieger in Achill ‚prescht vor‘; ein Schutz durch igni
ferroque sei Deidamia sicher (657–660):

ante igni ferroque excisa iacebit
Scyros et in tumidas ibunt haec versa procellas
moenia, quam saevo mea tu conubia pendas 660

funere

Eher wird Scyros durch Feuer und Schwert verwüstet daliegen und in aufbrausende Stürme gestürzt
werden diese Mauern hier vergehen, bevor du für die Verbindung mit mir mit schrecklichem Tod
sühnen musst!

33 Nicht nur das Gesamtbild der Ilias vermittelt diesen Eindruck, auch das Fragment der Achilleis stellt
Achill selbst in jungen Jahren als (angehenden) Krieger dar. So redet Thetis von ihrem Sohn in 1,40 f.: illic
… Lapitharum proelia ludit / inprobus et patria iam se metitur in hasta – eine Beschreibung, die für das
Kind Achill charakteristisch scheint: Bei dessen erstem Auftritt erzählt sein Lehrer Chiron von räube-
rischen Kinderstreichen (1,152– 155); er kommt bereits wie ein Krieger daher (sudore et pulvere maior,
[159], trux [302] und ferus [310.852]). Das Stehlen von Löwenjungen vervollständigt das Bild (168– 170) und
zeugt von seiner Skrupellosigkeit. Achill kommt zudem in Kampf-Prophezeiungen derer, die genau diese
Qualität Achills herausgestellt wissen wollen, dem Göttlichen am nächsten (das zeigt das Verhalten der
Griechen in 1,503 f.: illum [sc. Achillem] … omnes / belligerum ceu numen amant. Neptun versucht, Thetis
mit der Vorausschau des brillanten Kampfes ihres Sohnes vor Troja in 1,84–91 zu beruhigen). So erfüllt
sich Achills Göttlichkeit kohärent mit seinem kriegerischen Wesen.
34 Vgl. Heslin 2005, 138 Anm. 70 und Ripoll 2008 zu 657. Die Frage ist, ob es eine direkte Rede der Deidamia
als Aposiopese ist, oder eine Aposiopese Achills, der auf eine analoge Äußerung Deidamias reagiert. Ich
danke an dieser Stelle Dániel Kozák und Andreas Heil für ihre anregenden Diskussionsbeiträge und den
plausiblen Schluss, dass Deidamia hier nicht zu Wort kommt, sondern Achill ihr die Worte ‚aus dem
Mund nimmt‘, was das generelle Bild des Dominanten bestätigt. Sicher ist, dass sich an dieser Stelle eine
(möglicherweise non-verbale) Reaktion Deidamias auf Achills Eröffnungen findet, die besorgt ist über
einemögliche Reaktion ihres Vaters Lycomedes. Ripoll befindet, dass Achill – bei einer Anbindung an den
vorangehenden Vers (quid gemis ingentes caelo paritura nepotes / „sed pater“?) – sich geradezu über
Deidamias Kleinmütigkeit lustig macht, indem er Lycomedes den himmlischen Göttern gegenüberstellt.
Angemessener ist dies jedenfalls als, wie Hall 2007,1, von der lectio facilior auszugehen und nach dem
Codex E (entgegen den übrigen Codices) in ante sub atro zu ändern.
35 Dies folgt dem antiken Grundsatz: „Rache an den Vergewaltigern galt […] als Sache der männlichen
Verwandten“ (Doblhofer 1994, 52).

Unwandelbarkeit im Wandelbaren: Achills Reden in Statius’ Achilleis 189



Die martialischen Ausführungen vermitteln nicht in erster Linie den Eindruck des
sorgenden Beschützers: Wirksam durch ein weites Hyperbaton ante … quam, das die
seltsame Verknüpfung von – Troja gleicher – Vernichtung und Schutz herstellt, hat die
Passage mit ihren zahlreichen Kriegstermini die Couleur einer drohenden Prophezei-
ung eines rasenden Kriegstreibers. Es scheint an der Zeit, dass Achill in sein natürliches
episches ‚Habitat‘ gelangt. Selbst in einer consolatio im elegischen Rahmen, die ja
überhaupt erst durch sein einnehmendes Wesen veranlasst wurde, bestimmt das
kriegerische Naturell die überzeichneten Ausführungen. Dabei kann die unverhältnis-
mäßige Zerstörungswut nun gar nicht in Deidamias Sinn sein. Geradeso wie Achill sich
zuvor genealogisch brüstete, folgen jetzt Worte eines Kriegers, als hätte er einen
Zweikampf gewonnen. Wie Friedrich Spoth konstatiert, verwirklicht Achill sich auch in
der Liebe durch Krieg, und zwar „als ein Kronzeuge der militia amoris.“³⁶

2.3 Achill, der Liebende

Doch liebt Achill tatsächlich.³⁷ In Vers 653 gerät er geradezu ins Träumen und besinnt
sich zurück an jenen ersten Augenblick: Mit te visa als tatsächliches Zentrum des Verses
macht er Deidamia als ursächliches Zentrum seiner Begierde, aber auch seiner Schande
aus: „Wenn ich dich nicht an der Küste gesehen hätte!“ – eine Rechtfertigung, dass er die
‚Tortur‘ hat über sich ergehen lassen. Unvermeidlich war es für ihn gleichsam der Start
eines servitium amoris. Dies wirft erneut die Frage nach einem elegischen Achill auf.
Zusammen mit te visa finden sich in den Versen 653 f. gedrängt gleich vier Anreden – te
visa, dann te und anaphorisch tibi … tibi –, ganz ähnlich wie im Hymnus.³⁸ Achill bringt
die Intensität seiner Gefühle und die Länge der ebenso lange verborgenen Beziehung
zum Ausdruck. Doch stehen hier inhaltlich primär Klagen über seine Situation in di-
rektem Kausalzusammenhang mit Deidamia, denn zu nichts anderem geben für Achill
cessi, pensa und mollia tympana Anlass.³⁹ So erhält die Passage im Trikolon mit Klimax

36 Spoth 1992, 76. Willy Schetter 1960, 134 erkennt in der Darstellung des Achill die „Motive der Quasi-
Jupitersohnschaft … und der Hinordnung des Achill auf den Trojanischen Krieg“ als zentrale Themen in
der Achilleis. Diese spiegeln sich hier also in einer Rede wider.
37 Die Liebe zu Deidamiawird von Statius zweifellos als echt beschrieben. Man denke an Achills Bleiben
auf Scyros ihrer wegen; Achill nutzt in seinemMonolog den Ausdruck amore (1,639); er beginnt mit amicis
verbis (649). Vgl. auch den Einfluss Deidamias auf Achill in 768–771.885–890.802–804. Zweimal erreicht
sie durch Umarmung – complexa –, dass Achill kurz vor der Offenbarung einlenkt. Bei der Abfahrt von
Scyros nach Troja führt der Blick zurück zu ihr beinahe dazu, dass Achill zu ihr zurückkehrt.
38 Man kann es als ‚Quasi-Apostrophe‘ ansehen; vgl. Norden 1913, 143– 163. Deidamia ist zwar zugegen,
aber der Stil der Apostrophe ist unverkennbar – ein möglicher Hinweis darauf, dass Achill den Rückblick
ganz vor seinem geistigen Auge ablaufen lässt und er sich der aktuellen Gesprächssituation kaum
durchweg bewusst ist.
39 Die Anastrophe te propter findet sich ebenfalls in der Thetisrede an Achill in 1,269. Auch dort wird
eine Klage ausgedrückt, ebenso in Ov. epist. 21,31: te propter… incerta salutis. Die Nähe zu seinem Kla-

190 Jan Telg genannt Kortmann



tatsächlich den Charakter von Anschuldigungen: „Ich wich deinetwegen, für dich habe
ich Wolle in der Hand, für dich trag’ ich das weibische⁴⁰ Tympanon!“ (cessi / te propter,
tibi pensa manu, tibi mollia gesto / tympana: 653–655). Die Wortfolge litore cessi erinnert
an Aeneas’ erfolglose Rechtfertigung gegenüber Dido, nachdem dieser auf göttliche
Weisung Karthago verlassen musste: „Ungern, Königin, verließ ich deine Küste“ (invitus,
regina, tuo de litore cessi: Verg. Aen. 6,460).⁴¹ Dagegen ist te propter wiederum den An-
schuldigungen Didos an Aeneas aus Verg. Aen. 4,320 f. entnommen.⁴² So übernimmt
Achill in diesen intertextuellen Bezügen zugleich eine Mann- und Frauenrolle: „The
allusive confusion seems to comment on the gender confusion.“⁴³

Achill bemüht sich, Gefühle auszudrücken, ohne sich freilich darauf zu verstehen.
Er ist als Krieger (in spe) und nicht als Redner groß.⁴⁴ In kuriosem Gemenge aus Lie-

gemonolog (vgl. 632–636) verstärkt den Eindruck, dass Achill sich der Gesprächssituation nicht bewusst
ist.
40 Zumollis als generischem Signalwort, das aus Sicht Achills pejorativen Charakter erhält, siehe Weber
2019, mit Literatur 33 Anm. 2. Vgl. auch ThlL 8,1378,13– 1379 s.v. mollis (dort die Parallele Prop. 3,17,33).
41 Vgl. hierzu Barchiesi 2005, 59f., der Kallimachus und Catull gegenüberstellt. Zur intertextuellen
Verbindung zu Catulls Locke der Berenike siehe Fantuzzi 2012, 60 f.
42 Dort wird te propter anaphorisch aufgenommen wie tibi in der Achilleis. Besonders übertragbar auf
Achill ist die zweite Didoklage der Passage: te propter eundem / exstinctus pudor et, qua sola sidera
adibam, / fama prior (321–323). Die kontinuierlichen intertextuellen Bezüge hat Bessone 2020a zusam-
mengefasst; konkret auf S. 157– 159, wo sie auch auf propter te als elegisches Motiv eingeht.
43 Bessone 2020a, 158.
44 Dagegen wollte Achills Ausbilder Phoinix ihn gemäß Hom. Il. 9,443 zum Mann von Tat und Wort er-
ziehen. Zur Unbedarftheit Achills vgl. den Erzählerkommentar in Ach. 1,845 (heu simplex nimiumque rudis
…) und dagegen die auch in der Achilleis stets den Nerv treffenden Reden des kundigen Odysseus. Zur
traditionellen Sprechweise Achills vgl. Parry 1956, mit dessen Thesen sich Reeve 1973, Scully 1984 und
Nimis 1986 auseinandersetzen. Nach Parry habe Homer – und damit seine Helden – eine traditionelle
und feste heroische Sprache. Nur innerhalb ihrer sei Artikulation bei Homermöglich. Dabei sei Achill der
einzige Held, der versuche, aus diesem Schema auszubrechen. Statius’ Achill fällt immer wieder in sein
charakteristisches Grundmuster zurück. Bei allzu festgefahrenen Schemata der Heldensprache geht
Parry wohl zu weit. Die anschließende Kontroverse über Parrys Artikel liefert aber sicherlich den
Hinweis auf eine Besonderheit der Sprache Achills auch in der Ilias. Friedrich/Redfield 1978 sowie
Messing 1981 untersuchen den homerischen Achill unter linguistischen Aspekten. Friedrich/Redfield
1978, 270 konstatieren, Achill habe in der Ilias eine individuelle Sprache bekommen; eine Sprache, die ihn
von anderen Helden abgrenze. So wird er als relativ ineffektiver und impulsiver Redner beschrieben und
er gesteht in Hom. Il. 18,106 ein, dass ihm im Reden andere überlegen seien: ἀγορῇ δέ τ’ ἀμείνονές εἰσι καὶ
ἄλλοι. Gerade gegenüber Odysseus fällt Achill durch seinen leidenschaftlichen Tonfall auf, der ihn ‚frei
heraus‘ und ungekünstelt das sagen lässt, was er fühlt und denkt. Dies ist eine unverkennbare Parallele
zu den Reden, die Statius für seinen Protagonisten entwickelt hat. Auch die Distanz, die Achill fernab von
einer Empathie gegenüber seinen Angesprochenen einhält, lässt sich in der Achilleis oftmals wieder-
finden, befindet Achill sich doch scheinbar stellenweise in seinen Reden in seiner eigenen Welt (vgl.
Friedrich/Redfield 1978, 273 f.). In keinen der Diskussionsbeiträge zum homerischen Achill floss die Re-
zeption des Achillmythos durch Statius ein, der die Besonderheit von Achills Sprache im Spannungsfeld
von rhetorischem Defizit, heterogenen Situationen und demmythologischen Stereotyp des Protagonisten
gekonnt darstellt und mithin gegebenenfalls kommentiert.

Unwandelbarkeit im Wandelbaren: Achills Reden in Statius’ Achilleis 191



besbekundung⁴⁵ und impliziter Anklage zeigt sich, wie unbedarft der junge Held vor-
geht, dessen Handeln und Reden, nachdem ihm so viel aufgebürdet wurde, nun endlich
seinem Willen entsprechen.

Erst in 655 f. nimmt Achill in seinen Worten dann, sozusagen ‚live‘, direkten Bezug
auf Deidamias aktuellen Zustand: Sie weint (defles) und schluchzt (gemis) – wenig
überraschend, da sie noch eben vergewaltigt wurde. Schon, dass Achill diese Frage
überhaupt stellt, mithin den Grund für Deidamias Verstörung nicht zu verstehen
scheint, zeugt von allzu geringem Einfühlungsvermögen.⁴⁶ Wie schon in Vers 650 (quid
trepidas?) unterbleibt ein näheres Eingehen auf Deidamia.

Ob sich auch bezüglich der Konsolationsliteratur gattungstechnische Überschnei-
dungen ergeben, bedarf weiterer Analyse.⁴⁷ Gewiss findet sich Ähnliches in epischen
Texten. So ist der inhaltliche Rahmen mit den Liebesabenteuern der Götter vergleichbar.
Vorrangig ist hier allemal Ovids Jupiter zu nennen. Wie Achill es ankündigt, sucht auch
Jupiter in der Regel, seine Liebschaften nach dem Liebesakt zu schützen.⁴⁸ Selbst wenn
die Götter nicht als Tröster auftreten, so rechtfertigen sie den Akt, indem sie sich auf
ihre Göttlichkeit berufen – mit unbeabsichtigtem Effekt: Die Begehrten fliehen zu-
nächst, oder sie erschaudern bei der Offenbarung des Gottes.⁴⁹ Auch in der Achilleis ist
der unmittelbare Effekt der Rede konträr zu demvon Achill einfältig beabsichtigten Ziel:
Deidamia, vor der Rede zweifelnd und zitternd, währenddessen weinend und
schluchzend, ist am Ende erstarrt und erschrocken (662). Die Gesamtsituation und die

45 Ripoll 2008 zu 652–655 verweist recht vage auf Ov. epist. 16,35–38. Aricò 1996, 197 bezeichnet die
Redeweise als „tenerezza amorosa“.
46 Ripoll 2008 zu 655 f. zeigt die Absurdität der Argumentation nach einer Vergewaltigung auf und
verweist speziell auf Terenz’ Adelphoe und Senecas Troades (879–882), wo ebenfalls göttliche Abkunft als
Mittel zum Trost verwendet wird. Hier kann zudem erneut Ovid herangezogen werden: In ars 1,129 f.
erscheint im Zuge des Raubes der Sabinerinnen eine ähnlich ungalante Anrede der Raubenden: ‚quid
teneros lacrimis corrumpis ocellos? / quod matri pater est, hoc tibi … ero‘.
47 Vgl. etwa Cic. fam. 4,5, 5,16; oder die Consolatio ad Liviam 343–470 und Stat. silv. 2,1,208–237. Der
thematische Rahmen der Trostreden ist im generischen Sinne ein anderer: Um Tod, Trauer und Ver-
bannung rankt sich die Gattung der consolationes, z.B. in Ovids Tristia, seinen Amores oder auch in
Statius’ Silvae, die wiederum die Vertrautheit des Autors mit dem Genre bezeugen (Esteve-Forriol 1962,
112– 161). In der Achilleiswird der weitere Sinn eines versuchten Trostzuspruchs zum Thema (vgl. Kassel
1958, 3). Hierbei scheint der Kontext der Vergewaltigung neu. In seinen Tusculanae disputationes
3,81 hängt Cicero nach seiner Zusammenfassung wesentlicher Anlässe für Trost schließlich noch an, dass
es spezifische Lehren für letztlich jeden Schadensfall gebe: certae scholae sunt de … omni casu in quo
nomen poni solet calamitatis.
48 Er verwandelt Io in eine Kuh, um sie vor Junos Zorn zu schützen; die in eine Bärin verwandelte
Callisto bewahrt er vor der Tötung durch ihren Bruder; im Falle Semeles rettet er zumindest das ge-
meinsame Kind. Zu Jupiter als erotischem Exemplum in der Achilleis vgl. Ach. 1,263 und siehe Sanna 2007,
208 f.
49 Vgl. Ov. met. 1,597: fugiebat enim; bei Apoll: timido Peneïa cursu / fugit (1,525 f.); pavet illa metuque / et
colus et fusus digitis cecidere remissis (4,228 f.). Dass (rückwirkend) Trost durch die Verbindungmit einem
(Halb‐)Gott wohl möglich sein mag, steht nicht zur Disposition, ist doch der situative Gegensatz (Er-
scheinen und Prahlen als Göttlicher vs. Schock der Vergewaltigten) hier zunächst so groß, dass die Er-
öffnungen akut – in ovidischer Tradition – nicht die beabsichtigte Wirkung erzielen.

192 Jan Telg genannt Kortmann



Eröffnungen Achills werden mit dem fragwürdigen, eher negativ konnotierten Begriff
monstris beschrieben.⁵⁰ Ein raffinierter und metapoetischer Hinweis auf die Meta-
morphose Achills – von Frau zu Mann, zu Held, zum Göttlichen findet sich in Vers 1,644:
„[sie schreckte] sein vielfach gewandeltes Gesicht, als er gestand“ (facies multum mutata
fatentis). Ein solches Changieren ist in vielfacher Hinsicht eine Eigenart in diesem Epos
und auch des Epos selbst. Wie Achill nimmt auch die Achilleis viele Gesichter an.⁵¹

In der Tradition des Verhaltens göttlicher Liebhaber findet sich in der Achilleis eine
Art von consolatio, die sich zwar im ursprünglichen Sinn des Wortes solari manifes-
tieren sollte, wie von Statius angekündigt, aber akut diesen Zweck verfehlt. Achill drückt
vorhandene Gefühle in großen Worten, im Tunnelblick eigener Bedürfnisse als Mann,
Krieger und Halbgott aus, die es für ihn selbst zu beweisen gilt, – und er verkennt die
Adressatin (falls er sie denn überhaupt durchgängig wahrnimmt).⁵² Er vertritt andere
Werte als Deidamia und nutzt Argumente, die für ihn (man mag sagen: im wahrsten
Wortsinne) schlagkräftig sind. Ein Krieger ist er als Heranwachsender bei Chiron, ein
Krieger ist er als Liebhaber, ein Krieger ist er auch als Tröster. Mit grober virtus und der
Feinfühligkeit eines Rammbocks bringt er die verstörte Frau – ungewollt – mit seinen
Worten nur noch mehr aus der Fassung. Die Ambivalenz zwischen Beutemotiv und
Liebe,⁵³ zwischen Achills angeborenem Wesen und dem Verlangen, Trost zu spenden,
kann durchaus eine gewisse Situationskomik hervorrufen. So plump die Rede erscheint,
so literarisch tiefgründig und intertextuell aufgeladen ist sie. Dass Statius Achills Rede
dazu noch als Trostrede ankündigt, lässt die Ausführung umso grotesker erscheinen.

Trotz des drastischen Beginns entwickelt sich im Folgenden die Situation des Paares
bei fortgesetzter Camouflage Achills gut.⁵⁴ Auch hier lassen sich Einflüsse anderer
Gattungen identifizieren: Deidamias Amme ist die einzige Eingeweihte in die Beziehung,

50 Vgl. ThlL 8,1451,18–26 s.v. monstrum und Stat. Ach. 1,890 (s. u. S. 194).
51 Die verdichtete Rede Achills selbst changiert: Offenbarungsrede, versuchter Trost, Selbstlob und
drohendes Schutzversprechen zugleich.
52 Vgl. auch den Lehrsatz über den Adressatenbezug in Quint. inst. 11,1,2: quid enim prodest esse verba et
Latina et significantia et nitida, … nisi cum his, in quae iudicem duci formarique volumus, consentiant.
53 Hier lässt sich leicht der Bezug zur ‚weiblichen Beute‘ Briseis vor Troja finden. Achills Verhältnis zu
Deidamia gestaltet sich ähnlichwie das zu Briseis, speziell in OvidsHeroides. Er reagiert weder im dritten
Heroides-Brief noch in der Achilleis angemessen – so wirft Briseis ihm Säumigkeit, ja Teilnahmslosigkeit
in Bezug auf ihre Trennung vor. In epist. 3,113– 122 versucht Briseis ohne Erfolg, Achill zu einem un-
kriegerischen Mann in einem elegischen otium zu formen. Auch Spoth 1992, 66 erkennt, Achill habe „das
elegische Konzept gerade nicht verwirklicht.“
54 Vgl. 1,667 f.: et adhuc in corde manebat / ille diu deceptus amor. Noch in Deidamias Konsternation nach
der Vergewaltigung und Achills Rede wird von Statius der Ausdruck amor genutzt. Nach der Entdeckung
Achills trauert sie im Stil einer elegischen Verlassenen (885–888) und bezeichnet ihre gemeinsame Zeit
im Verborgenen als dulcia furta (938). Man könnte im Zuge des Einflusses von Ovid auf Statius meinen,
dass sich dessen höchst zweifelhafter Rat aus der Ars amatoria (zu dem er eben dieses mythische Beispiel
des stuprum der Deidamia anfügt) an dieser Stelle der Achilleis bewahrheitet: Der Mann solle die In-
itiative ergreifen – und sei es mit Gewalt –, und die Folge ist: grata est vis ista puellis (ars 1,673) bzw. voluit
vinci viribus illa tamen (ars 1,700, s. o. Anm. 24). Vgl. auch Heslin 2005, 261–276.

Unwandelbarkeit im Wandelbaren: Achills Reden in Statius’ Achilleis 193



ein furtum amoris.⁵⁵ Sie vermag, die daraus entstandene Schwangerschaft zu verbergen
– ein häufiger Tragödien- und Komödientopos.⁵⁶ Der elegische Höhepunkt der Achilleis
ist wiederum Deidamias Abschiedsrede an Achill, der nach Troja aufbricht. Im Stil einer
relicta aus Ovids Heroides schüttet sie in 25 Versen ihr Herz aus (1,931–955).⁵⁷ Achills
Antwort wird dagegen auf fünf Verse zusammengerafft: In 1,957 steht wie in 1,649 das
Verb solatur. In Anbetracht des Trostversuchs nach der Vergewaltigung ist es wohl
müßig zu erfahren, was Achill in einer für Deidamia so ernsten Situation vorzutragen
hat. So steht solatur jetzt wohlweislich allein, ohne wörtliche Rede. Nur indirekt wird
wiedergeben, dass er Treue und –wieder ganz in der Rolle des Kriegers – eine Rückkehr
mit reicher Beute verspricht. Obschon Achill dies nicht unbewegt unter Tränen vor-
bringt, werden seine Worte noch prominent durch den Schlusssatz von Buch 1 als
nichtig bewertet: „Der heftige Wind riss seine Worte fort und machte sie wirkungslos“
(inrita ventosae rapiebant verba procellae: 960). Der bekanntlich Catull entlehnte Vers⁵⁸
deutet einerseits auf den Tod Achills vor Troja; andererseits darauf, dass er Deidamia
schnell vergessen wird; und es scheint zudem – sozusagen symptomatisch – eine ge-
nerelle Erfolglosigkeit der Worte Achills durch.

3 Die Entlarvung vor König Lycomedes (1,892–910)

Noch einmal zurück zur Handlung auf Scyros zuvor: In einigen Stücken der Neuen
Komödie löst eine ungeplante Schwangerschaft die komische Handlung aus.⁵⁹ So auch
hier. Odysseus, der gemeinsam mit Diomedes gekommen ist, um Achill in den Krieg zu
holen, hat den immer noch Verkleideten im Königsaal entlarvt. Dieser steht nicht mehr
als Frau, sondern urplötzlich als hünenhafter Mann vor Lycomedes und redet den Ge-
schockten an, so wie er zuvor Deidamia anredete. Es finden sich einige Parallelen: Die
Rede beinhaltet neben dem Willen zur Überzeugung eine neuerliche Offenbarung.
Achill versucht im Grunde, Lycomedes dazu zu bewegen, einer Verbindung mit Deid-
amia rückwirkend zuzustimmen. Es sind inopina monstra in 890, wo es in 662 tantis

55 Das furtum amoris, die heimliche Liebschaft, ist speziell Thema in Ovids Ars amatoria; siehe Sanna
2007, 207 Anm. 3 und vgl. auch Achill in Ach. 1,903 (s.u. S. 196).
56 Zur Amme vgl. Plaut. Curc. 76; Tib. 1,3,84; Ov. met. 9,707 (Bömer 1977 ad loc.: „Mit der Einführung der
conscia […] nutrix […] ist dem Dichter hier, wohl ungewollt, wahrscheinlich ein Komödien-Motiv […]
unterlaufen“) und 10,382–430 (Myrrha).Vgl. auch Bitto 2016, 299 f. und speziell Parkes 2021, 119. Das Motiv
findet sich ebenso in der Elegie, so z.B. in Ov. epist. 11,33 f.
57 Zur Abschiedsszene siehe Jöne 2017, 314–331. Zur relicta vgl. Newlands 2016, 145– 147 und Jöne 2017,
431 f.
58 Catull. 64,59: inrita ventosae linquens promissa procellae – hier die leeren Versprechungen von
Theseus an Ariadne; vgl. u. a. Bessone 2020a, 155 und Ganiban 2015, 85 Anm. 48 mit Literatur. Bereits am
Anfang des zweiten Buches ist zu sehen, dass Achill Scyros vergisst. Er wird weder zurückkehren, noch
treu bleiben. Vgl. speziell Jöne 2017, 327 f. und 331, auch zur Ungewöhnlichkeit der Erwiderung ohne
wörtliche Rede.
59 Nesselrath 1999, 698. Vgl. etwa Terenz’ Hecyra.

194 Jan Telg genannt Kortmann



monstris waren. Im Gegensatz zur Rede an Deidamia erwähnt Achill allerdings die
Gegenstände seines pudor auf Scyros gegenüber dem König mit keinem Wort; auch ein
Zeichen für das endgültige Abstreifen des Frauseins.⁶⁰ Wie in seiner Rede an Deidamia
beginnt Achill voll Stolz und reichlich Ego mitme tibi, care pater…, /me dedit alma Thetis
( „Mich gab dir, lieber Vater, mich gab die holde Thetis“: 1,892 f.). Gleichwohl geht Achill
offenbar geschickter vor. Das liegt allerdings eben zu einem Gutteil daran, dass er hier
auf einen anderen Ansprechpartner trifft; zwar überrumpelt, aber zweifellos nicht im
Ausnahmezustand wie eine soeben vergewaltigte Frau. Der alte König giert nach Ruhm,
träumt von großen Taten, von männlicher Verwandtschaft, die ihren Glanz auf den
Ahnen überträgt.⁶¹ Hier setzt Achill in 893 f. an: „Dich erwartete schon längst solch
großer Ruhm“ (te pridem tanta manebat / gloria). Inhaltlich ist Achill selbst der Ge-
genstand der für Lycomedes zu erreichenden gloria. Die Form unterstützt die Gleich-
setzung von Ruhm und Achill: Die Einheit der ersten drei Versanfänge der Rede liefert
die Verbindung me – me – gloria. Schließlich wird dieses Bild noch dadurch vervoll-
ständigt, dass gloria und Achillem den Vers 894 rahmen.⁶² Nun also nennt Achill be-
deutungsschwer seinen Namen, den er endlich offen preisgeben darf.⁶³

Die Abundanz an Imperativen in 897 ist typisch für den bestimmenden Ton der Götter
– gleichwohl sind sie höflich: adverte libens und bonus accipe. Zurückhaltung ist dennoch
keine Tugend Achills.⁶⁴ In 896–899 lässt er eine neue Qualität göttlicher Abkunft wirken,
indem er sich glorreich in Beziehung zu seinen Eltern und zu deren noch bedeutsameren
Ahnenreihen stellt.⁶⁵ Ferner stellt er diese Ahnenreihen Lycomedes in Aussicht. Auch

60 Die Betonung, dass die Anrede an Lycomedes sicut erat, nudis … in armis (891) geschieht, bedeutet
bereits den Bruch zweier Tabus bei der Anrede an einen König und steht im Gegensatz zu einer mög-
lichen Bittgebärde. Achill steht, in heroischer Kriegerpose, entblößt nur in Waffen da. Es gibt „Vasen-
gattungen, in denen z.B. Schlachtszenen bis zur Monotonie von nackten Kriegern beherrscht wurden“
(Himmelmann 1990, 58). Für Achill u. a. LIMC I 2, 95, Nr. 372; 114 f., Nr. 565–570; 131– 133, Nr. 729–746.
61 Lycomedes ist so hocherfreut, solch hohe Persönlichkeiten wie Odysseus und Diomedes als Gast-
freunde begrüßen zu dürfen, dass er Odysseus nicht einmal in seiner Begrüßung ausreden lässt (1,737–
740). Er neidet den Griechen ihr großes Vorhaben und brüstet sich im Zuge dessen mit seinen vergan-
genen Leistungen (775–779). Schließlich bedauert er, keine männlichen Nachkommen zu haben (780–

782).
62 Die Bedeutung der gloria für Achill wurde zuvor in drei Reden des Odysseus noch zunehmend ge-
schürt. Zum κλέος in der Ilias vgl. King 1987, 28–37. Zur Ichbezogenheit s.o. S. 186 f. Zur Bedeutung des
κλέoς- bzw. gloria-Motivs im traditionellen Heldenepos siehe Söllradl in diesem Band (S. 94 f.).
63 Achill macht sich hier, gerade erst den Frauenkleidern entstiegen, durch quaesitumDanais… Achillem
zu dem Kriegshelden der Griechen. Er nimmt dabei Odysseus’ Bemerkungen auf, der ihn zuvor
schmeichelnd darauf aufmerksam gemacht hatte, dass ganz Griechenland ihn erwarte (870; vgl. 1,473–
475).
64 Ripoll 2008 zu 892: „l’abondance des impératifs […], qui n’est pas sans rappeler le ton de Thétis (355–
362), dénote le héros sûr de lui et à qui rien ne saurait résister.“ Vgl. speziell die „göttlichen Befehlsreden“
(Steinkühler 1989, 36 f. 171– 176). Dieser Ton wird in 902 f. intensiviert (s. u.). Dagegen drückt parumper
(894) in Verbund mit Befehlsformen einen paradoxen Bescheidenheitstopos aus.
65 Eine Betonung der beiden verschiedenen Göttersphären wird durch suos bewirkt. Dies bestätigt
rückwirkend den Bezug auf die beiden himmlischen und marinen Ahnenreihen (utroque a sanguine

Unwandelbarkeit im Wandelbaren: Achills Reden in Statius’ Achilleis 195



Freiersgeschichten und die Ungleichheit der Familien erscheinen prominent in der rö-
mischen Komödie: Achill kann nunmehr die Rolle des stereotypen prahlerischen Soldaten
einnehmen.⁶⁶ Den zweiten Teil der Rede bestimmt das Verlangen, Deidamia zu ehelichen.
Die göttliche Abstammung ist in Vers 900 Begründung genug für die Heirat, bringt der
junge Held doch Peleus und Thetis ins Spiel, die Deidamia nach archaischem Recht als
Braut für ihren Sohn fordern. poscere evoziert erneut die Heirats-Verhandlungen der
Komödie.⁶⁷ Im Folgenden – 902f. – verfällt Achill erneut in Befehlston: iunge ergomanus et
concipe foedus / atque ignosce tuis („Also eine nun die Hände, schließe den Bund und
verzeihe den Deinen!“). In Termini, die dem römischen Hochzeitsritus zuzuordnen sind,⁶⁸
verlangt er geradewegs die Heirat – so wie Achill es zuvor noch auf seine Eltern proji-
zierte. Man ist versucht, eine Parallele zum homerischen Achill herzustellen, der in der
Ilias gegenüber dem Völkerfürsten Agamemnon einen ähnlichen Ton anschlägt.⁶⁹

In 903 f. beichtet er die heimliche Liebesaffäre: tacito iam cognita furto / Deidamia
mihi. Man könnte übersetzen: „Schon in verschwiegener, heimlicher Liebe ist Deidamia
mir bekannt“. Doch birgt die Semantik eine ironische Doppelfärbung. furtum kann
„heimliche Liebschaft“, aber auch schlicht „Vergewaltigung“ bedeuten.⁷⁰ Der Ausdruck
cognoscere bedeutet vorrangig „kennen“; im Kontext der Liebe kann er aber euphe-
mistische Umschreibung des sexuellen Aktes sein.⁷¹ Nun würde man zwar nicht ei-
gentlich glauben, dass Achill hier vor dem Vater der Betroffenen mit Vergewaltigung
prahlt, wo es die subtilere Bedeutungsebene der „heimlichen Liebschaft“ gibt. Man
beachte jedoch die Verse 904 f., die wohl den Höhepunkt von Achills Unbedarftheit in
den Reden des Epos markieren: „Was nämlich konnte diesen Armen hier je widerste-
hen?Wie konnte eine einmal Bemächtigtemeine Kräfte noch zurückstoßen?“ (quid enim
his obstare lacertis, / qua potuit nostras possessa repellere vires?).⁷² Was könnte Achill

divos) in der Rede an Deidamia (655 f., s. o. S. 187 f.). Odysseus bezeichnet Achill in 869 als caeli pelagique
nepos.Vgl. Sen. Tro. 879–882.
66 Zum miles gloriosus vgl. Duncan 2006, 100– 102; zur Komödie Treggiari 1984, 424–430. Der Komödi-
entopos der Ungleichheit findet sich u.a. in der Diskussion um einen Heiratsantrag in Plaut. Trin. 442–
510.
67 Plaut. Aul. 32.160.219; Trin. 499;Ter.Haut. 775 (ThlL 10,2,72,39–49 s.v. posco; ebd. ist für das Fordern zur
Heirat Statius als einziger epischer Dichter aufgeführt). Eltern, die für ihren Sohn fordern, treten in der
Komödie auf (Plaut. Trin. 442–445). Mit den Göttern, die fordern, steht der Bezug zum Epos. Zu Hei-
ratsverhandlungen vgl. Treggiari 1984, 439–441 und Tsagarakis 1987, 845 f. In Bezug auf die Achilleis Bitto
2016, 143.
68 Verg. Aen. 12,13: Turnus’ Antrag an Latinus um Lavinia: fer sacra, pater, et concipe foedus (auch
Aen. 12,158). Vgl. Dilke 1954 und Ripoll 2008 zu 902 bzw. 903.
69 Hom. Il. 1,127: ἀλλὰ σὺ μὲν νῦν τῆνδε θεῷ πρόες.
70 Vgl.Ach. 1,561 f.:Aeaciden furto iam noverat una latenti /Deidamia virum; 1,641 f.: gavisus… / tempestiva
suis torpere silentia furtis; ThlL 6,1,1649,68– 1650,28 s.v. furtum.
71 Vgl. ThlL 3,1503,83– 1504,37 s.v. cognosco; so Ov. epist. 6,133: turpiter illa virum cognovit adultera virgo.
Die Verbindung cognita furto ähnelt Tac. hist. 4,44: stupro cognitam.
72 Die bildliche Sprache unterstützt den dramatischen Effekt. So besteht z.B. bei his … lacertis ein
performativer Anschauungseffekt, glaubt man doch förmlich mit ansehen zu können, wie Achill ‚seinen
Bizeps küsst‘ und seine körperlichen Vorzüge preist.

196 Jan Telg genannt Kortmann



veranlassen, sich gegenüber Lycomedes in so offensichtlich stolzem Tonfall zu prä-
sentieren?⁷³ Es ist wohl derselbe Grund, der Achill schon in der Rede an DeidamiaWorte
eines wilden Kriegers gebrauchen ließ. Hier schlägt auch diese Rede in den typischen
Tenor um. Achill hat lange genug die Camouflage als Frau ertragen. Es ist eine zweite
Eröffnung seiner selbst und er klingt jetzt wie der Eroberer, der er vor Troja einmal sein
wird.⁷⁴ Noch augenfälliger wird die Verbindung, wenn man Friedrichs und Redfields
Kritik von Achills Reden in der Ilias auf die Achilleis-Rede überträgt:

[Achilles’] speeches are more rapid, and thus seem more spontaneous. These negative points state
the rhetorical tone of Achilles’ speech: passionate and highly personal, unequivocal, aiming at self-
declaration rather than at persuading others.⁷⁵

„Was knurrst du so finster? Was drehst du die Augen?“ (quid triste fremis? quid lumina
mutas?: 907). In diesen verlebendigenden situativen Fragen als Reaktion (und somit
‚Antwort‘) auf Achills Worte lassen sich unschwer die Fragen aus 655 f. wiedererkennen,
die ebenfalls mit der Anapher quid beginnen. Achill offenbart durch das geradezu pa-
radoxe Fragestellen erneut Unverständnis für die nur allzu verständlich düstere Miene
des Gegenübers.⁷⁶ Der kolloquiale Dialogcharakter des Dramas tritt hier durch Äuße-
rungen über seinen ‚Gesprächspartner‘ insofern episch modifiziert auf, als sozusagen
ein ‚einseitiger Dialog‘ stattfindet. Insgesamt präsentiert Achill in steter Steigerung ein

73 In 906f. wird deutlich, dass Achill sehr wohl an Deidamia denkt. Überhaupt kommt er so auf den
eigentlichen Anlass seiner Rede zurück. Durchme luere ista iube; pono arma et reddo Pelasgis / et maneo
gibt er sich aufopferungsvoll heldenhaft. Allerdings steht das fahrige Angebot (elliptisch, polysyndetisch
und eine Abundanz an Prädikaten der ersten Person Singular) imWiderspruch zu Danais tu mittis (894).
Die beinahe beiläufige Erwähnung der Griechen (Pelasgis) erinnert an deren Bemühung um Achill und
an die fata, denen Lycomedes kaum im Wege stehen kann. Achill trägt als Zeichen seiner epischen Be-
rufung immer noch Waffen in der Hand, die loszulassen ihm nunmehr sehr widerstreben muss. Rosati
1992, 254 f. geht, an dieser Stelle wenig überzeugend, von einem elegischen und zögernden Achill aus, der
wirklich seine epische Berufung zugunsten der Liebe aufgeben wolle.
74 Die Beutezugmetaphorik antizipiert wieder Achills Rolle vor Troja. Vgl. Ach. 1,943 f. 958 f. possessa ist
ein proleptischer Hinweis auf den Besitz, die Beute und Sklavin Briseis (Ov. epist. 3,1: rapta Briseide).
75 Friedrich/Redfield 1978, 276. Dies lässt sich sicher nicht pauschalisieren, verhält sich Achill gegenüber
dem trauernden Feind Priamos doch durchaus sensibel (Hom. Il. 24,518–551.599–620). Eingefangen wird
die direkte, passionierte Redeweise Achills wiederum prominent in Hom. Il. 9,308–429 (hier 312–314:
ἐχθρὸς γάρ μοι κεῖνος ὁμῶς A̓ίδαο πύλῃσιν / ὅς χ’ ἕτερον μὲν κεύθῃ ἐνὶ φρεσίν, ἄλλο δὲ εἴπῃ. / αὐτὰρ ἐγὼν
ἐρέω ὥς μοι δοκεῖ εἶναι ἄριστα).
76 Die Wendung lumina mutare ist nur hier bezeugt, aber leicht als Mimik des Zorns zu identifizieren.
Vgl. ThlL 7,2,1819,1–32 s.v. lumen. Zur Zornesmimik vgl. Verg. Aen. 7,448 f.: [sc. Allecto] flammea torquens
lumina; so auch Didos wütende Reaktion in Aen. 4,362–364.Vgl. ThlL 8,1724,28–60 s.v. muto (als Ausdruck
zur Veränderung zum Schlechten) und Ach. 1,271 f., wo Achill gegenüber Thetis eindeutig abweisende
Mimik zeigt. Seneca beschreibt ähnliche Äußerlichkeiten, die Wut ausdrücken: Sen. de ira 1,1,3 torva
facies; 1,1,4 gemitus mugitusque (vgl. noch Lobe 1999, 65–77). Ripoll 2008 zu 907 erkennt hier eine Ab-
schwächung der Klagen des Königs aus Euripides’ Skyrioi. Dilke 1954 zu 908ff. verurteilt vorschnell
Mozleys Übersetzung von quid triste fremis – „why these angry cries?“

Unwandelbarkeit im Wandelbaren: Achills Reden in Statius’ Achilleis 197



verblüffendes Novum nach dem anderen.⁷⁷ Er liefert weitere Argumente,⁷⁸ aber, um zu
überzeugen, ist nicht nur dasWas, sondern auch das Wie entscheidend. Als Achill seine
Rede beendet hat, greifen – noch im selben Vers beschrieben – rasch die griechischen
Gesandten ein. Odysseus müht sich, Lycomedes von einer Bestrafung abzubringen. Es ist
ein weiterer Hinweis darauf, welche unmittelbare Wirkung Achills Rede zuzuschreiben
ist.⁷⁹

Wie zuvor wohnt dieser Rede eine starke expressive und theatralische Kraft inne.⁸⁰
Das Bühnenhafte ist durch den Stil, die Hinweise auf Gestik und Mimik und überhaupt
das Komödiantische in der Scyrosepisode greifbar, man denke nur an die inhaltliche
Parallele zu Terenz’ Eunuchus, in dem sich Chaerea als Eunuch verkleidet, um Zugang
zum geliebten Mädchen zu erlangen; oder man denke an die topische Rolle des hin-
tergangenen Alten.⁸¹

77 Dilke 1954 zu 908 ff.: „Lycomedes is hardly given a chance to speak, while events are telescoped in such
a manner that the birth of Pyrrhus is assumed to have taken place.“
78 Der argumentative Stil Achills und die captationes benevolentiae erwecken den Anschein einer per-
suasio; vgl. Knape 2003, 874–890. Man könnte nach Aufbau wie auch der äußeren Gegebenheit Verbin-
dungen zur forensischen Gerichtsrede konstruieren, wie sie Quintilian beschreibt (inst. 3,9). Dies würde
freilich – bei aller rhetorischen Grundform – dazu verleiten, die Reden schematisch „als bloße Mus-
terstücke der Rhetorenschule“ anzusehen (Eigler 1997, 26) undwird dem Bruch in der Rede und damit der
Ambivalenz der Achilleis nicht gerecht.
79 Anders Bitto 2016, 327. Zu dem Textabschnitt der Reaktion des Lycomedes 912–918 vgl. Thomas 1966.
Selbst nach den eindringlichen Bitten der Griechen (per sacra fidemque / hospiti, 910 f.) wohnen noch zwei
Seelen in Lycomedes’ Brust: In den folgenden sieben Versen wird der Entscheidungskonflikt des Königs
dargestellt. Auch hierin liegt eine Parallele zur Achillrede an Deidamia, deren Reaktion ebenso durch
einen inneren Konflikt beschrieben wurde. Aus Drang nach Ruhm (nec tamen abnuerit genero se iungere
tali [917]) – immerhin mit dem ersten Teil der Rede war Achill also nachhaltig erfolgreich –, durch die
Überzeugungsarbeit der Griechen und durch seine Besorgnis, den Griechen und dem Schicksal entge-
genzustehen (914 f.), fügt Lycomedes sich schließlich (vincitur [918]).Vgl. Ripoll 2008 zu 912–918: „Stace ne
s’intéresse pas du tout aux états d’âme du vieux roi en eux-mêmes, mais seulement à l’effet produit par
Achille.“
80 Diese zeigt Markus für die Thebais auf, doch gilt sie für die gesamte Epik; vgl. Markus 2003, passim und
Conte 1994, 405 f.; im Speziellen für die Achilleis siehe Bessone 2018, 169 („visual [and scenic] heritage“).
Lobe 1999, 198–207 weist die theatralische Kraft durch Gebärden für Vergils Aeneis nach.
81 Vgl. Koster 1979, 207; auch Bessone 2018, 169 f.; Rosati 1992, 244 zu Lycomedes’ Rolle in der Achilleis:
„che presenta alcune evidenti analogie con la figura comica del senex gabbato.“ Auch die Fragmente der
Tragödie Skyrioi weisen diese Elemente auf; vgl. Körte 1934, 6. Das Versteckspiel um die Geburt des
Sohnes in Ach. 1,668–674 ist bereits inhaltlich der Komödie nahe, und es lassen sich mögliche Anspie-
lungen auf Plautus’ Aulularia (dort heißt der Vergewaltiger Lyconides) und Cistellaria erkennen (dort
findet eine Vergewaltigung im Zuge eines Bacchusfestes statt). Vgl. zur Komödiennähe auch die in einer
nächtlichen Artemisfeier entstandene Schwangerschaft in Menanders Epitrepontes oder die weibliche
Verkleidung im Androgynos. Mythische Vergewaltigungsszenerien waren nicht selten Gegenstand des
Pantomimus – dazu gehörte auch die Geschichte von Achill und Deidamia; vgl. Richlin 1992, 174 f.

198 Jan Telg genannt Kortmann



4 Achill im Dialog – Die ira des Helden (2,32–48)

Die weiteren Achill-Reden sollen an dieser Stelle immerhin noch kurz thematisiert
werden, da sie die Entwicklung der epischen Handlung und mit ihr die konsequente
Fortführung des jungen Helden abbilden. Bei der Abfahrt von Scyros verwickelt Odys-
seus in 2,32–48 Achill, den proklamierten vastator … Troiae (32), in einen Dialog. Im
ersten Buch waren es deliberative Einzelreden, solange Achill sich noch auf für ihn
unsicherem und ungewohntem Terrain befand. Erst in der Anwesenheit von Gleichge-
sinnten wird die Nähe der Gegenüber durch das Dialogische abgebildet. Odysseus er-
innert an die Peinlichkeit jüngster Zeit, um Achill endgültig mit Scyros abschließen zu
lassen. Dieser, jetzt vielsagend als heros Aeacius⁸² bezeichnet, braust prompt auf. Die
Zeit auf Scyros beurteilt er als Thetis’ Frevel. In 2,44 f. zieht er einen Schlussstrich: „Mit
diesem Schwert wird Scyros entschuldigt – und die schändliche Aufmachung, Verbre-
chen an der Vorsehung!“ (hoc excusabitur ense / Scyros et indecores, Fatorum crimina,
cultus!: 2,44 f.).⁸³ In dem Kontext ist Achills wieder aufscheinendes Kriegersein jedoch im
Gegensatz zu den vorherigen Reden angebracht und sogar im Zuge der„Hinordnung auf
den Trojanischen Krieg“ (Schetter 1960, 134) von den Adressaten erwünscht: von Scyros
zu Troja – zur Stunde des Zorns: „Gern will ich von jetzt an berechtigten Zorn emp-
fangen!“ (libet iustas hinc sumere protinus iras!: 48). So will Achill (jetzt erst) von den
Kriegsgründen erfahren und angestachelt werden.⁸⁴ Das letzte Wort Achills, iras, gilt als
intertextueller Verweis auf das ersteWort und Thema der Ilias, die μῆνις, sozusagen der
klassische Wesenszug Achills. Er will den ominösen epischen Zorn.⁸⁵ Das weite Hyp-

82 heros wurde in Bezug auf Achill nur bei der Vorstellung des Programms in 1,5 verwendet. Achill
bekommt damit die gleiche Rangbezeichnung wie Odysseuswenige Verse zuvor: Laërtius heros (2,30). Das
epische Patronymikon Aeacides findet sich ebenfalls im Proömium, an prominentester Stelle (1,1).
83 Mit fatorum crimina trifft Achill den Nagel auf den Kopf.Thetis hat tatsächlich vergebens versucht, ihn
vor seinem unausweichlichen Schicksal zu schützen (vgl. 1,81.684–686). nefas und crimen sind kraftvolle
Ausdrücke, für die Franchet d’Espèrey 2006, 439 sogar den Vergleich zu den Untaten der Thebais zieht.
84 Es ist zwar ein Charakteristikum des Helden Achill mit hohem Gerechtigkeitssinn. Allerdings kon-
statiert Klodt 2009, 190 mit einigem Recht: „Seine Kampfbegier ist vollkommen unreflektiert.“ Zur iusta
ira vgl. Ripoll 1998, 432–440 und King 1987, 129. Heslin 2005, 175 Anm. 53 erkennt das Hysteron Proteron:
Mit Achill zieht ein Krieger bereitwillig in den Kampf, der die Gründe für den Krieg nicht kennt und
schlicht annimmt, sie seien gerechtfertigt, sodass sein Zorn es auch sein kann. Zu Zorn und Gattung vgl.
Ambühl in diesem Band (S. 25–37).
85 Das homerische Element wird an dieser Stelle in der Achilleis zum ersten Mal explizit in Bezug auf
Achill erwähnt. Zuvor wurde das Charakteristikum nur in denwilden Emotionsausbrüchen und in einem
hypothetischen Vergleich Achills mit einem Löwen implizit (1,860). Achill trägt die ira schon im Kin-
desalter in sich (Sen. Tro. 834: tunc quoque ingentes … iras). Die von Achill geforderte ira hat auch die
positive Nebenbedeutung der Kampftüchtigkeit, vgl. dazu Braund/Giles 2003, 253–263: „ira is depicted as
a necessary requirement for the epic warrior as he prepares himself to face combat“ (268). Um Achill die
geforderte ira zu verschaffen, gibt Odysseus zum Schluss an, dass ein Raub wie der Helenas hypothetisch
auch mit Deidamia geschehen könnte. Es gelingt Odysseus, Achill mit diesen Worten so zu manipulieren,
dass es ihm Zornesröte ins Gesicht treibt, und er stante pede zum Schwert greifen will. Dies ist offen-
kundig eine zusätzliche Anspielung auf Achills μῆνις vor Troja, deren Auslöser der Raub der Kriegsbeute

Unwandelbarkeit im Wandelbaren: Achills Reden in Statius’ Achilleis 199



erbaton von iustas… iras deutet gleichsam auf die umfassendeWirkung dieses Zorns als
Element des Mythos und des Epos hin. Dies wird verstärkt durch die eingeschlossenen
Adverbien hinc … protinus, die die Richtung vorgeben: Die Vermutung liegt nahe, dass
der Begriff ira nun einen ähnlichen programmatischen Effekt für die Achilleis gehabt
hätte wie die μῆνις in der Ilias.⁸⁶

5 Der Gesang des Achill – Ein neues
Entwicklungsstadium (2,94–167)⁸⁷

Zuletzt soll noch ein Blick darauf geworfen werden, wie sich diese Entwicklung in
Achills letzter Rede vor den griechischen Helden widerspiegelt, einem Lied seiner res
gestae, der frühen Jugend und der Ausbildung bei Chiron, von immerhin gut 70 Versen.
Als Kind war er mehr Krieger als in fortschreitendem Alter auf Scyros. Achill schmückt
die Geschichte, seine epischen Apologoi,⁸⁸ gekonnt aus. Naturgemäß hat die umfassende
Kampfausbildung einen besonderen Stellenwert. Er kann stolz behaupten, jede Art von
Waffe zu beherrschen: nec me ulla feri Mavortis imago / praeteriit (2,130 f.).⁸⁹Man könnte
meinen, er singt nun mit heroischem Selbstverständnis von seiner Jugend, wie er in der
Achilleis zuvor bereits von Herkules, Pollux oder Theseus sang,⁹⁰ hat er doch unter
Chiron auch eine lyrische Ausbildung genossen. Es sind – wiederum ironisierte – Hel-
dentaten, seine κλέα ἀνδρῶν, und er entwirft „a picture of himself as a hyper-epic he-
ro.“⁹¹ In Odysseus und Diomedes, die große Hoffnungen in den jungen Krieger setzen,

Briseis durch Agamemnon war, vor dem Achill ebenfalls das Schwert ziehen will (Hom. Il. 1,190– 195).
Hochironisch ist es, wennman hier den Zorn proleptisch als Achills μῆνις gegen Agamemnon ansieht, die
ihn vor Troja gerade vom Kampf abhält (vgl. resides … causas) und so vielen Griechen das Leben kostet.
Zu epischer ira und tragischem furor siehe Ambühl in diesem Band (S. 25–37).
86 Zum Zorn und der Verbindung der Passage zur Ilias vgl. Bessone 2020b, 102– 104. Viel ist über den
Fortgang des Epos spekuliert worden; vgl. Schetter 1960, 149; Koster 1979, 206–208; Heslin 2005, 84–86.
87 Zu Achills Lied siehe Bessone 2016, 198–206; auch Klodt 2009, 191–208. Zum Entwicklungsstadium
und einem Neustart des Helden auch Ganiban 2015, 86 f.
88 So Bessone 2018, 189.
89 Durch Achills Bericht, wie er in seinem Lauf schneller als ein Hirsch und Pferd gewesen sei (2,110–

116), wird noch etwa das homerische Epitheton ποδάρκης oder ποδώκης erklärt. Er leistet dem reißenden
Fluss Sperchios Widerstand (2,143– 153) – eine Antizipation seines Kampfes vor Troja gegen den Flussgott
Skamander. Zu den Ilias-Bezügen und ihrer ironischen Umformung siehe Klodt 2009, 200 f.
90 Ach. 1,188– 192. Dort sang er wie jetzt von den immania … semina der Helden; verbindet sie aber mit
ihren Großtaten; anders Keith 2017, 291. In Ach. 1,577–579 sang er vor Deidamia bereits von sich (s.o. S. 187
Anm.26). Zu Achill, dem Sänger in der Achilleis, siehe Bitto 2019, 104– 108.
91 Bessone 2018, 170.Ohne ‚große‘Heldentaten erfüllt er die Anforderungen an einen Heldengesang: „[I]n
seventy verses, he recalls […] his childhood and youth by Chiron, and he transforms it into a true epos“
(Bessone 2020b, 85).Vgl. Friedrich/Redfield 1978, 10 f., die (für den Achill der Ilias) zwischen zwei Rhetorik-
Richtungen unterscheiden: der politisch-persuasiven Rhetorik, in der Achill kaum bewandert ist (die
anzuwenden er in der Achilleis zweimal gezwungen ist und der lyrischen Rhetorik, die Achill als Barde

200 Jan Telg genannt Kortmann



hat er nun gewiss genau das richtige Auditorium (wie in Ov. met. 12,162 f.). Die Nach-
erzählung erfüllt einenweiteren Teil von Statius’ Anspruch ire per omnem /… heroa.⁹² Es
muss natürlich letztlich ungelöst bleiben, ob Statius mit dieser Maßgabe neben dem
biographischen Aspekt ebenso die Vielschichtigkeit des Helden in Bezug auf seine
Überlieferungstradition in verschiedenen Genres beabsichtigt hat:

This includes not only the Homeric paradigm of heroism, but the complex Achilles of tragedy and
satyr play, the sentimental Achilles of Hellenistic poetry and Latin erotic elegy, and the warlike
Achilles, marginal and „cyclic“, of that deviant epos that is Ovid’s Metamorphoses.⁹³

Nach dem bisherigen Eposverlauf wäre dieser Plan einer figurenbezogenen Genre-
transgressivität allemal vorstellbar.

6 Resümee

In jeder Achillrede ist im Kriegsvokabular und in Bezug auf das Heroisch-Göttliche ein
roter Faden vorzufinden. So komplex die Darstellung Achills in diversen Werken und
Gattungen ist, im Wesentlichen bleibt er Prototyp des göttlichen Kriegers. Dem steht die
Vielfältigkeit des Eposfragments und die Ambiguität von Rolle und Situation gegenüber.
Die zwei Reden an Deidamia und Lycomedes zeigen ein Hervorbrechen der unter-
drückten Urtriebe im Widerstreit zum Ist-Status. In Buch 2 geht dies nun konform mit
der Handlung.

Auch durch die Reden wird in der Achilleis der altbekannte Held auf neue Art –

fontes novos – beschrieben. Persuasive Eloquenz ist keine Domäne Achills. Unter hu-
morvollem Einsatz seiner Wesenszüge ist Erfolg oder Misserfolg der Reden abhängig
vom Milieu, in dem er sich befindet, dem Kontext, in dem er sie hält, und natürlich von
den Adressaten. Die generelle Dynamik des Epos erfährt in der episodenhaften Achilleis
eine besondere Ausprägung mit deutlichen Elementen unter anderem aus Elegie, Tra-
gödie und Komödie. Jede Rede Achills vertritt (zumindest) eine eigene Redegattung:Vom
Monolog über consolatio und persuasio bis hin zum Gebet (2,17– 19), zur dialogischen
adhortatio und Erzählung im Heldengesang. Auch in den Reden mäandert Achill mithin
thematisch und via Allusionen durch verschiedene literarische Genres, wobei er nur das
Epos vollendet ausfüllen kann. So ist er zugleich mehrdimensional und eindimensional,

unter den Helden gekonnt vertritt (so Hom. Il. 9,186– 189, dort 189 ἄειδε δ’ ἄρα κλέα ἀνδρῶν). Zur Er-
ziehung auch Ov. ars 1,11 f., Sen. Tro. 833–836 und LIMC I 2, 63 f., Nr. 51–61a / b.
92 In 2,167 endet die Schilderung über die angenehme Zeit seiner Jugend (meminisse iuvat). Danach war
Scyros.Und Achill, der sich und andere keinesfalls an diese Zeit erinnernmag, nutzt die anklagenden und
vielsagenden Worte scit cetera mater. Hiermit endet das Eposfragment, und, wenn man auch davon
ausgehen muss, dass einiges fehlt, so wäre doch dieser Satz ein durchaus passender Schluss für die
Achilleis-Handlung.
93 Bessone 2020b, 84.

Unwandelbarkeit im Wandelbaren: Achills Reden in Statius’ Achilleis 201



und so paradox es klingt: Die Reduzierung Achills⁹⁴ macht Statius’ Darstellung wie-
derum komplex und vor allem – anders. Mit Federica Bessone wird schließlich im Lied
Achills von seinen eigenen Taten in 2,94 – quem pigeat sua facta loqui? – genau das
aufgenommen, was Ovid in den Metamorphosen für Achill in Frage stellte – und somit
zurück zum Anfang: quid enim loqueretur Achilles? (met. 12,162).⁹⁵

Literatur

Aricò, G. (1996), „Rileggendo l’Achilleide“, in: F. Delarue/Σ. Γεωργακοπούλου/P. Laurens/A.-M. Taisne (Hgg.),
Epicedion. Hommage à P. Papinius Statius. Poitiers, 185– 199.

Augoustakis, A. (2015), „Achilles and the Poetics of Manhood: Re(de)fining Europe and Asia in Statius’
Achilleid“, in: CW 109, 195–219.

Auhagen, U. (1999), Der Monolog bei Ovid (ScriptOralia 119). Tübingen.
Barchiesi, A. (2005), „Masculinity in the 90’s: The Education of Achilles in Statius and Quintilian“, in: M.

Paschalis (Hg.), Roman and Greek Imperial Epic. Heraklion, 47–75.
Bessone, F. (2015), „Love and War. Feminine Models, Epic Roles, and Gender Identity in Statius’s Thebaid“,

in: J. Fabre-Serris/A. Keith (Hgg.), Women and War in Antiquity. Baltimore, 119– 137.
Bessone, F. (2016), „The Hero’s Extended Family: Familial and Narrative Tensions in Statius’ Achilleid“, in: N.

Manioti (Hg.), Family in Flavian Epic (Mnemosyne Supplements 394). Leiden/Boston, 174–208.
Bessone, F. (2018), „Visions of a Hero: Optical Illusions and Multifocal Epic in Statius’s Achilleid“, in: Helios

45, 169– 194.
Bessone, F. (2020a), „Allusive (Im‐)Pertinence in Statius’ Epic“, in: N. Coffee/C. Forstall/L. Galli Milić/D. Nelis

(Hgg.), Intertextuality in Flavian Epic Poetry: Contemporary Approaches (Trends in Classics –

Supplementary Volumes 64). Berlin/Boston, 133– 168.
Bessone, F. (2020b): „‚Nimis … mater‘: Mother Plot and Epic Deviation in the Achilleid“, in: A. Sharrock/A.

Keith (Hgg.), Maternal Conceptions in Classical Literature and Philosophy. Toronto, 80– 112.
Bitto, G. (2016), Vergimus in senium. Statius’ Achilleis als Alterswerk (Hypomnemata 202). Göttingen.
Bitto, G. (2019), „Sed plura vacant. Statius’ Achilleis und die Homerphilologie“, in: G. Bitto/A. Ginestí Rosell

(Hgg.), Philologie auf zweiter Stufe. Literarische Rezeptionen und Inszenierungen hellenistischer
Gelehrsamkeit (Palingenesia 115). Stuttgart, 93– 116.

Bömer, F. (1977), P. Ovidius Naso. Metamorphosen. Kommentar, Buch VIII–IX. Heidelberg.
Braund, S./Giles, G. (2003), „An ABC of Epic ira: Anger, Beasts, and Cannibalism“, in: S. Braund/G. W. Most

(Hgg.), Ancient Anger. Perspectives from Homer to Galen. Cambridge, 250–285.
Conte, G. B. (1994), Latin Literature. A History. Baltimore/London.
Davis, P. J. (2015), „Statius’ Achilleid: The Paradoxical Epic“, in: W. J. Dominik/C. E. Newlands/K. Gervais

(Hgg.), Brill’s Companion to Statius (Brill’s Companions to Classical Studies). Leiden/Boston, 157– 172.

94 Man könnte mit Kozák 2014, 208 f. noch erweitern und den Rat in Horaz’ Ars poetica zur generellen
literarischen Darstellung eines ‚(stereo)typischen‘ Achill applizieren: honoratum si forte reponis Achillem,
/ impiger, iracundus, inexorabilis, acer, / iura neget sibi nata, nihil non arroget armis (120– 122). Kozák
argumentiert mit einigem Recht für eine Vielfältigkeit Achills. Dennoch ist dadurch, dass diese Stereotype
überhaupt existieren, ein vorgefertigtes Bild Achills vorhanden. Schließlich bestätigt Kozák (220f.) für
den Achill der Achilleis eine sozusagen metapoetische Angleichung an Horaz’ Regularien. Zur Eindi-
mensionalität der Achillfigur in der Achilleis auch Klodt 2009, 223 (und öfter).
95 Bessone 2020a, 164 und 2020b, 105 „Statius repeats the pointed form of Ovid’s question, and condenses
in it the meaning of that whole passage [Ach. 2,94– 167].“ So bereits Klodt 2009, 196 Anm. 51.

202 Jan Telg genannt Kortmann



Dilke, O. A. W. (1954), Statius, Achilleid. Edited with Introduction, Apparatus Criticus and Notes. Cambridge
(erw. Ndr. Bristol 2005).

Doblhofer, G. (1994), Vergewaltigung in der Antike (Beiträge zur Altertumskunde 46). Stuttgart/Leipzig.
Dominik, W. J. (1994), Speech and Rhetoric in Statius’ Thebaid (Altertumswissenschaftliche Texte und Studien

27). Hildesheim/Zürich.
Dominik, W J. (2002), „Speech in Flavian Epic“, in: P. Defosse (Hg.), Hommages à Carl Deroux (Collection

Latomus 266). Brüssel, 183– 192.
Duncan, A. (2006), Performance and Identity in the Classical World. Cambridge.
Eigler, U. (1997), Rezension von Dominik, W. J. (1994), Speech and Rhetoric in Statius’ Thebaid

(Altertumswissenschaftliche Texte und Studien 27). Hildesheim [u.a.], in: Gnomon 69, 26–29.
Esteve-Forriol, J. (1962), Die Trauer- und Trostgedichte in der römischen Literatur untersucht nach ihrer Topik

und ihrem Motivschatz. München.
Fantuzzi, M. (2012), Achilles in Love. Intertextual Studies. Oxford.
Fantuzzi, M. (2013), „Achilles and the improba virgo. Ovid, Ars am. 1.681–704 and Statius, Ach. 1.514–35 on

Achilles at Scyros“, in: T. D. Papanghelis/S. J. Harrison/S. Frangoulidis (Hgg.), Generic Interfaces in Latin
Literature. Encounters, Interactions and Transformations (Trends in Classics – Supplementary Volumes
20). Berlin/Boston, 151– 168.

Franchet d’Espèrey, S. (2006), „À propos du travestissement d’Achille dans l’Achilléide de Stace: sexe, nature
et transgression“, in: J. Champeaux/M. Chassignet (Hgg.), Aere Perennius. Hommage à Hubert
Zehnacker. Paris, 439–454.

Friedrich, P./Redfield, J. (1978), „Speech as a Personality Symbol: The Case of Achilles“, in: Language 54 (2),
263–288.

Ganiban, R. (2015), „The Beginnings of the Achilleid“, in: W. J. Dominik/C. E. Newlands/K. Gervais (Hgg.),
Brill’s Companion to Statius (Brill’s Companions to Classical Studies). Leiden/Boston, 73–87.

Hall, J. B./ Ritchie, A. L./Edwards, M. J. (Hgg.) (2007–2013), P. Papinius Statius, Thebaid and Achilleid. Vol. 1:
Texts and Critical Apparatus. Vol. 2: Translations. Vol. 3: Discussion and Secondary Apparatus. Newcastle.

Helzle, M. (1996), Der Stil ist der Mensch. Redner und Reden im römischen Epos (BzA 73). Stuttgart/Leipzig.
Heslin, P. J. (2005), The Transvestite Achilles. Gender and Genre in Statius’ Achilleid. Cambridge.
Himmelmann, N. (1990), Ideale Nacktheit in der griechischen Kunst. Berlin/New York.
Jensen, M. (2005), „Performance“, in: J. Foley (Hg.), A Companion to Ancient Epic (Blackwell Companions to

the Ancient World). Malden, 45–54.
Kassel, R. (1958), Untersuchungen zur griechischen und römischen Konsolationsliteratur. München.
Jöne, A. (2017), Abschiedsszenen Liebender im lateinischen Epos (Orbis Antiquus 52). Münster.
Keith, A. (2017), „Lyric Resonances in Statius’ Achilleid“, in: F. Bessone/M. Fucecchi (Hgg.), The Literary Genres

in the Flavian Age. Canons, Transformations, Reception (Trends in Classics – Supplementary Volumes 51).
Berlin/Boston, 283–295.

King, C. (1987), Achilles. Paradigms of the War Hero from Homer to the Middle Ages. Berkeley [u.a.].
Klodt, C. (2009), „Der kleine Achill: Ironische Destruktion homerischen Heldentums in der Achilleis des

Statius“, in: R. Glei (Hg.), Ironie. Griechische und lateinische Fallstudien. Trier, 179–227.
Knape, J. (2003), Historisches Wörterbuch der Rhetorik 6, 874–907 s.v. Persuasion.
Körte, A. (1934), „Euripides’ Skyrier“, in: Hermes 69, 1– 12.
Koster, S. (1979), „Liebe und Krieg in der Achilleis des Statius“, in: WJA 5, 189–208.
Kozák, D. (2014), „Si forte repones Achillem: Achilles in the Ars poetica, the Metamorphoses, and the Achilleid“,

in: MatTestiCl 72, 207–221.
Kozák, D. (2019), „Occult(um) Aeaciden: Elisions of Gender in Statius’ Achilleid“, in: Trends in Classics 11,

317–332.
Lauletta, M. (1993), „L’imitazione di Catullo e l’ironia nell’Achilleide di Stazio“, in: Latomus 52, 84–97.
Lobe, M. (1999), Die Gebärden in Vergils Aeneis. Zur Bedeutung und Funktion von Köpersprache im römischen

Epos (Classica et Neolatina. Studien zur lateinischen Literatur 1). Frankfurt a.M.

Unwandelbarkeit im Wandelbaren: Achills Reden in Statius’ Achilleis 203



Markus, D. (2000), „Performing the Book: The Recital of Epic in First-Century C.E. Rome“, in: Classical
Antiquity 19 (1), 138– 179.

Markus, D. (2003), „The Politics of Epic Performance in Statius“, in: A. J. Boyle/W. J. Dominik (Hgg.), Flavian
Rome. Culture, Image, Text. Leiden/Boston, 431–467.

Messing, G. (1981), „On Weighing Achilles’ Winged Words“, in: Language 57 (4), 888–900.
Möller, M. (2003), „Der staunende Achill: Eine poetologische Lektüre der Cygnus-Episode (Ov.

met. 12,64– 167)“, in: GFA 6, 51–66.
Nesselrath, H. G. (1999), „Komödie (1 Griechisch)“, in: DNP 6, 692–700.
Newlands, C. (2016), „Fatal Unions: Marriage at Thebes“, in: N. Manioti (Hg.), Family in Flavian Epic

(Mnemosyne Supplements 394). Leiden/Boston, 143– 173.
Nimis, S. (1986), „The Language of Achilles: Construction vs. Representation“, in: CW 79 (4), 217–225.
Norden, E. (1913), Agnostos Theos. Untersuchungen zur Formengeschichte religiöser Rede. Darmstadt (Ndr.

Stuttgart [u. a.] 1956).
Offermann, H. (1968), Monologe im antiken Epos. Diss. München.
Parkes, R. (2021), „Finding the Tragic in the Epics of Statius“, in: S. Papaioannou/A. Marinis (Hgg.), Elements

of Tragedy in Flavian Epic (Trends in Classics – Supplementary Volumes 103). Berlin/Boston, 107– 128.
Parry, A. (1956), „The Language of Achilles“, in: TAPhA 87, 1–7.
Reeve, M. D. (1973), „The Language of Achilles“, in: CQ 23, 193– 195.
Richlin, A. (1992), „Reading Ovid’s Rapes“, in: A. Richlin (Hg.), Pornography and Representation in Greece and

Rome. Oxford, 158– 179.
Ripoll, F. (1998), La morale héroique dans les épopées Latines d’époque Flavienne: Tradition et innovation.

Louvain/Paris.
Ripoll, F./Soubiran, J. (2008), Stace: Achilléide. Louvain [u.a.].
Rosati, G. (1992), „L’Achilleide di Stazio, un’ epica dell’ ambiguità“, in: Maia 44, 233–266.
Sanna, L. (2007), „Achilles, the Wise Lover and his Seductive Strategies (Statius, Achilleid 1.560–92)“, in: CQ

57 (1), 207–215.
Schetter, W. (1960), Untersuchungen zur epischen Kunst des Statius. Wiesbaden, 127– 149.
Schmidt, E. A. (1999), „Achill“, in: H. Hofmann (Hg.): Antike Mythen in der europäischen Tradition. Tübingen,

91– 125.
Scully, S. (1984), „The Language of Achilles: the ’Οχθήσας formulas“, in: TAPhA 114, 11–27.
Shay, J. (1995), „Achilles: Paragon, Flawed Character, or Tragic Soldier Figure?“, in: Classical Bulletin 71 (2),

117– 124.
Spoth, F. (1992), Ovids Heroides als Elegien (Zetemata 89). München.
Steinkühler, M. (1989), Macht und Ohnmacht der Götter im Spiegel ihrer Reden. Ammersbek.
Treggiari, S. (1984), „Digna condicio: Betrothals in the Roman Upper Class“, in: EMC 28 (3), 419–451.
Tsagarkis, O. (1987), „Marriage Proposals in Classical Mythology“, in: P. Bádenas de la Peña/A. Martínez

Díez/M.E. Martínez-Fresneda/E. Rodríguez Monescillo (Hgg.), Athlon. Satura Grammatica in honorem
Francisci R. Adrados. Madrid, 845–850.

Uccellini, R. (2012), L’arrivo di Achille a Sciro. Saggio di commento a Stazio Achilleide 1, 1–396. Pisa.
Weber, C. (2019), „mollis and its Stylistic Resonance in Vergil“, in: Vergilius 65, 33–42.
Wesselmann, K. (2021), „Notha mulier. Sprechen über Gender in Catulls Attis-Gedicht“, in: Gymnasium 128,

415–431.
Wright, M. (2007), „Comedy and the Trojan War“, in: CQ 57 (2), 412–431.

204 Jan Telg genannt Kortmann


