
Gottfried E. Kreuz

Das Epos auf der Bühne? Zu dramatischen
Zügen der Thebais des Statius

1 Vorbemerkungen

Das antike Epos versteht sich als Super-Gattung: Als der (durch Homer repräsentierte
und determinierte) Ursprung aller anderen Gattungen – in dieser Funktion das Ge-
genstück zur Satire, die ja in parodistischer Weise zur Konterfaktur jeder Gattung
werden kann und wiederum via Anknüpfung an die Batrachomyomachia oder den
Margites direkt an Homer rückgekoppelt wurde – ebenso wie als ein Kern, der durch
beliebige Elemente anderer genera ergänzt und bereichert werden kann (generic en-
richment), ohne dadurch seines epischen Charakters verlustig zu gehen.¹ Dass dieser
inklusive Zug von den Epikern der experimentierfreudigen, auf der augusteischen
Klassik ebenso wie der neronischen Antiklassik aufbauenden flavischen Zeit genützt
wurde, ist bekannt. Eher schon verdient ein anderer, gern übersehener Umstand Auf-
merksamkeit: die relative Bedeutungslosigkeit, die Gattungsabgrenzungen vonseiten
antiker Literaturtheorie beigemessen wird und die sich stark von jenem Kategorisie-
rungstrend mittelalterlicher und neuzeitlicher Poetiken unterscheidet, welcher wohl
noch den heutigen Blick auf das Gattungsverständnis antiker Literaten und ihrer Le-
serschaft prägt.² Wenn etwa Statius’ Thebais zu Beginn den Erzähler in der Pose des
enthusiasmierten vates inszeniert,³ an ihrem Ende jedoch als bissenos multum vigilata
per annos / Thebai(s) (Theb. 12,811 f.) kallimacheische Qualitätsansprüche stellt, de-
monstriert sie damit eine Spreizung, die auch die Literaturtheorie des ersten Jahr-
hunderts ‚vorsieht‘: Ps.-Longinus etwa lässt in Περὶ ὕψους das Erhabene auf ἐνθουσια-
σμός („Verzückung“) und der τῶν ἔμπροσθεν μεγάλων συγγραφέων καὶ ποιητῶν μίμησις
καὶ ζήλωσις beruhen („Nachahmung von und Wetteifern mit den großen Schriftstellern
und Dichtern früherer Zeit“: Longin. subl. 13,2),⁴ ohne indes – und das ist wichtig –

hinsichtlich der μεγάλοι συγγραφεῖς καὶ ποιηταί oder hinsichtlich der Texte, in denen
ὕψος zum Ausdruck kommt, Einschränkungen generischer Art zu treffen. Diesem recht
entspannten Umgang mit Gattungsdifferenzen scheint auch die Thebais zu folgen, wie
im Folgenden anhand eines bestimmten Phänomens, der Einbeziehung einzelner dra-
matischer, vielleicht sollte man sagen: dramaturgischer Elemente in die epische Nar-
ration, umrissen werden soll.

1 Vgl. z.B. Hardie 2019; Ambühl 2019, 167– 170 sowie 172 zur aristotelischen Definition der Tragödie als
perfektioniertes Epos. Zum Begriff generic enrichment vgl. Harrison 2007, 1– 18.
2 Vgl. Ambühl 2019, 171– 175.
3 Vgl. Bessone 2014, 318; zur horazischen Note dieser Pose vgl. Schetter 1962, 206.
4 Hardie 2019, 28.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783111264134-008



Gleich vorweg: Einen quellenkritischen Ansatz verfolge ich nicht, doch es schadet
nicht, sich vor Augen zu halten, dass Statius ein Großteil möglicher Quellen für den
Thebaisstoff durch zum Teil sehr bekannte Dramen abgedeckt vorlag: von Aischylos die
Trilogie Laius / Oedipus / Septem, ferner die Argivae, Hypsipyle und Nemea; von So-
phokles der Oedipus Rex, Oedipus Coloneus und Antigone, Achaeorum concilium, Am-
phiaraus und andere; schließlich von Euripides die Supplices, Phoenissae, Hypsipyle,
Antigone und ein weiterer Oedipus – um nur wesentliche einschlägige Werke der drei
klassischen attischen Tragiker zu nennen.⁵ Eine Rolle kann jedoch außer dem theba-
nischen Kyklos, also archaischen Epen, welche die Antike zum Teil Homer zuwies (ge-
rade für die kyklische Θηβαΐς trifft das zu) auch die Thebais des ungefähren Platon-
zeitgenossen Antimachos von Kolophon gespielt haben:Wenn dieses nur in Fragmenten
zu erahnende klassische Epos wirklich, wie von Wyss und Matthews vermutet wurde,
relativ frei von (stofflichen) Einflüssen seitens der Tragödie war,⁶ dann lagen Statius
recht verschiedene Quellen vor und luden regelrecht dazu ein, ihre unterschiedlichen
Darstellungsweisen in einem neuen Text miteinander zu kombinieren. Wie viele er
davon allerdings wirklich gekannt und herangezogen hat, ist eine ganz andere Frage,
der man mit größerer oder geringerer Skepsis begegnen kann.⁷

Eine gattungsübergreifende Kombination (generic enrichment) lag auch im Zuge der
römisch-epischen Tradition nahe, selbst wenn man nicht von der Literatur der nero-
nischen Zeit ausgeht, die sich schon darin gefallen hatte, Episches ins Drama und
Dramatisches ins Epos zu integrieren.⁸ Seit jeher hat man Vergils Aeneis als viel dra-
matischer empfunden denn Homer, und Macrobius lässt seine elitäre Partygesellschaft
im fünften Buch der Saturnalia eben dieses Phänomen, auf das übrigens auch der
Vergilkommentator Servius hinweist, ausführlich diskutieren.⁹ Der ostentative Vergil-
nachfolger Statius wiederum folgte diesem Trend so deutlich, dass sein Kommentator
Lactantius Placidus trocken anmerkte, die ἀναγνώρισις der Hypsipyle und ihrer Söhne
laufemore comoediae ab (Lact. Plac.Theb. 5, 718 f.).¹⁰Macht man sich daher auf die Suche
nach Dramatischem in der Thebais, scheint billiger Erfolg garantiert, wenn auch an-
gesichts der von Lactantius Placidus angenommenen Interferenz von Epos und Komödie
etwas unberechenbar. Ein vielversprechender Ausgangspunkt scheint mir die längst
festgestellte und von der vergilischen Tendenz zur Ausmalung der Szenerie (jedoch bei
gleichzeitiger Dramatisierung des Epos durch Handlung) abweichende Bildhaftigkeit
der Erzählweise zu sein,¹¹ welche ein hohes Maß an Anschaulichkeit auf Kosten einer

5 Ambühl 2019, 180 mit Anm. 43 und Parkes 2021, bes. 107 mit Anm. 3, geben Literatur zum Verhältnis des
Statius zu dramatischen Bearbeitungen des Thebenstoffes.
6 Wyss 1936, XIIf.; Matthews 1996, 24–26.
7 Vgl. z.B. Vessey 1973, 67–71 und Hulls 2014.
8 Ambühl 2019, 185 (mit Literatur).
9 Beispiele aus Servius und Macrobius listet Ambühl 2019, 174 f. auf.
10 Vgl. Soerink 2014, 184 mit Anm. 58.
11 Die m.W. älteste dahingehende Würdigung des Statius bietet v. Barth 1613, Buch 10 (= Bibliotheca),
Nr. 35: Poetica inter astra Pegasus velox / Papinius, volare doctus et stare. Die epigrammatische Kürze

120 Gottfried E. Kreuz



gewissen Statik erzielt, Handlung immer wieder in ‚Standbilder‘ einfriert und danach
entweder wieder in Bewegung setzt oder gleich zu einem späteren Punkt des Gesche-
hens springt, der seinerseits statischen Charakter zeigen kann. Man betrachte die fol-
gende Beschreibung der (Doppel‐)Hochzeitsfestivitäten in Argos (Theb. 2, 213–243):

Diffuderat Argos
exspectata dies: laeto regalia coetu
atria complentur, species est cernere avorum 215

comminus et vivis certantia vultibus aera:
Tantum ausae perferre manus! Pater ipse bicornis
in laevum prona nixus sedet Inachus urna;
Hunc tegit Iasiusque senex placidusque Phoroneus,
et bellator Abas indignatusque Tonantem 220

Acrisius nudoque ferens caput ense Coroebus,
torvaque iam Danai facinus meditantis imago;
exin mille duces. Foribus tum immissa superbis
unda fremit vulgi, procerum manus omnis et alto
quis propior de rege gradus, stant ordine primi. 225

Interior sacris calet et sonat aula tumultu
femineo; casta matrem cinxere corona
Argolides, pars virginibus circum undique fusae
foedera conciliant nova solanturque timorem.
Ibant insignes vultuque habituque verendo 230

candida purpureum fusae super ora pudorem
deiectaeque genas; tacite subit ille supremus
virginitatis amor, primaeque modestia culpae
confundit vultus; tunc ora rigantur honestis
imbribus, et teneros lacrimae iuvere parentes. 235

Non secus ac supero pariter si cardine lapsae
Pallas et asperior Phoebi soror, utraque telis,
utraque torva genis flavoque in vertice nodo,
illa suas Cyntho comites agat, haec Aracyntho:
tunc, si fas oculis, non umquam longa tuendo 240

expedias, cui maior honos, cui gratior, aut plus
de Iove, mutatosque velint transumere cultus,
et Pallas deceat pharetras et Delia cristas.

macht nicht klar, ob von Barth mit volare und stare die Epen Thebais/Achilleis und die (beschreibenden)
Silvae einander gegenüberstellt oder das Schwanken der epischen Erzählung innerhalb der Thebais mit
seinem ‚Stop-and-Go‘-Verfahren umreißt: Beides wäre berechtigt. Vgl. ferner Krumbholz 1954/55; zu
Vergil: Heinze 31915, 17, 119– 125, 319–323, 466–473; Anderson 1976, 53– 103 setzt den „visible space“ der
Aeneis gegen den „latent space“ Homers ab und geht damit entscheidend über Heinzes Zurückhaltung
gegenüber dem ‚malenden‘ Vergil hinaus.

Das Epos auf der Bühne? Zu dramatischen Zügen der Thebais des Statius 121



Ein heiteres Gewimmel hatte der ersehnte Tag in Argos ausgelöst: Mit einer frohen Menge [215] füllt
sich der Hof des Königs; eine Augenweide ist es, die Bronzebilder der Ahnen, die mit lebendigen
Gesichtern wetteifern, von Nahem zu betrachten: Dass Künstlerhände es gewagt haben, solche
Werke zu schaffen! Zwiefach gehörnt sitzt Vater Inachus selbst, nach links gewandt und auf eine
gekippte Urne gestützt. Ihn verdecken der alte Iasius und der freundliche Phoroneus, der Krieger
Abas, Acrisius, empört über den Donnerer, [220] und Coroebus, mit blankem Schwert und einen
Kopf tragend, dann das böse Bild des Danaus, der schon den Frevel plant. In weiterer Folge tausend
Anführer.
Da braust die Welle des Volkes, durch hohe Türen eingelassen; die Schar der Edlen und [225] alle,
die dem König im Rang näher sind, stehen in erster Reihe. Die Halle drinnen glüht von Opfern und
tönt wider von hektischen Frauen. In züchtigem Reigen haben die Töchter von Argos die Mutter
umstellt, zum Teil helfen sie, überall verteilt, den Jungfrauen bei der Eheschließung und trösten sie
über die Furcht hinweg.
[230] Die schritten dahin, hervorstechend mit der Schönheit ihrer Gesichter und ihrem respekt-
gebietenden Auftreten, pupurrote Scham auf den schneeweißen Wangen ausgebreitet und die
Wangen gesenkt: Ganz heimlich keimt die letzte Jungfräulichkeitsnostalgie auf, und die Demut der
ersten Schuld macht ihre Blicke unsicher; da werden die Gesichter feucht von ehrenhaften [235]
Regenschauern, und die sanften Eltern hatten ihre Freude an den Tränen.
Nicht anders, wenn Pallas und die herbere Schwester des Phoebus zugleich sich vom Himmelspol
herabgeschwungen hätten, grimmig eine jede mit Waffen, mit ihrer Miene und dem blonden
Haarknoten auf dem Scheitel, wenn die eine ihre Begleiterinnen vom Kynthos herführte, die andere
vom Arakynthos: [240] Da würdest du, wenn solcher Anblick überhaupt gestattet, nicht einmal nach
langem Schauen zu einer Lösung kommen, wem die höhere Ehre zusteht, wem die hübschere, oder
wer mehr von Jupiter hat, und wenn sie ihre Accessoirs tauschen wollten, stünde Pallas der Köcher
gut und Delia der Helmbusch.

Hier wendet Statius eine Reihe verschiedener Techniken an, um fortlaufende Handlung
in stehende Bilder zu verwandeln: (1) 213–223: Beschreibung bzw., als Minimalvariante
dazu, Erwähnung von Bildern (Ekphrasis), als solche verdeutlicht durch den Hinweis
species est cernere … (vgl. den genauso funktionierenden Beginn von Stat. silv. 1, 3:
Cernere facundi Tibur glaciale Vopisci …);¹² (2) 223–229: Einfrieren der Handlung in ein
tableau vivant, also eine Art Gruppenstandbild,¹³ wie man es auch aus den sog. „Wim-
melbüchern“ für Kinder kennt (man beachte die Verben stant und cinxere, ein prä-
sentisches Perfekt, in 223 und 225); (3) 230–235: Momentaufnahme einer Einzelhand-
lung (bezeichnenderweise im Imperfekt: ibant 230), die sogleich zum Ausgangspunkt
psychologisierender Deutung genommen wird; (4) 236–243: Vergleich der ‚handelnden‘
Personen mit Gottheiten, genauer zu Bildern (Bildtypen) dieser Gottheiten – jedenfalls
wenn man annimmt, dass antike Menschen realweltlich und mit eigenen Augen nicht
mehr anthropomorphe Gottesbegegnungen erlebten als unsereiner. Wiederum wird
hier auch (tuendo: 240) ein ruhiges Schauen als Rezipientenhaltung angedeutet.

Eine solche Erzählweise läuft nicht nur dem Lessingschen Postulat von ‚Zeichen in
der Zeit‘, also Handlungsverläufen, als Gegenstand der Literatur zuwider (was nicht

12 vgl. Kreuz 2016, 480.
13 Der Begriff kam mit einem entsprechenden Gesellschaftsspiel des Biedermeiers in Mode, kann aber
rückprojiziert für entsprechende textliche Phänomene gebraucht werden, die z.B. in der Literatur der
deutschen Klassik erscheinen: vgl. allgemein Brandl-Risi 2013; Jooss 1999; Kreuz 2004.

122 Gottfried E. Kreuz



weiter stören muss), sondern weicht auch von den Usancen antiker Epik ab. Zwar hält
diese alle oben aufgelisteten und auch weitere, von Statius andernorts eingesetzte
Verfahren zur Erzeugung von Bildern in der Narration schon seit Homer in ihrem
‚Werkzeugkasten‘ bereit und gebraucht manche davon sogar in systematischer Weise –

man denkt an das Zielinskische Gesetz über die Formulierung paralleler Handlungen
bei Homer via ‚Einfrieren‘ gerade nicht im Fokus liegender Erzählstränge in der
Dauerschleife des automatisch Handlung verbildlichenden imperfektiven Aspekts
(Statius als Sohn eines Homerphilologen war damit zweifellos vertraut);¹⁴ auf die Ten-
denz Vergils, Handlungen und ihre Räume ‚auszumalen‘ wurde oben schon hingewie-
sen, und sie findet sich bei Ovid, dem vielleicht wichtigsten poetischen Vorbild des
Statius, noch weiter entwickelt;¹⁵ doch in keinem anderen antiken Epos spielen ek-
phrastische Passagen (imweitesten Sinne) eine so große Rolle wie in der Thebais, wo der
von epischem Erzählen eigentlich zu erwartende Primat der erzählten Handlung über
beschreibende Passagen zumindest fragwürdig wird (um in den Silvae vollends auf den
Kopf gestellt zuwerden).¹⁶ Undmanwird dem Phänomenwohl nicht gerecht, wennman
es bloß als Beleg für die Beliebtheit von Text-Bild-Experimenten im Dunstkreis der
zweiten Sophistik verbucht.

Noch etwas kann man an dieser Passage beobachten (tuendo: 240): Statius legt Wert
auf präzise räumliche Verortung des Beschriebenen. So wäre für den bloßen Bericht
vom hochzeitlichen Geschehen eine genaue Differenzierung zwischen atria (215) und
interior aula (226) nicht unbedingt nötig; für eine klare, kontrollierte Visualisierung des
Raumes hingegen schon, und an solcher liegt dem Autor offenbar viel. Wie sieht es nun
mit dem Raum der Thebais aus? Nicht im Sinne einer symbolischen Befrachtung des
Raumes, wie Carole Newlands sie an Statius’ Tendenz, ovidische loca amoena herbei-
zuzitieren und anschließend zu zerstören, festgestellt hat,¹⁷ sondern ganz proprie im
Sinne des Raumes der geschilderten Handlungen, ob er nun als beschriebener Raum
oder als Ereignisraum entworfen wird.¹⁸

2 Der Raum der Thebais

Die Geographie der Thebais ist an sich einfach: ein kleines Stück von Griechenland
beiderseits des Isthmus von Korinth mit Argos und Theben als diametralen Endpunkten
und einigen außerhalb dieses Kernraumes liegenden ‚Außenbereichen‘ wie Arkadien
(Heimat des Parthenopaeus), Lemnos (Heimat der Hypsipyle) und, wohl amwichtigsten,
Athen als Heimat des Theseus und Ziel der Unterstützung suchenden argivischen Wit-
wen. Das ist ein sehr simpler und vor allem kleiner Raum, wenn man ihn mit der

14 Stat. silv. 5,3,146– 175.
15 Vgl. Hardie 2002, bes. 143–226.
16 Zum Verhältnis von Ekphrasis und Narration in den Silvae vgl. Kreuz 2016, 28–33.
17 Newlands 2004; vgl. auch Keith 2014.
18 Dennerlein 2009, 115– 163.

Das Epos auf der Bühne? Zu dramatischen Zügen der Thebais des Statius 123



Märchenwelt der Odyssee, dem halben Mittelmeerraum der Aeneis und dem ganzen des
Bellum civile oder der Punica vergleicht.¹⁹ Übertroffen wird diese räumliche Verengung
eigentlich nur noch von Homers Ilias, die darin freilich als Rekordhalterin gelten muss
und deren auf das eine Schlachtfeld zwischen Stadt, Schiffslager und Fluss beschränkter
Minimalraum als campus des Epos schlechthin galt (vgl. Stat. silv. 4,7,1 f. und zu dieser
Stelle bes. den Beitrag von Kozák in diesem Band). Innerhalb des Thebais-Raumes jedoch
bleibt trotz seiner Kleinheit bemerkenswert vieles diffus: Karla Pollmann hat auf die
problematisch langen Wegstrecken der argivischen Frauen bei ihrem Umweg über
Athen im zwölften Buch hingewiesen, die in starkem Kontrast z.B. zum gerade groß-
geographisch sehr naturalistischen Raum der Irrfahren des vergilischen Aeneas stehen
und den Raum der Thebais, der ja als textimmanenter Raum nicht an die Gegebenheiten
des aktualen gebunden sein muss, von diesem doch ein Stück weit abrücken.²⁰ Noch
sonderbarer: Als im vierten Buch das argivische Heer endlich aufgebrochen ist, hat es
sich ein paar Stunden später (18 Kilometer sind es ungefähr von Argos nach Nemea)
bereits verirrt und ist am Verdursten – keine sehr realistische Situation vielleicht, aber
eine, die den Raum der (höfischen) Epik des Mittelalters vorwegnimmt, wo Tafelrun-
denritter vom zentralen Artushof losreiten und binnen weniger Stunden sich auf un-
bekanntem Terrain einer âventiure gegenüber sehen; wobei der Begriff âventiure ja sehr
wohl räumlich verwendet sein kann (vgl. z.B. Wirnt von Grafenbergs Wigalois, 6732–
6734: „der nebel ûz einem mose gie / die âventiure er bevie / umbe und umbe als ein
rinc.“), sodass epischer Raum sich aus einzelnen âventiuren-Settings mit undefiniertem
Dazwischen zusammensetzen kann,²¹ ähnlich frühneuzeitlichen Landkarten, die prä-
zise Städte- oder Burgenansichten (Miniaturen,Vignetten) zeigen, zwischen denen bloß

19 Parkes 2021, 108– 110 übersieht diese Besonderheit der Thebais und weist zwar richtig darauf hin,
dass die Vorwärtsbewegung in der Thebais durch „delay“ und „cyclicity“ gebremst wird, vermischt dabei
aber ganz unterschiedliche Elemente der Erzählung mit der räumlichen Komponente.
20 Pollmann 2004, 291–293; Schulz 2015, 315 weist jedoch darauf hin, dass räumliche Relationen sich
zumindest im höfischen Roman nach Bedarf auch verändern können, und für das antike Epos gilt po-
tentiell Ähnliches. Da Statius sich von der aktualen Geographie Griechenlands ein Stück weit absetzt,
können also auch die Wegstrecken im Bereich Megara / Eleusis / Athen / Theben andere sein als auf der
Landkarte.
21 vgl. z.B. Schulz 2015, 301–303. Freilich setzt Schulz diesen von ‚Insularität‘ geprägten Raum der Texte
zu einseitig mit ‚vormoderner Raumwahrnehmung‘ gleich, denn weder gibt es belastbare Hinweise
darauf, dass Menschen der Antike oder des Mittelalters Raum überhaupt anders wahrnahmen als heu-
tige, sondern nur darauf, dass sie ihn (bisweilen) anders abzubilden und anders über ihn zu sprechen
pflegten, noch kann man die Beschränkungen, denen Texträume gegenüber Realräumen zwangsläufig
unterliegen, vor allem ihre Lückenhaftigkeit und ihre Unterwerfung unter den zeitlichen Verlauf des
Textes beim Schreiben und Lesen, d.h. die unvermeidliche Auflösung eines realen Nebeneinanders in ein
verbales Nacheinander, zum Ausgangspunkt nehmen, um daraus eine „epochentypische mentale
Struktur“ hinsichtlich der Raumwahrnehmung abzuleiten (ebd. 302): Man kann ja auch nicht aus der
Omnipräsenz gedruckter oder auf Bildschirmen erzeugter Bilder folgern, dass moderne Menschen im
Unterschied zu früheren Epochen, welche Reliefs, Statuen und Hausfassaden mit räumlicher Tiefe
schufen, die Welt nur noch zweidimensional wahrnehmen.

124 Gottfried E. Kreuz



mehr oder minder bedeutungslose Hügel, Wälder oder sonstige graphische Kürzel eben
für „Zwischenraum“ eingezeichnet sind.

Man könnte auch formulieren, dass jene Art von Raum, der die Metalepsen des
antiken Epos (die ἀπόλογοι der Odyssee und ihre Nachfolger) prägt,²² zum Hauptraum
mittelalterlicher Epik wurde, und es wäre nicht im mindesten verwunderlich, wenn
Statius, einer der meistrezipierten Autoren im lateinischen Mittelalter, dafür zumindest
unter anderen Pate gestanden wäre. Dass Weg- und Orientierungslosigkeit das ‚interne‘
Hauptmerkmal des Raums von Nemea selbst ist,²³ verschlägt nichts, vielmehr sticht die
âventiure so besonders deutlich im Sinne eines Foucaultschen Heterotopos²⁴ vom rest-
lichen Raum des Epos ab – wie noch zu zeigen sein wird.

Das gewöhnliche Gegenmittel, mit dessen Hilfe ein Autor vermeiden kann, dass der
Raum seiner Erzählung in unzusammenhängende Einzelschauplätze zerstückelt und
auf diese beschränkt wird, besteht darin, die Bewegung vom einen zum anderen zu
beschreiben und so den prekären Status des „Dazwischen“ nach Möglichkeit in ein
zumindest angedeutetes Kontinuum von Handlungsräumen zu verwandeln, wie es etwa
Vergil demonstriert, wenn er nach der Abfahrt von der Wohnstatt des Zyklopen die
Weiterfahrt nach Drepanum gerafft durch eine Auflistung von Toponymen, einen
Fahrtenkatalog, skizziert (Aen. 3, 687–707).²⁵ Tut Statius dieses? Die Antwort fällt
zwiespältig aus: Selbstverständlich kennt er das Element, wie Theb. 1, 324–335 (der Weg
des Polynices von Theben zum Isthmus von Korinth) oder Ach. 1, 675–683 (die Fahrt des
Ulixes nach Scyrus) zeigen. Und doch meidet er gerade im Zuge der am ausführlichsten
beschriebenen Bewegung, beim Zug des argivischen Heeres von Argos gegen Theben,
was in diese Richtung wirken könnte. So erfolgt das oben erwähnte Abmarschieren der
Truppen keineswegs im Rahmen des Erzählten und damit vor den Augen des Lesers,
vielmehr springt nach dem Bericht von der Versammlung der Krieger (bis 4,344) die
Handlung zu deren Ziel, nach Theben und zu der Totenbeschwörung durch Tiresias und
Manto (4,345–645). In der darauffolgenden Szene stolpern die Argiver gleichsam in
Nemea, wo(hin) sie sich verirrt haben, ins Bild, und die kurz referierte göttliche Vor-
geschichte der dort herrschenden Wasserlosigkeit trägt nichts dazu bei, diesen neuen
Schauplatz mit Argos, von wo das Heer offenbar, doch unerwähnt, inzwischen aufge-
brochen sein muss, zu verknüpfen.²⁶

Ein weiteres Beispiel dieser Art:²⁷ Als Tydeus im zweiten Buch als Gesandter des
Polynices von Argos nach Theben reist, wird sein Weg in der Tat ‚geographisch‘ ge-
schildert, wenn auch bloß 9½ Verse lang (2,375–384): Hier hat man immerhin Bewe-

22 Einen Überblick über grundsätzliche Elemente und Funktionsweisen des Raumes antiker Epik geben
Reitz/Finkmann 2019; vgl. Anderson 1976, 37–40 (zum Raum der Odyssee).
23 Parkes 2014, 412.
24 Foucault 2012, 320; vgl. Kreuz 2016, 33–35.
25 Zum Element des Fahrtenkatalogs vgl. Reitz/Scheidegger Lämmle/Wesselmann (2019), 690 f., Anm. 158;
Horsfall (2006), 459–461; Gaßner (1972), 58–61, 102– 111.
26 Krumbholz 1954/55, 120.
27 Parkes 2014, 415 f.

Das Epos auf der Bühne? Zu dramatischen Zügen der Thebais des Statius 125



gung, wenngleich im Zeitraffer. Bei seinem durch den bekannten Hinterhalt zunächst
unterbrochenen Rückweg bricht er in 2,743 (dem letzten Vers des Buches) vom Ort des
Gemetzels auf, und nach einer Schilderung des allgemeinen Katzenjammers in Theben
(3,1–217) sowie einer olympischen Zwischenszene (3,218–323) kommt er in 3,324–344
bereits in Argos an; konkret beobachtet man ihn, wie er verschwitzt, verwundet und
aufgekratzt in einer Mischung aus Beleidigtheit und Siegerstolz das Stadttor durch-
schreitet: eine Momentaufnahme, wie so oft bei Statius, vor allem aber eine, der gar
keine erzählte Bewegung voranging.

Derartiges ließe sich in großer Fülle aufzählen: Immer wieder stößt man auf Ein-
zelszenen ohne oder weitgehend ohne in den Blick genommene Zwischenräume. Damit
korreliert die zuvor skizzierte Bildhaftigkeit der Szenen, und so entsteht der eigenartig
ruckartige Charakter der Erzählweise in der Thebais.²⁸Das heißt nun nicht, dass es nicht
auch einmal turbulent zugehen kann, doch selbst dann lässt Statius gern wenigstens
vorübergehend die Handlung an einem Punkt verharren: So etwa im achten Buch, als
Tydeus bei seiner finalen Aristie sich durch eine Art von Ringwall aus um ihn herum
getöteten Gegnern selbst zunehmend in eine makabre stabilitas loci manövriert. In
dieser Lage wird er durchMelanippus schwer verwundet und schickt Gefährten aus, die
ihm den Kopf dieses für ihn inzwischen unerreichbaren Kriegers bringen sollen. Par-
allel dazu verlässt auch Minerva den Schauplatz, um für Tydeus den Trank der Un-
sterblichkeit zu holen. Die Gefährten kommen zurück, bringen den verlangten abge-
schlagenen Kopf, in den Tydeus in dantesker Manier seine Zähne vergräbt. Das
wiederum beobachtet die ihrerseits zurückkehrende Minerva, entsetzt sich ob des
entmenschten Gebarens ihres Favoriten und flieht (Theb. 8,700–764). Dass es damit dem
Dichter überlassen bleibt, für Tydeus die Unsterblichkeit zu stiften, welche die Götter
ihm verwehrt haben,²⁹ tut hier weniger zur Sache als die Frage, welch ein Raum und
welche Art von Szenerie hier geschildert wird: Eine Hauptfigur bleibt fix an einem
Punkt, während andere teils wichtige, teils unwichtige Figuren hierhin und dorthin
weggehen bzw. auch wieder von außen ins Blickfeld kommen – das ist kein konven-
tioneller epischer Raum, sondern der einer antiken Theaterbühne. Es mag den Usancen
der Theaterpraxis zuwidergelaufen sein, Gemetzel wie das von und um Tydeus ange-
richtete vor den Augen des Publikums darzubieten – ob notorische Besucher von Gla-
diatorenkämpfen oder Hinrichtungen im Amphitheater eine Schlachtszene auf der
Theaterbühne allerdings sonderlich grausig gefunden hätten, mag man bezweifeln, und

28 Beim diesem Beitrag zugrundeliegenden Vortrag verglich ich den Leser der Thebais mit einem Au-
tofahrer, der sich auf seiner Fahrt mit einer hartnäckigen roten Ampelwelle konfrontiert sieht. Das
improvisierend gewählte Bild fand bei den Zuhörer(inne)n so viel Anklang, dass es selbigen Tags noch
mehrfach zitiert wurde.
29 Statius zeigt allenthalben sein Bewusstsein, der Schöpfer und alleinige Beherrscher textimmanenter
Welten zu sein, ammarkantesten in den Silvae, doch auch in der Epik:Vgl. Bessone 2014, 301 f. und passim
zu Stat. Ach. 1,12 f. meque inter prisca parentum / nomina cumque suo numerant Amphione Thebae – für
das Theben im Text ist Statius, was Amphion für das aktuale ist. Zu den Silvae vgl. in dieser Hinsicht Kreuz
2016, 40 f. und passim, ferner den Beitrag von Kersten in diesem Band.

126 Gottfried E. Kreuz



die geschilderte Szene hat, wenn schon nicht etwas typisch Theatralisches, dann eben
etwas Amphitheatralisches. Jedenfalls wäre sie prinzipiell spielbar.³⁰

Und sie ist nicht die einzige, auf welche das zutrifft. Gleich im ersten Buch erinnert
das Zusammentreffen des Tydeus und des zuvor schon eingetroffenen Polynices unter
dem Torbogen zum Palast des Adrastus (1,401–481) allzu sehr an die Standardszenerie
der antiken Theaterbühne, eine offene Straße mit Türöffnungen in dahinter zu den-
kende Gebäude. Selbstverständlich kann Statius die Szene aus einer Tragödie über-
nommen haben – das ändert aber nichts daran, dass sie nun in einem Epos steht. Am
anderen Ende der Handlung, auf dem von verglimmenden Scheiterhaufen schwach
beleuchteten Schlachtfeld, tritt Argia von Argos her kommend auf und findet ihren
getöteten Gatten.Von der anderen Seite her (contra videt ire Menoetes: Theb. 12,360), aus
Theben, kommt Antigone, und als sie ihrer Verblüffung über die Anwesenheit der Argia
Ausdruck verleiht, weist sie in pointierter Aposiopese (Haec prior …!: Theb. 12,385)
darauf hin, dass, was Argia dort tut, normalerweise, d.h. so, wie man es beispielsweise
von Sophokles her kennt, ihre Rolle wäre.³¹ Die Szene inszeniert sich gleichsam von
allein: Auf der Bühne ein Ausschnitt des Schlachtfelds mit qualmendem Scheiterhaufen
ähnlich dem Grab der Semele in Euripides’ Βάκχαι; durch die eine Parodos die Straße
nach Argos; durch die andere der Weg in die Stadt (Theben).

Man sieht: Wesentliche Szenen der Thebais – und wiederum ließe die Liste sich
verlängern – sind regelrecht theaterhaft und bühnentauglich konzipiert.³² Für das Epos
resultiert daraus zunächst eine Einschränkung, ist doch die räumliche Ungebundenheit
der Handlung gerade eine der Stärken narrativer Literatur gegenüber der oft nicht
leicht zu erfüllenden Forderung nach der Einheit des Raumes im Drama. Bringt diese
Einschränkung aber auch einen Vorteil mit sich? Donka Markus hat von ganz anderen
Beobachtungen ausgehend darauf hingewiesen, dass die Literatur (und gerade die Epik)
der Flavierzeit mit der Rezitation in Bauten wie dem Odeum des Domitians nahe der
heutigen Piazza Navona rechnet,³³ d.h. für diese Form der Rezeption geschrieben ist –
ausgerechnet zur Thebais ist dies durch Juvenal ja auch bezeugt.³⁴ Wie solche Rezita-
tionen, die offenbar häufig genug stattfanden, um von Martial und dem jüngeren Plinius

30 Vgl. Lucan. 6, 140–262, wo Scaeva als Einzelkämpfer ein ähnliches Gemetzel ebenfalls vor den Augen
seiner zu Zuschauern verwandelten Kameraden anrichtet: vgl. Leigh 1997, 243–246.
31 Zu Argia und Antigone im zwölften Buch der Thebais vgl. den Beitrag von Andreas Heil in diesem
Band.
32 Vgl. Parkes 2021, bes. 118– 123, die zwar just dem Bühnenraum wenig Beachtung schenkt, dafür aber
andere auf die Tragödie verweisende Elemente in der Epik des Statius identifiziert, z.B. Retardation der
Handlung, Boten(berichte), ausdrückliche Vergleiche epischer Handlungen mit Bühnenaktionen oder die
Erwähnung typischer Kostüm- und Ausstattungsstücke wie z.B. des cothurnus.
33 LTUR 3,359f.
34 Iuv. 7,82–86; Markus 2003, 432–435. Zu vergleichbaren Zügen mittelalterlicher, den Bedingungen der
Rezitation folgender Literatur vgl. Trînca 2013, 429–431 (mit weiterführender Literatur; für den Hinweis
danke ich Manfred Kern).

Das Epos auf der Bühne? Zu dramatischen Zügen der Thebais des Statius 127



zur Landplage stilisiert zu werden,³⁵ abliefen, ist viel zuwenig bekannt, mag sich Statius
auch selbst im Proömium zur Thebais in die Pose des vor Publikum Singenden werfen.
Der Umstand aber, dass das Odeum als Gebäudetyp streng genommen nichts anderes als
ein überdachtes Theater ist, lässt ohne weiteres die Vermutung zu, dass irgendeine
Form von szenisch begleiteten Lesungen zumindest als Möglichkeit offengehalten war:
Kombinationen aus Rezitation und eingeschobenen oder sogar simultan gespielten
Szenen (mit Text oder als Pantomine) sind vielfältig denkbar, und nichts spricht dagegen,
dass man damit auch experimentierte.

Zum Beispiel fällt auf, dass die Thebais auf innere Monologe fast gänzlich verzichtet
(nur sechs Stück zählt William Dominik),³⁶ dafür konsequent äußere Anzeichen für die
psychische Verfasstheit einer Person wie Mimik, Gestik und Verhalten verbalisiert,
woraus, wie Silke Anzinger festhält, ein „ausgesprochen filmischer Eindruck“ resul-
tiert.³⁷ Auch dass vom Text der Thebais ein deutlich geringerer Prozentsatz auf direkte
Rede entfällt (und auch kein auffällig hoher auf indirekte) als dies bei Vergil oder gar
Homer der Fall ist, und dass bisweilen die Übergänge zwischen Narration und Rede bzw.
von Rede zu Rede nicht ganz klar sind,³⁸ deutet in die gleiche Richtung: eine tendenzielle
Konzentration auf die Beschreibung bzw. Erläuterung von Sichtbarem. Mit einer parallel
zur Rezitation durch einen einzelnen Vorleser stattfindenden angedeuteten Aufführung
der Szenen durch pantomimische Verfahren ist das ebenso gut vereinbar wie mit einem
selbst andeutungsweise ‚agierenden‘ Rezitator.

Gleiches gilt für die manchmal auffallende Rolle des (Ver‐)Schweigens: Wiederum
ist es Silke Anzinger, die beobachtet hat, dass beispielsweise am Ende des Bittganges der
Iocasta (Theb. 7,470–627) zwar Iocasta und Tydeus nochmals ins Bild geraten, Tydeus
sogar mit kurzer Scheltrede, dass indes Polynices, das eigentliche Ziel Iocastas, nicht nur
im Gespräch zuvor wortlos und auf Gesten beschränkt geblieben war, sondern auch
nach dessen Unterbrechung durch den Tod des Aconteus nicht mehr erwähnt wird.³⁹
Man kann dies als narrativen Trick betrachten, jemanden „durch Abwesenheit glänzen“
zu lassen, und bei privater Lektüre des Textes funktioniert der Kunstgriff auch so; man
kann aber ebenso gut damit rechnen, dass dieses Glänzen bei einer öffentlichen Rezi-
tation durch einen auf der Bühne Polynices’ stumme (und dadurch umso eindrücklicher
wirkende) Verzweiflung darstellenden Mimen übernommen wurde.

Definiert man nun die Gattung Epos nicht bloß als langen, in Versen verfassten Text
mit im wesentlichen narrativem Gestus, sondern zumindest in flavischer Zeit auch
funktional als eine zur Rezitation unter den oben angedeuteten Bedingungen gedachte

35 Einige Beispiele: Mart. 1,63; 3,44.45.50; 9,83; Iuv. 3,9; Plin. epist. 1,13; 6,17; in epist. 9,34 befragt Plinius
seinen Freund Sueton, ob er, während ein (halbwegs professioneller) lector seine Werke rezitiert, als
Autor stumm danebensitzen oder murmure oculis manu den Vortrag begleiten soll – ob in der Funktion
eines Dirigenten oder eines Schauspielers, wird daraus nicht recht ersichtlich.
36 Dominik 1994, 169– 175, 310.
37 Anzinger 2007, 233–235; Zitat 234.
38 Dominik (1994) 22 f., 34.
39 Anzinger 2007, 253 f.

128 Gottfried E. Kreuz



Textform, kann man die beschriebene Eigenart der Thebais in ihrer Tragweite ermes-
sen: Weder hat man es mit einem beliebigen Gattungshybrid eines bekanntermaßen
‚schrägen‘ Autors zu tun, noch sind aus dramatischen Vorlagentexten Einzelszenen in
ein Epos geraten, ohne an dessen Bedingungen und Möglichkeiten angepasst zu werden
(oder weil Epos und Drama sowieso bestimmte Szenentypen a priori teilen wie etwa die
Teichoskopie).⁴⁰ Vielmehr erscheint die Thebais als ein auf die Bedingungen des Vor-
trags zugeschnittener Text aus der Feder eines Routiniers, der den Literaturbetrieb
seiner Zeit und die Erwartungen des Publikums mit qualitativ hochwertiger Ware zu
bedienen wusste, und zwar in zweierlei Weise: für tatsächliche „szenische Lesungen“ in
einem Odeum ebenso wie für die private Lektüre, bei der der überdurchschnittlich
anschauliche Text seine Leser eben virtuell in die Situation der szenisch begleiteten
Rezitation versetzte.

3 Der Spielraum der Figuren

Ich nehme nochmals den Raum der Thebais als ganzen in den Blick. Dass man ihn auch
so als Straße, d.h. als das, was durch die antike Theaterbühne zumeist repräsentiert
wird, auffassen kann, hat nichts weiter zu sagen: Der epische Held als Diameter, wie
Volker Klotz es formuliert,⁴¹ ist in der Regel das hauptsächliche Vehikel, durch welches
der Autor seinen Raum aufspannt, und egal wie verschlungen oder im Zickzack der Weg
des Helden in der Geographie der ‚realen‘ Welt verlaufen mag, lässt er sich doch oft auf
eine simple gerade Linie reduzieren. Dies lässt sich etwa an der Reiseroute des Aeneas
und seiner Gefährten demonstrieren, bei der erst die Rückkehr von Karthago nach Si-
zilien einen komplizierenden Schritt bedeutet:

Troja – Thrakien – Delos – Kreta – Strophaden – Buthrotum – Apulien – Sizilien – Karthago – Sizilien

Hat man es jedoch nicht mit einem einzelnen Helden zu tun, sondern mit mehreren,
resultieren in der Regel daraus Parallelhandlungen, die zur räumlichen Bi- oder Mul-
tifurkation führen: Der sich von den übrigen Kämpfern trennende und vom Schlachtfeld
in die Stadt und von dort wieder zurückeilende Hektor im sechsten Iliasbuch leistet das
en miniature. Die auch chronologisch sauber aufeinander abgestimmten Parallelhand-
lungen rund um das Lager der Trojaner mit Ascanius am Fluss einerseits und Aeneas’
Fahrt zu Euander tiberaufwärts und via tyrrhenische Küste retour zur Tibermündung
andererseits in den Büchern 8 und 9 der Aeneis bieten prinzipiell Gleiches in größerem
und ‚zeitperspektivisch aufgeladenerem‘ Maßstab, indem sich Aeneas nicht bloß
räumlich von seinen Gefährten entfernt, sondern sich wie durch eine Zeitmaschine
gleichsam in die römische Zukunft begibt und von dort die Unterstützung holt, die er

40 Fucecchi 2019; Parkes 2021 (mit weiteren Beispielen).
41 Klotz 2006, 283–289.

Das Epos auf der Bühne? Zu dramatischen Zügen der Thebais des Statius 129



braucht, um eben diese Zukunft überhaupt zu ermöglichen; von den viel banaler ne-
beneinandergesetzten zahlreichen Schauplätzen des Bellum civile oder der Punica ganz
zu schweigen.

Die Thebais ist auch in dieser Hinsicht anders, oder zumindest eigenwillig. Ohne
eine später noch zu machende Einschränkung vorwegzunehmen, kann man sagen, dass
für sämtliche Protagonisten trotz ihrer großen Zahl der Raum aus nichts anderem be-
steht als aus den beiden Städten Argos und Theben sowie der dazwischenliegenden
Verbindungsstraße. Sofern Personen nicht wie Eteocles oder Ödipus ohnehin auf einem
Punkt verharren, bewegen sie sich nur auf dieser Straße in die eine oder andere
Richtung.⁴² Das ergibt eine Raumkonzeption, die erneut an eine Bühne erinnert:

Argos – Nemea – Theben

Freilich: Diese Bühne in ihrer Gesamtheit wird nicht auf einmal bespielt und existiert
auch nicht als totum, sondern sie setzt sich gleichsam aus etlichen aneinandergestü-
ckelten, durch Zwischenräume voneinander getrennten kleinen Bühnen zusammen. Mit
dem Standpunkt der Wahrnehmungsinstanz wechselt im Laufe der Erzählung dann
jeweils das Theater, und so kommt es, dass die Leser als Zuschauer am nemeischen
Handlungsschauplatz schon auf ihren Plätzen sitzen und die Bühne mustern können,
womöglich mitsamt der dort wie ein landschaftliches Requisit auf Aktivierung war-
tenden Hypsipyle, ehe Adrastus und hinter ihm das durstige argivische Heer auf der
Suche nach Wasser die Szenerie betreten. Deren nicht geschilderten Abmarsch von
Argos und ihren Marsch bis in den Bereich der nemeischen Dürre ersetzt die (ge-
dankliche) Bewegung des Publikums, das sich ja selbst sehr wohl zwischenzeitlich von
Argos sogar bis Theben und retour bis Nemea bewegen musste. Verbindendes Element
ist die gewahrte Einheit der Zeit, indem die einzelnen Bühnen nicht, wie im antiken
Roman oder in der höfischen Epik des Mittelalters, in „zeitenthobene Wissensinseln“
auseinanderfallen, sondern chronologisch kohärent bleiben.⁴³

Dieser räumlichen Engführung wird jedoch durch eine kleine Anzahl von Aus-
nahmen konterkariert:
(1) die ἀπόλογοι der Hypsipyle (Theb. 5,28–498), die Lemnos als wichtigsten Schauplatz,

doch in geraffter Form auch den Weg der Exkönigin von dort nach Nemea refe-
rieren;

(2) der Weg der argivischen Frauen, welche Argia nach Athen und von dort erst unter
Theseus’ Schutz nach Theben dirigiert (Theb. 12,196–203.464–676.790–796);

(3) der Weg des aus seiner arkadischen Heimat aufbrechenden und zum Heer sto-
ßenden Parthenopaeus (der einzige von den Sieben außer Polynices selbst, dessen
Herkunft im Vollsinn des Wortes genauer geschildert wird, während z.B. der Weg
des Tydeus nach Argos außerhalb der Thebaishandlung spielte und, möglicherweise

42 Parkes 2014, 418–421.
43 Störmer-Caysa 2007, 43.

130 Gottfried E. Kreuz



in deutlichem Kontrast zur Thebais des Antimachos,⁴⁴ nur kurz angedeutet wird)
(Theb. 4,246–344).

Daraus resultiert ungefähr folgendes Schema:

Was daran auffällt, ist die nach ‚Gender‘ vorgenommene Verteilung. Als solche ist diese
nicht auffällig: Man würde nur normalerweise größere räumliche Beweglichkeit bei
Männern, kleinere bei Frauen erwarten wie etwa in der Odyssee oder der Aeneis, wo
Männer durch ihre Fahrten den weiten Raum der Erzählung eröffnen, Frauen hingegen
als Reisestationen bzw. Zielpunkte an ihrem Ort verharren (Kirke, Kalypso, Penelope;
Dido, Lavinia).⁴⁵ Bei Statius jedoch ist das Verhältnis genau umgekehrt, und dass der
Autor diesen Aspekt absichtsvoll gestaltet hat, beweisen einige flankierende Details:
(1) Wie schon im homerischen Epos bedeutet ein Wechsel des Verhaltens im Raum

potentiell ein Überschreiten von Gendergrenzen. Der auf Ogygia bei Kalypso fest-
sitzende, zur stabilitas loci gezwungene Odysseus gerät dadurch in eine für sein
männliches Ethos prekäre Situation (… παρ᾿ οὐκ ἐθέλων ἐθελούσῃ: Hom. Od. 5,154 f.).
Umgekehrt wird die Reise der Argia im letzten Thebaisbuch ausdrücklich als
männliches Unterfangen bezeichnet (hic non femineae subitum virtutis amorem /
colligit Argia sexuque inmane relicto / tractat opus: Theb. 12,177– 179) und auch als
Überwindung gefahrvoller natürlicher Hindernisse geschildert (12,231–236), ob-
wohl erst wenige Verse zuvor sich den auf demselben Weg heimwärts fliehenden
Argivern keine bedeutenden Schwierigkeiten in den Weg stellten (Theb. 11,757–761)
und primär doch wohl die Übertretung von Creos Bestattungsverbot das wesentli-
che Gefahrenmoment darstellt.⁴⁶ Doch der Umstand, dass es der Weg – die Bühne –

44 Wyss 1936, X; Matthews 1996, 23.
45 Der Fall der Dido bei Vergil ist lehrreich: Ihre Vorgeschichte ähnelt hinsichtlich der Bewegung im
Raum der der Hypsipyle – sie ist von weit außerhalb des Raumes der Aeneis unfreiwillig in diesen und
damit gewissermaßen in eine neue Existenz hineingeraten –, wird aber nicht als Kontrast zu Aeneas
gestaltet, sondern als Parallele, wie Aeneas selbst auch bemerkt: O fortunati, quorum iam moenia sur-
gunt! (Verg. Aen. 1,437).
46 Zu diesem ‚Alleingang‘ der Argia vgl. den Beitrag von Andreas Heil in diesem Band (mit weiterer
Literatur).

Das Epos auf der Bühne? Zu dramatischen Zügen der Thebais des Statius 131



der männlichen Protagonisten ist, auf den Argia sich begibt (wozu sie sogar ein
Stück zurückgehen muss;⁴⁷ in Anlehnung an Heimito von Doderer könnte man
sagen: um eine passende Weiche aufs männliche Gleis zu finden), macht das Un-
terfangen ‚männlich‘.⁴⁸

(2) Wenn Polynices im ersten Buch der Thebais sich zwar ungefähr auf der vorgese-
henen Linie zwischen Theben und Argos bewegt, aber abseits der Straße, indem er
nämlich in Sturm und Nacht durch wegloses Terrain irrt, bildet diese räumliche
Extravaganz seinen psychischen Zustand (Wahnsinn, ἔκ-στασις) ab. In einer Ge-
sellschaft, die mangelnde bzw. fehlende Selbstbeherrschung (impotentia) als un-
männlich empfindet, muss Außer-sich-Sein einer ähnlichen Einschätzung unter-
liegen; bei Statius zeigt es jedenfalls ähnliche räumliche Resultate. Glücklicherweise
(falls man es angesichts des Fortgangs der Handlung als Glück bezeichnen will)
findet Polynices wieder zu sich und damit auch auf die Straße zurück.

(3) Schließlich der Fall des Parthenopaeus, dem schon deswegen Gewicht zukommt,
weil Statius wohl aus seinem allenthalben erkennbaren Interesse für die Psycho-
logie heranwachsender (männlicher) Jugendlicher offenkundig besondere Sorgfalt
auf die Zeichnung dieser Figur verwendet hat. Sein Weg aus Arkadien nach Argos
und weiter nach Theben ist zugleich der vom Knaben mit noch offener Gender-
identität zum Mann mit fixierter gesellschaftlicher Rolle.⁴⁹ Aus der Hut der über-
mächtigen Mutter Atalante hervortretend betritt er in Argos die Welt der Helden,
und mit dieser den engen Pfad, der nur auf das Schlachtfeld und vielleicht von dort
wieder zurück nach Argos führen kann.⁵⁰

Ist der männliche (dramatische oder epische) Held sonst oft ein Transgressor welcher
Normen und Grenzen auch immer, sind es in der Thebais die Frauen, sowohl in
räumlicher als auch in geschlechtlicher Hinsicht.⁵¹ Die Männer bleiben in einem Raum
eingesperrt, der auf der horizontalen Ebene nur ein fast groteskes Bewegungsmuster,
ein ewiges Hin und Her in die Schlacht und wieder zurück, gestattet.

Ergänzt wird diese horizontale Bewegungsmöglichkeit zugegebenermaßen durch
eine vertikale mit den drei Ebenen der Götter, der Menschen und der Unterwelt. Be-
wegung auf dieser Achse scheint primär Göttern vorbehalten, sieht man von der freilich
großen Zahl Getöteter ab, die in gewöhnlicher Weise (verzögert eventuell durch ein
Bestattungsverbot) oder in spezieller Form wie Amphiaraus in die Unterwelt eingehen.
Doch es spielt sich auch sonst einiger Verkehr ab zwischen oben und unten, und ins-
besondere von unten nach oben: Tisiphone verlässt die Unterwelt (Theb. 1,92– 101),

47 Vgl. Parkes 2014, 417; Pollmann 2004, 291–293; zum Charakter der Argia ebd. 44–48.
48 Keith 2013, 291 f.
49 Sanna 2008, 200–204.
50 Vgl. Parkes 2014, 418–421 zur unterschiedlichen Wertigkeit von „Hin“ und „Her“ in der Thebais.
51 Vgl. Brockkötter 2020; Willms 2014; Manolaraki 2012, 301–308 weist geistvoll auf die Schwanen-
Männer und Kranich-Frauen der Thebais und damit auf das Vertauschen von Genderrollen via Gleichnis
hin; vgl. auch Parkes 2014, 416 zur höheren ‚Reisegeschwindigkeit‘ der Frauen in der Thebais.

132 Gottfried E. Kreuz



Mercurius holt den Schatten des Laius aus der Unterwelt nach Theben (2,1– 119), Tiresias
beschwört weitere Totengeister herauf (4,419–645), usw. Dramaturgisch ist all dies un-
problematisch, man fühlt sich sogar wiederum an die Möglichkeiten der antiken
Theaterbühne erinnert, die Erscheinungen gerade von unten durchaus ermöglichte.⁵²
Falls Rezitationen im Odeum szenisch hinterlegt wurden, besteht kein Grund zur An-
nahme, dass man nicht auch von dieser Möglichkeit Gebrauch machte.

Jedoch: In einer Art von Überblendung der Achsen kann ferner der gesamte Marsch
des Heeres nach Theben als Gang in die Unterwelt, als Katabasis, gelesen werden, Creon
als Doppelgänger des Dis.⁵³ Das scheint die von mir postulierte Bühnentauglichkeit zu
konterkarieren, denn dort müssen die horizontale Achse der (Straßen‐)Bühne und die
vertikale der Weltbereiche sauber voneinander getrennt bleiben. Aber zwischen dem
Ereignisraum eines Textes, also dem innertextlichen Äquivalent zu einem zumindest
potential aktualen Raum, diesfalls Griechenland zwischen Argos und Theben, und dem
symbolisch aufgeladenen, gleichsam prägnant gebrauchten Raum („tuned space“) be-
steht ein grundlegender Unterschied, letztlich der zwischen eigentlicher und meta-
phorischer Verwendung des Raumbegriffs.⁵⁴ Die Argiver marschieren auf der Hand-
lungsebene nach Theben, einer textimmanenten Repräsentation der mythischen, mehr
oder minder mit der aktualen Stadt in Böotien identischen Gründung des Kadmos. Dass
ihr Ziel symbolisch befrachtet und so potentiell zur Metapher wird, ändert nichts an den
Ereignissen und auch nicht am Ereignisraum, es verleiht ihm bloß zusätzliche Nuancen.
Der Bühnentauglichkeit tut das keinen Abbruch.

Man kann darüber spekulieren, ob Statius sich hier ausschließlich nach dem oben
beschriebenen Theaterraum richtete und sein Epos in passende Szenen teilte oder ob er,
vom Epos ausgehend, den kleinsten aller epischen Räume, den der Ilias, sozusagen ge-
streckt und mit Nemea um eine wichtige und im Mythos der Sieben gegen Theben ja
auch vorgegebene Zwischenstation erweitert hat. Das Resultat ist dasselbe, und das
Ergebnis ist, typisch für Statius, ein ungewöhnliches und in vieler Hinsicht experi-
mentelles Stück Literatur.

52 Cic. Sest. 126 beschreibt einen theaterhaften Auftritt des App. Claudius Pulcher unter Anspielung auf
eine Pacuviusstelle, welche die Scholia Bobiensia ad loc. (p. 138,5–9 Stangl) folgendermaßen erklären:
Intulit [sc. Cicero] versum de fabula Pacuviana, quae sub titulo Ilione fertur. In ea est quippe argumentum
ita dispositum, ut Polydori umbra secundum consuetudinem scaenicorum ab inferiore aulaei [Halm, Stangl
: aulae codd.] parte procedat et utatur hac invocatione matris suae. Den Hinweis auf diese Stelle verdanke
ich Andreas Heil (Wien); vgl. Beare 1941, 107.
53 Vgl. auch Herrero de Jáuregui 2011 zu einem ähnlichen Phänomen bei Homer, der Lysis der Ilias (die ja
eine Parallele zum Unternehmen der argivischen Frauen darstellt) als Katabasis. Für Hinweise zu diesem
Thema danke ich wiederum Andreas Heil.
54 Gegen Lotman 1973 und van Baak 1983; vgl. Kirstein 2019, 250 f., der allerdings der Versuchung erliegt,
„tuned space“ gleichrangig mit „action space“ (Ereignisraum) und „viewed space“ (beschriebener Raum)
anzuführen und so zwei Kategorien, die Technik der Raumerzeugung im Text (Ereignisraum und be-
schriebener Raum) und die Deutung eines Raumes durch den Text, miteinander vermischt.

Das Epos auf der Bühne? Zu dramatischen Zügen der Thebais des Statius 133



Literatur

Anderson, T. M. (1976), Early Epic Scenery. Homer, Virgil, and the Medieval Legacy. Ithaca/London.
Ambühl, A. (2019), „Intergeneric Influences and Interactions“, in: C. Reitz/S. Finkmann (Hgg.), Structures of

Epic Poetry. Vol. 1: Foundations. Berlin/Boston, 167– 192.
Anzinger, S. (2007), Schweigen im römischen Epos. Zur Dramaturgie der Kommunikation bei Vergil, Lucan,

Valerius Flaccus und Statius (Beiträge zur Altertumskunde 237). Berlin/New York.
v. Barth, C. (1613), Tarraei Hebii Amphitheatrum sapientiae (…). Hanau.
Beare, W. (1941), „The Roman Stage Curtain“, in: Hermathena 58, 104– 115.
Bessone, F. (2014), „Polis, Court, Empire. Greek Culture, Roman Society, and the System of Genres in

Statius’ Poetry“, in: A. Augoustakis (Hg.), Flavian Poetry and its Greek Past (Mnemosyne Supplements
366). Leiden/Boston, 296–322.

Brandl-Risi, B. (2013), BilderSzenen. Tableaux vivants zwischen Bildender Kunst, Theater und Literatur im
19. Jahrhundert. Freiburg i. Breisgau.

Brockkötter, P. (2020), „Transgressionen bei Lucan. Ein notwendiges Übel?“, in: L. Gilhaus/I. Herrad/M.
Meurer/A. Pfeiffer (Hgg.), Transgression und Devianz in der antiken Welt. Stuttgart, 121– 141.

Dennerlein, K. (2009), Narratologie des Raumes. Berlin/New York.
Dominik, W. J. (1994), Speech and Rhetoric in Statius’ Thebaid (Altertumswissenschaftliche Texte und Studien

27). Hildesheim/Zürich.
Foucault, M. (72012), „Von anderen Räumen“, in: J. Dünne/S. Günzel (Hgg.), Raumtheorie. Grundlagentexte

aus Philosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M., 317–329.
Fucecchi, M. (2019), „Teichoscopies in Classical and Late Antique Epic“, in: C. Reitz/S. Finkmann (Hgg.),

Structures of Epic Poetry. Vol. 2,1: Configuration. Berlin/Boston, 208–244.
Hardie, P. R. (2002), Ovid’s Poetics of Illusion. Cambridge.
Hardie, P. R. (2019), „Ancient and Modern Theories of Epic, in: C. Reitz/S. Finkmann (Hgg.), Structures of Epic

Poetry. Vol. 1: Foundations. Berlin/Boston, 25–50.
Harrison, S. J. (2007), Generic Enrichment in Vergil and Horace. Oxford.
Heinze, R. (31915), Virgils epische Technik. Darmstadt.
Herrero de Jáuregui, M. (2011), „Priam’s Catabasis: Traces of the Epic Journey to Hades in Iliad 24“, in:

TAPhA 141, 37–68.
Hulls, J.-M. (2014), „Greek Author, Greek Past: Statius, Athens, and the Tragic Self“, in: A. Augoustakis (Hg.),

Flavian Poetry and its Greek Past (Mnemosyne Supplements 366). Leiden-Boston, 193–213.
Jooss, B. (1999), Lebende Bilder. Körperliche Nachahmung von Gruppenbildern in der Goethezeit. Berlin.
Keith, A. (2013), „Sexus muliebris in Flavian Epic“, in: EuGeStA 3, 282–302.
Keith, A. (2014), „Ovidian Geographies in Flavian Mythological Epic“, in: M. Skempis/I. Ziogas (Hgg.),

Geography, Topography, Landscape. Configuration of Space in Greek and Roman Epic (Trends in Classics –

Supplementary Volumes 22). Berlin/Boston, 349–372.
Kirstein, R. (2019), „An Introduction to the Concept of Space in Classical Epic“, in: C. Reitz/S. Finkmann

(Hgg.), Structures of Epic Poetry. Vol. 1: Foundations. Berlin/Boston, 245–259.
Klotz, V. (2006), Erzählen. Von Homer zu Boccaccio, von Cervantes zu Faulkner. München.
Kreuz, B. (2004), Die belebte Bildfläche. Beobachtungen an der Antikerezeption Christoph Martin Wielands.

Wien.
Kreuz, G. E. (2016), Besonderer Ort, poetischer Blick. Untersuchungen zu Räumen und Bildern in Statius’ Silvae

(Hypomnemata 201). Göttingen.
Krumbholz, G. (1954/55), „Der Erzählungsstil in der Thebais des Statius“, in: Glotta 34, 93– 139 und

231–260.
Leigh, M. (1997), Lucan. Spectacle and Engagement. Oxford.
Lotman, J. M. (1973), Die Struktur des künstlerischen Textes, hg. von R. Grübel. Frankfurt a. M.
Manolaraki, E. (2003), „Aeriae Grues: Crane Migrations from Virgil to Statius“, in: CJ 107, 290–311.

134 Gottfried E. Kreuz



Markus, D. D. (2003), „The Politics of Epic Performance in Statius“, in: A. J. Boyle/W. J. Dominik (Hgg.),
Flavian Rome. Culture, Image, Text. Leiden/Boston, 431–467.

Matthews, V. J. (1996), Antimachos of Colophon. Text and Commentary (Mnemosyne Supplements 155). Leiden
[u.a.].

Newlands, C. (2004), „Statius and Ovid: Transforming the Landscape“, in: TAPhA 134, 133– 155.
Parkes, R. (2014), „The Long Road to Thebes. The Geography of Journeys in Statius’ Thebaid“, in: M.

Skempis/I. Ziogas (Hgg.), Geography, Topography, Landscape. Configurations of Space in Greek and
Roman Epic (Trends in Classics – Supplementary Volumes 22). Berlin/Boston, 405–426.

Parkes, R. (2021), „Finding the Tragic in the Epics of Statius“, in: S. Papaioannou/A. Marinis (Hgg.), Elements
of Tragedy in Flavian Epic (Trends in Classics – Supplementary Volumes 103). Berlin/Boston, 107– 128.

Pollmann, K. F. L. (2004), Statius, Thebaid 12. Introduction, Text, and Commentary (Studien zur Geschichte
und Kultur des Altertums, N. F., 1. Reihe, Bd. 25). Paderborn [u.a.].

Reitz, C./Finkmann, S. (2019), „Epic Journeys and Related Scenes – A Short Introduction“, in: C. Reitz/S.
Finkmann (Hgg.), Structures of Epic Poetry. Vol. 2,2: Configuration. Berlin/Boston, 3– 12.

Reitz, C./Scheidegger Lämmle, C./Wesselmann, K. (2019), „Epic Catalogues“, in: C. Reitz/S. Finkmann (Hgg.),
Structures of Epic Poetry. Vol. 1: Foundations. Berlin/Boston, 653–725.

Sanna, L. (2008), „Dust, Water and Sweat: the Statian puer between Charm and Weakness, Play and War“,
in: J. J. L. Smolenaars/H.-J. van Dam/R. R. Nauta (Hgg.), The Poetry of Statius (Mnemosyne
Supplements 306). Leiden/Boston, 197–214.

Schetter, W. (1962), „Die Einheit des Prooemium zur Thebais des Statius“, in: MH 19, 204–217.
Soerink, J. (2014), „Tragic Epic: Statius’ Thebaid and Euripides’ Hypsipyle“, in: A. Augoustakis (Hg.), Flavian

Poetry and its Greek Past (Mnemosyne Supplements 366). Leiden-Boston, 171– 191.
Störmer-Caysa, U. (2007), Grundstrukturen mittelalterlicher Erzählungen. Raum und Zeit im höfischen Roman.

Berlin/New York.
Schulz, A. (22015), Erzähltheorie in mediävistischer Perspektive. Studienausgabe. Berlin [u. a.].
Trînca, B. (2013), „Schrift – Bild – Imagination. Zur Theatralität des Roman de la Poire von Tibaut“, in: M.

Kern (Hg.), Imaginative Theatralität. Szenische Verfahren und kulturelle Potenziale in mittelalterlicher
Dichtung, Kunst und Historiographie. Heidelberg, 429–442.

van Baak, J. J. (1983), The Place of Space in Narration. A Semiotic Approach to the Problem of Literary Space,
with an Analysis of the Role of Space in I. E. Babel’s Konarmija. Amsterdam.

Vessey, D. W. T. C. (1973), Statius and the Thebaid. Cambridge.
Willms, L. (2014), Transgression, Tragik und Metatheater: Versuch einer Neuinterpretation des antiken Dramas

(DRAMA – Studien zum antiken Drama und seiner Rezeption 13). Tübingen.
Wyss, B. (1936), Antimachi Colophonii reliquiae. Collegit disposuit explicavit Bernhardus Wyss. Berlin.

Das Epos auf der Bühne? Zu dramatischen Zügen der Thebais des Statius 135




