Gottfried E. Kreuz
Das Epos auf der Bithne? Zu dramatischen
Zugen der Thebais des Statius

1 Vorbemerkungen

Das antike Epos versteht sich als Super-Gattung: Als der (durch Homer représentierte
und determinierte) Ursprung aller anderen Gattungen — in dieser Funktion das Ge-
genstick zur Satire, die ja in parodistischer Weise zur Konterfaktur jeder Gattung
werden kann und wiederum via Ankntipfung an die Batrachomyomachia oder den
Margites direkt an Homer riickgekoppelt wurde — ebenso wie als ein Kern, der durch
beliebige Elemente anderer genera ergianzt und bereichert werden kann (generic en-
richment), ohne dadurch seines epischen Charakters verlustig zu gehen." Dass dieser
inklusive Zug von den Epikern der experimentierfreudigen, auf der augusteischen
Klassik ebenso wie der neronischen Antiklassik aufbauenden flavischen Zeit geniitzt
wurde, ist bekannt. Eher schon verdient ein anderer, gern iibersehener Umstand Auf-
merksamkeit: die relative Bedeutungslosigkeit, die Gattungsabgrenzungen vonseiten
antiker Literaturtheorie beigemessen wird und die sich stark von jenem Kategorisie-
rungstrend mittelalterlicher und neuzeitlicher Poetiken unterscheidet, welcher wohl
noch den heutigen Blick auf das Gattungsverstdndnis antiker Literaten und ihrer Le-
serschaft pragt. Wenn etwa Statius’ Thebais zu Beginn den Erzihler in der Pose des
enthusiasmierten vates inszeniert,® an ihrem Ende jedoch als bissenos multum vigilata
per annos / Thebai(s) (Theb. 12,811f)) kallimacheische Qualitdtsanspriiche stellt, de-
monstriert sie damit eine Spreizung, die auch die Literaturtheorie des ersten Jahr-
hunderts ,vorsieht: Ps.-Longinus etwa lasst in ITepl Oovg das Erhabene auf évBovaoia-
ouog (,Verziickung) und der tdv €unpoobev peydAwv ouyypagéwy kal TonTdv pipnaotg
kal {NAwotg beruhen (,Nachahmung von und Wetteifern mit den grofsen Schriftstellern
und Dichtern friiherer Zeit“: Longin. subl. 13,2),* ohne indes — und das ist wichtig —
hinsichtlich der peydiol ovyypa@eig kal mowtal oder hinsichtlich der Texte, in denen
UYog zum Ausdruck kommt, Einschrdnkungen generischer Art zu treffen. Diesem recht
entspannten Umgang mit Gattungsdifferenzen scheint auch die Thebais zu folgen, wie
im Folgenden anhand eines bestimmten Phdnomens, der Einbeziehung einzelner dra-
matischer, vielleicht sollte man sagen: dramaturgischer Elemente in die epische Nar-
ration, umrissen werden soll.

1 Vgl. z.B. Hardie 2019; Ambtihl 2019, 167-170 sowie 172 zur aristotelischen Definition der Tragodie als
perfektioniertes Epos. Zum Begriff generic enrichment vgl. Harrison 2007 1-18.

2 Vgl. Ambiihl 2019, 171-175.

3 Vgl. Bessone 2014, 318; zur horazischen Note dieser Pose vgl. Schetter 1962, 206.

4 Hardie 2019, 28.

8 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https:/doi.org/10.1515/9783111264134-008



120 —— Gottfried E. Kreuz

Gleich vorweg: Einen quellenkritischen Ansatz verfolge ich nicht, doch es schadet
nicht, sich vor Augen zu halten, dass Statius ein Grofdteil méglicher Quellen fiir den
Thebaisstoff durch zum Teil sehr bekannte Dramen abgedeckt vorlag: von Aischylos die
Trilogie Laius / Oedipus | Septem, ferner die Argivae, Hypsipyle und Nemea; von So-
phokles der Oedipus Rex, Oedipus Coloneus und Antigone, Achaeorum concilium, Am-
phiaraus und andere; schliefllich von Euripides die Supplices, Phoenissae, Hypsipyle,
Antigone und ein weiterer Oedipus — um nur wesentliche einschlagige Werke der drei
Klassischen attischen Tragiker zu nennen.’ Eine Rolle kann jedoch aufer dem theba-
nischen Kyklos, also archaischen Epen, welche die Antike zum Teil Homer zuwies (ge-
rade fiir die kyklische ©npaig trifft das zu) auch die Thebais des ungefahren Platon-
zeitgenossen Antimachos von Kolophon gespielt haben: Wenn dieses nur in Fragmenten
zu erahnende klassische Epos wirklich, wie von Wyss und Matthews vermutet wurde,
relativ frei von (stofflichen) Einfliissen seitens der Tragddie war® dann lagen Statius
recht verschiedene Quellen vor und luden regelrecht dazu ein, ihre unterschiedlichen
Darstellungsweisen in einem neuen Text miteinander zu kombinieren. Wie viele er
davon allerdings wirklich gekannt und herangezogen hat, ist eine ganz andere Frage,
der man mit groferer oder geringerer Skepsis begegnen kann.”

Eine gattungsiibergreifende Kombination (generic enrichment) lag auch im Zuge der
romisch-epischen Tradition nahe, selbst wenn man nicht von der Literatur der nero-
nischen Zeit ausgeht, die sich schon darin gefallen hatte, Episches ins Drama und
Dramatisches ins Epos zu integrieren.? Seit jeher hat man Vergils Aeneis als viel dra-
matischer empfunden denn Homer, und Macrobius lasst seine elitére Partygesellschaft
im flinften Buch der Saturnalia eben dieses Phdnomen, auf das iibrigens auch der
Vergilkommentator Servius hinweist, ausfiihrlich diskutieren.’ Der ostentative Vergil-
nachfolger Statius wiederum folgte diesem Trend so deutlich, dass sein Kommentator
Lactantius Placidus trocken anmerkte, die avayvwptotg der Hypsipyle und ihrer Shne
laufe more comoediae ab (Lact. Plac. Theb. 5,718 £.).° Macht man sich daher auf die Suche
nach Dramatischem in der Thebais, scheint billiger Erfolg garantiert, wenn auch an-
gesichts der von Lactantius Placidus angenommenen Interferenz von Epos und Komédie
etwas unberechenbar. Ein vielversprechender Ausgangspunkt scheint mir die langst
festgestellte und von der vergilischen Tendenz zur Ausmalung der Szenerie (jedoch bei
gleichzeitiger Dramatisierung des Epos durch Handlung) abweichende Bildhaftigkeit
der Erzahlweise zu sein,'* welche ein hohes Maft an Anschaulichkeit auf Kosten einer

5 Ambiihl 2019, 180 mit Anm. 43 und Parkes 2021, bes. 107 mit Anm. 3, geben Literatur zum Verhdltnis des
Statius zu dramatischen Bearbeitungen des Thebenstoffes.

6 Wyss 1936, XIIf.; Matthews 1996, 24— 26.

7 Vgl. z.B. Vessey 1973, 67-71 und Hulls 2014.

8 Ambiihl 2019, 185 (mit Literatur).

9 Beispiele aus Servius und Macrobius listet Ambiihl 2019, 174f. auf.

10 Vgl. Soerink 2014, 184 mit Anm. 58.

11 Die m.W. alteste dahingehende Wiirdigung des Statius bietet v. Barth 1613, Buch 10 (= Bibliotheca),
Nr. 35: Poetica inter astra Pegasus velox / Papinius, volare doctus et stare. Die epigrammatische Kiirze



Das Epos auf der Biihne? Zu dramatischen Ziigen der Thebais des Statius — 121

gewissen Statik erzielt, Handlung immer wieder in ,Standbilder* einfriert und danach
entweder wieder in Bewegung setzt oder gleich zu einem spateren Punkt des Gesche-
hens springt, der seinerseits statischen Charakter zeigen kann. Man betrachte die fol-
gende Beschreibung der (Doppel-)Hochzeitsfestivititen in Argos (Theb. 2, 213 -243):

Diffuderat Argos
exspectata dies: laeto regalia coetu
atria complentur, species est cernere avorum 215
comminus et vivis certantia vultibus aera:
Tantum ausae perferre manus! Pater ipse bicornis
in laevum prona nixus sedet Inachus urna;
Hunc tegit Iasiusque senex placidusque Phoroneus,
et bellator Abas indignatusque Tonantem 220
Acrisius nudoque ferens caput ense Coroebus,
torvaque iam Danai facinus meditantis imago;
exin mille duces. Foribus tum immissa superbis
unda fremit vulgi, procerum manus omnis et alto
quis propior de rege gradus, stant ordine primi. 225
Interior sacris calet et sonat aula tumultu
femineo; casta matrem cinxere corona
Argolides, pars virginibus circum undique fusae
foedera conciliant nova solanturque timorem.
Ibant insignes vultuque habituque verendo 230
candida purpureum fusae super ora pudorem
deiectaeque genas; tacite subit ille supremus
virginitatis amor, primaeque modestia culpae
confundit vultus; tunc ora rigantur honestis
imbribus, et teneros lacrimae iuvere parentes. 235
Non secus ac supero pariter si cardine lapsae
Pallas et asperior Phoebi soror, utraque telis,
utraque torva genis flavoque in vertice nodo,
illa suas Cyntho comites agat, haec Aracyntho:
tunc, si fas oculis, non umquam longa tuendo 240
expedias, cui maior honos, cui gratior, aut plus
de Iove, mutatosque velint transumere cultus,
et Pallas deceat pharetras et Delia cristas.

macht nicht klar, ob von Barth mit volare und stare die Epen Thebais/Achilleis und die (beschreibenden)
Silvae einander gegeniiberstellt oder das Schwanken der epischen Erzéhlung innerhalb der Thebais mit
seinem ,Stop-and-Go“-Verfahren umreifit: Beides wéare berechtigt. Vgl. ferner Krumbholz 1954/55; zu
Vergil: Heinze *1915, 17 119125, 319323, 466 —473; Anderson 1976, 53103 setzt den ,visible space“ der
Aeneis gegen den ,latent space“ Homers ab und geht damit entscheidend {iber Heinzes Zurtickhaltung
gegeniiber dem ,malenden‘ Vergil hinaus.



122 —— Gottfried E. Kreuz

Ein heiteres Gewimmel hatte der ersehnte Tag in Argos ausgeldst: Mit einer frohen Menge [215] fiillt
sich der Hof des Konigs; eine Augenweide ist es, die Bronzebilder der Ahnen, die mit lebendigen
Gesichtern wetteifern, von Nahem zu betrachten: Dass Kiinstlerhdnde es gewagt haben, solche
Werke zu schaffen! Zwiefach gehérnt sitzt Vater Inachus selbst, nach links gewandt und auf eine
gekippte Urne gestiitzt. Thn verdecken der alte Iasius und der freundliche Phoroneus, der Krieger
Abas, Acrisius, emport tiber den Donnerer, [220] und Coroebus, mit blankem Schwert und einen
Kopf tragend, dann das bose Bild des Danaus, der schon den Frevel plant. In weiterer Folge tausend
Anfiihrer.

Da braust die Welle des Volkes, durch hohe Tiiren eingelassen; die Schar der Edlen und [225] alle,
die dem Kénig im Rang néher sind, stehen in erster Reihe. Die Halle drinnen glitht von Opfern und
tont wider von hektischen Frauen. In ziichtigem Reigen haben die Téchter von Argos die Mutter
umstellt, zum Teil helfen sie, iiberall verteilt, den Jungfrauen bei der Eheschlieffung und trésten sie
iber die Furcht hinweg.

[230] Die schritten dahin, hervorstechend mit der Schonheit ihrer Gesichter und ihrem respekt-
gebietenden Auftreten, pupurrote Scham auf den schneeweiffen Wangen ausgebreitet und die
Wangen gesenkt: Ganz heimlich keimt die letzte Jungfraulichkeitsnostalgie auf, und die Demut der
ersten Schuld macht ihre Blicke unsicher; da werden die Gesichter feucht von ehrenhaften [235]
Regenschauern, und die sanften Eltern hatten ihre Freude an den Tradnen.

Nicht anders, wenn Pallas und die herbere Schwester des Phoebus zugleich sich vom Himmelspol
herabgeschwungen hétten, grimmig eine jede mit Waffen, mit ihrer Miene und dem blonden
Haarknoten auf dem Scheitel, wenn die eine ihre Begleiterinnen vom Kynthos herfiihrte, die andere
vom Arakynthos: [240] Da wiirdest du, wenn solcher Anblick tiberhaupt gestattet, nicht einmal nach
langem Schauen zu einer Losung kommen, wem die héhere Ehre zusteht, wem die hiibschere, oder
wer mehr von Jupiter hat, und wenn sie ihre Accessoirs tauschen wollten, stiinde Pallas der Kocher
gut und Delia der Helmbusch.

Hier wendet Statius eine Reihe verschiedener Techniken an, um fortlaufende Handlung
in stehende Bilder zu verwandeln: (1) 213-223: Beschreibung bzw,, als Minimalvariante
dazu, Erwdhnung von Bildern (Ekphrasis), als solche verdeutlicht durch den Hinweis
species est cernere ... (vgl. den genauso funktionierenden Beginn von Stat. silv 1, 3:
Cernere facundi Tibur glaciale Vopisci ...);'* (2) 223—229: Einfrieren der Handlung in ein
tableau vivant, also eine Art Gruppenstandbild,13 wie man es auch aus den sog. , Wim-
melbiichern“ fiir Kinder kennt (man beachte die Verben stant und cinxere, ein pra-
sentisches Perfekt, in 223 und 225); (3) 230-235: Momentaufnahme einer Einzelhand-
lung (bezeichnenderweise im Imperfekt: ibant 230), die sogleich zum Ausgangspunkt
psychologisierender Deutung genommen wird; (4) 236 —243: Vergleich der ,handelnden’
Personen mit Gottheiten, genauer zu Bildern (Bildtypen) dieser Gottheiten — jedenfalls
wenn man annimmt, dass antike Menschen realweltlich und mit eigenen Augen nicht
mehr anthropomorphe Gottesbegegnungen erlebten als unsereiner. Wiederum wird
hier auch (tuendo: 240) ein ruhiges Schauen als Rezipientenhaltung angedeutet.

Eine solche Erzahlweise lduft nicht nur dem Lessingschen Postulat von ,Zeichen in
der Zeit‘, also Handlungsverlaufen, als Gegenstand der Literatur zuwider (was nicht

12 vgl. Kreuz 2016, 480.

13 Der Begriff kam mit einem entsprechenden Gesellschaftsspiel des Biedermeiers in Mode, kann aber
riickprojiziert fiir entsprechende textliche Phdnomene gebraucht werden, die z.B. in der Literatur der
deutschen Klassik erscheinen: vgl. allgemein Brandl-Risi 2013; Jooss 1999; Kreuz 2004.



Das Epos auf der Biihne? Zu dramatischen Ziigen der Thebais des Statius =— 123

weiter storen muss), sondern weicht auch von den Usancen antiker Epik ab. Zwar halt
diese alle oben aufgelisteten und auch weitere, von Statius andernorts eingesetzte
Verfahren zur Erzeugung von Bildern in der Narration schon seit Homer in ihrem
,Werkzeugkasten‘ bereit und gebraucht manche davon sogar in systematischer Weise —
man denkt an das Zielinskische Gesetz liber die Formulierung paralleler Handlungen
bei Homer via ,Einfrieren‘ gerade nicht im Fokus liegender Erzdhlstrdnge in der
Dauerschleife des automatisch Handlung verbildlichenden imperfektiven Aspekts
(Statius als Sohn eines Homerphilologen war damit zweifellos vertraut);** auf die Ten-
denz Vergils, Handlungen und ihre Rdume ,auszumalen‘ wurde oben schon hingewie-
sen, und sie findet sich bei Ovid, dem vielleicht wichtigsten poetischen Vorbild des
Statius, noch weiter entwickelt;'® doch in keinem anderen antiken Epos spielen ek-
phrastische Passagen (im weitesten Sinne) eine so grofse Rolle wie in der Thebais, wo der
von epischem Erzdhlen eigentlich zu erwartende Primat der erzihlten Handlung tber
beschreibende Passagen zumindest fragwiirdig wird (um in den Silvae vollends auf den
Kopf gestellt zu werden).'® Und man wird dem Phanomen wohl nicht gerecht, wenn man
es blof als Beleg fiir die Beliebtheit von Text-Bild-Experimenten im Dunstkreis der
zweiten Sophistik verbucht.

Noch etwas kann man an dieser Passage beobachten (tuendo: 240): Statius legt Wert
auf préazise raumliche Verortung des Beschriebenen. So wére fiir den blofsen Bericht
vom hochzeitlichen Geschehen eine genaue Differenzierung zwischen atria (215) und
interior aula (226) nicht unbedingt nétig; fiir eine klare, kontrollierte Visualisierung des
Raumes hingegen schon, und an solcher liegt dem Autor offenbar viel. Wie sieht es nun
mit dem Raum der Thebais aus? Nicht im Sinne einer symbolischen Befrachtung des
Raumes, wie Carole Newlands sie an Statius’ Tendenz, ovidische loca amoena herbei-
zuzitieren und anschliefend zu zerstoren, festgestellt hat,"”” sondern ganz proprie im
Sinne des Raumes der geschilderten Handlungen, ob er nun als beschriebener Raum
oder als Ereignisraum entworfen wird."®

2 Der Raum der Thebais

Die Geographie der Thebais ist an sich einfach: ein kleines Stiick von Griechenland
beiderseits des Isthmus von Korinth mit Argos und Theben als diametralen Endpunkten
und einigen auflerhalb dieses Kernraumes liegenden ,AufSenbereichen‘ wie Arkadien
(Heimat des Parthenopaeus), Lemnos (Heimat der Hypsipyle) und, wohl am wichtigsten,
Athen als Heimat des Theseus und Ziel der Unterstiitzung suchenden argivischen Wit-
wen. Das ist ein sehr simpler und vor allem kleiner Raum, wenn man ihn mit der

14 Stat. silv. 53146 -175.

15 Vgl. Hardie 2002, bes. 143-226.

16 Zum Verhéltnis von Ekphrasis und Narration in den Silvae vgl. Kreuz 2016, 28— 33.
17 Newlands 2004; vgl. auch Keith 2014.

18 Dennerlein 2009, 115-163.



124 —— Gottfried E. Kreuz

Marchenwelt der Odyssee, dem halben Mittelmeerraum der Aeneis und dem ganzen des
Bellum civile oder der Punica vergleicht."® Ubertroffen wird diese raumliche Verengung
eigentlich nur noch von Homers Ilias, die darin freilich als Rekordhalterin gelten muss
und deren auf das eine Schlachtfeld zwischen Stadt, Schiffslager und Fluss beschrankter
Minimalraum als campus des Epos schlechthin galt (vgl. Stat. silv 471f. und zu dieser
Stelle bes. den Beitrag von Kozak in diesem Band). Innerhalb des Thebais-Raumes jedoch
bleibt trotz seiner Kleinheit bemerkenswert vieles diffus: Karla Pollmann hat auf die
problematisch langen Wegstrecken der argivischen Frauen bei ihrem Umweg Uber
Athen im zwolften Buch hingewiesen, die in starkem Kontrast z.B. zum gerade grof3-
geographisch sehr naturalistischen Raum der Irrfahren des vergilischen Aeneas stehen
und den Raum der Thebais, der ja als textimmanenter Raum nicht an die Gegebenheiten
des aktualen gebunden sein muss, von diesem doch ein Stiick weit abriicken.*® Noch
sonderbarer: Als im vierten Buch das argivische Heer endlich aufgebrochen ist, hat es
sich ein paar Stunden spater (18 Kilometer sind es ungefahr von Argos nach Nemea)
bereits verirrt und ist am Verdursten — keine sehr realistische Situation vielleicht, aber
eine, die den Raum der (hofischen) Epik des Mittelalters vorwegnimmt, wo Tafelrun-
denritter vom zentralen Artushof losreiten und binnen weniger Stunden sich auf un-
bekanntem Terrain einer dventiure gegeniiber sehen; wobei der Begriff dventiure ja sehr
wohl rdumlich verwendet sein kann (vgl. z.B. Wirnt von Grafenbergs Wigalois, 6732—
6734: ,der nebel Gz einem mose gie / die aventiure er bevie / umbe und umbe als ein
rinc.“), sodass epischer Raum sich aus einzelnen dventiuren-Settings mit undefiniertem
Dazwischen zusammensetzen kann,? dhnlich frithneuzeitlichen Landkarten, die pra-
zise Stadte- oder Burgenansichten (Miniaturen, Vignetten) zeigen, zwischen denen blof3

19 Parkes 2021, 108110 tibersieht diese Besonderheit der Thebais und weist zwar richtig darauf hin,
dass die Vorwartshewegung in der Thebais durch ,delay“ und ,,cyclicity“ gebremst wird, vermischt dabei
aber ganz unterschiedliche Elemente der Erzahlung mit der rdumlichen Komponente.

20 Pollmann 2004, 291-293; Schulz 2015, 315 weist jedoch darauf hin, dass rdumliche Relationen sich
zumindest im hofischen Roman nach Bedarf auch verdndern kénnen, und fiir das antike Epos gilt po-
tentiell Ahnliches. Da Statius sich von der aktualen Geographie Griechenlands ein Stiick weit absetzt,
konnen also auch die Wegstrecken im Bereich Megara / Eleusis / Athen / Theben andere sein als auf der
Landkarte.

21 vgl. z.B. Schulz 2015, 301-303. Freilich setzt Schulz diesen von ,Insularitét‘ geprégten Raum der Texte
zu einseitig mit ,vormoderner Raumwahrnehmung‘ gleich, denn weder gibt es belastbare Hinweise
darauf, dass Menschen der Antike oder des Mittelalters Raum tiberhaupt anders wahrnahmen als heu-
tige, sondern nur darauf, dass sie ihn (bisweilen) anders abzubilden und anders iiber ihn zu sprechen
pflegten, noch kann man die Beschrdnkungen, denen Textrdume gegeniiber Realrdumen zwangslaufig
unterliegen, vor allem ihre Liickenhaftigkeit und ihre Unterwerfung unter den zeitlichen Verlauf des
Textes beim Schreiben und Lesen, d.h. die unvermeidliche Auflsung eines realen Nebeneinanders in ein
verbales Nacheinander, zum Ausgangspunkt nehmen, um daraus eine ,epochentypische mentale
Struktur® hinsichtlich der Raumwahrnehmung abzuleiten (ebd. 302): Man kann ja auch nicht aus der
Omniprasenz gedruckter oder auf Bildschirmen erzeugter Bilder folgern, dass moderne Menschen im
Unterschied zu fritheren Epochen, welche Reliefs, Statuen und Hausfassaden mit rdumlicher Tiefe
schufen, die Welt nur noch zweidimensional wahrnehmen.



Das Epos auf der Biihne? Zu dramatischen Ziigen der Thebais des Statius =— 125

mehr oder minder bedeutungslose Hiigel, Walder oder sonstige graphische Kiirzel eben
flir ,Zwischenraum* eingezeichnet sind.

Man konnte auch formulieren, dass jene Art von Raum, der die Metalepsen des
antiken Epos (die amdAoyol der Odyssee und ihre Nachfolger) prégt,”? zum Hauptraum
mittelalterlicher Epik wurde, und es wére nicht im mindesten verwunderlich, wenn
Statius, einer der meistrezipierten Autoren im lateinischen Mittelalter, dafiir zumindest
unter anderen Pate gestanden wére. Dass Weg- und Orientierungslosigkeit das ,interne
Hauptmerkmal des Raums von Nemea selbst ist,2® verschldgt nichts, vielmehr sticht die
dventiure so besonders deutlich im Sinne eines Foucaultschen Heterotopos®* vom rest-
lichen Raum des Epos ab — wie noch zu zeigen sein wird.

Das gewohnliche Gegenmittel, mit dessen Hilfe ein Autor vermeiden kann, dass der
Raum seiner Erzdhlung in unzusammenhéngende Einzelschauplitze zerstiickelt und
auf diese beschrankt wird, besteht darin, die Bewegung vom einen zum anderen zu
beschreiben und so den prekéren Status des ,Dazwischen“ nach Mdglichkeit in ein
zumindest angedeutetes Kontinuum von Handlungsraumen zu verwandeln, wie es etwa
Vergil demonstriert, wenn er nach der Abfahrt von der Wohnstatt des Zyklopen die
Weiterfahrt nach Drepanum gerafft durch eine Auflistung von Toponymen, einen
Fahrtenkatalog, skizziert (Aen. 3, 687—707).*° Tut Statius dieses? Die Antwort fillt
zwiespaltig aus: Selbstverstandlich kennt er das Element, wie Theb. 1, 324-335 (der Weg
des Polynices von Theben zum Isthmus von Korinth) oder Ach. 1, 675-683 (die Fahrt des
Ulixes nach Scyrus) zeigen. Und doch meidet er gerade im Zuge der am ausfihrlichsten
beschriebenen Bewegung, beim Zug des argivischen Heeres von Argos gegen Theben,
was in diese Richtung wirken konnte. So erfolgt das oben erwahnte Abmarschieren der
Truppen keineswegs im Rahmen des Erzéhlten und damit vor den Augen des Lesers,
vielmehr springt nach dem Bericht von der Versammlung der Krieger (bis 4,344) die
Handlung zu deren Ziel, nach Theben und zu der Totenbeschworung durch Tiresias und
Manto (4,345-645). In der darauffolgenden Szene stolpern die Argiver gleichsam in
Nemea, wo(hin) sie sich verirrt haben, ins Bild, und die kurz referierte géttliche Vor-
geschichte der dort herrschenden Wasserlosigkeit tragt nichts dazu bei, diesen neuen
Schauplatz mit Argos, von wo das Heer offenbar, doch unerwéhnt, inzwischen aufge-
brochen sein muss, zu verkniipfen.?®

Ein weiteres Beispiel dieser Art:*’ Als Tydeus im zweiten Buch als Gesandter des
Polynices von Argos nach Theben reist, wird sein Weg in der Tat ,geographisch‘ ge-
schildert, wenn auch blof§ 9% Verse lang (2,375—384): Hier hat man immerhin Bewe-

22 Einen Uberblick iiber grundsitzliche Elemente und Funktionsweisen des Raumes antiker Epik geben
Reitz/Finkmann 2019; vgl. Anderson 1976, 37-40 (zum Raum der Odyssee).

23 Parkes 2014, 412.

24 Foucault 2012, 320; vgl. Kreuz 2016, 33-35.

25 Zum Element des Fahrtenkatalogs vgl. Reitz/Scheidegger Lammle/Wesselmann (2019), 690f., Anm. 158;
Horsfall (2006), 459-461; Gafsner (1972), 58—61, 102—111.

26 Krumbholz 1954/55, 120.

27 Parkes 2014, 415f.



126 —— Gottfried E. Kreuz

gung, wenngleich im Zeitraffer. Bei seinem durch den bekannten Hinterhalt zunéchst
unterbrochenen Riickweg bricht er in 2,743 (dem letzten Vers des Buches) vom Ort des
Gemetzels auf, und nach einer Schilderung des allgemeinen Katzenjammers in Theben
(31-217) sowie einer olympischen Zwischenszene (3,218 —323) kommt er in 3,324-344
bereits in Argos an; konkret beobachtet man ihn, wie er verschwitzt, verwundet und
aufgekratzt in einer Mischung aus Beleidigtheit und Siegerstolz das Stadttor durch-
schreitet: eine Momentaufnahme, wie so oft bei Statius, vor allem aber eine, der gar
keine erzahlte Bewegung voranging.

Derartiges liefse sich in grofser Fiille aufzdhlen: Immer wieder st6f3t man auf Ein-
zelszenen ohne oder weitgehend ohne in den Blick genommene Zwischenrdume. Damit
korreliert die zuvor skizzierte Bildhaftigkeit der Szenen, und so entsteht der eigenartig
ruckartige Charakter der Erzédhlweise in der Thebais.?® Das heifdt nun nicht, dass es nicht
auch einmal turbulent zugehen kann, doch selbst dann lasst Statius gern wenigstens
vortibergehend die Handlung an einem Punkt verharren: So etwa im achten Buch, als
Tydeus bei seiner finalen Aristie sich durch eine Art von Ringwall aus um ihn herum
getoteten Gegnern selbst zunehmend in eine makabre stabilitas loci manévriert. In
dieser Lage wird er durch Melanippus schwer verwundet und schickt Gefahrten aus, die
ihm den Kopf dieses fiir ihn inzwischen unerreichbaren Kriegers bringen sollen. Par-
allel dazu verlésst auch Minerva den Schauplatz, um fiir Tydeus den Trank der Un-
sterblichkeit zu holen. Die Gefdhrten kommen zurtick, bringen den verlangten abge-
schlagenen Kopf, in den Tydeus in dantesker Manier seine Zahne vergrdbt. Das
wiederum beobachtet die ihrerseits zuriickkehrende Minerva, entsetzt sich ob des
entmenschten Gebarens ihres Favoriten und flieht (Theb. 8,700 —764). Dass es damit dem
Dichter iiberlassen bleibt, fiir Tydeus die Unsterblichkeit zu stiften, welche die Gotter
ihm verwehrt haben,? tut hier weniger zur Sache als die Frage, welch ein Raum und
welche Art von Szenerie hier geschildert wird: Eine Hauptfigur bleibt fix an einem
Punkt, wahrend andere teils wichtige, teils unwichtige Figuren hierhin und dorthin
weggehen bzw. auch wieder von aufien ins Blickfeld kommen - das ist kein konven-
tioneller epischer Raum, sondern der einer antiken Theaterbiihne. Es mag den Usancen
der Theaterpraxis zuwidergelaufen sein, Gemetzel wie das von und um Tydeus ange-
richtete vor den Augen des Publikums darzubieten — ob notorische Besucher von Gla-
diatorenkdmpfen oder Hinrichtungen im Amphitheater eine Schlachtszene auf der
Theaterbithne allerdings sonderlich grausig gefunden hétten, mag man bezweifeln, und

28 Beim diesem Beitrag zugrundeliegenden Vortrag verglich ich den Leser der Thebais mit einem Au-
tofahrer, der sich auf seiner Fahrt mit einer hartndckigen roten Ampelwelle konfrontiert sieht. Das
improvisierend gewéhlte Bild fand bei den Zuhérer(inne)n so viel Anklang, dass es selbigen Tags noch
mehrfach zitiert wurde.

29 Statius zeigt allenthalben sein Bewusstsein, der Schopfer und alleinige Beherrscher textimmanenter
Welten zu sein, am markantesten in den Silvae, doch auch in der Epik: Vgl. Bessone 2014, 301f. und passim
zu Stat. Ach. 1,12f. meque inter prisca parentum / nomina cumque suo numerant Amphione Thebae — fiir
das Theben im Text ist Statius, was Amphion fiir das aktuale ist. Zu den Silvae vgl. in dieser Hinsicht Kreuz
2016, 40f. und passim, ferner den Beitrag von Kersten in diesem Band.



Das Epos auf der Biihne? Zu dramatischen Ziigen der Thebais des Statius — 127

die geschilderte Szene hat, wenn schon nicht etwas typisch Theatralisches, dann eben
etwas Amphitheatralisches. Jedenfalls wire sie prinzipiell spielbar.*

Und sie ist nicht die einzige, auf welche das zutrifft. Gleich im ersten Buch erinnert
das Zusammentreffen des Tydeus und des zuvor schon eingetroffenen Polynices unter
dem Torbogen zum Palast des Adrastus (1,401-481) allzu sehr an die Standardszenerie
der antiken Theaterbiihne, eine offene Strafle mit Tiréffnungen in dahinter zu den-
kende Gebdude. Selbstverstandlich kann Statius die Szene aus einer Tragodie uber-
nommen haben — das dndert aber nichts daran, dass sie nun in einem Epos steht. Am
anderen Ende der Handlung, auf dem von verglimmenden Scheiterhaufen schwach
beleuchteten Schlachtfeld, tritt Argia von Argos her kommend auf und findet ihren
getdteten Gatten.Von der anderen Seite her (contra videt ire Menoetes: Theb. 12,360), aus
Theben, kommt Antigone, und als sie ihrer Verbliiffung tiber die Anwesenheit der Argia
Ausdruck verleiht, weist sie in pointierter Aposiopese (Haec prior ...I: Theb. 12,385)
darauf hin, dass, was Argia dort tut, normalerweise, d.h. so, wie man es beispielsweise
von Sophokles her kennt, ihre Rolle wire.** Die Szene inszeniert sich gleichsam von
allein: Auf der Biihne ein Ausschnitt des Schlachtfelds mit qualmendem Scheiterhaufen
dhnlich dem Grab der Semele in Euripides’ Béxyat; durch die eine Parodos die Strafse
nach Argos; durch die andere der Weg in die Stadt (Theben).

Man sieht: Wesentliche Szenen der Thebais — und wiederum liefe die Liste sich
verlingern - sind regelrecht theaterhaft und biihnentauglich konzipiert.** Fiir das Epos
resultiert daraus zundchst eine Einschrankung, ist doch die raumliche Ungebundenheit
der Handlung gerade eine der Stirken narrativer Literatur gegentiber der oft nicht
leicht zu erfiillenden Forderung nach der Einheit des Raumes im Drama. Bringt diese
Einschrénkung aber auch einen Vorteil mit sich? Donka Markus hat von ganz anderen
Beobachtungen ausgehend darauf hingewiesen, dass die Literatur (und gerade die Epik)
der Flavierzeit mit der Rezitation in Bauten wie dem Odeum des Domitians nahe der
heutigen Piazza Navona rechnet,®® d.h. fiir diese Form der Rezeption geschrieben ist —
ausgerechnet zur Thebais ist dies durch Juvenal ja auch bezeugt.** Wie solche Rezita-
tionen, die offenbar héaufig genug stattfanden, um von Martial und dem jlingeren Plinius

30 Vgl. Lucan. 6,140-262, wo Scaeva als Einzelkdmpfer ein dhnliches Gemetzel ebenfalls vor den Augen
seiner zu Zuschauern verwandelten Kameraden anrichtet: vgl. Leigh 1997 243 -246.

31 Zu Argia und Antigone im zwolften Buch der Thebais vgl. den Beitrag von Andreas Heil in diesem
Band.

32 Vgl. Parkes 2021, bes. 118123, die zwar just dem Biihnenraum wenig Beachtung schenkt, dafiir aber
andere auf die Tragodie verweisende Elemente in der Epik des Statius identifiziert, z. B. Retardation der
Handlung, Boten(berichte), ausdrtickliche Vergleiche epischer Handlungen mit Biihnenaktionen oder die
Erwéhnung typischer Kostiim- und Ausstattungsstiicke wie z.B. des cothurnus.

33 LTUR 3,359f.

34 Tuv. 782-86; Markus 2003, 432-435. Zu vergleichbaren Ziigen mittelalterlicher, den Bedingungen der
Rezitation folgender Literatur vgl. Trinca 2013, 429 -431 (mit weiterfithrender Literatur; fiir den Hinweis
danke ich Manfred Kern).



128 —— Gottfried E. Kreuz

zur Landplage stilisiert zu werden,* abliefen, ist viel zu wenig bekannt, mag sich Statius
auch selbst im Proomium zur Thebais in die Pose des vor Publikum Singenden werfen.
Der Umstand aber, dass das Odeum als Gebdudetyp streng genommen nichts anderes als
ein Uberdachtes Theater ist, ldsst ohne weiteres die Vermutung zu, dass irgendeine
Form von szenisch begleiteten Lesungen zumindest als Moglichkeit offengehalten war:
Kombinationen aus Rezitation und eingeschobenen oder sogar simultan gespielten
Szenen (mit Text oder als Pantomine) sind vielfaltig denkbar, und nichts spricht dagegen,
dass man damit auch experimentierte.

Zum Beispiel fallt auf, dass die Thebais auf innere Monologe fast gédnzlich verzichtet
(nur sechs Stiick zahlt William Dominik),*® dafiir konsequent &ufSere Anzeichen fiir die
psychische Verfasstheit einer Person wie Mimik, Gestik und Verhalten verbalisiert,
woraus, wie Silke Anzinger festhilt, ein ,ausgesprochen filmischer Eindruck® resul-
tiert.*” Auch dass vom Text der Thebais ein deutlich geringerer Prozentsatz auf direkte
Rede entféllt (und auch kein auffallig hoher auf indirekte) als dies bei Vergil oder gar
Homer der Fall ist, und dass bisweilen die Ubergéinge zwischen Narration und Rede bzw.
von Rede zu Rede nicht ganz Klar sind,*® deutet in die gleiche Richtung: eine tendenzielle
Konzentration auf die Beschreibung bzw. Erlauterung von Sichtbarem. Mit einer parallel
zur Rezitation durch einen einzelnen Vorleser stattfindenden angedeuteten Auffiihrung
der Szenen durch pantomimische Verfahren ist das ebenso gut vereinbar wie mit einem
selbst andeutungsweise ,agierenden‘ Rezitator.

Gleiches gilt fiir die manchmal auffallende Rolle des (Ver-)Schweigens: Wiederum
ist es Silke Anzinger, die beobachtet hat, dass beispielsweise am Ende des Bittganges der
Iocasta (Theb. 7470-627) zwar Iocasta und Tydeus nochmals ins Bild geraten, Tydeus
sogar mit kurzer Scheltrede, dass indes Polynices, das eigentliche Ziel Iocastas, nicht nur
im Gesprach zuvor wortlos und auf Gesten beschrankt geblieben war, sondern auch
nach dessen Unterbrechung durch den Tod des Aconteus nicht mehr erwéhnt wird.*
Man kann dies als narrativen Trick betrachten, jemanden ,durch Abwesenheit glanzen“
zu lassen, und bei privater Lektiire des Textes funktioniert der Kunstgriff auch so; man
kann aber ebenso gut damit rechnen, dass dieses Glanzen bei einer 6ffentlichen Rezi-
tation durch einen auf der Bithne Polynices’ stumme (und dadurch umso eindrticklicher
wirkende) Verzweiflung darstellenden Mimen tibernommen wurde.

Definiert man nun die Gattung Epos nicht blofs als langen, in Versen verfassten Text
mit im wesentlichen narrativem Gestus, sondern zumindest in flavischer Zeit auch
funktional als eine zur Rezitation unter den oben angedeuteten Bedingungen gedachte

35 Einige Beispiele: Mart. 1,63; 3,44.45.50; 9,83; Iuv. 39; Plin. epist. 1,13; 6,17; in epist. 9,34 befragt Plinius
seinen Freund Sueton, ob er, wihrend ein (halbwegs professioneller) lector seine Werke rezitiert, als
Autor stumm danebensitzen oder murmure oculis manu den Vortrag begleiten soll — ob in der Funktion
eines Dirigenten oder eines Schauspielers, wird daraus nicht recht ersichtlich.

36 Dominik 1994, 169175, 310.

37 Anzinger 2007, 233-235; Zitat 234.

38 Dominik (1994) 22, 34.

39 Anzinger 2007, 253f.



Das Epos auf der Biihne? Zu dramatischen Ziigen der Thebais des Statius =—— 129

Textform, kann man die beschriebene Eigenart der Thebais in ihrer Tragweite ermes-
sen: Weder hat man es mit einem beliebigen Gattungshybrid eines bekanntermafen
,schragen Autors zu tun, noch sind aus dramatischen Vorlagentexten Einzelszenen in
ein Epos geraten, ohne an dessen Bedingungen und Moglichkeiten angepasst zu werden
(oder weil Epos und Drama sowieso bestimmte Szenentypen a priori teilen wie etwa die
Teichoskopie).** Vielmehr erscheint die Thebais als ein auf die Bedingungen des Vor-
trags zugeschnittener Text aus der Feder eines Routiniers, der den Literaturbetrieb
seiner Zeit und die Erwartungen des Publikums mit qualitativ hochwertiger Ware zu
bedienen wusste, und zwar in zweierlei Weise: fiir tatsdchliche ,,szenische Lesungen“ in
einem Odeum ebenso wie fiir die private Lektiire, bei der der iiberdurchschnittlich
anschauliche Text seine Leser eben virtuell in die Situation der szenisch begleiteten
Rezitation versetzte.

3 Der Spielraum der Figuren

Ich nehme nochmals den Raum der Thebais als ganzen in den Blick. Dass man ihn auch
so als Strafie, d.h. als das, was durch die antike Theaterbithne zumeist reprasentiert
wird, auffassen kann, hat nichts weiter zu sagen: Der epische Held als Diameter, wie
Volker Klotz es formuliert,*! ist in der Regel das hauptséachliche Vehikel, durch welches
der Autor seinen Raum aufspannt, und egal wie verschlungen oder im Zickzack der Weg
des Helden in der Geographie der,realen‘ Welt verlaufen mag, lasst er sich doch oft auf
eine simple gerade Linie reduzieren. Dies lasst sich etwa an der Reiseroute des Aeneas
und seiner Gefdhrten demonstrieren, bei der erst die Riickkehr von Karthago nach Si-
zilien einen komplizierenden Schritt bedeutet:

Troja — Thrakien — Delos — Kreta — Strophaden — Buthrotum — Apulien - Sizilien — Karthago — Sizilien

Hat man es jedoch nicht mit einem einzelnen Helden zu tun, sondern mit mehreren,
resultieren in der Regel daraus Parallelhandlungen, die zur rdumlichen Bi- oder Mul-
tifurkation fithren: Der sich von den tibrigen Kdmpfern trennende und vom Schlachtfeld
in die Stadt und von dort wieder zuriickeilende Hektor im sechsten Iliasbuch leistet das
en miniature. Die auch chronologisch sauber aufeinander abgestimmten Parallelhand-
lungen rund um das Lager der Trojaner mit Ascanius am Fluss einerseits und Aeneas’
Fahrt zu Euander tiberaufwérts und via tyrrhenische Kiiste retour zur Tibermiindung
andererseits in den Biichern 8 und 9 der Aeneis bieten prinzipiell Gleiches in gréfierem
und ,zeitperspektivisch aufgeladenerem‘ MafSstab, indem sich Aeneas nicht blof3
raumlich von seinen Gefahrten entfernt, sondern sich wie durch eine Zeitmaschine
gleichsam in die romische Zukunft begibt und von dort die Unterstiitzung holt, die er

40 Fucecchi 2019; Parkes 2021 (mit weiteren Beispielen).
41 Klotz 2006, 283 -289.



130 —— Gottfried E. Kreuz

braucht, um eben diese Zukunft tiberhaupt zu ermdglichen; von den viel banaler ne-
beneinandergesetzten zahlreichen Schauplatzen des Bellum civile oder der Punica ganz
zu schweigen.

Die Thebais ist auch in dieser Hinsicht anders, oder zumindest eigenwillig. Ohne
eine spéter noch zu machende Einschrankung vorwegzunehmen, kann man sagen, dass
fir sdmtliche Protagonisten trotz ihrer grofien Zahl der Raum aus nichts anderem be-
steht als aus den beiden Stddten Argos und Theben sowie der dazwischenliegenden
Verbindungsstrafe. Sofern Personen nicht wie Eteocles oder Odipus ohnehin auf einem
Punkt verharren, bewegen sie sich nur auf dieser Strafe in die eine oder andere
Richtung.** Das ergibt eine Raumkonzeption, die erneut an eine Biihne erinnert:

Argos — Nemea — Theben

Freilich: Diese Biihne in ihrer Gesamtheit wird nicht auf einmal bespielt und existiert

auch nicht als totum, sondern sie setzt sich gleichsam aus etlichen aneinandergestu-

ckelten, durch Zwischenrdume voneinander getrennten kleinen Bithnen zusammen. Mit
dem Standpunkt der Wahrnehmungsinstanz wechselt im Laufe der Erzdhlung dann
jeweils das Theater, und so kommt es, dass die Leser als Zuschauer am nemeischen

Handlungsschauplatz schon auf ihren Platzen sitzen und die Biihne mustern konnen,

womdglich mitsamt der dort wie ein landschaftliches Requisit auf Aktivierung war-

tenden Hypsipyle, ehe Adrastus und hinter ihm das durstige argivische Heer auf der

Suche nach Wasser die Szenerie betreten. Deren nicht geschilderten Abmarsch von

Argos und ihren Marsch bis in den Bereich der nemeischen Diirre ersetzt die (ge-

dankliche) Bewegung des Publikums, das sich ja selbst sehr wohl zwischenzeitlich von

Argos sogar bis Theben und retour bis Nemea bewegen musste. Verbindendes Element

ist die gewahrte Einheit der Zeit, indem die einzelnen Biihnen nicht, wie im antiken

Roman oder in der hoéfischen Epik des Mittelalters, in ,zeitenthobene Wissensinseln®

auseinanderfallen, sondern chronologisch kohdrent bleiben.*®
Dieser rdumlichen Engfithrung wird jedoch durch eine kleine Anzahl von Aus-

nahmen konterkariert:

(1) die améAoyot der Hypsipyle (Theb. 5,28 —498), die Lemnos als wichtigsten Schauplatz,
doch in geraffter Form auch den Weg der Exkonigin von dort nach Nemea refe-
rieren;

(2) der Weg der argivischen Frauen, welche Argia nach Athen und von dort erst unter
Theseus’ Schutz nach Theben dirigiert (Theb. 12,196 — 203464 —676.790 — 796);

(3) der Weg des aus seiner arkadischen Heimat aufbrechenden und zum Heer sto-
flenden Parthenopaeus (der einzige von den Sieben aufSer Polynices selbst, dessen
Herkunft im Vollsinn des Wortes genauer geschildert wird, wahrend z.B. der Weg
des Tydeus nach Argos aufierhalb der Thebaishandlung spielte und, méglicherweise

42 Parkes 2014, 418-421.
43 Stormer-Caysa 2007 43.



Das Epos auf der Biihne? Zu dramatischen Ziigen der Thebais des Statius — 131

in deutlichem Kontrast zur Thebais des Antimachos,** nur kurz angedeutet wird)
(Theb. 4,246 —-344).

Daraus resultiert ungefahr folgendes Schema:

Arkadien Athen
Parthenopaeus Argiver%en (Jr%eseus)
Argos Nemea Schlachtfeld -Theben
Hypsipyle
Lemnos

Was daran auffallt, ist die nach ,Gender‘ vorgenommene Verteilung. Als solche ist diese
nicht auffillig: Man wiirde nur normalerweise grofiere raumliche Beweglichkeit bei
Mannern, kleinere bei Frauen erwarten wie etwa in der Odyssee oder der Aeneis, wo
Ménner durch ihre Fahrten den weiten Raum der Erzdhlung eréffnen, Frauen hingegen
als Reisestationen bzw. Zielpunkte an ihrem Ort verharren (Kirke, Kalypso, Penelope;
Dido, Lavinia).*® Bei Statius jedoch ist das Verhéltnis genau umgekehrt, und dass der
Autor diesen Aspekt absichtsvoll gestaltet hat, beweisen einige flankierende Details:
(1) Wie schon im homerischen Epos bedeutet ein Wechsel des Verhaltens im Raum
potentiell ein Uberschreiten von Gendergrenzen. Der auf Ogygia bei Kalypso fest-
sitzende, zur stabilitas loci gezwungene Odysseus gerdt dadurch in eine fiir sein
ménnliches Ethos prekére Situation (... tap’ oUk €0éAwv éBeAovor: Hom. Od. 5154 £).
Umgekehrt wird die Reise der Argia im letzten Thebaisbuch ausdriicklich als
mannliches Unterfangen bezeichnet (hic non femineae subitum virtutis amorem /
colligit Argia sexuque inmane relicto / tractat opus: Theb. 12,177-179) und auch als
Uberwindung gefahrvoller natiirlicher Hindernisse geschildert (12,231-236), ob-
wohl erst wenige Verse zuvor sich den auf demselben Weg heimwiérts fliehenden
Argivern keine bedeutenden Schwierigkeiten in den Weg stellten (Theb. 11,757—761)
und primér doch wohl die Ubertretung von Creos Bestattungsverbot das wesentli-
che Gefahrenmoment darstellt.*® Doch der Umstand, dass es der Weg — die Biihne —

44 Wyss 1936, X; Matthews 1996, 23.

45 Der Fall der Dido bei Vergil ist lehrreich: Thre Vorgeschichte dhnelt hinsichtlich der Bewegung im
Raum der der Hypsipyle - sie ist von weit auflerhalb des Raumes der Aeneis unfreiwillig in diesen und
damit gewissermafien in eine neue Existenz hineingeraten —, wird aber nicht als Kontrast zu Aeneas
gestaltet, sondern als Parallele, wie Aeneas selbst auch bemerkt: O fortunati, quorum iam moenia sur-
gunt! (Verg. Aen. 1,437).

46 Zu diesem ,Alleingang‘ der Argia vgl. den Beitrag von Andreas Heil in diesem Band (mit weiterer
Literatur).



132 —— Gottfried E. Kreuz

der ménnlichen Protagonisten ist, auf den Argia sich begibt (wozu sie sogar ein
Stiick zuriickgehen muss;*’ in Anlehnung an Heimito von Doderer kénnte man
sagen: um eine passende Weiche aufs médnnliche Gleis zu finden), macht das Un-
terfangen ,mannlich‘.*®

(2) Wenn Polynices im ersten Buch der Thebais sich zwar ungefahr auf der vorgese-
henen Linie zwischen Theben und Argos bewegt, aber abseits der Strafle, indem er
ndmlich in Sturm und Nacht durch wegloses Terrain irrt, bildet diese raumliche
Extravaganz seinen psychischen Zustand (Wahnsinn, €k-atactg) ab. In einer Ge-
sellschaft, die mangelnde bzw. fehlende Selbstbeherrschung (impotentia) als un-
ménnlich empfindet, muss Aufier-sich-Sein einer dhnlichen Einschdtzung unter-
liegen; bei Statius zeigt es jedenfalls &hnliche raumliche Resultate. Glicklicherweise
(falls man es angesichts des Fortgangs der Handlung als Gliick bezeichnen will)
findet Polynices wieder zu sich und damit auch auf die Strafle zurtck.

(3) Schliefdlich der Fall des Parthenopaeus, dem schon deswegen Gewicht zukommt,
weil Statius wohl aus seinem allenthalben erkennbaren Interesse fiir die Psycho-
logie heranwachsender (mannlicher) Jugendlicher offenkundig besondere Sorgfalt
auf die Zeichnung dieser Figur verwendet hat. Sein Weg aus Arkadien nach Argos
und weiter nach Theben ist zugleich der vom Knaben mit noch offener Gender-
identitit zum Mann mit fixierter gesellschaftlicher Rolle.** Aus der Hut der tiber-
machtigen Mutter Atalante hervortretend betritt er in Argos die Welt der Helden,
und mit dieser den engen Pfad, der nur auf das Schlachtfeld und vielleicht von dort
wieder zuriick nach Argos fithren kann.>

Ist der ménnliche (dramatische oder epische) Held sonst oft ein Transgressor welcher
Normen und Grenzen auch immer, sind es in der Thebais die Frauen, sowohl in
raumlicher als auch in geschlechtlicher Hinsicht.>* Die Ménner bleiben in einem Raum
eingesperrt, der auf der horizontalen Ebene nur ein fast groteskes Bewegungsmuster,
ein ewiges Hin und Her in die Schlacht und wieder zuriick, gestattet.

Ergénzt wird diese horizontale Bewegungsmoglichkeit zugegebenermafien durch
eine vertikale mit den drei Ebenen der Gotter, der Menschen und der Unterwelt. Be-
wegung auf dieser Achse scheint primér Gottern vorbehalten, sieht man von der freilich
grofen Zahl Getoteter ab, die in gewohnlicher Weise (verzogert eventuell durch ein
Bestattungsverbot) oder in spezieller Form wie Amphiaraus in die Unterwelt eingehen.
Doch es spielt sich auch sonst einiger Verkehr ab zwischen oben und unten, und ins-
besondere von unten nach oben: Tisiphone verldsst die Unterwelt (Theb. 1,92-101),

47 Vgl. Parkes 2014, 417; Pollmann 2004, 291-293; zum Charakter der Argia ebd. 44 —-48.

48 Keith 2013, 291f.

49 Sanna 2008, 200 -204.

50 Vgl. Parkes 2014, 418-421 zur unterschiedlichen Wertigkeit von ,Hin“ und ,Her“ in der Thebais.
51 Vgl. Brockkotter 2020; Willms 2014; Manolaraki 2012, 301-308 weist geistvoll auf die Schwanen-
Manner und Kranich-Frauen der Thebais und damit auf das Vertauschen von Genderrollen via Gleichnis
hin; vgl. auch Parkes 2014, 416 zur hoheren ,Reisegeschwindigkeit‘ der Frauen in der Thebais.



Das Epos auf der Biihne? Zu dramatischen Ziigen der Thebais des Statius =— 133

Mercurius holt den Schatten des Laius aus der Unterwelt nach Theben (2,1-119), Tiresias
beschwort weitere Totengeister herauf (4419 -645), usw. Dramaturgisch ist all dies un-
problematisch, man fiihlt sich sogar wiederum an die Mdglichkeiten der antiken
Theaterbiihne erinnert, die Erscheinungen gerade von unten durchaus ermdglichte.>
Falls Rezitationen im Odeum szenisch hinterlegt wurden, besteht kein Grund zur An-
nahme, dass man nicht auch von dieser Moglichkeit Gebrauch machte.

Jedoch: In einer Art von Uberblendung der Achsen kann ferner der gesamte Marsch
des Heeres nach Theben als Gang in die Unterwelt, als Katabasis, gelesen werden, Creon
als Doppelgénger des Dis.*® Das scheint die von mir postulierte Biihnentauglichkeit zu
konterkarieren, denn dort miissen die horizontale Achse der (StrafSen-)Biithne und die
vertikale der Weltbereiche sauber voneinander getrennt bleiben. Aber zwischen dem
Ereignisraum eines Textes, also dem innertextlichen Aquivalent zu einem zumindest
potential aktualen Raum, diesfalls Griechenland zwischen Argos und Theben, und dem
symbolisch aufgeladenen, gleichsam pragnant gebrauchten Raum (,tuned space“) be-
steht ein grundlegender Unterschied, letztlich der zwischen eigentlicher und meta-
phorischer Verwendung des Raumbegriffs.>* Die Argiver marschieren auf der Hand-
lungsebene nach Theben, einer textimmanenten Reprasentation der mythischen, mehr
oder minder mit der aktualen Stadt in Bootien identischen Griindung des Kadmos. Dass
ihr Ziel symbolisch befrachtet und so potentiell zur Metapher wird, &ndert nichts an den
Ereignissen und auch nicht am Ereignisraum, es verleiht ihm blof§ zusatzliche Nuancen.
Der Buihnentauglichkeit tut das keinen Abbruch.

Man kann dartiber spekulieren, ob Statius sich hier ausschliefSlich nach dem oben
beschriebenen Theaterraum richtete und sein Epos in passende Szenen teilte oder ob er
vom Epos ausgehend, den kleinsten aller epischen Raume, den der Ilias, sozusagen ge-
streckt und mit Nemea um eine wichtige und im Mythos der Sieben gegen Theben ja
auch vorgegebene Zwischenstation erweitert hat. Das Resultat ist dasselbe, und das
Ergebnis ist, typisch fiir Statius, ein ungewohnliches und in vieler Hinsicht experi-
mentelles Stiick Literatur.

52 Cic. Sest. 126 beschreibt einen theaterhaften Auftritt des App. Claudius Pulcher unter Anspielung auf
eine Pacuviusstelle, welche die Scholia Bobiensia ad loc. (p. 138,5-9 Stangl) folgendermafien erklaren:
Intulit [sc. Cicero] versum de fabula Pacuviana, quae sub titulo Ilione fertur. In ea est quippe argumentum
ita dispositum, ut Polydori umbra secundum consuetudinem scaenicorum ab inferiore aulaei [Halm, Stangl
: aulae codd.] parte procedat et utatur hac invocatione matris suae. Den Hinweis auf diese Stelle verdanke
ich Andreas Heil (Wien); vgl. Beare 1941, 107

53 Vgl. auch Herrero de Jduregui 2011 zu einem dhnlichen Phdnomen bei Homer, der Lysis der Ilias (die ja
eine Parallele zum Unternehmen der argivischen Frauen darstellt) als Katabasis. Fiir Hinweise zu diesem
Thema danke ich wiederum Andreas Heil.

54 Gegen Lotman 1973 und van Baak 1983; vgl. Kirstein 2019, 250f., der allerdings der Versuchung erliegt,
ytuned space* gleichrangig mit ,action space“ (Ereignisraum) und ,viewed space“ (beschriebener Raum)
anzufiihren und so zwei Kategorien, die Technik der Raumerzeugung im Text (Ereignisraum und be-
schriebener Raum) und die Deutung eines Raumes durch den Text, miteinander vermischt.



134 —— Gottfried E. Kreuz

Literatur

Anderson, T. M. (1976), Early Epic Scenery. Homer, Virgil, and the Medieval Legacy. Ithaca/London.

Ambiihl, A. (2019), ,Intergeneric Influences and Interactions®, in: C. Reitz/S. Finkmann (Hgg.), Structures of
Epic Poetry. Vol. 1: Foundations. Berlin/Boston, 167 -192.

Anzinger, S. (2007), Schweigen im romischen Epos. Zur Dramaturgie der Kommunikation bei Vergil, Lucan,
Valerius Flaccus und Statius (Beitrdge zur Altertumskunde 237). Berlin/New York.

v. Barth, C. (1613), Tarraei Hebii Amphitheatrum sapientiae (...). Hanau.

Beare, W. (1941), ,,The Roman Stage Curtain®, in: Hermathena 58, 104 -115.

Bessone, F. (2014), ,Polis, Court, Empire. Greek Culture, Roman Society, and the System of Genres in
Statius’ Poetry*, in: A. Augoustakis (Hg.), Flavian Poetry and its Greek Past (Mnemosyne Supplements
366). Leiden/Boston, 296 - 322.

Brandl-Risi, B. (2013), BilderSzenen. Tableaux vivants zwischen Bildender Kunst, Theater und Literatur im
19. Jahrhundert. Freiburg i. Breisgau.

Brockkdtter, P. (2020), ,Transgressionen bei Lucan. Ein notwendiges Ubel?<, in: L. Gilhaus/I. Herrad/M.
Meurer/A. Pfeiffer (Hgg.), Transgression und Devianz in der antiken Welt. Stuttgart, 121-141.

Dennerlein, K. (2009), Narratologie des Raumes. Berlin/New York.

Dominik, W. J. (1994), Speech and Rhetoric in Statius’ Thebaid (Altertumswissenschaftliche Texte und Studien
27). Hildesheim/Zrich.

Foucault, M. ("2012), ,Von anderen Raumen<, in: J. Diinne/S. Giinzel (Hgg.), Raumtheorie. Grundlagentexte
aus Philosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt a. M., 317 -329.

Fucecchi, M. (2019), , Teichoscopies in Classical and Late Antique Epic*, in: C. Reitz/S. Finkmann (Hgg.),
Structures of Epic Poetry. Vol. 2,1: Configuration. Berlin/Boston, 208 - 244.

Hardie, P. R. (2002), Ovid’s Poetics of Illusion. Cambridge.

Hardie, P. R. (2019), ,Ancient and Modern Theories of Epic, in: C. Reitz/S. Finkmann (Hgg.), Structures of Epic
Poetry. Vol. 1: Foundations. Berlin/Boston, 25 - 50.

Harrison, S. ). (2007), Generic Enrichment in Vergil and Horace. Oxford.

Heinze, R. (}1915), Virgils epische Technik. Darmstadt.

Herrero de Jauregui, M. (2011), ,Priam’s Catabasis: Traces of the Epic Journey to Hades in Iliad 24¢ in:
TAPhA 141, 37 - 68.

Hulls, J.-M. (2014), ,,Greek Author, Greek Past: Statius, Athens, and the Tragic Self*, in: A. Augoustakis (Hg.),
Flavian Poetry and its Greek Past (Mnemosyne Supplements 366). Leiden-Boston, 193 -213.

Jooss, B. (1999), Lebende Bilder. Kérperliche Nachahmung von Gruppenbildern in der Goethezeit. Berlin.

Keith, A. (2013), ,,Sexus muliebris in Flavian Epic*, in: FuGeStA 3, 282 -302.

Keith, A. (2014), ,Ovidian Geographies in Flavian Mythological Epic*, in: M. Skempis/I. Ziogas (Hgg.),
Geography, Topography, Landscape. Configuration of Space in Greek and Roman Epic (Trends in Classics -
Supplementary Volumes 22). Berlin/Boston, 349 - 372.

Kirstein, R. (2019), ,An Introduction to the Concept of Space in Classical Epic, in: C. Reitz/S. Finkmann
(Hgg.), Structures of Epic Poetry. Vol. 1: Foundations. Berlin/Boston, 245 - 259.

Klotz, V. (2006), Erzdhlen. Von Homer zu Boccaccio, von Cervantes zu Faulkner. Munchen.

Kreuz, B. (2004), Die belebte Bildflciche. Beobachtungen an der Antikerezeption Christoph Martin Wielands.
Wien.

Kreuz, G. E. (2016), Besonderer Ort, poetischer Blick. Untersuchungen zu Ridumen und Bildern in Statius’ Silvae
(Hypomnemata 201). Gottingen.

Krumbholz, G. (1954/55), ,,Der Erzdhlungsstil in der Thebais des Statius®, in: Glotta 34, 93-139 und
231-260.

Leigh, M. (1997), Lucan. Spectacle and Engagement. Oxford.

Lotman, J. M. (1973), Die Struktur des kiinstlerischen Textes, hg. von R. Griibel. Frankfurt a. M.

Manolaraki, E. (2003), ,,Aeriae Grues: Crane Migrations from Virgil to Statius®, in: ¢/ 107, 290 - 311.



Das Epos auf der Biihne? Zu dramatischen Ziigen der Thebais des Statius —— 135

Markus, D. D. (2003), ,The Politics of Epic Performance in Statius®, in: A. J. Boyle/W. ]. Dominik (Hgg.),
Flavian Rome. Culture, Image, Text. Leiden/Boston, 431-467.

Matthews, V. J. (1996), Antimachos of Colophon. Text and Commentary (Mnemosyne Supplements 155). Leiden
[u.a.].

Newlands, C. (2004), ,Statius and Ovid: Transforming the Landscape®, in: TAPhA 134, 133 -155.

Parkes, R. (2014), ,The Long Road to Thebes. The Geography of Journeys in Statius’ Thebaid*, in: M.
Skempis/1. Ziogas (Hgg.), Geography, Topography, Landscape. Configurations of Space in Greek and
Roman Epic (Trends in Classics - Supplementary Volumes 22). Berlin/Boston, 405 - 426.

Parkes, R. (2021), ,Finding the Tragic in the Epics of Statius®, in: S. Papaioannou/A. Marinis (Hgg.), Elements
of Tragedy in Flavian Epic (Trends in Classics - Supplementary Volumes 103). Berlin/Boston, 107 -128.

Pollmann, K. F. L. (2004), Statius, Thebaid 12. Introduction, Text, and Commentary (Studien zur Geschichte
und Kultur des Altertums, N. F, 1. Reihe, Bd. 25). Paderborn [u.a.].

Reitz, C./Finkmann, S. (2019), ,,Epic Journeys and Related Scenes - A Short Introduction®, in: C. Reitz/S.
Finkmann (Hgg.), Structures of Epic Poetry. Vol. 2,2: Configuration. Berlin/Boston, 3 -12.

Reitz, C./Scheidegger Lammle, C./Wesselmann, K. (2019), ,Epic Catalogues®, in: C. Reitz/S. Finkmann (Hgg.),
Structures of Epic Poetry. Vol. 1: Foundations. Berlin/Boston, 653 -725.

Sanna, L. (2008), ,,Dust, Water and Sweat: the Statian puer between Charm and Weakness, Play and War*,
in: J. J. L. Smolenaars/H.-J. van Dam/R. R. Nauta (Hgg.), The Poetry of Statius (Mnemosyne
Supplements 306). Leiden/Boston, 197 -214.

Schetter, W. (1962), ,,Die Einheit des Prooemium zur Thebais des Statius®, in: MH 19, 204 -217.

Soerink, J. (2014), ,Tragic Epic: Statius’ Thebaid and Euripides’ Hypsipyle, in: A. Augoustakis (Hg.), Flavian
Poetry and its Greek Past (Mnemosyne Supplements 366). Leiden-Boston, 171-191.

Stormer-Caysa, U. (2007), Grundstrukturen mittelalterlicher Erzdhlungen. Raum und Zeit im héfischen Roman.
Berlin/New York.

Schulz, A. (22015), Erzéihltheorie in medicvistischer Perspektive. Studienausgabe. Berlin [u.a.].

Trinca, B. (2013), ,,Schrift - Bild - Imagination. Zur Theatralitdt des Roman de la Poire von Tibaut®, in: M.
Kern (Hg.), Imaginative Theatralitit. Szenische Verfahren und kulturelle Potenziale in mittelalterlicher
Dichtung, Kunst und Historiographie. Heidelberg, 429 - 442.

van Baak, J. J. (1983), The Place of Space in Narration. A Semiotic Approach to the Problem of Literary Space,
with an Analysis of the Role of Space in I E. Babel’s Konarmija. Amsterdam.

Vessey, D. W. T. C. (1973), Statius and the Thebaid. Cambridge.

Willms, L. (2014), Transgression, Tragik und Metatheater: Versuch einer Neuinterpretation des antiken Dramas
(DRAMA - Studien zum antiken Drama und seiner Rezeption 13). Tibingen.

Wyss, B. (1936), Antimachi Colophonii reliquiae. Collegit disposuit explicavit Bernhardus Wyss. Berlin.






