
Annemarie Ambühl

Metareflexionen zum Phänomen der
‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos

1 Metareflexionen zum Phänomen der
‚Gattungsmischung‘ im griechischen und
römischen Epos: Forschungsperspektiven

Die überlieferten römischen Epen der frühen Kaiserzeit sind trotz oder vielleicht gerade
wegen ihrer anscheinend klaren (Selbst)-Positionierung in der antiken Literaturge-
schichte ein unerschöpfliches Forschungsthema; ihre vielfältigen Bezugnahmen auf
epische Gattungstraditionen ebenso wie auf andere Gattungsdiskurse werden seit ihrer
Entstehung kontrovers diskutiert. Der für den Titel des vorliegenden Beitrags gewählte
Begriff der ‚Metareflexionen‘ trägt daher eine doppelte Konnotation: Einerseits verweist
er auf aktuelle Forschungsperspektiven auf diese antiken Epen, andererseits auf in den
antiken Texten selbst enthaltene metaliterarische Reflexe. Entsprechend stellt der Bei-
trag zunächst ausgewählte Zugänge der modernen Forschung zum Phänomen der so-
genannten ‚Gattungsmischung‘ im vergilischen und nachvergilischen Epos vor und
evaluiert die dahinterliegenden Konzepte kritisch, bevor potentielle Vorläufer solcher
Debatten in antiken Texten in den Blick genommen und schließlich anhand von Statius’
Thebais experimentell an einem konkreten Fallbeispiel durchgespielt werden.

Der – durchaus nicht unproblematische – Begriff der ‚Gattungsmischung‘ (siehe
dazu unten) beziehungsweise die im Titel des Workshops „Gattungstheorie und trans-
gressive Praxis im nachvergilischen Epos“, aus dem dieser Band hervorgegangen ist,
implizierte Vorstellung der ‚transgressiven‘ Überschreitung festgelegter Gattungsgren-
zen setzt zunächst einmal voraus, dass ein theoretisches Bewusstsein klar voneinander
abgegrenzter Gattungen in der Antike überhaupt existierte. Nun lässt sich jedenfalls für
die ‚großen‘ Gattungen wie Epos oder Tragödie ein solches zweifellos nachweisen, und
zwar – spätestens ab dem 5./4. Jhdt. v.Chr. und insbesondere seit dem Hellenismus –

sowohl in literaturtheoretischen Schriften wie etwa Aristoteles’ Poetik als auch in im-
manenten Gattungspoetiken.¹ Neben einer formal-inhaltlichen Herangehensweise, die
insbesondere auf Metrum, Umfang und charakteristische Themen abhebt, existieren

1 Zu Aristoteles’ Aussagen in der Poetik zur Gattungsdifferenz von Epos und Drama siehe etwa Schwinge
1990, zu sowohl theoretischen als auch gattungsimmanenten Definitionen des antiken Epos Hardie 2019.
Allgemein zur antiken Dichtungstheorie vgl. die Übersichten in Fuhrmann 1992 und Müller 2012.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783111264134-004



dabei auch weitere Betrachtungsweisen, die Textsorten eher funktional umschreiben.²
In diesem Sinn lassen sich die historisch gewachsenen Gattungen als kognitive Aus-
drucks- und Speichermedien kultureller Erinnerung und Praktiken definieren, deren
wechselseitige Beziehungen immer wieder neu ausgehandelt werden.³

Das praktisch-theoretische Bewusstsein von der Existenz unterschiedlicher, von-
einander abgegrenzter Gattungen impliziert somit zugleich die Möglichkeit, die – oh-
nehin imaginären – Grenzen zu überschreiten und verschiedene Gattungen, oder eher
für bestimmte Gattungen typische Elemente, auf vielfältige Weise miteinander zu ver-
binden und zu verschränken.⁴ Bemerkenswerterweise bezeugen explizite Äußerungen
zu solchen Praktiken in antiken Texten (wenn sich solche überhaupt finden lassen) eher
eine defensive als eine affirmative Intention. Das Epos nimmt dabei insofern eine
Sonderstellung ein, als sich in der Regel die anderen, ‚kleineren‘ Gattungen in ihren
Selbstdefinitionen von ihm absetzen und somit aus der möglicherweise verzerrten Optik
ihrer eigenen Agenda gattungsdefinierende Merkmale des Epos aufzählen – etwa in der
Form der römischen recusatio, die das ‚typische‘ Epos auf Herrscherpanegyrik und
Schlachtenrhetorik zu reduzieren trachtet (vgl. res gestae regumque ducumque et tristia
bella: Hor. ars 73).⁵ Das Epos dagegen scheint ganz selbstverständlich andere Gat-
tungsdiskurse wie etwa tragische oder elegische zu appropriieren, ohne sich dafür
rechtfertigen zu müssen.⁶

Begründet wird diese unangefochtene Position des Epos durch den Primat Homers
als des ersten Dichters sowohl in einem chronologischen als auch in einem qualitativen
Sinn, der ab der römischen Kaiserzeit um den Homer-Vergil-Vergleich ergänzt wird. Die
antike Idee des Epos als Ursprung und – in wörtlichem Sinne – Quelle der übrigen
Gattungen, auskristallisiert im Bild von Homer als Dichter-Gott oder als Okeanos, aus
dem alle Flüsse entspringen (etwa auf dem sogenannten Archelaos-Relief oder bei
Quintilian 10,1,46), charakterisiert das Epos als eine inklusive Gattung per definitionem.⁷
Demnach wäre eigentlich gar nicht zu fragen, ob und auf welche Weise das Epos Ele-
mente anderer Gattungen aufnimmt, da es in dieser – natürlich retrospektiv konstru-
ierten – Sicht die anderen, erst später ausdifferenzierten Gattungen bereits von Beginn
an in nuce inkorporiert. Die oft anzutreffende Bezeichnung der Ilias als ‚tragisches‘ Epos

2 Zur philologischen Klassifikations-, Editions- und Kommentierungstätigkeit der alexandrinischen
Dichter, die sich im Prinzip der εἰδογραφίαmanifestiert („research on poetic genres“: Hinds 1987, 116; vgl.
Sluiter 2000), und ihrer Bedeutung für deren poetische Praxis siehe etwa Fantuzzi/Hunter 2004, 1–41.
3 Zu solchen dynamischen Gattungsdefinitionen und -systemen siehe u.a. Depew/Obbink 2000; Harrison
2007, bes. 2– 11, und speziell zur Literatur der flavischen Zeit Bessone/Fucecchi 2017; vgl. auch Baier 2015
zu Quintilian. Allgemein zu literarischen Gattungen als ‚Wissensoikonomien‘ vgl. Eming 2021.
4 Zu solchen Praktiken in der hellenistischen Literatur vgl. etwa Fantuzzi 1980, zu Gattungsinteraktio-
nen in der römischen Literatur Fedeli 1989 und Papanghelis/Harrison/Frangoulidis 2013.
5 Siehe beispielsweise Baumann 2019a zur Sicht von Kleinformenwie Martials Epigrammen und Statius’
Silvae auf das Epos, ebenso Kozák im vorliegenden Band.
6 Zur Interaktionen des Epos mit anderen Gattungen und umgekehrt vgl. Jenkyns 2005, zur ersteren
Perspektive den Überblick in Ambühl 2019a.
7 Vgl. dazu Ambühl 2019a, 171 f. und jüngst Farrell 2021, 36 f.

20 Annemarie Ambühl



erscheint in diesem Sinn letztlich gar nicht anachronistisch, auch wenn aus strikt lite-
rarhistorischer Sicht erst das hellenistische Epos des Apollonios Rhodios durch seine
engen intertextuellen Bezugnahmen auf die attische Tragödie diesen Titel für sich be-
anspruchen dürfte.⁸ Eine solche a-historische Sicht umschreibt zudem ganz gut die Si-
tuation des römischen Epos und Dramas und der römischen Literatur insgesamt, die ja
die griechischen Gattungen alle synchron in ihrer hellenistischen Aufbereitung und
Kanonisierung rezipiert und mit fortschreitendem Umfang und Ausdifferenzierung der
eigenen lateinischen Literaturproduktion jeweils doppelte, griechisch-römische Gat-
tungsgenealogien als intertextuelle Referenzmodelle zur Verfügung stellt.

Das weitgehende Fehlen expliziter Aussagen antiker Epiker zu ihren eigenen ‚gat-
tungsüberschreitenden‘ Praktiken⁹ braucht uns nun aber keineswegs daran zu hindern,
uns solchen Phänomenen deskriptiv zu nähern.¹⁰ Die dafür verwendeten Termini wie
‚Gattungsmischung‘, ‚Gattungskreuzung‘, ‚Hybridisierung‘ oder ‚Transgression‘ ent-
stammen primär der modernen Forschung, auch wenn sich manche davon auf be-
stimmte antike Konzepte oder Metaphern berufen können. Zu demvonWilhelm Kroll in
den Zwanziger-Jahren des letzten Jahrhunderts geprägten, wirkmächtigen Schlagwort
von der ‚Kreuzung der Gattungen‘ hat Alessandro Barchiesi eine sehr lesenswerte be-
griffshistorische Studie mit dem Titel The Crossing verfasst, die sich kritisch mit den
dahinterliegenden biologistischen, auf Rassetheorien und Vererbungslehren des
19. Jahrhunderts zurückgehenden Konzepten auseinandersetzt.¹¹ Auch das in jüngster
Zeit in den Literatur- und Kulturwissenschaften intensiv debattierte Konzept der Hy-
bridität – so versteht etwa Christine Walde Hybridisierung generell als Chiffre der
kulturellen Rekodierung der griechischen Literatur in Rom – entstammt einem ver-
gleichbaren pflanzlich-organischen Bildbereich.¹² Das Propfen, das als Kulturtechnik
bereits in antiken agrarischen Fachschriften zur Baumpflege erscheint, kann dabei auch
als metaliterarischer Tropus verwendet werden, namentlich in dem von Palladius auf
sein Prosawerk Opus agriculturae ‚aufgepfropften‘ elegischen Lehrgedicht De insitione,
wie Marco Formisano gezeigt hat.¹³ Pfropfung als explizite Reflexionsfigur von ‚Gat-
tungsmischung‘ scheint zunächst vor allem auf die Rezeption von Vergils Georgica in der

8 Zur Forschungsgeschichte siehe Ambühl 2019a, 176– 178 und ausführlicher Kircher 2018 (vgl. dazu
unten Anm. 28).
9 Vgl. aber Kozáks Beitrag im vorliegenden Band, der Silvae 4,7 als Gedicht liest, in dem Statius anhand
der Metapher vom Spurenwechsel beimWagenrennen über seine ‚gattungsübergreifende‘ Praxis bei der
Komposition der Achilleis reflektiert.
10 So auch Farrell 2003, 386.
11 Kroll 1924; Barchiesi 2001. Vgl. auch Fedeli 1989 zu „intersezioni dei generi e modelli“ und zur An-
wendung evolutionsbiologischer Modelle auf Gattungsgeschichten Kahane 2013, 35–39. Die Beiträge in
Dresen/Freitag 2017 untersuchen verschiedene, auch antike Crossing-Phänomene aus kulturwissen-
schaftlich-soziologischen Perspektiven.
12 Walde 2009. Zu Hybridität, Transplantation und Pfropfung als kulturwissenschaftlichen Paradigmata
vgl. etwa Wirth 2011, Ette/Wirth 2014 und Ette/Wirth 2019.
13 Formisano 2005. Vgl. auch die Anspielung auf das Pfropfen in dem in Columellas Prosawerk De re
rustica eingelegten hexametrischen Buch zum Gartenbau (10,38–40).

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 21



römischen Lehrdichtung und Fachliteratur fokussiert zu sein.¹⁴ Darüber hinaus ist ein
vergleichbares metapoetisches Spiel bezeichnenderweise wieder in der Auseinander-
setzung kleinerer Gattungen mit dem Epos identifiziert worden, die sich epische Ele-
mente ‚aufpfropfen‘, so etwa von Helge Baumann in seiner Interpretation von Statius’
Silvae 2,3 über den Baum des Atedius Melior als Beispiel einer gattungsentgrenzenden
‚Poetik der Transplantation‘.¹⁵ Um in dieser Bildsprache zu bleiben, wäre das Epos
gleich ein ganzer Wald, der sich aus Bäumen unterschiedlicher Gattungen zusam-
mensetzt.¹⁶

Eine andere, mehr organisch-körperlich kodierte Manifestation von Hybridität in-
szeniert der ebenso berühmte wie enigmatische Anfang von Horazens Ars poetica mit
seinem imaginierten Gemälde einer monströsen, aus verschiedenen Menschen- und
Tiergliedern zusammengesetzten Gestalt (1–5). Auch dies ist ein ambivalentes Para-
digma, wenn Horaz einerseits die Freiheit des Dichters verteidigt (9– 13), andererseits
betont, dass ein guter Dichter die Charakteristika und Grenzen der verschiedenen
Gattungen kennen und einhalten müsse (descriptas servare vices operumque colores:
86); die Ars poetica ist ja aber letztlich selber ein solches aus Elementen von Brief, Satire,
Fachtraktat und didaktischem Epos zusammengesetztes Monstrum und somit ein Bei-
spiel für eine – freilich singuläre – hybride Gattung.¹⁷

Horazens poetisches Spiel mit Regeln und Regelbrüchen führt uns zu einem zwei-
ten, ebenfalls sehr aktuellen literatur- und kulturwissenschaftlichem Paradigma, dem
der Transgression.¹⁸ Wie verhalten sich die damit verknüpften Konzepte der gewagten
Überschreitung von Grenzen, aber auch der Devianz von gesellschaftlich und kulturell
akzeptierten Normen zu der ‚transgressiven‘ Praxis römischer Epiker? Gerade der
epische Held ist ja oft als Transgressor im wörtlichen (wie etwa Lucans Caesar bei der
die epische Handlung in Gang setzenden Überschreitung des Rubicon) oder im über-
tragenen Sinn charakterisiert, was ihn von den gewöhnlichen Sterblichen abhebt und
sogar in die Nähe der Götter rücken kann.¹⁹ Stilisiert sich der epische Dichter somit

14 Siehe Lowe 2010; zu Vergils Passage über die Pfropfung (georg. 2,9–82) als Figur für seine Hybridi-
sierung von Gattungen und Stilen vgl. auch Clément-Tarantino 2006.
15 Baumann 2019a, 22–65 und 2019b. Vgl. jedoch auch Hunt 2010, die die Episode von Pomona und
Vertumnus in Ovids Metamorphosen als ein Beispiel für „elegiac grafting“ im Epos liest.
16 Vgl. etwa Hinds 1998, 11– 14 zu der Baumfälleszene in Vergils Aeneis (itur in antiquam silvam: 6,179) als
intertextueller und poetologischer ‚Meta-Metapher‘.
17 Zu dem gerade in den Metaphern der Ars poetica ausgehandelten Spannungsfeld zwischen Einhalten
und Überschreiten von Regeln vgl.Oliensis 1998, 198–223; Ferenczi 2014a und Ferriss-Hill 2019, bes. 39–99.
Zur Hybridität der Ars poetica vgl. auch Seidler im vorliegenden Band, S. 71–73.
18 Zur Antike vgl. dazu jüngst den primär althistorisch ausgerichteten Sammelband von Gilhaus et
al. 2020. Littlewood 2016 identifiziert eine ‚Poetik der Transgression‘ in Horazens Lyrik, die in den
Chorliedern von Senecas Tragödien wieder aufgegriffen werde.
19 Brockkötter 2020 deutet die Transgressionen von Lucans Protagonisten im Sinne der Aushandlung
eines neuen politisch-gesellschaftlichen Normensystems, wasmanwohl auch auf den Umgang des Autors
Lucanmit dem Gattungssystem übertragen könnte. Siehe dazu auch die Beiträge von Kersten und Seidler
im vorliegenden Band. Farrell 2021, 2, definiert Vergils Juno als einen „transgressive character“.

22 Annemarie Ambühl



ebenfalls zu einem kühnen Überschreiter von Gattungsgrenzen, im Sinne von Lucans
bella plus quam civilia (1,1), des Super-Bürgerkriegs, der nicht nur auf der Inhaltsebene,
sondern auch auf der Gattungsebene alle Grenzen sprengt?²⁰ Wie Lothar Willms ar-
gumentiert, ist Transgression aber auch das zentrale Wesensmerkmal des Tragischen
und der Tragödie.²¹ Wenn Epos und Tragödie sich das Moment der Transgression teilen,
werden solche ‚gattungsüberschreitende‘ Verfahren im nachvergilischen Epos denn
überhaupt (noch) als transgressiv wahrgenommen oder stellen sie nicht vielmehr ge-
rade die Norm dar?²² Das Epos ist ja gerade keine neue, prekäre Gattung, die ihre
Identität durch die imaginäre Errichtung und simultane Transgression von Grenzen zu
den anderen Gattungen erst etablieren müsste.²³ Transgressiv ist es eher in dem Sinn,
dass es sich den Raum, den die anderen Gattungen in Abgrenzung vom Epos für sich
geschaffen haben, in einer zentripetalen Bewegung zurückholt, indem es sich deren
Diskurse wieder zueignet.

Dieser notgedrungen sehr selektive Überblick hat sich bewusst auf die Begriffe der
Hybridisierung und der Transgression konzentriert, die gerade durch ihre inhärente
Ambivalenz und polyvalente Bildhaftigkeit kontroverse Assoziationen evozieren, aber
eben auch nur indirekt mit der Praxis der römischen Epiker in Einklang zu bringen sind.
Als konkretes literaturwissenschaftliches Instrumentarium sind neutralere Bezeich-
nungen vielleicht geeigneter, wie etwa das der Transtextualitätstheorie Gérard Genettes
entstammende Konzept des Palimpsests, das die vielschichtige, aus verschiedenen
Vorgängertexten zusammengesetzte Struktur literarischer Texte illustriert, die hinter
dem aktuellen Text immer noch durchschimmern; bekanntlich zählt dazu unter der
Kategorie der Architextualität die – meist implizit rezeptionssteuernde – Gattungszu-
gehörigkeit, die auch Transformationen durch Gattungskontaminationen einschließt.²⁴
Spezifischer auf die augusteische Literatur zugeschnitten ist der von Stephen Harrison
geprägte Ansatz des ‚generic enrichment‘, also der Bereicherung eines ‚host genre‘ durch
Elemente von ‚guest genres‘.²⁵ Auch wenn bei ihm zunächst wieder die umgekehrte
Perspektive der kleineren Gattungen wie Bukolik, Satire oder Lyrik auf das Epos im
Zentrum steht, bevor Vergils Aeneis als ‚inklusives‘ Epos par excellence in den Blick
genommen wird, ist für unsere Zwecke vor allem sein Fokus auf das hierarchische
Verhältnis der inkorporierenden und der inkorporierten Gattung wichtig; Hybridisie-

20 Vgl. dazu Ambühl 2015, 4– 11; ähnlich jetzt auch Joseph 2022, 1–21, der sich jedoch auf Lucans Aus-
einandersetzung mit dem griechischen und römischen Epos konzentriert.
21 Vgl. Hinds 2000, 235 (Hervorhebungen im Original): „Does this outcome mean that even elements that
had been emplotted by Vergil as transgressive for epic […] were now read as normative for the genre?
Once the Aeneid became the code model, did it lose all potential to be read as, in places, an unepic epic?“
22 Willms 2014, der ausführlichst soziologische und ästhetische Transgressionstheorien diskutiert und
mit strukturalistisch-semiotischen Dramentheorien verbindet.
23 Aus der umgekehrten Perspektive zeigt Morrison 1992 Ovids ‚gattungs-transgressive‘ Bezugnahmen
auf epischen und tragischen furor in seiner fiktionalen Selbstdarstellung als ‚amator furens‘ und ‚poeta
furens‘ in Amores 1,7 auf. Zum epischen und tragischen furor siehe unten die Abschnitte 2. und 3.
24 Genette 1993, 13 f.; 283.
25 Harrison 2007.

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 23



rung im strengen Sinn würde eine Mischung oder Kombination zweier (oder mehrerer)
gleichrangiger Gattungen zu einem Text mit einer neuen Gattungsidentität implizieren,
was aber in Harrisons Sicht eben gerade nicht der Fall ist.²⁶ In ähnlicher Weise argu-
mentiert Gregory Hutchinson, dass die Interaktion mit anderen Gattungen das Selbst-
bewusstsein der hexametrisch-epischen Super-Gattung noch verstärke.²⁷ Das vergili-
sche und nachvergilische Epos vollzieht somit – vielleicht mit der Ausnahme von Ovids
wahrhaft proteischen Metamorphosen – keine eigentliche Gattungsmetamorphose.

Einen besonderen Fall könnte dabei allerdings der bereits kurz erwähnte, natürlich
ebenfalls moderne Begriff des ‚tragischen Epos‘ darstellen, der in der Nachfolge von
Vergils Aeneis auch auf die Epen der frühen Kaiserzeit angewendet wird und gerade in
jüngster Zeit eine Renaissance zu erleben scheint, wie unter anderem der kürzlich er-
schienene Sammelband Elements of Tragedy in Flavian Epic demonstriert.²⁸ Wenn wir
die Definition eines modernen Handbuchs zugrunde legen: „Gattungsmischung liegt vor,
wenn ein Text als Hybrid aus mehreren, auf gleicher systematischer Ebene angesie-
delten Gattungen empfunden wird“,²⁹ läge hier in der Tat eine echte Gattungsmischung
oder Gattungshybridisierung vor, da Epos und Tragödie in der antiken Gattungssyste-
matik als mehr oder weniger gleichrangig bewertet werden. Andererseits spricht die
Literaturwissenschaftlerin Klaudia Seibel von „weak contamination“, wenn bei einer
Gattungsmischung die formalen, funktionalen und Plotelemente der involvierten Gat-
tungen einander stark ähneln und/oder historisch miteinander verbunden sind, wie es
ja beim antiken Epos und der Tragödie durchaus der Fall ist.³⁰ Lässt sich in den soge-
nannten tragischen Epen also überhaupt ein Unterschied zwischen intertextuellen
Bezugnahmen auf epische und auf tragische Elemente oder Prätexte erkennen bezie-
hungsweise werden solche Unterschiede auf einer Metaebene reflektiert?³¹

26 Harrison 2007, 1–33, bes. 17.
27 Hutchinson 2013a, 350–354; vgl. auch Hutchinson 2013b.
28 Papaioannou/Marinis 2021. Vgl. auch die allerdings in Bezug auf Vergils Aeneis sehr inadäquate Dis-
sertation Kircher 2018 (zu deren Problematik vgl. die Rezension Ambühl 2019b); zur Aeneis vgl. jetzt auch
Farrell 2021, bes. 167– 178. Allgemein zum Begriff des ‚tragischen Epos‘ und weiterer relevanter For-
schungsliteratur zu den einzelnen Epen siehe Ambühl 2019a, 176– 180.
29 Baßler 2010, 52.
30 Seibel 2007, 144.
31 Polleichtner 2009, 68 bemerkt dazu, dass intertextuelle Bezugnahmen auf epische Prätexte in einem
Epos wie Vergils Aeneis in der Regel schwächer markiert seien als solche auf Prätexte außerhalb der
Gattung des Epos. Zur Frage der Markierung angesichts der formalen und thematischen Überschnei-
dungen zwischen Epos und Tragödie, die eine klare Abgrenzung der beiden Gattungen erschweren, vgl.
auch Parkes 2021, 118– 128.

24 Annemarie Ambühl



2 Epische ira und tragischer furor? Emotionen als
Prüfstein für Gattungsdiskurse

Im Folgenden soll ausgehend von dieser Frage der Bogen wieder zurück zu den antiken
Epen geschlagen und die eingangs vorgestellte Problematik an einem konkreten Testfall
diskutiert werden, wohlgemerkt ohne den Anspruch zu erheben, eine endgültige Ant-
wort zu geben. Ausgehend von der Annahme, dass römische Dichter Gattungskonzepte
nicht nur praktisch anwenden, sondern im Sinne einer impliziten Poetik auch in ihren
Epen reflektieren und dass sich dafür dieWerkproömien undweitere Buchanfänge oder
-enden besonders gut eignen, soll stichprobenartig ein möglicher Zugang vorgestellt
werden, und zwar auf dem Umweg über die darin prominent figurierenden Emotionen.
Diese lassen sich sowohl aus einer produktionsästhetischen Perspektive (Konstruktion
von Figurenemotionen durch den Autor beziehungsweise Erzähler und damit verbun-
dene intertextuelle Strategien) als auch aus einer rezeptionsästhetischen Perspektive
(Wirkung auf die textexternen Rezipienten und deren emotionale Reaktionen) be-
trachten; hier soll der Fokus auf ersterem liegen, also gerade nicht auf dem in diesem
Kontext oft herangezogenen Konzept einer Katharsis durch ἔλεος und φόβος aus der
Aristotelischen Poetik (1449b27– 28).

Im Rahmen der in jüngster Zeit in der Klassischen Philologie stark aufgekommenen
Emotionsforschung ist zumindest ansatzweise auch die Bedeutung von Emotionen in
gattungsspezifischen sowie gattungsübergreifenden Diskursen untersucht worden.³²
Dabei spielt insbesondere der Zorn eine prominente Rolle, sowohl in der griechisch-
römischen Dichtung als auch in theoretischen philosophischen Abhandlungen unter
anderem von Aristoteles, Cicero und Seneca.³³ Im vorliegenden Kontext soll es allerdings
nicht um die theoretischen Definitionen und praktischen Ratschläge dieser Autoren
zum Umgang mit dem Zorn gehen, sondern um die Frage, ob und in welcher Weise er
implizit oder explizit mit bestimmten Gattungen assoziiert wird. So illustriert Aristoteles
in der Rhetorik (1378b31–34) diesen Affekt mit dem berühmten Beispiel vom Zorn des
homerischen Achilleus auf Agamemnon: „Daher sagt Achilleus im Zorn: ‚Er hat mich
entehrt, denn er hat mir das Ehrgeschenk weggenommen und behält es selbst‘ und ‚wie
irgendeinen ungeachteten Fremdling‘, als Grund, weswegen er erzürnt sei“ (διὸ λέγει
ὀργιζόμενος ὁ A̓χιλλεὺς „ἠτίμησεν· ἑλὼν γὰρ ἔχει γέρας αὐτὸς“ [Hom. Il. 1,356] καὶ „ὡσεί
τιν᾽ ἀτίμητον μετανάστην“ [Hom. Il. 9,648] ὡς διὰ ταῦτα ὀργιζόμενος).³⁴ Ebenso unter-

32 Vgl. etwa Rapp 2015 zu ‚tragischen Emotionen‘ in griechischen und römischen (Meta‐)Gattungsdis-
kursen.
33 Zum Zorn in der griechischen und römischen Kultur siehe Harris 2001 und Braund/Most 2003; vgl.
auch verschiedene Beiträge in Braund/Gill 1997 und in de Bakker/van den Berg/Klooster 2022 sowie den
Überblicksartikel von Walde 2005. Zu Senecas De ira vgl. jüngst Laurand/Malaspina/Prost 2021.
34 Vgl. auch 1380b27–29, wo Achills sinnloser Zorn (ὀργή) gegen Hektors Leichnam mit einem weiteren
Homerzitat illustriert wird (Il. 24,54). Im ganzen Beitrag werden die Originaltexte nach den im Litera-

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 25



streicht Cicero in den Tusculanen (3,18) den durch Zorn hervorgerufenen ungesunden
Geisteszustand mit dem letzteren, ins Lateinische übertragenen Zitat aus dem 9. Buch
der Ilias: „[…] wie Achilles bei Homer klagt, folgendermaßen, wie ich glaube: ‚Mein Herz
schwillt tief drinnen von traurigen Zornesregungen, wenn ich beherzige, dass ich von
Ehre und allem Ruhm beraubt bin.‘“ ([…] quae apud Homerum Achilles queritur hoc, ut
opinor, modo: ‚Corque meum penitus turgescit tristibus iris, / Cum decore atque omni me
orbatum laude recordor.‘).³⁵ In einer weiteren Passage greift Cicero den ‚hässlichen‘
Jähzorn des homerischen Achilleus in seinem Zank mit Agamemnon aus dem ersten
Buch der Ilias als episches Beispiel für den sich dem Wahnsinn annähernden Zorn
wieder auf (an est quicquam similius insaniae quam ira? […] quid Achille Homerico
foedius, quid Agamemnone in iurgio?: 4,52), verbindet die ira in der Fortsetzung dann
aber mit dem furor, den er seinerseits mit dem spezifisch tragischen Exemplum des Aias
belegt (nam Aiacem quidem ira ad furorem mortemque perduxit: 4,52).³⁶ An einer frü-
heren Stelle zieht er für die von schwerem Zorn (iracundia gravior) herbeigeführte
Raserei (furor) neben Aias zusätzlich die ebenfalls tragisch konnotierten Gestalten des
Athamas, Alkmaion und Orestes heran (quo genere Athamantem Alcmaeonem Aiacem
Orestem furere dicimus: 3,11).³⁷ In der philosophischen Literatur wird der Zorn also
häufig mit epischen Exempla verbunden, kann in seiner Verbindung mit dem furor aber
durchaus auch mit der Tragödie assoziiert werden.

Im Folgenden soll die Hypothese geprüft werden, dass speziell der Affekt des Zorns
im vergilischen und nachvergilischen Epos als programmatisches Signal eingesetzt wird,
um einerseits intertextuell an griechische und römische epische Vorgängerwerke an-
zuknüpfen und andererseits weitere Gattungsdiskurse ins Epos zu integrieren.³⁸ Als
Ausgangspunkt dient die bewusst plakativ formulierte Frage: Ist die ira im römischen
Epos spezifisch episch, der furor dagegen tragisch konnotiert?

Die Frage scheint auf den ersten Blick leicht zu beantworten, erscheint doch der
Zorn oder Groll (μῆνις) prominent als erstes Wort der homerischen Ilias imMusenanruf
(μῆνιν ἄειδε θεὰ Πηληϊάδεω A̓χιλῆος: 1,1) und konnte so in der römischen Literatur als

turverzeichnis angeführten Ausgaben zitiert; die Übersetzungen sind meine eigenen, falls nicht anders
angegeben.
35 Vgl. Hom. Il. 9,646–648: ἀλλά μοι οἰδάνεται κραδίη χόλωι, ὁππότε κείνων / μνήσομαι, ὥς μ’ ἀσύφηλον
ἐν A̓ργείοισιν ἔρεξεν / A̓τρείδης, ὡς εἴ τιν’ ἀτίμητον μετανάστην. Zum Zorn als stereotypen Charakte-
ristikum des Achilleus vgl. auch Hor. ars 121 (iracundus). Vgl. Kortmann im vorliegenden Band.
36 Vgl. auch Seneca, de ira 2,36,5: Aiacem in mortem egit furor, in furorem ira. In der Ars poetica (89; 93 f.)
führt Horaz den Zorn als Beispiel für ein tragisches Stilelement in der Komödie an (vgl. Harrison 2007,
5 f.); zur Verbindung von ira und furor vgl. auch Horaz, epist. 1,2,62: ira furor brevis est.
37 Zum Kontext dieser Stelle und allgemein zu römischen Definitionen des furor vgl. Hershkowitz 1998,
10– 12, zum Verhältnis von ira und furor in den philosophischen Schriften und den Tragödien Senecas
und bei Lucan Glaesser 1984; vgl. auch Schiesaro 2003 und Willms 2014, 577–720, bes. 583, zum furor als
Motor der Transgression in den Tragödien Senecas.
38 Schmidt 2021 zu OvidsMetamorphosen und Celotto 2022 zu Lucans Bellum civile untersuchen ira und
furor in Bezug auf einen weiteren Gattungsdiskurs, die auf Empedokles zurückgehende kosmologisch-
didaktische Dialektik von Liebe und Streit.

26 Annemarie Ambühl



Gattungssignal für das Epos par excellence rezipiert werden. Die wohl aus neronischer
Zeit stammende Ilias Latina beginnt denn auch programmatisch ebenfalls mit einem
Musenanruf und iram als erstem Wort (iram pande mihi Pelidae, Diva, superbi), wie-
deraufgenommen in der Frage in Vers 9 (quis deus hos ira tristi contendere iussit?), wo
der iliadische ‚Streit‘ (ἔρις) (τίς τάρ σφωε θεῶν ἔριδι ξυνέηκε μάχεσθαι: 1,8) erneut mit
ira wiedergegeben ist.³⁹ Im viel bekannteren Proömium von Vergils Aeneis, auf dessen
sehr komplexe intertextuelle Dynamik hier nicht näher eingegangen werden kann, ist
das iliadische Anfangssignal durch das typisch römische arma als Schlagwort für das
Kriegsepos ersetzt, das zugleich bilingual an das odysseische Anfangswort ἄνδρα an-
klingt und so die Kombination von Ilias und Odyssee (arma virumque cano: 1,1) in Vergils
epischem Großprojekt ankündigt.⁴⁰ Die ira erscheint jedoch kurz darauf mehrfach in
Formvon Junos ‚memoriertem‘ Zorn (saevae memorem Iunonis ob iram: 1,4; vgl. tantaene
animis caelestibus irae?: 1,11; necdum etiam causae irarum saevique dolores / exciderant
animo: 1,25 f.),⁴¹ was sich im doppelten Sinne eines Figuren- und eines Gattungsge-
dächtnisses als metaliterarisches Signal für den handlungsmotivierenden Zorn einer
epischen Gottheit lesen lässt.⁴² Auch damit verweist Vergil zugleich auf beide homeri-
sche Epen: In der Ilias tritt der über die Zurückweisung des Priesters Chryses durch
Agamemnon erzürnte Apoll gleich im Anschluss ans Proömium als Urheber der Pest auf
(Λητοῦς καὶ Διὸς υἱός· ὃ γὰρ βασιλῆϊ χολωθεὶς: 1,9; χωόμενος: 1,44), und der Anfang von
Vers 75 redupliziert den Anfang des Epos auf der Götterebene (μῆνιν A̓πόλλωνος ἑκα-

39 In der Ilias Latina findet sich ira/irasci insgesamt nicht weniger als 17 Mal auf 1070 Verse (zum
Vergleich: 6 Mal in Aen. 1 auf 756 Verse, 10 Mal in Aen. 12 auf 952 Verse), was deren ‚hyper-epische‘
Kondensation widerspiegelt (zu solchen literarischen Strategien in der Ilias Latina vgl. jetzt Falcone/
Schubert 2022).
40 Zu den intertextuellen Dimensionen des Aeneis-Proömiums und seinen Reflexen innerhalb und au-
ßerhalb der Aeneis siehe jüngst Mac Góráin 2018, der für die mehrfach auftretende Junktur arma virum
zusätzlich auf Ilias 9,189 verweist (κλέα ἀνδρῶν) (ebd., 431 f.).
41 Vgl. auch Venus’ Rückverweis auf Junos Zorn in Aen. 1,251 (unius ob iram). Zum elidierten men(e) in-
cepto am Beginn von Junos Monolog (1,37) als potentiellem bilingualem Wortspiel mit dem iliadischen
Beginn μῆνιν vgl. Levitan 1993 und O’Hara 1996, 115 f. sowie zuletzt Conte 2017, 55 (skeptisch), Mac Góráin
2018, 433 f., Freudenburg 2019, 309 f. und Farrell 2021, 48–52, 74 und 293–297. Nach Trinacty 2012 wird das
Wortspiel seinerseits als episches Signal bei Lucan und Silius wiederaufgenommen; zur bewussten Nicht-
Allusion am Beginn von Junos Rede in Statius’ Thebais 1,250 (mene, o iustissime divum) vgl. Giusti 2020, 171
mit Anm. 25.
42 Vgl. Dewar 2020, 126; Farrell 2021, 41–56 und 120– 123. Allgemein zum epischen Götterzorn vgl. Schenk
2008; auf die in Dräger 2001 verfochtene These von Apollonios’ Argonautika als (nach der Ilias) zweitem
Zorn-Epos der griechischen Literatur kann hier nicht eingegangen werden. In selteneren Fällen eröffnet
der Götterzorn den Prolog einer (griechischen) Tragödie (Fantham 2003, 231 verweist auf den – in beiden
Fällen allerdings nicht explizit lexikalisch ausgedrückten – Zorn der verschmähten Aphrodite in Euri-
pides’ Hippolytos und den Zorn der Athene und des Poseidon auf die frevelnden Griechen in den
Troerinnen), so dass sich auch hier bereits eine gewisse Überkreuzung ergibt. In ähnlicher Weise asso-
ziiert Freudenburg 2019, 311 Junos epischen Zorn mit dem der tragischen Medea („barbarized, feminized,
and completely out of control“); Feeney 1991, 132 begründet dagegen seine Bezeichnung von Junos
handlungseröffnendem Zorn-Monolog als „a tragic prologue“ nicht näher. Zu einer Bewertung des Zor-
nesmonologs als tragisches Element siehe Söllradl im vorliegenden Band.

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 27



τηβελέταο ἄνακτος). In der Odyssee erfüllt der Zorn des Poseidon diese Funktion (νόσφι
Ποσειδάωνος ὁ δ’ ἀσπερχὲς μενέαινεν: 1,20; vgl. ἀλλὰ Ποσειδάων γαιήοχος ἀσκελὲς αἰεί /
Κύκλωπος κεχόλωται: 1,68 f.), wobei dort zuvor im Proömium zunächst ein anderer
zürnender Gott genannt ist, nämlich der über den Verzehr seiner Rinder erboste Helios
(1,8 f.).

Im römischen Epos verbindet sich wie in der Ilias der Götterzorn mit dem Zorn
menschlicher Handlungsfiguren, der primär auf das Modell des homerischen Achilleus
rekurriert.⁴³ Hier wäre etwa das vieldiskutierte Ende der Aeneis anzuführen, wo nach
der Besänftigung von Junos ira und furor (12,831 f.) nun seinerseits Aeneas, zornent-
brannt durch die Erinnerung an den Tod des Pallas, Turnus den Todesstoß versetzt
(furiis accensus et ira: 12,946).⁴⁴Neben der intertextuellen Adaption von Achills Rache an
Hektor für den Tod des Patroklos in der Ilias evoziert die Verbindung von iramit furiae
dabei aber auch den spezifisch tragischen Komplex von Rachegöttinnen (Dirae: 12,845
und 869) und Verwandtenmord, durchaus auch als Antizipation der römischen Bür-
gerkriege. Die Erinyen waren ja zum ersten Mal von Aischylos auf die Bühne gebracht
worden und behalten ihre bühnenhaften Assoziationen auch im römischen Epos bei,
obwohl auch dort der personifizierte Furor beziehungsweise die Furien/Diren spätes-
tens seit Vergil Einzug gehalten haben.⁴⁵ Dafür lässt sich etwa das Theater-Gleichnis aus
dem vierten Buch der Aeneis heranziehen (4,469–473), wo die vor Zorn (magnoque
irarum fluctuat aestu: 532; variosque irarum concitat aestus: 564) rasende Dido (furen-
tem: 465; concepit furias: 474) explizit mit den Tragödienfiguren des von den Eumeniden
in Wahnsinn versetzten (demens: 469) Pentheus und des von den Diren über die Bühne
gehetzten (scaenis agitatus: 471) Orestes verglichen wird.⁴⁶ Das im Fall der göttlichen ira

43 Vgl. Fantham 2003, 231: „The anger of a god, Apollo, opens the Iliad although its proclaimed and
continuing theme is the anger of a human, Achilles.“ Beekes 2010, 946 definiert μῆνις als „‘wrath’, es-
pecially of gods, but also of Achilles (Il.)“; vgl. auch Hershkowitz 1998, 154 f. Übrigens besteht nach neu-
ester Forschungsmeinung keine etymologische Verbindung zwischen μῆνις und dem von der indoeu-
ropäischen Wurzel *men- abgeleiteten μαίνομαι (‚rasen‘) bzw. μανία (Beekes 2010, 892 und 946); anders
Hershkowitz 1998, 154 mit Anm. 97, die jedoch zu Recht darauf hinweist, dass die homerische μῆνις nicht
mit μανία assoziiert werde, im Unterschied zu der eng mit dem furor verbundenen römischen ira.
44 Dieselbe Kombination findet sich schon in Aeneas’ überstürzter Reaktion auf den Brand Troias in
Aen. 2,316f.: furor iraque mentem / praecipitat.Vgl. Farrell 2021, 203: „Aeneas is motivated […] by the most
Achillean form of passion, anger, and its near-cousin, madness […]“; vgl. auch seine Überschrift zu den
Büchern 9– 12: „Becoming Achilles“ (ebd., 253).
45 Zum erstmaligen Auftritt der Erinyen als dramatis personae im Sinne von dichterischen Personifi-
kationen bei Aischylos siehe Zerhoch 2015, bes. 12, und ebenso Hershkowitz 1998, 48 f. zu ihrer Assoziation
mit Wahnsinn seit Aischylos. Auch Cicero assoziiert die personifizierten Furien mit Dramen (in fabulis:
S. Rosc. 67; leg. 1,40) und der Bühne (in scaena: Pis. 46); vgl. Delarue 2000, 257 f.
46 Zu solchen epischen Gleichnissen als loci von „inter- und metageneric reflections“ vgl. Ambühl 2019a,
181– 184 und Parkes 2021, 119– 123; zu Vergils Pionierrolle im Prozess des reziproken Austauschs zwi-
schen Epos und Tragödie vgl. Hershkowitz 1998, 24–61, bes. 24: „[…] tragic madness is transmitted to
Roman epic – and later tragedy – through the lens of the Aeneid.“Übrigens bietet Fratantuonos Trilogie zu
Vergil (2007), Ovid (2011) und Lucan (2012) trotz deren Titel keine systematische vergleichende Unter-
suchung zur ‚madness‘ im römischen Epos.

28 Annemarie Ambühl



(jedenfalls vordergründig) klare epische Gattungssignal wird im Fall von menschlicher
ira oder furor also kompliziert durch weitere Gattungshorizonte, zu denen nicht nur
tragische, sondern auch philosophische Diskurse zählen, wie jüngere Interpretationen
(nicht nur) des Endes der Aeneis plausibel gemacht haben.⁴⁷ Göttlicher und menschli-
cher, epischer und tragischer Zorn rahmen somit Vergils Epos in sich überkreuzenden
Konstellationen.

Wie wird nun diese doppelte, episch-tragische Genealogie im nachvergilischen Epos
rezipiert? Auch nach Vergil ist der göttliche Zorn als Auslöser der Handlung als episches
Gattungssignal im römischen Epos fest etabliert, auch wenn dieses nicht unbedingt
direkt im Proömium erscheinen muss. Die Rolle der zu Beginn des Epos auftretenden
zürnenden Gottheit korreliert dabei mit der des epischen Erzählers, da beide die epische
Handlung initiieren und steuern. So führt im ersten Buch von OvidsMetamorphosen der
Zorn Jupiters über die Freveltaten des Lycaon (ingentes animo et dignas Iove concipit
iras: 1,166; vgl. Iovis ira; 1,274) zur typisch epischen Götterversammlung und der Flut, und
der Zorn Cupidos auf Apollo (saeva Cupidinis ira: 1,453) löst mit der Verwandlung der
Daphne die erste eigentliche Metamorphose nach der Kosmologie aus; ringkomposito-
risch nimmt Ovid am Ende der Metamorphosen in der Sphragis zum Fortleben seines
Werks den Zorn Jupiters in negierter Form nochmals auf (nec Iovis ira: 15,871).⁴⁸ Im
weiteren Verlauf des Werks, insbesondere im thebanischen Zyklus im dritten und
vierten Buch, wird der Zorn von Gottheitenwie Bacchus (4,8) und Juno (4,448) dann über
die prominente Verwendung des Wortfelds furormit tragischen Stoffen verknüpft, etwa
im Mythos von Ino und Athamas (4,429, 431, 471, 506, 512).⁴⁹

3 Metaliterarische Gattungssignale am Beispiel von
Statius’ Thebais

Die Thebais des Statius, auf die nun etwas ausführlicher eingegangen werden soll, re-
flektiert solche metaliterarischen Dynamiken noch expliziter. Auf den ersten Blick

47 Auf die intensive und kontroverse Forschungsdiskussion zum Ende der Aeneis kann hier nicht näher
eingegangen werden; vgl. etwa Polleichtner 2009, bes. 223–276; Farrell 2021, bes. 287–292. Zu den ver-
schiedenen Dimensionen des Zorns in der Aeneis vgl. auch Wright 1997 und Gill 2003.
48 Vgl. Feeney 1991, 198: „The first emotion felt by a god in the poem is Jupiter’s anger […].“ Zur hand-
lungssteuernden Rolle von ira und amor im ersten Buch derMetamorphosen vgl. Schmidt 2021, 70– 143. In
Ovids Exilgedichten wird der Zorn Jupiters dann zum ebenfalls handlungsmotivierenden Zorn des
Princeps Augustus transformiert (vgl. McGowan 2009, 191– 197).
49 Vgl. Junos selbstreflexive Rekapitulation der im Werk bereits zuvor erzählten Episoden von der Be-
strafung der Seeräuber, des Pentheus und der Minyaden durch Bacchus zur Rechtfertigung ihres eigenen
Zorns auf Ino und deren Bestrafung mit Hilfe des furor (met. 4,422–431). Zu Ovids epischer Transfor-
mation der thebanischen Tragödienstoffe, insbesondere durch den intertextuellen Einbezug von Junos
Zorn in der Aeneis, siehe Hardie 1990, generell zu Ovids Transformationen der Tragödie in seinen ver-
schiedenen Werken Curley 2013.

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 29



scheint das Proömium mit der homerisch-vergilischen Tradition zu brechen, da hier
keine zürnende Gottheit eingeführt wird, sondern der Fokus auf den ‚profanen‘ ge-
genseitigen Hass des thebanischen Brüderpaars gelegt wird, der bis zum Bruderkrieg
um die Macht führt: „Schlachtreihen von Brüdern und abwechselnde Herrschaft, bis
zum Tod umkämpft in ruchlosem Hass, und das schuldbeladene Theben zu entfalten …“

(Fraternas acies alternaque regna profanis / decertata odiis sontisque evolvere Thebas:
1,1 f.). Das Motiv des Verwandtenmords (fraternas) führt hier eine tragische Dimension
gleich als erstes Wort des Epos ein, noch bevor acies als Quasi-Synonym zu arma das
epische Kriegsthema ankündigt (in Lucans Proömium, auf den Statius neben Vergil auch
rekurriert, war es noch umgekehrt, mit bella als erstemWort und cognatasque acies erst
in Vers 4). In Silvae 1,5,8 paraphrasiert Statius den Inhalt seiner Thebais selbstreflexiv
mit arma nocentia, was dem epischen Signalbegriff arma durch die Variation des
Schuldbegriffs aus dem Proömium (sontis … Thebas) ebenfalls eine tragische Konno-
tation verleiht.⁵⁰ Dies spiegelt die primär tragische Literaturgeschichte des thebani-
schen Sagenkreises, denn obwohl dieser Stoff seit dem epischen Kyklos und Antimachos
von Kolophon auch ein episches Thema bildet, hören wir von einer (angeblichen) rö-
mischen epischen Thebais vor Statius nur bei Properz, der ein solches als Epos (arma)
markiertes Werk über den thebanischen Bruderkrieg einem Ponticus zuschreibt (dum
tibi Cadmeae dicuntur, Pontice, Thebae / armaque fraternae tristia militiae: 1,7,1 f.), dabei
aber seine eigene elegische Agenda verfolgt.⁵¹

Die tragische Genealogie des Stoffes manifestiert sich konkret in Statius’ oft beob-
achteter intertextueller Praxis der Bezugnahmen auf griechische und lateinische Tra-
gödien,⁵² sein Erzähler reflektiert die lange Vorgeschichte (longa retro series) aber auch
explizit in einem fiktiven Dialog mit den Musen, in dem er die potentiellen Themen als
deliberative Frage in Form einer praeteritio zusammenfasst (1,3– 17).⁵³ Die darin evo-
ziertenMythen, unter anderenwiederum diejenigen von Pentheus und Athamas, sind in
Rom als Sujets von griechischen und lateinischen Tragödien vor allem tragisch kon-
notiert.⁵⁴ Für die Gattungsreflexion ist es aber ebenso relevant, wie Statius’ Erzähler
seine Stoffwahl chronologisch eingrenzt. Quasi eingedenk Horazens Warnung, ein tro-

50 Vgl. Newlands 2009, 389–392.
51 Wenn es sich bei Ponticus denn überhaupt um eine reale Person und nicht von vornherein um ein
fiktives Pseudonym handelt, wie Heslin 2011 argumentiert.
52 Vgl. dazu jüngst die methodischen Reflexionen von Parkes 2021, insbesondere zu den Problemen beim
Entwirren von epischen und tragischen Elementen und zu metaliterarischen Markierungen des Tragi-
schen im Epos. Zu weiterer Literatur siehe Ambühl 2019a, 179 f. mit Anm. 43. Vgl. auch die Beiträge von
Kreuz und Heil im vorliegenden Band.
53 Schindler 2019, 503 f. deutet dies als Rationalisierung des traditionellen Musenanrufs, Zissos 2019, 551
treffender als selbstreflexive Problematisierung des Anfangs, die mit derjenigen des Endes der Thebais
korrespondiere.
54 Zu Pentheus vgl. nach Euripides’ Bakchen u.a. Pacuvius’ Pentheus und Accius’ Bacchae; zu Athamas
nach Stücken von Aischylos, Sophokles und Euripides etwa Livius Andronicus’ Ino und je einen Athamas
des Ennius und des Accius.

30 Annemarie Ambühl



janisches Epos ab ovo zu beginnen (ars 147),⁵⁵ entscheidet er sich dagegen, von der
Gründung an die Geschichte des thebanischen Volkes beziehungsweise von dessen
‚verfluchtem‘ Königsgeschlecht zu erzählen (… gentisne canam primordia dirae: Theb.
1,4), wobei er mit dem Wortspiel dirae auf die personifizierten Diren vorausweist, die
bald auf der Bühne seines Epos erscheinen werden (vgl. 1,52: Dirae ebenfalls am Ver-
sende). Mit der Wahl der confusa domus des Oedipus als Grenze (limes) des Gedichts
(1,16 f.) setzt er stattdessen einen neuen Beginn, der mit der Begrenzung auf einen li-
mitierten Umfang und der Betonung des ‚verwirrten Hauses‘ (d.h. der inzestuösen Fa-
milie) in die Richtung der Tragödie weist, wie Anklänge an SenecasOedipus nahelegen.⁵⁶
Nach einer an Domitian gerichteten recusatio⁵⁷ setzt dann ein erneutes Proömium zum
spezifischen Thema des thebanischen Bruderkriegs ein (satis arma referre / Aonia […] /
nec furiis post fata modum: 1,33–35), das erneut epische (arma) und tragische (furiis)
Gattungssignale miteinander verbindet.⁵⁸ Das Stichwort modus (35) nimmt limes aus
Vers 16 wieder auf, jetzt aber in negierter Form und mit einem weiten Vorausgriff auf
das Ende des Epos, den über den Tod hinaus währenden Hass des Brüderpaars, der sich
noch auf dem geteilten Scheiterhaufen manifestiert. Der furor, der sich über zwölf
Bücher erstrecken wird, nimmt hier entgrenzte, wahrhaft epische Dimensionen an.⁵⁹

Der Beginn des ersten Buches inszeniert somit mehrere aufeinander folgende und
miteinander konkurrierende Anfänge von potentiellen ‚epischen‘ und ‚tragischen‘
Thebaides. Doch kehren wir zu unserer Ausgangsfrage nach der (scheinbaren) Abwe-
senheit des epischen Götterzorns bei Statius zurück. In der praeteritio wird zwar der
durch den nicht namentlich genannten Pentheus entfachte Zorn des Bacchus auf seine
Mutterstadt erwähnt (unde graves irae cognata in moenia Baccho: 1,11), das epische
proömiale Motiv des Götterzorns ist hier aber gleich doppelt gebrochen, einerseits durch
die Stilfigur, andererseits durch seine tragische Kodierung als Aggression des (ohnehin

55 Die Bedenken, die lange Kette des thebanischen Mythos bis an den Anfang zurückzuverfolgen (longa
retro series, […] si […] expediam penitusque sequar […]: 1,7–9) klingen zudem an die römische Inter-
pretation des ἓν ἄεισμα διηνεκὲς im kallimacheischen Aitienprolog (fr. 1,3 Harder) als Ablehnung des
Langepos an, während evolvere in Vers 2 wohl das ebenfalls positiv konnotierte ἑλ[ίσσω (fr. 1,5 Harder)
reflektiert (vgl. dazu jetzt Gutzwiller 2020, bes. 185 Anm. 36 zur intertextuellen Kette von Kallimachos
über Ennius und Vergil bis zu Statius). Allgemein zu Statius’ Kallimachos-Rezeption vgl. McNelis 2007,
bes. 1 f.; 8–24.
56 Vgl. Sen. Oed. 645: incestam domum; 1025 f.: omne confusum perit, / incesta, per te iuris humani decus;
vgl. auch Sen. Phoen. 345: ab imo tota considat domus. Gervais 2021 fokussiert auf die Rezeption von
Senecas Oedipus und Phoenissae im zweiten Buch der Thebais; vgl. van der Schuur 2018 zum siebten
Buch.
57 Zu dieser Stelle siehe Kersten im vorliegenden Band, S. 59f.
58 Zur Struktur des gesamten Proömiums vgl. Schetter 1962, der vornehmlich für dessen Einheit gegen
die von Kytzler 1960 vertretene These einer nachträglichen Eigeninterpolation des Herrscherlobs argu-
mentiert, aber daneben auch die Selbsteinordnung des Dichters in bestimmte Traditionslinien hervor-
hebt. Zur Poetik des Thebais-Proömiums und dessen selbstreflexiven Anleihen an die Tragödie vgl. in
jüngerer Zeit auch Briguglio 2017, 12–23 und Simms 2020, 15–29.
59 Vgl. die Überschrift des Kapitels zu Statius’ Thebais in Hershkowitz 1998, 247–301: „Furor Without
Limits“.

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 31



mit der Tragödie assoziierten) Gottes gegen die eigene Stadt und Familie (cognata in
moenia); ebenso beiläufig wird die Rache der wütenden Juno an ihrer Nebenbuhlerin
Semele erwähnt (quod saevae Iunonis opus: 1,12).⁶⁰ Der eigentliche Initiator der Hand-
lung ist stattdessen der seinen Söhnen zürnende, von den Diren heimgesuchte Oedipus
(scelerumque in pectore Dirae: 1,52).⁶¹ Als ‚Rasender‘ (furenti: 1,73) löst er mit seinem an
die Furie Tisiphone gerichteten Rachegebet (1,56–87), das ohne Verzögerung von ihr mit
ihrem persönlichen Erscheinen beantwortet wird (1,88– 124), eine ganze Kette von ne-
gativen Emotionen in seinen beiden Söhnen aus, die vom furor angeführt wird (protinus
attoniti fratrum sub pectore motus, / gentilisque animos subiit furor: 1,125 f.).⁶² Wenn in
den bereits zitierten Passagen aus Ciceros Tusculanen die ira als Stimulans von furor in
der Tragödie fungieren kann, so führt hier umgekehrt der von der personifizierten
Furie und der Familiengeschichte (gentilis) induzierte ‚tragische‘ furor zur ‚epischen‘ ira.
Kurz darauf folgt nämlich eine Passage zu den Ursachen des Bruderkriegs aus nackter
Gier nach Macht, nicht Reichtum, die nochmals proömiale Markierungen aufweist: ei-
nerseits mit dem Signalwort arma(vit) am Versbeginn (nuda potestas / armavit fratres,
pugna est de paupere regno: 1,150 f.), andererseits mit der vom Erzähler als Apostrophe
an die elenden Brüder gerichteten Frage, wogegen sich ihr Zorn richte (quo tenditis iras,
/ a, miseri?: 1,155 f.). Die Frage erinnert an die auktoriale Apostrophe an die Bürger im
Proömium von Lucans Bellum civile, welch einen Wahnsinn und welch eine enorme
Willkür des Schwerts sie ausübten (quis furor, o cives, quae tanta licentia ferri?: 1,8), aber
auch an die an Caesar und seine Soldaten gerichtete Frage der Patria am eigentlichen
Beginn von dessen epischer Handlung, der Überschreitung des Rubicon (quo tenditis
ultra?: 1,190). Ähnlich wie bei Lucan setzen auch bei Statius menschlicher furor und ira
die epische Handlung in Gang, ohne dass es einer zürnenden Gottheit bedarf.⁶³

Erst danach enthüllt auf der Götterebene Jupiter seinen parallelen, ebenfalls von
dem eigentlich gar nicht an ihn gerichteten Gebet des Oedipus inspirierten (1,239–241),
aber durch die schnellere Aktion der Furie bereits etwas überholten Plan, die beiden

60 Im Unterschied zu Vergils Aeneis oder Ovids Metamorphosen (siehe oben Abschnitt 2.) spielt Junos
Zorn in der Thebais aber gerade keine handlungssteuernde Rolle (vgl. Feeney 1991, 343 mit Anm. 104 und
354, Giusti 2020, bes. 163 f., und oben Anm. 41).
61 Ganiban 2007, 30 sieht Oedipus als Nachfolger der vergilischen Juno: „His anger is Junonian in cha-
racter – obsessive, violent, and subversive.“
62 Fantham 1997 ordnet neben dem furor auch die weiteren an dieser Stelle (1,127) genannten Emotionen
wie Neid (invidia), Furcht (metus) und Hass (odium; vgl. 1,2) in philosophische, tragische und epische
Gattungsdiskurse ein. Zur Frage der tragischen Kausalität vgl. Marinis 2021, 150– 155, der den furor nicht
als rein von außen induzierten Faktor, sondern als Verstärkung von bereits inhärenten Charakterei-
genschaften deutet.
63 Zwar wird Tisiphone in 1,112 ira zugeschrieben, dies ist aber eher das typische Merkmal der Perso-
nifikation (vgl. Allecto in Verg. Aen. 7,326; weitere Stellen bei Briguglio 2017, 196– 198 ad loc.) als eine
plötzliche handlungsauslösende göttliche Emotion. Vgl. Hübner 1970, 83: „der göttliche Zorn äußert sich
im furor der Menschen“; siehe auch die vorangehende Anm. zum Verhältnis zwischen dem Eingriff der
Furie und den menschlichen Prädispositionen. Zum Zorn Caesars und dem Zorn der Götter bei Lucan
siehe unten Abschnitt 4.

32 Annemarie Ambühl



schuldbeladenen Städte Theben und Argos durch einen neuen (oder neuartigen) Krieg
zu bestrafen und das verfluchte Geschlecht mit Stumpf und Stiel auszurotten (nova
sontibus arma / iniciam regnis, totumque a stirpe revellam / exitiale genus: 1,241–243).⁶⁴
Dabei stilisiert sich Jupiter zum Rivalen des primären Erzählers, indem er ein neues
Epos beginnenwill –markiert einerseits durch den Leitbegriff nova arma (vgl. auch belli
semina in 1,243) und andererseits durch den Rückverweis auf das Schuldmotiv aus dem
Proömium (sontibus; vgl. sontis… Thebas: 1,2) – und seinerseits die Oberhoheit über den
durch den Götterzorn initiierten Ursprung und den weiteren Fortgang der epischen
Handlung beansprucht (hinc causae irarum, certo reliqua ordine ducam: 1,302).⁶⁵ Zu
Beginn des zweiten Buches holt Mercur dann im Auftrag Jupiters den Schatten des von
seinem eigenen Sohn Oedipus ermordeten Laius aus der Unterwelt, der als ein weiteres
Glied in der Kette der thebanischen Verwandtenmorde, und zwar dem ersten innerhalb
des Hauses der Labdakiden und somit der ersten Ursache für den Zorn der Furien
(transabiit animam cognatis ictibus ensis / impius et primas Furiarum pertulit iras: 2,9 f.),
den Bruderkrieg endgültig in Gang setzen soll. Mit der Rückkehr des Laius aus der
Unterwelt konvergieren Jupiters ‚epischer‘ Plan und Oedipus’ ‚tragisches‘ Gebet an die
Furie Tisiphone. Besonders sprechend ist dabei der missgünstige Kommentar eines
anderen Toten zu Laius’ Wiederaufstieg, der diese doppelte Motivierung reflektiert:
Geschieht es auf Befehl Jupiters oder hat die noch mächtigere (maior) Erinye die Füh-
rung übernommen (seu Iovis imperio, seu maior adegit Erinys: 2,20)?⁶⁶ Intra- bezie-

64 Hill 2008 sieht den über seine Söhne erzürnten, aber rationalen Oedipus als den eigentlichen Auslöser
des Plots, wohingegen er Jupiter sehr überspitzt als einen schwachen und dummen „blustering buffoon“
mit wenig bis keinem Einfluss auf den Plot abwertet (bes. 129; 141). Zu den weit divergierenden Inter-
pretationen von Jupiters Rolle in der Thebais vgl. den Forschungsüberblick von Dominik 2012, der selber
dessen destruktive Kontrolle über die Geschehnisse auf der menschlichen Handlungsebene betont. Cri-
ado 2013, 208–212 führt Jupiters schwache Position auf Statius’ Rezeption von Ovids ‚Theodizee‘ und
generell seine Auseinandersetzung mit dem Verhältnis zwischen Jupiter und dem Fatum in der epischen
und tragischen Tradition zurück.
65 Parallel zum primären Erzähler fasst dabei auch Jupiter die thebanische Vorgeschichte in einer
praeteritio zusammen (1,227–232; vgl. 1,232: gentemque profanam und 1,1 f.: profanis … odiis). Mit seiner
Erinnerung an das kannibalistische Mahl des Tantalus (1,246f.) ruft er zudem den handlungsinitiieren-
den Zorn seines Alter Ego über das kannibalistische Mahl des Lycaon in Ovids Metamorphosen (1,164 f.)
auf (vgl. dazu oben Abschnitt 2.); auch Feeney 1991, 354 betont „his wrathful, Ovidian, urge to punish the
sins of human beings“. Briguglio 2017, 324 ad loc. bezieht irarum in Vers 302 ebenfalls auf den Zorn Ju-
piters, allerdings könnte damit auch der Zorn der Brüder gemeint sein, der die Handlung auf der
menschlichen Ebene in Gang setzt (so Schönbergers Übersetzung: „Dies führt zu zornigen Taten“). In-
teressanterweise ist es nach Farrell 2021, bes. 5, Juno, die in der Aeneis diese Konkurrenzrolle übernimmt:
„So, transgressive figure that she is, Juno steps across whatever boundary separates characters inside the
plot from the narrator who stands outside it. She tries to take control of the poem and make it tell a
different story from the one she thinks the narrator wants to tell.“
66 Zu den verschiedenen möglichen Interpretationen dieser Phrase vgl. Dominik 2012, 191 f. und Gervais
2017, 68 f. ad loc. Die dritte vom anonymen Toten genannte Variante, die von den Furien inspirierte
thessalische Priesterin, die eine Nekromantie durchführt (seu te furiata sacerdos / Thessalis arcano iubet
emigrare sepulcro: 2,21 f.), verweist auf ein weiteres intertextuelles Modell, nämlich Erictho im sechsten
Buch von Lucans Bellum civile (vgl. Briguglio 2017, 31 und Gervais 2017, 69 ad loc.).

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 33



hungsweise intertextuell lassen sich diese Alternativen auf je ein episches und ein
tragisches Modell zurückführen: Der Befehl Jupiters (vgl. iussa gerens magni… Iovis: 2,2)
rekurriert auf den von ihm im ersten Buch an Mercur erteilten Auftrag, Laius aus der
Unterwelt zu holen (1,292–311).⁶⁷ Im Prolog von Senecas Thyestes führt hingegen die
Furie den Schatten des Tantalus zurück in die Oberwelt, um dessen Enkel Atreus und
Thyestes mittels furor (27; 101) und ira (26; 39) gegeneinander aufzuhetzen. Ebenso er-
scheint bei Statius der auf die Oberwelt zurückgekehrte Geist des Laius seinem Enkel
Eteocles in der Truggestalt des Sehers Tiresias im Traum, um ihn in Zorn zu versetzen
und proleptisch zum Kampf gegen seinen noch abwesenden Bruder Polynices anzu-
stacheln (sic excitus ira / ductor in absentem consumit proelia fratrem: 2,132 f.).⁶⁸ Der
Kommentar des anonymen Toten impliziert dabei, dass der zweite, tragische Intertext
aus seiner Sicht der dominantere ist (maior… Erinys): Er liest den Anfang des zweiten
Buches quasi als Tragödienprolog. Der dialogische Prolog von Senecas Thyestes, in dem
der Schatten des Tantaluswährend seines erzwungenen Aufstiegs ein Streitgesprächmit
der Furie führt, ist in Statius’ Thebais in gewisser Weise auf die Eingangspartien des
ersten und des zweiten Buches aufgespalten, wo die Furie Tisiphone als Reaktion auf das
Gebet des Oedipus respektive der Schatten des Laius im Auftrag Jupiters separat aus der
Unterwelt nach Theben aufsteigen.⁶⁹ Das von Jupiter in der Götterversammlung ver-
kündete Vorhaben einer epischen Thebais ist damit zwischen zwei potentielle Anfänge
einer thebanischen Tragödie eingebettet.⁷⁰

Ähnlich wie die Frage der Stoffauswahl ist somit auch die Motivierung der Hand-
lung in Statius’ Thebais doppelt kodiert, zunächst als Konkurrenz und dann als Kon-
vergenz zwischen einem ‚tragischen‘, von Oedipus und der Furie Tisiphone in Gang
gesetzten, und einem ‚epischen‘, von Jupiter dirigierten Plan. Die moderne Etikettierung
der Thebais als ‚tragisches Epos‘ ist so bis zu einem gewissen Grad durch metalitera-
rische Gattungssignale im Text selber reflektiert. Wenn wir abschließend fragen, wie
sich diese aus dem Text selber rekonstruierten Reflexionen zur ‚Gattungsmischung‘ von
Epos und Tragödie zu den eingangs diskutierten, vornehmlich modernen Paradigmata
von Hybridisierung und Transgression verhalten, ist eine eindeutige Antwort schwierig.

67 Zu Mercur als typisch epischem Götterboten vgl. Briguglio 2017, 318 ad loc.
68 An dieser und weiteren Stellen der Thebais wird der Affekt der ira zusätzlich durch Raubtier-
gleichnisse illustriert, die ihrerseits verschiedene Gattungshorizonte aufrufen (vgl. Ambühl 2022,
bes. 116 f.).
69 Zum Gebet des Oedipus in der Eingangspartie des ersten Buchs als quasi-senecanischem Tragödi-
enprolog vgl. etwa Briguglio 2017, 12; 22; Gervais 2021, bes. 140– 143. Nach Parkes 2021, 117 f. und 121 f. wird
der tragische Subtext zusätzlich durch Laius’ theatralisches Rollenspiel als Tiresias markiert.
70 Im Hintergrund steht mit Vergils Allecto, die im siebten Buch der Aeneis von Juno aus der Unterwelt
gerufen wird, um Amata und Turnus in Raserei zu versetzen, noch ein anderer Prätext, der bereits
epische und tragische Elemente miteinander verbindet (vgl. Ganiban 2007, 30–33 und oben Abschnitt 2.
zu Vergils Aeneis). Zu Juno und den Furien als Tragödiensignalen im Epos des Valerius Flaccus siehe
Söllradl im vorliegenden Band. Aus der umgekehrten Perspektive betont Schiesaro 2003 (bes. 26–45;
83–85 und 243–251) die selbstreflexive, metatheatralische Dimension des Prologs von Senecas Thyestes
und die Verbindung tragischer und epischer Elemente in diesem Drama.

34 Annemarie Ambühl



Auffällig ist jedenfalls, dass die sich vom ersten bis zum Anfang des zweiten Buches
erstreckende Eingangspartie von Statius’ Thebais ähnlich wie ein natürlich viel kom-
primierterer Tragödienprolog die Durchlässigkeit der Grenzen zwischen Oberwelt und
Unterwelt inszeniert, indem sie diese durch liminale Figuren wie den greisen Oedipus
als ‚lebend Toten‘ (longaque animam sub morte tenebat [Übers. Schönberger]: 1,48), die
Furie Tisiphone, die den ihr schon zur Genüge bekannten Weg nach Theben schnell in
beiden Richtungen zurücklegt (notum iter ad Thebas; neque enim velocior ullas / itque
reditque vias: 1,101 f.), und den vom Totengeleiter Mercur aus der Unterwelt zurückge-
holten Laius (2,1– 124) überschreiten lässt.⁷¹ Zudem lässt sich die episch-tragische Dire
als dämonisches Mischwesen zwischen Frau und Vogel⁷² vielleicht sogar mit dem
enigmatischen hybriden Monstrum aus dem Beginn von Horazens Ars poetica assozi-
ieren, das ja ebenfalls zum Teil aus einem menschlichen Kopf und einem Frauen- oder
Vogeloberkörper mit Federn besteht (ars 1–4)⁷³ und in einem Fiebertraum erscheint (7),
wie der blinde Oedipus von Visionen geflügelter Diren umschwirrt wird (adsiduis
circumvolat alis / saeva dies animi, scelerumque in pectore Dirae: Stat. Theb. 1,51 f.),⁷⁴ und
damit ebenfalls als eine bildhafte Imagination der ‚Gattungsmischung‘ deuten.

71 Zu Oedipus als einer „transgressive and disturbing figure“ vgl. Ganiban 2007, 25, zu Mercur und Laius
Egelhaaf-Gaiser 2017 und zum Seher Amphiaraus als einer weiteren „Schwellenfigur“ Jäger 2020,
bes. 16–23. In einem ganz anderen, politischen Sinn spricht Ahl 2015 von „transgressing boundaries of the
unthinkable“; auf die Problematik seiner anti-domitianischen Lektüre der Thebais kann hier nicht weiter
eingegangen werden. Zur Verbindung zwischen Furien und ‚lebenden Toten‘ und der Vermischung von
‚Heaven and Hell‘ im (nach)-vergilischen Epos siehe Hardie 1993, 40–48 und 57–87; vgl. auch Feeney 1991,
344–353. Ausführlicher zur bühnenhaften Konstruktion des Raums in der Thebais siehe Kreuz im vor-
liegenden Band.
72 Tisiphone trägt zwar das für die Furien typische Schlangenhaar (Stat. Theb. 1,90 f.; 103 f.), bei ihrer
Ankunft im thebanischen Königspalast setzt sie sich aber wie ein Vogel auf den Dachfirst (atque ea
Cadmeo praeceps ubi culmine primum / constitit: 1,123 f.; vgl. Allecto bei Vergil Aen. 7,512: ardua tecta petit
stabuli et de culmine summo … und den die Eumeniden begleitenden Uhu bei der Hochzeit von Tereus
und Procne in Ov. met. 6,431 f.: tectoque profanus / incubuit bubo thalamique in culmine sedit); auch bei
Vergil hat Allecto Flügel (Aen. 7,476), ebenso wie die Diren (Aen. 12,848; 869; 876), die sich auch direkt in
Nachtvögel verwandeln können (ebd., 12,862–866; bes. 863 f.: quae quondam in bustis aut culminibus
desertis / nocte sedens …). Die von Hübner 1970, 34–42, bes. 40, getroffene Unterscheidung zwischen der
Furie Allecto und den Diren als Vogeldämonen nach der Funktion ihrer Flügel ist sehr spitzfindig, gemäß
seiner These bei Statius aber ohnehin aufgehoben (ebd., 77– 100); zu griechischen Darstellungen geflü-
gelter Erinyen vgl. Aston 2011, 135, Zerhoch 2015, 246 und Hall 2018, 39 f. und 49f. Vgl. auch die Be-
schreibung der Sphinx als eines geflügelten Mischwesens in Statius’ Thebais 2,504–519.
73 Zu den verschiedenen möglichen Imaginationen von Horazens Mischwesen vgl. Ferriss-Hill 2019,
39–41, die neben der Skylla und den Sirenen (so auch Oliensis 1998, 199 f. und Ferenczi 2014a, 72) weitere
weibliche Monster wie die Gorgo/Medusa, die Hydra, die Chimaera, Empusa, Lamia und Mormo her-
anzieht. Baumann 2019a, 56, liest die chimärische Mischgestalt des Gottes Pan in Statius’ Silvae 2,3
ebenfalls im Kontext der Hybridisierungsmetaphern in diesem Gedicht; zu solchen Mischwesen als po-
tentiellen Symbolen für hybride Gattungen vgl. auch Seidler im vorliegenden Band.
74 Zur Interpretation dieser Stelle vgl. Hübner 1970, 83–86; Delarue 2000, 257 f.; Briguglio 2017, 155 f. ad
loc.; Bessone 2020, 139– 144.

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 35



4 Vorläufiges Fazit und Ausblick

Um ein vollständigeres Bild zu erhalten, müssten die Gattungsimplikationen, die mit ira
und furor in den eben betrachteten und denweiteren nachvergilischen Epen verbunden
sind, selbstverständlich viel systematischer und differenzierter untersucht werden, als
es im Rahmen des vorliegenden Beitrags möglich war. So ist Lucans Caesar bekanntlich
ab seiner ersten Erwähnung im Epos eine stark durch ira charakterisierte Gestalt (1,146;
vgl. 1,207; 1,292), deren Zorn in Parallele zum Zorn der Götter (1,617; 2,1) steht, der Bür-
gerkrieg und seine Protagonistenwerden aber ab dem Proömium durchgehend auchmit
furor assoziiert (siehe oben Abschnitt 3 zu 1,8), so dass sich auch hier epische und tra-
gische Momente unauflöslich miteinander verbinden.⁷⁵ Auch in dem in Petrons Sa-
tyricon (119– 124) eingelegten epischen Bellum civile verbindet sich die ira der Götter
(Dis und Fortuna in den Versen 105– 108) mit Caesars ira (Vers 209), ebenso wie sich der
furor der menschlichen (Vers 168) und der göttlichen Akteure (insbesondere des per-
sonifizierten Furor in den Versen 258–263) und der furor poeticus des Dichters Eumolp
gegenseitig spiegeln.⁷⁶ Ähnliches ließe sich zu Silius’ Punica sagen, wo Junos hand-
lungsmotivierende ira (tantarum causas irarum: 1,17) mit der ira Hannibals zusam-
menwirkt (iamque deae cunctas sibi belliger induit iras / Hannibal: 1,38 f.), um sich mit
dem furor, der dem Knaben vom Vater schon in frühester Kindheit eingeflößt worden
war (hanc rabiem in fines Italum Saturniaque arva / addiderat puero patrius furor: 1,70 f.;
vgl. sollers nutrire furores / Romanum sevit puerili in pectore bellum: 1,79 f.), zu verbin-
den. In Valerius Flaccus’ Argonautica wiederum löst nicht göttlicher Zorn den Hand-
lungsbeginn aus, sondern der Tyrann Pelias, der zunächst Jason der Wut des Meeres
auszuliefern plant (ira maris: 1,37; vgl. Jasons Beschwichtigung der truces … iras [1,673]
der Meeresgötter nach dem von Boreas erfolglos provozierten Seesturm), um dann als
Reaktion auf die Entführung seines Sohns Acastus selber in rasenden Zorn zu verfallen
(furiis iraque minaci: 1,722; vgl. 1,699) und Rache an Jasons Vater Aeson zu üben, der vor
seinem als letzten Ausweg gewählten Freitod seinerseits die rächenden Furien anruft
(1,794–798).⁷⁷ Wie in Vergils Aeneis und Statius’ Thebais vermengen sich auch hier
epische, tragische und weitere, insbesondere philosophische Gattungsdiskurse.⁷⁸

75 Glaesser 1984 simplifiziert diese Komplexität, wenn er einerseits Lucans Caesar als „furor-Dämon“
mit den Verbrechergestalten aus Senecas Tragödien vergleicht, andererseits Pompeius als „tragische
Gestalt“ mit dem von der Ate verblendeten homerischen Hektor assoziiert; vgl. jedoch seinen Stellen-
anhang zu furor bei Lucan, der einer solchen einseitigen Zuordnung widerspricht (ebd., 253–255).
76 Vgl. Poletti 2022, bes. 132– 137; 189 f.; 299 f.
77 Unter anderen Buckley 2014, 308–311, und Antoniadis 2016, 537–540, interpretieren ira und furor als
handlungsmotivierende Elemente bei Valerius Flaccus vor dem Hintergrund der Tragödien Senecas,
wobei erstere als dahinterliegendes episches Paradigma auch den Zorn Junos bei Vergil heranzieht (ebd.,
311: „[…] at the outset Valerius allusively contextualises the embarkation of the Argo as a kind of ‘Senecan’
tragedy, driven into action by an ‘Atrean’ and ‘Junonian’ tyrant“). Zu dramatischen Elementen und
Strukturen im ersten Buch der Argonautica vgl. Sauer 2011, 86– 132; zur Gattungspolyphonie siehe auch
Söllradl im vorliegenden Band.

36 Annemarie Ambühl



Als vorläufiges Ergebnis dieses zwangsläufig sehr skizzenhaften Parcours lässt sich
festhalten, dass die intertextuelle Praxis nachvergilischer Epiker, d.h. ihre Rezeption
konkreter epischer, tragischer und weiterer Intertexte, an besonders markierten Stellen
oder durch bestimmte Codewörter auch auf einer metaliterarischen Ebene reflektiert
wird und somit eine implizite Gattungspoetik konstituiert. Zugleich bestätigt dies aber
auch die (Selbst)-Charakterisierung (nicht nur) des nachvergilischen Epos als einer in-
klusiven Gattung, die andere Gattungsdiskurse appropriiert und inkorporiert. Durch die
stetige Überlagerung verschiedenster Intertexte verschwimmen die ohnehin nicht fest
umschriebenen Gattungsgrenzen weiter, so dass sich wie in dem hier vorgestellten
Fallbeispiel aus Statius’ Thebais eine gattungsspezifische Unterscheidung zwischen
epischer ira und tragischem furor (wenn es sie in dieser strikten Form denn überhaupt
jemals gab) nicht aufrechterhalten lässt, sondern immer epische und tragische Konno-
tationen mitschwingen. Die Konvergenz von epischen und tragischen Modellen führt
somit quasi zurück ad fontes, zum Ursprung in Homer vor der Ausdifferenzierung der
verschiedenen Gattungen.

Literatur

Ahl, F. (2015), „Transgressing Boundaries of the Unthinkable: Sophocles, Ovid, Vergil, Seneca, and Homer
Refracted in Statius’ Thebaid“, in: W. J. Dominik/C. E. Newlands/K. Gervais (Hgg.), Brill’s Companion to
Statius (Brill’s Companions to Classical Studies). Leiden/Boston, 240–265.

Ambühl, A. (2015), Krieg und Bürgerkrieg bei Lucan und in der griechischen Literatur. Studien zur Rezeption der
attischen Tragödie und der hellenistischen Dichtung im Bellum civile (Beiträge zur Altertumskunde 225).
Berlin/München/Boston.

Ambühl, A. (2019a), „Intergeneric Influences and Interactions“, in: C. Reitz/S. Finkmann (Hgg.), Structures of
Epic Poetry. Vol. 1: Foundations. Berlin/Boston, 167– 192.

Ambühl, A. (2019b), Rezension von Kircher, N. (2018), Tragik bei Homer und Vergil: Hermeneutische
Untersuchungen zum Tragischen im Epos (Studien zu Literatur und Erkenntnis 9). Heidelberg, in:
thersites 9 (= A. Bakogianni [Hg.], Ancient Greek and Roman Multi-Sensory Spectacles of Grief. Potsdam),
153– 158.

Ambühl, A. (2022), „Animal Similes in Roman Imperial Epic in Their Literary, Cultural, and Political
Contexts“, in: A. Oegema/J. Pater/M. Stoutjesdijk (Hgg.), Overcoming Dichotomies: Parables, Fables, and
Similes in the Graeco-Roman World (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 483).
Tübingen, 109– 139.

Anderson, W. S. (2008), P. Ovidii Nasonis Metamorphoses (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum
Teubneriana), editio stereotypa editionis alterius (MCMLXXXII). Berlin/New York.

Antoniadis, T. (2016), „Furor and Kin(g)ship in Seneca’s Thyestes and Valerius Flaccus’ Argonautica
(1.700–850)“, in: S. Frangoulidis/S. J. Harrison/G. Manuwald (Hgg.), Roman Drama and its Contexts
(Trends in Classics – Supplementary Volumes 34). Berlin/Boston, 533–553.

Aston, E. (2011), Mixanthrôpoi: Animal-Human Hybrid Deities in Greek Religion. Liège.

78 Zu Silius’ Auseinandersetzung mit philosophischen Konzepten von ira vgl. Stocks 2018 und Watton
2018. Siehe auch Stürner im vorliegenden Band. Zu Valerius Flaccus vgl. Ferenczi 2014b, bes. 146– 152, der
das Motiv der göttlichen furores, die menschliche Handlungen initiieren (Arg. 5,675 f.), in Bezug setzt zu
zeitgenössischen philosophischen Debatten um Epistemologie und Determinismus.

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 37



Baier, T. (2015), „Quintilians Versuch einer funktionalen Literaturbetrachtung“, in: thersites 2 (= C. Walde
[Hg.], Stereotyped Thinking in Classics. Literary Ages and Genres Re-Considered. Potsdam), 112– 132.

Barchiesi, A. (2001), „The Crossing“, in: S. J. Harrison (Hg.), Texts, Ideas, and the Classics. Scholarship, Theory,
and Classical Literature (Classical Presences). Oxford 2001, 142– 163.

Baßler, M. (2010), „(B) Problemkonstellationen der Gattungstheorie. 1.4 Gattungsmischung,
Gattungsübergänge, Unbestimmbarkeit“, in: R. Zymner (Hg.), Handbuch Gattungstheorie. Stuttgart,
52–54.

Baumann, H. (2019a), Das Epos im Blick. Intertextualität und Rollenkonstruktionen in Martials Epigrammen und
Statius’ Silvae (Millennium-Studien 73). Berlin/Boston.

Baumann, H. (2019b), „Platanen Verpflanzen: Poetiken der Transplantation in Statius’ Silve 2.3“, in: O.
Ette/U. Wirth (Hgg.), Kulturwissenschaftliche Konzepte der Transplantation. Berlin/Boston, 105– 122.

Beekes, R., with the assistance of L. van Beek (2010), Etymological Dictionary of Greek, Vol. 2 (Leiden
Indo-European Etymological Dictionary Series 10/2). Leiden/Boston.

Bessone, F. (2020), „Allusive (Im‐)Pertinence in Statius’ Epic“, in: N. Coffee/C. Forstall/L. Galli Milić/D. Nelis
(Hgg.), Intertextuality in Flavian Epic Poetry: Contemporary Approaches (Trends in Classics –

Supplementary Volumes 64). Berlin/Boston, 133– 168.
Bessone, F./Fucecchi, M. (Hgg.) (2017), The Literary Genres in the Flavian Age. Canons, Transformations,

Reception (Trends in Classics – Supplementary Volumes 51). Berlin/Boston.
Braund, S. M./Gill, C. (Hgg.) (1997), The Passions in Roman Thought and Literature. Cambridge.
Braund, S./Most, G. W. (Hgg.) (2003), Ancient Anger: Perspectives from Homer to Galen. Cambridge.
Briguglio, S. (2017), Fraternas acies. Saggio di commento a Stazio, Tebaide 1, 1–389 (Millennium 9).

Alessandria.
Brockkötter, P. (2020), „Transgressionen bei Lucan – Ein notwendiges Übel?“, in: L. Gilhaus/I. Herrad/M.

Meurer/A. Pfeiffer (Hgg.), Transgression und Devianz in der antiken Welt. Stuttgart, 121– 141.
Buckley, E. (2014), „Valerius Flaccus and Seneca’s Tragedies“, in: M. Heerink/G. Manuwald (Hgg.), Brill’s

Companion to Valerius Flaccus (Brill’s Companions to Classical Studies). Leiden/Boston, 307–325.
Celotto, G. (2022), Amor Belli: Love and Strife in Lucan’s Bellum Civile. Ann Arbor, MI.
Clément-Tarantino, S. (2006), „La poétique romaine comme hybridation féconde. Les leçons de la greffe

(Virgile, Géorgiques, 2, 9–82)“, in: Interférences. Ars Scribendi 4, 2006 (http://ars-scribendi.ens-lyon.fr/
spip.php?article37&var_affichage=vf ).

Conte, G. B. (2017), Stealing the Club from Hercules: On Imitation in Latin Poetry. Berlin/Boston.
Conte, G. B. (2019), P. Vergilius Maro: Aeneis (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum

Teubneriana), editio altera. Berlin/Boston.
Criado, C. (2013), „The Contradictions of Valerius’ and Statius’ Jupiter: Power and Weakness of the Supreme

God in the Epic and Tragic Tradition“, in: G. Manuwald/A. Voigt (Hgg.), Flavian Epic Interactions
(Trends in Classics – Supplementary Volumes 21). Berlin/Boston, 195–214.

Curley, D. (2013), Tragedy in Ovid: Theater, Metatheater, and the Transformation of a Genre. Cambridge.
de Bakker, M. P./van den Berg, B./Klooster, J. (Hgg.) (2022), Emotions and Narrative in Ancient Literature and

Beyond. Studies in Honour of Irene de Jong (Mnemosyne Supplements 451). Leiden/Boston.
Delarue, F. (2000), Stace, poète épique: Originalité et cohérence (Bibliothèque d’Études Classiques 20).

Louvain/Paris.
Delz, J. (1987), Sili Italici Punica (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana). Stuttgart.
Depew, M./Obbink, D. (Hgg.) (2000), Matrices of Genre: Authors, Canons, and Society (Center for Hellenic

Studies Colloquia 4). Cambridge, MA/London.
Dewar, M. (2020), „The Flavian Epics and the Neoterics“, in: N. Coffee/C. Forstall/L. Galli Milić/D. Nelis

(Hgg.), Intertextuality in Flavian Epic Poetry: Contemporary Approaches (Trends in Classics –

Supplementary Volumes 64). Berlin/Boston, 107– 131.
Dominik, W. J. (2012), „Critiquing the Critics: Jupiter, the Gods and Free Will in Statius’ Thebaid“, in: T. Baier

(Hg., unter Mitarbeit von F. Stürner), Götter und menschliche Willensfreiheit. Von Lucan bis Silius Italicus
(Zetemata 142). München, 187– 198.

38 Annemarie Ambühl

http://ars-scribendi.ens-lyon.fr/spip.php?article37&var_affichage=vf
http://ars-scribendi.ens-lyon.fr/spip.php?article37&var_affichage=vf
http://ars-scribendi.ens-lyon.fr/spip.php?article37&var_affichage=vf
http://ars-scribendi.ens-lyon.fr/spip.php?article37&var_affichage=vf
http://ars-scribendi.ens-lyon.fr/spip.php?article37&var_affichage=vf
http://ars-scribendi.ens-lyon.fr/spip.php?article37&var_affichage=vf
http://ars-scribendi.ens-lyon.fr/spip.php?article37&var_affichage=vf
http://ars-scribendi.ens-lyon.fr/spip.php?article37&var_affichage=vf
http://ars-scribendi.ens-lyon.fr/spip.php?article37&var_affichage=vf


Dräger, P. (2001), Die Argonautika des Apollonios Rhodios: Das zweite Zorn-Epos der griechischen Literatur
(Beiträge zur Altertumskunde 158). München/Leipzig.

Dresen, A./Freitag, F. (Hgg.) (2017), Crossing: Über Inszenierungen kultureller Differenzen und Identitäten
(Edition Kulturwissenschaft 107). Bielefeld.

Egelhaaf-Gaiser, U. (2017), „Mit Mercur an Tainaros’ Schwelle: Liminale Kategorien in Statius’ Thebais
(2,1– 133)“, in: I. Tanaseanu-Döbler/A. Lefteratou/G. Ryser/K. Stamatopoulos (Hgg.), Reading the Way
to the Netherworld. Education and the Representations of the Beyond in Later Antiquity (Beiträge zur
europäischen Religionsgeschichte 4). Göttingen, 215–233.

Ehlers, W.-W. (1980), Gaius Valerius Flaccus Setinus Balbus: Argonauticon libri VIII (Bibliotheca Scriptorum
Graecorum et Romanorum Teubneriana). Stuttgart.

Eming, J. (2021), „Literarische Gattungen als Wissensoikonomien: Ein Versuch zum Liebes- und
Abenteuerroman der Vormoderne“, in: N. Schmidt/N. Pissis/G. Uhlmann (Hgg.), Wissensoikonomien:
Ordnung und Transgression vormoderner Kulturen (Episteme in Bewegung. Beiträge zu einer
transdisziplinären Wissensgeschichte 18). Wiesbaden, 101– 122.

Ette, O./Wirth, U. (Hgg.) (2014), Nach der Hybridität. Zukünfte der Kulturtheorie (Potsdamer inter- und
transkulturelle Texte 11). Berlin.

Ette, O./Wirth, U. (Hgg.) (2019), Kulturwissenschaftliche Konzepte der Transplantation. Berlin/Boston.
Falcone, M. J./Schubert, C. (Hgg.) (2022), Ilias Latina: Text, Interpretation, and Reception (Mnemosyne

Supplements 443). Leiden/Boston.
Fantham, E. (1997), „‘Envy and Fear the Begetter of Hate’: Statius’ Thebaid and the Genesis of Hatred“, in:

S. M. Braund/C. Gill (Hgg.), The Passions in Roman Thought and Literature. Cambridge, 185–212.
Fantham, E. (2003), „The Angry Poet and the Angry Gods: Problems of Theodicy in Lucan’s Epic of Defeat“,

in: S. Braund/G. W. Most (Hgg.), Ancient Anger: Perspectives from Homer to Galen. Cambridge, 229–249.
Fantuzzi, M. (1980), „La contaminazione dei generi letterari nella letteratura greca ellenistica: rifiuto del

sistema o evoluzione di un sistema?“, in: Lingua e Stile 15, 433–450.
Fantuzzi, M./Hunter, R. (Hgg.) (2004), Tradition and Innovation in Hellenistic Poetry. Cambridge.
Farrell, J. (2003), „Classical Genre in Theory and Practice“, in: New Literary History 34 (3) (= Theorizing Genres

II), 383–408.
Farrell, J. (2021), Juno’s Aeneid: A Battle for Heroic Identity. Princeton/Oxford.
Fedeli, P. (1989), „Le intersezioni dei generi e dei modelli“, in: G. Cavallo/P. Fedeli/A. Giardina (Hgg.), Lo

spazio letterario di Roma antica, Vol. I: La produzione del testo. Roma, 375–397.
Feeney, D. C. (1991), The Gods in Epic: Poets and Critics of the Classical Tradition. Oxford.
Ferenczi, A. (2014a), „Following the Rules: Three Metaphors in the Ars poetica“, in: MD 72 (= A. Ferenczi/P. R.

Hardie [Hgg.], New Approaches to Horace’s Ars poetica. Pisa/Rom), 71–83.
Ferenczi, A. (2014b), „Philosophical Ideas in Valerius Flaccus’ Argonautica“, in: M. Heerink/G. Manuwald

(Hgg.), Brill’s Companion to Valerius Flaccus (Brill’s Companions to Classical Studies). Leiden/Boston,
136– 153.

Ferriss-Hill, J. (2019), Horace’s Ars Poetica: Family, Friendship, and the Art of Living. Princeton/Oxford.
Formisano, M. (2005), „Veredelte Bäume und kultivierte Texte. Lehrgedichte in technischen Prosawerken

der Spätantike“, in: M. Horster/C. Reitz (Hgg.), Wissensvermittlung in dichterischer Gestalt (Palingenesia
85). Stuttgart, 295–312.

Fratantuono, L. (2007), Madness Unchained: A Reading of Virgil’s Aeneid. Lanham, MD.
Fratantuono, L. (2011), Madness Transformed: A Reading of Ovid’s Metamorphoses. Lanham, MD.
Fratantuono, L. (2012), Madness Triumphant: A Reading of Lucan’s Pharsalia. Lanham, MD.
Freudenburg, K. (2019), „Epic Anger, and the State of the (Roman) Soul in Virgil’s First Simile“, in: P.

Martins/A. P. Hasegawa/J. A. Oliva Neto (Hgg.), Augustan Poetry: New Trends and Revaluations. São
Paulo, 309–333.

Fuhrmann, M. (1992), Die Dichtungstheorie der Antike: Aristoteles–Horaz–Longin. Eine Einführung, 2.
überarbeitete und veränderte Auflage. Darmstadt.

Ganiban, R. T. (2007), Statius and Virgil: The Thebaid and the Reinterpretation of the Aeneid. Cambridge.

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 39



Genette, G. (1993), Palimpseste: Die Literatur auf zweiter Stufe. Aus dem Französischen von W. Bayer und D.
Hornig. Frankfurt a.M.

Gervais, K. (2017), Statius, Thebaid 2. Edited with an Introduction, Translation, and Commentary. Oxford.
Gervais, K. (2021), „Senecan Heroes and Tyrants in Statius, Thebaid 2“, in: S. Papaioannou/A. Marinis (Hgg.),

Elements of Tragedy in Flavian Epic (Trends in Classics – Supplementary Volumes 103). Berlin/Boston,
129– 148.

Gilhaus, L./Herrad, I./Meurer, M./Pfeiffer, A. (Hgg.) (2020), Transgression und Devianz in der antiken Welt
(Schriften zur Alten Geschichte). Stuttgart.

Gill, C. (2003), „Reactive and Objective Attitudes: Anger in Virgil’s Aeneid and Hellenistic Philosophy“, in: S.
Braund/G. W. Most (Hgg.), Ancient Anger: Perspectives from Homer to Galen. Cambridge, 208–228.

Giusti, E. (2020), „Casta Diva: Juno’s „Unexpected Pain“ in Statius’ Thebaid“, in: EuGeStA 10, 163–206.
Glaesser, R. (1984), Verbrechen und Verblendung: Untersuchung zum Furor-Begriff bei Lucan mit

Berücksichtigung der Tragödien Senecas (Studien zur klassischen Philologie 17). Frankfurt a.M.
Gutzwiller, K. (2020), „Under the Sign of the Distaff: Aetia 1.5, Spinning and Erinna“, in: CQ 70, 177– 191.
Hall, E. (2018), „Why are the Erinyes Female? or, What is so Feminine about Revenge?“, in: L. Dawson/F.

McHardy (Hgg.), Revenge and Gender in Classical, Medieval and Renaissance Literature. Edinburgh,
33–57.

Harder, A. (Hg.) (2012), Callimachus: Aetia. Introduction, Text, Translation, and Commentary. 2 Vols. Oxford.
Hardie, P. R. (1990), „Ovid’s Theban History: The First ‘Anti-Aeneid’?“, in: CQ 40, 224–235.
Hardie, P. R. (1993), The Epic Successors of Virgil: A Study in the Dynamics of a Tradition (Roman Literature and

its Contexts). Cambridge.
Hardie, P. R. (2019), „Ancient and Modern Theories of Epic“, in: C. Reitz/S. Finkmann (Hgg.), Structures of

Epic Poetry. Vol.1: Foundations. Berlin/Boston, 25–50.
Harris, W. V. (2001), Restraining Rage: The Ideology of Anger Control in Classical Antiquity. Cambridge,

MA/London.
Harrison, S. J. (2007), Generic Enrichment in Vergil and Horace. Oxford.
Hershkowitz, D. (1998), The Madness of Epic: Reading Insanity from Homer to Statius (Oxford Classical

Monographs). Oxford.
Heslin, P. (2011), „Metapoetic Pseudonyms in Horace, Propertius and Ovid“, in: JRS 101, 51–72.
Hill, D. E. (2008), „Jupiter in Thebaid 1 Again“, in: R. R. Nauta/H.-J. van Dam/J. J. L. Smolenaars (Hgg.), The

Poetry of Statius (Mnemosyne Supplements 306). Leiden/Boston, 129– 141.
Hinds, S. (1987), The Metamorphosis of Persephone: Ovid and the Self-Conscious Muse. Cambridge.
Hinds, S. (1998), Allusion and Intertext: Dynamics of Appropriation in Roman Poetry (Roman Literature and its

Contexts). Cambridge.
Hinds, S. (2000), „Essential Epic: Genre and Gender from Macer to Statius“, in: M. Depew/D. Obbink (Hgg.),

Matrices of Genre: Authors, Canons, and Society (Center for Hellenic Studies Colloquia 4). Cambridge,
MA/London, 221–244.

Hübner, W. (1970), Dirae im römischen Epos: Über das Verhältnis von Vogeldämonen und Prodigien
(Spudasmata 21). Hildesheim/New York.

Hunt, A. (2010), „Elegiac Grafting in Pomona’s Orchard: Ovid, Metamorphoses 14.623–771“, in: MD 65,
43–58.

Hutchinson, G. O. (2013a), Greek to Latin: Frameworks and Contexts for Intertextuality. Oxford.
Hutchinson, G. (2013b), „Genre and Super-Genre“, in: T. D. Papanghelis/S. J. Harrison/S. Frangoulidis (Hgg.)

(2013), Generic Interfaces in Latin Literature: Encounters, Interactions and Transformations (Trends in
Classics – Supplementary Volumes 20). Berlin/Boston, 19–34.

Jäger, N. (2020), Amphiaraus: Ritual und Schwelle in Statius’ Thebais (Untersuchungen zur antiken Literatur
und Geschichte 145). Berlin/Boston.

Jenkyns, R. (2005), „Epic and Other Genres in the Roman World“, in: J. M. Foley (Hg.), A Companion to
Ancient Epic (Blackwell Companions to the Ancient World). Malden, MA, 562–573.

Joseph, T. A. (2022), Thunder and Lament: Lucan on the Beginnings and Ends of Epic. New York/Oxford.

40 Annemarie Ambühl



Kahane, A. (2013), „The (Dis)continuity of Genre: A Comment on the Romans and the Greeks“, in: T. D.
Papanghelis/S. J. Harrison/S. Frangoulidis (Hgg.) (2013), Generic Interfaces in Latin Literature:
Encounters, Interactions and Transformations (Trends in Classics – Supplementary Volumes 20).
Berlin/Boston, 35–54.

Kassel, R. (Hg.) (1976), Aristotelis Ars rhetorica. Berlin/New York.
Kircher, N. (2018), Tragik bei Homer und Vergil: Hermeneutische Untersuchungen zum Tragischen im Epos

(Studien zu Literatur und Erkenntnis 9). Heidelberg.
Klotz, A. (Hg.) (2001), P. Papinius Statius: Thebais (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum

Teubneriana), editionem correctiorem curavit T. C. Klinnert, editio stereotypa editionis secundae
(MCMLXXIII). München/Leipzig.

Kroll, W. (1924), „Die Kreuzung der Gattungen“, in: Ders., Studien zum Verständnis der römischen Literatur.
Stuttgart, 202–224 (Ndr. Darmstadt 1964).

Kytzler, B. (1960), „Beobachtungen zum Prooemium der Thebais“, in: Hermes 88, 331–354.
Laurand, V./Malaspina, E./Prost, F. (Hgg.) (2021). Lectures plurielles du De ira de Sénèque: Interprétations,

contextes, enjeux (Beiträge zur Altertumskunde 399). Berlin/Boston.
Levitan, W. (1993), „Give Up the Beginning? Juno’s Mindful Wrath (Aeneid 1.37)“, in: LCM 18, 14.
Lowe, D. (2010), „The Symbolic Value of Grafting in Ancient Rome“, in: TAPhA 140, 461–488.
Littlewood, C. (2016), „Seneca, Horace and the Poetics of Transgression“, in: S. Frangoulidis/S. J.

Harrison/G. Manuwald (Hgg.), Roman Drama and its Contexts (Trends in Classics – Supplementary
Volumes 34). Berlin/Boston, 363–378.

Mac Góráin, F. (2018), „Untitled/arma virumque“, in: CPh 113, 423–448.
Marastoni, A, (Hg.) (1970), P. Papini Stati Silvae (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum

Teubneriana), editio stereotypa correctior adiecto fragmento carminis de bello Germanico. Leipzig.
Marinis, A. (2021), „Eteocles and Polynices in Statius’ Thebaid: Revisiting Tragic Causality“, in: S.

Papaioannou/A. Marinis (Hgg.), Elements of Tragedy in Flavian Epic (Trends in Classics – Supplementary
Volumes 103). Berlin/Boston, 149– 169.

McGowan, M. M. (2009), Ovid in Exile: Power and Poetic Redress in the Tristia and Epistulae ex Ponto
(Mnemosyne Supplements 309). Leiden/Boston.

McNelis, C. (2007), Statius’ Thebaid and the Poetics of Civil War. Cambridge.
Morrison, J. V. (1992), „Literary Reference and Generic Transgression in Ovid, Amores 1.7: Lover, Poet, and

Furor“, in: Latomus 51, 571–589.
Müller, R. (2012), Antike Dichtungslehre: Themen und Theorien. Tübingen.
Newlands, C. E. (2009), „Statius’ Self-Conscious Poetics: Hexameter on Hexameter“, in: W. J. Dominik/J.

Garthwaite/P. A. Roche (Hgg.), Writing Politics in Imperial Rome (Brill’s Companions to Classical
Studies). Leiden/Boston, 387–404.

O’Hara, J. J. (1996), True Names: Vergil and the Alexandrian Tradition of Etymological Wordplay. Ann Arbor, MI.
Oliensis, E. (1998), Horace and the Rhetoric of Authority. Cambridge.
Papaioannou, S./Marinis, A. (Hgg.) (2021), Elements of Tragedy in Flavian Epic (Trends in Classics –

Supplementary Volumes 103). Berlin/Boston.
Papanghelis, T. D./Harrison, S. J./Frangoulidis, S. (Hgg.) (2013), Generic Interfaces in Latin Literature:

Encounters, Interactions and Transformations (Trends in Classics – Supplementary Volumes 20).
Berlin/Boston.

Parkes, R. (2021), „Finding the Tragic in the Epics of Statius“, in: S. Papaioannou/A. Marinis (Hgg.), Elements
of Tragedy in Flavian Epic (Trends in Classics – Supplementary Volumes 103). Berlin/Boston, 107– 128.

Pohlenz, M. (1982), M. Tulli Ciceronis scripta quae manserunt omnia, Fasc 44: Tusculanae disputationes
(Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana). Berlin/New York.

Poletti, S. (2022), Teologia della guerra civile: Il Bellum civile di Petronio e la tradizione epica latina (Litora
Classica 10). Rahden, Westf.

Polleichtner, W. (2009), Emotional Questions: Vergil, the Emotions, and the Transformation of Epic Poetry. An
Analysis of Select Scenes (Bochumer Altertumswissenschaftliches Colloquium 82). Trier.

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 41



Rapp, C. (2015), „Tragic Emotions“, in: P. Destrée/P. Murray (Hgg.), A Companion to Ancient Aesthetics
(Blackwell Companions to the Ancient World). Chichester, 438–454.

Reynolds, D. L. (1977), L. Annaei Senecae Dialogorum libri duodecim (Scriptorum Classicorum Bibliotheca
Oxoniensis). Oxford.

Sauer, C. (2011), Valerius Flaccus’ dramatische Erzähltechnik (Hypomnemata 187). Göttingen.
Scaffai, M. (Hg.) (1982), Baebii Italici Ilias Latina. Introduzione, edizione critica, traduzione italiana e commento

(Edizioni e Saggi Universitari di Filologia Classica 28). Bologna.
Schenk, P. (2008), „Darstellung und Funktion des Zorns der Götter in antiker Epik“, in: R. G. Kratz/H.

Spieckermann (Hgg.), Divine Wrath and Divine Mercy in the World of Antiquity (Forschungen zum Alten
Testament, 2. Reihe 33). Tübingen, 153– 175.

Schetter, W. (1962), „Die Einheit des Prooemium zur Thebais des Statius“, in: MH 19, 204–217.
Schiesaro, A. (2003), The Passions in Play: Thyestes and the Dynamics of Senecan Drama. Cambridge.
Schindler, C. (2019), „The Invocation of the Muses and the Plea for Inspiration“, in: C. Reitz/S. Finkmann

(Hgg.), Structures of Epic Poetry. Vol. 1: Foundations. Berlin/Boston, 489–529.
Schmidt, Y. (2021), Ovids Epos und die Tradition des Lehrgedichts: Mythos und Elementenlehre in den

„Metamorphosen“ (Hypomnemata 210). Göttingen.
Schönberger, O. (1998), Publius Papinius Statius: Der Kampf um Theben. Einleitung, Übersetzung und

Anmerkungen. Würzburg.
Schwinge, E.-R. (1990), „Aristoteles und die Gattungsdifferenz von Epos und Drama“, in: Poetica 22, 1–20.
Seibel, K. (2007), „Mixing Genres: Levels of Contamination and the Formation of Generic Hybrids“, in: M.

Gymnich/B. Neumann/A. Nünning (Hgg.), Gattungstheorie und Gattungsgeschichte (ELCH – Studies in
English Literary and Cultural History 28). Trier, 137– 150.

Shackleton Bailey, D. R. (1997), M. Annaei Lucani De bello civili libri X (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et
Romanorum Teubneriana). Berlin/New York.

Shackleton Bailey, D. R. (2008), Q. Horatius Flaccus: Opera (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et
Romanorum Teubneriana), editio stereotypa editionis quartae (MMI). Berlin/New York.

Simms, R. (2020), Anticipation and Anachrony in Statius’ Thebaid (Bloomsbury Classical Studies Monographs).
London.

Sluiter, I. (2000), „The Dialectics of Genre: Some Aspects of Secondary Literature and Genre in Antiquity“,
in: M. Depew/D. Obbink (Hgg.), Matrices of Genre: Authors, Canons, and Society (Center for Hellenic
Studies Colloquia 4). Cambridge, MA/London, 183–203.

Stocks, C. (2018), „Anger in the Extreme? Ira, Excess, and the Punica“, in: Phoenix 72,3–4 (= Philosophical
Currents in Flavian Literature), 293–311.

Trinacty, C. (2012), „The Manipulation of Juno’s μῆνις: A Note on Lucan’s BC 9.505 and Silius Italicus’
Pun. 12.284“, in: ICS 37, 167– 173.

van der Schuur, M. (2018), „Civil War on the Horizon: Seneca’s Thyestes and Phoenissae in Statius’s Thebaid
7“, in: L. D. Ginsberg/D. A. Krasne (Hgg.), After 69 CE – Writing Civil War in Flavian Rome (Trends in
Classics – Supplementary Volumes 65). Leiden/Boston, 123– 142.

Walde, C. (2005), „Zorn (I.)“, in: J. Ritter/K. Gründer/G. Gabriel (Hgg.), Historisches Wörterbuch der
Philosophie, Band 12. Basel, 1382– 1386.

Walde, C. (2009), „Roman Dream Works“, in: Y. Maes/J. Papy/W. Verbaal (Hgg.), Latinitas Perennis, Vol. II:
Appropriation and Latin Literature (Brill’s Studies in Intellectual History 144). Leiden/Boston, 13–40.

Watton, M. (2018), „Philosophy and Flavian Epic: Response to Stocks and Bennardo“, in: Phoenix 72 (3–4)
(= Philosophical Currents in Flavian Literature), 312–318.

West, M. L. (1998), Homeri Ilias, Vol. I: Rhapsodiae I–XII (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum
Teubneriana). Stuttgart.

West, M. L. (2017), Homerus: Odyssea (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana).
Berlin/Boston.

Willms, L. (2014), Transgression, Tragik und Metatheater: Versuch einer Neuinterpretation des antiken Dramas
(DRAMA – Studien zum antiken Drama und seiner Rezeption 13). Tübingen.

42 Annemarie Ambühl



Wirth, U. (2011), „Kultur als Pfropfung. Pfropfung als Kulturmodell. Prolegomena zu einer Allgemeinen
Greffologie (2.0)“, in: Ders. (Hg.), Impfen, Pfropfen, Transplantieren (Wege der Kulturforschung 2).
Berlin, 9–27.

Wright, M. R. (1997), „Ferox uirtus: Anger in Virgil’s Aeneid“, in: S. M. Braund/C. Gill (Hgg.), The Passions in
Roman Thought and Literature. Cambridge, 169– 184.

Zerhoch, S. (2015), Erinys in Epos, Tragödie und Kult. Fluchbegriff und personale Fluchmacht (Philologus
Supplemente 4). Berlin/Boston.

Zissos, A. (2019), „Closure and Segmentation: Endings, Medial Proems, Book Divisions“, in: C. Reitz/S.
Finkmann (Hgg.), Structures of Epic Poetry. Vol. 1: Foundations. Berlin/Boston, 531–564.

Zwierlein, O. (1991), L. Annaei Senecae Tragoediae. Incertorum auctorum Hercules (Oetaeus) (Scriptorum
Classicorum Bibliotheca Oxoniensis). Reprinted with corrections. Oxford.

Metareflexionen zum Phänomen der ‚Gattungsmischung‘ im nachvergilischen Epos 43




