
Guillermo Zermeño

Repensando la historia, el eurocentrismo
y el historicismo desde América Latina

1 Introducción

La siguiente aproximación se basa en algunas investigaciones realizadas sobre la
historia de la historiografía moderna. Se parte de la hipótesis de que el modelo
historiográfico que rige la disciplina de la historia (que conjuga una relación par-
ticular entre el tiempo y el espacio), tras siglo y medio de existencia, ha entrado
en crisis en las últimas décadas del siglo XX. Y esta situación crítica no compete
sólo a la Europa oriental u occidental, sino afecta por igual a la constelación lla-
mada desde el siglo XIX América Latina para distinguirla de la sajona. Esto signi-
ficaría que estamos siendo testigos (como académicos) de una reconfiguración del
mapa mundial que invita a repensar la historia y sus formas de escrituración.
Una reconfiguración, asimismo, que afecta sus relaciones con otras disciplinas afi-
nes de las humanidades (como el arte, la literatura y la filosofía) y de las ciencias
sociales (como la antropología, la sociología o la ciencia política). Es verdad que
esta transformación puede verse desde hace tiempo en sus formas narrativas de
restituir el pasado y de representarlo,1 que incluye a su vez el retorno del sujeto-
historiador-observador reflexivo que se hace cargo de la historia al momento de
narrarla. Ahí aparece un observador situado en los intersticios que marcan la di-
ferencia y la distancia entre el pasado ya sucedido y el presente en constante ac-
tualización de cara al futuro, en un constante tránsito entre el pasado y el futuro.
Esta ubicación intermediaria de estar entre-espacios, entre-disciplinas, entre-
historias, entre-tiempos y culturas abre el compás idóneo para trascender toda
clase de etnocentrismos y localismos de raigambre nacionalista al modo del siglo
XIX. En ese sentido, estar entre dos puede convertirse en una fórmula teórica, es
decir no propia del sentido común, que invita a disminuir y transformar las opo-
siciones tradicionales existentes entre disciplinas, naciones y tiempos, para tratar
de entender y situar lo que está teniendo lugar en el entorno de la crisis actual
marcada por el incesante movimiento, no solo de poblaciones, sino entre mundos,
espacios, disciplinas, y culturas.

Situados en este lugar, en este ensayo se parte de la revisión del cronotopo
historicista clásico o régimen de historicidad modernista que da marco todavía

 Remito a mi ensayo: Explicar, narrar, mostrar. Danto, Habermas, Foucault y la Historia. En:
Historia y Grafía 24 (2005), p. 151–192.

Open Access. © 2024 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111247861-002

https://doi.org/10.1515/9783111247861-002


en buena medida a nuestro presente.2 Se trata de volver la mirada hacia nuestro
pasado inmediato a fin de poder provincializar la influencia de Europa,3 así como
de des-provincializar a América Latina. Con la conciencia de que a estos esfuerzos
les preceden proyectos como los de Susanne Klengel y Manuel Suárez Cortina.4

Una primera exploración de esta problemática se encuentra en mi ensayo «El
cronotopo moderno de la historia y su crisis actual».5 En esta nueva incursión,
por tanto, habrá algunas referencias a dicho ensayo, a cambio de intentar centrar
la reflexión en el tópico de la crisis de las filosofías de la historia que enfática o
subrepticiamente pueden seguir marcando nuestras narrativas históricas y sus
formas de politización. En ese contexto pienso que al asumir la crisis del modelo
historicista heredado se pueden abrir espacios de diálogo a partes iguales entre
diversas regiones y culturas, como son las que puede haber entre América Latina
y Europa del Este en vistas a la reflexión y clarificación del momento histórico
crítico en el que estamos y sus posibilidades.

Y es que, me parece, en el trasfondo de las siguientes reflexiones está la som-
bra y fantasma de un cierto eurocentrismo encubierto, que, a pesar de buenas
intenciones, podría seguir acechando, en medio de la crisis, en algunos enfoques
latinoamericanistas o mexicanistas y este-europeos al no querer asumir las impli-
caciones del ingreso en una etapa post-historicista y post-imperial alrededor de la
historia. Es decir, dado el carácter que han tomado los acontecimiento después de

 El «régimen de historicidad» es concebido como una categoría heurística que permite observar
las diferentes modalidades históricas sobre las que se han articulado diferentes modos de rela-
ción entre el pasado, el presente y el futuro. Por ejemplo, se puede afirmar que el tiempo actual
está dominado por un presente presentista en el que tiende a prevalecer un pasado ensanchado
a costa de un futuro menguante. Lo cual puede explicar ese incremento en la devoción por el
pasado y sus rituales, por la «memoria». Véase, François Hartog: El historiador en un tiempo pre-
sentista. En: Fernando Devoto (ed.): Historiadores, Ensayistas, y Gran público 1990–2010. Buenos
Aires: Ed. Biblos 2010, p. 15–28. De manera más puntual se puede revisar del mismo autor: Una
inquietante extrañeza. En: Creer en la historia. Santiago: Ediciones Universidad Finis Terrae 2013,
p. 121–166. Véase además, Hans-Ulrich Gumbrecht: Nuestro amplio presente. Sobre el surgi-
miento de una nueva construcción del tiempo y sus consecuencias para la disciplina de la histo-
ria. En: Guillermo Zermeño Padilla (ed.): Historia fin de siglo. México: El Colegio de México 2016,
p. 123–146.
 Dipesh Chakrabarty: Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical Difference.
Princeton: Princeton UP 2000.
 Manuel Suárez Cortina (ed.), Europa del sur y América Latina: Perspectivas historiográficas.
Madrid: Bibliotecta Nueva 2014. Susanne Klengel y Alexandra Ortiz Wallner (eds.): Sur/South. Poe-
tics and Politics of thinking Latina America/India. Madrid, Frankfurt am Main: Iberoamericana Ver-
vuert 2016.
 En Fabio Wasserman, coord.: Tiempos críticos: historia, revolución y temporalidad en el mundo
iberoamericano (siglos XVIII y XIX). Buenos Aires: Prometeo Libros 2020, p. 19–34.

26 Guillermo Zermeño



1989 relacionados con Europa, por un lado, y las crisis latinoamericanas después
de las dictaduras (blandas y duras) y los militarismos, por otro lado, se abre un
espacio propicio para repensar conjuntamente (salvadas la diferencias obvias de
lenguas y tradiciones incubadas) el destino de la historia y los dilemas abiertos
en cuanto a las formas idóneas de articular y/o re-articular las relaciones entre el
pasado y el presente.

La idea de este ensayo, entonces, es, dentro de lo posible, hacer entrar en diá-
logo a estas dos grandes regiones del subcontinente europeo y americano alrededor
de los intercambios y contrastaciones del concepto de historia, en su ambigüedad,
como relato del pasado y como devenir. Conscientes de la envergadura del pro-
blema, este intento se realiza por lo pronto como una suerte de preámbulo metodo-
lógico de futuras investigaciones enfocadas a la comparación entre estas dos
regiones. Este propósito sería posible si se parte de la premisa de que actualmente
existen las condiciones idóneas para esta clase de estudios en la medida en que
ambas regiones comparten situaciones afines tanto por su geografía como por su
historia. Hay eventos históricos recientes que las pueden hacer ver como con-
temporáneas una de otra; como copartícipes de un mismo presente presentista.
Pero puede haber igualmente en sus pasados eventos que pueden mostrar disonan-
cias temporales que los hacen ver como contemporáneos. En torno a este punto
aparece como central el concepto de nación o formas de identificación basados en
un cierto tipo de relatos históricos. Lo importante por ahora es subrayar que
ambas regiones con-viven en una etapa post-imperial que invita a su reconfigura-
ción social en sus diversos órdenes, políticos, económicos y culturales.

Como ya se sugirió, los eventos relacionados con la caída del muro de Berlín y
la desmembración del imperio soviético a comienzos de la década de 1990 pueden
encontrar su correspondencia con la crisis de modelos económicos y políticos desa-
rrollistas y progresistas cimentados en el siglo XIX del mundo iberoamericano, de
modo que podrían encontrarse equivalencias funcionales entre ambas regiones
como copartícipes de un mismo presente dilatado con desafíos y dilemas afines. Así
como podría hablarse de la entrada en Europa oriental en un periodo posimperial
y su correspondiente fragmentación y necesidad de definir sus fronteras identita-
rias y territoriales, del mismo modo en América Latina existirían las condiciones
para repensar sus identidades después de los ímpetus nacionalistas y revoluciona-
rios decimonónicos que les dieron forma.6 La entrada en un nuevo umbral de

 Véase Anne Appelbaum: Entre este y oeste. Un viaje por las fronteras de Europa, trad. Francisco
J. Ramos Mena. México: Debate 2023 (Between East and West. Across the Borderland of Europe.
1994). Ryszard Kapuściński: El imperio, trad. Agata Orzeszek. Barcelona: Editorial Anagrama
1994. Para el caso mexicano remito a mi ensayo Entre futuros-pasados y futuros-presentes: refle-
xiones en torno a la actualidad (en prensa).

Repensando la historia, el eurocentrismo y el historicismo desde América Latina 27



tiempo, de tránsito entre un pasado que ya jugó sus cartas y un futuro que no ter-
mina por plasmarse, deja ver solo que nada está asegurado de antemano. Puede
haber variantes restauradoras de supuestos pasados gloriosos chauvinistas y etno-
céntricos, pero puede haber también otras posibilidades portadoras de otros
futuros.

Una manera de introducirse a este momento posimperial es apelando a lo
que sería la crisis de la historia historicista, fundamento de muchas de las varian-
tes del periodo imperial o neocolonial, y resituar la historia en el contexto de las
reconfiguraciones en curso enmarcadas por la globalización. De ahí que esta ex-
posición está agrupada alrededor de algunos ejes conceptuales, comenzando con
los que nos dan orientación geográfica, hasta aquellos que traen a la superficie
algunos de los dilemas conceptuales que se enfrentan desde la historiografía en
este nuevo entramado espaciotemporal.

2 ¿Norte y sur, este y oeste?

Iniciamos con una reflexión acerca de lo que puede significar pensar y repensar
la historia desde América Latina. Hacerlo desde acá implica situarse necesaria-
mente desde ese otro lado llamado «Europa»; no como una forma de esquivar el
problema o de buscar reivindicaciones obsoletas. Más bien se trata de realizar un
viaje de ida y vuelta entre dos hemisferios, en los que la ubicación geográfica no
determina el resultado final de la operación. Y en eso Ryszard Kapuściński es
ejemplar en el modo como ha situado sus correrías enmarcadas por la figura de
Heródoto, que lo hace cobrar una nueva actualidad.7 Si nos preguntamos de qué
Europa hablamos, si del este o del oeste, igualmente podemos hacerlo en relación
con América, si del norte o del sur.

En estas variaciones, no obstante, reconocemos que hoy existe una Europa en
proceso de reconfiguración, distinta a la surgida durante el siglo antepasado. Algo
similar puede decirse con respecto al caso americano atravesado igualmente por
serias tensiones y crisis periódicas, encuentros y desencuentros entre quienes ha-
bitan el norte y el sur del continente. Aunque no podemos olvidar, para entrar en
materia, que solo existe la denominación América Latina hasta la segunda mitad
del siglo XIX: una noción acuñada en la Francia de Napoleón III para contraponer
racial y culturalmente a los pueblos latinos con los germánicos y anglicanos. En
ese sentido, se trata de una noción que llega bastante cargada semánticamente al
siglo XX.

 Ryszard Kapuściński, Viajes con Heródoto, trad. Agata Orzeszek. Barcelona: Anagrama 2006.

28 Guillermo Zermeño



Además, a nivel iberoamericano, su articulación atravesó también por el fil-
tro, también cargado, del concepto de hispanidad tras la crisis del ‘98. Muchos de
los proyectos culturales que emergerán para el nuevo siglo no estarán exentos de
una carga decadentista; y que están condicionados por las diferencias que puede
haber entre quienes habitan el norte y el sur, una división encuadrada por «lo
cultural» que servirá de marco para el surgimiento de América Latina como área
de estudio especializada contrapuesta a la América anglosajona, y que sirve de
base para plantearse la pregunta acerca de si las dos américas tenían o no una
historia compartida.8

Sin embargo, debido a su fuerte carga regionalista y etnocéntica Horst Pietch-
mann advirtió con razón algunos de los peligros de situar el área de esa manera
al alejarse de las tendencias globales, encerrarse en sí misma y «perder de vista
los grandes temas y debates de la historia en general. . .».9 Si ese es el caso, enton-
ces puede observarse la siguiente paradoja: al tiempo que América Latina se con-
solidaba como área de estudios en el mundo académico, Europa entraba en un
proceso de descolonización y de dudas sobre sí misma, que la condujo a perder
su centralidad teórica a favor de otros futuros proyectados desde la Europa orien-
tal y la América del norte.

3 ¿Fin de las historias universales y regionalistas?

El talante autocrítico aparece en Europa con mayor claridad y énfasis a la sombra
de los estragos y del reordenamiento del mundo producto de la Segunda gran
guerra del siglo XX. En nuestro caso nos interesa destacar lo que puede reflejarse
en la crítica a un tipo de historias y narrativas universalistas y etnocéntricas, pre-
sentes en obras como la político-antropológica de Claude Lévi-Strauss Race et
Histoire de 1952 y la político-filosófica de Karl Popper La miseria del historicismo
de 1957. Las considero básicas para repensar el modo como se han articulado las
relaciones e interacciones entre diversas culturas atravesadas por la temporali-
dad. Pero tambien sabemos que a la par no han dejado de aparecer obras que
despiertan de su letargo discursos añejos y anacrónicos con el interés de hacer
resurgir o afianzar viejas utopías sobre las que se ha construido nuestra actuali-
dad, y que en algunos casos no hacen sino reafirmar paradójicamente aquello de

 Horst Pietschmannn: El desarrollo de la historiografía sobre la colonización española en Amé-
rica desde la segunda guerra mundial. En: Balance de la historiografía sobre Iberoamérica (1945–
1988). Pamplona: Universidad de Navarra 1989, p. 81–165.
 Ibid., p. 92.

Repensando la historia, el eurocentrismo y el historicismo desde América Latina 29



lo que pretenden distanciarse: el pensamiento occidental como faro y luz de la
humanidad entera. En cuyos sueños y promesas aparece sin duda la figura espec-
tral de Hegel en su afán de insertar toda clase de historias en el espíritu universa-
lista de la gran historia historicista diseñada desde Europa.

En una de sus obras dedicada a esclarecer las relaciones entre tiempo y narra-
ción Paul Ricoeur sugirió la necesidad de «renunciar a Hegel», con la salvedad de
que ese alejamiento debería partir de su reconocimiento.10 De otra manera el peli-
gro era el de repetirlo negándolo, porque, a diferencia de la crítica de mediados del
siglo pasado al acusarlo de estadolatría o de haber sido causante de la emergencia
de los estados totalitarios conocidos, la nueva crítica daba un paso más para esca-
par de sus sombras que siguen rodeando tanto a Europa como a América Latina
(un lugar en primera instancia supuestamente no protagónico en la elaboración de
esas utopías modernistas).

Al respecto encajan bien lecturas como las de Henri Lefebvre de 1976, Hegel,
Marx, Nietzsche (o el reino de las sombras), o la obra de Frantz Fanon,11 un clásico
de la literatura sociológica y antropológica poscolonial, cuyo análisis se funda en
el principio de historicidad que afecta tanto al colonizador como al colonizado, y
en el cual el principio de temporalidad no es exclusivo del discurso de la historia
filosófica y universalista, sino constitutivo de los trazos que imprimen sus huellas
sobre la piel de los cuerpos colonizados, así como de la sociedad de los coloniza-
dores. De manera que pensar y repensar la historia no está condicionada y deter-
minada solo por las coordenadas de índole geográfica. Por eso se trata de pensar
América Latina en paralelo a repensar e historizar Europa.

4 Historiografía y globalización

Lo anterior cobra cierta relevancia si inscribimos dicha relación en el contexto
actual de la globalización. A cuya fisonomía la distingue no la secuencialidad li-
neal de los procesos históricos propios del historicismo universalista, sino su di-
námica de transversalidad o contemporaneidad de lo no contemporáneo. Es
decir, que enfatiza y profundiza el sentimiento de interdependencia y simultanei-
dad temporal de cada una de las partes y regiones que conforman el sistema in-

 Guillermo Zermeño: Between anthropology and history: Manuel Gamio and Mexican anthro-
pological modernity 1916–1935. En: Saurabh Dube y Ishita Banerjee-Dube (eds.): Unbecoming Mo-
dern. Colonialism, Modernity, Colonial Modernities. Londres: Routledge 2019, p. 59–75.
 Alejandro de Oto: Franz Fanon: política y poética del sujeto poscolonial. México: El Colegio de
México 2003.

30 Guillermo Zermeño



terplanetario. Esto significaría que estamos en un punto de inflexión que afecta
tanto a Europa como a América Latina a partes iguales.

Esta situación emergente multifactorial y multirregional dio lugar al surgi-
miento del neologismo globalización en la sociología de la década de 1980, que no
ha dejado de afectar la reconfiguración de nuestras disciplinas. Sin tender a hipos-
tasiarla, sabemos además que está en juego la noción de red, una forma metafórica
para hablar del estar enredados mutuamente a ritmos cada vez más acelerados.

En este contexto, con Ingrid Simson editamos un libro sobre las relaciones
entre historiografía y globalización, enfatizando la perspectiva latinoamericana.
Lo hicimos con la preocupación ante la proliferación de obras históricas enmar-
cadas por la noción de lo global (a veces observando el fenómeno solo como un
momento más dentro de una misma genealogía historicista), y la necesidad de
destacar las diferencias que podría haber entre historia universal, world history y
la historia global, esta última como un cambio de perspectiva, en correspondencia
con la nueva reconfiguración a nivel internacional.12

Indicios de esta transformación están a la vista, son parte de nuestra cotidia-
nidad informativa, en la que lo nuevo tiende a ocultarse rápidamente en el caudal
del pasado, condicionando las visiones de futuro al velocímetro impuesto por el
presentismo o «actualismo».13 Uno de sus efectos más visibles tiene que ver con la
pulverización de las previsiones que marcaron y dieron pauta a las historias uni-
versales historicistas. Con lo cual se han creado las condiciones para escribir otro
tipo de historias espacio-temporales. Algunos ejemplos notables de este viraje se
encuentran en obras como las de Karl Schlögel y Jeremy Brotton.14

En esta clase de «historias espaciadas» se muestra que la «historia global» más
que extensión de las historias universales, significa un cambio de ángulo visual en la
manera de ordenar las experiencias del pasado a la luz del presente. La experiencia
de habitar en un mundo global trastoca la secuencia lineal narrativa tradicional
construida a partir de un telos futurista (siempre pospuesto), para concentrarse en la

 Ingrid Simson/Guillermo Zermeño (eds.): La historiografía en tiempos globales. Berlín: tranvía
· Walter Frey 2020.
 Mateus Henrique Pereira y Valdei Lopes de Araujo: Actualismo y presente amplio: breve aná-
lisis de las temporalidades contemporáneas. En: Aurelia Valero y Guillermo Zermeño (coords.):
«La historia en un tiempo ‹presentista›» en: Desacatos. Revista de Antropología Social, México,
CIESAS, 55, septiembre/diciembre (2017), p. 12–27.
 De Karl Schlögel: En el espacio leemos el tiempo: Sobre la historia de la civilización y Geopolí-
tica, trad. José Luis Arántgui. Madrid: Siruela 2007; y El siglo soviético: Arqueología de un mundo
perdido, trad. Paula Aguiriano Aispurua. Barcelona: Galaxia Gutenberg 2021; Jeremy Brotton: El
bazar del Renacimiento: Sobre la influencia de Oriente en la cultura occidental, trad. Carme Cas-
tells. Barcelona: Paidós 2003; y Jeremy Brotton: A history of the world in twelve maps. London:
Penguin Books 2013.

Repensando la historia, el eurocentrismo y el historicismo desde América Latina 31



descripción de sucesos que ocurren en simultaneidad en diferentes espacios.15 Ahí se
delinean diferentes clases de experiencias en su singularidad, tomando como refe-
rente la marca de un tiempo cada vez más homogéneo.

¿Qué clase de operación se realiza cuando se intenta entrecruzar tiempo y
espacio? En principio sabemos que los restos del pasado pueden agruparse crono-
lógicamente, de lo más antiguo a lo más reciente, un hecho después de otro, y así
sucesivamente hasta completar una línea completa del tiempo. Pero puede darse
un paso más si esos hechos se relacionan entre sí y se ordenan en términos de
causalidad. Esto es posible si quien los ordena cuenta de antemano con un princi-
pio preexistente que los integre en un todo explicativo que provoque el entrecru-
zamiento de hechos en sí mismos singulares, diversos e irreversibles. Para dicho
efecto se requiere que exista un observador omnisciente capaz de conocer el prin-
cipio y el término de cada una de las acciones de antemano. Tal sería el caso y
privilegio del historiador ordinario. Esta clase de narraciones explicativas con-
tiene un grado de mayor complejidad y alcance que las puras relaciones de carác-
ter cronológico y ha sido dominante durante el auge de las historias nacionales
enmarcadas por el régimen moderno de historicidad.

Pero puede darse, no obstante, otra forma no diacrónica de organizar los he-
chos históricos: aquella que pone mayor énfasis en las relaciones de sincronía y
simultaneidad de los hechos ocurridos. Es decir, que incluye a su perspectiva la di-
mensión de la transversalidad, que excluye la perspectiva meramente lineal para
eventos que ocurren en forma paralela, sin entrecruzarse, y que se ha visto en
parte potenciada con el desarrollo de la tecnología cinematográfica.16 Desde la óp-
tica del espectador o lector éste puede ver cómo se desarrollan dos acciones o más
en diferentes espacios al mismo tiempo. En este caso, los hechos no se agrupan li-
nealmente, uno detrás de otro, sino poliédricamente. Aquí cobra un mayor peso el
lugar donde se desarrollan las acciones, y el tiempo tiende a reducirse al mínimo.
En ese sentido, este ordenamiento de los hechos no sigue la cronología natural del
tiempo; domina más bien la lógica de sujetos y objetos visualizados en simultanei-
dad. Sin embargo, esta perspectiva no es posible si la secuencia cronológica tempo-
ral no se interrumpe y queda subsumida en una óptica no secuencial. Esta forma
interrumpe, por así decirlo, el tiempo al hacer un corte dentro del mismo tiempo.
Sólo así puede mirarse algo como parte de otra cosa y abrirse a la posibilidad de la

 Henning Trüper/Dipesh Chakrabarty/Sanja Subrahmanyan (eds.). Historical Teleologies in the
Modern World: Europe’s Legacy in the modern World. London: Bloomsbury 2015.
 Un buen ejemplo es el experimento de Hans Ulrich Gumbrecht: Living at the edge of time.
Cambridge: Harvard UP 1997. Existe una versión en español: En 1926. Viviendo al borde del
tiempo, trad. Aldo Mazzucceli. México: Universidad Iberoamericana 2004.

32 Guillermo Zermeño



historia comparativa: comparar sucesos diferentes y observarlos integralmente
como parte de una misma secuencia, sin menoscabo de su especificidad.

5 El historicismo historiográfico: una revisión

El cronotopo historicista presupone una práctica cultural específica: el acto de es-
cribir, que presupone a su vez, el acto de leer. Contiene un doble poder: el de repre-
sentar el pasado (dimensión simbólica) y el de movilizar, anímica y políticamente,
a sus receptores (dimensión político-pragmática). Su emergencia supuso la transfor-
mación de un arte de historiar (ars historica), de cuño renacentista,17 en una cien-
cia explicativa del pasado con capacidad de predecir o anticipar el futuro.18 Dada
su naturaleza, esta escritura ha funcionado a la vez como memoria, recuerdo y
ejemplo, distinguiéndose de las meras inscripciones. Y su estructuración sigue las
reglas del arte de la retórica.19 No se nace historiador, se aprende el arte de la
historia.

Con este precedente, Reinhart Koselleck advirtió que en la historiografía eu-
ropea del siglo XVIII las dimensiones diacrónica y sincrónica en las formas de na-
rrar tendían a conjuntarse.20 Esto significaba que las formas acostumbradas de
narrar las historias ajustadas al ars historica se estaban transformando. Una his-
toriografía fuertemente moralizante estaba siendo sustituida por un nuevo con-
cepto de Historia que reunía a la vez en un todo un tiempo fluido (la historia
como proceso) y un tiempo condensado (la historia como un saber del pasado).
En este contexto, el tiempo religioso, providencialista y escatológico, iba dejando
de ser la única pauta de ordenamiento de los sucesos del pasado. El tiempo serial
cronológico iba quedando asimilado al transcurrir del pasado, incorporando a su
vez la dimensión de un futuro abierto de carácter impredecible.

Esta manera de operar de la historia y la historiografía puede verse también
para el mundo iberoamericano.21 Se ha mostrado que, años más o años menos, se

 Anthony Grafton. What was History? The art of history in early modern Europe. Cambridge:
Cambridge UP 2007.
 Guillermo Zermeño Padilla: De la historia como un arte a la historia como una ciencia. En:
Historias conceptuales. México: El Colegio de México 2017, p. 67–124.
 Matthew Kempshall: Rhetoric and the writing of history: 400–1500. Manchester: Manchester
UP 2011.
 Véase en particular, Reinhart Koselleck: historia/Historia, traducción e introducción Antonio
Gómez Ramos. Madrid: Trotta 2004.
 Javier Fernández Sebastián: Hacia una historia Atlántica de los conceptos políticos. En: Javier
Fernández Sebastián (dir): Diccionario político y social del mundo iberoamericano: La era de las

Repensando la historia, el eurocentrismo y el historicismo desde América Latina 33



fue dando un proceso comparable al europeo. Durante el lapso de 1750 y 1850
pudo advertirse cómo la forma tradicional de ordenar los hechos (que presupone
ya la distinción entre fábula e historia basada en la crítica textual), influenciada
por el arte de la retórica (técnica por la cual las narraciones cumplen funciones
soteriológicas, jurídicas y edificantes),22 iba cediendo paso a otra forma de articu-
lar dichas relaciones. Dicho sintéticamente, esa nueva forma se estaba articu-
lando alrededor de la nueva noción de historia contemporánea, ausente durante
el periodo anterior.23 Para salvar ciertos equívocos, hemos de insistir en que esta
transformación sólo era legible en el ámbito donde circulan las informaciones le-
tradas. Para Iberoamérica, se puede identificar la incorporación de este crono-
topo historicista hacia el decenio de 1826–1836, que sienta las bases para elaborar
narrativas generales de las nuevas entidades políticas, que incluían a la vez la
dimensión del pasado como la del futuro.24 En estas escrituras se ve ya la volun-
tad de trazar una historia «filosófica» de la nación, de lo sucedido y de lo que
puede o debería de suceder;25 de carácter teleológico a partir de un concepto na-
turalista y, hasta cierto punto, providencialista, de la historia. Tanto el individuo
como el género humano aparecen como dueños y esclavos a la vez de un destino
prefijado, no inspirado salvíficamente, sino alentado por un futuro promisorio de
felicidad y progreso constante, mediante el ejercicio de las «revoluciones».26

revoluciones, 1750–1850, [Iberconceptos-I]. Madrid: Fundación Carolina/Centro de Estudios Políti-
cos y Constitucionales/ Sociedad Estatatal de Conmemoraciones Culturales 2009, p. 25–45.
 Alfonso Mendiola: Retórica, comunicación y realidad. La construcción retórica de las batallas
en las crónicas de la conquista. México: Universidad Iberoamericana 2003.
 El bosquejo de esta historia puede seguirse en Éliane Martin-Haag: Les lumières françaises et
l’histoire. En: Gilles Marmasse (dir.): L’Histoire. Paris: Vrin 2010, p. 53–74.
 Sobre la evolución del concepto «historia» en Iberoamérica, véase Javier Fernández Sebastián
(dir.): Diccionario político y social del mundo iberoamericano. La era de las revoluciones,
1750–1850, [Iberconceptos-I]. Madrid: Fundación Carolina/Centro de Estudios Políticos y Constitu-
cionales/ Sociedad Estatatal de Conmemoraciones Culturales 2009, p. 549–692.
 El término que relaciona historia con filosofía aparece por primera vez en la reseña de Vol-
taire de 1764 del libro de David Hume Complete history of England y apunta al esclarecimiento
del desarrollo de la humanidad en su conjunto. Es posible que su aparición coincida precisa-
mente con el concepto de Historia (con mayúscula) entendida como singular colectivo. Todavía
Herta Nagl-Docekal en Der Sinn des Historischen. Geschichtsphilosophische Debatten (Fischer Ver-
lag 1996), se pregunta si hoy es posible o no la filosofia de la historia. Por el contrario, el pensador
alemán Odo Marquard dejaba ver en diversos ensayos las dificultades actuales para mantener
dicha denominación. Dificultades con la filosofía de la historia. Ensayos, tr. Enrique Ocaña. Valen-
cia: Pre-Textos 2007.
 José María Luis Mora (1836): México y sus revoluciones (3 vols.), ed. y prol. Agustin Yañez. Mé-
xico: Editorial Porrúa 1977.

34 Guillermo Zermeño



Se puede advertir que esta nueva noción de historia está cerca de la econo-
mía política diseñada por Humboldt.27 Ahí no aparece la fórmula piadosa de la
historia como maestra de los tiempos porque en su diagnóstico final prevalece la
noción de crisis o estado transitorio: el pasado es irreversible, pero tampoco se
tiene la certeza de lo que pasará. Es la fórmula más próxima a un debilitamiento
del concepto clásico de historia.

No me detengo en el análisis de la nueva retórica utilizada para poner por
escrito esta clase de narraciones.28 Me remito al trabajo analítico realizado por
Hayden White en Metahistoria en el que da cuenta de la historiografía europea
del siglo XIX.29 Sólo menciono el llamado público durante este periodo para que
los nuevos historiadores de la nación –independientemente de su condición
social– acudan «infatigablemente a las bibliotecas y los archivos» y consulten «los
documentos de todas clases», los ordenen «con paciencia» y den nuevo «espíritu a
aquellos huesos áridos y esparcidos» y puedan «reanimar cualquier época de los
siglos pasados, de suerte que la muestre como fotografiada. . .».30 De suerte que
para finales del siglo antepasado era un lugar común hablar de la ciencia de la
historia entendida como una de las palancas del progreso.

Lo anterior es solo un pequeño esbozo de la emergencia en México y en nues-
tros países iberomericanos del cronotopo historicista, cuyas narrativas están guia-
das por el principio de la diacronía y la sincronización espacial (que conjuga
estructura y acontecimiento) y que puede sintetizarse alrededor de la fórmula
acuñada por Benedetto Croce: al final toda historia es historia contemporánea.

 Mora, México y sus revoluciones, t. I, p. 470–471; Alejandro de Humboldt [1805]. Ensayo polí-
tico sobre el reino de la Nueva España, 2ª. Edición corregida y aumentada, traducción de Vicente
González Arnau. Paris: Casa de Jules Renouard 1827.
 Apoyada en las virtudes anunciadas del periodo clásico, de imparcialidad y objetividad, amor
a la verdad y claridad en la expresión.
 Hayden White: Metahistory: The historical imagination in nineteenth-century Europe. Balti-
more: The Johns Hopkins UP 1973. Existe la versión en Español: Metahistoria: La imaginación his-
tórica en la Europa del siglo XIX, trad. Stella Mastrangelo. México: FCE 1992.
 Guillermo Zermeño: Ciencia de la historia y nación en México, 1821–1910. En: Sandra Carreras
y Katja Carrillo Zeiter (eds.). Las ciencias en la formación de las naciones americanas. Berlín: Ibe-
roamericana Editorial Vervuert 2014, p. 57–90.

Repensando la historia, el eurocentrismo y el historicismo desde América Latina 35



6 El historicismo y su crisis

Sería ilusorio querer disponer de una descripción o sintomatología completa de
la crisis del cronotopo historicista.31 Sólo tenemos indicios y tenemos que dejar
fuera además los avatares de la ciencia de la historia durante la fase de la conver-
sión de la historia en una profesión.32 Sin embargo puede solo mencionarse que,
debido a la división social del trabajo académico, el espacio tendió a quedar en
manos de los geógrafos y agrimenosores, y el tiempo, en manos de filósofos en
primera instancia. Sin desconocer los intentos del estructuralismo braudeliano
para reunirlos de nuevo alrededor de una ciencia de la historia entendida como
una ciencia de la sociedad, cuya crítica y crisis a partir de la década de 1960 son
en sí mismos indicadores de la crítica y crisis del cronotopo historicista.33 Dicha
«crítica» se encuentran también en los primeros trabajos de Michel Foucault.34

De los años sesenta del siglo pasado hasta nuestro presente sabemos que han
ocurrido muchas cosas en la el campo intelectual. Hay historias de toda clase en
todos los ámbitos disciplinarios. Desde los «cataclismos» (Dan Diner),35 hasta las re-
visiones y la crítica política, sociológica, histórica y filosófica de los historicismos
del siglo XIX. La escuela de Frankfurt, Karl Popper, Raymond Aron, Husserl, Hei-
degger, Gadamer, Octavio Paz. . . por mencionar algunos nombres. Y no obstante, a
pesar de la crítica ideológica del historicismo, para una parte de la intelectualidad
de la guerra fría, las expectativas de un futuro perfectible, desarrollista y hasta re-
volucionario, siguieron vigentes; es decir, con capacidad para alimentar y llevar
adelante acciones e iniciativas de todo tipo, incluyendo una relación particular con
la historiografía. El ejercicio de la «crítica» estaba todavía alimentado por la con-
ciencia de la posibilidad de cambiar y de estar cambiando el mundo en el día a día.
Se trata, obviamente, de la Historia (mayúscula) convertida durante el siglo XIX en
un gran tribunal de justicia; se trata de las acciones humanas pertenecientes a un

 Esfuerzos de esta índole se encuentran en H. U. Gumbrecht: Lento presente. Sintomatología
del nuevo tiempo histórico, prol. José Luis Villacañas. Madrid: Escolar y Mayo 2010. La versión
alemana: Unsere breite Gegenwart. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2010.
 Otto Gerhard Oexle: L’historisme en débat: De Nietzsche à Kantorowicz. París: Aubier 2001.
Una semblanza de este proceso se puede seguir en Arnaud Dewalque: Le tournant épistémologi-
que. De la philosophie de l’histoire de Ranke à Heidegger. En: L’histoire. París: Vrin 2010,
p. 155–175.
 François Dosse: L’histoire en miettes: Des Annales à la «nouvelle histoire». Paris: La Décou-
verte 1987, 2005.
 Judith Revel ilustra la trayectoria de Foucault en: Historicisation, périodisation, actualité. Mi-
chel Foucault et l’histoire. En: L’histoire. Paris: Vrin 2010, p. 187–207.
 Dan Diner: Das Jahrhundert verstehen, 1917–1989: Eine universalhistorische Deutung. Colonia:
Pantheon 2015.

36 Guillermo Zermeño



tipo de experiencia temporal particular tamizada por un nuevo sentido de la histo-
ria. Tuvieron que darse otros acontecimientos, en cierto modo inesperados, como
la caída del muro de Berlín a fines de 1989, la Glasnot y la Perestroyka en la antigua
Unión Soviética, para que esa Historia comenzara a perder su peso tradicional.

La crisis se evidencia precisamente cuando esas expectativas de futuro o uto-
pías modernistas comenzaban a debilitarse o «nublarse».36 Conforme el siglo XX
llegaba a su término y la geografía del globo terrestre se reconfiguraba, inclu-
yendo la europea, las relaciones de tiempo tradicionales han acabado por inver-
tirse: a un futuro cada vez más estrecho y limitado o amenazador le corresponde
ahora un ensanchamiento del pasado. Incluso, si hay nuevos pasados y futuros,
estos ya no corresponden con las expectativas de quienes habitaron los siglos XIX
y parte del XX. Sus expresiones son visibles en los modernismos arquitectónicos y
artísticos de principios del siglo XX, y en la dinámica de la moda, paradigma de la
modernidad. En general, los presentes en clave futurista han acabado por adoptar
las modalidades de lo atemporal o de la moda retro. Siguen alimentándose de las
tradiciones incubadas en el pasado. Si bien es importante enfatizar lo siguiente:
se trata fundamentalmente de tradiciones fabricadas durante el siglo de oro del
cronotopo historicista. De ningún modo se relacionan con supuestas prácticas an-
cestrales, a no ser que se trate de lugares aún no tocados por la Historia y la civi-
lización moderna occidental. En ese sentido, buena parte de la crítica postcolonial
o crítica a un supuesto eurocentrismo, no deja de ser una bella ilusión que se des-
ploma en el mismo momento en que busca situarse dentro de las mismas coorde-
nadas de las utopías fabricadas por el occidente cristiano o poscristiano.

Por otro lado, esta crisis conlleva un segundo efecto en cuanto a las relacio-
nes entre el espacio y el tiempo. Si en el modelo historicista la historia contempo-
ránea era el espacio idóneo para la simultaneización o sincronización de eventos
no simultáneos o asincrónicos, sin evitar una secuencialidad narrativa lineal y
progresiva; en una situación como la actual, dominada por el presentismo, tiende
a observarse una especie de retorno de la espacialidad a la historiografía en detri-
mento del tiempo historicista. Este retorno representa la condición de posibilidad
para el trazo de otras estructuras narrativas dominadas por la transversalidad y
la fragmentación.

En la medida en que la sucesión de los hechos tiende a acelerarse, a ritmo de
ráfagas ininterrumpidas, en lapsos cada vez más acortados, en esa medida, el
tiempo histórico acostumbrado tiende a desaparecer. Esta dinámica fue metafori-
zada hace tiempo por Marshall Berman bajo la fórmula de que en la modernidad
todo lo sólido tiende a desvanecerse en el aire; o que el sociólogo recién fallecido,

 Octavio Paz: Tiempo nublado. México: Seix Barral 1985.

Repensando la historia, el eurocentrismo y el historicismo desde América Latina 37



Zygmunt Bauman, bautizó como de modernidad líquida. En ninguna parte se
hace más visible esta dinámica de aceleración que en Silicon Valley, lugar de pro-
ducción de nuevas tecnologías de comunicación que afectan se quiera o no a la
población global. Dentro de la dinámica de la sociedad de consumo contemporá-
nea, se trata de producir futuros que casi en el mismo momento que se realizan,
se vuelven pasados.

Así, mientras Koselleck identificó todavía a la modernidad construida bajo la
lógica temporal de futuros pasados, a esta nueva lógica de las relaciones espacio
temporales se le podría denominar como hecha de pasados futuros. Lo cual, te-
niendo en cuenta la aceleración del tiempo, contiene un aspecto paradójico seña-
lado por Gumbrecht: el de la sensación de estar inmersos en un tiempo de
extrema lentitud o de pasados que nunca terminan de pasar.

Una de sus expresiones, aunque sea en su modalidad virtual, es el de la trans-
versalidad o capacidad de entrecruzamiento de dos líneas en el tiempo observables
cuando se cuenta con una perspectiva espacial; es decir, la idea de conectarse
desde el espacio propio con otros espacios distantes, produciéndose un efecto de
presentificación o de un tipo de contacto emocional particular. Sin embargo, esta
forma de contacto comunicativo contiene la ambigüedad propia de las comunica-
ciones virtuales propias de los medios de comunicación de masas. Estas conexiones
que, no por ser virtuales no son menos reales, no hacen sino profundizar la brecha
entre las experiencias vitales y corporales de los individuos y sus experiencias vir-
tuales o posibles; es decir, que no dependen de la ley de la gravedad impuesta por
los lugares espaciales habitados. Esta situación – que escinde al individuo y la so-
ciedad – ya había sido apreciada y reflexionada al momento de aparecer el crono-
topo historicista desde la perspectiva del romanticismo.

Asimismo, los efectos de la transformación de la experiencia moderna del
tiempo son visibles en la historiografía, en particular en cuanto al ordenamiento y
exposición de lo que pasa en el tiempo mediante el arte de la narración, y además
son visibles especialmente en el campo de la literatura, en donde sus linderos tradi-
cionales han perdido vigencia. Una muestra reciente de ello, por ejemplo, la tenemos
con la entrega del premio nobel de literatura a un cantaautor. El primer sorprendido
fue el mismo premiado, Bob Dylan. Un arte dirigido a la lectura fue otorgado esta
vez a los amantes de la radio y de los discos, al arte del sonido. Todo un equívoco
productor de nuevos sentidos, para perplejidad de puristas y fundamentalistas. En el
campo de la creación literaria algunos de estos cambios fueron visibles durante el
periodo de la crítica al clacisimo modernista, si bien todavía se movían bajo los cli-
chés de las utopías modernistas o vanguardias. Actualmente algunos de los últimos
defensores del canon clásico literario, como Harold Bloom o Mario Vargas Llosa, cali-
fican a la nueva generación de escritores e historiadores como posmodernistas. Una
noción que circula en ambos campos con una carga más bien peyorativa, y que en

38 Guillermo Zermeño



nuestro caso habría que tomarla sólo como un síntoma de la reconfiguración de las
relaciones entre dos formas distintas de narrar o de dar cuenta de la experiencia
humana, la historiográfica y la literaria, derivadas del nuevo entramado de las rela-
ciones de temporalidad.

Uno de sus efectos en la historiografía, lo constituye en especial la crisis de las
narrativas lineales, universalistas y teleológicas, dominantes durante el periodo
modernista, temprano o tardío. Surge también como reacción a su incapacidad de
rescatar la experiencia realmente sucedida (tal como aspiraba la historia convertida
en una ciencia del hombre), lo cual es un asunto, desde luego problemático, y que
ha sido reflexionado crítica y ampliamente, entre otros, por H.G. Gadamer y Paul
Ricoeur, y que tal vez no tenga una salida satisfactoria, pero que en las exploracio-
nes recientes tiende a estar orientado por la reivindicación y el elogio del frag-
mento y lo aleatorio, como clave del nuevo modo de contar y escribir historias.

La nueva tendencia se podría justificar a partir del siguiente postulado to-
mado de la teoría de los sistemas sociales. Los individuos – hombres y mujeres –
entendidos como unidades concretas, empíricas, viven y actúan al mismo tiempo,
en simultaneidad; pero también lo hacen supeditados a horizontes temporales di-
ferenciados, en la medida en que sus pasados y sus futuros no son coincidentes.
Simultaneidad espacial y no simultaneidad temporal son las dos medidas por las
que transcurre la historia. Si esto es así, entonces la identificación del orden so-
cial y su funcionamiento – objetivo de la ciencia histórica – debería ser compren-
dido y explicado no sólo en términos de una secuencia narrativa lineal (que
simultaneiza lo no simultáneo), sino también en términos de una representación
que admita la dimensión de lo simultáneo.37 Como sabemos, el primer nivel sigue
dominando hasta ahora en la representación histórica. Pero, la crisis del crono-
topo historicista, ha abierto la posibilidad para el desarrollo de narrativas acor-
des con el segundo elemento de la ecuación historiográfica.

Considerando que la historiografía convencional ha privilegiado un tipo de
narración lineal que se centra en el entramado de eventos no simultáneos en tér-
minos de relaciones causales, y que también se debería incluir la dimensión de la
simultaneidad de todo evento transcurrido en un presente, entonces una buena
representación del pasado debería abarcar la doble dimensión de lo simultáneo y
lo no simultáneo a la vez. La crisis de la narración vista a la luz de la crisis del
cronotopo historicista y su crítica significa así poner a la hermenéutica también
en crisis, en la medida en que ésta ha servido de fundamento a las explicaciones

 Niklas Luhmann: Sistemas sociales. Lineamientos para una teoría general, trad. Silvia Pappe y
Brunhilde Erker bajo la coordinación de Javier Torres Nafarrate. México: Universidad Iberoame-
ricana/Alianza 1984.

Repensando la historia, el eurocentrismo y el historicismo desde América Latina 39



que proponen los historiadores por medio de narraciones basadas sobre todo en
la no simultaneidad.

7 Para concluir

En relación con el concepto de Historia, Iberoamérica dependió en sus inicios de
un sector del occidente europeo, así que se trata de la transformación de una
práctica historiadora que, en principio, no es de cuño americano, y menos autó-
ctona. Se trata en esencia de una invención histórica moderna surgida entre los
siglos XVIII y XIX. Se trata de un concepto que migró a Iberoamérica y se asentó
durante el periodo de la constitución de las naciones estados modernas.38 En una
segunda instancia, y gracias a la crisis del cronotopo historicista, se han creado
las condiciones para observar su emergencia y apropiación en suelo americano
como un concepto global, que puede ir de un lugar a otro, en completa simulta-
neidad. En ese sentido, la crisis del cronotopo historicista ha creado las bases
para hacer comparables modos simultáneos a la vez que diferentes de inscribir el
tiempo en la historia, en un juego de coincidencias y divergencias constantes. La
emergencia de un nuevo cronotopo presentista es sólo el comienzo de nuevos
cuestionamientos y desafíos para la historia en la que estamos inmersos y practi-
camos. Significa la entrada en una nueva complejidad que conviene ser exami-
nada e iluminada.

En este lapso parecería, sin embargo, que existe un cierto consenso en torno
a que Latinoamérica dejó de tener el peso académico a nivel global; y que ese
hueco ha sido ocupado por un cierto tipo de utopías o ideologías modernistas y
universalistas marcadas por el pasado; que llevan incluso a la consideración de
que América es y sigue siendo el lugar de la redención de los pecados de Europa.
Podemos pensar en la utopía franciscana del siglo XVI o dominica en la que apa-
recen figuras como Fray Bartolomé de las Casas o Vasco de Quiroga, con el fin de
marcar la supuesta excepcionalidad u originalidad histórica de esa parte del
hemisferio.

En ese sentido, en medio de la crisis se continúa en muchos aspectos con un
tipo de recepción historiográfica relacionada con el proceso de colonización y ci-
vilización de la conquista del XVI cuando se asimilan y traducen las otras culturas
en términos del mismo nicho civilizatorio de Occidente. Lo no familiar en lo pro-
pio o europeo. De forma similar a como hicieron los griegos en relación con los

 Olivier Christin (dir.). Dictionnaire des concepts nomades en sciences humaines. París: Metaillé
2010.

40 Guillermo Zermeño



escitas de las riberas del mar negro cuando integraron discursivamente a los bár-
baros en la Helade o polis ateniense.39

Estas reacciones parecen suceder en un momento en el que por razones sistémi-
cas o globales está teniendo lugar una crisis o reconfiguración de nuestros saberes,
cuando se tiene que preguntar nuevamente y de manera más radical acerca de sus
presupuestos y justificación, de sus límites y alcances, tanto sociológicos como cogniti-
vos. Estas cuestiones afectarían por igual a las dos partes, en la medida en que invitan
a reconfigurar el binomio tradicional centro-periferia. De tal modo que, a diferencia
del lapso anterior en el que los centros de poder académico eran perfectamente iden-
tificables, actualmente es difícil seguir sosteniéndolo. Incluso, cuando podemos añadir
que dicha relación centro-periferia, de colonizador-colonizado, tiende a reproducirse
a nivel interno o local. Esta pérdida de centralidad y emergencia de un mundo poli-
céntrico daría lugar, en efecto, al establecimiento de relaciones inter-académicas,
inter-nacionales e intra-nacionales más fluidas y menos jerarquizadas.

En el pasado los principales centros académicos se significaban por ser los pro-
veedores de las grandes teorías y claves interpretativas de los procesos sociales e his-
tóricos. Las nuevas condiciones, empero, de manera silenciosa, pero sobre todo a la
luz de la crisis global, han trastocado las líneas de suministro, transmisión y ensam-
blaje del conocimiento incubadas durante la guerra fría, reflejadas en el peso dado
todavía a las historias nacionales de corte universalista.

Expresión de este viraje se dio cuando las nuevas generaciones dejaron de for-
marse en el círculo tradicional de los mexicanistas, latinoamericanistas o hispanistas.
Lo cual no implica su desaparición, pero sí la apertura a otra clase de relaciones aca-
démicas bajo el impacto de académicos y especialistas que no se significan por su per-
tenencia a un lugar particular (francés, alemán, colombiano, brasileño), sino por el
tipo de cuestiones abiertas, de orden histórico y epistemológico.

Ser mexicanista o latinoamericanista, o perteneciente a una especialidad re-
gional, dejó de ser la única la puerta de entrada para establecer vínculos acadé-
micos con especialistas de otras disciplinas o regiones; convocados más bien
ahora por problemas relacionados con la historia sin más; como lugar o plata-
forma principal de encuentro, de flujos informativos y de crítica investigativa. Lo
anterior no tuvo su origen en un cálculo prediseñado, sino fue el resultado de
acontecimientos inesperados o no previstos del todo que vinieron a marcar un
presente en marcha e incierto, vislumbrado como amenaza y como posibilidad.

En un intento final de atar la urdimbre de este texto diría que la cuestión de
la teoría de la historia en un contexto posthistoricista presupone, al menos, dos

 Neal Ascherson: Black sea: The birthplace of civilization and barbarism. Londres: Vintage
1995.

Repensando la historia, el eurocentrismo y el historicismo desde América Latina 41



distinciones fundamentales. Primero, la que hay entre historia como acontecer e
historiografía como una forma particular de dar cuenta de lo ocurrido; y segundo,
la que existe entre historia y memoria. Ya que en medio se atraviesa la diferencia
que hay entre el tiempo real, el de cada instante, el del ahora, y el tiempo histo-
riográfico o narrativo, propio de los cronistas, analistas o historiadores.

A su vez, la teoría de la historia como una forma de reflexión de segundo
grado a partir de la misma práctica historiadora, viene a sustituir a aquella práctica
subsumida en la fórmula ambigua de filosofía de la historia; una forma, mediante
la cual la historia delegaba a disciplinas afines los esfuerzos de justificación y fun-
damentación de su praxis como actividad científica o filosófica.

Esto significa que la historia se hace cargo de su propia praxis (un conjunto de
operaciones y lenguajes) y se plantea el problema fundamental del tipo de repre-
sentaciones sobre el pasado que realiza, ancladas siempre en un presente móvil,
fugitivo, a la vez que situado. Así, desde la reflexión crítica, se deslinda de las filoso-
fías historicistas teleológicas. Este gesto simple abre la compuerta para compartir
un mismo piso, una misma agenda de problemas, con iniciativas provenientes de
otras tradiciones, de otras lenguas. Por eso, al contraponer Europa y Latinoamérica
habría que destacar su porosidad debido al abundante flujo migratorio de ideas y
los modos peculiares de apropiación.

Pensadores como H. G. Gadamer pueden venir en nuestra ayuda con su pro-
puesta de fundar una nueva hermenéutica ajustada a los desafíos que tenemos
como humanidad; para traspasar el umbral de las viejas dicotomías de estar dentro
y fuera, incluidas las dimensiones continentales, e incluso los contrastes entre los
del norte y los del sur, los del este y los del oeste. La necesidad de tender puentes
entre regiones era antes impensable, explicable solo si detenemos nuestro ojo ante
el fenómeno de la globalización, sin reducirlo a una explicación meramente econo-
micista. Ya que en juego está su impacto en la organización de nuestras disciplinas,
pero sobre todo en la forma como se establecen las relaciones entre diferentes re-
giones y culturas, marcadas por el tema de la alteridad radical. Reconocer este
punto de partida implica el fin de la historia universal al modo hegeliano, y la aper-
tura a otros modos de relación allende la cuadrícula de los países centrales y peri-
féricos, de los avanzados y los atrasados; de los elegidos y los condenados de la
tierra.

Teórica e historiográficamente el eurocentrismo dejó de ser el problema prin-
cipal desde hace tiempo. El problema actual más bien tiene que ver con todas las
clases de etnocentrismos, indigenismos, autoctonismos, victimismos e ideologis-
mos, que solo, como cortinas de humo, tienden a posponer los verdaderos proble-
mas de la humanidad: el de la comprensión de la historia y sus contingencias.

42 Guillermo Zermeño


