
Materialität, Inschriftlichkeit und schrifttragende Artefakte 
im mittelalterlichen Rom



Materiale Textkulturen

Schriftenreihe des Sonderforschungsbereichs 933

Herausgegeben von  
Ludger Lieb

Wissenschaftlicher Beirat: 
Jan Christian Gertz, Markus Hilgert, Hanna Liss, 
Bernd Schneidmüller, Melanie Trede  
und Christian Witschel

Band 44



Materialität, Inschriftlichkeit 
und schrifttragende Artefakte 
im mittelalterlichen Rom

Herausgegeben von 
Wolf Zöller



ISBN 978-3-11-124355-9
e-ISBN (PDF) 978-3-11-124388-7
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-124406-8
ISSN 2198-6932
DOI https://doi.org/10.1515/9783111243887

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell –
Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter 
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/. 

Die Creative Commons-Lizenzbedingungen für die Weiterverwendung gelten nicht für Inhalte
(wie Grafiken, Abbildungen, Fotos, Auszüge usw.), die nicht im Original der Open-Access-Publi-
kation enthalten sind. Es kann eine weitere Genehmigung des Rechteinhabers erforderlich sein. 
Die Verpflichtung zur Recherche und Genehmigung liegt allein bei der Partei, die das Material 
weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2023936477

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2023 bei den Autorinnen und Autoren, Zusammenstellung © 2023  Wolf Zöller, publiziert von 
Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston.
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Satz: Sonderforschungsbereich 933 (Nicolai Dollt), Heidelberg
Einbandabbildung: Rom, San Nicola in Carcere, Stifterinschrift des maiordomus Anastasius aus dem 
8. Jh. auf einer spoliierten Säule in mindestens sekundärer hochmittelalterlicher Verbauung. 
© Wolf Zöller.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com



Inhalt

Wolf Zöller
Zu Anlage und Konzeption des Bandes. Einleitung und Ausblick  1

Arnold Esch
„Erz, Marmor, Pergament, Papier? / Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“ 
(Faust I). Schrift und Inschrift in ihrem Material  21

Sebastian Scholz
Schrift und Layout in päpstlichen Inschriften des frühen Mittelalters. 
Die inschriftlichen Erlasse Gregors I. und Gregors II.  41

Arianna Nastasi
Tra documento e monumento. Sulla materialità di alcune carte lapidarie 
altomedievali di Roma  57

Wolf Zöller
Ritual, Space and Inscriptions in Medieval Rome. Contextualizing Papal Epitaphs 
in St. Peter’s and St. John Lateran  79

Julian Zimmermann
‚Massenmedium‘ Münze. Politische Kommunikation über mobile Inschriften 
im kommunalen Rom  95

Nicoletta Giovè Marchioli
La parola e la pietra, la parola sulla pietra. Le iscrizioni come manufatti nella Roma 
tardomedievale  121

Andreas Rehberg
Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums  
in Rom (14. – frühes 16. Jahrhundert)  145

David Ganz
Writing on Roman Books in the Early Middle Ages. A Reassessment of Treasure 
Bindings and their Inscriptions as Paratexts, and a Case Study of the Gospels 
of S. Maria in Via Lata  177

Thomas Frenz
Scriptum in pergameno. Papyrus, Pergament und Papier in der päpstlichen 
Kanzlei  239



VI   Inhalt

Autorinnen und Autoren  253

Register  255



 Open Access. © 2023 beim Autor, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111243887-001

Wolf Zöller
Zu Anlage und Konzeption des Bandes
Einleitung und Ausblick

Aus keinem anderen geographischen oder politischen Raum des Euromediterra-
neums, aus keiner anderen Epoche der non-typographischen Vormoderne1 sind der-
art viele Schriftzeugnisse auf uns gekommen wie aus dem mittelalterlichen Rom und 
der Umgebung der das kulturelle Leben der Stadt für lange Zeit prägenden päpstli-
chen Kurie.2 Nicht von ungefähr dienen die römische Kirche, ihr Verwaltungsappa-
rat und die von dort ausgehenden kommunikativen Impulse, allen voran die Urkun-
denproduktion, seit jeher als fruchtbarer Untersuchungsgegenstand für Studien zu 
Schriftpraxis und Schriftgebrauch im Mittelalter, erst recht seit Beginn des Zeitalters 
digitaler Textver- und -bearbeitung.3 Insofern ist die römische Situation durchaus ver-
gleichbar mit derjenigen hoch- und spätmittelalterlicher urbaner Zentren der nörd-
lichen Apenninenhalbinsel und des aus ihnen hervorgegangenen, äußerst umfang-
reichen Archivmaterials, das als Ausdruck ‚pragmatischer Schriftlichkeit‘ über Jahre 
intensiv erforscht wurde.4

Der skizzierte Befund gilt jedoch keineswegs allein für die Statuten der römi-
schen Kommune, die Chartulare römischer Klöster, die päpstlichen Dekrete, Erlasse 
und Privilegien oder gar das kuriale Schriftgut in seiner Gesamtheit, also für den 
Bereich der nach Maßstäben klassisch-historischer Quellenkritik als traditionell zu 

1 Vgl. Meyer/Meier 2015 zum Begriff non-typographischer Gesellschaften und Zeitalter.
2 Den ersten systematischen Versuch eines Abrisses zur intellektuellen Kultur im frühmittelalterlich-
päpstlichen Rom bietet Noble 2001; zur Handschriftenproduktion im Umfeld der Päpste Bilotta 2011; 
für spätere Jahrhunderte und die unter der Chiffre Renaissance geführten geistigen und artistischen 
Aktivitäten ist die Literaturlage erwartungsgemäß geradezu überbordend; einen ersten Einstieg bie-
ten Krautheimer 1980; Stinger 1985; Esch 2016 sowie die versammelten Beiträge in Ait/Esposito 2020.
3 Zur päpstlichen Administration und Diplomatik einführend Frenz 2000; unter schrifthistorischen 
bzw. institutionsgeschichtlichen Gesichtspunkten Noble (1990) sowie Unger (2018) und die Beiträge in 
Sisson/Larson 2016, 220–290; zum digitalen Zeitalter Herbers/Fleisch 2011; Fees/Hotz/Schönfeld 2015; 
Herbers/Trenkle 2018; allgemein zum Thema Schriftlichkeit und Literalität im Mittelalter Mostert 1999 
und die von ihm begründete Reihe der „Utrecht Studies in Medieal Literacy“.
4 Zum Konzept der pragmatischen Schriftlichkeit Keller/Grubmüller/Staubach 1992; Arlinghaus et. al. 
2006; zum Thema städtische Schriftlichkeit im Speziellen siehe Mostert/Adamska 2014a und Mostert/
Adamska 2014b.

Dieser Beitrag ist im Heidelberger Sonderforschungsbereich 933 „Materiale Textkulturen. Materiali
tät und Präsenz des Geschriebenen in non-typographischen Gesellschaften“ entstanden (Teilpro-
jekt A01, UP3 „Metamorphosen und Kontinuitäten von Inschriftlichkeit – Päpstliche Epigraphik 
zwischen Spätantike und Renaissance (5.–15. Jh.)“). Der SFB 933 wird durch die Deutsche Forschungs-
gemeinschaft finanziert. 



2   Wolf Zöller

bezeichnenden, auf Papyrus, Pergament und/oder Papier fixierten Literalität. Denn 
aus dem mittelalterlichen Rom ist ein für zeitgenössische Verhältnisse ebenso reich-
haltiger Fundus an solchen schrifttragenden Artefakten überliefert, die – aus Stein, 
Holz, Metall oder Glas bestehend, durch tesserae zusammengesetzt oder in Textilien 
eingewoben – in aller Regel der Subdisziplin der Epigraphik zugeschlagen oder gar 
gänzlich den entsprechenden Spezialistinnen und Spezialisten überlassen werden.5 
Die Gesamtzahl der römischen Inschriften des Mittelalters ist schwerlich zu über-
blicken und trotz diverser, teils äußerst voluminöser epigraphischer Corpora unter-
schiedlichen Zuschnitts, deren Anlage mitunter vor über einem Jahrhundert angesto-
ßen wurde, noch immer nicht annähernd erfasst.6 Angesichts der erwarteten Menge 
an Inschriften plant das Projekt der „Inscriptiones Medii Aevi Italiae“ innerhalb der 
Abteilung Latium für die systematische Katalogisierung der bis ca.  1300 reichen-
den epigraphischen Produktion der Metropole Rom die Publikation gleich mehrerer 
Bände, die sich an den einzelnen Vierteln der Stadt orientieren und von denen bis 
dato zwei erschienen sind.7

Die Ursachen und Gründe für den ungewöhnlich umfangreichen Bestand an römi-
schen Inschriften des Mittelalters sind zweifellos vielschichtig. Ein Traditionsstrang, 
derjenige des Inschriftensetzens im kultisch-sakralen Kontext mittelalterlicher Kir-
chenräume, führt bis zu den Anfängen der sogenannten ‚christlichen Epigraphik‘ in 
den lokalen römischen Katakomben und Zömeterien zurück.8 So steht die maßgeblich 
von Giovanni Battista de Rossi als Disziplin institutionalisierte ‚epigrafia cristiana‘ 
am Beginn der Erforschung auch der mittelalterlichen Epigraphik Roms, schließt die 
Sammlung der „Inscriptiones Christianae Urbis Romae septimo saeculo antiquiores“ 
doch nicht allein nominell, sondern auch konzeptionell die mittelalterliche Inschrif-
tenüberlieferung in ihre Kriteriologie der Erfassung des Materials mit ein.9

Weiterhin prägten die auch anderswo im Mittelmeerraum und in Lateineuropa 
anzutreffenden, aber in der Tibermetropole besonders ubiquitären Schrift- und Bau-
denkmäler der römischen Antike das Weichbild der Stadt, die Lebenswelt der mittel-
terlichen Menschen und ihre Vorstellungen von Geschichte; sie fungierten nicht nur 
in der Architektur, sondern auch im Inschriftenwesen als Projektionsfläche, übernah-
men stilistisch und ästhetisch Vorbildfunktionen und regten – in Konfrontation mit 

5 Vgl. Kloos 1980, 1–11 und Favreau 1997, 5–10 zu Tätigkeitsbereich und Definitionsfragen der Disziplin.
6 An epigraphischen Sammlungen seien angeführt Forcella 1869–1884; De  Rossi/Silvagni/Ferrua 
1922–1992; Silvagni 1943; Carletti 1986; Cascioli 2013; Cascioli/Paolucci 2014; Cascioli/Paolucci 2015.
7 Annoscia 2017; Frauzel 2021.
8 Zu den Problemen der Abgrenzung der ‚christlichen Epigraphik‘ als Teildisziplin siehe Bolle/Machado/
Witschel 2017, 20 f. und Roueché/Sotinel 2017; eine frühe handbuchartige Zusammenschau christlich-
epigraphischer Forschung bietet Marrucchi 1910; zur epigraphischen Welt der römischen Katakomben 
siehe einführend Fiocchi Nicolai/Bisconti/Mazzoleni 2002, 147–186.
9 De Rossi 1857–1888; für eine zwischenzeitliche Einordnung zu Stand und Perspektiven des For
schungsunternehmens siehe Mazzoleni 1994.



� Zu Anlage und Konzeption des Bandes. Einleitung und Ausblick   3

dem ‚epigraphic habit‘ der Vergangenheit – zu Nachahmung und Reflexion an.10 Dies 
demonstriert das in der kunsthistorischen Forschung auch als ‚reimpiego‘ bezeich-
nete Phänomen der Spoliierung, d. h. der Wiederverwendung beschrifteter wie nicht-
beschrifteter Baureste in unterschiedlichen sinnstiftenden Zusammenhängen;11 dies 
illustrieren aber auch die in Pilgerführern bzw. -berichten, in der Mirabilienlitera-
tur, in früh- wie spätmittelalterlichen Syllogen und hochmittelalterlichen Kirchen-
beschreibungen (Descriptio Basilicae Vaticanae; Descriptio Lateranensis ecclesiae) 
greifbaren Motive und Narrative, die sich an Inschriften als Dreh- und Angelpunkten 
komplexer Rezeptionsprozesse aufhängen. Tangiert sind hier u. a. Muster der Kom-
memoration und Vermittlung von Rombildern und Romvorstellungen sowie Systeme 
der Referenzierung und damit der Evozierung von Zeiten, Räumen, Orten, d. h. Dis-
kurse, in denen anhand der Wahrnehmung von und des Umgangs mit Inschriften als 
materialen Kommunikationsmarkern Wege durch Rom und Zugänge zu seiner Historie 
auch narratologisch erschlossen wurden.12

Schließlich ist drittens zu bedenken, dass die römischen Bischöfe die durch die 
konstantinische Tolerierungspolitik geschaffenen Freiräume und Freiheiten auf epi-
graphischem Terrain seit etwa der Mitte des 4. Jahrhunderts konsequent nutzten, 
indem sie sich überkommene epigraphische Ausdrucksformen zu eigen machten und 
Inschriften seit dem Pontifikat Damasus’ I. (366–384) kontinuierlich für ihre legitimato-
rischen, repräsentativen und propagatorischen Zwecke einsetzten. Letzterer verfolgte 
in Einklang mit seiner Idee eines vom Ortsbischof angeführten und die lokalen Märty-
rer und Heiligen inkludierenden christlich-römischen Gemeinwesens ein pastorales, 
mit seinem Namen assoziiertes Programm der epigraphischen Auskleidung und Auf-
wertung der römischen Kultorte, für das bekanntlich eine von dem Kalligraphen Furius 
Dionysius Philocalus entworfene Schriftart und somit eine wiedererkennbare optische 
Gestalt ersonnen wurde.13 Diese scriptura Damasiana sollte von seinen Nachfolgern 
auf dem Stuhl Petri im Sinne einer etablierten, sich über beinahe die gesamte römi-
sche Sakraltopographie erstreckenden visuellen Sprache bis weit in karolingische Zeit 
hinein immer wieder aufgegriffen und zitiert werden, wodurch dem Papsttum auch 
im Bereich des Inschriftenwesens eine wichtige Rolle als Träger- und Mittlerinstanz 

10 Den mittelalterlichen Umgang mit den baulichen Überresten der Antike thematisieren Greenhalgh 
1989; De Lachenal 1995; Clemens 2003; Esch 2005; Esch 2008; Greenhalgh 2009. Zur einflussreichen, 
aber nicht unumstrittenen Begriffsprägung eines ‚epigraphic habit‘ siehe Macmullen 1982; Trout 2009; 
Béltran Lloris 2015.
11 Speziell zu Fragen von reimpiego und Spoliierung Altekamp/Marcks-Jacobs/Seiler 2013; Altekamp/
Marcks-Jacobs/Seiler (2017) und aus mittelalterlich-römischer Perspektive Kinney 1997; Kinney 2012; 
Pensabene 2015 sowie zahlreiche der Beiträge in Bernard/Bernardi/Esposito 2008.
12 Siehe zu den Mirabilia Urbis Romae Miedema 1996 sowie Huber-Rebenich u. a. 2014; zum Pilger-
wesen Birch 1998; vgl. außerdem Walser 1987 und Bauer 2014, 9–27 und 149–181 zur Bedeutung von 
Inschriften innerhalb der Verhandlung von Romideen während des Frühmittelalters.
13 Für Papst Damasus und die Epigrammata Damasiana Reutter 2009, 57–154; Trout 2015.



4   Wolf Zöller

zwischen Antike und Mittelalter zufiel.14 Aufgrund ihrer Aussagen zum Selbst- und 
Amtsverständnis sowie zur theologischen und kirchenpolitischen Positionierung der 
römischen Bischöfe ist den päpstlichen Inschriften innerhalb des hier aufgefächerten 
Forschungsspektrums noch am meisten Aufmerksamkeit gewidmet worden.15

Dazu kommt – ohne voreilig und allzu scharf zwischen weltlicher und klerika-
ler Sphäre zu trennen – die üppige Überlieferung an Grab- und Stifterinschriften des 
städtischen Adels schon des Früh-, aber dann besonders des Spätmittealters16 sowie 
der Bestand etwa an Bauinschriften aus dem Umkreis der Protagonisten der mit der 
renovatio senatus von 1143 initiierten kommunalen Bewegung in Rom.17 Zusammen 
genommen ergibt sich hieraus eine nach mittelalterlichen Maßstäben beinahe einzig-
artige Abundanz an epigraphischen Quellen, eine quasi singuläre Dichte und Gleich-
zeitigkeit an konkurrierenden, sich gegenseitig überlagernden inschriftlichen Prakti-
ken und somit also eine äußerst vielversprechende, geradezu üppige Grundlage für 
epigraphische Studien jedweder Couleur.

Im gleichen Atemzug ist allerdings eine frappierende Diskrepanz zwischen der 
Fülle an Inschriften und dem Stand ihrer wissenschaftlichen Aufarbeitung und Aus-
wertung zu diagnostizieren, wodurch die Versäumnisse insgesamt umso schwerer 
wiegen.18 In starkem Kontrast zu der schieren Quantität des inschriftlichen Materials 
liegen übergreifende Studien oder Versuche der Zusammenführung, geschweige denn 
Synthesen zum epigraphischen Erbe des mittelalterlichen Rom nur in sehr begrenz-
tem Umfang vor. Die einschlägigen Monographien zum Thema lassen sich leicht an 
einer Hand abzählen und berühren allenfalls Teilaspekte, eng umrissene Zeiträume, 
einzelne Gattungen oder spezifische Akteursgruppen der mittelalterlich-römischen 
Inschriftenkultur, und das nahezu exklusiv mit inschriftenpaläographischem und 
-philologischem Zuschnitt.19 Auch von deutschsprachiger Seite sind noch bis vor 
wenigen Jahren vor allem Spezialprobleme der epigraphischen Schriftentwicklung 
und Schrifttypologie im mittelalterlichen Rom behandelt worden.20 Zum jetzigen 
Zeitpunkt mangelt es – bis auf wenige zarte Versuche21 – an einer systematischen 
Auseinandersetzung mit weiterführenden (kultur)historischen Fragestellungen, die 
Inschriften im mittelalterlichen Rom über ihren sprachlichen Gehalt und die ver-
wendeten Schriftformen hinaus als Manifestationen eines eigenständigen kommu-
nikativ-medialen Ausdrucks und als integrale Bestandteile sozialer und räumlicher 
Strukturen begreifen. Für die Kultur- und Stadtgeschichte, aber auch für die Kunst- 

14 Vgl. zuletzt Noble 2020; Zöller 2022.
15 Siehe dazu mit über das Frühmittelalter hinausgehenden, allgemeinen Bemerkungen und 
Beobachtungen Scholz 2005; Scholz 2006 und Scholz 2016.
16 Für das römische Due- bis Quattrocento Garms/Sommerlechner/Telesko 1994.
17 Vgl. Baumgärtner 2004 und Bolle 2019.
18 Zu den epigraphischen Monita auf dem Gebiet der Papstgeschichte Scholz 2009.
19 Kajanto 1982; Cardin 2008; Guardo 2008 und Blennow 2011.
20 Koch 1983; Koch 2014.
21 Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 25–40; Cardin 2009.



� Zu Anlage und Konzeption des Bandes. Einleitung und Ausblick   5

und Architekturgeschichte der nachantiken Tibermetropole sind die Chancen einer 
programmatischen Heranziehung der epigraphischen Überlieferung in ihrer ganzen 
Breite noch bei weitem nicht ausgeschöpft.

Der vorliegende Sammelband soll in dieser Hinsicht gezielt Abhilfe schaffen, und 
zwar unter Zuhilfenahme des vom ‚material turn‘ inspirierten Perspektivwechsels und 
der epistemologischen Grundüberlegungen der ‚material culture studies‘, die für ein 
solches Unterfangen mit einem attraktiven Portfolio an methodologischen Verfah-
rensweisen und analytischen Werkzeugen aufwarten. Selbige stellen die Epigraphik 
im Allgemeinen und den Umgang mit dem römisch-mittelalterlichen Inschriftenerbe 
im Besonderen vor nicht gänzlich unbekannte, aber in ihrer theoretischen Fundierung 
neue und anregende Herausforderungen.22 Unter dem Titel „Materiale Textkulturen. 
Materialität und Präsenz des Geschriebenen in non-typographischen Gesellschaften“ 
erprobt der Heidelberger SFB 933 seit einigen Jahren vielfältige Antworten auf diese 
und vergleichbare Problemlagen. Mittels seines Forschungsdesigns und seiner ins-
titutionellen Tektonik werden in dem Verbund in transdisziplinärer, transepochaler 
Arbeit Instrumentarien entwickelt, mit denen die materiale Beschaffenheit mensch-
lich gestalteter und beschriebener Artefakte, die ihnen innewohnende Handlungs-
macht (‚agency‘), die von ihnen unterbreiteten Rezeptionsangebote (Affordanzen) 
sowie – durch topologische und praxeologische Untersuchungen – ihre Integration 
in spatiale Gefüge und wiederkehrende, performative Handlungskontexte analytisch 
nutzbar gemacht werden können.23 Mit diesem Rüstzeug sind zu den oben aufgewor-
fenen Fragestellungen bereits einige vielversprechende Resultate vorgelegt worden, 
die insbesondere Aspekte der Präsentation und Sichtbarkeit von Inschriften sowie 
der epigraphischen Konstruktion oder Konnotierung von Raumgefügen betreffen.24 
Die Apenninenhalbinsel, namentlich die frühmittelalterlichen langobardischen und 
karolingerzeitlichen Inschriften, und auch der römische Sakralraum sind dabei nicht 
unberücksichtigt geblieben.25

Speziell hervorzuheben sind indes die Akten einer Tagung des Teilprojekts A01 
(„Beschriebenes und Geschriebenes im städtischen Raum der griechisch-römischen 
Antike und des Mittelalters“), die sich schwerpunktmäßig dem mittelalterlichen und 
hier vorwiegend, aber nicht exklusiv dem kommunalen Inschriftenwesen in (Ober)ita-
lien gewidmet hat, wobei aus diachronem Blickwinkel sowohl nach der longue durée 
als auch nach den Zäsuren der mittelalterlichen Inschriftenkultur gefragt wurde.26 

22 Reflexionen nicht zur Materialität, aber immerhin zu „Material“, verstanden als Chiffre für den 
epigraphischen Beschreibstoff, vereint der Band Koch/Steininger 1999.
23 Siehe dazu im Einzelnen Meier/Ott/Sauer 2015 sowie Hilgert 2016.
24 Vgl. Frese/Keil/Krüger 2014; Berti u. a. 2017; Keil/Frese/Krüger 2019; zum Thema inschriftlicher 
Spoliierung Forster 2014.
25 Hartmann 2015; zu Inschriften innerhalb der hochmittelalterlichen römischen Sakralarchitektur 
Riccioni 2019 und speziell zur Kirche SS. Quattro Coronati Schneider 2019.
26 Bolle/von der Höh/Jaspert 2019.



6   Wolf Zöller

Ausgehend von dem Modell der ‚scritture esposte‘, der ausgestellten Schriften, wur-
den die von Armando Petrucci identifizierten Transformations- und Umbruchsphasen 
innerhalb der mittelalterlichen epigraphischen Praxis (am Übergang einerseits zwi-
schen Spätantike und Frühmittelalter und andererseits zwischen Früh- und Hoch-
mittelalter) einer eingehenden Revision unterzogen.27 Gerade die Idee eines frühmit-
telalterliche Engführungen und Verkrustungen überwindenden, städtisch-urbanen 
‚Inschriftenhabitus‘ (vgl. ‚epigraphic habit‘) ist dabei anhand verschiedener Fallstu-
dien – u. a. auch zu Rom – kritisch überprüft worden. Die Theorie fußt auf der Grund-
überzeugung, dass die epigraphische Kultur nach einer Epoche des Niedergangs zwi-
schen der Spätantike und dem Ende des ersten nachchristlichen Jahrtausends erst 
im Zuge der oberitalienischen Kommunebildung des Hochmittelalters neue Virulenz 
erfahren habe. So sei der erneute Aufschwung der Städte als wirtschaftliche, kultu-
relle und politische Gravitationszentren mit der Formierung aufstrebender sozialer 
Zusammenschlüsse einhergegangen, die in Absetzung von den etablierten Herr-
schaftsstrukturen und in Anlehnung an antik-zivile Ordnungsmodelle nach Einfluss 
und Repräsentanz in der urbanen Gesellschaft strebten. In diesen Prozessen hätten 
die städtischen Eliten im 11./12. Jahrhundert auf Inschriften als Kommunikationsträ-
ger im wahrsten Sinne des Wortes zurückgegriffen, eine lange verfallene mediale Aus-
drucksweise revitalisiert, ja geradezu eine Wiederentdeckung antiker Inschriftlichkeit 
im öffentlichen Raum herbeigeführt.28

Als Resultat der jüngsten Auseinandersetzung mit diesem beinahe als Meister-
erzählung zu bezeichnenden Paradigma hat sich die Einsicht herauskristallisiert, 
dass dieses an vielen Eckpunkten fehlerbehaftet ist und vor allem die frühmittelalter-
lichen Kontinuitäten zu wenig berücksichtigt hat. Die schematische epigraphische 
Rezeptionskette Antike → Kommune unter Ausklammerung des 6./7. bis 10./11. Jahr-
hunderts bedarf insofern dringend der Nachbesserung. Wichtige Spuren, die einer 
Neukonzeptionierung unseres Verständnisses der epigraphischen Langzeitentwick-
lung Vorschub leisten könnten, führen hierbei nach Rom, wo offenbar gerade die 
päpstlichen, also im episkopalen Auftrag oder Umfeld angefertigten Inschriften, auch 
über die Stadtgrenzen hinaus Impulse setzten und etwa in ihrer materialen Gestal-
tung vorbildhaft wirkten.29 Den epigraphischen Verhältnissen in der Tibermetropole 
könnte somit in dem skizzierten Schema eine Schlüsselrolle zufallen.

An diesem Punkt knüpfen die in dem vorliegenden Sammelband vereinten Auf-
sätze an. Sie sind in demselben Forschungsverbund unter leicht veränderten Vorzei-
chen und Prämissen entstanden und aus einem im Herbst 2018 in Heidelberg veran-
stalteten Workshop des Unterprojekts A01 UP3 („Metamorphosen und Kontinuitäten 
von Inschriftlichkeit – Päpstliche Epigraphik zwischen Spätantike und Renaissance“) 

27 Petrucci 1985; Petrucci 2013.
28 Vgl. die konzeptionelle Rahmung bei von der Höh 2019, 1–4 u. 8–15 sowie dessen am Beispiel Pisas 
gewonnene frühere Überlegungen in von der Höh 2006, 365–371.
29 Von der Höh 2019, 16–22.



� Zu Anlage und Konzeption des Bandes. Einleitung und Ausblick   7

hervorgegangen. Auf Basis der in diesem Rahmen geführten Diskussionen verfolgen 
sie das Ziel, die methodischen Ansätze des SFB 933 zum ersten Mal fokussiert auf das 
eingangs erörterte mittelalterlich-römische Szenario und dessen inschriftliche Pro-
duktion anzuwenden. Mit wenigen Ausnahmen, wie z. B. den künstlerisch anspruchs-
vollen römischen Apisinschriften, deren Materialität, visuell-ästhetische Gestaltung 
und Polychromie inzwischen als dem Text ebenbürtige Bedeutungsträger und Ver-
weisebenen identifiziert worden sind, oder den Grab- und Bauinschriften des späten 
9. bis frühen 11. Jahrhunderts, wird damit für das epigraphische Material des mittel-
alterlichen Rom Neuland betreten.30

Erstmals überhaupt sollen die Beiträge die mittelalterliche Tibermetropole als 
eigenständigen epigraphischen Schriftraum denken und als Labor divergierender 
inschriftlicher Phänomene und Kommunikationsformen in Gänze in den Blick neh-
men. Besonders der oben skizzierte, für die mittelalterlich-römische Inschriften-
landschaft charakteristische Reichtum an epigraphischen Quellen und Praktiken 
soll damit konsequent in Anschlag gebracht werden. Diesem Unterfangen liegt ein 
konkreter Versuchsaufbau zugrunde, der zunächst ganz basal vom epigraphischen 
Beschreibstoff ausgeht, um a) der Materialität, den physischen Qualitäten und den 
spezifischen Affordanzen unterschiedlich gearteter Textträger hinreichend Aufmerk-
samkeit zu schenken und b) typologisch ein möglichst breites Spektrum an schrift-
tragenden Artefakten abzudecken. Freilich lässt sich das weite Feld der potentiell in 
Frage kommenden Materialien kaum in Gänze abbilden, weshalb notwendigerweise 
zunächst eine Auswahl getroffen werden muss – im Folgenden zugunsten etwa von 
Stein, Metall oder Bein. Komplementäre Studien zur Rolle von Holz, Glas, Keramik 
oder Gewebe als epigraphische Textträger im mittelalterlichen Rom wären in einem 
zweiten Schritt zu initiieren. Grundsteine hierfür sind gelegt und die entsprechenden 
Voraussetzungen vorhanden.31

Das skizzierte Vorgehen fasst gleich mehrere Desiderate ins Auge und erfüllt 
mindestens einen doppelten Zweck: Erstens soll auf diese Weise der innerhalb der 
klassischen epigraphischen Forschung stark dominierenden Einengung auf repräsen-
tative, wirkmächtige Steininschriften begegnet und zu einer Erweiterung der Perspek-
tive angeregt werden, die stärker die Vielfalt der epigraphischen Quellen betont und 
etwa Inschriften auf Siegeln, Münzen oder Bucheinbänden gleichwertig (mit)behan-
delt. Wie bereits angeführt ist besonders in der italienischen Forschung unter dem 
Stichwort der ‚scritture esposte‘ lange Jahre vermehrt der Inszenierung gut sichtbarer, 
teils monumentaler Inschriften aus Marmor (oder anderem Gestein) nachgespürt wor-
den – mit zahlreichen wichtigen Impulsen, die jedoch nicht isoliert betrachtet wer-
den dürfen, sondern auf andere Felder der Inschriftenproduktion und -ausstellung zu 

30 Zu den Apsisinschriften im römischen Kirchenraum Thunø 2015; Thunø 2017 und Thunø 2021; zu 
den römischen Inschriften der „dunklen Jahrhunderte“ Zöller 2019.
31 Allein zu Glas und Textilien im mittelalterlichen Rom vgl. Osborne 1992; Saguì 1993; Martiniani-
Reber 1999; Miller 2014; Elster 2017.



8   Wolf Zöller

übertragen sind. Monumentale Schrifttafeln aus Marmor, Epitaphien der Päpste und 
des römischen Adels, in Stein gehauene urkundliche Erlasse und Verlautbarungen 
sollen demnach keineswegs außer Acht gelassen, sondern in einem breiteren Kontext 
betrachtet und anderen inschriftlichen Quellen zur Seite gestellt werden. Erst so ist 
zu klären, welche Beschreibstoffe, Präsentationsformen und Anbringungsorte inner-
halb der römischen Inschriftenproduktion des Mittelalters charakteristisch und ob 
gattungsübergreifend Modi der Beschriftung und des ‚staging‘ von Inschriften beob-
achtbar sind. Freilich sind bei der Behandlung von Inschriften auf Kerzenleuchtern, 
Reliquiaren, Kirchentüren oder in Apsiskalotten ganz verschiedene Rezeptionspoten-
ziale und -möglichkeiten zu berücksichtigen, doch spricht heuristisch nichts dagegen, 
auch scheinbar ephemere, periphere oder gar mobile schrifttragende Artefakte nach 
ihrer Sicht-, Les- und Wahrnehmbarkeit sowie nach ihrer ostentativen Ausstellung 
und Einbettung in Raum- und Handlungsgefüge zu befragen.32

Dies verbindet sich zweitens mit dem Anliegen, andere Schriftpraktiken und 
-sphären auf lokaler Ebene versuchsweise mit der epigraphischen zu kontrastie-
ren und in Dialog zu bringen. So soll der vermeintliche Gegenpart der auf Papyrus/
Pergament/Papier festgehaltenen, dem mittelalterlichen Kanzlei- und Schulbetrieb 
zuzuordnenden, nicht-inschriftlichen Äußerungen zumindest überblickt und mit-
tels solcher Kategorien wie Layout, Auszeichnung, Proklamation und Publizität auf 
Inschriftlichkeit hin untersucht werden, um Vergleichbarkeit herzustellen und defi-
nitorische Limitierungen aufzubrechen.33 Selbiges gilt für das emblematische, häufig 
in komplexe Text-Bild-Ensembles integrierte und von In- bzw. Beischriften begleitete 
Zeichensystem der Heraldik, das nach kommunikativ-linguistischen Gesichtspunkten 
ähnlichen Regeln und Gesetzen unterliegt wie dasjenige der Epigraphik und zumal 
deswegen Berücksichtigung finden soll, weil Wappen und Signete häufig dieselben 
Orte markierten wie Inschriften.

Die einzelnen Beiträge folgen insofern der Maßgabe, die Chancen und Grenzen 
eines Zugriffs auszutarieren, der konzertiert die materialen Eigenschaften epigra-
phischer Zeugnisse ins Visier nimmt und damit nicht nur das Bewusstsein schärft 
für die unterschiedlichen Eigenheiten und Genres inschriftlicher Quellen, nicht nur 
Kultur- und Kunstgeschichte mit den Archäologien und den historischen Grundwis-
senschaften (Epigraphik, Sphragistik, Numismatik, Paläographie, Heraldik etc.) ins 
Gespräch bringt, sondern ferner ein allgemeines Sensorium schafft für Produktion, 
Rezeption und Präsentation schrifttragender Artefakte. Unter Rückgriff auf Vorarbei-
ten, die innerhalb der italienischen Forschung mit ähnlicher Stoßrichtung etwa in 
Bezug auf die päpstlichen Inschriften des 11. und 12. Jahrhunderts initiiert wurden,34 
verschiebt sich damit insgesamt der analytische Schwerpunkt von Schriftformen und 
Schrifttypen, von Sprache und Dichtung der Inschriftentexte hin zum Inschriftenset-

32 In ähnlicher Weise Frese/Keil/Krüger 2014 zum Thema restringierte Schriftpräsenz.
33 Zu den grundwissenschaftlichen Grenzziehungen der Epigraphik vgl. Anm. 5.
34 Annoscia 2010; Annoscia 2011.



� Zu Anlage und Konzeption des Bandes. Einleitung und Ausblick   9

zen als kommunikativer Praxis, hin zu Inschriftlichkeit als Begriff für eine spezifische 
Schriftkultur – in Analogie und als terminologisches Pendant zum ‚epigraphic habit‘ 
des englischen Sprachgebrauchs.

Der skizzierte Ansatz weist somit weit über die Grenzen des einzelnen schrift-
tragenden Artefakts hinaus, wodurch einer hermetischen Begutachtung scheinbar 
singulärer, voneinander entkoppelter Schriftdenkmäler vorgebeugt wird. Denn erst 
die gründliche Mikroskopie der Materialität von Inschriften schafft die Voraussetzung 
für gesicherte Aussagen einerseits über ihre Einpassung in die sie umgebende topo-
graphische und architektonische Umwelt und andererseits über ihre Einbeziehung 
in die um sie herum entfalteten Handlungsmuster und Rituale. So eignen sich sol-
che Kategorien wie Affordanz, Aura oder Präsenz dazu, über die exakte Lokalisierung 
von Inschriften hinaus deren Strahl- und Anziehungskraft zu ermessen und dort, wo 
Metatexte fehlen, Annäherungen dahingehend vorzunehmen, wie Inschriften die 
Konstituierung und Konfiguration divergierender sozialer Milieus und räumlicher 
Sphären beeinflussten, also etwa durch ihre Positionierung in Kirchen, an Stadttoren 
und auf Plätzen/Straßen liturgische Zeremonien und festliche Prozessionen mitge-
stalteten oder den Alltag und die Erfahrung spezifischer Gruppen (Mönche, Kleriker, 
Pilger) prägten – um nur einige wenige Beispiele zu nennen.

Auch in dieser Hinsicht wird bewusst und ausdrücklich Breite angestrebt, sollen 
also ganz verschiedene gesellschaftliche Konstellationen und Orte in den Mittelpunkt 
gerückt werden. Zweifelsohne wurde die Mehrzahl aller Inschriften, die aus dem 
mittelalterlichen Rom in kopialer Form überliefert oder materialiter auf uns gekom-
men sind, von Geistlichen als Angehörigen der gebildeten, lese- und schreibkundi-
gen Elite zur Auskleidung des christlichen Kirchenraums, zur Beschriftung sakraler 
Objekte oder ganz allgemein zum Einsatz in religiösen Kontexten in Auftrag gegeben. 
Folglich kommt den römischen Kirchen (in hierarchischer Abstufung) als bevorzug-
ten inschriftlichen Wirkungs- und Resonanzräumen gesteigerte Bedeutung zu, was 
sich auch darin widerspiegelt, dass die wenigen Spezialstudien zum mittelalterli-
chen römischen Inschriftenwesen der päpstlichen Kurie bzw. der kirchlich-christli-
chen Funerärepigraphik, und hier speziell den bischöflichen sowie kardinalizischen 
Epitaphien, gewidmet sind.35 Auch das weite Feld der Künstlerinschriften ist streng 
genommen demjenigen der Inschriften im Kirchenraum zu subsumieren.36 Allerdings 
wurden epigraphische Zeugnisse im römischen Mittelalter – bei aller nötigen diachro-
nen Differenzierung – keinesfalls ausschließlich im Inneren christlicher Gotteshäuser 
ausgestellt und von kirchlichen Amts- und Würdenträgern an andere Vertreter ihres 
Standes adressiert, sondern auch an Türmen und anderen Befestigungsanlagen, auf 

35 Zu den Papst-und Kardinalsepitaphien Schneider/Holtzmann 1933 sowie Guardo 1999 und Guardo 
2008; die Beiträge der 2012 von Franz-Albrecht Bornschlegel, Eberhard J. Nikitsch und Sebastian 
Scholz veranstalteten Tagung „Der päpstliche Hof und sein Umfeld in epigraphischen Zeugnissen 
(700–1700)“ sind versammelt in Archiv für Diplomatik 60 (2014), 219–456.
36 Vgl. allgemein Dietl 2009 und speziell zu den berühmten marmorarii Romani Claussen 1987.



10   Wolf Zöller

Brücken und Brüstungen sowie an Wohngebäuden, Palästen und Residenzen ange-
bracht. Selbst für das römische Frühmittelalter ist die angenommene epigraphische 
Reduktion auf einen monopolisierten, monastisch-klerikalen Diskurs zu relativieren, 
wie die Inschriften Leos IV. an den Mauern und Toren der civitas leoniana und die 
von ihnen beförderte Konstruktion von romanitas, Stadt und städtischer Öffentlich-
keit nahelegen.37

Die thematische Schwerpunkt- und Zusammensetzung des vorliegenden Bandes 
trägt diesen Einsichten konsequent Rechnung. So befassen sich die einzelnen Kapitel 
in Summe gleichberechtigt mit der Funktionalisierung von schrifttragenden Artefak-
ten sowohl in religiösen als auch in nicht-religiösen Zusammenhängen. Hierdurch 
treten neben dem römischen Klerus zunehmend auch Mitglieder der weltlichen Ober-
schicht aus den Reihen des Adels und der Kommune als eigenständig agierende epi-
graphische Auftraggeber und Autoren in Erscheinung. Gleichzeitig und in demselben 
Maße avancieren zusätzlich zu den großen Patriarchalbasiliken und Titelkirchen, 
zusätzlich zur Totenmemoria und dem festlichen Vollzug des Gottesdienstes ver-
gleichbar zentrale, aber profanere Schauplätze der Herrschaft, der Repräsentation 
und des Wirtschaftens zu ebenbürtigen epigraphischen Bühnen.

Die Reihe der Beiträge setzt ein mit dem weitgespannten Überblick von Arnold 
Esch, der ein farbiges Bild der Inschriftenlandschaft vornehmlich des spätmittelalterli-
chen Rom zeichnet, das eine Vielzahl an gängigen Beschreibstoffen und Beschriftungs-
weisen abdeckt. Angereichert durch Retrospektiven auf die Antike und ihr mittelalterli-
ches Nachleben, angereichert auch durch persönliche Erfahrungen dekliniert Esch, wie 
Inschriften angefertigt wurden und auf Metall oder Stein, in Fresken oder Malereien auf 
uns gekommen sind – und das stets unter Rekurs auf die Materialität des Textträgers, 
auf Schrifttypen und das postume Schicksal inschriftlicher Quellen. Bronze etwa sei 
vergleichsweise selten und kostbar und sorge aufgrund des Metallwerts eben gerade 
nicht für Langlebigkeit, weil Bronzeartefakte häufig eingeschmolzen würden. Stein-
inschriften demgegenüber begegneten mitunter gar als Kollektiv, weil der Beschreib-
stoff greifbar und verfügbar sei, weil Stein gewöhnlich wiederverwendet, umgedreht 
und neu beschrieben wird. Die nachträglich in den (trockenen) Putz geritzte Inschrift 
komme zumal als Graffito weniger monumental daher und wirke persönlicher, aktueller 
und ortsbezogener, da sie unmittelbar Rückschlüsse auf den Autor und seine Tätigkeit 
erlaube. Mit seinen Erörterungen fächert Esch ein facettenreiches Panorama an spre-
chenden Beispielen auf, das einer quellennahen und materialgestützten Erforschung 
römischer Inschriftlichkeit diverse Anhalts- und Orientierungspunkte liefert.

Die erste Fallstudie beschäftigt sich mit zwei frühmittelalterlichen, in Stein gehau
enen inschriftlichen Papsterlassen (Gregors I. und Gregors II.) zugunsten der liturgisch 
absolut essentiellen, aber sehr kostspieligen Beleuchtung in den Basiliken der Apos-
tel Petrus und Paulus. In seiner paläographischen Mikroskopie der beiden Inschrif-

37 Dietl 2017, 135–145 u. 155–160 mit Inschriftenappendix.



� Zu Anlage und Konzeption des Bandes. Einleitung und Ausblick   11

ten demonstriert Sebastian Scholz, wie dem Layout und der Buchstabenanordnung 
selbst wohlbekannter epigraphischer Zeugnisse entgegen anders lautender Analysen 
noch weiterführende Informationen zu entlocken sind. So kann er plausibel machen, 
dass zentrale Stellen und Passagen durch größere Abstände und Spatien optisch her-
vorgehoben und die Texte damit visuell strukturiert wurden. Dieses Design zielte dar-
auf ab, die Lesbarkeit der Inschriften zu erhöhen, also ihre Rezeption im Sinne der 
Autoren zu garantieren, letztlich um den in den epigraphischen Verfügungen fixierten 
Rechtsstand zu sichern und diesem zur Durchsetzung zu verhelfen.

Dem flankierend zur Seite stehen die Ausführungen von Arianna Nastasi, die das 
Thema der Urkundeninschriften (‚carte lapidarie‘) aufgreift und diese anhand früh-
mittelalterlicher römischer Beispiele als Exponate des Rechts/von Recht liest, durch 
die im Akt des Einschreibens epigraphisch deren promulgativer Charakter zum Aus-
druck kommt. Bei diesem Vorgehen nutzt Nastasi den Faktor Materialität als heuristi-
sches Mittel, um genauer bestimmen und beschreiben zu können, wie die Inschriften 
zwischen den Polen Dokument und Monument lavieren und wo die von ihr behan-
delten Exemplare in diesem Spannungsfeld jeweils einzuordnen sind. Gleichzeitig 
werden einige generelle Probleme sowohl ihres eigenen Ansatzes als auch anderer 
epigraphischer Forschungen offen angesprochen: Bei zahlreichen sekundär oder ter-
tiär verwendeten bzw. verbauten (Urkunden)Inschriften lässt sich deren ursprüngli-
che Platzierung kaum mehr eruieren, was den Schlussfolgerungen bisweilen engere 
Grenzen setzt.

Wolf Zöller greift in seinem anschließenden Beitrag dieses Problem auf, indem 
er anhand von Papstinschriften und hier speziell Epitaphien der topologischen und 
praxeologischen Kontextualisierung, d. h. der raum- und handlungsbezogenen Ein-
bettung von Inschriften nachspürt. Unter Berücksichtigung der architektonischen 
Struktur und Baugeschichte von St. Peter und St. Johannes im Lateran sowie unter 
Zuhilfenahme der liturgischen Quellen des römischen Früh- und Hochmittelalters 
sucht Zöller die Platzierung der kommemorativ-gedächtnisstiftenden Schriftzeug-
nisse mit ihrer unmittelbaren Umgebung und deren Nutzung zu korrelieren, um auf 
diese Weise die Präsenz der beschrifteten Artefakte zu bestimmen. So wurden die Epi-
taphien der Päpste ursprünglich in den Vorhallen der beiden Kirchen aufgestellt, da 
diese gut zugänglich, (rituell) stark frequentiert und bisweilen sogar als öffentliche 
Orte aufgefasst wurden. In diesem räumlichen Gefüge trugen die Inschriften durch 
ihre homogene Gestaltung und Anbringung zur Formierung einer Erinnerungsland-
schaft bei, die die Sukzessionsreihe der Päpste und die Idee ihrer kontinuierlichen 
Amtsnachfolge betonte.

Julian Zimmermann stellt in seinem Vortrag Münzen, ihre Bildprogramme und 
Umschriften als politische Kommunikationsmittel par excellence vor. Nachdem er ein 
Raster für die Analyse der Materialität, Bildhaftigkeit und Beschriftung dieser beson-
deren Gattung mobiler epigraphischer Quellen erstellt, wendet sich Zimmermann 
exemplifizierend den Prägungen der römischen Kommune des Hochmittelalters zu. 
Gerade weil Münzen als konservative, um Geltung und Stabilität bemühte Textträger 



12   Wolf Zöller

anzusehen sind, seien Einschreibungen von Botschaften in die Münze und Verände-
rungen in der Münzikonographie und -epigraphik sensibel auszudeuten. Die Münzen 
der Kommune Rom changierten demnach zwischen dem Verweis auf die Autorität 
einer Führungspersönlichkeit wie Präfekt, Senator oder podestà und der Repräsen-
tation eines Kollektivs wie Senat, Volk oder Stadt, wobei auch die Einführung neuer 
Nominale sowie die Metrologie der Münzen als Gradmesser für politische Umwälzun-
gen gelesen werden können.

Nicoletta Giovè Marchioli lenkt daraufhin den Fokus erneut auf steinerne Schrift-
zeugnisse, konkret auf die Funerärepigraphik („epigrafia funeraria“) des spätmittel-
alterlichen römischen Adels und seiner laikalen wie klerikalen Vertreter, deren Pro-
dukte (beschriftete Grabplatten; Liegefiguren mit Beischriften etc.) sie ebenso als 
graphisch-artistische wie als handwerkliche Erzeugnisse verstanden wissen will. 
Wie zahlreiche der übrigen Beiträge findet auch Giovè Marchioli über Format und Lay-
out sowie die Schlagwörter ‚mise en page‘ und ‚mise en texte‘ einen Zugang zur Mate-
rialität der sie interessierenden beschrifteten Grabmonumente. Es folgt ein „giro per 
Roma“, ein Rundgang durch den städtischen Kirchenraum und die dort lokalisierten 
Sepulchralstiftungen des 13.–15. Jahrhunderts, im Zuge dessen Giovè Marchioli einen 
Kriterienkatalog zur Beschreibung und Analyse der Aufbringung und Einpassung von 
(Schrift)zeichen in den jeweiligen anikonischen, ebenerdigen oder an der Wand ange-
brachten Textträger entwickelt.

Auch Fassaden, Häuserreihen und Straßenfluchten lassen sich als schrift- und 
zeichentragende Artefakte lesen, wie Andreas Rehberg mit Bezug auf den ‚öffen
tlichen‘ Raum der Straßen und Plätze im römischen Quattrocento unter Beweis stellt. 
Seine Überlegungen richten sich auf die Zurschaustellung von Wappen sowie die heral-
dische Markierung von Verkehrsachsen und Residentialbauten mittels Collagen aus 
Emblem und Inschrift. Diese Ensembles, bei denen Wappen als Personifikationen der 
Auftraggeber plakativ den repräsentativen Kern der dazugehörigen epigraphischen 
Botschaft unterstrichen, zierten und dominierten neuralgische Punkte (topographisch 
wie sozial) innerhalb der urbanen Landschaft und gerieten deshalb zur Arena der poli-
tischen Auseinandersetzung, in der etwa auch Praktiken der damnatio memoriae ein 
probates Mittel des Konfliktaustrags darstellten. Und so wird nicht zuletzt an den von 
Rehberg nachverfolgten Karrieren und den wechselvollen Biographien der Wappen-
steine evident, wieviel Bedeutung den material-zeichenhaften Exponaten geschenkt 
und wie um die (Interpretations)hoheit über den Stadtraum gerungen wurde.

Völlig anderen Dimensionen von Textträgern wendet sich der Beitrag von David 
Ganz zu, der den Inschriften auf den Einbänden liturgischer Bücher aus dem frühmit-
telalterlichen Rom gewidmet ist und anschaulich illustriert, in welcher (materialen) 
Form diese als Paratext für den eigentlichen Inhalt des Manuskripts fungierten und 
wie sie Rom fernab der Ewigen Stadt als Hort des Glaubens, der Tradition und eines 
authentischen Ritus’ präsentierten und verhandelten. Die in der kunsthistorischen 
wie epigraphischen Forschung noch kaum systematisch beachteten Buchdeckel- und 
Prachteinbandinschriften, für die Ganz eine eigene, anschlussfähige „Taxonomie“ ent-



� Zu Anlage und Konzeption des Bandes. Einleitung und Ausblick   13

wickelt, operierten allerdings noch auf anderen Ebenen als Mediatoren, indem sie zwi-
schen Text und Bild, Stifter und Rezipient, aber auch eschatologisch-heilsgeschicht-
lich zwischen den Zeitschichten Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft vermittelten.

Thomas Frenz schließlich geht den Bedingungen, Arbeitsschritten und der zeit-
lichen Abfolge des Gebrauchs von Papyrus, Pergament und Papier innerhalb des 
päpstlichen Verwaltungsapparats und seiner verschiedenen Instanzen nach. Rück-
schlüsse auf die stofflichen Attribute der Textträger lasse ihm zufolge nicht zuletzt 
die Überlieferungssituation zu. Bekanntlich habe sich von den frühmittelalterlichen 
Papyrusurkunden auch aufgrund der Empfindlichkeit des Materials kaum ein Stück 
erhalten. Zwar sei über die Gründe für die Einführung des Pergaments im 11. Jahr-
hundert keine abschließende Gewissheit zu erlangen, doch dürfte dessen Robustheit 
dazu beigetragen haben, dass Selbiges in der Hierarchie der Beschreibstoffe den ers-
ten Rang einnahm und allein für Originalausfertigungen in Frage kam. Der Wechsel 
des Schriftträgers zog jedenfalls eindeutig veränderte Formen der Beschriftung nach 
sich, die trotz aller Repräsentativität Sparsamkeit im Gebrauch des kostbaren Tierpro-
dukts erkennen lassen. Auch in der Registerüberlieferung zeigen sich Unterschiede in 
der Schriftführung zwischen Pergament und dem im 14. Jahrhundert Einzug halten-
den Papier, das anfangs noch exklusiv vorläufigen Notizen vorbehalten war, die dann 
in (paläo)graphisch aufwendig gestaltete Pergamentregister übertragen wurden. Die 
Brücke zur Epigraphik schlägt Frenz schließlich mit dem Hinweis auf die Funktion 
von Prunksuppliken, Sammelablässen und Urkunden als ephemere Inschriften, die 
temporär zu ihrer Verlautbarung öffentlich ausgestellt, durch die Stadt getragen oder 
an Türflügeln und Plätzen befestigt wurden.

Diese gebündelten Tiefenbohrungen zum Thema „Materialität, Inschriftlichkeit 
und schrifttragende Artefakte im mittelalterlichen Rom“ belegen, wie sich unter dem 
Eindruck kulturwissenschaftlich geprägter Forschungsdiskurse und dem damit ver-
bundenen Paradigmenwechsel Perspektiven verschieben und zusätzliche Erkenntnis-
ebenen auftun. So resultiert die Akzentuierung der Materialität inschriftlicher Quellen 
in den verschiedenen Beiträgen beinahe obligatorisch in einer gesteigerten Sorgfalt 
bei der epi-, paläo- oder ikonographischen Detailanalyse, ohne dass selbige jedoch 
eine problematische Verengung des Blickwinkels nach sich ziehen würde. Vielmehr 
werden die inhaltlichen Gesichtspunkte der Inschriftentexte stets mit den materialen 
Dimensionen des Schriftträgers korreliert, also die rechtlich-dispositiven Bestimmun-
gen inschriftlicher Verfügungen mit deren Layout, die Gestaltung von Münzbildern 
und Bucheinbänden mit dem sprachlich-semantischen Gehalt der dazugehörigen 
Umschriften in Beziehung gesetzt. Hieraus entwickeln sich im Bereich der spätmittel-
alterlichen Grabinschriften, der kommunalen Münzprägungen und der römischen 
Bucheinbandinschriften Grammatiken der epigraphischen Artefaktbeschreibung 
und -klassifikation, von denen zukünftige Studien profitieren können.

Damit nicht genug weist die ergründende Suche nach Erklärungsansätzen für 
die materiale Beschaffenheit von Inschriften in aller Regel weit über das individuelle 
epigraphische Zeugnis hinaus, indem etwa nach den Intentionen der Auftraggeber, 



14   Wolf Zöller

den Räumen der Präsentation oder der potentiellen Strahlkraft der Schriftdenkmäler 
gefragt wird, was der Rekonstruktion sowohl produktionsseitig erwarteter Motivlagen 
als auch rezeptionsseitig eingeübter Umgangsformen zugute kommt. Inschriften, 
denen bis dato vornehmlich eine kommemorativ-repräsentative Funktion zugespro-
chen wurde und über deren Wahrnehmung allenfalls Spekulationen kursierten, wer-
den auf diese Weise differenzierter als Artefakte mit Handlungsmacht gelesen, über 
deren Sicht- und Wahrnehmbarkeit erstmals plausibilisierte Aussagen getroffen wer-
den können. Nicht anders als quasi-epigraphische Urkundenplakate des Quattrocento 
zielten auch inschriftlich festgehaltene Stiftungen des Frühmittelalters zugunsten der 
Kirchenbeleuchtung nach Ausweis ihrer graphisch-materialen Konfiguration darauf, 
Lesbarkeit zu garantieren. Und mittelalterliche römische Epitaphien der Päpste und 
des städtischen Adels wurden ferner nicht lediglich aufwendig gestaltet, sondern als 
komplexe greif- und erfahrbare Gebilde an solche spatialen und rituellen Konstel-
lationen in den größeren Patriarchalbasiliken und Titelkirchen angepasst, die auf 
Zugänglichkeit und Interaktion z. B. im Rahmen von Liturgie und Pilgerwesen ausge-
legt waren. An der verbreiteten dichotomischen Kontrastierung von freiem, offenem 
Stadtraum und abgeschlossenem Sakralraum werden dadurch wichtige Nuancierun-
gen vorgenommen. So ist gerade für St. Peter im Vatikan, aber auch für S. Giovanni in 
Laterano oder S. Maria in Aracoeli von liminalen Schwellen- bzw. Zwischenräumen 
auszugehen, die sich – wie die Portiken und Säulengänge vor, aber auch in den Kir-
chen – durch starke Frequentierung auszeichneten und dementsprechend intensiv 
mit Inschriften ‚bespielt‘ wurden.

Durch solch fundierte, das Einzelstück nicht aus den Augen verlierende Abstrak
tionen vom individuellen Inschriftenmonument auf die zeitgenössischen gesell-
schaftlichen und kulturellen Gegebenheiten richtet sich der Fokus unmittelbar auf 
die nähere und weitere Umgebung der Inschriften, auf Konglomerate, Kollektive und 
planvoll angeordnete ‚settings‘ aus unterschiedlichen beschrifteten wie unbeschrif-
teten Bedeutungsträgern, in denen die Grenzen zwischen Text und Bild verschwim-
men.38 Dies schärft unser Verständnis für relational konstituierte Schrifträume, 
die – wie im Fall adliger Memorialkapellen oder auch des Systems aus Straßen, Plät-
zen und Häuserzeilen im spätmittelalterlichen Rom – wesentlich durch die Interde-
pendenzen zwischen Inschriften, heraldischen Markern und Wandmalereien sowie 
durch ein Netz an miteinander verwobenen Praktiken der Exponierung, Signierung 
und Markierung Konturen gewinnen. Derartige synergetische Artefaktarrangements, 
in denen Inschriften mit ihresgleichen und anderen materialen Zeichen sowie mit 
ihren Betrachtern in Dialog traten, nahmen entscheidenden Einfluss auf die soziale 
Konstruktion kommunaler, klerikaler, ritueller, religiöser etc. Sphären im mittelalter-
lichen Rom.

38 Zu solchen Phänomenen der „Epikonograpie“ Riccioni 2008a; Riccioni 2008b; vgl. auch das ver-
wandte Konzept der Vergesellschaftung von Schriften bei Ehmig/Heinrich 2019.



� Zu Anlage und Konzeption des Bandes. Einleitung und Ausblick   15

Insgesamt ebnet der vorliegende Band daher den Weg für eine komparatistische 
Erforschung der römischen Epigraphik des Mittelalters, die im synchronen wie dia-
chronen Vergleich über separate Einsichten und Befunde hinaus Parallelen, Kongru-
enzen und Entwicklungslinien der Beschriftung und der Einschreibung zum Gegen-
stand hat.

Abschließend sei darauf hingewiesen, dass formelle Entscheidungen zur adäqua-
ten Transkription einzelner Inschriften dem Ermessen der Autorinnen und Autoren 
überlassen wurden. Mit Rücksicht auf divergierende akademische Traditionen und 
Erkenntnisinteressen wurde hier auf Einheitlichkeit verzichtet.

Literaturverzeichnis

Ait, Ivana/Esposito, Anna (Hgg.) (2020), Vivere la città: Roma nel Rinascimento (Studi del Diparti-
mento di storia antropologia religioni arte spettacolo 17), Rom.

Altekamp, Stefan/Marcks-Jacobs, Carmen/Seiler, Peter (Hgg.) (2013), Perspektiven der Spolienfor-
schung 1: Spoliierung und Transposition (Berlin Studies of the Ancient World 15), Berlin.

Altekamp, Stefan/Marcks-Jacobs, Carmen/Seiler, Peter (Hgg.) (2017), Perspektiven der Spolienfor-
schung 2: Zentren und Konjunkturen der Spoliierung (Berlin Studies of the Ancient World 40), 
Berlin.

Arlinghaus, Franz-Josef/Ostermann, Marcus/Plessow, Oliver/Tscherpel, Gudrun (Hgg.) (2006), 
Transforming the Medieval World: Uses of Pragmatic Literacy in the Middle Ages (Utrecht 
Studies in Medieval Literacy 6), Turnhout.

Annoscia, Giorgia M. (2010), „Scritture esposte di committenza pontificia (XII secolo) in tre chiese 
dei rioni VI e VIII di Roma“, in: Temporis signa 5 (2010), 133–147.

Annoscia, Giorgia M. (2011), „Supporti lapidei e scritture esposte di committenza pontificia a Roma 
nel XII secolo“, in: Scienze dell’Antichità 17 (2011), 541–569.

Annoscia, Giorgia M. (Hg.) (2017), Inscriptiones Medii Aevi Italiae (saec. VI–XII), Bd. 4: Lazio-Roma: 
Rioni V-VI-VII-VIII, Spoleto.

Bauer, Franz A. (2014), Das Bild der Stadt Rom im Frühmittelalter: Papststiftungen im Spiegel des 
Liber Pontificalis von Gregor dem Dritten bis zu Leo dem Dritten (Palilia 14), Wiesbaden.

Baumgärtner, Ingrid (2004), „Kommunale Bauplanung in Rom: Urkunden, Inschriften und Statuten 
vom 12.–14. Jahrhundert“, Michael Stolleis u. Ruth Wolff (Hgg.), La bellezza della città. Stadt-
recht und Stadtgestaltung im Italien des Mittelalters und der Renaissance (Reihe der Villa 
Vigoni 16), Tübingen, 269–301.

Beltrán Lloris, Francisco (2015), „The ‚Epigraphic Habit‘ in the Roman World“, in: Christer Bruun/
Jonathan Edmondson (Hgg.), The Oxford Handbook of Roman Epigraphy, Oxford, 131–148.

Bernard, Jean-François/Bernardi, Philippe/Esposito, Daniela (Hgg.) (2008), Il reimpiego in architet-
tura: recupero, trasformazione, uso (Collection de l’École Française de Rome 418), Rom.

Berti, Irene/Bolle, Katharina/Opdenhoff, Fanny/Stroth, Fabian (Hgg.) (2017), Writing Matters. 
Presenting and Perceiving Monumental Inscriptions in Antiquity and the Middle Ages (Materiale 
Textkulturen 14), Berlin/Boston.

Birch, Debra J. (1998), Pilgrimage to Rome in the Middle Ages. Continuity and Change (Studies in the 
History of Medieval Religion 13), Woodbridge.

Bilotta, Maria Alessandra (2011), I libri dei papi. La curia, il Laterano e la produzione manoscritta ad 
uso del papato nel medioevo (secoli VI–XIII) (Studi e testi, 465), Vatikanstadt.



16   Wolf Zöller

Blennow, Anna H. (2011), The Latin Consecrative Inscriptions in Prose of Churches and Altars in 
Rome 1046–1263: Edition with Translation and a Commentary on Language and Palaeography 
(Miscellanea della Società Romana di storia patria 56), Rom.

Bolle, Katharina/Machado, Carlos/Witschel, Christian (2017), „Introduction: Defining the Field – The 
Epigraphic Cultures of Late Antiquity“, in: Katharina Bolle, Carlos Machado u. Christian Witschel 
(Hgg.), The Epigraphic Cultures of Late Antiquity (Heidelberger althistorische Beiträge und 
epigraphische Studien 60), Stuttgart, 15–31.

Bolle, Katharina/Höh, Marc von der/Jaspert, Nikolas (Hgg.) (2019), Inschriftenkulturen im kommuna-
len Italien Traditionen, Brüche, Neuanfänge (Materiale Textkulturen 21), Berlin/Boston.

Bolle, Katharina (2019), „Die Kommune Rom und ihre Inschriften. Ein Blick aus althistorischer Per-
spektive“, in: Katharina Bolle, Marc von der Höh u. Nikolas Jaspert (Hgg.), Inschriftenkulturen 
im kommunalen Italien Traditionen, Brüche, Neuanfänge (Materiale Textkulturen 21), Berlin/
Boston, 225–266.

Cardin, Luca (2008), Epigrafia a Roma nel primo Medioevo, secoli IV–X: modelli grafici e tipologie 
d’uso (Quaderni CISLAB 3), Rom.

Cardin, Luca (2009), „Scrivere per apparire: tentativi di autorappresentazione nell’epigrafia delle 
élites a Roma tra VI e IX secolo“, in: François Bougard, Régine Le Jan und Rosamond McKitterick 
(Hgg.), La culture du haut Moyen Âge, une question d’élites? (Collection Haut Moyen Âge 7), 
Turnhout, 101–124.

Carletti, Carlo (Hg.) (1986), Iscrizioni cristiane di Roma: testimonianze di vita cristiana, (secoli III–
VII) (Biblioteca patristica 7), Florenz.

Cascioli, Giuseppe (2013), Epigrafi cristiane nell’area vaticana III–VI secolo (Quaderno d’archivio 7), 
Città del Vaticano.

Cascioli, Giuseppe/Paolucci, Fabio (2014), Epigrafi cristiane nell’area vaticana VI–X secolo (Qua-
derno d’archivio 9), Città del Vaticano.

Cascioli, Giuseppe. Paolucci, Fabio (2015), Epigrafi cristiane nell’area vaticana X–XV secolo (Qua-
derni d’archivio 12), Città del Vaticano.

Claussen, Peter C. (1987), Magistri Doctissimi Romani. Die römischen Marmorkünstler des Mittel-
alters, Stuttgart.

Clemens, Lukas (2003), Tempore Romanorum constructa: zur Nutzung und Wahrnehmung antiker 
Überreste nördlich der Alpen während des Mittelalters (Monographien zur Geschichte des 
Mittelalters 50) Stuttgart.

De Lachenal, Lucilla (1995), Spolia: uso e reimpiego dell’antico dal III al XIV secolo, Mailand.
De Rossi, Giovanni B. (Hg.) (1857–1888), Inscriptiones Christianae Urbis Romae septimo saeculo 

antiquiores, 2 Bde., Rom.
De Rossi, Giovanni B./Silvagni, Angelo/Ferrua, Antonio (Hgg.) (1922–1992), Inscriptiones Christia-

nae Urbis Romae septimo saeculo antiquiores. Nova series, 10 Bde., Rom.
Dietl, Albert (2009), Die Sprache der Signatur – Die mittelalterlichen Künstlerinschriften Italiens 

(Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Instituts in Florenz 4. Folge, Band 6), Berlin.
Dietl, Albert (2017), „Per totum murorum ambitum. Papst Leos IV. Bau und Einweihungsprozession 

der civitas Leoniana“, in: Harald G. Buchinger, David Hiley u. Sabine Reichert (Hgg.), Prozessio-
nen und ihre Gesänge in der mittelalterlichen Stadt: Gestalt – Hermeneutik – Repräsentation 
(Forum Mittelalter-Studien 13), Stuttgart, 119–160.

Ehmig, Ulrike/Heinrich, Adrian C. (Hgg.) (2019), Vergesellschaftete Schriften: Beiträge zum inter-
nationalen Workshop der Arbeitsgruppe 11 am SFB 933 (Philippika 128), Wiesbaden.

Elster, Christiane M. (2017), „Päpstliche Textilgeschenke des späten 13. Jahrhunderts – Objekte, 
Akteure, Funktionen“, in: Norbert Zimmermann, Tanja Michalsky u. Stefan Weinfurter (Hgg.), 
Die Päpste 3: Die Päpste und Rom zwischen Spätantike und Mittelalter: Formen päpstlicher 
Machtentfaltung (Publikation der Reiss-Engelhorn-Museen 76), Regensburg, 287–309.



� Zu Anlage und Konzeption des Bandes. Einleitung und Ausblick   17

Esch, Arnold (2005), Wiederverwendung von Antike im Mittelalter: die Sicht des Archäologen und die 
Sicht des Historikers (Hans-Lietzmann-Vorlesungen 7), Berlin.

Esch, Arnold (2008), „Wahrnehmung antiker Überreste im Mittelalter“, in: Ernst Osterkamp (Hg.), 
Wissensästhetik: Wissen über die Antike in ästhetischer Vermittlung (Transformationen der 
Antike 6), Berlin, 3–39.

Esch, Arnold (2016), Rom: vom Mittelalter zur Renaissance 1378–1484, München.
Favreau, Robert (1997), Épigraphie médiévale (L’atelier du médiéviste 5), Turnhout.
Fees, Irmgard/Hotz, Benedikt/Schönfeld, Benjamin (Hgg.) (2015), Papsturkundenforschung zwi-

schen internationaler Vernetzung und Digitalisierung: Neue Zugangsweisen zur europäischen 
Schriftgeschichte, Göttingen.

Fiocchi Nicolai, Vincenzo/Bisconti Fabrizio/Mazzoleni, Danilo (2002), Roms christliche Katakomben: 
Geschichte – Bilderwelt – Inschriften, Darmstadt.

Forcella, Vincenzo (1869–1884), Iscrizioni delle chiese e d’altri edificii di Roma dal secolo XV ai 
giorni nostri, 14 Bde., Rom.

Forster, Christian (2014), „Inschriftenspolien. Ihre Verwendung und Bedeutung im Mittelalter“, in: 
Tobias Frese, Wilfried E. Keil u. Kristina Krüger (Hgg.), Verborgen, unsichtbar, unlesbar – zur 
Problematik restringierter Schriftpräsenz (Materiale Textkulturen 2), Berlin, 143–168.

Frauzel, Flavia (Hg.) (2021), Inscriptiones Medii Aevi Italiae (saec. VI–XII), Bd. 5. Lazio-Roma: Città 
metropolitana, 1, Spoleto.

Frese, Tobias/Keil, Wilfried E./Krüger, Kristina (Hgg.) (2014), Verborgen, unsichtbar, unlesbar – zur 
Problematik restringierter Schriftpräsenz (Materiale Textkulturen 2), Berlin.

Frenz, Thomas (2000), Papsturkunden des Mittelalters und der Neuzeit (Historische Grundwissen-
schaften in Einzeldarstellungen 2), Stuttgart.

Garms, Jörg/Juffinger, Roswitha/Ward-Perkins, Bryan (Hgg) (1981), Die mittelaterlichen Grabmäler in 
Rom und Latium vom 13. bis zum 15. Jahrhundert, 1. Band: Die Grabplatten und Tafeln, Wien.

Garms, Jörg/Sommerlechner, Andrea/Telesko, Werner (Hgg.) (1994), Die mittelalterlichen Grabmäler 
in Rom und Latium vom 13. bis zum 15. Jahrhundert, 2. Band: Die Monumentalgräber, Wien.

Greenhalgh, Michael (1989), The Survival of Roman Antiquities in the Middle Ages, London.
Greenhalgh, Michael (2009), Marble Past, Monumental Present: Building with Antiquities in the 

Mediaeval Mediterranean (The Medieval Mediterranean 80), Leiden.
Guardo, Marco (1999), „Epitafi di papi, cardinali e alti dignitari della Curia pontificia. Tematiche e 

stile nell’epigrafia poetica del XIII secolo“, in: Archivio della Società Romana di storia patria 
122, 125–134.

Guardo, Marco (2008), Titulus e tumulus: epitafi di pontefici e cardinali alla corte dei papi del 
XIII secolo (La corte dei papi 17), Rom.

Hartmann, Florian (2015), „Karolingische Gelehrte als Dichter und der Wissenstransfer am Beispiel 
der Epigraphik“, in: Julia Becker, Tino Licht u. Stefan Weinfurter (Hgg.), Karolingische Klöster: 
Wissenstransfer und kulturelle Innovation (Materiale Textkulturen 4), Berlin, 255–274.

Herbers, Klaus/Fleisch, Ingo (Hgg.) (2011), Erinnerung – Niederschrift – Nutzung: das Papsttum und 
die Schriftlichkeit im mittelalterlichen Westeuropa (Abhandlungen der Akademie der Wissen-
schaften in Göttingen. Philologisch-Historische Klasse NF 11), Berlin.

Herbers, Klaus/Trenkle, Viktoria (Hgg.) (2018), Papstgeschichte im digitalen Zeitalter: neue 
Zugangsweisen zu einer Kulturgeschichte Europas (Archiv für Kulturgeschichte. Beiheft 85), 
Köln.

Hilgert, Markus (2016), „Materiale Textkulturen. Textbasierte historische Kulturwissenschaften nach 
dem material culture turn“, in: Herbert Kalthoff, Torsten Cress u. Tobias Röhl (Hgg.), Materiali-
tät: Herausforderungen für die Sozial- und Kulturwissenschaften, Paderborn, 255–268.



18   Wolf Zöller

Höh, Marc von der (2006), Erinnerungskultur und frühe Kommune: Formen und Funktionen des 
Umgangs mit der Vergangenheit im hochmittelalterlichen Pisa (1050–1150) (Hallische Beiträge 
zur Geschichte des Mittelalters und der Frühen Neuzeit 3), Berlin.

Höh, Marc von der (2019), „Einleitung“, in: Katharina Bolle, Marc von der Höh u. Nikolas Jaspert 
(Hgg.), Inschriftenkulturen im kommunalen Italien Traditionen, Brüche, Neuanfänge (Materiale 
Textkulturen 21), Berlin, 1–30.

Huber-Rebenich, Gerlinde/Wallraff, Martin/Heyden, Katharina/Krönung, Thomas (Hgg.) (2014), 
Mirabilia urbis Romae, Freiburg.

Kajanto, Iiro (1982), Papal Epigraphy in Renaissance Rome (Annales Academiae Scientiarum 
Fennicae, B 222), Helsinki.

Krautheimer, Richard (1980), Rome, Profile of a City: 312–1308, Princeton.
Keil, Wilfried E./Frese, Tobias/Krüger, Kristina (Hgg.) (2019), Sacred Scripture/Sacred Space. The 

Interlacing of Real Places and Conceptual Spaces in Medieval Art and Architecture (Materiale 
Textkulturen 23), Berlin.

Keller, Hagen/Grubmüller, Klaus/Staubach, Nikolaus (Hgg.) (1992), Pragmatische Schriftlichkeit 
im Mittelalter. Erscheinungsformen und Entwicklungsstufen (Münstersche Mittelalter-Schrif-
ten 65), München.

Kinney, Dale (1997), „Spolia, damnatio and renovatio memoriae“, in: Memoirs of the American 
Academy in Rome 42, 117–148.

Kinney, Dale (2012), „Spolia as Signifiers in Twelfth-Century Rome“, in: Hortus artium medieva-
lium 17, 151–166.

Kloos, Rudolf M. (1980), Einführung in die Epigraphik des Mittelalters und der frühen Neuzeit, 
Darmstadt.

Koch, Walter (1983), „Epigraphische Bemerkungen zu den spätmittelalterlichen Grabdenkmälern 
in der Stadt Rom“, in: Walter Koch (Hg.), Epigraphik 1982. Fachtagung für mittelalterliche und 
neuzeitliche Epigraphik (Denkschriften. Österreichische Akademie der Wissenschaften, Philo-
sophisch-Historische Klasse 169), Wien, 77–85.

Koch, Walter/Steininger, Christine (Hgg.) (1999), Inschrift und Material. Inschrift und Buchschrift. 
Fachtagung für mittelalterliche und neuzeitliche Epigraphik Ingolstadt 1997 (Abhandlungen. 
Bayerische Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Klasse, NF 117), München.

Koch, Walter (2014), „Die epigraphische Schriftentwicklung in Rom. Die Zeit des Mittelalters“, in: 
Archiv für Diplomatik 60, 219–252.

MacMullen, Ramsay (1982), „The Epigraphic Habit in the Roman Empire“, in: American Journal of 
Philology 103, 233–246.

Martiniani-Reber, Marielle (1999), „Tentures et textiles des églises romaines au haut Moyen Âge 
d’après le Liber pontificalis“, in: Mélanges de l’Ecole française de Rome. Moyen Âge 111, 
289–305.

Marucchi, Orazio (1910), Epigrafia cristiana: Trattato elementare con una silloge di antiche iscrizioni 
cristiane principalmente di Roma, Rom.

Mazzoleni, Danilo (1994), „Le ‚Inscriptiones Christianae Urbis Romae septimo saeculo antiquiores‘ 
(ICUR): Stato attuale e prospettive“, in: Rivista di archeologia cristiana 70, 314–320.

Meier, Thomas/Ott, Michael R./Sauer, Rebecca (Hgg.) (2015), Materiale Textkulturen. Konzepte – 
Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin/München/Boston.

Meyer, Carla/Meier, Thomas (2015), „Typographisch/non-typographisch“, in: Thomas Meier, Michael 
R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte – Materialien – Praktiken 
(Materiale Textkulturen 1), Berlin/München/Boston, 199–206.

Miedema, Nine R. (1996), Die „Mirabilia Romae“: Untersuchungen zu ihrer Überlieferung; mit 
Edition der deutschen und niederländischen Texte (Münchener Texte und Untersuchungen zur 
deutschen Literatur des Mittelalters 108), Tübingen.



� Zu Anlage und Konzeption des Bandes. Einleitung und Ausblick   19

Miller, Maureen C. (2014), „The Sources of Textiles and Vestments in Early Medieval Rome“, in: 
Valerie L. Garver u. Owen M. Phelan (Hgg.), Rome and Religion in the Medieval World: Studies 
in Honor of Thomas F. X. Noble (Church, Faith, and Culture in the Medieval West), Farnham, 
83–100.

Mostert, Marco (Hg.) (1999), New Approaches to Medieval Communication (Utrecht Studies in 
Medieval Literacy 1), Turnhout.

Mostert, Marco/Adamska, Anna (Hgg.) (2014a), Writing and the Administration of Medieval Towns: 
Medieval Urban Literacy 1 (Utrecht Studies in Medieval Literacy 27), Turnhout.

Mostert, Marco/Adamska, Anna (Hgg.) (2014b), Uses of the Written Word in Medieval Towns: Medie-
val Urban Literacy 2 (Utrecht Studies in Medieval Literacy 28), Turnhout.

Noble, Thomas F. X. (1990), „Literacy and the Papal Government in Late Antiquity and the Early 
Middle Ages, in: Rosamond McKitterick (Hg.), The Uses of Literacy in Early Mediaeval Europe, 
Cambridge, 82–133.

Noble, Thomas F. X. (2001), „The Intellectual Culture of the Early Medieval Papacy“, in: Roma nell’alto 
medioevo (Settimane di studio del Centro italiano di studi sull’alto medioevo 48), Spoleto, 
179–213.

Noble, Thomas F. X. (2020), „The Multiple Meanings of Papal Inscriptions in Late Antiquity and 
the Early Middle Ages“, in: Roald Dijkstra (Hg.), The Early Reception and Appropriation of the 
Apostle Peter (60–800 CE). The Anchors of the Fisherman (Euhormos. Greco-Roman Studies in 
Anchoring Innovation 1), Leiden, 58–80.

Osborne, John (1992), „Textiles and their Painted Imitations in Early Medieval Rome“, in: Papers of 
the British School at Rome 60, 309–351.

Pensabene, Patrizio (2015), Roma su Roma: reimpiego architettonico, recupero dell’antico e trasfor-
mazioni urbane tra il III e il XIII secolo (Monumenti di antichità cristiana 2, 22), Vatikanstadt.

Petrucci, Armando (1985), „Potere, spazi urbani, scritture esposte: proposte ed esempi“, in: Culture 
et idéologie dans la genèse de l’état moderne (Collection de l’École Française de Rome 82), 
Rome, 85–97.

Petrucci, Armando (1993), Public Lettering: Script, Power and Culture, Chicago.
Reutter, Ursula (2009), Damasus, Bischof von Rom (366–384): Leben und Werk (Studien und Texte 

zu Antike und Christentum 55), Tübingen.
Riccioni, Stefano (2008a), „Épiconographie de l’art roman en France et en Italie (Bourgogne/Latium). 

L’art médiéval en tant que discours visuel et la naissance d’un nouveau langage“, in: Bulletin du 
Centre d’Études Médievales d’Auxerre 12.

Riccioni, Stefano (2008b), „L’‚Epiconografia‘“, in: Arturo C. Quintavalle (Hg.), Medioevo: Arte e storia 
(I convegni di Parma 10), Milano, 465–480.

Riccioni, Stefano (2019), „From Shadow to Light. Inscriptions in Liminal Spaces of Roman Sacred 
Architecture (11th–12th Century)“, in: Wilfried E. Keil, Tobias Frese u. Kristina Krüger (Hgg.) 
(2019), Sacred Scripture/Sacred Space. The Interlacing of Real Places and Conceptual Spaces in 
Medieval Art and Architecture (Materiale Textkulturen 23), Berlin, 217–244.

Roueché, Charlotte/Sotinel, Claire (2017), „Christian and Late Antique Epigraphies“, in: Katharina 
Bolle, Carlos Machado u. Christian Witschel (Hgg.), The Epigraphic Cultures of Late Antiquity 
(Heidelberger althistorische Beiträge und epigraphische Studien 60), Stuttgart, 503–514.

Saguì, Lucia (1993), „Produzioni vetrarie a Roma tra tardo-antico e alto medioevo“, in: Lidia Paroli u. 
Paolo Delogu (Hgg.), La storia economica di Roma nell’alto medioevo alla luce dei recenti scavi 
archeologici (Archeologia medievale. Biblioteca 10), Florenz, 113–136.

Schneider, Fedor/Holtzmann, Walther (1933), Die Epitaphien der Päpste und andere stadtrömische 
Inschriften des Mittelalters: IV.–XII. Jahrhundert (Texte zur Kulturgeschichte des Mittelalters 6), 
Rom.



20   Wolf Zöller

Schneider, Wolfgang C. (2019), „Bild und Text in der Silvesterkapelle des päpstlichen Herrschafts-
baus von SS. Quattro Coronati in Rom“, in: Wilfried E. Keil, Tobias Frese u. Kristina Krüger (Hgg.) 
(2019), Sacred Scripture/Sacred Space. The Interlacing of Real Places and Conceptual Spaces in 
Medieval Art and Architecture (Materiale Textkulturen 23), Berlin, 287–322.

Scholz, Sebastian (2005), „Papstepitaphien vom VI. bis zum X. Jahrhundert. Eine Quellengattung 
zwischen ‚Memoria‘, ‚Gesta‘ und ‚Vita‘“, in: Walter Berschin, Joan Gómez Pallarès u. Jose 
Martínez Gázquez (Hgg.), Mittellateinische Biographie und Epigraphik, Heidelberg, 89–106.

Scholz, Sebastian (2006), Politik – Selbstverständnis – Selbstdarstellung. Die Päpste in karolingi-
scher und ottonischer Zeit (Historische Forschungen 26), Stuttgart.

Sebastian Scholz (2009), „Epigraphische Zeugnisse der Päpste in Rom. Ein Desiderat der Italia 
Pontificia?“, in: Klaus Herbers u. Jochen Johrendt (Hgg.), Das Papsttum und das vielgestaltige 
Italien. Hundert Jahre Italia Pontificia (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in 
Göttingen. Philologisch-Historische Klasse N. F. 5), Berlin, 373–388.

Scholz, Sebastian (2016), „Primat und päpstliche Politik in den römischen Inschriften von der Spät-
antike bis ins hohe Mittelalter“, in: Bernd Schneidmüller, Stefan Weinfurter u. Michael Matheus 
(Hgg.), Die Päpste: Amt und Herrschaft in Antike, Mittelalter und Renaissance (Publikation der 
Reiss-Engelhorn-Museen 74), Regensburg, 121–137.

Silvagni, Angelo (Hg.) (1943), Monumenta epigraphica christiana saec. XIII antiquiora quae in Italiae 
finibus adhuc exstant, vol. 1: Roma, Città del Vaticano.

Sisson, Keith D./Larson, Atria A. (Hgg.) (2016), A Companion to the Medieval Papacy: Growth of an 
Ideology and Institution (Brill’s Companions to the Christian Tradition 70), Leiden.

Stinger, Charles L. (1985), The Renaissance in Rome, Bloomington.
Thunø, Erik (2015), The Apse Mosaic in Early Medieval Rome: Time, Network and Repetition, Cambridge.
Thunø, Erik (2017), „The Power and Display of Writing: From Damasus to the Early Medieval Popes“, 

in: Norbert Zimmermann, Tanja Michalsky u. Stefan Weinfurter (Hgg.), Die Päpste 3: Die Päpste 
und Rom zwischen Spätantike und Mittelalter: Formen päpstlicher Machtentfaltung (Publikation 
der Reiss-Engelhorn-Museen 76), Regensburg (2017), 95–114.

Thunø, Erik (2021), „After Antiquity: Renewing the Past or Celebrating the Present?: Early Medieval 
Apse Mosaics in Rome“, in: Gregor Kalas u. Ann van Dijk (Hgg.), Urban Developments in Late 
Antique and Medieval Rome: Revising the Narrative of Renewal (Social Worlds of Late Antiquity 
and the Early Middle Ages 9), Amsterdam, 177–203.

Trout, Dennis E. (2009), „Inscribing Identity: The Latin Epigraphic Habit in Late Antiquity“, in: Philip 
Rousseau (Hg.), A Companion to Late Antiquity (Blackwell Companions to the Ancient World), 
Malden, 170–186.

Trout, Dennis E. (Hg.) (2015), Damasus of Rome: the Epigraphic Poetry: Introduction, Texts, Translati-
ons, and Commentary (Oxford Early Christian Texts), Oxford.

Unger, Veronika (2018), Päpstliche Schriftlichkeit im 9. Jahrhundert: Archiv, Register, Kanzlei (For-
schungen zur Kaiser- und Papstgeschichte des Mittelalters. Beihefte zu J. F. Böhmer, Regesta 
Imperii 45), Wien.

Walser, Georg (Hg.) (1987), Die Einsiedler Inschriftensammlung und der Pilgerführer durch Rom 
(Codex Einsidlensis 326) (Historia. Einzelschriften 53), Stuttgart.

Zöller, Wolf (2019), „Saeculum obscurum – der epigraphische Befund (ca. 890–1000)“, in: Quellen 
und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 99, 79–114.

Zöller, Wolf (2022), „Schriftlichkeit im Zeichen von Kontinuität? Die Inschriften der Päpste des 
Frühmittelalters“, in: Rodney Ast, Tino Licht u. Julia Lougovaya (Hgg.), Uniformity and Region-
alism in Latin Writing Culture in the First Millennium of the Common Era (Philippika. Altertums-
wissenschaftliche Abhandlungen. Contributions to the Study of Ancient World Cultures 162), 
Wiesbaden.



 Open Access. © 2023 beim Autor, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111243887-002

Arnold Esch
„Erz, Marmor, Pergament, Papier?/ 
Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“  
(Faust I)
Schrift und Inschrift in ihrem Material

Wir sind in Fausts Studierzimmer. Soeben hat Faust den Pakt mit Mephisto geschlos-
sen. Aber nun will der es schriftlich haben. Darauf Faust entrüstet: 

Was willst Du böser Geist von mir?
Erz, Marmor, Pergament, Papier?
Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben? [Faust I, 1730–1732]

Da sieht man, worauf man alles schreiben kann. Ich kann und will in dem verfügba-
ren Raum keine Systematik des Stoffes, sondern lieber einen Eindruck geben von der 
Fülle der Erscheinungen, wie man sie im Laufe vieler Jahre mit eigenen Augen wahr-
nehmen kann. Dabei werde ich vor allem über die beiden ersten Materialien sprechen, 
die Faust Mephisto anbietet, über Metall und Stein – und über Pergament und Papier 
nur einige persönliche Einsichten vorbringen, wie sie einem bei jahrzehntelangem 
Umgang mit Archivalien kommen.1

Zunächst also Erz, die Inschriften in Metall. Begonnen sei mit einer Überlegung, 
die der Frage nach der Materialität eine besondere Bedeutung geben will. Wir hören 
manchmal: „in Erz gegossen wie für alle Ewigkeit“, „in Bronze eingeschrieben wie 
für die Ewigkeit“. Das klingt erhaben, stimmt aber nicht. Denn diese Aussage denkt 
nur an die Konsistenz des Materials, nicht an sein historisches Schicksal. Die Über-
lieferungschance, d. h. die Chance, quer durch die Jahrhunderte erhalten zu bleiben 
und uns bekannt zu werden, ist bei Statuen oder Inschriften aus Metall viel geringer 
als bei solchen aus Stein. Denn Metall ist viel begehrter als Stein: Stein gibt es genug, 
Metall nicht. Der Metallhunger der Germanen, der Metallbedarf des frühen Mittel-
alters hat den antiken Bestand an Bronze-Statuen und Bronze-Inschriften viel stärker 
dezimiert als den aus Stein! Wir glauben unbewusst, von allem sei doch wohl ein 
bisschen erhalten, und dieses Bisschen verdünne sich mit wachsender Entfernung in 
die Vergangenheit. Aber Vorsicht: Überlieferung bildet eine frühere Gegenwart nicht 
maßstabmäßig ab, denn die Chance, überliefert zu werden, ist ganz ungleichmäßig.2 

Das war dem Mittelalter sogar bewusst. Die Philosophen Praxiteles und Phidias 
(so identifizierte man die Statuen der Rossebändiger auf dem Quirinal), heißt es in den 

1 Zur Materialität historischer Inschriften jetzt Meier/Ott/Sauer 2015.
2 Esch 1985.



22   Arnold Esch

Mirabilia Urbis Romae, seien froh, aus Stein und nicht aus Erz zu sein, sonst gäbe es 
sie schon nicht mehr.3 Und als die Stadt Mantua die Vergil-Statue, die ein Condottiere 
als Beute mitgenommen hatte, durch eine neue Statue (mit der gehörigen Inschrift für 
den großen Sohn der Stadt) ersetzen wollte, entschied man sich nach einer Debatte, 
ob in Marmor oder in Bronze, gegen die Bronze mit dem realistischen Argument per 
il pericolo che ad qualche tempo non se ne facesse campane o bombarde, „wegen der 
Gefahr, dass man daraus irgendwann mal Glocken oder Kanonen machen würde“.4 
Und noch eine Beobachtung dazu (an der wieder einmal zu sehen ist, wie erfrischend 
konkret Goethe beobachten und sprechen konnte): Als das Grab des in Weimar ver-
storbenen Dichters Christoph Martin Wieland durch ein Eisengitter geschützt werden 
sollte, meinte Goethe, er sehe diese „Eisenstäbe um das Wielandsche Grab schon als 
Hufeisen unter den Pferdefüßen einer künftigen Kavallerie blinken“. Kurz: alles ist der 
Gefahr (oder der Chance!) der Wiederverwendung ausgesetzt.5 

Darum also die geringe Zahl von Inschriften in Metall. Bekanntestes Beispiel 
einer überlebenden und im Mittelalter gewürdigten (also wirklich wahrgenomme-
nen) Inschrift in Rom ist die Lex de imperio, das Ermächtigungsgesetz des Senats für 
Vespasian, das der Volkstribun Cola di Rienzo, um 1350, im Chor der Lateranskirche 
einmauern ließ, um davor zum Volk eine große politische Rede zu halten (in dem 
Sinn: da seht Ihr mal, was ein römischer Kaiser damals für Macht hatte – und wie 
wenig wir Römer heute!). Er spielt ausdrücklich auf das Material der Inschrift an: una 
granne e mannifica tavola de metallo con lettere antique scritta (sagt sein zeitgenös-
sischer Biograph, der Anonimo Romano, und fährt fort): la quale nullo sapeva leiere 
né interpretare se non solo esso, eine Inschrift, „die niemand lesen und interpretieren 
konnte außer ihm“.6 Aber dazu musste man schon Cola di Rienzo sein, um eine antike 
Inschrift in solch massiver Weise politisch zu instrumentalisieren.

Als Beispiel einer Papstgrabinschrift auf Metall sei hier nicht die vielbehandelte 
Grabinschrift Hadrians I. in der Vorhalle von St. Peter genommen (die, zur Zeit Karls 
des Großen, in ihrer Schriftgestaltung deutlich antiken Vorbildern folgt), sondern ein 
weniger vertrauter, aber doch interessanter Fall zwischen Spätmittelalter und Früh-
renaissance: die Inschrift auf der bronzenen Grabplatte Papst Martins V. vor der Con­
fessio in S. Giovanni in Laterano (Abb. 1).7

Diese prächtige Grabplatte sei, so berichtet Giorgio Vasari, bald nach dem Tod des 
Colonna-Papstes (1431) in Rom gefertigt worden. Dementsprechend wurde das Stück 
von den Kunsthistorikern eingeordnet. Nun findet sich aber in den (erst jetzt ausge-
werteten) römischen Zollregistern der Eintrag, dass die Grabplatte im April 1445 an 

3 Valentini/Zucchetti 1946, 131.
4 Ferino-Pagden 1994, 127–132, Nr. 57 u. 58.
5 Gespräche mit Eckermann, 5. Juli 1827.
6 Anonimo Romano, Cronica, XVIII 136–188, 147–149. Heute im Kapitolinischen Museum: Helbig 1966, 
II Nr. 1413, Herkunft unbekannt.
7 Siehe die einzelnen Abbildungen in Fossi 1997 u. Poeschke 2003.



 „Erz, Marmor, Pergament, Papier?/ Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“  23

der Ripa grande, dem Hafen von Rom, aus einem navigium domini nostri pape unter 
Florentiner Leitung ausgeladen wurde: zwischen modia grani Korn, Wein und Öl für 
die Medici-Bankfiliale in Rom, 300 Tannenholzbrettern für den Papst usw., auch lapi­
dem brunçi pro sepultura domini nostri pape Martini, „eine Platte aus Bronze für die 
Bestattung von Papst Martin“ (Abb. 2).8

Also nicht Rom, sondern Florenz; und erst 1445. Seither gilt die Platte bei Dona-
tello-Kennern wie Rosenauer und Poeschke als Werk Donatellos (die Liegefigur, der 
gisant, nicht die ungelenken Putten).9 Auch der Auftraggeber (der Neffe des Paps-
tes, Kardinal Prospero Colonna) und der Weg der Colonna-Gelder nach Florenz für 
die Grabplatte haben sich nachweisen lassen.10 Das heißt aber zugleich, für unsere 

8 Zur Grabplatte Martins V., ihrer Einordnung, dem Zollregistereintrag, im einzelnen Esch 2007, 329–
346, mit der voraufgehenden Literatur.
9 Rosenauer 1993, 316 f.; Poeschke 2003.
10 Esch 2007, 336–342.

Abb. 1: Rom, S. Giovanni in Laterano, Bronzene 
Grabplatte Papst Martins V. († 1431); nach 
Giorgio Vasari (und ihm folgend vielen Kunst-
historikern) um 1433 in Rom von Donatellos 
Bruder Simone gegossen, laut Eintrag im römi-
schen Zollregister jedoch tatsächlich um 1445 
aus Florenz geliefert.



24  Arnold Esch

 Inschriften-Zwecke: die Lettern der schönen Capitalis – das früheste Beispiel in Rom – 
unter den Füßen des Papstes (Temporum suorum filicitas) (Abb. 3) sind schon weitge-
hend klassisch, auch wenn sie noch nicht die ganz richtigen Serifen haben (d. h. die 
„Füße“ der Lettern, die hier noch klein und klobig sind, eher Klumpfüße als Serifen) 
und auch nicht die Schattierungen, also die Unterscheidung von dicken und dünnen 
Hasten oder Buchstabenlinien. Charakteristisch ist auch der Verzicht auf Abkürzun-
gen. Auch die Diktion der kurzen Inschrift (nicht in Versen!) ist schon dem Klassi-
schen nahe. Wir müssen bei auffallenden Inschriften auch nach den Künstlern fragen, 
die sie geschaffen haben.11

11 Zur Beurteilung der Inschriftenformen Kajanto 1982, 31 ff . u. Nyberg ebd., 34 ff . zur Schriftent-
wicklung; doch wurde ein gewisser Einfl uss Donatellos auch vorher schon gesehen. Temporum suo­
rum fi licitas wohl nach einer Commodus-Medaille (freundlicher Hinweis von Giancarlo Alteri, Diret-
tore em. del Medagliere Vaticano).

Abb. 2: Eintrag im römi-
schen Hafenzollregister 
vom 7. April 1445. Der 
Florentiner Ludovico di Ser 
Mattei bringt auf einem 
päpstlichen Schiff in den 
Tiberhafen Roms neben 
Getreide, Wein, Säckchen 
voll Nägeln, gebrauchten 
Kleidern des päpstlichen 
Gefolges auch (siehe Pfeil) 
„1 Platte aus Bronze für 
das Grab unseres Herrn 
Papstes Martin“ (lapidem 
brunçi pro sepultura domini 
nostri papae) [Martini
hinzugefügt, da nicht der 
regierende Papst].

Abb. 3: Inschrift unter der Liegefigur Martins V. in schöner, schon weitgehend klassischer Capitalis, 
wie sie Lorenzo Ghiberti und Donatello um 1425 in Florenz zu entwerfen begannen.



 „Erz, Marmor, Pergament, Papier?/ Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“  25

Aber all das ist nicht Leistung römischer Humanisten, sondern kommt aus Flo-
renz. Zwar hatte auch Rom schon seine „rivoluzione epigrafica“ erlebt von der goti-
schen Schrift zur antiqua12 (und nur um die geht es hier; denn antikennahe Schrift 
gibt es, vorgotisch, in Rom auch im 10. Jahrhundert).13 Doch die neue, völlige Aneig-
nung der antiken Schriftformen, die wir auf der Grabplatte Martins V. fast schon voll-
endet sehen, erfolgt in Rom erst unter Sixtus IV., die gotischen Schriftformen leisten 
hier stärkeren Widerstand. Die Grabplatte ist eben Florenz, und die Florentiner waren 
mit Lorenzo Ghiberti und besonders Donatello und ihren ersten klassischen Inschrif-
ten von 1425 darin schon weiter.14

Dass die erste solche Grabinschrift in Rom, an der Innenfassade von S. Maria in 
Aracoeli für den päpstlichen Skriptor und Abbreviator Giovanni Crivelli, ausgerechnet 
die Signatur des jungen Donatello trägt (opus Donatelli Florentini), der 1432–33 in Rom 
war, wird uns darum nicht wundern (Abb. 4).15 In Florenz statt in Rom, und ein Jahr-
zehnt später gearbeitet, das macht in der Frührenaissance einen großen Unterschied. 
Also Vorsicht mit der Beurteilung nach bloßen Stilkriterien, wenn sie durch einen 
Archivalienfund sogleich umgeworfen werden kann.

12 Kajanto 1989, 73–84, hier 76.
13 Siehe Zöller 2019.
14 Kajanto 1980, 12 f. mit den frühesten römischen Lettern in Rom: in zunehmend klassischen For-
men, aber noch mit mittelalterlichen Abkürzungen.
15 Kajanto 1980, 13 f.

Abb. 4: Grabinschrift für den päpstlichen 
Schreiber Giovanni Crivelli in S. Maria in 
Aracoeli in Rom mit Signatur Donatellos, 
der 1432/33 in Rom war.



26   Arnold Esch

Hier sei noch eine Spielart von Metall-Inschrift angeführt, die zwar antik ist, aber 
dem römischen Mittelalter stets vor Augen war: die monumentalen Inschriften an Tem-
peln, Triumphbögen, Basiliken in Rom, deren kapitale Buchstaben einzeln aus Bronze 
gegossen und mit Dübeln am Monument befestigt waren, die Buchstaben oft (aber 
nicht immer) in den Marmor eingearbeitet, wie hier am Septimius Severus-Bogen zu 
sehen (Abb. 5). Diese majestätische Form der Beschriftung, in der Antike litterae aureae 
genannt (weil die Bronzelettern meist vergoldet waren), ist eine Innovation augustei-
scher Zeit.16 Die einzelnen Bronzebuchstaben sind meist den mittelalterlichen Weg 
allen Metalls gegangen und verschwunden. Waren sie in den Stein eingebettet wie hier, 
kann man sie weiterhin leicht lesen.

Waren sie aber nicht eingearbeitet, muss man die Löcher der Stifte oder Dübel beach-
ten, mit denen die Buchstaben befestigt waren – und nur darauf will ich aufmerksam 
machen, um einmal tief in die Materialität einzudringen. Denn mit den bloßen Stift-
löchern kann man verlorene Inschriften rekonstruieren. Man muss nur die Zahl und 
die Anordnung der Stiftlöcher für die einzelnen Buchstaben kennen. Etwa: das große I 
wird in der Regel mit zwei Stiften befestigt (1 oben, 1 unten), das S mit drei (oben, 
Mitte, unten), ebenso das T; das F mit vier Stiften, usw. Sieht man also drei Löcher, 
dann stand da, je nach Anordnung der Löcher, also ein S oder ein T oder ein V, und 
das lässt sich, auch nach Text-Sinn oder Inschrift-Formular, leicht entscheiden. Das 
nennt man das Loch-Alphabet.

16 Zu Technik, Aufkommen, Verbreitung Alföldy 1990, 68–79. 

Abb. 5: Rom, Septimius Severus-Bogen, Inschriftenausschnitt: Einbettung der (verlorenen) Bronze-
buchstaben in den Stein und Anordnung der Stiftlöcher für die Befestigung der einzelnen Lettern 
(‚Loch-Alphabet‘).



 „Erz, Marmor, Pergament, Papier?/ Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“  27

Wenn wir nun, zweitens, zu den Inschriften auf Stein übergehen, so sei kurz mit 
diesem Loch-Alphabet begonnen, um das soeben Erläuterte nun in Anwendung vor-
zuführen. Am Vatikanischen Obelisken auf dem Petersplatz (im Mittelalter noch an 
seinem antiken Standort auf der spina des neronischen Circus gleich links der Basi-
lika, aber immer schon sehr beachtet, weil man in der Kugel oben auf der Spitze die 
Asche Caesars glaubte) – am Vatikanischen Obelisken also fiel, 1962, dem vatikani-
schen Archäologen Filippo Magi eine Vielzahl kleiner flacher Löcher sowohl auf der 
Ost- wie auf der Westseite auf. Sein Verdacht, es könne sich um ein (fast getilgtes) 
Loch-Alphabet handeln, bestätigte sich, und so rekonstruierte er anhand der unan-
sehnlichen, zuvor unerklärlichen Löcher die beiden gleichlautenden Inschriften 
(Géza Alföldy hat das in einer Heidelberger Akademieabhandlung aufgegriffen und 
mit weiteren Erkenntnissen abgehandelt).17

Die besondere Schwierigkeit (und dementsprechend die besondere Leistung daran) 
lag darin, dass sich diese Löcher, diese Löcher-Spuren, in 10 m Höhe im Feld einer noch 
bestehenden antiken Inschrift verteilen und darum noch weniger auffallen; und dass 
sie, weitgehend getilgt, überhaupt nur bei schrägem Mittagslicht wirklich wahrzu-
nehmen sind (Abb. 6).

Was man sieht und liest, ist die erhaltene Widmungsinschrift an Augustus und Tibe-
rius. Sie wurde über die – nur im Lochalphabet erhaltene – ursprüngliche, dann 
getilgte Inschrift des Präfekten von Ägypten Gaius Cornelius Gallus gelegt, die dieser 
nach der römischen Eroberung von Ägypten 30 v. Chr. auf Anordnung von Augustus 

17 Alföldy 1990.

Abb. 6: Rom, Vatikanischer Obelisk, Inschriftenausschnitt. Unter der lesbaren Widmung an Augustus 
und Tiberius erscheinen die – nicht vollständig weggeglätteten – Löcher für die Befestigung der 
Bronze buchstaben der voraufgehenden, getilgten, aber aus den Löchern rekonstruierbaren Inschrift.



28   Arnold Esch

(bei dem er später in Ungnade fiel) für ein Forum Iulium, einen Platz wohl in Alexan-
drien, in Bronzebuchstaben auf den unbeschrifteten Obelisken einsetzte. Von Gallus 
hieß es damals, er schreibe überall seinen Namen drauf, sogar an die Pyramiden. Und 
tatsächlich: hier also an einen Obelisken. Aber es geht nicht um Inhalt und Schicksal 
dieser Inschriften. Mit diesen Beispielen sei nur gesagt: der Materialität des Inschrif-
tenwesens kommt man nirgends so nahe wie hier!

Und nun ganz zum Stein. Wenn man in Rom eine gut sortierte Kollektion mittel-
alterlicher Inschriften sehen will, dann nicht in einem epigraphischen Museum, son-
dern in einer römischen Kirche,18 am besten in S. Maria in Aracoeli auf dem Kapitol, 
der Kirche der römischen Kommune, der Weihnachtskirche der römischen Kinder. Da 
findet man unter den Grabinschriften (es sind 105 allein für das Quattrocento!)19 rechts 
zwischen den Säulen sogar die Grabsteine deutscher Ritter, gefallen (oder gestor-
ben) im Frühsommer 1312, also beim Kampf um die Kaiserkrönung Heinrichs VII. in 
Rom – so etwa den Grabstein von Ekbert, Marschall des Pfalzgrafen bei Rhein und 
Herzogs von Bayern (Abb. 7). Dann gegenüber auf antiker Säule die – römische Buch-
staben imitierende – mittelalterliche Inschrift, diese Säule sei aus dem Schlafgemach 
der römischen Kaiser (A CVBICVLO AVGVSTORVM), gedacht als Beglaubigung der 
Aracoeli-Legende, in der die Sibylle ja dem schlafenden Augustus erscheint (Abb. 8). 
Antike Monumentalschrift imitiert – aber nun im Geiste der Renaissance – auch die 
Grabinschrift eines Felice de Fredis, der darin stolz verkündet, er sei der Entdecker des 
Laokoon (nämlich auf seinem Grundstück gefunden, 1506). Oder der bereits genannte 
Grabstein mit der Signatur des jungen Donatello; hinten rechts in der Savelli-Kapelle 
der Sarkophag  – gesetzt auf einen antiken Girlanden-Sarkophag  – des römischen 
Senators Luca Savelli († 1266), daneben der seines Sohnes, Papst Honorius IV., usw.

Man hat damit auch eine reiche Kollektion von Stein-Material. Die verbreitete 
Vorstellung, aller helle Inschriftenstein in Rom sei Marmor von Carrara, ist natür-
lich falsch. In Rom muss man auch in Rechnung stellen, dass viele mittelalterliche 
Inschriften antike Werkstücke wiederverwenden, rein als Material ohne tiefere Bedeu-
tung (was nicht als antik absichtsvoll sichtbar gelassen wird, sollte man nicht Spolien 
nennen: es ist rein materielles Recycling). Inschriftenblöcke haben, rein materiell, 
schon wegen ihrer geraden Kanten einen hohen Wiederverwendungswert. Man kann 
auch eine antike Inschrift umdrehen und nun eine mittelalterliche Inschrift einmei-
ßeln, ja man kann die mittelalterliche Inschrift sogar auf derselben Seite einmeißeln 
wie die antike! (Collicelle bei Cittareale, S. Silvestro). Statt mühsam in einen Stein-
bruch zu gehen, lassen sich aus einem einzigen Architravblock eines antiken Tem-
pels viele Inschrift-Platten sägen! Sogar die große Sitz-Statue Karls von Anjou auf dem 
Kapitol ist aus einem solchen Architravblock gemeißelt (doch merkt man das nur, 
wenn man die Statue hinten umfasst und Reste antiker Zierstäbe ertastet).

18 Der Beitrag von Nicoletta Giovè Marchioli in diesem Bande vermittelt einen Eindruck von der Fülle 
lohnender Grabinschriften in verschiedenen Kirchen Roms.
19 Die Inschriften von S. Maria in Aracoeli vollständig in: Forcella 1869, 111–286 u. 541–544.



 „Erz, Marmor, Pergament, Papier?/ Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“  29

Wem antike Sarkophage vertraut sind, der wird erstaunt sein, eindeutig antik deko-
rierte Sarkophage mittelalterlich beschriftet zu finden. Doch ließ man sich im Mittel-
alter gern in ansehnlichen antiken Sarkophagen bestatten – ohne besonders auf die 
antiken Darstellungen zu achten. Einen schlafenden Endymion konnte man ja noch in 
einen ruhenden Jonas umdeuten. Bei einem Frauenraub/Proserpina-Sarkophag (wie 
für Karl den Großen) war eine christliche Deutung schon schwieriger. Oder bei einem 
Hochzeitssarkophag für einen Kardinal – wie in S. Lorenzo fuori le mura für den Kar-
dinal Guglielmo Fieschi 1256 mit Inschrift (Abb. 9). Da kümmerte man sich nicht groß 
um interpretatio christiana, da reichte es, dass der Sarkophag prächtig anzuschauen 
war. Und so ließ man sich in Eberjagd-Sarkophagen, in Musen-, in Putten-Sarkopha-
gen bestatten20 und setzte womöglich seine Grabschrift darauf. Antike Sarkophage als 
Schriftträger mittelalterlicher Inschriften. Das sind keine Inschrift-Spolien (darüber 
habe ich bereits einmal gehandelt21), sondern mittelalterliche Inschriften auf anti-
ken Stücken. Manchmal könnte diese Kombination auch programmatischen Charak-
ter gehabt haben wie bei der Grabinschrift des Architekten Buschetto über antikem 
Riefel sarkophag an der Fassade der Kathedrale von Pisa.

20 Zahlreiche Beispiele in Esch 1969, 49 f., mit Anm. 183–185.
21 Esch 2019.

Abb. 7 u. 8: Rom, S. Maria in Aracoeli, links Grabplatte eines 1312 beim Kampf um die Kaiserkrönung 
Heinrichs VII. in Rom gefallenen Ritters Ekbert, Marschall des Pfalzgrafen bei Rhein und Herzogs 
von Bayern; rechts mittelalterliche, römische Buchstaben imitierende Inschrift auf antiker Säule, die 
die – mit der Kirche eng verbundene – Legende von der Sibyllen-Vision des Augustus beglaubigen will.



30   Arnold Esch

Um nicht den Alltag der Stein-Inschriften vorzuführen, sondern einige signifikante 
Fälle, wie sie einem im Laufe der Zeit begegnen: Es gibt Inschriften, die monumental 
in Marmor gemeißelt werden sollten, entworfen, aber nicht ausgeführt wurden und 
doch überliefert sind. Ein in jeder Hinsicht bemerkenswerter Fall aus dem Rom des 
15. Jahrhunderts: Durch den tyrannischen päpstlichen Legaten Giovanni Vitelleschi 
gedemütigt, beschlossen die Römer die unerhörte Ehrung, ihm auf dem Kapitol eine 
Reiterstatue zu errichten (sit illi marmorea eius equo insidens in Capitolio statua). Eine 

Abb. 9: Rom, S. Lorenzo fuori le mura, Grabmonument und Sarkophag des Kardinals Guglielmo 
Fieschi (gest. 1256) mit doppelter Inschrift.



� „Erz, Marmor, Pergament, Papier?/ Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“   31

Reiterstatue auf dem Kapitol hundert Jahre vor Michelangelos antiker Reiterstatue des 
Marc Aurel, eine Reiterstatue für einen Lebenden, und eine Reiterstatue noch vor dem 
Gattamelata des Donatello! Und darunter sollte die Inschrift stehen: „Für Giovanni 
Vitelleschi Patriarchen von Alexandrien, den dritten Vater Roms seit Romulus“. Dazu 
kam es nicht mehr, denn der böse Legat wurde rechtzeitig ermordet, und so kennen 
wir die Inschrift nicht auf Marmor, sondern aus einem Ratsprotokoll.22

Zur Materialität der Inschriften auf Stein würde unmittelbar auch die Eradierung 
von Namen gehören, die der damnatio memoriae verfallen waren: Das Gedächtnis eines 
Menschen wird gelöscht, mit dem Wegmeißeln des Namens verschwindet er aus der 
Geschichte. Konkreter, materieller könnte man ihn nicht auslöschen. Meist sind es ein-
zelne Namen (Domitian, oder Mussolini: man sieht häufiger Domitian als Mussolini aus-
gemeißelt). Dass man die Tilgung des Namens so sichtbar beließ und nicht die ganze 
Inschrift löschte oder das Stück überhaupt vernichtete, könnte (außer mit der Ausführ-
barkeit) auch darin begründet sein, dass die Sichtbarkeit der damnatio ja noch mehr 
infamia erbrachte als die spurlose Verdammung. In Ausnahmefällen wurde aber auch 
die gesamte Inschrift gelöscht wie diese Domitian-Inschrift aus Pozzuoli (Abb. 10).23

22 Esch 1996.
23 Kinney 1997, 117–148, mit Fig. 17.

Abb. 10: Eradierung auf Stein-
Inschriften bei damnatio memoriae: 
in der Regel wurde nur der Name 
gelöscht, in diesem Fall sogar die 
gesamte Domitian-Inschrift aus 
Pozzuoli.



32  Arnold Esch

Solche erasio, solches Ausradieren ist allerdings vor allem eine antike, nicht eine 
mittelalterliche Angelegenheit. Darum nur so viel: Der bekannteste Fall ist Geta, des-
sen Namen sein Bruder Caracalla überall im Reich ausmeißeln ließ: in Afrika, in Ana-
tolien, an der Donau, überall. Man kann buchstäblich hinter solch einem Geta-Aus-
meißler hergehen, ich habe das für die Römerstraße Augsburg-Rosenheim-Salzburg 
einmal anhand der Meilensteine im CIL gemacht:24 alle anderthalb Kilometer, nämlich 
jede römische Meile, hat der Mann im Frühling des Jahres 212 n. Chr. mit Blick auf die 
Alpenkette angehalten und auf jedem Meilenstein dieser wichtigen Straße den Namen 
Getas weggeschlagen! Bei Inschriften auf Stein lässt sich das machen, bei Metall nicht.

Man könnte zum Schriftfeld aus Stein auch die – stucküberzogene – Mauer, und 
das heißt: die Graffiti hinzunehmen, also die spontan in die Wand geritzte Schrift. 
Schriftträger ist jede beliebige Wand, vorzugsweise im Innern einer Kirche, in einer 
von der schreibenden Hand erreichbaren Zone.25 Am häufigsten sind die Namen und 
Sprüche von Pilgern in Wallfahrtskirchen. Ein römisches Beispiel: die Kirche S. Euse-
bio bei Ronciglione, die das Mausoleum eines römischen Beamten namens Eusebius 
zur Wallfahrtskirche eines Heiligen Eusebius machte, enthält allein 53 Namensgraffiti 
des 8. und 9. Jahrhunderts!26 (Abb. 11). Das kennt man ja auch aus deutschen Wall-
fahrtskirchen, nur nicht so früh.

24 Esch 2020, Kap. VII; vgl. Walser 1983 bzw. Winkler 1985, dazu 1 neugefundener. Von den erhaltenen 
Meilensteinen mit dem Inschriftformular von 201 n. Chr., das Geta als Mitregenten nennt, gehören 9 zu 
dieser Fernstraße Bodensee-Salzburg.
25 Breites Spektrum von Beispielen bei Kraack 1997.
26 Mannino 2015, 77–85.

Abb. 11: Mittelalterliche Graffiti 
wurden meist rücksichtslos in 
die Fresken von Kirchenwänden 
geritzt. Hier 53 Namensgraffiti 
des 8. und 9. Jahrhunderts auf 
dem Putz des (aus einem antiken 
Mausoleum gewonnenen!) Pres-
byteriums der Kirche S. Eusebio 
bei Ronciglione.



� „Erz, Marmor, Pergament, Papier?/ Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“   33

Dafür suchte man nicht etwa ein freigebliebenes Stück Wand, sondern setzte sein 
Graffito rücksichtslos mitten in ein Fresko. So findet man in Sacro Speco bei Subiaco 
ein „am 16. des Monats September [1461] war Papst Pius hier“ roh eingeritzt in das 
schöne Fresko, das als die früheste Darstellung des Hl. Franziskus gilt (Abb. 12).27

Ähnlich schreibt ein Landsknecht bei der schrecklichen Plünderung Roms, dem Sacco 
di Roma 1527, in der Villa Farnesina einen frechen Spruch gegen den Papst in ein 
Fresko,28 oder ritzt ein anderer im eroberten Papstpalast in ein Raffael-Fresko sogar: 
LVTHERVS! (Abb. 13).29 Der Mann war immerhin so schriftgebildet, dass er die kor-
rekte -vs-Abbreviatur am Ende des Namens zustande brachte.

Dabei ist für unsere – schön konkrete – Thematik wichtig auch der aktuelle Bezug 
zwischen Graffito und seinem Ort, die Unmittelbarkeit der ortsbezogenen Aussage: 
Papst Pius II. war an dieser Stelle! Luther ist aktuell, war (sozusagen) hier, wir haben 
ihn ja vor der Engelsburg zum Papst ausgerufen!30 Und Graffiti gibt es zahllose, oft 
mit unmittelbar historischen Bezügen: „Im Februar waren die Spanier in Loreto“; „am 

27 Esch 2008, 24.
28 Frommel 2014, 16 mit Tafel.
29 Matheus/ Nesselrath/ Wallraff 2017, Abb. 1.
30 Die Episode bei Pastor 1907, 278.

Abb. 12: Subiaco, Kloster Sacro Speco, Graffito anlässlich des Besuchs von Papst Pius II. am 16. Sep-
tember 1461, roh eingeritzt in das Fresko, das als die früheste Darstellung des Hl. Franziskus gilt.



34  Arnold Esch

18. April hatten wir Schnee“; „am soundsovielten drangen die Deutschen in Neapel 
ein“; „war der Türke in Otranto“ – alles mitten hinein in die Fresken in S. Maria in 
Piano in Loreto Aprutino. Oder in S. Francesco in Lodi. Oder in entlegenen Landkir-
chen wie S. Pietro bei Redondesco. (Wir hatten eine Sammlung der historischen Graf-
fiti Italiens begonnen, haben dies aber angesichts der Fülle aufgegeben). Kurz: das 
Graffito hat – anders als die monumentale Inschrift, die in Ewigkeiten denkt – eine 
ganz punkthafte Aktualität: hier ist unsere zentrale Frage, auf welche Botschaft und 
auf welche Rezeption denn Material und Ausführung zielten, leichter zu beantworten.

Und wem Graffiti zu bescheiden vorkommen, der kann auch die auf Wand gemal-
ten Inschriften nehmen: die Florentiner Fresken des späten Mittelalters und der 
Renaissance31 (und nicht nur die Florentiner) sind voll davon, oder in Rom der Fres-
kenzyklus von S. Francesca Romana in Tor de’ Specchi von 1468, dessen Inschriften, 
in Volgare, sich noch wenig vom Gotischen lösen (Abb. 14).32

Weiter: der Beschreibstoff Pergament.33 Der lässt sich, materiell, beliebig drehen 
und wenden. Man sieht sofort, auf welcher Seite das Tier seine Haare stehen hatte, 
und schreibt besser auf der Innenseite. Die Urkunde springt einem womöglich mit 
einem gewaltigen Satz aus der Hand, denn was jahrhundertelang aufgerollt war, 
entwickelt eine Schnellkraft wie eine Sprungfeder (italienische Archive haben dann 
schöne Marmorstücke bereit, um das Pergament niederzuhalten). Man erkennt auch 
sofort, ob das Stück aus der Fülle des Leibes oder bescheiden aus dem Schwanz-

31 Etwa Covi 1954, 46–50.
32 D’Achille 1987, 111–183.
33 Zu Pergament und Papier siehe den Beitrag von Thomas Frenz in diesem Band.

Abb. 13: Rom, Apostolischer Palast, Stanza della Segnatura, Graffito Lvthervs in Raffaels Fresko der 
Disputa; auf dem Buchrücken darüber das Graffito V [ivat] K[arolus] Imp[erator].



� „Erz, Marmor, Pergament, Papier?/ Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“   35

ansatz geschnitten wurde. Ein solches Schwanzstück nimmt man nicht gerade bei 
Staatsurkunden; aber immerhin ein Prozess des Kirchenstaats-Gerichts gegen zwei 
Zauberer, die am Pilatus-See hoch oben in den Monti Sibillini ihre Zauberbücher dem 
Teufel weihen wollten, und dessen Niederschrift dort in einem kleinen Archiv liegt 
(Montemonaco, Archivio Comunale, perg. 40), endet auf dem Schwanz (um zu Perga-
ment und Papier, wie angekündigt, nur einige persönliche Beobachtungen aus lan-
gem Umgang mit Archivalien zu geben). So kann man – ganz materiell – weiterfragen: 
wieviel Pergamenturkunden gibt ein Schaf oder ein Kalb her? Oder umgekehrt: die 
rund 3500 Urkunden, mit denen ich es in Lucca allein für das 12. Jahrhundert zu tun 
hatte: wieviel Schafherden stecken in diesen 3500 Urkunden? 

Denn Pergament als Beschreibstoff ist teuer. Auch das hat zum Siegeszug des 
Papiers beigetragen: viel billiger, aber auch unansehnlicher, und zunächst nicht als 
urkundenwürdig angesehen. Wenn man aus dem Italien des 12. Jahrhunderts in das 
Italien des 15. Jahrhunderts gerät, hat man es fortan mit Papier statt mit Pergament zu 
tun, mit Registerüberlieferung mehr als mit Einzelstücken. Das 15. Jahrhundert fasst 
sich ganz anders an als das 12. Jahrhundert!

Abb. 14: Gemalte Schrift. Der Freskenzyklus für S. Francesca Romana in Tor de’ Specchi (Antoniazzo 
Romano und Werkstatt, datiert 1468) löst sich in seinen – die Wunder erläuternden – Bildunter-
schriften noch wenig vom Gotischen.



36   Arnold Esch

Die Materialität geht in die Erkenntnis ein, wenn undatierte Zeichnungen oder 
Schriftstücke nur anhand des verwendeten Papiers, seiner Konsistenz, seines Was-
serzeichens datiert werden können: wann und wo wurde das Papier hergestellt? (Zu 
meinem Seminar über Frühdruck hat meine Frau mit meinen Studenten in unserem 
Keller Papier selbst hergestellt, mit datierbarem Wasserzeichen; die Materialität ent-
stehenden Papiers lässt sich dabei mit allen Sinnen wahrnehmen, einschließlich des 
Geruchssinns).

Wie groß die Papierproduktion in Italien war, sein musste, lässt sich aus dem 
Bedarf ermessen: aus der frühen und großen Schriftlichkeit Italiens, die einem in 
jedem Archiv sofort entgegentritt. Geschäfte, die man in Deutschland per Handschlag 
unter der nächsten Linde abgeschlossen hätte, erledigt man hier schriftlich vor dem 
Notar (sogar das den Eltern gegebene Versprechen, ein Jahr lang aufs Würfelspiel zu 
verzichten!). Und welchen Bedarf an Papier eine Behörden-Stadt wie Rom hatte,34 
und woher und in welchen Mengen das Papier angeliefert wurde, lässt sich aus den 
römischen Zollregistern ersehen, die für drei Jahrzehnte der Frührenaissance erhalten 
sind: welche Mengen da aus Fabriano, Terni, Tivoli, Ronciglione hereinkamen, und 
wie sich der Papierbedarf mit der Erfindung des Buchdrucks steigerte. Die Massimo, 
die den ersten – wie überall: deutschen – Druckern in Rom eine Werkstatt zur Ver-
fügung stellten, erweisen sich auch als große Papier-Importeure, und das passt gut 
zusammen.35 

Wenn man dann in Buchbesprechungen liest, der Autor habe seine Erkenntnisse 
aus verstaubten, kaum noch leserlichen Akten gewonnen, dann ist das ein Topos, 
der zwar anerkennend gemeint ist, aber oft nicht zutrifft. Bei vatikanischen Regis-
tern, Stadtratsprotokollen italienischer Kommunen und ähnlichen Papier-Registern 
des späten Mittelalters ist das Papier wie gestern geschöpft, ist die Tinte wie gestern 
angemischt und geschrieben. Das wird erst danach anders: die Tinte wird eisenhaltig 
und zerfrisst das Papier, die Schrift wird, mit dem Anfang des 16. Jahrhunderts, rechts-
geneigt, was wir als ‚flott‘, als modern empfinden, und da auf der Rückseite desselben 
Blattes gleichfalls rechtsgeneigt geschrieben wird, überkreuzen sich die Schriftzüge 
und fressen das Papier, von beiden Seiten angreifend, völlig weg.

Bei Pergament und Papier war natürlich von Schrift, nicht von Inschriften die 
Rede. Doch kann man auch etwas zu ‚Inschriften auf Papier‘ sagen. Gemeint sind 
natürlich die frühesten Abschriften antiker Inschriften, die  – noch im Mittelalter, 
im 15. Jahrhundert – erste Archäologen vor den Monumenten aufnahmen und dann 
zu sogenannten ‚Syllogen‘, zu Inschriftensammlungen zusammenfügten. Das ist 
die Anwendung der Material-Frage auf die Inschriften-Überlieferung: viele verloren 
gegangene antike Inschriften sind uns überhaupt nur so, auf Papier, bekannt.

34 Eine Vorstellung von den in der päpstlichen Kanzlei beschriebenen Papiermengen geben die 
Bandbeschreibungen zu Anfang eines jeden Bandes des Repertorium Germanicum und des Reperto-
rium Poenitentiariae Germanicum.
35 Esch 2007, 68, 144 f., 151 f., 155.



 „Erz, Marmor, Pergament, Papier?/ Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“  37

Ein frühes Beispiel: der italienische Kaufmann Cyriacus von Ancona, der in 
den 1430er und 1440er Jahren das griechische Festland und die griechischen Inseln 
durchstreifte und in seinem Antiken-Enthusiasmus (Weihnachten als „Fleischwer-
dung Jupiters“, wie er sagt, ist ja doch ein bisschen überspannt) antike Inschriften 
und Monumente auch in freier Landschaft aufsuchte und in seine Hefte eintrug (die 
zwar nicht im Original, aber in zeitgenössischer Kopie erhalten sind).36 Da sehen 
wir – anhand der den Zeichnungen und Transkriptionen beigegebenen Ortsanga-
ben, anhand von Reisetagebuch und Briefen – Ciriaco eine Insel durchwandern, steil 
hinauf eine zugewucherte Stadtmauer entlang, deren Steinschnitt er zeichnet (ob 
polygonal, isodom, trapezförmig); dann weiter durchs Gebüsch brechend, hier unter 
hohem Gras, dort zwischen Weinstöcken eine Inschrift aufstöbernd (inter vineas, 
notiert er), oder eine im Gemäuer eines einsamen Bauernhauses wiederverwendete 
Inschrift entdeckend und aufnehmend (manchmal falsch, Ciriaco war schließlich 
nicht Mommsen, aber dafür steht er am Anfang) (Abb. 15). Und so geht es von Insel 

36 Cyriac of Ancona, Later Travels; Esch 2008, 97–109.

Abb. 15: Rom, Bibl. Apost. Vaticana, cod. Vat. lat. 5252 f.18v–19r, Reisetagebuch des Cyriacus von 
Ancona (Abschrift von 1464) mit Überlieferung von – später verlorenen – antiken Inschriften auf 
papiernen Notizen (sog. Syllogen). Hier zwei griechische Inschriften und ihre Lokalisierung anläss-
lich des Besuchs auf Delos im April 1445.



38   Arnold Esch

zu Insel; er kannte all diese kleinen Inselherren der Ägäis mit ihren tollen Titeln, 
etwa „Herzog des Archipelagos“ (das klingt doch in seiner seltsamen Verbindung von 
mittelalterlich und klassisch wie Faust II, Faust und Helena: er kommt in ihr Land, 
sie kommt in seine Zeit).

Nichts schöner als solche frisch in der Landschaft entdeckten und vor Ort aufge-
nommenen Inschriften, statt gedruckt in einem „Corpus Inscriptionum“, in solchen 
Reisenotizen zu lesen, im Codex Vaticanus Latinus 5252 oder im Codex Barberinianus 
Latinus 4424,37 und seien es auch nur (frühe) Abschriften oder Exzerpte – und auf 
diese Weise Cyriacus von Ancona oder Cristoforo Buondelmonti durch die griechische 
Landschaft zu begleiten.

Metall, Stein, Pergament, Papier: man könnte auch Schrift auf Stoff, auf Texti-
lien hinzunehmen. Gemalte spätmittelalterliche Madonnen oder Prälaten, die als 
dekorative Bordüre am unteren Rand ihres Gewandes in kufischen (oder pseudokufi-
schen) Schriftzügen unverstandene, nämlich als Dekoration genommene Koranverse 
tragen,38 oder Sprüche wie „Erhabener Sultan“, oder „Sieg von Allah“: die Madonna 
merkte das gar nicht, was sie da als Bordüre auf ihrem Gewand trug.

Aber das sollte genug sein. Ich darf zum Schluss noch eine römische Inschriften-
Erfahrung persönlicher (und ganz materieller) Art anfügen. Wenn man in Rom eine 
Inschriftentafel anbringen will wie das Deutsche Historische Institut anlässlich des 
100. Todestages von Ferdinand Gregorovius, muss man dafür die Erlaubnis nicht nur 
der Kommune, sondern auch der Hausversammlung einholen (die so etwas durchaus 
auch ablehnen kann – dann bringt man, italienische Problemlösung, die Tafel einfach 
drei Häuser weiter an, wo das Condominium nichts dagegen hat, so auch in unserer 
Straße). Die Leute waren glücklicherweise begeistert über ihren neuen Mitbewohner, 
denn Gregorovius gilt den Römern noch heute viel, und berieten mich vortrefflich: zu 
welchem Steinmetz gehen, welche Steinmaterialien von Anfang an ausschließen; die 
richtigen bronzenen Ziernägel fürs Anbringen wählen, die den Stein nicht angreifen, 
usw. Von daher kommen meine praktischsten Einsichten in die Materialität, in die 
Anfassbarkeit römischer Inschriften.

37 Esch 2008, Abb. 23 u. 24.
38 Schuster-Walser 1978.



� „Erz, Marmor, Pergament, Papier?/ Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“   39

Literaturverzeichnis

Alföldy, Géza (1990), Der Obelisk auf dem Petersplatz in Rom. Ein historisches Monument der Antike 
(Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische 
Klasse 1990,2), Heidelberg.

Anonimo Romano, Cronica, hg. von Giuseppe Porta, Milano 1979.
Bartolomei Romagnoli, Alessandra (Hg.) (2009), Francesca Romana. La santa, il monastero e la città 

alla fine del medioevo, Florenz.
Cimarra, Luigi (Hg.) (2002), Inscriptiones medii aevi Italiae (saec. VI–XII), Lazio, Viterbo 1, Spoleto.
Covi, Dario (1954), „Lettering in the Inscriptions of Fifteenth Century Florentine Paintings“, in: 

Renaissance News 7, 46–50.
Cyriac of Ancona, Later Travels, hg. von Edward W. Bodnar (The I Tatti Renaissance Library 10), 

Cambridge, Mass./London 2003.
D’Achille, Paolo (1987), „Le didascalie degli affreschi di santa Francesca Romana (con un documento 

inedito del 1463)“, in: Francesco Sabatini, Sergio Raffaelli u. Paolo D’Achille (Hgg.), Il volgare 
nelle chiese di Roma, Roma, 111–183.

Esch, Arnold (1969), „Spolien. Zur Wiederverwendung antiker Baustücke und Skulpturen im mittel-
alterlichen Italien“, in Archiv für Kulturgeschichte 51, 1–64.

Esch, Arnold (1985), „Überlieferungs-Chance und Überlieferungs-Zufall als methodisches Problem 
des Historikers“, in: Historische Zeitschrift 240, 529–570.

Esch, Arnold (1998), „Il progetto di statua equestre per il Campidoglio 1436. Il problema della 
tradizione“, in: Giovanna Mencarelli (Hg.), I Vitelleschi. Fonti, realtà e mito (Atti dell’incontro di 
studio Tarquinia 25–26. 10. 1996), Tarquinia, 21–22.

Esch, Arnold (2007), Economia, cultura materiale ed arte nella Roma del Rinascimento. Studi sui 
registri doganali romani 1445–1485 (Roma nel Rinascimento inedita, 36 saggi), Roma.

Esch, Arnold (2008), Landschaften der Frührenaissance. Auf Ausflug mit Pius II., München.
Esch, Arnold (2019), „Inschrift-Spolien. Zum Umgang mit antiken Schriftdenkmälern im mittelalter-

lichen Italien“, in: Katharina Bolle, Marc von der Höh u. Nikolas Jaspert (Hgg.), Inschriftenkul-
turen im kommunalen Italien. Traditionen, Brüche, Neuanfänge (Materiale Textkulturen 21), 
Berlin/Boston, 201–223.

Esch, Arnold (2020), Von Rom bis an die Ränder der Welt. Geschichte in ihrer Landschaft, München.
Ferino-Pagden, Sylvia (Hg.) (1994). ‚La prima donna del mondo‘, Isabella d’Este. (Katalog zur Aus-

stellung des Kunsthistorischen Museums in Wien), Wien.
Forcella, Vincenzo (1869), Le iscrizioni delle chiese e d’altri edificii di Roma dal secolo XI fino ai 

giorni nostri, Bd. 1, Roma.
Fossi, Gloria (1997), La Storia dei Giubilei, Bd. 1, Florenz.
Frommel, Christoph L. (2014), La Farnesina a Roma, Modena.
Helbig, Wolfgang (1966), Führer durch die öffentlichen Sammlungen klassischer Altertümer in Rom, 

Bd. 2, Tübingen.
Kajanto, Iiro (1980), Classical and Christian. Studies in the Latin Epitaphs of Medieval and Renais-

sance Rome, Helsinki.
Kajanto, Iiro (1982), Papal Epigraphy in Renaissance Rome, Helsinki.
Kajanto, Iiro (1989), „L’epigrafia latina a Roma nel Quattrocento“, in: Roma nel Rinascimento, 73–84.
Kinney, Dale (1997), „Spolia, damnatio and renovatio memoriae“, in: Memoirs of the American 

Academy in Rome 42, 117–148.
Kraack, Detlev (1997), Monumentale Zeugnisse der spätmittelalterlichen Adelsreise. Inschriften und 

Graffiti des 14.–16. Jahrhunderts, Göttingen.
Mannino, Natalina (Hg.) (2015), Fra Tardo Antico e Medioevo. Un santuario della Via Francigena: 

Sant’Eusebio di Ronciglione. Approfondimenti e restauri, Roma.



40   Arnold Esch

Matheus, Michael/Nesselrath, Arnold/Wallraff, Martin (Hgg.) (2017), Martin Luther in Rom. 
Die Ewige Stadt als kosmopolitisches Zentrum und ihre Wahrnehmung, Berlin/Boston.

Meier, Thomas/Ott, Michael R./Sauer, Rebecca (Hgg.) (2015), Materiale Textkulturen. Konzepte – 
Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin/München/Boston. 

Motture, Peta (2003), Large Bronzes in the Renaissance (Studies in the History of Art 64), 
Washington.

Pastor, Ludwig von (1907), Geschichte der Päpste IV 2, Freiburg.
Poeschke, Joachim (2003), „Still a Problem of Attribution: the Tomb Slab of Pope Martin V. in San 

Giovanni in Laterano“, in: Peta Motture (Hg.), Large Bronzes in the Renaissance (Studies in the 
History of Art 64), New Haven/London, 57–71.

Rosenauer, Artur (1993), Donatello, Milano.
Sabatini, Francesco/Raffaelli, Sergio/D’Achille, Paolo (Hgg.) (1987), Il volgare nelle chiese di Roma. 

Messaggi, graffiti, dipinti e incisi dal IX al XVI secolo, Roma.
Schuster-Walser, Sibylla (1978), „Arabische Schriftzeichen in der Renaissancemalerei“, in: Zeit-

schrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 128 (1), 90–97.
Valentini, Roberto/Zucchetti, Giuseppe (Hgg.) (1946), Codice topografico della città di Roma, Bd. 3, 

Roma.
Walser, Gerold (1983), Die römischen Straßen und Meilensteine in Rätien, Aalen.
Winkler, Gerhard (1985), Die römischen Straßen und Meilensteine in Noricum-Österreich, Aalen.
Zöller, Wolf (2019), „Saeculum obscurum – der epigraphische Befund (ca. 890–1000)“, in: Quellen 

und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 99, 79–114.

Bildnachweise

Abb. 1: Poeschke 2003, ad pag. 57.
Abb. 2: Archivio di Stato Roma, conc. 26/2002 u. 20/2007.
Abb. 3: Poeschke 2003, 59, fig. 3 (Ausschnitt).
Abb. 4–8: Foto des Autors.
Abb. 9: Kunstmuseum Moritzburg Halle (Saale) [CC BY-NC-SA].
Abb. 10: Kinney 1997, 143, fig. 17.
Abb. 11: Cimarra 2002, ad. pag. 183.
Abb. 12: Foto des Autors.
Abb. 13: Prospekt der Luther-Tagung des Deutschen Historischen Instituts, Rom.
Abb. 14: Bartolomei Romagnoli 2009, 73, fig. 4.
Abb. 15: Esch 2008, 100, Abb. 23.



 Open Access. © 2023 beim Autor, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111243887-003

Sebastian Scholz
Schrift und Layout in päpstlichen Inschriften 
des frühen Mittelalters
Die inschriftlichen Erlasse Gregors I. und Gregors II.

Obgleich diese Verse deines Grabes nicht würdig sind, Vater, und der verherrlichte Glaube keiner 
Titel bedarf, empfange trotzdem das Lob, das der Gast, der von Liebe zu Petrus ergriffen aus 
entfernten Gegenden der Welt kommt, lesen soll. Du hast den vom Schisma zerfleischten Körper 
des Vaterlandes geheilt und die abgerissenen Glieder an ihrem Platze wieder angefügt. Deinem 
frommen Befehl ordnete sich das zur besseren Einsicht gebrachte Griechenland unter und freut 
sich, dass er den verlorenen Frieden wiederhergestellt hat. Es freut sich das während vieler Jahre 
(im Irrtum) gefangene Afrika, dass du dir durch deine Bitten Verdienste um die Bischöfe erwor-
ben hast. Dies habe ich, Silverius, geschrieben, obgleich es mir schwer fiel, damit diese Worte 
lange an deinem Grab prangen können.1

Mit diesen Worten erinnerte Silverius, Sohn des Papstes Hormisdas und später selbst 
Papst (536–537) an den Pontifikat und die Leistungen seines Vaters. Der Text macht 
zwei wichtige Aussagen über die Funktion der Inschrift: Der Gast, der von Liebe zu 
Petrus ergriffen aus entfernten Gegenden der Welt kommt, soll sie lesen und die Worte 
der Inschrift sollen lange an dem Grab prangen. Die Information der Inschrift sollte 
also lange Zeit überdauern können, damit sie immer und immer wieder gelesen wer-
den konnte, wodurch Erinnerung geschaffen werden sollte. Über die Materialität des 
Inschriftenträgers hingegen verliert die Inschrift kein Wort. Warum auch? Schließ-
lich konnte jeder, der die Inschrift las, sehen, worauf sie geschrieben war. So bleiben 
Bezugnahmen auf den Inschriftenträger in den Inschriftentexten sehr selten. Eine 
Ausnahme ist das 795 von Bischof Theodulf von Orléans entworfene Grabgedicht für 
Papst Hadrian I.:

Die goldene Schrift enthält das Grabgedicht, und es ertönt die goldene Farbe von tränenreichen 
Worten. Dies zu bekennen treibt mich, Karl, die Zuneigung zu dir und der Schmerz, geliebtester 
Bischof Hadrian, […] Als der schreckliche Tag, auf den kein Tag mehr folgen wird, diesen den 
Lebenden entriss und ich davon erfuhr, erkannte ich gleich die Spuren der alten Trauer, und 
der Tod meiner Eltern ist mir wieder vor Augen gerufen worden. (15) Ich spürte den Kummer, 
der durch den Tod Pippins entstand, und der Schmerz, ach der Schmerz bringt Bertrada zurück. 

1 Le Liber pontificalis I, ed. Duchesne 274, Anm. 25: Quamvis digna tuis non sit pater ista sepulcris / 
Nec titulis egeat clarificata fides / Sume tamen laudes quas Petri captus amore / Extremo veniens hospes 
ab orbe legat / Sanasti patriae laceratum scismate corpus / Restituens propriis membra revulsa locis / 
Imperio devicta pio tibi Graecia cessit / Amissamque gaudens se reparasse fidem / Africa laetatur multos 
captiva per annos / Pontifices precibus promeruisse tuis / Haec ego Silverius quamvis mihi dura notavi / 
Ut possent tumulus fixa manere diu.



42   Sebastian Scholz

Und wenn ich mich an deinen Anblick erinnere, heiligster Papst, enthalten mein Herz und meine 
Augen nichts als Trauer. Für dich bereitete ich, als du noch lebtest, ansehnliche Geschenke, um 
sie dir zu schicken, (20) nun mache ich dir traurigen Herzens ein Geschenk der Trauer. Marmor 
statt Gewändern und statt Gold ein Gedicht voller Tränen, welches die Urne, die schon dein 
kleines Haus ist, trägt […].2

Hier werden sowohl die goldene Schrift, also die mit Goldfarbe ausgemalten Buch-
staben, als auch das Material der Grabplatte, nämlich Marmor, erwähnt. Doch diese 
Inschrift wurde nie ausgeführt, da Karl der Große das Gedicht Alcuins jenem Theo-
dulfs vorzog.3

Eine Annäherung an die Materialität, an die Monumentalität, die Präsenz und 
Graphik von steinernen Inschriften ist also über die Analyse der Inschriftentexte nur 
selten möglich. Trotzdem spielen die Texte eine wichtige Rolle, um die genannten 
Aspekte zu verstehen, was ich im Folgenden zeigen möchte.

Die päpstliche Epigraphik entstand unter Papst Damasus I. (366–384). Der päpst-
liche Geheimschreiber Furius Dionysius Philocalus entwickelte eine Monumental-
kapitalis, die sich zwar an der klassischen römischen Capitalis quadrata orientierte, 
deren Buchstaben aber gestauchter sind und flächiger wirken. Dieser Eindruck wird 
vor allem durch den extremen Wechsel von Haar- und Schattenstrichen hervorgeru-
fen. Die Linksschrägenverstärkungen sind deutlich breiter als bei der Capitalis qua-
drata, während die Schattenachsen und Bogenverstärkungen stärker dem Vorbild 
nachempfunden worden sind. Die Schäfte und Balken weisen keine Serifen auf, son-
dern sind abgerundet und mit kleinen Häkchen in Haarlinien versehen.4 Auffällig ist 
das R, bei dem die Abweichung von der Capitalis quadrata besonders deutlich wird. 
Es besitzt einen großen Bogen und eine kurze, gerade, kräftige Cauda. Damit hatte 
Philocalus einen Inschriftentyp geschaffen, der sich sehr deutlich von den übrigen 
in der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts verwendeten Inschriftentypen abhob. Da 
alle erhaltenen Inschriften, die in der sogenannten Scriptura Damasiana geschrieben 
sind, dasselbe Schriftbild mit nur geringfügigen Abweichungen zeigen, konnte jeder, 
der diese Inschrift sah und über etwas Hintergrundwissen verfügte, sofort erkennen, 
dass er einen Text des Papstes Damasus vor sich hatte. Philocalus hatte also durch 
das Schriftbild einen Orientierungspunkt geschaffen, der eine klare Zuordnung der 

2 Theodulf, Carmen 26, hg. von Dümmler, 489 f.: Aurea funereum complectit littera carmen, / Verba 
tonat fulvus et lacrimosa color. / Promere quae Carolum compellit amorque dolorque / Me tuus, Hadriane 
praesul amate nimis, […] / Quem cum dira dies non exhibitura sequentem / Eripuit vivis, res patuit mihi, / 
Protinus agnovi veteris vestigia luctus, / Morsque parentum oculis est revocata meis. / Taedia Pippini 
sensi venientia morte, / Bertradamque dolor, pro dolor, iste refert. / Cumque tui aspectus, sanctissime 
papa, recordor, / Corque oculosque meos nil nisi luctus habet. / Munera grata tibi incolumi mittenda 
parabam, / Tristia nunc maesto pectore dona paro. / Marmora pro tunicis, proque auro flebile carmen, / 
Quae gerat urna capax iam tua parva domus.
3 Scholz 1997, 376–380.
4 Gray 1956, 5–13; Koch 2007, 42 f.



� Schrift und Layout in päpstlichen Inschriften des frühen Mittelalters   43

Inschriften zu einem Autor beziehungsweise zu einem spezifisch christlichen Kontext 
ermöglichte. Damasus hatte eine Reihe von Epigrammen kreiert, deren größter Teil 
den Märtyrern Roms gewidmet ist. Weitere Epigramme beziehen sich auf Baumaßnah-
men sowie auf Verstorbene, mit denen Damasus in irgendeiner Weise verbunden war.5 
Ursula Reutter hat darauf hingewiesen, dass weniger die Sprache der Epigramme, 
als vielmehr ihr Programm die Besonderheit der Damasianischen Dichtung bildet.6 
Damasus schuf in seinen Epigrammen das Bild eines christlichen Rom, das seine 
Bedeutung durch die dort bestatteten Heiligen und Märtyrer erhielt.

Besonders deutlich wird dies in einer Inschrift an der Via Appia, welche die 
Bedeutung Roms als Sitz der Apostel unterstreicht:

Du, der du nach den Namen von Petrus und Paulus fragst, sollst erkennen, dass hier einst die 
Heiligen wohnten. Der Osten schickte die Jünger, was wir gern bekennen. Wegen des Verdienstes 
ihres Blutes folgten sie Christus durch die Sterne und gelangten in den himmlischen Schoß und 
in das Reich der Frommen; und Rom kam es zu, sie als seine Bürger zu beanspruchen. Dies will, 
ihr neuen Sterne, Damasus zu eurem Lob verkünden.7

Rom war also die wahre Heimat und der wahre Sitz der Apostel Petrus und Paulus. 
Hier in Rom hatten sie zuletzt gewirkt und nur Rom konnte sie deshalb als seine 
Bürger beanspruchen. Damit trat Damasus Vorstellungen entgegen, wie sie etwa im 
Jahr 338 im Brief der östlichen arianischen Bischöfe an Papst Julius formuliert worden 
waren. Die Bischöfe hatten Rom zwar einen besonderen Rang zugebilligt, weil Petrus 
und Paulus dort das Martyrium erlitten hatten, aber zugleich hatten sie ihre eigene 
Bedeutung daraus abgeleitet, denn schließlich war es der Osten gewesen, der Rom 
diese Männer gesandt hatte.8 Nach Damasus ist es aber nur Rom, das diese neuen 
Sterne für sich beanspruchen darf.

Dazu passt eine weitere, nur fragmentarisch überlieferte Inschrift, die sich im 
vatikanischen Baptisterium befand:

Nicht durch menschliche Kraft und nicht durch die Kunst als Lehrerin …, sondern mit Hilfe des 
Petrus, dem das Tor zum Himmel anvertraut worden ist, hat Damasus, der Bischof Christi, dies 
erstellt. Einen einzigen Sitz des Petrus und eine einzige wahre Taufe gibt es […].9

5 Reutter 2009, 65 f.
6 Reutter 2009, 61 f.
7 Ferrua 1942, Nr. 20: Hic habitasse prius sanctos cognoscere debes / Nomina quisque Petri pariter 
Paulique requiris. / Discipulos Oriens misit quod sponte fatemur / Sanguinis ob meritum Christum per 
astra secuti / Aetherios petiere sinus regnaque piorum: / Roma suos potius meruit defendere cives. / 
Haec Damasus vestras referat nova sidera laudes; vgl. Reutter 2009, 90; zur Forschungskontroverse 
vgl. ebd. 490 ff.
8 Vgl. Wojtowytsch 1981, 98.
9 Ferrua 1942, Nr. 4; Reutter 2009, 72: Non haec opibus non arte magistra […] Sed praestante Petro cui 
tradita ianua caeli est / antistes Christi conposuit Damasus. / Una Petri sedes unum verumque lava­
crum / Vincula nulla tenent […].



44   Sebastian Scholz

Im ersten Teil der Inschrift wird die Nähe des Damasus zu Petrus hervorgehoben. 
Denn nicht durch menschliche Kraft ist der Bau des Baptisteriums ermöglicht wor-
den, sondern durch die von Petrus gewährte Hilfe, der seinem Nachfolger beisteht. 
Anschließend spielt Damasus auf Matthäus 16,19 an, wo es heißt:

Ich werde dir die Schlüssel des Himmelreiches geben; was du auf Erden binden wirst, das wird 
auch im Himmel gebunden sein, und was du auf Erden lösen wirst, das wird auch im Himmel 
gelöst sein.

Diese Bibelstelle wurde immer wieder als Beleg für die besondere Stellung Petri unter 
den Aposteln angeführt, und Damasus leitete aus ihr die besondere Stellung Roms ab, 
das der einzige wahre Sitz des Petrus ist. Ebenso gibt es nur eine einzige wahre Taufe. 
Die Verbindung dieser beiden Aussagen – ein einziger Sitz und eine einzige wahre 
Taufe – lässt Rom als den Ort erscheinen, an dem durch die Autorität des Petrus der 
wahre Glaube gesichert wird.10

Es geht zu weit, hier das Inschriftenprogramm des Damasus in seinen Einzel-
heiten vorzustellen. Festzuhalten bleibt, dass Damasus seine Vorstellung von einem 
christlichen Rom durch ein umfassendes Inschriftenprogramm öffentlich machte und 
verbreitete und sich dafür eines spezifischen Inschriftentypus bediente, der einen 
hohen Wiedererkennungseffekt garantierte. Die Adressaten waren die christlichen 
Bewohner Roms ebenso wie die heidnischen,11 die nicht nur durch die Sprache der 
Epigramme, die immer wieder Zitate aus den Dichtungen Vergils und Ovids enthalten, 
angesprochen wurden, sondern auch durch die kunstvolle Ausführung der Inschrif-
ten an sich, die an die Blütezeit Roms erinnerte.12

Die Inschriftenkunst des Damasus blieb allerdings Episode. Weder die päpstliche 
Epigrammdichtung, noch die Scriptura Damasiana fanden gleichwertige Nachfolger. 
Aber soweit es die erhaltenen epigraphischen Zeugnisse erkennen lassen, nutzten die 
Päpste nach Damasus zumindest für zwei Bereiche weiterhin eine Monumentalkapi-
talis, die auf eine gewisse Klarheit des epigraphischen Textes abzielte. Nämlich für 
Texte, in denen es um den Kultvollzug geht, und für Epitaphien.13

Im Folgenden sollen zwei monumentale Inschriften behandelt werden, in denen 
es um päpstliche Anweisungen für die Sicherstellung der Beleuchtung in den Kir-
chen ging. Diese war für die Abhaltung der Gottesdienste von erheblicher Bedeutung. 
Dabei wird nicht nur die Ausführung der Inschriften, also die Gestaltung der Buch-
staben, sondern auch deren Layout behandelt. Es geht dabei um die Anordnung und 
Strukturierung des Textes, um die Hervorhebung bestimmter Textelemente und die 
Schaffung von Textmarkern, welche die Aufmerksamkeit des Lesers auf bestimmte 

10 Vgl. Scholz 2010, 33 f.
11 Vgl. die Kommentare bei Reutter 2009, 137–149 und 151 f. zu den einzelnen Inschriften.
12 Reutter 2009, 151–153.
13 Vgl. dazu Koch 2007, 82–85.



� Schrift und Layout in päpstlichen Inschriften des frühen Mittelalters   45

Textstellen lenken. Dieser Zusammenhang zwischen dem Inhalt einer Inschrift und 
ihrer optischen Präsentation wurde bisher bei der Auswertung mittelalterlicher 
Inschriften kaum beachtet. Als erster wies John Higgitt auf die Bedeutung des Layouts 
von Inschriften hin. Anhand der 1056 entstandenen Weiheinschrift für die Kapelle 
in Deerhurst machte er deutlich, wie wichtig es dem Auftraggeber oder demjenigen, 
der die Inschrift entwarf, war, wichtige Textteile an prominenten Stellen der Inschrift 
zu platzieren. Die Inschrift beginnt mit dem Namen des Kirchengründers, Odda dux. 
Genau im Zentrum der Inschrift steht der Name Aelfric, der Bruder Oddas, für des-
sen Seelenheil die Kirche gestiftet wurde. Die letzte Zeile nennt den König, Eadward 
rex Anglorum, der Odda zum dux erhoben hatte.14 In einer weiteren Studie hat Hig-
gitt seine Beobachtungen unter anderem am Epitaph für Papst Hadrian I. (772–795) 
vertieft, in dem die Namen Hadrianus und Karolus so angeordnet sind, dass sie als 
strukturierende Elemente der Inschrift erscheinen.15 Rüdiger Fuchs hat den Ansatz 
Higgitts aufgenommen und am Beispiel des kurz nach 1142 entstandenen Epitaphs für 
Kardinal Ivo im Trierer Dom gezeigt, wie das Wort Roma, beziehungsweise Rome als 
zentraler Textmarker verwendet wird. Es steht in der ersten Zeile in der oberen rech-
ten und linken Ecke, im Zentrum des Texts und in der unteren linken Ecke.16 Anhand 
der Urkundeninschrift von 1135 auf der Mainzer Domtür, die das Privileg Erzbischof 
Adalberts II. von Mainz für die Bürger seiner Stadt festhielt, machte Fuchs sichtbar, 
wie einzelne Teile der Urkunde durch die Schriftgröße und die Buchstabenabstände 
hervorgehoben wurden.17 Die beiden hier zu behandelnden päpstlichen Inschriften 
arbeiten mit denselben Layoutstrukturen, die eng mit dem Textinhalt verknüpft sind.

Die erste Inschrift, die einen Brief Papst Gregors des Großen von 604 wiedergibt, 
wurde in Marmor ausgeführt und befindet sich heute im Lapidarium von San Paolo 
fuori le mura:18

Bischof Gregor, Knecht der Knechte Gottes19 
an Felix, Subdiakon und Rektor des Patrimoniums Appiae.

Obgleich alles, was diese apostolische Kirche der Heiligen Petrus und Paulus besitzt und was 
durch deren Ehre und Wohltaten erworben worden ist, durch die Urheberschaft Gottes gemein-
samer Besitz ist, muss es doch bei der Verwaltung der Tätigkeiten eine Verschiedenheit der Per-
sonen geben, damit bei den Dingen, die einem jeden zugeteilt worden sind, eine größere Sorge 
angewendet werden kann. Weil uns also die Sorge, die wir der Kirche des heiligen Paulus schul-
den, ermahnt, dass man nicht zusehen soll, dass dieser Verkünder des Glaubens dort weniger 
Lichter hat, der die ganze Welt mit dem Licht der Predigt erfüllte, und weil es sehr unpassend 

14 Higgitt 2001, 91–93 mit Fig. 27; vgl. auch Higgitt 2003, 332 und 336.
15 Higgitt 2003, 333 und 336 f.; zum Text der Inschrift vgl. Scholz 1997, 380–388.
16 Fuchs 2007, 138 mit Fig. 4; vgl. Fuchs 2006, Nr. 122 mit Abb. 75.
17 Fuchs 2007, 138 f. mit Fig. 5; vgl. DIO 1, Mainz, SN1, Nr. 12.
18 Vgl. die Abbildung bei Koch 2007, 83 und Story 2018, 320, Fig. 22.1.
19 Die Formel fehlt in der Registerüberlieferung, vgl. Gregor der Große, Registrum epistolarum, hg. 
von Ewald/Hartmann, 14, 14, 433.



46   Sebastian Scholz

und überaus hart zu sein schien, dass jener Besitz nicht insbesondere ihm diene, in welchem er 
den Palmzweig des Martyriums empfing, als er enthauptet wurde, damit er lebe, haben wir nütz-
lich entschieden, eben das Patrimonium, das man Aquae Salviae nennt, mit allen seinen Gütern, 
das heißt mit der Zelle des Mönchs, der für die Weinvorräte verantwortlich ist, dem Gut Anton-
iano, der villa Pertusa, und den Gütern Bifurco, Priminiano, Cassiano, Silonis, Corneli, Tesselata 
und Corneliano, mit allen Rechten, mit ihrer Einrichtung und Geräten sowie überhaupt allem, 
was dazu gehört, für Lichter zu Ehren dieses mit Christus zu bestimmen. Und wir fügen auch 
derselben Schenkung zwei Gärten hinzu, die zwischen dem Tiber und dem Säulengang eben 
jener Kirche liegen für diejenigen, die vom Stadttor auf der rechten Seite gehen, und diese Gärten 
teilt der Fluss Almo zwischen den Grenzen des Gartens des Klosters des heiligen Stephanus, das 
den Dienerinnen Gottes gehört und bei der Kirche des heiligen Paulus liegt, und den Grenzen 
der Besitzungen des Pisinianus. Zugleich auch die Felder, die man Fossa latronis (Graben des 
Räubers) nennt und die ebendort bei demselben Säulengang gelegen sind für diejenigen, die auf 
gleiche Weise von dem Tor auf der linken Seite gehen, wo nun die Weingärten angelegt worden 
sind. Diese Felder berühren auf der einen Seite die Besitzung des früheren Lehrers der Rhetorik 
Eugenis und auf der anderen Seite die Besitzung des Klosters des heiligen Aristus. Wir wollen, 
dass alles dieses mit Gottes Hilfe durch diejenigen, die der genannten Kirche in der Zeit der gegen-
wärtigen siebten Indiktion vorstehen, angeordnet wird und dass, was auch immer darauf hinzu-
kommt, für die Lichter dieser Kirche aufgewendet wird und dass darüber Rechenschaft abgelegt 
wird. Wir befehlen deshalb deiner Erfahrenheit, dass jenes beschriebene Patrimonium Aquae 
Salviae mit allen seinen vorher genannten Landgütern und auch den Gärten und Ländereien aus 
den Verzeichnissen, die das weiter oben genannte umfassen, getilgt und entfernt und alles auf 
den Namen der vorgenannten Kirche des heiligen Apostels Paulus übertragen werden soll, damit 
die dort dienenden Vorsteher, die nun keine Entschuldigung mehr haben, sich bemühen sollen, 
ohne unsere Sorge an die Beleuchtung ihrer Kirche zu denken, sodass sich keiner dort jemals 
nachlässig zeigen kann. Wir wollen aber, dass, nachdem die Übertragung aller oben genannten 
Güter geschehen ist, deine Erfahrenheit diese Anordnung im Archiv unserer Kirche verwahrt.20

20 Die Lesung erfolgt nach der Abbildung bei Story 2018, 320, Fig. 22.1. Die Inschrift wird in Klein-
buchstaben unter Auflösung der Kürzungszeichen wiedergegeben. Die Wort- und Sinntrenner wer-
den als Punkte auf die Grundlinie dargestellt: Gregorivs episc(opvs) servvs servorvm D(e)i Felici svbdi­
ac(oni) et rectori patrimonii Appiae / Licet omnia qvae haec apostolica habet ecclesia beatorvm petri 
ac pavli, qvorvm honore et beneficiis adqvisita svnt / D(e)o sint avctore commvnia. esse tamen debet 
in amministratione actionvm diversitas personarvm vt in adsignatis cviqve / rebvs cvra adhiberi pos­
sit impensior. cvm igitvr pro ecclesia beati pavli apostoli sollicitvdo nos debita commone/ret ne minvs 
illic habere lvminaria isdem praeco fidei cerneretvr qvi totvm mvndvm lvmine praedicationis implevit et 
val/de incongrvvm ac esse dvrissimvm videretvr vt illa ei specialiter possessio non serviret in qva palmam  
svmens marty/rii capite est trvncatvs vt viveret vtile ivdicavimvs eandem massam qvae Aqva Salvias 
nvncvpatvr cvm omnibvs / fvndis svis id est. cella vinaria. Antoniano. villa Pertvsa. Bifvrco. Priminiano. 
Cassiano. Silonis. Corneli tessellata. atqve Corneli/ano cvm omni ivre instrvcto instrvmento qve svo et 
omnibvs generaliter ad eam / pertinentibvs eivs cvm Chr(ist)i gratia lvminaribvs depvtare adicientes 
etiam eidem cessioni hortos dvo po/sitos inter tiberim et porticvs ipsivs ecclesiae evntibvs a porta civi­
tatis parte dextra qvos dividit flvvivs / Almon inter adfines horti monasterii s(an)c(t)i Stephani qvod est 
ancillarvm d(e)i positvm ad s(an)c(tv)m Pavlvm / et adfines possessionis Pisiniani simvl et terrvlas qvae 
vocantvr fossa latronis positas. idem ivxta ean/dem porticvm evntibvs similiter a porta parte sinistra vbi 
nvnc vineae factae svnt qvae terrvlae co/haerent ab vno latere possessioni evgenitis q(von)d(am) sco­
lastici et ab alia parte possessioni monast(erii) s(an)c(t)i Aristi qvae / omnia qvoniam d(e)o adivvante 
per antedictae ecclesiae praepositos qvi per tempora fverint a praesenti sep/tima indictione volvmvs 



� Schrift und Layout in päpstlichen Inschriften des frühen Mittelalters   47

In dem Brief wird der Subdiakon und Rektor des Patrimoniums Appiae21 beauftragt, 
die Güter des Patrimonium Aquae Salviae mit allem, was dazu gehört, und mit allen 
Rechten sowie mit einzelnen weiteren Besitzungen an die Kirche San Paolo fuori le 
mura zu übertragen, um die Versorgung der Kirche mit einer ausreichenden Beleuch-
tung sicherzustellen. Alle Güter, die an die Kirche des heiligen Paulus übertragen 
werden sollen, werden aufgezählt und genau lokalisiert. Die Verwendung von grö-
ßeren Buchstabenabständen und Worttrennern in diesem Teil der Urkunde hebt die 
Bedeutung dieser Aufzählung hervor. Außerdem wird festgehalten, dass die Vorsteher 
von St. Paul sich um die Einziehung des Olivenöls für die Beleuchtung kümmern und 
darüber Rechenschaft ablegen sollen.22 Weiter wird dem Rektor des Patrimoniums, 
Felix, aufgetragen, die genannten Güter aus den bisherigen Besitzverzeichnissen zu 
tilgen und in die Besitzlisten der Kirche des heiligen Paulus einzutragen. Die Ver-
fügung sollte im päpstlichen Archiv aufbewahrt werden. In den Zeilen am Schluss 
der Inschrift, die diese Verfügungen enthalten, stehen die Buchstaben zwar dichter 
gedrängt als bei der Aufzählung der Güter, doch bleibt der Text trotzdem gut les-
bar. Die Versorgung einer Kirche mit Brennmaterial für die Lichter war unabdingbar 
für den geregelten Kultvollzug und stellte eine wichtige Versorgungsgrundlage dar. 
Die Inschrift ist somit ein beeindruckendes Zeugnis der Rechtssicherung, da sie den 
Volltext der Verfügung Gregors mit der in den letzten Zeilen genannten Transaktion 
beinhaltet. Im Gegensatz zu der im Text genannten Kopie für das päpstliche Archiv 
war sie in der Öffentlichkeit präsent und konnte von jedem gesehen werden.23

ordinari et qvidqvid exinde accesserit lvminaribvs eivs inpendi atqve ipsos exin/de ponere rationes idcirco 
experientiae tvae praecipimvs vt svprascriptam massam aqvas salvias cvm prae/nominatis omnibvs 
fvndis svis nec non hortvs atqve terrvlas qvae svperivs continentvr de brevibvs svis delere debe/at ac 
avferre et cvncta ad nomen praedictae ecclesiae beati pavli apostoli tradere, qvatenvs servientes ibi 
praepositi / omni post hoc carentes excvsatione de lvminaribvs eivs ita sine nostra stvdeant sollicitvdine 
cogitare vt nvllvs il/lic vmqvam neglectvs possit exsistere. Facta vero svprascriptarvm omnivm rervm 
traditione, volvmvs vt hoc prae/ceptvm in scrinio ecclesiae nostrae experientia tva restitvat Bene vale / 
Dat(um) viii kal(endas) febrvarias imp(erantibvs) d(omi)n(is) n(ostris) Fhoca p(er)p(etvis) avg(vstis) 
anno secvndo et consolatvs eivs anno primo ind(ictione) septima. Vgl. Gregor der Große, Registrum 
epistolarum, hg. von Ewald/Hartmann, 14,14, 433 f.; Übersetzung: S. Scholz.
21 Zu dem Patrimonium vgl. Marazzi 1998, 127–130.
22 Vgl. dazu Story 2018, 317 f.
23 Zur Öffentlichkeit von Inschriften und ihrer Wirkung über den Ort ihrer Anbringung hinaus vgl. all-
gemein Scholz 2016, 121–125; speziell zu Urkundeninschriften vgl. Debiais 2019, 69, der sie wie folgt 
definiert: „Die Verwendung deiktischer Ausdrücke scheint allerdings nicht nur mit dem Wunsch 
zusammenzuhängen, einen Ort oder ein Gebäude zu identifizieren, sondern eine Verbindung zwi-
schen Text und Objekt herzustellen, um so das spezifische Verhältnis zwischen dem Gebäude und der 
(geistlichen, politischen oder wirtschaftlichen) Macht öffentlich darzustellen – die Schrift bzw. der 
‚Schrift-Akt‘ wird dadurch distinktiv und identitätsstiftend. Dort, wo Urkunden präzise und unmiss-
verständlich die Güter, Orte und Personen benennen, um die es ihnen geht, bringen Inschriften 
durch die öffentliche Ausstellung des Urkundeninhalts die visuelle und materielle Verknüpfung 
zwischen der Sprache und dem von ihr Bezeichneten zum Ausdruck. Inschriftliche ‚Kopien‘ von 
Urkunden können somit nicht ‚originalgetreu‘ sein, da sie den Inhalt des Textes in eine an einem 



48   Sebastian Scholz

Das auffällige Layout der Inschrift trägt dazu bei, einen gut lesbaren Text zu prä-
sentieren. Die Buchstaben sind an der römischen Capitalis quadrata orientiert, auch 
wenn ihnen die ausgewogenen Proportionen fehlen.24 Auf Linksschrägen- und Bogen-
verstärkungen wurde weitgehend verzichtet, doch weist das O Schattenachsen auf. 
Die Buchstaben stehen zum Teil dicht gedrängt und dennoch gelang dem Steinmetz 
ein recht klares Schriftbild.25 Die erste Zeile, die den Aussteller und den Adressaten 
nennt, ist ebenso in größeren Buchstaben geschrieben wie der Beginn des eigent-
lichen Briefes. Das BENE VALE in der letzten Zeile ist durch einen großen Zwischen-
raum deutlich vom übrigen Text abgesetzt und die Datumszeile steht in kleineren 
Buchstaben unter dem restlichen Text. Auf diese Weise wird auch optisch der Ein-
druck eines in Stein gemeißelten Briefs erweckt. Auffällig ist zudem, dass bei der in 
Zeile acht beginnenden Aufzählung der Güter, deren Abgaben für die Beschaffung der 
Mittel zur Beleuchtung der Kirche vorgesehen waren, die einzelnen Fundi, wie schon 
erwähnt, deutlich durch Worttrenner voneinander abgesetzt sind. Dadurch wird ein 
optischer Marker gesetzt, der sofort ins Auge fällt und zum zentralen Teil des Textes 
führt. Es ging also darum, einen möglichst gut lesbaren Text herzustellen, welcher der 
Rechtssicherung dienen sollte.

Stanley Morison hat die Inschrift allerdings im Zusammenhang mit der Primats-
vorstellung Gregors des Großen gesehen. Ihr Schriftbild sei klassisch römisch geprägt 
und habe die Bedeutung des Erbes der höchsten Autorität in Rom unterstrichen. 
Zugleich habe das Schriftbild damit an den Aufstieg der römischen Kirche seit Kon
stantin dem Großen erinnert.26 Im Schriftbild habe Gregor alle Elemente, die auf einen 
griechischen Einfluss hindeuten konnten, eliminieren lassen. Dies werde besonders 
am Verzicht auf das oben gegabelte A sichtbar.27 Dieser Ansatz ignoriert aber sowohl 
die Textsorte als auch den Inhalt sowie das Layout. Der Text als solcher und seine 
Funktion werden von Morison mit keinem Wort erklärt. Zwar hebt der Anfang der 
Inschrift die Bedeutung des Paulus für die Glaubensverkündigung hervor, doch wird 

bestimmten Ort kontextualisierte, dort verkörperte und ausgestellte Botschaft verwandeln. Der Rück-
griff auf das Medium Inschrift diente daher nicht nur einfach der ‚Veröffentlichung‘; er ist deiktisch, 
stellt Bezüge her und funktioniert gleichsam wie ein Widerhall des Urkundentextes am Ort seiner 
Bestimmung.“ Diese an hochmittelalterlichen Inschriften gewonnene Definition wird den hier vor-
gestellten Inschriften nur bedingt gerecht, weil die Texte weit über den Ort ihrer Anbringung hinaus-
weisen und gerade nicht „das spezifische Verhältnis zwischen dem Gebäude und der (geistlichen, 
politischen oder wirtschaftlichen) Macht“ öffentlich darstellen, sondern die Bedeutung bestimmter 
rechtlicher Verfügungen für eine Institution festhalten. Außerdem geht Debiais 2019, 68 in die Irre, 
wenn er behauptet, die Urkundeninschriften würden den Ort ihrer Anbringung meist nennen. Das ist 
weder im Hoch- noch im Spätmittelalter die Regel.
24 Vgl. Koch 2007, 84.
25 Vgl. dagegen Gray 1986, 44, die die Ausführungsqualität der Inschrift eher als armselig ansieht; 
vgl. auch Story 2018, 321 f.
26 Morison 1972, 104.
27 Morison 1972, 106 f.; zu den Buchstaben vgl. Gray 1956, 5–13.



� Schrift und Layout in päpstlichen Inschriften des frühen Mittelalters   49

weder über die Stellung Roms noch über die Stellung des Papstes in der Gesamtkirche 
auch nur ein Wort verloren. Stattdessen geht es um die kultisch wichtige Versorgung 
einer Kirche mit Brennmaterial für die Beleuchtung. Die zentralen Elemente, nämlich 
die Güter, die der Kirche des heiligen Paulus übertragen werden sollen, sind im Layout 
optisch eindeutig hervorgehoben. Im Mittelpunkt der Inschrift stehen also ganz klar 
liturgisch relevante rechtliche Belange. In Bezug auf den Papst könnte man hier viel-
leicht noch argumentieren, dass er als unbestrittener Herr der römischen Patrimonien 
auftritt. Da die Inschrift aber an der Kirche San Paolo fuori le mura angebracht war, 
ging es wohl nicht um die Dokumentation eines Rechts des Papstes, sondern um die 
Sicherung der rechtlichen Verfügung für die Kirche des heiligen Paulus. Es scheint 
mir nicht zulässig, Schriftbild und Inhalt voneinander zu trennen. Im Mittelpunkt 
stand eindeutig das Bemühen, einen gut lesbaren Text herzustellen. Dass man in Rom 
dabei auf die römische Inschriftentradition zurückgriff, ist wohl wenig überraschend. 
Da wir nicht einmal wissen, ob Gregor selbst der Auftraggeber für die Inschrift war, 
scheint es zweifelhaft, ihn für die Reinigung des Schriftbilds von griechischen Ele-
menten verantwortlich zu machen.28

Eine Inschrift Gregors  II. (715–731) handelt ebenfalls von der Versorgung mit 
Olivenöl für die Lampen, doch geht es nun um St. Peter im Vatikan selbst. Von der 
Inschrift, die sich heute im Portikus von St. Peter befindet, sind noch zwei Tafeln 
erhalten, während die dritte Tafel im 15. Jahrhundert verloren ging.29 Romanus hat 
den Text der Inschrift jedoch im späteren 12. Jahrhundert der Sammlung des Petrus 
Mallius fast vollständig hinzugefügt.30 Am Schluss fehlt allerdings ein Teil der Pön-
formel und möglicherweise ist auch das Datum verstümmelt. Es lautet: „Gegeben an 
den Iden des Novembers (15. November) unter der Herrschaft des überaus frommen 
Leon.“31 Die eigentlich übliche Zählung der Kaiserjahre Leons (717–741) fehlt somit, 
wodurch eine genaue Datierung der Inschrift schwierig wird. Joanna Story hat vorge-
schlagen, die Inschrift auf die Zeit zwischen 717 und dem 5. April 721 anzusetzen. An 
diesem Tag fand in Rom eine Synode statt, deren 13. Kanon lautet:

Wenn irgendjemand in irgendeinem Teil die vorher von der apostolischen Kirche erlassenen 
Vorschriften über die Olivenhaine und die verschiedenen Orte verachtet und sie nicht in allem 
befolgt, sei er im Anathem.32

28 Zur ganz unterschiedlichen Ausprägung epigraphischer Schriftstile in dieser Zeit vgl. Koch 2007, 
82–84.
29 Gray 1948, 48; Story 2018, 327.
30 De Rossi 1888, Nr. 39, 209 f. mit 413 (Abb.); die von Romanus in die Sammlung des Petrus Mallius 
eingefügte Abschrift schreibt das Privileg versehentlich Papst Gregor I. zu; Kehr 1906, 136 f., Nr. 8; 
Abbildung bei Silvagni 1943, Taf. XIV,1 und bei Story 2018, 326, Abb. 22.4.
31 De Rossi 1888, Nr. 39, 210: Datum idibus Novembris imperante piissimo Leone.
32 Synode von Rom (721), can. 13, ed. Mansi 12, 264: Si quis in quamlibet partem praecepta ante 
emissa apostolicae ecclesiae de olivetis et locis diversis temeraverit et non in omnibus observaverit 
anathema sit.



50   Sebastian Scholz

Hier ergibt sich tatsächlich ein eindeutiger Bezug zum Text der Inschrift, der besagt:

dass ich (der Papst) die Orte und Landgüter mit Olivenhainen, die weiter unten beschrie-
ben werden, für die Bereitstellung eurer Lampen von verschiedenen Leuten, von denen sie in 
Anspruch genommen werden, als euren Besitz einziehe […].33

Allerdings wandte Gregor II. laut der zweiten Fassung seiner Vita im Liber pontificalis 
1000 Solidi für die Beleuchtung von St. Peter auf.34 Möglicherweise hat er also noch 
mehr Stiftungen von Olivenhainen für die Sicherung der Beleuchtung in St. Peter vor-
genommen, die wir aber nicht im Einzelnen kennen. Trotzdem ist der Vorschlag Sto-
rys, die Inschrift aufgrund des Synodalbeschlusses in die Zeit zwischen 717 und 721 
zu datieren, insgesamt überzeugend.35 Der Text der Inschrift der ersten Tafel lautet 
wie folgt:

Den heiligsten und seligsten Herrn und Apostelfürsten Petrus und Paulus, Gregor, der unwürdige 
Diener. Sooft wir zum Nutzen für euer Lob Dienste, auch wenn sie klein sind, erbringen, geben 
wir euch (nur) das Eurige zurück und schenken euch nicht das Unsrige, damit, wenn wir so 
handeln, wir nicht durch das Geschenk erhoben, sondern durch die Erlösung erfreut werden. 
Denn was besitzen wir jemals ohne euch, die wir das Empfangene nicht zurückgeben können, 
wenn nicht, weil wir durch euch wieder dieses empfangen, damit wir es geben können. Deshalb 
vergegenwärtige ich, euer Diener, mir oft, dass ich euer Schuldner bin, selige Apostel Petrus und 
Paulus, weil ihr mich von den Brüsten meiner Mutter durch die schützende Gnade der göttlichen 
Macht in den Schoß eurer Kirche aufgenommen habt und es für richtig hieltet, mich, obgleich 
unwürdig, als Nachkommen durch die einzelnen Weihestufen bis zum höchsten Gipfel des Pries-
tertums heraufzuführen. Deshalb habe ich dafür gesorgt, euch dieses kleine Geschenk des Privi-
legs in demütiger Verehrung darzubringen. Ich habe nämlich beschlossen und festgesetzt – und 
es muss von meinen Nachfolgern ohne irgendeinen Widerspruch bewahrt werden –, dass ich die 
Orte und Landgüter mit Olivenhainen, die weiter unten beschrieben werden, für die Bereitstel-
lung eurer Lampen von verschiedenen Leuten, von denen sie in Anspruch genommen werden, 
als euren Besitz einziehe und ich habe festgesetzt, dass sie euch unvermindert verbleiben. Das 
ist im Patrimonium Appiae die massae Victoriolae. Der Olivenhain im fundus Rumelianus voll-
ständig. Der Olivenhain im fundus Octavianus vollständig […].36

33 Story 2018, 327 f.
34 Le Liber pontificalis I, ed. Duchesne, 410.
35 In diesem Falle hätte der Steuerstreit zwischen dem byzantinischen Kaiser und dem Papsttum, 
der 724/725 begann, keine Verbindung zu dem Erlass des Papstes; vgl. dazu Brandes 2002, 368–371.
36 Der Text der beiden noch erhaltenen Tafeln wird in Kleinbuchstaben unter Auflösung der 
Kürzungszeichen wiedergegeben. Die Wort- und Sinntrenner werden als Punkte auf die Grundlinie 
dargestellt. Ergänzte Wörter werden in eckige Klammer gesetzt: Dominis s(an)c(t)is ac beatiss(imis) 
Petro et Pavlo apostolorvm principibvs. Gregorivs indignvs servvs. / Qvotiens lavdi vestrae vsibvs ser­
vitvra qvaedam licet parba conqvirimvs, vestra vobis reddimvs non nostra largimvr. / vt haec agentes 
non simvs elati de mvnere, set de solvtione secvri. Nam qvid vnqvam sine vobis nostrvm est. / qvi non 
possvmvs accepta reddere. nisi qvia per vos itervm et ipsvm hoc vt redderemvs accepimvs. Vnde ego 
vester / servvs redvcens ad animvm mvltvm me vobis beati apostoli Petre et Pavle esse devitorem prop­
ter qvod ab vveribvs / matris meae divinae potentiae gratia protegente intro gremivm ecclesiae vestrae 
alvistis et ad incrementvm / per singvlos gradvs vsqve ad svmmvm apicem sacerdotii licet inmeritvm 



� Schrift und Layout in päpstlichen Inschriften des frühen Mittelalters   51

Die Inschrift zeigt eine schlanke Kapitalis, deren Buchstaben zum Teil dicht gedrängt 
stehen.37 Die Form der Buchstaben ist noch grundsätzlich an der römischen Capitalis 
quadrata orientiert, jedoch fehlen viele ihrer prägenden Elemente. Linksschrägenver-
stärkungen kommen nur sehr unregelmäßig vor, Bogenverstärkungen fehlen völlig. 
Der Mittelteil des M reicht nur bis zur Zeilenmitte, das O besitzt keine Schattenachsen 
und die Cauda des R ist fast immer gerade. Auffällig sind das überhöhte T, das auch 
in Inschriften der römischen Antike häufiger zu finden ist, sowie das L mit eingestell-
ten Buchstaben und die weiteren eingestellten und hochgestellten Buchstaben, die 
im ganzen Text mehrfach vorkommen. Die Enden der ersten drei Zeilen sind durch 
ein Blatt gekennzeichnet. Sinnabschnitte sind zum Teil ebenfalls durch Trennzeichen 
markiert. Das super, das jeweils am Ende der Formel olibetum in fundo XY ut super 
steht, ist dreimal am Ende einer Zeile klein unter die Zeile gesetzt worden, einmal 
fehlt es ganz.

Insgesamt ist die Inschrift trotz der manchmal dichten Buchstabenstellung gut 
lesbar. Wie in der Inschrift mit dem Brief Gregors I. sind die ersten beiden Zeilen in 
deutlich größeren Buchstaben geschrieben. Dadurch werden die Adressaten Petrus 
und Paulus sowie der Aussteller, Papst Gregor II. deutlich hervorgehoben. Aber auch 
die Intention der Inschrift wird bereits hier betont: „Sooft wir zum Nutzen für euer 

prodvcere estis dignati. ideoqve / hoc privilegii mvnvscvlvm hvmili interim offerre devotione praevidi. 
statvo enim et a meis svccessoribvs / servandvm sine aliqva refragatione constitvo vt loca vel prae­
dia cvm olibetis, qvi inferivs describvntv(r) / qvos pro concinnatione lvminariorvm vestrorvm a diversis 
qvibvs detenebantvr recolligens vestra vobis dicavi / inmvtilata permanere id est in patrimonio Appiae 
Mass(a) Victoriolas olibetv(m) in fvnd(o) Rvmelliano in integro / olibetv(m) in fvnd(o) Octobiano in 
integro Mass(a) Trabatiana. olibet(vm) in fvnd(o) Bvpreiano vt s(v)p(er) olibet(vm) in fvnd(o) Oppiano vt 
s(v)p(er) // olibetv(m) in fvnd(o) Ivliano in integro, olibet(vm) in fvnd(o) Viviano vt svp(er), olibet(vm) in 
fvnd(o) Catti(ano) / olibet(vm) in fvnd(o) Solificiano vt s(v)p(er), olibet(vm) in fvndo Palmis vt (s)vp(er), 
olibet(vm) in fvnd(o) Saoaris vt [svper] / olibet(vm) in fvnd(o) Marano vt svp(er) olibet(vm) in fvnd(o) 
Ivliano vt s(v)p(er) olibet(vm) in fvnd(o) Sartvriano vt s(v)p(er) / olibet(vm) in fvnd(o) Caniano et Car­
bonaria vt svp(er) Mass(a) Cesariana olibet(vm) in fvnd(o) Florano vt svp(er) / olibet(vm) in fvnd(o) 
Prisciano et Grassiano vt svp(er), olibet(vm) in fvnd(o) Pascvrano vt s(v)p(er) olibet(vm) in fvndo / Vari­
niano vt svp(er) olibet(vm) in fvnd(o) Cesariano vt s(v)p(er) Mass(a) Pontiana olibet(vm) in fvnd(o) 
Pontiano vt s(v)p(er) / olibet(vm) in fvnd(o) Casa Romaniana vt s(v)p(er) olibet(vm) in fvnd(o) Tattiano 
vt s(v)p(er) olibet(vm) in fvnd(o) Casa Florana vt s(v)p(er) / Massa Steiana olibet(vm) in fvnd(o) Berrano 
vt s(v)p(er) olibet(vm) in fvnd(o) Cacclano vt s(v)p(er) olibet(vm) in fvnd(o) Pontiano vt s(v)p(er) / oli­
bet(vm) in fvnd(o) Aqviliano vt s(v)p(er) olibet(vm) in fvnd(o) Steiano vt s(v)p(er) olibet(vm) in fvnd(o) 
Cassis vt s(v)p(er) Mass(a) Tertiana / olibet(vm) in fvnd(o) Camelliano et fvnd(o) Tortilliano vt s(v)p(er) 
olibet(vm) in fvnd(o) Casa Cvcvl(o) vt s(v)p(er) Mass(a) Neviana / olibet(vm) in fvnd(o) Arcipiano vt 
s(v)p(er) olibet(vm) in fvnd(o) Corelliano vt s(v)p(er) olibet(vm) in fvnd(o) Vrsano vt svper. / In Patri­
monio Labicanens. Mass(a) Algisia olibet(vm) qvi est ad tvfv ivxta Anagnias in integro. / olibet(vm) 
qvi est in Silbvla et modicas talias Catagemmvlvm a C(o)milit(vm) olibet(vm) in Aplineas in integro. / 
olibet(vm) qvi est in Claviano olibet(vm) qvem tenet Francvlvs colonvs in fvndo Ordiniano in integro. 
Vgl. die Abbildung bei Story 2018, 326, Fig. 22.4 und den Text der dritten Tafel bei De Rossi 1888, Nr. 39, 
S. 210; Übersetzung: S. Scholz.
37 Vgl. auch Gray 1948, 50.



52   Sebastian Scholz

Lob Dienste, auch wenn sie klein sind, erbringen.“ Hier zeigt sich der Papst als demü-
tiger Diener der Apostelfürsten. In Zeile 11 beginnt die Aufzählung der verschiedenen 
Güter, die zu den Patrimonien Appiae, Labicanum und Tiburtinum gehörten, die alle 
in der Nähe Roms liegen.38 Der Beginn dieser Aufzählung ist im Layout deutlich mar-
kiert. Hinter IDEST folgt ein größerer Abstand, bevor die Inschrift in größeren Buch-
staben mit IN PATRIMONIO APPIAE fortgesetzt wird. Auch MASS(A) VICTORIOLAS 
ist in größeren Buchstaben ausgeführt als die dazu gehörenden fundi.39 Die folgenden 
massae sind ebenfalls jeweils durch größere Schrift und zum Teil durch Abstände zum 
vorangehenden und folgenden Wort hervorgehoben.40 In mehreren Fällen sind die 
fundi auch durch deutliche Wortabstände markiert. In der 12. Zeile der zweiten Tafel 
wechselt die Aufzählung zu den Gütern des Patrimoniums Labicanum, was wiede-
rum durch größere Schrift gekennzeichnet wird. Die Inschrift weist somit ein Layout 
auf, das den Leser durch den langen Text leiten kann. Empfänger und Aussteller der 
Urkunde sind durch die Schriftgröße hervorgehoben. Die rechtlich bedeutende Auf-
zählung der verschiedenen Güter wird durch das Layout klar strukturiert. Die einzel-
nen Patrimonien und die einzelnen massae, zu denen die fundi gehören, sind durch 
Schriftgröße und Wortabstände markiert. Es ist also trotz der langen Aufzählung rela-
tiv einfach, eine bestimmte massa und die zugehörigen fundi zu finden. Da auch die 
Schriftgestaltung relativ klar ist, ergibt sich ein gut lesbarer Text, der durch markante 
Zeichen an den Leser strukturiert ist.

Der Grund für die inschriftliche Ausfertigung dieses Privilegs, von dem keine 
Registerfassung überliefert ist, dürfte vor allem mit seiner rechtlichen Bedeutung 
zusammenhängen. Es werden alle Güter genannt, deren Olivenbaumpflanzungen das 
Öl für den Unterhalt von Kirchenlichtern liefern sollten. Von erheblicher Bedeutung 
ist der Satz:

statvo enim et a meis svccessoribvs servandvm sine aliqva refragatione constitvo vt loca vel praedia 
cvm olibetis, qvi inferivs describvntvr qvos pro concinnatione lvminariorvm vestrorvm a diversis 
qvibvs detenebantvr recolligens vestra vobis dicavi inmvtilata permanere,

der Schwierigkeiten bietet, weil das quos kein Beziehungswort im Satzgefüge besitzt. 
Die anschließende Formulierung pro concinnatione lvminariorvm vestrorvm a diversis 
qvibvs detenebantvr recolligens vestra lässt sich meiner Meinung nach nur so verste-
hen, dass die Erträge aus den Besitzungen zum Zeitpunkt der Ausstellung der päpstli-
chen Verfügung von den Pächtern, Verwaltern oder anderen Personen zurückgehalten 
wurden, weshalb der Papst die Güter als Besitz der Heiligen Petrus und Paulus ein-

38 Vgl. Marazzi 1998, 124–130 und 336 (Karte) zu den Patrimonien Tiburtinum, Labicanum und 
Appiae.
39 Zu den Massae als Organisation großflächiger Besitzungen und Herrschaftsbereiche vgl. Vera 1999, 
991–1025.
40 Vgl. Story 2018, 328.



� Schrift und Layout in päpstlichen Inschriften des frühen Mittelalters   53

ziehen musste. Das bedeutet aber, dass der Papst nicht über alle Besitzungen in den 
genannten Patrimonien verfügen konnte. Das legt auch der oben zitierte 13. Kanon der 
römischen Synode von 721 nahe, der die Strafe des Anathems für jene Personen vor-
sieht, welche die päpstlichen Anordnungen hinsichtlich der Olivenhaine und der ver-
schiedenen Orte nicht befolgen.41 Hier wird auch der grundsätzliche Unterschied zu 
dem Brief Gregors des Großen sichtbar. Dieser wies Felix als Rektor des Patrimoniums 
Appiae an, die in der Inschrift genannten Güter mit allem Zubehör und allen Rechten 
an die Kirche San Paolo fuori le mura zu übertragen. In der Inschrift Gregors II. han-
delt der Papst selbst. Er zieht die offenbar unrechtmäßig genutzten Olivenhaine ein, 
um ihr Olivenöl für die Beleuchtung zur Verfügung zu stellen. Außerdem verpflichtet 
er seine Nachfolger, diese Regelung einzuhalten. Damit machte Gregor II. vor allem 
den Anspruch des Papsttums auf diese Besitzungen öffentlich. Die Inschriften zeigen 
also nicht, wie Joanna Story annimmt,42 den Wandel im Umgang mit päpstlichem 
Besitz und die veränderten ökonomischen Bedingungen, sondern sie dokumentieren 
zwei völlig unterschiedliche rechtliche Situationen. Während Gregor I. unangefoch-
ten über den Besitz verfügte, den er an St. Paul übertragen ließ, machte Gregor II. die 
Schenkung, um die Kontrolle über die Güter wiederzugewinnen.

Ein weiterer Grund für die Anfertigung der Inschrift dürfte die Selbstdarstellung 
Papst Gregors II. gewesen sein, die in der zweiten, durch ihre Schriftgröße hervorge-
hobenen Zeile einsetzt. Der Papst zeigt sich als demütiger Diener der Apostelfürsten, 
der tief in ihrer Schuld steht. Denn ihr Verdienst ist es, dass er überhaupt in den Dienst 
der Kirche treten konnte und zum Papst aufstieg. Deshalb möchte er ihnen mit der 
kultisch so wichtigen Sicherung der Beleuchtung der Kirche seine Verehrung zeigen. 
Das enge Band zwischen den Apostelfürsten und ihrem Erben, dem Papst, wird hier 
in besonderer Weise zum Ausdruck gebracht.

Die beiden hier behandelten Verfügungen Papst Gregors I. und Papst Gregors II. 
zeigen, wie sorgfältig das Layout der Inschriften geplant wurde, deren Inhalt von 
erheblicher rechtlicher Bedeutung war. Die Ausführung der Buchstaben, die Anord-
nung des Textes sowie die Hervorhebung bestimmter Textelemente und die dadurch 
bedingte Entstehung von Textmarkern, welche die Aufmerksamkeit des Lesers auf 
bestimmte Textstellen lenken, schaffen einen Zusammenhang zwischen dem Inhalt 
der Inschriften und ihrer optischen Präsentation. Es ging darum, die relativ großen 
Texte möglichst gut lesbar zu präsentieren. Dafür benutzte man eine Kapitalis, die 
sich in den Grundzügen noch an der Capitalis quadrata orientierte. Eine Rückbesin-
nung auf die frühere Bedeutung Roms wird man darin kaum erblicken dürfen. Viel-
mehr ging es darum, einen Schrifttyp zu benutzen, der ein möglichst klares Schrift-
bild gewährleistete. Die Lesbarkeit der Schrift wird durch das Layout unterstützt. So 
werden größere Buchstaben, Wortabstände und Worttrenner sowie die Platzierung 

41 Synode von Rom (721), can. 13, vgl. Mansi 1960, 264.
42 Story 2018, 329 f.



54   Sebastian Scholz

bestimmter Textteile innerhalb der Inschrift dafür genutzt, die rechtlichen Bestim-
mungen der Texte möglichst deutlich zu machen. Text und Layout sind also unmittel-
bar miteinander verbunden. Den Inschriften eine politische Botschaft zu unterstellen, 
die im Text keine Entsprechung hat, wird der Funktion der Inschriften nicht gerecht. 
Sie dienten der fortwährenden Rechtssicherung und besaßen schon dadurch eine 
hohe Prominenz.

Literaturverzeichnis

Brandes, Wolfram (2002), Finanzverwaltung in Krisenzeiten. Untersuchungen zur byzantinischen 
Administration im 6.–9. Jahrhundert (Forschungen zur Byzantinischen Rechtsgeschichte 25), 
Frankfurt am Main.

Debiais, Vincent (2019), „Urkunden in Stein. Funktionen und Wirkungen urkundlicher Inschriften“, 
in: Katharina Bolle, Marc von der Höh u. Nikolas Jaspert (Hgg.), Inschriftenkulturen im kommu-
nalen Italien. Traditionenen, Brüche, Neuanfänge (Materiale Textkulturen 21), Berlin/Boston, 
65–90.

De Rossi, Giovanni B. (Hg.) (1888), Inscriptiones Christianae Urbis Romae septimo saeculo antiquio-
res, Bd. 2, Rom.

DIO: Deutsche Inschriften Online 1, www.inschriften.net, urn:nbn:de:0238-di002mz00k0001208 
(Stand: 30. 09. 2019).

Ferrua, Antonio (Hg.) (1942), Epigrammata Damasiana, Città del Vaticano.
Fuchs, Rüdiger (2006), Die Inschriften der Stadt Trier 1 (bis 1500) (Die Deutschen Inschriften 70), 

Wiesbaden.
Fuchs, Rüdiger (2007), „Medieval Inscriptions in the Mainz and Oppenheim Area: New Ideas and 

New Research“, in: Ute Engel u. Alexandra Gajewski (Hgg.), Mainz and the Middle Rhine Valley. 
Medieval Art, Architecture and Archeology (The British Archaeological Association. Conference 
Transactions 30), Leeds, 132–141.

Gray, Nicolette (1948), „The Paleography of Latin Inscriptions in the Eighth, Ninth and Tenth Centu-
ries in Italy“, in: Papers of the British School at Rome 16, 38–162.

Gray, Nicolete (1956), „The Filocalian Letter“, in: Papers of the British School at Rome 24, 5–13.
Gray, Nicolete (1986), A History of Lettering: Creative Experiment and Letter Identity, Oxford.
Gregor der Große, Registrum epistolarum, hg. von Paul Ewald u. Ludo M. Hartmann (MGH Epp. 2), 

Berlin 1899.
Higgitt, John (2001), „Form and Focus in the Deerhurst Dedication Inscription“, in: John Higgitt, 

Katharine Forsyth u. David N. Parsons (Hgg.), Roman, Runes and Ogham. Medieval Inscriptions 
in the Insular World and on the Continent, Donington, 89–93.

Higgitt, John (2003), „Design and Meaning in Early Medieval Inscriptions in Britain and Ireland“, 
in: Martin Carver (Hg.), The Cross goes North. Processes of Conversion in Northern Europe, 
AD 300–1300, York, 327–338.

Kehr Paul Fridolin (Hg.) (1906), Italia pontificia 1: Roma, Berlin.
Koch, Walter (2007), Inschriftenpaläographie des abendländischen Mittelalters und der früheren 

Neuzeit. Früh- und Hochmittelalter, Wien/München.
Le Liber pontificalis. Texte, introduction et commentaire, Bd. 1 (Bibliothèque des Ecoles Françaises 

dʼAthènes et de Rome, Sér. 2, T. 3, Bd. 1), hg. von Louis Duchesne u. Cyrille Vogel, Paris 1886.
Marazzi, Federico (1998), I „Patrimonia Sanctae Romanae Ecclesiae“ nel Lazio (secoli IV–X). Strut-

tura amminstrativa e prassi gestionali, Roma.



� Schrift und Layout in päpstlichen Inschriften des frühen Mittelalters   55

Mansi, Giovanni Domenico (1960), Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, Bd. 12, 
Florentiae, ND Graz.

Morison, Stanley (1972), Politics and Script: Aspects of Authority and Freedom in the Development of 
Graeco-Latin Script from the Sixth Century B. C. to the Twentieth Century A. D., Oxford.

Reutter, Ursula (2009), Damasus, Bischof von Rom (366–384). Leben und Werk (Studien und Texte zu 
Antike und Christentum 55), Tübingen.

Scholz, Sebastian (1997), „Karl der Große und das Epitaphium Hadriani. Ein Beitrag zum Gebets-
gedenken der Karolinger“, in: Rainer Berndt (Hg.), Das Frankfurter Konzil von 794. Kristallisa-
tionspunkt karolingischer Kultur (Quellen und Abhandlungen zur mittelrheinischen Kirchen-
geschichte 80), Mainz, 373–394.

Scholz, Sebastian (2010), „Rom. Hort des wahren Glaubens“, in: Jochen Johrendt u. Romedio 
Schmitz-Esser (Hgg.), Rom – Nabel der Welt. Macht, Glaube, Kultur von der Antike bis heute, 
Darmstadt, 33–47.

Scholz, Sebastian (2016), „Primat und päpstliche Politik in den römischen Inschriften von der Spät-
antike bis in hohe Mittelalter“, in: Bernd Schneidmüller, Stefan Weinfurter, Michael Matheus u. 
Alfried Wieczorek (Hgg.), Die Päpste. Amt und Herrschaft in Antike, Mittelalter und Renaissance, 
Regensburg, 121–135.

Silvagni, Angelo (Hg.) (1943), Monumenta epigraphica christiana saeculo XIII antiquiora quae in 
Italiae finibus adhuc exstant, vol. 1: Roma, Città del Vaticano.

Story, Joanna (2018), „Lands and Lights in Early Medieval Rome“, in: Ross Balzaretti, Julia Barrow 
u. Patricia Skinner (Hgg.), Italy and Early Medieval Europe: Papers for Chris Wickham, Oxford, 
315–338.

Theodulf von Orléans, Carmina, hg. von Ernst Dümmler (MGH Poet. I), Berlin 1881, 437–581.
Vera, Domenico (1999), „Massa fundorum. Forme della grande proprietà e poteri della città in Italia 

fra Costantino e Gregorio Magno“, in: Mélanges de l’École française de Rome. Antiquité 111,2, 
991–1025.

Wojtowytsch, Myron (1981), Papsttum und Konzile von den Anfängen bis zu Leo I. (440–461) (Päpste 
und Papsttum 17), Stuttgart.





 Open Access. © 2023 the author, published by De Gruyter.  This work is licensed under the Creative 
Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111243887-004

Arianna Nastasi
Tra documento e monumento
Sulla materialità di alcune carte lapidarie altomedievali di Roma

Tra le tipologie epigrafiche che hanno caratterizzato i secoli altomedievali, le carte 
lapidarie sono tra quelle che più hanno a che fare con il concetto di materialità. Già nel 
nome, infatti, si ravvedono due elementi fortemente caratterizzanti in questo senso: 
il termine charta che rimanda al mondo documentario, spiccatamente connotato e 
influenzato dalla tipologia di supporto scrittorio utilizzato, e il termine lapidaria che 
inequivocabilmente richiama un materiale ben definito e definibile. Scopo di questo 
contributo è interrogarsi sul concetto di materialità connesso a tale tipologia epigrafica, 
per cercare di individuare possibili percorsi che possano condurre a una comprensione 
più completa della tematica relativa a queste particolarissime iscrizioni. Le carte lapi-
darie di seguito analizzate, infatti, sono oggetti molto noti a chi si è occupato di Roma 
e del Lazio nell’alto medioevo; l’attenzione loro riservata, però, si è concentrata emi-
nentemente sugli aspetti testuali, utilizzando prevalentemente queste iscrizioni come 
fonti documentarie. I manufatti saranno qui analizzati nella loro natura di iscrizioni 
evidenziandone in particolare gli aspetti estrinseci ed intrinseci che fondendosi nel 
concetto di materialità amplificano, oggi come allora, il messaggio eternato sul marmo.

Gli argomenti che andrò ad esporre scaturiscono da uno studio sulle carte lapida-
rie altomedievali di Roma e del Lazio, datate tra VI e XII secolo, connesse a donazioni 
e lasciti territoriali.1 In questo gruppo di iscrizioni ho individuato alcuni manufatti 
che permettono più degli altri di riflettere sul concetto di materialità legato al mondo 
documentario ed epigrafico.

Le carte lapidarie sono state studiate per la prima volta in Francia da Augustin 
Deloye, in un articolo apparso sulla rivista dell’École des Chartes nel 1846.2 Lo studio, 

1 Il ‘corpus’ è composto in totale da 22 iscrizioni, tutte su supporto lapideo. A Roma sono registrate 
15 attestazioni ubicate nelle seguenti chiese: S. Maria Annunziata al Lungotevere (577), S. Paolo fuori 
le mura (VII sec.), S. Susanna (VII–VIII sec.), S. Pietro in Vaticano (VIII sec.), SS. Giovanni e Paolo 
(due esemplari: VIII sec. e conferma di XI sec.), S. Maria in Cosmedin (VIII sec.), S. Nicola in Carcere 
(due esemplari: uno di VIII sec. e uno di XI sec.), S. Maria in Trastevere (VIII sec.), S. Maria Maggiore 
(due esemplari: uno di IX sec. e l’altro, oggi in S. Maria in Secundicerio, di IX–X sec.), S. Valentino de 
Balneo Miccino (IX–X sec.), S. Valentino sulla via Flaminia (XI sec.), S. Silvestro in Capite (XI sec.). 
Dall’area della provincia di Roma provengono tre carte lapidarie riferibili ai centri di Palestrina (IV–
VI sec.), Artena (VIII–IX sec.) e Tivoli (IX sec., tràdita). La provincia di Viterbo conserva due esem-
plari rispettivamente a Civita Castellana (VIII sec.) e Graffignano (XII–XIII sec.), mentre nel Lazio 
meridionale sono attestate soltanto due carte lapidarie nella città di Anagni (entrambe di IX sec.), in 
provincia di Frosinone. Le sopra citate iscrizioni sono state presentate in Nastasi 2020, 3–22, a cui si 
rimanda anche per un approfondimento bibliografico.
2 Deloye 1846, 31–42.



58   Arianna Nastasi

dedicato alle carte lapidarie francesi fra VIII e XIII secolo, ha il grande merito di deline-
are l’oggetto e le caratteristiche di questa categoria epigrafica, sancendo cosa differenzia 
un’epigrafe documentaria da una carta lapidaria: nome del donatore, nome del rice-
vente, designazione e stato dell’oggetto donato, eventuale conferma da parte di un’au-
torità superiore e, infine, clausole del contratto che consistono nell’esplicito divieto di 
alienare il bene.3 L’archivista e paleografo francese sottolinea, inoltre, il fine tutelativo 
di questa categoria di iscrizioni sottintendendo la presenza di un originale pergamena-
ceo con tutte le componenti proprie dei documenti altomedievali di cui solo le clausole 
essenziali sono trasposte su supporto durevole.4 In Italia i concetti introdotti da Deloye 
furono ripresi nel 1894 da Cesare Paoli, nel suo manuale di Paleografia e Diplomatica,5 
in cui compare la prima presentazione organica delle problematiche legate alle carte 
lapidarie e in cui si ribadisce la loro natura di « copie o estratti di documenti di cui con-
servano, nelle forme intrinseche ed in parte nelle estrinseche i caratteri diplomatici ».6

Fortemente connesso alla materialità delle carte lapidarie è lo studio che Enrico 
Petrella conduce su questa tipologia epigrafica e che viene dato alle stampe nel 1912.7 
Oltre a porsi l’interrogativo, che accumunerà tutti gli studiosi fino ai tempi più recenti, 
sulla capacità o meno delle carte lapidarie di generare un diritto, Petrella sottolinea 
come dal punto di vista del supporto questi oggetti presentino le stesse caratteristi-
che dei documenti su papiro e pergamena. La definizione a cui giunge è molto ampia 
e comprende diversi contenuti che possono produrre soluzioni materiali e testuali 
molto diverse fra loro, generando carte lapidarie: scritte, semi figurate, originali, 
copie, integrali e ridotte.8

La posizione precedentemente esposta viene di molto ristretta da Ottavio Banti in 
un suo articolo del 19929 in cui l’unica differenza fra la charta su papiro o pergamena 
e le carte lapidarie sembrerebbe proprio la tipologia del supporto: « […] nella tassono-
mia epigrafica tradizionale tuttora in uso, seppur a ragione criticata e criticabile, sono 
classificate come ‘chartae lapidariae’, denominazione che le equipara senz’altro al 
documento notarile a carattere dispositivo – appunto la charta – da cui sembrerebbero 
distinguersi solo per il fatto di essere incise sulla pietra anziché sulla pergamena ».10 
Lo studioso sottolinea, poi, quali siano quelle caratteristiche che conferiscano validità 
e veridicità ad un documento notarile11 asserendo che, in mancanza di esse, l’epigrafe 
non può essere considerata carta lapidaria ma solo epigrafe documentaria.12

3 Deloye 1846, 40.
4 Deloye 1846, 38.
5 Paoli 1894, 12–15.
6 Paoli 1894, 12.
7 Petrella 1912.
8 Petrella 1912, 8.
9 Banti 1992, 229–242.
10 Banti 1992, 234.
11 Banti 1992, 230.
12 Banti 1992, 236–241.



� Tra documento e monumento   59

L’epigrafista francese Robert Favreau, nel suo manuale di epigrafia medievale del 
1997, aggiunge un altro tassello interessante alla storia degli studi sia restringendo, 
soprattutto rispetto alle posizioni di Petrella, il tipo di contenuto che è possibile tro-
vare nelle carte lapidarie,13 vale a dire donazioni a edifici ecclesiastici, privilegi ed 
esenzioni,14 sia perché sottolinea come il termine « lapidaria » seppur accettato e in 
uso escluda tutta una serie di supporti, come legno, metallo o pareti dipinte, su cui 
potremmo trovare questa tipologia di iscrizioni.15

Un punto importante all’interno del dibattito sulle carte lapidarie è stato messo da 
Cristina Carbonetti in un suo contributo del 2009 dedicato alla trasmissione documen-
taria a Roma nell’alto medioevo.16 La diplomatista, affermando come la valenza di que-
ste iscrizioni sia tutelativa e celebrativa dei diritti acquisiti, ribadisce che il rapporto tra 
queste iscrizioni e i diplomi è di dipendenza in quanto il testo epigrafico è una traspo-
sizione di quello documentario o, più frequentemente, una sua copia « massimata ».17

Mentre al momento in Italia il dibattito sulle carte lapidarie si è risolto sulle posi-
zioni prese da Cristina Carbonetti, in Francia, molto recentemente, si è sviluppato 
un confronto interessante, nell’ambito degli incontri seminariali « Afficher le droit 
au Moyen Âge. Regards croisés sur les chartes lapidaires », in cui sono stati sottoline-
ati diversi punti che permettono di portare la riflessione a un livello più ampio. Tali 
considerazioni riguardano l’importanza della contestualizzazione di questi particolari 
prodotti epigrafici, l’effetto dell’esposizione della norma e la ricezione della scrittura 
esposta. Nell’incontro conclusivo del seminario francese si è sottolineato come una 
riflessione del genere, che porta lo studio delle carte lapidarie al di là delle posizioni 
sulla derivazione o meno da un atto giuridico e della loro capacità di generare diritto, 
non possa essere disgiunta dalla peculiarità dei singoli esempi, fortemente calati nel 
contesto materiale e culturale che li ha prodotti.18

Avendo chiarito cosa considerare carta lapidaria vediamo adesso come questa 
categoria epigrafica espleta il suo rapporto con la materialità. Come anticipato oggetto 
di questo testo saranno alcune delle carte lapidarie di Roma e del Lazio che traman-
dano donazioni territoriali e lasciti testamentari. La maggior parte di esse sono incise 
su lastre marmoree di grandi dimensioni fatta eccezione per una piccola percentuale 
che utilizza invece supporti di arredo liturgico.19 Generalmente non è stato possi-
bile rinvenire l’originale membranaceo da cui le carte sono scaturite, le considera-
zioni proposte si basano quindi sulle tendenze e abitudini scrittorie nel campo dei 

13 Favreau 1997, 32–42.
14 Favreau 1997, 33.
15 Favreau 1997, 32.
16 Carbonetti 2009, 47–69.
17 Carbonetti 2009, 48.
18 Per un approfondimento sui temi e i casi trattati si rimanda a Chartes lapidaires.
19 Nel dettaglio, si tratta della carta lapidaria su colonna in S. Nicola in Carcere (Campese Simone 
2002, 295–317) e uno dei due esemplari di carta lapidaria custoditi nel museo della Cattedrale di Ana-
gni (Ermini Pani 1978, 77–95; Nastasi 2020a, 179–191).



60   Arianna Nastasi

documenti medievali. Un altro elemento che accomuna tutte le iscrizioni analizzate 
è che per nessuna di esse è stato possibile riconoscere, internamente o esternamente 
all’edificio, il punto esatto della loro affissione originaria, trovandosi oggi tutte ricol-
locate negli allestimenti successivi alla loro messa in opera.

Tra i 22 esemplari di carte lapidarie presenti a Roma e nel Lazio c’è dunque un 
gruppo che più delle altre rappresenta il concetto di materialità poiché non solo 
nell’impostazione del testo ma anche nell’impaginazione e nella forma del supporto si 
richiama fortemente il documento a cui le iscrizioni fanno da monumentale richiamo.

Il primo esempio è la carta lapidaria di S. Paolo fuori le mura20 (Fig. 1). L’iscrizione 
è l’esatta copia della lettera XIV,14 del Registrum Epistolarum21 di Gregorio Magno 
indirizzata nel 604 al suddiacono Felice. Il pontefice storna alcuni beni dal Patrimo­
nium Appiae per trasferirli alla basilica ostiense a cui vengono attribuiti alcuni fondi 
della massa Aquas Salvias oltre a dei terreni nelle immediate vicinanze del luogo di 
culto.22 Siamo di fronte ad un’azione di riorganizzazione interna del patrimonio eccle-
siastico in cui il pontefice agisce come amministratore dei beni della Chiesa e garante 
del finanziamento necessario al funzionamento dei diversi organi.23 Come anticipato, 
non si hanno informazioni sul luogo di affissione originario; il manufatto nel 1870 
risultava affisso nel Lapidario Paoliano e successivamente, nel 1925, ricollocato all’in-
terno del monastero annesso alla basilica nel corridoio detto dell’Orologio dove si 
trova ancora oggi nella parete immediatamente a sinistra dell’ascensore.

Non abbiamo alcun elemento certo per circoscrivere la carta lapidaria esattamente 
allo stesso anno fornito dalla datazione consolare della lettera, sebbene tale data, 
l’anno 604, sia riportata anche nell’iscrizione; paleograficamente una datazione al 
VII secolo può essere comunque accolta. Dal punto di vista della materialità è da sot-
tolineare come il beneficio sia eternato su una grande lastra marmorea (211 × 100 cm) 
orientata orizzontalmente proprio come avviene per i documenti discendenti dalle 
più alte autorità, una scelta, presumibilmente consapevole, dati gli attori coinvolti 
e il luogo di esposizione. La volontà di sottolineare una precisa tipologia di mate-
rialità torna anche nell’ordinatio in cui, proprio come nei privilegi pontifici, il primo 
rigo, ospitante l’intitulatio è di modulo maggiore.24 Siamo di fronte a un manufatto in 
cui tutto, dal supporto di grandi dimensioni, all’impaginazione fino alla paleografia 
elegante e ordinata, fungono da richiamo alla committenza più elevata della Roma 
altomedievale, sotto la cui protezione ideale si vogliono porre i benefici acquisiti ma 

20 Silvagni 1925, 4790, per il testo si rimanda all’appendice alla fine di questo articolo.
21 Gregorius I Papa, Registrum epistolarum, ed. Ewald/Hartmann, 14, 14, 433.
22 I fondi donati sono da collocarsi tra le attuali via Ostiensie e via Laurentina a cui si sommano 
alcune proprietà ubicate nelle immediate vicinanze della basilica, come si esplicita nel testo del docu-
mento in cui sono menzionati il Tevere e l’Almone e i due monasteri, uno maschile e uno femminile, 
che servivano la basilica. Per un approfondimento sulle proprietà fondiarie si rimanda a De Francesco 
2004, 125–127. 
23 Lenzi 1999, 773–776.
24 3,5 cm mentre nel resto del testo le lettere sono di modulo 2 cm.



� Tra documento e monumento   61

della cui benevolenza si vuole anche fare pubblicità attraverso la capacità eternante 
del marmo.

Una carta lapidaria molto simile a quella della basilica ostiense, per caratteristi-
che esteriori e tipologia di contenuto, si trova oggi affissa nel portico della moderna 
basilica di S. Pietro in Vaticano a sinistra della così detta Porta della Morte (Fig. 2). 
Anche in questo caso nulla si sa della sua collocazione originaria che dobbiamo 
immaginare inerente alla prima basilica vaticana. Parte dell’iscrizione è andata oggi 
perduta: originariamente incisa su tre lastre contigue, se ne conservano attualmente 
solo due.25 Il contenuto del marmo mancante è comunque noto grazie a una trascri-
zione di XII riportata integralmente da Giovanni Battista de Rossi.26 La carta lapidaria 
annovera una lunga lista di fondi con uliveti27 donati con il fine di provvedere all’illu-
minazione della basilica petrina. Il contenuto, derivante da un precetto di Gregorio II 
(715–731), è una traccia della grande azione di riordino iniziata da questo pontefice 
e proseguita da papa Zaccaria (741–753), del patrimonio fondiario della Chiesa nel 
suburbio romano al fine di recuperarne il controllo e la redditività.28 L’operazione di 
riassetto fondiario fu una conseguenza della decisione di Leone III Isaurico di preclu-
dere a Roma gli approvvigionamenti da Sicilia e Calabria, rendendo per la prima volta 
necessario raccogliere le risorse necessarie alla sopravvivenza della città e del suo 
territorio unicamente nell’area immediatamente a ridosso dell’Urbs.29

Anche in questo caso nell’organizzazione del testo si ravvisano tracce di un pos-
sibile documento sorgente, purtroppo non giunto a noi. Sono individuabili echi di un 
protocollo con invocatio verbale (r. 1) ed intitulatio (r. 1) e di un testo con preambolo 
(rr. 2–8) e dispositio (rr. 8–26).

Ancora una volta la scelta del supporto, l’impaginazione e la paleografia riflet-
tono la committenza eccellente ma, molto più che per la carta lapidaria di S. Paolo, 
colpisce come l’ordinatio del testo sia concepita oltre che per impattare visivamente a 
livello iconico30 anche per facilitare la lettura del testo, essendo espressione dell’am-
biente che più di ogni altro, nella Roma altomedievale, governava e sfruttava con 
sicurezza tanto la capacità di scrittura quanto quella di lettura. L’altissima fattura 
del manufatto, il chiaro scuro creato dall’incisione, le differenze di modulo a scan-
dire le diverse componenti del testo, evidenziando con lettere più evidenti ogni nuovo 
patrimonio e massa elencati, lo spazio interlineare ben controllato, sono alcune delle 
caratteristiche che permettono di leggere, ancora oggi, con chiarezza e senza esita-

25 Data l’attuale collocazione dell’iscrizione non è stato possibile effettuare un esame autoptico da 
vicino, né rilevare le misure del supporto e delle lettere. 
26 De Rossi 1888, pp. 209–210; per il testo si rimanda all’appendice alla fine di questo articolo.
27 Per l’approfondimento topografico e la collocazione dei fondi si rimanda a De Francesco 2004, 
190–197.
28 Marazzi 1991, 255.
29 Marazzi 1991, 234–235. 
30 Riccioni 2008, 470: « Una scrittura esposta, prima di essere un ‘testo’ da leggere, è un’‘immagine’ 
e un ‘oggetto’, visibile e tangibile. »



62   Arianna Nastasi

zioni la lastra, pur essendo collocata attualmente a un’altezza considerevolmente lon-
tana dagli occhi del pubblico.

I due esempi di carte lapidarie di ascendenza pontificia esemplificano bene come 
proprio nella sua veste materiale più alta l’iscrizione possa raggiungere il suo scopo 
principale di massima pubblicità e durata nel tempo,31 raggiungendo grazie al suo 
valore fortemente iconico il più ampio pubblico possibile.32 La materialità diventa, 
quindi, veicolo fondamentale del messaggio epigrafico che in questo modo può 
essere colto grazie alle peculiarità estrinseche scientemente selezionate per esaltare 
la discendenza altissima del privilegio che si intende eternare su marmo.

Un fenomeno simile si può constatare anche in alcune carte lapidarie di matrice 
privata. Questo nucleo di iscrizioni è stato oggetto di diversi approfondimenti nel 
corso degli anni poiché vanno a colmare un vuoto nella storia della documentazione 
romana che, tra VIII e X secolo, manca di documenti privati originali.33 Al di là dell’im-
prescindibile studio del testo e delle forme con cui questo è inciso su pietra, sembra 
opportuno aggiungere un’ulteriore riflessione sugli aspetti propriamente materiali 
per procedere ad un’analisi di queste iscrizioni che tenga conto del loro valore come 
manufatti oltre che come documenti testuali.

Un primo esempio è offerto dalla lunga carta lapidaria custodita oggi nell’atrio 
della chiesa di S. Maria in Cosmedin ai lati del portale maggiore (Fig. 3). Come nei casi 
precedentemente esposti l’iscrizione non si trova nella sua collocazione originaria. 
Il muro alla quale è affissa è infatti di XII secolo34 mentre l’iscrizione è da datarsi, in 
base ai personaggi menzionati e alla paleografia, all’VIII35 secolo. L’epigrafe36 incisa 
su due grandi lastre (lastra A: 255 × 66 cm; lastra B: 240 × 58 cm) presenta un’impagi-
nazione che segue il lato corto richiamando fortemente la forma lunga e stretta dei 
supporti in papiro su cui questa tipologia di documenti, a Roma e per tale altezza cro-
nologica, era ancora scritta.37 Il forte richiamo alla componente fisica di un supposto 
originale papiraceo è corroborato dalle tracce di alcune delle componenti tipiche del 
documento. Si possono riconoscere infatti incisi nella prima lastra richiami al proto-
collo con invocatio simbolica e verbale (A rr. 1–5), l’intitulatio (A rr. 5–10) a cui segue 
il testo con parte della dispositio (A rr. 10–25). Le righe finali della prima lastra, intro-
dotte da una croce in funzione di invocatio simbolica (A r. 25), sono dedicate agli atti di 
evergetismo compiuti dal secondo gruppo di donatori, in cui riecheggiano l’intitulatio 

31 Favreau 1997, 16; Giovè 1994, 283.
32 Giovè 1994, 284; Riccioni 2008, 469–470.
33 Toubert 1973, 95–113; Supino Martini 1987, 46–47 e 67; Carbonetti 2009, 47–48.
34 Krautheimer/Frankl/Corbett 1962, 305.
35 Gray 1948, 55 n. 15.
36 Negli anni sono state proposte diverse edizioni del testo, più o meno complete. Si riportano qui le 
principali: Crescimbeni 1715, 62–65; Giovenale 1927, 62–63; Lestocquoy 1930, 277–279; Bertolini 1947, 
143; Gray 1948, 55; Iannello 2003, 405. Per il testo completo dell’iscrizione si rimanda all’appendice.
37 Carbonetti 2011, 88, 90 n. 7.



� Tra documento e monumento   63

frammista a parte della dispositio (A rr. 25–32); la dispositio continua nella seconda 
lastra (B rr. 1–23) a cui fa seguito la sanctio in forma di anatema (B rr. 24–36).

I terreni sono dislocati sia nella parte sud-est della città che nella campagna a 
nord di Roma;38 è interessante notare come gli offerenti, i fratelli Eustathius dux, Geor­
gius gloriosissimus e Davit, pongano alcune limitazioni dettate dalla loro volontà di 
mantenere una sorta di controllo, ben dissimulato, sulle proprietà offerte. Da un’ana-
lisi del testo emerge come siano donate solo frazioni di appezzamenti e non terreni 
nella loro interezza, nonché si fa espressa menzione della traditio in usu39 per cui alla 
diaconia sarebbe stato concesso solo il diritto di godimento dei beni e non la piena 
proprietà.40

Dal punto di vista materiale l’iscrizione, sebbene in forme meno eccellenti degli 
esempi precedenti, è molto rappresentativa dell’élite altomedievale. È infatti possibile 
riconoscere nel primo offerente il dux Eustathius che, ai tempi di Stefano II (752–757), 
ricoprì la carica più alta a cui un appartenente all’aristocrazia laica potesse ambire.41 
L’importante legame tra Eustathius e il pontefice è sottolineato, inoltre, dal fatto che 
questo personaggio fosse anche il dispensator della diaconia di S. Maria in Cosme-
din: una figura direttamente coinvolta nella gestione dell’ente ecclesiastico nonché 
nomina pontificia di grande prestigio.42 Le grandi dimensioni del supporto, il solco di 
incisione che ancora oggi rende apprezzabile, nonostante qualche moderna aggiunta 
di tintura, un buon effetto chiaroscurale, la scrittura maiuscola di modulo alquanto 
uniforme (4,3–4,5 cm) sono tutti accorgimenti che ben veicolano l’importanza e l’im-
ponenza della donazione. In particolare, nel caso di S. Maria in Cosmedin, la valenza 
celebrativa e tutelativa del diritto, propria delle carte lapidarie, viene doppiamente 
espletata. L’ente beneficiario e il donatore sono, infatti, qui più che mai coincidenti 
nella loro volontà di celebrare e tutelare i privilegi acquisiti essendo uno degli ever-
geti anche il prestigioso vertice amministrativo preposto alla gestione della diaconia. 

Un’impostazione materiale molto simile si riscontra in una delle carte lapidarie 
custodite nella chiesa di S. Nicola in Carcere (Fig. 5). L’iscrizione, di fine XI secolo, 
riporta una lunga donazione di beni mobili e fondi che il presbitero Romanus fa all’e-
dificio sorto sui tre templi del Foro Olitorio.43

Come per l’esempio più antico di S. Maria in Cosmedin anche in questo caso si 
sceglie un’impaginazione che richiama fortemente i documenti di matrice privata. La 
lastra, che colpisce per le sue dimensioni monumentali (195 × 63 cm), riporta un testo 

38 De Francesco 2004, 197–202 e 255–257 per quanto riguarda in particolare quei terreni che più tardi 
saranno interessati dalla fondazione della domusculta Capracorum. 
39 Alle righe 10–12 della prima lastra, infatti si legge: tradens de propriis meis facultatibus in usu(i)s­
tius S(an)c(t)ae diac(oniae).
40 Bertolini 1947, 59–60; Marazzi 1998, 195–196. 
41 Marazzi 1993, 279; Toubert 2001, 73–74. 
42 Bertolini 1947, 31–32; Marazzi 1993, 279; Di Carpegna Falconieri 2002, 149–150.
43 Per il testo completo si rimanda all’Appendice. L’edizione del testo si trova negli studi di Galletti 
1760, I, 421 n. 7; Mai 1831, 219–220; Armellini/Cecchelli 1942, 768–770. 



64   Arianna Nastasi

inciso seguendo il lato corto del supporto e impaginato con cura e perizia. La scrittura, 
un’elegante capitale di modulo abbastanza uniforme (1,5–2 cm) fa spesso ricorso a let-
tere di modulo minore (1 cm). Ancora una volta sono chiaramente individuabili alcune 
delle componenti che usualmente e in forme complete si riscontrano sui documenti su 
supporto molle: il protocollo con invocatio simbolica (r. 1) e intitulatio (rr. 1–3), e il testo 
con la dispositio (rr. 4–45) e la sanctio (rr. 45–60). Nonostante alcune parti della super-
ficie risultino danneggiati dalla percolazione di liquidi che hanno scurito il marmo, 
l’iscrizione trasmette chiaramente, sia a livello iconico che contenutistico, il ricordo 
della ricca donazione.44

In entrambi i casi, sia che si voglia attribuire la trasposizione su marmo agli ever-
geti a fini autocelebrativi, sia che si voglia imputare all’ente beneficiario la commis-
sione del prodotto epigrafico, non sfugge la volontà di richiamare innanzitutto visiva-
mente e per contenuto, il mondo documentario di matrice privata. Le forme e i modi 
propri di questo ambito di trasmissione eternati su marmo sono troppo evidenti per 
essere considerati solamente accidentali. La tipologia di impaginazione scelta, infatti, 
sposa in maniera perfetta il contenuto dell’iscrizione formando una potente connes-
sione, sia materiale che immateriale, in cui sembra volersi celebrare l’oggetto fisico da 
cui il beneficio scaturisce: il documento. La carta lapidaria di S. Maria in Cosmedin, 
in particolare, assume sfumature significative se analizzate nella prospettiva dell’am-
biente che l’ha prodotta. Infatti, mentre le due iscrizioni pertinenti alle basiliche pon-
tificie sono il frutto di un ambiente con piena padronanza delle capacità di scrittura 
e di lettura e con una coscienza archivistica fortemente radicata, la verifica di queste 
capacità si fa più incerta quando ci si muove nell’ambito dell’aristocrazia romana.45 
Come emerso da uno studio di Cristina Carbonetti sulla documentazione scritta e la 
preminenza sociale,46 rivolto agli usi documentari dell’aristocrazia romana tra X e 
XIII secolo, emerge come l’élite laica di Roma avesse sia una pratica conservativa 
legata al concetto di « archivio di famiglia »47 sia scegliesse consapevolmente, anche 
nell’ambito della scrittura, dei modi di rappresentarsi in maniera inconfondibile.48 La 
sensazione che si ha, dalla poca documentazione superstite per i secoli precedenti,49 
e dato il numero interessante di carte lapidarie di VIII–IX secolo conservate a Roma,50 
è che la classe dirigente laica avesse una coscienza ben definita del potere autoritativo 

44 I beni donati si trovano sia all’interno della città, come i fondi nei pressi di S. Maria in Aventino e 
S. Maria in Campo Marzio, che nella campagna immediatamente a ridosso di Roma come alcuni ter-
reni collocabili sull’Appia, nel territorio di Albano e di Mostacciano (Huelsen 1927, 38 e 356; Armellini/
Cecchelli 1942, 765–768).
45 Petrucci/Romeo 1992, 239–240.
46 Carbonetti 2006, 323–343. 
47 Carbonetti 2006, 332.
48 Carbonetti 2006, 334.
49 Per una panoramica si rimanda a Carbonetti 2009, in particolare 47–54.
50 A Roma, su 15 carte lapidarie altomedievali connesse a donazioni e lasciti territoriali, quelle ascri-
vibili a VIII–IX secolo sono 6.



� Tra documento e monumento   65

della scrittura seppure non in possesso di una capacità di alfabetizzazione completa 
e complessa come quella della curia pontificia.51

A metà strada fra le iscrizioni di ascendenza pontificia e le iscrizioni di matrice 
privata si pone la carta lapidaria di Flavia Xantippe custodita in S. Maria Maggiore52 
(Fig. 4). Il manufatto è oggi quasi nascosto agli occhi dei visitatori, affisso alla sini-
stra del monumento funerario del Cardinale Consalvo nell’abside di destra della basi-
lica, al momento inaccessibile all’utenza e non illuminato. L’iscrizione è stata incisa 
durante il pontificato di Gregorio IV (827–844) trasponendo su marmo un documento 
di VII secolo presente negli archivi della basilica. La lastra, di ottima fattura sebbene 
non di grandissime dimensioni (167 × 93 cm), racchiude quindi in sé due testi: parte 
del documento di VII secolo, vale a dire la cospicua donazione53 di fondi, collocabili 
tra la Sabina e la Tuscia, fatta dalla nobile Flavia Xantippe e la conferma della pro-
prietà sui beni acquisiti da parte della basilica di S. Maria Maggiore riconosciuta da 
Gregorio IV. L’iscrizione che vediamo oggi è dunque la confirmatio bonorum operata 
dal pontefice. La storia degli studi54 afferma che la carta lapidaria in nostro possesso 
sia solamente la parte finale di un’iscrizione su più tavole marmoree di cui la prima, o 
le prime due lastre sono oggi andate perdute. Questa affermazione si basa sulla com-
pletezza, dal punto di vista delle componenti diplomatistiche, del testo inciso, da cui 
si desume che in questo caso non si sia operata una scelta di « massimizzazione » del 
testo originario ma si sia preferito copiarlo in integro. L’operazione di trasposizione dal 
papiro al marmo è esplicitata nel testo di IX secolo « ex authenticis scriptis relevatum » 
per poi riportare che, a condurre tale operazione, sia stato incaricato un notaio « ex 
rogatu Radonis notari […] pro cautela et firmitate temporum futurorum his marmoribus 
exaratum est ». Non si può quindi escludere, dato il coinvolgimento di un notaio, che 
sia stata operata una scelta voluta della porzione di testo da trascrivere e che la carta 
lapidaria sia stata incisa su un solo supporto, quello ancora oggi conservato. Vale la 
pena sottolineare come in nessun’altra delle carte lapidarie analizzate sia fatto così 
esplicito riferimento al curatore del testo inciso. Si aprono, così, non pochi interroga-
tivi sul profilo professionale degli attori preposti alla « massimizzazione » su pietra 
del testo diplomatico.

Dal punto di vista della materialità dell’oggetto ciò che colpisce di più è la scelta 
del marmo. In tutti i casi precedentemente analizzati, infatti, i supporti sono sempre 
grandi lastre in marmo bianco, materiale che più di ogni altro permette la leggibilità 
e efficaci giochi chiaroscurali del tratto. Nell’esempio di S. Maria Maggiore, invece, 
la scelta è ricaduta su un marmo pavonazzetto che poco o nulla lascia leggere, spe-

51 Petrucci/Romeo 1992, 240. 
52 Mai 1831, 222; Tjäder 1955, 327–334, in particolare 332. Testo dell’iscrizione in appendice.
53 Anche se difficilmente localizzabili, poiché mancano indicazioni topografiche precise, i terreni 
donati insistono nell’area della valle del Turano, nei pressi di Corneto e nell’area a ridosso della 
moderna Gavignano. De Francesco 2004, 144–146. 
54 Ferri 1904, 151; Carbonetti 2009, 55.



66   Arianna Nastasi

cie in una condizione di scarsa o scarsissima visibilità, del lungo testo inciso. Ciò 
nonostante, la scrittura, impaginata seguendo il lato corto del supporto, ancora una 
volta possibile richiamo della documentazione di ambito privato, è incisa con perizia, 
caratterizzata da lettere di modulo regolare (2–2,5 cm) e dal ductus elegante e posato.

Tutti gli aspetti estrinseci riconducono ad una committenza alta, molto probabil-
mente il personale preposto all’amministrazione della basilica mariana, la scelta del 
supporto non può quindi essere casuale. Perché scegliere un marmo che così poco 
agevola la lettura? È da escludersi un discorso di disponibilità del materiale dato che 
a quell’altezza cronologica sono tantissimi gli esempi di iscrizioni su marmo bianco. Si 
avanza qui l’ipotesi che la decisione presa in merito al supporto possa dipendere dal 
fatto che il gesto da eternare fosse più quello della tutela e della conservazione, come 
se la lastra facesse anch’essa parte dell’archivio di S. Maria Maggiore, che non un gesto 
legato alla pubblicità e all’esposizione del diritto confermato. 

Dimensioni del supporto, scelte di impaginazione, tipologia paleografica adottata 
e modulazione delle dimensioni delle lettere, formulazioni massimate con forti tracce 
delle componenti documentarie, sono tutti elementi che, come premesso, rendono 
questa tipologia di iscrizioni un campo di indagine privilegiato per approfondire il 
rapporto tra epigrafia, diplomatica e materialità. Un ulteriore tassello alla conoscenza 
delle carte lapidarie potrà essere aggiunto quando si riuscirà a ricostruire la posizione 
che questi grandi marmi inscritti occupavano all’interno degli edifici ecclesiastici per 
comprendere pienamente il rapporto che istituivano non solo con il pubblico dei fedeli 
ma anche con le molteplici tipologie di scrittura che occupavano lo spazio sacro.



 Tra documento e monumento  67

Appendice

Le iscrizioni di cui si è data notizia nel testo sono presentate in ordine cronologico.

Gregorius episc(opus) servus servorum D(e)i Felici subdiac(oni) et rectori patrimonii 
Appiae / Licet omnia quae haec apostolica habet ecclesia beatorum Petri ac Pauli quo­
rum honore et beneficiis adquisita sunt / D(e)o sint auctore communia, esse tamen debet 
in amministratione actionum diversitas personarum, ut in adsignatis cuique / rebus cura 
adhiberi possit impensior. Cum igitur pro ecclesia beati Pauli apostoli sollicitudo nos 
debita commone­ / ret, ne minus illic habere luminaria isdem praeco fidei cerneretur, 
qui totum mundum lumine praedicationis implevit, et val­ / de incongruum ac esse duris­
simum videretur, ut illa ei specialiter possessio non serviret, in qua palmam sumens 
marty­ / rii capite est truncatus, ut viveret, utile iudicavimus eandem massam, quae Aqua 
Salvias nuncupatur, cum omnibus / fundis suis idest: Cella Vinaria, Antoniano, villa Per­
tusa, Bifurco, Priminiano, Cassiano, Silonis, Corneli / Tessellata atque Corneliano cum 
omni iure instructo instrumentoque suo et omnibus generaliter ad eam / pertinentibus 
eius cum Xpi(sti) gratia luminaribus deputare, adicientes etiam eidem cessioni hortos 
duo po­ / sitos inter Tiberim et porticus ipsius ecclesiae euntibus a porta civitatis parte 
dextra, quos dividit fluvius / Almon, inter ad fines horti monasterii s(an)c (t)i Stephani, 
quod est ancillarum D(e)i positum ad s(an)c(tu)m Paulum, et ad / fines possessionis 
Pisiniani; simul et terrulas, quae vocantur Fossa Latronis, positas idem iuxta ean­ / dem 
porticum euntibus similiter a porta parte sinistra, ubi nunc vinea factae sunt, quae ter­
rulae co­ / harent ab uno latere possessioni Eugenitis q(uon)d(am) scolastici et ad alia 
parte possesioni monast(erii) s(an)c(t)i Aristi. Quae / ominia quoniam D(e)o adiuvante 

Fig. 1: Donazioni territoriali alla basilica di S. Paolo fuori le mura da un atto di Gregorio I (VII secolo).



68  Arianna Nastasi

per antedictae ecclesiae praepositos qui per tempora fuerint a praesenti sep­ / tima indic­
tione volumus ordinari et quidquid exinde accesserit, luminaribus eius inpendi atque 
ipsos exin­ / de ponere rationes, idcirco experientiae tuae praecipimus ut suprascrip­
tam massam Aquas Salvias cum prae­ / nominatis omnibus fundis suis nec non hortus 
atque terrulas quae superius continentur de brevibus suis delere debe­ / at ac auferre et 
cuncta ad nomen praedictae ecclesiae beati Pauli apostoli tradere, quatenus serviente 
sibi praepositi / omni post hoc carentes excusatione de luminaribus eius ita sine nostra 
studeant sollicitudine cogitare ut nullus il­ / lic umquam neglectus possit exsistere. Facta 
vero suprascriptarum omnium rerum traditione, volumus ut hoc prae­ / ceptum in scrinio 
ecclesiae nostrae experentia tua restituat. Bene vale / Dat(a) VIII kal(endas) februarias 
imp(eratorem) d(omi)n(i) n(ostri) Fhoca p(ater) p(atriae) Augusto, anno secundo et 
consolulatus eius anno primo ind(ictione) septima.

Domini s(an)c(t)is ac beatiss(imis) Petro et Paulo apostolorum principibus. Gregorius 
indignus servus. / Quotiens laudi vestrae usibus servitura quedam licet parba conqui­
rimus vestra vobis reddimus non nostra largimur, / ut haec agentes non simus elati de 
munere set de solutione securi. Nam quidunquam sine vobis nostrum est? / Qui non pos­
sumus accepta reddere, nisi quia per vos iterum et ipsum hoc ut Redderemus accepimus. 
Unde ego vester / servus reducens ad animum multum me vobis beati apostoli Petre et 
Paule esse devitorem propter quod ab uveribus / matris meae divinae potentiae gratia 
protegente intro gremium ecclesiae vestrae aluistis et ad incrementum / per singulos gra­
dus usque ad summum apicem sacerdotii licet immeritum producere estis dignati, ideo­
que / hoc privilegii munusculm humili interim offerre devotione praevidi. Statuo enim et 
a meis successoribus / servandum sine aliqua refragatione constituo ut loca vel praedia 

Fig. 2: Donazione di uliveti alla basilica di S. Pietro in Vaticano da un atto di Gregorio II (VIII secolo).



� Tra documento e monumento   69

cum olibetis qui inferius describuntur / quos pro concinnatione luminariorum vetsrorum 
a diversis quibus detenebantur recolligensvestra vobis dicavi / inmutilata permanere. 
Idest in Patrimonio Appiae mass(a) Victoriolas olibetu(m) in fund(o) Rumelliano in inte­
gro / olibetu(m) in fund(o) Octabiano in integro. Mass(a) Trabatiana olibet(um) in fun­
d(o) Burreiano ut s(u)p(ra), olibetu(m) in fund(o) Oppiano ut s(u)p(er) / olibet(um) in 
fund(o) Iuliano in integro, olibet(um) in fund(o) Viviano ut sup(er), olibet(um) in fund(o) 
Cattia[no] / olibet(um) in fund(o) Solificiano ut s(u)p(er), olibet(um) in fund(o) Palmis 
ut sup(er), olibet(um) in fund(o) Sagaris ut [super], / olibet(um) in fund(o) Marano ut 
sup(er), olibet(um) in fund(o) Iuliano ut s(u)p(er), olibet(um) in fund(o) Sarturiano ut 
s(u)p(er), / olibet(um) in fund(o) Caniano et Carbonaria ut sup(er). Mass(a) Cesariana 
olibet(um) in fund(o) Florano ut sup(er), / olibet(um) in fund(o) Prisciano et Grassiano 
ut sup(er), olibet(um) in fund(o) Pascurano ut s(u)p(er), olibet(um) in fundo / Variniano 
ut sup(er), olibet(um) in fund(o) Cesariano ut s(u)p(er). Mass(a) Pontiana olibet(um) 
in fund(o) Pontiano ut s(u)p(er), / olibet(um) in fund(o) Casaromaniana ut s(u)p(er), 
olibet(um) in fund(o) Tattiano ut s(u)p(er), olibet(um) in fund(o) Casaflorana ut s(u)­
p(er) / Mass(a) Steiana: olibet(um) in fund(o) Berrano ut s(u)p(er), olibet(um) in fun­
d(o) Cacclano ut s(u)p(er), olibet(um) in fund(o) Pontiano ut s(u)p(er) / olibet(um) in 
fund(o) Aquiliano ut s(u)p(er), olibet(um) in fund(o) Steiano ut s(u)p(er), olibet(um) 
in fund(o) Cassis ut s(u)p(er). Mass(a) Tertiana / olibet(um) in fund(o) Camelliano et 
fundo Tortilliano ut s(u)p(er), olibet(um) in fund(o) Casacuculi ut s(u)p(er). Mass(a) 
Neviana / olibet(um) in fund(o) Arcipiano ut s(u)p(er), olibet(um) in fund(o) Corelliano 
ut s(u)p(er), olibet(um) in fund(o) Ursano ut super. / In Patrimonio Labicanenens(is), 
mass(a) Algisia olibet(um) qui est ad tufu iuxta Anagnias in integro, / olibet(um) qui 
est in silbula et modicas talias Catagemmulum ag(er) milit(um) olibet(um) in Aplineas 
in integro, / olibet(um) qui est in Claviano, olibet(um) quem tenet Franculus colonus in 
fundo Ordiniano in integro.

Massa Pelagiana olivetum in fundo Paciano, olivetum in fundo Ricianis. Massa 
Ruscellens olivetum iuxta Signias in fundo Perpiniano in integro. Massa Hecteriana 
olivetum in fundo Rasiniano, olivetum in fundo Cornatiano. Massa Fistis olivetum ibi­
dem. Olivetum in massa Silanis in fundo Siliano cum factorio suo integro cata Petrum 
vestararium. In patrimonio Tyburtino, massa Alliana olivetum in fundo Casa Simiana in 
vico Bassiano quod tenuerunt heredes Sergii scrinarii, olivetum in fundo Iunianello quod 
Symeon abbas. Massa Pollonis olivetum in fundo Iana et Prandearia. Massa Cornutis 
olivetum in fundo Plautiano et cetera, olivetum in fundo Statiano quod tenuit Claudius 
nepos Demetrii, olivetum in fundo Sutrio. Olivetum in fundo s(upra)s(crip)to quod tenet 
Sergius gener Petri, olivetum in fundo s(upra)s(crip)to quodtenet familia etc. Si quis 
autem temerario ausu ifringere presumpserit etc. Datum idibus Novembris imperante 
piissimo Leone.



70   Arianna Nastasi



� Tra documento e monumento   71

A: ((crux)) Haec tibi praeclara Vir- / go caelestis Regina S(an)c(t)a su- / perexaltata et 
gloriosa d[o]- / mina mea D(e)i genetrix Maria / de tua tibi offero dona ego / humillimus 
servulus tuus / Eustathius inmeritus dux / quem tibi deserviri et huic / S(an)c(t)ae tuae 
diac(oniae) dispensato- / rem effici iussisti tradens / de propriis meis facultati- / bus 
in usu (i)stius S(an)c(t)ae diac(oniae) pr[o] / sustentatione Xp(ist)i pauper(um) / et 
omnium hic deservient[i]- / um diaconitar(um) ob meorum / veniam delictorum haec / 
inferius adscripta loca id(est) / fund(um) Pompeianu(m) cum casis et / vineis fun­
dor(um) Trea Scrofa- / nu(m) et Mercurianu(m) seu campis / cum casis et vin(eis) seu 
olibetis / fund(um) Antiq(uum) unc(iarum) IIII sem(is) cu(m) casis / et bin(eis) nec non 
holibetis si- / mul bineas qui sunt in Portis / tabulas VI ((crux)) item et ego Ge- / orgius 
gloriosissimus offero / unc(iarum) III fund(um) Anticu(m) cum casis / et bineis seu oli­
vet(is) fund(um) Agellii / in integro cum omnib(us) ad se pertinenti- / b(us) quod visus 
sum ego qui supra / offerere una cum germano meo / Davit.

B: ((crux)) Et bin(eis) nec non et holibetis / Bineas qui sunt in Pincis ber[s]- / ur(as) III 
seu alias V bersur(as) b- / ubaricas qui sunt in fund(o) Ari- / ani cum casis et bin(eis) 
simul V / bersur(as) in s(upra)s(crip)to fund(o) quod da- / ta sunt ab eredib(us) ger­
manae / meae mola quem data est / ab ered(ibus) Pauli iuxta enad(em) aedem D(e)I / 
III uncias molae qui datae s[unt] / bineas tabul(as) XI qui sunt in / Ace it(em) bineas 
tabul(as) IIs qui su[nt] / in Testacio nec non tabul(as) XVIII q[ui] / sunt in S(an)c(t)o 
Gordiano nec non / tabulas II q(uae) sunt in S(an)c(t)o E- / uplum de bero diptic(o) 
p(res)b(iter) / qui protemp(ore) fuerit faciat / quodtidiana miss(a) accipiat a pa- / tre 
solid(os) III et si quis pres- / umpser(it) tam de his locis q[u]- / ae a me offerta sunt et 
or- / dinata bel a ceteris xpi(sti)anis / oblata sunt bel in posmodum / offerta fuerint ab 
usu / et potestate huis S(an)c(t)e diac(oniae) / alienare aut monitzionem / exinde cui­
quam facere / sciat se districtus ra- / tziones redditurum / esse eidem Dei genetri- / cis in 
futuro iudicio insup- / eret anathematis binculo / sit innodatus et a Regno D(e)i / alienus 
atque cum diabulo / et omnibus inpiis aetern- / no incendio deputatus.

Fig. 3 A + B (pagina precedente): Donazione del dux Eustathius e dei suoi fratelli Georgius e Davit 
alla basilica di S. Maria in Cosmedin (VIII secolo).



72   Arianna Nastasi

Fig. 4: Donazioni territoriali di Flavia Xantippe alla basilica di S. Maria Maggiore e confirmatio 
bonorum di Gregorio IV (VII e IX secolo).



� Tra documento e monumento   73

Noto rogatarioq(ue) meo scribendam dictavi, cuiq(ue) subter ma- / nu propria litteris 
grecis subscripsi, et testib(us) a me rogitis op- / tuli subscribendam. Allegandi etiam 
gestis, qui(bus) placuerit, et / tempore, quo volueritis, si necessum non spectata denuo / 
mea professione ex more concedo licentiam, de qua re quibus- / q(ue) omnib(us) s(u­
pra)s(crip)tis stipulatione et sponsionem sollemniter inter- / posita. Act(um) Rom(a), 
imp(erio) die cons(ule) et indict(ione) s(upra)s(crip)ta. / ((crux)) Fl(avia) Xantippi, filia 
q(uon)d(am) Megisti, imperialis a secretis, huic char- / tul(ae) usufructuariae donatio­
nis de s(upra)s(crip)ta massa, quae a(ppellatur) Pagani- / cense, in integro cum fundis 
et casalibus suis, id est f(undus) Arturi- / anus, f(undus) Garganus, f(undus) Mattianus, 
f(undus) Viarus, f(undus) Criscianus, f(undus) Turi- / ta, f(undus) Solinianus, f(undus) 
Casa Porcinare, f(undus) Calvisianus, f(undus) Rubianu(s) / f(undus) Sipicianus, f(un­
dus) Bubianus unc(iae) sex, f(undus) Ucupia, f(undus) Casa Viti, f(undus) Erut- / tia­
nus, f(undus) Ferratulas, f(undus) Casalaria, f(undus) Calgianus unc(iae) quat- / tuor, 
f(undus) Pistore f(undus) Petrociana, f(undus) Casa Basili, f(undus) Optavianus, f(un­
dus) Ar- / buscianus, f(undus) Gurgus, f(undus) Casa Gini, f(undus) Turanus, f(undus) 
Rubianus, f(undus) Fe- / lianus, f(undus) Manilius, f(undus) Oclata, f(undus) Cottianus 
unc(iae) sex, f(undus) Filipia- / nus, f(undus) Orcianus, f(undus) Tris Casas et ortu vine­
atu(s) intro civit(ate) / Signina, nec non et f(undus) Candicianu(s) in integro, et omni­
bus / ad eis generaliter pertinentibus, fact(ae) a me in omnes man- / sionarios essenti­
bus et introeuntibus perenniter ba- / silicae s(an)c(t)ae D(e)i genetricis Mariae, q(uae) 
a(ppellatur) ad presepe(m), pro oblatione / animae nostrae sicut superius legitur ad 
omnia s(upra)s(crip)ta / relegens consensi et subscripsi, et testes, qui subscriberent / 
rogavi. ((crux)) Fl(avius) Anastasius trib(unus) b(asilicae) s(an)c(t)i Petri ((crux)) 
Theo- / datus adorator numeri Theodosiac(i). ((crux)) Ego Geor- / gius opt(imum) 
num(eri) mil(itiae) Sermisiani, Fl(avius) Epiphanius auri- / fex, ((crux)) Theodorus 
acol(itus) s(an)c(t)ae Rom(anae) eccl(esiae), huic char- / tul(ae) usufructuariae dona­
tionis de s(upra)s(crip)ta massa, q(uae) a(appellatur) Paga- / nicense(m) cum fundis 
et casalibus suis in integro nec non / et fund(i), q(ui) a(appellatur) Candiiani, in inte­
gro omnibusq(ue) ad eis gene- / raliter pertinentib(us), excepto mancipiis et mobilibus 
rebus / seseq(ue) mobentib(us), fact(ae) a Xantippi, gl(oriosissima) f(emina), in omnes 
mansiona- / rios essentibus at introentibus perenniter basilic(ae) s(an)c(t)ae / D(e)i 
genetricis q(uae) a(ppellatur) ad presepe(m) sicut superius legitur, ro- / giti a s(upra)­
s(crip)ta donatrice, q(uae) n(obis) p(raesentibus) subscripsit, ipsa presente tes- / tes 
subscripsimus, et hanc donationis chartulam in- / presenti traditam vidimus. / ((crux)) 
Ego Theodorus, v(ir) h(onestus), tabell(io) urb(is) Rom(ae), scriptor huius char- / tul(ae) 
usufructuariae donationis, post testium sub- / scriptiones et traditione facta compelvi et 
absolvi. / ((crux)) Temporibus domini n(ost)ri sanctissimi Gregorii quar- / ti papae ex 
rogatu Radonis not(ari) reg(ione) s(an)c(t)ae rom(anae) eccl(esiae). / Hoc ex authenti­
cis scriptis relevatum pro caute- / la et firmitate temporum futurorum his marmo- / ribus 
exaratum est.



74   Arianna Nastasi

Fig. 5: Donazione di Romanus 
presbiter di beni mobili ed immobili 
alla chiesa di S. Nicola in carcere 
(XI secolo).



� Tra documento e monumento   75

((crux)) Ego Roman(us), p(res)b(ite)r divine dispentationis gra(tiae) s(an)c(t)is- / simi 
c(on)fessoris Xpi(sti) Nicolai aec(c)lae(siae) que in carcere / d(icitu)r, p(ro)curator 
v(e)l rector decerno et firmit(er) statuo / ut quecu̅̅m(m)q(ue) bona ta(m) ex parenti­
b(us) et affinib(us) meis qua(m) / ex multis amicis divine bonitatis largitione acqui- / sivi 
et hacten(us) possidere videor p(re)dicta s(an)c(t)issimi pat(ri)s / Nicolai aeccl(esi)a 
p(ro) salute animae maeae post obitu(m) meu(m) p(er)pe- / tuo iure possideat, hec sci­
licet: aquimolu(m) unum; / una(m) pedica(m) de t(er)ra qua(m) campsi cu(m) monas­
terio s(an)c(t)e / Mariae in Aventino; aliam pedica(m) qua(m) emi ab Albertu- / cio 
cum vineis; ite(m) pedica(m) qua(m) emi a Crescentio filio / Benonis de Sergio. Simili­
t(er) terra(m) qua(m) emi si- / mul cu(m) pantano a Rustico filio Ioh(ann)is Hirsuti et / 
t(e)rra(m) qua(m) emi a Georgio fr(atr)e p(re)dicti Rustici. Ite(m) / duas pedicas quas 
ca(m)psi cu(m) aeccl(esi)a s(an)c(t)e Mariae in / Ca(m)po Martio. Terre quide(m) iste 
om(ne)s sunt in Mustaci- / ano, item in Casa Ferrata t(er)ra(m) qua(m) cu(m) vineis 
suis / emi a Stephano de Paulo et t(er)ra(m) qua(m) acquisivi a / Buccone cu(m) orto, 
in t(er)ritorio v(ic)o Albanensi ad can- / taru(m) quatuor petias vinearu(m). Similit(er) 
III dom(us): / una(m) qua(m) emi ab Eudo, alia(m) in qua modo habito, / aliam que 
intra se puteu(m) c(on)tinet, ite(m) unus pluvia- / lis. Unu(m) optimu(m) atque inte­
gru(m) paratu(m), dalmati- / ca I, tunica I, tres albe cu(m) tribus stolis et mani- / pul(i)s, 
et amictibus atq(ue) cingulis. Ite(m) V libri de p(en)tate- / uco, moralia Iob(be), Beda 
sup(er) psalteriu(m), liber pro- / ph(et)aru(m), liber sermonu(m) I, liber c(on)cordiae, 
liber / manualis I, calix argenteus cu(m) patina, cruce(m) ar- / gentea(m) I, unu(m) 
integru(m) paratu(m) minoris p(re)tii. Ex / his aute(m) bonis quaecu(m)q(ue) meo stu­
dio v(e)l labore / v(e)l quolibet modo p(ro)fate aecclae(siae) sua bonitate lar- / itus est 
d(oni)s mei t(em)p(o)ris regimine, fideliter ac de- / votissime om(n)ia ista que subscri­
buntur p(re)parare / studui. In Mustaciano pedica I de terra, in Casa / Ferrata XI orti 
cu(m) IIII petiis vinearu(m), item ad s(anctam) / Maria(m) que appellatur in parvi VII 
petia vinearu(m) / et in albanensi territorio(rium) ad cantarum IIII petie vi- / nearu(m). 
Una domus qui Ioh(ann)is de Giso, ite(m) / alia domus que est sub domo Theophilacti / 
Manducafarina. Similit(er) alia domus que fuit / Eudonis. Ite(m) textus evangelioru(m) 
cu(m) tabulis deauratis / I, crux et I calix argenteus, et II turribula et dorsale I / c(um) 
solidoru(m), et II casselle argentee, et II parata inte- / gra. Uniu aquimoli medietas in 
insula, in macello ar- / gasteria IIII. Quicu(m)q(ue) igitur s(an)c(t)oru(m) canonu(m) 
trans- / gressor vel violator et s(an)c(ta)e religionis inimicus, tr(e)- / m(en)du(m) D(e)I 
iudici n(on) p(er)timescens, aliquid ex supradictis bo- / nis a s(an)c(t)i Nicolai aec­
cl(esi)a(m) quolibet modo alienare p(er)su(m)serit / excepta pauperu(m) causa t(em)­
p(o)re fami om(ni)p(oten)tis D(e)i et beatoru(m) / apo(sto)lor(um) principu(m) Petri 
et P(auli) et beatissimi N(icolai) cuius res a- / gitur et o(mn)iu(m) s(an)c(t)or(um) nec 
non d(omi)ni v(i)r(i) pp(ientissimi) atq(ue) o(mn)iu(m) romanor(um) / pontificu(m) 
iudicio, una cu(m) catholicis o(mn)ibus, quor(um) c(on)silio / et auxilio anathema hoc 
co(m)posuimus: n(on) solu(m) a corpo- / ris et sanguinis D(omi)ni perceptione eu(m) 
separamus sed eti(am) / a s(an)c(t)e aeclae(siae) liminibus in p(re)senti et in future 
excludimus / a totiu xpi(sti)anitatis societate eu(m) sequestramus / p(er)petue q(uo)­



76   Arianna Nastasi

q(ue) maledictioni anathemate illu(m) c(on)stringen- / tes cu(m) diabolo et ang(e)lis 
eius om(n)ibusq(ue) re(pro)bis in aeter(n)o / supplicio c(on)den(n)am(us) nisi resipue­
rit et p(ro) c(on)digna(m) em(en)da- / tione(m) aecclae(siae) satis fecerit. Fiat, fiat, fiat.

Bibliografia

Armellini, Mariano/Cecchelli Carlo (1942), Le chiese di Roma dal secolo IV al secolo XIX, Roma.
Banti, Ottavio (1992), « Epigrafi ‘documentarie’, ‘chartae lapidarie’ e documenti (un senso proprio). 

Note di epigrafia e diplomatica medievali », in: Studi Medievali Ser. 3,33, 229–242.
Bertolini, Ottorino (1947), « Per la storia delle diaconie romane nell’alto medioevo sino alla fine del 

secolo VIII », in: Archivio della Società Romana di Storia Patria 70, 1–145.
Campese Simone, Anna (2002), « Alle origini di S. Nicola in carcere: due epigrafi altomedievali incise 

su una colonna », in: Federico Guidobaldi (ed.), Ecclesiae Urbis (Atti del congresso internazio-
nale di studi sulle chiese di Roma IV–X secolo, Roma, 4–10 settembre 2000), vol. 1, Città del 
Vaticano, 295–317.

Carbonetti, Cristina (2009), « ‘Sicut inveni in thomo cartinaceo iam ex magna parte vetustate 
consumpto exemplavi et scripsi atque a tenebris ad lucem perduxi’. Condizionamenti materiali 
e trasmissione documentaria a Roma nell’alto medioevo », in: Cecilia Braidotti, Emanuele 
Dettori e Eugenio Lanzillotta (ed.), ού παν έφήμερον. Scritti in memoria di Roberto Pretagostini, 
Roma, 47–69.

Carbonetti, Cristina (2011), « Il sistema documentario romano tra VII e XI secolo. Prassi, forme, 
tipologie della documentazione privata », in: Jean-Marie Martin, Annick Peters-Custot e Vivien 
Prigent (ed.), L’Héritage byzantin en Italie (VIIIe – XIIe siècle). vol. 1: La fabrique documentaire, 
Roma, 87–115.

Chartes lapidaires, https://devisu.hypotheses.org/category/chartes-lapidaires (accesso: 
30/07/2022)

Crescimbeni, Giovanni Mario (1715), L’istoria della basilica diaconale collegiata e parrocchiale di 
S. Maria in Cosmedin di Roma, Roma.

De Francesco, Daniela (2004), La proprietà fondiaria nel Lazio. Secoli IV–VIII, storia e topografia, 
Roma.

De Rossi, Giovanni Battista (1873), « Diploma pontificio inciso in marmo », in: Bullettino di archeolo-
gia cristiana Ser. 3,4, 36–41.

De Rossi, Giovanni Battista (ed.) (1888), Inscriptiones Christianae Urbis Romae septimo saeculo 
antiquiores, vol. 2, Roma.

Deloye, Augustin (1846), « Des chartes lapidaires en France », in: Bibliothèque de l’École des 
chartes 8, 31–42.

Di Carpegna Falconieri, Tommaso (2002), Il clero di Roma nel medioevo. Istituzioni e politica 
cittadina (secoli VIII–XIII), Roma.

Ermini Pani, Letizia (1978), « Note di topografia religiosa della Ciociaria in età paleocristiana e alto-
medievale: una messa a punto », in: Danilo Mazzoleni e Fabrizio Bisconti (ed.), Il paleocristiano 
in Ciociaria (Atti del convegno, Fiuggi 8–9 ottobre 1977), Roma, 77–95.

Favreau, Robert (1997), Epigraphie médiévale, Turnhout.
Ferri, Giovanni (1904), « Le carte dell’Archivio Liberiano dal secolo X al secolo XV », in: Archivio della 

Società Romana di Storia Patria 27, 147–202.
Filippi, Giorgio (2009), Iscrizioni latine della raccolta di San Paolo fuori le mura edite in ICVR, Città 

del Vaticano.
Galletti, Pietro Luigi (1760), Inscriptiones Romanae infimi aevi extantes, Roma.



� Tra documento e monumento   77

Giovè, Nicoletta (1994), « L’epigrafia comunale cittadina », in: Paolo Cammarosano (ed.), Le forme 
della propaganda politica nel Due e Trecento (Relazioni tenute al convegno internazionale di 
Trieste, 2–5 marzo 1993), Roma, 263–286.

Giovenale, Gian Battista (1927), La basilica di S. Maria in Cosmedin, Roma. 
Gray, Nicolette (1948), « The Paleography of Latin Inscriptions in the Eighth, Ninth and Tenth Century 

in Italy », in: Papers of the British School at Rome 16, 38–169.
Gregorius I Papa, Registrum Epistolarum, ed. Paul Ewald e Ludo M. Hartmann (MGH Epp. 2), Berlin 

1899.
Huelsen, Christian (1927), Le chiese di Roma nel medioevo, Roma.
Iannello, Alfredo (2003), « Le proprietà fondiarie della diaconia romana di S. Maria in Cosmedin nel 

secolo VIII. Una lettura dell’epigrafe di donazione dei fratelli Eustazio e Giorgio », in: Graziella 
Fiorenti, Maria Caccamo Caltabiano e Anna Calderone (ed.), Archeologia del Mediterraneo. 
Studi in onore di Ernesto de Miro, Roma, 405–416.

Krautheimer, Richard/Frankl, Wolfgang/Corbett, Spencer (1962), Corpus basilicarum christianarum 
Romae. The Early Christian Basilicas of Rome (IV–IX cent.), vol. 2, Città del Vaticano.

Lenzi, Mauro (1999), « Forme e funzioni dei trasferimenti patrimoniali dei beni della Chiesa in area 
romana », in: Mélanges de l’École française de Rome. Moyen Age, Temps Modernes 111 (2), 
771–859.

Lestocquoy, Jean (1930), « Administration de Rome et diaconies du VIIe au IXe siècle », in: Rivista di 
Archeologia Cristiana 7, 261–298.

Mai, Angelo (1831), Scriptorum veterum nova collectio e vaticanis codicibus edita, vol. 5, Roma.
Marazzi, Federico (1991), « Il conflitto fra Leone III Isaurico e il Papato fra il 725 e il 733, e il ‘defini-

tivo’ inizio del medioevo a Roma: un’ipotesi di discussione », in: Papers of the British School at 
Rome 59, 231–257.

Marazzi, Federico (1993), « Roma, il Lazio, il Mediterraneo: relazioni fra economia e politica (VII–
IX secolo) », in: Lidia Paroli (ed.), La storia economica di Roma nell’alto medioevo alla luce dei 
recenti scavi archeologici (Atti del seminario, Roma, 2–3 aprile 1992), Roma, 267–285.

Marazzi, Federico (1998), I « Patrimonia Sanctae Romanae Ecclesiae » nel Lazio (secoli IV–X). 
Struttura amministrativa e prassi gestionali, Roma.

Nastasi, Arianna (2020), « Registrare, controllare e…eternare. Dal documento alla charta lapidaria, 
esempi di contratti e donazioni nel territorium di Roma e del Lazio fra VI e XII secolo », in: 
Francesco Cissello, Elena Corniolo, Alessia Francone e Marina Sarramia (ed.), « Sicut scriptum 
est ». La parola scritta e i suoi molteplici valori nel millennio medievale, Torino, 3–22.

Nastasi, Arianna (2020a), « Un esemplare di charta lapidaria dal Lazio meridionale: il manifesto 
episcopale di Anagni », in: Temporis Signa, archeologia della tarda antichità e del medioevo 19, 
179–191.

Paoli, Cesare (1894), Programma scolastico di paleografia latina e diplomatica. Le materie scrittorie, 
Firenze.

Petrella, Enrico Donato (1912), Le carte lapidarie di Roma, Città di Castello.
Petrucci, Armando/Romeo, Carlo (1992), « Scriptores in urbibus ». Alfabetismo e cultura scritta 

nell’Italia altomedievale, Bologna.
Riccioni, Stefano (2008), « L’Epiconografia: l’opera d’arte medievale come sintesi visiva di scrittura 

e immagine », in: Arturo Carlo Quintavalle (ed.), Medioevo: arte e storia (Atti del convegno 
internazionale di studi di Parma, Parma 18–22 settembre 2007), Milano, 371–380.

Saxer, Victor (2001), Sainte-Marie-Majeure. Une basilique de Rome dans l’histoire de la ville et de 
son église (Ve–XIIIe siècle) (Collection de l’École Française de Rome 283), Roma.

Silvagni, Angelo (ed.) (1925), Inscriptiones Christianae Urbis Romae septimo saeculo antiquiores. 
Coemeteria in viis Cornelia, Aurelia, Portuensi et Ostiensi, Roma.



78   Arianna Nastasi

Silvagni, Angelo (ed.) (1943), Monumenta epigraphica christiana saeculo XIII antiquiora quae in 
Italiae finibus adhuc exstant, vol. 1: Roma, Città del Vaticano.

Tjäder, Jan-Olof (1955), Die nichtliterarischen lateinischen Papyri Italiens aus der Zeit 445–700, 
Uppsala.

Toubert, Pierre (1973), Les structures du Latium medieval. Le Latium meridional et la Sabine du IXe 
siècle à la fin du XIIe siècle, Parigi.

Toubert, Pierre (2001), « Scrinium et palatium. La formation de la burocratie romano-pontificale aux 
VIIIe–IXe siècle », in: Roma nell’alto medioevo (Atti delle settimane di studio del Centro italiano 
di studi sull’alto medioevo, Spoleto, 27 aprile – 1 maggio 2000), Spoleto, 57–119.

Bibliografia Immagini

Fig. 1: Filippi 2009, 148.
Fig. 2: Silvagni 1943, XIV,1.
Fig. 3 A + B: Foto di Wolf Zöller.
Fig. 4: Saxer 2001, fig. 1.
Fig. 5: Foto di Wolf Zöller.



 Open Access. © 2023 the author, published by De Gruyter.  This work is licensed under the Creative 
Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111243887-005

Wolf Zöller
Ritual, Space and Inscriptions  
in Medieval Rome
Contextualizing Papal Epitaphs in St. Peter’s and St. John Lateran

Ever since the times of Giovanni Battista de Rossi (1822–1894) and his discovery of 
the capella dei papi in the so-called ‘Catacomb of Callixtus’, papal burial customs 
and funerary practices – both late antique and medieval – have received plenty of 
scholarly attention in various disciplines, not least because the notion of a systematic 
planning of an exclusively episcopal memoria touches on the ideological foundations 
of the Roman-Catholic church, chief among them the concept of the apostolic succes-
sion and Petrine primacy of the bishops of Rome.1

As far as the Middle Ages are concerned, the available information for each indi-
vidual tomb monument, its location, layout and epigraphical furnishing has long been 
assembled in voluminous corpora.2 What is largely missing, however, is a detailed 
topological and praxeological analysis of this data, i. e. a thorough reconstruction of 
not only the physical arrangement, but also the spatial, material and practical con-
texts that the written artefacts were situated in.3 Within this interpretative framework, 
the aim of this article is to highlight the role of papal epitaphs in shaping commem-
orative and communicative spaces in early and high medieval Rome, with a special 
emphasis on the basilicas of St. Peter and St. John Lateran. Of particular interest and 
relevance to this study are the various ways in which inscriptions – on the basis of 
their material, graphical and semantic qualities – interacted with their architectural 
surrounding, their social environment as well as their supposed audience or actual 
readers and recipients. How were inscriptions integrated into the complex web of 
practices, rituals and performances enacted in their immediate vicinity and how are 

1 Mann 1928; Vielliard 1929; Gregorovius/Hülsen 1932; Montini 1957, passim; Picard 1969; Herklotz 
1985, 127–205 and, most importantly, Borgolte 1989 and Borgolte 1992 with critical remarks by Picard 
1993; for the early modern period see Bredekamp/Reinhardt/Karsten 2004.
2 The most important arthistorical and epigraphical collections include De Rossi 1857–1888; Forcella 
1869–1884; Krautheimer 1937–1977; Silvagni 1943; Gray 1948, 45–55, 97–105 and 139–149; Carletti 1986; 
Claussen/Jäggi/Mondini 2002–2020; Cascioli/Paolucci 2014; Andaloro/Romano 2006–2017; Annoscia 
2017.
3 For the methodological basis of this approach see Meier/Ott/Sauer 2015 and for a comparative take 
on epigraphy Frese/Keil/Krüger 2014 and Berti/Bolle/Opdenhoff/Stroth 2017.

This publication originated in the Collaborative Research Centre 933 “Material Text Cultures. Materia
lity and Presence of Writing in Non-Typographic Societies” (subproject  A01, UP3 “Continuity and 
Change in Epigraphic Habits  – Papal Inscriptions between Late Antiquity and the Renaissance, 
5th–15th Centuries”). The CRC 933 is funded by the German Research Foundation (DFG).



80   Wolf Zöller

we to understand and describe the contribution of epigraphical sources to the forma-
tion of church space and urban fabric in medieval Rome? Despite the most recent con-
tributions by Sebastian Scholz, most of these issues have only ever been mentioned 
in passing, and from an epigraphic perspective a lot of problems remain unsolved.4

As is well known, the tradition, or fiction, rather, of a continuous line of papal 
burials in St. Peter’s was formed at the turn of the sixth century in the wake of the 
schism between Symmachus and Laurentius, almost half a century after Leo I (440–
461) had been the first bishop of Rome to be interred near the supposed tomb of the 
prince of the apostles.5 His original funerary inscription has not survived, as it had 
apparently been replaced when Sergius I (678–701) transferred his corporal remains 
to a new grave where a new commemorative epitaph was erected on the spot.6 This 
second funerary inscription has come down to us as part of many a Carolingian syl-
loge, and from one of these collections, the so-called Sylloge Virdunensis, dated by De 
Rossi to about 761 and contained in an 11th century manuscript from the monastery 
of St. Vanne de Verdun, we may infer that the translation took place on 28 June 688.7

Leo’s second epitaph recalled that he had been the first pope to be buried in the 
sanctuary of St. Peter, or, more precisely, at the extreme end of the church below the 
marble floor, where he, as gate keeper of this stronghold, watched over the flock of 
believers to prevent them from falling prey to the wolf.8 Leo I and, shortly after him, 
Anastasius II (496–498) were epigraphically proclaimed to be guarding the apostolic 
citadel or the limina sedis much the same way Peter was imagined to serve as keeper to 
the gates of heaven. The inscription in Leo’s honour goes on to relate that many shep-
herds had followed his example, in fact so many that Sergius felt the urge to provide 
for a more prominent burial place for his revered predecessor, who, for the very first 
time, was called magnus in this same epigraphical context, in order to single out the 
great pontiff and thereby justify Sergius’ architectural intervention.9 In addition, Ser-
gius’ ‘vita’ in the liber pontificalis, reflecting on his renovation of the atrium in front of 
the basilica of St. Peter, recorded that, in the process, Leo’s body was removed from a 
rather remote place located in the sacristy, a structure Leo himself had commissioned 

4 Scholz 2005; Scholz 2006; Scholz 2009; Scholz 2016.
5 Borgolte 1989, 63–71; De Blaauw 2016, 95.
6 Borgolte 1989, 96; Bucarelli 2015, 58 f.; De Blaauw 2016, 92–99.
7 Bibliothèque de Verdun, Ms. 45, fol. 212r–214v; De Rossi 1888, 131–141.
8 De Rossi/ Silvagni 1935, 22, no. 4148: HVIVS APOSTOLICI PRIMVM EST HIC CORPVS HVMATVM / 
QVOD FORET ET TVMVLO DIGNVS IN ARCE PETRI / HINC VATVM PROCERVMQVE COHORS 
QVOS CERNIS ADESSE / MEMBRA SVB EGREGIA SVNT ADOPERTA DOMO / SED DVDVM VT 
PASTOR MAGNVS LEO SEPTA GREGEMQVE / CHRISTICOLAM SERVANS IANITOR ARCIS ERAT / 
COMMONET E TVMVLO QVOD GESSERAT IPSE SVPERSTES / INSIDIANS NE LVPVS VASTET 
OVILE DEI  […] HIC TAMEN EXTREMO SVB MARMORE TEMPLI  / QVEM IAM PONTIFICVM 
PLVRA SEPVLCHRA CELANT  / SERGIVS ANTISTES DIVINO IMPVLSVS AMORE  / HVNC IN 
FRONTE SACRAE TRANSTVLIT INDE DOMVS […].
9 Bucarelli 2015, 59.



� Ritual, Space and Inscriptions in Medieval Rome   81

mostly for liturgical reasons, but possibly also as a space dedicated to his own post-
humous remembrance.10 Writing in the 870s, John the Deacon (Hymmonides) reports 
that his hero Gregory I (590–604) had been laid to rest in that same general area in 
extrema porticu ante secretarium antiquissimum, where, according to him, both Leo I, 
Simplicius, Gelasius I and Symmachus had been buried.11

Since the beginning of the 6th century, practically every pope had been interred in 
the narthex of the basilica vaticana and the secretarium adjacent to it.12 This hallway 
effectively constituted the very first funerary hotspot of the medieval basilica – long 
before the southern aisle and transept of the church proper came to be dubbed as 
porticus pontificum by the local canon Petrus Mallius in the second half of the twelfth 
century.13 There are several theories that have been advanced to explain the nota-
ble preference for the portico of St. Peter’s. Canonical prohibitions of church burials 
hardly represented a serious obstacle, as bishops had already been interred in con-
secrated spaces all over the Latin West, including Milan, Ravenna, Clermont, Tours, 
Canterbury and even Rome itself, in the case of St. Paul’s outside the walls.14 Imperial 
mausolea, which functioned as church annexes, for example in Constantinople, but 
also in Rome, possibly served as points of reference, especially for the secretarium of 
Leo the Great.15 Finally, theological overtones may have equally played a prominent 
role, for the narthex, in Rome and elsewhere, was commonly called paradisus, a heav-
enly place, where the deceased waited for their final resurrection at the end of times.16

Little wonder then that another great pope, this one by the name of Gregory, was 
equally buried in this part of the atrium, probably between the columns of the porch-
way leading up to the entrance of the church.17 It was not until the second quarter of 
the ninth century that his eponymous successor Gregory IV (827–841) transferred his 
remains into the basilica itself, where they were laid to rest in a special oratory, partly 
to prevent the theft of relics.18 Petrus Mallius would later report that Pelagius I (556–
561), John III (561–574), Boniface III (607) and Boniface IV (609–615) were all buried 
in close proximity to this chapel.19 Most likely, their bodies were moved to this spot as 
part of or in connection with the construction of a new tomb monument for Gregory 

10 Le Liber pontificalis, 375: Hic corpus beati Leoni probatissimi patris ac pontificis, quod in abdito infe­
rioribus secretarii praedictae basilicae positum fuerat, facta diligentibus tumba, in denominata basilica 
publico loco, ut sibi fuerat revelatum, reposuit ac locum ornavit. The Book of Pontiffs, 84; De Blaauw 
2016, 93–95.
11 Migne 1862, col. 221.
12 Picard 1969, 756; De Blaauw 1994, vol. 2, 497, 579.
13 Valentini/Zucchetti 1943, 369 f.; on Petrus Mallius see Johrend 2011, 405f, no. 58.
14 Borgolte 1989, 53–55, 80–84.
15 Borgolte 1989, 85–88.
16 De Blaauw 1994, 524; Angenendt 1994.
17 See the discussion in Picard 1969, 762.
18 Blaauw 1994, 574.
19 Valentini/Zucchetti 1943, 400–402; Borgolte 1989, 77.



82   Wolf Zöller

the Great, since there is an inscription still extant today which commemorates how 
Gregory IV secured the bones of his saintly predecessor Boniface IV.20

A similar argument could be made with respect to the translocation of the memo­
ria of Leo the Great. Already in the 19th century, Louis Duchesne indicated that the 
pope’s second epitaph is quite explicit in commemorating how Sergius I had trans-
ferred his predecessor to a place situated in fronte sacrae domus.21 Even by early 
medieval standards this would be a rather unusual way of denoting any sort of loca-
tion inside the church, so the inscription might actually imply that Sergius I initially 
moved Leo’s body from the secretarium to a spot near the church portals.22 On these 
grounds, it seems at least possible that Leo I had not been translocated into the inte-
rior of the basilica of St. Peter straight away. Yet, scholars have traditionally followed 
the account of the ‘vita’ of pope Paul I (757–756) and one late eighth-century notitia 
ecclesiarum urbis Romae, according to which the oratories of Leo I and Paul I were 
located right next to each other in the church’s southern transept.23

But no matter how far Leo’s new repose was removed from his initial place of 
rest, it was certainly conceived of and depicted in an altogether different manner by 
both the available epigraphical and literary sources. To Sergius I and the contempo-
rary clerical elite the topological and praxeological make-up of Leo’s abode, the way 
it was constructed as a social space, represented the single most important factor 
which ultimately determined their choice. According to the liber pontificalis, Sergius I 
transferred the body of Leo the Great to an open, a freely accessible, a public area 
of the basilica – reposuit in denominata basilica publico loco.24 The latter’s previous 
burial place is rhetorically contrasted with his new eternal residence, in as much as 
the language deployed in the commemorative inscription signalled that Leo’s body 
had virtually been freed from a hidden and crowded place in the sacristy and elevated 
to a place of rest which, together with a magnificent tomb, ensured an adequate com-
memoration of his.25 The epitaph of pope Hormisdas (514–523), commissioned for his 
grave in the narthex of St. Peter’s by his son, conveyed the same image of the porch in 
front of the facade. From a strictly grammatical standpoint the inscription addressed 
the deceased himself, yet, semantically, it was clearly directed towards a presupposed 

20 De Rossi/Silvagni 1935, 27 f., no. 4159: GREGORIO QVARTVS IACET HIC BONIFATIVS ALMVS […].
21 Le Liber pontificalis, 379; see also the remarks in De Rossi 1888, p. 202; De Rossi/Silvagni 1935, 
22, no. 4148: […] SERGIVS ANTISTES DIVINO IMPVLSVS AMORE / HVNC IN FRONTE SACRAE 
TRANSTVLIT INDE DOMVS […].
22 Cf. Bucarelli 2015, 58.
23 Valentini/Zucchetti 1942, 96 f.; Picard 1969, 757; Borgolte 1989, 50.
24 Le Liber pontificalis, 375.
25 De Rossi/Silvagni 1935, 22, no. 4148: […] HINC VATVM PROCERVMQUE COHORS QVOS CERNIS 
ADESSE / MEMRA SVB EGREGIA SVNT ADOPERTA DOMO […] HIC TAMEN EXTREMO IACVIT 
SVB MARMORE TEMPLI / QVEM IAM PONTIFICVM PLVRA SEPVLCHRA CELANT […].



� Ritual, Space and Inscriptions in Medieval Rome   83

multitude of readers, because the text asked the pope to accept the prayers of the 
hospes visiting the basilica from all edges of the earth.26

Not only foreign pilgrims, but also a great number of Romans frequented the por-
tico, particularly during the liturgical ceremonies on major feast days and other sol-
emn occasions.27 In these instances, when the appreciation, recognition and reception 
of the architectural surroundings reached its peak, the presence and visibility of papal 
epitaphs came to a forefront. Especially during papal enthronements and burials, the 
figure of the bishop and the memory of the long line of incumbents took centre stage, 
highlighted both through art and image as well as through inscribed artefacts, which 
added to the complex sensory experience.28 As part of his ordination ceremony, which 
entailed a procession from the Lateran to the basilica of St. Peter, the bishop-elect 
was acclaimed as the new successor of the prince of the apostles by the people of the 
city both upon entering and leaving the church.29 The ritual for the coronation of the 
Western emperor equally included a station in the narthex of St. Peter’s.30 By contrast, 
the earliest extant testimonies of normative prescriptions for the ritualistic perfor-
mance of papal funerals unfortunately only date back to the fourteenth century.31 In 
an 11th-century version of the afore-mentioned life of Gregory the Great by John the 
Deacon there is, however, a very famous depiction of the pope’s interment (Fig. 1).

The drawing shows how the pope was laid to rest by the local clergy in what looks 
like an ancient sarcophagus, with a provost preaching from atop a pulpit to the con-
gregation of believers – nobles and common people alike – who had gathered below 
the porch in attendance of the liturgical rite.32 As a matter of fact, the Roman public 
was actually paid to attend the papal funerals, so as to ensure an effective intercession 
for the deceased.33 Depending on the reading of one dedicatory inscription commem-
orating the building works of pope Simplicius (468–483), the atrium’s galleries (or 
else those leading up to St. Peter’s from the Tiber) may have been erected to shelter 
the visitors of the church in the first place.34 At any rate, this is clearly the function 

26 De Rossi/Silvagni 1935, 23, no. 4150: […] SVME TAMEN LAVDES QVAS PETRI CAPTVS AMORE / 
EXTREMO VENIENS HOSPES AB ORBE LEGAT […]. Cf. Borgolte 1989, 93.
27 Arbeiter 1988, 211; Blaauw 2011, 40 f.; on the atrium in general Picard 1974.
28 Blaauw 1994, 608; on the interplay of art, architecture and liturgy see Romano 2014, 29–40 and, 
very recently, also with reference to papal inscriptions, Noble 2020, 65 f.
29 Gussone 1978, 140f; Blaauw 1994, 611.
30 Blaauw 1994, 614.
31 Paravicina Bagliani 1997, 118–124.
32 Codex Farfensis, Eton College Library, Ms. 124, fol. 122r.; Liverano 2008, 163, fig. 4; Blaauw (2011), fig. 9.
33 Borgolte 1989, 78 f.
34 De Rossi/Silvagni 1935, 10, no. 4104: CVM SVBITIS PERAGI FALLAX CLEMENTIA VERIS / ET 
SACRA ADEVNTI FESTA VETARET AQVIS / SIMPLICIVS PRAESVL SACRARIA CELSA PETEN­
TEM / PORTICIBVS IVNCTIS TEXIT AB IMBRE VIAM. Cf. the discussion in Picard 1974, 857 f. and 
Krautheimer 1977, 267 f., 279; Blaauw 1994, 464 seems to have no doubt that the inscription refers to 
the quadriporticus; see also Arbeiter 1988, 190 f.



84  Wolf Zöller

Fig. 1: Image depicting the burial of Gregory the Great from the 11th-century Codex 
Farfensis (Eton College Library, Ms. 124, fol. 122r).



� Ritual, Space and Inscriptions in Medieval Rome   85

which the whole space would take on eventually, with the fountain in the middle of 
the courtyard serving as a ritual lavatory and the surrounding roofed porches as lodg-
ings for pilgrims.35

So much for the open space of the quadriporticus directly in front of St. Peter’s 
basilica, but what about the secretarium at its southern edge, where Leo I and several 
of his successors had initially been buried? Contrary to what Leo’s seventh-century 
epitaph asserts, the sacristy was actually far more public than the inscription sug-
gested. Judging from the available source material, the edifice served as a repository 
for liturgical instruments, books and paraments, where the officiants would gather 
to put on their liturgical vestments.36 Because of its purpose as a place of assembly, 
the structure, over time, took on new meaning, for example as a venue for church 
councils. However, the earliest Roman liturgical ordo gives ample proof that access 
to the sacristy was by no means restricted to the ordained few. On the feast days of 
Holy Week, the lay chamberlain (cubicularius laicus) was to carry the pope’s chair into 
the sacristy, and while the deacons, after the bishop’s arrival, had to leave and dress 
up outside, the papal officials were allowed to stay within the room.37 Now, since the 
time of Gregory I, the latter may have ideally belonged to the clerical ranks, but at 
least from the ninth, if not already from the eighth century onwards, the prestigious 
administrative positions lay firmly within the hands of the higher nobility, which, of 
course, is equally true for the most important ecclesiastical offices.38 Consequently, 
even those spaces, which were instrumental for the execution of the sacramental pow-
ers of the clergy, could be accessed by laics.39

From Leo I up until the beginning of the eighth century, that is for more than 
two hundred years, papal tombs and the corresponding commemorative inscriptions 
spread all over the doorsteps of the Vatican basilica, until they eventually began to 
penetrate the interior of the church. With two, if not three possible translocations, 
the memory of Boniface IV and the fate of his mortal remains amply illustrate the 
challenges in reconstructing this process. Once again, the topographical information 
provided by Petrus Mallius in his descriptio basilica Vaticana is difficult to make sense 
of, but luckily the above-mentioned second epitaph of Boniface IV provides some 
clues as to the events surrounding the posthumous remembrance of the most revered 
early medieval popes (Fig. 2).40 Although the inscription explicitly praises the efforts 
of Gregory IV in recovering the bones of Boniface IV, the epitaph has variably been 

35 Blaauw 1994, 465, 530.
36 Borgolte 1989, 91 f.
37 Les Ordines romani, 73–78; Romano 2014, 232–234: Cap. 22–23: Diebus vero festis […] sellam pontifi­
cis cubicularius laicus praecedens deportat, ut parata sit dum in sacrario venerit. Cap. 32: Nam, egredi­
entibus diaconibus de secretario, remanent cum pontifice primicerius, secundicerius, primicerius defen­
sorum, notarii regionarii, defensores regionarii […].
38 Cf. Wickham 2014, 188f with a slightly different emphasis than Noble 1984, 212–230.
39 On the general participation of laics in the Roman mass see Romano 2014, 54–62.
40 Silvagni 1943, table II, no. 5.



86  Wolf Zöller

ascribed to Gregory V (996–999), Gregory VI (1045–46) or even Calixtus II (1119–1124) 
on the basis of its metrical style and palaeographical features.41 The consistent rhyme 
of the leonine verse indeed strongly suggests a twelfth-century origin of the inscrip-
tion, meaning that, at that time, but with reference to ninth-century events, some-
thing must have happened to the corporal remains of Boniface IV.42

Indeed, there is another inscription, this one from S. Maria in Cosmedin, which 
corroborates this hypothesis, recording that an arm relic of Boniface  IV had been 
deposited in the altar of the church in connection with its dedication in 1123.43 Yet, 
while the main body of text of this second inscription seems to indicate that Calixtus II 
had been responsible for the most recent elevation of Boniface’s corpus, he actually 
had no hand in the renewed inventio, because the first line– somewhat isolated from 
the rest of the inscription and possibly appended using the free space at the top of 
the slab – identifies Calixtus’ predecessor Gelasius II (1118–1119) as the donor of the 
relics.44 Thus, it would seem that sometime towards the end of the first quarter of the 
twelfth century, either during the pontificate of Calixtus II, when the altar of S. Maria 
in Cosmedin was officially consecrated, or probably even a few years earlier, when 
Gelasius II had raised parts of the body of his revered predecessor Boniface IV, an 
epitaph in memory of the saintly bishop had been erected in the Vatican basilica of 
St. Peter, which epigraphically accredited Gregory IV with the initial translocation 
of Boniface’s relics. Curiously, however, neither Gelasius II nor Calixtus II had their 
name inscribed and remembered in the process, not to mention that the epitaph of 

41 De Rossi 1888, 211; Picard 1969, 763 f.; Ladner 1970, 310; Borgolte 1989, 77.
42 Garms/Sommerlechner/Telesko 1994, 140 and in general Bayer 1990; I am grateful to Prof. Tino 
Licht and Dr. Kirsten Wallenwein from the Department for Medieval Latin at Heidelberg University for 
sharing their expertise in analysing the epitaph of Boniface IV.
43 Silvagni 1943, table XXV, no. 1.
44 Forcella 1874, 305, no. 742: INFRASCRIPTORVM PIA SACRA PATROCINIORVM GELASIVS 
IVSTVS DEDIT ISTIC PAPA SECVNDVS […]. On this point see Riccioni 2000, 143–146.

Fig. 2: Rome, St. Peter, Epitaph for Boniface IV with double inscription.



� Ritual, Space and Inscriptions in Medieval Rome   87

Boniface IV lacks the visual qualities and artistic expertise of other Roman or papal 
inscriptions attributable to the 1120s/1130s.45

At the turn of the fourteenth century, when the eponymous Boniface VIII (1294–
1303) transferred the relics of Boniface IV to his own sacellum, the funerary slab 
was used for a second time. More precisely, Boniface VIII simply added two lines 
to the already existing inscription in commemoration of the altar he dedicated to 
Boniface IV.46

Interestingly, this reconfiguration of the funerary micro-landscape of St. Peter’s, 
that is the development towards single papal oratories spread over the interior of the 
church triggered by John VII (705–707) and his famous personal chapel in the basil-
ica’s northern nave, did not harm the integrity of the narthex as a memorial and epi-
graphical space.47 After all, both John the Deacon and Petrus Mallius were able to, 
first, identify the original location of the graves of Leo I, Gregory I and other popes 
long after their transferral into the church, and, second, read the corresponding epi-
taphs, which obviously continued to serve as visible fulcrums of remembrance, pre-
sumably because the inscriptions had been left untouched.48 The late ninth and tenth 
centuries, moreover, witnessed the return to a clustered, if not collective episcopal 
memoria in the narthex of St. Peter’s.49 At a time when Rome was afflicted by fierce 
intra-curial conflicts, the portico thus enjoyed somewhat of a comeback as part of an 
epigraphic reappropriation of sorts. With different clerical factions seeking to commu-
nicate their opposing claims to the public, funerary inscriptions were once again con-
sciously placed near and in-between the portals of the church, at eye-level in fact, for 
the space above the doors was occupied by a depiction of a series of church councils.50

A complementary glance at the situation in the basilica of St. John Lateran reveals 
close parallels between the two most important places of papal representation in 
medieval Rome as regards the interplay between memory, ritual and epigraphy. At 
the turn of the second Christian millennium, the city’s cathedral slowly evolved into 
an alternative burial place for the bishops of Rome, and analogous to the situation in 
the basilica Vaticana, the first papal tombs and epitaphs erected in the Lateran basil-
ica, those of Sylvester II (999–1003) and Sergius IV (1009–1012), were located and 
displayed in the narthex of the church.51 Thus, the portico of the basilica Salvatoris, 
which – judging from the available twelfth-century liturgical sources – figured just as 
prominent in the city’s stationary liturgy as that of Old St. Peter’s, assumed additional 

45 Compare Silvagni 1943, table II, no. 5 to table XXIV, no. 1 f. and table XXV.
46 De Rossi/Silvagni 1935, 27 f., no. 4159:  […] OCTAVVS TITVLO HOC BONIFATIVS OSSA REP­
ERTA / HAC LOCAT ERECTA BONIFATII NOMINIS ARA. Cf. Paravicini Bagliani 1997, 208.
47 On John VII and the following century of papal burials see Borgolte 1989, 94–101 and Ballardini/
Pogliani 2013, 190–213.
48 Picard 1969, 763 with regard to the case of Gregory I.
49 Borgolte 1989, 119–126.
50 Cf. Zöller 2019, 87–92.
51 Zöller 2019, 101–104.



88   Wolf Zöller

functions as a commemorative funerary space.52 Famously, the porch housed the 
sedes stercorata, the marble chair used – at least from the end of the eleventh century 
onwards – as a ritual throne of the pope during the ceremonies surrounding his inau-
guration into office.53 Due to its dedication to the saviour, the Lateran basilica also 
served as the setting for the papal liturgy during some of the most important feast days 
of the church year, such as Palm Sunday, Maundy Thursday and Holy Saturday. Just 
like in St. Peter’s, the pope, together with the cardinals and deacons, would dress up 
in the sacristy annexed to the portico at its southernmost extremity in preparation of 
the divine service. Meanwhile, all the other participants waited outside in anticipation 
of the solemn opening of the mass, which took shape as a festive introit guiding the 
congregation from the narthex towards the main altar.54 Evidently, the beginning of 
these and other offices was carefully staged in the immediate vicinity of the entrance 
to the church, much to the advantage of the memory of Sylvester II and Sergius IV, 
whose epitaphs received a great amount of publicity in this specific topological and 
praxeological context.

Considering the exact position of the Lateran complex within the topography of 
the city, with its façade facing away from the city to the east, it may be questioned, 
however, in how far the inscriptions of the narthex were exposed to a wider audience 
on a daily basis.55 At least during the later Middle Ages there is evidence to suggest that 
the Lateran basilica could also be entered from the west, i. e. from the northern part 
of the transept, where fourteenth-century sources refer to a portal facing the square 
located to the north-west of the church.56 Yet, even earlier, i. e. at the turn of the thir-
teenth-century, pope Boniface VIII had already ordered for his loggia of benediction 
to be erected in the very same direction, so as to perform blessings as well as pro-
mulgate papal decrees while overlooking the campus Lateranensis, the commercial 
and judicial centre of the whole district.57 By that time, however, papal tomb monu-
ments and epitaphs of the twelfth century were to be found inside the Lateran basilica 
proper. Still, the place of the eastern entrance in the ritual life of the city was firmly 
‘inscribed’ in the liturgical cycle of the Roman church, despite all deficits brought 
about by structural and architectural changes to the layout of the Lateran complex.

In conclusion, microscopic investigations into the epigraphic record of papal buri-
als demonstrate that funerary inscriptions of Roman bishops were intricately woven 
into the material fabric and cultural practices which defined and constituted their 
immediate spatial and social environment. They were, moreover, consciously located 

52 On the narthex of the Lateran Basilica see Herklotz 1989.
53 Gussone 1978, 251–289; on the inthronisatio of the pope in the twelfth century see also Schimmel
pfennig 1968 and Schimmelpfennig 1970.
54 On the liturgical role of the narthex see Herklotz 1989, 45–48.
55 Cf. Krautheimer 1996, 356.
56 Claussen/Jäggi/Mondini 2008, 156–160.
57 Gandolfo 1999; Kessler/Zacharias 2000, 28–33; Herklotz 1985.



� Ritual, Space and Inscriptions in Medieval Rome   89

in such a way that not only clerics and monks were able to see and take notice of them, 
just like the papal building inscriptions on the ninth-century fortifications around the 
proto-urban quarters of St. Peter’s and St. Paul’s situated beyond the Aurelian walls.58 
Judging from surviving examples and epigraphic fragments, medieval papal epitaphs 
additionally followed a standardized pattern.59 The texts were engraved into marble 
slabs, preferably of an oblong, rectangular format, and in terms of layout (mise-en-
page) due attention was paid to even alignment and balanced proportions. For centu-
ries, the script was consistently made up of square, capital letters, almost completely 
devoid of decorations, enclaves or abbreviations and thus relatively easy to decipher. 
All of this reinforced the impression of a monumental, venerable appearance, recall-
ing the famous eulogies of pope Damasus (366–384) and his epigraphic legacy, all 
while creating a visual language, or graphic code, which transcended the level of sub-
tle palaeographical referencing.

Far removed from the individualized sepulchral sculpture of the later Middle 
Ages, papal funerary inscriptions, up until the thirteenth century, collectively trans-
formed naves, aisles and porticoes into hallways crowded with oversized, uniform 
text monuments, where very few locations stood out architecturally. The narthex in 
front of the Vatican Basilica, conceived of as a public space, essentially functioned as 
a gallery, a place to be traversed mostly, where clerics and laics, visitors and incum-
bents alike, would pass by a long series of office holders before reaching the resting 
place of the very first in line, Peter himself. Along the way of processions and liturgical 
routes, the funerary inscriptions were the only recognizable markers which helped to 
locate the exact spot where his successors lay buried, for any related sarcophagi were 
very probably sunk into the ground below the marble pavement in order to guarantee 
the free passage through the porch.60 This is also what seems to be depicted in John 
the Deacon’s life of Gregory the Great from the Codex Farfensis (Fig. 1). In this specific 
setting, the physical and graphic qualities of the papal epitaphs underscored the spa-
tial configuration of the place. With their material attributes, they turned the portico 
into a veritable lapidarium, where inscribed artefacts of similar size and shape were 
carefully exhibited and where epigraphic uniformity was ultimately deployed for the 
visualization and monumentalisation of one central dogmatic principle of the medi-
eval papacy, namely that of a collective group of successors absorbed into a transper-
sonal, timeless institution.

58 Cf. Dietl 2017.
59 Zöller 2022.
60 Blaauw 1994, 580; Herklotz, 129 f.



90   Wolf Zöller

Bibliography

Angenendt, Arnold (1994), “‘In porticu ecclesiae sepultus’. Ein Beispiel von himmlisch-irdischer 
Spiegelung”, in: Hagen Keller (ed.), Iconologia sacra. Mythos, Bildkunst und Dichtung in der 
Religions- und Sozialgeschichte Alteuropas. Festschrift für Karl Hauck zum 75. Geburtstag 
(Arbeiten zur Frühmittelalterforschung 23), Berlin, 68–80.

Annoscia, Giorgia M. (ed.) (2017), Inscriptiones Medii Aevi Italiae. Vol. 4: Lazio-Roma: Rioni V-VI-VII-
VIII, Spoleto.

Arbeiter, Achim (1988), Alt-St.-Peter in Geschichte und Wissenschaft. Abfolge der Bauten, Rekon-
struktion, Architekturprogramm, Berlin.

Ballardini, Antonella/Pogliani, Paola (2013), “A Reconstruction of the Oratory of John VII (705–7)”, 
in: Rosamond McKitterick, John Osborne, Carol M. Richardson and Joanna E. Story (eds.), Old 
Saint Peter’s, Rome, Rome, 190–213.

Bayer, Clemens M. (1990), “Zur Entwicklung des Reimes in lateinischen metrischen Inschriften vom 
Ende des 8. bis zur Mitte des 13. Jahrhunderts”, in: Ewald Könsgen (ed.), Arbor amoena comis: 
25 Jahre Mittellateinisches Seminar in Bonn, Stuttgart, 113–132.

Berti, Irene/Bolle, Katharina/Opdenhoff, Fanny/Stroth, Fabian (eds.) (2017), Writing Matters. 
Presenting and Perceiving Monumental Inscriptions in Antiquity and the Middle Ages (Materiale 
Textkulturen 14), Berlin.

Blaauw, Sible de (1994), Cultus et decor. Liturgia e architettura nella Roma tardoantica e medievale. 
Basilica Salvatoris, Sanctae Mariae, Sancti Petri (Studi e testi 356), 2 vols., Rome.

Blaauw, Sible de (2011), “The Church Atrium as a Ritual Space: the Cathedral of Tyre and St Peter’s in 
Rome”, in: Andrews Frances (ed.), Ritual and Space in the Middle Ages: Proceedings of the 2009 
Harlaxton Symposium (Harlaxton Medieval Studies 21), Donington, 30–43.

Blaauw, Sible de (2016), “Die Gräber der frühen Päpste”, in: Michael Matheus, Bernd Schneidmüller, 
Stefan Weinfurter and Alfried Wieczorek (eds.), Die Päpste: Amt und Herrschaft in Antike, 
Mittelalter und Renaissance (Die Päpste 1, Publikationen der Reiss-Engelhorn-Museen 74), 
Regensburg, 77–100.

The Book of Pontiffs (Liber Pontificalis). The Ancient Biographies of the First Ninety Roman Bishops 
to AD 715 (Translated Texts for Historians. Latin Series, 5), übers. von Raymond Davis, 2. Ausg., 
Liverpool 2000.

Borgolte, Michael (1989), Petrusnachfolge und Kaiserimitation. Die Grablegen der Päpste, ihre 
Genese und Traditionsbildung (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 95), 
Göttingen.

Borgolte, Michael (1992), “Papstgräber als Gedächtnisorte der Kirche”, in: Historisches Jahrbuch 
112, 305–323.

Bredekamp, Horst/Reinhardt, Volker/Karsten, Arne (eds.) (2004), Totenkult und Wille zur Macht. Die 
unruhigen Ruhestätten der Päpste in St. Peter, Darmstadt.

Bucarelli, Ottavio (2015), “Sepultus est in Basilica Beati Petri Apostoli. Note epigrafiche sulle tombe 
dei Papi da Leone Magno (440–461) ad Adriano I (772–795)”, in: Chiesa e storia 5, 55–74.

Carletti, Carlo (ed.) (1986), Iscrizioni cristiane di Roma. Testimonianze di vita cristiana (secoli III–
VII), Florence.

Cascioli, Giuseppe/Paolucci, Fabio (eds.) (2014), Epigrafi Cristiane nell’area vaticana VI–X secolo 
(Quaderno d’archivio 9), Vatican City.

Claussen, Peter C./Jäggi, Carola/Mondini, Daniela (2002–2020), Die Kirchen der Stadt Rom im 
Mittelalter 1050–1300 (Corpus Cosmatorum II, 1–4. Forschungen zur Kunstgeschichte und 
christlichen Archäologie 20–23), 4 vols., Stuttgart.

De Rossi, Giovanni B. (ed.) (1857–1888), Inscriptiones Christianae Urbis Romae septimo saeculo 
antiquiores, 2 vols., Rome.



� Ritual, Space and Inscriptions in Medieval Rome   91

De Rossi, Giovanni B./Silvagni, Angelo (eds.) (1935), Inscriptiones christianae urbis Romae septimo 
saeculo antiquiores, N. S. II: Coemeteria in viis Cornelia, Aurelia, Portuensi et Ostiensi, Rome.

Dietl, Albert (2017), “Per totum murorum ambitum. Papst Leos IV. Bau und Einweihungsprozession 
der civitas Leoniana”, in: Harald G. Buchinger, David Hiley and Sabine Reichert (eds.), Proz-
essionen und ihre Gesänge in der mittelalterlichen Stadt: Gestalt – Hermeneutik – Repräsenta-
tion (Forum Mittelalter – Studien 13), Stuttgart, 119–160.

Forcella, Vincenzo (ed.) (1869–1884), Iscrizioni delle chiese e d’altri edificii di Roma dal secolo XI 
fino ai giorni nostri, 14 vols., Rome.

Frese, Tobias/Keil, Wilfried E./Krüger, Kristina (eds.) (2014), Verborgen, unsichtbar, unlesbar – Zur 
Problematik restringierter Schriftpräsenz (Materiale Textkulturen 2), Berlin.

Gandolfo, Francesco (1999), “Bonifacio VIII, il Giubileo del 1300 e la Loggia delle Benedizioni al 
Laterano”, in: Mario D’Onofrio (ed.), Romei & Giubilei: Il pellegrinaggio medievale a San Pietro 
(350–1350), Milano, 219–228.

Garms, Jörg/Sommerlechner, Andrea/Telesko, Werner (1994), Die mittelalterlichen Grabmäler in 
Rom und Latium vom 13. bis zum 15. Jahrhundert, 2. Band: Die Monumentalgräber, Wien.

Gray, Nicolette, “The Paleography of Latin Inscriptions in the Eighth, Ninth and Tenth Centuries in 
Italy”, in: Papers of the British School at Rome 16 (1948), 38–162.

Gregorovius, Ferdinand/Hülsen, Christian (1932), Le Tombe dei Papi, Rome.
Gussone, Nikolaus (1978), Thron und Inthronisation des Papstes von den Anfängen bis zum 

12. Jahrhundert. Zur Beziehung zwischen Herrschaftszeichen und bildhaften Begriffen, Recht 
und Liturgie im christlichen Verständnis von Wort und Wirklichkeit (Bonner historische 
Forschungen 41), Bonn.

Herklotz, Ingo (1985), “Der Campus Lateranensis im Mittelalter”, in: Römisches Jahrbuch für 
Kunstgeschichte 22 (1985), 3–43.

Herklotz, Ingo (1989), “Der mittelalterliche Fassadenportikus der Lateransbasilika und seine 
Mosaiken. Kunst und Propaganda am Ende des 12. Jahrhunderts”, in: Römisches Jahrbuch der 
Bibliotheca Hertziana 25, 25–95.

Herklotz, Ingo (2001), ‘Sepulcra’ e ‘Monumenta’ del medioevo (Nuovo medioevo 60), Rome.
Johrendt, Jochen (2011), Die Diener des Apostelfürsten: das Kapitel von St. Peter im Vatikan 

(11.–13. Jahrhundert) (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 122), Berlin.
Kessler, Herbert L./Zacharias, Johanna (2000), Rome 1300: On the Path of the Pilgrim, New Haven.
Krautheimer, Richard (1937–1977), Corpus Basilicarum Christianarum Romae. Le Basiliche cristiane 

antiche di Roma (sec. IV–IX), 5 vols., Vatican City.
Krautheimer, Richard (1996), Rom. Schicksal einer Stadt, 312–1308, München.
Ladner, Gerhard B. (1970), Die Papstbildnisse des Altertums und des Mittelalters. Bd. 2: Von 

Innozenz II. zu Benedikt XI. (Monumenti di antichità cristiana 2,4), Rome.
Le Liber pontificalis. Texte, introduction et commentaire, Bd. 1 (Bibliothèque des Ecoles Françaises 

dʼAthènes et de Rome, Sér. 2, T. 3, Bd. 1), hg. von Louis Duchesne u. Cyrille Vogel, Paris 1886.
Liverani, Paolo (2008), “Saint Peter’s, Leo the Great and the Leprosy of Constantine”, in: Papers of 

the British School at Rome 76, 155–172.
Mann, Horace K. (1928), Tombs and Portraits of the Popes of the Middle Ages, London.
Migne, Jean-Paul (ed.) (1862), Patrologia latina. Cursus completus, vol. 75, Paris.
Meier, Thomas /Ott, Michael R./Sauer, Rebecca (eds.) (2015), Materiale Textkulturen. Konzepte – 

Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin.
Montini, Renzo (1957), Le tombe dei papi, Rome.
Noble, Thomas F. X. (1984), The Republic of St. Peter: The Birth of the Papal State, 680–825 (The 

Middle Ages Series), Philadelphia.
Noble, Thomas F. X. (2020), “The Multiple Meanings of Papal Inscriptions in Late Antiquity and the 

Early Middle Ages”, in: Roald Dijkstra (ed.), The Early Reception and Appropriation of the 



92   Wolf Zöller

	 Apostle Peter (60–800 CE). The Anchors of the Fisherman (Euhormos. Greco-Roman Studies in 
Anchoring Innovation 1), Leiden, 58–80.

Les Ordines romani du Haut Moyen Âge, vol. 2 (Spicilegium sacrum Lovaniense 23), ed. by Michel 
Andrieu, Louvain 1971.

Paravicini Bagliani, Agostino (1997), Der Leib des Papstes: Eine Theologie der Hinfälligkeit, 
München.

Picard, Jean-Charles (1969), “Etude sur l’emplacement des tombes des papes du IIIe au Xe siècle”, 
in: Mélanges d’Archéologie et d’Histoire de l’Ecole française de Rome 81, 725–782.

Picard, Jean-Charles (1974), “Le quadriportique de Saint-Pierre du Vatican”, in: Mélanges de l’Ecole 
française de Rome. Antiquité 86, 851–890.

Picard, Jean-Charles (1993), “À propos des sépultures papales jusqu’au début du VIIIe siècle”, in: 
Antiquité tardive 1, 234–237.

Riccioni, Stefano (2000), “Epigrafia, spazio liturgico e riforma gregoriana, un paradigma: il 
programma di esposizione grafica di Santa Maria in Cosmedin a Roma”, in: Hortus artium 
medievalium 6, 143–156.

Romano, Serena/Andaloro, Maria (eds.) (2006–2017), La pittura medievale a Roma: 312–1431. 
Corpus e atlante, 6 vols., Milan.

Romano, John F. (2014), Liturgy and Society in Early Medieval Rome (Church, Faith, and Culture in the 
Medieval West), Farnham.

Scholz, Sebastian (2005), “Papstepitaphien vom VI. bis zum X. Jahrhundert. Eine Quellengattung 
zwischen ‘Memoria’, ‘Gesta’ und ‘Vita’”, in: Walter Berschin/Joan Gómez Pallarès/Jose Martínez 
Gázquez (eds.), Mittellateinische Biographie und Epigraphik, Heidelberg, 89–106.

Scholz, Sebastian (2006), Politik – Selbstverständnis – Selbstdarstellung. Die Päpste in karo-
lingischer und ottonischer Zeit (Historische Forschungen 26), Stuttgart.

Sebastian Scholz (2009), “Epigraphische Zeugnisse der Päpste in Rom. Ein Desiderat der Italia Pon-
tificia?”, in: Klaus Herbers/Jochen Johrendt (eds.), Das Papsttum und das vielgestaltige Italien. 
Hundert Jahre Italia Pontificia (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. 
Philologisch-Historische Klasse N. F. 5), Berlin, 373–388.

Schimmelpfennig, Bernhard (1968), “Ein bisher unbekannter Text zur Wahl, Konsekration und 
Krönung des Papstes im 12. Jahrhundert”, in: Archivum Historiae Pontificiae 6 (1968), 43–70.

Schimmelpfennig, Bernhard (1970), “Ein Fragment zur Wahl, Konsekration und Krönung des Papstes 
im 12. Jahrhundert”, in: Archivum Historiae Pontificiae 8, 323–337.

Scholz, Sebastian (2016), “Primat und päpstliche Politik in den römischen Inschriften von der 
Spätantike bis ins hohe Mittelalter”, in: Michael Matheus, Bernd Schneidmüller, Stefan 
Weinfurter, Alfried Wieczorek (eds.), Die Päpste. Amt und Herrschaft in Antike, Mittelalter 
und Renaissance (Die Päpste 1, Publikationen der Reiss-Engelhorn-Museen 74), Regensburg, 
121–137.

Silvagni, Angelo (ed.) (1943), Monumenta epigraphica christiana saec. XIII antiquiora quae in Italiae 
finibus adhuc exstant, vol. 1: Roma, Vatican City.

Valentini, Roberto/Zucchetti, Giuseppe (eds.) (1942), Codice topografico della città di Roma, vol. 2 
(Fonti per la storia d’Italia 88), Rome.

Valentini, Roberto/Zucchetti, Giuseppe (eds.) (1943), Codice topografico della città di Roma, vol. 3 
(Fonti per la storia d’Italia 90), Rome.

Vielliard, François (1929), “Les Tombeaux des papes du Moyen Âge à Rome et en Italie”, in: Le Moyen 
Âge 39, 191–216.

Wickham, Chris (2014), Medieval Rome: Stability and Crisis of a City, 900–1150 (Oxford Studies in 
Medieval European History), New York.

Zöller, Wolf (2019), “Saeculum obscurum – der epigraphische Befund (ca. 890–1000)”, in: Quellen 
und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 99, 79–114.



� Ritual, Space and Inscriptions in Medieval Rome   93

Zöller, Wolf (2022), „Schriftlichkeit im Zeichen von Kontinuität? Die Inschriften der Päpste des 
Frühmittelalters“, in: Rodney Ast, Tino Licht u. Julia Lougovaya (Hgg.), Uniformity and Region-
alism in Latin Writing Culture in the First Millennium of the Common Era (Philippika. Altertums
wissenschaftliche Abhandlungen. Contributions to the Study of Ancient World Cultures 162), 
Wiesbaden.

Figure Credits

Fig. 1: Blaauw 2011, fig. 9.
Fig. 2: Silvagni 1943, table II, no. 5.





 Open Access. © 2023 beim Autor, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111243887-006

Julian Zimmermann
‚Massenmedium‘ Münze
Politische Kommunikation über mobile Inschriften  
im kommunalen Rom

Und es trägt den Namen ‚Geld‘ (nomisma), weil es sein Dasein nicht der Natur verdankt, sondern 
weil man es als ‚geltend‘ gesetzt (nomos) hat und es bei uns steht, ob wir es ändern oder außer 
Kurs setzen wollen.1

Aristoteles bringt hier erstmals den Akt der Münzprägung mit der legislativen Macht 
in Verbindung. Das Prägen von Münzen und das Prägerecht seien folglich eine Form 
des Gesetzes (νόμος).2 Münzen versteht er dabei letztendlich nicht als Wirtschafts-
gut, sondern als Gegenstand der Ethik, da durch Geld Leistungen vergleichbar und 
messbar, somit adäquat austauschbar werden.3 Münzen sind, Aristoteles folgend, 
ein Maß ausgleichender Gerechtigkeit, wofür deren Legitimität und Akzeptanz von 
größter Wichtigkeit sind.4 Der griechische Philosoph beschreibt damit eine bis heute 
zentrale Funktion von Geld, nämlich die obrigkeitliche Wertgewährleistung, welche 
durch bildliche oder textliche Elemente auf dem Geldobjekt – in der Vormoderne 
vorrangig der Münze  – dessen Werthaltigkeit garantiert.5 Scheint diese Garantie 
zunächst vorrangig auf die alltägliche ökonomische Funktion von Geld abzuzie-
len, so birgt die Zurschaustellung von Zeichen der Legitimität und Wertgarantie auf 
einem Objekt des alltäglichen Gebrauchs eine weitere zentrale Gebrauchsfunktion: 
Münzen dienen bis heute als hoheitliche Zeichen auch der Repräsentation des die 
Münzhoheit innehabenden Souveräns.6 Die Münze war auch im Mittelalter nicht 
nur Tausch- und Wertspeicherungsgegenstand, sondern sie bot sich geradezu als 

1 Vgl. Aristot., eth. Nic. V 7–8, 1133 a–b. Übersetzung nach: Asmuth et al. 2016, 23.
2 Siehe: Solway 2015, 415. Diese etymologische Herleitung kommt nicht von ungefähr, da νόμισμα 
(= Münze) von dem Wort νομίζω (= etwas als Brauch anerkennen) abgeleitet wird und in einer 
Traditionslinie mit dem Begriff νόμος (= Brauch, Sitte, Gesetz) steht (vgl.  Radnoti-Alföldi 1978, 1). 
Aristoteles liefert in seiner Nikomachischen Ethik sowie in seinen πολιτικά (‚der Politik‘) die „[…] erste 
zusammenhängende Reflexion über das Geld und seine Funktion […].“ (siehe: Wittreck 2011, 156). 
Vgl. allg. zur aristotelischen Geld-Philosophie ebd., 156–158. 
3 Wittreck 2011, 157. Insbesondere in der Nikomachischen Ethik betont Aristoteles die Tauschfunktion 
von Geld im größeren ethischen Kontext, während er in der Politik mehr auf die Funktion als Speicher-
medium (zur Wertspeicherung) eingeht (siehe dazu: Asmuth et al. 2016, 21). 
4 Somit stellt z. B. die Münzfälschung für Aristoteles nicht nur eine ökonomische, sondern v. a. ethi-
sche Gefahr dar (vgl. Wittreck 2011, 158). 
5 Vgl. Grubmüller 2005, 10; Travaini 2015, 65; Travaini 2009, 21 und Travaini 2013, 31. 
6 Siehe: Travaini 2013, 16; Travaini 2015, 73; Noreña 2011, 248 f. und Solway 2015a, 9 und 11. Mün-
zen können wie auch Siegel im Mittelalter als Verkörperung von real nicht anwesenden Personen 



96   Julian Zimmermann

Medium der Kommunikation an, das sowohl bildliche wie auch epigraphisch-text-
liche7 Botschaften tragen kann.8 Die auf der Münze enthaltenen Botschaften sind 
stets im Kontext ihres materialen Trägers und dessen ökonomisch-sozialen Werts zu 
sehen.9 Diese untrennbare Koexistenz von Geschriebenem und materialem Träger 
ist nicht nur für die Analyse von Münzen zentral, sondern weist diese als wichtigen 
Teil materialer Textkulturen aus.10 Die folgenden Überlegungen gliedern sich, an 
dieser Beobachtung anknüpfend, in zwei Abschnitte. Zunächst soll das auf den ers-
ten Blick ökonomische Objekt Münze ausführlich als Teil materialer Textkulturen 
analysiert und ihre Funktion als portabler epigraphischer Träger beleuchtet wer-
den. Hierbei gilt es sich nicht nur auf die textliche Botschaft zu fokussieren, son-
dern diese im Kontext verschiedener Kommunikationsmöglichkeiten von Münzen 
zu beleuchten. Diese methodologischen Überlegungen sollen daran anschließend 
anhand von drei ausgewählten Fallbeispielen aus der mittelalterlich kommunalen 
Phase Roms durchgespielt werden.11 

Gerade in Antike und Mittelalter kam der Münze die Funktion eines Massenme-
diums zu. In Zeiten vor der Erfindung des Buchdrucks und der schnelleren Verbrei-
tung schriftlicher Medien blieb die Münze das einzig nutzbare Massenmedium, mit 
welchem an größere Bevölkerungsgruppen in potentiell geographisch weiten Räumen 

dienen. Sie repräsentieren und verkörpern den Souverän im gesamten Geltungsgebiet. Vgl. hierzu 
Bedos-Rezak 2015, 23 f. und zum Begriff der Münzhoheit (historisch auch ‚Münzregal‘): Jasper 2019. 
7 Vgl.  für ein terminologisch weites Epigraphikverständnis, welches neben den klassischen Bau-, 
Grab- und Urkundeninschriften alle Beschriftungen verschiedener Materialien als Inschrift definiert, 
die nicht dem Schreibschul- und Kanzleibetrieb entstammen: von der Höh 2007, 315. Qua definitionem 
sind somit auch Münzen als epigraphische Träger zu verstehen. 
8 Siehe Solway 2015a, 11: „[…] coins […] actively served […] as sociocultural agents that helped mold 
public opinion […].” Vgl. Travaini 2009, 21. Münzen sind ebenso finanzgeschichtliche wie auch politik- 
und kulturgeschichtliche Quellen (vgl. Radnoti-Alföldi 1978, 2) und multifunktionale Medien (Travaini 
2018, 30). Für eine Definition des Begriffes der Kommunikation in Bezug auf Münzen siehe Noreña 
2011, 250, der Kommunikation in diesem Kontext – angelehnt an die soziologische Kommunikations-
theorie von Harold Lasswell – wie folgt definiert: „Who (‚agency‘) says what (‚message‘) in which 
channel (‚medium‘) to whom (‚audiences‘) with what effect (‚impact‘)?“ Dieses Modell mache, so 
Noreña ebd., eine Analyse von Kommunikationsakten über Münzen operationalisierbar, auch wenn 
es noch im Zweifelsfall um die Ebenen der Intentionalität, des Feedbacks, multiplen Medien und die 
Streuung von Nachrichten zu ergänzen sei.
9 So gilt auch für Münzen Marc von der Höhs allgemein auf Inschriften bezogene Feststellung (von 
der Höh 2007, 315) „[Die materielle Form] ist […] nicht nur zufällige Erscheinung der sprachlichen 
Botschaft, sondern trägt wesentlich zu ihrer Bedeutung bei und ist eng auf deren kommunikative 
Funktion bezogen.“
10 Vgl. zum Begriff „materiale Textkulturen“ (mit weiteren Hinweisen und einem Forschungsüber-
blick): Meier/Ott/Sauer 2015, hier v. a. 3. 
11 Da die kommunale Phase Roms eine äußerst schriftquellenarme Episode der Stadtgeschichte ist, 
bietet sich die bisher zumeist geldgeschichtlich untersuchte kommunale Münzprägung besonders für 
die Erforschung politischer Kommunikation und Identität im römischen Spätmittelalter an (vgl. Valci 
2018, 36). 



� ‚Massenmedium‘ Münze   97

Botschaften kommuniziert werden konnten.12 Verantwortlich waren dafür gleich meh-
rere Faktoren: Zunächst sind Münzen seriell produzierte Artefakte, welche durch den 
Prägestempel in großer Zahl bei stets gleichbleibender und lange ‚haltbarer‘ Botschaft 
hergestellt werden konnten,13 den Charakter eines offiziellen Dokuments hatten und 
leicht zu transportieren waren.14 Gerade der letzte Punkt liegt vorrangig in der öko-
nomischen Funktion von Münzen begründet, macht diese aber nichtsdestotrotz zu 
wichtigen portablen materialen Textträgern, die ein großes Zielpublikum erreichen 
konnten.15 Nicht zuletzt waren Münzen ein Gegenstand von höchster Alltagsrelevanz, 
da sie die zentralen Wertspeicherungs- und Handelsobjekte der Menschen waren. 
Dies führte auch dazu, dass Münzen durchaus sehr genau begutachtet wurden, da 
die auf ihnen visualisierte Wertgarantie für die Nutzer von größter Bedeutung war. 
Phänomene wie die sogenannte Münzverrufung, das Wiegen von Münzen, Probleme 
der Anerkennung lokaler Münzen in anderen Regionen bzw. der Münzwechsel zei-
gen an, dass die mittelalterlichen Zeitgenossen grundsätzlich sehr genau auf die im 
Umlauf befindlichen Münzen achteten.16 Dies war natürlich auch im eigenen Inter-
esse der ‚Münz-Rezipienten‘, was aber im Umkehrschluss die Münze selbst zu einem 
äußerst attraktiven Medium der Kommunikation werden ließ, mit dem Botschaften 
durch den Souverän zentral gesteuert und kontrolliert, seriell und in großer Stück-
zahl produziert und räumlich verbreitet werden konnten sowie durch die Bevölkerung 
wahrgenommen wurden.17 

12 Siehe hierzu: Schmidt 2005, 53; Travaini 2015, 78; Travaini 2013, 31 und 40; Grubmüller 2005, 
15 und Solway 2015a, 9: “[…] these miniature but highly prized artifacts conveyed potent, officially 
sanctioned messages to mass audience in every stratum of society in ways that no other medium was 
capable of.” Vgl. auch Solway 2015, 416 und Heckl 2007, 341 f. 
13 Vgl.  Radnoti-Alföldi 1978, 1 und zu den technischen Voraussetzungen der Münzprägungen in 
Antike und Mittelalter (also der Funktionsweise eines Prägestocks) ebd., 21 f. und 28–31 sowie Giele/
Oschema/ Panagiotopoulos 2015, 554. Vgl.  Travaini 2018, 30 und Stahl 2012, 217. Dieses Element 
gleichbleibender serieller Produktion (und Kommunikation) stellt im Mittelalter eine Ausnahme dar 
(vgl. Giele/Oschema/ Panagiotopoulos 2015, 559), was die Deutung von Münzen und Siegeln als einzig 
vorhandene Massenmedien (bezogen auf Produktion und Verbreitung stets gleicher Kommunikations- 
bzw. Identitätszeichen) unterstreicht (vgl. zu Siegeln: Bedos-Rezak 2015, 46 f.). 
14 Vgl. Noreña 2011, 249; Travaini 2013, 31 und 86 f.; Grubmüller 2005, 10; Schmidt 2005, 59; Solway 
2015a, 9 und 13 sowie (mit Blick auf antike Münzen) Solway 2015, 414. 
15 Vgl. Noreña 2011, 265 und zu beweglichen und unbeweglichen Inschriften bzw. Trägern Theis 2015. 
16 Vgl. zum v. a. spätmittelalterlichen Phänomen vieler lokaler Währungen und dem hohen Bedarf 
an Münzwechslern Travaini 2015, 73 f. und am Beispiel Roms in der zweiten Hälfte des Trecento Stahl 
2008, 159. Die eher hypothetische Annahme, dass man in der Vormoderne grundsätzlich offener für 
visuelle Darstellungen und Botschaften in der Alltagswelt war, als dies in der heutigen reizüber-
fluteten Gesellschaft der Fall sein mag, kann die Deutung der Münze als Massenmedium der Vor-
moderne noch weiter stützen.
17 Vgl. Noreña 2011, 249 und Grubmüller 2005, 15. Es handelt sich bei Münzen um ein Kommunikations-
medium, dessen alltäglicher Gebrauch durch präzise Regeln und Normen bestimmt und dadurch auch 
der Umgang mit den Medien gesteuert war (vgl. Travaini 2009, 15 und Travaini 2013, 277 und 280). Das 
Monopol auf das Prägerecht ist elementarer Bestandteil des gesamten Kommunikationsvorgangs und 



98   Julian Zimmermann

Über Art und Weise der Münze und ihr Design entschied der über die Münzhoheit 
verfügende Souverän.18 Daher sind Münzen insbesondere als Quellen für Kommuni-
kationsakte der Obrigkeit an breitere Bevölkerungskreise interessant und bieten sich 
als Medien und Quellen politischer Kommunikation und Herrschaftsrepräsentation 
geradezu an.19 Als Textträger waren Münzen im Mittelalter ein wichtiger Teil der poli-
tischen Symbolerzeugung, die als Symbole in verdichteter Form für einen über das 
eigentliche Medium hinausgehenden größeren Zusammenhang stehen und dadurch 
elementarer Bestandteil von Kommunikationsvorgängen sein können, die letztend-
lich auch politisch intendiert sein konnten.20 Unter Politik lässt sich terminologisch 
in einem ersten Zugriff all das fassen, was auf ein kollektives Ganzes ausgerichtet ist 
und mit Entscheidungen oder Entscheidungsmacht zu tun hat.21 Das Politische ist 
folglich „der Handlungsraum, in dem es um die Herstellung und Durchführung kol-
lektiv verbindlicher Entscheidungen geht.“22 Materiale Textkulturen und Münzen las-
sen sich somit als Teil einer Kulturgeschichte des Politischen betrachten, die Kultur als 
menschliche Fähigkeit zur Symbolerzeugung begreift,23 durch die erst verschiedene 
Kommunikationsakte ermöglicht und politische Entscheidungen kommuniziert oder 
aber zumindest bestimmte Personen oder Gruppen zur Entscheidungsherbeiführung 
befähigt wurden. 

Münzen lassen sich dabei als multimodale Kommunikationsmedien verstehen, 
die auf verschiedenen Ebenen kommunizieren können. Diese Kommunikationsebe-
nen leiten sich im Wesentlichen aus den für Münzen elementaren Bestandteilen ab. 
Bereits Isidor von Sevilla beschreibt im 7. Jhd. die zentralen Wesensmerkmale von 
Münzen: In numismate tria quaerentur: metallum, figura et pondus. Si ex his aliquid 
defuerit nomisma non erit.24 Mit dieser Bestimmung lässt sich sowohl der symboli-
sche als auch der kommunikative Mehrwert von Münzen beschreiben,25 da sich die 
unterschiedlichen Modi der Kommunikation auf diese zentralen Merkmale zurück-
führen lassen. Laut Isidor von Sevilla sind drei Elemente für Münzen konstitutiv und 

sichert die Effizienz der Botschaft (vgl. Solway 2015, 416 f. und Travaini 2013, 277 f.) Es ist zumindest 
grundsätzlich davon auszugehen, dass die meisten mittelalterlichen Zeitgenossen die auch für ihr 
ökonomisches Interesse zentralen kulturell-symbolischen Codes auf den Münzen lesen konnten 
(vgl. ebd., 41). Sicherlich wurden aber auch vereinzelt Elemente wie die Ikonographie oder Legende 
nicht verstanden (vgl. Travaini 2015, 65 f.), das Medium Münze als Ganzes aber stets als hoheitliches 
Zeichen wahrgenommen. Vgl. auch Schmidt 2005, 59 und zur Theoretisierung kulturell-symbolischer 
Codes und deren Analyse in der semiotischen Anthropologie Bedos-Rezak 2015, 47–51.
18 Radnoti-Alföldi 1978, 50 und Solway 2015a, 13.
19 Solway 2015a, 9.
20 Vgl. zum Symbolbegriff Walz 2005, 110 und zu Münzen als Symbole Travaini 2012, 475 Heckl 2007, 
342; Travaini 2015, 65 und Travaini 2009, 15.
21 Vgl. dazu: Stollberg-Rilinger 2005, 13 f. 
22 Zitat: Stollberg-Rilinger 2005, 14. 
23 Vgl. dazu Stollberg-Rilinger 2005, 10 und zur Kultur als Bedeutungssystem vgl. ebd., 17. 
24 Isid. orig. XVI, 18, 12. Vgl. Travaini 2012, 476; Travaini 2009, 20 f. und Travaini 2015, 65.
25 Vgl. Travaini 2012, 476. 



� ‚Massenmedium‘ Münze   99

zugleich jedes dieser Elemente unabdingbar:26 Metall, Bild und Gewicht. Es liegt auf 
der Hand, dass im Mittelalter gerade diesen für Münzen wesentlichen Merkmalen 
besondere Aufmerksamkeit bei den mittelalterlichen Zeitgenossen zuteilwurde, da 
diese Kriterien den ökonomischen Wert der Münze garantierten. Im Umkehrschluss 
ist diese Aufmerksamkeit für Details eine naheliegende Möglichkeit, als Prägehoheit 
Botschaften zu kommunizieren. Insofern soll die Unterscheidung Isidors auch für die 
nachfolgenden kommunikationstheoretischen Überlegungen leitend sein.

„Figura“ – Münzen als Textträger  
zwischen Ikonographie und Münzumschrift

Münzen lassen sich als hoch-symbolische Artefakte mit einer großen Möglichkeit 
der Nutzung über ein rein ökonomisches Feld hinaus verstehen,27 was nicht zuletzt 
an dem zweiten zentralen Element von Münzen liegt, welches Isidor von Sevilla 
beschreibt: dem Bild. Die Bildsprache des mittelalterlichen Geldes wurde in der For-
schung der letzten Jahre zunehmend in den Fokus gerückt, ebenso wie der symboli-
sche Gehalt von Münzen.28 Darüber hinaus ist auch das für Münzen typische reziproke 
Text-Bild-Verhältnis ein zentraler Analyseansatz.29 Die Kernbotschaft einer Münze 
versteckt sich in dieser Verbindung des Münz-Designs, welches aus der Ikonographie 
und der Legende besteht und die Münze nicht nur zu einem Tauschgegenstand, son-
dern zu einem komplexen kulturellen Zeichen macht.30 Insofern ist mit Isidors Münz-
element figura nicht nur die naheliegende ikonographische Gestaltung der Münze zu 
erfassen, sondern vielmehr das ganze Münz-Design, bestehend aus Ikonographie und 
Beschriftung. 

26 Vgl. zum Fakt, dass für anerkannte Münzen zwingend alle drei Elemente vorhanden bzw. akzep-
tiert sein müssen Travaini 2013, 51 f.; Travaini 2012, 476 und Travaini 2009, 21. 
27 Vgl. Travaini 2012, 475; Travaini 2009, 13 und Grubmüller 2005, 9. Münzen unterliegen „[…] two 
different regimes of value, the economic and the symbolic […].” (Noreña 2011, 248).
28 Vgl. u. a. die v. a. für die italienische Numismatik wichtigen Forschungen und Anregungen Lucia 
Travainis in den letzten zwei Dekaden Travaini 2004; Travaini 2009; Travaini 2012; Travaini 2013 und 
Travaini 2015. 
29 Vgl. Travaini 2013, 85 f. Die Analyse materialer Textkulturen bezieht sich letztendlich, angelehnt an 
der auf Siegel abzielenden Theorie von Brigitte M. Bedos-Rezak, auf semantische Faktoren (wie Text 
und Bild), semiotische Einsätze (wie Stereotype, Traditionen, Replizierungen) und eine metaphori-
sche Dimension (vgl. Bedos-Rezak 2015, 62). 
30 Travaini 2013, 86 f.: „Le moneta, con le necessarie sintesi ed abbreviazioni, era in sé un docu-
mento compiuto; per quanto piccola, immagini e parole vi esprimevano il necessario e sintetizzavano 
quello che si riteneva importante.“ Vgl. Travaini 2015, 65 und Solway 2015a, 11. Eine vergleichbare Ver-
bindung von Text und Bild auf einem Objekt sozio-politischer Relevanz lässt sich anhand mittelalter-
licher Siegel analysieren (vgl. ebd., 12), die ebenfalls als Medien verschiedene Modi bedienen können 
(vgl. Giele/Oschema/ Panagiotopoulos 2015, 557–559). 



100   Julian Zimmermann

Seit der Antike setzt sich dieses Design üblicherweise aus der Prägeautorität auf 
dem Avers31 und einer zusätzlichen Botschaft auf dem Revers zusammen, wobei erst 
die Münze als Ganzes gelesen ihre volle Botschaft entfaltet.32 Als transportierbare 
Objekte sind Münzen zudem ein seltenes Beispiel für portable epigraphische Träger. 
Zwar ist der Platz für die eigentliche Inschrift auf einer Münze im Umfang beschränkt, 
trotzdem enthalten Münzen wichtige textliche Botschaften.33 Auf dem Avers wird zwar 
in erster Linie die Prägeautorität genannt, um die alltägliche Nutzung der Münze zu 
garantieren, doch schon dieser Akt der Nennung der Prägeautorität ist zugleich ein 
hoch politischer Kommunikationsvorgang. Der Souverän zeigt sich auf dem eng mit 
der herrschenden Gewalt verbundenen Objekt Münze, garantiert durch seine politi-
sche Macht die Werthaltigkeit des Objekts und artikuliert damit im Umkehrschluss 
zugleich seine politische Autorität und seinen Führungsanspruch. Gerade in Momen-
ten einer Herrschaftsetablierung oder Veränderung – beispielsweise der Annahme 
und Verbreitung neuer Herrschaftstitel – spielten Münzen und dabei insbesondere die 
Avers-Legende eine zentrale Rolle bei der politischen Selbstrepräsentation der Autori-
tät.34 In Verbindung mit der Ikonographie, welche politische Programme visuell-bild-
lich darstellen kann, betont der Souverän auch seine Deutungshoheit im politischen 
Diskurs. Durch die zusätzliche Möglichkeit, eine textliche Botschaft auf dem Revers 
der Münze zu prägen, eröffnen sich weitere Kommunikationsmöglichkeiten, die 
neben der Artikulation politischer Geltungsansprüche auf dem Avers auch dezidiert 
politische Programme textlich und in Verbindung mit der Ikonographie zusätzlich 
bildlich verbreiten konnten und können. Es handelt sich folglich um verschiedene 
Informationsebenen, also separate Register, die jeweils mit Botschaften und Informa-
tionen gefüllt sein konnten.35 Im Rahmen der römischen Kommune ist dies beispiels-
weise die Verherrlichung der eigenen stadtrömischen Vergangenheit, aus der dann 

31 Dies hat seinen Ursprung darin, dass Münzen in ihrer frühesten Phase nur einseitig (die Münz-
autorität symbolisierend) geprägt wurden und erst später zusätzliche Botschaften auf der Rückseite 
(dem Revers) hinzukamen. Siehe Radnoti-Alföldi 1978, 21 und vgl. zu den (antiken) Ursprüngen von 
Münzen auch Grubmüller 2005, 9.
32 Vgl. Noreña 2011, 252 und Travaini 2013, 75 f.; 78 f. und 280. Das Zusammenspiel von Avers und 
Revers als zwei Seiten eines zusammengehörenden Kommunikationsmediums beschreibt Johannes 
Wienand mit Blick auf das spätantike Beispiel von neu geprägten Münzen für die Soldzahlungen unter 
Constantin I. (Wienand 2012, 85): „Hier trug auch eine einfache Bronzemünze dazu bei, durch ihr Bild- 
und Textprogramm den Kaiser als Brennpunkt der gesellschaftlichen Hierarchie und somit als Objekt 
kollektiver Affirmation zu markieren, während die Reverslegenden und -abbildungen Schlaglichter 
einer positiven Herrscherimago setzten.“ 
33 Vgl. zur kommunikativen Wichtigkeit der Münzumschrift Travaini 2015, 68. 
34 Vgl. Travaini 2013, 16; Travaini 2015, 68; Grubmüller 2005, 15; und Solway 2015a, 13 f. Gerade der 
Ursprung der europäischen Münzprägung in der griechischen Antike verweist auf die wichtige Funk-
tion von Münzen als Identitätszeichen, da sie die Identität und Autonomie der Polis gegenüber ande-
ren Poleis betonen sollten. Vgl. hierzu: Grierson 1975, 14 und Travaini 2013, 93 f. Vgl. zu mittelalter-
lichen Siegeln als Zeichen personaler Identität: Bedos-Rezak 2015, 25 f. 
35 Vgl. Travaini 2013, 77 f. 



� ‚Massenmedium‘ Münze   101

wiederum tagesaktuelle politische Ansprüche abgeleitet und diese auf dem Revers 
römischer Münzen mit der Legende ROMA CAPVT MVNDI mehr als deutlich artiku-
liert wurden.36 

Auch wenn die Münze in ihren ältesten Ursprüngen nur ikonisch geprägt wur-
de,37 bildete sich bereits in der Antike die Verbindung von Inschrift und Ikonogra-
phie als zentrales Merkmal von Münzen heraus. Im Frühmittelalter kam es zu einer 
Abkehr von dieser Prägeform und einige Zeit wurden rein inschriftliche (anikonische) 
Münzen geprägt.38 Im Hoch- und Spätmittelalter waren wieder Münzen mit Text- und 
Bildelementen die Regel. Die Wahl der Legende ist dabei von ebenso großer Bedeu-
tung wie die Wahl der Ikonographie. Beides zusammen ist zentraler Bestandteil des 
Kommunikationsakts, der durch die Münzautorität und die bewusste Wahl der jewei-
ligen Elemente vorgegeben wurde.39 Häufig wurde dabei auf bekannte und bewährte 
Münzbotschaften bzw. Modelle zurückgegriffen.40 Insbesondere bei der Wahl der 
Ikonographie zeigte man sich im Mittelalter sehr konservativ, die bekannten Bildmo-
tive wurden meistens über lange Zeiträume genutzt, um zum einen die Akzeptanz 
der Münze zu gewährleisten, also keine Münzverrufung zu riskieren.41 Zum anderen 
konnte dadurch ein für einen bestimmten Souverän bzw. für eine Stadt typisches und 
weit bekanntes Motiv etabliert werden und als Teil des ‚brandings‘ der Münzautorität 
fungieren.42

Gerade die Akzeptanz der Münze war für ihren kommunikativen Charakter und 
somit auch für die Selbstdarstellung des Souveräns von zentraler Bedeutung,43 da 
im Umkehrschluss eine nicht vorhandene Akzeptanz der Währung dem Image der 
Prägehoheit schaden konnte. Dies verweist auf den stark dialogischen Charakter des 

36 Vgl. Travaini 2013, 213.
37 Vgl. Radnoti-Alföldi 1978, 21 und 40 f.
38 Vgl. Travaini 2013, 16 und vgl. auch Stahl 2012, 218. Die nur textlichen Münzen der Karolingerzeit 
sind für die Erforschung materialer Textkulturen spannende Forschungsobjekte. Monica Baldassarri 
hält hierzu fest (Baldassarri 2013, 99): „La scrittura sulle monete mostra in questo periodo tutto il suo 
potenziale comunicativo, anche dal punto di vista ‚iconografico‘.“
39 Vgl. Noreña 2011, 251. 
40 Vgl. z. B. für die typischen römisch-imperialen Wertesysteme, die im Münzdesign kommuniziert 
wurden, Noreña 2011, 256–258. 
41 Vgl. Stahl 2012, 217 und 227 sowie Travaini 2015, 66 f. Siehe hierzu auch Baldassarri 2013, 99: 
„L’aspetto importante rimaneva l’affidabilità di una valuta confermata da caratteri la cui permanenza 
dava le necessarie garanzie, politiche es economiche.“ Diese Feststellung gilt nicht nur für das Mittel-
alter, auch antike Beispiele bestätigen ein solches Vorgehen (vgl. Radnoti-Alföldi 1978, 50). 
42 Siehe hierzu Travaini 2015, 67 f. und vgl. auch zur Funktion von Münzen als Marker sozialer Diffe-
renzierung Solway 2015a, 13 f.
43 Vgl.  hierzu Travaini 2013, 39 f., die zudem dafür plädiert, die zentrale Rolle der vormodernen 
Münze weniger mit dem Begriff der Propaganda zu beschreiben, sondern vielmehr mit dem Begriff der 
Bestätigung („affermazione“). Vgl. zur altertumswissenschaftlichen Diskussion der Termini ‚Reprä-
sentation‘ und dem für die Antike (und das Mittelalter) anachronistische Begriff der Propaganda: 
Weber/Zimmermann 2003. 



102   Julian Zimmermann

Mediums Münze zwischen Prägeautorität und Rezipienten, also zwischen Münzaus-
gabe und Münzanerkennung.44 Beispielhaft kann hierfür die verwehrte Akzeptanz 
einer neuen und das Porträt des Herzogs tragenden Münze in Gaeta des Jahres 1123 
stehen, die aufgrund ihrer Ikonographie keine Akzeptanz bei den Bürgern fand und 
zu einer Erhebung gegen die Münzpolitik führte.45

Die Münzikonographie gehörte im Mittelalter zu den weitverbreitetsten Bildern 
und war für viele Menschen die einzige visuell-symbolische Darstellung der Auto-
rität,46 entweder durch das Herrscherporträt47 oder alternative visuelle Hoheitszei-
chen.48 Dabei spielen auch kleinste Darstellungsdetails eine Rolle, etwa die Ausrich-
tung eines Profils oder die angedeuteten Bewegungsrichtungen. All diese Details 
haben eine spezifische Signifikanz im Geldsystem und dienen dabei auch der Abgren-
zung von anderen Münztypen zu Gunsten der eigenen Repräsentation. Die Verbin-
dung von Münzautorität und Ikonographie konnte letztendlich durch die Legende 
erzeugt werden.49 Laut Susan Solway waren Text und Bild bewusst gewählte Kommu-
nikationsmodi, um sicherzustellen „[…] that the authoritative messages they carried 
would be intelligible to the widest possible audience, including not just those who 
were literate, but also those who were non-literate or partially literate.“50 Münzen 
zeigen sich dabei eingehegt in ein größeres Kommunikationsnetzwerk und gehören 
zum allgemeinen semiotischen System der spezifischen Kultur.51 Sie können somit 

44 Vgl. zur stets dialogischen Erschließung semiotischer Zeichen Bedos-Rezak 2015, 47 und zu Mün-
zen Travaini 2015, 68. 
45 Vgl. Travaini 2013, 40.
46 Vgl. Stahl 2012, 217. Diese wichtige visuell-ästhetische Funktion von Münzbildnissen wurde in der 
Forschung lange Zeit zu Gunsten von rein chronologisch-numismatischen und wirtschaftsgeschicht-
lichen Fragestellungen nur unzureichend behandelt (vgl. ebd., 217) und tritt erst seit einigen Jahren 
vermehrt in den Fokus der Geschichtswissenschaft und Kunstgeschichte (vgl. Schmidt 2005, 53; Sol-
way 2015a, 9 f. und Travaini 2013, 22 und 31). Selbiges gilt für allgemeinere kulturwissenschaftliche 
Perspektiven (Grubmüller 2005, 11).
47 Gerade die Darstellung der Münzautorität im Herrscherporträt war im Mittelalter ein besonders 
aussagekräftiges und auf die bekannten antiken kaiserlichen Porträtmünzen zurückzuführendes Mit-
tel der Zurschaustellung von herrscherlicher Macht (Solway 2015a, 19 und Solway 2015, 413; 416 f. 
und 427). Siehe hierzu auch Travaini 2013, 16: „[…] il ritratto monetale fu spesso usato nel medio-
evo come forte espressione del potere e della coscienza di sé dei sovrani, per rafforzare attraverso 
l’immagine la posizione e l’integrità di dominio, specie dopo un’usurpazione.“ Vgl. zudem für eine 
Diskussion der häufig synonym verwendeten Begriffe „Porträt“ und „Bildnis“ im Kontext mittelalter-
licher Münzen ebd., 17–22 und 25–29 sowie 61–73 für einen Forschungsüberblick zur mediävistischen 
Münzbildnis-Forschung und siehe hierzu auch Schmidt 2005, 53–59. Herrscherbilder auf mittelalter-
lichen Münzen sind letztendlich eine gewinnbringende Quelle für die Erforschung herrscherlicher 
Selbstrepräsentation (ebd., 76). 
48 Vgl. hierzu Travaini 2009, 23 f. 
49 Vgl. Travaini 2013, 29–31 und 75 f. 
50 Zitat: Solway 2015, 415. 
51 Noreña 2011, 261. Ähnliches resümiert Bedos-Rezak 2015, 24 f. in Bezug auf Siegel. Mutatis mutan-
dis lassen sich Forschungen zur politischen visuellen Kultur in anderen Quellengattungen nutzen 



� ‚Massenmedium‘ Münze   103

auch Teil größerer Medienkampagnen sein, in denen neben Münzen auch andere 
Kommunikationsmedien auf ein bestimmtes Ziel hin ausgerichtet und aufeinander 
abgestimmt als Teil politischer Aushandlungsprozesse genutzt wurden.52

„metallum […] et pondus“ – Münzen als wertvolle Träger  
text-bildlicher Kommunikation

Nicht nur die Text-Bild-Verbindung der Münze gehört zu den zentralen Kommunika-
tionsmodi dieses Mediums. Das Design der Münze ist ebenso Teil hiervon wie auch 
das Gewicht, die Größe, das Material, der spezifische Edelmetallgehalt (Material-
wert) und der Nennwert historisch-kulturelle Informationen eines sich repräsentie-
renden Akteurs sind.53 Die Materialität von Münzen, ihre Herstellung aus wertvollen 
Metallen und ihre Körperlichkeit sind wichtige Bestandteile dieser Repräsentation,54 
die sie nicht nur zu begehrten Objekten des Handels machen, sondern sie auch als 
Medien nicht-ökonomischer Funktion definieren.55 Teil dieser Materialität ist der 
metrologisch feststellbare Materialwert, der die materiale Qualität des Kommunika-
tionsträgers wesentlich mitbestimmt.56 Bereits seit der Antike dient Metall als Trä-

und auf numismatische Beobachtungen anwenden. Die Arbeit William Tronzos zum Mantel Rogers II. 
von Sizilien etwa zeigt, wie die Ikonographie eines Objektes in einem größeren Kontext politisch-
visueller Kultur zu verorten ist. Siehe: Tronzo 2001. Tronzo zeigt durch Querverbindungen zwischen 
numismatischer Bildsprache (ebd. 247 f.), der bildlichen Darstellung realer Orte (ebd. 244–247) und der 
Ikonographie des Herrschermantels (ebd. 244 f. und 248 f.) auf, wie jüngere Forschungsansätze für die 
Analyse politischer Kultur produktiv gemacht werden können.
52 Die Einbindung von Münzen in ein größeres Kommunikationssystem einer vormodernen Gesell-
schaft wurde durch Paul Zanker insbesondere am Beispiel der Bilderwelt des augusteischen Roms 
gewinnbringend aufgearbeitet. Vgl. zu diesem System der visuellen Kommunikation: Zanker 1997, 
hier: 329 und zur beispielhaften Nutzung von Münzen als Teil eines multimedialen politischen Kom
munikationssystems ebd., 165 und 172–196 und siehe auch von den Hoff/Stroh/Zimmermann 2014, 98. 
Vgl. auch zur kommunikativen Einbindung von Münzen in ein „[…] Geflecht aus Inszenierungen, Nar-
rativen und Symbolen […]“ Wienand 2012, 85 f. (hier bezogen auf das spätantike Beispiel Constantin I., 
jedoch durchaus verallgemeinerbar). Vgl. allg. zum für die nachfolgenden Epochen prägenden Wandel 
der Münze als Kommunikationsmedium in spätrepublikanischer und augusteischer Zeit: Noreña 2011, 
253 f. und zum Nachleben antiker Münzen im Mittelalter: Solway, 2015. 
53 Vgl. Solway 2015a, 13. Vgl. zum Feingehalt von Münzen und dem Phänomen der Münzverschlech
terung: Radnoti-Alföldi 1978, 24–28.
54 Vgl. Heckl 2007, 341 und (am verallgemeinerbaren Beispiel antiker Münzprägungen) Solway 2015, 
428. 
55 Vgl. hierzu z. B. Travaini 2012, 475 f., die Münzen in ihrer Körperlichkeit und Materialität als zen-
trales Medium im Kontext von religiös motivierten Spenden, Stiftungen, Memorialanlässen etc. ana-
lysiert. Vgl. hierzu auch Travaini 2009, 24–37. 
56 Vgl. Travaini 2009, 15 und für die seit der Antike üblichen Metalle und Legierungen für beschriftete 
oder geprägte Artefakte: Kiyanrad et al. 2015, 293 f. Jedoch sollte dies nicht grundsätzlich zu der 
Annahme führen, dass ein höherer Metallwert immer zu einem höheren symbolischen Wert führt. Wie 



104   Julian Zimmermann

ger von Schrift und als Basismaterial von Alltagsgegenständen wie Münzen, da die 
aufwendige Bearbeitung und die gleichzeitige Werthaltigkeit des Rohstoffes Indiz für 
eine größere Bedeutsamkeit waren, somit auch schriftlichen Botschaften auf Metall 
eine gesteigerte Effektivität und Wichtigkeit nachgesagt werden kann.57 Der durch die 
Gesellschaft anerkannte Akt der Prägung ist der Moment, in dem aus einem Stück 
Metall etwas (durch die Münzhoheit garantiert) Werthaltiges entsteht und aus dem 
Grundstoff ein symbolisch aufgeladenes (Hoheits-)Zeichen wird und dies nicht nur 
einmalig, sondern in großer Stückzahl seriell-gleichbleibender Art.58 

Die in den Münzumschriften und -bildnissen anvisierte politische Kommunika-
tion lässt sich nur im spezifischen Wechselspiel zwischen monetärer und kommuni-
kativer Funktion vollumfänglich analysieren.59 Münzen haben dadurch eine sowohl 
alltagspraktische als auch symbolische ‚Doppelfunktion‘ und sind ein verschiedene 
Modi ansprechender Kommunikationsträger.60

Seit der Antike werden Münzprägungen meistens nicht aus reinem Edelmetall, 
sondern durch Metalllegierungen erzeugt.61 Silber und Gold sind seitdem aufgrund 
ihrer Seltenheit und gleichzeitig ihrer guten Formbarkeit die wichtigsten Metalle für 
die Münzprägung.62 Für das Mittelalter blieb lange Zeit Silber das wichtigste Metall 
für die Münzprägung, das in Legierungen als Rohling für die Münzprägung genutzt 
wurde.63 Der auf Silber basierende Denar oder im deutschsprachigen Raum sein Äqui-
valent, der Pfennig, waren ab dem 7. Jahrhundert in ganz Europa die zentralen und 
dominierenden Münzeinheiten und zwar durch das ganze Mittelalter hindurch.64 Erst 

Lucia Travaini zeigen konnte, sind gerade im sakralen Bereich (z. B. bei ‚Opfergaben‘) Münzen gerin-
geren Material- und Nennwertes von höherem symbolischem Gehalt (Travaini 2012, 482–486). Außer-
halb sakraler Riten hingegen – also v. a. in der alltäglichen Währungszirkulation – ist eine Koppelung 
von Materialwert und alltäglich-symbolischem Wert deutlich plausibler. 
57 Vgl. Kiyanrad et al. 2015, 293. 
58 Vgl.  Travaini 2009, 15–17 und Travaini 2015, 65. Travaini 2012, 489 resümiert: Die Prägung 
„[…] creava qualcosa di valore anche simbolico del tutto speciale.“ 
59 Vgl. Noreña 2011, 248. 
60 Vgl. zum Phänomen der symbolisch-alltagsrelevanten ‚Doppelfunktion‘ von Medien: Meyer 2012, 
42 f. Vgl. zu der doppelten Funktion als Währung und zugleich „formularic image of power“ auch Sol-
way 2015, 416 und Travaini 2012, 52 f. 
61 Vgl. Radnoti-Alföldi 1978, 1. 
62 Vgl. Kiyanrad et al. 2015, 295. Dass die Werthaltigkeit des Metalls auch eine wichtige Rolle im 
Kontext der Repräsentations- und Kommunikationsfunktion der Münze einnahm, hat Lucia Travaini 
am Beispiel der Prägungen Friedrich Barbarossas zeigen können, der entgegen der üblichen geld-
geschichtlichen Praxis gezielt ältere und aus der Mode geratene Münzen mit höherem Edelmetall-
gehalt wieder einführte (Travaini 2013, 205 f.). 
63 Vgl. zum Material Silber: Kiyanrad et al. 2015, 294 und siehe ebd. für die im Mittelalter unwichtigeren 
Kupferlegierungen (Bronze). 
64 Die sogenannte „Pfennigzeit“. Vgl. Kluge 2005, 20; Stahl 2012, 220 und Baldassarri 2013, 99. 
Zugrunde lag dieser Zeitspanne in Norditalien und im nordalpinen Raum das karolingische Münz-
system (vgl. Travaini 2018, 27 f.). Dies gilt auch für die Kommune Rom (vgl. Sissia 2015, 13). 



� ‚Massenmedium‘ Münze   105

im Verlauf des Hoch- und Spätmittelalters entwickelten sich von Norditalien ausge-
hend zunächst Silber-Großmünzen (die grossi oder Groschen) und dann Goldmün-
zen,65 was als Reaktion auf einen zunehmenden Bedarf an wertvolleren Münzen für 
den überregionalen Handel zu deuten ist.66

Je nach Nennwert bzw. Zirkulation (also Währungskartographie) und Bedeutung 
der Münze lassen sich bestimmte Sozialschichten ansprechen, auch wenn grundsätz-
lich natürlich alle Menschen mögliche Adressaten von Kommunikation über Münzen 
sein konnten.67 Das an die Materialität gekoppelte Münznominal ist eine Möglichkeit, 
das ‚Massenmedium Münze‘ zielgruppenorientiert einzusetzen. 

Für den symbolischen Wert von Münzen sind diese Beobachtungen ebenso wich-
tig wie die Ikonographie und Beschriftung der Münze, da alle drei Ebenen – Bild, 
Metall und Gewicht (Edelmetallgehalt und Nennwert miteinschließend) – für die sym-
bolische Kraft des Mediums essentiell sind. Münzen sind folglich nicht nur von öko-
nomischem, sondern auch symbolischem Wert, von hoher Autorität und durch ihre 
ökonomisch-alltägliche Funktion mit einer beispiellosen Eindringtiefe in die Gesell-
schaft versehen.68 Carlos Noreña resümiert hierzu:

It was this distinctive combination of official status, simultaneous embodiment of economic 
and symbolic value, and mass production, then, that made coinage such a potentially powerful 
medium of communication in a pre-industrial world.69

Aus dem Vorgetragenen ergeben sich vier zentrale Analyseschritte zur vollumfäng-
lichen Erforschung von Münzen als vormoderne Massenmedien: 1.  Die textliche 
Botschaft, welche sich auf die Nennung der Prägeautorität auf dem Avers und eine 
zusätzliche Botschaft auf dem Revers verteilt. 2. Die Münzikonographie, die durch 
visuelle Zeichen auf Avers und Revers neben der textlichen Botschaft steht. Dabei 
ist diese Bildkraft im Alltag sicherlich mindestens ebenso deutlich wahrgenommen 
worden wie die Legenden. Dies soll aber nicht Ansatzpunkt einer Hierarchisierung 
der Modi sein, da erst im Verbund beider Elemente das volle Kommunikationspoten-
tial des Prägestempels erreicht wurde. 3. Die Materialität der Münze. Für den Kom-
munikationsakt ist die Hochwertigkeit des Trägermaterials von großer Bedeutung. 
Die Text-Bild-Verbindungen erschienen nicht einfach auf alltäglichem Material, son-
dern auf seltenen Edelmetallen bzw. Metalllegierungen, die alleine durch ihre Hoch-

65 Vgl. Stahl 2012, 222 und Kluge 2005, 24–26. Vgl. zum Grundstoff Gold: Kiyanrad et al. 2015, 294. 
In Süditalien waren Goldmünzen schon zuvor, bedingt durch die regen Kontakte mit byzantinischen 
Prägungen, etablierter (vgl. Travaini 2018, 38 f.). 
66 Vgl. Heckl 2007, 346 und Kluge 2005, 23, der betont, dass Münzen überregional nur erfolgreich 
waren, wenn sie wenig gewechselt werden mussten, da sie aufgrund hoher Wertigkeit währungsstabil 
waren. 
67 Vgl. Noreña 2011, 262 und 265; Travaini 2018, 34 und Baldassarri 2013, 99 f. 
68 Vgl. Travaini 2009, 15 und Noreña 2011, 249 sowie Solway 2015, 414. 
69 Zitat: Noreña 2011, 249 und vgl. Solway 2015a, 9.



106   Julian Zimmermann

wertigkeit der Botschaft besondere autoritative Bedeutung verliehen und zudem für 
ein gesteigertes Interesse und somit gesteigerte Wahrnehmung bei den Rezipienten 
sorgten.70 4. Der Nennwert der Münze. Nicht nur der wertvolle Basisstoff ist für das 
Objekt Münze von zentraler Bedeutung gewesen, sondern ebenso der durch die Münz-
hoheit festgelegte Nominal und damit die alltägliche Relevanz der Münze. Es ist Teil 
eines bewussten Kommunikationsaktes, bestimmte Botschaften, seien sie textlicher, 
visueller oder gekoppelter Art, auf dafür bewusst ausgewählten Münztypen zu prä-
gen.71 Gerade im Spätmittelalter konnte die Wahl des Trägers, somit der intendierte 
Rezipientenkreis, auf lokal wichtige Nominale (wie den Denar) oder Münzen überre-
gionaler Bedeutung im Handel (wie die Silber-Grossi oder Goldmünzen) fallen. Zen-
trales Kriterium der Analyse bleibt stets, dass all diese vier Modi zusammen als ver-
schiedene Seiten eines einzigen Kommunikationsmediums zu verstehen sind, das als 
Ganzes analysiert werden muss.72

Fallbeispiel – Die römisch-kommunale Münzprägung 
als Kommunikationsmedium

Etwas mehr als 40 Jahre nach der Gründung der Kommune Rom 1143/44 entstand wie-
der eine eigene römisch-kommunale Münzprägung. Zwischen den Jahren 1184–1186 
wurden zunächst inoffiziell, ab dem Jahre 1188 dann offiziell unter der Ägide von 
Papst Clemens III. eigene stadtrömische Münzen geprägt. Zuvor gab es seit dem Pon-
tifikat Benedikts VII. (974–983) keine eigene römische Aktivität auf diesem Sektor.73 
Die Wiedereinführung eigener Prägeaktivität fällt auch allgemein in eine Zeit anstei-
gender Münzproduktion seit der Mitte des 12. Jahrhunderts.74 

70 Vgl. Travaini 2015, 66.
71 Dies gilt insbesondere für das Spätmittelalter mit seinen komplexen Währungssystemen, im 
Gegensatz zum Frühmittelalter, als der Nennwert noch häufig dem Materialwert entsprach (Travaini 
2018, 28 f.). 
72 Lucia Travaini schlägt ein ähnliches Konzept vor, welches die Analyse von Münzen in den drei 
Schritten 1.) Material, 2.) Münzkontext (Umlauf der Münze, Fundstellen, Verbreitung) und 3.) die 
Erwähnung von Münzen in Schriftquellen vorschlägt (Travaini 2018, 31). Die oben vorgeschlagenen 
vier Schritte scheinen für die Analyse von Münzen als materiale Textkulturen jedoch griffiger, wobei 
gerade die von Travaini zusätzlich genannte Erwähnung in Schriftquellen die obigen vier Punkte 
ergänzen kann (beispielsweise den Nennwert betreffende Rechnungsbücher etc. Vgl. ebd., 36 f.). 
73 Vgl. Travaini 2011, 1079; Valci 2014, 228 f.; Travaini 2013, 213 und Valci 2018, 40. Dies hätte öko-
nomisch keinen Sinn gemacht, da der Markt durch Prägungen aus Lucca, Pavia und Mailand gesättigt 
war (ebd., 40 und Travaini 2018, 30 f. und vgl. zur umfangreichen hochmittelalterlichen Prägeaktivität 
in Lucca: Baldassarri 2013, 97–99). Jedoch spielte für Städte und Kommunen das Recht auf eine eigene 
Prägepraxis eine wichtige Rolle (vgl. Heckl 2007, 345), was neben wirtschaftlichen Gründen auch als 
Statussymbol interpretierbar ist. 
74 Vgl. Travaini 2018, 38.



� ‚Massenmedium‘ Münze   107

Zu den bekanntesten Beispielen dieser frühen römisch-kommunalen Prägeaktivi-
tät gehört die Serie des Münzmeisters Pietro II. di Vico, der von 1186 bis 1228 als Präfekt 
in Rom agierte. Vermutlich in den ersten Jahren seiner Präfektur, also um das Jahr 1186, 
ließ dieser wieder eigene römische Münzen schlagen. Diese neuen Prägungen orien-
tierten sich in der Ikonographie an den bereits seit der Mitte des 12. Jahrhunderts in 
Mittelitalien zirkulierenden und populären denari provisini aus der Champagne. Sie 
wurden bildlich mit einem Kreuz auf dem Avers und einem Kamm auf dem Revers 
geprägt.75 Spezifisch angepasst wurde hingegen die textliche Botschaft (1) der Münze. 
Sie nannte auf dem Avers Pietro II. durch die Inschrift „PETRVS DEI GRATIA“ als Prä-
geautorität und wies auf dem Revers mit der Legende „PREFECTVS VRBIS“ zudem 
auf seine politische Stellung in Rom hin.76 Zeitgleich oder sogar kurz vor diesen Prä-
gungen des Präfekten, vermutlich zwischen den Jahren 1184 bis 1186, kam es bereits 
zu ersten Prägungen im Namen des römischen Senats. Dies legen zumindest die sehr 
selten überlieferten Denare mit einem T über dem ikonographischen Kamm77 auf dem 
Revers nahe, die mit SENATVS.P.Q.R. auf dem Avers den Senat als Autorität auswei-
sen und auf dem Revers mit der Legende ROMA CAPVT MVNDI auf die Ewige Stadt 
verweisen.78 Spätestens ab dem Jahr 1191 wurden in Rom nur noch Denare im Auf-
trag des römischen Senats geschlagen.79 Diese kommunale Prägung versteht sich auch 
als Kompromiss zwischen der römischen Kommune und dem römischen Stadtherrn, 
dem Papst.80 Durch den Friedensschluss zwischen Papst und Senat im Jahre 1188 gab 
die kommunale Führung nicht nur die Stadt, sondern eigentlich auch die Münzhoheit 
offiziell an den Heiligen Stuhl zurück. Aber der römische Senat steuerte weiterhin die 
Prägeaktivität, blieb als Autorität präsent und durfte gar 1/3 der Einnahmen behalten – 
all dies jedoch nur unter päpstlichem Mandat.81 Im Umkehrschluss liegt es nahe, dass 
dafür der päpstliche Präfekt auf eine eigene Prägeaktivität verzichtete.

Diese starke päpstliche Rolle zeigte sich nochmals im frühen 13. Jahrhundert, 
als Innozenz III. seine Kontrolle über die Prägeaktivitäten in Latium nutzte, um den 

75 Vgl. Valci 2014, 228 f.; Travaini 2018, 33 f. und 41 und Travaini 2011, 1079. Das Kreuz ist als christ-
liches Zeichen üblich als Münzsymbol im Mittelalter. Der Revers mit einem Kamm stand als Symbol für 
die in der Champagne wichtige Wollproduktion (vgl. Valci 2018, 40 und 48). Benannt waren die fran-
zösischen provisini ursprünglich nach der Stadt ‚Provins‘ in der Champagne (vgl. Travaini 2013, 42). 
76 Siehe: Travaini 2018, 41 und vgl. Valci 2014, 230 sowie Stahl 2008, 152, Anm. 9. 
77 Also gleich wie bei den Vorbildern aus der Champagne (vgl. Travaini 2018, 42, Ab. 7). 
78 Dies legt zumindest eine schriftliche Erwähnung aus dem Jahr 1184 und v. a. ihre beinahe identi-
sche Prägung wie bei den Denaren des Präfekten nahe (vgl. Valci 2018, 40). Siehe grundlegend zu der 
römischen Denar-Prägung des 12.–13. Jahrhunderts: CNI XV, 100–103, Nr. 1–24. 
79 Schriftquellen folgend zirkulierten ab 1188 „denari Senatus“ und spätestens ab 1191 dann „provi-
sini Senatus“, also eine eigene kommunale Provisino-Prägung (vgl. Travaini 2018, 41). 
80 Vgl. Travaini 2011, 1077. Vgl. zu dem für Rom einzigartigen und typischen Dualismus zwischen 
freier Bürgerkommune auf der einen Seite und dem trotzdem weiterhin mächtigen christlichen Stadt-
herren, dem Papst, auf der anderen: Rehberg 2004, 51f und Valci 2018, 38. 
81 Siehe hierzu: Bartolino 1984, 69–74 und vgl. Travaini 2018, 43 und Travaini 2011, 1079. 



108   Julian Zimmermann

römischen Denar als zentrale Münze in der Region zu etablieren.82 Der Senat blieb 
jedoch weiterhin die zentral genannte Prägeautorität der römischen Kommune.83 Die 
Denar-Prägung ab den 1190er Jahren war noch immer im Münztyp den französischen 
Vorbildern angeglichen, bei der Ikonographie griff man auf ein bewährtes Schema 
zurück. Sie zirkulierte zunächst einige Jahre neben den französischen Münzen, bis 
sie diese spätestens um 1204 vollends verdrängten und die dominante Münzeinheit 
in Rom wurden.84 

Auch wenn die Ikonographie der Münze unberührt blieb, so veränderte sich doch 
das Design der Münze ab den 1180/90er Jahren, da die neue Prägehoheit über neue 
Münzumschriften kommuniziert werden musste. Auf dem Avers verweist die Legende 
SENATVS.P.Q.R. direkt auf die neue Prägeautorität, die nun Senat und Volk von Rom, 
also die Führung der römischen Kommune, sein sollten. Auf dem Revers erscheint 
erstmals in der kommunalen Phase die Münzumschrift ROMA CAPVT MVN[DI], 
was als klare und typisch römisch-kommunale Reminiszenz an die eigene glorreiche 
antike städtische Vergangenheit zu deuten ist.85 Auch der Ort, an dem die Münzen 
geprägt wurden, dem seit der Antike für Rom zentralen Kapitolshügel,86 mag zu dieser 
bewussten Anknüpfung an antike Traditionen beigetragen haben. Im Vergleich der 
Münzinschriften zeigt sich deutlich, wie die zwar in der Ikonographie unveränderten 
Münzen des Senats sich von der individuellen Prägung Pietros II. abheben und eben 
nicht auf den spezifischen Münzmeister, sondern auf die Kommune bzw. den Senat 
als Prägeautorität verweisen. So kommuniziert der römische Senat eine andere, ent-
individualisierte und den Senat als Prägeautorität zeigende Botschaft, ohne dabei die 
ikonographisch bewährten und bekannten Muster zu verlassen.

Auf eine Veränderung der Münzikonographie verzichtete man zu Gunsten der 
bereits bekannten und bewährten Münzbildnisse. Zwar waren gerade Zeiten einer 
renovatio monetae prädestiniert für die selten durchgeführten Änderungen von Münz-
ikonographien,87 doch der etwas überraschende Fakt, dass dies bei der Wiederauf-
nahme einer eigenen römischen Prägeaktivität nicht stattgefunden hat und die Chance 
auf das Einführen einer genuin römischen Bildmotivik nicht ergriffen wurde, spricht 
für das wichtige ökonomische, aber auch repräsentativ-kommunikative Interesse des 
römischen Senats, dass die neu ausgegebenen Münzen auf jeden Fall auf Akzeptanz 
im Währungsraum stoßen sollten.88 Dazu bediente man sich üblicherweise bei einem 

82 Dies sogar ungewöhnlicherweise bei steigendem Materialwert (vgl. Valci 2018, 41). 
83 Ab 1208 einigte man sich auf eine gleichhohe Teilung der Einnahmen zwischen Kommune und 
Papsttum (vgl. Travaini 2018, 43). 
84 Vgl. Travaini 2018, 33. 
85 Dies gilt sowohl für die Avers- wie auch insbesondere für die Reversinschrift (vgl. Travaini 2013, 
213 und vgl. Valci 2018, 48 f.).
86 Vgl. Travaini 2011, 1077 und 1097. 
87 Vgl. Travaini 2013, 41. 
88 Vgl. dazu Valci 2018, 47 f., die davon ausgeht, dass es bei der Bildmotivik zu einer auf die stadt-
römische Identität bzw. die römischen Führungsgruppen bezogene Umdeutung gekommen ist 



� ‚Massenmedium‘ Münze   109

bereits bekannten und akzeptierten Münzsystem.89 Gerade die Münzinschrift bot die 
Möglichkeit, trotzdem eine neue spezifische Botschaft zu kommunizieren, was der 
römische Senat bei seiner Denarprägung durch neue Avers- und Reverslegenden tat 
und sich dadurch einem breiten Publikum als politische Autorität in der Stadt Rom 
präsentieren konnte. Wohlgemerkt geduldet durch das de iure die Münzhoheit inne-
habende Papsttum, welches ab dem 13. Jahrhundert auch bei der Nominierung der 
kommunalen Führungsämter sukzessive die Kontrolle übernahm.

Der auf den Denaren durch die Legenden kommunizierte Führungsanspruch des 
römischen Senats blieb in der Folgezeit fast durchgehend nicht nur ikonographisch,90 
sondern auch epigraphisch weitestgehend unverändert. Der Senat war beinahe die 
ganze kommunale Phase hindurch die zentrale Prägeautorität in Rom. Diese Beob-
achtung gilt insbesondere für das Münznominal des Denars, bei dem man bezüglich 
der grundsätzlichen textlichen Botschaft höchstens in kleineren Details von den eta-
blierten Münzumschriften abwich. Lediglich auf dem Revers der Denare folgte nach 
diesen ersten Senatsprägungen eine Änderung zwischen den Jahren 1188–1191.91 Über 
der zentralen bildlichen Kammdarstellung wurde das vorab noch geprägte V oder sel-
tener T durch ein S ersetzt und dadurch der Senat zusätzlich als Prägeautorität auf der 
Münze symbolisch dargestellt.92 Auch dies ist im Kontext des päpstlich-kommunalen 
Ausgleichs zu verstehen,93 der dem Papst zwar die faktische Hoheit und die höchsten 

(sozusagen einer ‚Interpretatio Romana‘). Die Ikonographie mit dem (christlichen) Kreuz auf dem 
Avers, der inschriftlichen Verherrlichung Roms auf dem Revers und der Nennung des Senats als 
Autorität sei zudem auch Symbol des typisch römischen „dualism of power“ zwischen Papst und 
Kommune gewesen (ebd., 49 f.). 
89 Vgl. allg. zur Tendenz, Münzen aus Gründen der Akzeptanz und Funktionstüchtigkeit in der Ikono-
graphie nur selten zu verändern: Stahl 2012, 227 und vgl. auch Travaini 2013, 87. Gerade mit Blick auf 
das Duecento zeigt sich, dass Münzen in Gewicht, Nominalen und grundsätzlichem Münztyp in Zei-
ten allgemeiner Veränderungen und Innovationen als Zeichen der Kontinuität und Wertgarantie eher 
beibehalten wurden. Dies schließt ikonographische Innovationen auf Münzen zwar keinesfalls aus, 
ist aber Indiz dafür, dass die konservative römische Münzprägung keine unübliche Entscheidung war 
(vgl. Baldassarri 2013, 103 und siehe auch für weitere Beispiele Travaini 2015, 66 f.). 
90 Die grundlegende Ikonographie der Denare aus Frankreich, mit einem Kreuz auf dem Avers und 
Kamm auf dem Revers, wurde während der kommunalen Phase nie verändert (vgl. Valci 2018, 47). 
Eine auf ihre symbolische Funktion hin noch unerforschte Ausnahme stellen die Klein-Denar-Prä-
gungen ab der Mitte des 14. Jahrhunderts dar (vgl. Sissia 2015, 13 f. und zur genauen Datierung bzw. 
Chronologie dieser Kleinprägungen siehe ebd., 16). 
91 Die Datierung dieser Veränderung beruht auf der Hypothese von: Finetti, Angelo: I denari provi-
sini del Senato Romano (nicht publizierter Aufsatz, der im Fitzwilliam Museum in Cambridge archi-
viert ist). Siehe hierzu: Valci 2018, 50, Anmerkung 8 und vgl. ebd. 40 f.
92 Vgl. Valci 2014, 230. Laut Valci 2018, 48 f. kann dies auch als Form der Antikenrezeption zu Zwe-
cken der politischen Repräsentation gewertet werden, da die Anbindung über die Prägung S[ENATVS] 
an das antike Formular SC (Senatus Consultum) anknüpfe. Siehe ebd.: „We might therefore interpret 
this similarity as a straightforward solution to place medieval senators as legitimate successors to 
their ancient forebears.“ 
93 Vgl. hierzu Valci 2018, 40.



110   Julian Zimmermann

Einnahmen bescherte, aber der Kommune dafür das Recht der Prägehoheit und somit 
auch der politischen Repräsentation zugestand. 

Es ist nicht außergewöhnlich, dass gerade Münzen, die von hoher Bedeutung 
für die alltäglichen Geschäfte sind, nur selten grundlegend im Design verändert wur-
den.94 Münzen mit großer Alltagsbedeutung wie der Denar boten sich daher an, um 
politische Ansprüche in einem lokalen Bezugsrahmen zu artikulieren.95 Auch nach 
dem Auftreten anderer Münznominale wie größeren Silbermünzen oder Goldprä-
gungen überregionaler Bedeutung behielt der Denar stets diese wichtige Funktion 
für die alltäglichen lokalen Geschäfte in der Kommune Rom.96 Die Prägung eigener 
kommunaler Denare zeigt sich dabei jedoch nicht nur als Akt der ökonomischen 
Bedarfsdeckung, sondern kann vielmehr als Zeichen kommunaler Identität und der 
Etablierung bzw. Artikulation politischer Macht gedeutet werden.97 Versteht man das 
Medium Münze grundsätzlich als eines der sensibelsten Zeichen der Kontrolle über 
die politische Macht,98 so diente der Denar letztendlich auch der politischen Kontinui-
tätsbehauptung in der Kommune Rom.99

Diese Kontinuitätsbehauptung, ebenso wie die grundsätzlich artikulierten politi-
schen Ansprüche, zeigten sich in den bisherigen Beobachtungen vorrangig in der text-
lichen Gestaltung des Mediums. Doch auch die Materialität der Münze (3), insbeson-
dere der Edelmetallgehalt, war ein zentraler Modus der Kommunikation, da im Sinne 
der untrennbaren Koexistenz von Geschriebenem und materialem Träger auch die 
Werthaltigkeit des Schriftträgers zentral für die Botschaft ist. Dies gilt ebenso für die 
Denarprägungen der Kommune Rom, wie Beobachtungen aus der zweiten Hälfte des 
13. Jahrhunderts verdeutlichen. Ab den 1260er Jahren verloren die denarii corntini im 
nördlichen Einzugsgebiet Roms, die in Orvieto, Perugia, Viterbo und (namensgebend) 
in Corneto geschlagen wurden und dort zirkulierten, an Edelmetallgehalt. Rein met-
rologisch betrachtet nahmen sie als epigraphische Träger an Qualität und Wert ab.100 
Dieser Wertverlust lässt sich jedoch nicht bei den zeitgleichen stadtrömischen denarii 

94 Vgl. Stahl 2012, 217 und 227. 
95 Vgl. für ein aussagekräftiges spätantikes Beispiel einer solchen Herrschaftsrepräsentation über 
alltäglich genutzte Münznominale: Berndt 2015, der am Beispiel des vandalischen Königtums die 
Nutzung von Münzen zur Herrscherrepräsentation und Herrschaftsetablierung analysiert (siehe v. a. 
ebd., 98). 
96 Vgl. Sissia 2015, 13; Valci 2018, 47. Diese Beobachtung ist auch dahingehend wichtig, um über die 
Produktion (Quantität) Fragen nach dem Diffusionsgrad und damit der Zirkulation und Währungs-
kartographie zu beantworten (vgl. Travaini 2015, 70).
97 Vgl. Travaini 2013, 16; Travaini 2015, 73; Grubmüller 2005, 15; und Solway 2015a, 13 f. 
98 Travaini 2013, 211: „[…] uno dei più sensibili segni del controllo del potere.”
99 Vgl.  grundsätzlich zu dieser kommunikativen Möglichkeit: Travaini 2013, 16 f. ‚Kontinuitäts-
behauptung‘ kann hier unter anderem auch im Sinne von Dynastiebildung bzw. Herrschaftsfolge ver-
standen werden (vgl. Baldassarri 2013, 99), auch wenn dies für das römisch-kommunale Fallbeispiel 
weniger zutreffen mag. 
100 Eine typische Entwicklung im kommunalen Italien ab den 1250er Jahren bis weit in das Trecento 
hinein (vgl. Stahl 2008, 163). 



� ‚Massenmedium‘ Münze   111

provisini feststellen.101 Die römischen Denare blieben von dem allgemeinen Verlust an 
Metallqualität bzw. Edelmetallgehalt in Latium verschont. Der römische denaro provi­
sino hatte sogar von 1270 an bis in die Mitte des 14. Jahrhunderts immer einen höheren 
Wert als der ebenfalls in Latium zirkulierende denaro cortonese.102 Offensichtlich war 
es der römischen Prägeautorität wichtig, weiterhin Denare mit höherem Metallwert 
zu schlagen und der Entwicklung in Latium zu trotzen. Diese Tendenz lief entgegen 
der allgemeinen und als ‚Greshamsches Gesetz‘ bekannten Beobachtung, dass min-
derwertige Münzen für gewöhnlich hochwertigere relativ schnell aus dem Markt ver-
drängen.103 Dies kann auch als Teil eines Kommunikationsaktes gedeutet werden, der 
darauf abzielte, die Stadt Rom und die münzprägende Instanz von der allgemeinen 
Wertverschlechterung der Münzen auszunehmen. Dadurch konnte nicht zuletzt eine 
ökonomische Prosperität der Stadt propagiert werden. Insbesondere aber zeigt sich 
daran, dass das wichtige stadtrömische Kommunikationsmedium ‚Münze‘ weiterhin 
als metrologisch wertvoller Schriftträger verstanden und produziert wurde. Unabhän-
gig von den sicherlich noch stärker auf Kommunikation ausgerichteten Münzinschrif-
ten und der Münzikonographie spielte dabei wohl auch der Metallgehalt als Qualitäts-
merkmal des Kommunikationszeichens eine essentielle Rolle. 

Wie am Denar grundsätzlich gezeigt wurde, sind Münzen ein eher konservatives 
Kommunikationsmedium, bei dem grundlegende Erneuerungen selten vorkommen. 
Gerade der römische Denar zeigte sich sowohl im Münz-Design als auch metrologisch 
als äußerst beständiges Medium.104 Insofern stellen natürlich gerade Ausnahmen von 
der Regel, sowohl in der Ikonographie als auch der Münzinschrift, spannende Fallbei-
spiele dar, um nach neuer politischer Kommunikation zu fragen.105 Bezogen auf die 
denarii provisini sind hierbei zwei Ausnahmen im 14. Jahrhundert zu nennen, nämlich 
die Prägungen unter dem Tribunat Cola di Rienzos und die während des Pontifikats 
Bonifaz’ IX.106 Doch abseits der römischen Denarprägungen kann gerade der Blick 
auf andere neu eingeführte Münznominale in der kommunal-römischen Prägeaktivi-
tät erhellend für eine Analyse politischer Kommunikationsprozesse über materiale 
Textkulturen sein. Dies soll in der Folge an einigen Fallbeispielen aus der römischen 
Kommune exemplifiziert werden. 

101 Vgl. Valci 2014, 235. 
102 Vgl. Travaini 2003, 93 und Valci 2014, 235 f. Dies bedeutet jedoch nicht, dass es nicht auch bei der 
römischen Prägung zu fallenden Edelmetallgehalten (v. a. ab den 1280er Jahren, vgl. Valci 2018, 45) 
kam, aber eben deutlich moderater.
103 Eben genau diese naheliegende Entwicklung trat in Latium nicht ein (vgl. Valci 2014, 236). 
104 Vgl. zu den in kleineren Details durchaus unterschiedlichen Varianten des Denars Valci 2018, 
40–42.
105 Vgl. Travaini 2015, 68. 	
106 Vgl. Valci 2018, 46 und Valci 2014, 232. 



112   Julian Zimmermann

Ikonographische Innovation als politische Kommunikation – 
die Einführung des Grosso unter Brancaleone d’Andalò

Die Denare waren als Münzen durch ihre geringe Größe ein Medium, welches auf Grund 
mangelnden Platzes nicht gerade zu innovativen ikonographischen Weiterentwicklun-
gen einlud.107 Durch den ab dem 13. Jahrhundert sukzessive im kommunalen Italien an 
Bedeutung gewinnenden größeren Silber-Grosso boten sich jedoch neue Möglichkeiten 
zur ikonographischen Innovation und diese wurden auch genutzt.108 Neu eingeführte 
Münznominale schufen den mittelalterlichen Prägeautoritäten stets neue Handlungs-
möglichkeiten, ihre Akzeptanz als Währung bei der Bevölkerung vorausgesetzt.109 Auf 
der einen Seite war eine solche Innovation stets heikel, da die Gefahr einer Münzverru-
fung bestand, andererseits erzeugte sie größtmögliche Resonanz bei den Rezipienten. 
Der jeweiligen Prägeautorität war sicherlich sehr wohl bewusst, „[…] that any change 
in iconography was a very sensitive matter requiring the utmost consideration of the 
political and economic impact that such an action would produce.”110

Ebenso wie die ab dem Duecento und v. a. im Trecento auch in Rom Fuß fassenden 
Goldmünzen111 wurden im 13. Jahrhundert in der Ewigen Stadt die bereits vorab durch 
andere italienische Kommunen geprägten Silber-Grossi eingeführt, was in beiden Fäl-
len rein wirtschaftsgeschichtlich durch einen ansteigenden Bedarf an werthaltigen 
Münzen für den überregionalen Handel erklärbar ist.112 Die erste Grosso-Prägung 
Roms fällt mit den 50er Jahren des 13. Jahrhunderts113 zugleich in eine politisch höchst 
aufwühlende Phase der Kommune Rom, nämlich der Regierungszeit unter dem aus 
Bologna stammenden römischen Podestà Brancaleone d’Andalò.114 Diesem bot sich 
durch das neue Nominal eine gelegene Möglichkeit, auch über die Münzikonogra-
phie (2) zu kommunizieren. 

107 Vgl. Stahl 2012, 220. Die geringe Größe von Münzen ist ein wichtiger Faktor für die begrenzten 
visuellen Möglichkeiten der Ausgestaltung (Radnoti-Alföldi 1978, 38 f.). 
108 Vgl. Baldassarri 2013, 103. Vgl. zudem zur Entwicklung der grossi in Italien (mit ihrem Ursprung 
in Venedig und einer Übernahme des neuen Nominals durch Pisa und andere Kommunen) ebd., 103 f. 
sowie Travaini 2018, 38 f. und vgl. auch Kluge 2005, 23 f., der u. a. die Wichtigkeit der Städte für die 
Münzentwicklung des Spätmittelalter anführt (ebd., 28 f.). 
109 Ähnlich wie bei den italienischen grossi ging man zeitgleich in Sachsen und Böhmen vor. Dort 
wurde zwar kein neues Münznominal eingeführt wie in Italien, der Pfennig jedoch für innovativere 
und komplexere ikonographische Szenen im Durchmesser vergrößert (vgl. Stahl 2012, 222). Auch diese 
Entwicklung verweist auf die Wichtigkeit der Münze zu Zwecken der Kommunikation.
110 Zitat: Travaini 2015, 70. 
111 Vgl. hierzu grundlegend: Travaini 2007, die entgegen der älteren Forschungsmeinung eigene 
stadtrömische Goldprägungen auch im 13. (spätestens ab 1273) und nicht erst ab dem 14. Jahrhundert 
als verifiziert ansieht (vgl. ebd., 300). Siehe auch: Travaini 2011, 1082; Travaini 2018, 40 und 45. 
112 Vgl. Baldassarri 2013, 104–108. 
113 Mit einem terminus ante quem von 1358 (vgl. Stahl 2008, 152 f.), für Travaini (Travaini 2011, 1079) 
noch exakter im Jahr 1253. 
114 Vgl. Dupré-Theseider 1952, 9–57 und Stahl 2008, 152. 



� ‚Massenmedium‘ Münze   113

Die mit 3,38 g relativ schwere und werthaltige Prägung besticht insbesondere 
durch ihre innovative neue Ikonographie, namentlich dem Löwen auf dem Avers und 
der thronenden Roma mit Globus und Palmen auf dem Revers.115 Die personifizierte 
Roma war eine der seltenen mittelalterlichen visuellen Personifikationen und stellte 
die vorab auf den Denaren nur inschriftlich erwähnte Glorifizierung der eigenen Ver-
gangenheit nun auch visuell dar.116 Sie steht hierbei für zwei wichtige Funktionen von 
Darstellungen auf mittelalterlichen Münzen, insbesondere auf der Revers-Seite: Zum 
einen deutet sie auf die lange Tradition Roms und die antike Stadtgründung hin und 
übernimmt damit die Funktion, die auf Münzen anderer Kommunen die Stadtheiligen 
als (christliche) Stadtgründer übernahmen.117 Zum anderen steht sie paradigmatisch 
für die Identität und den Führungsanspruch der Stadt, was die ihr beiliegenden Attri-
bute, Thron, Globus und Palme, noch unterstreichen. Die visuelle Darstellung der 
Roma dient auf dem neuen Münznominal zusammen mit den Legenden, also dem 
Münz-Design im Allgemeinen, der städtischen Identitätsbildung bzw. der gezielten 
Herausbildung einer „imagined community“.118 In gleicher Weise ist auch die ikono-
graphische Verwendung des Löwen auf dem Avers zu verstehen, der vermutlich als 
typisches und damals bekanntes Symbol für die Kommune Rom und ihre kommunale 
Tradition stehen sollte119 und nicht als direkte Anspielung auf den Namen Branca-
leones (Löwenpranke) zu interpretieren ist.120 Es scheint jedoch naheliegend zu sein, 
dass diese Doppeldeutigkeit durchaus gewollt war. 

Die ikonographische Erneuerung entfaltet ihr volles Potential erst dann, wenn die 
Münze als Ganzes gelesen wird, also in Verbindung mit der epigraphischen Botschaft. 
Auf dem Avers findet sich als Nennung der Prägeautorität die Legende „+ BRANCA-
LEO SPQR“ und auf dem Revers steht wie bereits auf den Denaren „ROMA CAPVT 
[M]V[N]DI.“121 Durch die explizite inschriftliche Nennung Brancaleones in der ansons-
ten traditionellerweise SPQR in der Legende als Autorität ausweisenden Münze ist dem 
Medium eine weitere Botschaft eingeschrieben. Der Senat blieb als Prägeautorität zen-
tral genannt und auch das traditionelle Formular erkennbar,122 jedoch wird durch die 
Nennung Brancaleones und der ikonographischen Erneuerung auch der politische 
Anspruch bzw. die Handlungsfähigkeit Brancaleones deutlich zur Schau gestellt. 

115 CNI XV, 105, Nr. 40. Vgl. Travaini 2018, 44 f. Die Roma trägt somit typische Attribute, die Größe 
und Autorität des Souveräns symbolisieren sollten (Globus und Thron) sowie für (v. a. christliche) 
Sieghaftigkeit standen (Palme). Siehe für eine Abbildung ebd., 45. Vgl. Travaini 2013, 38 und 213. 
116 Vgl. Valci 2018, 47; Travaini 2013, 213 und Travaini 2011, 1079.
117 Travaini 2013, 89. 
118 Vgl. Noreña 2011, 265; Travaini 2009, 21 f.; Travaini 2013, 203; Travaini 2015, 73; Bedos-Rezak 2015, 
60 und Solway 2015a, 10 und 20. 
119 Vgl. Dupré-Theseider 1952, 52; Stahl 2008, 152 f.; Valci 2018, 47 und Travaini 2013, 213. 
120 Vgl. Stahl 2008, 152. 
121 Vgl. Travaini 2018, 45. 
122 Dies sollte vor allem, so Lucia Travaini, die Autonomie gegenüber dem Papst betonen (Travaini 
2013, 213). Vgl. auch Valci 2018, 42. 



114   Julian Zimmermann

Diese Mischung zwischen Elementen des traditionellen kommunal-römischen 
Legendenformulars sowie neuer aussagekräftiger und insbesondere genuin stadtrö-
mischer Ikonographie auf einem metrologisch wertvolleren Medium als dem klassi-
schen Denar blieb auch in der Folge ein wichtiges Kommunikationsmedium politischer 
Ansprüche in der Stadt. Zudem sind die römischen grossi währungskartographisch zwar 
auch in der Ewigen Stadt selber von Relevanz gewesen und durchaus als ein lokales 
Kommunikationsmedium anzusprechen, prinzipiell war aber das Nominal des grosso 
von überregionaler Bedeutung, was eine Verbreitung der kommunizierten Deutungsho-
heit und politischen Ansprüche über Rom hinaus wahrscheinlich machte. In der unmit-
telbaren Folge nutzte beispielsweise auch Karl I. von Anjou, König von Sizilien und drei 
Mal Senator von Rom,123 während seiner zweiten Zeit als Senator zwischen 1268–1278124 
intensiv den grosso zur eigenen politischen Repräsentation.125 Die bereits unter Branca-
leone eingeführte Ikonographie traf hier auf eine klare Zurschaustellung der politischen 
Autorität Karls. Auf dem Avers stand als Prägeautorität „+CAROLVS REX SENATOR 
VRBIS“ und erst auf dem Revers fand die Kommune, ansonsten bis dato immer auf dem 
Avers als Prägeautorität genannt, ihren Platz in der Legende „ROMA CAPVD MVNDI 
SPQR“.126 Diesen grosso benennen die Quellen als grosso rinforzato,127 also als verstärk-
ten grosso, was auf sein größeres Gewicht von fast 1 g mehr als der grosso unter Branca-
leone und auf den höheren Edelmetallgehalt hinweist.128 Die politische Autorität Karls 
wird in dieser Münze folglich nicht nur über die neuen Legenden, sondern auch über 
die metrologischen Charakteristika der Münze artikuliert. Dass diese unverhohlene Nut-
zung der Münze zur politischen Selbstrepräsentation durchaus wahrgenommen wurde, 
zeigt die direkte kuriale Reaktion auf diese Episode. Nach 1278 übte der Papst wieder 
deutlich mehr Kontrolle auf die römische Münzprägung aus129 und der grosso wurde, 

123 Dies in den Jahren 1256–1266, 1268–1278 und 1281–1284 (vgl. Travaini 2018, 46). 
124 Zur Datierung der Prägungen im Zuge der drei Senatorenamtszeiten Karls vgl. Valci 2018, 42 und 
Travaini 2011, 1079.
125 Auch insgesamt scheint ein Großteil seiner Prägungen aus dieser Phase zu stammen (vgl. Tra-
vaini 2007, 298). 
126 CNI XV, 112, Nr. 100. Vgl. Travaini 2018, 46; Travaini 2007, 298 und Valci 2014, 230 f. Auch 
die vorab durch Karl von Anjou geprägten grossi waren bereits mit seinem heraldischen Zeichen, 
als kleine zusätzliche Prägung neben der bekannten römischen Grosso-Ikonographie, versehen 
worden (vgl. Travaini 2018, 45), was darauf hindeutet, wie wichtig ihm das Medium der Münze als 
Repräsentationszeichen gewesen ist. Das obige Beispiel fällt in die zweite Gruppe von grossi-Prägun-
gen Karls, denen eine erste Gruppe voranging (vgl. dazu: Stahl 2008, 152 f.). Die Avers-Legende ist zwar 
noch individualisierter und auf Karl zugeschnittener als bei den vorherigen Prägungen, trotzdem wird 
er aber auch in ihr als SENATOR VRBIS betitelt, tritt also zwar deutlich individueller, immer noch 
aber als kommunaler Würdenträger auf, was die Kommune als Prägeautorität zwar verschleierter auf-
greift, aber nicht völlig außen vor lässt.
127 Vgl. Travaini 2011, 1079.
128 Vgl. Stahl 2008, 156 und Travaini 2018, 45. 
129 Eine römische Münzprägung war ab da nur noch mit „speciali licentia sedis apostolice“ möglich, 
also einer spezifischen päpstlichen Erlaubnis (Travaini 2018, 46 und vgl. Valci 2018, 42–45). 



� ‚Massenmedium‘ Münze   115

vorerst bei gleichbleibender Ikonographie, in der epigraphischen Botschaft deutlich 
entindividualisiert und auf die Nennung der Kommune als Prägeautorität wie auf die 
Revers-Botschaft Roma Caput Mundi beschränkt.130 Auch in der Folge blieb der grosso 
eines der wichtigsten Kommunikationsmedien in der Kommune Rom, welches sowohl 
durch das Papsttum als auch andere Akteure in verschiedenen Situationen als Medium 
politischer Kommunikation instrumentalisiert wurde.131 

Der Abschluss der hier angeführten Fallbeispiele führt wieder zurück in die 
Anfangsjahre römisch-kommunaler Prägeaktivität und lenkt nochmals den Blick auf 
den Denar. Dieses deutlich konservativste Münz-Medium der Kommune Rom erfuhr 
die wenigsten (und wenn überhaupt nur kleinteilige) Veränderungen, was auch an der 
alltäglichen Relevanz der Münze gelegen haben mag. Umso erstaunlicher ist daher 
das letzte hier anzuführende Beispiel aus dem Tribunat Cola di Rienzos in der Mitte 
des Trecento. Untypisch für die Kommune Rom kam es unter di Rienzos Führung 
dazu, dass nicht SPQR, sondern ein Individuum auf dem Avers des Denars als Präge
autorität genannt wurde, nämlich Cola di Rienzo selbst.132 Dies stellte einen klaren 
und für alle wahrnehmbaren Bruch mit der kommunalen stadtrömischen Tradition 
der Denarprägung dar.

In den 1340er Jahren kam es in Rom zu einer wirkmächtigen Erhebung popula-
rer Schichten, welche mit einem antibaronalen Programm spätestens ab 1345 in der 
Ewigen Stadt gegen die städtische Elite mobilisierte und 1347 die Macht vollends an 
sich riss.133 Diese Erhebung kann auf Basis neuerer Forschung wohl insbesondere als 
breite populare Bewegung verstanden werden, deren Sprachrohr und Aushängeschild 
zwar Cola di Rienzo war, nicht aber ihr alles entscheidender Anführer.134 Als die wirk-
mächtigste von zahlreichen durch die Bewegung genutzten politischen Ressourcen 
erwies sich die Etablierung ihres Sprachrohrs Cola di Rienzo als Tribun von Rom. Die-
ses ‚Projekt Tribunat‘ bedurfte in seiner Logik ständiger Mobilisierung wirkmächtiger 
politischer Kommunikationsmedien, zu denen natürlich auch die städtische Münz-

130 Vgl. Valci 2018, 45 und Travaini 2013, 213; Travaini 2007, 298 sowie Travaini 2011, 1079. 
131 Vgl. beispielsweise für Prägungen während des Pontifikats von Papst Bonifaz VIII. Stahl 2008, 
152 und 157 f.; Travaini 2018, 30 und 46; Travaini 2011, 1082 und Travaini 2013, 214 f.
132 Vgl. Travaini 2013, 213, Anm. 32. 
133 Vgl. Dupré-Theseider 1952, 698. Jedoch lässt sich auf Basis neuerer Forschung nicht mehr in 
letzter Konsequenz von einem Klassenkampf popularer Schichten gegen die Stadtelite sprechen, da 
die städtische Führungselite und ihre über einen langen Zeitraum installierten Klientelnetzwerke zu 
mächtig waren (Vgl. Rehberg 2004, 147 f.). Vielmehr kam es neben der radikalen antibaronalen Rhe-
torik der Bewegung auch zu einer faktischen pragmatischen Zusammenarbeit der Bewegung mit der 
Stadtelite und ihren Klientelnetzen (v. a. den Orsini – vgl. ebd., 150 f.). 
134 Die Deutung der Phase um di Rienzo als breitere sozial-politische Bewegung ist in der For-
schung nicht grundsätzlich neu, jedoch gerät zumeist doch die Person Colas in den Mittelpunkt der 
Erklärungsansätze. Vgl. für den Versuch, das Wirken Cola di Rienzos in den 1340er Jahren durchgehend 
als breite Protestbewegung zu analysieren (mit weiteren Literaturhinweisen): Groß, Veit/Zimmer-
mann, Julian: Eine ‚revolutionäre Bewegung‘ im Trecento? Die Tragweite zweier Anachronismen für 
die Interpretation des römischen Tribuns Cola di Rienzo (1313–1354), in: AfS 59 (2019), S. 61–98. 



116   Julian Zimmermann

prägung zählte. In der Folge wurden erstmals Denare mit zwar bekannter Ikonogra-
phie, jedoch neuer Münzumschrift geprägt, welche gezielt ihre politischen Ansprü-
che untermauerten. Auf dem Avers ließ man die insbesondere die Person des Tribuns 
glorifizierende Aufschrift „+ALMVS.TRIBVNAT“ prägen.135 Das begleitende ikono-
graphische Kreuz konnte je nach Prägeserie zudem die Buchstaben bzw. das Wort 
VRBS in den jeweiligen Vierteln der Münze enthalten.136 Auf dem Revers hingegen 
prägte man den Denar mit bekannter Ikonographie und bekannter Inschrift, nämlich 
„+ROMA.CAPVT.MV[NDI]“.137 Auf dem Revers hielt man an der bekannten Münz-
umschrift fest, es hätte wohl aber auch keine neue geben können, die besser zum 
politischen Programm dieser Bewegung gepasst hätte. Die Episode um di Rienzo ist 
daher eine wichtige kommunale Denar-Prägephase, die vom sonst üblichen Senat als 
Prägeautorität abrückt, diesen auf keiner der beiden Seiten erwähnt und dafür die 
Person di Rienzos in den Mittelpunkt der Botschaft stellt.138 Das Medium der Münze 
war damit Teil der ausgeklügelten politischen Medienkampagne der Bewegung,139 
welcher in Rom an einer ständigen Mobilisierung der die Bewegung tragenden Sozial-
schichten gelegen war. Dadurch zeigt sich, wie wichtig neben der Analyse von Mün-
zen auch deren Kontextualisierung in dem jeweiligen gesellschaftlichen semiotischen 
System ist. Die auf Münzen thematisierten Inhalte konnten, wie auch in diesem Fall, 
in weiteren Medien und performativen Akten öffentlich zur Schau gestellt werden.140 
Symbole und Zeichen, somit auch Münzen, müssen dabei stets aktualisiert und in 
unterschiedlichen performativen Akten interpretiert werden und gehören letztendlich 
in performative Kontexte.141 Wenige Fallbeispiele machen dies so deutlich wie die an 
Inszenierungen, Prozessionen und der gezielten Nutzung öffentlicher Medien nur so 
strotzende Episode um Cola di Rienzo im Rom der 1340er Jahre.

135 CNI XV, 180, Nr. 1.
136 Siehe CNI XV, 180 f. Nr. 1–8 (mit Prägung VRBS) und 181 Nr. 9–14 (ohne Prägung VRBS). Das 
Kreuz gehörte zu den wichtigsten ikonographischen Symbolen auf mittelalterlichen Münzen (vgl. Tra-
vaini 2013, 89 und Valci 2018, 49). 
137 Vgl. zu diesem Denar-Typ auch Valci 2018, 46 und Valci 2014, 231 f. 
138 Eine weitere seltenere Denar-Prägung betitelt in gleicher glorifizierender Weise die Prägeautorität 
(di Rienzo) als „N(ICOLAVS) TRIBVN AVGVST(VS)“ (vgl. Travaini 2011, 1079). Natürlich muss man 
aber mitbedenken, dass auch die Nennung des Tribunats auf ein (neu geschaffenes) Amt der Kommune 
Rom verweist, die Kommune als politische Institution somit zumindest indirekt über die grundsätzlich 
individualisierte Legende präsent bleibt. Der sich hier offenbarende Grad an Innovation ist aber mit 
Blick auf die vorab konstante Prägung unter SPQR trotzdem als bemerkenswert zu bezeichnen. 
139 Vgl. Valci 2018, 46. Vgl. hierzu auch Stahl 2008, 155, der die Grossi-Prägungen aus dieser Zeit 
detailliert beschreibt. 
140 Die Fokussierung auf materiale Textträger und Medien, also die „Ding-Perspektive“, fordert 
natürlich im Umkehrschluss ebenso gleichberechtigt den Einbezug einer Akteurs-Perspektive, die 
den Umgang mit Artefakten, die Praktiken, beleuchtet. Vgl.: Meier/Ott/Sauer 2015, 5 und vgl. Travaini 
2009, 15 und 45 f. Bei Münzen kann dies u. a., wie Lucia Travaini gezeigt hat, auch durch Einbindung 
in (sakrale) Rituale geschehen (ebd., 13 f. und Travaini 2012, 476). 
141 Vgl. Bedos-Rezak 2015, 47. 



� ‚Massenmedium‘ Münze   117

Deutlich wird diese Medienkampagne auch mit Blick auf weitere Münzprägun-
gen dieser Zeit. Eine Gold-Fiorino-Prägung142 veranschaulicht, wie die verschiedenen 
medialen Ressourcen je nach Ziel kombiniert und genutzt wurden. Auf ihr findet sich 
keine personalisierte Avers-Inschrift, sondern die gängige Bezeichnung des Senats 
als Prägeautorität sowie die unveränderte Reversinschrift „ROMA.CAPVT.MVNDI“. 
Mit dieser für den überregionalen Handel bestimmten Münze sollte eine politische 
Bedeutung Roms über das eigene Stadtgebiet hinaus, hergeleitet aus antiken Vorrech-
ten (SPQR und Roma Caput Mundi),143 in einem nicht-lokalen Kontext kommuniziert 
werden. Dafür war auch der Nennwert der Münze (4) von zentraler Bedeutung. Gerade 
das Medium der Münze, „[…] long understood as an icon of power and a symbol of 
imperial authority […]“,144 bot sich hierfür geradezu an. Die Denarprägung unter Cola 
di Rienzo hingegen zielte insbesondere mit ihrer Avers-Inschrift auf einen dezidiert 
lokalen Rezipientenkreis, der für die politische Bewegung und deren ‚Projekt Tribu-
nat‘ mobilisiert werden sollte. 

Die eindrückliche Denarprägung der Bewegung wich zwar mit der Legende des 
Avers stark von vorherigen Denaren ab, doch zeigt sich auch bei dieser Münze, dass 
neue Botschaften zumeist nur durch die Veränderung von Details, nicht aber des 
ganzen Münztyps kommuniziert wurden. Neben der äußerst aussagekräftigen neuen 
Avers-Legende kam es zu keiner weiteren Veränderung des Münz-Designs. Damit soll-
ten die Legitimität und die alltagspraktische Funktion der Münze nie untergraben, 
trotzdem aber die kommunikativen Möglichkeiten des vormodernen Massenmediums 
Münze für die jeweiligen politischen Zwecke genutzt werden. 

Die Fallbeispiele zeigen, dass Münzen als Teil materialer Textkulturen ein großes 
Potential für Fragestellungen haben, die weit über genuin numismatische oder wirt-
schaftsgeschichtliche Phänomene hinausgehen. Dabei müssen alle relevanten Modi 
von Münzen beachtet werden, der epigraphische Text ebenso wie die Ikonographie, 
die Materialität ebenso wie das Münznominal. Auch wenn bei jeder Münzprägung 
an sich auf die jeweiligen Modi einzugehen ist, so stellten die hier angeführten Bei-
spiele doch jeweils einen Modus besonders stark heraus. Anhand der stadtrömischen 
Denarprägung konnte zum einen die kommunikative Funktion der Münzlegende 
und somit die textliche Ebene herausgearbeitet, daran anschließend zum anderen 
die Frage des Edelmetallgehalts und somit der Materialqualität thematisiert werden. 

142 Vgl. zu diesem Nominal mit Ursprung in Florenz: Travaini 2013, 42. 
143 Gerade für die Episode um di Rienzo ist dieser Rückbezug typisch (zur Bedeutung des antiken 
Erbes für die städtische Identität vgl. u. a. Rehberg 2004, 62–64). Münzen waren für diese bewusste 
Antikenbezugnahme äußerst geeignet, da im Mittelalter häufig antike Münzen nachgeahmt wurden 
(Solway 2015, 413: „[…] coins constituting the most common material legacy from antiquity […]“ und 
vgl. auch ebd. 426 f. und Travaini 2013, 47). Dieses Interesse an der Antike und ihrem numismatischen 
Erbe gilt insbesondere für die sehr an der eigenen Vergangenheit interessierte Gesellschaft des Tre-
cento, was eben auch das Suchen und Auffinden antiker Münzen betraf (vgl. Travaini 2012, 482 und 
Travaini 2009, 42 f.). 
144 Vgl. Solway 2015, 413. 



118   Julian Zimmermann

Am Beispiel der neu eingeführten Grossi im 13. Jahrhundert wurde dann verstärkt die 
visuelle Kommunikationsebene anhand neu eingeführter Münzikonographien behan-
delt. Abschließend veranschaulichten die Phase um die Mitte des Trecento und die 
Prägungen während des Tribunats Cola di Rienzos die wichtige Rolle des Nominals 
für die adressatengerechte Kommunikation über Münzen. In all diesen Fälle zeigten 
sich Münzen nicht zuletzt als sensible Seismographen sozialer und politischer Ver-
änderungen. Diese Veränderungen können durch Münzen nicht nur erkannt bzw. 
beschrieben, sondern sie konnten auch durch die Münzen selbst ausgelöst werden.145 
Als Medien der Kommunikation konnten Münzen vielfältige Nutzungsmöglichkeiten 
bereitstellen, die über identitätsstiftende und entindividualisiert-kollektive Funktio-
nen hin zu individuellen und auf die ‚agency‘ einzelner Personen oder Institutionen 
abgestimmten Kommunikationsakten reichen konnten. Auch das verweist nochmals 
auf die wichtige kommunikative Funktion von Münzen im europäischen Mittelalter 
und auf ihren großen Quellenwert für die heutige historische Forschung.

Literaturverzeichnis

Asmuth, Christoph/Nonnenmacher, Burkhard/Schneidereit, Nele (Hgg.) (2016), Texte zur Theorie des 
Geldes, Stuttgart.

Baldassarri, Monica (2013), „La monetazione nella Tuscia medievale: le ‚strategie‘ tra comuni-
cazione politica, economia ed arte“, in: Marco Collareta (Hg.), Visibile parlare. Le arti nella 
Toscana medievale, Florenz, 97–112.

Bartolino, Franco (1984), Codice diplomatico del Senator Romano dal MCXLIV al MCCCXLVII, Bd. 1, 
Rom.

Bedos-Rezak, Brigitte Miriam (2015), „Medieval Identity: A Sign and a Concept“, in: Susan Solway 
(Hg.), Medieval Coins and Seals. Constructing Identity, Signifying Power, Turnhout, 23–63.

Berndt, Guido (2015), „Strategies of Representation: Minting the Vandal Regnum“, in: Susan Solway 
(Hg.), Medieval Coins and Seals. Constructing Identity, Signifying Power, Turnhout, 83–99.

CNI: Corpus Nummorum Italicorum (1969), Roma. Dalla caduta dell’impero d’Occidente al 1572, 
Bd. 15, ND Bologna.

Dupré-Theseider, Eugenio (1952), Storia di Roma. Bd. 11. Roma dal comune di popolo alla signoria 
pontificia (1252–1377), Bologna.

Giele, Enno/Oschema, Klaus/Panagiotopoulos, Diamantis (2015), „Siegeln, Stempeln, Prägen“, in: 
Thomas Meier, Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte-Mate-
rialien-Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin/München/Boston, 551–566. 

Grierson, Philip (1975), Numismatics, London/New York. 
Grubmüller, Klaus (2005), „Geld im Mittelalter: Kulturhistorische Perspektiven“, in: Klaus Grub-

müller u. Markus Stock (Hgg.), Geld im Mittelalter. Wahrnehmung – Bewertung – Symbolik, 
Darmstadt, 9–17.

Heckl, Jens (2007), „Numismatik“, in: Andreas Ranft, Matthias Meinhardt u. Stephan Selzer (Hgg.), 
Oldenburg Geschichte Lehrbuch – Mittelalter, München, 341–346. 

Hoff, Ralf von den/Stroh, Wilfried/Zimmermann, Martin (2014), Divus Augustus, München.

145 Vgl. Baldassarri 2013, 97.



� ‚Massenmedium‘ Münze   119

Höh, Marc von der (2007), „Epigraphik“, in: Andreas Ranft, Matthias Meinhardt u. Stephan Selzer 
(Hgg.), Oldenburg Geschichte Lehrbuch – Mittelalter, München, 315–320. 

Isid. orig.: Isidor von Sevilla, Etymologiarum Sive Origium Libri XX, hg. von Wallace Martin Lindsay, 
Oxford 1911.

Jasper, Jörg (2019), „Art. Münzhoheit“, in: Gabler Wirtschaftslexikon (URL: https://wirtschaftslexikon.
gabler.de/definition/muenzhoheit-41149/version-264519, Stand: 16. 07. 2019).

Kiyanrad, Sarah/Lougovaya, Julia/Sarri, Antonia/Trampedach, Kai (2015), „Metall“, in: Thomas 
Meier, Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte-Materialien-
Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin/München/Boston, 293–306.

Kluge, Bernd (2005), „Geld im Mittelalter – Numismatische Einführung“, in: Klaus Grubmüller u. 
Markus Stock (Hgg.), Geld im Mittelalter. Wahrnehmung – Bewertung – Symbolik, Darmstadt, 
18–33. 

Meier, Thomas/Ott, Michael R./Sauer, Rebecca (2015), „Materiale Textkulturen. Konzepte – Mate-
rialien – Praktiken: Einleitung und Gebrauchsanweisung“, in: Thomas Meier, Michael R. Ott 
u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte-Materialien-Praktiken, Berlin/ 
München/ Boston, 1–6. 

Meyer, Carla (2012), „‚City Branding‘ im Mittelalter? Städtische Medien der Imagepflege bis 1500“, 
in: Clemens Zimmermann (Hg.), Stadt und Medien. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Köln/
Weimar/Wien, 19–48.

Noreña, Carlos (2011), „Coins and Communication“, in: Michael Peachin (Hg.), The Oxford Handbook 
of Social Relations in the Roman World, Oxford, 248–268.

Radnoti-Alföldi, Maria (1978), Antike Numismatik. Teil 1: Theorie und Praxis, Mainz.
Rehberg, Andreas (2004), Clientele e Fazioni nell’azione politica di Cola di Rienzo, Rom.
Schmidt, Peter (2005), „Mittelalterliche Münzen und Herrscherporträt. Probleme der Bildnisfor-

schung“, in: Klaus Grubmüller u. Markus Stock (Hgg.), Geld im Mittelalter. Wahrnehmung – 
Bewertung – Symbolik, Darmstadt, 52–90. 

Sissia, Adolfo (2015), „Al di là del provisino, le emissioni ‚aggiunte‘ di denari piccoli della zecca 
senatoriale romana“, in: Panorama Numismatico 305, 13–18.

Solway, Susan (2015) „Ancient Coins and their Afterlife. Numismatic Passages into Medieval Art 
and Material Culture“, in: Susan Solway (Hg.), Medieval Coins and Seals. Constructing Identity, 
Signifying Power, Turnhout, 413–438. 

Solway, Susan (2015a), „Introduction“, in: Solway, Susan (Hg.), Medieval Coins and Seals. Construc-
ting Identity, Signifying Power, Turnhout, 9–20.

Stahl, Alan (2012), „Image and Art on Medieval Coinage“, in: Colum P. Hourihane (Hg.), From Minor 
to Major. The Minor Arts in Medieval Art History, Princeton, 217–227. 

Stahl, Alan (2008), „Rome during Avignon. The Silver Coinage of Rome in the Fourteenth Century“, 
in: Michele Asolati u. Giovanni Gorini (Hgg.), I Ritrovamenti Monetali e i Processi Inflativi nel 
Mondo Antico e Medievale. Atti del IV Congresso Internazionale di Numismatica e di Storia 
Monetaria (12–13 ottobre 2007), Padova, 151–169.

Stollberg-Rilinger, Barbara (2005), „Einleitung: Was heißt Kulturgeschichte des Politischen?“, in: 
Barbara Stollberg-Rilinger (Hg.), Was heißt Kulturgeschichte des Politischen?, Berlin, 9–24.

Theis, Christoffer (2015), „Mobile und immobile Schriftträger“, in: Thomas Meier, Michael R. Ott u. 
Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte-Materialien-Praktiken, Berlin/Mün-
chen/ Boston, 611–618. 

Travaini, Lucia (2003), Monete Mercanti e Matematica, Roma. 
Travaini, Lucia (Hg.) (2004), L’immaginario e il potere nell’iconografia monetale. Dossier di lavoro 

del seminario di studi, Milano 11 marzo 2004, Mailand.
Travaini, Lucia (2007), „Per Philip Grierson. I romanini d’oro nella seconda metà del Duecento“, in: 

Rivista italiana di numismatica e scienze affini 108, 295–304.



120   Julian Zimmermann

Travaini, Lucia (2009), „Valori e disvalori simbolici delle monete: temi, problemi, interpretazioni“, 
in: Lucia Travaini (Hg.), Valori e disvalori simbolici delle monete: i trenta denari di Giuda, Rom, 
13–61. 

Travaini, Lucia (2011), „Roma“, in: Lucia Travaini (Hg.), Le zecche italiane fino all’unità, Bd. 1, Rom, 
1077–1117.

Travaini, Lucia (2012), „Il lato buono delle monete: devozione, miracoli e reliquie monetali“, in: 
Cristianesimo nella storia. Ricerche storiche, esegetiche, teologiche 33, 475–492.

Travaini, Lucia (2013), I capelli di Carlo il Calvo. Indagine sul ritratto monetale nell’Europa medie-
vale, Rom.

Travaini, Lucia (2015), „Coins, Images, Identity, and Interpretations: Two research Cases – a Seventh-
Century Merovingian Tremissis and a Fifteenth-Century Ducat of Milan“, in: Susan Solway (Hg.), 
Medieval Coins and Seals. Constructing Identity, Signifying Power, Turnhout, 65–80.

Travaini, Lucia (2018), „From the Treasure Chest to the Pope’s Soup. Coins, Mints and the Roman 
Curia (1150–1305)“, in: Werner Maleczek (Hg.), Die römische Kurie und das Geld. Von der Mitte 
des 12. Jahrhunderts bis zum frühen 14. Jahrhundert, Ostfildern, 27–64.

Tronzo, William (2001), „The Mantle of Roger II of Sicily“, in: Stewart Gordon (Hg.), Robes and Honor. 
The Medieval World of Investiture, New York, 242–252.

Valci, Mariele (2014), „A Hoard of Roman Denari Provisini Preserved in the Capitoline Museum, 
Rome“, in: The Numismatic Chronicle 174, 227–244. 

Valci, Mariele (2018), „Coinage in the Rome Commune (1143–1398). An Overview of the Denari 
Provisini Preserved in the Biblioteca Apostolica Vaticana“, in: Historia Mundi 7, 38–53.

Walz, Rainer (2005), „Der Begriff der Kultur in der Systemtheorie“, in: Barbara Stollberg-Rilinger 
(Hg.), Was heißt Kulturgeschichte des Politischen?, Berlin, 97–113.

Wienand, Johannes (2012), Der Kaiser als Sieger. Metamorphosen triumphaler Herrschaft unter 
Constantin I., Berlin.

Weber, Gregor/Zimmermann, Martin (Hgg.) (2003), Propaganda – Selbstdarstellung – Repräsenta-
tion im römischen Kaiserreich des 1. Jhs. n. Chr., Stuttgart.

Wittreck, Fabian (2011), „Münzmanipulation und Wucher. Gelddiskurse als Gerechtigkeitsdiskurse“, 
in: Benedikt Eckhardt u. Katharina Martin (Hgg.), Geld als Medium in der Antike, Berlin, 
155–172.

Zanker, Paul (19973), Augustus und die Macht der Bilder, München.



 Open Access. © 2023 the author, published by De Gruyter.  This work is licensed under the Creative 
Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111243887-007

Nicoletta Giovè Marchioli
La parola e la pietra, la parola sulla pietra
Le iscrizioni come manufatti nella Roma tardomedievale

A guisa di introduzione

Non sia inutile, all’esordio del mio discorso, richiamare l’attenzione su un fatto incon-
trovertibile e spesso trascurato, ovvero che le iscrizioni – termine che userò, indiffe-
rentemente, accanto a quelli di epigrafi e scritture esposte, indicando con esso, quasi 
per antonomasia, l’epigrafia lapidea – non sono solo un prodotto grafico, un monu-
mento artistico e un vettore testuale, ma sono anche un manufatto, un oggetto che ha 
una sua materialità, una sua dimensione e delle sue caratteristiche concrete, fisiche.1

L’elemento materiale va, a mio parere, inteso comunque in senso ampio, se non 
lato, poiché esso contempla in realtà una varietà di aspetti e soprattutto determina 
una varietà di scelte esecutive, per valutare le quali il punto di osservazione si spo-
sterà dal contenuto al contenitore, dal testo al contesto, così da definire le modalità 
di interazione appunto fra le due componenti essenziali delle epigrafi. E aggiungo 
che la verifica delle possibilità secondo cui si definisce il rapporto fra le iscrizioni e 
la loro materialità, oltre che delle loro reciproche influenze, a mio sentire è possibile, 
anzi è ragionevole attuarla all’interno di un ‘corpus’ che sia nel contempo coerente 
e ben definito, almeno per quanto concerne alcuni vincoli per così dire esterni, che 
non riguardano prioritariamente il layout delle iscrizioni, ma che sono piuttosto rap-
presentati da funzioni, limiti temporali, ambiti espositivi comuni. Devo così preci-
sare che, in virtù delle severe scelte che ho voluto fare al momento di organizzare la 
ricerca, mi sono interessata esclusivamente dell’epigrafia funeraria romana, concen-

1 Abbiamo a che fare dunque con quel rapporto fra materialità e spazialità che connota l’epigrafe come 
manufatto e che possiamo definire meglio risolvendo una serie di questioni, quali bene suggerisce von 
der Höh 2019, 23: « Durch welche materialen Merkmale zeichnen sich […] Inschriften aus (Schrift-
bilder, Formgebung, farbliche Gestaltung, Stofflichkeit, Formate)? In welcher Wechselbeziehung ste-
hen äuβere Gestaltung und inhaltliche Botschaft? Wie wurden die Inschriften präsentiert? Welche 
topographischen Situationen wurden hierfür ausgewählt? Wie prägte sich die räumliche Verortung die 
Wahrnehmung der Inschrift? Wie beeinflusste die Inschrift umgekehrt die Raumerfahrung? ». In qual-
che modo alle prime si intreccia anche un’altra serie di domande, che tendono a definire con maggiore 
puntualità appunto la complessità delle connessioni che si vengono a creare fra l’epigrafe in quanto 
oggetto materiale e contenitore testuale e la sua funzione di ‘medium’ multifunzionale per la materia-
lizzazione (e dunque la rappresentazione) e la conservazione (e dunque la trasmissione) della memo-
ria, volto a garantire la durata e il successo della comunicazione: « Welche komplexe Interaktion bzw. 
welches Beziehungsgeflecht besteht zwischen Mensch, Artefakt, Schrift und Zeit? Welche Arten der 
Gedächtnisfunktion können beschriftete Artefakte haben? Und was sind die Voraussetzungen dafür, 
dass ein Artefakt Gedächtnisfunktionen entwickelt und/oder ausübt? ». Cfr. Allgaier et al. 2019, 184.



122   Nicoletta Giovè Marchioli

trandomi sulle testimonianze dei secoli dal XIII al XV, che coinvolgono tanto perso-
naggi laici quanto esponenti del mondo ecclesiastico. È del tutto evidente che si tratta 
di una scelta assai netta: essa individua un ambito di analisi specifico che mi sembra 
comunque sostanzialmente sufficientemente omogeneo e foriero di informazioni da 
cui dedurre norme di comportamento e scelte esecutive generali, ma che altrettanto 
opportunamente si potrebbe, o dovrebbe, allargare, entrando in mondi diversi, per 
datazioni e localizzazioni.

In ogni caso questa drastica riduzione in termini contenutistici, cronologici e spa-
ziali delle fonti usate appare almeno ai miei occhi giustificata, e non dovrebbe intac-
care il valore generale delle mie affermazioni, anzi, al contrario, ne rafforza il senso di 
fondo e la legittimità, poiché a mio modo di vedere proprio l’epigrafia funeraria tardo-
medievale rappresenta quello che potremmo definire come il distillato più significativo 
e rappresentativo del complesso delle scritture esposte, dal momento che, se l’epigrafe 
è per sua natura l’amplificazione di un messaggio al quale si vuole dare evidentemente 
massima diffusione, ed è capace di raggiungere il più ampio numero possibile di desti-
natari, essa è, nel contempo, un luogo fisico, materiale del ricordo, e lo è tanto di più 
quando diventa la memoria della memoria, la traccia concreta del dolore e della com-
memorazione, e con ciò il veicolo e il riassunto simbolico di ideologie e valori.

Comprendere i significati di queste testimonianze significa inevitabilmente partire 
dalla valutazione di quelle che sono state le forme elaborate nel corso del tempo per 
le scritture della morte, se così vogliamo chiamarle, dunque per le iscrizioni funerarie, 
che delle scritture esposte rappresentano, come ho anticipato, una declinazione asso-
lutamente originale e forse l’esempio più immediato e significativo.2 All’interno del 
microcosmo delle iscrizioni funerarie medievali si può osservare un eclatante scarto fra 
un prima e un dopo che si sostanzia in un radicale cambiamento nella loro morfologia 
e nella loro sintassi. Rispetto alla straordinaria ricchezza della produzione epigrafica 
funeraria del mondo classico-pagano e tardoantico-cristiano, le pratiche della scrittura 
funeraria nell’alto medioevo si ridussero violentemente, sia dal punto di vista delle loro 
attestazioni, sia per le persone cui erano destinate. A partire dall’XI secolo, invece, 
quello che con efficace espressione si può indicare come il ‘diritto alla morte scritta’, 
ovvero a una commemorazione legata a un testo esposto, si estende a fasce sociali sem-
pre più ampie e diverse, e non rimane un privilegio legato a caste e ruoli.

Cambia nel contempo, nell’epigrafia funeraria, anche il modo di organizzare la 
scrittura e di raccordarla con le immagini che possono eventualmente accompagnarla. 
Così, oltre che nella più consueta lastra lapidea (per la quale in tedesco si può utilizzare 
il termine « die Tafel »), aniconica, se non occasionalmente accompagnata da segni 
simbolici che esprimono una invocazione alla divinità, in cui il testo si dispone più fre-
quentemente a piena pagina, gli epitaffi entrano in due nuove tipologie di monumenti 
funerari, che di fatto sono creazioni squisitamente tardomedievali. Mi riferisco, da un 

2 Per un originale percorso diacronico all’interno dell’epigrafia funeraria doveroso il riferimento 
almeno a Petrucci 1995.



� La parola e la pietra, la parola sulla pietra   123

lato, alla lastra terragna (che in tedesco si definisce come « die Grabplatte »), sulla quale 
si osserva il profilo, variamente e più o meno fedelmente delineato, del defunto gisant, 
dunque giacente sul letto di morte, e, dall’altro, alla nuova, monumentale tomba a 
parete (per la quale, in tedesco, si possono utilizzare le due forme « das Wandgrab-
mal » oppure « das Monumentalgrabmal », di fatto sinonimi assonanti), che spesso è 
una significativa e strutturalmente complessa opera di celebri artisti. Ricordo che la 
più antica lastra terragna italiana è quella dedicata a papa Lucio III, morto nel 1185, e 
collocata nella cattedrale di Verona, mentre per quanto riguarda i maestosi monumenti 
funebri a elementi sovrapposti, con arco, arca e iscrizione, una tradizione di studi con 
cui non tutti sono concordi ritiene che la sua prima attestazione sia ancora una volta il 
sepolcro di un pontefice, ovvero quello che conserva le spoglie di Clemente IV, morto 
nel 1268, che si trova nella chiesa di S. Francesco a Viterbo.3

Preciso che, per verificare i rapporti di forza fra queste tre diverse tipologie di 
manufatti, non ho fatto delle rigorose valutazioni di ordine quantitativo, ma osservo 
la indiscutibile prevalenza, che nel corso del tempo si fa vieppiù significativa, della 
lastra terragna, che si rivela quasi una sorta di scelta di compromesso e che supera 
per occorrenze tanto le più modeste lastre tombali aniconiche quanto le più sfarzose 
tombe, comprensibilmente meno diffuse, anche perché destinate a defunti illustri per 
lignaggio e ruolo sociale, i quali sono spesso, sebbene non regolarmente, esponenti 
di spicco delle più alte gerarchie ecclesiastiche. E a questo proposito, aggiungo che 
nella selezione del materiale ho escluso volutamente le iscrizioni funerarie dedicate 
alla commemorazione dei pontefici, di norma inserite in elaborati complessi monu-
mentali, dal momento che fanno evidentemente parte di un microcosmo a se stante, il 
quale, quando addirittura non le orienta o influenza, non può nel contempo sottrarsi 
alle influenze proprio delle esperienze coeve e dunque le propone, le rielabora o le 
modifica in forme qualitativamente sempre elevatissime, risultando pertanto del tutto 
incomparabili e inimitabili.

Sono dunque questi gli oggetti, appunto materiali, con cui ho avuto a che fare e 
di cui tratterò, debitrice come sono, lo dichiaro subito, nei confronti di Walter Koch, 
il quale, nel saggio che apre il primo dei due volumi che raccolgono il ‘corpus’ dei 
monumenti funerari medievali di Roma e del Lazio,4 significativamente aveva già 

3 Per una illustrazione sommaria dell’evoluzione stilistica e costruttiva dei monumenti funebri molti 
sono i richiami possibili. Per tentare una esaustiva ma riassuntiva indicazione si vedano almeno 
Bauch 1976; Garms/Romanini 1990; Gardner 1992, Körner 1997 e infine Herklotz 2001.
4 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981 e Garms/Sommerlechner/Telesco 1994. Si tratta di un ricchis-
simo repertorio, che ha un valore che va al di là della più ristretta prospettiva storico-artistica e che ha 
costituito per me un fondamentale strumento di lavoro, consentendo di lumeggiare le pratiche epigrafi-
che attestate nell’ambito dell’Urbe per quanto concerne nello specifico la commemorazione dei defunti. 
Rimando alle singole schede per dettagli ulteriori sui manufatti esaminati, che opportunamente vengono 
confrontati e collegati fra di loro, al fine di ricostruire linee di tendenza e ed evoluzioni stilistiche, oltre 
che convincenti localizzazioni e datazioni. A proposito delle specificità dell’epigrafia nobiliare romana, 
volta dunque a commemorare una élite ristretta e potente, rimando anche a Giovè Marchioli 2006.



124   Nicoletta Giovè Marchioli

anticipato molte delle osservazioni che propongo.5 Sono anche consapevole del peri-
colo che corro di fare considerazioni solo sommarie e genericamente riassuntive, che 
rischiano di appiattire le peculiarità proprie delle singole realizzazioni, a proposito 
del livello stilistico ed esecutivo di questi prodotti grafici, che sono, prima di tutto, 
lo ripeto, degli oggetti, con una loro materialità e tangibilità, elementi che ne costi-
tuiscono in qualche modo un vincolo, oltre che la loro caratteristica prima e impre-
scindibile. Mi riferisco in particolare al loro formato e alla loro mise en page, al cui 
interno si potrebbe rilevare l’eventuale influenza di una qualche moda artistica, di un 
qualche canone stilistico sentito come cogente, soprattutto per tentare di collegare 
la produzione epigrafica, almeno in alcune delle sue manifestazioni più significative 
o comunque riconoscibili, con le grandi e piccole officine dei marmorarii attivi nella 
città di Roma. 

Naturalmente una valutazione è indispensabile anche rispetto alla scrittura delle 
epigrafi, ai suoi alfabeti di riferimento, nella varietà di volta in volta delle singole 
realizzazioni, nell’aderenza rigorosa a un canone ideale come anche nelle eventuali 
tipizzazioni ed esasperazioni formali. Com’è evidente, infatti, gli aspetti grafici delle 
iscrizioni, strettamente connessi a quelli di ordine tecnico-esecutivo, cioè a dire la 
tipologia scrittoria impiegata, il modulo e le modalità di esecuzione delle lettere (che 
possono essere incise con un solco più o meno profondo, ma anche eseguite a rilievo), 
la mise en page e la mise en texte delle iscrizioni – dunque il modo in cui il testo viene 
inserito all’interno dello spazio di scrittura e il modo in cui viene organizzato e scan-
dito al suo interno, così da ricostruire le modalità dell’ordinatio delle epigrafi – sono 
tutti fattori da considerare, valutando le scelte per sistemare lo specchio epigrafico, 
e il rapporto di quest’ultimo con lo spazio grafico, cioè con la superficie suscettibile 
di ricevere la scrittura, a partire dalla presenza delle linee-guida per fare da base alle 
parole e per inquadrarle, dai valori dello spazio interlineare e dall’uso di sistemi com-
binati di interpunzione e di punteggiatura, che hanno il fine di separare singoli lemmi 
o piuttosto clausole logiche e di segnalare nel testo pause più o meno lunghe.

Né si dovrebbero trascurare elementi di tipo ancora più specifico, come l’analisi 
petrografica del materiale lapideo, per stabilirne la tipologia, oppure i rilevamenti sul 
tipo di solco tracciato, sulla sua sezione, sulla sua profondità, anche per ricostruire 
tecniche e strumenti impiegati per l’incisione. Tutti questi elementi si configurano, 
anzi si riassumono nel modo di trattare la materia e di realizzare l’oggetto-epigrafe, 
dunque nel modo in cui dare forma visibile e quasi tangibile al testo, ma dobbiamo 
essere consapevoli del fatto che sono anche tutti elementi che incidono sul livello di 
comprensione (complessivamente intesa) del messaggio epigrafico e dei quali è in 
ogni caso necessario tenere conto per definire a pieno il pubblico e l’efficacia di questo 
stesso messaggio, se è vero che l’aspetto materiale del testo dovrebbe tenere in con-
siderazione anche i suoi potenziali destinatari e ne determina in ogni caso i livelli di 

5 Cfr. Koch 1981.



� La parola e la pietra, la parola sulla pietra   125

fruizione. Insomma, per riassumere, e comprendere meglio l’ampio spettro di signifi-
cati e di conseguenze che in essa si concentrano, possiamo dire che

die Materialität gedächtnisstiftender Artefakte als Analysekriterium ernst zu nehmen bedeutet, 
der physischen Beschaffenheit von Objekten eine eigene ‘Affordanz’ zuzugestehen. Unter diesem 
Begriff ist das einem Material innewohnende ‘Angebot’ seiner Nutzungs- und Handlungsoptio-
nen zu verstehen. Beständige Stoffe bieten sich demnach für langfristige Nutzung eher an als 
ephemere usw. Nach diesem Verständnis ist das Medium stets ein Teil der Botschaft. Allerdings 
ist zugleich mit Blick auf die Diskrepanz zwischen Ziel und Rezipientengruppe bzw. zwischen 
produktions- und rezeptionsseitiger Funktionalisierung in Rechnung zu stellen, dass Materia-
lien nicht nur absolute, sondern  – und vor allem  – auch relative Eigenschaften besitzen, die 
erfahrungsabhängig oder kulturell codiert sind und folglich variieren können.6

Struttura fisica e scrittura, oltre che testo e contesto delle iscrizioni, sono dunque 
elementi che non solo si connettono con le funzioni delle scritture esposte, ma anche 
interagiscono e si influenzano reciprocamente nel determinare la ricezione, l’effi-
cacia e il successo della comunicazione epigrafica, tenendo anche conto dell’inte-
razione che si deve attuare fra due elementi importanti di questa stessa comunica-
zione, ovvero la visibilità e la leggibilità, per i quali valgono i due termini tedeschi di 
« Sichtbarkeit » e di « Lesbarkeit ». Inoltre le epigrafi si devono inserire in un preciso 
spazio, topografico e architettonico, dunque concreto, oltre che in uno spazio per così 
dire sociale e culturale, dunque ideale. Uno spazio cui dovrebbe essere consentita 
una qualche accessibilità ma che ha dei limiti, non solo fisici, senza dimenticare che 
la destinazione originaria delle iscrizioni, dunque la loro collocazione, pavimentale o 
parietale, influisce a sua volta sul loro ‘layout’.

Il mio proposito, lo sottolineo nuovamente, è quello di delineare dei quadri gene-
rali, organizzati diacronicamente, che diano conto, in linee necessariamente gene-
ralissime, delle connotazioni materiali dell’epigrafia funeraria romana, ponendo nel 
giusto rilievo eventuali aspetti comuni alle iscrizioni, quelle insomma che potremmo 
indicare come ‘mode’, ovvero scelte stilistiche ed esecutive messe bene a fuoco, con-
divise e ripetute. Sono peraltro consapevole di entrare anche nell’ambito della storia 
dell’arte, in cui, va da sé, non posso né voglio muovermi, anche se, o soprattutto per-
ché la mia è una prospettiva ovviamente e intenzionalmente diversa, che non guarda 
il particolare stilistico della raffigurazione plastica, oppure le strutture concettuali 
che stanno alla base della costruzione di un monumento funebre, quanto piuttosto il 
loro livello esecutivo complessivo, e, soprattutto, quello della scrittura che di norma 
li accompagna e che in essi variamente si innesta.

Mi pare opportuno aggiungere, a questo punto, una doverosa precisazione, pro-
prio a proposito della scrittura, anzi delle definizioni con cui indicare le testimonianze 
grafiche attestate nelle iscrizioni, osservando come non esista ancora nell’ambito 
dell’epigrafia medievale, almeno in Italia, una nomenclatura paleografica che sia con-

6 Cfr. Allgaier et al. 2019, 191.



126   Nicoletta Giovè Marchioli

solidata e condivisa. Dunque la terminologia con cui si definiscono le diverse scritture 
può essere molto mutevole, altrettanto equivoca e certamente non univoca. In questa 
sede, per indicare i tre sistemi grafici canonizzati che, in ambito epigrafico, si sono 
succeduti fra XII e XV secolo utilizzeremo le definizioni di maiuscola romanica, maiu-
scola gotica (che si può indicare anche come gotica epigrafica) e maiuscola antiqua-
ria, ma occorre avere la consapevolezza del fatto che si tratta di scelte personali e per-
tanto di formulazioni di compromesso fortemente instabili e non sempre condivise.7

Le lastre aniconiche

Se facciamo idealmente un giro per Roma, entrando nelle sue tante e bellissime chiese 
che conservano numerose scritture esposte che commemorano i defunti (e che solo 
raramente sono state musealizzate), pur facendo delle considerazioni solo sommarie e 
genericamente riassuntive, che rischiano di appiattire le peculiarità proprie delle sin-
gole realizzazioni, possiamo osservare come si riscontrino modalità di trattare appunto 
il supporto lapideo talora molto diverse. Infatti già a un primo sguardo si è subito e 
facilmente convinti del fatto che le epigrafi esaminate in realtà non hanno un deciso, 
ed evidente, tratto comune: se in molti casi abbiamo a che fare con prodotti grafici (e 
aggiungerei artistici) di alto livello stilistico ed esecutivo, non manca, all’opposto, qual-
che iscrizione tanto poco curata quanto realizzata su di un materiale di poco pregio.

Intendo procedere ordinatamente, seguendo un ordinamento tipologico e un line-
are svolgimento cronologico e dunque inizio col XIII secolo e con le lastre lapidee 
aniconiche, che registrano situazioni estreme e testimoniano, a proposito del loro 
formato, la mancanza di un qualche canone sentito come cogente e la possibilità 
invece di accedere a soluzioni assai divaricate, per dimensioni, rigore formale, orga-
nizzazione dello spazio e scelte grafiche. Così possiamo partire dall’approssimazione 
dell’iscrizione, dalla semplice funzione locativa, che segnala il sepulcrum Iohannis 
Fraiapanis (come recita testualmente lo scarno testo), dunque la tomba di un membro 
della famiglia dei Frangipane:8 collocata in S. Cecilia in Trastevere, e databile generi-

7 Offre un affresco complessivo sulle scritture di ambito epigrafico sino al basso Medioevo Koch 2007, 
che si dedica specificamente alla maiuscola romanica in Koch 1999. Sul rapporto fra le esperienze 
epigrafiche romanica e gotica – intese non solo come sistemi grafici in successione diacronica, ma 
talora anche come rivali in sincronia – si guardi almeno De Rubeis 2010, mentre, nella stessa sede, si 
ricordi il più generale intervento di Koch 2010. Una riflessione sulle specificità della gotica epigrafica 
in Italia, anzi nell’Italia settentrionale si trova invece in Giovè Marchioli 2020. Sulla maiuscola del 
Quattrocento, che recupera le esperienze della scrittura epigrafica classica – tanto che per definirla si 
può usare correttamente appunto anche la locuzione ‘capitale epigrafica restaurata’ –, determinanti 
sono state le progressive messe a punto di Zamponi 2006a, Zamponi 2006b e Zamponi 2010. A sua 
volta Koch 2002 interviene sul complesso mondo epigrafico del XV secolo, in cui si mescolano persi-
stenze e innovazioni grafiche.
8 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 55–56, nr. VII, 3, fig. 206.



� La parola e la pietra, la parola sulla pietra   127

camente al XIII secolo, presenta una scrittura disarmonica nella sua esecuzione – a 
partire dal modulo irregolare (che aumenta man mano che le lettere si susseguono) –, 
scrittura la quale corre lungo il lato lungo della lastra rettangolare, di cui occupa uno 
spazio minimo, spostata come è verso il margine superiore. Si passa poi a una sorta 
di soluzione di compromesso, rappresentata dall’iscrizione, assai singolare per le sue 
proporzioni, un tempo conservata dell’antica basilica costantiniana di S. Pietro, che 
commemora il conte Amaury de Monfort, crociato francese, morto nel 1241.9 Iscrizione, 
questa, che ci appare non integra, priva com’è dell’angolo superiore destro e di una 
parte, seppur non troppo ampia, del lato destro, e che risulta soprattutto singolare 
sia per il formato del supporto, che misura soli 28 cm di altezza × ben 205 cm di lun-
ghezza – tanto da far supporre che essa dovesse accompagnare, appesa alla parete, 
una lastra collocata invece in terra –, sia per le dimensioni delle lettere, che sono a 
loro volta necessariamente assai ridotte, oscillando fra i 3 e i 3,5 cm, visto che le linee 
di scrittura sono quattro e occupano tutto lo spazio disponibile. Spazio epigrafico e 
spazio grafico in tal modo si sovrappongono completamente, anche se di fatto l’unità 
di rigatura non è, forse un poco inaspettatamente, a sua volta troppo ridotta e le lettere 
non si affastellano sul rigo di scrittura, anzi sono piuttosto spaziate. È una iscrizione 
singolare anche per la presenza al suo interno di una croce greca, un tempo mosai-
cata, la cui altezza corrisponde a quella della lastra e che è collocata esattamente a 
metà della lastra stessa, mentre meno sorprendente è l’uso di evidenziare la scrittura 
colorando di nero i solchi delle lettere. Arriviamo infine all’ineccepibile e sobria ele-
ganza della coeva iscrizione che commemora l’inglese Robert of Somercote, cardinale 
diacono di S. Eustachio (morto nel 1241), conservata nella chiesa di S. Crisogono e per-
fettamente coeva alla precedente:10 si tratta di una lastra di circa 40 × 155 cm, in cui 
le tre righe di scrittura, per la quali si sceglie una raffinata gotica epigrafica già ben 
definita, sono disposte a piena pagina sul lato lungo, occupando armoniosamente lo 
spazio di scrittura, distanziate come sono da uno spazio interlineare evidente ma non 
troppo ampio; ad accompagnare il testo, sul lato destro si inserisce una lineare ed esile 
croce greca dal solco regolare e con i bracci che terminano a spatola.

Si noti come la decorazione a mosaico, per le croci, le cornici, come per gli stemmi 
nobiliari, appaia una componente non troppo frequente, ma in ogni caso significa-
tiva nella definizione del layout di alcune epigrafi romane, che dunque richiedevano 
una organizzazione complessa e coordinata in fase di lavorazione. Inoltre la presenza 
in particolare degli stemmi fa sì che appunto le epigrafi che sono ornate con queste 
rappresentazioni sintetiche e riconoscibili delle ascendenze famigliari diventino una 
sorta di elemento di congiunzione fra le lastre aniconiche intese in senso stretto e 
quelle terragne con l’immagine del defunto. Faccio, anche a questo proposito, ancora 
un esempio, quello dell’epigrafe che si trova nella basilica di S. Sabina e che segnala 

9 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 244–245, nr. LI, 1, fig. 209. 
10 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 69–70, nr. X, 1, fig. 208.



128   Nicoletta Giovè Marchioli

la sepoltura di Giovanna, seconda moglie del senatore Matteo Rosso Orsini, morta 
nel 1272.11 In questo manufatto l’appartenenza a un lignaggio importante si sostanzia 
anche, forse anzi soprattutto materialmente, viene cioè esibita – e pertanto resa rico-
noscibile – nelle caratteristiche esteriori dell’iscrizione che commemora la defunta, 
visto che il testo dell’epitaffio è inserito in una lastra lunga attualmente 103 cm (ma 
le sue dimensioni originali erano certamente maggiori) e larga 6 cm, in cui la scrit-
tura, dalle righe e dalle lettere assai spaziate, viene disposta sul lato più corto della 
lastra rettangolare ed è per così dire introdotta (e contemporaneamente arricchita), 
oltre che da una croce greca, in origine mosaicata anche da una fascia decorativa nel 
lato superiore e da uno stemma, oramai peraltro quasi del tutto scomparso, in quello 
inferiore, l’una e l’altro anch’essi realizzati in origine a mosaico. Non è un caso che 
orgoglio dinastico ed esibizione di un potere sociale si riassumano concretamente in 
un oggetto dalle caratteristiche così peculiari e raffinate, a proposito del quale si deve 
precisare che « obwohl wahrscheinlich auch im Originalzustand unter Normalgröße 
einer figürlichen Platte, zeigt sie doch eine bedeutende Monumentalisierung des rei-
nen Inschrifttypus. »12

Nel secolo successivo – e siamo così arrivati nel Trecento – si osserva una innega-
bile contrazione nella produzione di iscrizioni connesse a lastre lapidee aniconiche, 
che sarebbe possibile immaginare che almeno in qualche caso abbiano accompagnato 
una raffigurazione del defunto stesso, come si è peraltro già prospettato. Contrazione 
che appare tanto più evidente soprattutto pensando alla consistente presenza, all’op-
posto, delle lastre tombali terragne e che di fatto persiste anche nel Quattrocento, nel 
corso del quale le tombe terragne continuano a essere molto attestate. I prodotti che 
escono dalle officine lapidarie sono talvolta l’esito di interessanti sperimentazioni e 
contaminazioni, come nel caso della celebre targa che indica la sepoltura di Bertoldo, 
importante membro della famiglia Stefaneschi, nonché committente del bellissimo 
mosaico (in cui è peraltro anche raffigurato), che si deve a Pietro Cavallini e che orna 
l’abside della chiesa di S. Maria in Trastevere, al cui interno si trova la tomba, risa-
lente agli anni intorno al 1300.13 Nella lunga lastra, che misura 212 × 78 cm, è inserita 
l’immagine stilizzata di un baldacchino, idealmente in posizione eretta, in cui sono 
collocati due stemmi a mosaico posti al di sopra e al di sotto di un breve testo, disposto 
su quattro righe, la cui esecuzione imperfetta – determinata dal modulo delle lettere 
che si riduce, sebbene non significativamente, verso la fine del rigo, e dal fatto che le 
stesse righe non mantengono l’ariosità iniziale – stride con la perfezione di quella che 
viene indicata anche nel più volte citato volume sulle tombe medievali romane come 
una « Einzelschöpfung », dunque come una creazione unica, quasi una contamina-
zione fra la lastra aniconica accompagnata da stemmi e quella terragna figurativa, 
entrambe comparse all’orizzonte romano verso la fine del XIII secolo.

11 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 275–276, nr. LVII, 1, fig. 6.
12 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 276.
13 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 220–221, nr. XLI, 1, fig. 17.



� La parola e la pietra, la parola sulla pietra   129

Ma al di là delle eccezioni, evidentemente poco indicative, troviamo ancora una 
volta oggetti di livelli esecutivi diversi, rileviamo insomma questa continua oscilla-
zione fra alto e basso, fra modi divaricati di declinare e dunque di realizzare il mede-
simo soggetto, sempre tuttavia rimanendo in un contesto orientato piuttosto verso 
esecuzioni modeste. Nella basilica di S. Giovanni in Laterano si conserva un manu-
fatto, da datarsi alla metà del Trecento, che funge nel contempo, come si evince dal 
testo che conserva, da epigrafe commemorativa e funeraria, ove si menziona un Bar-
tolomeo, arciprete della chiesa di S. Agnese fuori le mura:14 un manufatto del tutto 
privo di simmetria e armonia, cui manca una parte del lato destro e in cui le sei righe 
di scrittura, peraltro eseguite con correttezza ed eleganza, sono tutte spostate verso 
il margine superiore della lastra, che poggia sul lato corto. Si tratta della versione per 
così dire semplificata di una tipologia di lastra che trova un esempio più notevole, e 
pur sempre non troppo elaborato (il quale sembra fra l’altro volutamente rifarsi a una 
tipologia più antica), nell’epigrafe dedicata al cardinale del titolo di S. Prisca Aga-
pito Colonna, conservata nell’arcibasilica di S. Maria Maggiore e posteriore al 1380, 
anno della morte del religioso.15 In questo esempio, di dimensioni ragguardevoli, visto 
che misura cm 249 di altezza × 95 cm di larghezza ipotetica (si ricordi infatti che il 
suo lato sinistro è danneggiato e in parte resecato), sono previste le linee guida per 
reggere la scrittura, ma, soprattutto, nell’ampia porzione della lastra rimasta priva 
di testo sono collocati, in modo speculare, quattro stemmi mosaicati. Piccola e solo 
apparentemente elegante è l’epigrafe parietale, conservata nella chiesa di S. Nicola in 
carcere e dedicata ad Andrea di Bartolomeo Valtrameti, detto « Cahetu », morto il 26 
gennaio 1371:16 il breve testo, disposto su cinque righe, non solo non è troppo corretto 
né ortograficamente né sintatticamente, ma prevede anche brusche cesure e occupa 
di fatto tutto lo spazio disponibile, riproponendo ancora una volta oramai sul finire 
del XIV secolo un essenziale modello aniconico, in questo specifico caso significati-
vamente dominato dall’horror vacui, modello che era seguito già all’inizio dello stesso 
secolo nella lastra che commemora il cardinale diacono di S. Maria in Portico Matteo 
Rosso Orsini, morto nel 1305, e che era un tempo collocata nella cappella di famiglia 
all’interno della vecchia basilica vaticana, contribuendo a creare una sorta di piccolo 
‘pantheon’ famigliare:17 la lastra, in origine pressoché quadrata, ora danneggiata in 
più punti, era circondata da una ampia cornice a rilievo. 

In generale le lastre trecentesche sono modeste e poco eleganti, anche quando 
tentano in qualche modo delle sperimentazioni, come nel caso di quella, della metà 
del secolo, priva della parte inferiore, conservata nella chiesa di S. Stefano del Cacco 

14 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 84–85, nr. XVII, 3, fig. 213. Si è ipotizzato che l’epigrafe, 
dato il tenore del suo testo, non esplicitamente riconoscibile come commemorativo, debba invece 
essere intesa come un’iscrizione composta per la fondazione forse di un altare. 
15 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 169–170, nr. XXXII, 3, fig. 134.
16 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 234, nr. XLIV, 1, fig. 219.
17 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 246–247, nr. LI, 3, fig. 218.



130   Nicoletta Giovè Marchioli

a segnalare la tomba di Stefano Maroni e in cui la scrittura corre intorno ai quattro 
lati.18 Solo talvolta è possibile imbattersi in qualche esito più accurato, rappresentato 
ad esempio dall’epigrafe funeraria del marescall Ekebert Crecil, che fu al servizio del 
conte palatino Rudolf e che morì nel 1312, epigrafe collocata in una chiesa così signifi-
cativa e importante quale è S. Maria in Aracoeli.19 La sua parte superiore è occupata da 
uno scudo inclinato sormontato da un elmo, mentre il testo si inserisce perfettamente 
al centro, lasciando vuota la parte inferiore della lastra: in questo caso sono evidenti 
tuttavia, sia per le raffigurazioni araldiche che per la formulazione del dato cronico, 
i richiami a modelli in particolare tedeschi. diffusi a partire dagli inizi del Trecento, 
come in altri casi è dato invece rilevare influssi del gusto francese. Curiosamente e 
perfettamente speculare a questa, oltre che perfettamente coeva, è l’epigrafe dedicata 
al cavaliere alsaziano Gozo von Hausbergen, morto appunto anch’egli nel 1312, ora 
conservata nella basilica di S. Sabina.20 Nella lastra si saldano appunto usi germanici 
e usi romani, gli uni rappresentati dalla collocazione, in posizione preminente nella 
parte superiore della lastra, di un grande stemma e dal formulario utilizzato, gli altri 
che si sostanziano nella collocazione della scrittura, a formare una sorta di blocco 
compatto, sotto lo scudo, pressoché al centro della lastra.21

La situazione cambia nel XV secolo solo se e quando si fa sentire forte e chiara 
l’influenza dell’epigrafia classica, a seconda dei casi originalmente rivisitata, pedisse-
quamente imitata, magari faticosamente immaginata, comunque idealmente evocata. 
Ne ritroviamo gli echi ad esempio nell’epigrafe funeraria del nobile romano Paolo 
Boccapaduli, morto a 34 anni il 5 luglio 1438, collocata nella basilica capitolina e dalla 
cornice in rilievo: in questo caso le righe di scrittura, dalle lettere di piccolo modulo, 
alte 2,5 cm, sono centrate rispetto allo specchio epigrafico e negli angoli inferiori sono 
collocati due scudi in posizione preminente.22 L’insieme ricorda, e forse volutamente 
imita, il fronte di un sarcofago romano, o, piuttosto, un’epigrafe di età classica, e tanto 
più inducono a pensarlo il dettato del testo, così come la scelta di scriverlo usando una 

18 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 293, nr. LXI, 3, fig. 69. Si potrebbe peraltro immaginare di 
avere a che fare con un manufatto incompleto, ovvero con una lastra terragna non corredata dall’im-
magine del defunto, la cui collocazione poteva essere prevista all’interno dell’ampio spazio circondato 
dalla scrittura e rimasto vuoto.
19 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 129, nr. XXVIII, 22, fig. 71.
20 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 280–281, nr. LVII, 6, fig. 70.
21 Sarebbe in ogni caso interessante fare una valutazione attenta – e certamente più sistematica 
di quanto non si sia potuto fare in questa sede – delle modalità complesse (esecutive, stilistiche, 
grafiche, testuali) secondo cui si organizzano, nel contesto romano, le epigrafi, e più in generale le 
tombe dedicate a personaggi che non sono italiani. Secondo quanto emerge da un’osservazione per 
ora appunto solo superficiale si passa dalla completa aderenza ai modelli più affermati e seguiti a 
Roma alla fedeltà, altrettanto rigorosa, agli usi propri (e spesso profondamente diversi dai primi) dei 
singoli paesi di origine dei defunti, passando peraltro attraverso una serie di soluzioni interessanti ma 
difficili da classificare in maniera così dicotomica, in cui invece le specificità romane e straniere, se 
così le vogliamo indicare, si contemperano, fondendosi in creazioni spesso originali.
22 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 155–156, nr. XXVIII, 59, fig. 223.



� La parola e la pietra, la parola sulla pietra   131

non impeccabile maiuscola antiquaria, oltre che di organizzarlo in distici elegiaci, 
seguendo peraltro una interessante mise en page, che prevede di centrare regolar-
mente e ordinatamente i più brevi pentametri sotto i più lunghi esametri. Senza fare 
ulteriori esempi, possibili, ma che, essendo tutti belli, sono pertanto tutti in qualche 
modo ripetitivi, noiosi e non troppo significativi, posso aggiungere che si tratta di una 
situazione poco mossa, direi anzi quasi del tutto statica, che ci testimonia in ogni caso 
di una generalizzata grande attenzione verso l’elaborazione del prodotto epigrafico e 
dunque verso i suoi esiti materiali.

Le lastre terragne

A partire, peraltro assai gradualmente, dal Duecento, ma poi soprattutto nel  XIV 
e ancora significativamente nel XV secolo, nel panorama romano si impone, come 
modello di tomba dominante e seguitissimo, la lastra terragna, organizzata in un rap-
porto (che prevede in realtà poche oscillazioni, se non nelle connessioni spaziali) fra 
testo e immagine, fra le parole con cui si commemorano i defunti e le loro rappresenta-
zioni come giacenti e immersi nel loro sonno eterno, sebbene non manchino elementi 
accessori esornativi che possono arricchire questa struttura compositiva di base, come 
ad esempio l’immagine di una lucerna oppure quella di un libro aperto posto fra le 
mani dei defunti, uomini o anche donne che siano. Si tratta dunque di un modello 
stilistico resistente e fortemente statico, in cui spesso la raffigurazione dei defunti 
ripropone dei ritratti che si somigliano tutti, in quanto fortemente ripetitivi, che per 
questa ragione non danno conto della fisionomia e dunque dei tratti caratteristici del 
volto, e in cui, come possibile elemento che incrina, arricchisce o all’opposto sempli-
fica, ma non turba né disturba questo quadro cristallizzato, interviene la tecnica di 
realizzazione del ritratto, che può essere eseguito semplicemente incidendo la lastra 
con un solco leggero, o piuttosto a rilievo. In quest’ultimo caso registriamo la presenza 
sia di bassorilievi, sia, ma in misura decisamente minore, di altorilievi.

L’elemento che in realtà può increspare queste acque così tranquille, come un 
sasso buttato in uno stagno, è la qualità della raffigurazione, che si muove secondo 
uno spettro piuttosto ampio e segnato da livelli molto diversi, che spesso si rivelano 
in una corrispondenza diretta coll’importanza del defunto. Fra le rarefatte testimo-
nianze duecentesche ne cito due che si pongono in un reciproco e stridente contrasto: 
l’una, che è peraltro la più antica attestata a Roma e che si richiama ancora alla tra-
dizione romana delle lastre aniconiche, dedicata al diacono Pietro Savelli, morto nel 
1287, nella chiesa dei SS. Bonifacio e Alessio,23 e l’altra in S. Martino ai Monti, per il 
cardinale del titolo di S. Balbina Simon d’Armentières, morto nel 1296.24 Nella lastra 

23 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 52–53, nr. VI, 1, fig. 11.
24 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 229–230, nr. XLIII, 1, fig. 14.



132   Nicoletta Giovè Marchioli

di Savelli l’immagine del defunto, incisa leggermente sul supporto, è affiancata ai 
lati dalle armi della famiglia, mentre il testo, disposto su quattro righe, è collocato al 
di sopra e ai lati della sua testa e presenta lettere dai tratti piuttosto spessi nelle due 
prime righe, che poi diventano più sottili, come si riduce anche il modulo delle lettere 
stesse. Tutto il manufatto appare realizzazione nel complesso ingenua e approssima-
tiva, ben diverso dalla raffinata composizione che si trova nella lastra per d’Armen-
tières, anche in questo caso incisa leggermente: l’immagine del defunto, il cui capo 
è affiancato da due angeli con aureola, è accurata nei suoi particolari e sormontata 
da un baldacchino, mentre fra la stessa immagine e l’iscrizione, che corre lungo i 
due lati verticali della lastra, inserita in uno spazio definito da un rigo superiore e 
uno inferiore, è collocato un listello decorativo mosaicato. La simmetria e l’equilibrio 
del manufatto sono apprezzabili, e in esso vengono a fondersi elementi tipicamente 
romani, come la presenza della decorazione a mosaico o la tipologia del baldacchino, 
ed echi invece della coeva produzione artistica francese.

Il Trecento, lo dicevo, è in qualche modo il secolo di qualche sperimentazione, 
pur rimanendo sempre nell’alveo di una tradizione iconografica oramai stabilizzata 
che ripropone stereotipi. Sperimentazione che riguarda soprattutto le iscrizioni pro-
priamente intese, ovvero la definizione e l’organizzazione degli spazi in cui inserire le 
parole, che di volta in volta per così dire si muovono all’interno della superfice lapidea, 
e della consolidata combinazione coll’immagine del corpo del defunto. Nella lastra – 
lavorata a rilievo ma piuttosto piatta, e dalle dimensioni notevoli, cm 211 × 52 – con-
servata nella chiesa di S. Pantaleo e destinata a commemorare il nobilis Pietro Torto 
Muti, morto il 6 luglio 1390, lo spazio destinato alla scrittura occupa la parte inferiore, 
così che il defunto, che ai lati della testa è accompagnato da due stemmi della sua 
famiglia, sembra poggiare i piedi sull’iscrizione.25 La situazione opposta si rileva nella 
lastra incisa con l’immagine dello spetiarius Giaquintello (morto intorno al 1310/1312 e 
sepolto nella basilica di S. Lorenzo fuori le mura), in cui la scrittura è disposta su sette 
righe disposte sopra la testa del defunto, con l’ultima linea che di fatto si riassume in 
una sola parola, ovvero amen, collocata verso il margine destro.26 Nell’articolata lastra 
a leggero rilievo – ora esposta nel Museo di Palazzo Venezia, ma un tempo collocata 
nella chiesa di S. Trifone – che commemora l’agostiniano Bonaventura da Peraga, car-
dinale del titolo di S. Cecilia, morto nel 1385, il quale è raffigurato sotto un baldac-
chino a punta con la testa poggiata su un cuscino e accompagnato dalle sue armi, la 

25 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 239–240, nr. IIL, 2, fig. 96. Come si osserva a p. 240, « diese 
Platte ist die einfachste einer Gruppe, deren Figurenstil und Anordnung der sekundären Elemente so 
einheitlich ist, daβ ihre Herstellung in ein und derselben Werkstätte gewiß erscheint. »
26 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 97–98, nr.  XXI, 4, fig. 33. Accanto all’impaginazione 
complessivamente assai approssimativa – ad esempio le prime due righe, assai brevi, sono tracciate 
accanto a una croce greca, collocata verso il bordo sinistro della lastra –, si osservi la presenza del 
verbo iacebit: proprio l’uso del futuro potrebbe indicare il fatto che la lastra fosse stata realizzata 
prima della morte dello stesso Giaquintello.



� La parola e la pietra, la parola sulla pietra   133

scrittura corre sul bordo esterno, appoggiandosi su di un rigo di base costituito dal 
solco che fa da cornice all’immagine,27 mentre la scritta che commemora Guiduccio 
Frangipane, personaggio non altrimenti noto, occupa curiosamente solo il lato supe-
riore e metà di quello destro della sua lastra tombale, che si trova nella chiesa traste-
verina di S. Cecilia,28 databile al primo quarto del Trecento e incisa leggermente sul 
marmo; ancora una volta, seguendo uno stilema consolidato, ai due lati del capo del 
defunto sono collocati, significativamente, due stemmi. Quasi speculare la situazione 
che si osserva nella lastra di Ocilenna, moglie del piccolo nobile Angelo Manganella, 
morta intorno al 1315/1320, che si conserva nella basilica di S. Sabina:29 in questo caso 
le parole incise, ben leggibili, ben spaziate, senza avere peraltro il supporto di un 
rigo di base, corrono lungo il lato superiore, più corto, e soprattutto lungo tutto il 
lato sinistro; la raffigurazione della defunta segue schemi convenzionali, poco origi-
nali e oramai pienamente affermatisi, come usuale è l’abitudine sia di collocare due 
stemmi ai lati del suo volto, sia di richiamare, anzi di esibire in questo modo i lignaggi 
delle due famiglie cui la donna apparteneva, quello del consorte ma anche quello del 
padre, ovvero i Monte Maria. Per seguire idealmente questa modalità di sfruttamento 
dello spazio per collocare della scrittura, si può citare ancora la lastra, sempre nella 
medesima chiesa, per Perna Savelli, la moglie di Luca di Giovanni Savelli, morta il 
28 gennaio 1315,30 di notevole livello esecutivo, in cui però, rimanendo nell’alveo di 
questa disposizione asimmetrica, il testo risale sino quasi alla metà del lato sinistro.

Non vado oltre con gli esempi, che ci potrebbero testimoniare di altre scelte ancora, 
come le epigrafi collocate nei due lati lunghi della lastra, ma menziono almeno la sin-
golare targa rettangolare (che misura 130 × 78 cm) che segnala la sepoltura fatta realiz-
zare per sé e i propri eredi nella chiesa di S. Lorenzo in Damaso dal notaio capitolino 
Antonio Goioli, morto il 6 luglio 1383:31 la scrittura, ben distanziata, in cui le parole 
sono divise da interpuncta, corre su sei righe collocate nella parte superiore, mentre 
in quella inferiore, di dimensioni ben più ampie, è inserito, incassato nella pietra, uno 
scudo bipartito con l’ingenua raffigurazione speculare di un pellegrino con cappello 
e con bastone.

Quanto invece alla tecnica di lavorazione del supporto lapideo, nella maggio-
ranza dei casi si osserva un’incisione dal solco non troppo profondo, anche se non 
mancano attestazioni di elaborati bassorilievi, come nella lastra tombale, nella chiesa 
di S. Maria in Monticelli, che commemora un personaggio ignoto, morto nel 1382, pro-
babilmente un membro della famiglia dei Vaschi, appartenenti alla piccola nobiltà 

27 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 314–315, nr. LXXI, 5, fig. 79.
28 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 58, nr. VII, 7, fig. 56.
29 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 284–285, nr. LVII, 10, fig. 44.
30 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 283–284, nr. LVII, 9, fig. 43. Si osservi la presenza, questa 
volta al di sopra del capo della defunta, di due stemmi dei Savelli, mosaicati, dalla raffinata e tradi-
zionale esecuzione.
31 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 94, nr. XX, 1, fig. 129.



134   Nicoletta Giovè Marchioli

romana.32 Si tratta di un manufatto piuttosto complesso nella sua struttura compo-
sitiva, che si può interpretare come esemplificativo di una sorta di transizione verso 
modelli successivi: una struttura che prevede, oltre alla rappresentazione del gia-
cente, eseguita quasi ad altorilievo, l’inserimento di stemmi, baldacchino, cuscino, 
oltre a ben cinque lucerne, e in cui l’epigrafe, posta ai piedi del defunto, sembra quasi 
essere una targa autonoma rispetto al resto. Colpisce soprattutto il fatto che la scrit-
tura, realizzata in più riprese e in più epoche, invade prepotentemente e inaspettata-
mente anche spazi non certamente pensati come grafici, ovvero non solo, come già 
detto, la base del bassorilievo, ma anche il fianco sinistro del giacente, oltre alla sua 
veste, dalle maniche all’abbottonatura del mantello.

La consolidata combinazione di testo e immagine, in un equilibrio variabile, quale 
abbiamo visto definirsi fra Duecento e Trecento non fa che consolidarsi nel Quattro-
cento, con oscillazioni che tendono a limitarsi alla differente profondità del rilievo 
e all’accuratezza complessiva del manufatto – che in un gran numero di casi viene 
prodotto per la sepoltura di eminenti personaggi esponenti delle più elevate gerar-
chie ecclesiastiche, dunque vescovi e cardinali –, oppure a lievi mutazioni nell’esecu-
zione del testo scritto. Così accade in una lastra di dimensioni modeste (misura infatti 
163 × 54 cm), come modesta è la sua esecuzione complessiva, collocata nella chiesa 
di S. Lorenzo in Panisperna, che testimonia fra l’altro dell’innesto, in un sistema ico-
nografico oramai ben definito nelle sue componenti, della raffigurazione, che è cer-
tamente dal forte valore evocativo e che diventerà consueta, di un oggetto simbolico, 
ovvero dell’immagine di un calice posto accanto alla testa del defunto, che in questo 
caso è il prete Nikolaus von Kulm, morto il 6 agosto 1412.33 L’iscrizione funeraria che 
lo commemora corre lungo la lastra, ma si dispone anche, organizzata su ulteriori tre 
righe, sotto i piedi del defunto.

Dal punto di vista grafico si registra invece una novità di grande portata, ovvero 
l’utilizzo, per la verità ancora intermittente e dunque non predominante, della capi-
tale epigrafica restaurata, dunque della nuova e solenne maiuscola all’antica di ispi-
razione classica, che si utilizza accanto alla persistente maiuscola gotica, usata, con 
talora divaricati esiti e livelli di stilizzazione in tutte le testimonianze sinora evocate. 
Osservo tuttavia che i due sistemi grafici non sono sempre concorrenti, bensì coesi-
stenti, e anche che talora, ma non spesso, abbiamo a che fare con una esecuzione 
della maiuscola umanistica antiquaria, stilizzatissima ed estremamente raffinata, 
quale si osserva nella elegante scritta che circonda l’imponente bassorilievo (misura 
216 × 116 cm) colla figura del beato Niccolò da Forca Palena, monaco morto nel 1449, 
conservato nella chiesa trasteverina di S. Onofrio:34 in una raffinatissima composi-
zione grafica lettere di grande rigore geometrico, spesso composte da perfetti archi di 

32 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 186–187, nr. XXXV, 1, fig. 94.
33 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 101, nr. XXII, 3, fig. 142.
34 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 237–238, nr. XLVII, 1, fig. 189.



� La parola e la pietra, la parola sulla pietra   135

cerchio, sono coinvolte in un continuo susseguirsi di giochi di inclusione oppure di 
varianti di modulo ridotto. Testimonia dal canto suo una scelta originale dal punto 
di vista iconografico e una dissonanza dal punto di vista grafico la lastra a rilievo, 
un tempo conservata nella sacrestia della antica basilica vaticana, che costituisce 
la sepoltura di una donna, Catherine, e del suo anonimo figlio, morti nel 1450,35 di 
cui manca una significativa parte del lato superiore, con la perdita del volto della 
defunta. Si tratta infatti di un caso unico, oltre che per la lingua, visto che è scritta in 
antico francese, anche per la tipologia grafica scelta per l’epitaffio, che corre lungo 
la lastra: di una scrittura minuscola, ossia di una littera textualis quadrata molto 
stilizzata, dalle lettere di ampio modulo (misurano infatti 5 cm), ma non altrettanto 
ben eseguita, forse realizzata da una mano non educata a questa tipologia grafica. 
Vale la pena sottolineare che, se in Italia si registra un uso piuttosto limitato della 
minuscola nell’ambito epigrafico, in altre aree geografiche, penso in primis a quella 
tedesca, è molto più consistente la presenza nel contesto epigrafico di un sistema 
grafico minuscolo importato dall’ambito librario.36

35 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 260, nr. LI, 20, fig. 193.
36 A proposito di questo fenomeno, che potremmo indicare come l’intrusione, o, in forma più neutra 
e benevola, come l’adozione delle scritture minuscole nell’uso epigrafico, conviene appunto ribadire 
come esso non appaia sempre attestato nelle iscrizioni di ambito italiano, mentre si rivela di un qual-
che spessore nell’epigrafia che potremmo indicare latamente come transalpina, più nello specifico 
ancora in quella ascrivibile all’area tedesca, fra Germania e Austria; area in cui sino a un’epoca molto 
tarda sono piuttosto cospicui e significativi gli esempi di epigrafi in littera textualis, dunque nella 
libraria tardomedievale, nello specifico nella sua stilizzazione più spezzata e chiaroscurata, la cosid-
detta textualis quadrata o fracta. Non è tuttavia un caso troppo inconsueto l’utilizzo della scrittura 
minuscola, anzi, delle scritture minuscole all’interno delle iscrizioni, che invece, nella percezione 
comune, sono indissolubilmente legate, in una sorta di binomio naturale, alla solennità e alla visibi-
lità delle scritture maiuscole, indipendentemente dal livello della loro esecuzione. Per approfondire 
solo un poco la questione, aggiungo che le minuscole attestate in ambito epigrafico si possono ide-
almente riferire a due macro-tipologie fortemente divaricate fra di loro: da un lato si osservano esiti 
di alto livello esecutivo, che riproducono con sicurezza e correttezza i modelli delle librarie più cano-
nizzate e stilizzate e che, presenti anche in Italia, ove si usa la riconoscibile testuale rotunda, sono 
meglio attestati nelle testimonianze epigrafiche tedesche, all’interno delle quali, ancora per tutto il 
Quattrocento e sino alla piena età moderna, si rileva la presenza di una littera textualis ben connotata 
e riconoscibile, in particolare nelle forme della cosiddetta « Fraktur », cioè di quella stilizzatissima 
evoluzione della stessa textualis che si configura come una scrittura dal tracciato fortemente spezzato 
e chiaroscurato. Dall’altro lato, invece, del tutto opposto, si collocano esiti di realizzazione incerta, 
che non seguono modelli canonizzati facilmente identificabili e che piuttosto si possono indicare 
come scritture elementari di base, dunque come le esecuzioni grafiche realizzate da persone dalle 
competenze in genere piuttosto basse: sono scritture incerte e per così dire spontanee, che nascono 
da un’esigenza di comunicazione non corroborata da un’educazione grafica e da una pratica altret-
tanto solide. Sul tema opportuni appaiono i rinvii ai due interventi di Bornschlegel 2018 e Koch 2018.



136   Nicoletta Giovè Marchioli

I monumenti funebri a parete

Non resta, per chiudere il cerchio, che rivolgere uno sguardo, necessariamente altret-
tanto veloce, alle epigrafi che accompagnano i monumenti funebri a parete, che sono, 
va ripetuto, davvero una stupefacente creazione artistica del tardo medioevo. Sono 
soprattutto manufatti complessi, attestati tuttavia, almeno nel contesto romano, in 
un numero ristretto, che rimane sostanzialmente invariato per un paio di secoli, salvo 
poi addirittura decrescere nel XV secolo. Quello che accomuna di fatto tutte le tombe 
a parete, raffinate strutture le cui componenti di base si sovrappongono in un anda-
mento fortemente verticalizzato, con soluzioni sempre originali ed elementi sculto-
rei anche significativi, e che trovano nella raffigurazione plastica del defunto gia-
cente il loro culmine (concreto ma anche metaforico), l’elemento comune, si diceva, 
è la circostanza per cui la scrittura occupa spazi non sempre centrali nel complesso 
monumentale, in un rapporto di forza fra la parola e l’immagine che non rimane in 
equilibrio perfetto, ma vede forti oscillazioni, per cui dalla centralità del testo nel 
complesso della struttura monumentale si può passare alla sua marginalizzazione, 
se non addirittura alla sua scomparsa, così che la scrittura si eclissa rispetto al com-
plesso monumentale.

Tutte queste linee di tendenza sono già ben visibili nel Duecento, a proposito del 
quale non posso non citare gli eclatanti esempi costituiti dalle tombe dei Savelli, poste 
nella cappella funeraria della famiglia all’interno di quella chiesa che è fortemente 
simbolica soprattutto in relazione alle vicende del Comune di Roma quale è S. Maria 
in Aracoeli. Per i Savelli si innalzano complessi e stratificati monumenti funebri, in 
cui la potenza plastica e cromatica dei sarcofagi riccamente ornati e della decorazione 
cosmatesca sovrasta quella delle parole, apparentemente ridotte a evocare una bio-
grafia essenziale dei defunti. Parole che sembrerebbero appunto cedere il passo alla 
forza dell’immagine, anche se in particolare nel sepolcro di Luca Savelli le epigrafi 
che commemorano il senatore e suo figlio Pandolfo rappresentano in realtà il punto 
su cui si focalizza lo sguardo, sono l’elemento di raccordo fra la struttura cosmate-
sca che costituisce la parte superiore e il sarcofago a ghirlande di età classica posto 
nella parte inferiore, sarcofago che è uno dei tanti casi di spolia antichi riutilizzati in 
epoca medievale.37 Ma questa stessa situazione si ritrova, in un tono certo minore, 
nel sepolcro, conservato nella chiesa di S. Balbina, di Stefano Surdi, cappellano pon-
tificio morto nel 1295,38 in cui l’iscrizione, disposta su di un’unica riga e con lettere di 
modulo assai ridotto (2 cm di altezza), si pone come elemento ideale di connessione 
fra la parte superiore del monumento, ovvero il sarcofago con l’immagine del defunto 
giacente su di un catafalco, e la parte inferiore, aniconica della tomba, decorata a 

37 Cfr. Garms/Sommerlechner/Telesco 1994, 64–69, nr. 16, figg. 44–50. 
38 Cfr. Garms/Sommerlechner/Telesco 1994, 25–27, nr. 1, fig. 1. Si noti che la pur breve iscrizione con-
tiene nella parte iniziale una firma d’artista, ovvero quella di Giovanni di Cosma, cui si deve il monu-
mento, e in quella finale la segnalazione del nome del defunto cui la tomba appartiene.



� La parola e la pietra, la parola sulla pietra   137

mosaico, che è di dimensioni ben più ampie della prima e sulla cui parte centrale 
spiccano le armi del lignaggio.

Altre tombe seguono questa modalità strutturale e attestano questa presenza 
minoritaria, ma mai casuale, della scrittura, anche se dobbiamo sempre tenere pre-
sente una circostanza che vale ora e sempre, e cui va sempre dato il giusto rilievo, 
ovvero che le epigrafi e più in generale le tombe nel corso dei secoli hanno subìto 
non solo distruzioni, danni e rifacimenti, per sottrazioni e addizioni, ma anche spo-
stamenti e ricollocazioni, circostanze queste che ci impediscono di avere la corretta 
percezione del livello originario delle modalità di preparazione delle stesse e, soprat-
tutto, della sua intenzionalità. 

Esistono anche soluzioni alternative e paradossali, che rovesciano completa-
mente la situazione, sino a eliminare, nel contesto delle tombe monumentali, la parte 
figurativa e tornare a una sepoltura totalmente riassunta nella littera e non nella 
figura. Così avviene nella monumentale e notissima tomba di Guglielmo Fieschi, car-
dinale diacono di S. Eustachio, morto nel 1256, sepoltura collocata nella basilica di 
S. Lorenzo fuori le mura, in cui sotto un baldacchino di forte ispirazione classica con 
snelle colonne e capitelli ionici si sovrappongono un ornatissimo sarcofago di riuso 
del III secolo e un affresco.39 In questo caso le epigrafi funerarie sono due: una è 
disposta, divisa in due righe, sul listello del fronte del sarcofago, un’altra invece è 
inserita in una targa stretta e lunga (di cm 56 × 243), inserita nel punto di tangenza 
fra il sarcofago e l’affresco, dunque ancora una volta idealmente e concretamente al 
centro della composizione. La realizzazione della scritta è corretta ma non troppo ele-
gante, con una mise en page a bandiera, che non occupa simmetricamente lo spazio 
grafico, e con un’ultima riga dalle lettere fortemente spaziate: siamo alla metà del 
XIII secolo e la scrittura usata, pur non liberandosi delle varianti grafiche per così dire 
più moderne (ad esempio la M onciale e la N rotonda), offre ancora, magari passando 
per la maiuscola romanica, tardivi echi dei modelli della capitale epigrafica quadrata 
di età romana, che rimangono tuttavia inarrivabili. 

E poi, appunto, in quello che appare come una sorta di percorso evolutivo, la scrit-
tura entra nel monumento funebre, giungendo a esiti di grande accuratezza, quali 
sono testimoniati dalla tomba del banchiere senese Niccolò Buonsignori, morto verso 
l’anno 1300,40 collocata attualmente nel giardino del chiostro della basilica di S. Cle-
mente. Un lunghissimo epitaffio, composto in realtà da una sequenza di cinque testi 
distinti ma riconducibili per coerenza e coesione interne ad unum, in esametri (anche 
leonini), pentametri e in distici leonini, riempie il fronte di un sarcofago di età clas-
sica, diviso in tre parti da pilastri e mancante di una parte dell’angolo sinistro; fronte il 
quale, eccezion fatta per la sezione superiore della parte centrale, che reca una tabula 
ansata antica, è occupato fittamente dalla scrittura, con lettere di 3 cm di altezza, in 

39 Cfr. Garms/Sommerlechner/Telesco 1994, 60–63, nr. 15, fig. 41.
40 Cfr. Garms/Sommerlechner/Telesco 1994, 36–37, nr. 6, fig. 17.



138   Nicoletta Giovè Marchioli

cui solo nella parte finale della sezione di sinistra si rompe la simmetrica regolarità 
delle righe.

Dalla scrittura dentro al monumento si passa infine alla scrittura fuori dal monu-
mento, come accade nella tomba di Pantaléon Anchier, cardinale del titolo di S. Pras-
sede morto il primo giorno di novembre del 1286, tomba posta nell’omonima chiesa:41 
il defunto giace su di un catafalco coperto dalla coltre funebre, e l’epigrafe che lo 
commemora, in gotica epigrafica, composta da un distico elegiaco rimato e sei esame-
tri leonini, è collocata sopra il sarcofago; si osserva tuttavia una certa discrasia fra la 
raffinatezza della rappresentazione scultorea, la poetica eleganza dell’epitaffio e l’in-
cisione delle lettere dell’iscrizione, piuttosto allungate e non perfettamente omogenee 
nello spessore del solco e nel modulo, anche se del tutto leggibili in quanto molto spa-
ziate fra di loro e fra rigo e rigo, a occupare, seguendo una prassi che abbiamo visto 
piuttosto affermata, l’intero campo epigrafico disponibile.

Questa sorta di gradatio, o di climax, se bene lo intendiamo, nella presenza della 
parola scritta all’interno delle tombe monumentali e nelle forme della sua realizza-
zione, che sembra man mano consolidarsi, si ritrova negli esempi trecenteschi, che 
davvero mi limito a citare in maniera forzatamente cursoria, muovendomi per così 
dire da un estremo all’altro, e non solo cronologicamente. Così, dalla tomba di Matteo 
d’Acquasparta, cardinale di Porto e S. Rufina, morto nel 1302, che si trova collocata 
nella chiesa di S. Maria in Aracoeli, tomba estremamente verticalizzata, sempre a 
baldacchino, colla figura del defunto giacente sormontata da un affresco, ma, sin-
golarmente, completamente muta,42 si passa al monumento funebre del napoletano 
Marino Bulcano, morto nel 1394, cardinale diacono di S. Maria Nova, che proprio 
nella chiesa del suo titolo è peraltro sepolto.43 Si tratta di una tomba che poggia su 
di un alto basamento diviso su due livelli, al cui colmo, sul lenzuolo funebre, vi è la 
figura giacente del defunto e in cui la scrittura occupa la parte centrale del fronte 
tripartito del piano inferiore: si realizza così una costruzione originale e curata, che 

41 Cfr. Garms/Sommerlechner/Telesco 1994, 165–168, nr. 55, figg. 187 e 193. La tomba si trova ancora in 
quella che con buona ragione viene intesa come la sua collocazione originaria, ovvero nella Cappella 
del Crocefisso. Si ricordi poi che vicino all’ingresso laterale dell’edificio è visibile un’altra epigrafe, 
posteriore, visto il livello di stilizzazione della maiuscola gotica con cui è scritta, che per il suo conte-
nuto oscilla fra la commemorazione del defunto e il riassunto di una sua disposizione testamentaria, 
poiché ricorda tanto i lasciti dell’Anchier a favore della chiesa, quanto gli obblighi da rispettare per 
onorarne la memoria.
42 Cfr. Garms/Sommerlechner/Telesco 1994, pp. 73–76, nr. 19, fig. 57. Fatte salve le più o meno plau-
sibili attribuzioni a Giovanni di Cosma dell’opera scultorea e a Pietro Cavallini dell’affresco, forse la 
stessa assenza di una iscrizione conferma l’idea che la realizzazione complessiva di questo pur cele-
bre monumento non abbia raggiunto un livello di eccellenza assoluta, come peraltro si puntualizza 
a p. 76: « Das Fehlen von Nische und Künstlersignatur, die Ersetzung des Mosaiks durch ein Fresko 
und die insgesamt geringere Qualität machen das Acquasparta-Grab zu einer ‘billigeren’ Ausgabe der 
Grabmäler des Durand und des Surdi. »
43 Cfr. Garms/Sommerlechner/Telesco 1994, 103–105, nr. 30, fig. 100.



� La parola e la pietra, la parola sulla pietra   139

probabilmente in origine era inserita in uno spazio definito da un baldacchino e in 
cui le raffigurazioni scultoree delle tre virtù teologali e gli stemmi fanno quasi da 
ideale contorno all’iscrizione funeraria, in esametri, in cui tutti i lemmi sono rego-
larmente divisi da interpuncta e le lettere iniziali dei versi sono di modulo maggiore 
rispetto alle altre. 

In un ideale percorso a tappe arriviamo infine all’originale ed elegantissima 
tomba del parmigiano Gherardo Bianchi, cardinale dei SS. Apostoli, morto il 2 marzo 
del 1302, che è collocata nella basilica di S. Giovanni in Laterano.44 Abbiamo a che fare 
con una sorta di hapax che merita una qualche riflessione, anche a proposito della 
consapevolezza con cui dobbiamo analizzare e classificare manufatti che nel tempo 
hanno subito costantemente rimaneggiamenti, talora radicali, che non solo possono 
modificare anche significativamente il loro assetto originario, ma soprattutto possono 
influenzare, e orientare, la nostra prospettiva e il nostro giudizio. Questa tomba è 
composta da una lastra di 53 × 203 cm; sul suo fronte è incisa con nitidezza l’imma-
gine del defunto giacente, sopra il quale sono inserite, nel rispetto delle irregolarità 
dello spazio, due righe di scrittura, ed essa poggia su di una monumentale targa, di 
dimensioni solo lievemente maggiori (misura 53 × 232 cm), che contiene una altret-
tanto monumentale epigrafe, talora in esametri leonini, per la quale la lastra è stata 
adeguatamente preparata, ma che non era in origine coerente con la tomba. Secondo 
una convincente ricostruzione, la tomba come era stata prevista consisteva nella sola 
lastra terragna, posta appunto in terra, cui si fa esplicito richiamo nell’iscrizione, che 
è da intendersi certamente coeva: la loro connessione anche fisica, in un unico monu-
mento, fintamente e forzatamente unitario, si deve all’intervento addirittura di Fran-
cesco Borromini, che fece in modo di far apparire l’epigrafe come il fronte inciso di 
un sarcofago. Le lettere dell’epitaffio sono incise con un solco e un modulo regolari, 
le parole sono adeguatamente spaziate e distinte da interpuncta, le righe non hanno 
un ampio spazio interlineare, ma occupano egualmente in modo armonioso il campo 
grafico, l’impaginazione è a bandiera.

Nel Quattrocento, in realtà, certamente anche a causa del ridotto numero di 
esempi censiti, che non arrivano alla decina, non si ritrova questa medesima artico-
lata situazione, con quelli che potremmo giudicare dei casi estremi, mentre appare 
imporsi quale consolidato modello la tomba con l’immagine del defunto giacente, 
che costituisce spesso una significativa opera scultorea: l’unico elemento realmente 
apprezzabile sta nella due diverse declinazioni di questo stilema, ovvero l’una, pre-
valente, che si richiama ancora al gusto gotico, anche dal punto di vista grafico, e 
l’altra invece che è influenzata da quel ritorno all’antico che si andò ineluttabilmente 
imponendo nel corso del secolo.

Cito almeno due casi rappresentativi e che si presentano entrambi in una strut-
tura per certi versi analoga e comunque ridotta rispetto a quella originaria, costituiti 

44 Cfr. Garms/Sommerlechner/Telesco 1994, 52–57, nr. 12, fig. 37.



140   Nicoletta Giovè Marchioli

dal monumento funebre del priore dei Giovanniti Bartolomeo, della nobile famiglia 
napoletana dei Carafa, morto nell’aprile del 1405, conservato nella chiesa dell’Ordine, 
ovvero S. Maria del Priorato, sull’Aventino,45 e dalla tomba del cardinale diacono dei 
SS. Cosma e Damiano, Ardicinio della Porta, da Novara, morto l’8 aprile del 1434, col-
locata un tempo nella Cappella di S. Tommaso, dell’antica basilica costantiniana di 
S. Pietro, che era la sua cappella famigliare.46 In tutti e due i casi la scrittura occupa la 
parte centrale del fronte del sarcofago su cui giacciono i defunti, mentre ai lati vi sono, 
realizzati tuttavia con modalità significativamente differenti, gli stemmi famigliari; 
sempre in tutti e due gli esempi purtroppo il monumento si presenta in una struttura 
ridotta rispetto a quella originale, che verosimilmente nel primo caso, certamente nel 
secondo, prevedeva un baldacchino e in entrambe le tombe abbiamo una vera e pro-
pria scultura a tutto tondo che raffigura il defunto. Nella tomba Carafa a custodire 
l’epitaffio è un’iscrizione realizzata con grande accuratezza in una stilizzatissima e 
chiaroscurata maiuscola gotica, con le lettere dalle dimensioni molto regolari e bene 
in evidenza in quanto riempite di nero e con l’ultima riga di scrittura, che contiene la 
firma dell’artista, posta in un rilievo assoluto, visto che è al centro della parte infe-
riore della lastra e resa con caratteri di modulo maggiore. Nella tomba della Porta 
notiamo invece come l’epitaffio, in distici elegiaci, che pure utilizza una maiuscola di 
ascendenza capitale non priva di qualche interessante esempio di variante grafica e di 
giochi di lettera, presenti, forse anche inaspettatamente, alcune incertezze esecutive, 
determinate dalla diversità nella profondità e dall’ampiezza del solco delle lettere, 
oltre che da una mise en page non armonica, che spinge le righe di scrittura verso 
l’alto, lasciando bianca la parte finale della lastra.

La valutazione diacronica dei tanti monumenti funebri parietali conservati ancora 
nelle chiese di Roma consente anche di fare una ulteriore osservazione, ovvero come, 
quasi in una sorta di composizione modulare variabile, si configuri sempre diversa-
mente il rapporto in particolare fra tre delle loro componenti essenziali, ovvero la raf-
figurazione plastica del defunto – deposto il più delle volte su di un catafalco coperto 
dal lenzuolo funebre –, l’elemento nel contempo decorativo e identificativo costituito 
dagli stemmi – spesso appunto almeno una coppia, siano essi mosaicati o meno –, 
infine la parola scritta, di frequente inserita in spazi di ampie dimensioni. Si realiz-
zano di conseguenza combinazioni di volta in volta differenti, quasi che questi fossero 
elementi a incastro da organizzare in uno schema non predefinito, ma configurabile 
seguendo un ampio ventaglio di possibilità.

45 Cfr. Garms/Sommerlechner/Telesco 1994, 112–115, nr. 33, fig. 111.
46 Cfr. Garms/Sommerlechner/Telesco 1994, 163–164, nr. 54, fig. 181.



� La parola e la pietra, la parola sulla pietra   141

A guisa di conclusione

Al di là delle considerazioni sulla disposizione dello scritto delle epigrafi esaminate, 
che in molti casi tende ad annullare cornici e dunque margini, ma non invece a ridurre 
lo spazio interlineare fra rigo e rigo, e ad affastellare le lettere sulla singola riga di 
scrittura, e al di là del fatto che alcune iscrizioni sono di dimensioni molto divaricate, 
alcune assai piccine, altre invece piuttosto ampie, si deve osservare che rispetto alle 
targhe scritte in verticale prevalgono quelle che si rifanno invece al modello del libro 
aperto, dunque scritte sul lato più lungo, per quanto non sia dato trovare epigrafi 
disposte su due colonne: tutte quelle esaminate sono infatti scritte a piena pagina. Va 
aggiunta ancora una considerazione sulla mise en page delle epigrafi, nuovamente 
a proposito della predominanza assoluta, nelle occorrenze, di un’impaginazione 
che abbiamo appena definito ‘a piena pagina’: in essa non troviamo in alcun modo 
contaminazioni con le impostazioni del foglio di un libro, che possono sostanziarsi, 
ad esempio, nel rispetto di una ideale colonnina per le maiuscole, in cui collocare 
appunto le lettere iniziali di ciascuna linea di scrittura, oppure dall’uso dei cosiddetti 
‘pieds-de-mouche’, ovvero dei segni di paragrafo, che hanno la precisa funzione di 
scandire anche visivamente le varie parti del testo. Va sottolineato altresì che di norma 
il testo è improntato, nel suo offrirsi al lettore, al rispetto della massima leggibilità, 
ricercata e ottenuta spaziando tanto le singole parole quanto anche le singole lettere 
all’interno di ciascuna parola; lettere che in molti casi, tuttavia, presentano notevoli 
oscillazioni nelle loro dimensioni, che sono talvolta irregolari, in particolare andando 
verso la fine del rigo.

C’è inoltre un elemento che caratterizza innegabilmente l’epigrafia funera-
ria romana, ovvero la presenza immanente dei simboli araldici, dal momento che, 
come si è potuto vedere in numerosi fra gli esempi che si sono illustrati, gli stemmi 
delle famiglie dei defunti, specie se di lignaggi importanti, sono collocati all’interno 
delle lastre e delle tombe, in posizione eminente, dimostrandosi così mezzo efficace 
di comunicazione, a voler sottolineare in maniera chiara e inequivocabile l’apparte-
nenza famigliare, che spesso diventa rivendicazione silente ma visibile del ruolo del 
singolo in relazione al gruppo, così come dell’importanza dell’uno, dunque dell’in-
dividuo, e dell’altra, dunque della famiglia, nel più ampio contesto sociale. Sino ad 
arrivare al caso estremo della tomba di Giovanni Ponziani, membro di una famiglia 
della piccola nobiltà trasteverina, morto il 15 settembre 1400, che si trova in S. Ceci-
lia:47 nella lastra, quasi quadrata (misura 94 × 87 cm) l’immagine del defunto, rap-
presentata piuttosto schematicamente, è spinta verso sinistra, mentre a dominare, 
all’opposto, è il grande stemma della famiglia che è stato sistemato nella parte supe-
riore del lato destro, e di fatto risulta quasi incombente sull’iscrizione, collocata, in 
modo peraltro non troppo elegante, nella parte inferiore e scritta con lettere di grande 

47 Cfr. Garms/Juffinger/Ward-Perkins 1981, 63–64, nr. VII, 15, fig. 104.



142   Nicoletta Giovè Marchioli

modulo (oltre 4 cm), le quali appaiono quasi sproporzionate rispetto al contesto spa-
ziale. Ci troviamo insomma davanti agli occhi una rappresentazione forse sintetica e 
semplice, ma altrettanto inequivocabile, della circostanza per cui il singolo personag-
gio è meno importante del suo collettivo famigliare.

Per rendere più convincente la mia ricostruzione si imporrebbe anche un con-
fronto con le coeve esperienze epigrafiche di altre zone italiane. Penso ad esempio 
al ‘corpus’ delle iscrizioni funerarie conservate nella Basilica del Santo di Padova,48 
superbe testimonianze di un’epigrafia di grande accuratezza esecutiva, in cui le lastre 
lapidee sono sempre incise, eccezion fatta per la magnifica iscrizione per Bonifacio 
Lupi di Parma, marchese di Soragna, posta nella cappella di S. Giacomo da lui stesso 
fondata e destinata a essere lo spazio della celebrazione e della commemorazione 
della sua casata: al suo interno la scrittura appare prominente, cioè in rilievo rispetto 
alla piatta superficie dello specchio epigrafico. Nell’epigrafia padovana riscontriamo 
fra l’altro l’uso accentuato del colore come elemento dalla funzione sia decorativa 
che diacritica: infatti in alcune iscrizioni la dentellatura è di colore diverso rispetto a 
quello della lastra, oppure è bicroma, magari in rosso e oro, mentre in altre particolari 
realizzazioni il marmo grigio del supporto ha subìto una coloritura in oro, che copre le 
lettere – lettere i cui solchi possono essere riempiti di colore rosso – e la dentellatura 
invece è ancora una volta in oro e rosso. Non aggiungo altro, se non la sottolineatura 
di come sia necessario verificare cosa succeda in altri contesti ricchi di fonti epigrafi-
che coeve: ho citato il caso padovano, che ben conosco, ma informazioni significative 
possono venire da altri contesti urbani di grande fioritura epigrafica, per così dire.

Sono ben consapevole, infine, del fatto che l’analisi da me svolta potrebbe anzi 
dovrebbe proseguire in molte altre direzioni, quali sono ad esempio indicate con pun-
tualità nell’intervento di orientamento metodologico di Walter Koch uscito negli atti 
del convegno di Erice sull’epigrafia medievale greca e latina del 1994,49 soprattutto 
per verificare se dietro alla produzione di queste epigrafi vi sia una qualche officina 
lapicida di riferimento, in cui si sono elaborati, scelti e riproposti modelli grafici e 
in cui si seguono precise tecniche di realizzazione. In tal senso funzionano egregia-
mente, lo ripeto, un’analisi delle occorrenze delle singole lettere con le loro varianti; 
la valutazione dell’adozione più o meno intensa di un sistema abbreviativo più o meno 
articolato e, più precisamente, delle tipologie abbreviative impiegate con regolarità; 
l’osservazione dell’adozione di elementi peri- o extragrafici, come l’uso della punteg-
giatura e dell’interpunzione; accanto naturalmente alle scelte espressive – che vanno 
dall’organizzazione sintattica alla scelta della prosa o piuttosto della forma metrica, 
così come all’adozione di precisi formulari, accanto all’adozione del latino o piuttosto 
del volgare –, che rappresentano un altro aspetto determinante nella formulazione del 
testo, ma che appartengono a un livello per così dire ulteriore, forse superiore, rispetto 

48 Su cui si vedano almeno Giovè Marchioli 2003 e Foladore 2009.
49 Cfr. Koch 1995.



� La parola e la pietra, la parola sulla pietra   143

a quello che ci ha interessato. Tutto questo ha direttamente a che fare, per approdare 
al punto da cui sono partita, col contenuto e non col contenitore, con l’astrazione dei 
pensieri che si sostanzia nelle parole e non nella concretezza della materia, della pie-
tra che viene lavorata per contenere quei pensieri e quelle parole. 

Bibliografia

Allgaier, Benjamin/Bolle, Katharina/Jaspert, Nikolas/Knauber, Konrad/Lieb, Ludger/Roels, Evelien/
Sauer, Rebecca/Schneidereit, Nele/Wallenwein, Kirsten (2019), « Gedächtnis – Materiali-
tät – Schrift. Ein erinnerungskulturelles Modell zur Analyse schrifttragender Artefakte », in: 
Saeculum 69, 181–244.

Bauch, Kurt (1976), Das mittelalterliche Grabbild. Figürliche Grabmäler des 11. bis 15. Jahrhunderts 
in Europa, Berlin/New York.

Bornschlegel, Franz-Albrecht (2018), « Die Gotische Minuskel nördlich der Alpen und ihre Rezep-
tion im Süden », in: Archiv für Diplomatik, Schriftgeschichte, Siegel- und Wappenkunde 64, 
421–454.

De Rubeis, Flavia (2010), La capitale romanica e la gotica epigrafica: una relazione difficile, in: Maria 
Encarnación Martín López e Vicente García Lobo (ed.), Las inscriptiones góticas, II Coloquio 
Internacional de Epigrafía Medieval (León, 11–15 settembre 2006), León, 185–202.

Foladore, Giulia (2009), Il racconto della vita e la memoria della morte nelle iscrizioni del corpus 
epigrafico della basilica di Sant’Antonio di Padova (secoli XIII–XV), tesi di dottorato, Università 
degli Studi di Padova.

Gardner, Julian (1992), The Tomb and the Tiara. Curial Tomb Sculpture in Rome and Avignon in the 
Later Middle Ages, Oxford.

Garms, Jörg/Juffinger, Roswitha/Ward-Perkins, Bryan (ed.) (1981), Die mittelalterlichen Grabmäler 
in Rom und Latium vom 13. bis zum 15. Jahrhundert, vol. 1: Die Grabplatten und Tafeln, Roma/
Wien.

Garms, Jörg/Romanini, Angiola Maria (ed.) (1990), Skulptur und Grabmal des Spätmittelalters in 
Rom und Italien. Akten des Kongresses « Scultura e monumento sepolcrale del tardo medioevo 
a Roma e in Italia » (Roma, 4–6 luglio 1985), Wien.

Garms, Jörg/Sommerlechner, Andrea/Telesco, Werner (ed.) (1994), Die mittelalterlichen Grabmäler 
in Rom und Latium vom 13. bis zum 15. Jahrhundert, vol. 2: Die Monumentalgräber, Wien.

Giovè Marchioli, Nicoletta (2003), Le epigrafi funerarie trecentesche del Santo, in Luca Baggio e 
Michela Benetazzo (ed.), Cultura, arte e committenza nella Basilica di S. Antonio di Padova 
nel Trecento (Atti del Convegno internazionale di studi, Padova, 24–26 maggio 2001), Padova, 
299–316.

Giovè Marchioli, Nicoletta (2006), L’epigrafia nobiliare romana. Il caso delle iscrizioni funerarie, in 
Sandro Carocci (ed.), La nobiltà romana nel medioevo (Atti del convegno organizzato dall’École 
française de Rome e dall’Università degli Studi di Roma « Tor Vergata », Roma 20–22 novem-
bre 2003), 345–365.

Giovè Marchioli, Nicoletta (2020), La maiuscola gotica epigrafica nell’Italia settentrionale. Il caso di 
Padova, in: Irene Barbiera, Francesco Borri e Annamaria Pazienza (ed.), I Longobardi a Venezia. 
Scritti per Stefano Gasparri, Turnhout, 451–460.

Herklotz, Ingo (2001), « Sepulcra » e « Monumenta » del Medioevo. Studi sull’arte sepolcrale in Italia, 
Napoli.



144   Nicoletta Giovè Marchioli

Höh, Marc von der (2019), « Einleitung », in: Katharina Bolle, Marc von der Höh e Nikolas Jaspert (ed.), 
Inschriftenkulturen im kommunalen Italien. Traditionen, Brüche, Neuanfänge, Berlin/Boston, 
1–29.

Koch, Walter (1981), « Zur Epigraphik der Stadt Rom im späteren Mittelalter », in: Garms, Jörg/Juf-
finger, Roswitha/Ward-Perkins, Bryan (ed.), Die mittelaterlichen Grabmäler in Rom und Latium 
vom 13. bis zum 15. Jahrhundert, vol. 1: Die Grabplatten und Tafeln, Roma/Wien, 25–40.

Koch, Walter (1995), « Spezialfragen der Inschriftenpaläographie », in: Guglielmo Cavallo e Cyril 
Mango (ed.), Epigrafia medievale greca e latina. Ideologia e funzione (Atti del seminario di 
Erice, 12–18 settembre 1991), Spoleto, 267–291.

Koch, Walter (1999), « Auf dem Wege zur Gotischen Majuskel. Anmerkungen zur epigraphischen 
Schrift in romanischer Zeit », in: Walter Koch e Christine Steininger (ed.), Inschrift und 
Material – Inschrift und Buchschrift (Akten der Fachtagung für mittelalterliche und neuzeitliche 
Epigraphik, Ingolstadt 1997), München, 225–247.

Koch, Walter (2002), « Das 15. Jahrhundert in der Epigraphik. Die Schriften ‘zwischen’ Mittelalter 
und Neuzeit in Italien und nördlich der Alpen », in: Francesco Magistrale, Corinna Drago e Paolo 
Fioretti (ed.), Libri, documenti, epigrafi medievali: possibilità di studi comparativi (Atti del 
Convegno Internazionale di studio dell’Associazione Italiana dei Paleografi e Diplomatisti, Bari 
2–5 ottobre 2000), Spoleto, 587–606.

Koch, Walter Koch (2007), Inschriftenpaläographie des abendländischen Mittelalters und der 
früheren Neuzeit, vol. 1: Früh- und Hochmittelalter, Wien/München.

Koch, Walter (2010), « The Gothic Script in Inscriptions. Origin, Characteristics and Evolution », 
in: Maria Encarnación Martín López e Vicente García Lobo (ed.), Las inscriptiones góticas (II 
Coloquio Internacional de Epigrafía Medieval, León, 11–15 settembre 2006), León, 9–27.

Koch, Walter (2018), « Die Rotunda in der Epigraphik », in: Archiv für Diplomatik, Schriftgeschichte, 
Siegel- und Wappenkunde 64, 397–419.

Körner, Hans (1997), Grabmonumente des Mittelalters, Darmstadt.
Petrucci, Armando (1995), Le scritture ultime, Torino.
Zamponi, Stefano (2006a), « Le metamorfosi dell’antico: la tradizione antiquaria veneta », in: Cate-

rina Tristano, Marta Calleri e Leonardo Magionami (ed.), I luoghi dello scrivere da Francesco 
Petrarca agli albori dell’età moderna (Atti del Convegno internazionale di studio dell’Associa-
zione italiana dei paleografi e Diplomatisti, Arezzo, 8–11 ottobre 2003), Spoleto, 37–67.

Zamponi, Stefano (2006b), « Andrea Mantegna e la maiuscola antiquaria », in: Davide Banzato, 
Alberta de Nicolò Salmazo e Anna Maria Spiazzi (ed.), Mantegna e Padova 1445–1460, Milano, 
73–79.

Zamponi, Stefano (2010), « La capitale nel Quattrocento. Verso la fissazione di un modello (Firenze, 
Padova, Roma) », in: Studium medievale. Revista de Cultura visual – Cultura escrita 3, 63–77.



 Open Access. © 2023 beim Autor, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111243887-008

Andreas Rehberg
Gemeißelte und gemalte Wappen 
als Markzeichen des öffentlichen Raums  
in Rom (14. – frühes 16. Jahrhundert)

Methodische Vorbemerkungen

Die Heraldik hat mit Wappen Bildelemente zum Gegenstand, die einem größeren Rezi-
pientenkreis Informationen über ihre Träger – seien diese nun Institutionen oder Per-
sonen – vermitteln.1 In den Wappen selbst spielt Schrift nur in geringem Maße eine 
Rolle. Schriftelemente sind in ihnen zwar nicht ausgeschlossen, aber eher selten. Die 
in diesem Beitrag vorzustellenden Objekte dokumentieren den Einsatz der Wappen im 
öffentlichen Raum und konzentrieren sich auf solche Fälle, in denen ein oder meh-
rere Wappen von Inschriften begleitet sind, was die Brücke zum Forschungsfeld des 
Sonderforschungsbereichs 933 herstellt. Dessen methodische Zugänge sind im Band 
„Materiale Textkulturen. Konzepte – Materialien – Praktiken“ aus dem Jahr 2015 mit 
einigen Musterfragen sowie im kollektiv verfassten Aufsatz „Gedächtnis – Materia-
lität – Schrift. Ein erinnerungskulturelles Modell zur Analyse schrifttragender Arte-
fakte“ von 2019 niedergelegt.2

Das Thema des Einsatzes von Wappen als Trägermedium in verschiedener Form 
zur Markierung des öffentlichen Raums wirft Fragen nach dessen Kontext auf. Wel-
che politischen und sozialen Faktoren spielten hierfür eine Rolle? In welcher Form 
und wo platzierte man die Wappen? Standen sie in Verbindung mit anderen Medien – 
insbesondere mit Inschriften und ornamentalem Schmuck? Wenn mehrere Wappen 
anzutreffen sind, sind ihre genaue Anordnung und möglichen hierarchischen Bezüge 
zu klären. Die Konzentration auf die materielle Kultur verlangt den Blick auf die Trä-
germaterialien, der allerdings angesichts der Position in gehörigem Abstand an den 
Hausfassaden nicht leicht ist. Glücklicherweise erlaubt ein diesbezüglich bislang völ-
lig verkanntes Museumsobjekt neue Erkenntnisse. Außerdem interessiert die Wirkung 
und das Nachleben dieser Artefakte, die ‚Artefaktbiographie‘ also,3 für die man aller-
dings in der Stadt Rom – ganz anders als in manchen toskanischen Städten wie Siena 

1 Statt einer inzwischen auch in eigenen Blogs recherchier- und konsultierbaren Bibliographie 
beschränke ich mich hier vorab auch für die eigene kulturgeschichtliche Verortung auf die Empfeh-
lung eines deutschen und zweier französischer Bände: Pastoureau 2008; Achnitz 2006; Turrel et al. 
2008. Anregend ist stets auch das Portal „Heraldica Nova“ (https://heraldica.hypotheses.org/). Teile 
des Beitrags werden in einer italienischen Fassung aufgegriffen und vertieft, siehe: Rehberg 2023.
2 Focken et al. 2015, insbesondere 132–138 (mit Fragen „zur Erstellung der Material(itäts)profile, Topo-
logien und Praxeographien“) und Allgaier et al. 2019.
3 Zum Begriff siehe Gosden/Marshall 1999 und Allgaier et al. 2019, 188, 190, 193, 202, 213 f.



146   Andreas Rehberg

und Florenz4 – absolutes Neuland betritt, das es auch noch über diese Studie hinaus 
weiter zu bearbeiten gilt. Wie schon für die Epigraphik um 1500 beklagt wurde,5 gibt 
es auch noch keine komplette Übersicht des vorhandenen Materials, das – wie zu zei-
gen ist – in vielerlei Form überliefert wird.

Die Stadt Rom, auf die sich der vorliegende Beitrag konzentriert, hat im Übergang 
vom Spätmittelalter zur Frühen Neuzeit mit 1527 – dem Jahr der großen Plünderung 
durch spanische und deutsche Landsknechte (dem ‚Sacco di Roma‘) – ein Wende-
jahr6 und war von gravierenden urbanistischen Veränderungen geprägt. Das Rom, das 
der heutige Besucher kennt, ist vorwiegend das Rom der Gegenreformation und des 
Barocks. Das spätmittelalterliche Rom – also in der Zeit von ca. 1300 bis 1527 – war in 
seiner Endphase schon vom Humanismus geprägt und ein Zentrum der Renaissance-
Kultur.7 Als solches erlebte es ab 1447 (dem Jahr des Pontifikatsbeginns Nikolaus’ V.) 
eine urbanistische Umwälzung, die sich aber schon seit der Rückkehr der Päpste aus 
Avignon abzeichnete. Die mit einer Ausnahme (Martin  V.  Colonna, 1417–1431) von 
außerhalb stammenden Päpste taten seit 1398 und vor allem nach der Rückkehr des 
Papsttums in die Stadt 1420 viel für Rom, das sich zu einer polyglotten europäischen 
Metropole entwickelte.8 Trotzdem war die Stadt in ihrem sozialen Gefüge und ihren 
politischen Traditionen sehr konservativ. Die – vom feudal geprägten Baronaladel 
zu unterscheidende – städtische Aristokratie9 blieb – trotz nicht weniger Heiratsver-
bindungen in die von Auswärtigen dominierten kurialen Kreise, wenn nicht sogar in 
Papstfamilien wie die Borgia10 – am liebsten unter sich, wie man aus den nostalgi-
schen Schriften eines Marcantonio Altieri weiß.11

Dieses beharrende Moment lässt sich auch in der Heraldik beobachten, denn die 
Wappen boten die Möglichkeit, auch da noch Flagge zeigen zu können, wo man eigent-
lich nicht mehr viel zu sagen hatte: im kommunalen Bereich. Es gibt für Rom noch keine 
Übersicht über die Entwicklung der heraldischen Praktiken.12 Die Feldforschung hat 
mit vielen Widrigkeiten zu kämpfen. Die Wappen waren in ihrer Konservierung nicht 
nur durch die urbanistischen Veränderungen bedroht, sondern als verhasste Herr-

4 Siehe zu maßgeblichen, zum Vergleich einladenden Studien zur kommunalen Heraldik hier nur Sei-
ler 2004; Weber 2011; Savorelli 2013; Ferrari 2015. Einen weiterführenden Vergleich mit drei deutsch-
englischen Beispielen des Einsatzes von Wappen im städtischen Kontext erlaubt Wittekind 2019.
5 Bornschlegel 2014, 256–257.
6 Visceglia 2005, 13.
7 Esch 2016.
8 Matheus/Nesselrath/Wallraff 2017.
9 Jüngst spricht die angelsächsische Forschung von dieser Adelsschicht nicht ganz korrekt von „an 
elite that did not bear aristocratic titles“: Canepari/Nussdorfer 2019, 34.
10 Pietro Mattuzzi heiratete 1483 Isabella Borgia, Tochter des Kardinals Rodrigo Borgia (des späteren 
Alexanders VI.); Altieri 2000, 98, Anm. 38.
11 Altieri 1995; Altieri 2000.
12 Einen ersten Einstieg in die Heraldik im kommunalen Bereich erlauben Capobianchi 1896; Pietran-
geli 1995a; Pietrangeli 1995b; Pace 1998; Rehberg 2020.



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   147

schaftszeichen vermeintlich feudaler Zeiten der Zerstörungswut der Jakobiner ausge-
setzt, die 1798 in Rom an die Macht kamen. Immerhin rang man sich aber schon bald 
zu einer Regelung durch, die den künstlerisch wertvollen Rahmen der Artefakte schüt-
zen sollte.13 Viele Wappen wurden auch durch die Niederlegung von Straßenzügen bzw. 
ganzer Stadtviertel im Zuge der Umgestaltung Roms zur italienischen Hauptstadt und 
unter dem Faschismus zerstört bzw. ihres ursprünglichen Kontextes beraubt, wenn sie 
wenigstens einem Museum überantwortet wurden. Einige damals demontierte Wappen 
werden in den Kellern unter dem Museo di Roma nahe der Piazza Navona aufbewahrt.

Nicht das einzelne Wappen steht im Mittelpunkt, sondern seine Inszenierung. 
Wenn von Raum die Rede ist, wäre zunächst der private und öffentliche Raum zu 
unterscheiden.14 Der öffentliche Raum ist durch allgemeine Zugänglichkeit und Sicht-
barkeit konnotiert.15 Nicht berücksichtigt wird hier das Innere von Kirchen, das trotz 
seiner allgemeinen Zugänglichkeit16 wenigstens in den heraldisch intensiv genutzten 
Seitenkapellen auch eine gewisse Reserviertheit besaß.17

Eine Untersuchung zum Einsatz der Heraldik im öffentlichen Raum Roms im 
ausgehenden Mittelalter begibt sich auf ein bis dato weitgehend unbeackertes Feld. 
Man denkt natürlich an das Kapitol mit seinem Palazzo Senatorio. Als ein ‚Palazzo 
del Podestà‘, wie man ihn aus anderen urbanen Kontexten Mittel- und Norditaliens 
kennt,18 war die Fassade des römischen Sitzes des statutengemäß von außerhalb 
Roms stammenden Senators19 vor der Neugestaltung durch Michelangelo mit Wap-
pen übersät.20 Einige von ihnen wurden in das Innere des Palastes überführt oder im 
antiquarischen Gustus an einer Seitenfassade reinstalliert.21

13 Für die Behandlung der Wappen unter den Jakobinern siehe Gasbarri/Giuntella 1958, 7, 12 und die 
Zeitzeugen Cretoni 1971, bes. 51, 62 f. mit Anm. 31 f.; Sala 1980, 34, 57–58, 80, 106, 118.
14 Zum Umgang mit und dem Einsatz von Wappendarstellungen in Wohnbauten siehe Rehberg 2020. 
15 Vgl. zur städtischen Raumforschung aus einer breiten Literatur Fouquet/Opll/Rabeler/Scheutz 
2018. Man vgl. für Rom in der Neuzeit die Pilotstudien von Nussdorfer 1997 und Visceglia 2005.
16 So wandte sich im 15. Jahrhundert ein eindrucksvolles, heute nur noch über Zeichnungen bekann-
tes Freskenprogramm im alten Nordtransept der Laterankirche, das ein zweimaliges Sakrileg in der 
Basilika und dessen grausame Bestrafung darstellte, zur Abschreckung auch mit heraldischen Mitteln 
an die Kirchenbesucher: Mondini 2020.
17 Zu Beispielen des Einsatzes von Wappen im kirchlichen Raum siehe den Beitrag von Nicoletta 
Giovè Marchioli in diesem Band.
18 Ein gutes Vergleichsbeispiel stellt der Palazzo Pretorio in San Giovanni Valdarno dar, der unter 
dem Namen ‚Palazzo d’Arnolfo‘ (nach dem Architekten Arnolfo di Cambio) bekannt ist: Borgia 1986. 
Vgl. zu den kommunalen Regierungspalästen, ihrer Architektur und ihren Funktionen aus einer brei-
ten Literatur Diacciati/Tanzini 2014.
19 Zum Amt des Senators und weiteren noch zu nennenden kommunalen Ämtern Roms siehe Rutili, 
ed. Rehberg 2010, ad indicem.
20 Vgl. zum mittelalterlichen Erscheinungsbild des Senatorenpalasts Pietrangeli 1995b und Alber-
toni/Dell’Era 2011. 
21 Auf der linken Seite des Palazzo Senatorio wurden die Wappensteine der Senatoren Galeotto Gualdi 
aus Rimini (1508/09), Francesco Gualdi aus Rimini (1527/38, 1542/43), Giovanni Bovio aus Bologna (1542) 
und Niccolò Tolosano aus Colle/Toskana (1544) angebracht: Capobianchi 1896, S. 390. Mindestens die 



148   Andreas Rehberg

Wenn ein Senator oder eine gegnerische Familie in Ungnade fiel oder im Kampf 
der Parteien besiegt wurde, strebte man danach, ihre Wappen, wo immer sie auch 
angebracht waren, auszulöschen.22 Aus einem Gedicht, in dem Francesco Petrarca 
die Feinde seiner Protektoren aus der mächtigen römischen Baronalfamilie Colonna 
(Säule) heraldisch konnotiert, kann man entnehmen, dass ein Wappenbild in Rom 
quasi körperlich Verwandtschafts- und Parteiengruppen repräsentieren konnte.

Orsi, lupi, leoni, aquile et serpi
ad una gran marmorëa colomna
fanno noia sovente, et a sé danno (RVF 53, Z. 71–73).

(Bären, Wölfe, Löwen, Adler, Schlangen,
bereiten einer hohen Säule von Marmor
oft Plage und sich selbst Schaden.)23

Die Referenz auf die Wappenbilder – auf die auch Petrarcas Hoffnung für Rom, der 
selbsternannte Tribun Cola di Rienzo, in seinen propagandistischen Gemälden gerne 
rekurrierte24 – machen diese gewissermaßen zu „Medien des Körpers“, um bei einem 
Ausdruck Hans Beltings zu bleiben.25 Wappen kann man „als Zweitkörper“ (Walter 
Seitter) betrachten,26 wobei die angesprochenen Tiere auf die Embleme der Familien 
Orsini (Bären), Wölfe (Sant’Eustachio), Löwen (Savelli), Adler (Di Vico), Schlangen 
(Anguillara27), alles klingende Namen des römischen Baronaladels, verweisen.28 Wie 
sehr der öffentliche Raum durch Wappen geprägt war, zeigt sich auch in der Gegenre-
aktion unter Cola di Rienzo, der den römischen Baronen das Anbringen von Wappen 
untersagte, und in Statuten der Kommune Rom von 1360/63, die den Baronen verbot, 
ihre Wappen in ihren Kastellorten anzubringen.29 Dagegen wurde ab dem 13. Jahr-

Rettung des Gualdi-Wappens ist wohl ein Verdienst des Francesco Gualdi (1576–1657), eines Nach-
kommens der beiden Gualdi. Zu dessen antiquarischem Konservierungseifer siehe Federici 2014.
22 Dazu sei eine Episode um den König Ladislaus von Neapel angeführt, der nach 1400 die politische 
Situation in Rom beherrschte: Am 9. August 1414 war das Eintreffen der Nachricht von seinem Tod 
Anlass, sein schön in Marmor gehauenes und bemaltes Wappen – samt dem des von ihm eingesetzten 
Senators – von der Fassade des Senatorenpalastes abzuschlagen; vgl. Dello Schiavo 1917, 90: […] fuit 
deposita arma dicti domini regis Venslai et domini senatoris scolpita in marmo et depicta pulcerrime in 
Capidolio, ut moris est; senator tunc tempore erat dictus Bacelerus.
23 Petrarca 2005, 274. Übersetzung vom Autor.
24 Zu den gut sichtbar an öffentlichen Gebäuden angebrachten propagandistischen Malereien (oft 
mit heraldischen Anspielungen) unter Cola di Rienzo siehe Rehberg/Modigliani 2004, Teil I, 106 f. mit 
Anm. 273 und Teil II, 27–32 (mit weiterer Bibliographie).
25 Belting 2003.
26 Seitter 1982.
27 Genau genommen zeigt das „sprechende“ Wappen der Anguillara zwei Aale. Oder sind die Caetani 
gemeint? Dann hätte der Dichter allerdings Schlangen mit Wellen verwechselt.
28 Carocci 1993.
29 Bolgia 2017, 370 („prohibition to depict baronial arms on private buildings“).



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   149

hundert das römische Stadtwappen mit dem antiken Kürzel S.P.Q.R. (dem allerdings 
ein Kreuz vorangestellt ist)30 allenthalben als Herrschaftszeichen eingesetzt. Weniger 
Sichtbarkeit haben die Wappen der Wohnquartiere (Rioni) Roms und die Zunftfahnen 
in der uns interessierenden Zeit erlangt; ihre Banner wurden aber mobil bei den feier-
lichen Umzügen und im Karneval mitgetragen.31 

Die Rückkehr der Päpste nach Rom ab 1377 hatte auch einen heraldischen Wider-
hall. Das Wappen der Kirche und der regierenden Päpste sah man überall. Die Kar-
dinäle brachten ihr Wappen in und an ihren Titelkirchen an.32 Um 1400 betrat auch 
der König von Sizilien die Bühne. Bei den – häufigen – Regierungswechseln tauschte 
man die Wappen aus.33

Beispiele zur Performance von Wappen im öffentlichen Raum

Wappen gab es praktisch überall und auf allen möglichen Materialien (behauen in 
Stein, gemalt auf Putz,34 auf Textilien bis hin zu den Schuhen;35 gedruckt auf Papier). 
Auch wenn heute Rom nur wenige Beispiele von gemalten Wappen auf Außenwänden 
bietet, muss man davon ausgehen, dass es solche in großer Zahl gegeben hat, wie 
auch die Abrechnungen der päpstlichen Kammer vermuten lassen.36 In der Renais-
sance war die Sgraffito-Technik beliebt, die ornamentalen Schmuck im Außenputz der 
Hausfassaden erlaubte. Die Wappen wurden hier entweder direkt aufgetragen oder als 
aus Stein geformte Scheiben eingefügt.37 

30 Vgl. zum Erfolg der Formel im Mittelalter Beneš 2009.
31 Pietrangeli 1995a.
32 Bestätigt wird dieser Usus in Dello Schiavo 1917, 35: Item isto die [1408 Aug. 4] vidi ego Antonius, 
quando ivi per indulgentias, depictam armam nepotis pape Gregorii XII in ecclesia Sancti Petri ad Vin­
cula tanquam cardinalis novus, videlìcet quia Papa dedit sibi illum titulum, etcetera.
33 Auch dies wird wieder thematisiert – anlässlich des Eintreffens der Nachricht von der in Bolo-
gna erfolgten Wahl Johannes’ XXIII. in Rom 1410: Dello Schiavo 1917, 58: Item die merchurii iv dicti 
mensis, fuerunt picte arme domini nostri domini lohannis pape XXIII in palatio Apostolico et delete ille 
lim Gregorii XII.
34 Eine signifikante gemalte Komposition von Wappen hat sich in der Porticus der Kirche S. Balbina 
erhalten: Tomei 1942, 165. Zur Herberge siehe ebd. 257–259. Ebd. Abb. 173 erinnert mit einem alten Ali-
nari-Foto an das Albergo dell’Orso mit einem frisch gemalten Papstwappen an die Tradition, dass sich 
gerade die Herbergen mit den an der Fassade aufgetragenen Wappen prominenter Gäste schmückten. 
35 Vgl. zur Anbringung der Wappen an Schuhen (wohl ähnlich wie bei einer Livrée) – wobei das Wap-
pen ein Abhängigkeitsverhältnis (hier von den Colonna) zum Ausdruck brachte – Gauvain 2014, 183.
36 Einschlägig sind hierfür die Quellenauszüge in Müntz 1872–1882/1983 und Müntz 1898/1967. Man 
vergleiche beispielhaft nur folgende Angaben: Kirsch 1898, 236 Nr. 32 (pro […] salario fusterii et pictoris 
pro armis domini pape pingendis). Im 15. Jahrhundert wurde ein Maler im Patrimonium S. Petri dafür 
bezahlt, dass er die Wappen des Papstes auf die Mauern einiger Kastelle malte: Malvolti 2018, 265.
37 Zur Technik und Verbreitung auch über Rom hinaus siehe zuletzt Huth 2019. Der Rolle der Heraldik 
auf diesen Putzwänden muss noch eigens nachgegangen werden. 



150   Andreas Rehberg

Bei feierlichen Anlässen kamen Hunderte von Wimpeln mit den Wappen der 
Päpste, die es zu bejubeln galt, zum Einsatz. Während die Gesamtleitung solcher Aus-
stattungen, die auch Banner und ephemere Festdekorationen umfassten, bei namhaf-
ten Künstlern – wie Perugino und Antoniazzo Romano38 – lag, war die Ausführung 
dieser seriellen Arbeiten Sache einfacher Kunstmaler.39 Man steckte 1411 40 Kna-
ben in Hemden mit den Wappen von Papst und Kirche, als in Rom die Spannung in 
Erwartung der Ankunft des im Vorjahr in Bologna gewählten Papstes Johannes XXIII. 
stieg.40 Gerade um 1500 wurden Wappen und Impresen auch zu einem Gegenstand 
der Dichtung in Kurienkreisen;41 damit wurde auch die Immaterialität erreicht, die 
den heraldischen Bezug zur symbolischen Kommunikation transformierte.

Es geht im Folgenden aber nicht um diese Wappen auf eher schnell vergänglichen 
Materialien, sondern um solche Trägermedien, die schon bei ihrer Entstehung auf 
eine längere Erhaltung ausgelegt waren. Es handelt sich also um Wappen aus Stein, 
deren Herstellung einen größeren körperlich-künstlerischen Einsatz verlangte, was 
sich in einem höheren Preis niederschlug.42 Wie schon anklang, wurde der öffentliche 
Raum in Rom – sieht man von den eher lokal verankerten Adelsfamilien und ihrem 
Drang zur Markierung von Besitz ab – von der Konkurrenz und dem Miteinander der 
beiden um den Vorrang ringenden Mächte in der Stadt, römische Kommune und 
Papsttum, geprägt. Man kann diesen auch über Inschriften und Wappen ausgetra-
genen Kampf anhand des heute noch erhaltenen bzw. durch Schriftquellen belegten 
epigraphisch-heraldischen Materials wenigstens in seinen wohl wichtigsten Ausprä-
gungen nachvollziehen. Die anzuführenden Beispiele konzentrieren sich auf solche 
Fälle, in denen Wappen zum Einsatz kamen und einen wichtigen Teil einer größeren 
Gesamtkomposition bildeten. Die Auswahl berührt dabei Plätze und Örtlichkeiten, 
die bei performativen Ereignissen wie Krönungszügen, Prozessionen und Gesandten-
empfängen43 eine große Rolle spielten.

38 Siehe zu solchen Angaben Müntz 1872–1882/1983, passim; Müntz 1898/1967 (hier ist als besonders 
aussagekräftiges Beispiel Bd. 3, 253–254 (1492 Nov. 1) hervorzuheben (Antoniaccio de Roma et sotiis 
infrascriptas pecuniarum summas pro infrascriptis operibus per eos factis pro coronatione S. D. N. 
papae).
39 Als ein Beispiel sei die Dokumentation zu den Aufträgen an den umbrischen Maler Piermatteo Lauro 
de’ Manfredi aus Amelia († ca. 1508) zu nennen: Gnoli 1924. Zur Rolle der Künstler und ihrer Auftrag-
geber in der Heraldik siehe Hiltmann/Hablot 2018.
40 Dello Schiavo 1917, 64 (bezüglich Sonntag, den 4. Januar 1411): […] bene XL pueros, omnes habentes 
armas depictas retro et ante cum camiso albo et crinem rubeam, omnes clamantes et dicentes Viva la 
santa matre Ecclesia et lo Papa. In plathea Sancti Spiritus fuit hoc, etcetera.
41 Für Beispiele sei auf Schirg 2016, 195–198, 447, 455 f. und Rospocher 2015 (vgl. das Kap. I „La quer-
cia ‚li suo‘ rami spande‘: l’età dell’oro e la retorica della rinascita universale“) verwiesen.
42 Siehe zu den – oft sehr detaillierten – Angaben zu den Ausgaben der Camera Apostolica sowohl 
für Baumaßnahmen wie für ephimere Ausstattungen Festdekorationen und Umzüge Müntz 1872–
1882/1983, passim; Müntz 1898/1967, passim.
43 Die Gesandteneinzüge werden in der zu zitierenden Literatur zur römischen Topographie um 1500 
nicht berührt, obwohl mit Stenzig 2013 eine gute Übersicht vorliegt.



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   151

Bei unseren Fallbeispielen begegnet man immer wieder einem Amt, das zunächst 
kurz in seiner Entwicklung vorgestellt sei. Die urbanistischen Ziele der Stadt, die vor-
rangig nach der Verbesserung der Funktionalität der Verkehrswege und der Lebens-
mittelversorgung strebten und dann auch das Dekorum des Stadtbildes insgesamt im 
Blick hatten, oblag den Maestri di Strada bzw. lateinisch magistri stratarum (offizieller: 
magistri viarum et edificiorum). Diese mit weitgehenden Entscheidungsbefugnissen 
ausgestatteten Amtsträger bildeten eine der ältesten und angesehensten Institutionen 
der 1143/44 etablierten römischen Stadtkommune. Allerdings geriet das Amt – wie die 
Kommune insgesamt – mit dem Erstarken des Papsttums nach dessen Rückkehr aus 
Avignon immer mehr unter die Oberhoheit der Kurie, die – wie schon gesagt – ein mas-
sives Interesse am Ausbau der Stadt hatte, die nach dem Niedergang des antiken Roms 
bekanntermaßen über Jahrhunderte durch ein weitgehend ungesteuertes Nebenein-
ander von Ruinen und oft prekären Verdichtungen der Bevölkerung zumal im fluss-
nahen Tiberknie geprägt war.44 Gegen diesen ‚Wildwuchs‘ mit Straßenregulierungen 
anzukämpfen und Rom den Erfordernissen einer Residenzstadt neuen Typs anzupas-
sen, war das Anliegen der Päpste mindestens ab Nikolaus V. (1447–1455). Unter Six-
tus IV. Della Rovere (1471–1484)45 wurden die – üblicherweise – zwei magistri viarum 
et edificiorum dem Camerlengo unterstellt und bildeten eine modern anmutende Bau-
aufsichtsbehörde, der auch eigene Notare angehörten. Konkret waren sie nun für die 
Freihaltung der Straßen von Unrat und störenden Anbauten an Häusern sowie für die 
Pflasterung der Wege zuständig. Sixtus IV. hatte 1480 zu ihrer Unterstützung mit der 
Bulle Etsi de cunctarum Enteignungen zum Nutzen der Allgemeinheit vorgesehen.46

Es ist eine mentale Herausforderung, sich im heutigen Stadtbild Roms das Wir-
ken der päpstlichen und kommunalen ‚Städteplaner‘ am Ausgang des 15. Jahrhun-
derts zu vergegenwärtigen. Der erste Papst, der mit der Kombination von Inschrift und 
Wappen urbanistische Akzente setzte, war Nikolaus V. Bedeutsam sind insbesondere 
einige Wappen des Pontifex – zwei gekreuzte goldene Schlüssel in Silber – an den Stadt-
mauern Roms und am Trevi-Brunnen (dort verschwanden sie allerdings spätestens im 
Rahmen der Umgestaltung des Brunnens in die heutige Form im Jahr 1732). 1453 ließ 
sich Nikolaus V. folgendermaßen feiern, wobei sein Wappen von zwei Stadtwappen 
Roms eingerahmt war:

NICOLAVS V. PONT. MAX. POST ILLVSTRATAM INSIGNIBVS MONUMENTIS VRBEM
DVCTVM AQVAE VIRGINIS VETVSTATE COLLAPSAM SUA IMPENSA IN SPLENDIOREM 
CULTUM RESTITUI ORNARIQUE MANDAVIT. ANNO DOMINI IESU CHRISTI MCCCCLIII 
PONTIFICATUS SUI VII.

44 Zum mittelalterlichen Erscheinungsbild Roms ist immer noch unübertroffen Krautheimer 1987. 
45 Zu dem ersten der beiden Della Rovere-Päpste gibt es eine enorm breite Literatur, die auch meist – 
mehr oder weniger intensiv – seine heraldische Vorliebe berühren. Vgl. hier nur Miglio et al. 1986; 
Benzi 2000; Blondin 2005.
46 Zu den Kompetenzen siehe Ait 1991; Verdi 1997; Segarra Lagunes 2004, 309–313.



152   Andreas Rehberg

(Papst Nikolaus V. Pontifex Maximus, ließ – nach der Verschönerung der Stadt durch bedeut-
same Bauten – noch prächtiger auf eigene Kosten die durch Alter eingestürzte Leitung der Acqua 
Vergine restaurieren und schmücken … 1453).47

Der Zeitgenosse Stefano Infessura notierte diese geschickte mediale Politik in seiner 
Chronik: Nikolaus V. „rifece et adornò la Fonte di Trevi, secondochè si dimostrava per 
le lettere et armi sue in più luoghi“.48 Der Pontifex platzierte also visuelle Spuren nicht 
nur im Schauprospekt des Aquädukts, sondern auch an etlichen weiteren Plätzen. 
Sein Vorbild machte Schule.

Die Vogelperspektive auf die topographische Position der drei wichtigsten hier 
vorzustellenden Exempel basiert bewusst auf einem modernen Stadtplan (Abb. 1). 
Man muss sich das Gelände noch lockerer bebaut vorstellen49 und insbesondere die 
Schneise des Corso Vittorio Emanuele, die ab 1886 brutal durch historisch gewach-

47 Forcella 1869–1884, Bd. 13, Nr. 141, verbessert mit Schiavo 1956, 68. Übersetzung des Autors. 
Vgl. Gargano 1988 und den Holzschnitt in Pietrangeli 1980, 90 Abb. 9. Zu Wappen des Nikolaus V. 
an Kirchen, Stadtmauern usw. siehe auch Tomei 1942, 103–105, 107–109. Zu einer Rekonstruktions-
zeichnung des damaligen Erscheinungsbildes des Trevi-Brunnens siehe ebd., 121.
48 Der Auszug ist abgedruckt in Forcella 1869–1884, Bd. 13, Nr. 141 und – mit weiteren Textzeugen – in 
Schiavo 1956, 68.
49 Vgl. zu diesem Aspekt, der Rom von anderen dicht bebauten Städten unterschied, Tomei 1942, 252. 

Abb. 1: Rom, Übersichtskarte zu den besprochenen Inschriften (hier markiert mit x○).



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   153

sene Straßenzüge geschlagen wurde,50 wegdenken. Zu sehen ist das Tiberknie, des-
sen erster roter Punkt an der heutigen Via del Banco di Santo Spirito (im ehemaligen 
Banken-Viertel des Roms der Renaissance) in einer Sichtachse zur Engelsbrücke und 
Engelsburg steht. Von diesem neuralgischen Verkehrsknotenpunkt (ein zweiter Tiber
übergang vor der Tiberinsel flussabwärts kam erst 1479 hinzu) zweigte eine Straße, 
die via mercatoria, zum wichtigen Handelszentrum, dem Campo de’ Fiori, ab, sowie 
in entgegengesetzter Richtung die via recta (Via dei Coronari), über die die Pilger von 
der nördlich gelegenen Porta Flaminia (bzw. „del Popolo“) zur Peterskirche ström-
ten.51 Inmitten der beiden Straßenachsen komplettierte die Via Papalis (im ersten 
Trakt heute Via dei Banchi Nuovi, dann Via del Governo Vecchio usw. genannt) die-
sen neuralgischen Punkt, in dessen Nähe unter Leo X. (1513–1521) noch zusätzlich ein 
„Straßen-Dreizack“ (tridente) vor der Engelsbrücke geschaffen wurde.52 Der heutige 
Betrachter muss stets die Veränderungen gegenüber dem ursprünglichen Erschei-
nungsbild der Straßenzüge berücksichtigen. So dürften im 15. und frühen 16. Jahr-
hundert die Häuser, um die es uns geht, in der Regel ein Stockwerk kleiner gewesen 
sein als heute.

Beginnen wir unseren Rundgang mit dem zweiten Punkt an der Ecke Via del 
Governo Vecchio – Vicolo Savelli (Abb. 2). Die Karte (Abb. 1) illustriert die topographi-
sche Bedeutung dieses Ortes am ersten Abschnitt der Via Papalis, die von der Engels-
brücke am Kapitol vorbei zum Lateran führte und sowohl von den frisch gekrönten 
Päpsten bei ihrem Zug von der Peterskirche zur Laterankirche (beim sog. ‚possesso‘) 
wie auch von den Karnevalszügen53 zur Piazza Navona genutzt wurde.54 Man befin-
det sich hier in den Stadtvierteln (‚rioni‘) Ponte und Parione, in denen sowohl wohl
habende Kurien-Angestellte wie auch einheimische Stadtadelige residierten. Gegen-
über liegt der Palazzo del Governo Vecchio, ursprünglich für den Kardinal Stefano 
Nardini († 1484) errichtet und der Salvator-Bruderschaft gehörig.55 Der hier interessie-
rende Palast selbst hatte vielleicht dem Maler Bartolomeo da Foligno56 gehört und war 
ursprünglich mit ornamentalen Sgraffiti geschmückt.57 Die Häuser gegenüber dem 

50 Siehe aus einer überbordenden Literatur hier nur Gnavi 2017.
51 Aus der reichen Literatur zur römischen Straßenführung sei Modigliani 1998 genannt. Zur Verdeut
lichung der Hauptverkehrsachsen sei auf Nussdorfer 1997, 167 fig. 1 („Map of Rome“) verwiesen.
52 Günther 1984; Zanchettin 2003/2004.
53 Zur Bedeutung des Karnevals in Rom siehe aus einer breiten Literatur Guarino 2012.
54 Zur Via Papalis siehe nur Valtieri 1993; Cafà 2010; Valtieri 2018.
55 Seinen Namen „Palazzo del Governo Vecchio“ verdankt das Gebäude dem Umstand, dass es von 
1624 bis 1755 der Sitz des Governatore von Rom war: Bentivoglio/Valtieri 2019.
56 Zur Besitzzuschreibung s. Tomei 1942, 340. Zur Person des Bartolomeo di Tommaso da Foligno s. 
Sensi 1977. Später ging der Palazzo in den Besitz der Boncompagni auf, deren Wappentier, ein Drache, 
in der Aufstockung des Gebäudes zu sehen ist. 
57 Eine knappe Beschreibung des Palastes findet sich in Pericoli Ridolfini 1973, 102 Nr. 27 („La loggia 
terminale è ora chiusa. Sul cantonale si nota una testa di leone. Nel cornicione, più tardo, si vede un 
drago, poiché nella seconda metà del ’500 l’edificio appartenne ai Boncompagni“).



154   Andreas Rehberg

Palazzo Nardini waren gerade Anfang der 80er Jahre in den Blick der beiden amtieren-
den Maestri delle Strade Francesco Porcari und Gregorio Paloni geraten. Obgleich sie 
einem hochrangigen Kurialen – dem Protonotar und Kammerkleriker Andrea Spiriti 
aus Viterbo – gehörten, müssen sie in einem sehr schlechten Zustand gewesen sein 
und wurden auf oberste Anweisung niedergerissen.

Wie sich die beiden Maestri so einen Neubau vorstellten, ersieht man aus zwei 
Notarsakten, in denen Anweisungen ähnlicher Natur enthalten sind. Demnach war 
der Bauträger gehalten, sein Gebäude neu und schöner zu gestalten (ut dictam domum 
reformare deberent et in pulcriorem et ornatiorem formam reducere) und zu erhöhen. Für 
die Fensterrahmungen war Marmor oder Travertin zu verwenden (elevata et reformata 
cum omnibus fenestris marmoreis sive ex lapidibus tiburtinis). Aufhorchen lässt, dass an 
einer Ecke des Hauses (in angulo dicte domus) ein Pilaster aus Marmor oder Travertin 
einzufügen war (unum pilastrum similem sive marmoreum sive ex dicto lapidi tiburtino).58

Eben ein solchermaßen überarbeitetes Haus hat man mit unserem Eckgebäude 
vor sich. Denn der sogar mit einem Löwenkopf geschmückte konkav gearbeitete Eck-
pilaster (Abb. 3), der bislang völlig unbeachtet geblieben ist, besteht aus Travertin und 
diente wohl zur Erleichterung von Wendemanövern.

Unser Interesse gilt aber dem heraldischen Ensemble über diesem Pilaster (Abb. 4). 
Der heutige Zustand ist allerdings stark verändert. Wer sich hier verewigen wollte, 
ergibt sich aus dem Eckstein in gehöriger Höhe. Unter zwei Zierbändern, die auch an 
anderer Stelle in Rom wiederbegegnen, muss man sich wohl ein Papstwappen mit 
Tiara und gekreuzten Schlüsseln vorstellen.59 Dass dies nur dasjenige von Sixtus IV. 
gewesen sein kann, ergibt sich aus dem noch in situ erhaltenen Eckstein (Abb. 5).

Das zentrale Wappen in der Mitte der Komposition war das des Guillaume d’Es-
touteville (ca. 1412–1483), der von 1477 bis zu seinem Tode 1483 Kardinalkämmerer 
gewesen war und damit der Camera Apostolica, der päpstlichen Finanzverwaltung, 
vorgestanden hatte.60 Man erkennt noch die Quasten des Kardinalshuts. Nun zu den 
Seiten: Das linke Wappen ist das der Porcari; das rechte das der Paloni.61 Unzweifel-
haft haben die bereits genannten amtierenden magistri stratarum diese heraldische 
Komposition veranlasst. Dank der Listen der Amtsträger kann man sie in das Jahr 1481 
datieren, als Francesco Porcari und Gregorio Paloni amtierten.62

58 Curcio 1984, 723, basierend auf ASR, Coll. Not. Cap. 1738, notaio Francesco Tasca, cc. 30r–v (1. Sept. 
1480), 31r–v (1. Juli 1481).
59 Zu den päpstlichen Insignien und Herrschaftszeichen siehe Bouyé 2008 und – aus einer kulturge
schichtlichen Perspektive – Schenk 2014. Zur Blasonierung der Papst- und Kardinalswappen sind stets 
hilfreich Popoff 2016 und Thomas Frenz, Lexikon der Papstdiplomatik, Dateien 32–36 (http://www.phil.
uni-passau.de/lehrstuehle-und-professuren/emeriti/histhw/forschung/lexikon-der-papstdiplomatik/; 
Stand: 06. 02. 2023).
60 Zur Person siehe Esposito 2013.
61 Vgl. zu den beiden Familienwappen Giallombardo/De Dominicis/Arcangeli 2007, Nrr. 552 (Porcari), 
572 (Paloni).
62 Verdi 1997, 128–133. 



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   155

Abb. 2: Rom, Hausecke Via del Governo Vecchio/Vicolo Savelli, Gesamtansicht.



156   Andreas Rehberg

Abb. 4: Rom, Hausecke Via del Governo Vecchio/
Vicolo Savelli, Ecke mit Zierbändern.

Abb. 5: Rom, Haus-
ecke Via del Governo 
Vecchio/Vicolo 
Savelli, Eckstein.

Abb. 3: Rom, Hausecke Via del Governo Vecchio/
Vicolo Savelli, Eckpilaster mit Löwenkopf.



 Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom  157

Mit oder ohne Schriftzug beim Papstwappen kann der Rekonstruktionsvorschlag 
einen Eindruck vom ursprünglichen Erscheinungsbild dieser markanten Straßenecke 
geben. Wer die Vita Sixtus’ IV. kennt, muss im Übrigen nicht unbedingt erst die Jako-
biner für die Entfernung des Papstwappens verantwortlich machen. Auch die Römer 
selbst kommen dafür in Frage, da diese nach Ausweis der Chroniken in der Vakanz 
nach dem Tode des Della Rovere heftig gegen alles wüteten, was an den Ligurer erin-
nerte (seine Verwandten, Landsleute und Favoriten sowie deren Besitztümer einge-
schlossen).63 Das Wappen repräsentierte seinen Träger. Was lag also näher, als sich an 
den Symbolen des verhassten Papstes zu vergehen? Man zerstörte damit auch einen 
Teil seiner Memoria. Dass dieser Eliminierungsakt tatsächlich 1484 stattfand, ist noch 
eine Hypothese, die aber einige Wahrscheinlichkeit für sich hat.64

In einem Band zur Materialität will man natürlich wissen, wie so ein Eckstein 
mit Wappen beschaffen war. Ein Überlieferungszufall führt in das Museo del Palazzo 
Venezia am Fuße des Kapitols. Dort wird ein in Brusthöhe ausgestellter Stein als „Basis 
eines Ecksteins mit Wappen der Familie Porcari“ mit dem Haus der Porcari in der Via 
delle Ceste in Verbindung gebracht („base di pilastro con stemma della famiglia Por-
cari dalla casa Porcari in via delle Ceste“65) (Abb. 6).

63 Zu diesen quasi-rituellen Übergriff en in Vakanzzeiten siehe Rehberg 2010 (zu den Quellen zur 
Situation von 1484 siehe ebd., 227, 230).
64 Hinzuweisen ist darauf, dass auch das mittige Wappen des Ecksteins, also das des Kardinal-
kämmerers d’Estouteville weitgehend zerstört wurde, während die Wappen der beiden Römer geringe 
Beschädigungen aufweisen. Auch dies scheint auf eine gezielte Aktion hinzudeuten, die zur Situation 
1484 passen würde.
65 So die Beschriftung des Objekts im Museum.

Abb. 6: Rom, Museo del Palazzo Venezia, Eckstein 
mit Wappen der Porcari.

Abb. 7: Rom, Museo del Palazzo Venezia, 
Eckstein mit Wappen der Porcari,  Aufsicht 
von oben.



158   Andreas Rehberg

Der Katalog ist etwas konkreter. Allerdings ist die Beschreibung als Basis irrefüh-
rend, und es handelt sich auch nicht um einen Wappenstein der Porcari. Die Anord-
nung der Wappen ähnelt dem soeben vorgestellten Eckstein in situ in der Via del 
Governo Vecchio. In der Mitte befindet sich das Wappen d’Estoutevilles mit abgeschla-
genem Kardinalshut. Es wird flankiert von einem Porcari-Wappen66 und dem Wap-
pen eines zweiten noch nicht genau identifizierten magister stratarum. Der besagte 
Museumskatalog schreibt die Wappen Domenico Porcari und Nardo Boccapaduli zu, 
die 1478 im Straßenmeisteramt belegt sind.67 Bis zur eindeutigen Identifizierung des 
besagten Wappens68 ist der genaue Entstehungskontext noch offen.69 An seiner Ver-
wendung als Eckstein einer Fassade dürfte aber kein Zweifel bestehen.

Der Vorteil der eigentlich irreführenden Präsentation im Museum ist, dass man 
den Stein mit ausgestreckter Hand von oben fotografieren kann (Abb. 7). Man erkennt, 
dass man einen annähernd dreieckigen Marmorblock vor sich hat, wobei es sich um 
eine antike Spolie handeln könnte.70 Ob der Marmor wirklich aus Carrara stammte, 
müsste ein Experte beurteilen. Die Maße sind: 39 cm pro Seite lang × 36,50 cm hoch. 
Dies scheint auch gut auf das – leider nicht ausmessbare – Beispiel von der Via del 
Governo Vecchio zu passen. Diese Größe war offensichtlich so berechnet, dass man 
zwar vom Straßenniveau die Wappen einigermaßen erkennen konnte, dass diese aber 
ganz klar den anderen Elementen eines solchen Eckensembles, insbesondere des auch 
hier zu vermutenden zentralen Papstwappens, nicht den Rang abliefen. Die Hierarchie 
war auf jeden Fall zu respektieren. Dem Charakter des Papstwappens als Herrschafts-
symbol ist es wieder zuzuschreiben, dass das Hauptwappen unseres Beispiels – wann 
auch immer – eliminiert wurde. Der Hut des Kardinalkämmerers als Insignie war eben-
falls Ziel des Volkszorns. Nur die Wappen der beiden Römer blieben unbeschadet. Über 
den ursprünglichen Standort kann man zur Zeit keine Gewissheit gewinnen. 

66 Zum Aussehen der Wappen von Familien des römischen Munizipialadels ist – trotz einiger metho-
discher Vorbehalte, die mit der Entstehungsgeschichte der zugrundeliegenden Handschrift der Biblio-
teca Casanatense um 1600 verbunden sind – stets Giallombardo/De Dominicis/Arcangeli 2007 heran-
zuziehen (zum Wappen der Porcari siehe ebd., Nr. 552). 
67 Cannata 2008, Nr. 19. Vgl. zu den beiden Maestri delle Strada, deren Amtszeit 1478 nicht gesichert 
ist, Verdi 1997, 124 f. (auf der Grundlage eines Mandats des Kardinal-Camerlengos in ASR, Camerale I, 
Diversorum del camerlengo, reg. 367, cc. 140r–v). Das Dokument wurde in Cherubini 2007, s. 135–138 
Nr. III. 27 (mit der offenen Datierung gemäß der Amtszeit des Kardinalkämmerers, 1477 Aug. 23 bis 1483 
Jan. 18) neu ediert und wird aufgrund seiner Bedeutung für die Amtsbefugnisse der Straßenmeister 
u. a. erwähnt in Modigliani 1984, 224 und Curcio 1984, 723.
68 Zum Aussehen des Wappens der Boccapaduli siehe Giallombardo/De Dominicis/Arcangeli 2007, 
Nr. 57. Siehe jetzt die neue Identifizierung in Rehberg 2023.
69 Zur „Artefaktbiographie“ gehört, dass die Schenkung des Fürsten Andrea Doria Pamphili an die 
Kommune Rom von 1881 vom Antiquarium Comunale 1907 in die Engelsburg und 1920 in das Museo 
di Palazzo Venezia gelangte: Cannata 2008, 253. Ebd., 254 erkennt die Funktion als Eckstein, während 
die Begleitinschrift im Museum selbst noch die Herkunft von einer Porcari-Residenz (wie die in der 
Via delle Ceste) vermutet.
70 Zu den Spolien und ihrem Symbolgehalt siehe den Beitrag von Arnold Esch in diesem Band.



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   159

Dass im Übrigen Marmor als das in seiner Beständigkeit und in seinem Symbol
gehalt geeignetste Material für Wappen galt, geht auch aus den päpstlichen Rechnungs
büchern hervor. So gibt folgender Eintrag Anlass, einer wenig beachteten Wappen-Kom-
position nachzugehen, über die zwei Zahlungsanweisungen der Kammer unter Papst 
Alexander VI. Borgia (1492–1503) Auskunft geben. Am 16. November 1499 heißt es:

Ad maestro Domenico Antonio marmoraro duc. 6 per parte di certe arme di nostro S. del populo 
et della Camera delli Signori Maiestri in nel cantone della casa delli Puritate in nella strada di 
Sancto Angelo in piaza Judia, duc. 6, bol.71

Am 10. Dezember kam hinzu:

Ad maestro Domenico Antonio predicto in questo di 10 di dicembre 1499, duc. 15, per parte de 
una arma del Populo, del camerario, delli dicti Signori maestri, de marmo, la quale se posta in 
nel cantone della casa delli Puritati in nella strada strata de Sancto Angelo, duc. 15, bol.72

Man befindet sich nun an einem weiteren neuralgischen Punkt des kosmopolitischen 
Roms um 1500, im Bereich eines Wohnschwerpunktes der Juden, der in der auch 
als Marktplatz genutzten Piazza Giudea73 sein Zentrum hatte, der – ähnlich wie der 
bekanntere Campo de’ Fiori mit seinen Herbergen – auch ein Referenzpunkt beim 
Einzug von Gesandten war.74 An der heute nicht mehr existierenden Ecke zur strata 
de Sancto Angelo (auch Via Rua bzw. heute Via del Portico d’Ottavia) lag der Palazzo 
der Familie Puritate, dessen Ecke eine wichtige Sichtmarke zum Fischmarkt vor der 
Kirche S. Angelo in Pescheria bildete.75 Der marmoraro, also der Spezialist in der 
Bearbeitung von (in Rom meist antikem) Marmor, Meister Domenico Antonio erhielt 
stattliche Summen (mit der zweiten Rate zusammen mindestens 21 Dukaten) für fünf 
Wappen: das des Papstes, des Volks von Rom („del Populo“), des Kardinalkämmerers 
als Vorsteher der Camera Apostolica und das jeweilige Wappen der beiden Maestri 
delle Strade. Man kann sich wieder die hierarchische Anordnung (die sich auch in 
der unterschiedlichen Größe der Wappen widerspiegelte) gut vorstellen: Im Zentrum 
stand das Papstwappen, wohl – heraldisch – rechts davon das Wappen der römischen 
Kommune (bekannt durch die Sigle S.P.Q.R. = Senatus Populusque Romanus), links 
das des Kardinalkämmerers und zu Füßen des Ganzen die Wappen der beiden Stra-
ßenmeister. Eine heute nicht mehr existierende Inschrift wird das Zentrum der Kom-
position gebildet haben. Wir wissen nicht, ob dieser Blickfang lange Bestand hatte, 

71 Müntz 1872–1882/1983, 186–187.
72 Müntz 1872–1882/1983, 187.
73 Dieser Platz ist durch die Stadtsanierungsarbeiten auf dem Gebiet des vormaligen Ghettos schon 
im 19. Jahrhundert praktisch verschwunden; zu verorten nahe der heutigen Via del Pianto und der Via 
del Portico d’Ottavia.
74 Hierzu speziell Stenzig 2013, Bd. 1, 187; Bd. 2, 743 mit Anm. 1551.
75 Zu Piazza Giudea siehe Bevilacqua 1988, 40–60 (nützlich zur Lokalisieriung der casa Puritate ebd. 
41, 47 (Übersichtsplan) und Modigliani 1998, 169–172.



160   Andreas Rehberg

denn Alexanders VI. Nachfolger Julius II. Della Rovere (1503–1513) inszenierte sich 
ganz offensichtlich ebenfalls am Palast der Puritate.

Die Inschrift Julius’ II. anlässlich der Erweiterung des Platzes wurde 1508 eben-
falls am Haus der Familie Puritate angebracht. Sie unterscheidet sich von den anderen 
Beispielen dadurch, dass sie den sich mit den antiken Ädilen gleichsetzenden maestri 
delle strade Giacomo Alberini und Girolamo Pichi76 sowohl epigraphisch wie heral-
disch mehr Raum für die eigene Selbstdarstellung gab:

JULII II. PONTIFICIS MAXIMI AUSPICIIS 
JACOBUS ALBERINUS ET HIERONYMUS PICUS AEDILES, 

ANGUSTIA VIAE AD FORUM JUDAEORUM 
OFFENSI, COACTIS REGREDI 

DOMIBUS AMPLIANDIS, CURAVERUNT 
IDEMQUE PROBAVERUNT. 

ANNO CHRISTI MCCCCCVIII.

(Unter der Schirmherrschaft des Papstes Julius II. veranlassten und genehmigten die Ädilen 
Giacomo Alberini und Girolamo Pichi durch den erzwungenen Rückbau von Häusern die Erwei-
terung der engen Straße zum Marktplatz der Juden. Im Jahr Christi 1508).77

Ohne Zweifel muss die heraldische Komposition ähnlich ausgesehen haben wie das 
gleich noch vorzustellende Beispiel nahe dem Palazzo della Zecca. Vincenzo For-
cella sah 1884 offenbar die Inschrift an der Piazza Giudea noch in situ: Das Wappen 
des Papstes war zentral über der Inschrift angebracht. Die Wappen der maestri delle 
strade rechts und links von ihr, wobei das rechte 1884 schon verloren gegangen war. 
In diesem Fall ist von der Auslöschung des Papstwappens durch die Jakobiner auszu-
gehen, wobei die Wappen der beiden Römer scheinbar unangetastet blieben.78

Das Schicksal der Inschriften und Wappen an der Casa dei Puritate wirft die grund-
sätzliche Frage auf, wie diese Kompositionen die Zeiten überdauert haben. Immer 
wieder wird die damnatio memoriae, also die Auslöschung von sichtbaren Spuren 
eines politisch-religiösen Vorgängers, als eine Konstante herrschaftlicher Regierungs-
praxis seit der Antike betrachtet.79 Im Palimpsest des sich stets wandelnden römischen 
Stadtbildes sind die Dinge aber differenzierter zu betrachten. Denn es ist wohl aus-
zuschließen, dass es im Stadtbild Roms – in einigen Räumen (aber auch nicht allen) 
des vatikanischen Palastes mochte dies anders gehandhabt worden sein – zu einer 
regelrechten damnatio memoriae der Wappen des Borgia-Papstes durch seinen ver-
meintlich rachehungrigen Nachfolger Julius II. gekommen ist. Abgesehen davon, dass 
das Abschlagen von Wappen ebenfalls Kosten verursacht hätte (die man heute in den 

76 Giallombardo/De Dominicis/Arcangeli 2007, Nrr. 5 (Alberini); 576 (Pichi).
77 Zur Inschrift siehe Forcella 1869–1884, Bd. 13, 86 Nr. 113; wiederholt in Lanciani 1883, 469; Bevi-
lacqua 1988, 41; Simoncini 2004, 39. Übersetzung des Autors. Vgl. Stenzig 2013, Bd. 2, 743 Anm. 1551.
78 Forcella 1869–1884, Bd. 13, 86 Nr. 113.
79 Aus einer breiten Literatur seien angeführt Rigon 2010 und Scholz/Sprenger/Schwedler 2014.



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   161

Rechnungsbüchern wieder finden müsste), hätten die Lücken auch nicht zur Zierde der 
Stadt beigetragen. So scheint man sich – vielleicht mit dem ein oder anderen Eingriff bei 
besonders aufdringlichen Stellen – in der Regel mit den Wappen der Vorgänger arran-
giert bzw. abgefunden zu haben. Die relative Toleranz der Päpste im Umgang mit den 
Wappen ihrer Vorgänger kann man an den Wappen Alexanders VI.80 an der Engelsburg 
ablesen, von denen das größte – das an der Hauptfassade in der Sichtachse über der 
Engelsbrücke – gut erkennbar ist, aber die Spuren der Zerstörungswut der Jakobiner 
trägt. Dabei gab es der Borgia-Wappen recht viele, da sie beim Ausbau der Burg die ver-
schiedenen Bauabschnitte dokumentierten.81 Es existiert zwar ein Stich, der die Engels-
burg im Sacco di Roma unter Kanonenbeschuss durch die Landsknechte zeigt und sug-
geriert, dass das Rund des Hadriansmausoleums mit mehreren Medici-Wappen geziert 
war. Dieses plakative Detail scheint aber der Phantasie des Künstlers Maarten van 
Heemskerck (der es als Rom-Kenner eigentlich besser gewusst haben müsste) entsprun-
gen zu sein,82 denn Tatsache ist, dass ein sehr zuverlässiger Stich aus der Zeit Pauls III. 
(Abb. 8) die Wappen des Borgia-Papstes – gespalten, vorne Stier auf einem Wiesenstück,83  

80 Gespalten, vorne innerhalb eines goldenen mit acht grünen Grasbündeln belegten Bordes in gold ein 
roter Stier auf einem grünen Wiesenstück. Hinten 5 mal geteilt von gold und schwarz.
81 Zu den Wappen Alexanders an der Engelsburg siehe Forcella 1869–1884, Bd. 13, 143 f. Zu den 
Restaurierungsetappen: Fagliari Zeni Buchicchio 1991.
82 Dieser Stich von Hieronymus Cock nach einer Vorlage von Maarten van Heemskerck ist mit seinem 
Titel „Belagerung Klemens’ VII. in der Engelsburg“ bekannt und war Teil der Folge „Die zwölf Siege 
Karls V.“ (1555–1556).
83 Es fehlen also – den reduzierten Proportionen geschuldet – die Borde mit den acht Grasbündeln.

Abb. 8: Rom, Ansicht der Engelsburg, Kupferstich, Mitte 16. Jh.



162   Andreas Rehberg

hinten 5 mal geteilt von gold und schwarz – (wie auch mindestens ein Medici-Wappen) 
zeigt.84

Kehren wir nochmals in das Jahr 1499 zurück. In einem zweiten Eintrag, diesmal 
vom 20. Dezember 1499, liest man:

Ad maestro Domenico Antonio scarpellino predicto in questo di 20 detto duc. 10 de carlini per 
parte dell’arme de Nostro Signore, del Populo Romano, del Rmo camerario et delli Signori maie-
stri, per ponerle in nella strada di Ponte Molli, duc. 10, bol.85

Es ist klar, dass sich dieser Eintrag auch auf die Vorbereitungen zum Heiligen Jahr 1500 
bezog, das viele Pilger erwarten ließ, die die Ewige Stadt von der Milvischen Brücke 
kommend durch die Porta del Popolo betreten hätten. Zwischen diesen beiden Ört-
lichkeiten wird man auch den Aufstellungsort des Wappen-Ensembles zu vermuten 
haben, das offenbar die Zeiten nicht überdauert und auch in der Fachliteratur kaum 
eine Erwähnung gefunden hat.86

Wir gelangen nun in das Handelszentrum der Stadt Rom um 1500, zu dem noch 
heute recht quirligen Campo de’ Fiori. Ein Kupferstich von Giuseppe Vasi (1710–1782) 
zeigt bei genauem Hinsehen an der Straßenecke gegenüber der Cancelleria ein Wap-
penensemble. Der Galgen im Bildausschnitt ist bewusst gewählt (Abb. 9).

84 Zum Entstehungszusammenhang des in etlichen Bibliotheken aufbewahrten Stichs eines anonymen 
Meisters im Rahmen der von Antonio Salamanca und Antonio Lafreri vertriebenen Sammlung „Specu-
lum Romanae Magnificentiae“ siehe Spagnesi 2005. Weitere Abbildungen von der Engelsburg ebd., 52 f., 
Abb. 52 f. belegen, dass die Wappen des Borgia-Papstes im 16. Jahrhundert unbehelligt geblieben waren.
85 Müntz 1872–1882/1983, 187 (1499 Dez. 20).
86 Das Zitat von Müntz wird immerhin aufgegriffen in Simoncini 2004, 235.

Abb. 9: Rom, Campo de’ Fiori, Kupferstich von Giuseppe Vasi, 18. Jh.



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   163

Die schon im Mittelalter als Hinrichtungsstelle belegte Piazza garantierte jeder heral-
dischen Inszenierung eine größtmögliche Wirkung. Diesmal zeigt das zentrale Wap-
pen dasjenige des Papstes Alexander VI. Borgia (Abb. 10).

Das römische Volk scheint bei Alexanders Tod relativ ruhig geblieben zu sein. Da 
die Wappen darunter sorgfältig abgemeißelt wurden, könnte das Wappen des Papstes 
zur Zeit der Jakobiner verstümmelt und vielleicht sogar abgehängt worden sein (was 
immerhin den Totalverlust verhindert hat). Die Zerstörung der Wappen traf nun mit 
voller Wucht auch diejenigen der beiden maestri delle strade (Abb. 11). Das linke Wap-
pen entspricht dem der Benimbene, das rechte dem der Matuzzi.87 Das Funktionärs

87 Giallombardo/De Dominicis/Arcangeli 2007, Nr. 62 (Benimbene); 461 (Matuzzi).

Abb. 11: Rom, Campo de’ Fiori, Eckstein unter dem 
Wappen Alexanders VI. (Detail aus Abb. 10).

Abb. 10: Rom, Campo de’ Fiori, Wappen 
Alexanders VI. mit Eckstein.



164   Andreas Rehberg

paar Camillo Benimbene und Pietro Matuzzi amtierte sehr lange, und zwar drei Jahre 
von 1495 bis 1497.88 Pietro Matuzzi war im übrigen der Ehemann Isabellas, einer 
Schwester des damaligen Kardinals Rodrigo Borgia; Benimbene dagegen der Haus-
notar des Borgia-Clans.89 Die beiden Römer dürften sich unter ihren Mitbürgern mög-
licherweise wegen ihrer Nähe zu den Borgia auch Feinde gemacht haben.

Um das Thema der Wappen-Inszenierungen abzuschließen, sei noch ein Blick 
auf die Kategorie der Wappen an den Eingängen und Fenstern bzw. Fensterrahmun-
gen privater und öffentlicher Gebäude geworfen. Es fehlt auch hier noch eine syste-
matische Erfassung der Bausubstanz um 1500, die die Zeiten überdauert hat. In der 
Regel bezieht sich der heraldische Fensterschmuck auf das Wappen des Erbauers oder 
des Besitzers.90 Hervorzuheben ist das Haus der Cavalieri di Rodi, also der Johanniter 
(heute bekannter als Malteser), am Forum Romanum, genauer über dem Augustus-
Forum. Auch hier ist der heutige topographische Eindruck gegenüber demjenigen der 
Erbauungszeit komplett verändert. Was man heute sieht, gibt es so erst seit den 20er 
Jahren des 20. Jahrhunderts, als unter Mussolini ein ganzes Wohnviertel niedergelegt 
wurde, um die antiken Baustrukturen freizulegen. Davon profitierte das Johanniter-
Haus, das das Glück hatte, nicht allzu stark die Sicht zu stören und außerdem mit 
dem (allerdings erst 1945 realisierten) Plan der Rückgabe an die Malteser politisch 
nutzbar war.91 Die Wappen an den Außenfenstern dokumentieren die Verbindungen 
der Johanniter mit einigen Gönnern – allen voran mit dem Kardinal Marco Barbo und 
Papst Paul II. – und führenden Mitgliedern des Ordens (wie dem Ordensmeister Gio-
vanni Battista Orsini). 

Beispiele zu Wappen in Kombination mit Inschriften

Nicht selten sind epigraphische Zeugnisse mit heraldischen Elementen verknüpft, eine 
Kombination, die allerdings noch nicht umfassend untersucht worden ist, was wohl 
damit zusammenhängt, dass diese Artefakte in die Kompetenz zweier Disziplinen fal-
len, die nicht immer eng miteinander kommunizieren.92 Wieder sollen Beispiele aus 
dem Bereich der päpstlichen bzw. kommunalen Selbstinszenierung im Mittelpunkt 

88 Verdi 1997, 145–147; Cannata 2008, 254.
89 Zur Person Esposito 2005.
90 Beispielhaft kann man auf die Palazzi der Porcari, Capranica, Sassi, Planca Incoronati, Mattei, 
Velli usw. verweisen, wobei die Häuser der Pichi mit ihrem Fensterschmuck zweifellos zu den inte-
ressantesten Objekten gehören. Vgl. zu den Lokalitäten und etwas Abbildungsmaterial Tomei 1942. 
Bei Besitzwechseln ist oft von Zerstörung und Übermalung der Wappen des Vorbesitzers auszugehen. 
Vgl. ebd., 92.
91 Zur bewegten Geschichte des Palazzo siehe Tomei 1942, 95–98; Abbondanza/Ungaro 2015.
92 Eine löbliche Ausnahme bildet Zajic 2014, insbesondere 408–410, 412. Die Datenbank Deutsche 
Inschriften Online. Die Inschriften des deutschen Sprachraumes in Mittelalter und Früher Neu-
zeit (http://www.inschriften.net/) ist natürlich dank ihrer Aufnahmen und Blasonierungen eine 



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   165

stehen, wobei auch einige beachtliche Inschriften aus dem Ambiente des städtischen 
Adels hervorzuheben sind. Für die letztere Perspektive sind das Haus des Lorenzo 
Manlio aus dem 15. Jahrhundert an der Via del Portico di Ottavia, unweit der einstigen 
Piazza Giudea,93 und die Häuser der Porcari94 zu nennen. Allen gemeinsam ist der 
offenkundige Rekurs auf antike Vorbilder, der sich – wie zu zeigen sein wird – gerade 
auch im Schriftbild niedergeschlagen hat und im Zusammenhang mit der Pflege der 
romanitas, dem Rekurs auf den Glanz des antiken Roms, zu sehen ist, der sich alle 
am römischen Stadtregiment beteiligten gesellschaftlichen Gruppen verbunden fühl-
ten.95 Rom hatte die reiche epigraphische Tradition aus der republikanisch-kaiser-
lichen Antike auch im Hochmittelalter weitergepflegt,96 woran die bereits genannten 
Konkurrenten um die öffentliche Aufmerksamkeit (die aufstrebenden Bürger,97 die 
Adelsfamilien, die Kommune und das Papsttum mit all seinen Trägern vom Kardinal 
bis zum kleineren Kurialen) vor allem mit den mannigfaltigen von den Spezialisten 
untersuchten Formen der Renaissance-Kapitalis98 anknüpften.

Nun stehen wir in der Nähe des Tibers gegenüber der Engelsbrücke im sog. „Drei-
zack“ (Tridente), dem Punkt, von dem aus drei Straßenzüge von der Brücke ausgehen. 
Der mittlere Zacken entspricht der Via del Banco di S. Spirito (Abb. 1). Hier lag das 
Finanzzentrum Roms im Rione Ponte. Hier hatten die großen italienischen Banken 
und die Fugger ihre Kontore. Kein Wunder, dass dies ein Ort auch der Selbstdarstel-
lung war. Julius II. überließ dies nicht nur den heraldischen Elementen, sondern einer 
Kombination von Schrift und Wappen (Abb. 12). Allerdings befindet sich die Inschrift 
unseres ersten Beispiels in Renaissance-Kapitalis, die fast in allen hier vorzustellen-
den Inschriften überwiegt, heute nicht mehr an originaler Stelle. Bis zum brachialen 
Durchbruch des Corso Vittorio Emanuele war sie auf der Gegenseite eingefügt. In einer 
alten Darstellung sieht man, wie der Sitz des Banco di S. Spirito die Via Banchi Nuovi 
und Via Banchi Vecchi trennte. Letztere wurde in diesem Bereich komplett vom Corso 
Vittorio Emanuele geschluckt. Damals wurde wohl auch das zur Inschrift gehörende 

Fundgrube für Heraldiker, was demnächst – so die auf einer Tagung in Jena im Februar 2020 vor-
gestellten Planungen – auch noch benutzerfreundlicher ausgebaut werden soll.
93 Vgl. zuletzt Müller 2018, 76–81, 85–87.
94 Müller 2018, 81–86 und 83 vermutet zu Recht, dass dabei „das omnipräsente Wappenmotiv [des 
Schweines = lat. porcus; A. R.] mit dem Nomen gentile [mit Blick auf den vermeintlichen antiken 
Stammvater, dem Zensor Marcus Porcius Cato; A. R.] in Verbindung gebracht wurde.“
95 Zum Konzept der romanitas aus komunaler Sicht siehe Franceschini 1989; Visceglia 2005, 18 f., 22. 
96 Aus einer breiten Literatur seien hier nur genannt Riccioni 2011; Zöller 2019.
97 Bekannt ist die großdimensionierte Inschrift nach antikem Vorbild am Haus des Lorenzo Man-
lio aus dem 15. Jahrhundert an der Via del Portico di Ottavia, unweit der einstigen Piazza Giudea. 
Vgl. hierzu zuletzt Müller 2018, 76–81, 85–87.
98 Dies entsprach dem Zug zur Monumentalisierung seit dem frühen 15. Jahrhundert (und insbesondere 
ab Pius II. Piccolomini), der von der Epigraphie stets betont wird: Koch 2014, 230; Bornschlegel 
2014, 259–271. Zur „nahezu perfekten Capitalis quadata“ der bis zu 30 cm hohen Buchstaben in der 
Fassaden-Inschrift des Hauses des Lorenzo Manlio: Müller 2018, 87.



166   Andreas Rehberg

Wappen Julius’ II. zerstört. Zu prominent wären ansonsten die Wappen der beiden 
magistri stratarum platziert.

Endlich kann man auch das Zusammenspiel mit der Inschrift näher betrachten.

Iulio II pont(ifici) opt(imo) max(imo), quod finib(us) 
ditionis S(anctae) R(omanae) e(cclesiae) prolans Italiaq(ue) 

liberata urbem Romam occupate 
similiorem quam divise patefactis 
dimensisq(ue) viis pro maiestate 

imperii ornavit. 
 

Dominicus Maximus, 
Hieronymus Picus 

aediles f(aciundum) c(uraverunt) MDXII.

Abb. 12: Rom, Via dei Banchi Nuovi (heutige Platzierung), Inschrift Julius’ II. von 1512.



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   167

(Für Papst Julius II.; nachdem er die Grenzen des päpstlichen Staates erweitert und Italien befreit 
hatte, schmückte er die Stadt Rom, die zuvor eher unordentlich als ordentlich war, mit feinen 
Straßen, die er maß und ausdehnte, um sie entsprechend der imperialen Größe zu gestalten.)99

Durchaus selbstbewusst traten die Aufseher der Straßen Domenico Massimo und 
Geronimo Pichi – im Amt von ca. 1505–1512100 – auf. Sie behaupten hier, dass „sie 
diese Arbeiten 1512 veranlasst“ hätten. Diese sich selbst zugeschriebene Rolle scheint 
bewusst in Szene gesetzt. Das linke ist das Wappen der Massimi (Abb. 13) und das 
rechte das der Picchi (Abb. 14).101 Wieder waren wohl jakobinische Mauerspechte am 
Werk gewesen.

Ein letztes Beispiel aus dem Amtsbereich der maestri delle strade soll das Bewusst-
sein dafür schärfen, wie abhängig das heutige Erscheinungsbild von Veränderungen 
geprägt sein kann, die erst mühsam aufgedeckt werden müssen. Es ist die Inschrift, 

99 Übersetzung des Autors gemäß Kajanto 1982, 93. Zum kulturellen Kontext der Inschrift siehe auch 
Temple 2011, 34–38. Zu den Straßen und Bauprojekten Julius’ II. – insbesondere dem in den Funda-
menten steckengebliebenen Palazzo dei Tribunali und die Via Giulia – vgl. die materialreiche Studie 
Butters/Pagliara 2009.
100 Vgl. Verdi 1997, 151–155.
101 Giallombardo/De Dominicis/Arcangeli 2007, Nr. 428 (Massimo), 576 (Pichi).

Abb. 13 u. 14: Rom, Via dei Banchi Nuovi (heutige Platzierung), Wappen links und rechts unter der 
Inschrift Julius’ II. 1512.



168   Andreas Rehberg

die am gegenüberliegenden Ende des Campo de’ Fiori angebracht ist. Die heutige Via 
dei Balestrari ist aber keinesfalls die Via Florida, von der die Inschrift handelt.

Quae modo putris eras tolenti sordida caeno 
Plenaque deformi Martia terra situ, 
Exuis hanc turpem Xyxto sub principe formam, 
Omnia sunt nitidis conspicienda locis 
Digna salutifero debentur premia Xysto 
O quantum est summo debita Roma duci 
Via Florea 
Baptista Archionius Ludovicus 
Marganius curatores viarum anno salutis MCCCCLXXXIII.102 

(Dass du eben noch faulig warst und dreckig von stinkendem Unrat und voll, Marsland, von 
unschönem Schmutz, legst du (jetzt) unter dem Prinzeps Xystus diese hässliche Gestalt ab: Alles 
ist höchst ansehnlich in diesem strahlenden Quartier! Würdiger Lohn und Preis wird dem heil-
bringenden Xystus geschuldet: O, wie sehr ist Rom verschuldet seinem höchsten Führer! Blu-
menstrasse).103

Die Inschrift wurde erst Ende des 19. Jahrhunderts im Gebäude dahinter aufgefunden. 
Der ursprüngliche Aufstellungsort dürfte woanders zu suchen sein, zumal der Rekurs 
auf die Via Florea auf die heutige Via dei Pellegrini hinweist, die dort auf den Campo 
de’ Fiori stößt, wo sich das schon besprochene Wappen Alexanders VI. befindet. Eine 
schriftliche Erwähnung erlaubt die Rekonstruktion des heraldischen Programms. 
Demnach war die Inschriftentafel vom Papstwappen Sixtus’ IV. – eine goldene Stein-
eiche mit zwölf Eicheln in blau – bekrönt, heraldisch rechts dürfte das Wappen des 
neuen Kardinalkämmerers Raffaele Riario104 angebracht gewesen sein, gegenüber das 
des römischen Volkes.105 Dass auch die beiden Straßenmeister sich verewigen durften, 
ist anzunehmen, in diesem Fall aber nicht eindeutig belegt. Dieses wohl aufwändigste 
Modell aus Inschrift und wohl fünf Wappen fand noch – wie schon gezeigt – unter 
Alexander VI. Nachahmung.

Selbst wenn eine Inschrift auf den ersten Blick ohne heraldische Beigaben aus-
zukommen scheint, kann sich unter Einbeziehung des Umfeldes der Befund ändern. 
Die berühmten Bauinschriften Sixtus’ IV. am Ponte Sisto (1475) sind selbst nicht von 
Wappen begleitet (die beiden Inschriften haben allerdings einen Rand mit stilisier-

102 Die Inschrift ist vielmals wiedergegeben worden. Vgl. Kajanto 1982, 83; Guerrini et al. 1986, 472 Nr. 8.
103 Übersetzung: Bartels 2000, 64.
104 Zur Person siehe zuletzt Pezzuto 2017.
105 In der Handschrift Barb. lat. 2016 (alte Signatur: Codex Barberinus XXX, 89), fol. 14r (alt: 507r), 
ist zur Präsentation der Inschrift angemerkt: „Campodifiore. Nel cantone andandosi verso gli Ebrei a 
mano dritta alto nella strada. Arme di Sisto IIII. in mezzo a quello del popolo [romano] e del [Raffaele] 
Riario“ (ed. Lanciani 1883, 445). Valtieri 1984, 656 Anm. 50: „Nel cantone del palazzo vi era anche lo 
stemma di Sisto IV in mezzo a quelli del popolo e del Riario (che era camerlengo).”



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   169

ten Eichenblättern und Eicheln, den heraldischen Symbolen der Della Rovere).106 
An den Brückenpfeilern ist das Della Rovere-Wappen mit der Tiara aber omniprä-
sent, sodass auch an diesem wichtigen Verkehrsknotenpunkt die visuelle Botschaft 
unverkennbar ist.

Gemeißelte Wappen waren teuer in der Herstellung und nur vermögenden Krei-
sen vorbehalten. Sie signalisierten schon vom Material her, dass sie auf eine lange 
Wirkdauer ausgerichtet waren. Trotzdem muss es an römischen Fassaden auch zuhauf 
gemalte Wappen gegeben haben. Nicht immer war ihr Einsatz nur eine Frage des Gel-
des. In ihrer Funktion als Besitzmarker konnten Wappen auch dekorativ eingesetzt 
werden. Wie schon in Details bei der Vorstellung von Inschriften-Umrandungen vorge-
stellt wurde, konnten einzelne heraldische Elemente auch separat zum Einsatz kom-
men. Wenn die Auswahl der Wappen über das eigene Familienwappen hinausging, 
konnten die hinzugekommenen Schilde auf Verwandtschafts-, Freundschafts- oder 
Patronatsverhältnisse hindeuten.107

Das Beispiel einer gemalten heraldischen Dekoration auf Außenwänden stammt 
vom Wohnhaus des Pietro Paolo Francisci detto della Zecca, der unter Papst Paul II. 
(1464–1471) Vorsteher der Münze gewesen war.108 Dieses Haus in der Gabelung zweier 
wichtiger Straßenzüge, nämlich der Via dei Banchi Vecchi und der Via del Pelleg-
rino, hat eine interessante Geschichte, deren genaue Rekonstruktion noch aussteht.109 
Die besagten gemalten Wappen ziehen sich um das dritte und oberste Stockwerk. Sie 
sind noch nicht adäquat photographisch dokumentiert. Wie häufig bei aufgemalten 
Außendekorationen ist der Erhaltungszustand sehr schlecht und bis auf Weiteres ist 
auch noch die Frage zu klären, wie weit es sich in diesem Fall um authentische Male-
reien um 1500 handelt. Es deutet viel darauf hin, dass es sich um eine komplette Neu-
gestaltung handelt und der Künstler des frühen 20. Jahrhunderts (den man wohl nicht 
als Restaurateur bezeichnen kann) etwas völlig Neues schuf. Es ist zu hoffen, dass 
in Zukunft noch Schriftquellen zur Geschichte dieses außergewöhnlichen Gebäudes 
gefunden werden. Als Hinweis am Rande sei noch ein Wappen samt Reichsadler und 
der Devise AEIOV (eine Lesart ist „Austriae est imperare orbi universo“) des Kaisers 
Friedrich III. von Habsburg erwähnt, das die Fassade zur Erinnerung an einen seiner 
beiden Besuche in Rom schmückte. Es wurde im 19. Jahrhundert abgenommen und 

106 Guerrini et al. 1986, Nr. 3–4. Die Zierbordüren fehlen an den schlichten und auch sonst unpräzisen 
Kopien, die seit den Renovierungsarbeiten an der Brücke im Zuge des Heiligen Jahres 2000 die Ori-
ginale ersetzt haben. Die Tragweite dieses Eingriffs und die unerfreulichen Umstände der Wieder-
auffindung der originalen Inschriftenplatten ersehe man aus diesem Post vom 15. März 2018: https://
roma.corriere.it/notizie/cronaca/18_marzo_15/ponte-sisto-epigrafi-dimenticate-3f0baf8e-27c5-11e8-
bb9f-fef48ac89c0b.shtml (Stand: 06. 03. 2023) (ich danke Marco Guardo und Maurizio Campanelli für 
diese Nachricht).
107 Hierzu Rehberg 2023.
108 Er war der Sohn des Franciscus Mariani de Florentia: Martinori 1917–1922, Bd. 5 (Paul II.), 21 f.
109 Zum Einstieg siehe Pietrangeli 1976, 16–18; Günther 1985, 263.



170   Andreas Rehberg

gelangte in das Priesterkolleg der deutschen Nationalkirche S. Maria dell’Anima, wo 
es heute noch in einem Innenhof zu sehen ist.110

Fazit

Wappen waren in Rom also im öffentlichen Raum allgegenwärtig und ihre Botschaf-
ten vor allem darauf ausgerichtet, die Aufmerksamkeit der Passanten auf die Verant-
wortlichen für öffentliche Wohltaten zu lenken, seien diese nun auf die Bequemlich-
keit der Wege, das städtische Dekorum oder die Sicherheit der Untertanen gerichtet. 
Ein größerer offener Platz war ohne Wappen fast undenkbar. Und so vermerkt Anna 
Modigliani zu Recht als Anomalie der sich erst langsam nach ihrer Bestimmung als 
Marktort zu einem wirklichen Platz wandelnden Piazza Navona den Umstand, dass 
es ihr an Zeichen herrschaftlicher Macht – seien diese nun päpstlich oder kommu-
nal konnotiert – fehlte. Hier gab es keinen Palast im Dienst einer öffentlichen Macht, 
hier gab es keinen Gerichtshof oder Galgen und (wenigstens anfangs) nicht einmal 
Wappen!111 Wappen waren also von einem typisch römischen Platz nicht wegzuden-
ken. Der Adressatenkreis heraldisch konnotierter Botschaften ist also „nicht nur unter 
den Lese- und Lateinkundigen zu suchen, denn allein das Medium (monumentaler) 
Inschriften und die plakativen Bezüge auf das Wappen konnten auf mehreren Ebenen 
wahrgenommen werden.“112

Die problematische Überlieferungslage hat es nicht erlaubt, alle Aspekte der 
Materialität der Wappen in Rom um 1500 auszuleuchten. Deutlich wurden die metho-
dischen Probleme, sich vom heutigen Erscheinungsbild auf die ursprüngliche Gestalt 
der Wappen-Inszenierungen heranzutasten. Etliche dieser Arrangements kennt man 
nur aus den Werken und Aufzeichnungen der Antiquare der Frühen Neuzeit. Diese 
wird man – neben der Autopsie im heutigen römischen Umfeld – auch in Zukunft 
konsultieren müssen, wenn man zu einer vertieften quantitativen und qualitativen 
Analyse gelangen möchte. Deutlich wurde auch – so ist zu hoffen – die Vielfalt der 
Aspekte, die zu heraldischen Forschungen in der Ewigen Stadt einladen. Das Papst-
tum war an seinem angestammten Sitz nicht der einzige politische und soziale Player, 
sondern es war gut beraten, auch die anderen gesellschaftlichen Gruppen – sei es 
nun den Apparat der Kurie selbst, die munizipiale Oberschicht oder die einfachen 
Leute, die sich mit ihrem Viertel (Rione) oder einer Zunft identifizierten – an der visu-
ellen Front teilhaben zu lassen. Neben dem Wappen des regierenden Papstes erschei-
nen die seines Kardinalkämmerers und die der Stadt Rom selbst (leicht erkennbar 

110 Die Herkunftsfrage wird in Nikitsch 2014, Nr. 43 nicht erörtert.
111 Modigliani 1998, 294: „Agone […] era privo di qualunque stabile segno di potere, nel senso più 
tradizionale in cui il termine si può intendere nelle città medievali e rinascimentali: il palazzo delle 
pubbliche autorità, i tribunali, gli stemmi, i simboli e i luoghi della giustizia esemplare.“
112 Müller 2018, 95.



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   171

am berühmten Kürzel S.P.Q.R.) sowie der Straßenmeister, die dem städtischen Adel 
angehörten. Auch das Papsttum eignete sich die Idee der romanitas an, was seinen 
Höhepunkt unter dem ‚Römer‘ Paul III. Farnese (1534–1549) erreichte.113 Die meist 
isoliert betrachteten Inschriften gewinnen durch die Einbeziehung ihrer heraldischen 
Elemente eine enorme Aufwertung, denn erst durch die visuellen Botschaften wurde 
ihr Verständnis breiten Teilen der Bevölkerung erleichtert. Die oft komplexe ‚Artefakt-
biographie‘ der vorgestellten Objekte hat gezeigt, wie gefährdet diese Medien in der 
Vergangenheit waren. Dabei ging die größte Gefahr nicht allein von den ‚wappenstür-
menden‘ Jakobinern der Revolutionsjahre vor 1800, sondern auch von vermeintlich 
geschichtsbewussteren Epochen aus. Der Modernisierungsdrang spätestens nach der 
Einigung Italiens 1870 und der neue Elan des faschistischen Regimes führten zur Nie-
derlegung ganzer Stadtteile und zur Umgestaltung vieler Straßenzüge. Dadurch ging 
so manches epigraphische und heraldische Zeugnis zugrunde. Viele der besagten 
Objekte wurden ihres ursprünglichen Kontextes beraubt. Etliche neue Erkenntnisse 
wären in Zukunft durch systematische Forschungen in den Archiven und Bibliotheken 
zu erlangen, um die Steine sprichwörtlich zum Sprechen zu bringen.

Literaturverzeichnis

Abbondanza, Letizia/Ungaro, Lucrezia (Hgg.) (2015), „La Casa dei Cavalieri di Rodi. Stratigrafia sto-
rica di un Monumento“, in: Bullettino della Commissione Archeologica Comunale di Roma 116.

Achnitz, Wolfgang (Hg.) (2006), Wappen als Zeichen. Mittelalterliche Heraldik aus kommunikations- 
und zeichentheoretischer Perspektive, Berlin.

Ait, Ivana (1991), Strade cittadine. Atteggiamenti mentali e comportamenti a Roma nel XV secolo, 
Rom, 877–888.

Albertoni, Margherita/Dell’Era, Maria (2011), „Palazzo Senatorio: lavori di restauro“, in: Bollettino 
dei Musei Comunali di Roma N. S. 15, 81–120.

Allgaier, Benjamin/Bolle, Katharina/Jaspert, Nikolas/Knauber, Konrad/Lieb, Ludger/Roels, Evelien/
Sauer, Rebecca/Schneidereit, Nele/Wallenwein, Kirsten (2019), „Gedächtnis – Materiali-
tät – Schrift. Ein erinnerungskulturelles Modell zur Analyse schrifttragender Artefakte“, in: 
Saeculum 69 (2), 181–244.

Altieri, Marco Antonio (1995), Li nuptiali di Marco Antonio Altieri pubblicati da Enrico Narducci, Rom.
Altieri, Marco Antonio (2000), Li Baccanali, Rom.
Bartels, Klaus (2000), Roms sprechende Steine. Inschriften aus zwei Jahrtausenden, Mainz.
Belting, Hans (2003), „Wappen und Portrait. Zwei Medien des Körpers“, in: Martin Büchsel u. Peter 

Schmidt (Hgg.), Das Porträt vor der Erfindung des Porträts, Mainz, 89–100.
Beneš, Carrie E. (2009), „Whose SPQR? Sovereignty and Semiotics in Medieval Rome“, in: Specu-

lum 84 (4), 874–904.
Bentivoglio, Enzo/Valtieri, Simonetta (2019), Palazzo del Governo Vecchio a Roma. Sul palazzo già 

del cardinale Stefano Nardini e sulle sue trasformazioni dal XV secolo a oggi, Rom.
Benzi, Fabio (Hg.) (2000), Sisto IV. Le Arti a Roma nel primo Rinascimento, Rom.

113 Visceglia 2005, 20, 22 f., 25.



172   Andreas Rehberg

Bevilacqua, Mario (1988), Il Monte dei Cenci. Una famiglia romana e il suo insediamento urbano tra 
medioevo ed età moderna, Rom.

Blondin, Jill E. (2005), „Power Made Visible: Pope Sixtus IV as Urbis Restaurator in Quattrocento 
Rome“, in: The Catholic Historical Review 91 (1), 1–25.

Bolgia, Claudia (2017), Reclaiming the Roman Capitol. Santa Maria in Aracoeli from the Altar of 
Augustus to the Franciscans, c. 500–1450, London/New York.

Borgia, Luigi (1986), Gli stemmi del Palazzo d’Arnolfo di San Giovanni Valdarno, Florenz.
Bornschlegel, Franz-Albrecht (2014), „Die epigraphische Schriftentwicklung in Rom – Das 15. Jahr-

hundert im überregionalen Kontext“, in: Franz-Albrecht Bornschlegel, Eberhard J. Nikitsch u. 
Sebastian Scholz (Hgg.), Der päpstliche Hof und sein Umfeld in epigraphischen Zeugnissen 
(700–1700), Köln, 253–292.

Bouyé, Édouard (2008), „Les clefs de saint Pierre, sur la terre comme au ciel“, in: Denise Turrel, 
Martin Aurell, Christine Manigand, Jérôme Grévy, Laurent Hablot u. Catalina Girbea (Hgg.), 
Signes et couleurs des identités politiques du Moyen Âge à nos jours, Rennes, 275–311.

Butters, Suzanne B./Pagliara, Pier Nicola (2009), „Il Palazzo dei Tribunali, via Giulia e la Giustizia: 
strategie politiche e urbane di Giulio II“, in: Gàbor Hajnóczi u. László Csorba (Hgg.), Il Palazzo 
Falconieri e il palazzo barocco a Roma, Atti del convegno indetto all’Accademia d’Ungheria, 
Rom, 29–279.

Cafà, Valeria (2010), „The Via Papalis in Early Cinquecento Rome: A Contested Space between Roman 
Families and Curials“, in: Urban History 37 (3), 434–451.

Canepari, Eleonora/Nussdorfer, Laurie (2019), „A Civic Identity“, in: Pamela M. Jones, Barbara Wisch 
u. Simon Ditchfield (Hgg.), A Companion to Early Modern Rome, 1492–1692, Leiden/Boston, 
29–43.

Cannata, Pietro (2008), „Base di pilastro con gli stemmi dei Maestri di Strada del 1478“, in: Maria 
Giulia Barberini (Hg.), Tracce di pietra. La Collezione dei marmi di Palazzo Venezia, Rom, 
253–254.

Capobianchi, Vincenzo (1896), „Le immagini simboliche e stemmi di Roma“, in: Archivio della 
Società romana di storia patria 19, 347–417.

Carocci, Sandro (1993), Baroni di Roma. Dominazioni signorili e lignaggi aristocratici nel Duecento e 
nel primo Trecento, Rom.

Cherubini, Paolo (2007), „L’intensa attività di un notaio di Camera: Gaspare Biondo“, in: Dall’Archi-
vio Segreto Vaticano. Miscellanea di testi, saggi e inventari, Bd. 2, Città del Vaticano, 25–145.

Coen, Paolo (2006), Le magnificenze di Roma nelle insicioni di Giuseppe Vasi, Rom.
Cretoni, Antonio (1971), Roma giacobina. Storia della Repubblica Romana del 1798–1799, Rom.
Curcio, Giovanna (1984), „I processi di trasformazione“, in: Un pontificato e una città: Sisto IV 

(1471–1484), Città del Vaticano, 706–732.
Dello Schiavo, Pietro (1917), Il Diario romano di Antonio di Pietro dello Schiavo, Città di Castello.
Diacciati, Silvia/Tanzini, Lorenzo (2014), „Uno spazio per il potere: palazzi pubblici nell’Italia 

comunale“, in: Silvia Diacciati u. Lorenzo Tanzini (Hgg.), Società e poteri nell’Italia medievale. 
Studi degli allievi per Jean-Claude Maire Vigueur, Rom, 59–80.

Esch, Arnold (2016), Rom. Vom Mittelalter zur Renaissance 1378–1484, München.
Esposito, Anna (2005), „Il notaio Benimbene e la famiglia Borgia“, in: Ovidio Capitani u. Myriam 

Chiabò (Hgg.), La fortuna dei Borgia, Rom, 163–181.
Esposito, Anna (2013), „Tra legami politici e legami dientelari. ll caso esemplare dei cardinale 

Guillaume d’Estouteville, camerlengo di S. R. E. nel tardo ’400“, in: Jürgen Dendorfer u. Ralf Lüt-
zelschwab (Hgg.), Die Kardinäle des Mittelalters und der frühen Renaissance, Florenz, 111–123.

Fagliari Zeni Buchicchio, Fabiano T. (1991), „Le fonti documentarie sui baluardi di Alessandro VI a 
Castel Sant’Angelo“, in: Liliana Pittarello (Hg.), Studi su Castel Sant’Angelo, Rom, 87–98.



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   173

Federici, Fabrizio (2014), „Battaglie per la tutela nella Roma barocca: Francesco Gualdi e la difesa 
delle ‚memorie antiche‘ (con le tavv. XXXIV–XXXIX f.t.)“, in: Studi romani 62, 149–172.

Ferrari, Matteo (Hg.) (2015), L’arme segreta. Araldica e storia dell’arte nel Medioevo (secoli XIII–XV), 
Florenz.

Focken, Friedrich-Emanuel/Elias, Friederike/Witschel, Christian/Meier, Thomas (Hgg.) (2015), 
„Material(itäts)profil – Topologie – Praxeographie“, in: Thomas Meier, Michael R. Ott u. 
Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte – Materialien – Praktiken (Materiale 
Textkulturen 1), Berlin/München/Boston, 129–134.

Forcella, Vincenzo (1869–1884), Iscrizioni delle chiese e d’altri edifici di Roma dal secolo XI ai giorni 
nostri, 14 Bd., Rom.

Fouquet, Gerhard/Opll, Ferdinand/Rabeler, Sven/Scheutz, Martin (Hgg.) (2018), Social Functions of 
Urban Spaces Through the Ages/Soziale Funktionen städtischer Räume in Wandel, Ostfildern.

Franceschini, Michele (1989), „Le magistrature capitoline tra Quattro e Cinquecento. Il tema della 
romanitas nell’ideologia e nella committenza municipale“, in: Bollettino dei Musei Comunali di 
Roma N. S. 3, Rom, 65–74.

Gargano, Maurizio (1988), „Niccolò V e la mostra dell’acqua di Trevi“, in: Archivio della società 
romana di storia patria 111, 225–265.

Gasbarri, Carlo/Giuntella, Vittorio E. (Hgg,) (1958), Due diari della Repubblica romana del 1798–
1799, Rom.

Gauvain, Alexis (2014), Una storia dalla Roma del Quattrocento. Quaderni di Ansuino di Anticoli, 
parroco in Roma e beneficiato vaticano (1468–1502), Città del Vaticano.

Giallombardo, Laura/De Dominicis, Claudio/Arcangeli, Giovanna (2007), Stemmi gentilizi delle più 
illustri famiglie romane. Commentario, Rom.

Gnavi, Alberto (2017), „Trasformazioni urbanistiche in Roma capitale. I ‚relitti‘ del rione Ponte 
(1870–1970)“, in: ArcHistoR 4 (8), 79–131.

Gnoli, Umberto (1924), „Piermatteo da Amelia“, in: Bollettino d’Arte 9, 391–415.
Gosden, Chris/Marshall, Yvonne (1999), „The Cultural Biography of Objects“, in: World Archaeology 

31 (2), 169–178.
Guarino, Raimondo (2012), „Carnevale e festa civica nei ludi di Testaccio“, in: Roma moderna e 

contemporanea, Rom, 475–497.
Guerrini, P./Maddalo, S./Niutta, F./Porro, D. (1986), „Iscrizioni Romane Sistine. Appendice“, in: 

Massimo Miglio, Francesca Niutta, Diego Quaglioni u. Concetta Ranieri (Hgg.), Un pontificato ed 
una città. Sisto IV (1471–1484). Atti del convegno, Roma, 3–7 dicembre 1984, Città del Vaticano, 
469–479.

Günther, Hubertus (1984), „Das Trivium vor Ponte S. Angelo. Ein Beitrag zur Urbanistik der Renais-
sance in Rom“, in: Römisches Jahrbuch für Kunstgeschichte 21, 165–251.

Günther, Hubertus (1985), „Die Straßenplanung unter den Medici-Päpsten in Rom (1513–1534)“, in: 
Jahrbuch des Zentralinstituts für Kunstgeschichte 1, 237–293.

Hiltmann, Torsten/Hablot, Laurent (Hgg.) (2018), Heraldic Artists and Painters in the Middle Ages 
and Early Modern Times, Ostfildern.

Huth, Andreas (2019), „‚Degli sgraffiti delle case …‘. Zur Geschichte, Technologie und Erhaltung von 
Sgraffito-Dekorationen in Italien“, in: Angela Weyer u. Kerstin Klein (Hgg.), Sgraffito im Wandel. 
Materialien, Techniken, Themen und Erhaltung / Sgraffito in Change Materials, Techniques, 
Topics, and Preservation, Petersberg, 94–111.

Kajanto, Iiro (1982), Papal Epigraphy in Renaissance Rome, The Chapters on Paleography by Ulla 
Nyberg, Helsinki.

Koch, Walter (2014), „Die epigraphische Schriftentwicklung in Rom – Die Zeit des Mittelalters“, in: 
Franz-Albrecht Bornschlegel, Eberhard J. Nikitsch u. Sebastian Scholz (Hgg.), Der päpstliche Hof 
und sein Umfeld in epigraphischen Zeugnissen (700–1700), Köln, 219–252.



174   Andreas Rehberg

Krautheimer, Richard (1987), Rom. Schicksal einer Stadt 312–1308, München.
Lanciani, Rodolfo (1883), „Il Codice barberiniano XXX, 89 contenente frammenti di una descrizione 

di Roma del secolo XVI“, in: Archivio della R. Società Romana di Storia Patria 6, 223–240, 
445–496.

Malvolti, Alberto (2018), „Ser Luca di Gasparo Montigiani, notaio girovago tra incarichi pubblici e 
professione privata (sec. XV)“, in: Giuliano Pinto, Lorenzo Tanzini u. Sergio Tognetti (Hgg.), 
Notai toscani del basso Medioevo tra routine, mobilità e specializzazione, Florenz, 261–283.

Martinori, Edoardo (1917–1922), Annali della zecca di Roma, 22 Faszikel, Rom.
Matheus, Michael/Nesselrath, Arnold/Wallraff, Martin (Hgg.) (2017), Martin Luther in Rom. Die 

Ewige Stadt als kosmopolitisches Zentrum und ihre Wahrnehmung, Berlin/Boston.
Miglio, Massimo/Niutta, Francesca/Quaglioni, Diego/Ranieri, Concetta (Hgg.) (1986), Un pontifi-

cato ed una città. Sisto IV (1471–1484). Atti del convegno, Roma, 3–7 dicembre 1984, Città del 
Vaticano.

Modigliani, Anna (1984), „I percorsi nella città“, in: Archivio della società romana di storia patria 
107, 51–274.

Modigliani, Anna (1998), Mercati, botteghe e spazi di commercio a Roma tra Medioevo ed età 
moderna, Rom.

Mondini, Daniela (2020), „Furtum Sacrilegum: The ‚Holy Heads‘ of Peter and Paul and their Reliqua-
ries in the Lateran“, in: Lex Bosman, Ian Haynes u. Paolo Liverani (Hgg.), The Basilica of Saint 
John Lateran to 1600, Cambridge, 345–378.

Müller, Rebecca (2018), „HAVE ROMA. Identitätsentwürfe und Antikenkonzepte in Rom und Vene-
dig“, in: Ludger Grenzmann, Udo Friedrich u. Frank Rexroth (Hgg.), Geschichtsentwürfe und 
Identitätsbildung am Übergang zur Neuzeit, Bd. 2: Soziale Gruppen und Identitätspraktiken, 
Berlin/Boston, 75–103.

Müntz, Eugène (1872–1882/1983), Les arts à la cour des papes pendant le XVe et le XVIe siècle, 
recueil de documents inédits tirés des archives et des bibliothèques romaines, 3 Bde., Paris.

Müntz, Eugène (1898/1967), Les arts à la cour des papes Innocent VIII, Alexandre VI, Pie III 
(1484–1503). Recueil de documents inédits ou peu connus, Paris.

Nikitsch, Eberhard (2014), Das Das Heilige Römische Reich an der Piazza Navona. Santa Maria 
dell’Anima in Rom im Spiegel ihrer Inschriften aus Spätmittelalter und Früher Neuzeit, 
Regensburg.

Nussdorfer, Laurie (1997), „The Politics of Space in Early Modern Rome“, in: Memoirs of the American 
Academy in Rome 42, 161–186.

Pace, Valentino (1998), „Committenza aristocratica e ostentazione araldica nella Roma del Due-
cento“, in: Paolo Delogu (Hg.), Roma medievale. Aggiornamenti, Florenz, 175–197.

Pastor, Ludwig von (1925), Die Stadt Rom zu Ende der Renaissance, 4.–6. Auflage. Mit 113 Abbildun-
gen und einem Plan, Freiburg in Breisgau.

Pastoureau, Michel (2008), Traité d’héraldique, Paris.
Pericoli Ridolfini, Cecilia (Hg.) (1973), Guide rionali di Roma, Rione VI – Parione, Rom.
Petrarca, Francesco (2005), Canzoniere, hg. von Marco Santagata, Mailand.
Pezzuto, Luca (Hg.) (2017), La Roma di Raffaele Riario tra XV e XVI secolo. Cultura antiquaria e 

cantieri decorativi, Rom.
Pietrangeli, Carlo (1976), Guide rionali di Roma, Rione VII–Regola, parte II, Rom.
Pietrangeli, Carlo (1980), Guide rionali di Roma, Rione III–Colonna, parte III, Rom.
Pietrangeli, Carlo (1995a), Insegne e stemmi dei rioni di Roma, in: Angela Cipriani, Daniela Gallavotti 

Cavallero, Paolo Liverani u. Gaetana Scano (Hgg.), Scritti scelti di Carlo Pietrangeli, Rom, 283–287.
Pietrangeli, Carlo (1995b), Il Palazzo Senatorio nel Medioevo, in: Angela Cipriani, Daniela Gallavotti 

Cavallero, Paolo Liverani u. Gaetana Scano (Hgg.), Scritti scelti di Carlo Pietrangeli, Rom.
Popoff, Michel (2016), Un armorial des papes et des cardinaux (ca. 1200–1559), Paris.



� Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom   175

Rehberg, Andreas (2010), „Sacrum enim opinantur, quicquid inde rapina auferunt. Alcune osser-
vazioni intorno ai ‚saccheggi rituali‘ di interregno a Roma (1378–1534)“, in: Thomas Ertl (Hg.), 
Pompa sacra. Lusso e cultura materiale alla corte papale nel Basso Medioevo (1420–1527), 
Rom, 201–237.

Rehberg, Andreas (Hg.) (2010), Il Liber decretorum dello scribasenato Pietro Rutili. Regesti della più 
antica raccolta di verbali dei consigli comunali di Roma (1515–1526), Rom.

Rehberg, Andreas (2020), „Heraldic Self-Representation in Roman and Latial Residences (1500–
1630)“, in: Torsten Hiltmann u. Miguel Metelo des Seixas (Hgg.), Heraldry in Medieval and Early 
Modern State-Rooms, Ostfildern.

Rehberg, Andreas (2023), Stemmi ed epigrafi come segni di demarcazione nelle strade della Roma 
tardomedievale, in: Lia Barelli u. Manuela Gianandrea (Hgg.), Viae Urbis. La strada a Roma nel 
Medioevo, Rom.

Rehberg, Andreas/Modigliani, Anna (2004), Cola di Rienzo e il comune di Roma, Rom.
Riccioni, Stefano (2011), „Rewriting Antiquity, Renewing Rome. The Identity of the Eternal City 

through Visual Art, Monumental Inscriptions and the Mirabilia“, in: Louis I. Hamilton u. Stefano 
Riccioni (Hgg.), Rome Re-Imagined. Twelfth-Century Jews, Christians and Muslims Encounter the 
Eternal City, Leiden/Boston, 27–51.

Rigon, Antonio (Hg.) (2010), Condannare all’oblio. Pratiche della damnatio memoriae nel Medioevo. 
Atti del Convegno del XX Premio Internazionale ‚Cecco D’Ascoli‘, Rom.

Rospocher, Massimo (2015), Il papa guerriero. Giulio II nello spazio pubblico europeo, Bologna.
Sala, Giuseppe Antonio (1980), Diario romano degli anni 1798–99, parte I: dal 1. gennaio al 30 

giugno 1789, hg. von Giuseppe Cugnoni, Rom.
Savorelli, Alessandro (2013), „Segni e simboli araldici nell’arte fiorentina dal Medioevo al Rinasci-

mento“, in: M. Donato u. D. Parenti (Hgg.), Dal giglio al David. Arte civica a Firenze fra Medioevo 
e Rinascimento, Florenz, 73–77.

Schiavo, Armando (1956), La fontana di Trevi e le altre opere di Nicola Salvi, Rom.
Schirg, Bernhard (2016), Die Ökonomie der Dichtung. Das Lobgedicht des Pietro Lazzaroni an 

den Borgia-Papst Alexander VI. (1497). Einleitung, Interpretation, kritische Erstedition und 
Kommentar, Hildesheim.

Scholz, Sebastian/Sprenger, Kai-Michael/Schwedler, Gerald (Hgg.) (2014), Damnatio in Memoria. 
Deformation und Gegenkonstruktionen in der Geschichte, Wien/Köln/Weimar.

Segarra Lagunes, Maria Margarita (2004), Il Tevere e Roma – Storia di una simbiosi, Rom.
Seiler, Peter (2004), „Kommunale Heraldik und die Visibilität politischer Ordnung. Beobachtungen 

zu einem wenig beachteten Phänomen der Stadtästhetik von Florenz, 1250–1400“, in: Michael 
Stolleis u. Ruth Wolff (Hgg.), La bellezza della città. Stadtrecht und Stadtgestaltung im Italien 
des Mittelalters und der Renaissance, Tübingen, 205–240.

Schenk, Gerrit (2014), „Die Lesbarkeit von Zeichen der Macht und die Grenzen der Macht von 
Zeichen auf dem Konstanzer Konzil am Beispiel des Einzugs Papst Johannes’ XXIII. (1414)“, 
in: Gabriela Signori u. Birgit Studt (Hgg.), Das Konstanzer Konzil als europäisches Ereignis. 
Begegnungen, Medien und Rituale, Ostfildern, 255–304.

Seitter, Walter (1982), „Das Wappen als Zweitkörper und Körperzeichen“, in: Dietmar Kamper u. 
Christoph Wulf (Hgg.), Die Wiederkehr des Körpers, Frankfurt am Main, 299–312.

Sensi, Mario (1977), „Documenti su Bartolomeo di Tommaso da Foligno“, in: Paragone 325, 103–155.
Stenzig, Philipp (2013), Botschafterzeremoniell am Papsthof der Renaissance. Der „Tractatus de 

oratoribus“ des Paris de Grassi. Edition und Kommentar, Frankfurt am Main.
Simoncini, Giorgio (2004), Roma. Le trasformazioni urbane nel Quattrocento, Bd. 1: Topografia e 

urbanistica da Bonifacio IX ad Alessandro VI, Florenz.



176   Andreas Rehberg

Spagnesi, Piero (2005), „Note sulla rappresentazione Sant’Angelo di Roma nelle incisioni della 
bottega di Antonio Lafréry“, in: Clemente Marigliani (Hg.), La Roma del Cinquecento nello 
„Speculum Romanae Magnificentiae“, Anzio, 49–56.

Temple, Nicholas (2011), Renovatio Urbis: Architecture, Urbanism and Ceremony in the Rome of 
Julius II, London.

Tomei, Piero (1942), L’Architettura a Roma nel Quattrocento, Rom.
Turrel, Denise/Aurell, Martin/Manigand, Christine/Grévy, Jérôme/Hablot, Laurent/Girbea, Catalina 

(Hgg.) (2008), Signes et couleurs des identités politiques. Du Moyen Âge à nos jours, Rennes.
Valtieri, Simonetta (1984), „La zona di Campo dei Fiori prima e dopo gli interventi di Sisto IV“, in: 

L’Architettura. Cronache e Storia, 648–660.
Valtieri, Simonetta (1992), „Storie e architetture intorno ad un antico percorso di Roma: la ‚via 

Papalis‘. Il tratto di via del Governo Vecchio“, in: Quaderni del Dipartimento Patrimonio 
Architettonico e Urbanistico 2, 9–42.

Valtieri, Simonetta (2018), Percorrendo la Via Papale da Ponte Sant’Angelo a piazza di Pasquino. 
Storia, società e architetture di Roma rinascimentale nei rioni di Ponte e di Parione, Rom.

Verdi, Orietta (1997), Maestri di edifici e di strade a Roma nel secolo XV: fonti e problemi, Rom.
Visceglia, Maria Antonietta (2005), „Identità urbana, rituali civici e spazio pubblico a Roma tra 

Rinascimento e Controriforma“, in: Dimensioni e problemi della ricerca storica 2, Rom, 7–38.
Weber, Christoph F. (2011), Zeichen der Ordnung und des Aufruhrs. Heraldische Symbolik in italieni-

schen Stadtkommunen des Mittelalters, Köln/Weimar/Wien.
Wittekind, Susanne (2019), „Wappen in der Stadt – als Medien der Kommunikation von Adeligen“, 

in: Sabine von Heusinger u. Susanne Wittekind (Hgg.), Die materielle Kultur der Stadt in Spät-
mittelalter und Früher Neuzeit, Wien/Köln/Weimar, 51–68.

Zajic, Andreas (2014), „Texts on Public Display. Strategies of Visualising Epigraphic Writing in Late 
Medieval Austrian Towns“, in: Marco Mostert u. Anna Adamska (Hgg.), Uses of the Written Word 
in Medieval Towns: Medieval Urban Literacy II, Turnhout, 389–426.

Zanchettin, Vitale (2003–2004), Via di Ripetta e la genesi del Tridente. Strategie di riforma urbana 
tra volontà papali e istituzioni laiche, Rom, 209–286.

Zöller, Wolf (2019), „Saeculum obscurum – der epigraphische Befund (ca. 890–1000)“, in: Quellen 
und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 99, 79–114.

Bildnachweise

Abb. 1: Touring Club Italiano (1993), Roma, Milano.
Abb. 2–5: Foto des Autors.
Abb. 6–7: Foto des Autors (mit Autorisation des Ministerio della Cultura – Vittoriano e Palazzo 

Venezia).
Abb. 8: Pastor 1925, 5, Abb. 5.
Abb. 9: Coen 2006, Nr. 28.
Abb. 10–14: Foto des Autors.



 Open Access. © 2023 the author, published by De Gruyter.  This work is licensed under the Creative 
Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111243887-009

David Ganz
Writing on Roman Books  
in the Early Middle Ages
A Reassessment of Treasure Bindings and their Inscriptions as 
Paratexts, and a Case Study of the Gospels of S. Maria in Via Lata

For the French literary theorist Gerard Genette it was a ‘fait accompli’: when he decided 
to speak about the exterior of the book, its envelope so to speak, the book emerged 
as a written object or, perhaps better, an object constituted by writing: of the possible 
elements that can be found on the front, the back, and the spine of a book, the vast 
majority are composed of alphabetical signs, of words, phrases and sentences: the 
“name or pseudonym of the author(s)”, the “title(s) of the work”, a “genre indication”, 
the “name of the translator(s), of the preface writer(s), of the person(s) responsible for 
establishing the text”, a “dedication” or an “epigraph”, a “facsimile of the author’s 
signature”, the “name and/or colophon of the series”, the “name or trade name […] 
of the publisher”, the “address of the publisher”, the “date” of the publication.1 All 
of this mainly written information may act as part of the peritext – and hence of the 
paratext – of the book: it is visible before the book is opened and its content read, and 
therefore structures the access to and the use of the book. Genette characterizes the 
paratext in spatial terms, as a “threshold” or “vestibule that offers the world at large 
the possibility of either stepping inside or turning back.”2 This makes clear that the 
paratext has a mediating function between the inner realm of the text and the social 
world outside. The written signs on or around the book fulfill functions that go beyond 
the scope of information – functions of advertising, of enticement to purchase and 
read, of assertion as to how this book should be treated. 

Genette’s concept of the paratext is a good point of departure for a reflection on 
the particular role of book exteriors as a place for inscriptions. Every element of writ-
ing placed on a book contributes to this ‘para’ related to the text in the book. For 
this reason, there would be a fundamental difference between writing on a book and 
writing on a building, a coin, a garment, a piece of ceramic or a sculpture. Insisting 
on this ‘para’-point seems all the more crucial since neither epigraphical nor art his-
torical studies have acknowledged it so far. Yet in order to make an appropriate use of 
this argument, we must also critically consider that Genette’s concept is based exclu-

1 Genette 1987, 24 (all quotes are from the English translation).
2 Genette 1987, 2.

I wish to thank the editors for the invitation to collaborate in this inspiring project, and Dr. Beatrice 
Radden Keefe for her corrections of the English manuscript.



178   David Ganz

sively on a very small sample, on material coming from his own milieu. Instead of 
“Paratexts”, Genette’s book should have been titled “Paratexts in Modern France” or, 
even more precisely, “Paratexts in Gerard Genette’s bookshelves”.3 Hence, the ques-
tion arises to what extent the model of the bookbinding as written peritext must be 
reformulated when we go back in history and look at books from the manuscript age. 
If we were to accept Genette’s own opinion, the paratext would not even have existed 
in this period, when “texts often circulated in an almost raw condition, in the form 
of manuscripts devoid of any formula of presentation.”4 Obviously, no one with even 
only a superficial knowledge of medieval manuscripts would agree with a descrip-
tion of them as texts “presented in an unadorned state”.5 Presuming that Genette was 
aware of the absurdity of his own judgement, we may conclude that it was dictated by 
a fundamental postulate about the paratext: that paratext is secondary text framing 
the primary text. For the modern period, this equation works well: similar materials 
and techniques are used for the outer and the inner parts of books, and there are no 
limits for text appearing on the covers of a book. Yet in the Western Middle Ages, 
the relation between the cover and the book block looked quite different. Instead 
of offering space for additional text(s), most medieval book covers shielded the text 
inside the book from an environment not made for books.6 Occasionally, techniques 
such as blind tooling and chiseling were used to create an ornamental surface on the 
front and the back covers of the book. In these cases, an elevated aesthetic dimension 
was added to the book’s exterior.7 Writing, in contrast, played only a minor role. Only 
in some cases were titles and authors mentioned on the spine.8 During the twelfth 
century, title plates became more common: small pieces of parchment that typically 
would be fixed on the back cover, protected by a shield of horn.9 These practices point 
to a situation in which book collections were small – the average monastic library 
comprised about fifty volumes – and manuscripts were stored in a horizontal position, 
not in bookshelves but in wardrobes and chests. Therefore, it is only with the advent 
of larger libraries that inscriptions became more systematic, based on standardized 
categories such as author names and work titles. 

3 Genette’s own comments on this issue are neither consistent nor convincing: while in certain 
parts of his work he clearly states that he is exclusively focused on Western book culture of the 
nineteenth and twentieth centuries, he defines it “a synchronic and not a diachronic study – an 
attempt at a general picture, not a history of the paratext” in the last part of the book’s introduction 
(Genette 1987, 13).
4 Genette 1987, 3.
5 Genette 1987, 1.
6 See Loubier 1926, 58–86; Mazal 1997, 62–144; Szirmai 1999, 95–319.
7 For the early medieval period, see Mazal 1999, 274–278; Szirmai 1999, 129–130. For Romanesque 
bookbindings, see Szirmai 1999, 166–167; Fingernagel 2007, 365–376. For the late Middle Ages, see 
Szirmai 1999, 166–167; Haidinger 2016, 51.
8 See Christ 1937, 87–90.
9 See Fingernagel 2007, 362; Petrucci Nardelli 2007, 86–87.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   179

However, what makes the earlier Middle Ages one of the most thought-provoking 
test cases for our understanding of the exterior paratext is a small group of books 
made for a rather different use: books containing the readings, prayers and chants 
of the Mass that were produced for liturgical recitation rather than private reading. 
In the particular framework of the liturgy, books were treated as sacred objects. For 
this reason, enormous artistic labor was invested in their decoration – ornate initials, 
figurative miniatures, and calligraphic writing transformed the book into an aesthet-
ically refined object, but even more so did the ivory tablets, chiseled gold or silver 
plates, enamels, gemstones and textiles that formed spectacular ‘surfacescapes’ on 
the book’s exterior.10 This higher category of sacred book objects is fundamental for 
understanding the symbolic power attributed to the book in the Middle Ages.

‘Treasure’ or ‘jeweled’ bindings, as the coverings of these liturgical books are usu-
ally called, constitute a fascinating test case for a more comprehensive understanding 
of the paratext. From an aesthetic and material viewpoint, they tend to radically invert 
the usual outside-inside hierarchy.11 The covers transform the text into a figurative 
representation that both enhances the idea of God’s corporeal presence in the book 
and presents itself as ornament or garment of the book. Ultimately, then, this form 
of book cover does not aim to visualize but rather to transcend the written text with 
corporeal images – it constitutes an ‘iconic paratext’ in an emphatic sense. For this 
reason, this particular type of bookbinding may sometimes come without any writing 
at all (Fig. 7). Nevertheless, writing is present on many treasure bindings – transform-
ing the ‘iconic paratext’ into an ‘iconotextual paratext’.12 And since this type of book 
cover is produced with ‘durable’ materials such as gold, silver, ivory or enamel, and 
made to be displayed in public rituals, these written elements are much closer to what 
is commonly considered an ‘epigraphic’ text or an ‘inscription’.

This paper is about the role of writing on books produced for liturgical use in 
Rome, the very place this volume is dedicated to, during the earlier Middle Ages. In 
a certain sense, investigating these objects means chasing a phantom: Roman man-
uscripts produced up to the twelfth century have been largely destroyed, with few 
exceptions that have escaped this fate.13 The same must be said about Roman church 
treasuries – that is, the collections of ornamenta ecclesiae to which liturgical books, 
together with vasa sacra, reliquaries, processional crosses, altar hangings, tapestries, 
and liturgical vestments normally belonged.14 Fortunately, the destruction has not 
been total, and one early medieval Roman Gospel-book has been preserved together 

10 See Steenbock 1965; Lowden 2007; Rainer 2011; Ganz 2015a. The term ‘surfacescape’ has been 
introduced by Jonathan Hay for the analysis of decorated objects in early modern Chinese Art, see 
Hay 2010.
11 See Ganz 2014.
12 For the concept of the iconotext, see Wagner 1996.
13 See Supino Martini 1987, 46–47; Paravicini Bagliani 2010, 75–77.
14 See Elbern 1976; Pomarici 1999; Iacobini 2003.



180   David Ganz

with its precious cover: the Gospels from S. Maria in Via Lata or the ‘Berta Gospels’, 
which will act as key witnesses in the course of our inquiry. As we will soon see, this 
book bears an inscription that can be considered an extremely instructive case of writ-
ing on (liturgical) books. Yet instead of focusing on this object alone, I want to high-
light its historical significance by putting it in a broader context. Hence, in a sequence 
of complementary considerations, I will briefly delineate the extraordinary role that 
Roman books held in early medieval European liturgy, and then attempt to recon-
struct some specific Roman strategies of handling the paratext of treasure bindings.

The Gospels from S. Maria in Via Lata

Rome is certainly not the first place that comes to mind when one thinks of medie-
val treasure books. The spectacular codices encrusted with the finest works of gold-
smithery and ivory carving that are the spotlight of exhibitions, and fill the pages of 
coffee-table books on medieval art, come almost exclusively from cathedrals, monas-
teries or courts within the Frankish empire. Looking at the fundamental catalogue in 
Frauke Steenbock’s Der kirchliche Prachteinband (1965), one gets the impression that 
this kind of book did not even exist in the Eternal City.15 Yet this conclusion would be 
completely misguided, as we will soon understand. Indeed, there is one object that 
has escaped Steenbock’s attention: a Gospel-book which is clad in silver plates, with 
some golden elements and gemstones on the back (Fig. 1–2).16

The codex in question is rather small for a liturgical Gospel-book, its folios measur-
ing 24.0/25.0 by 17.5/18.5 centimeters. The interior has survived in extremely bad shape: 
for a long time, the book must have been exposed to damp. On most pages, only pale 
traces of the text and its ornament remain. Still, it is clear that the manuscript contained 
a typical combination of the sacred text proper – the four Gospels – and standardized 
(inner) paratextual material: Jerome’s Novum opus and his Praefatio, followed by the 
capitula and the canon tables on the first pages of the manuscript, with the important 
Capitulare evangeliorum, which indicated the sequence of readings during the liturgical 
year, at the end.17 As for the decoration, the most conspicuous elements are the canon 
tables with their ornate arcades (Fig. 3).18 Additional embellishment is to be found at 
the beginning of each Gospel: the initium is written in golden capitals against a purple 
ground (Fig. 4). Other elements – such as the evangelists or large initials – are lacking, 
giving the book a rather sober appearance with a clear focus on the text.

15 See Steenbock 1965.
16 The dimensions are slightly bigger than those of the manuscript: 26.5 × 20.0 cm. See the descrip-
tions in Federici 1898, 133–138; Supino Martini 1980; Petrucci Nardelli 2003.
17 See the description in Federici 1898, 124–129. The manuscript and the covers have been digitized: 
https://digi.vatlib.it/view/MSS_S.Maria.in.Via.Lata.I.45.pt.A (accessed: 30/01/2023).
18 For a short appraisal of the miniatures, see Bertelli 1984, 588.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   181

Fortunately, the state of conservation is much better for the covers: two silver 
plates worked in repoussé and niello. On the front, the Annunciation to Mary is rep-
resented, with the archangel approaching the enthroned Virgin from the left. Above 
them, two male saints appear in half-figure, flanking a Greek cross. Along the edge, we 
find the element that is of the greatest interest for the topic of this article: an inscrip-
tion that gives the name of one of the saints – the Roman deacon and martyr Cyria-
cus – and then continues with an invocation of Christ, Cyriacus and bishop Nicholas 
of Smyrna by the donor, a nun named Berta. On the back, a broad ornamental frame 
with a series of palmettes runs around the cover. In the center, a smaller plate with a 
Greek cross has been inserted. The edge of this nearly square element and the cross 
are gilt, and decorated with gemstones and pearls, the surface of the cross being filled 
with filigree. Because of its differing proportions this most precious part of the binding 
must have been made for a different object – some scholars have suggested the lid of a 
reliquary casket, and noticed that the smaller cross at the center of the jeweled cross 
may have served as the container for a small cross relic.19

Thanks to the inscription and to the images on the cover, the provenance of the ‘Berta 
Gospels’ can be traced back to the female monastery of SS. Ciriaco e Nicola in Via Lata, 
an institution founded in the mid-tenth century. In 1435, Eugen IV (1431–1447) suppressed 
the convent and ordered that its possessions be incorporated into the nearby collegiate 
church of S. Maria in Via Lata. Here, the fate of the Gospel-book took a fascinating turn: 
S. Maria was believed to have been built on the site at which St Luke had written the Acts 
of the Apostles and painted several images of the Virgin Mary. Around 1500, the most 
renowned of these icons was installed in the apse of the church and thus became the 
focus of veneration for church visitors.20 Around the same time, the Gospel-book devel-
oped into an additional attraction of this Roman sanctuary of St Luke: as sources of the 
seventeenth century tell us, it was by then regarded as having been written by the apostle 
himself.21 Unfortunately, the price for this glory was that the codex-relic was kept inside 
the church, which was repeatedly flooded by the river Tiber, and perhaps even in the 
lower church, the Oratorio dei SS. Paolo e Luca, a particularly humid place.22

19 See Bertelli 1984, 588; Petrucci Nardelli 2003, 221–222.
20 See Cavazzi 1908, 62–67; Weißenberger 2007, vol. 1, 76–77, vol. 2 (catalogue), 129–131.
21 In 1655 Fioravante Martinelli listed the book among the relics kept in the church: Liber cooper­
tus laminibus argenteis, longitudinis palmi unius, qui est etiam variis gemmis non veris ornatus, et in 
carta pergamena conscriptus, continens evangelium S. Lucae ab eo, ut dicitur, conscriptum, in quibus 
laminibus haec incisa legitur inscriptio: Suscipe Christe, & S. Cyriace, atque Nicolae hoc opus quod ego 
Berta ancilla Dei fieri iussi. Martinelli 1655, 166. See also Federici 1898, 122, 124; Cavazzi 1908, 332–334. 
According to Federici, Urban VIII (1622–1644) decreed that the codex should be eliminated from the 
collection of relics, stating that it was produced at a much later time. Yet Martinelli’s book, published 
a decade after Urban’s death, demonstrates that this order was not obeyed. Interestingly, the relic 
status of the Gospel-book seems also to have prompted the commission for a copy of the front cover in 
an enlarged format. For a detailed discussion and comparison with the original, see dʼOnofrio 2008.
22 See Federici 1898, 122; Cavazzi 1908, 197–240.



182   David Ganz

Fig. 1: Gospel-book of S. Maria in Via Lata (Berta Gospels), back cover,  
ca. 960 or early 11th century.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   183

Fig. 2: Gospel-book of S. Maria in Via Lata (Berta Gospels), front cover,  
ca. 960 or early 11th century.



184   David Ganz

Fig. 3: Gospel-book of S. Maria in Via Lata (Berta Gospels), canon table of Canon I (fol. 14r), 2nd half 
of the 9th century.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   185

Fig. 4: Gospel-book of S. Maria in Via Lata (Berta Gospels), initium of Matthew (fol. 16r), 2nd half of 
the 9th century.



186   David Ganz

As for the date of the Gospel-book and its cover, it has long been assumed that 
they were made around the turn of the millennium, in the late tenth or early eleventh 
century.23 The main reason for this attribution was the identification of the figure of 
Berta on the cover with a Roman noblewoman who appears in several documents of 
the monastery and is referred to as a member of the convent. Things began to get more 
complicated in 1980, when two papers with in-depth analyses of the codex appeared. 
In one of these, Paola Supino Martini, a leading expert on Roman paleography of the 
time, demonstrated that the manuscript must have been written much earlier, in the 
last quarter of the ninth century.24 Concomitantly, Laura d’Adamo, a textile historian, 
presented the results of her technical investigation of a silken fabric that had been 
discovered beneath the silver plates: a samite with a pattern of large roundels show-
ing a man fighting a lion (Fig. 5–6).25 According to d’Adamo, this textile was made in 
Syria towards the end of the eighth or beginning of the ninth century. On the basis of 
these findings, Supino Martini concluded that the silk constituted the original bind-
ing of the late Carolingian Gospel-book. As a codicological examination showed, the 
manuscript had never been rebound. Around the turn of the millennium, the silver 
covers would have been added to the still-extant binding. In two recent contributions 
by Franca Petrucci Nardelli and Maria Laura Marchiori, this timeline has been called 
into question. Yet the arguments of both of these scholars in favor of a contempora-
neous date for the manuscript and its silver covers fail to convince.26 Supino Mar-
tini’s reconstruction remains the most plausible hypothesis: we are dealing with a 
Gospel-book that was written in Rome in the late ninth century, and transferred to a 
recently founded monastery a century later. Against Petrucci Nardelli and Marchiori, 
it needs to be emphasized that these stages correspond to two different luxury bind-
ings: the first made out of precious silk, and the second consisting of two silver plates 
nailed onto this fabric.27

Obviously, the question of the date also has implications for the identification and 
the role of the commissioner mentioned in the inscription on the cover. For Vincenzo 

23 See Federici 1898, 138–139; Toesca 1927, 1110; Bertelli 1984, 588. On stylistic grounds, Pomarici 
1999, 146 suggested a still later date in the later twelfth century.
24 See Supino Martini 1980.
25 See dʼAdamo 1980.
26 According to Petrucci Nardelli 2003, the silver covers were made at the same time as the manu-
script, between 875 and 900. She invokes paleographic and iconographic features of the upper cover in 
favor of this hypothesis. The major problem is that a gift to the monastery’s two patron saints before its 
foundation makes no sense, and that there is no evidence that the monastery could have been founded 
earlier. Against Petrucci Nardelli, Marchiori 2012 provides a critical reassessment of the sources regard-
ing the foundation of the monastery in 950/960. In her opinion, the entire codex was a donation by one 
member of the founders’ family, Berta, for the new convent. Yet by assigning to the manuscript and the 
covers a mid-tenth century date, Marchiori ignores Supino Martini’s paleographic evidence.
27 In two previous publications, I uncritically accepted Petrucci Nardelli’s and Marchiori’s proposals, 
and therefore failed to see this point, see Ganz 2015a, 88; Ganz 2018a, 186–195.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   187

Federici, the late-nineteenth-century discoverer of the codex, it was clear that the 
‘Berta’ of the cover is the same person as “Berta religiosa ancilla dei”, a Roman noble-
woman and member of the convent who is mentioned in three documents from the 
monastery’s archive, dating between 1012 and 1024.28 Certainly this Berta would 
have been wealthy enough to donate a Gospel-book with a binding of silver, gold and 
gemstones. Another interesting candidate has been discussed by Marchiori: Berta, a 
half-sister of Prince Alberic of Rome (d. 954) and a cousin of the three sisters Maro-
zia, Stephania and Theodora who founded the monastery in 950/960.29 Such a direct 
relationship with the group of the founders, one of the most powerful Roman families 
of the time, would offer a strong motive for such a prestigious donation. Yet one big 
question mark remains: there is no evidence for Alberic’s half-sister being a member 
of the convent at all. Therefore, the woman mentioned in the charters between 1012 
and 1024 should still be taken into consideration as a possible patron of the book.

Irrespective of this question, it is clear that ‘Berta’ commissioned only a new cover 
for an already existent and lavishly-bound manuscript. Keeping this in mind will con-
siderably alter the meaning of the inscription along the edge of the upper cover. Its 
exact wording is:

SVSCIPE XP(ist)E ET S(an)C(t)E CYRIACE ATQ(ue) NICOLAE HOC OPVS Q(uo)D EGO BERTA 
ANCILLA D(e)I FIERI IVSSI.

(“Christ, along with St Cyriacus and Nicholas, accept this work that I, Berta, servant of God, 
ordered to be made”).30

Reading the inscription as part of the ‘paratext’ of the Gospel-book, one would expect that 
“this work” referred to the manuscript enclosed in the cover, or the codex in its entirety. 
And of course this understanding was and is still obvious for any reader who lacks infor-
mation about the book’s history. But since the addressees named in the text may not be 
so easily deceived, a more accurate reading seems appropriate: according to this theory, 
“this work” would only refer to those parts of the book that Berta actually commissioned 
herself: that is, the silver covers minus the recycled gilt cross with gemstones. Given that 
the Gospel-book was already covered with a precious fabric, the creation of “this work” 
could be judged completely superfluous. But of course this is not the idea that Berta’s 
inscription articulates. As we will soon see, ornament was thought to be crucial, enhanc-
ing the book’s sacredness in the performative context in which it was used. In this sense, 
“this work” added the ultimate embellishment to an already ornate object.

28 See Federici 1898, 138–139; Supino Martini 1980, 106. On May 25 1012, domna Berta religiosa ancilla 
dei purchases a farmhouse in the terrritory of Albano, and on March 9 1024 Berta religiosa ancilla dei 
de venerabili monasterio sancti Christi martyris Ciriaci buys a vineyard in the same area. The docu-
ments are edited in Hartmann 1895, 40–42 (32), 42 (33), 58–59 (47).
29 Marchiori 2012, 116–123.
30 English translation after Marchiori 2012, 113.



188   David Ganz

Fig. 5: Gospel-book of S. Maria in Via Lata (Berta Gospels), back cover with Byzantine silk,  
late 8th or early 9th century.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   189

Fig. 6: Gospel-book of S. Maria in Via Lata (Berta Gospels), front cover with Byzantine silk,  
late 8th or early 9th century.



190   David Ganz

Roman Books and Early Medieval Liturgy

The paucity of what actually remains from Roman book production stands in stark 
contrast to the enormous significance that Rome held as a center of the early medieval 
book world. Thanks to the papacy, Rome was one of the few places where a power-
ful institution spanned classical Antiquity and the European Middle Ages along with 
their changing societies and cultures. Residing in the former capital of the Roman 
Empire and one of the most important cultural centres of the Mediterranean world, 
papal book collections were uniquely advantaged.31 Rome offered continued access 
to antique classical culture and established itself as the most important place of 
exchange with the Greek culture of Byzantium. Its prestige as the ‘city of books’ is 
mirrored in Bede’s well-known account of Wearmouth-Jarrow’s abbot Benedict Bis-
cop travelling repeatedly to Rome and returning with his ship full of books that added 
up to a “very noble and large library from Rome” (bibliotheca de Roma nobilissima 
copiosissimaque) at the time of his death.32 Despite repeated episodes of looting, the 
papal library must have continued to be one of the largest and most significant in 
Western Europe throughout the early Middle Ages, before it was almost obliterated in 
the course of the twelfth century.33

Nowhere is the importance of Rome in early medieval book culture more promi-
nent than in the central rite of the liturgy. The often discussed phenomenon that one 
could summarize as ‘liturgical Romanness’ – with the popes taking on the role of the 
ultimate authors and safekeepers of Latin liturgy – depended largely on the distribu-
tion of ‘Roman’ liturgical texts. Texts and regulations coming from the Eternal City, or 
believed to do so, dominated every important aspect of early medieval liturgy. This 
topic has often been treated as part of Carolingian politics of liturgical reform – for 
example, the introduction of the Roman model of the sacramentary, the Gregoria­
num-Hadrianum under Charlemagne, or the accounts linked to the romanization of 
liturgical chant starting under Charlemagne’s father Pippin III.34 But these initiatives 
should not be overemphasized. They were preceded by other, similar efforts of roman-
izing the liturgy that are mirrored in the story of Benedict Biscop quoted above. 

On a quite elementary but also very efficient level, written paratexts such as titles 
or prologues contributed to giving liturgical texts the appearance of Roman books: the 
Gregorian sacramentary propagated by Charlemagne came as “edited by the Roman 
pope St Gregory” (a sancto Gregorio papa romano editum), and its predecessor, the 
Gelasian sacramentary, stated its Roman origin as well: “Here begins the book of sac-
raments of the Roman church” (incipit liber sacramentorum Romanae ecclesiae). The 
first of the Ordines romani – which from the mid-eighth century onwards began to be 

31 See Supino Martini 1987, 43–56; Buonocore 2010; Bilotta 2011.
32 Beda Venerabilis 1930, vol. 2, 416 (ch. 11).
33 Paravicini Bagliani 2010, 75–77; Bilotta 2011, 27–28.
34 See Bullough 1991, 7–20; von Euw 2000; Hen 2011.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   191

widely disseminated as the authoritative model of liturgical screenplays – is presented 
as “order of the ecclesiastic ministry of the Roman church” (ordo ecclesiastici ministerii 
romanae ecclesiae). In addition to these liturgical handbooks, the biblical texts which 
were to be recited during the liturgy came in a Roman vestment, so to speak, insofar 
as they were used in Latin translations that were linked to the initiative of the popes: 
thus the Novum opus preface to the four Gospels, the most important of all sacred texts, 
prominently emphasized the papal commission to Jerome’s work of translation.

For the sake of our inquiry, it is crucial to keep in mind that the authority attributed 
to Roman origins was a result of an interplay between two factors: while on the one 
hand actors such as the Frankish rulers deliberately made use of them, it was also the 
pontiffs who propagated themselves as ultimate safekeepers of Christian liturgy in 
their letters, as well as in the historical account of the Liber pontificalis, as Rosamond 
McKitterick has recently shown.35

As far as the liturgy of the book is concerned, it must be remembered that the first 
versions of the Ordines romani were imbricated with the specific topography of the 
Eternal City insofar as they subscribed to the Roman practice of stational liturgy: “The 
celebration of papal liturgy in a succession of Roman churches”, McKitterick states, 
“anchored papal ritual to Roman topography and Roman saints.”36 As Felix Heinzer 
has highlighted with regard to Ordo romanus I, the practice of Roman liturgy required 
that papal Masses be preceded by processions from the Lateran Palace to the places 
of worship:

At least at the major holidays, the ornate Gospel-book of the papal chapel will be carried at the 
processional ride of the pope and his cortege from the Lateran to the stational church, together 
with the chalice, the paten and other vasa sacra. Emphasis is placed on the fact that the book 
which is apparently enclosed in a precious, jewelled binding should be secured in a sealed box 
as a precaution.37

Thanks to this dynamic structure, the book participated in the various travel routes 
across the Eternal City that the pope had to follow:

The gospel codex used during the festive stational mass represents this correlation [between the 
role of the pope as episcopus urbis and the urban matrix of the liturgy], not only because of its 
status as the gospels of the pope, but also because the instrument of the procession served the 
purpose of a manifestation of that conquest of the public space as cultic space that was afforded 
to Christian religion in the course of the Constantinian shift. The processional path through the 
streets and across the squares of Rome – de facto a triumph in the original sense of the word, – 
which precedes and leads to the cultic use of the book, can be considered as an integration of the 
urban space into the liturgy.38

35 See McKitterick 2020, 133–145.
36 McKitterick 2020, 141.
37 Heinzer 2009, 45. See Les Ordines romani, vol. 2, 69–74 (Ordo romanus I, 7–23).
38 Heinzer 2009, 51.



192   David Ganz

It is obvious that prescriptions dealing with the pope’s ‘journey’ to the various sta-
tional churches could not be obeyed in places other than Rome, where sacred vessels 
and books would have been stored in each church, or sometimes even belonged to 
individual altars or chapels. Hence, there was a potential conflict between the logic 
of these objects being part of the local treasure of a specific sanctuary, enhancing 
its particular sacredness, and the logic of these objects being brought from the very 
center of the Roman church, the residence of the popes in the Lateran. According to 
the latter idea, the transfer of the Gospel-book to the altar at the very beginning of 
the Mass would have been the last stage of a longer journey that had its starting point 
at the papal residence. Ultimately, the proclamation of the Word of God would have 
originated from the popes.

Ornate Books in Medieval Rome:  
Evidence from the Liber pontificalis

While the impact of Roman texts on the European liturgy has been the topic of a long 
discussion, the same cannot be said of the material and aesthetic dimension of the 
cult: to what degree would Rome have been considered a ‘model’ for the artistic labor 
invested in the embellishment of the places, objects and actors of Christian liturgy? 
The attempt to answer this question leads to pathways of inquiry that hitherto have 
not been pursued in a systematic manner. And given the almost complete absence of 
ornamenta ecclesiae produced and/or used in early medieval Rome, we largely have 
to rely on reconstructions deduced from textual sources to do so – first among them 
the Liber pontificalis, with its detailed information about papal donations for Roman 
churches and the exchange of diplomatic gifts between the popes and foreign rulers 
up to the late ninth century.39

Looking at this collection of biographies, the picture of a church in splendid orna-
ment emerges, its protagonists the popes acting in their capacity as bishops of the Eter-
nal City.40 Unlike today, where monumental architecture, mosaics and wall paintings 
are the principal remnants of the early medieval period, the often extremely meticulous 
narrative of the Liber conveys the idea of church interiors clad in silver, gold and silk. 
While the most spectacular of these objects were the early imperial donations made 
by Constantine for the Lateran and St Peter’s, the principal Roman churches contin-
ued to receive precious liturgical furniture on a more modest level, as it seems, during 
the sixth and seventh century, but with increasing intensity during the early Carolin-
gian period.41 The bulk of these enormous investments went to the temporary instal-

39 For a critical discussion of the Liber pontificalis as a source for art history, see Bauer 2004, 32–38.
40 See Delogu 1988; Iacobini 2003; Montevecchi 2019.
41 For a synthesis of this development, see Delogu 1988, 273–276. However, as Bauer 2004, 32–34 
rightly objects, this change mirrors a shift of priorities by the authors of the Liber: in the Carolingian 



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   193

lations and moveable objects of liturgical performance. Participating in these events 
must have been an overwhelming experience for every visitor coming from elsewhere 
in Europe. The sheer material value of Roman ornamenta must have far exceeded that 
of any other place, including the secular courts of kings and emperors. The result was 
an unheard-of intensity of splendor – supported by light emanating from dozens of 
candelabra and reflected by large numbers of silver, golden and silken surfaces.42

As for the books used on these occasions, they participated in the same strategy 
of silvering and gilding the liturgy. Since they have never been analyzed as a separate 
group, and since the Liber pontificalis mentions them only in a limited number of 
passages, it may be useful to have a brief look at the complete list of relevant entries.

The first mention of a papal book donation comes surprisingly late: in the life of 
Gregory III (731–741), we hear about a series of precious liturgical objects which con-
sisted of “a large gold paten with various stones, weighing 26 lb, also a chalice with 
jewels, weighing 29 lb; also gold gospels with jewels, weighing 15 lb [ca. 4.91 kg]”.43 
Following the common practice in the Liber, the book’s description is extremely short 
and totally focused on the paratextual materials used for the binding. We also learn 
that there was no substantial difference between books and other ornamenta in this 
regard. Half a century later, the biography of Leo III (795–816) mentions two evange­
lia for St Peter’s: “gold gospels adorned all round with jewels, prases and jacinths, 
and pearls of wondrous size, weighing 17 lb 4 oz [ca. 5.67 kg]”44 and “a gospel-book 
of fine silver-gilt, weighing 6 lb 3 oz [2.04 kg]”.45 According to the Liber, Leo’s dona-
tions exceeded those of every other pope. As the comparison between the two entries 
shows, these gifts followed a hierarchical system of material distinctions between 
more important and less prestigious objects. In the ninth century, book donations 
start to be mentioned with more frequency, but the era of heavy golden books 
encrusted with gemstones seems to have passed: thus, Leo’s successor Pascha-
lis (817–824) is recorded to have given a “gospel-book with a silver cover weighing 

period, the accounts show a stronger interest in documenting individual donations than in the time 
before. In neither case can the indications be regarded as complete.
42 See Pavolini 2003.
43 The Lives of the Eighth Century Popes, 24. Item fecit patenam auream magnam cum diversis lapidi­
bus, pens. lib. XXVI. Et calicem similiter cum gemmis, pens. lib. XXVIIII. Similiter et evangelia aurea 
cum gemmis, pens. lib. XV. Le Liber pontificalis, vol. 1, 419. 
44 Hic fecit beato Petro apostolo fauctori suo evangelia aurea cum gemmis prasinis atque iacinctinis 
et albis mire magnitudinis in circuitu ornata, pens. lib. XVII et uncias  IIII. Et fecit calicem aureum 
praecipuum, diversis ornatum lapidibus pretiosis, pens. lib. XXVIII. Similiter et patenam auream pens. 
lib. XXVIII et uncias VIIII. (“For his patron St Peter, gold gospels adorned all round with jewels, prases 
and jacinths, and pearls of wondrous size, weighing 17 lb 4 oz; a special golden chalice, adorned with 
various precious stones, weighing 28 lb; also a golden paten weighing 28 lb 9 oz.”) Le Liber pontificalis, 
vol. 2, 15 (57); The Lives of the Eighth Century Popes, 204.
45 The Lives of the Eighth Century Popes, 221. Fecit vero ubi supra [= in basilica beati Petri apostoli], 
intro confessionem beati Leonis confessoris atque pontificis evangelium ex argento mundissimo deaura­
tum, pens. lib. VI et unc. III. Le Liber pontificalis, vol. 2, 27 (87).



194   David Ganz

8 lb 8 oz [ca. 2,83 kg]” to St Peter’s.46 Sergius II (844–847) donated “a gospel-book 
of fine silver-gilt” for the confessio of S. Martino ai Monti which he had rebuilt and 
endowed with many relics and ornaments.47 The disastrous looting of Old St Peter’s 
and S. Paolo fuori le mura by the Saracens in August 846 made Sergius’ pontificate 
one of the major turning points in the history of Roman church treasuries. Trying 
to cope with the enormous losses, Leo IV (847–855) distributed ample donations to 
various churches. Among them was “a Gospel with silver panels” that Leo is said 
to have donated to the chapel of his namesake Leo I in St Peter’s, together with sev-
eral “catholic books”.48 Under Leo’s successor, Benedict III (855–858), the number 
of donations rose to three Gospel-books, one of them apparently more important, 
“sheathed in silver and gold, weighing 15 lb” for the conventual church of St Calixtus, 
and the other two “of fine silver” for the titular churches St Balbina and St Cyriacus.49 
In a remarkable passage dedicated to another ornate book, the motivation behind 
these commissions is explained:

As a capable servant of Christ and as one who with pure heart unceasingly bore the great care 
of the holy church […] he saw that the holy church had suffered the theft or loss of the cover of 
that volume in which the readings of Paul the apostle’s true preaching, and the epistles of the 
other apostles and of the prophets, are set out in order, readings which the subdeacons, aloft at 
the ambo, regularly read at all stationes of the churches. Great concern seized him firmly, and he 

46 The Lives of the Ninth Century Popes, 23. Enimvero et in ecclesia beati Petri apostoli fauctoris sui 
fecit evangelium cum baticin ex argento, pens. lib. VIII, unc. VIII. Le Liber pontificalis, vol. 2, 59 (27). 
47 Item beatissimus papa fecit in basilica sancti Martini confessoris confessionem de argento puris­
simo exauratam, cum imagine sanctae Mariae cum decem virginibus; et in ipsa confessione evangelium 
de argento purissimo exaurato et rugula in praedicta confessione, par I. (“In St Martin the confessor’s 
basilica this blessed pope provided a confessio of fine silver-gilt, with an image of St Mary with 10 vir-
gins; in the confessio a gospel-book of fine silver-gilt; also in the confessio one pair railings.”) Le Liber 
pontificalis, vol. 2, 97 (38); The Lives of the Ninth Century Popes, 104.
48 Similiter et codices catholicorum numero VII, Historiarium, Salomonem, Antiphonarium et Psalte­
rium, Sacramentorum, Gestarum et Sermonum, seu et Evangelium cum tabulis argenteis. (“Also 7 codi-
ces of catholic [books]: the Histories, a Solomon, an Antiphonary and a Psalter, a Sacramentary, the 
Acts and the Homilies, and a Gospel with silver panels.”) Le Liber pontificalis, vol. 2, 132 (105); The 
Lives of the Ninth Century Popes, 155–156.
49 Nam et in titulo Calixti fecit  […]. Ad laudem et gloriam ipsius ecclesiae fecit evangelium argento 
auroque perfusum I, pens. lib. XV. (“In Callistus’s titulus he provided [….]. For this church’s praise and 
glory he provided 1 gospel-book sheathed with gold and silver, weighing 15 lb.”) Le Liber pontificalis, 
vol. 2, 145–146 (25); The Lives of the Ninth Century Popes, 182. Et in ecclesia beatae Balbine martyris 
optulit evangelium ex argento purissimo. (“In St Balbina the martyr’s church he presented a fine silver 
gospel-book.”) Le Liber pontificalis 1955–1957 vol. 2, 146 (25); The Lives of the Ninth Century Popes, 182. 
Et in titulo beati Cyriaci martyris optulit evangelium unum ex argento purissimo, ad laudem et gloriam 
ipsius ecclesiae. (“In St Cyriac the martyr’s titulus he presented 1 gospel-book of fine silver, to that 
church’s praise and glory.”) Le Liber pontificalis, vol. 2, 146 (29); The Lives of the Ninth Century Popes, 
183.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   195

endeavoured to prepare another such volume similarly worthy of it […]. Decorating it with silver 
panels of wondrous workmanship, he freely presented it to the Roman church.50

In addition to papal donations, the Liber pontificalis mentions books that arrived as 
prestigious diplomatic gifts from the Byzantine court. The first of these imperial pres-
ents is mentioned in the life of pope Hormisdas (514–523) – more than two centu-
ries before books begin to appear in the record of papal commissions. At the begin-
ning of a list of objects Hormisdas is said to have received from Byzantium, there are 
“gospels with gold covers and precious jewels, weighing 15 lb [ca. 4.91 kg]”.51 In the 
mid-seventh century, emperor Constans II sent “golden gospels decorated all around 
with white gemstones of amazing size” on the occasion of the election of Vitalian 
(657–672).52 After that, the custom of eastern imperial book donations disappears 
from the account of the Liber, to reappear only in the mid-ninth century: in the life of 
Benedict III “one fine gold gospel-book with various precious stones” is mentioned. 
As the text explains, this and other presents were delivered by the monk Lazarus 
whom Michael, the son of emperor Theophilus, had dispatched to Rome.53 

50 The Lives of the Ninth Century Popes, 185. Verum etiam ethereo conpunctus nutu magnam sanctae 
ecclesiae ut idoneus Christi minister curam corde purissime indesinenter gerens, tectum scilicet volumi­
nis in quo constant vere praedicationis Pauli videlicet apostoli et aliorum apostolorum epistolas atque 
prophetarum ordinabiliter constitute lectiones, quae a subdiaconibus leguntur per cunctas ecclesiarum 
stationes more solito sursum in ambone, raptum vel perditum a sancta ecclesia fuisse percipiens, captum 
cum magna vehementer sollicitudine, oc tale dignum similiter volumen praeparare studuit, in quo grecas 
et latinas lectiones quas die sabbato sancto Paschae simulque et sabbato Pentecosten subdiaconi legere 
soliti sunt scriptas adiungi praecepit, mireque operationis tabulis argenteis decenter adornans sanctae 
ecclesiae Romanae libenter optulit. Le Liber pontificalis, vol. 2, 147 (32).
51 Sub huius episcopatum multa vasa aurea vel argentea venerunt de Grecias, et evangelia cum tabulas 
aureas cum gemmis pretiosis, qui pens. lib. XV; patenam auream cum yaquintis qui pens. lib. XX […]. 
Haec omnia a Iustino Augusto orthodoxo votorum gratia optulta sunt. (“In his episcopacy there came 
from Greece many gold and silver vessels, and: gospels with gold covers and precious jewels, weigh-
ing 15 lb; a gold paten with jacinths, weighing 20 lb […]. All these were presented by the orthodox 
emperor Justin as an offering for prayers answered.”) Le Liber pontificalis, vol. 1, 271 (10); The Book of 
Pontiffs, 48.
52 Hic direxit responsales suos cum synodicam, iuxta consuetudinem, in regiam urbem apud piissi­
mos principes, significans de ordinatione sua. Et dum suscepti essent renovantesque privilegia ecclesiae 
reversi sunt. Quorum clementia per eosdem missos direxerunt beato Petro apostolo evangelia aurea cum 
gemmis albis mirae magnitudinis in circuitu ornatas. (“He sent his apocrisiarii with the usual synodic 
letter to the pious emperors in the imperial city, informing them of his ordination. When they had been 
received and had secured the renewal of the church’s privileges they came home. Their Clemency sent 
to St Peter by the same envoys gold gospels decorated around with pearls of wondrous size.”) Le Liber 
pontificalis, vol. 1, 343 (1); The Book of Pontiffs, 71.
53 Huius temporibus Michahel, filius Theofili imperatoris, Constantinopolitanae urbis imperator, ob 
amorem apostolorum misit ad beatum Petrum apostolum donum per manum Lazari monachi et pic­
turiae artis nimie eruditum, genere vero Chazarus, id est evangelium de auro purissimo I cum diversis 
lapidibus pretiosis; calicem vero similiter de auro et lapidibus circumdatum. (“In his time Michael, 
emperor of the city of Constantinople, son of the emperor Theophilus, for love of the apostles sent a 



196   David Ganz

And western rulers? The Liber pontificalis mentions just one highly significant 
case: after his coronation as Roman emperor at Christmas 800, Charlemagne distrib-
uted several presents between the churches of the Eternal City. Among the objects 
which he donated to the Lateran basilica, a “gospel-book with a cover of fine gold, 
adorned with jewels, weighing .. lb” is highlighted.54

The picture that emerges from the Liber pontificalis is that of a practice of en-
shrinement focused on one particular text, the collection of the four Gospels. This 
exclusive treatment mirrors the regulations of the Ordines romani in which the plat-
form of the most elevated place of clerical performance, the ambo, is reserved for 
the moment when the deacon recites the pericopes from the life of Christ. As we also 
learn from the Liber, the popes paid much attention to the implications of light ema-
nating from the Gospel-book in the moment of the liturgical reading. In the biography 
of Leo III, for example, the donation of a lectorium and cereostati in fine silver for 
St Peter’s is mentioned, and their function of creating brightness for the Word of God 
is highlighted:

In the same place [i. e. St Peter’s] he provided […] a decorated lectern of wondrous size and beauty, 
of fine silver weighing 114 lb; candlesticks of fine silver, to stand close to this lectern, weighing 
in all 49 lb; and over these candlesticks 2 cast lanterns with 2 wicks, of fine silver weighing 27 lb; 
and he decreed that they should stand on either side close to the lectern on Sundays on saints’ 
solemnities to shine with bright light for the reading of the holy lessons.55 

The precedence given to the Gospels is equally manifest in paraliturgical situations: 
one such typical moment is the public performance of a solemn oath, for example 
when the same Leo III, shortly before Charlemagne’s coronation, convened “all the 
archbishops, bishops, abbots, and all the Franks who were in the great king’s service, 
and all the Romans” in St Peter’s where:

gift to St Peter the apostle by the hand of the monk Lazarus – he was very well trained in the paint-
er’s skill, though he was a Khazar by race. The gift was 1 fine gold gospel book, with various precious 
stones; a chalice of gold, surrounded with stones […].”) Le Liber pontificalis, vol. 2, 147 (33); The Lives 
of the Ninth Century Popes, 185–186.
54 Item, in basilica Salvatoris domini nostri, quae appellatur Constantiniana, obtulit […] verum etiam et 
evangelium cum battaci ex auro mundissimo, in gemmis ornatum, pens. lib. (“In the Saviour our Lord’s 
basilica called Constantinian, he presented [….] a gospel-book with a cover of fine gold, adorned with 
jewels, weighing … lb”). Le Liber pontificalis, vol. 2, 8 (25); The Lives of the Eighth Century Popes, 192.
55 The Lives of the Eighth Century Popes, 208. Fecit ubi supra […] lectorium ex argento purissimo mire 
magnitudinis et pulcritudinis decoratum, pens. lib. CXIIII; necnon et cereostatos ex argento mundis­
simo, stantes iuxta ipsum lectorium, pens. simul lib. XLVIIII; verum etiam super ipsos cereostatos fecit 
lucernas fusiles bimixas II, ex argento purissimo, pens. lib. XXVII. Et hoc constituit ut dominicorum 
diem vel in sanctis sollempnitatibus hinc inde iuxta ipsum lectorium consisterent et ad legendum sacras 
lectiones luminis splendore refulgerent. Le Liber pontificalis, vol. 2, 18 (67).



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   197

the venerable pontiff embraced Christ’s four holy gospels, and in their sight he went up into the 
ambo, and stated aloud on oath: ‘I have no knowledge of these false allegations […] and I know 
that I have not committed such crimes.’ This done, all the archbishops, bishops and abbots, and 
the whole clergy performed a litany and gave praise to God, to his mother our lady the ever-virgin 
Mary, St Peter prince of the apostles and all God’s saints.56

Clearly, the Gospel-books received as gifts from foreign emperors were also handed 
over in a ritual context. In all accounts of golden Gospel-books arriving from the Byz-
antine court, they are singled out as presents with major symbolic impact – although 
these books containing Greek texts were of no practical use in the Western liturgy.

Another point that should not be omitted is the astonishingly peripheral role that 
books play in the accounts of the Liber pontificalis. Other objects such as antependia 
and altar claddings, ambos, crosses, ciboria, candlesticks, crowns, chalices and patens 
appear with much higher frequency.57 In the case of Leo III, the overall weight of dona-
tions in precious metal is 22,100 lb of silver (7,227 kg) and 1,446 lb of gold (472.8 kg) – 
which means that the books mentioned in his biography contributed only 0.3 % and 
1.2 % of these metals respectively.58 However, there is reason to question these small 
numbers: the use of books for liturgical reading, liturgical prayer and liturgical chant 
was a formal requirement, and their ornament a necessity. That book covers clad with 
silver, gold and gemstones were a standard for the papal liturgy is confirmed by the 
Ordines romani: here, the use of a sealed box (capsa) is required to protect the precious 
cover and to prevent the loss of gemstones during the passage from the Lateran palace 
to the stational church.59 Therefore, we can assume that the Liber is extremely incom-
plete in terms of luxurious books.60 The most plausible explanation for the sparsity of 
references is that most book coverings were too lightweight to include them in lists of 
papal endowments which were meant to impress their readers in terms of the weight 
of precious metals. 

56 The Lives of the Eighth Century Popes, 190. Alia vero die, in eadem ecclesia beati Petri apostoli, 
omnes generaliter archiepiscopi seu episcopi et abbates et omnes Franci qui in servitio eidem magni 
regis fuerunt, et cuncti Romani in eadem ecclesia beati Petri apostoli, in eorum praesentia amplectens 
prelatus venerabilis pontifex sancta Christi quattuor evangelia coram omnibus ascendit in ambonem et 
sub iusiurando clara voce dixit: ‘quia de istis criminibus falsis, quibus super me inposuerunt Romani qui 
inique me persecuti sunt, scientiam non habeo, nec talia egisse me cognosco.’ Et hoc peractum, omnes 
archiepiscopi, episcopi et abbates et cunctus clerus, letania facta, laudes dederunt Deo atque Dei genitr­
icis semperque virginis Mariae dominae nostrae et beato Petro apostolorum principi omniumque sancto­
rum Dei. Le Liber pontificalis, vol. 2, 7 (22).
57 See Delogu 1988.
58 Delogu 1988, 276.
59 Diebus vero festis, calicem et patenam maiores et evangelia maiora de vestiario dominico exeunt 
sub sigillo vesterarii per numerum gemmarum, ut non perdantur. Les Ordines romani, vol. 2, p. 73 (Ordo 
romanus I, 22).
60 The incompleteness of the Liber is rightly emphasized by Bauer 2004, 32–34.



198   David Ganz

Roman Books as Models?  
From Books in Gold and Silver to Books in Ivory

With regard to Rome as a model for liturgical ornamentation, it is tempting to look at the 
most prominent golden books from all over Europe that have been preserved as emula-
tions of papal ornament – that is, the Theodelinda Gospels in Monza (ca. 600) (Fig. 15–16), 
the Lindau Gospels (ca. 860/70), the Codex Aureus from St Emmeram (870) (Fig. 24), and 
the Reichenau Gospels from Bamberg (ca. 1010).61 If we factor in that the indications of 
weight provided by the authors of the Liber comprise only the precious materials – gold, 
silver, and gemstones – then the most impressive golden book of the Middle Ages, the 
Codex Aureus of St Emmeram commissioned by Charles the Bald remains well behind 
the golden Gospel-books donated by Gregory III, Leo III, and by emperor Justin: the gold 
used for its cover has ‘only’ a weight of 2.77 kg, and that of its gemstones 0.5 kg.62 How-
ever, given the extent of the destruction of the objects in question, it is extremely difficult 
to tell to which degree the splendid liturgy of papal Rome set a standard – at the level of 
both the materials and the artistic skills that were invested – for other places in Europe. 

Looking for evocations of ‘Romanness’ in Western European liturgical books, we 
are on much firmer ground when we consider a different category that has not yet been 
mentioned: books covered with carved ivory panels. In the early Middle Ages, book-
bindings made from elephant tusks were extremely popular in different regions of the 
Frankish empire, and later also in Spain. Paradoxically, there is no trace of them in 
sources regarding Rome. In the Liber pontificalis, the only materials mentioned in con-
nection with liturgical books are gold, silver and gemstones. Even more surprisingly, 
the lemmata which are commonly used to indicate ivory – ebur, eburneus, elephanti­
nus and osseus – are completely absent from this text. Of course this silence could be 
just an omission – the result of a biased taxonomy which led the authors to privilege a 
narrow selection of the most prestigious materials above others. A similar tendency to 
obscure the share of elements such as enamel, silk and ivory can be observed in trea-
sure inventories from the early and high Middle Ages.63 But unlike the Liber pontificalis, 
the silence of these inventories does not extend to objects entirely made from or totally 
clad with those ‘other’ materials.

That there is indeed reason to assume that ivory held no importance in papal 
politics of liturgical ornament is corroborated by the corpus of preserved artworks.64 

61 For Monza and the Codex Aureus, see below. For the Lindau Gospels (New York, Pierpont Morgan 
Library, Ms. M. 1), see Steenbock 1965, 92–96 (21); Ganz 2015a, 131–148; Ganz 2017d. For the Reichenau 
Gospels (Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 4454), see Steenbock 1965, 126–128 (47); Ganz 
2015a, 85–95; Theil 2016.
62 Jäckel 1968, 151.
63 For the underlying taxonomies of the inventories, see Burkart 2006, esp. 144–155; Ackley 2014. For 
references to ivory objects in early medieval inventories, see Holcomb 1999, 43–69.
64 See Goldschmidt 1914–1918; Goldschmidt 1923–1926; Gaborit-Chopin 1978. For the project of a crit-
ical revision of Goldschmidt’s corpus, see Kahsnitz 2010.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   199

Contrary to the fusible works of goldsmithery, medieval ivory carvings have survived 
in much higher numbers due to the hardness of their material. Therefore, many more 
ivory panels from book covers have been preserved than complete treasure bindings. 
Hence, if something like a Roman school or workshop tradition of ivory carving ever 
existed, we would expect to find some of its products. Looking at the corpus of pre-
served medieval ivory objects, however – as documented by Adolph Goldschmidt and 
in more recent surveys – there seems to be little room for a hitherto-overlooked work-
shop tradition operating in Rome. Therefore, there is strong evidence to suppose that 
ivory was not included at all in papal politics of liturgical ornament.65

The absence of ivory on the ‘surfacescape’ of papal book ornament appears all the 
more significant when we think of Rome as the leading center of ivory carving in late 
Antiquity. Around 400, Roman workshops were actively involved in the adoption of 
this material for objects related to writing, such as the diptychs distributed by the con-
suls or commissioned by members of the Roman nobility.66 It is during this time that 
the first treasure bindings for sacred books with a pair of ivory covers were created.67 
Although none of these seem to have been actually produced in Rome, and although 
Constantinople took the lead in the production of carved ivories from the sixth century 
onwards, we can be quite sure that most of these objects would have been perceived 
as ‘Roman’ in the early Middle Ages, for a series of reasons: many of them represented 
officials of the Roman empire, many of them were testimonies of Roman paganism, 
and some of them represented artefacts of the early Roman church. As a rule, medi-
eval ivory carvers would have reused these artefacts for their work and therefore fre-
quently been exposed to them.68 Not least for this reason, ivory panels for book covers 
were the medium of an ongoing adaptation and transformation of pictorial formulas 
rooted in ‘Roman’ traditions. Certainly, one of the most impressive results of this pro-
cess are the ivory covers of the Lorsch Gospels, a Gospel-book created by the ‘court 
school’ of Charlemagne (Fig. 7).69 In no other case do we encounter a similar classicist 

65 Going through the oldest papal treasure inventory drafted in 1295 for Boniface VIII (1294–1303), this 
hypothesis seems to be confirmed once more: in the (surprisingly short) list of liturgical treasure books 
owned by the popes, we encounter several items that remind us of the preference for precious metals 
in the Liber pontificalis: an evangelistary with golden covers (cum laminis aureis), one big and beautiful 
evangelistary decorated with silver (grossum et pulcrum guarnitum de argento), one with silver covers 
(cum laminis argenteis), and a pontificale, beautiful and decorated with silver (pulcrum guarnitum de 
argento). Another type of binding that is frequently mentioned are ordinaria, missalia, and orationalia 
clad with red silk (coperta xamito rubeo). See Ehrle 1885, 34–35. The absence of ivory in this category is all 
the more striking since the inventory comprises objects such as boxes and chests of gold, silver, and ivory 
(pixides et cassedule de auro et argento et ebore) and ivory icons (icone de ebore), that is triptychs with 
moveable wings imported from Byzantium or France. See Molinier 1882–1888, 53–54 (1884), 16–17 (1885).
66 See Volbach 1976; Olovsdotter 2005; David 2007; Cameron 2013.
67 See Lowden 2007, 36–44; Ganz 2016, 65–67. See also Steenbock 1965, 69–71 (5), 73–75 (8), 76–78 (10–11).
68 See Holcomb 1999, 77–128 (Ivory as palimpsest: The uses and reuses of the past); Wittekind 2008.
69 Ivory, 37.5/38 × 27.5 cm. See Steenbock 1965, 82–83 (14); Reudenbach 1994; Kahsnitz 2010, 81–96 
(11). For the manuscript, see Schefers 2000.



200   David Ganz

Fig. 7: Lorsch Gospels, front cover, ca. 810.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   201

Fig. 8: Monza Cantatorium, back and front cover, early 6th century and ca. 900.



202   David Ganz

attitude that suggests a return to late-antique Romanness. Artistically more modest, 
but equally illuminating is the famous binding of the Monza Cantatorium, which vis-
ibly incorporates a late consular diptych. Changing only minimal details, the double 
portrait of the Roman official is transformed into a representation of the two authors 
of the chant-book enclosed by the covers – that is, the Jewish king David and the 
Roman pope Gregory (Fig. 8).70 In this reinterpretation, writing plays a decisive role: 
ultimately, it is the inscriptions in capitalis in the architrave that secure the transfor-
mation of a secular official into the author of a book of Christian chant.

A Roman Book with Two Covers: The S. Maria in Via Lata Binding 
and its Changing Materials and Images

The broader historical picture reconstructed thus far enables us to reassess the Berta 
Gospels. Clearly the most conspicuous part of the book, the two silver plates, fits 
extremely well into the pattern of splendid ornament in precious metal. Although the 
covers were made roughly a century after the events reported in the Liber pontificalis, 
they give the impression of being oriented towards the highest standard of ‘Roman’ 
books, that present in the papal treasury. Especially with regard to the back cover and 
its golden and jeweled cross, we can understand Berta’s donation as an act of elevat-
ing the status of an older Gospel-book.

This being said, we have to admit that it is much more difficult to evaluate the 
first binding of the Berta Gospels. Beyond precious metal and ivory, textiles consti-
tuted another eminent category of materials used for book covers. As has often been 
noted, fabrics are given ample space and meticulous attention in sources regarding 
ecclesiastical ornamenta – in treasure inventories from all over Europe as well as in 
the Roman Liber pontificalis.71 It is clear that textiles of the highest quality – silken 
cloths with woven patterns from Byzantium or Islamic regions, but also fabrics with 
golden embroideries from Western workshops – were considered as highly as orna-
ments in precious metals. But the documents in question always refer to ‘paraments’: 
hangings, veils, and altar cloths for the church building, and liturgical vestments for 
the clergy. That no silken book is mentioned in the Liber pontificalis may once again 
be due to the not all too impressive quantity of material needed. In any case, the Berta 
Gospels do not represent the only early medieval codex to survive with a textile cov-
ering. We can therefore be sure that this practice of dressing up a book indeed repre-
sented an alternative to more durable binding materials.72

70 Ivory, 36.7/37 × 12.8 cm. See Steenbock 1965, 72–74 (7); Wittekind 2008, 295–297; Ganz 2016, 84–86. 
For the manuscript, a Cantatorium (Corbie, mid-ninth century), see von Euw 2000, 84–85.
71 See Petriaggi 1984; Osborne 1992; Martiniani-Reber 1999.
72 See Wilckens 1990; Ganz 2015a, 32–63.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   203

The piece of fabric used for the binding is decorated with a figurative pattern: 
large roundels with ornate frames depict an armored man battling against a stand-
ing lion. Although the scene is still easy to recognize, the colors of the weaving have 
almost disappeared. Originally, they were bright and intense – red, yellow and white 
against a blue background. Hence, it must have been apparent to spectators that the 
images on both sides of the book belonged to the realm of secular iconography. As the 
Liber pontificalis tells us, this was not always the case: many of the most prestigious 
papal donations of paraments are said to bear Christian imagery.73 In contrast, the 
courtly lion-fight motif on the Gospel-book has been rotated counterclockwise and 
shifted into a position where the heads of the two actors seemed to be cut off– a tech-
nique of taming secular images that we also encounter in other contexts.

One way to understand the cover commissioned by Berta is to look at it as a tool 
of ostentatious sacredness. Not only was a certain amount of silver added, but also 
an image that visualized one of the most solemn mysteries of Christian faith. Since 
the encounter between Gabriel and the Virgin represents the very moment when the 
divine Logos became incarnate, it is a very suitable choice for the exterior of a Gospel-
book.74 The event of the Annunciation could be used as a biblical metaphor for the 
arrival and/or the presence of Christ in ‘his’ book. On the cover, the depicted action 
takes place in the form of the transmission of spoken words to which the gestures of 
both figures refer. As the spoken word enters into Mary’s body, so too will the Logos. 
In this perspective, the angel has an active role as a messenger sent by God, while 
Mary is characterized as passive recipient. Yet there is a detail that highlights Mary’s 
active involvement in this process: a woolen thread that winds up from a vessel next to 
Mary’s left leg into her lap. The creator(s) of the cover have purposefully adapted the 
apocryphal narrative of Mary as a temple virgin who was spinning wool for the temple 
veil when Gabriel approached her. In (Greek) patristic commentaries and homilies, 
this detail has been interpreted as an image of Mary’s active participation in the incar-
nation of the Logos. Commentators connected it to St Paul’s exegesis of the temple veil 
as figura of Christ’s flesh.75

While the spinning Mary was very common in Byzantine representations, it 
appeared only rarely in Western medieval art.76 Although there were earlier examples 
in Rome, I find it more probable that the maker(s) of the cover consciously decided 
to adapt a Byzantine prototype – and to rearrange it according to their intentions. In 
fact, the utensils that are needed for spinning – spindle and distaff – are absent on 
the cover. The process of wool production thus takes on a miraculous note. Even more 
striking is the concatenation of textile motifs across the cover: on Mary’s side, the 
thread rising from the vessel is placed into a relation of contact and similarity with 

73 See Petriaggi 1984, 39–43; Martiniani-Reber 1999, 300–302.
74 See Ganz 2015a, 78–85.
75 See Constas 1995; Evangelatou 2003.
76 For the Byzantine tradition, see Evangelatou 2003.



204   David Ganz

Mary’s garment and the end of her cloak that hangs from her left arm. But the angel, 
too, is clad in a waving pallium whose foremost end merges with the curtain that 
screens the entrance of the building in the background. The ‘speaking’ right hand of 
Gabriel strikingly superimposes the arch that marks the upper edge of the curtain. The 
doorway with the veil is placed in the very center of the composition. With regard to 
the apocryphal narrative, the building to which the curtain belongs may be identified 
as the temple whose ornament the Virgin is working on.

To sum up, the process of incarnation has a visual subtext here in the act of pro-
ducing and connecting textiles which serve as visual commentaries or metaphorical 
mirrors: while Mary is spinning wool, she gets close to the veil of the old temple and the 
garments of the celestial messenger. The historical event of the incarnation of Christ 
is linked to the sacramental process of the ‘inlibration’ of Christ in the Gospel-book.

Returning to the issue of ‘Romanness’, it should be stressed that despite these 
important conceptual parallels, the Berta Gospels have no resemblance with other 
early medieval book covers in terms of formal organization. Generally, treasure bind-
ings have a clear tendency towards strongly accentuated and slightly elevated bor-
ders – see, for example, the roughly contemporary case of the Precious Bernward Gos-
pels where a similar arrangement of the inscription has been chosen (Fig. 19). In the 
Roman Gospel-book, the strip with the inscription is too slender to ‘contain’ the com-
position. Furthermore, and this is absolutely unique, the frame of the cover in Rome 
is crossed by the figure of the angel, leaving no space for the inscription in this area. 
At a conceptual level, this trajectory of transgression appears extremely ingenious and 
meaningful: it underlines the biblical narrative as a metaphor for the inlibration of 
the Logos. However, from a formal viewpoint, it adds to an overall impression that the 
smiths who designed and created the silver plates proceeded without clear rules as to 
how the regular space of a book cover should be structured: their handling of this for-
mat differs notably from the Gospel-books, lectionaries and sacramentaries produced 
in other parts of Europe. In this regard, the manner in which the cross and the two 
saints in half-figure are placed on top of the huge narrative scene seems awkward and 
improvised. In a similar vein, the oddity of the blank areas between the re-used cross 
plate and the palmette frieze on the back cover is a sign that the executing smiths were 
working without clear genre models, and lacking a strategy for integrating pictorial 
formulas from differing contexts into a new format. Hence, the binding does not seem 
to be the outcome of a long and flourishing tradition in the European capital of litur-
gical books.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   205

Writing on Sacred Books: Categories of Inscriptions  
on Treasure Bindings and their Dimension as Paratexts

In the final part of this paper, I will take a closer look at the element with which we 
began – inscriptions on the cover as part of the paratext of liturgical manuscripts. 
As the other contributions to this volume show, medieval Rome is a unique place in 
terms of ‘epigraphic culture’. As far as inscriptions in or for artworks are concerned, 
the monumental apse mosaics commissioned by the popes of the early medieval 
period constitute an impressive example of a high-standing epigraphic practice. As 
Erik Thunø has shown, the authors of these texts were well aware of the rich antique 
tradition of monumental inscriptions, but were also able to combine allusions to clas-
sical poetry with theological reflection.77 

To what degree this ‘elitist’ approach of inscribing donations with sophisticated 
declarations was also applied to the extinct universe of works of goldsmithery and tex-
tile art is difficult to tell. Certainly, the inscription on the Gospel-book from SS. Ciriaco 
e Nicola belongs to a different category of more succinct and straightforward messag-
ing. But this should not be seen as implying a lower status of the book’s patron, as a 
comparison with the cross reliquary casket from the Sancta Sanctorum demonstrates. 
Here, on one of the very rare works of goldsmithery commissioned by an early medie-
val pope, the inscription running around the central image PASCHALIS EPISCOPVS 
PLEBI DEI FIERI IVSSIT (“Bishop Paschal had this made for the people of God”) 
could not be more laconic and formulaic.78

Yet judging the semantic potential of inscriptions from their text alone would be 
a fundamental mistake. The central point of this article is that they should be consid-
ered in close connection with the objects for which they are made: script on a book 
always means script on an object that is a container of written texts.79 But script on an 
early medieval treasure book also means something different from script on the cover 
of a contemporary novel that has a print run of ten thousand copies. In this sense, I 
will proceed by combining Genette’s fundamental concept of the paratext with an 
approach that takes the specific mediality and materiality of liturgical treasure books 
into account.

As we have already seen, these books lent the paratextual element of the cover an 
importance that became apparent in three-dimensional images and precious materi-
als. Instead of the text of the inscription alone, a series of relationships between the 
inscription and other elements was at stake here: between the inscription and the 
book, between the inscription and the images on the cover, and between the inscrip-

77 See Thunø 2011.
78 Thunø 2002, 79.
79 The only study with a particular focus on this topic remains Petrucci Nardelli 2007. Yet her focus on 
the chronological relation between the act of writing and the production of the binding (“preexistent”, 
“contemporary”, and “posterious”) is extremely formalistic and offers no hermeneutical perspective.



206   David Ganz

tions and the materials of the cover. Since this topic has not yet been discussed in a 
systematic manner, I will introduce a taxonomy of three major categories of inscrip-
tions on early medieval treasure books and illustrate them with some examples before 
I return to the case of the Berta Gospels.

In a first group of inscriptions, the immediate reference is to the images on the 
covers: to the depicted actors and actions that they personify. Especially interesting 
are those cases where the inscriptions aim at a particular understanding of these 
images: for example, in the sense of a reenactment in the here and now of the book. 
In this case, inscription and image should always be considered as elements of one 
larger ‘iconotextual paratext’ of the book.

In the case of a second group of texts, acts of donation are commemorated. Here, 
the inscription addresses ‘this’ book in the sense of a singular object kept in a specific 
place. While the act of donation has already taken place, the inscription is always 
about the long-lasting results of a transaction that connects human beings  – the 
donor(s) – to the transcendent realm – the saints, Mary, or Christ.

Finally, a third group of inscriptions should be considered: here, written words 
are part of the pictorial representation, appearing on books or written tablets in the 
images. As we will see, this group is important for systematic reasons: it is based on a 
constellation of deliberate self-reference.

To readers familiar with medieval art, it will not go unnoticed that each of these 
categories coincides with inscriptions to be found on other artworks. Yet contrary to 
the traditional approaches, this classification is not meant to complement catego-
ries of content.80 While the common text-based approach has produced important 
insights regarding the rhetorics of inscription and their paradigm of formulaic topoi, 
the neglect of the particular objects on which the inscriptions are placed has dramat-
ically reduced their semantic potential. In fact, what needs to be explored in a more 
systematic manner is how writing on books is related to these books, creating a partic-
ular space of interaction. In order to explain this point better, I will briefly go through 
the three groups mentioned above and look at some examples. A particular focus will 
be given to what one might call the deictic potential of inscriptions: the coordinates 
of persons, times and places to which they point, and their correlation to the book 
and its usage.

80 For a recent overview, see Debiais 2017 – whose focus is primarily on monumental art and there-
fore much less general than the title suggests. For donor inscriptions, see Favreau 1992; Favreau 2001. 
The case of artist inscriptions can be left aside for the purpose of our inquiry, since the earliest exam-
ples on treasure bindings are from the thirteenth century. For this category, see Dietl 2009. The issue 
of texts added to pictures has been widely discussed, for medieval art see Kessler 1989; Rütz 1991; 
Wittekind 1996; Arnulf 1997; Henkel 1999; Heck 2007; Kessler 2009; Heck 2010; Hahn 2011; Krause/
Schellewald 2011; Wirth 2011; Rehm 2019.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   207

Inscriptions Related to the Imagery of the Covers

As is well known, Byzantine images of the post-iconoclast era had to be accompa-
nied by inscriptions that indicated the identity of the represented persons (Fig. 20). 
In Western Europe, no rules of this type were established, and only occasionally were 
inscriptions adapted as identifiers. Nevertheless, as we have already seen in the case 
of the Monza diptych, adding the name of a depicted person could be used as a pow-
erful tool: while the portraits of the Roman consul were only slightly altered, carving 
letters into the framing architecture transformed them into two images of the Grad-
uale’s two sacred authors. Similar, but more complex effects can be observed with lon-
ger inscriptions in the guise of tituli.81 A good case in point is the famous Evangelium 
longum of St Gall, a lectionary whose ivory covers were created by the monk Tuotilo 
around 900 (Fig. 9–10).82

The inscription of the front cover frames the central representation of Christ in 
Majesty, guarded by two cherubim and surrounded by the four evangelists, their sym-
bols, and the four cosmological entities sun and moon, earth and sea. Rather than 
identifying the subject of this omnipresent iconography, the inscription instructs 
viewers to perceive this image in a particular way: HIC RESIDET XP(istu)S VIRTV­
TVM STEMMATE SEPTVS (“Here resides Christ enclosed by the wreath of virtues [or 
powers]”) – a formula that strengthens the representative effect of this picture on this 
book but also invites viewers to see the surrounding figures as elements of one com-
mon world order. The images on the back cover, on the contrary, clearly tie the book to 
the founding history and the sacred topography of St Gall. They recall the miraculous 
domestication of a wild bear at the very spot where Gallus had planted a small cross 
with a purse reliquary containing relics of the Virgin, who was later to become the 
patron of the monastery church founded at the same place and whose Assumption 
into heaven is to be seen in the upper register. Here, the two inscriptions – S(anc­
tus) GALL(us) PANE(m) PORRIGIT VRSO (“St Gallus extends bread to the bear”) 
and ASCENSIO S(an)C(t)E MARIE (“Assumption of St Mary”) – may indeed secure 
the ‘correct’ understanding of two subjects that are uncommon on a book contain-
ing readings from the Gospels. Yet beyond that, they help to construct the particular 
identity of this unique Gospel-book as an object within which the founding moment 
of the monastery and the Assumption of Mary, the mother of the Logos and the patron 
of St Gall, persist.83

81 While the term ‘titulus’ is sometimes limited to versified inscriptions, and therefore to poetic texts 
(see Arnulf 1997), I will use it in a broader sense here that also includes texts in prose.
82 Gold sheet, gemstones, ivory, 39.8 × 23.5 cm, the dimensions of the ivory panels are 32.0 × 15.5 cm. 
For the ivory cover, see Steenbock 1965, 98–100 (23); Duft/Schnyder 1984, 55–93; Ganz 2012; Ganz 
2015a, 258–289. For the manuscript, a Gospel lectionary, see von Euw 2008, 425–431 (108). For Tuotilo, 
see Ganz/Dora 2017.
83 See Ganz 2012; Ganz 2015a, 275–282.



208   David Ganz

Fig. 9: Evangelium longum, back cover, ca. 900.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   209

Fig. 10: Evangelium longum, front cover, ca. 900 and 2nd half of the 10th century.



210   David Ganz

Fig. 11: Ivory panels from Geneols-Elderen, back cover, late 8th century.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   211

Fig. 12: Ivory panels from Genoels-Elderen, front cover, late 8th century.



212   David Ganz

As the example of the Evangelium longum demonstrates, inscriptions in the guise 
of a ‘titulus’ type always have a bearing on both the image they accompany and on 
the books on which they are placed. On another ivory covers from the late eighth or 
early ninth century – made for a now lost Gospel-book – a conscious use of tenses 
can be observed (Fig. 11–12).84 The images on the back cover depict events described 
in the Gospel of Luke as important stages of Christ’s incarnation. Above each scene, a 
short sentence is added in the present perfect: starting with the deictic VBI, it is stated 
that GABRIEL VENIT AD MARIAM (“Where Gabriel came to Mary”) and MARIA 
SALUTAVIT ELISABETH (“Where Mary hailed Elisabeth”). Whereas the Logos is 
present but still invisible here, the front cover shows Christ in ‘full flesh’, defeating 
with his bare feet the beasts addressed in the inscription: VBI D(omi)N(u)S AMBULA­
BIT SVPER ASPIDEM ET BASILISCV(m) ET CONCVLLABIT LEONE(m) ET DRACO­
NEM (“Where the Lord will walk over asp and basilisk and will tread down lion and 
dragon”). A variation on Psalm 90:13, the sentence is formulated in the future tense 
and thus underlines the eschatological meaning of Christ’s victorious appearance. 
Hence, the inscriptions on the covers point backward and forward, to a glorious past 
and to a triumphant future. At the same time, thanks to the deictic VBI, they point 
to the book and its capacity for mediating between both of these times and the here 
and now.

In this context, a late Carolingian Gospel-book from Metz Cathedral constitutes 
an interesting counter-case (Fig. 13).85 In the central ivory panel, the Crucifixion of 
Christ is represented. The inscription is part of the surrounding frame of gold, jewels 
and enamels. Worthy of note, its deictic elements point away from the here and now:

IN CRVCE RESTITVIT XPS PIA VICTIMA FACTVS / QVOD MALA FRAVS TVLERAT SER­
PENTIS PREDA FEROCIS.

(“On the cross Christ was made a pious victim and restored what the evil deception of the defiant 
serpent had pillaged”).

The depicted action is explicitly located elsewhere (IN CRVCE) and in the past (RES­
TITVIT). It is characterized as healing the painful consequences of an event that 
took place in even more remote times, at the beginning of history (TVLERAT). Yet 
by focusing on the ‘remoteness’ of the depicted event and its prehistory, the inscrip-
tion highlights all those elements in the ivory that bridge such a geographical and 
historical distance: for example, the writings of the four evangelists which are being 

84 Ivory with blue glass inlays, 30 × 18 cm. See Goldschmidt 1914–1918, vol. 1, 8–9 (1); Steenbock 1965, 
80–82 (13); Neuman de Vegvar 1990; Kahsnitz 2010, 122–124 (19); Ganz 2015a, 78–85.
85 Gold sheet, gemstones, pearls, enamels and ivory, red velvet, 32.4 × 25.7 cm. See Steenbock 1965, 
110–111 (33); Laffitte/Goupil 1991, 98; Kornbluth 1998–2002; Laffitte/Denoël/Besseyre 2007, 204–205 
(55b); Ganz 2015a, 127; Ganz 2017c. The manuscript was produced in Metz ca. 840–850, see Laffitte/
Denoël/Besseyre 2007, 203–204 (55a).



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   213

produced above the cross, but also the actors sitting at the bottom of the ivory: flanked 
by Okeanos and Tellus, Roma is shown here. Thanks to the institution of the Roman 
church, and thanks to the sacred books that she produces and disseminates, a perma-
nent and worldwide mediation between there and here, then and now is guaranteed.

Fig. 13: Gospel-book from Metz Cathedral, front cover, ca. 870/80.



214   David Ganz

Inscriptions Commemorating the Donation of the Book

Many inscriptions on medieval book covers commemorate acts of donation. One of 
these is present on the back cover of the Evangelium longum whose outer frame bears 
an inscription (Fig. 14) recording that “for this ornament Amata gave twelve denarii” 
(ad istam paraturam Amata dedit duodecim denarios).86 The placement and the exe-
cution of these words are so unimpressive that they could (and still can) be easily 
overlooked. But normally it is exactly the opposite: on the Gospel covers in Monza, 
for example, the horizontal strips bearing Queen Theodelinda’s donor inscription are 
an essential part of the entire composition, which consists of orthogonal geometric 
figures (Fig. 15–16):87 

DE DONIS DEI OFFERIT / THEODELENDA REG(ina) / GLORIOSISSEMA / S(an)C(t)O IOHANNI 
BAPT(istae) / IN BASELICA / QVEM IPSA FUND(avit) / IN MODICIA / PROPE PAL(atium) SVVUM.

(“Out of the gifts of God Theodelinda, the most glorious queen offers [this] to St John the Baptist 
in the church that she founded, in Monza, near her palace”).88

This inscription is unusually rich in detail, offering precise information about the topo-
graphic network of places into which the donation is meant to be integrated: we learn 
that Theodelinda, the Queen of the Lombards, had previously founded a church dedi-
cated to John the Baptist, and that this church was located in the vicinity of her palace 
in Monza, one of the seats of royal power. The object enclosed within the golden covers 
was intended as a donation to this church.89 By commemorating the local context of 

86 See Ganz 2017a, 48–50.
87 Gold sheet with antique cameos, gemstones, pearls, glass, lapis lazuli, almandines, 34 × 26 cm. 
See Steenbock 1965, 78–80 (12); Lowden 2007, 32–34; Rainer 2011; Ganz 2015a, 227–257; Ganz 2015b; 
Ganz 2017b, 252–258.
88 Cited after Lowden 2007, 33.
89 One reason for the scant attention paid to the inscription as a formal element is the long-accepted 
identification of the book cover with a baptismal gift for Theodelinda’s son Adoloald that Gregory I 

Fig. 14: Evangelium longum, back cover, detail with Amata’s donor inscription on the outer frame, 
ca. 900.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   215

her donation, Theodelinda, “the most renowned queen”, correlates this network of 
places with the universal world order of Christianity, embodied by the Gospels and 
visually represented through the figures of the cross and the rectangle on both covers.

The very object of the transaction between the donor and the celestial recipi-
ent remains implicit in this early case. Later donors were less shy when it came to 
emphasizing the high value of ‘their’ books in ambitious terms. A conspicuous peak 
of this tendency is reached in the Ottonian period. Thus, on a lectionary that Ansfri-
dus, bishop of Utrecht, donated to his cathedral, the book itself begins to speak to the 
viewer (Fig. 17):

ORNATV LAPIDVM RVTILANS AVROQVE POLITVM PRAESVLIS ANSFRIDI MARTINO 
MVNVS OBIVI.

(“Shimmering through the ornament of stones and decorated with gold, I came as a gift of bishop 
Ansfridus to saint Martin”).90

Like a person, the book has moved from one bishop to the other, clad in precious 
materials that were to be found on the upper cover. Apparently, the use of gold and 
gemstones was intended to contribute to the success of this mission. In addition to 
their economic value, the light-reflecting properties of this ornament are evoked.

In terms of aesthetic impact, the technical mastery of the creators could also be 
stressed. On the back cover of the Precious Gospels commissioned by Bernward of 
Hildesheim (Fig. 19), the object of the donation is praised as HOC OPV(s) EXIMIV(m) 
BERNVVARDI P(re)SVLIS ARTE FACTV(m) (“This outstanding work of bishop Bern
ward, made with art”).91 As we have already noted with regard to the Berta Gospels, 
the deixis of HOC OPVS becomes highly ambivalent when it is placed on a book cover. 
In this case, readers may also ask what “this outstanding work made with art” com-
prises – the entire book, only its exterior parts, or only the back-cover on which the 
inscription is placed, surrounding a spectacular Madonna in silver-plate? While the 
answer to this question must be left open, it is clear that the inscription forcefully 
makes the point that the value of a treasure book was enhanced by the skillful han-
dling of the materials invested for its production. Yet especially in the case of sacred 
texts, such immense investments could easily be judged as excessive. This kind of 
objection is sometimes reflected in inscriptions that put the external splendor of the 

mentions in a letter to the Lombard queen. According to this view, the cover would have been made in 
Rome (!) and the inscription a later addition that disturbed the original compositional structure of the 
cover. For a critical reassessment of this discussion, see Rainer 2011, 63–70.
90 Silver sheet, red velvet (ca. 1500), 33.5 × 26 cm. See Steenbock 1962, 555–563; Steenbock 1965, 185–
186 (89); Ganz 2018a, 195–202. For the manuscript, a Gospel lectionary (possibly St Gall, second half 
of the tenth century), see the short entry in Stiegemnann/Kroker 2009, 399–400.
91 Silver plate, partially gilt, niello, silk, 28.0 cm × 20.5 cm. See Steenbock 1965, 158–160 (66); Brandt 
1993; Ganz 2010, esp. 204, 206–211. For the inscription, see also Wulf 2008, 7–8. For the manuscript, 
a Gospel-book, see Kingsley 2014. 



216   David Ganz

Fig. 15: Gospels of Queen Theodelinda, back cover, ca. 600.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   217

Fig. 16: Gospels of Queen Theodelinda, front cover, ca. 600.



218   David Ganz

Fig. 17: Ansfridus Codex, back cover, early 11th century and ca. 1500.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   219

book in relation to its inner, spiritual value. A key term for emphasizing the appropri-
ateness of the costly and elaborate decoration of the book is ‘honor’. On the frame of 
a Byzantine ivory panel appropriated for a now-lost Gospel-book, Berthold, a bishop 
who has been identified as Berthold of Toul (996–1019), declares that (Fig. 20):

PRESVLIS IMPERIIS / BERTOLDI CLAVDITVR OMNIS / TEXTVS EVANGELII / REDIMITVS 
HONORE DECENTI.

(“By Bishop Berthold’s command, the text of the entire Gospel [or: the entire Gospel-book] is 
enclosed, garlanded with fitting honor”).92

Instead of reusing the succinct TEXTVS EVANGELII formula, donors could also 
choose a more extensive appraisal of the book’s religious significance. Nowhere did 
this happen with such eloquence as in the verses on the front cover of the Pericopes 
of Henry II (Fig. 21):

GRAMMATA QVI SOPHIE QVERIT COGNOSCERE VERE  / HOC MATHESIS PLENE QVA­
DRATVM PLAVDET HABERE / EN QVI VERACES SOPHIE FVLSERE SEQVACES.

(Whosoever seeks to understand the writings of the true wisdom / Rejoices to possess this rect-
angle filled with learning / Behold here those who shone forth as true followers of wisdom”).

In the first place, what is to be praised about this book is that it enables Christians to 
find the spiritual message they were looking for, a message formulated by the “true 
followers of wisdom”. As the last verse explains, the lavishly decorated cover is to be 
considered as appropriate ornament for such a salvific content: ORNAT PERFECTAM 
REX HEINRIH STEMMATE SECTAM (“King Henry adorns this perfect doctrine with 
a crown [or: a wreath]).93 Consciously, the present tense is used here, thereby creat-
ing an “endless material loop” insofar as “the book’s ritual use reified and repeated 
Henry’s donation.”94 

92 For an extensive discussion of the ivory and its inscription, see North/Cutler 2003. See also Ganz 
2015a, 321. The translation is from Cutler/North 2003. For textus evangelii as a phrase for the material 
Gospel-book (rather than for text of the Gospels), see Lentes 2005.
93 Translation based on Fillitz 1994, 121; Garrison 2012, 127; Toussaint 2013, 50. Toussaint is more 
precise with tenses but still uses the future for PLAVDET which I have corrected. Gold sheet, silver, 
gemstones, pearls, enamels, ivory, 42.5 × 32 cm. See Steenbock 1965, 131–133 (50); Fillitz 1994; Garrison 
2012, 125–133; Toussaint 2013, 49–56; Ganz 2015a, 315–323. For the manuscript, a Gospel lectionary 
(Reichenau, early eleventh century), see Mütherich/Dachs 1994.
94 Garrison 2012, 127.



220   David Ganz

Fig. 18: Precious Gospels of Bernward of Hildesheim, front cover, tenth century, ca. 1015 and 
ca. 1192.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   221

Fig. 19: Precious Gospels of Bernward of Hildesheim, back cover, tenth century, ca. 1015 and 
ca. 1192.



222   David Ganz

Fig. 20: Hodegetria with four saints and donor inscription of bishop Berthold, 10th century and 
ca. 1000.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   223

Fig. 21: Pericopes of Henry II, front cover, ca. 860/870, 10th century, and 1007–1012.



224   David Ganz

Donor Inscriptions Addressing Depicted Recipients

Occasionally, donors chose to connect the written words commemorating them closely 
to the images which they placed on the covers. Of particular interest in our context are 
those cases where the texts directly address heavenly actors that are depicted in the 
image – sometimes begging for the acceptance or consideration of the donated object, 
sometimes praying for mercy. Inscriptions of this type tell us a lot about the often 
unspoken expectations that guided donors of treasure books. At the same time, they 
transform the act of donation into a perpetual drama that accompanies the liturgical 
use of the book. Thus, on the highly original but also controversial ivory panel of the 
Notker Gospels in Liege (Fig. 22), the distych on the frame says that 

EN EGO NOTKERVS PECCATI PON/DERE PRESSVS / AD TE FLECTV GENV QVI TERRES / 
OMNIA NVTV.

(“See here, I Notker, depressed by the weight of the sin [give this/appeal] to you who frighten all 
with your nod, with bent knee”).95 

The image enclosed in these words shows Christ in Majesty hovering between the 
four symbols of the evangelists – one of the most common subjects for the decoration 
of a Gospel-book, which we have also encountered on the Evangelium longum. Yet 
thanks to the inscription, Christ becomes the addressee of the supplication formu-
lated by EGO NOTKERVS – that is, Notker, bishop of Liège between 972 and 1008. 
The words written in the frame give voice to the figure whom we see at the bottom 
of the Maiestas domini – a man in clerical attire who has left his episcopal cathedra 
and is now kneeling down before what seems to be a chapel or a church. According to 
the sources, bishop Notker founded the collegiate church of Saint Jean, to which the 
Gospel-book belonged, as an act of penance after he had destroyed three churches 
during the siege of Chèvremont. The fact that the book in his hands is open – with-
out any doubt the Gospel-book itself – makes him a permanent reader devoted to the 
enthroned Logos.

Not the weight of a particular sin, but a general anxiety about the fate of his own 
soul is articulated on Bernward’s Precious Gospels. On the front cover (Fig. 18), the fol-
lowing words are engraved in the frame of a Byzantine ivory panel that the bishop of 
Hildesheim had purchased: SIS PIA QVESO TVO BERN/VVARDO TRINA POTESTAS 

95 Enamels, gilt copper, ivory, 30.0 × 24.0 cm. The elements in the frame are later additions (twelfth 
century and ca. 1500). The manuscript is an unfinished Gospel-book (Stavelot, second half of the 
twelfth century). The date of this ivory has been much debated. Several scholars have argued in favor 
of the twelfth century, see Gaborit-Chopin 1978, 87; Lasko 1994, 171–174. In fact, the halo around Not-
ker’s head seems to preclude a creation during the bishop’s lifetime. Yet this element could also be a 
later addition. For a convincing discussion of the ivory as Ottonian with later modifications (twelfth 
century), see Brandt/Eggebrecht 1993, vol. 2, 215–216 (IV-51).



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   225

(“Have mercy upon your Bernward, I pray you, threefold power”).96 The inscription 
addresses the three actors of the Deesis represented in the image, but the Ego whose 
words it utters is only present in the text. Thus, the text permanently activates the fig-
ures on the cover as interlocutors of the donor. Looking at the back cover (Fig. 19), it 
becomes evident that the donated object itself is meant to influence this process in a 
favorable manner: after stressing the “art” of “this outstanding work”, the inscription 
here continues: CERNE D(eu)S MATER ET ALMA TVA (“Behold, O God and your 
nourishing mother”). Thus, the aesthetic quality of the book’s exterior was meant to 
play an active role in the judgement of Bernward’s soul.

96 Gilt silver, gemstones, pearls, glass, ivory, 28.0 cm × 20.5 cm. The ivory panel is from a Byzantine 
triptych (Constantinople, tenth century); the frame has been renewed in the late twelfth century. See 
the literature cited above, note 90. For a different translation – TRINA POTESTAS as “Triune God”, 
see Wulf 2008, 9.

Fig. 22: Notker 
Gospels, ivory from 
the front cover, 
ca. 990/1000.



226   David Ganz

Inscriptions as Representations of Written Words

A third category is constituted by inscriptions which function as representations of writ-
ten texts. To my knowledge these have not yet been treated as a distinct group – although 
they are extremely numerous and constitute an important argument for an interpretation 
of treasury bindings as paratexts. First of all, inscriptions inside an image are a common 
feature of medieval Crucifixion imagery. During the ninth century, the image of Christ on 
the cross became one of the most prominent subjects on Gospel-books, lectionaries and 
sacramentaries. Therefore, the cross titulus that Pontius Pilate had written and ordered 
to be attached above Christ’s body is by far the most frequent inscription that we find 
on medieval treasure bindings.97 The omnipresence of the cross title highlights the fact 
that the first text about Christ was written on the cross. On the Gospel-book made for 
Metz Cathedral, for example (Fig. 13), the title acts as a prototype for the Gospels that 
the evangelists compose sitting above the cross. Each of the four authors would have 
included the titulus verbatim in his account, but with a different wording.98

Inscriptions that represent written texts have a strong tendency to cite verses from 
the sacred scriptures enclosed by the covers. On a late tenth-century ivory panel from 
Metz which must have arrived at Bamberg Cathedral with the donations by Henry II 
(Fig. 23), two events from the history of Christ’s childhood are depicted: the Annun-
ciation to Mary and the Nativity.99 As for the upper register, at first glance the virgin’s 
encounter with the archangel seems to develop as a mere dialogue. Yet between the 
two interlocutors, a tabula ansata is placed in upright position – a written object con-
taining Mary’s answer to Gabriel according to Luke 1:38: ECCE ANCILLA D(omi)NI 
FIAT MIHI SECVNDV(m) VERBV(m) TVVM (“Here am I, the servant of the Lord; let 
it be with me according to your word”). Unlike later speech scrolls, which represent 
utterances of direct speech, the tabula is an inscribed object containing a quote from 
one of the Gospels. The placement of the tabula on a vertical axis with the body of the 

97 For the prominence of the Crucifixion on treasure bindings, see Ganz 2015a, 106–155.
98 See Ganz 2018b.
99 Ivory, velvet (early modern), 31.1 × 21.7 cm. See Steenbock 1965, 108–110 (32). The manuscript is an 
older Gospel-book from the second quarter of the ninth century produced in Mainz that was rebound 
in the late tenth century, see Bierbrauer 190, 116–117 (229). While the panel with the Baptism of Christ 
on the front cover is still in its Ottonian setting of gold plate and gemstones, the panel with the Annun-
ciation and the Nativity on the back cover is surrounded by a textile covering that seems to stem from 
an early modern restoration. Both Graff 1736/1743, 107 and – copying from him – Murr 1799, 229 name 
the Crucifixion as the subject of the back cover in their inventories. Therefore, scholars have generally 
assumed that the Annunciation/Nativity panel was transferred from another codex to the back cover 
in the early nineteenth century, when the entire treasury was confiscated by the Bavarian State. Yet 
this hypothesis is unconvincing for several reasons: the Annunciation/Nativity panel does not appear 
in either Graff’s or Murr’s detailed inventories; there is no trace of the Crucifixion panel; and the Bap-
tism and the Annunciation/Nativity panels are perfect twins in style and format. Hence, it seems that 
Graff’s reference to the Crucifixion is simply an oversight by the author, and that the Gospel-book still 
retains both ivories from the Ottonian binding.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   227

newborn Christ hints at the different processes of the materialization of the Word after 
the Annunciation: in the flesh, and in the written words of the Gospels.

Certainly the most ambitious program in this regard is to be found on the front 
cover of the Codex Aureus of St Emmeram, a Gospel-book commissioned by Charles 
the Bald in 870 (Fig. 24).100 Here, all written words are taken from the Gospels – from 
four different passages, with John as the principal source. Unsurprisingly, two of them 
are to be found in the images that show the four evangelists and their inspired text 

100 Gold sheet, emeralds, sapphires, pearls, leather binding (early seventeenth century), 43.5 × 34.5 × 13 cm. 
See Werckmeister 1963; Steenbock 1965, 90–92 (20); Ganz 2015a, 160–191; Ganz 2018a, 202–214. For the 
manuscript, a Gospel-book (Court school of Charles the Bald, 870), see Bierbrauer 1990, 127–131 (248).

Fig. 23: Gospel-book from 
Bamberg Cathedral, ivory from 
the back cover, ca. 980/90.



228   David Ganz

production. While the books of Mark and Luke are still empty, we can read the first 
words of the documents Matthew and John are working on: Liper generacionis (Mat-
thew 1:1) and in principio (John 1:1). Sitting between them on his heavenly throne, 
Christ presents his own book: EGO SVM VIA ET VERITAS ET V(ita) (“I am the way, 
and the truth, and the life”, John 14:6). The use of the ‘I’ here signals that Christ is, in a 

Fig. 24: Codex Aureus from St Emmeram, front cover, 870.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   229

certain sense, ‘the’ or ‘a’ book.101 But even more spectacular in this regard is the scene 
in the upper left corner, where the story of the woman taken in adultery (John 8:1–11) 
is depicted. The representation on the cover impressively highlights the fact that this is 
the only instance in which Christ is said to have performed an act of writing.102 When 
scribes and Pharisees ask Christ if the prescriptions of the Law should be applied in 
this case, Christ bent down and wrote his answer with his finger on the ground. This 
is exactly the moment that is represented on the cover. Beneath Christ’s writing finger, 
we can read the words SI QVIS SINE PECCATO (“If there is anyone without sin”) – 
which is a variant of John 8:7: “Let anyone among you who is without sin be the first 
to throw a stone at her”. While the biblical account puts emphasis on the fact that 
Christ wrote twice without telling us what he wrote, the Christ on the cover is writing 
what he actually said (“Let anyone among you who is without sin be the first to throw 
a stone at her”, according to John 8:7). In sum, the iconotext of this original cover can 
be understood as a self-reflexive discourse on the multilayered authorship and com-
plex materiality of Christian sacred scripture.

The Inscription of the Berta Gospels: A Reassessment

How do the covers of the Berta Gospels fit into this panorama of epigraphical catego-
ries and options? Clearly, the main part of the inscription belongs to our second group: 
it recalls the names of the patron and the celestial addressees of the book. The transfer 
from one to the other is the subject of a request – as if the decision to accept this gift 
were still pending or had to be permanently renewed. This kind of dramatization of 
the donation act comes very close to Bernward’s Precious Gospels (Fig. 18–19). In both 
cases, the plea formulated by the donor connects the book to individual expectations 
of intercession and salvation. A further point in common is the fact that the address-
ees of this call to action are not only invoked by their written names, but also visually 
represented – text and image closely interact. In this context, it should be noted that 
the inscription on the Berta Gospels is complemented by the name of the monastery’s 
principal patron, Cyriacus, written on the upper part of the left border – an element 
that belongs to our first category. While Christ holds the first place in the hierarchical 
order of the longer sentence, the repetition of Cyriacus’ name emphasizes the fact that 
the very owner of this book is ultimately he, the patron of the monastery. Furthermore, 
viewers may also note that both saints are depicted holding books – Cyriacus, the dea-
con, holds a codex with a plain cover, and Nicholas, the bishop, a volume with ornate 
binding which he touches with veiled hands. Regardless of whether Berta’s gift is yet 
to be accepted or not, it is certainly most appropriate for these men. 

101 For ‘EGO’-messages on books held by Christ, see Reudenbach 2014.
102 See Keith 2009; Knut/Wasserman 2010.



230   David Ganz

In contrast to the two saints, the body of the principal recipient remains invisible 
on the cover of the Roman Gospel-book, hidden inside Mary’s womb and symbolically 
represented through the central cross. Clearly, this decision to substitute Christ’s body 
with the cross-symbol gives the covers an antiquated touch when we compare it to the 
popularity of the Crucifixion scene in other parts of Western Europe. But the decision 
to place a cross between the two saints may also be seen as a visual allusion to the 
cross-shaped ornament of the back cover – and therefore to a particularly valuable gift 
that Berta chose to include on her book.

This brings us to the second part of the inscription in which Berta’s role is char-
acterized. The use of the personal pronoun EGO forcefully asserts her position as 
the patron of HOC OPVS. As we have seen, most donors preferred a more distanced 
stance, speaking in the third person about their books. The one exception that we have 
encountered is the Notker ivory (Fig. 22), where the use of the EGO is related to the 
bishop’s figure in the image. This parallel may indeed be helpful for a better under-
standing of Berta’s cover: for the second part of the inscription does indeed strongly 
interact with the Annunciation scene. For medieval readers familiar with the Gospel 
texts, the resonance between the wording of the relative clause in the inscription and 
the wording of the Annunciation pericope would have been extremely striking: the 
phrase ANCILLA DEI on the book mirrors the phrase ancilla domini in the book, where 
it was part of Mary’s reply to Gabriel: Ecce ancilla domini. Fiat mihi secundum verbum 
tuum (“Here am I, the servant of the Lord; let it be with me according to your word”, 
Luke 1:38).103 Obviously, this passage from scripture could be found in the manuscript 
beneath the cover. Unlike the Bamberg ivory (Fig. 23), where it was repeated verbatim 
in the Annunciation scene, the Roman book cover echoes only parts of the passage. 
A decisive factor is the proximity between the words of the relative clause and Mary. 
While ANCILLA DEI is written upside down below the Virgin’s throne, the words EGO 
BERTA run along the vessel with the fleece from which she is spinning wool. Hence, 
the iconotext of the cover suggests that the ancilla of the Annunciation scene is acting 
as a model for the ANCILLA of the book’s donation. The fact that Berta’s book dona-
tion included a precious textile – still visible on the spine – would have added to this 
parallel. 

These observations bring us to a point that has been addressed only incidentally 
so far – the topological and diagrammatical dimensions of writing. While writing 
inside books followed a regular pattern of strictly parallel horizontal lines, there were 
more options for placing words on the bindings of treasure books – and for using 
such placement in meaningful ways. Interestingly, there was a clear preference for 
inscriptions that run along the borders of the cover (Fig. 12, 19–22) – constituting a 
written frame not only for the image in the center, but also for the book itself. A sim-
ilar effect seems to be intended on the back cover of the Ansfridus Codex, where the 

103 As has been already noted by Marchiori 2011, 131–132.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   231

book speaks from the frame of the central mandorla (Fig. 17). In some cases, this ges-
ture of encircling or encompassing the book is alluded to by terms such as STEMMA 
(Fig. 10, 21), SEPTVS (Fig. 10), REDIMITVS (Fig. 20), or CLAVDITVR (Fig. 20). On 
the front cover of the Genoels Elderen ivories, the band with the inscription is inter-
rupted on either side in order to create a cross figure (Fig. 12). In light of these options, 
even inscriptions that follow the more conventional matrix of horizontal lines could 
assume particular meaning: texts written in lines refer to the visual order of sacred 
texts inside the book (Fig. 8–10, 11, 13), but they may also become an integral part of 
the visual order of ornaments on the book, as the case of the Theodelinda Gospels 
demonstrates (Fig. 15–16).

The Berta Gospels clearly follow the variant of the inscription as frame for both 
the central image and the book, with all the words oriented towards the center. Nev-
ertheless, the spatial arrangement of the inscription differs from that of Non-Roman 
treasure books in two aspects: on the left border, the sequence of alphabetic signs 
is interrupted by the figure of the angel. This forceful transgression of the inscribed 
frame creates a visual equivalent to the divine intervention that is invoked in the first 
part of the text. FIERI IVSSI, the activity of the donor, needs to be complemented by 
fiat mihi, the submission to divine will. Yet the analogy between text and image goes 
even further: the structure of the sentence written on the edge, composed of two syn-
tactical units hinged by HOC OPVS, finds a parallel in the bipartite arrangement of 
the pictorial composition. This additive structure, as inelegant as it may seem from 
a merely formal viewpoint, ensures a close correspondence between the images and 
the text. Considering the fact that the Annunciation is highly unusual as the principal 
subject of a Gospel-book’s front cover – for example, if we compare it with the event’s 
secondary position on the ivories from Genoels Elderen and Bamberg – one might 
conclude that the choice of this scene was ultimately motivated by the wish to find a 
suitable equivalent to a text speaking of Berta’s activity as ANCILLA DEI.

As we have seen, the covers of the Berta Gospels and their inscription share some 
fundamental ‘topoi’ with treasure bindings from other parts of Europe. In this respect, 
they can be considered to be a part of a shared epigraphic culture in early medieval 
Europe. Yet as this analysis has shown, they also represent a particular, Roman ver-
sion of this culture. Not only is Berta’s donation indebted to a typically Roman prefer-
ence for book covers made of precious metals, it also shares their most distinctive fea-
ture, a close correlation between text and image. Whereas inscriptions in other areas 
of Europe are added to images that were chosen beforehand, in the case of the Berta 
Gospels the images seem to have been chosen as visual equivalents to the wording of 
a predetermined inscription.



232   David Ganz

Bibliography

Ackley, Joseph Salvatore (2014), “Re-approaching the Western Medieval Church Treasury Inventory, 
c. 800–1250”, in: Journal of Art Historiography 11, https://arthistoriography.files.wordpress.
com/2014/11/ackley.pdf (accessed: 23/07/2020).

dʼAdamo, Laura (1980), “La couverture en soie de lʼEvangéliaire de Santa Maria in Via Lata au Vati-
can. Une proposition de datation et attribution”, in: Bulletin de liaison du Centre International 
dʼétudes des textiles anciens 51/52, 10–26.

Arnulf, Arwed (1997), Versus ad Picturas. Studien zur Titulusdichtung als Quellengattung der Kunst-
geschichte von der Antike bis zum Hochmittelalter (Kunstwissenschaftliche Studien, 72), Berlin.

Bauer, Franz Alto (2004), Das Bild der Stadt Rom im Frühmittelalter. Papststiftungen im Spiegel des 
Liber Pontificalis von Gregor dem Dritten bis zu Leo dem Dritten (Palilia, 14), Wiesbaden.

Beda Venerabilis (1930), Historia ecclesiastica gentis Anglorum. Historia abbatum. Ad Ecgbertum 
Antistitem (Historical Works), ed. by John Edward King, 2 vols., Cambridge, Mass.

Bertelli, Carlo (1984), “Codici miniati fra Goti, Longobardi e Franchi”, in: Giovanni Pugliese Carratelli 
(ed.), Magistra Barbaritas. I Barbari in Italia (Antica madre, 7), Milan, 571–601.

Bierbrauer, Katharina (1990), Die vorkarolingischen und karolingischen Handschriften der Bayeri-
schen Staatsbibliothek (Katalog der illuminierten Handschriften der Bayerischen Staatsbiblio-
thek in München, 1), Wiesbaden.

Bilotta, Maria Alessandra (2011), I libri dei papi. La curia, il Laterano e la produzione manoscritta ad 
uso del papato nel medioevo (secoli VI–XIII) (Studi e testi, 465), Vatican City.

The Book of Pontiffs (Liber Pontificalis). The Ancient Biographies of the First Ninety Roman Bishops 
to AD 715 (Translated Texts for Historians. Latin Series, 5), transl. by Raymond Davis, Liverpool 
1989.

Brandt, Michael/Eggebrecht, Arne (eds.) (1993), Bernward von Hildesheim und das Zeitalter der 
Ottonen (catalogue of the exhibition in the Dom- und Diözesanmuseum, Hildesheim, 15.8.–
28. 11. 1993), Hildesheim/Mainz.

Brandt, Michael (1993), “Der Einband”, in: Michael Brandt (ed.), Das Kostbare Evangeliar des 
Heiligen Bernward, Munich, 56–63.

Bullough, Donald A. (1991), Carolingian Renewal. Sources and Heritage, Manchester/New York.
Buonocore, Marco (2010), “La biblioteca dei pontefici dallʼetà antica allʼAlto Medioevo”, in: Antonio 

Manfredi (ed.), Le origini della Biblioteca Vaticana tra Umanesimo e Rinascimento (1447–1534) 
(Storia della Biblioteca Apostolica Vaticana, 1), Vatican City, 23–71.

Burkart, Lucas (2006), “Das Verzeichnis als Schatz. Überlegungen zu einem inventarium thesauri 
romane ecclesiae der Biblioteca Apostolica (Cod. Ottob. lat. 2516, fol. 126r–132r)”, in: Quellen 
und Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 86, 144–207.

Cameron, Alan (2013), “The Origin, Context and Function of Consular Diptychs”, in: Journal of Roman 
Studies 103, 174–207.

Cavazzi, Luigi (1908), La diaconia di Santa Maria in Via Lata e il monastero di San Ciriaco. Memorie 
storiche, Rome.

Christ, Karl (1937), “Karolingische Bibliothekseinbände”, in: Festschrift Georg Leyh. Aufsätze zum 
Bibliothekswesen und zur Forschungsgeschichte, Leipzig, 82–104.

Constas, Nicolas P. (1995), “Weaving the Body of God. Proclus of Constantinople, the Theotocos, and 
the Loom of the Flesh”, in: Journal of Early Christian Studies 3, 169–195.

David, Massimiliano (ed.) (2007), Eburnea diptycha. I dittici dʼavorio tra Antichità e Medioevo, Bari.
Debiais, Vincent (2017), La croisée des signes. Lʼécriture et les images médiévales (800–1200), Paris.
Delogu, Paolo (1988), “Oro e argento in Roma tra il VII ed il IX secolo”, in: Cultura e società nellʼItalia 

medievale. Studi per Paolo Brezzi, Rome, 273–293.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   233

Dietl, Albert (2009), Die Sprache der Signatur. Die mittelalterlichen Künstlerinschriften Italiens, 
4 vols., Berlin/Munich.

Duft, Johannes/Schnyder, Rudolf (1984), Die Elfenbein-Einbände der Stiftsbibliothek St. Gallen, 
Beuron.

Ehrle, Franz (1885), “Zur Geschichte des Schatzes, der Bibliothek und des Archivs der Päpste im vier-
zehnten Jahrhundert”, in: Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters 1, 1–48.

Elbern, Victor H. (1976), “Rom und die karolingische Goldschmiedekunst”, in: Istituto di Storia 
dell’Arte dell’Università di Roma and Istituto Nazionale di Archeologia e Storia dell’Arte (eds.), 
Roma e l’età carolingia. Atti delle giornate di studio, 3–8 maggio 1976, Rome, 345–356.

Euw, Anton von (2000), “Karl der Große als Förderer des liturgischen Gesangs. Das gregorianische 
Antiphonar, seine Überlieferung in Wort und Bild”, in: Jahrbuch der Berliner Museen 42, 81–98.

Euw, Anton von (2008), Die St. Galler Buchkunst vom 8. bis zum Ende des 11. Jahrhunderts, 
St. Gallen.

Evangelatou, Maria (2003), “The Purple Thread of the Flesh. The Theological Connotations of a 
Narrative Iconographic Element in Byzantine Images of the Annunciation”, in: Antony Eastmond 
and Liz James (eds.), Icon and Word. The Power of Images in Byzantium. Studies presented to 
Robin Cormack, Aldershot, 261–279.

Favreau, Robert (1992), “Les commanditaires dans les inscriptions du haut moyen âge occidental”, 
in: Committenti e produzione artistico-letteraria nellʼalto medioevo occidentale. 4–10 aprile 
1991 (Settimane di studio del Centro Italiano di Studi sullʼAlto Medioevo, 39), Spoleto, 
681–722.

Favreau, Robert (2001), “Commanditaire, auteur, artiste dans les inscriptions médiévales”, in: 
Michel Zimmermann (ed.), Auctor et auctoritas. Invention et conformisme dans lʼécriture 
médiévale. Actes du colloque tenu à lʼUniversité de Versailles-Saint-Quentin-en-Yvelines, 
14–16 juin 1999, Paris, 37–59.

Federici, Vincenzo (1898), “Lʼantico evangeliario dellʼarchivio di S. Maria in Via Lata”, in: Archivio 
della Reale Società Romana di Storia Patria 21, 121–139.

Fillitz, Hermann (1994), “Der Einband”, in: Florentine Mütherich and Karl Dachs (eds.), Das Periko-
penbuch Heinrichs II. Clm 4452 der Bayerischen Staatsbibliothek München, Frankfurt a. M., 
121–133.

Fingernagel, Andreas (2007), “Der romanische Bucheinband”, in: Andreas Fingernagel (ed.), 
Geschichte der Buchkultur. 4. Romanik, Graz, 355–408.

Gaborit-Chopin, Danielle (1978), Elfenbeinkunst im Mittelalter, transl. by Gisela Bloch and Roswitha 
Beyer, Berlin.

Ganz, David (2010), “Geschenke fürs Auge. Bernwards Prachteinbände und ihre Betrachter”, in: 
Schätze im Himmel – Bücher auf Erden. Mittelalterliche Handschriften aus Hildesheim (cata-
logue of the exhibition in the Herzog August Bibliothek, Wolfenbüttel, 5. 9. 2010–27. 2. 2011), 
ed. by Monika E. Müller, Wiesbaden, 197–211.

Ganz, David (2012), “Im Revier des Bären. Die Schreibtafeln Karls des Großen und die Buchhülle 
Tuotilos”, in: Philippe Cordez (ed.), Charlemagne et les objets. Des thésaurisations carolin-
giennes aux constructions mémorielles, Bern et al., 87–114.

Ganz, David (2014), “Von Innen nach Außen. Die Verborgenheit des rituellen Textes und die 
Sichtbarkeit des Prachteinbands”, in: Tobias Frese, Wilfried E. Keil and Kristina Krüger (eds.), 
Verborgen, unsichtbar, unlesbar. Zur Problematik restringierter Schriftpräsenz, Berlin, 85–116.

Ganz, David (2015a), Buch-Gewänder. Prachteinbände im Mittelalter, Berlin.
Ganz, David (2015b), “Der goldene Einband der Theodelinda. Material und Form, Raum und Ritual”, 

in: Kristin Marek and Martin Schulz (eds.), Kanon Kunstgeschichte. Einführung in Werke, 
Methoden und Epochen, Munich, 15–36.



234   David Ganz

Ganz, David (2016), “Gelenkstellen von Bild und Schrift. Diptychen, Doppelseiten und Buchein-
bände”, in: David Ganz and Marius Rimmele (eds.), Klappeffekte. Faltbare Bildträger in der 
Vormoderne (Bild+Bild 4), Berlin, 55–108.

Ganz, David (2017a), “An Artist Monk in Pieces. Towards an Archeology of Tuotilo”, in: Ganz/Dora 
2017, 21–51.

Ganz, David (2017b), “The Cross on the Book. Diagram, Ornament, Materiality”, in: Michelle P. 
Brown, Ildar H. Garipzanov and Benjamin Tilghman (eds.), Graphic Devices and the Early 
Decorated Book, Woodbridge, 243–264.

Ganz, David (2017c), “Inlibration. Buchwerdung und Verkörperung in einem frühmittelalterlichen 
Evangeliar”, in: Franziska Wenzel and Pia Selmayr (eds.), Übertragung – Bedeutungspraxis 
und ʻBildlichkeitʼ in Literatur und Kunst des Mittelalters (Imagines Medii Aevi, 39), Wiesbaden, 
25–46.

Ganz, David (2017d), “Wie aus zwei Einbandhälften ein Buch entstand. Die Geschichte des Lindauer 
Evangeliars”, in: Imprimatur N. F. 25, 11–38.

Ganz, David (2018a), “Exzess der Materialität. Prachteinbände im Mittelalter”, in: Patrizia Carmassi 
and Gia Toussaint (eds.), Codex und Material, Wiesbaden, 179–214.

Ganz, David (2018b), “Quod scripsi scripsi. Der Titulus crucis zwischen Schrift- und Körperbild”, in: 
Johannes Grave and Boris Roman Gibhardt (eds.), Schrift-Bild. Rezeptionsästhetische Perspek-
tiven auf Text-Bild Relationen in den Künsten, Hannover, 181–208.

Ganz, David/Dora, Cornel (eds.) (2017), Tuotilo. Archäologie eines frühmittelalterlichen Künstlers 
(Monasterium Sancti Galli, 8), Basel.

Garrison, Eliza (2012), Ottonian Imperial Art and Portraiture. The Artistic Patronage of Otto III and 
Henry II, Farnham/Burlington.

Genette, Gérard (1997), Paratexts. Thresholds of Interpretation, transl. by Jane E. Lewin, Cambridge 
(original edition: Genette, Gérard [1987], Seuils, Paris).

Goldschmidt, Adolph (1914–1918), Die Elfenbeinskulpturen aus der Zeit der karolingischen und 
sächsischen Kaiser. VIII.–XI. Jahrhundert (Denkmäler deutscher Kunst. Elfenbeinskulpturen. 
II. Sektion: Plastik, 4. Abteilung, 1–2), 2 vols., Berlin.

Goldschmidt, Adolph (1923–1926), Die Elfenbeinskulpturen aus der romanischen Zeit. XI.–XIII. Jahr
hundert (Denkmäler deutscher Kunst. II. Sektion: Plastik, 4. Abteilung, 3–4), 2 vols., Berlin.

Graff, Johann (1736/1743): Außführlich- und Vollständige Beschreibung aller In dem Kayserlich- und 
Immediaten Hohen Dom-stifft zu Bamberg sich befindenden Heiligen Reliquien, Antiquitäten, 
Gold, Silber, und Anderer Kostbarkeiten, Staatsbibliothek Bamberg, HV.Msc.224.

Hahn, Cynthia (2011), “Inscriptions and Interactions. Text and Image on the Cloister Cross and Other 
Ivories”, in: Acta ad archaeologiam et artium historiam pertinentia 24, 185–204.

Haidinger, Alois (2016), “Der gotische Bucheinband”, in: Christine Beier (ed.), Geschichte der 
Buchkultur 4: Gotik, Graz, 39–62.

Hartmann, Ludwig M. (1895), Ecclesiae S. Mariae in Via Lata tabularium. Partem vetustiorem 
quae complectitur chartas inde ab anno 921 usque ad a. 1045 conscriptas, ed. by Ludwig M. 
Harmann, Vienna.

Heck, Christian (2007), “Les procédés de l’écriture dans l’image médiéval”, in: Christian Heck (ed.), 
Lecture, représentation et citation. Lʼimage comme texte et l’image comme signe (XIe–XVIIe 
siècle), Villeneuce dʼAsq, 15–37.

Heck, Christian (2010), “Un nouveau statut de la parole? Lʼimage légendée entre énoncé, commen-
taire, et parole émise”, in: Christian Heck (ed.), Qu’est-ce que nommer? Lʼimage légendée entre 
monde monastique et pensée scolastique. Actes du colloque du RILMA, Institut Universitaire de 
France (Paris, INHA, 17–18 octobre 2008) (Répertoire iconographique de la littérature du moyen 
âge. Les études du RILMA, 1), Turnhout, 7–28.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   235

Heinzer, Felix (2009), “Die Inszenierung des Evangelienbuchs in der Liturgie”, in: Stephan Müller, 
Lieselotte E. Saurma and Peter Strohschneider (eds.), Codex und Raum (Wolfenbütteler 
Mittelalter Studien, 21), Wiesbaden, 43–58.

Hen, Yitzhak (2011), “The Romanization of the Frankish Liturgy. Ideal, Reality, and the Rhetoric of 
Reform”, in: Claudia Bolgia, Rosamond McKitterick and John Osborne (eds.), Rome across Time 
and Space. Cultural Transmission and the Exchange of Ideas c. 500–1400, Cambridge, 111–123.

Henkel, Nikolaus (1999), “Titulus und Bildkomposition. Beobachtungen zur Medialität in der Buch-
malerei anhand des Verhältnisses von Bild und Text im ʻBamberger Psalmenkommentarʼ”, in: 
Zeitschrift für Kunstgeschichte 62, 449–463.

Holcomb, Melanie Elaine (1999), The Function and Status of Carved Ivory in Carolingian Culture, 
Ph.D., University of Michigan, Ann Arbor.

Iacobini, Antonio (2003), “Aurea Roma. Le arti preziose da Costantino allʼetà carolingia. Commit-
tenza, produzione, circolazione”, in: Roma fra oriente ed occidente (Settimane di studio del 
Centro Italiano di Studi sullʼAlto Medioevo, 49), Spoleto, 651–693.

Jäckel, Karl (1968), “Die Restaurierung des Codex Aureus (cod. lat. 14000) im Institut für Buch- und 
Handschriftenrestaurierung der Bayerischen Staatsbibliothek München im Jahr 1966”, in: 
Allgemeiner Anzeiger für Buchbindereien 81, 146–151.

Kahsnitz, Rainer (2010), “ʻDie Elfenbeinskulpturen der Adagruppeʼ. Hundert Jahre nach Adolph 
Goldschmidt. Versuch einer Bilanz der Forschung zu den Elfenbeinen Goldschmidt I, 1–39”, in: 
Zeitschrift des Deutschen Vereins für Kunstwissenschaft 64, 9–172.

Keith, Chris (2009), The Pericope Adulterae, the Gospel of John, and the Literacy of Jesus, Leiden.
Kessler, Herbert L. (1989), “Diction in the ʻBibles of the Illiterateʼ”, in: Irving Lavin (ed.), World Art. 

Themes of Unity and Diversity. Acts of the 26th International Congress of the History of Art, 
University Park/London, 297–308.

Kessler, Herbert L. (2009), “ʻTo Curb the License of Paintersʼ. The Functions of Some Captions in 
the Construction and Understanding of Pictured Narratives”, in: Gabriele Bucchi, Ivan Foletti, 
Marco Praloran and Serena Romano (eds.), Figura e racconto. Narrazione letteraria e narrazione 
figurativa in Italia dallʼAntichità al primo Rinascimento, Florence, 25–51.

Kingsley, Jennifer P. (2014), The Bernward Gospels. Art, Memory and the Episcopate in Medieval 
Germany, University Park.

Knust, Jennifer/Wasserman, Tommy (2010), “Earth Accuses Earth. Tracing What Jesus Wrote on the 
Ground”, in: Harvard Theological Review 103, 407–446.

Kornbluth, Genevra (1998–2002), “Bibliothèque Nationale Ms. lat. 9383. Archaeology and Function 
of a Late Carolingian Treasure Binding”, in: Aachener Kunstblätter 62, 185–200.

Krause, Karin/Schellewald, Barbara (eds.) (2011), Bild und Text im Mittelalter, Böhlau.
Laffitte, Marie-Pierre/Goupil, Valérie (1991), Reliures précieuses, Paris.
Laffitte Marie-Pierre/Denoël, Charlotte/Besseyre, Marianne (eds.) (2007), Trésors carolingiens. 

Livres manuscrits de Charlemagne à Charles le Chauve (catalogue of the exhibition in the 
Bibliothèque nationale de France, Paris, 20.3.–24. 6. 2007), Paris.

Lasko, Peter (1994), Ars Sacra, 800–1200, New Haven/London.
Lentes, Thomas (2005), “Textus Evangelii. Materialität und Inszenierung des textus in der Liturgie”, 

in: Ludolf Kuchenbuch and Uta Kleine (eds.), ‘Textusʼ im Mittelalter. Komponenten und Situa-
tionen des Wortgebrauchs im schriftsemantischen Feld (Veröffentlichungen des Max-Planck-
Instituts für Geschichte, 216), Göttingen, 133–148.

Le Liber pontificalis. Texte, introduction et commentaire, vol. 1–2 (Bibliothèque des Ecoles Françaises 
dʼAthènes et de Rome, Sér. 2, T. 3, Bd. 1–2), hg. von Louis Duchesne, Paris 1886/1892.

The Lives of the Eighth Century Popes (Liber Pontificalis). The Ancient Biographies of Nine Popes 
from AD 715 to AD 817 (Translated Texts for Historians. Latin Series, 13), transl. by Raymond 
Davis, Liverpool 1992.



236   David Ganz

The Lives of the Ninth Century Popes (Liber Pontificalis). The Ancient Biographies of Ten Popes from 
A. D. 817–891 (Translated Texts for Historians. Latin Series, 20), transl. by Raymond Davis, 
Liverpool 1995.

Loubier, Hans (1926), Der Bucheinband. Von seinen Anfängen bis zum Ende des 18. Jahrhunderts. 
2., umgearb. u. verm. Auflage, Leipzig.

Lowden, John (2007), “The Word Made Visible. The Exterior of the Early Christian Book as Visual 
Argument”, in: William E. Klingshirn and Linda Safran (eds.), The Early Christian Book, Washing-
ton, 13–47.

Marchiori, Maria Laura (2012), “Rogatrix atque donatrix. The Silver Cover of the Berta Evangeliary 
(Vatican, S. Maria in Via Lata, MS. I 45) and the Patronage of Art by Women in Early Medieval 
Rome”, in: Early Medieval Europe 20, 111–138.

Martinelli, Fioravante (1655), Primo trofeo della S.ma Croce eretto in Roma nella Via Lata da S. Pietro 
apostolo, Rome.

Martiniani-Reber, Marielle (1999), “Tentures et textiles des églises romaines au haut Moyen Âge 
dʼaprès le Liber pontificalis”, in: Mélanges de lʼÉcole Française de Rome. Moyen âge, temps 
modernes 111, 289–305.

Mazal, Otto (1997), Einbandkunde. Die Geschichte des Bucheinbandes, Wiesbaden.
Mazal, Otto (1999), Geschichte der Buchkultur, 3.2. Frühmittelalter, Graz.
McKitterick, Rosamond (2020), Rome and the Invention of the Papacy. The ‘Liber Pontificalis’ (The 

James Lydon Lectures in Medieval History and Culture), Cambridge.
Molinier, Émile (1882–1888), “Inventaire du trésor du saint siège sous Boniface VIII (1295)”, in: 

Bibliothèque de lʼÉcole des chartes 43 (1882), 45 (1884), 46 (1885), 47 (1886), 49 (1888), 
277–310, 626–646, 31–57, 16–44, 646–667, 226–237.

Montevecchi, Benedetta (2019), “Oreficeria sacra a Roma in età carolingia. I donativi di Leone III nel 
racconto del Liber Pontificalis”, in: OADI. Rivista dellʼOsservatorio per le Arti Decorative in Italia 
20, DOI: 10.7431/RIV20012019 (accessed: 21/07/2020).

Murr, Christoph Gottlieb von (1799), Merkwürdigkeiten der fürstbischöflichen Residenzstadt 
Bamberg, Nürnberg.

Mütherich, Florentine /Dachs, Karl (eds.) (1994), Das Perikopenbuch Heinrichs II. Clm 4452 der 
Bayerischen Staatsbibliothek München, Frankfurt a. M.

Neuman de Vegvar, Carol L. (1990), “The Origin of the Genoels-Elderen Ivories”, in: Gesta 29.1 
(1990), 8–24.

North, William/Cutler, Anthony (2003), “Ivories, Inscriptions, and Episcopal Self-Consciousness in 
the Ottonian Empire. Berthold of Toul and the Berlin Hodegetria”, in: Gesta 42, 1–17.

Olovsdotter, Cecilia (2005), The Consular Image. An Iconological Study of the Consular Diptychs, 
Oxford.

dʼOnofrio, Mario (2008), “Una lamina dʼargento lavorata a sbalzo e lʼEvangeliario di S. Maria in Via 
Lata”, in: Miscellanea Bibliothecae Apostolicae Vaticanae 15, 231–251.

Les Ordines romani du Haut Moyen Âge (Études et documents, 23), ed. by Michel Andrieu, 5 vols., 
Louvain 1931–1961.

Osborne, John (1992), “Textiles and their Painted Imitations in Early Medieval Rome”, in: Papers of 
the British School at Rome 60, 309–351.

Paravicini Bagliani, Agostino (2010), “La biblioteca papale nel Duecento e nel Trecento”, in: Antonio 
Manfredi (ed.), Le origini della Biblioteca Vaticana tra Umanesimo e Rinascimento (1447–1534), 
Vatican City, 73–108.

Pavolini, Carlo (2003), “Lʼilluminazione delle basiliche. Il Liber Pontificalis e la cultura materiale”, 
in: Herman Geertman (ed.), Atti del colloquio internazionale Il Liber Pontificalis e la storia 
materiale. Roma, 21–22 febbraio 2002 (Mededelingen van het Nederlands Instituut de Rome, 
60–61), Assen, 115–134.



� Writing on Roman Books in the Early Middle Ages   237

Petriaggi, Roberto (1984), “Utilizzazione, decorazione e diffusione dei tessuti nei corredi delle 
basiliche cristiane secondo il Liber Pontificalis (514–795) ”, in: Prospettiva 39, 37–46.

Petrucci Nardelli, Franca (2003), “LʼEvangeliario di S. Maria in Via Lata e la sua legatura. Nuovi dati e 
nuove ipotesi”, in: Miscellanea Bibliothecae Apostolicae Vaticanae 10, 207–225.

Petrucci Nardelli, Franca (2007), Legatura e scrittura. Testi celati, messaggi velati, annunci palesi, 
Florence.

Pomarici, Francesca (1999), “Roma, arti suntuarie”, in: Enciclopedia dellʼarte medievale, vol. 10, 
Rome, 143–148.

Rainer, Thomas (2011), Das Buch und die vier Ecken der Welt. Von der Hülle der Thorarolle zum 
Deckel des Evangeliencodex, Wiesbaden.

Rehm, Ulrich (2019), “Schrift/Bild. Die Inscriptio aus der Perspektive kunsthistorischer Mediävis-
tik”, in: Ulrich Rehm and Linda Simonis (eds.), Poetik der Inschrift, Heidelberg, 75–97.

Reudenbach, Bruno (1994), “Die Lorscher Elfenbeintafeln. Zur Aufnahme spätantiker Herrscheriko-
nographie in karolingischer Kunst”, in: Hagen Keller and Nikolaus Staubach (eds.), Iconologia 
sacra. Mythos, Bildkunst und Dichtung in der Religions- und Sozialgeschichte Alteuropas. 
Festschrift für Karl Hauck zum 75. Geburtstag, Berlin/New York, 403–416.

Rütz, Jutta (1991), Text im Bild. Funktion und Bedeutung der Beischriften in den Miniaturen des 
Uta-Evangelistars, Frankfurt a. M./Bern/New York/Paris.

Steenbock, Frauke (1962), “Buchdeckel im Erzbischöflichen Museum zu Utrecht”, in: Kurt Böhner, 
Victor H. Elbern and Eduard Hegel (eds.), Das erste Jahrtausend. Kultur und Kunst im werden-
den Abendland an Rhein und Ruhr. 2. Textband I, Düsseldorf, 555–563.

Steenbock, Frauke (1965), Der kirchliche Prachteinband im frühen Mittelalter. Von den Anfängen bis 
zum Beginn der Gotik, Berlin.

Stiegemnann, Christoph/Kroker, Martin (eds.) (2009), Für Königtum und Himmelreich. 1000 Jahre 
Bischof Meinwerk von Paderborn (catalogue of the exhibition in the Museum der Kaiserpfalz, 
Paderborn, 23. 10. 2009–21. 02. 2010), Regensburg.

Supino Martini, Paola (1980), “LʼEvangeliario di Santa Maria in via Lata”, in: Scrittura e Civiltà 4, 
279–294 (reprint in: Ancidei, Giuliana/Condello, Emma/Malavolta, Maria E./Miglio, Luisa/
Signorini, Maddalena/Tedeschi, Carlo (eds.) (2012), Paola Supino Martini, Scritti ‘romaniʼ. 
Scrittura, libri e cultura a Roma in età medievale, Rome, 99–113).

Supino Martini, Paola (1987), Roma e lʼarea grafica romanesca (secoli X–XII) (Biblioteca di scrittura 
e civiltà, 1), Alessandria.

Szirmai, János A. (1999), The Archeology of Medieval Bookbinding, Aldershot et al.
Theil, Katharina (2016), Der Ornat der Heiligen Schrift. Zur Bedeutung der ornamentalen Gestaltung 

des Reichenauer Evangeliars (Clm 4454), unpubl. MA Thesis, Universität Heidelberg.
Thunø, Erik (2002), Image and Relic. Mediating the Sacred in Early Medieval Rome (Analecta Romana 

Instituti Danici. Supplementum, 32), Rome.
Thunø, Erik (2011), “Inscription and Divine Presence. Golden Letters in the Early Medieval Apse 

Mosaic”, in: Word & Image 27.3, 279–291.
Toesca, Pietro (1927), Storia dellʼarte italiana, vol. 1. Il Medioevo (Storia dellʼarte classica e 

italiana 3), 2 vols., Torino.
Toussaint, Gia (2013), “Elfenbein an der Schwelle. Einband und Codex im Dialog”, in: Marburger 

Jahrbuch für Kunstwissenschaft 40, 43–61.
Volbach, Wolfgang Fritz (1976), Elfenbeinarbeiten der Spätantike und des frühen Mittelalters 

(Kataloge vor- und frühgeschichtlicher Altertümer, 7), Mainz.
Wagner, Peter (1996), “Introduction. Ekphrasis, Iconotexts, and Intermediality – the State(s) of the 

Art(s)”, in: Peter Wagner (ed.), Icons – Texts – Iconotexts. Essays on Ekphrasis and Inter
mediality (European Cultures, 6), Berlin/New York, 1–40.



238   David Ganz

Weißenberger, Johanna (2007), Römische Mariengnadenbilder 1473–1590. Neue Altäre für alte 
Bilder. Zur Vorgeschichte der barocken Inszenierungen, Diss., Universität Heidelberg.

Werckmeister, Otto Karl (1963), Der Deckel des Codex Aureus von St. Emmeram. Ein Goldschmiede
werk des 9. Jahrhunderts, Baden-Baden.

Wilckens, Leonie von (1990), “Zur Verwendung von Seidengeweben des 10. bis 14. Jahrhunderts in 
Bucheinbänden”, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 53, 425–442.

Wirth, Jean (2011), “Au-delà de lʼillustration. Reflexions sur le rapporte texte/image dans lʼart 
médiéval”, in: René Wetzel and Fabrice Flückiger (eds.), Au-delà de lʼillustration. Texte et 
images au Moyen Âge. Approches methodologiques et pratiques, Zurich, 19–39.

Wittekind, Susanne (1996), “Vom Schriftband zum Spruchband. Zum Funktionswandel von Spruch-
bändern in Illustrationen biblischer Stoffe”, in: Frühmittelalterliche Studien 30, 343–367.

Wittekind, Susanne (2008), “Die mittelalterliche Verwendung spätantiker Elfenbeine”, in: Dietrich 
Boschung and Susanne Wittekind (eds.), Persistenz und Rezeption. Weiterverwendung, 
Wiederverwendung und Neuinterpretation antiker Werke im Mittelalter (Schriften des Lehr- und 
Forschungszentrums für die Antiken Kulturen des Mittelmeerraumes, ZAKMIRA 6), Wiesbaden, 
285–317.

Wulf, Christine (2008), “Bernward von Hildesheim, ein Bischof auf dem Weg zu Heiligkeit”, in: 
Concilium medii aevi 11, 1–19.

Figure Credits

Fig. 1–6: Rome, Biblioteca Apostolica Vaticana, S. Maria in Via Lata, Ms. I 45.
Fig. 7: London, Victoria & Albert Museum, inv. 138-1866.
Fig. 8: Monza, Museo e Tesoro del Duomo, inv. 88.
Fig. 9–10: St Gall, Stiftsbibliothek, Cod. Sang. 53.
Fig. 11–12: Brussels, Musées Royaux d’Art et d’Histoire, inv. 1474.
Fig. 13: Paris, Bibliothèque nationale de France, Ms. lat. 9383.
Fig. 14: St Gall, Stiftsbibliothek, Cod. Sang. 53.
Fig. 15–16: Monza, Museo e Tesoro del Duomo.
Fig. 17: Utrecht, Museum Catharijneconvent, inv. ABM h2.
Fig. 18–19: Hildesheim, Dom-Museum, DS 18.
Fig. 20: Berlin, Staatliche Museen, Museum für Spätantike und Byzantinische Kunst, inv. 2394.
Fig. 21: Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 4452.
Fig. 22: Liège, Museum Grand Curtius, inv. GC.ADC.10e.1912.66248.
Fig. 23: Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 4451.
Fig. 24: Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 14000.



 Open Access. © 2023 beim Autor, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111243887-010

Thomas Frenz
Scriptum in pergameno
Papyrus, Pergament und Papier in der päpstlichen Kanzlei

Wenn an der päpstlichen Kurie1 ein Amt reformiert wird, beginnt der päpstliche Erlass 
gewöhnlich mit einem ausführlichen Lamento über die Missstände, die dort eingeris-
sen seien und abgestellt werden müssten. Das muss man zwar nicht alles ernstneh-
men, aber der Historiker gewinnt daraus oft interessante Informationen über den 
Geschäftsgang und andere interne Vorgänge. 1559 war die Audientia contradictarum 
an der Reihe:2 der Papst beklagt in seiner Bulle nicht nur die flüchtige und nachlässige 
Schrift ihrer Urkunden, sondern diese würden sogar auf ordinärem Papier (sub humili 
etiam papiro) ausgestellt, statt auf dem zwingend vorgeschriebenen Pergament.3 Wir 
beobachten also eine Hierarchie der Beschreibstoffe, in der das Pergament eindeutig 
eine höhere Stellung einnimmt als das Papier.

Originale

Gehen wir zunächst aber 1000 Jahre zurück. In der ersten Hälfte der Kirchengeschichte 
verwendet die Kurie nämlich weder Papier noch Pergament, sondern ausschließlich 
den Papyrus. Dieser ist aber ein sehr empfindliches Material, das leicht verdirbt – 
sofern es nicht das Glück hat, im ägyptischen Wüstensand zu überdauern. So kommt 
es, dass das älteste päpstliche Bleisiegel ohne die zugehörige Urkunde überliefert ist 
(von Papst Deusdedit, 615/8) und dass die Zahl der erhaltenen Papyrusurkunden ins-
gesamt sehr klein ist.4 Die Überlieferung setzt auch erst sehr spät ein; das älteste voll-
ständig erhaltene Original stammt von Paschalis I. (817–824) aus dem Jahre 819.5

1 Zu den päpstlichen Urkunden vgl. Frenz 2000; ders. 2013 ff. (Lexikon der Papstdiplomatik, online). 
Diese Arbeiten sind im Folgenden nicht einzeln zitiert. Ansonsten mehrfach zitiert: Baumgarten 1907; 
Bock 1941; Bayerisches Hauptstaatsarchiv, Pfalz-Neuburg Urk. 1500 X 30; Cocquelines 1739.
2 Dazu Herde 1979, 407–444.
3 Auf Papier ausgestellt werden nur die (meisten) „Sekretbriefe“, das avignonesiche Analogon zu 
den römischen Breven, unter Clemens (VII.) und Benedikt (XIII.) (1378–1414) und später die „litte-
rae latinae“, eine Art Breven zweiter Klasse, die auch nur mit dem Siegel des Kardinalstaatssekretärs 
beglaubigt werden. Unklar ist die Formulierung Gregors XI. (1370–1378) in einem Schreiben an den 
englischen König: per nostras litteras papireas (Vatikanisches Archiv, Reg. Vat. 270, fol. 100r). Das Kon-
zil von Basel stellt Sekretbriefe auf Papier mit Verschlusssiegel aus Wachs aus, die ganz der Form der 
Schreiben im weltlichen Bereich entsprechen; an der Kurie haben sie keine Entsprechung.
4 Nur etwa 50 Stück.
5 Vorher gibt es noch ein fragmentarisch erhaltenes Schreiben Hadrians I. an Karl den Großen von 788.



240   Thomas Frenz

In der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts erfolgt dann der Übergang vom Papy-
rus zum Pergament: die älteste Pergamenturkunde ist von 1005 überliefert, die letzte 
Papyrusurkunde von 1057. Spätere Papyrusurkunden sind nicht auszuschließen, aber 
eben nicht erhalten.

Die Kurie erweist sich damit als ausgesprochen konservativ: in der fränkischen 
Königskanzlei erfolgt der Übergang vom Papyrus zum Pergament schon im 7. Jahr-
hundert.6 Die Gründe für den Wechsel sind unklar. Es gibt zwei Möglichkeiten: zum 
einen konnten ganz einfach die Papyrusvorräte erschöpft sein, und aus den islamisch 
beherrschten Erzeugerländern Ägypten und Sizilien kam kein Nachschub mehr. Es 
kann aber auch sein, dass die aus dem Norden kommenden Päpste der Kirchenreform 
ihr Personal und ihre Gewohnheiten mit an die Kurie brachten. Es gibt ein ähnliches 
Phänomen bei der Schrift der Urkunden: in derselben Zeit wird die bisherige römi-
sche Kuriale durch die neue kuriale Minuskel abgelöst, aber die Vorgänge sind nicht 
deckungsgleich. Der Gedanke, die Kurie habe durch das besondere Schreibmaterial 
die Empfänger in den Gebieten fern von Rom beeindrucken wollen, ist nicht abzuwei-
sen, findet bislang aber keine Stütze in den Quellen.7

Vom späten 11. Jahrhundert an herrscht dann bei den Originalen allein das Per-
gament, und das bleibt so bis in die Neuzeit. Die Blätter werden in der Regel von der 
Kanzlei geliefert, aber der Bittsteller muss eine eigene Gebühr pro carta bezahlen – in 
der Regel 1 grossus –, und zwar auch dann, wenn er das Pergament selbst zur Verfü-
gung stellt. Diese Zahlung wird auch bei Gratisexpedition erhoben.

Für die Beschaffung des Pergaments und ebenso auch von Blei und Siegelschnü-
ren ist die Bullarie zuständig, die Bezahlung erfolgt durch die apostolische Kammer, 
aber leider setzen deren Akten erst im späteren 14. Jahrhundert ein, so dass die Nach-
richten spärlich sind. So viel ist aber zu erkennen, dass die Kurie ihre festen Handels-
partner hatte; einer von ihnen wird ausdrücklich als pargamentarius Romanam curiam 
sequens bezeichnet.8 Die Qualität des Pergaments ist durchweg gut, nur die Urkunden 
der Konzilien von Konstanz und Basel sind oft auf gröberem Material geschrieben. Bei 
Benedikt (XIII.), der bis zu seinem Tode alljährlich von Peñíscola aus seine Gegner 
verfluchte, kann man direkt beobachten, wie die Qualität immer mehr zurückgeht.

Der Wechsel vom Papyrus zum Pergament führte auch zu Änderungen in der 
Schrift und im Layout. Eine Papyrusrolle kann beliebig lang sein (die größte erhaltene 
päpstliche Urkunde misst 17 Meter in der Länge), während die Pergamentfläche aus bio-
logischen Gründen begrenzt ist. Man ist bis weit in die Neuzeit hinein bemüht, auch 
umfangreiche Urkunden auf ein einziges Blatt zu schreiben; mehr als auf eine Kuhhaut 

6 Jüngste Papyrusurkunde 673.
7 Eine solche „Methode“ gibt es in der Tat vom 17. Jahrhundert an, als die Kanzlei die Schrift zur 
kuriosen littera Sancti Petri veränderte, die außerhalb Roms niemand lesen konnte – wobei sie damit 
zugleich ihren Bedeutungsverlust innerhalb des kurialen Behördenkosmos kompensieren wollte.
8 Baumgarten 1907, 144–146 zählt Namen von Geschäftspartnern der Kurie für die Zeit von 1299 bis 
1356 auf.



� Scriptum in pergameno. Papyrus, Pergament und Papier in der päpstlichen Kanzlei   241

geht, konnte also auch der Papst nicht in einer Urkunde gewähren.9 Urkunden in forma 
libelli (oder in forma quinterni)10 sind selten.11 Dabei sind die älteren Urkunden, die 
„feierlichen Privilegien“, gewöhnlich in der Tradition der Papyrusurkunden hochrecht-
eckig. Dann setzt sich aber allgemein das querrechteckige Format durch.

Generell geht man mit dem Pergament sparsam um. Die Schrift steht eng. Anders 
als etwa bei den Kaiserurkunden gibt es in der Textschrift keine aufwendig verzier-
ten Ober- und Unterlängen, die die Zeilen auseinander ziehen.12 Ich kenne außerdem 
einige Fälle, in denen der Schreiber die Urkunde nach zwei oder drei Zeilen wegen 
eines Fehlers abbrach, dann aber nicht etwa ein neues Blatt verwandte, sondern den 
Text ausradierte, das Blatt umdrehte und von der anderen Kante her neu beschrieb.13

Register

Interessanter als die Originale sind aber die Register, denn bei ihnen kommt auch das 
Papier ins Spiel, das, wie wir bereits gehört haben, für Originale grundsätzlich unzu-
lässig ist. Die ältesten Register bestanden natürlich wiederum aus Papyrus. Leider 
sind sie bis zum Ende des 12. Jahrhunderts gänzlich verloren. Gelegenheiten unterzu-
gehen gab es für die Register reichlich: der Tiber trat regelmäßig über die Ufer, es gab 
mehrfach schwere Erdbeben mit anschließender Feuersbrunst (so etwa 442, 801, 1348 
und 1349), und 846 plünderten die Sarazenen die Peterskirche, 1085 die Normannen 
die ganze Stadt Rom.14

Aus verschiedenen Notizen wissen wir, dass mindestens seit 355 Register geführt 
wurden15 und dass heute verlorene Register später noch vorhanden waren, so die Regis-
ter Gregors des Großen (590–604) im Jahre 880,16 diejenigen Honorius’ I. (625–638) 
zur Zeit des Kanonisten Kardinal Deusdedit (1078/1100) und diejenigen von Urban II. 
bis zu Alexander III. (1088–1181) zur Zeit Gregors IX. (1227–1241). Aus einigen dieser 

9 Meistens verwendet die Kurie Schafs- und Ziegenpergament, nur selten Kalbspergament. Vgl. Baum-
garten 1907, 128.
10 So Leo X. in der Reformbulle Pastoralis officii (Cocquelines 1739, 380).
11 Das älteste Beispiel stammt zwar aus dem Jahre 1340 (Baumgarten 1907, 142 f.), aber noch im 15. 
und 16. Jahrhundert kommen sie praktisch nicht vor. Sie waren bei den Schreibern, deren Entlohnung 
die Länge der Urkunde nicht berücksichtigt, sondern nur die Stückzahl beachtet, sehr unbeliebt. Das 
älteste Breve in Libellform soll von 1613 stammen. Baumgarten 1907, 142–144.
12 Anders nur in der 1. Zeile; vgl. Frenz 1976, 347–375.
13 Beispiele: Frankfurt/Main, Stadtarchiv, Bartholomäusstift 144 von 1402; Stuttgart, Hauptstaats-
archiv, A 602/7000; Ludwigsburg, Staatsarchiv, B 70a S U 81; Karlsruhe, Generallandesarchiv, 46/418; 
Largiadèr 1963, Nr. 132 vom 1. 7. 1378.
14 Die Turris chartularia (auch: Torre dei Frangipani), die zur Zeit Innozenz’ III. spektakulär ein-
stürzte und abbrannte, enthielt nach neueren Forschungen nur noch wenige Archivalien.
15 Frenz 2000, 60, § 68.
16 So nach Johannes Diaconus in seiner Biographie des Papstes (PL 75 Sp. 62C).



242   Thomas Frenz

Notizen geht auch hervor, dass es sich um Papyrusrollen handelte, wobei eine Rolle 
gewöhnlich ein Jahr umfasste.

Vom Totalverlust der Register gibt es eine berühmte Ausnahme: das Register 
Gregors VII. (1073–1085). Aber dieses Register ist auf Pergament geschrieben. Daran 
entzündete sich eine lange Diskussion, ob es sich überhaupt um ein Originalregis-
ter handele oder vielleicht doch nur um eine Abschrift. Details würden hier aber zu 
weit führen. Wir müssen aber davon ausgehen, dass im Laufe des 12. Jahrhunderts 
auch die Register auf Pergament geschrieben wurden; es scheint undenkbar, dass 
die Päpste auf ihren damals zahlreichen Reisen Papyrusvorräte für die Register mit-
geführt haben. Der Gedanke, dass die Konzepte gesammelt und nach der Rückkehr 
nach Rom registriert wurden, bietet auch keinen rechten Ausweg.

Das im 13. Jahrhundert alleinherrschende Pergament bekommt für die Register 
dann im 14. Jahrhundert Konkurrenz durch das Papier,17 das in Europa zunächst aller-
dings nicht mehr war als ein exotisches Nischenprodukt. Insbesondere müssen wir 
dabei bedenken, dass Papier aus eigener Produktion vor dem späteren 13. Jahrhun-
dert in Mitteleuropa noch gar nicht zur Verfügung stand. Die älteste nachgewiesene 
Papiermühle in Italien ist diejenige von Foligno seit 1256; 1268 folgt diejenige von 
Fabriano, die auch durch das älteste bekannte Wasserzeichen berühmt ist.18

In Avignon tauchen nun auch die ersten Papierregister auf, die später so genann-
ten Registra Avenonensia der Kanzlei.19 Diese Register haben aber eine seltsame Eigen-
schaft: sie waren eher vorläufige Register, deren Einträge später in Pergamentregister 
übertragen wurden.20 Wenn ein Stück übertragen war, strich der Schreiber es durch 
(Abb. 1),21 und wenn er den ganzen Band geschafft hatte, schrieb er an den Schluss: 
Scriptum in pergameno.

Die Pergamentregister sind sorgfältig und durchaus mit kalligraphischem Auf-
wand geschrieben; hier ein Beispiel, bei dem sogar die Ausstattung der Original-
urkunde nachgeahmt wird (Abb. 2).22

Und hier dasselbe Stück im vorläufigen Papierregister (Abb. 3) und im endgültigen 
Pergamentregister (Abb. 4).23

Allerdings wurden je länger, je häufiger nicht mehr alle Stücke ins Pergament-
register übertragen – wahrscheinlich war dafür eine Sonderzahlung des Empfängers 
erforderlich –, so dass das eigentlich vorläufige Papierregister in den Status des offi-

17 Foerster/Frenz 2004, 44–48.
18 Die französische Produktion setzt später ein (1337 Troyes); das ist nicht unwichtig, weil die Päpste 
ja von 1305 an in Avignon residierten.
19 Erster Band von 1316. Zuvor ein Fragment aus der Zeit Clemens’ V.: Vatikanisches Archiv, Instru-
menta Miscellanea 6706.
20 Über dasselbe Verhältnis – Papier für die vorläufig-interne, Pergament für die endgültig-amtliche 
Aufzeichnung – berichtet Hawicks 2015, 213–246.
21 Bock Taf. 18 (aus Vatikanisches Archiv, Reg. Vat. 214, fol. 399v).
22 Bock Taf. 16 (aus Vatikanisches Archiv, Reg. Vat. 137, fol. 1).
23 Bock Taf. 5 (aus Vatikanisches Archiv, Reg. Aven. 55 fol. 466 bzw. Reg. Vat. 113, fol. 305v).



� Scriptum in pergameno. Papyrus, Pergament und Papier in der päpstlichen Kanzlei   243

ziellen endgültigen Registers aufrückte. Nach dem Ende des Schismas gibt es dann 
nur noch Papierregister, wobei man dazusagen muss, dass in der Zeit des Schismas 
wieder beträchtliche Verluste eingetreten sind, so dass wir die Verhältnisse in dieser 
Zeit nicht genau überblicken können.

Die Register waren immerhin für die dauernde Aufbewahrung gedacht, ob sie nun 
auf Pergament oder auf Papier geschrieben wurden. Das gilt nicht für zwei weitere 
Typen von Schriftstücken, die Konzepte und die Suppliken.

Abb. 1: Registra Avenonensia, Papierregister, durchgestrichen.

Abb. 2: Registra Avenonensia, Papierregister, Nachahmung einer Originalpapsturkunde.



244   Thomas Frenz

Konzepte und Suppliken

Beiden Formen ist gemeinsam, dass sie ihre Bedeutung verloren, sobald die Urkunde 
ausgestellt war, und deshalb nur selten und nur unsystematisch aufbewahrt wurden. 
Die Konzepte bestanden aus langen, aber nicht sehr breiten Papierstreifen (Abb. 5).24

Im Laufe des Geschäftsgangs wird ihr Text einmal mit dem Original verglichen – die 
sog. prima visio –, danach aber sind sie wertlos und werden gewöhnlich vernichtet. 
Es stellt sich die Frage, woraus sie bestanden, bevor das Papier so alltäglich war, dass 
man es für einen solchen ephemeren Gebrauch heranzog. Ich kann mir vorstellen, 
dass man dafür die Wachstafel benutzte, die ja das universale Notizbuch des Mittel-
alters darstellte. Ich kann aber keine Quelle nennen, die davon berichtet.

Das schriftliche Antragsverfahren, also das Einreichen und Signieren einer Sup-
plik, wird in avignonesischer Zeit üblich. Einzelne Beispiele sind seit der Zeit Johan-
nes’ XXII. (1316–1334) überliefert;25 seit Benedikt XII. (1334–1342) werden sie registriert; 

24 Bock Taf. 26 (aus Vatikanisches Archiv, Reg. Vat. 244 M, fol. 112).
25 Ältestes Exemplar von 1330: Vatikanisches Archiv, Instrumenta Miscellanea 1151 (ediert: Mercati 
1949, 5–14, hier 7 Nr. a).

Abb. 3: Registra Avenonensia, vorläufiger Papierregister.

Abb. 4: Registra 
Avenonensia, 
endgültiger 
Pergamentregister.



� Scriptum in pergameno. Papyrus, Pergament und Papier in der päpstlichen Kanzlei   245

Abb. 5: Registra Avenonensia, 
langer Papierstreifen.



246   Thomas Frenz

Supplikenregister sind seit Clemens VI. (1342–1352) überliefert.26 Die Suppliken unter-
scheiden sich übrigens dadurch von den anderen Schriftstücken, die an der Kurie 
produziert werden, dass es der Bittsteller ist, der sie schreibt, und nicht wie sonst die 
Beamten der Kurie.

Die Standardsuppliken des 15. Jahrhunderts sind auf Papier geschrieben,27 sind 
aber, wie schon gesagt, nur selten erhalten, wobei – salva reverentia – die Archivare 
oft gar nicht wissen, was sie da vor sich haben, wenn sie in ihren Beständen einer Ori-
ginalsupplik begegnen. Die Suppliken haben ihren großen Auftritt in der iudicatura, 
wenn der parcus maior der Abbreviatoren unter dem Vorsitz des Kanzleileiters über-
prüft, ob die päpstliche Genehmigung rechtlich und inhaltlich korrekt in den Wortlaut 
der Urkunde übertragen worden ist. Danach verlieren die Bittschriften ihre Bedeutung 
und können weggeworfen werden. Nur in Einzelfällen bewahrt der Bittsteller oder 
sein Prokurator sie auf. Falls die Urkunde verloren geht, kann sie anhand des Register-
eintrags restauriert werden; die Supplik braucht man dazu nicht mehr, und falls dies 
doch erforderlich sein sollte, kann man sich ein sumptum aus dem Supplikenregister 
ausstellen lassen.

Es gibt aber zwei Fälle, in denen die Supplik weiterhin wichtig ist. Zum einen gibt 
es das Verfahren des Breve supplicatione introclusa. Dabei wird die Supplik selbst in 
ein Breve, das ja bekanntlich verschlossen versandt wird, eingelegt, und der Empfän-
ger des Breve erhält die Weisung, gemäß Inhalt und Signatur der Supplik zu verfah-
ren. Umhüllendes Breve und eingelegte Supplik bilden also gewissermaßen zusam-
men die Urkunde, die somit teils aus Pergament, teils aus Papier besteht.

Der zweite Fall sind die sola signatura gültigen Suppliken. Es kommt vor, dass der 
Papst durch seine Signatur der Supplik selbst Urkundenqualität verleiht und den Bitt-
steller von der kostenintensiven Ausstellung einer förmlichen Urkunde befreit. Dies 
geschieht, indem er die Klausel et quod presentis supplicationis sola signatura sufficiat 
sine alia litterarum expeditione genehmigt (Abb. 6).28 Im zweiten Beispiel hat der Papst 
die Klausel nicht genehmigt; deshalb ist sie durchgestrichen (Abb. 7)29.

Es gab auch sonst Versuche, die genehmigte Supplik als Urkundenersatz zu ver-
wenden, aber das war rechtswidrig und wird wiederholt ausdrücklich verboten. Mit 
der Klausel ist das Verfahren aber legal. Allerdings wird diese Klausel nur bei Materien 
genehmigt, mit denen man keinen Unsinn anstellen kann, insbesondere, wenn keine 
Rechte Dritter berührt sind. Das sind z. B. die Benutzung eines Tragaltars, das Recht, 
sich seinen Beichtvater selbst zu wählen, oder auch die Gewährung des Jubiläums-
ablasses ohne Rombesuch. Es versteht sich von selbst, dass davon vor allem hochge-
stellte Bittsteller profitieren können.

26 Ältester Band von 1342.
27 Bei den älteren Exemplaren sind die Angaben der Sekundärliteratur oft nicht eindeutig.
28 Ausschnitt aus Abb. 8; vgl. Anm. 30.
29 Battelli 1965, Taf. 34.



Scriptum in pergameno. Papyrus, Pergament und Papier in der päpstlichen Kanzlei  247

Abb. 6: Acta Pontificum, genehmigte Urkunde mit Klausel.

Abb. 7: Acta Pontificum, Urkunde mit durchgestrichener Klausel, nicht genehmigt.

Abb. 8: Prunkvoll ausgestattetes Pergament mit Supplik.



248   Thomas Frenz

Und diese hochgestellten Bittsteller können es sich auch leisten, die Supplik statt 
auf einem einfachen Papierblatt auf Pergament schreiben zu lassen. Das geschieht 
meistens, und deshalb sind einige dieser Suppliken auch bis heute erhalten. Und der 
Empfänger kann noch einen Schritt weiter gehen: er kann die Supplik nach erfolgter 
Genehmigung prunkvoll ausstatten lassen, etwa durch farbige Verzierungen. Hier das 
wohl bekannteste Beispiel (Abb. 8).30

Die Bittstellerin ist die bayerische Herzogin Hedwig; das ist jene, die man von der 
Landshuter Hochzeit kennt, wie sich aus der Kombination der Wappen von Bayern 
und Polen erkennen lässt. Es geht um den Jubiläumsablass von 1500. Die Abbildung 
zeigt auch, dass die Verzierungen im Einvernehmen mit der Kurie vorgenommen wur-
den, denn die Anfangswörter der Supplik Beatissime pater sind ja zunächst weggelas-
sen worden. Es gibt auch Fälle, bei denen die Verzierung dann doch nicht ausgeführt 
wurde, so dass statt der Anfangswörter bis heute eine Lücke steht.

Kardinalssammelablässe

Die verzierten Prunksuppliken führen uns zu einer weiteren Form von Urkunden, die 
darauf ausgerichtet sind, graphisch zu beeindrucken, den Sammelablässen der Kardi-
näle. Die Kardinäle stellen von Eugen IV. (1431–1447) bis zu Leo X. (1513–1522) gemein-
sam Ablassurkunden aus, aber nicht als Kollegium, sondern als Gruppe von Einzelper-
sonen, die deshalb in der Intitulatio auch einzeln aufgezählt werden. Es gibt Vorformen 
in avignonesischer Zeit, bei denen auch normale Bischöfe mitwirken, aber im 15. Jahr-
hundert sind nur Kardinäle beteiligt. Diese Urkunden sind in der Regel recht groß – etwa 
in Format DIN A 2 – und ausgestattet wie die päpstlichen litterae cum serico. Die Rolle 
des Papstnamens, der ja in gotischer Majuskel zu schreiben ist, übernimmt der Name 
des ältesten Kardinalbischofs, der die Reihe der Aussteller anführt (Abb. 9).31 Auch diese 
Urkunden konnten farbig ausgestattet werden (Abb. 10), wobei dann wiederum der Raum 
für den Namen zunächst offenblieb (und manchmal später nicht ausgefüllt wurde).32

Diese Urkunden sind Reklameplakate, die in Prozession durch die Straßen getra-
gen und anschließend an den Kirchentüren angeschlagen werden (vgl. Abb. 11).33 An 
einigen Exemplaren sind heute noch die Schlaufen zum Aufhängen zu sehen und die 
Rostspuren der Nägel. (Ich stelle mir gerne vor, wie Luther am 31. Oktober 1519 seine 
Thesen neben ein solches Prachtexemplar an die Tür der Wittenberger Schlosskirche 
angenagelt hat.) Durch diesen öffentlichen Aushang wird die Urkunde gewisserma-
ßen zur ephemeren Inschrift.

30 Bayerisches Hauptstaatsarchiv, Pfalz-Neuburg Urk. 1500 X 30.
31 Stiftsarchiv St. Florian, Urk. 14751214.
32 München, Bayerisches Hauptstaatsarchiv, Reichsstadt Regensburg Urk. 1519 VI 2; Aus 1200 Jahren. 
Das Bayerische Hauptstaatsarchiv zeigt seine Schätze, Nr. 80.
33 Vgl. Martin Luther und die Reformation in Deutschland, Abb. 321; Wipfler 2007.



� Scriptum in pergameno. Papyrus, Pergament und Papier in der päpstlichen Kanzlei   249

Abb. 9: Ablassurkunde mit Namen des ältesten Kardinalbischofs.

Abb. 10: Ablassurkunde mit Namen des ältesten Kardinalbischofs.



250  Thomas Frenz

Publicatio in valvis und Urkundeninschriften

Um nach Rom zurückzukehren: auch wichtige päpstliche Erlasse und Urkunden wur-
den nicht nur in der audientia publica öffentlich verlesen, sondern auch an mehre-
ren Stellen öffentlich ausgehängt, wie z. B. aus den Vermerken der Kursoren auf die-
sen Urkunden hervorgeht.34 Üblich war diese publicatio in valvis an den Türen von 
St. Peter, an der Kanzlei, an der Audientia, an anderen Basiliken und auf dem Campo 
de’ Fiori – letzterer ein beliebter Treffpunkt der Römer, denn dort fanden die öffentli-
chen Hinrichtungen statt. Mitunter wird die Aushängung in der Urkunde selbst ange-
ordnet oder erwähnt.35 Auch diese Urkunden wurden so zur ephemeren Inschrift. 
Allerdings war es üblich, die Urkunde nach einer Stunde wieder abzunehmen und zur 
nächsten Station weiterzutragen;36 es ging also um den symbolischen Akt der öffent-
lich-optischen Verkündung, nicht darum, dass jemand den Text lesen würde.

Manche Urkunden schafften aber noch einen weiteren Schritt zur Ewigkeit, indem 
sie zur wirklichen Inschrift wurden. So ließ Calixt II. den Text des Wormser Konkor-
dates im Atrium von St. Peter an die Wand malen, und Bonifaz VIII. ließ dort eine 
Inschrift mit dem Text der Bulle für das Heilige Jahr 1300 aufstellen.

34 Z. B. die Urkunde über die Einberufung des 5. Laterankonzils 1511: […] lectumque ad valvum dicte 
basilice affi  ximus et per spatium unius hore affi  xum dimisimus. (Cocquelines 1739, 331).
35 Z. B. Eugen IV. 1432: Premissa autem a die affi  xionis presentium ad valvas basilice principis aposto­
lorum de Urbe ex certa scientia quoscumque ligare volumus et arctare (Cocquelines 1739, 7 § 3).
36 Die in Anm. 32 erwähnte Urkunde wurde zunächst während des Morgengottesdienstes in valvis 
sancti Iacobi Hispanorum, dann mittags an St. Peter, dann zur Vesperzeit am Lateran eine Stunde lang 
ausgehängt, schließlich zwei Stunden am Campo de’ Fiori.

Abb. 11: 
Prozession mit 
Ablassurkun-
den, Einblatt-
holzschnitt 
„Ein Frag an 
eynen Müntzer“ 
(Jörg Breu; 
um 1530).



� Scriptum in pergameno. Papyrus, Pergament und Papier in der päpstlichen Kanzlei   251

Archivalische Quellen

Frankfurt/Main, Stadtarchiv, Bartholomäusstift 144 von 1402.
Karlsruhe, Generallandesarchiv, 46/418.
Ludwigsburg, Staatsarchiv, B 70a S U 81.
München, Bayerisches Hauptstaatsarchiv, Pfalz-Neuburg Urk. 1500 X 30.
München, Bayerisches Hauptstaatsarchiv, Reichsstadt Regensburg Urk. 1519 VI 2.
Stiftsarchiv St. Florian, Urk. 1475 XII 14.
Stuttgart, Hauptstaatsarchiv, A 602/7000.
Vatikanisches Archiv, Instrumenta Miscellanea 1151.
Vatikanisches Archiv, Instrumenta Miscellanea 6706.
Vatikanisches Archiv, Reg. Vat. 270, fol. 100r.

Literaturverzeichnis

Aus 1200 Jahren. Das Bayerische Hauptstaatsarchiv zeigt seine Schätze (Katalog zur Ausstellung des 
Bayerischen Hauptstaatsarchivs zur Eröffnung seines Neubaues) (Ausstellungskataloge der 
staatlichen Archive Bayerns 11), München 1979.

Battelli, Giulio (1965), Acta Pontificum, Città del Vaticano.
Baumgarten, Paul Maria (1907), Aus Kanzlei und Kammer, Freiburg.
Bock, Friedrich (1941), Einführung in das Registerwesen des avignonesischen Papsttums, Rom.
Cocquelines, Carolus (1739, ND 1964), Bullarum, privilegiorum ac diplomatum Romanorum Pontifi-

cium amplissima collectio, Cui acceßere Pontificum omnium Vitae, Notae, & Indices opportuni, 
Rom/Graz.

Foerster, Hans/Frenz, Thomas (2004), Abriß der lateinischen Paläographie, Stuttgart, 44–48.
Frenz, Thomas (1976), Zur äußeren Form der Papsturkunden 1230–1530, Münster/Köln, 347–375.
Frenz, Thomas (2000), Papsturkunden des Mittelalteers und der Neuzeit (Historische Grundwissen-

schaften in Einzeldarstellungen 2), Stuttgart.
Frenz, Thomas (2013 ff.), Lexikon der Papstdiplomatik, http://www.phil.uni-passau.de/lehrstuehle-

und-professuren/emeriti/histhw/forschung/lexikon-der-papstdiplomatik/ (Stand: 30. 1. 2023).
Geisberg, Max/Strauss, Walter L. (1974), The German Single-Leaf Woodcut: 1500–1550, 4 Bde., New 

York.
Hawicks, Heike (2015), „Situativer Pergament- und Papiergebrauch im späten Mittelalter. Eine 

Fallstudie anhand der Bestände des Stadtarchivs Düsseldorf und des Universitätsarchivs 
Heidelberg“, in: Carla Meyer, Sandra Schultz u. Bernd Schneidmüller (Hgg.), Papier im mittel-
alterlichen Europa. Herstellung und Gebrauch, Berlin 2015, 213–246.

Herde, Peter (1979), „Die ‚Registra contradictarum‘ des Vatikanischen Archivs (1575–1799)“, in: 
Palaeographica, Diplomatica et Archivistica. Studi in onore di Giulio Battelli II, Rom, 407–444.

Largiadèr, Anton (1963), Die Papsturkunden des Staatsarchivs Zürich von Innozenz III. bis Martin V. 
Ein Beitrag zum Censimentum Helveticum, Zürich.

Martin Luther und die Reformation in Deutschland (Katalog zur Ausstellung im Germanischen 
Nationalmuseum in Nürnberg), Frankfurt am Main 1983.

Mercati, Angelo (1949), Suppliche originali della prima metà del Trecento, Rom.
Wipfler, Esther (2017), „Papstesel contra Lutherischer Narr. Themen und Motive der illustrierten 

polemischen Druckgraphik der Reformationszeit“, in: Leo Andergassen (Hg.), Luther und Tirol. 
Religion zwischen Reform, Ausgrenzung und Akzeptanz (Katalog zur Ausstellung im Schloß 
Tirol), 142–157.



252   Thomas Frenz

Bildnachweise

Abb. 1: Bock 1941, Taf. 18.
Abb. 2: Bock 1941, Taf. 16.
Abb. 3: Bock 1941, Taf. 5.
Abb. 4: Bock 1941, Taf. 5.
Abb. 5: Bock 1941, Taf. 26.
Abb. 6: Bayerisches Hauptstaatsarchiv, Pfalz-Neuburg Urk. 1500 X 30, Ausschnitt (https://bavarikon.

de/object/bav:GDA-OBJ-0000000000000023) (CC BY-NC-ND 4.0).
Abb. 7: Battelli 1965, Taf. 34.
Abb. 8: Bayerisches Hauptstaatsarchiv, Pfalz-Neuburg Urk. 1500 X 30 (https://bavarikon.de/object/

bav:GDA-OBJ-0000000000000023)(CC BY-NC-ND 4.0).
Abb. 9: St. Florian, Stiftsarchiv Urkunden (900–1797) 1475 XII 14, in: monasterium.net, URL: 

https://www.monasterium.net/mom/AT-StiASF/StFlorianCanReg/1475_XII_14/charter (Stand: 
30. 7. 2022).

Abb. 10: Bayerisches Hauptstaatsarchiv, Reichsstadt Regensburg Urk. 1519 VI 2.
Abb. 11: Geisberg/Strauss 1974, Bd. 1, 323.



Autorinnen und Autoren

Arnold Esch
Studium der Geschichte, der Klassischen Archäologie und der Politischen Wissenschaften in Münster, 
Göttingen und Paris. 1977–88 Prof. für Mittelalterliche Geschichte an der Universität Bern, 1988–2001 
Direktor des Deutschen Historischen Instituts in Rom. Forschungsschwerpunkte: Geschichte des Spät-
mittelalters und der Renaissance, v. a. die Geschichte Roms und des Papsttums; Fragen zwischen 
Wirtschafts- und Kunstgeschichte; Nachleben der Antike; daneben einzelne Aspekte des 19. Jhs. und 
allgemeine methodische Probleme der Geschichtswissenschaft (z. B. Überlieferungs-Chance und 
Überlieferungs-Zufall).

Thomas Frenz
studierte mittelalterliche Geschichte, historische Hilfswissenschaften und Germanistik. Promotion 
1973 an der Goethe-Universität Frankfurt am Main. Stipendiat am Deutschen Historischen Institut in 
Rom. Wissenschaftlicher Assistent an der Universität Würzburg. Habilitation ebd. im Jahr 1982. Er war 
bis 2013 Professor für Historische Hilfswissenschaften an der Universität Passau. Forschungschwer-
punkte im Bereich der Geschichte der päpstlichen Kanzlei, der Papsturkundenlehre und der frühen 
EDV-gestützten Geschichtswissenschaft und -didaktik.

David Ganz
seit 2013 Inhaber des Lehrstuhls für Kunstgeschichte des Mittelalters an der Universität Zürich. 1990–
1996 Studium der Kunstgeschichte, Philosophie und Klassischen Archäologie in Heidelberg, Mar-
burg und Bologna. 2000 Promotion an der Universität Hamburg. 2006 Habilitation an der Universität 
Konstanz. 2007–2013 Heisenberg-Stipendiat der DFG, Vertretungsprofessuren an den Universitäten 
Bochum, Jena, Basel und Heidelberg. Forschungsinteressen im Bereich Buchkunst und Buchreligion, 
Kunst und Ökologie, Materialität und Medialität, Mehrteilige Bildformen und Visionsdarstellung.

Nicoletta Giovè Marchioli
ist seit 2004 Professor für Lateinische Paläographie und Kodikologie an der Universität Padua. Sie 
forscht und publiziert zur Verwendung der Abkürzungen in der Lateinischen Schrift vom Altertum bis 
zum Spätmittelalter, zur Schriftlichkeit des Franziskanerordens und zum Status der Kopisten zwischen 
Hoch- und Spätmittelalter. Sie interessiert sich auch für die Katalogisierung der mittelalterlichen 
Handschriften Italiens, insbesondere der datierten Kodizes, sowie für die Formen der epigraphischen 
Kommunikation im Mittelalter. Sie ist die Vorsitzende der „AIMD – Associazione Italiana Manoscritti 
Datati“ und Mitglied vom „CIPL – Comité International de Paléographie Latine“. Sie war eine der Lei-
ter des Projekts PRIN 2010–2011 „BIM – Bibliotheca Italica Manuscripta. Descrivere, documentare, 
valorizzare i manoscritti medievali d’Italia“ und sie nimmt an dem Projekt „IMAI – Inscriptiones Medii 
Aevi Italiae“ der „Fondazione Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo“ teil.

Arianna Nastasi
promovierte in postklassischer Archäologie an der Universität Sapienza in Rom mit einer Dissertation 
zum Thema Urkundeninschriften in Rom und Latium zwischen dem 6. und 12. Jh. und arbeitet derzeit 
mit der Universität Trient zusammen. Sie verfolgt zwei Forschungsschwerpunkte im Bereich der mate-
riellen Kultur: Neben der mittelalterlichen Epigraphik beschäftigt sie sich mit Edelmetallen aus der 
nachkarolingischen und ottonischen Zeit.



254   Autorinnen und Autoren

Andreas Rehberg
Nach seinem Studium der Geschichte und Politikwissenschaften in München und Rom arbeitet Dr. An-
dreas Rehberg seit 1995 am Deutschen Historischen Institut in Rom. Seine Forschungsschwerpunkte 
sind Kirchen- und Sozialgeschichte im spätmittelalterlichen Rom, Aspekte der Ordensgeschichte 
(Heiliggeistorden; Almosensammler im Mittelalter; multinationale Zusammensetzung von Klöstern und 
Konventen in Rom und Latium) sowie in den letzten Jahren Heraldik in Rom. Er ist Mitglied der „Società 
Romana di Storia Patria“, der Vereinigung „Roma nel Rinascimento“ und des „Gruppo dei Romanisti“.

Sebastian Scholz
Geboren 1962 in Münster/Westfalen, Studium der Geschichte und der lateinischen Philologie in 
Münster und Köln. 1991 Promotion, von 1990 bis 2007 wissenschaftlicher Angestellter der Inschriften-
Kommission der Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Mainz. 2003 Habilitation in Mainz, 
2007 Berufung auf einen Lehrstuhl für Allgemeine Geschichte des Mittelalters/Schwerpunkt Früh-
mittelalter am Historischen Seminar der Universität Zürich. Seine Forschungsschwerpunkte liegen im 
europäischen Frühmittelalter, dem kirchlichen Recht und der Kirchen- und Papstgeschichte sowie der 
mittelalterlichen Epigraphik.

Julian Zimmermann
ist Historiker mit Schwerpunkten in (mittelalterlicher) Stadtgeschichte, insbesondere der Geschichte 
der Stadt Rom, der Epigraphik und Numismatik, dem (vormodernen) Mittelmeerraum, der Antikenrezep
tion und der aktuellen Geschichtsvermittlung- und didaktik. Nach seinem Studium der Geschichte, 
Philosophie und Archäologie in Freiburg i. Brsg. und in Rom (Università degli Studi Roma Tre) war er 
als Stipendiat und wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universität Basel, der Pädagogischen Hoch-
schule Freiburg, dem Deutschen Historischen Institut in Rom und der Universität Regensburg tätig. Seit 
Januar 2023 ist Julian Zimmermann als Academic Dean beim Institute for the International Education 
of Students (IES Abroad) in Freiburg i. Brsg. für die Fachbereiche Geistes- und Umweltwissenschaften 
zuständig.

Wolf Zöller
Studium der Anglistik, Amerikanistik, Geschichtswissenschaft und der Mittelalter- und Renaissance
studien an der Ruhr-Universität Bochum. Ab Mai 2010 ebd. wissenschaftlicher Mitarbeiter am Zentrum 
für Mittelmeerstudien. Ab Januar 2011 Junior Academic Researcher im Forschungsprojekt „Regular 
Canons within Crusader Society: Clerical Power, Spatial Influence and Transmediterranean Connec-
tivity“ (gefördert von der German-Israeli Foundation for Scientific Research and Development). Ab 
Oktober 2013 wissenschaftlicher Assistent am Lehrstuhl für mittelalterliche Geschichte der Ruprecht-
Karls-Universität Heidelberg. Promotion im September 2016 (Regularkanoniker im Heiligen Land. Stu-
dien zur Kirchen-, Ordens- und Frömmigkeitsgeschichte der Kreuzfahrerstaaten). Seit Oktober 2016 
wissenschaftlicher Mitarbeiter im SFB 933 „Materiale Textkulturen“ im Teilprojekt A01 UP3 „Konti-
nuitäten und Metamorphosen von Inschriftlichkeit – Päpstliche Epigraphik zwischen Spätantike und 
Renaissance (5.–15. Jh.)“. Forschungsschwerpunkte im Bereich der Geschichte der vita religiosa, des 
Papsttums und der Inschriftenkultur im Mittelalter.



 Open Access. © 2023 beim Autor, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111243887-012

Register
Die Indices wurden erstellt unter Mithilfe von Nabi Bauermeister und Luca Pocher, M.A. Die Informa-
tionen in den einzelnen Lemmata beschränken sich auf ein Mindestmaß an zusätzlichen geographi-
schen oder prosopographischen Deskriptoren und dienen primär dazu, eindeutige Identifizierungen 
zu gewährleisten und Verwechslungen zu vermeiden.

Orte
Afrika 32, 41
Ägäis 38
Ägypten 27, 239f.
Alexandrien (Ägypten) 28, 31
Alpen 32, 104 
Anatolien 32
Augsburg 32
Augustus-Forum (Rom) 164
Aurelianische Mauer (Rom) 89
Aventin (Rom) 140
Avignon 146, 151, 242

Bamberg 198, 230f. 
 – Dom St. Peter und St. Georg 226f.

Basel 239f.
Bayern 226, 248
Bologna 112, 147, 149f.
Byzanz 81, 195, 197

Calixtus-Katakombe (Rom) 79
Campo de’ Fiori (Rom) 153, 159, 162f., 168, 

250
Canterbury 81
Carrara 28, 158 
Champagne 107
Chèvremont 224
Clermont-Ferrand 81
Collicelle (Cittareale) 28

 – S. Silvestro 28
Corso Vittorio Emanuele (Rom) 152, 165 
Corneto 65, 110

Deerhurst 45
Delos 37
Deutschland 36, 135 
Donau 32

Engelsbrücke (Rom) 153, 161, 165
Engelsburg/Hadriansmausoleum (Rom) 33, 

153, 158, 161f.
Erice 142

Fabriano 36, 242
Florenz 23–25, 117, 146
Foligno 242
Forum Holitorium (Rom) 63
Forum Romanum (Rom) 164
Frankreich 57, 59, 109, 178, 199

Gaeta 102
Genoels-Elderen 211, 231 

Heidelberg 1, 5, 6, 27, 86 
Hildesheim 215, 221f., 224

Italien 2, 5, 34–36, 58f., 110, 112, 125f., 135, 
142, 166f., 171, 242

 – Mittel- 107, 147
 – Nord-/Ober- 5, 6, 104f., 147
 – Süd- 105 

Kalabrien 61
Kapitol (Rom) 28, 30, 31, 108, 147, 153, 157
Konstantinopel (Byzantion) 81, 190, 195, 199, 

202, 225
Konstanz 240
Kurie (Rom) 1, 9, 65, 87, 150f., 153, 170, 

239–241, 246, 248

Lateran 250
 – Campus Lateranensis 88
 – Laterankomplex 88 
 – Lateranpalast 191f., 197
 – S. Giovanni in Laterano 3, 11, 14, 22f., 79, 83, 

87f., 129, 139, 147, 153, 191f., 196



256   Register

Latium 2, 57, 59f., 107, 111, 123 
Lindau 198 
Lodi 34

 – S. Francesco 34
Loreto 33 
Loreto Aprutino 34

 – S. Maria in Piano 34
Lorsch 199f.
Lucca 35, 106
Lüttich 224

Mailand 81, 106 
Mainz 45, 226
Mantua 22
Metz 212, 226

 – Kathedrale Saint-Étienne 212f., 226
Milvische Brücke (Rom) 162
Monza 198, 201f., 207, 214

 – Dom S. Giovanni Battista 214

Neapel 34, 148
Novara 140

Orvieto 110
Otranto 34

Padua 142
 – Basilika S. Antonio 142

Palazzo Senatorio (Rom) 147
Palazzo Venezia (Rom) 132, 157f.
Peñíscola 240
Perugia 110
Petersplatz (Rom) 27
Piazza Giudea (Rom) 159f., 165
Piazza Navona (Rom) 147, 153, 170
Pilatussee (Montemonaco) 35 
Pisa 6, 29, 112

 – Kathedrale S. Maria Assunta 29
Polen 248
Ponte Sisto (Rom) 168
Porta della Morte (Rom) 61
Porta del Popolo (Rom) 153, 162
Porta Flaminia (Rom) 153
Pozzuoli 31

Quirinal (Rom) 21

Ravenna 81
Redondesco 34

 – S. Pietro 34

Reichenau 198, 219
Rione Ponte (Rom) 165
Ripa Grande 23
Ronciglione 32, 36

 – S. Eusebio 32
Rosenheim 32

Salzburg 32
S. Agnese fuori le mura (Rom) 129
S. Angelo in Pescheria (Rom) 159
SS. Apostoli (Rom) 139
S. Balbina (Rom) 131, 136, 149, 194
SS. Bonifacio e Alessio (Rom) 131
S. Callisto (Rom) 194 
S. Cecilia in Trastevere (Rom) 126, 132f., 141
SS. Ciriaco e Nicola (Rom) 181, 205 
S. Clemente (Rom) 137
SS. Cosma e Damiano (Rom) 140
S. Crisogono (Rom) 127
St. Emmeram (Regensburg) 198, 227f.
S. Eustachio (Rom) 127, 137
S. Francesca Romana in Tor de’ Specchi 

(Rom) 34, 35
St. Gallen 207, 215
S. Lorenzo fuori le mura (Rom) 29f., 132, 137
S. Lorenzo in Damaso (Rom) 133
S. Lorenzo in Panisperna (Rom) 134
S. Maria dell’Anima (Rom) 170
S. Maria del Priorato (Rom) 64, 75, 140
S. Maria in Aracoeli (Rom) 14, 25, 28f., 130, 

136, 138
 – Savelli-Kapelle 28

S. Maria in Cosmedin (Rom) 57, 62–64, 71, 86
S. Maria in Monticelli (Rom) 133
S. Maria in Portico (Rom) 129
S. Maria in Trastevere (Rom) 57, 128
S. Maria in Via Lata (Rom) 177, 180–185, 188, 

189, 202
S. Maria Maggiore (Rom) 57, 65f., 72, 129
S. Maria Nova (Rom) 138
S. Martino ai Monti (Rom) 131, 194
S. Nicola in Carcere (Rom) 57, 59, 63, 74f., 129
S. Onofrio (Rom) 134
S. Pantaleo (Rom) 132
S. Paolo fuori le mura (Rom) 45, 47, 49, 53, 57, 

60, 67, 194 
S. Prassede (Rom) 138
S. Prisca (Rom) 129
SS. Quattro Coronati (Rom) 5  
S. Sabina (Rom) 127, 130, 133



� Register   257

S. Stefano del Cacco (Rom) 129
S. Trifone (Rom) 132
St. Vanne (Verdun) 80
Siena 145
Sibillinische Berge 35
Sizilien 61, 103, 114, 149, 240
Soragna 142
Spanien 198
Subiaco 33

 – Sacro Speco 33

Terni 36
Tiber 46, 60, 83, 151, 153, 165, 181, 241
Tivoli 36, 57
Tours 81
Trevi-Brunnen (Rom) 151f.
Trier 45

Utrecht 215

Vatikan 
 – S. Pietro in Vaticano 3, 11, 14, 22, 49, 50, 57, 

61, 68, 79–83, 85–89, 127, 129, 135, 140, 
153, 192–194, 196, 241, 250

 – Vatikanischer Obelisk 27 
 – Vatikanischer Palast 33f., 149, 160 

Verona 123
 – Kathedrale S. Maria Assunta 123

Via Appia (Rom) 43, 64
Via dei Balestrari (Rom) 168
Via dei Banchi Nuovi (Rom) 153, 165–167
Via dei Banchi Vecchi (Rom) 165, 169
Via dei Pellegrini (Rom) 168
Via del Banco di S. Spirito (Rom) 153, 165
Via del Governo Vecchio (Rom) 153, 155f., 158
Via del Portico di Ottavia (Rom) 159, 165
Via Florida (Rom) 168
Vicolo Savelli (Rom) 153, 155f.
Villa Farnesina (Rom) 33
Viterbo 57, 110, 123, 154

 – S. Francesco 123

Wearmouth-Jarrow 190
Weimar 22
Wittenberg 248

 – Schlosskirche 248
Worms 250

Personen
d’Acquasparta, Matteo 138
Adalbert II. von Mainz 45
d’Adamo, Laura 186
Aelfric (englischer Adliger) 45
Albericus (römischer Adliger) 187
Alberini, Giacomo 160
Alföldy, Géza 27
Alkuin von York 42 
Altieri, Marcantonio 146
Amaury de Montfort 127
Anonimo Romano 22
Anchier, Pantaléon 138
Anguillara (Familie) 148
Ansfried (Bischof von Utrecht) 215
Antoniazzo Romano 35, 150 
Ardicinio della Porta 140
Aristoteles 95
d’Armentières, Simon 131f.
Augustus (römischer Kaiser) 27–29 

Banti, Ottavio 58
Barbo, Marco 164
Bartolomeo (Erzpriester von S. Agnese fuori le 

mura) 129
Bartolomeo Carafa (Johanniterprior) 140
Bartolomeo da Foligno 153
Beda Venerabilis 190
Belting, Hans 148
Benimbene (Familie) 163

 – Benimbene, Camillo 164
Bernward von Hildesheim 204, 215, 220f., 224, 

225, 229
Berthold von Toul 219, 222
Bertrada (fränkische Königin) 41f. 
Bianchi, Gerardo 139
Biscop, Benedict 190
Boccapaduli (Familie) 158

 – Boccapaduli, Nardo 158 
 – Boccapaduli, Paolo 130

Bonaventura da Peraga 132
Bonifacio Lupi di Parma 142



258   Register

Borgia (Familie) 146, 161, 164
 – Borgia, Rodrigo 146, 164

Borromini, Francesco 139
Brancaleone d’Andalò 112–114
Bulcano, Marino 138
Buondelmonti, Cristoforo 38
Buonsignori, Niccolò 137
Buschetto (pisanischer Architekt) 29

Caesar, Gaius Julius 27
Caracalla (römischer Kaiser) 32
Carafa (Familie) 140
Carbonetti, Cristina 59, 64
Cavallini, Pietro 128, 138
Cock, Hieronymus 161
Cola di Rienzo 22, 111, 115–118, 148
Colonna (Familie) 23, 148f.

 – Colonna, Agapito 129
 – Colonna, Prospero 23

Consalvo (römischer Kardinal) 65
Crivelli, Giovanni 25
Cyriacus von Ancona 37, 38
Cyriacus (Märtyrer) 181, 187, 194, 229

David (biblischer König) 202
Della Rovere (Familie) 151, 169
Deloye, Augustin 57f.
Di Vico (Familie) 148

 – Pietro II. di Vico 107f. 
Domenico Antonio (römischer 

Handwerker) 159, 162
Domitian (römischer Kaiser) 31
Donatello 23–25, 28, 31
Doria Pamphili, Andrea 158
Duchesne, Louis 82

Ekbert Crecil (Marschall Pfalzgraf Rudolfs I. bei 
Rhein) 28f., 130

d’Estouteville, Guillaume 154, 157f.
Eusebius (römischer Beamter) 32
Eustathius (römischer dux) 63, 71

Favreau, Robert 59
Federici, Vincenzo 181
Felix (römischer Subdiakon) 45, 47, 53, 60, 67
Fieschi, Guglielmo 29, 30, 137
Flavia Xantippe 65, 72
Forcella, Vincenzo 160
Francisci, Pietro Paolo 169

Frangipane (Familie) 126
 – Frangipane, Guiduccio 133

Franziskus von Assisi 33
Fredis, Felice de 28
Friedrich III. von Habsburg 169
Fuchs, Rüdiger 45
Fugger (Familie) 165

Gallus, Gaius Cornelius 27f.
Gattamelata (Erasmo da Narni) 31
Genette, Gerard 177f., 205
Geta (römischer Kaiser) 32
Ghiberti, Lorenzo 24f. 
Giaquintello (römischer spetiarius) 132
Goethe, Johann Wolfgang von 22
Goioli, Antonio 133
Goldschmidt, Adolph 198f.
Gregorovius, Ferdinand 38

Hausbergen, Gozo von 130
Heemskerck, Maarten van 161
Hedwig (Herzogin von Bayern) 248
Heinrich II. (römisch-deutscher Kaiser) 219, 

223, 226
Heinrich VII. (römisch-deutscher Kaiser) 28f.
Heinzer, Felix 191
Hieronymus (Kirchenvater) 180, 191 
Higgitt, John 45

Infessura, Stefano 152
Isidor von Sevilla 98f.
Ivo (Kardinal von Trier) 45

Johannes (Evangelist) 227–229
Johannes Hymmonides 81, 83, 87, 89
Justin I. (byzantinischer Kaiser) 195, 198

Karl der Große 22, 29, 41f., 190, 196, 199, 239
Karl der Kahle 198, 227
Karl I. von Anjou 28, 114
Koch, Walter 123, 142
Konstans II. (byzantinischer Kaiser) 195
Konstantin der Große 48, 100, 103, 192
Kulm, Nikolaus von 134

Lazarus (byzantinischer Mönch) 195f.
Leo III. der Isaurier (byzantinischer Kaiser) 61
Ludovico di Ser Mattei 24
Lukas (Evangelist) 181, 212, 226, 228, 230
Luther, Martin 33, 248



� Register   259

Magi, Filippo 27
Manganella, Angelo 133
Manganella, Ocilenna 133
Manlio, Lorenzo 165
Marchiori, Maria Laura 186f.
Mark Aurel 31 
Markus (Evangelist) 228
Maroni, Stefano 130
Massimo (Familie) 36

 – Massimo, Domenico 167
Matthäus (Evangelist) 44, 185, 228
Matuzzi (Familie) 163

 – Matuzzi, Pietro 164
McKitterick, Rosamond 191
Medici (Familie) 23, 161f.
Michael (byzantinischer Prinz) 195
Michelangelo Buonarroti 31, 147
Modigliani, Anna 170
Mommsen, Theodor 37
Monte Maria (Familie) 133
Morison, Stanley 48
Mussolini, Benito 31, 164

Nardini, Stefano 153
Niccolò da Forca Palena 134
Nikolaus (Bischof von Smyrna) 75, 181, 187, 

229
Noreña, Carlos 105
Notker von Lüttich 224f., 230

Odda (englischer Herzog) 45
Orsini (Familie) 115, 148

 – Orsini, Giovanna 128
 – Orsini, Giovanni Battista 164
 – Orsini, Matteo Rosso 128f.

Ovid 44

Paoli, Cesare 58
Paloni, Gregorio 154
Päpste 

 – Adeodatus (Deusdedit) I. 239
 – Alexander III. 241
 – Alexander VI. 146, 159–163, 168
 – Anastasius II. 80
 – Benedikt III. 194f.
 – Benedikt VII. 106
 – Benedikt XII. 244
 – Benedikt XIII. 239f.
 – Bonifatius III. 81
 – Bonifatius IV. 81, 82, 85–87

 – Bonifatius VIII. 87f., 115, 199, 250
 – Bonifatius IX. 111
 – Calixt II. 86, 250
 – Clemens III. 106
 – Clemens IV. 123
 – Clemens V. 242  
 – Clemens VI. 246
 – Clemens VII. 239
 – Damasus I. 3, 42–44, 89
 – Eugen IV. 181, 248, 250
 – Gelasius I. 81
 – Gelasius II. 86
 – Gregor I. 10, 41, 45–49, 51, 53, 60, 67, 81, 

83–85, 87, 89, 190, 202, 214, 241
 – Gregor II. 10, 41, 49–51, 53, 61, 68
 – Gregor III. 193, 198
 – Gregor IV. 65, 72, 73, 81f., 85f.
 – Gregor V. 86
 – Gregor VI. 86
 – Gregor VII. 242
 – Gregor IX. 241
 – Gregor XI. 239
 – Gregor XII. 149
 – Hadrian I. 22, 41f., 45, 239
 – Honorius I. 241
 – Honorius IV. 28
 – Hormisdas 41, 82, 195
 – Innozenz III. 107, 241
 – Johannes III. 81
 – Johannes VII. 87
 – Johannes XXII. 244
 – Johannes XXIII. (Gegenpapst) 149f.
 – Julius I. 43
 – Julius II. 160, 165–167
 – Laurentius (Gegenpapst) 80
 – Leo I. 80–82, 85, 87, 194
 – Leo III. 193, 196–198
 – Leo IV. 10, 194
 – Leo X. 153, 241, 248
 – Lucius III. 123
 – Martin V. 22–25, 146
 – Nikolaus V. 146, 151f.
 – Paschalis I. 193, 205, 239
 – Paul I. 82
 – Paul II. 164, 169
 – Paul III. 161, 171
 – Pelagius I. 81
 – Pius II. 33, 165
 – Sergius I. 80, 82
 – Sergius II. 194



260   Register

 – Sergius IV. 87f.
 – Silverius 41
 – Simplicius 81, 83
 – Sixtus IV. 25, 151, 154, 157, 168
 – Stephan II. 63
 – Sylvester II. 87f.
 – Symmachus 80f.
 – Urban II. 241
 – Urban VIII. 181
 – Vitalian 195
 – Zacharias 61

Paulus (Apostel) 10, 43, 45–52, 67f., 194f.
Perugino 150
Petrarca, Francesco 148
Petrella, Enrico 58f.
Petrucci Nardella, Franca 186, 205
Petrus (Apostel) 10, 41, 43–45, 50–52, 80, 89, 

193, 196f.
Petrus Mallius 49, 81, 85, 87
Phidias 21
Philocalus, Furius Dionysius 3, 42
Pichi (Familie) 164

 – Pichi, Girolamo 160
 – Pichi, Geronimo 167

Pippin der Jüngere 41, 190
Poeschke, Joachim 23
Pontius Pilatus 226
Ponziani, Giovanni 141
Porcari (Familie) 154, 157f., 164f.

 – Porcari, Domenico 158 
 – Porcari, Francesco 154 

Praxiteles 21
Puritate (Familie) 159f.

Raffael 33f.
Riario, Raffaele 168
Robert of Somercote 127
Romano, Antoniazzo 35, 150
Romanus (Kanoniker von St. Peter) 49
Romanus (römischer Priester) 63, 74

Romulus (mythische Gründerfigur Roms) 31
Rosenauer, Artur 23
Rossi, Giovanni Battista de 2, 61, 79f.
Rudolf I. (Pfalzgraf bei Rhein) 130

Sant’Eustachio (Familie) 148
Savelli (Familie) 132f., 136, 148

 – Savelli, Luca 28, 136
 – Savelli, Pandolfo 136
 – Savelli, Perna 133 
 – Savelli, Pietro 131

Scholz, Sebastian 9, 11, 80
Seitter, Walter 148
Septimius Severus 26
Solway, Susan 102
Spiriti, Andrea 154
Steenbock, Frauke 180
Stefaneschi (Familie) 128

 – Stefaneschi, Bertoldo 128
Story, Joanna 49, 50, 53
Supino Martini, Paola 186
Surdi, Stefano 136, 138	

Theodelinda (langobardische Königin) 198, 
214–217, 231

Theodulf von Orléans 41f.
Theophilos (byzantinischer Kaiser) 195
Tiberius (römischer Kaiser) 27
Torto Muti, Pietro 132
Tuotilo von St. Gallen 207

Valtrameti, Andrea di Bartolomeo 129
Vasari, Giorgio 22f.
Vaschi (Familie) 133
Vasi, Giuseppe 162
Vergil 22, 44
Vespasian 22
Vitelleschi, Giovanni 30f.

Wieland, Christoph Martin 22


	Inhalt
	Zu Anlage und Konzeption des Bandes. Einleitung und Ausblick
	„Erz, Marmor, Pergament, Papier? / Soll ich mit Griffel, Meißel, Feder schreiben?“ (Faust I). Schrift und Inschrift in ihrem Material
	Schrift und Layout in päpstlichen Inschriften des frühen Mittelalters. Die inschriftlichen Erlasse Gregors I. und Gregors II.
	Tra documento e monumento. Sulla materialità di alcune carte lapidarie altomedievali di Roma
	Ritual, Space and Inscriptions in Medieval Rome. Contextualizing Papal Epitaphs in St. Peter’s and St. John Lateran
	‚Massenmedium‘ Münze. Politische Kommunikation über mobile Inschriften im kommunalen Rom
	La parola e la pietra, la parola sulla pietra. Le iscrizioni come manufatti nella Roma tardomedievale
	Gemeißelte und gemalte Wappen als Markzeichen des öffentlichen Raums in Rom (14. – frühes 16. Jahrhundert)
	Writing on Roman Books in the Early Middle Ages. A Reassessment of Treasure Bindings and their Inscriptions as Paratexts, and a Case Study of the Gospels of S. Maria in Via Lata
	Scriptum in pergameno. Papyrus, Pergament und Papier in der päpstlichen Kanzlei
	Autorinnen und Autoren
	Register



