Oliver Grutter
Krankheit und lyrische Selbstsorge



Friuhe Neuzeit

Studien und Dokumente zur deutschen Literatur
und Kultur im européaischen Kontext

Herausgegeben von

Achim Aurnhammer, Joachim Hamm,
Martin Mulsow, Bernd Roling und
Friedrich Vollhardt

Band 253



Oliver Grutter

Krankheit und
lyrische Selbstsorge

Dichtung, Medizin und Theologie
in der Frihen Neuzeit (1490-1720)

DE GRUYTER



Die Open-Access-Version sowie die Druckvorstufe dieser Publikation wurden vom Schweizerischen
Nationalfonds zur Férderung der wissenschaftlichen Forschung unterstutzt.

*—o

0—1 Schweizerischer
l Nationalfonds

ISBN 978-3-11-121278-4

e-ISBN (PDF) 978-3-11-121297-5

e-ISBN (EPUB) 978-3-11-121335-4

ISSN 0934-5531

DOI https://doi.org/10.1515/9783111212975

(@) BY-NC-ND_|

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitungen 4.0 International Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/.

Die Creative Commons-Lizenzbedingungen fiir die Weiterverwendung gelten nicht fiir Inhalte (wie
Grafiken, Abbildungen, Fotos, Ausziige usw.), die nicht im Original der Open-Access-Publikation
enthalten sind. Es kann eine weitere Genehmigung des Rechteinhabers erforderlich sein. Die
Verpflichtung zur Recherche und Genehmigung liegt allein bei der Partei, die das Material
weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2023944376
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;

detaillierte bibliografische Daten sind im Internet Gber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verflighar Giber www.degruyter.com.

Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com


https://doi.org/10.1515/9783111212975
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com

Vorwort

Das vorliegende Buch ist die leicht tiberarbeitete Fassung meiner Promotionsschrift,
die im Herbstsemester 2022 von der Philosophischen Fakultit der Universitat Ziirich
angenommen wurde. Die Studie entstand im Rahmen des vom Schweizerischen Na-
tionalfonds (SNF) geforderten Projekts ,Hybride Zeiten. Temporale Dynamiken
1400-1600° unter der Leitung von Prof. Dr. Christian Kiening. Fiir die wohlwollende
Betreuung dieser Arbeit und die vertrauensvolle Forderung tiber die Jahre hinweg
danke ich meinem Doktorvater Christian Kiening sehr herzlich. Von den zahlrei-
chen Gesprédchen und seinen kritischen Lektiiren hat die fertige Studie in hohem
Mafe profitiert. Ebenso herzlich danke ich Prof. Dr. Jorg Robert, der die Entstehung
dieser Arbeit mit grofiem Engagement begleitet und das Zweitgutachten verfasst
hat. Seine humanistische Expertise hat meine Perspektive auf die behandelten Ge-
genstidnde wesentlich gepragt. Den Herausgebern danke ich fiir die wertvollen Fach-
gutachten und die Aufnahme der Arbeit in die Reihe ,Friihe Neuzeit‘. Robert Forke
und Dominika Herbst bin ich fiir die umsichtige Betreuung der Drucklegung zu
Dank verpflichtet, dem SNF fiir einen grofiziigigen Druckkostenzuschuss.

Einzelne Kapitel dieser Arbeit konnte ich vorstellen im Ziircher Forschungs-
kolloquium der Alteren deutschen Literaturwissenschaft, im Tiibinger Obersemi-
nar von Jorg Robert und auf dem 4. Treffen des Forschungsverbunds ,Friithe
Neuzeit Siidwest* in Freiburg im Breisgau. Den Teilnehmer:innen dieser Veran-
staltungen sei fiir die Diskussion meiner Thesen herzlich gedankt.

Prof. Dr. Maximilian Benz, Dr. Sébastien Fanzun, Marco Neuhaus, Prof. Dr. Alek-
sandra Prica und Zoe Zobrist durfte ich einzelne Kapitel dieser Arbeit zur kritischen
Durchsicht vorlegen. Fiir ihre weiterfiihrenden Anregungen und Hinweise bin ich
ihnen verbunden. Zur Klarung theologischer Spezialfragen konnte ich dankenswer-
terweise auf die fachliche Expertise von Prof. Dr. Johann Anselm Steiger zurtickgrei-
fen. PD Dr. Raphael Schwitter, Christoph Uiting und Dr. Christian Utzinger haben
meine Ubersetzungen aus dem Lateinischen sorgfiltig korrigiert. Fiir ihre grofen
Miihen bin ich ihnen zu Dank verpflichtet. Céline Martins-Thomas danke ich fiir ihre
Unterstiitzung bei der Erstellung des Registers, Julia Frick, Tim Huber, Sarah Moller,
Pia Selmayr und Vera Thomann fiir fachliche und freundschaftliche Unterstiitzung.

Besonderen Dank schulde ich Livia Sutter, die sich den Miihen einer Korrek-
tur des Manuskripts gleich zweimal und mit dufSerster Sorgfalt unterzogen hat.
Meiner Familie, Susanne Griitter-Bachofen, Tobias und Fabian Griitter, und mei-
nen Freund:innen gebithrt ebenso grofier, herzlicher Dank: Sie haben die Entste-

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111212975-202


https://doi.org/10.1515/9783111212975-202

VI — Vorwort

hung dieser Arbeit in den letzten Jahren aufmerksam und interessiert verfolgt.
Thnen allen sei diese Arbeit gewidmet.

Zirich/Fukuoka, im Sommer 2023
Oliver Griitter



Inhaltsverzeichnis

Vorwort —V

1

Einleitung —1

1.1 Von Pest und Schwindel: Nosographische Dichtung (Martin Opitz,
Konrad Celtis) — 1

1.2 These — 8

1.3 Ziele—10

1.4 Der Gang der Arbeit —12

Paradigmatische Krankheiten — 14

2.1 Die alltdgliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.) — 14

2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) — 31

23 Die ,domina morborum*: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) — 47

Religiése Sinngebung — 64

3.1 Zwischen Hiob und Lazarus (Balthasar Paminger) — 64

3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus) — 70

33 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius) — 78

34 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive
I (Petrus Lotichius Secundus) — 87

35 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive
II (Michael Haslob) — 94

3.6 Gewandelte Selbstwahrnehmung: Konfrontation mit der
Stndenkrankheit — 103

3.7 Das Ende der Selbstsorge? ,cura sui‘ in der protestantischen
Lyrik —108

3.8 Sterbende Dichter (Pontano, Lotichius, Bocer, Husanus) — 115

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia
(1595) — 121

Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert — 143
4.1 Johann Gerhard — 143

4.2 Johann Heermann — 146

43 Andreas Gryphius — 152



VIII —— Inhaltsverzeichnis

5 Schluss —159

5.1 Resimee — 159

5.2 Ausklang: Erschépfung (Johann Christian Glinther) — 162
Bibliographie — 171
Anhang — 189

Personenregister — 193



1 Einleitung

1.1 Von Pest und Schwindel: Nosographische Dichtung
(Martin Opitz, Konrad Celtis)

Bunzlau, 1624: Nachdem eine schwere Pestepidemie im Vorjahr zahlreiche Men-
schenleben gefordert hatte, halt der ,pastor primarius‘ Johannes Wessel Ende Ja-
nuar eine Predigt, mit der er seiner Dankbarkeit tiber das Ende der Seuche
Ausdruck verleiht. Die Predigt selbst ist nicht auf uns gekommen, wohl aber ein
Gedicht, das Martin Opitz, ein Neffe Wessels, aus Anlass dieser Dankpredigt ver-
fasst hatte. Der Text, ein bemerkenswertes Gelegenheitsgedicht in achtundsechzig
Versen, vermittelt einen ungeschénten Eindruck der Pest, indem er die Epidemie
noch einmal wiederauferstehen lasst. Fiir Opitz ist die Seuche freilich nur Sym-
ptom fiir eine grundsétzlichere Krise, die mit dem Ausbruch des Krieges (also
1618) begonnen hatte. Unter Anspielung auf das grofie Bilirgerkriegsepos des
Lucan, die Pharsalia (1. Jh. n. Chr.), interpretiert Opitz den Krieg als buchstablich
selbstmorderischen Akt des Vaterlandes, das sich durch die ,wilde Pest“ noch zu-
satzlich bedroht sieht:

HIIff Gott! hat denn der Krieg nicht Volck genung gefressen /
Von etzlich Jahren her / seit daf§ wir gantz vergessen

Daf3 vnser Vaterland fellt in sein eigen Schwerdt /

Vnd wird sein Morder selbst? Wir werden auch verheert
Durch dich / du wilde Pest / vnd Fresserinn der Erden;’

Opitz schickt sich an, den ,Jammer“ der Epidemie nach dem rhetorischen Prinzip
der ,evidentia‘ aus einer objektiven Warte zu schildern (,Man sah’®). Die ersten
Szenen stehen im Zeichen von Vereinsamung und Isolation: Die Hauser sind leer,
der Familienzusammenhalt bricht auf, die Vogel verschwinden aus der Stadt, die
Vorbeireisenden meiden Bunzlau — um die Brunnen aber tirmt sich ,der gelben
Leichen Heer“. Als Opitz, nach diesen ersten Eindriicken, die Frage nach den Sym-
ptomen aufwirft, an denen die Betroffenen gelitten hatten, wird er zum Lehrdich-
ter, der die entsetzlichen Krankheitszeichen akribisch festhalt: ,Was muste der
nun leiden | Der an der Kranckheit lag / eh’ als er kundte scheiden / | Vnd ward
des Cérpers loR?“* Charakteristisch fiir die Beschreibung, die den Hauptteil des
Gedichts ausmacht, ist eine dokumentarische Tendenz, die aber doch entschieden

1 Martin Opitz: Gesammelte Werke. Hg. von George Schulz-Behrend. 4 Bde. Stuttgart 1968-1990
(Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 295, 300-301, 296-297, 312-313), Bd. 2.2, S. 575,
vv. 1-5.

2 Ebd, S. 576, vv. 21-23.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111212975-001


https://doi.org/10.1515/9783111212975-001

2 — 1 Einleitung

formbezogen bleibt. Opitz schildert einerseits realistisch, andererseits pragt der
Alexandriner die Gestalt dieses Realismus nicht unwesentlich, indem die Sym-
ptome regelméfiig mit einem Halbvers korrespondieren:

es schwand das Marck aus Pein /
Der heisse Magen sodt / der Mund blieb offen stehen /
Die Zunge litte Durst / der Pulff hub an zu gehen
Geschwinder als zuvor: Viel haben Tag vnd Nacht
Nie keinen Schlaff gehabt / vnd géntzlich sich verwacht /
Der Schweif8 war auff der Haut / das Prausen in den Ohren /
Das Klopffen vmb die Brust.®

Der Anspruch solcher und &hnlicher Zeilen auf Wissenschaftlichkeit entdeckt
sich spatestens dort, wo Opitz die ,facies hippocratica‘ evoziert, das Gesicht eines
Sterbenden, wie es von Hippokrates beschrieben wurde:* ,Der Schlaff ward aus-
geholt / die Nase spitz gemacht / | Die Stirne wie gespannt / eh’ als die lange
Nacht | Den auch fast todten Geist lieR auf dem Kercker fliegen“.> Der Hinweis
auf die ,facies hippocratica‘, und damit auf das literarische Wissen im Gedicht,
findet sich in einer spéten Opitz-Ausgabe aus dem achtzehnten Jahrhundert, die
Wilhelm Triller veranstaltete.® Die Tatsache, dass Triller die Zeichnung des Toten-
gesichts aufgefallen war, verwundert nicht, wenn man nur bedenkt, dass Triller
selbst promovierter Mediziner war. Kompetent genug war er aber auch, um das
literarische Muster zu identifizieren, das in Opitz’ Pest-Beschreibung wirksam ist.
Opitz schopft aus dem Lehrgedicht De rerum natura des Lukrez, der im sechsten
Buch eine dhnlich drastische ,descriptio’ platziert hat: ,Hier und im folgenden hat
unser Opitz den Lucretium fir Augen gehabt, in seiner lebhaften und schreckba-
ren Beschreibung der grausamen Pestilenz zu Athen*.’

In Auseinandersetzung mit Lukrez gewinnt Opitz eine Schreibweise, die der
uberstandenen Epidemie Anschaulichkeit verleiht — mit einem Wort: eine noso-
graphische Schreibweise. Als ,imitatio Lucretii‘ zum Zwecke der Krankheitsschil-
derung steht Opitz damit in einer humanistischen Tradition. Etwa sechzig Jahre
vor seinem Gedicht versammelte Julius Caesar Scaliger in seiner Poetik (1561) ein-

3 Ebd.,, S. 575, vv. 36-42.

4 Vgl. Hippokrates, Prognostikon 2. Dazu Karl-Heinz Leven: Facies hippocratica. In: Antike Medi-
zin. Ein Lexikon. Hg. von dems. Miinchen 2005 [im Folgenden zitiert als Antike Medizin], Sp. 291f.

5 Opitz: Gesammelte Werke, Bd. 2.2, S. 575, vv. 47-49.

6 Martin Opizen [sic] von Boberfeld Teutsche Gedichte, in vier Bande abgetheilet / Von neuem
sorgfaltig tibersehen, allenthalben fleiffig ausgebessert, mit nothigen Anmerckungen erldutert,
von Daniel Wilhelm Triller [...]. Zweyter Band, enthaltend Weltliche Gedichte. [...]. Franckfurt
am Mayn: Franz Varrentrapp, 1746, S. 394, Anm. (f).

7 Ebd., S. 393f., Anm. (d).



1.1 Von Pest und Schwindel: Nosographische Dichtung (Martin Opitz, Konrad Celtis) =—— 3

schlagiges Material zu unterschiedlichen Gegenstdnden (,res‘) aus der klassischen
Literatur, um den Adepten eine Grundlage fiir eigene Versuche zu bieten. Den
ersten dieser Gegenstdnde bhildet die Pest (,pestilentia‘), fiir die der Poetiker Stel-
len aus Lukrez, Vergil, Ovid, Silius Italicus und Lucan beibringt. Aus Ovid zitiert
er zum Beispiel folgende Verse:

Viscera torrentur primo flammisque fatiscunt.
Indicium rubor est et ductus anhelitus igni.
Aspera lingua tumet tepidisque arentia ventis

ora patent auraeque graves captantur hiatu.

Non stratum, non ulla pati medicamina possunt ...

Zuerst werden die Geddrme versengt, und sie erliegen den Flammen.

Anzeichen ist eine Rétung und ein durch Feuer heraufgefiihrtes Keuchen.

Die Zunge, rauh geworden, ist geschwollen, und der Mund, von den lauen Winden
ausgetrocknet, steht offen, und die schwere Luft wird keuchend eingeholt.

Kein Polster, keinerlei Arzneimittel konnen sie ertragen ...2

Als Text zur Bewaltigung einer Seuchenkatastrophe, der sich eng an die lateini-
schen Darstellungskonventionen anlehnt, erfillt das Opitz’sche Gedicht geradezu
mustergiltig das Prinzip der ,imitatio‘, wie Scaliger es nur Jahrzehnte zuvor zur
Regel erhoben hatte — und sensibilisiert so fiir die literarische Dimension von
Opitz’ Realismus. Mit seinem eindringlichen Pestgedicht verwirklicht Opitz in der
deutschen Sprache, wofiir zuvor die lateinische eine Plattform geboten hatte:
Zahlreich sind die Gedichte, in denen — mit Lukrez im Hintergrund — der Schre-
cken der Pest nicht nur in der antiken Literatur, sondern ebenso in der jiingeren
(neulateinischen) poetisch gebannt werden sollte.® Was speziell den deutschen
Kulturraum anbelangt, so stammt die vielleicht erste an Lukrez geschulte ,de-
scriptio pestis‘ von einer zweiten Griindungsfigur, dem Erzhumanisten Konrad
Celtis.’® In den Amores (1502), Celtis’ Elegienwerk, findet sich die Schilderung

8 Ovid, Metamorphosen 7,554-558. Text und Ubers. nach Iulius Caesar Scaliger: Poetices libri sep-
tem. Sieben Biicher tiber die Dichtkunst. Unter Mitwirkung von Manfred Fuhrmann hg. von Luc
Deitz, Gregor Vogt-Spira. 6 Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt 1994-2011, Bd. 4, S. 464/465.

9 Vgl. die Hinweise bei Wilhelm Kithlmann: Selbstverstindigung im Leiden: Zur Bewaltigung
von Krankheitserfahrungen im versgebundenen Schrifttum der Frithen Neuzeit (P. Lotichius Se-
cundus, Nathan Chytraeus, Andreas Gryphius). In: Heilkunde und Krankheitserfahrung in der
Frithen Neuzeit. Studien am Grenzrain von Literaturgeschichte und Medizingeschichte. Hg. von
Udo Benzenhofer, Wilhelm KithImann. Tiibingen 1992 (Friithe Neuzeit 10), S. 1-29, hier S. 14-18.

10 Zu Celtis’ Leben und Werk Jorg Robert: Celtis, Konrad. In: Deutscher Humanismus 1480-1520.
Verfasserlexikon. Hg. von Franz Josef Worstbrock. 3 Bde. Berlin, Boston 2008-2015 [im Folgenden
zitiert als VL Dt. Hum.], Bd. 1 (2008), Sp. 375-427. — Aufregend wird Celtis’ Lukrez-,imitatio‘, wenn
man nur bedenkt, dass der Humanist auf einen antiken Text reagiert, der erst seit Kurzem wie-



4 — 1 Einleitung

einer Pest, der Ursula, eine Geliebte der Dichter-,persona‘, zum Opfer gefallen
war. Celtis betrauert die Tote und erhebt Anklage gegen die Krankheit, bevor er
ihre Ursachen, ihren Ausbruch und ihren Verlauf diskutiert:

Hic sedet ad placidos laeta cum mente sodales
Nescio mox clamat quid mihi crure tumet
Hic dnéotnua suo queritur sub gutture natum

Huncque sub ascellis pustula saeva premit
Ille venenosum gerit intra viscera morbum
Et moritur:"

Heiteren Sinnes sitzt einer gemiitlich bei seinen Freunden, da ruft er sogleich: ,Irgendetwas
lasst meinen Oberschenkel anschwellen! Ein anderer klagt, dass ihm unter seiner Kehle ein
Abszess gewachsen sei, und den driickt eine gréssliche Pustel unter der Achsel. Jener hegt
die giftige Krankheit in seinen Eingeweiden und stirbt.

Die Gedichte von Celtis und Opitz sind jedes fiir sich, aber zumal im Verbund ein
schlagendes Beispiel fiir die ,,Koevolution[ ] von Literatur und Medizin“ in der
Frithen Neuzeit.”? Beide, Celtis sowohl wie Opitz, schliipfen in die Rolle des ,poeta
medicust,'® der die dichterische Kompetenz mit der medizinischen verbindet,
indem sie die Krankheit plastisch nachzeichnen.'*

Im Gegensatz zu Opitz bleibt die nosographische Dichtung bei Celtis aber
nicht auf epidemische Krankheiten beschrankt; auch die privaten Leiden nimmt
der Humanist in den Blick. Seine Epigrammsammlung (fiinf Biicher) iiberliefert

der rezipierbar geworden war: Die ,editio princeps‘ in Brescia datiert auf 1473, spater, 1486, folgte
ihr ein Druck in Verona.

11 Konrad Celtis: Quatuor libri amorum [...]. Nirnberg: [Drucker f. d.] Sodalitas Celtica, 1502
[= VD 16 C 1911], Bl. Ivi¥ (Elegie 3,14).

12 Jorg Robert: Der Petrarkist als Pathologe. Bemerkungen zu Paul Flemings medizinischer Disser-
tation De lue venerea (1640). In: Was ein Poéte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming
(1609-1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frithe Neuzeit 168),
S. 75-95, hier S. 75 (Verweis auf Nicolas Pethes: Literatur- und Wissenschaftsgeschichte. Ein For-
schungsbericht. In: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der Literatur 28 [2003], S. 181-231).
13 Dazu Sandra Pott: ,Medicus poeta‘. Poetisierung medizinischen Wissens tiber Pest und Blésse:
Hans Folz und einige unbekannte Mediziner-Dichter. In: Gesundheit — Krankheit. Kulturtransfer
medizinischen Wissens von der Spatantike bis in die Frithe Neuzeit. Hg. von Florian Steger, Kay
Peter Jankrift. Koln u. a. 2004 (Beihefte zum Archiv fiir Kulturgeschichte 55), S. 237-261.

14 Zahlreiche Beispiele fiir solche ,poetae medici‘, von der Antike bis in die eigene Zeit, verzeich-
net 1669 der Dédne Thomas Bartholinus, der die griechisch-lateinische Dichtungstradition auf ihr
medizinisches Wissen hin durchleuchtet. Vgl. Stefanie Arend: Was vermag die Medizin? Figura-
tionen des Arztes in Paul Flemings Gedichten. In: Was ein Poéte kan! Studien zum Werk von Paul
Fleming (1609-1640). Hg. von ders., Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frithe Neuzeit 168),
S.59-73, hier S. 60; Robert: Petrarkist, S. 75£., 85 und 93.



1.1 Von Pest und Schwindel: Nosographische Dichtung (Martin Opitz, Konrad Celtis) =—— 5

ein bemerkenswertes Kurzgedicht (,De vertigine capitis sui, etwa: ,Uber seinen
Schwindel®), mit dem der Rhetorik- und Poetikprofessor Celtis den Ausfall seiner
Vorlesung entschuldigt. Gleicht man die Symptome mit historischen Diagnostiken
ab, so entpuppt sich das Leiden als ,vertigo caduca’, eine Form von Schwindel, die
Betroffene niederstiirzen lasst.”> Umso mehr fallt die Prazision der Darstellung
auf, ihre nachgerade physiologische Anmutung. Das Gedicht lebt von der Span-
nung zwischen der geschilderten Orientierungslosigkeit und der klarsichtigen
Selbstanalyse, mit der der Verfasser seine Storung prézise festhalt:

Concava testa meum cerebrum vertigine volvit
Et caput in gyrum concitat ire vagum

Luminibusque meis mihi currere cuncta videntur
Ceu rota, quae rapidis exagitatur equis.

Hinc mea planta nequit firmo consistere gressu
Pesque labat totum corpus ad ima trahens

Et malesana meo prostravit membra grabato,
In quo non placidos cogor habere dies.'®

Die gewdlbte Hirnschale wirbelt mein Gehirn im Schwindel umher und treibt das schwei-
fende Haupt, im Kreis zu laufen. Vor meinen Augen scheint sich alles zu drehen wie ein
Rad, das von reifienden Pferden in Bewegung gesetzt wird. Daher kann meine Sohle keinen
sicheren Tritt fassen. Mein Fuss bricht ein und zieht den ganzen Korper nach unten, und
schon hat er meine siechen Glieder aufs Krankenbett geworfen, auf dem ich meine ruhelo-
sen Tage verbringen muss.

Schon die Antike attestierte dem ,Kopfarbeiter aufgrund seiner vergeistigten Le-
bensform eine erhohte Anfalligkeit fiir allerlei Beschwerden und formulierte eine
gruppenspezifische, ,berufsbezogene[ ] Diatetik’, um die gesundheitlichen Risi-
ken gelehrter Tatigkeit zu kontrollieren. Der Humanismus greift diese Tradition
auf und gibt den Gelehrten Ratschlége flir eine gesunde Lebensweise an die
Hand. Breitenwirkung erzielt dabei insbesondere Marsilio Ficino, der in De vita
libri tres von 1489 die Gefahren, denen Gelehrte ausgesetzt sind, erschépfend

15 Zedlers Universal-Lexicon, Bd. 36, Sp. 502, definiert die ,vertigo caduca‘ wie folgt: ,derjenige
Schwindel, welcher so lange anhalt, bis sich die Patienten nicht mehr erhalten konnen, sondern
zu Boden niederfallen. Johann Heinrich Zedler: Grosses vollstandiges Universal-Lexicon Aller
Wissenschaften und Kinste, Welche bishero durch menschlichen Verstand und Witz erfunden
und verbessert worden. Photomechanischer Nachdruck. 2. Auflage. Graz 1996.

16 Konrad Celtis: Funf Biicher Epigramme. Hg. von Karl Hartfelder. Berlin 1881, S. 80, Nr. 33, vv.
1-8.

17 Werner Friedrich Kimmel: Der Homo litteratus und die Kunst, gesund zu leben. In: Humanis-
mus und Medizin. Hg. von Rudolf Schmitz, Gundolf Keil. Weinheim 1984 (Mitteilung der Kommis-
sion fiir Humanismusforschung 11), S. 67-85, hier S. 71.



6 —— 1 Einleitung

traktiert."® Solche Texte stehen fiir jene Verkniipfung von Philologie und Medizin,

die Herbert Jaumann unter dem historischen Rubrum ,Iatrophilologia‘ zusam-
mengefasst hat."® Celtis verweist auf diese diskursive Gemengelage, wenn er iiber
die Ursachen der ,vertigo‘ nachsinnt. Der Schwindel ist eine mutmafiliche Gelehr-
tenkrankheit, fiir die intensives Studium, eifriges Lesen oder, natiirlich, das Dich-
ten selbst urséchlich sein kénnen:

Sive frequens studium seu lectio sedula morbum
Moverat aut variis carmina scripta modis,

Ergo agite, o iuvenes, quibus haec patientia nota,
Ferte, precor, vacuas in mea damna scholas.?’

Mochte fleifiges Studium, mochte emsiges Lesen oder mochten Gedichte, die in verschiede-
nen Versmafien verfasst sind, die Krankheit hervorgerufen haben: Auf, ihr Jungen, denen
dieses Leiden bekannt ist, ertragt bitte zu meinem Schaden die leere Schule.

Das Epigramm problematisiert also die Tatsache, dass gerade Gelehrte gesund-
heitlich gefahrdet sind, weif} dieses Problem aber kreativ umzusetzen, indem es
den Schwindel kunstgeméafS abbildet. Was gesundheitliches Risiko ist, wird zur
poetischen Chance.

Celtis’ Gedicht ist ein illustratives Beispiel fiir eine zweite Form friihneuzeitli-
cher Krankheitsdichtung, die den Fokus auf die eigenen Krankheiten legt, auf die
partikuléren Note der Dichter. Beschrieben wurde dieser Gedichttypus erstmals in
einem grundlegenden Aufsatz von Wilhelm Kiihlmann, der die Traditionslinie bis
ins siebzehnte Jahrhundert verfolgt.?* Die Forschung hat mit Recht argumentiert,
dass Ovids Exildichtung fiir die Genese dieses Typus entscheidend ist.* Als Ovid im
Jahr 8 n. Chr. ans Schwarze Meer nach Tomi verbannt wurde und dort neun Bi-
cher Exilelegien verfasste (fiinf Blicher Tristien, vier Biicher Episteln), zehrten sein
hartes Los und das unwirtliche Klima vor Ort an seiner korperlichen wie seelischen
Gesundheit:* Der Verbannte spricht von Abgeschlagenheit (Janguor), Schlafman-

18 Vgl. ebd.

19 Vgl. Herbert Jaumann: Iatrophilologia. ,Medicus philologus‘ und analoge Konzepte in der frii-
hen Neuzeit. In: Philologie und Erkenntnis. Beitrdge zu Begriff und Problem frithneuzeitlicher
,Philologie‘. Hg. von Ralph Hafner. Ttibingen 2001 (Frithe Neuzeit 61), S. 151-176.

20 Celtis: Epigramme, S. 80, Nr. 33, vv. 9-12.

21 Vgl. Kihlmann: Selbstverstandigung.

22 Vgl. Gesine Manuwald: ,Krankheit und Tod in der Fremde* bei Lotichius (el 1, 6) und den rémi-
schen Elegikern. In: Lotichius und die romische Elegie. Hg. von Ulrike Auhagen, Eckart Schéfer.
Tiibingen 2001 (NeoLatina 2), S. 65-83; Jorg Robert: ,Exulis haec vox est“. Ovids Exildichtungen in
der Lyrik des 16. Jahrhunderts (Caspar Ursinus Velius, Conrad Celtis, Petrus Lotichius Secundus,
Joachim Du Bellay). In: Germanisch-Romanische Monatsschrift 52 (2002), S. 437-461.

23 Vgl. Erhard Holzenthal: Das Krankheitsmotiv in der romischen Elegie. Diss. Kéln 1967.



1.1 Von Pest und Schwindel: Nosographische Dichtung (Martin Opitz, Konrad Celtis) =—— 7

gel (,insomnia‘), dem Verlust von Appetit und Gewicht, von Blasse und von fieber-
artigen Zustdnden.* Zwar begniigt sich Ovid zumeist mit knappen Andeutungen,
einmal riickt er das Krankheitsthema aber ins Zentrum einer Elegie: Tristie 3,3
zeigt den vermeintlich Todkranken, der Abschied nimmt von seiner Frau und ihr
zum Schluss ein kurzes Epitaphium diktiert. Der Verbannte hatte so die Vorausset-
zung dafiir geschaffen, gesundheitliche Krisen — jenseits der fiir die erotische Elegie
konstitutiven Liebeskrankheit (morbus amoris)® — zu thematisieren.
Entsprechende Stiicke humanistischer Provenienz firmieren haufiger in der
Forschung als in den Quellen selbst unter der Uberschrift ,De se aegrotante‘ und
wurden bislang nur fir einzelne Figuren untersucht: fiir Petrus Lotichius Secun-
dus und fiir Andreas Gryphius,? fiir den polnischen Humanisten Clemens Jani-
tius” und fiir Simon Dach.?® Desiderat geblieben ist indes eine Spezialstudie, die
die historischen Auspriagungen des Typus sichtbar machte; Ausprdgungen frei-
lich, die schon Kithlmann veranschlagt, wenn er zwischen Lotichius und Gry-
phius mit ,mancherlei Ubergangsformen und Varianten“ rechnet.?® Gerade in
ihrer Variabilitit versteht man die Texte jedoch nicht, wenn man sie nur litera-
risch beschreibt. Schon 1998 mahnte Walther Ludwig an, die Forschung zur neu-
lateinischen Literatur diirfe sich nicht damit begniigen, antike Genealogien zu
rekonstruieren, sondern habe ebenso ,,das synchrone Kontextgeflecht“ zu beriick-
sichtigen, in das die Texte einbezogen sind.*® Wenn sich die vorliegende Arbeit
anschickt, die subjektive Krankheitsdichtung im deutschen Kulturraum erstmals
zusammenhéngend zu erschlieflen, will sie dieses ,,Kontextgeflecht“ starker als
bisher akzentuieren und so die Bedeutung biographischer Krankheitserfahrun-
gen fiir die poetische Selbstthematisierung im Humanismus sinnféllig machen.

24 Vgl. Betty Rose Nagle: The Poetics of Exile: Program and Polemic in the Tristia and Epistulae
ex Ponto of Ovid. Bruxelles 1980 (Collection Latomus 170).

25 Zur Liebeskrankheit und ihrem humanistischen Nachleben bei Celtis Jorg Robert: Konrad Cel-
tis und das Projekt der deutschen Dichtung. Studien zur humanistischen Konstitution von Poetik,
Philosophie, Nation und Ich. Tiibingen 2003 (Frithe Neuzeit 76), S. 298-301 (mit weiterfithrenden
Literaturhinweisen in Anm. 181).

26 Vgl. Kithlmann: Selbstverstandigung.

27 Vgl. Grzyna Urban-Godziek: The Topos of de se aegrotante in Humanistic Elegiac Autobiogra-
phy: The Relation of Clemens Janitius’ Tristia to Petrus Lotichius Secundus’ Elegiarum libri. In:
Civitas Mentis 1 (2005), S. 92-109.

28 Vgl. Achim Aurnhammer: Dichter-Leid. Formen und Funktion des Autopathographischen in
der Lyrik des Simon Dach. In: Simon Dach. Werk und Nachwirken. Hg. von Axel E. Walter. Tiibin-
gen 2008 (Frithe Neuzeit 126), S. 157-172; David Heyde: Subjektkonstitution in der Lyrik Simon
Dachs. Berlin, New York 2010 (Friihe Neuzeit 155), S. 139-180.

29 Kithlmann: Selbstverstdndigung, S. 14.

30 Walther Ludwig: Risiken und Chancen bei der Erforschung der neuzeitlichen Latinitat. In:
Jahrbuch fiir Internationale Germanistik 30 (1998), S. 8-20, hier S. 14.



8 —— 1 Einleitung

Die Wichtigkeit medizinischer Diskurse — das diirften sowohl Opitz wie Celtis
verdeutlicht haben - steht dabei aufSer Frage. Im Hinblick auf den deutschen Kul-
turraum hat die geschichtliche Rekonstruktion aber noch einen zweiten, nicht min-
der bedeutsamen Faktor zu berticksichtigen: die Konvergenz von Medizin und
Theologie. Gerade dort, wo soteriologische Problemstellungen an Bedeutung gewin-
nen, strukturiert die ,ars medica‘ als Bildspenderin das Denken der Theologen.31 So
erklart es sich, dass auch der Reformator Martin Luther, fiir den die Verwandt-
schaft von Theologie und Medizin evident ist,** der Letzteren einen besonderen II-
lustrationswert beimisst: Schon in der Romerbriefvorlesung von 1515/16 vergleicht
Luther die Beziehung des Menschen zu Gott mit derjenigen zwischen Patient und
Arzt, um so die Dynamik zu veranschaulichen, die er mit der Rechtfertigungslehre
beschreibt.®® Indem Gott, der Arzt, dem Menschen Heilung verheifde (,promissio sa-
lutis), andere sich der Status des Kranken, der nunmehr, im Lichte dieser Verhei-
BBung, auch gesund sei — in Luthers Worten, die der schillernden ,simul peccator et
iustus-Formel praludieren, ist er ,egrotus simul et sanus®, ,,zugleich krank und
gesund“**, Dichtung, Medizin und Theologie, dies will die vorliegende Studie
nachweisen, formen in gemeinsamer Wechselwirkung das zeitgendssische Feld
des pathologischen Wissens, auf dem die in Betracht kommenden Texte agieren.

1.2 These

So unterschiedlich diese Texte auch sind: Thnen allen gemeinsam ist die Ndhe
zum Konzept der Selbstsorge (,cura sui’, ,epimeleia heautou‘), das durch den spa-
ten Michel Foucault zu allgemeiner Bekanntheit gelangte.*> Wichtige Einsichten

31 Vgl. Gerhard Fichtner: Christus als Arzt. Urspriinge und Wirkungen eines Motivs. In: Frithmit-
telalterliche Studien 16 (1982), S. 1-18, hier S. 7.

32 Vgl. Johann Anselm Steiger: Medizinische Theologie. Christus medicus und theologia medici-
nalis bei Martin Luther und im Luthertum der Barockzeit. Mit Edition dreier Quellentexte. Lei-
den 2005 (Studies in the History of Christian Traditions 121), S. 37.

33 Vgl. Martin Luther: Werke in Auswahl. Hg. von Otto Clemen. 8 Bde. Bonn 1912-1933 [im Fol-
genden zitiert als BoA fiir ,Bonner Ausgabe‘ mit Band- und Seitenzahl], Bd. 5,240f. Dazu Steiger:
Medizinische Theologie, S. 41.

34 BoA 5,241. Ubers. nach Martin Luther: Vorlesung iiber den Rémerbrief 1515/1516. Ubers. von
Eduard Ellwein. Miinchen 1927, S. 164.

35 Vgl. Michel Foucault: Sexualitdt und Wahrheit. Ubers. von Ulrich Raulff, Walter Seitter
und Andrea Hemminger. 4 Bde. Frankfurt a. M. 1987-1989 (stw 716-718), Berlin 2019, Bd. 3
(1989: Die Sorge um sich); ders.: Asthetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Hg. von Da-
niel Defert und Frangois Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange. 6. Auflage. Frankfurt
a. M. 2017 (stw 1814).



1.2 These = 9

verdankte Foucault dem Austausch mit seinem philosophischen Lehrer Pierre
Hadot, dessen Studien zu den ,exercises spirituels‘ einen Leitstern der folgenden
Untersuchung bilden.*® Entlang der hellenistisch-kaiserzeitlichen ,Popularphilo-
sophie‘ rekonstruierte Hadot eine Autotechnik, die sich jenseits aller Philosophen-
schulen auf den Erwerb von Seelenruhe, Selbstkontrolle und Unerschiitterlichkeit
konzentriert. Foucault bestimmte den ,souci de soi‘ im Ausgang von Hadot dann
allgemein als Form der Selbstzuwendung,®’ die sich — unter historisch spezifi-
schen Vorzeichen - dhnlich fiir die Krankheitsdichtung der Humanisten veran-
schlagen lasst. Selbstsorge meint hier jedoch nicht (oder nicht schlechterdings)
eine irgendwie stilisierte Graphotherapie: Wohl mag das Schreiben, in Einklang
mit der ovidischen Tradition, Trost spenden, wenn die Medizin versagt — Schrei-
ben allein kompensiert die Therapie aber kaum je; entscheidend ist vielmehr die
versgebundene Aktualisierung von medizinischen, literarischen oder religiésen
Praktiken — die akkurate Examination des kranken Korpers, die Reflexion auf
den eigenen Zustand in der okkasionellen Dichtung, die Wallfahrt, die Bitte (an
Gott) um Heilung, die Introspektion im Gebet, die Psychagogik,® endlich auch die
,praeparatio ad mortem".

Als mithin selbstsorgerische Lyrik, die den labilen Korper in den Vorder-
grund riickt, bergen die interessierenden Texte ein bislang ungenutztes Potential:
Aus dem Bewusstsein fiir die Storanfélligkeit eines Subjekts ergeben sich Schnitt-
mengen mit jenen autobiographischen Selbstzeugnissen des sechzehnten Jahr-
hunderts, die Christoph Lumme im Zeichen einer historischen Anthropologie
untersucht hat** Ahnlich wie diese Selbstzeugnisse kann Krankheitsdichtung
seinen tieferen Einblick in die Geschichte der ,erlebten Biologie* [gewéihren]“40 -
und in die Art und Weise, wie diese ,erlebte Biologie‘ interpretiert wird. Auf der
anderen Seite geht es nicht darum, auf Basis unserer Texte eine ,Grundbefind-
lichkeit[ ] menschlicher Existenz“*! zu studieren. Vor einem solchen Zugriff

36 Vgl. Pierre Hadot: Philosophie als Lebensform. Geistige Ubungen in der Antike. Aus dem Fran-
zosischen von Ilsetraut Hadot und Christiane Marsch. Berlin 1991.

37 Vgl. Michel Foucault: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collége de France (1981/82).
Aus dem Franzdsischen von Ulrike Bokelmann. Frankfurt a. M. 2004, S. 16.

38 Dazu Gilinter Butzer: Psychagogik in der Frithen Neuzeit. In: Diskurse der Gelehrtenkultur in
der Frithen Neuzeit. Ein Handbuch. Hg. von Herbert Jaumann. Berlin, New York 2011, S. 715-746.
39 Vgl. Christoph Lumme: Héllenfleisch und Heiligtum. Der menschliche Korper in autobio-
graphischen Texten des 16. Jahrhunderts. Frankfurt a. M. 1996 (Miinchner Studien zur neueren
und neusten Geschichte 13).

40 Ebd,, S. 130.

41 Christian Kiening: Anthropologische Zugénge zur mittelalterlichen Literatur. Konzepte, Ansétze,
Perspektiven. In: Forschungsberichte zur Germanistischen Medidvistik. Hg. von Hans-Jochen Schie-
wer. Bern u. a. 1996 (Jahrbuch fiir Internationale Germanistik C V), S. 11-129, hier S. 92.



10 — 1 Einleitung

schiitzt der literarhistorische Befund. Denn wiewohl Krankheit zweifellos eine
selementare[ ] Erfahrung[ 1* darstellt, begegnet sie in der Dichtung gerade nicht
regel- und routineméafig, sondern bleibt typisch fiir die Frithmoderne. Lohnender
als das Vorhaben, einer anthropologischen Konstante nachzuspiiren, scheint daher
der Versuch, die historisch spezifischen Voraussetzungen und Faktoren zu identifi-
zieren, unter denen sich Dichtung als Gattung konstituieren kann, die mit Krankheit
einen ,als anthropologisch gedachte[n] Sachverhalt“** veranschaulicht, reflektiert
oder funktionalisiert. Zu kldren sind demnach die Griinde, weshalb das eigene
Kranksein in der Frithen Neuzeit poesiewtirdig wird.

1.3 Ziele

Mit dieser kulturanthropologischen Perspektive verbinden sich zwei Anspriiche
philologischer Art. Erstens eine literarhistorische Aufwertung: Die 10er Jahre des
neuen Jahrtausends lieffen der neulateinischen Literatur gleich mehrere Ein-
fiihrungen angedeihen, die das weite Feld dieser Literaturlandschaft panorama-
artig durchmessen: Brill’s Encyclopaedia of the Neo-Latin World (2014),** The
Oxford Handbook of Neo-Latin (2015),%° Geschichte der neulateinischen Literatur
(2016)*® und A Guide to Neo-Latin Literature (2017).*’ Speziell fiir die neulateini-
sche Lyrik im deutschen Kulturraum unersetzt bleibt aber die (leider unvoll-
endete) Literaturgeschichte von Georg Ellinger (1929-1933).® Als Referenzwerk
ist sie indes problematisch, entschied sich fiir Ellinger die Giite der Texte doch an
der Frage, wie unmittelbar ein lyrisches Ich zu uns spricht.* Die (zu erwartende)

42 Kiihlmann: Selbstverstandigung, S. 1.

43 Kiening: Anthropologische Zugénge, S. 92.

44 Vgl. Philip Ford, Jan Bloemendal, Charles Fantazzi (Hgg.): Brill’s Encyclopaedia of the Neo-
Latin World. 2 Bde. Leiden, Boston 2014 (The Renaissance Society of America Texts and Studies
Series 3).

45 Vgl. Sarah Knight, Stefan Tilg (Hgg.): The Oxford Handbook of Neo-Latin. Oxford 2015.

46 Vgl. Martin Korenjak: Geschichte der neulateinischen Literatur. Vom Humanismus bis zur Ge-
genwart. Miinchen 2016.

47 Vgl. Victoria Moul (Hg.): A Guide to Neo-Latin Literature. Cambridge 2017.

48 Vgl. Georg Ellinger: Geschichte der neulateinischen Literatur Deutschlands. 3 Bde. Berlin,
Leipzig 1929-1933.

49 Die Inadéquatheit dieser Perspektive problematisierte noch zu Ellingers Lebzeiten Richard
Alewyn in seiner Rezension des Werkes. Vgl. ders.: Rez. iiber: Georg Ellinger. Geschichte der neu-
lateinischen Literatur Deutschlands im 16. Jahrhundert (1929). In: Deutsche Barockforschung. Do-
kumentation einer Epoche. Hg. von dems. Kéln, Berlin 1965 (Neue Wissenschaftliche Bibliothek 7),
S. 426-430, hier S. 429.



1.3 Ziele = 11

Enttduschung von Ellingers erlebnisdsthetischen Anspriichen bedingt seine har-
ten Urteile tiber die behandelten Dichter, von denen manch einer darauf wartet,
unter einer angemesseneren Perspektive historisch rehabilitiert zu werden. Mit
ihrem kulturanthropologischen Zuschnitt versteht sich diese Studie als eine ex-
emplarische Revision jener Verdikte in der Ellinger’schen Literaturgeschichte, die
die Erforschung der neulateinischen Lyrik wohl eher blockiert als befordert
haben. Umgekehrt sei nicht in Abrede gestellt, dass Krankheitserfahrungen in der
Tat die Emergenz einer Subjektivitat beférdern, die Tendenzen der neueren Lite-
raturgeschichte vorwegnimmt. Unter dem Paradigma der ,cura sui‘, das Aufmerk-
samkeiten fiir historische Praktiken der Selbstsorge reserviert, scheint diese
Subjektivitat jedoch angemessener beschrieben als unter erlebnisasthetischen
Gesichtspunkten.

Zweitens schreibt diese Arbeit eine Geschichte literarischer Kontinuitat. La-
teinische Dichtungstradition und deutsche Lyrik des 17. Jahrhunderts nannte Karl
Otto Conrady seine 1962 verdffentlichte Habilitationsschrift, die den Zusammen-
hang zwischen (neu-)lateinischer und deutscher Dichtung sichtbar machte. Dieses
Projekt greift meine Arbeit auf, soll den Akzent aber anders setzen. Wahrend
Traditionsgeschichte fiir Conrady im Wesentlichen Stiltypologie meint, geht es
mir nicht um die den Texten dufSerlichen Aspekte, sondern um deren Fullung: Ge-
fragt wird, wie sich die Reflexion iiber Krankheit, aber auch bestimmte Habitus
und Posen kranker Dichter in der barocken Lyrik gleichsam fortpflanzen. Akut
wird damit die Metapher vom ,toten Winkel‘, die Max Wehrli in seiner Rezension
von Conrady so treffend bemiht hat, um anzudeuten, dass die Bedeutung der
neulateinischen Literatur fiir den barocken Zusammenhang bislang im Dunkeln
lag.>® Diese Bedeutung ist heute zwar bekannt, aber fiir einzelne Gattungen oder
Typen noch immer kaum exemplifiziert.>! Indem die folgenden Seiten prominen-
tere Dichter wie Gryphius von weniger bekannten Neulateinern her perspektivie-
ren, schreiben sie entlang des Themas ,Krankheit‘ eine Geschichte aus dem ,toten
Winkel.

50 Vgl. Max Wehrli: Rez. tiber: Karl Otto Conrady: Lateinische Dichtungstradition und deutsche
Lyrik des 17. Jahrhunderts. Bonn 1962 (Bonner Arbeiten zur deutschen Literatur 4). In: Zeitschrift
flir deutsches Altertum und deutsche Literatur 92 (1963), S. 128-132, hier S. 129.

51 Eine Ausnahme bildet die Studie von Heinz Wilms: Das Thema der Freundschaft in der deut-
schen Barocklyrik und seine Herkunft aus der neulateinischen Dichtung des 16. Jahrhunderts.
Diss. Kiel 1962.



12 — 1 Einleitung

1.4 Der Gang der Arbeit

Diese Geschichte ist keine liickenlose Dokumentation, kein Handbuch, sondern
eine pragnante Untersuchung, die signifikantes Material konstelliert. Die Heuris-
tik hat ndmlich rasch gezeigt, dass die Wiirdigung jedes auffindbaren Stiickes mo-
notone Ergebnisse produzieren wiirde. Leitend bei der Textauswahl war, erstens,
die Frage nach der analytischen Reichhaltigkeit der Beispiele, zweitens war ich
bestrebt, solche Texte zu selegieren, die in zeitgendssische nosologische Leitdis-
kurse hineinfiihren.

Am Beginn der Untersuchung — ,Paradigmatische Krankheiten‘ — steht daher
die Analyse dreier Krankheitskomplexe, die fiir die Frithe Neuzeit charakteristi-
sche, in ihrer spezifischen Qualitdt aber unterschiedliche Pathologien beschrei-
ben: Das erste Kapitel widmet sich Gedichten tber Fieberkrankheiten, die als
alltaglich galten und daher besonders héufig referenziert wurden. Die Genese
dieser Fieberpoesie soll dabei nicht nur, doch mit Riicksicht auf das Interesse der
Arbeit in Sonderheit fiir Texte nachvollzogen werden, die autobiographische Fie-
berleiden thematisieren — und das auf einer breiten Grundlage, von den italieni-
schen und deutschen Humanisten bis hin zu Barthold Heinrich Brockes. Das
darauf folgende Kapitel steht unter dem Vorzeichen der Neuartigkeit: Thema ist
die Syphilis (;morbus Gallicus‘), die sich Ende des sechzehnten Jahrhunderts in
Europa auszubreiten begann und seit ihrem Auftreten Verstexte anregte, darun-
ter auch Gedichte von Konrad Celtis. Beschlossen wird dieser Teil von einem drit-
ten Kapitel zur ,Herrin der Krankheiten‘, der Gicht, einem nicht nur mit dem
Adel, sondern auch speziell mit den Humanisten assoziierten Leiden. Den Aus-
gangspunkt hierfiir bilden die Gicht-Gedichte des Germersheimer ,poeta medicus*
Johannes Posthius.

In einem zweiten Teil — ,Religidse Sinngebung‘ — liegt der analytische Fokus
auf Texten, in denen die Auseinandersetzung mit Krankheit eine christliche Rich-
tung einschlagt. Es handelt sich dabei nicht zuféllig um Texte bzw. Textgruppen
protestantischer Autoren, die ihre ,autopathographischen Dichtungen mit medizi-
naltheologischen Inhalten anreichern. Zusatzlich zu den Reflexen reformatorischen
Denkens in der humanistischen Krankheitspoesie erfragt der zweite Untersu-
chungsteil den Konnex von Krankheit, Selbsterkenntnis und ,cura sui‘. Virulent
wird dariiber hinaus die Affinitat von Krankheits- und Sterbedichtung unter dem
Gesichtspunkt der ,ars moriendi. Wie ich am Beispiel des Heidelberger Dichters
Paul Schede Melissus zeigen mochte, lieff sich Krankheitspoesie auch fiir die
,praeparatio ad mortem‘ nutzen. Schede erlaubt es zugleich, das konfessionelle

52 Wendung nach Aurnhammer: Dichter-Leid.



1.4 Der Gang der Arbeit =—— 13

Spektrum der Analyse auszuweiten und einen calvinistischen Dichter zu studieren.

Im dritten, letzten Teil verfolge ich an Johann Heermann und Andreas Gryphius

exemplarisch die Kontinuitét der zuvor erarbeiteten Zusammenhéange im siebzehn-

ten Jahrhundert.

Auch wenn diese Arbeit hauptsachlich mit lateinischen Texten befasst ist,
will sie nicht nur, ja nicht einmal primér eine latinistische Arbeit sein, sondern
der gesamten Frithneuzeitforschung — und inshesondere der Germanistik — die
historische Bedeutung der neulateinischen Lyriklandschaft einsichtig machen.
Das bedeutet aber auch, dass ich von allzu spezialisierten Einlassungen absehen
werde und antike Horizonte genau dort beleuchte, wo sie fiir das jeweilige Argu-
ment wichtig sind. Die Dokumentation von Reminiszenzen und das genaue Stu-
dium sprachlich-metrischer Eigenheiten (das gerade bei Schede drédngend wiirde)
tritt zurtick zugunsten eines kulturgeschichtlichen Narrativs, das aber schon al-
lein deshalb nicht a-philologisch ist, weil es eine Reihe von Texten wieder zu
Gehor bringt, die heute bestenfalls Spezialist:innen bekannt sind.

Ein Letztes zum Technischen:

— Unabhéngig davon, ob die lateinischen Texte aus Drucken oder Editionen zi-
tiert werden, gebe ich den Wortlaut in standardisierter Graphie wieder, ohne
Akzente, doch unter Wahrung der historischen Schreibweise(n) (etwa ,cha-
rior‘ statt ,carior®).

— Unverénderte Zitate stehen in doppelten Anfiihrungszeichen, angepasste Beleg-
stellen in einfachen (etwa ,cruciatibus gegentiber ,cruciatus’).

—  Wo nicht anders vermerkt, stammen die deutschen Ubersetzungen von mir, 0. G.



2 Paradigmatische Krankheiten

2.1 Die alltdgliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.)

Als Helius Eobanus Hessus 1524 ein Lehrgedicht tiber die Erhaltung der Gesund-
heit ausgehen lief3, fiigte er im Anhang des Drucks ein bemerkenswertes Diagnose-
Instrument bei: eine ,tabula‘, die einen Uberblick bietet {iber die verschiedenen
Arten von Fieber.> In einem dazugehérigen Epigramm rithmt Hessus den Nutzen
der Tafel, gewéhre sie doch rasche Orientierung in einem Feld, das sich nur
schwer iiberblicken lasse.>* Die Zusammenschau der Fieberarten stammt von
Georg Sturtz, dem Widmungstrager des Lehrgedichts, bei dem der Dichter und an-
gehende Arzt Hessus Medizin studierte.> Aufgefihrt sind ,einfache‘ und ,kom-
plexe Fieber, darunter Faul- oder Brenn- sowie Tertian- und Quartanfieber,
auflerdem die drei Subtypen der Eineinhalbtagefieber. Schon in der Widmung an
Sturtz kommt Hessus auf die ,tabula febrium‘ zu sprechen und kommentiert, er
habe die Ubersicht deshalb angehéngt, um sein eigenes Werk damit aufzuwerten —
ein nur beildufiger Hinweis, der gleichwohl mehr transportiert als eine schlichte
Bescheidenheitsgeste: In der Frithen Neuzeit galt Fieber als zwar alltigliche Krank-
heit, die aber dennoch hohe diagnostische Anforderungen an den Arzt stellte® —
kein Wunder, rangierten Feststellung und Therapie der Fieber daher unter den Ko-
nigsdisziplinen der Medizin.”” Nicht nur mit Blick auf die besondere Aura, auch
hinsichtlich der Qualifizierung des Entziindungsgeschehens unterscheiden sich vor-
moderner und moderner Fieberbegriff. Mit Avicenna differenzierte man zwischen

53 Zur Medizingeschichte des Fiebers William F. Bynum, Vivian Nutton (Hgg.): Theories of Fever
from Antiquity to the Enlightenment. London 1981 (Medical History, Supp. 1).

54 ,Tam cito quod varias doceat cognoscere febres, | Hac nullum tabula clarius extat opus.“ The
Poetic Works of Helius Eobanus Hessus. Hg. und tbers. von Harry Vredeveld. 5 Bde. Tempe
2004-2008 (Medieval and Renaissance Texts and Studies 215, 333 = Renaissance Text Series 18, 20),
Leiden 2012 ff. (The Renaissance Society of America 1, 6, 15 ...), Bd. 5, S. 158, vv. 1f.

55 Dazu ebd,, S. 5-12.

56 So heifdt es in Hessus’ Widmung: ,,tuam in primis ingeniosissimam tabulam febrium, rem tota
medicina ut usu frequentissimam ita cognitu difficilimam [adieci].“ [Ich habe als Erstes deine
hochst erfinderische Tafel {iber die Fieber angehéngt, einen Gegenstand, der in der gesamten
medizinischen Praxis ebenso héufig begegnet, wie er diagnostisch ungemein anspruchsvoll ist.]
Ebd,, S. 48.

57 ,[Dlie abnorme Erhitzung des ganzen Korpers“ (Beate Gundert: Fieber. In: Antike Medizin,
Sp. 299-301, hier Sp. 299) bildete seit der Antike ein Gravitationszentrum medizinischen Schrift-
tums und galt noch im achtzehnten Jahrhundert als Inbegriff pathologischer Zustdnde. Vgl. Jorg
Robert: Vor der Klassik. Die Asthetik Schillers zwischen Karlsschule und Kant-Rezeption. Berlin,
Boston 2011 (Quellen und Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte 72 [306]), S. 61.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111212975-002


https://doi.org/10.1515/9783111212975-002

2.1 Die alltagliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u.a.) =—— 15

der angeborenen Warme (,calor innatus) und einem ,calor extraneus‘ bzw. ,febri-
list, der der natiirlichen Wirme fremd sei und seinen Ursprung im Herzen habe.*®
Die geradezu schillernde Vielfalt der Fieber, verbunden mit den Schwierigkeiten
ihrer Therapie, ist sicherlich ein Faktor, weshalb Fieberzustédnde in der Frithen
Neuzeit auch poetisch in den Vordergrund riickten. Wie ich im Folgenden
zeigen mdochte, begegnet Fieber — auf der einen Seite — als Personifikation in Gestalt
einer Gottin und profiliert — auf der anderen Seite — die Kérper der Humanisten.

Einer der zentralen Grindungstexte neulateinischer Fieberdichtung fithrt uns
nach Italien zum Renaissance-Humanisten Angelo Poliziano (1454-1494). Als Al-
biera degli Albizzi fiinfzehnjahrig einem Fieber erlag, verfasste Poliziano ein Ge-
dicht fiir Sigismondo della Stufa, Albieras Verlobten, nach dem etablierten Schema
der Funeralpoesie, mit Klage (lamentatio), Lob (laudatio) und Trost (,consola-
ti09.> Vermutlich aus antiquarischen Zusammenhéngen weif8 Poliziano von der
Dea Febris, der (wenig populédren) Fiebergéttin, der die Romer einst einen Tempel
errichtet hatten.®° Poliziano l4sst die Dea Febris wiederauferstehen, um Albieras
Tod mythologisch zu dramatisieren: Er macht die Gottin, eine Tochter von Erebus
und Nox, zur missgiinstigen Verursacherin von Albieras Leiden und verleiht ihr in
einer aufwendigen Beschreibung Kontur.®! Zu ihrem schauerlichen Gefolge gehé-
ren Trauer und Tod, Seufzen und Klage, Schluchzen und Angst, Zittern, Magerkeit
und Wahnsinn, Starre und Schlaflosigkeit, Rote und Blésse. Die Figurenzeichnung
orientiert sich weitgehend an ovidischen Mustern und erinnert an Invidia und
Fames, aber auch an die Furie Tisiphone:®

Vertice Diva feras ardenti attollit echidnas,
Quae saniem stygio semper ab ore vomunt:
Sanguinei flagrant oculi, cava tempora frigent;

58 Vgl. Michael Stolberg: Gelehrte Medizin und arztlicher Alltag in der Renaissance. Berlin, Bos-
ton 2021, S. 139.

59 Zu diesem ,dreiteilige[n] Schema“ Hans-Henrik Krummacher: Lyra. Studien zur Theorie und
Geschichte der Lyrik vom 16. bis zum 19. Jahrhundert. Berlin, Boston 2013, S. 221-223 und 228f.
(Zitat S. 221).

60 ,Olli templa olim posuit Romana propago.“ Renaissance Latin Verse. An Anthology. Hg. von
Alessandro Perosa, John Sparrow. London 1979, S. 129, v. 123.

61 Dazu Alessandro Perosa: Febris: A Poetic Myth Created by Poliziano. In: Journal of the War-
burg and Courtauld Institutes 9 (1946), S. 74-95; Francesco Bausi: L’Epicedion in Albieram di An-
gelo Poliziano (testo e versione semipoetica). In: Yale Italian Poetry 8 (2004/05), S. 215-247; Nicolle
Lopomo: Maffeo Vegio, il Poliziano e la Dea Febris. In: Medioevo e rinascimento 25 (2014),
S. 127-147; Rita Degl'Innocenti Pierini: L’epicedio di Angelo Poliziano per Albiera degli Albizi: tra-
dizione classica e contaminazione di generi. In: Angelo Poliziano. Dichter und Gelehrter. Hg. von
Thomas Baier, Tobias Ddnzer, Ferdinand Stiirner. Ttibingen 2015 (NeoLatina 24), S. 1-27.

62 Vgl. Perosa: Febris, S. 77.



16 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

Colla madens sudor, pectora pallor obit,
Atque animi interpres liventi lingua veneno
Manat, et atra quatit fervidus ora vapor.®®

Auf ihrem glihenden Scheitel richtet die Gottin wilde Schlangen auf, die immerzu Geifer
aus ihrem hoéllischen Rachen ausspeien. Blutunterlaufen lodern die Augen, die hohlen
Schlafen sind erstarrt. Der Hals ist feucht vom Schweif3, Bldsse bedeckt die Brust, und die
Zunge, Vermittlerin der Seele, trieft von griinlichem Gift und ein glithender Feuerhauch
schlagt den finsteren Mundraum.

Noch bevor Poliziano die Dea Febris romischer Provenienz wiederbelebt hatte,
begegnete sie in Epigrammen Maffeo Vegios (1407-1458), in kleinformatigen Fie-
berexorzismen, die darauf zielen, dem Dichter nachtliche Ruhe und Gesundheit
zu verschaffen.® Vegio bedenkt die Fiebergdttin mit wenig schmeichelhaften Bei-
worten® und zeichnet die Krankheit als Ungeheuer, das nicht einmal in der Un-
terwelt willkommen ist. Pluto macht sie zur vierten Rachegéttin, vor der die
anderen jedoch zurtickschrecken, da sie Ansteckung befiirchten:

Teque odit cohibetque inferni rector Averni,
Dirarum Eumenidum quartaque, dixit, eris.

Sed te etiam Dirae sociam sprevere sorores:
Quam gnorunt pestem pertimuere tuam.%

Hasserfillt halt dich der Herrscher des unterirdischen Avernus gefangen und sagt: ,Du wirst
die vierte der gréasslichen Eumeniden sein! Doch sogar die Schwestern, die Diren, verschméh-
ten dich als Gefahrtin; zu sehr fiirchteten sie sich vor deiner ihnen wohlbekannten Krankheit.

Geschult an diesen Prétexten sind moglicherweise die kaum beachteten Fieberepi-
gramme Paul Flemings.”” Wie Vegio présentiert Fleming in einigen markanten
Kurzgedichten das Fieber als grausame Réacherin (,ultrix fera‘) und wiitende Gottin
(,dea saeva’), die zum Beispiel die beiden Kapuziner-Missionare Blasius und Valen-
tin verzehrt:

63 Renaissance Latin Verse, S. 129, vv. 107-112.

64 Vgl. Tobias Leuker: Angelo Poliziano. Dichter, Redner, Stratege. Eine Analyse der Fabula di
Orpheo und ausgewahlter lateinischer Werke des Florentiner Humanisten. Berlin, New York 2011
(Beitrdge zur Altertumskunde 98), S. 98-100.

65 Sie ist ,iners“ (trdge machend), ,[llanguida“ (erschlaffend), ,iniqua“ (beschwerlich), ,atrox“
(grasslich), ,cruda“ (grausam) und ,acerba“ (bitter).

66 Maffeo Vegio: Elenco delle opere, scritti inediti. Hg. von Luigi Raffaele. Bologna 1909, S. 182.
67 Zu Flemings Fieberdichtung bislang Beate Hintzen: Sprache der Liebe, Sprache der Freund-
schaft, Sprache des Glaubens. Zur Interferenz der Diskurse in Paul Flemings Dichtung. In: Was
ein Poéte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609-1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius
Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frithe Neuzeit 168), S. 159-180, hier S. 172f.



2.1 Die alltagliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u.a.) =—— 17

Fugerat a sancto febris emaciata Blaseo,
nec levis invalidam moverat ira deam.
Alma salus illam languentis abegerat extis.
Ergo fremens tota dum capit aede fugam,
forte Valentinum cernens fera corripit ultrix.
Hic iacet et saevae iam crepat igne deae.
Victa semel, cladem quid amas, dea stulta, secundam?
Ipse Valentinus mox tibi victor erit.®®

Abgezehrt war das Fieber vor dem Heiligen Blasius geflohen, und heftiger Zorn hatte die
kraftlose Gottin erfasst. Erquickende Gesundheit hatte sie aus den Organen des Kranken
vertrieben. Als die wilde Récherin nun schnaubend im Haus umbherirrte, erblickte sie zufél-
lig Valentinus und befiel ihn sogleich. Nun liegt er darnieder und stéhnt vom Feuer der wil-
den Gottin. Schon einmal wurdest du besiegt — was findest du, alberne Gottin, Gefallen an
einer zweiten Niederlage? Bald schon wird auch Valentin tiber dich siegen.

Thren Héhepunkt findet die Fieberpoesie Flemings in den Manes Glogeriani,®
einer handschriftlich tiberlieferten Epigrammsammlung, mit der der Dichter
Georg Gloger, einem engen, frithverstorbenen Freund, ein Denkmal setzen wollte.
Die besondere Aufmerksamkeit fiir das Fieberthema héngt nicht nur mit der To-
desart Glogers zusammen; vielmehr wiirdigt die poetische Rekapitulation des me-
dizinischen Leidens Glogers Bedeutung fiir Flemings eigene Vita. Gloger war es
nédmlich, der Fleming fiir die Medizin gewonnen und ihn mit keinem Geringeren
als Martin Opitz bekanntgemacht hatte:”

Apollo war mir giinstig,
der Musicant’ und Arzt, weil du mich machtest briinstig
zu seiner doppeln Kunst. Die freie Meditrin
verweiste mich durch dich zu ihrem Tempel hin
und hie mich ihren Freund.”

Wie bei Poliziano gewinnt das Fieber in den Gloger-Epigrammen Kontur nicht nur
als Krankheit, sondern zugleich als Akteurin. Im Epigramm ,De Febre et Morte

68 Paul Flemings Lateinische Gedichte. Hg. von Johann Martin Lappenberg. Stuttgart 1863 (Bi-
bliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 73), S. 310, Nr. 15.

69 Dazu Hintzen: Sprache der Liebe; Claudius Sittig: ,Der Zeuge von meiner Poesie: Médnnlich-
homosoziales Begehren in Paul Flemings Freundschaftsdichtung. In: Was ein Poéte kan! Studien
zum Werk von Paul Fleming (1609-1640). Hg. von Stefanie Arend, dems. Berlin, Boston 2012
(Frithe Neuzeit 168), S. 205-232.

70 Vgl. Sittig, S. 205.

71 Paul Flemings Deutsche Gedichte. Hg. von Johann Martin Lappenberg. 2 Bde. Stuttgart 1865
(Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 82-83), Bd. 1, S. 42, Nr. 7, vv. 21-25.



18 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

B. Glogeri“ konstruiert der Dichter eine (privat-)mythologische Verwandtschaft zwi-
schen Febris (Mutter) und Mors (Tochter), die Gloger auf Geheifd der Juno zugrunde
richten. Ohne Erfolg hatte Amor, Flemings Liebe zum Freund, zuvor versucht, dem
tddlichen Zweigespann Einhalt zu gebieten:

Ut iuvenem patrio posset superaddere coelo
i, Febris i, siste, Mors, mihi, mandat Amor.
Parebat dominae fatalis biga Monetae.
Ibat et ad dictos nata parensque Lares.
Leniter adstantem Febris invadebat ephebum
et placido facilis Mors in agone fuit.
Morte quid ingemimus iuvenem cecidisse febrili?
1lli mater erat illa, sed illa soror.”

Dass er den Knaben dem véterlichen Himmel beigesellen kénne, vertraut Amor [Flemings
Liebe zu Gloger] mir an — geh, Fieber, geh, halte ein, Tod! — Das todliche Zweigespann ge-
horchte der Herrin Moneta [Juno], und Tochter und Mutter gehen zum genannten Haus.
Sanft beféllt Febris den dabeistehenden Jingling, sanft kam der Tod unter friedlichem Rin-
gen. Warum beklage ich, dass der Junge an einem fiebrigen Tod zugrunde ging? Jene war
ihm die Mutter, aber jene die Schwester.

Episches Terrain beschreitet Fleming im Epigramm ,liber das lodernde Fieber und
den Schweifs des seligen Gloger“, das Kampfhandlungen in den antiken Grofsdich-
tungen nachempfunden ist und eine Schlacht zwischen ,febris‘ und ,sudor* insze-
niert. Nicht zuletzt die differenzierte Qualifizierung der jeweiligen Sprechakte —
das Wasser tont (,sonuit“), das Feuer larmt (,strepebat), beide zusammen toben
(,fremunt®) — verleiht den Kontrahenten nachgerade monstrose Ziige. Glogers Tod
wird zum Kollateralschaden eines martialischen Geschehens, das sich zwischen ele-
mentaren Kréften ereignet:

Pugna fuit flammas inter, fuit inter et undas,
utrae vexarent cor iuvenile magis.
Praestamus, sonuit aqua rauco vortice, flammis!
Praestamus flammae, flamma strepebat, aquis!
Quin libeat certare, fremunt. Pugnatur. At aeger
in mediis, mediis ignibus, exit aquis.
Principium fuit hoc, finis fuit illa duelli.
Dic, quae victrices obtinuere manus?”

72 Fleming: Lateinische Gedichte, S. 225, Nr. 6.

73 Ebd, S. 235, Nr. 36. — An den Widersachern ,ignis‘ und ,unda‘ fand Fleming derart Gefallen,
dass er anschliefiend an dieses Epigramm noch ein zweites formulierte, das dem gleichen Gegen-
stand gewidmet ist: ,De Iisdem*, ebd., Nr. 37.



2.1 Die alltagliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u.a.) =— 19

Zum Kampf kam’s zwischen Fieberglut und Schweissesflut, beide marterten das jugendliche
Herz heftig. ,Wir siegen’, tont das Wasser mit rauer Stimme, ,iiber die Flammen!‘ — ,Wir, die
Feuersbrunst’, larmt die Flamme, ,siegen iiber das Wasser!‘ — ,Weshalb®, so toben sie, ,sollten
wir denn nicht um die Entscheidung streiten? Man kampft. Der Kranke jedoch scheidet inmit-
ten des Feuers, inmitten der Fluten, aus dem Leben. Diese war der Beginn, jene das Ende des
Krieges. Sag du, welche Hand den Sieg davontrug!

Ohne grofie Anstrengung liefRe sich zeigen, dass die (Dea) Febris auch in der
Volkssprache anzutreffen ist; zu nennen ware etwa Amadis Jamyn (1540-1593),
der eine Ode an die Gesundheit und gegen das bose Fieber (,[m]echante Fievre®)
verfasste,”* als Pierre de Ronsard (1524-1585), sein Lehrer, an einem Quartanfie-
ber litt. Wichtiger als diese Linie zu verfolgen ist fiir uns aber die Tatsache, dass
Fieber oft auch Gegenstand humanistischer Selbstbeobachtung wurde. So schil-
dert zum Beispiel Giovanni Marrasio (um 1400 bis 1452) in seinen Carmina varia
ein Fieber, das er auf einen Reitunfall zurtickfithrt, einen ungliicklichen Sturz
von seinem Maultier. Marrasio berichtet von Schmerzen am Schambein und Blut
im Urin, die er als Folgen des ,calor febrilis‘ interpretiert:

Successitque calor febrilis, sanguinis uber
Mictus; magnus erat pectinis inde dolor.

Hic calor accensus crescit, desiccat et urit;
Extenuat carnes et coquit ardor epar;

Dimminuit vires per venas fusus in omne
Corpus et assidue me cruciare solet.”

Es folgte Fieberhitze, im Harn war reichlich Blut. Grosser Schmerz driickte daraufhin die
Brust. Sobald dieses Feuer entfacht war, nahm es zu, dérrte und verbrannte mich. Die Hitze
diinnte das Fleisch aus und kochte die Leber. Nachdem sie durch die Venen in den ganzen
Korper gelangt war, schwéchte sie meine Kréfte und marterte mich unablassig.

Zu den frithen italienischen Fieberpoeten gehort auch Tito Vespasiano Strozzi
(1425-1505), dessen Werk in einem Aldinen-Druck von 1514 vorliegt (nach venezia-
nischer Zahlung 1513). Strozzis Fiebergedicht, uiberliefert im vierten Buch der
JAeolosticha“ (,vermischte Gedichte®),’® ist eines der raffiniertesten Beispiele

74 Theodosia Graur: Un disciple de Ronsard. Amadis Jamyn. Paris 1929, S. 39.

75 Giovanni Marrasio: Angelinetum and Other Poems. Ubers. von Mary P. Chatfield. Cambridge,
MA 2016 (The I Tatti Renaissance Library 73), S. 152, vv. 145-150.

76 So die Aufschliisselung von Reinhard Jonathan Albrecht: Die Dresdener Handschrift der Ero-
tica des Tito Vespasiano Strozza. In: Romanische Forschungen 7 (1893), S. 231-292, hier S. 232,
Anm. 2.



20 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

frithneuzeitlicher Fieberpoesie iiberhaupt.”’ Strozzi leidet an einem komplizier-
ten Wechselfieber, das am dritten wie am vierten Tag remittiert, und bestaunt
die Metamorphosen, die Formen und Gestalten, der Krankheit. Die Kombination
von Fiebertypen, hier diejenige von Tertian- und Quartanfieber, ist keine literari-
sche Erfindung, sondern wurzelt in den medizinischen Anschauungen der Zeit:

Febris enim formas sese convertit in omneis,
Et miserum variis torquet acerba modis.
Nunc tremula aggreditur glaciali frigore membra,
Viscera nunc rapidis ignibus ima coquit.
Interdum largus de pectore profluit humor,
Interdum fauces torret anhela sitis,
Et modo quarta dies et me modo tertia vexat
Plus solito, et nunquam pessima febris abit.
Non ego crediderim tot sumere posse figuras
Protea, quot facies haec fera pestis habet.”®

Das Fieber verwandelt sich in alle Formen und martert, das strenge, den Elenden auf unter-
schiedliche Weise. Jetzt greift es die zitternden Glieder mit eisiger Kélte an, jetzt versengt es
die Eingeweide im Innern mit reiffendem Feuer. Manchmal strémt aus der Brust reichlich
Schleim hervor, manchmal verdorrt ein keuchender Durst den Schlund. Bald plagt mich der
vierte, bald der dritte Tag mehr als gewohnlich, niemals aber verldsst mich das schandliche
Fieber. Ich héitte nicht geglaubt, dass diese gréassliche proteische Seuche so viele Formen an-
nehmen konnte, wie sie Gesichter hat.

Auferhalb des italienischen Sprachraums leistete der ungarische Humanist Janus
Pannonius einen Beitrag zur Fieberpoesie. Mit Pannonius gelangen wir zu einem
insgesamt pragenden, ja vielleicht sogar zu dem wichtigsten nach-antiken Impuls-
geber frithneuzeitlicher Krankheitslyrik,” der den deutschen Kulturraum spétes-
tens mit dem Froben-Druck von 1518 erreicht hatte. Als Pannonius, den Matthias
Corvinus 1459 zum Bischof von Fiinfkirchen geweiht hatte, im Tiirkenkrieg mit-
marschieren sollte, war er aus Grinden einer Krankheit zunéchst verhindert.
Seine Not kontrastiert er im Klagegedicht ,De se febricitante ad Blasium militem*
mit derjenigen des Adressaten, der zu der Zeit, als das Gedicht entstand, bereits
im Krieg kdmpfte. Um die paradoxen Effekte des Fiebers, hier Hitze, dort Frost,

77 Ein weiteres Krankheitsgedicht findet sich im zweiten Buch der Aeolosticha. Vgl. Die Borsias
des Tito Strozzi. Ein lateinisches Epos der Renaissance. Hg. von Walther Ludwig. Miinchen 1977
(Humanistische Bibliothek IL,5), S. 47.

78 Strozii Poetae Pater et Filius. Venedig: Aldus Manutius, Bl. 118'-119".

79 Vgl. Hermann Wiegand: Imitatio und Aemulatio: Tibull, Janus Pannonius und Petrus Loti-
chius Secundus tiber Krieg, Krankheit, Frieden und die Mondgéttin. In: Lotichius und die romi-
sche Elegie. Hg. von Ulrike Auhagen, Eckart Schéfer. Tibingen 2001 (NeoLatina 2), S. 35-52.



2.1 Die alltagliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u.a.) =—— 21

zu veranschaulichen, berichtet Pannonius, wie er seinen Kérper mit einer Bettde-
cke warmhalt, die er jedoch gleich wieder zurtiickschlagt:

Membra gemens stratis versat, si membra vocamus
Ossibus haerentem vix sine carne curem.

Pallia nunc poscit, nunc rursus pallia ponit.
Lumina nec placidus mulcet abacta sopor.®

Achzend wendet er [Pannonius spricht von sich in der dritten Person] seine Glieder auf
dem Lager hin und her, wenn man Haut, die ohne Fleisch kaum am Gerippe héngt, ,Glieder*
nennen kann. Bald verlangt er nach Decken, bald legt er die Decken wieder beiseite. Und
kein sanfter Schlaf beruhigt die tiefliegenden Augen.

Im anschlieffenden Gedicht ,De se aegrotante in castris“ bleibt unklar, ob Panno-
nius noch dieselbe Krankheit wie oben voraussetzt oder ob der Humanist — nach
einer zwischenzeitlichen Genesung und dem Eintritt in den Kriegsdienst — aufs
Neue erkrankt ist; jedenfalls spricht er auch hier von den grimmigen Flammen
eines grasslichen Fiebers (,incendia tristia dirae febris‘). Pannonius erwédhnt seine
verschleimte, kalte Nase und notiert die Bldue seiner Lippen, er registriert, wie die
Kélte den jeweils duflersten Punkt seiner Extremitdten erreicht, und fiihlt das Pul-
sieren seiner Adern: ,Wéahrend ich spreche, nimmt der Schiittelfrost nach und
nach die Glieder in Beschlag, ich spiire die eilenden Vorzeichen meiner Marter.“®!
Fragt man nach der Entwicklung im deutschen Kulturraum, so dirfte die mut-
mafllich erste Fieberbeschreibung zeitnah zu Strozzis und Pannonius’ Texten ent-
standen sein und stammt von Ulrich von Hutten. Fast unweigerlich assoziiert man
mit Hutten die Schrift De Guaiaci medicina et morbo Gallico von 1510, ein ,Kranken-
journal‘®* das Huttens Syphilis-Beschwerden verzeichnet und eine neue Therapie
mit importiertem Guajakholz vorstellt, die ihn, wenn auch nur scheinbar, geheilt
hatte. Der Text gibt ein erschreckendes Zeugnis von den entsetzlichen Geschwtiren,
die Hutten erwiesenermaRen plagten.®* So heftig wie in der Guajakschrift scheint

80 Janus Pannonius: Sylva panegyrica ad Guarinum Veronensem, praeceptorem suum. Et eiusdem
Epigrammata nunquam antehac typis excusa. Basel: Johann Froben, 1518 [= VD 16 ] 193], S. 66.

81 ,Dum loquor, horridulos sensim rigor occupat artus, | Sentio tormenti praevia signa mei.“
Ebd.,, S. 68.

82 Formulierung nach Christian Kiening: Der Korper der Humanisten. In: Zeitschrift fiir Germa-
nistik 8 (1998), S. 302-316, hier S. 307.

83 Vgl. Michael Peschke: Ulrich von Hutten (1488-1523) als Kranker und als medizinischer
Schriftsteller. K6ln 1985 (Arbeiten der Forschungsstelle des Instituts fiir Geschichte der Medizin
der Universitat zu Koln 33), S. 140f.



22 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

sich seine Syphilis jedoch nicht von Anfang an manifestiert zu haben. Da er im Ele-
gienwerk, den Querelarum libri duo von 1510,%* immer wieder eine ,febris quartana*
referenziert, ist es nur wahrscheinlich, dass Hutten zuerst Fiebersymptome entwi-
ckelt hatte.®® Die Diagnose ist ungiinstig: Innerhalb der tradierten Fieberkunde
weckt das Viertagefieber besonders negative Assoziationen und gilt, nebst Wasser-
sucht, als ,scandalon, als Stolperstein der Medizin.®® Huttens Verlauf, wie er ihn in
der ersten Elegie rekapituliert, gibt dieser Einschitzung Recht:

Bis fera cessit hiems, toties aestate peracta,
Et valetudo manet quae fuit ante mihi,

Nec levius patior, morbus quoque tempore crescit
Foedaque crescendo est viribus aucta lues:®’

Schon zweimal wich der harte Winter, ebenso oft der Sommer, und doch hat die Krankheit,
die mir zuvor zusetzte, Bestand. Ebenso wenig ist mein Leiden leichter, mit der Zeit nimmt
auch die Krankheit zu, und die grassliche Seuche hat mit ihrem Zuwachs noch an Kréften
gewonnen.

Im Riickblick auf die vergangenen Jahre bemerkt Hutten also eine grundsatzliche
Verschlechterung seines Fiebers, betont aber, dass es seit einem schindlichen At-
tentat besonders schlecht um ihn bestellt sei.®® Der Wanderhumanist gelangte

84 Grundlegend zu den Querelae: Eckart Schafer: Ulrich von Hutten als lateinischer Poet. In:
Pirckheimer-Jahrbuch 4 (1988), S. 57-78; Hans-Gert Roloff: Poeta vapulans — Ulrich von Hutten
und die Lotze. In: Pommern in der Frithen Neuzeit. Literatur und Kultur in Stadt und Region. Hg.
von Wilhelm Kithlmann, Horst Langer. Ttibingen 1994 (Frithe Neuzeit 19), S. 61-76. Vgl. auch Ar-
nold Becker: Ulrichs von Hutten Querelae in Lossios: Humanistische Streitkultur zwischen Invek-
tive und Elegie. In: Streitkultur. Okzidentale Traditionen des Streitens in Literatur, Geschichte
und Kunst. Hg. von Uwe Baumann, dems., Astrid Steiner-Weber. Gottingen 2008 (Supra alta per-
ennis. Studien zur Wirkung der Klassischen Antike 2), S. 111-129.

85 Vgl. Peschke, S. 69f. und 138, dort in Sonderheit den Hinweis auf Anm. 67. Anders Thomas G. Be-
nedek: The Influence of Ulrich von Hutten’s Medical Descriptions and Metaphorical Use of Medicine.
In: Bulletin of the History of Medicine 66 (1992), S. 355-375, hier S. 357: ,,The fever pattern described
by Hutten is compatible with infection caused by Plasmodium malariae, but not with syphilis.*

86 Ein entsprechender Merkvers aus dem Regimen sanitatis salternitanum findet sich in der Frithen
Neuzeit immer wieder, so auch bei Lorenz Fries: Spiegel der Artzny [...]. StraSburg: Johannes Grie-
ninger, 1518 [= VD 16 F 2871], BL. CLXXII": ,Die weil nun dif feber schwerlich vf zi wurtzlen ist / vnd
den artzeten vil wider strebt. Als dan das alt spitz schiich verflin / lutet. Jdrops quartana medicorum
scandala plana. Jst not das der artzet so er dif feber wil vnder handen nemen grofs vff sehen hab.“
87 Ulrichs von Hutten Schriften. Hg. von Eduard Bocking. 5 Bde. Leipzig 1859-1862, Bd. 3, S. 22,
vv. 31-34.

88 Zu Hintergrund und Entstehung der Querelae zuletzt Herbert Jaumann: Hutten, Ulrich von.
In: VL Dt. Hum., Bd. 1 (2008), Sp. 1185-1237. Vgl. aufferdem den Kommentar in Humanistische
Lyrik des 16. Jahrhunderts. Lateinisch und deutsch. Hg. und iibers. von Wilhelm Kiihlmann, Ro-



2.1 Die alltagliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u.a.) =—— 23

1509 nach Greifswald, wo ihm der Biirgermeister und Kaufmann Wedeg Lotze
und sein Sohn Hennig einen gastlichen Empfang bereiteten, ihn jedoch ausrauben
liefen, nachdem er sich bei den Gastgebern verschuldet hatte. Der Raub definiert
gleichsam das ,Trauma“®® der Elegien und soll Huttens Quartanfieber verscharft
haben, da er ohne Kleidung der Kélte schutzlos ausgeliefert gewesen sei, als er
von Greifswald nach Rostock unterwegs war:

Dii, notum est vobis, quantum isto ex tempore pestis
Aucta sit in nobis quae fuit ante minor;

Ipsum etiam vulnus concepti frigoris intus
Intendit vitae prompta pericla meae.”®

Ihr Gotter, ihr wisst, wie sehr seit damals die Krankheit in mir zugenommen hat, wo sie
doch zuvor geringer war. Ja, auch die Frostwunde, die ich mir innerlich zuzog, bedeutete
eine unverziigliche Bedrohung meines Lebens.

Huttens Riickfiihrung seines Zustands auf die unmaflige Winterkalte ist erfah-
rungsweltlich nur plausibel, gleichzeitig imitiert der Humanist mit Attentat, Frost-
wunde und Fieber Existenzbedingungen, fiir die ihm Ovid das Vorbild geliefert
hatte. Fiir gewohnlich, so Ovid, biete die Donau Schutz vor Feindesangriffen, doch
sobald der Fluss zugefroren sei, iiberfielen brandschatzende Volker den winterli-
chen Verbannungsort. So ist es sicherlich kein Zufall, wenn Hutten just auf einem
zugefrorenen Sumpf Opfer von Lotzes Schergen wird. Wie der winterliche Uberfall
verweist auch der Konnex von Krankheit und Winter auf Ovid. Die (vorgeblich) un-
erbittliche Kélte am Verbannungsort wird zum krankheitsverursachenden Faktor
und induziert fieberartiges Seitenstechen, das der Exildichter dem Winter anlastet:
yDurch viele Tage hindurch werde ich von Seitenstechen verzehrt — denn mit seiner
unmégRigen Kalte hat mich der Winter verwundet.“*" Offenbart Huttens empirische
Argumentation mithin eine intertextuelle Riickseite, geht er, was die Dokumentation
des Fiebers betrifft, jedoch weit {iber das Vorbild hinaus. In der ersten Klage unter-
nimmt er eine Selbstexamination, die in gebundener Form die ,vis morbi‘ ausstellt
und entschiedener als noch Ovid mit Realitatseffekten arbeitet:

Ipsa etiam est imis vis morbi incussa medullis
Siccaque concusso pendet ab osse cutis;

bert Seidel, Hermann Wiegand. Frankfurt a. M. 1997 (Bibliothek deutscher Klassiker 146/Biblio-
thek der Frithen Neuzeit 5), S. 1039f.

89 Humanistische Lyrik, S. 1039.

90 Ulrichs von Hutten Schriften, Bd. 3, S. 22, vv. 47-50.

91 ,perque dies multos lateris cruciatibus uror; | scilicet inmodico frigore laesit hiems.“ Ovid,
Tristia 5,13,5f. (zitiert nach P. Ovidius Naso: Tristium Libri Quinque. Ibis. Ex Ponto Libri Quattuor.
Halieutica. Fragmenta. Hg. von S. G. Owen. Oxford 1915 [Oxford Classical Texts]).



24 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

Si pedibus conor malefirmum attollere corpus,
Fessa sub hoc tenui pondere crura labant;

Si manuum offitio consuetos molior usus,
Vix possunt siccas brachia ferre manus;

Nunc humero caput est fultum hoc, nunc incubat isti;
Nulla mihi potus gratia, nulla cibi.%?

Die Gewalt der Krankheit selbst hat sich sogar ins innerste Mark gefressen, und die Haut
héngt trocken am zerrttteten Skelett. Wenn ich versuche, den schwanken Kérper auf die
Fufle zu stellen, brechen die matten Beine unter der geringen Last zusammen; wenn ich
versuche, meine Hinde wie gewohnt in Dienst zu nehmen, kénnen die Arme nur mit Mithe
die ausgetrockneten Hénde heben. Bald ist das Haupt auf diese Schulter gestiitzt, bald legt
es sich auf jene. Angenehm ist mir kein Trunk, ist mir keine Speise.

Da Lotzes Schergen die Progression des Fiebers (mit-)verschulden, nimmt es nicht
wunder, wenn Hutten am Ende der Klage Lotze sein Fieber wiinscht, zusammen
mit allen Ungliicken, die er erlitten habe:

Ille meas febres, ille horrida vulnera sumat,
Ille ferat casus, ordine quemque, meos!
Imprecor ista quidem, sed adhuc graviora meretur,
Omnia sunt vestrae debita iustitiae.”®

Jener moge mein Fieber, jener die grasslichen Wunden bekommen, jener meine Schicksals-
schlage, jeden der Reihe nach, ertragen! Dies zwar wiinsche ich ihm, aber noch Schwereres
verdient er. Alles ist eurer [gemeint sind die Gotter] Gerechtigkeit geschuldet.

Die Verfluchung, mit der die Elegie kdmpferisch ausklingt, offenbart den invektivi-
schen Zug des Zyklus, der einerseits darauf zielt, das Mitleid der Adressaten zu ge-
winnen, und andererseits Huttens Unrecht ahnden soll.’* Doch gelingt es der
rachenden Muse (,Musa ultrix‘), den Peiniger mit Krankheit zu schlagen? Huttens
Uberzeugung, dass sein Leben akut gefahrdet sei, seitdem sich die nordische Kalte
dem fiebrigen Korper eingepragt habe, riickt die Aussicht auf Heilung in weite
Ferne. Umso bemerkenswerter scheint es, dass sich gegen Ende des Zyklus Huttens
Perspektive auf das Fieber wandelt. In einer spiaten AuRerung zur Krankheit gegen-
uber Helius Eobanus Hessus (Querelae 2,8) ist er uberraschend zuversichtlich:
»,Noch bin ich nicht vollstdndig genesen und wieder zu Kréften gekommen, den-
noch ist meine Hoffnung fester, als sie es zuvor war.“% Wihrend Hutten eine bio-

92 Ulrichs von Hutten Schriften, Bd. 3, S. 21, vv. 13-20.

93 Ebd,, S. 23, vv. 73-76.

94 Zur ,Doppelpoetik der Querelae im Bannkreis von Elegie und Invektive Becker: Streitkultur.
95 ,Nondum convalui totus viresque recepi, | Spes tamen est ratior quam fuit ante mihi.“ Ul-
richs von Hutten Schriften, Bd. 3, S. 62, vv. 97f.



2.1 Die alltagliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u.a.) = 25

graphische Aufwartsentwicklung feststellt, verhélt es sich mit seinem Widersacher
gerade umgekehrt: Lotze ist buchstdblich krank vor Neid. Die ,invidia‘, an der er
laboriert, prasentiert sich als geradezu pathologische Disposition. Der Vater ist aus-
gemergelt, ohne Schlaf und Appetit, die Organe sind vergiftet:

Nunc igitur tristes consumit lividus horas,
Et quia non potuit laedere, posse cupit:
Nulla quies illi, noctes vigilantur amarae,
Dum solitas animo concipit insidias;
Luce operum vacuus; nisi quod mihi obesse putarit
Nil agit, et studiis abstinet ille suis,
Insano livore macer caecoque veneno
Pallidus atque intra viscera rupta miser;
Non cibus est illi gratus mensaque reponit
Vix bene libato pocula sumpta mero:*®

Trostlos lasst er jetzt die Stunden verstreichen, und weil er nicht schaden konnte, wiinscht
er, dass er es konnte. Ruhe findet er keine, bittere Nachte durchwacht er, wéhrend er im
Geiste die tblichen Hinterhalte ersinnt. Ohne Beschéftigung ist er bei Tage, tut nichts, aufier
wovon er glaubt, dass es mir schade, und er hélt sich fern von seinen Studien, ist diirr von
wahnsinnigem Neid und erblasst von unsichtbarem Gift, elend auch, weil die Eingeweide
inwendig zerplatzt sind. Keine Speise bekommt ihm. Kaum hat er den Becher gefasst und
den Wein gekostet, stellt er ihn wieder zurtick auf den Tisch.

Schon bei den Tragikern finden wir die Vorstellung, dass Neid Symptome zeitige,
eine Auffassung, die spéter bei romischen Autoren fortlebt, darunter Horaz.”’
Wirksam ist hier aber in Sonderheit das Zeugnis der Metamorphosen mit ihrer
Schauder erregenden Beschreibung der Gottin Invidia. Lotzes Symptome sind
dort allesamt vorbereitet: die Blasse, die Magerkeit, der Schlafmangel, ebenso Gift
und Organschaden.’® Nososemantisch ist Huttens Riickgriff auf Ovid insofern

96 Ebd., S. 56, vv. 57-66.

97 Vgl. Matthew W. Dickie: Ovid, Metamorphoses 2.760-64. In: The American Journal of Philology
96 (1975), S. 378-390.

98 ,pallor in ore sedet, macies in corpore toto, | nusquam recta acies, livent rubigine dentes, |
pectora felle virent, lingua est suffusa veneno. | risus abest, nisi quem visi movere dolores, | nec
fruitur somno vigilacibus excita curis, | sed videt ingratos intabescitque videndo | successus ho-
minum carpitque et carpitur una | suppliciumque suum est.“ [Bldsse sitzt im Gesicht, Magerkeit
im ganzen Korper, der Blick geht in alle Richtungen, die Zahne sind bleifarben vor Féule, die
Brust schillert grinlich von Galle, die Zunge ist verfarbt von Gift. Mit Lachen hat sie [Invidia]
nichts zu schaffen, aufier es wird ihr beim Anblick von Schmerzen anderer entlockt. Weil sie von
immer wachen Sorgen aufgescheucht wird, genief3t sie keinen Schlaf, sondern sieht die ihr unlie-
ben Erfolge der Menschen und vergeht beim Anblick. Sie zerfrisst und zerfrisst zugleich sich
selbst und ist ihre eigene Strafe.] Ovid, Metamorphosen 2,775-782 (zitiert nach P. Ovidius Naso:
Metamorphoses. Hg. von R. J. Tarrant. Oxford 2004 [Oxford Classical Texts]).



26 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

ominds, als dieser den Neid mit einem Krebsleiden assoziiert. Ovids Deskription
steht in Zusammenhang mit der Verwandlungssage der frevlerischen Minerva-
Priesterin Aglauros, die sich vor Neid auf ihre Schwester Herse férmlich verzehrt.”
Als Aglauros sich zuletzt in einen Stein verwandelt, vergleicht Ovid ihre Metamor-
phose mit einem ausgreifenden ,cancer’, den er als unheilbares Ubel Klassifiziert:

utque malum late solet immedicabile cancer
serpere et inlaesas vitiatis addere partes,

sic letalis hiems paulatim in pectora venit
vitalesque vias et respiramina clausit.’®

Wie der Krebs, das unheilbare Ubel, sich gewohnlich weithin ausbreitet und die unversehr-
ten Teile den bereits befallenen beigesellt, so kam tddlicher Frost allméhlich in ihr Herz
und verschloss die lebenswichtigen Bahnen und Atemwege.

Obschon Hutten bis zuletzt krank bleibt, tut die Verwiinschung also ihre Wir-
kung. Wahrend er zu Beginn an ,febris quartana‘ leidet, plagt Lotze am Ende eine
gleichsam krebsartige Neidkrankheit, die als Gegenbild zum siechen Hutten ent-
worfen ist.

Zu Huttens Nachfolgern im Feld der Fieberdichtung gehort Nicodemus Frischlin,
einer der bedeutendsten Reprasentanten des Spathumanismus. Frischlins reiches
Schaffen dokumentiert eine teilweise posthume Sammelausgabe seiner Werke, die
Opera poetica in finf Banden. Allein die elegische Abteilung von 1601 verteilt sich auf
beeindruckende zweiundzwanzig Buicher, die unter anderem ein Fiebergedicht iiber-
liefern. Entstanden ist der Text, als Frischlin von einer Reise nach Ungarn und Oster-
reich zuriickkehrte, die ihn zu Baron Georg Khisl von Kaltenbrunn gefiihrt hatte.™™
Frischlin orientiert als Erstes {iber seinen Aufenthalt in der Fremde und stellt eine
Diagnose: Der Dichter ist erkrankt an einer ,febris recidiva®, einem Wechselfie-
ber. Kennzeichnend fiir die elegische Situation ist die Abwesenheit umsorgender
Freunde, zu denen neben Khisl, dem Adressaten der Elegie, der Stuttgarter
Hofarzt Oswald Gabelkover gehort. Fehlende Gastlichkeit und der Mangel an
freundschaftlicher und arztlicher Zuwendung, die Frischlin eingangs beklagt, verra-
ten den Einfluss Ovids:

Me premit Hungarica febris recidiva sub ora:

99 Neben der Beschreibung Invidias ist es offenbar das Portréat der missgiinstigen Priesterin, das
Huttens Darstellung inspirierte. Gerade so, wie Lossius die ,imago‘ Huttens vor Augen hat (,Ante
oculos), so Aglauros das Ehegliick der Schwester.

100 Ovid, Metamorphosen 2,822-828 (zitiert nach Ovid: Metamorphoses, hg. Tarrant).

101 Vgl. David Friedrich Strauf3: Leben und Schreiben des Dichters und Philologen Nicodemus
Frischlin. Ein Beitrag zur deutschen Culturgeschichte in der zweiten Halfte des sechszehnten
[sic] Jahrhunderts. Frankfurt a. M. 1856, S. 278.



2.1 Die alltagliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u.a.) =— 27

O ubi Kiselii tam mihi grata domus?
Febre laboranti bis septem quae mihi luces
Divitis hospitii iura benigna dedit.
0 ubi gemma meus, pesti saevissima pestis,
0 felix operum Gabelechover ubi es?'%?

Mich druckt am Rand Ungarns ein wiederkehrendes Fieber. Ach, wo ist Khisls Haus, das
mir so willkommen ist? Zweimal sieben Tage hat es mir, dem Fieberkranken, giitiges Gast-
recht reichlich gewéhrt. Ach, wo bist du, mein Liebster, der du der Seuche eine garstige Seu-
che bist, ach, mein Gabelkover, wo bist du, segensreich in deinem Wirken?

Im Weiteren schildert Frischlin ebenso anschaulich wie eindringlich die Effekte
des Fiebers. Seinen Schédel, geplagt von heftigen Kopfschmerzen, vergleicht er mit
dem Vulkan Atna, der Schmiedestitte der Kyklopen, das Fieber mit dem Feuer der
Chimére oder dem Eisen, das ein Schmied bearbeitet. Prazise Beschreibungen etab-
lieren eine Perspektive auf den Korper, die AufSen und Innen, besonders aber auch
die Ubergangszonen fokussiert: ,Der Mund starrt, am trockenen Gaumen haftet die
Zunge und der unheilvolle Atem l4sst den trockenen Mundraum erbeben.«!% —
»Die Lungen entlassen wildes Feuer aus dem verzehrenden Schlund, wie es ein
Jagdross aus den Niistern ausschnaubt.“'** Die lebhafte Selbstobservation gerét zur
Selbstdiagnose, als Frischlin (aufbauend auf den Prdmissen der Humoralpatholo-
gie) seine geschwollenen Venen mit gelber Galle, seine Bauchschmerzen wiederum
mit Phlegma erklért. Die Suggestivitit der Korperimpressionen verbindet sich mit
einer medizinischen Schreibweise, die an traditionelle physiologische Konzepte an-
kniipft: ,Die darunter gegossene Galle entziindet die angeschwollenen Venen. Ein
dicker, triger Saft martert den Ventrikel.“!'®> Vorausgesetzt ist das Modell der
Humoralpathologie auch in der Therapie des Fiebers: Frischlin praktiziert und in-
szeniert eine Purgation, eine Reinigung der Korperséfte von Schadstoffen, die tiber
den Magen-Darm-Trakt ausgeschieden werden.'®® Dass Frischlin keine beliebigen
Medikamente listet, offenbart die korrekte Anwendung von Ziegenmolke, die bei
Gallenfieber als Mittel der Wahl gilt:'"’

102 Nicodemus Frischlin: Operum poeticorum [...]. Pars elegiaca. StrafSburg: Bernhard Jobin
Erben, 1601 [= VD 17 39:139716Y], BL. Aaa 5 (Elegie 20,8).

103 ,0s hebet, arentique haerescit lingua palato, | Et sicca infelix halitus ora quatit.“ Ebd.

104 ,Pulmo ferum rapidis expirat faucibus ignem: | Qualem venator naribus efflat equus.“ Ebd.
105 ,Inflammat venas bilis suffusa tumentes: | Ventriculum torquet plurimus humor iners.*
Ebd.

106 Vgl. Ralf Vollmuth: Purgieren, Purgation. In: Enzyklopddie Medizingeschichte. Hg. von Wer-
ner E. Gerabek u. a. 3 Bde. Berlin, New York 2007, Bd. 3, S. 1203.

107 ,Plurimi, nec sine caussa, serum lactis caprinum commendant, ut in quacunque febre biliosa
continua praestantissimum remedium, quod et temperare ac evacuare humores biliosos possit et
viscera roborare.“ [Die meisten empfehlen — und nicht ohne Grund - Ziegenmolke als vorziigliches



28 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

Quo me convertam? nemo est, qui misceat haustus,
Nemo qui medicas exerit arte manus.

Sustineo vires herbarum viribus aegras:
Et guttur cocta colluo fontis aqua.

Caprinoque sero, et lactuca, et paupere malva
Naturae obstrusas ipse recludo vias.'*®

Wohin soll ich mich wenden? Es gibt keinen, der einen Trunk mischte, keinen, der heilkun-
dige Hénde fiihlen liefle. Die erschopften Kréfte erhalte ich mit den Kréften von Heilpflan-
zen und bespiile die Kehle gehérig mit abgekochtem Quellwasser. Mit Ziegenmolke, mit
Lattich und mit diirftiger Malve [ein Abfiihrmittel] 6ffne ich selbst die verstopften Gange
des Organismus.

Das Vakuum existenzieller Einsamkeit, wie es Ovid in der Verbannungspoesie be-
schworen hatte, wird beim humanistischen ,imitator‘ zur Bedingung einer Selbst-
zuwendung des Kranken. An die Stelle des Niemands (,nemo“), der den Kranken
nicht in Pflege nehmen kann, tritt das Selbst (,ipse*), auf das sich Frischlin in Ein-
samkeit und Not zuriickgeworfen sieht. Die Elegie liest sich so als vorziigliches
Beispiel literarischer Selbstsorge und zugleich als Kompetenznachweis eines
Kranken, der vor einem humanistischen Publikum die eigenen fieberkundlichen
Kenntnisse demonstriert.

Ahnlich lieRe sich argumentieren fiir das einzige Epigramm, das Fleming
einem eigenen Fieber widmete. Seit 1633 begleitete er als Hofjunker und Truchsess
eine Reisegemeinschaft, die Herzog Friedrich III. von Holstein zum Aufbau von
Handelsbeziehungen ins Perserreich entsandt hatte.'® Als die Gesellschaft im Friih-
jahr 1637 im persischen Schamachi eintraf, erkrankte Fleming an Fieber® und ver-
fasste ein Epigramm, das den Dichter an einem kritischen Punkt seiner Genesung
zeigt. Uberstanden ist das Fieber noch nicht, doch registriert er bereits eine Besse-
rung seines Zustands. Der Rekonvaleszente tritt als Anatom auf, der Knochen und
Mark, das Innere des Korpers, sichtbar macht. Dabei operiert Fleming offenbar mit
der galenischen ,spiritus*-Lehre, die vier Arten von Lebensgeistern postuliert,

Heilmittel bei jedem anhaltenden Gallenfieber, weil es sowohl die Gallenséfte ins rechte Maf bringen
und reinigen als auch die inneren Organe stdrken konne.] Daniel Sennert: De Febribus Libri IV. [...].
Wittenberg: Zacharias Schiirer Erben und Salomon Auerbach Erben, 1628 [= VD 17 1:061523U], S. 177.
108 Frischlin: Opera poetica, Bl. Aaa 5" (Elegie 20,8).

109 Vgl. Volker Meid, Beate Czapla: Fleming, Paul. In: Walther Killy Literaturlexikon. Autoren und
Werke des deutschsprachigen Kulturraumes. Hg. von Wilhelm Kithimann in Verbindung mit Achim
Aurnhammer u. a. 12 Bde. und 1 Registerbd. 2., vollstindig iiberarbeitete Auflage. Berlin, New York
2008-2011 [im Folgenden zitiert als Killy Literaturlexikon], Bd. 3 (%2008), S. 474-477, hier S. 475.

110 Vgl. Heinz Entner: Paul Fleming. Ein deutscher Dichter im Dreiffigjahrigen Krieg. Leipzig
1989 (RUB 1316), S. 487.



2.1 Die alltagliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u.a.) =—— 29

feinstoffliche Materie, die den Menschen am Leben erhalte."! Bei Fleming kommt
genauer der ,spiritus naturalis‘ in den Blick, den die medizinische Tradition in der
Leber lokalisiert.™* Der Reinheit des Lebensgeistes (,purior et melius spiritus epar
init“, v. 4) korrespondiert der lautere Dank (,grates merae‘), den Fleming erstatten
will, sobald er vollstdndige Heilung erfahren habe:

Langueo, nam calui. Nec adhuc focus ossa relinquit,
fervet adhuc tacitis usta medulla rogis.

Surgere collapsas tamen undique sentio vires,
purior et melius spiritus epar init.

Promptior ad laudes se mens quoque sistit et orat,
fortius invalidas usa precando manus:

conditor, es facilis totamque remitte salutem
et fluet in grates corpus hoc omne meras.'

Matt bin ich, denn ich hatte Fieberhitze. Und noch verlédsst der Brandherd mein Gebein
nicht, noch gliiht das Mark, verbrannt von stillem Feuer. Und doch, ich fiihle, wie {iberallher
die zusammengesunkenen Kréfte zuriickkehren, und reiner zieht der Lebensgeist in eine
gestindere Leber ein. Entschlossener zum Lob richtet sich auch die Seele auf und betet, sich
der schwachen Hande nun kraftvoller zum Gebet bedienend: ,Schépfer, sei mir gnidig und
stelle meine Gesundheit vollstdndig wieder her, und dieser ganze Korper wird in lauteren
Dank zerfliefSen.‘

Wie wichtig die Danksagung (,gratiarum actio‘) nach tiberstandener Krankheit ist,
reflektiert ein letztes Fiebergedicht, mit dem wir eine Briicke in die deutschspra-
chige Lyrik schlagen: ein Gedicht mit dem schlichten Titel ,,Das Fieber“ in Barthold
Heinrich Brockes’ Irdischem Vergniigen in Gott von 1721."* Brockes’ Autobiographie
verdanken wir genaue Angaben zum Entstehungshintergrund des Textes, den er
nach einer ,schwehren Kranckheit* verfasst habe.™ Im Gedicht nutzt Brockes die
Episode, um den Lesenden die Dankespflicht einzuschérfen, die man gerne vernach-
lassige, sobald man gerettet sei: ,,Vergangnes Gut und gegenwartigs Leid | Hor't man
uns leider oft erwegen, so Brockes, ,[v]lergangnes Leid hingegen | Und gegenwart-
ges Gliick vergisst man allezeit“'® Wie ein angemessener Dank aussehen konnte, il-
lustriert die letzte Strophe:

111 Vgl. Manfred Horstmanshoff: Seele. In: Antike Medizin, Sp. 787-793, hier Sp. 790.

112 Vgl. ebd.; Stolberg: Gelehrte Medizin, S. 49f.

113 Fleming: Lateinische Gedichte, S. 367, Nr. 48.

114 Dazu bis jetzt nur Alexander KoSenina: Brockes’ ,Das Fieber* (1721) als ,historia morbi‘. In:
Brockes-Lektiiren. Asthetik — Religion — Politik. Hg. von Mark-Georg Dehrmann, Friederike Felici-
tas Glinther. Bern 2020 (Publikationen zur Zeitschrift fiir Germanistik 32), S. 211-226.

115 Barthold Heinrich Brockes: Werke. Hg. und komm. von Jiirgen Rathje. 5 Bde. Géttingen 20121t
Bd. 1, S.32.

116 Ebd., Bd. 2, S. 399.



30 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

GOtt Lob! ich bin gesund! wie wol ist mir anitzt,

Da mich kein Schaudern qualt, kein Brennen mich erhitzt,

Kein dngstlichs Weh beklemmt: kurtz, da ich nicht mehr kranck;
Wie gliicklich bin ich doch, wie schmeckt mir nun der Tranck,
Wie niedlich meine Speis’!™

Die Mahnung, Gott Dank zu sagen, umfasst nur die Schlussverse des Gedichts, das
zundchst in der gewohnten Eindringlichkeit ,das mérderische Fieber“ Revue pas-
sieren lasst. Die Symptome sind uns ebenso bekannt wie die physiologischen Ein-
driicke, die Rekurse auf ,Marck und Bein“ oder ,Fleisch, Sehnen, Hirn und Marck®.
Zur Intensivierung dieser Impressionen tragen strategische Emphasen bei, die das
Fiebergeschehen radikalisieren: Der ,Leib“ ist ,gefoltert und geplag’t, das ,Blut“
»Schdumt’ und kochte®, das ,Herz* ,klopft’ und pochte®, der Schiittelfrost wird zum
Jfrostiglen] Eis“. Hinzu kommen suggestive Vergleiche (zum Beispiel mit Kochwas-
ser) und, naturlich, ungeschdnte Evokationen:

Die starre Zunge lechtzt’ und klebt’ am diirren Gaum;
Es war die Fliissigkeit der siissen Lebens-Safte
Verdiinstet und verkocht; ein schleimigt-zdher Schaum
Band oft die Lippen fest:!®

Sieht man ab von Polizianos Epicedium und von Vegios Fieberepigrammen, so han-
delt es sich beim Brockes-Gedicht um das einzige Stiick, das von der Forschung zur
Kenntnis genommen wurde. Alexander KoSenina wertet es aufgrund seiner anamne-
tischen Qualitat als Beispiel fiir eine literarische Anthropologie, deren Verfahren sich
mit Techniken der Observation und Notation deckten, wie sie Stefanie Retzlaff'® auf
der Grundlage friihaufklarerischer medizinischer Fallgeschichten untersucht hat."*
Eine traditionsgeschichtliche Einordnung von Brockes’ Gedicht, die dessen Konven-
tionalitat erhellte und zeigte, dass es auf zahlreiche lateinische Vorbilder zuriickbli-
cken kann, hleibt KoSenina indessen schuldig. Erst im literarhistorischen Aufriss, der
fiir die humanistische Tradition nicht blind ist, zeichnet sich jedoch ab, dass das Auf-
kommen einer medizinischen Schreibweise, die Observation und Notation aufeinan-
der zubewegt, weiter zurtickreicht als ins siebzehnte Jahrhundert. Ebenso erhellt aus
der Zusammenschau der prasentierten Texte, dass subjektive Nosographien nicht

117 Ebd,, S. 399f. (Kursivierung im Original).

118 Ehd,, S. 397.

119 Vgl. Stefanie Retzlaff: Observieren und Aufschreiben. Zur Poetologie medizinischer Fallge-
schichten (1700-1765). Paderborn 2018.

120 Vgl. KoSenina: Fieber, S. 220. Zu ,lyrischen Anthropologien‘ im Zeitalter der Aufklarung fer-
ner Steffen Martus, Alexander Nebrig (Hgg.): Anthropologien der Lyrik. Themenheft der Zeit-
schrift fiir Germanistik 23 (2013).



2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) =—— 31

zwingend auch individuelle sind. Wohl sind die Fieberdeskriptionen, die wir im Vor-
aufgehenden gesichtet haben, in unterschiedliche Narrative und Situationen einge-
bettet. Unter einem technischen Gesichtspunkt, also mit Blick auf ihre Machart, sind
sie aber durchaus nicht singuldr, sondern reproduzieren — bzw. zitieren — immer
wieder denselben Fieberkorper. Die Gedichte von Poliziano bis Brockes sind so zual-
lererst Teil einer Faszinationsgeschichte: einer Faszination fiir den zwar eigenen,
aber nicht unvergleichlichen Kérper in Extremzustdnden, zwischen Hitze und Frost.
Doch wie jede Faszination so verliert sich zuletzt auch diese: Nach Brockes’ ,Das Fie-
ber* findet sich im achtzehnten Jahrhundert nichts Vergleichbares mehr.

2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis)

In Kontrast zur Alltaglichkeit der Fieber steht jene ,neue Seuche’,"" die sich Ende des
fiinfzehnten Jahrhunderts im gesamten européischen Raum auszubreiten begann.'*
Schon die Zeitgenossen vermuteten, dass die unbekannte Krankheit, erkennbar an
schmerzhaften Pusteln und Blattern, zuerst im franzosischen Soldnerheer Karls VIIIL
ausgebrochen sei,"® und gaben ihr den Namen ,Franzosenkrankheit’, ,morbus Galli-
cus‘* Rasch stimulierte die Syphilis illustrierte Flugblitter und Traktate, die sich
den Ursachen der Seuche und ihrer Therapie widmeten und sie zur ,astrologischen
Katastrophe' erklérten, die man auf die ungiinstige Konjunktion von Saturn und Jupi-
ter im Haus des Mars 1484 zuriickfiihrte."

121 Die Neuartigkeit der Syphilis wird immer wieder betont: Giorgio Gadio spricht in einem Epi-
grammm, das Joseph Griinpecks zweiten Syphilis-Traktat begleitet, von einer ,nova vesania‘ (abgedruckt
in: Die altesten Schriftsteller tiber die Lustseuche in Deutschland, von 1495 bis 1510, nebst mehreren
Anecdotis spaterer Zeit, gesammelt und mit literarhistorischen Notizen und einer kurzen Darstellung
der epidemischen Syphilis in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Géttingen 1843, S. 49); Hie-
ronymus Balbus wiederum umschreibt den ;morbus Gallicus als ,;nova lues‘ (abgedruckt ebd.,, S. 114).
122 Zur Ausbreitung die Hinweise bei Samuel K. Cohn, Jr.: Epidemics: Hate and Compassion
from the Plague of Athens to AIDS. Oxford 2018, S. 95.

123 Vgl. bspw. Ernst Badumler: Amors vergifteter Pfeil. Kulturgeschichte einer verschwiegenen
Krankheit. 2. Auflage. Frankfurt a. M. 1997, S. 15.

124 Vgl. ebd. (mit Hinweis auf die franzdsische Gegenposition, die vom ,Mal de Naples‘ spricht);
Claudia Stein: Negotiating the French Pox in Early Modern Germany. Farnham 2009 (The History
of Medicine in Context), S. 1f.

125 Vgl. Tilmann Walter: Die Syphilis als astrologische Katastrophe. Frithe medizinische Fach-
texte zur ,Franzosenkrankheit. In: Naturkatastrophen. Beitrage zu ihrer Deutung, Wahrneh-
mung und Darstellung in Text und Bild von der Antike bis ins 20. Jahrhundert. Hg. von Dieter
Groh, Michael Kempe, Franz Mauelshagen. Tiibingen 2003 (Literatur und Anthropologie 13),
S. 165-186. Vgl. ferner John L. Flood: Die Syphilis und der deutsche Humanismus. In: Die Funktion
aufer- und innerliterarischer Faktoren fiir die Entstehung deutscher Literatur des Mittelalters



32 — 2 Paradigmatische Krankheiten

Zu den frithesten Reaktionen auf den ,morbus Gallicus‘ gehdéren neben Trak-
taten auch lateinische Dichtungen. Im August 1496 erschien das Vaticinium des
angesehenen Niirnberger Stadtarztes Dietrich Ulsenius, ein notorisch obskurer
Text in genau einhundert Hexametern, den Ulsenius mit dem bekannten Pestbild
Albrecht Diirers ausstatten lieR.'?® Ulsenius schildert die Not der Arzte, die der
unbekannten Krankheit ratlos gegentiberstehen und sich mit einem ungehalte-
nen Pobel konfrontiert sehen, der Kritik iibt an den Therapiemethoden der Kur-
pfuscher. Auch die biographische Dichter- und Arzt-Figur leidet unter den Klagen
des Volkes, als ihr im Traum Phoebus erscheint, Gott der Dichtung und der Medi-
zin. Phoebus versucht eine Ehrenrettung seiner Zunft und verkiindet, Ulsenius
zuerst uiber die iatromathematischen Hintergriinde der Krankheit zu belehren,
bevor er ihm eine Therapie mitteile:

arcana recludam,
Quae sinit altitonans facta atque infecta deorum
Pandere Apollineam et cunctis praestare salutem.
Munus utrumgque meum est: herbis ac carmine sano.’?’

Ich will dir die Geheimnisse offenbaren, welche der hoch oben Donnernde [Jupiter] von den
geschehenen und ungeschehenen Taten der Gotter kundtun und allen als apollinisches Heil
verfilighar sein lasst. Beides ist mein Amt — ich heile mit Pflanzen und Gesang.

Wiéhrend Phoebus die Ursache der Krankheit in einem sprachlich dunklen und
astrologisch voraussetzungsreichen Hauptteil, gespickt mit allerlei Reminiszenzen
an Mythos und Sternkunde,'?® ausfiihrlich darlegt, bleibt die ersehnte Therapie

und der Frithen Neuzeit. Hg. von Christa Baufeld. Goppingen 1994 (Géppinger Arbeiten zur Ger-
manistik 603), S. 217-247, hier S. 223-225.

126 Zum Vaticinium Johann Karl Proksch: Die Geschichte der venerischen Krankheiten. Eine Stu-
die. 2 Tle. Bonn 1895, T 2, S. 9f,; Graphische und typographische Erstlinge der Syphilisliteratur
aus den Jahren 1495 und 1496. Hg. von Karl Sudhoff. Miinchen 1912, S. 8-10 (mit lat. Text ,in mo-
derner Umschrift [Zitat S. 8]); Raimund Kemper: Zur Syphilis-Erkrankung des Conrad Celtis,
zum ,Vaticinium‘ Ulsens und zum sogenannten ,Pestbild‘ Diirers. In: Archiv fiir Kulturgeschichte
59 (1977), S. 99-118; Catrien Santing: Geneeskunde en humanisme. Een intellectuele biografie van
Theodoricus Ulsenius (c. 1460-1508). Rotterdam 1992, S. 175-189 (mit lat. Text und niederl. Ubers.
S. 256-262); dies.: Medizin und Humanismus: Die Einsichten des Nirnbergischen Stadtarztes
Theodericus Ulsenius iiber Morbus Gallicus. In: Sudhoffs Archiv 79 (1995), S. 138-149; Philipp
Portwich: Das Flugblatt des Nurnberger Arztes Theodoricus Ulsenius von 1496. In: Berichte zur
Wissenschaftsgeschichte 21 (1998), S. 175-183.

127 Theodorici Ulsenii Phrisii Vaticinium in epidemicam Scabiem, quae passim toto orbe grassa-
tur. Nebst einigen anderen Nachtrdgen zur Sammlung der altesten Schriftsteller tiber die Lust-
seuche in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Géttingen 1850, S. 1f., vv. 19-24.

128 Dazu der wertvolle Kommentar in der Fuchs’schen Edition, der die komplizierten astromytho-
logischen Zusammenhénge aufschliisselt.



2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) =—— 33

eine VerheifSung, da Mnemosyne, die Erinnerung, den Traum abrupt beendet. So
stellt Ulsenius zwar die Deutungshoheit der Dichterdrzte unter Beweis, nimmt
sich aber auch geschickt aus der Pflicht, eine therapeutische Losung fiir das Seu-
chenproblem zu liefern, indem er mit der ,Mnemosyne mendosa“ ein Storsignal
in den Text einbaut, das die Vermittlung therapeutischen Wissens sabotiert:

placabo deos et murmura ponam,
Antidotumque feram; virus emarceat atrox.
Me duce sic membris mox fatiger humor abibit
Innocuus scabrasque trahet purgamine sordes.
Cynthius haec: ast Mnemosyne mendosa revellit
Somnia.'

,JIch werde die Gotter besdnftigen und die Klagen [des Pobels] beilegen. Auch werde ich ein
Gegenmittel bringen; das grassliche Gift soll seine Wirkung einbiifien. So wird unter meiner
Anleitung der todliche Saft bald schadlos aus den Gliedern weichen und den schmutzigen
Aussatz durch Reinigung ableiten.’ So sprach Cynthius [Apollo] — doch entriss die fehler-
hafte Mnemosyne das Traumbild.

Ebenfalls 1496, nur wenige Monate nach dem Vaticinium, erschien eine zweite Sy-
philis-Dichtung in Basel, Sebastian Brants Eulogium de paestilentiali scorra sive
mala de Franzos.*® Nach Art eines Lehrgedichts traktiert der Text in zweiundsech-
zig Distichen Verbreitung, Namensgebung, Klinik und Atiologie des ,morbus Galli-
cus’, der sich Uber Frankreich, Italien und Deutschland bis zu den britischen Inseln
ausgebreitet habe. Glaube man den Gertichten, dann sei sogar die Stidhalbkugel be-
troffen: ,Man sieht, wie sich dieses Leiden besonders lang tiberall aushreitet. Viele
von uns erleiden den Tod.“*! Wie Ulsenius vermutet Brant hinter der verderbli-
chen Krankheit (,paestiferus morbus‘) die Konjunktion von Saturn und Jupiter,'*
zeichnet aber im Gegensatz zu Ulsenius ein noch differenzierteres Bild von den ent-
stellenden Symptomen, die Brant dem schwarzen Gallensaft anlastet:

129 Ulsenius: Vaticinium, S. 3, vv. 90-95.

130 Zum Eulogium Sudhoff: Erstlinge, S. 11-13; Dieter Wuttke: Sebastian Brants Syphilis-Flugblatt
des Jahres 1496. In: Girolamo Fracastoro: Lehrgedicht tiber die Syphilis. Hg. und iibers. von
Georg Wohrle. 2. Auflage. Wiesbaden 1993 (Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissancefor-
schung 18), S. 127-142; Flood: Syphilis, S. 233-236; Nikolaus Henkel: Sebastian Brant. Studien und
Materialien zu einer Archéologie des Wissens um 1500. Berlin 2021, S. 570-580.

131 ,Longius hoc vicium, quam par sit, crescere ubique | Cernitur. e nostris corpora multa luunt.
Sebastian Brant: Kleine Texte. Hg. von Thomas Wilhelmi. 2 Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt 1998 (Ar-
beiten und Editionen zur Mittleren Deutschen Literatur. Neue Folge 3), Bd. 1.1, S. 286, vv. 63f.

132 Von dieser Konjunktion nimmt Brant an, dass sie bis in die mittleren 1500er Jahre nachwir-
ken werde. Vgl. Wuttke, S. 135f.



34 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

Hic Thymius dici posset, si rupta cruorem
Verruca daret; at siccior illa sedet.

Condyloma foret, Cangrenave; grandior his sed
Pustula proserpit, sed numerosa minus.

Has a variolis distinguit causa, quod istis
Frigidus humor inest hisque melancholicus.

Fit quotiens propriis Saturnus ab aedibus exit;
Inque Iovis migrat morbifer ille domos.

Nam tum relliquias diri senis atque maligni
Tuppiter expellit, purgat, et evacuat.'®

Sie [gemeint ist die ,scorra‘]™** kénnte ,Thymion‘ heiflen, strémte aus dem aufgeplatzten Ge-

schwiir Blut, jedoch haftet sie hier trockener. Es wére ein Kondylom oder Gangrén, doch
grofier als bei diesen, aber in geringerer Zahl verbreitet sich die Blatter. Diese lasst sie auch
von den Pocken unterscheiden, weil jenen eine kalte Feuchtigkeit, diesen dagegen eine me-
lancholische innewohnt. Sie entsteht immer, wenn Saturn sein Haus verldsst und jener
Krankheitsbringer ins Haus des Jupiter wandert. Dann aber beseitigt, reinigt und leert Jupi-
ter die Uberbleibsel des grisslichen und bésartigen Alten.

Bei aller didaktischen Zielsetzung zeigt das Brant’sche Lehrgedicht auch Zige
einer Zeitklage™ und interpretiert die Seuche als Strafe fiir das fiihrungslose
Volk, das Brant von Maximilian, dem Anwaérter auf den kaiserlichen Thron, re-
giert zu sehen wiinscht. Brisant ist die Tatsache, dass sich Maximilian zu der
Zeit, als das Eulogium die Druckerpresse verliefs, auf einem Italienfeldzug be-
fand, mitten im mutmaflichen Herkunftsgebiet der Syphilis. Es erstaunt daher
nicht, wenn Brant am Ende der Schrift dazu aufruft, Maximilian dem Schutz Ma-
rias zu empfehlen, ,damit er frei von dieser Krankheit die Waffen des Kaisers
fiihren moge.“'*® Passend dazu zeigt der beigegebene Holzschnitt, wie die Heilige
Jungfrau Maximilian die Kaiserkrone tiberreicht und das Jesuskind in der rech-
ten Hélfte vier Figuren mit dem ,morbus Gallicus‘ schldgt. Wahrend Ulsenius
einer medizinischen Poesie das Wort redet,'®” nimmt Brant reichspolitische
Riicksichten und wird im Eulogium zu einer warnenden Stimme.

Ebenfalls dem Feld der Lehrdichtung zuzuordnen, aber wiederum von ganz
anderer Qualitét sind die Syphilisgedichte des Konrad Celtis, eines der prominen-

133 Brant: Kleine Texte, Bd. 1.1, S. 286, vv. 67-76.

134 Alternative Bezeichnung fiir den ,morbus Gallicus‘.

135 Zum ,Gestus der Zeitklage“ Henkel, S. 571.

136 ,Liber ut hoc morbo: Caesaris arma ferat.“ Brant: Kleine Texte, Bd. 1.1, S. 287, v. 100.

137 Zum historischen Hintergrund dieser &rztlichen Kontroverse Kemper: Syphilis-Erkrankung,
S.108f.



2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) =—— 35

testen Opfer im Kreise der Humanisten.®® Als der Dichter 1498 am ,morbus Galli-
cus‘ erkrankte, gelobte er der Heiligen Jungfrau Maria eine Wallfahrt, falls sie ihn
von der peinigenden Krankheit kuriere. Nachdem er (nur vermeintlich) genesen
war, pilgerte Celtis nach Altotting und weihte der Gottesmutter zum Dank vier
Epigramme, die seine Symptome dokumentieren, Heilungsbitten vorbringen und
Loblieder fiir die Retterin anstimmen. Das erste und umfangreichste seiner Epi-
gramme setzt mit einer Apostrophe an die Gottesmutter ein und imaginiert die
Ankunft am Gnadenort. Der hymnische Einsatz reiht Pradikationen aneinander, die
aus dem tradierten Formelschatz schopfen.'*® Maria ist ,genetrix dei‘ und ,virgo,
aber auch strahlender Meerstern und Hafen:

Diva dei genetrix, cui totus supplicat orbis,
Quae numquam cassas excipis aure preces,

Virgo, cui queritur totus sua crimina mundus,
Una salus miseris es quia virgo reis,

Lucida stella maris portusque per aequora vectis,
Litore Danubii quae sacra templa tenes.

Quae nunc ingrediens supplex tibi carmina grates
Succiduoque fero iam mea vota pede,

Quas tibi quas tanto reddam pro munere laudes,
Optatam virgo dum mihi reddis opem.

Nuper enim toto se nostro corpore morbus
Sparserat a Gallis nomina foeda tenens.™

Himmlische Gottesmutter, dich ruft der ganze Erdkreis um Gnade an, denn du bist fiir Ge-
bete nie taub! O Jungfrau, die ganze Welt beklagt vor dir ihre Siinden, weil du, o Jungfrau,
das einzige Heil fiir die armen Siinder bist — ein strahlender Meerstern und denen ein
Hafen, die {iber das Meer fahren! An der Kiiste der Donau bewohnst du einen Tempel; die-
sen betrete ich nun flehend und bringe dir knieféllig Gedichte zum Dank im Versprechen,
dir diese Loblieder fiir einen so grofien Verdienst zu widmen, wenn du, Jungfrau, mir die
ersehnte Hilfe gewdhrst. Denn unléngst hat sich auf meinem ganzen Korper jene Krankheit
ausgebreitet, die ihren grasslichen Namen von den Franzosen herleitet.

138 Eine quellenkundlich und kontextuell wertvolle Untersuchung zu Celtis’ Leiden bietet Kem-
per: Syphilis-Erkrankung. Die Mariengedichte bleiben dort allerdings unerschlossen. Kempers
Fokus liegt auf dem Vaticinium des Ulsenius. — Das Gedicht ,Ad divam Dei Genetricem* liegt vor
in einer franz. Ubers.: Poésie latine chrétienne du Moyen Age. III®-XV® siécle. Textes recueillis,
traduits et commentés par Henry Spitzmuller. Bruges 1971 (Bibliothéque Européenne), Nr. 115,
S. 1114-1119.

139 Dazu Anselm Salzer: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und
lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Berticksichtigung der patristischen Literatur.
Eine literar-historische Studie. Darmstadt 1967 (Nachdruck der Separatdrucke von 1886-1894).
140 Conradi Celtis quae Vindobonae prelo subicienda curavit opuscula. Hg. von Konrad Adel. Leip-
zig 1966 (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana), S. 24, vv. 1-12.



36 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

Die Anrufung von Heiligen gehorte neben Messen und Prozessionen zu den be-
wiéhrten ,kirchlichen Heilsmitteln‘, mit denen man auf den ,morbus Gallicus‘ re-
agierte.”! Weil man gegen eine (mutmaRlich) unbekannte Krankheit zu kimpfen
hatte, standen den Betroffenen gewisse Optionen offen: Die Franzosenkrankheit
fiel nicht in den Zustdndigkeitsbhereich eines Heiligen allein, vielmehr konnte
man fir die ,religiése[ ] Seuchenabwehr ganz unterschiedliche ,sancti‘ in die
Pflicht nehmen: neben den Pestheiligen Sebastian und Rochus etwa Benno (in
Sachsen) oder Fiacrius (in Lothringen), ebenso Dionysius oder Hiob, dessen Aus-
schlag den Vergleich mit dem ,morbus Gallicus‘ geradezu herausforderte.'** Wie
wir bei Brant gesehen haben, suchte man Schutz aber auch bei der Gottesmutter:
Wir denken an die Pilgerstitten Dettelbach oder Grimmenthal,'** wir denken
aber auch an Altotting, das seit 1489 in bemerkenswertem Tempo zu einem siid-
deutschen Pilgerzentrum avanciert war."** Den Ausschlag dafiir gab eine Reihe
von Wundern, darunter die Rettung eines ertrunkenen Knaben, den Maria wie-
derbelebt habe, nachdem ihn seine Mutter in der Altéttinger Gnadenkapelle auf-
bahren lieR.'** Da die Herausbildung neuer Pilgerstétten fiir das (ausgehende)
finfzehnte Jahrhundert typisch ist, erklaren die Wunder Alt6ttings Popularitat
aber nur teilweise; noch wichtiger ist der aufkommende Buchdruck:'*® In rascher

141 Vgl. Walther Schénfeld: Verhiitung und Behandlung der Syphilis mit Heilsmitteln der Kirche
um die Wende des 15. Jahrhunderts. In: Dermatologische Wochenschrift 116 (1943), S. 10-23.

142 John L. Flood: Alte Heilige, neue Krankheiten. Wechselbeziehungen zwischen Heiligenvereh-
rung und Heilkunde um 1500. In: Die Vermittlung geistlicher Inhalte im Mittelalter. Internationales
Symposium, Roscrea 1994. Hg. von Timothy R. Jackson, Nigel F. Palmer, Almut Suerbaum. Tiibingen
1996, S. 197-213 (Zitat S. 201). Zu den Syphilisheiligen auch Alfred Martin: The Patron Saints of Sy-
philis and the Pilgrimage of Syphilitics. In: The Urologic and Cutaneous Review 27 (1923), S. 69-75.
143 Zu den Wallfahrtsorten Dettelbach und Grimmenthal Martin: The Patron Saints.

144 Monographisch erschlieffen die Wallfahrt nach Altotting Robert Bauer: Die Bayerische Wallfahrt
Altotting. Minchen, Ziirich 1970, und (mit Schwerpunkt auf dem neunzehnten Jahrhundert) Oliva
Wiebel-Fanderl: Die Wallfahrt Altotting. Kultformen und Wallfahrtsleben im 19. Jahrhundert. Passau
1982 (Neue Veroffentlichungen des Instituts fiir Ostbairische Heimatforschung der Universitat Passau
41). Vgl. auflerdem Ludwig Hiittl: Marianische Wallfahrten im stiddeutsch-dsterreichischen Raum.
Analysen von der Reformations- bis zur Aufklarungsepoche. Koln, Wien 1985 (Kélner Veroffentli-
chungen zur Religionsgeschichte 6), der die marianische Pilgerschaft im Raum Siiddeutschland und
Osterreich untersucht.

145 Vgl. Bauer, S. 6; Wiebel-Fanderl, S. 4.

146 Vgl. Gabriela Signori: Wallfahrt, Wunder und Buchdruck um 1500. Jakobus Issickemers ,,buch-
lein der zuflucht zu Maria der muter gotes in alten Oding“ (Kaspar Hochfeder: Niirnberg 1497). In:
Maria allerorten. Die Muttergottes mit geneigtem Haupt. 1699-1999. Das Gnadenbild der Ursulinen
zu Landshut. Altbayerische Marienfrommigkeit im 18. Jahrhundert. Eine Ausstellung der Museen
der Stadt Landshut in der Spitalkirche Heiliggeist. 20. November 1999 bis 5. Marz 2000. Hg. von
Franz Niehoff. Landshut 1999 (Schriften aus den Museen der Stadt Landshut 5), S. 53-66, hier S. 53;
dies.: Kultwerbung — Endzeitdngste — Judenhass. Wunder und Buchdruck an der Schwelle zur Neu-



2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) =—— 37

Folge entstanden 1491, 1494 und 1497 drei Mirakelbiicher wachsenden Umfangs,
die, literarisch unterschiedlich ambitioniert, die gnadenhaften Wunderheilungen
listen.’” Das letzte und umfangreichste, das Jakob Issickemer zum Druck gab,
verzeichnet zwischen 1495 und 1497 uiber siebzig Heilungen und verdeutlicht so
die religiose Zentralstellung, die der Gnadenort inzwischen erlangt hatte, ein
Jahr, bevor Celtis seine Syphilisgedichte drucken lies. Auch diese wollen Zeugnis
ablegen von der Kraft des Gnadenortes, an dem die Mutter des ,Christus salutife-
rus‘ als ,Patrona‘ iber die ,gens Christicolum‘ wacht. Uber Deutschland, Frank-
reich und Ungarn hinaus zdgen die berithmten bayerischen Tempel die Volker
an, rihmt Celtis die Pilgerstatte und entwirft eine Landkarte, die geographisch
Evidenz erzeugt fir Altottings religiosen Sonderstatus:

Hinc tua Germanis stant plurima templa sub oris,
Esse quibus vacuas non sinis alma preces.

Inter «quae>*® totum volitant iam nota per orbem,
Quae tibi Bavarico structa superba solo,

Vota quibus solvunt et munera clara reponunt
Germani Galli Pannoniique viri.

Illyris et Latio petit haec sub sole creatus,
Sarmata et externo Dacus ab Oceano.'*’

In grofier Zahl finden sich an den deutschen Kiisten deine Tempel; du ldsst es, Wohltétige,
nicht zu, dass ihre Gebete unbeantwortet bleiben. Unter diesen lasst sich, bekannt im gan-
zen Erdkreis, derjenige erhabene Tempel sehen, der dir auf bayerischem Grund errichtet
wurde, wo Deutsche, Franzosen und Ungarn ihre Geliibde erfiillen und prachtvolle Gaben
hinterlassen. Zu diesem eilt auch der Illyrier und der unter der Sonne Latiums geborene
Italiener, der Sarmate und der Didne vom dufiersten Ozean.

Celtis stilisiert den Gnadenort zu einem innerhalb des gesamten Erdkreises kon-
kurrenzlosen Gravitationszentrum zeitgenossischer Marienverehrung und bietet
seinem Publikum humanistische Dichtung auf der Hohe des religiosen Wissens
seiner Zeit. Die Syphilis-Gedichte umfassen aber nicht nur marianische Hymnik,
sondern sind nicht weniger ein Medium intimer Selbstenthiillung. Celtis verrat,
wie ihm die garstige Seuche (,scabies foeda‘) zusetzte, und schildert eindriicklich
ihre sozialen Folgen. Der entstellte, iibelriechende Syphilitiker vergleicht die ei-
gene Isolation mit der Lage der pestkranken Agypter im 2. Buch Mose, deren Hau-

zeit. In: Mirakel im Mittelalter. Konzeptionen, Erscheinungsformen, Deutungen. Hg. von Martin
Heinzelmann, Klaus Herbers, Dieter R. Bauer. Stuttgart 2002 (Beitrdge zur Hagiographie 3),
S.433-472, hier S. 446.

147 Zu den Altottinger Mirakelbtichern Signori: Kultwerbung, S. 447-458.

148 Adels Edition liest ,quem*.

149 Celtis: Opuscula, S. 27, vv. 5-12.



38 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

ser gemieden wurden, da man eine Ansteckung, lateinisch ,contagia‘, verhindern
wollte:

Talem crediderim Pharias saevisse per oras
Pestem, ubi de Nilo pulsus Hebraeus erat
Foedaque per totam dederat contagia terram,
Morbososque cavet quisquis adire viros;

Sic ego despectus recubabam solus amicis

Et duo tresve meos vix adiere lares:'>

Ich mochte glauben, dass eine solche Seuche an den pharischen Kiisten [in Agypten] wiitete,
damals, als man den Hebraer vom Nil vertrieben und er im ganzen Land eine héssliche an-
steckende Krankheit verbreitet hatte. Jeder hiitete sich davor, die kranken Manner zu besu-
chen. So lag auch ich, von den Freunden verachtet, einsam darnieder, und nur zwei oder
drei besuchten mein Heim.

Dass die Krankheit die Aussonderung der Infizierten zur Folge hatte, ist historisch
gut bezeugt. Joseph Griinpeck, einer der altesten Syphilographen und selbst ein
Opfer der Krankheit, erwdhnt 1503 entstellte Soldaten in Italien, denen man vor
Entsetzen den Riicken gekehrt hatte, so dass sie sich ,nichts mehr als den Tod
wiinschten.“’! Celtis’ Verlassenheit griindet also wenn nicht im Biographischen,
so doch im Erfahrungsweltlichen, zitiert aber zugleich ein Stiick Literatur: Die
Meidung des Kranken, dessen Schwelle nur wenige Freunde aufsuchten (,duo
tresve meos vix adiere lares®, v. 40), ist ein ovidisches Bild, das der Humanist den
Exilelegien entlehnt. Seitdem der Blitz Jupiters — eine Metapher fiir das kaiserli-
che Verbannungsedikt — Ovids Haus getroffen habe, ist dessen Schwelle tabu:"**
Die Freunde haben Sorge, dass sich sein Schicksal gleich einer ansteckenden
Krankheit auf sie iibertragen konnte, und scheuen den Geschlagenen. Unter dem
Stichwort ,contagia‘ thematisiert der personifizierte Brief Tristie 5,4 die Abkehr
der Freunde, von denen dem Elegiker — wie Celtis — nur zwei oder drei (,tresve
duove®) geblieben seien:

150 Ebd, S. 25, vv. 35-44.

151 ,[quod] nihil magis quam mortem expetiverunt.“ Josef Griinpeck: Libellus de mentulagra
(1503). In: Die altesten Schriftsteller iiber die Lustseuche in Deutschland, von 1495 bis 1510, nebst
mehreren Anecdotis spéterer Zeit, gesammelt und mit literarhistorischen Notizen und einer kur-
zen Darstellung der epidemischen Syphilis in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Got-
tingen 1843, S. 49-70, hier S. 56. Dazu Walther Schonfeld: Kurze Geschichte der Dermatologie und
Venerologie und ihre kulturgeschichtliche Spiegelung. Ein Entwurf. Hannover-Kirchrode 1954,
S. 86f.; Peschke, S. 40.

152 Vgl. P. Ovidius Naso: Tristia. Hg. und tbers. von Georg Luck. 2 Bde. Heidelberg 1967-1977
(Wissenschaftliche Kommentare zu griechischen und lateinischen Schriftstellern), Bd. 2, S. 297.



2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) =—— 39

cumque alii fugerent subitae contagia cladis,
nec vellent ictae limen adire domus,

te sibi cum paucis meminit mansisse fidelem,
si paucos aliquis tresve duove vocat.’®

Er [Ovid] hat noch im Gedéchtnis, dass du ihm mit wenigen treu bliebst, wenn man zwei
oder drei ,wenige‘ nennen kann, wihrend andere die schddliche Einwirkung [,contagia‘]
des unvermuteten Ungliicks flohen und die Schwelle des getroffenen Hauses nicht betreten
wollten.

Plausibilitat gewinnt Celtis’ Entwurf eines kontagiésen Subjekts in einer Dokumen-
tation seiner Krankheit, die ohne Zweifel den Héhepunkt der Epigramme bildet:
eine ,descriptio’, die ,die auflerordentliche Malignitdt der Syphilis im 15. Jahrhun-
dert“ verdeutlicht.”®* Die Beschreibung folgt auf die Anrufung, mit der das erste
Epigramm einsetzt, und diskutiert zuerst die Ursachen des ,morbus Gallicus‘. Celtis
differenziert diétetische, geographische, klimatische und humoralpathologische
Faktoren und nennt unter den moglichen Auslésern Nahrung, Lage, eine ungins-
tige Witterung oder die Mischung der Séfte:

Sive cibus dederat scabiosi semina morbi
Seu locus ex aliis vel mihi nata lues,

Seu causas tulerat nostri inclementia coeli,
Humores vel qui corpora nostra regunt.’*®

Sei es, dass der Keim der rdudigen Krankheit eine Mahlzeit oder ein Ort war, sei es, dass die
Seuche aus anderen Griinden in mir ausbrach, sei es, dass die Ursache in unserem rauen
Klima liegt oder in den Saften, die unsere Korper beherrschen.

Ursachen traktiert der Kranke aber nur in Abbreviatur, um sich desto entschiede-
ner der Deskription zu widmen. Die Diagnose setzt ein mit einem markanten Ver-
gleich, der die Ausbreitung der Krankheit mit Héckern verkniipft, die ,aus fauler
Erde“ (,putrida de terra“) hervorgehen. Charakteristisch fiir den Ausschlag sei
seine heterogene Erscheinung, die insgesamt vier Typen von Blattern unterschei-
den lasse: ,,Quadruplici forma et pustula saeva scatet."*® lber die Zuordnung der
krankhaften Hautverdnderungen zu der einen oder anderen Gruppe entscheiden
jeweils Farbung, Zusammensetzung, Konsistenz, Qualitdt und Lokalisation. Der
Ausschlag manifestiere sich bald eitrig oder fleischig, bald schuppig oder trocken.
Er bedecke Hande und Fiifle, Kinn und Wangen, induziere Gliederschmerzen, die

153 Ovid, Tristia 5,4,33-36 (zitiert nach Ovid: Tristia, hg. Owen).

154 Peschke, S. 40.

155 Celtis: Opuscula, S. 24, vv. 11-16.

156 ,Und viergestaltig quillt die furchtbare Blatter hervor.“ Ebd., v. 20.



40 — 2 Paradigmatische Krankheiten

an Gicht erinnerten, und verursache einen Mundgeruch, der sich im ganzen Haus
ausbreite:

Haec multum puris concepit livida tabo,
Sub cute quae saniem paverat usque suam.
Ast alia exterius carnoso foeta tumore
Prominet et papulae est vel similanda fabae,
Verrucae in morem sed tertia turgida serpit
Perque manus nostras repserat atque pedes
Cervicemque meam deformavere tumore
Et mento atque genis incubuere meis.
Arida quarta gerens sicco cum cortice squamas
Decidit atque breves fert violenta moras.’’
Inde dolor similis podagrae cruciatibus artus
Afflixit requiem nocte dieque negans.
Hinc caput infirmum et mihi foedus anhelitus oris
Et lectum atque aedes omnia fetor habet.'>®

Diese blduliche Blatter hat unter der Haut in einem fort ihr Sekret produziert und viel Eiter
aus dem sich zersetzenden Gewebe hervorgebracht. Jedoch ragt weiter aufSen eine zweite
hésslich mit einer fleischigen Geschwulst hervor; sie dhnelt einer Pustel oder Bohne. Eine
dritte Art wuchert strotzend wie eine Warze und ist tiber meine Hénde und Fufle gekro-
chen. Solche haben mit einer Schwellung meinen Hals entstellt und sich auf mein Kinn und
auf meine Wangen gelegt. Eine vierte, ausgedérrte Art zeigt Schuppen mit einer trockenen
Hiille; sie fallt ab und bringt kurze schmerzhafte Schiibe. Es setzt also ein der Gicht &hnli-
cher Schmerz den Gliedern mit Qualen {ibel zu, der Tag und Nacht den Ruheschlaf versagt.
Daher habe ich einen schwachen Kopf und widerlichen Mundgeruch. Im Bett wie im Haus
haftet an allem ein tibler Gestank.

Auch wenn diese Verse authentisch wirken, sind sie — aus der Nahe betrachtet —
an zeitgenossischen Diskursen und Texten geschult, die sich damals schon um
den ,morbus Gallicus‘ angelagert hatten. 1496 erreichte Celtis ein Brief aus Niirn-
berg von seinem Freund Sebald Schreyer,”® der den ,poeta laureatus‘ iiber die
Infektiositét jener Seuche informierte, an der der Empfanger zwei Jahre spater
selbst erkranken sollte."®® Mit Celtis adressiert Schreyer einen Experten fiir Alter-
tumskunde (,vetustatis res) und hofft, dass dessen Vertrautheit mit den antiken
Quellen ein verléssliches Urteil tiber das Unheil der Krankheit erlaube. Falls er

157 Der Sinn dieses Verses bleibt unsicher.

158 Celtis: Opuscula, S. 24f., vv. 21-34.

159 Zu Schreyers Leben Elisabeth Caesar: Sebald Schreyer. Ein Lebensbild aus dem vorreforma-
torischen Niirnberg. Wiirzburg 1969.

160 Vgl. Der Briefwechsel des Konrad Celtis. Hg. von Hans Rupprich. Miinchen 1934 (Verdffentli-
chungen der Kommission zur Erforschung der Geschichte der Reformation und Gegenreformation.
Humanistenbriefe 3), Nr. 125. Zu diesem Brief auch Santing: Medizin und Humanismus, S. 138.



2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) =—— 41

das Ubel in Schriften des Altertums bezeugt finde, mége er seinen Freund darii-
ber unterrichten und ihm aufSerdem kundtun, wie die Mediziner in Ingolstadt die
Krankheit einschétzten:

precor etiam te philosophum hominem et poetam summum, qui vetustatis res plurimum no-
scis; si unquam eius condiciones in aliquo probato legeris, quis eius effectus, quae causa, quis
curandi modus, nihil est, quod magis scire mallem, quid medici vestri gymnasii de ea senti-
rent. Nec velis segnis in hac re esse et scrutari meque postea de hiis certiorem reddere !

Auch bitte ich dich, einen Philosophen und grofien Dichter, der die Quellen des Altertums
bestens kennt: Falls du in einem verldsslichen Zeugnis jemals liest, wie sie [gemeint ist die
Krankheit] sich verhélt, was ihre Wirkung, was ihre Ursache, was ihre Art der Behandlung
ist, auch was die Mediziner eures Gymnasiums dariiber denken - es gibt nichts, was ich
lieber wiisste. Und du mdgest in dieser Sache nicht nachlassig sein, sondern ihr nachgehen
und mich spater dartiber in Kenntnis setzen.

Schreyer sucht aber nicht nur Rat, sondern legt dem Empfanger auch dar, wie die
Nirnberger ,medici‘ den ,morbus Gallicus‘ interpretieren: ,Einige unserer Medizi-
ner sagen, dass diese Krankheit den Warzen entspreche®, eine These, die ihm al-
lerdings wenig plausibel erscheint: ,eine Warze ist nimlich nicht ansteckend.****
Als Alternative stellt er eine Krankheit zur Diskussion, die in einer Quelle aus der
romischen Antike iiberliefert ist: ,Plinius [der Altere] dagegen schreibt im 26. Ka-
pitel'®® iiber die Krankheit Mentagra, die zur Zeit des Tiberius besonders heftig
wiitete; und er nennt sie deswegen Mentagra, weil sie die Menschen zuerst am
Kinn befillt.“'%* Als nosologisches Interpretament fiir die Syphilis findet sich das
Mentagra in den frithen Syphilisschriften immer wieder, so auch im Vaticinium
des Ulsenius:

rosiva parotis
Emicat, hinc bullas urentis, inde papellas
Diiaculatur ovans mentagram viscida lichne,
Foeda lues, spurco primum contagia peni,

Crustosi (bene nota cano) nova semina morbi.’®

161 Rupprich: Briefwechsel, Nr. 125, S. 207f.

162 ,Nonnulli medici nostri dicunt eum morbum parem esse verucibus [...]. sed videtur mihi
non esse verisimile; veruca enim non est contagiosa.“ Ebd., S. 208.

163 Korrekt ware natiirlich ,Buch‘.

164 ,Plinius autem scribit 26. capitulo de morbo Mentagora, qui tempore Thiberii plurimum va-
luit; et idcirco Mentagoram nominat, quod invasit homines [plurimum] primum in menta.“
Rupprich: Briefwechsel, Nr. 125, S. 208.

165 Ulsenius: Vaticinium, S. 3, vv. 69-73.



42 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

Ein rotliches Geschwiir spriefst aus dem Ohr; es fiihrt zu brennenden Blasen, dann zu Pus-
teln, triumphierend schiefit es das Mentagra hervor: eine klebrige Flechte, eine grassliche
Seuche, die zuerst das garstige Glied ansteckt, die neuen Keime einer Krustenkrankheit (ich
singe von Wohlbekanntem).

Die Referenzstelle aus der Naturalis Historia aber lautet:

Gravissimum ex his lichenas appellavere Graeco nomine, Latine, quoniam a mento fere orieba-
tur, ioculari primum lascivia, — ut est procax multorum natura in alienis miseriis — mox et
usurpato vocabulo mentagram; occupantem multis et altius totos utique voltus, oculis tantum
inmundibus descendentem vero et in colla pectusque ac manus foedo cutis furfure.

Die schwerste von ihnen [gemeint sind die Gesichtskrankheiten, O. G.] hat man mit dem
griechischen Namen ,l(e)ichén‘ [Flechte] bezeichnet, im Lateinischen hat man sie, da sie zu-
meist am Kinn ihren Anfang nahm, zuerst mit mutwilligem Scherz — wie denn viele beim
fremden Elend schnell zu spotten geneigt sind — Kinnkrankheit [mentagra] genannt, eine
Bezeichnung, die bald auch allgemein gebrauchlich wurde; vielen Kranken» befiel sie sogar
weiter oben das ganze Gesicht, nur die Augen blieben frei, sie verbreitete sich dann aber
auch auf Hals, Brust und Hande, die Haut mit scheuflichen Schuppen bedeckend.'%®

Nachdem ihn der Freund auf die Plinius-Stelle aufmerksam gemacht hatte, wird es
nicht erstaunen, dass sich auch in Celtis’ Syphilographie Spuren der Kinnkrankheit
wiederfinden. In der Diskussion der dritten Blatternart, fiir die der Dichter die
meisten Verse reserviert, sind alle in Plinius’ Beschreibung genannten Aspekte ver-
sammelt: die gleichsam kriechende Aushreitung tiiber Hande und Fiifde, die Entstel-
lung des Halses, der Befall des Kinns und das Ausgreifen auf die Wangen:

Verrucae in morem sed tertia turgida serpit
Perque manus nostras repserat atque pedes
Cervicemque meam deformavere tumore
Et mento atque genis incubuere meis.'”

Eine dritte Art wuchert strotzend wie eine Warze und ist iiber meine Hande und Fiifie ge-
krochen. Solche haben mit einer Schwellung meinen Hals entstellt und sich auf mein Kinn
und auf meine Wangen gelegt.

Spiegelungen des medizinischen Diskurses erkennen wir aber nicht nur in den Einzel-
teilen, die Celtis in seine Beschreibung einarbeitet, sondern grundsatzlicher noch in
der Darstellungsstruktur der ,descriptio’: Mit der Unterscheidung von vier Blattern

166 Plinius, Naturalis historia 26,2. Text und Ubers. nach C. Plinius Secundus a. A.: Naturkunde.
Lateinisch — deutsch. Buicher XXVI/XXVII. Medizin und Pharmakologie: Heilmittel aus dem Pflan-
zenreich. Hg. und tbers. von Roderich Koénig. 2. Auflage. Diisseldorf 2007 (Sammlung Tusculum).
Wo nicht anders vermerkt, stammen die Zusétze in eckigen und spitzen Klammern vom Ubersetzer
(Roderich Konig).

167 Celtis: Opuscula, S. 25, vv. 25-28.



2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) =—— 43

etabliert Celtis eine Ordnung, die ihr Vorbild in Bartholoméus Stebers Syphilistraktat
von 1497/98 hat. Steber gehorte wie Johannes Tichtel zu den ,humanistisch gesinnte[n]
Arzte[n]“'*®, mit denen Celtis verkehrte, und lehrte seit 1497 (wie Celtis) an der Univer-
sitdt Wien. Bereits Konrad Adel, der Editor des Einblattdrucks, dufSerte die Vermu-
tung, dass die Steber’sche Schrift die ndchste Quelle (,proximus fons“) fir Celtis’
Beschreibung gehildet habe,'® ohne die von ihm selbst gelegte Spur weiterzuverfol-
gen. Ein Vergleich kann den Vorbildcharakter des Traktats bestatigen: Zuerst erklart
der Mediziner, dass Aussatz, Milzbrand, Gangran oder andere wuchernde Leiden die
Symptome der Syphilis nicht erklarten. Bereits in dieser Widerlegung, die den Sym-
ptomkomplex als Krankheit eigener Art etabliert, rekurriert Steber auf die vielfaltige
Erscheinungsweise des Ausschlags; deutlichere Zlige gewinnt sie jedoch erst in den
atiologischen Teilen der Schrift. Naturgeméf} argumentiert Steber humoralpatholo-
gisch und veranschlagt die Beteiligung mehrerer Séfte bei der Genese der krankhaf-
ten Hautverdnderungen. Gewiss seien manche Blattern eher sanguinisch, andere
phlegmatisch, die dritten aber melancholisch. Die hierin anklingende Vielfalt, die ,va-
rietas* der Akzidentien,"” erlaube dann Riickschliisse auf die je spezifischen Mi-
schungsverhaltnisse."”* Wie sich die Blattern in Abhéngigkeit vom dominierenden Saft
auspragten, legt Steber akribisch dar. Rotlich oder dunkel, weifs oder gelblich, verzeh-
rend oder krustig, schuppig oder warzenartig — die Erscheinungsformen der Blattern
seien mannigfach:

Si fortasse sanguinis naturam pustulae plus accesserint, videntur rubescere cum quadam ob-
fuscatione et subnigredine aliquantula, mediocri grossitie et tumore. [...] Si autem plus fuerit

168 Bernhard Milt: Vadian als Arzt. Hg. von Coradin Bonorand. St. Gallen 1959 (Vadian-Studien 6),
S.19.

169 Celtis: Opuscula, S. 22.

170 Die Verschiedenheit der Blattern entdecke sich ,in figura, mollitie, duritie, virulentia, colore, ar-
dore, dolore et ulceratione, hic plus, alibi minus imprimente“ [in der Gestalt, der Weichheit, der
Haérte, im Gestank, in der Farbung, der Hitze, im Schmerz und im Schwéren, hier mehr, anderswo
weniger driickend]. Bartholomé&us Steber: A mala Franczos praeservatio ac cura. In: Die dltesten
Schriftsteller iiber die Lustseuche in Deutschland, von 1495 bis 1510, nebst mehreren Anecdotis spéte-
rer Zeit, gesammelt und mit literarhistorischen Notizen und einer kurzen Darstellung der epidemi-
schen Syphilis in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Géttingen 1843, S. 113-126, hier S. 119.
171 ,hoc sit iudicium meum, pustulas, quibus homines nunc male torquentur, sordidas et ulce-
rantes ex plurium humorum, non unius corruptione emergere [...]. Sed materiae diversitas ex
accidentium varietate dinoscitur. Pustulas plures sanguini, has phlegmati, alteras melancholiae
propiores esse non dubitandum est.“ [Dies sei mein Urteil: Die schmutzigen, eiternden Blattern,
die die Menschen jetzt tibel quélen, entstehen aus dem Verderben mehrerer Sifte, nicht eines
einzelnen [...]. Den Unterschied in der Zusammensetzung erkennt man aber aus der Verschieden-
heit der Akzidentien. Es besteht kein Zweifel, dass die meisten Blattern dem Blut, andere dem
Schleim, wieder andere der schwarzen Galle naher sind.] Ebd., S. 118f.



44 — 2 Paradigmatische Krankheiten

de melancholico humore, quam sanguinis, pustulae papillares sunt duriores, plus comestivae
et rodentes, nisi viscosus quidam humor phlegmaticus sit immixtus, qui prohiberet tam vali-
dam impressionis saevitiem. Maior vero fit ulceratio, quanto adustio sit fortior. [...] Hic humor
[...] escaras aut crustas (modo loquendi medicorum) conficit amplas, ulcerosas cum virulentia
quadam foeda, corrosivas magis vel minus secundum intensiorem vel remissiorem adustae
colerae commixtionem. Exsurgunt de hoc genere pustulae rubentes, tendentes ad albedinem,
si phlegma sanguinem superaverit: si nihil sanguinis adsit, vides crustas albas; cum quadam
citrinitate, si colerae sit ustio, aut subnigrescunt, si melancholiae adustio sit immixta.'”

Falls nun die Blattern mehr die Beschaffenheit des Blutes haben, so scheinen sie sich zu réten,
mit einer gewissen Verdunkelung und ein wenig Schwérze, mit maRiger Dicke und Schwellung.
[..] Wenn aber mehr vom schwarzen Gallensaft als vom Blut vorhanden ist, sind die warzenar-
tigen Blattern hérter, aggressiver und verzehrender, aufier eine gewisse zdhe phlegmatische
Flussigkeit ist beigemischt, die ein allzu heftiges Eindringen verhindert. [...] Dieser Saft [...] ver-
ursacht Schorf oder (in der Sprache der Mediziner) Krusten. Sie sind ausgedehnt, {ibersit von
Beulen mit einem fiirchterlichen Gestank und mehr oder weniger verzehrend, abhéngig davon,
wie kraftig oder schwach verbrannte gelbe Galle beigemischt ist. Aus dieser Art gehen Blattern
hervor, die zu weifSer Farbe neigen, falls das Phlegma das Blut tiberwiegt. Falls kein Blut dabei
ist, siehst du weifle Schuppen, die sich gelb verférben oder ins Schwarze iibergehen, je nach-
dem, ob verbrannte gelbe oder schwarze Galle beigemischt ist.

Die Nédhe dieser Partie zu Celtis’ poetischer Beschreibung ist evident. Visuelle, hapti-
sche, aber auch olfaktorische Eindriicke vermitteln hier wie dort ein prézises, plasti-
sches Bild der Krankheit, ebenso entwickeln beide Syphilographen eine subkutane
Perspektive auf das Krankheitsgeschehen: Sichtbar werden im Traktat mit der 1a-
dierten Hautoberflache zugleich die darunter liegenden, dem Blick entzogenen Mi-
schungsverhéltnisse. Celtis wiederum evoziert neben dem ,pus’, also dem zdhen
Eiter, die ,sanies‘, die dinnfliissige Wundjauche unter der Haut: ,Haec multum
puris concepit livida tabo, | Sub cute quae saniem paverat usque suam.“ (vv. 21f.)
Und obschon er die unterschiedlichen Blatternarten nicht explizit humoralpatholo-
gisch herleitet, ist Celtis’ Anlehnung an das Schema der Viersaftelehre in der vierfa-
chen Gestalt seines Ausschlags (,quadruplex forma‘) zumindest impliziert.

Die zuvor beigebrachten Belege aus Steber und Plinius offenbaren die medi-
zinische Fundierung des Epigramms, Celtis’ Willen zum Realismus und zur scho-
nungslosen Selbstdiagnose. Typisch fiir den Text ist ein ausgepréagtes Interesse
am ,Abjekten””® und eine nosographische Prézision, die das Syphilisgedicht von
Ulsenius und Brant abhebt. Présent ist im Gedicht aber nicht nur der medizini-
sche Diskurs, auch die antike Dichtung wird bei Celtis wirksam. Uber das literari-

172 Ebd, S. 119f.

173 Dass die minutiose Dokumentation seines Hautleidens auch in historischer Perspektive
Grenzwerte auslotete, bestatigt ein zeitgenossisches Rezeptionszeugnis. Als Schreyer nach Er-
scheinen der Gedichte von Celtis’ Krankheit erfuhr, notierte er: ,Mirabar, immo stupebam, haec
legens.“ [Ich erstaunte, ja erstarrte, als ich diese las.] Rupprich: Briefwechsel, Nr. 235, S. 392.



2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) =—— 45

sche Vorbild, an dem die Beschreibung Mafs nimmt, kann kein Zweifel bestehen:
Schon die sprachliche Form der Diskussion, die Verkettung méglicher ,causae‘
mit ,sive/seu’, imitiert einen Gestus der alternativen Ursachen, wie er fiir die an-
tike Lehrdichtung charakteristisch ist; fiir Ovid,"’* aber natiirlich im Besonderen
fir Lukrez, der in De rerum natura die Entstehung von Krankheiten auf der
Grundlage der demokritischen Atomtheorie erklart."”> Der ,Verismus’® der Cel-
tis-Verse entspricht einer evokativen Technik, die Lukrez im Finale des Lehrge-
dichts mit der Schilderung der athenischen Pest entwickelt hatte."”” Ahnlich
schonungslos wie die Celtis’schen Verse mutet jene Partie an, da Lukrez einen ge-
schwiirigen Pestkranken vorstellt, dem die Exkremente aus dem After und Blut
aus der Nase stromen, wihrend ihn Kopfschmerzen peinigen:

Quorum siquis, ut est, vitarat funera leti,
ulceribus taetris et nigra proluvie alvi
posterius tamen hunc tabes letumque manebat,
aut etiam multus capitis cum saepe dolore
corruptus sanguis expletis naribus ibat:
huc hominis totae vires corpusque fluebat.'”®

Falls einer von ihnen [gemeint sind die Pestkranken], wie es vorkommt, dem Tod entronnen
war, erwarteten ihn spéater dennoch Auszehrung und Tod mit scheuSlichen Geschwiiren
und schwarzem Ausfluss der Eingeweide; oder es floss verdorbenes Blut aus den vollen Na-
senlochern, oft einhergehend mit Kopfschmerz. Bis dahin vergingen die ganzen Kréfte und
der Korper des Menschen.

Celtis adaptiert Lukrez’ Scheuchenbeschreibung also nicht nur in den Amores,"”
sondern verarbeitet das Modell auch dort, wo er die eigene Syphilis festhdlt. Damit
einher geht ein markanter Perspektivenwechsel: Was bei Lukrez — und ebenso

174 Zu solchen ,Mehrfacherkldrungen‘ bei Ovid Johanna Loehr: Ovids Mehrfacherklarungen in
der Tradition aitiologischen Dichtens. Berlin, Boston 1996 (Beitrage zur Altertumskunde 74).

175 Zur Krankheitslehre des Lukrez, ,die bis in die Neuzeit bestimmend bleiben sollte“, Rein-
hold F. Glei: Krankheit dichten: Kranker Mensch und kranke Natur im lateinischen Lehrgedicht.
In: Krankheit schreiben. Aufzeichnungsverfahren in Medizin und Literatur. Hg. von Yvonne
Wiibben, Carsten Zelle. Géttingen 2013, S. 325-347, hier S. 331-333 (Zitat S. 332).

176 Ich tibernehme den Ausdruck ,Verismus als Beschreibungskategorie von Kithlmann: Selbst-
verstdndigung, S. 8 bzw. 9.

177 Einen ,Riickgriff* ,auf Sprache, Bildlichkeit und Methodik der Pestbeschreibung in Lukrez’
De rerum natura“ konstatiert Robert: Celtis, Konrad, Sp. 416. — Zu Krankheitsheschreibungen in
der romischen Literatur Hunter H. Gardner: Pestilence and the Body Politic in Latin Literature.
Oxford 2019, unter besonderer, aber nicht ausschliefilicher Berticksichtigung der Poesie.

178 Lukrez, De rerum natura 6, vv. 1199-1204 (zitiert nach Titus Lucretius Carus: De rerum na-
tura Libri VI. Hg. von Marcus Deufert. Berlin, Boston 2019 [Bibliotheca Teubneriana 2028]).

179 S. oben S. 3f.



46 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

beim Celtis der Amores — beobachtende Dokumentation ist, gerdt im ersten Marien-
gedicht zur Selbstdiagnose: Der Lehrdichter kommt mit dem Patienten zur De-
ckung. Celtis’ Lukrez-,imitatio‘ im Zeitalter der Syphilis ist so nicht nur ein frithes
rezeptionsgeschichtliches Zeugnis von De rerum natura, sondern auch ein in der
Art der Aneignung (nahezu) einzigartiges.'®® Wiewohl die Geschichte der friihneu-
zeitlichen Seuchenpoesie noch zu schreiben ist, sehen wir schon jetzt, dass Lukrez
zwar nicht die einzige, aber doch die bestimmende Autoritit blieb, an der sich hu-
manistische Darstellungen orientierten. Dieser Befund gilt fiir die Pestlyrik'® und
die Syphilis-Dichtung gleichermafien, weniger vielleicht fiir Ulsenius und Brant,
ohne Frage aber fiir das Lehrgedicht Girolamo Fracastoros (gedruckt 1530), der den
noch heute gebrauchlichen Ausdruck ,Syphilis‘ prégte. Nattirlich bietet auch das
Lehrgedicht Fracastoros eine griindliche Beschreibung des ,morbus Gallicus’, die
ohne lukrezische Bezugsgrofie kaum zu denken wére, wenn er — nebst vielen ande-
ren Symptomen — die entstellenden Hautverdnderungen nennt:

pustula summae
Glandis ad effigiem, et pituita marcida pingui:
Tempore quae multo non post adaperta dehiscens,
Mucosa multum sanie, taboque fluebat.

Pusteln in der Form einer Eichelspitze, faul von fettem Schleim; die 6ffneten sich nach nicht
langer Zeit, gingen auf, und ergossen sich reichlich mit einem schleimigen Ausfluf$ und ver-
westem Blut.!®

Solche Beschreibungen finden sich in der damaligen Pestlyrik immer wieder,
ohne Beispiel bleibt aber - jedenfalls soweit mir bekannt — die subjektivierende
Form der Celtis’schen Lukrez-Nachfolge. Wahrend die nosographischen Partien
beim antiken und beim neulateinischen Seuchendichter vom betroffenen Koérper
zum Teil fast vollstdndig abstrahieren, so dass die Krankheitszeichen verabsolu-
tiert erscheinen, bindet Celtis die Symptome konsequent an den eigenen Korper
zurick (;manus atque pedes nostrae‘, ,cervix nostra‘). Die ,imitatio Lucretii‘ ist
auch eine ,imitatio vitae, ein Spiegel eigenleiblicher Erfahrung. Spétere Syphilo-
graphen bieten Vergleichbares, allen voran Ulrich von Hutten in seiner Guajak-

180 Von Hermann von dem Busche ist zwar ein Gedicht iiberliefert, das er nach seiner Heilung
von der Pest flir Maria verfasst hatte, doch sind die Zeichen seiner Krankheit im ,carmen‘ mehr
angedeutet als ausgefithrt. Vgl. Hermann von dem Busche: Carmina. [Deventer: Richard Paffraet,
um 1496/97] [= GW 57971, BL. A vii"-A viii'.

181 S. oben S. 2f.

182 Girolamo Fracastoro: Lehrgedicht tiber die Syphilis. Hg. und ubers. von Georg Wohrle.
2. Auflage. Wiesbaden 1993 (Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissanceforschung 18), Buch 1,
S. 42/43, vv. 351-354.



2.3 Die ,domina morborum® Podagra/Gicht (Johannes Posthius) =—— 47

schrift. Wie Celtis beobachtet Hutten an verschiedenen Stellen iibelriechende, eit-
rige und schmerzhafte Geschwiire’® — in Verse gieft er seine Beobachtungen je-
doch nicht:

et in media quidem tibia, qua parte tenuissima cruri obducitur caro, ulcera erant cum infla-
tione carnis inflammata, putrescentia, ingenti cum dolore, et huiusmodi ut sanescente
erumperet statim aliud: erant enim complura sparsim, nec ope medicorum fieri poterat, in
unum omnia ut redigerentur. [...] et in dextero latere, sub infima statim costa, ulcus erat
sine dolore quidem, sed foedum quoddam pus effervens et spurca manans sanie fistulae in
morem angusto exterius ore, ac ampla intus cavitate.'8*

Auch hatte ich in der Mitte des Schienbeins, wo das Fleisch am diinnsten {iber dem Knochen
liegt, entziindete, faulige, ungemein schmerzhafte Geschwiire, um die herum das Fleisch ge-
schwollen war, und sobald eins abzuheilen begann, brach schon ein neues auf. Es waren viele
und weitzerstreute, und der Kunst der Arzte gelang es nicht, sie zu einem zusammenzuziehen.
[...] Auch hatte ich auf der rechten Seite unter der letzten Rippe ein zwar schmerzloses Ge-
schwiir, aus dem aber stinkender Eiter quoll und schmutzige Fliissigkeit. Es war wie eine Fistel
gebildet mit einer engen Offnung nach aufen, aber einer weiten Héhlung im inneren.'®®

So steht zuletzt der bemerkenswerte Befund, dass die ,radikale Subjektivitat'®®

und der eminente Verismus personlicher Syphilographien ihren Anfang gerade
nicht im (vermeintlich) authentischeren Bereich ungebundener Rede, sondern im
Poetischen haben.

2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius)

Celtis’ Hinweis auf die gichtartige Qualitit seiner Syphilis-Schiibe®’ liefert uns
das Stichwort fiir das nachste Leiden, mit dem wir uns auseinandersetzen wollen:
die Gicht. Der frithneuzeitliche ,podagra‘-Begriff deckt sich weitgehend mit der
modernen Gicht und bezeichnet zunéchst anfallsartige Schmerzen in den FiifSen,
die im GroRzeh beginnen.’®® Auf davon abweichende Lokalisationen beziehen

183 Vgl. Peschke, S. 140f.

184 Ulrichs von Hutten Schriften, Bd. 5, S. 483f.

185 Ubers. nach Ulrich von Hutten: Die Schule des Tyrannen. Lateinische Schriften. Hg. von Mar-
tin Treu. Leipzig 1991 (Reclam-Bibliothek 1388), S. 282 1.

186 Wendung nach Kiening: Korper, S. 308.

187 ,Inde dolor similis podagrae cruciatibus artus | Afflixit requiem nocte dieque negans.“ Cel-
tis: Opuscula, S. 25, vv. 31f.

188 Vgl. Stolberg: Gelehrte Medizin, S. 247.



48 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

sich analoge Bildungen wie ,chiragra‘ oder ,genugra‘ fir Gicht in Handen oder
Knien;'® dariiber hinaus sah man eine Verbindung zu Ischias-Beschwerden'*
und Steinleiden.”®! Aus der Unterscheidung nach Subtypen spricht die Uberzeu-
gung, dass es sich bei der Gicht um eine gleichsam mobile Krankheit handele,'®*
eine Krankheit im Fluss, fir die schon Galen iberméfiigen Wein- und Liebesge-
nuss verantwortlich machte.’®® Naheliegend war daher auch die Assoziation von
Gicht und Nobilitat: ,podagra‘ galt als Folge von Ausschweifung und Schwelgerei,
wie sie sich nur die Adeligen leisten konnten.'** Zutreffend ist aber auch die Um-
kehrung: Mit Krone und Zepter, gehiillt in feinstes Tuch, so zeigt ein Druck von
1537 die personifizierte Konigin Gicht, vor der die drei antiken Herrschergotter
Jupiter, Neptun und Pluto knieféllig werden.'®® ,Die Medizin kann die knotige
Gicht nicht heilen®, steht auf einem Banner, das aus Ovid zitiert und so den Herr-
schaftsanspruch der Krankheit sinnfillig macht.'®® Nicht nur erkannte man in
der Gicht also einen ,morbus dominorum dominarumque®, sie selbst fithrte den
zweifelhaften Titel ,domina morborum®: die Herrin der Krankheiten.

So erklért es sich, dass in der Frithen Neuzeit diverse Abhandlungen entstehen,
die gezielt Gichtleiden adressieren. Den Aufschlag machte 1534 Dominicus Burgauer
mit einer knappen ,podagra‘-Schrift, die nebst griechischen Quellen die arabische
Uberlieferung, Rhazes und Avicenna, in die Darstellung einbezieht.!” Das im sech-

189 So die Differenzierung bei Dominicus Burgauer: Ob das Podagra moglich zi generen oder
nit. [...]. StraSburg: Matthias Apiarius, 1534 [= VD 16 B 9835], Bl. A2". Vgl. auch Stolberg: Gelehrte
Medizin, S. 247.

190 Vgl. Burgauer: Podagra, Bl. A2". Vgl. auch Stolberg: Gelehrte Medizin, S. 249.

191 Vgl. Stolberg: Gelehrte Medizin, S. 251 und 258f.

192 Vgl. ebd,, S. 248.

193 Vgl. John L. Flood: Minerva und das Podagra. In: Dialoge. Sprachliche Kommunikation in
und zwischen Texten im deutschen Mittelalter. Hamburger Colloquium 1999. Hg. von Nikolaus
Henkel, Martin H. Jones, Nigel F. Palmer. Berlin, New York 2003, S. 349-370, hier S. 359, Anm. 37.
194 Auch hier ist die antike Uberlieferung gleichsam Kronzeugin, wenn der Satiriker Juvenal
der ,podagra‘ das Epitheton ,locuples’, also ,wohlhabend, beilegt. Hinweis nach Lucie Storchova:
»The tempting girl, I know so well“: Representations of Gout and the Self-Fashioning of Bohemian
Humanist Scholars. In: Early Science and Medicine 21 (2016), S. 511-530, hier S. 526.

195 S. Anhang (Abb. 1).

196 ,tollere nodosam nescit medicina podagram. Ovid, Epistulae ex Ponto 1,3,23 (zitiert nach
Ovid: Tristia, hg. Owen).

197 Zu Burgauers Schrift William S. C. Copeman, Marianne Winder: The First Medical Monograph
on the Gout: ,On whether it is possible to cure the gout or no [sic]. In: Medical History 13 (1969),
S. 288-293 (mit engl. Ubers.); Roy Porter, G. S. Rousseau: Gout: The Patrician Malady. New Haven
1998, S. 22f. — Ein Consilium Podagricum verdffentlichte 1560 der Grazer Mediziner Elias Anhart, das
1579 und 1585 nachgedruckt wurde. Vgl. Hans Rupprich: Die deutsche Literatur vom spéten Mittelal-
ter bis zum Barock. Zweiter Teil: Das Zeitalter der Reformation 1520-1570. Miinchen 1973, S. 215.



2.3 Die ,domina morborum®: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) =—— 49

zehnten Jahrhundert florierende ,podagra‘-Schrifttum empfing die entscheidenden
Impulse aber nicht von medizinischen Texten im engeren Sinne. Noch vor Burgauers
Gicht-Traktat verdffentlichte Willibald Pirckheimer 1522 seine Schrift Apologia seu
Podagrae Laus, eine Verteidigungsrede, in der die personifizierte Frau Gicht vor Ge-
richt ihre eigene Sache vertritt und ihre Vorziige riihmt."*® Die Grundlage fiir das
ironische Lob, das dem beliebten Typus des Paradoxenkomions zuzurechnen ist,'”
bildete Erasmus mit seinem Moriae encomium (gedruckt 1511);”*° was das Thema be-
trifft, konnte Pirckheimer an Lukians Tragopodagra anschliefen,”” eine Gichttragé-
die, die Pirckheimer — freilich in lateinischer Ubersetzung — der 1529 gedruckten
Ausgabe der genannten Verteidigungsrede voranstellte. Empfohlen hatte sich Pirck-
heimer das Gichtthema, da ihn die Sache unmittelbar anging: Wir wissen von einem
verschollenen Krankenjournal des Humanisten, das seine langjahrigen Anfille zwi-
schen 1512 und 1520 sowie deren Therapie dokumentierte.2*

Wie Pirckheimer verfassten auch Girolamo Cardano (Podagrae encomium) und
der Genter Dichterarzt Johannes Carnarius (De laudibus podagrae oratio) paradoxe
Enkomien, die beide ins Deutsche iibersetzt wurden.””® Aus Pirckheimer und Carna-
rius schopfte Johann Fischart im Podagrammischen Trostbiichlein von 1577, mit dem
er das genuin deutschsprachige Gicht-Schrifttum bediente.** Ebenfalls an Carnarius’
oratio orientierte sich Georg Fleissner, der 1592 seine mehrfach nachgedruckte Dich-
tung Ritter Orden des podagrischen Fluss publizierte, in der Podagra Aufnahme bei
den Géttern findet und einen Ritterorden griindet.*> Zum Teil bekannt war diese rei-
che Uberlieferung noch Jacob Balde, als er mit seinem Solatium Podagricorum die
,podagra“Literatur satirischen Zuschnitts 1661 ihrem Héhepunkt zufiihrte. 2%

Der hier gebotene Uberblick iiber die friihneuzeitlichen Gicht-Schriften defi-
niert den weiteren Horizont, vor dem nun auch Johannes Posthius’ Gicht-Gedichte

198 Zur Podagrae laus Kiening: Korper, S. 306 f.; Porter, Rousseau: Gout, S. 32 und 256 f.; Niklas
Holzberg: Zwischen biographischer und literarischer Intertextualitdt: Willibald Pirckheimers
Apologia seu Podagrae laus. In: Pirckheimer Jahrbuch 21 (2006), S. 45-61.

199 Vgl. Holzberg, S. 45 (mit weiterfiihrenden Literaturhinweisen in Anm. 1).

200 Vgl. ebd,, S. 46f.

201 Vgl. Rupprich: Die deutsche Literatur, S. 214.

202 Zu diesem ,Journal‘ Kiening: Kérper, S. 305-307.

203 Vgl. Rupprich: Die deutsche Literatur, S. 214f.

204 Vgl. ebd,, S. 215.

205 Vgl. ebd. Zu Fleissners Schrift auflerdem Thomas G. Benedek: The Gout Encomium of Georg
Fleissner, 1594. In: Bulletin of the History of Medicine 43 (1969), S. 116-137; Porter, Rousseau:
Gout, S. 32f.

206 Vgl. Eckard Lefévre: Jakob Baldes Solatium Podagricorum (1661). Ein satirischer Trost der
Gichtkranken. Einfithrung, Text, Ubersetzung, Kommentar. Berlin, Boston 2020 (Beitrige zur Al-
tertumskunde 387), S. 61-67.



50 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

zu situieren sind. Seit Ulsenius®”’ verkorperte kein deutscher Humanist den Typus
des Dichterarztes (,poeta medicus) so mustergiiltig wie Posthius. 1537 in Germers-
heim geboren,®® wurde er 1554 an der Universitit Heidelberg immatrikuliert und
studierte dort zuerst bei Petrus Lotichius Secundus, den Ottheinrich 1557 auf die
Professur fiir Medizin und Botanik berufen hatte. Ein Aufenthalt in Frankreich ver-
schaffte ihm spater Zugang zur angesehenen medizinischen Fakultit in Montpel-
lier, wo er Guillaume Rondelet und Laurent Joubert horte. Nach der Promotion
Ende Januar 1567 praktizierte er noch im gleichen Jahr in Antwerpen, bevor er —
dank seines steten Forderers Erasmus Neustetter — 1569 eine neue Stelle am Dom-
kapitel in Wiirzburg als Leibarzt des Fiirstbischofs antreten konnte. Den krénenden
Abschluss seiner medizinischen Laufbahn markiert das Jahr 1585, als Posthius auf
Betreiben Johann Kasimirs in die Pfalz zuriickkehrte, um dort das Amt des Hofmedi-
cus zu Ubernehmen.

Kontur gewinnt der medizinische Schriftsteller Posthius als Editor traditionel-
ler wie rezenter Fachliteratur. 1570 verdffentlichte er die Didtetik des arabischen
Mediziners Isaacus Iudaeus (neuntes/zehntes Jahrhundert) in einer von ihm selbst
bearbeiteten lateinischen Ubersetzung.?*® Posthius lobt die mit Ernahrungsfragen
befasste Schrift in seiner Vorrede, moniert aber den schlechten Stil der dlteren
Ubersetzung, die er zu verbessern sich anschickt. Als ,Iatrophilologe* betitigte sich
Posthius auch im Folgejahr, als er unter dem Titel Opusculua Mitschriften von Vor-
lesungen seines ehemaligen Lehrers Joubert herausgab (Lyon 1571)."° Vielleicht
weil es zu den Aufgaben des ,Archiater® Posthius gehorte, den jugendlichen Kur-
fiirsten Friedrich in Anatomie zu unterrichten,” publizierte er 1590 schlieflich Re-
aldo Colombos Schrift De re anatomica, die 1559 in Venedig erschienen war.**

207 S. oben S. 32f,; 34.

208 Das Folgende nach Klaus Karrer: ,Ut amoris, ac observantiae aliquod extaret testimonium.*
Untersuchung zum Selbstverstdndnis neulateinischen Dichtens am Beispiel des Johannes Post-
hius (1537-1597). In: Festschrift fiir Paul Klopsch. Hg. von Udo Kindermann, Wolfgang Maaz, Fritz
Wagner. Goppingen 1988 (Goppinger Arbeiten zur Germanistik 492), S. 144-174, hier S. 145-153.
209 Vgl. Hermann Wiegand: Posthius, Johannes. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 9 (*2010), S. 309-311,
hier S. 310.

210 Vgl. ebd.

211 Vgl. Klaus Karrer: Posthius, Johannes. In: Frithe Neuzeit in Deutschland 1520-1620. Literatur-
wissenschaftliches Verfasserlexikon. Hg. von Wilhelm Kithlmann u. a. Berlin, New York 2011ff.
[im Folgenden zitiert als VL 16], Bd. 5 (2016), Sp. 129-151, hier Sp. 142.

212 Vgl. Wiegand: Posthius, Johannes, S. 310.



2.3 Die ,domina morborum®: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) =—— 51

Sucht man nach Kontaktzonen, in denen sich die medizinische Kompetenz mit
der poetischen verbindet, so findet man zunachst zwei Lehrdichtungen,”® keine la-
teinischen, sondern in deutscher Sprache: eine bewusst knappe Didtetik in Knittel-
versen sowie einen Bericht tiber die Bad Schwalbacher Mineralquelle mit einem
angehangten Reimdialog. Vom anhaltenden Interesse an Posthius’ Didtetik, die fiinf-
undzwanzig Regeln zur Erhaltung der Gesundheit versammelt, zeugt ihre Auf-
nahme in Wilhelm Fabrys SchatzKdmmerlein der Gesundheit (1628), worin Fabry die
Gesundheitsregeln unter Heranziehung der Tradition extensiv kommentiert.”**
Neben den genannten Texten, die Posthius zur ,medizinischen Aufklarung® in der
Volkssprache verfasst hatte, 2 ist es das Gicht-Thema, das den ,poeta medicus‘ her-
vortreten lasst. Die Durchfithrung dieses Themas in den Parerga Poetica von 1595 ist
zundchst Auseinandersetzung mit literarischen Topoi. Da man Gicht, wie erwéahnt,
mit Ausschweifung assoziierte, hatte schon Petrarca argumentiert, dass Armut das
beste Heilmittel gegen Gichtanfille sei.?'® Posthius gieft diesen Gedanken in eine ei-
gene Form und illustriert am Beispiel eines fiktiven Fantulus auf anschauliche
Weise, dass das ,bonum sanitatis, der Wert guter Gesundheit, denjenigen materiel-
ler Giiter bei Weitem tibertreffe:

Dum pede sanus eras, et erat tibi curta supellex,
Paupere sub tecto, Fantule, Croesus eras.

Nunc est ampla domus tibi, dives et ampla supellex,
Sed podagra articulos vexat acerba tuos.

Fallor? an exoptas sortem tibi saepe priorem,
Dum liceat sanos rursus habere pedes?*'’

Wéhrend dein Fuf8 gesund und dein Hausrat kiimmerlich war, warst du, Fantulus, ein Krosus
unter einem armen Dach. Jetzt hast du ein ansehnliches Haus, reichen und ansehnlichen
Hausrat, aber die bittere Gicht plagt deine Glieder. Tausche ich mich oder wiinschst du dir oft
das frithere Schicksal zurtick, bis es dir vergonnt ist, wieder gesunde Fiiffe zu haben?

Solche Verse sind offenkundig als ,lusus‘ zu verstehen, als Spiel, das mehr auf die epi-
grammatische Pointe, den Witz, bedacht ist als auf die Proliferation medizinischen

213 Dazu Jirgen Strein: Die deutschsprachigen medizinischen Lehrdichtungen des Johannes
Posthius. In: Daphnis 22 (1993), S. 473-485.

214 Vgl. ebd,, S. 4771.

215 Ebd, S. 478. Vgl. auch S. 485.

216 Dazu Robert Jiitte: Krankheit und Gesundheit in der Frithen Neuzeit. Stuttgart 2013, S. 76.
Zur Thematisierung der Gicht bei Petrarca aufierdem Thomas G. Benedek, Gerald P. Rodnan: Pe-
trarch on Medicine and the Gout. In: Bulletin of the History of Medicine 37 (1963), S. 397-416; Por-
ter, Rousseau: Gout, S. 30f.

217 Johannes Posthius: Parergorum Poeticorum Pars Prima [...] Pars Altera [...]. Heidelberg: Hie-
ronymus Commelinus, 1595 [= VD 16 ZV 12712], S. 151.



52 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

Wissens. Dieser Befund gilt aber nicht fiir alle Gicht-Gedichte. In einem anderen Epi-
gramm an Otto von Griinrade, der Posthius untriigliche Symptome (,signa certa‘) eines
Gichtleidens geschildert hatte, erklart Posthius, welche Mittel gegen ,podagra‘ helfen
konnten. Griinrade solle mafdvoll speisen, 6fter seinen Darm entleeren, sich in Enthalt-
samkeit Uben, zurtickhaltend baden und seinen Zorn ziigeln. Auch moge der Freund
seine Fiife warm halten und sie zur Linderung der Schmerzen mit gesalzenem Ol ein-
reiben. Verspiire Griinrade keine Besserung, so bleibe ihm indes nur ein letztes Mit-
tel — ,patientia‘, Geduld. Wie der Schluss des Epigramms verrat, berdt Posthius den
Freund nicht nur als Arzt, sondern als unmittelbar Betroffener:

Si nihil ista iuvent, Grunradi candide, restat
Ut PATIENTIA tunc sit medicina tibi.

Hac egomet medicus quoque me consoler oportet:
Haud alia tantum vincitur arte malum.?'®

Falls diese Mittel nichts niitzen, mein aufrichtiger Griinrade, bleibt nur, dass dir Geduld zur
Arznei dient. Es ist notig, dass auch ich selbst, der Arzt, mich damit aufrichte — durch keinen
anderen Kunstgriff wird ein so groRes Ubel besiegt.

Wann Posthius den ersten Gichtanfall erlitten haben muss, ldsst sich auf der
Grundlage seiner Briefe sehr genau rekonstruieren. Erstmals erwédhnt er das Lei-
den in zwei Briefen vom 16. und 18. Mérz 1583 an Henricus Stephanus bzw. Joa-
chim Camerarius.?’® Im Brief an Stephanus notiert er, dass die Schmerzen vor
einer Woche aufgetreten seien, also etwa um den 9. Mérz.

Noch im gleichen Jahr, in dem er an der Gicht erkrankt war, verfasste Post-
hius in Wiirzburg eine Elegie ,De Podagra“*° Schmerzende FiiRe, weitgehender
Verzicht auf Nahrung und Wein, den er mit weniger bekémmlichem Bier ersetzen
muss, und Schlaflosigkeit — so zeichnet der Geplagte sein Leid unter der bedrohli-
chen Herrin:

Nec sinit ore cibum languenti carpere, nec me
Dura sinit grata posse quiete frui.

Dulcia quinetiam prohibet mihi dona Lyaei,
Cogit et e gelido fonte levare sitim:

218 Ebd,, S. 56.

219 Vgl. Klaus Karrer: Johannes Posthius (1537-1597). Verzeichnis der Briefe und Werke mit Re-
gesten und Posthius-Biographie. Wiesbaden 1993 (Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissance-
forschung 23), S. 251-253.

220 Vgl. ebd,, S. 253.



2.3 Die ,domina morborum® Podagra/Gicht (Johannes Posthius) = 53

Aut tenuem e lupulo coctum potare liquorem,
Insuetum stomacho visceribusque malum.”

Weder lasst sie mich mit dem matten Mund Nahrung zu mir nehmen noch duldet sie, die
Unerbittliche, dass ich willkommene Ruhe genieflen kann. Ja sie versagt mir sogar die
sifien Gaben des Lyaeus [Bacchus] und zwingt mich, den Durst aus einer kiithlen Quelle zu
stillen oder ein diinnes Hopfengebréu zu trinken, das der Magen nicht gewohnt ist und das
den Eingeweiden nicht bekommt.

Es ist jedoch nicht der Leibesschmerz, sondern der beiféende Spott seiner Besucher,
der dem Kranken am meisten zusetzt: ,Was tdten wohl Feinde, wenn Freunde sol-
ches wagen?“* fragt Posthius und bittet einen Dienstknaben, die Tiiren zu schlie-
f3en, damit ihn seine Spotter nicht ldnger auslachen konnen. Heilpflanzen, Medizin
und Mediziner, Pflaster, Salben und Séfte, nichts davon lindert die kérperlichen Qua-
len, im Gegenteil: Therapeutische Mafinahmen scheinen die Gicht nur zu verschlim-
mern. Der Arzt, der erkennt, dass die Verordnungen der medizinischen Autoritaten
(Hippokrates, Galen und Mesue) wirkungslos bleiben, verwtnscht seine eigene Pro-
fession®” und wird - so das strenge Selbsturteil — zu einer ldcherlichen Arztfigur:

Nempe malis medicum propriis haud posse mederi,
Ridiculum (ut vere est) quilibet esse putat.

Verum haec non pungunt me inimica probria solum:
Paeonii illa audit plurima turba chori.??*

Jeder — ohne Ausnahme - hélt doch den Mediziner, der die eigenen Leiden nicht heilen
kann, fiir lacherlich (wie er wirklich ist). Doch dieser Vorwurf trifft nicht allein mich, viele
aus der Schar des pdonischen Chors bekommen ihn zu héren.

Fiir Posthius ist das individuelle Leiden nur symptomatisch fiir das haufigere Auf-
treten der Gicht im Allgemeinen, von der er meint, dass sie in seiner eigenen Zeit
(;nostro aevo‘) ofter begegne als in der Antike (,antiquis temporibus‘). Der Kranke
argumentiert mit anthropologischen und moralischen Dekadenzmodellen: mit
einer zunehmenden Fragilisierung des Menschen, aber auch mit der pathogenen
Ausschweifung, die dessen angeschlagene Natur zusatzlich gefdhrde. Auch Nach-
lassigkeit im Erhalt der Gesundheit, der ,cura salutis habendae‘, erwagt er, glaubt
zuletzt aber verstanden zu haben, dass Gott mit Gicht Siinden strafe und die Ab-

221 Posthius: Parerga, S. 19.

222 ,Quid faciant hostes, audent cum talia amici?“ Ebd.

223 ,Percitus hinc ira abieci medicamina cuncta, | Detestans artem terque quaterque meam.“ [Im
Zorn verwarf ich daraufhin sofort alle Medikamente, indem ich meine eigene Kunst dreimal, ja vier-
mal verwiinschte.] Ebd.,, S. 20.

224 Ebd.



54 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

irrungen der Menschen korrigiere. So ist die ,podagra‘ nur vermeintlich ein Ubel:
Thre Strafe ereile Gute wie Bose, ,diese, damit sie nicht sorglos in Siinden unter-
gehen, jene aber, damit sie, sobald sie das Bose aufgegeben haben, wieder zum
Guten zuriickkommen.“**> Mit der religidsen Besinnung auf den erzieherischen
Nutzen der Krankheit sucht Posthius seinen Geist zu starken, allerdings mit
wenig Erfolg:

Hac ego munitus valida ratione, dolores
Herculeo conor vincere velle animo.

Vincere velle quidem conor: verum illa voluntas
Egregia, heu miserum, quam cito victa cadit??

Befestigt mit diesem starken Gedanken versuche ich, die Schmerzen mit dem Geist eines
Hercules besiegen zu wollen. Besiegen zu wollen versuche ich sie zwar, doch wie schnell
fallt jener auserlesene Wille — ach, ich Ungliicklicher! — besiegt nieder?

Der Kranke muss einsehen, dass die eigene ,voluntas‘ dem Ideal des Heros nicht
genlgt, der Sieg uber die Schmerzen ein allzu hochgestecktes Ziel bleibt. Dieses
Eingestidndnis offnet den Text endlich auf den erst jetzt apostrophierten Adressa-
ten des Gedichts, Johann IV. Burkhardt, den Abt des Benediktinerklosters Miinster-
schwarzach.??’ Auf der Folie seines eigenen Unvermogens, die Krankheit klaglos
auszuhalten, stilisiert Posthius den Abt zu einem vorbildlichen Gegenmodell: Er
rihmt die Duldsamkeit des Widmungstragers, der sein eigenes Leiden - ein
schlecht behandeltes Schienbein - still ertrage, ohne dabei die Fassung zu verlie-
ren. Posthius wiirdigt dann auch Burkhardts Geringschatzung des Geldes, das er
an die Armen verteile oder mit dem er die Instandsetzung des bauféllig geworde-
nen Klosters finanziert habe,”® rithmt seine GroRziigigkeit und seine Hospitalitit.
Auf das eigentliche Gicht-Thema schwenkt Posthius erst am Schluss zuriick, wenn
er dem gottergleichen ,vir laudatissimus‘ ein hohes Alter wiinscht, frei von den
Schmerzen der Gicht: ,SchliefSlich mdge dir das Leben bis ins hohe Alter des Nes-
tor andauern, ohne die Gicht kennengelernt zu haben.“** Obschon die laudative
Finalisierung der Elegie, die primdr Posthius’ Krankheit gewidmet ist, zunachst

225 ,Hos, ne securi vitiis mergantur; at illos, | Ut positis redeant ad meliora malis. Ebd., S. 21.
226 Ebd.

227 Zum Abt die Beitrdge in Elmar Hochholzer (Hg.): Benediktinisches Ménchtum in Franken
vom 12. bis zum 17. Jahrhundert. Zum 400. Todestag des Miinsterschwarzacher Abtes Johannes
IV. Burckhardt (1563-1598). Miinsterschwarzach 2000 (Miinsterschwarzacher Studien 48).

228 Dazu Franziskus Bill: Spuren der Bautétigkeit des Abtes Johannes IV. Burckhardt innerhalb
und auflerhalb der Abtei Miinsterschwarzach. In: ebd., S. 117-150.

229 ,Quod superest, dirae tibi nescia vita podagrae | Nestoreos opto duret ad usque dies.“ Posthi-
us: Parerga, S. 22.



2.3 Die ,domina morborum® Podagra/Gicht (Johannes Posthius) = 55

etwas gezwungen anmutet, ist sie doch nicht génzlich unmotiviert, wenn man den
Anfang in den Blick nimmt:

Quicumgque ille fuit dignam qui laude podagram
Duxit, inhumanis sensibus ille fuit.
Quis morbos, nisi mentis inops, saevosque dolores

Aprobet, inque bonis insuper enumeret?

Non ego:*°

Wer auch immer jener war, der die Gicht mit einer Lobschrift wiirdigte, war ohne mensch-
liches Gefiihl. Wer, wenn nicht ein Wahnsinniger, wiirde Krankheiten und grimme Schmer-
zen fir gut befinden und noch dazu unter die Giiter zdhlen? Ich nicht.

Auch ohne namentliche Nennung ist die verhiillte Anspielung auf Pirckheimers
Lobschrift evident: Posthius ignoriert deren Ironie, um den ,laudator‘ Pirckhei-
mer des Wahnsinns zu bezichtigen. An die Stelle der ,laus podagrae‘, die Pirckhei-
mer und seine Nachfolger anstimmen, tritt hier das Lob eines Abtes, der mit
seinem Verhalten (nicht nur) in Krankheitsfallen Orientierung bietet. Der Scherz
des Paradoxenkomions weicht dem Ernst eines elegischen Registers, das Posthius’
Gicht-Gedicht innerhalb der spielerischen ,podagra‘“Literatur zu einem threneti-
schen Gegenentwurf macht und die Positivierbarkeit der Krankheit (jedenfalls
flir den Schreiber) verneint.

Seiner Gicht widmete Posthius zwar nur einmal ein grofieres Gedicht, doch hin-
terlief die ,podagra‘ auch in okkasionellen Stiicken ihre Spuren. In den Parerga poe-
tica finden sich zahlreiche Gedichte, die Posthius’ ,podagra‘ referenzieren, Texte
zumeist mittleren Umfangs, die einen stilisierten Eindruck vom Alltag mit der Krank-
heit vermitteln. Posthius schildert zum Beispiel die Herausforderungen diétetischer
Art, mit denen ein Gichtkranker konfrontiert ist. Als er einmal eine Trégheit seines
Magens bemerkt, will er mit Wein Abhilfe schaffen, scheut aber davor zuriick, weil
er weder Gicht noch Kopfschmerzen provozieren mochte: ,Was soll ich tun? Soll ich,
Modius, die Kost verschméhen, damit es dem Kopf gut und den Fiiffen nicht schlecht
geht?« ! fragt er Franciscus Modius, den Adressaten des Epigramms.”* Am Ende
entscheidet sich Posthius fiir einen Kompromiss: ,Weil es notwendig ist, mein
Freund, diese [die Fiifse] und zugleich jenen [den Kopf] zu schonen, soll niichternes

230 Ebd, S.19.

231 ,Quid faciam? patiarne, Modi, frigere culinam, | Ut bene sit capiti, nec male sit pedibus?“
Ebd,, S. 89.

232 Zu Modius als Philologe Paul Lehmann: Franciscus Modius als Handschriftenforscher. Miin-
chen 1908 (Quellen und Untersuchungen zur lateinischen Philologie des Mittelalters 3).



56 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

Wasser den alten Wein verdiinnen.“** Wie wichtig die Befolgung diétetischer Regeln
fiir die Gicht-Therapie ist, betont Posthius auch an anderer Stelle. In einem Gedicht
an Nikolaus Reusner berichtet er von der Entdeckung einer ,medicina certissima‘“
und rihmt die Vorziige des Therapeutikums: Es sei verfiighar, erschwinglich und
bekdmmlich, musse also weder importiert noch fiir viel Geld erworben werden, und
habe keine Nebenwirkungen. Im Gegenteil, das Medikament, das die Krafte wieder-
herstelle und alle Fieber austreibe, erheitere noch dazu die triitben Herzen:

Divinum hoc plane est, inquis, medicamen, et illud,
Reusnere docte, pridem aves cognoscere.

Dicam equidem ingenue: tu porro dicito multis,
Facitoque ut innotescat ipsis posteris.

Non etenim invideo cuiquam bhona tanta: podagrae
Medela sola et optima est FRUGALITAS.2%

,Das ist ein geradezu gottliches Heilmittel, sagst du und bist, gelehrter Reusner, schon ldngst
begierig, es kennenzulernen. Ich sage es nattirlich frei heraus, erzahl du es vielen weiter
und mach, dass es sogar bei den Nachkommen bekannt werde! Denn ein so grofes Gut
missgonne ich keinem. Das einzige und beste Heilmittel gegen Gicht ist — MafShalten.

Posthius enttduscht die Erwartung eines Heilmittels mit dem Hinweis auf die Didte-
tik und exponiert so pointiert die Defizite medikamentdser Behandlungsansitze.
Wo Arzneien dennoch zur Sprache kommen, bewegt sich der Dichterarzt, wenig
tiberraschend, auf der medizinischen Hohe seiner Zeit. Konrad Khunrath beschei-
nigt in seiner Schrift Medulla Destillatoria (zuerst 1594)*° einem Harz aus der
Neuen Welt, dem Takamahak, ,in der reissenden Gicht vnd Hufftwehe [vermutlich
Ischias-Beschwerden]“ ,grosse krafft“***. Auch Posthius setzte seine Hoffnung auf
das Importgut: Sollte es seine unbezwingbare Gicht beruhigen, wiirde er es allen
Schitzen dieser Welt vorziehen.”’ Linderung versprach sich Posthius ebenso vom
Besuch in einer Therme, den er 1596 in Briefen erwahnt, wohl in jener zu Bad Lie-
benzell.®® Die Kur hatte ihm offenbar tatséchlich Besserung gebracht, jedenfalls

233 ,Consulere his, pariterque illi quia, amice, necesse est, | Diluet annosum sobria lympha
merum.“ Posthius: Parerga, S. 89.

234 Ebd, S. 52.

235 Dazu Jiirgen Strein: Wissenstransfer und Popularkultur in der Frithaufklarung. Leben und
Werk des Arztschriftstellers Christoph von Hellwig (1663-1721). Berlin, Boston 2017 (Frithe Neu-
zeit 208), S. 55-63.

236 Konrad Khunrath: Medulla Destillatoria et Medica [...]. Leipzig: [0. D.] [o. J.: 1594] [= VD 16 K
878], BL. 74".

237 Vgl. Posthius: Parerga, S. 242.

238 Vgl. Karrer: Johannes Posthius, S. 111.



2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) = 57

soll die Intensitat der Anfélle zuriickgegangen sein. Wieder daheim bemerkt er je-
doch ein neues Leiden, das er den ,thermae Cellenses‘ anlastet:

Ex illis sed enim domum reversus
Dolorem capitis gravedinemque

Sum passus diuturnam, et inde morbus
Accessit novus: ecquis ille quaeris?
Renum calculus, heu, malum podagra
Longe saevius atque peius ipsa:

Hoc mi et conciliasse credo thermas.?*

Nachdem ich von dort nach Hause zuriickgekehrt war, litt ich an Kopf- und téglichen Glie-
derschmerzen, und spater kam noch eine neue Krankheit hinzu. ,Welche denn?‘, fragst du
[gemeint ist der Mediziner Daniel Mégelin]. Ach, Nierenstein, ein Leiden, das weit heftiger
und schlimmer ist als die Gicht selbst. Ich glaube, dass mir die Thermen auch dieses ver-
schafft haben.

Der Grofdteil von Posthius’ Gicht-Epigrammen interessiert sich indes weniger fiir
die Selbsttherapie des Kranken als fiir die Storungen des Soziallebens: Ofter finden
sich Gelegenheitsgedichte, in denen Posthius berichtet, wie ihm ein Gichtanfall das
Beisammensein mit den Freunden verunmdglicht und er ihre Einladungen ausge-
schlagen habe. Nachdem ihn der Theologe David Pareus schon zum wiederholten
Male zum Essen eingeladen hatte, schreibt Posthius: ,,0ft war ich fest entschlossen,
zu kommen, doch tibel plagten mich bald Bauchschmerzen und Seitenstechen, bald
die Gicht oder — ach! — andere Krankheiten.“**° Ablehnen muss der Geplagte auch
eine Einladung des italienischen Juristen Julius Pacius de Beriga, der seit 1585 in
Heidelberg eine Professur bekleidete. In einem entsprechenden Gedicht zitiert Post-
hius den Freund, der ihn vom Besuch offenbar noch iiberzeugen wollte: ,Es soll dir
freistehen, wieder zu gehen, wann immer du willst. Was dir bekommt, sollst du
essen, und was du vertragst, sollst du trinken.“**! Posthius l4sst sich jedoch nicht
umstimmen, da er Sorge hat, den Verlockungen des Mahls nicht widerstehen zu
konnen, und bleibt, um Exzesse zu vermeiden, lieber daheim: ,Wer zu siindigen
fiirchtet, wer das Maf$ nicht tiberschreiten will, fiir den sei eine bescheidene und
Kkleine Mahlzeit daheim vorziiglicher.«***

239 Posthius: Parerga, S. 1581f.

240 ,saepe fuit veniendi prompta voluntas: | Sed modo ventriculi me laterisque dolor, | Nunc
podagra, aut alii vexarunt heu male morbi.“ Ebd., S. 83.

241 ,Quandocumque voles, tibi rursus abire licebit: | Quod placitum comedes, quod placitum-
que bibes.“ Ebd., S. 91.

242 ,Qui metuit peccare, modum qui excedere non vult. | Cena sit huic potior parca brevisque
domi.“ Ebd.



58 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

In einigen anderen Féllen war Posthius zwar geneigt, einer Einladung zu folgen,
doch durchkreuzte die Gicht den Besuch. Seine Schmerzen, so schreibt er in einem
Hendekasyllabus an Georg Erasmus Schroegel, hatten nachgelassen, seinen Fuf3
konnte er wieder aufsetzen; als er sich aber bereitgemacht hatte, den Freund zu be-
suchen, sei die ,bestia pessima‘ wieder in den rechten Fuf$ gefahren und habe ihn
ins Bett zurickgeworfen. ,Ach, eitle Vorstellungen des Geistes, ach, eitle Traume!
Wenn es uns scheint, dass wir uns wohl befinden, liegen wir, ach, schnell wieder
darnieder.“*** Auch im einzigen Gedicht, das Posthius unter die konventionelle
Uberschrift ,De se aegrotante“ setzte, vereitelt die rasende Gicht (,Podagra furiosa‘)
das Vorhaben des Dichters, zusammen mit einigen Freunden einen Waldspazier-
gang zu unternehmen: ,Alle Scherze kann ein einziger Gichtschub verderben und
alle Freuden dem harten Siidwind iiberantworten.“*** Schliefen die Gichtanfille
Posthius immer wieder aus dem personlichen Umgang mit seinen Freunden aus, so
empfindet der Kranke sein Ungliick aber gerade an Feiertagen besonders schmerz-
lich. Als er an seinem 53. Geburtstag, am 15. Oktober 1590, dem Intimus Paul Schede
Melissus mitteilt, dass er keine Feier ausrichten konne, sieht sich der weinende,
kranke Dichter in ein Kleinkind zuriickverwandelt:

Hanc ego iucundos inter meditabar amicos
Cantibus atque epulis ducere, Paule, diem,

Qua magni primum suspexi lampada Solis,
Vagitusque dedi flebilis ore puer.

Sed vetat affligens saevo mea membra dolore,
In tristique tenet dira podagra toro.

Ergo quid faciam nunc aegro corpore quaeris?
Quod feci prima luce, gemo, atque fleo.?*3

Ich bereitete mich darauf vor, unter Freunden, Paul, mit Gesdngen und Speisen diesen Tag
zu verbringen, an dem ich zuerst das Licht der grofien Sonne erblickte und — ein weinender
Knabe — Wimmern aus meinem Mund gab. Doch indem sie meine Glieder mit heftigem
Schmerz heimsucht, verbietet es die grassliche Gicht und halt mich im traurigen Bett zu-
riick. Was ich jetzt also mache, da mein Korper krank ist, fragst du? Was ich am Tag meiner
Geburt gemacht habe: Ich seufze und weine.

Solche existenziellen Reflexionen sind kennzeichnend fiir die ,podagra‘-Gedichte,
die Posthius bereits im fortgeschrittenen Alter verfasst hat. Schon drei Jahre
zuvor, als er 1587 das fiinfzigste Lebensjahr erreicht hatte, dichtete er ein Epi-

243 ,Vanae o mentis imaginationes, | Vana o somnia: quum valere belle | Videmur, cito rursus,
heu, iacemus.“ Ebd.,, S. 125.

244 ,Omnes una potest podagra intervertere lusus, | Gaudiaque aereis tradere cuncta Notis.“
Ebd.,, S.103.

245 Ebd,, S. 53.



2.3 Die ,domina morborum®: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) = 59

gramm ,Ad Melissum®, in dem er das Schwinden seiner Krafte registriert, iilber
Kopfweh, ein Lungenleiden, Bauchschmerzen und die wiitende Gicht klagt, iiber
Schlaf- und Appetitlosigkeit. Entstanden ist dieses Gedicht nicht nur im Herbst
jenes Jahres, sondern auch im Herbst von Posthius’ eigenem Leben. Sorgenvoll
blickt er dem ,Winter‘ entgegen: ,Wenn mir diese Krankheiten zur Herbstzeit
kommen, ach, was wird dann endlich, Melissus, der harte Winter bringen?**4¢
Funf Jahre spater, 1592, wendet sich der Dichter anldsslich seines 55. Geburtstags
(,Versor in undecimo, Paule optatissime, lustro“)?*” aufs Neue an Schede und
klagt iiber eine fiebrige ,pestis, liber die zdhe Folter (;tormentum lentum‘) der
Gicht, die er mit einer Henkerin vergleicht.?** Am Ende heifit es:

Ergo alii exoptent longos sibi Nestoris annos,
Qui vegetum in sano corpore robur habent:

Non ego, tam saevos patior qui saepe dolores;
Vota sed haec potius sint mea, posse mori.?*°

Das hohe Alter des Nestor sollen sich also andere, die belebende Kraft in einem gesunden
Korper haben, wiinschen - nicht ich, der ich oft so heftige Schmerzen dulde. Vielmehr sei
dies mein Wunsch: sterben zu kénnen.

Zu den therapeutischen Epigrammen, den Schlaglichtern auf den Kranken in sei-
nem Sozialgefiige und den pointierten Reflexionen iiber Lebensqualitét gesellen
sich schliefdlich Gedichte, die das Verhaltnis zwischen Gicht und Literatur angehen.
Diese Stiicke stellen keinen systematischen poetologischen Entwurf dar, sondern
fassen die Relation zwischen Gicht und Poesie je neu, teils affirmativ, teils ableh-
nend. In einem bemerkenswerten Stiick an Lambert Ludolph Helm wird die ,do-
mina Podagra‘ zu einer zweifelhaften Gonnerfigur und initiiert ein kritisches
Nachdenken iiber die Produktionsbedingungen humanistischer Gelehrter. Weder
Vergil noch Horaz hétten ein (Euvre hinterlassen, wenn Maecenas sie nicht be-
gunstigt hatte, argumentiert Posthius und definiert die Mufe als Bedingung der
Dichtung (,sunt otia grata Camenis“).>° Heute aber sei es die ,podagra’, die als
einzige ,otium‘ gewdhren wiirde. Das Gedicht schldgt Kapital aus dem satiri-
schen Potential des Gicht-Themas und bringt zum Ausdruck, wie ungiinstig die
Gegenwart fiir literarisches Schaffen sei:

246 ,Hi mihi cum veniant Autumni tempore morbi, | Dura quid o tandem bruma, Melisse,
feret?“ Ebd., S. 99.

247 Ebd,, S.103.

248 Das Bild der Henkerin findet sich auch bei David Crinitius. Vgl. Storchov4, S. 519.

249 Posthius: Parerga, S. 103.

250 Ebd., S.99.



60 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

Nostra sed huic similem videant cum tempora nullum,
Maecenatis agit sola podagra vices.

Haec sola egregiis facit otia certa poetis,
Et superat magnos hac ratione duces.”!

Da unser Zeitalter niemand erblickt, der Maecenas vergleichbar ware, fiihrt allein die Gicht
sein Amt aus. Sie allein verschafft ausgezeichneten Dichtern sichere Mufiestunden und
ubertrifft auf diese Weise die grofien Fiirsten.

Die Vorstellung der Podagra als Mazenatin kommt nicht von ungeféhr, sondern
beruht auf einer heiklen Affinitdt von Gicht und Dichtertum, die anekdotisch ver-
biirgt ist. Noch Jacob Balde wird in seiner spaten Gicht-Satire an den altlateini-
schen Epiker Ennius erinnern, den die Gicht zur Dichtung animiert haben soll.**
Dieses Ondit flihrt auch Posthius an, als er in einem Gedicht an Nicolaus Rudinger
Gicht als Erkennungszeichen des Dichters identifiziert. Posthius kennt neben Ennius
weitere Dichter, die einen inneren Zusammenhang zwischen ,podagra‘ und Poesie
vermuten lassen, unter ihnen Caspar Cropacius,”> aber auch Rudinger selbst:

Exemplum capio de te, cui noxius humor
Excruciatque manus, excruciatque pedes.

Tu tamen interea non cessas condere versus,
Doctaque inauratae fila movere lyrae.

Quin etiam (res mira) furentis tempore morbi
Ipsum te cultis carminibus superas.*

Ein Beispiel nehme ich mir an dir, dem der schadliche Saft Hinde und Fiife gleichermafien
martert. Du horst unterdessen nicht auf, Verse zu schmieden und die gelehrten Saiten der
vergoldeten Leier zu rithren. Ja du tbertriffst dich sogar — ein Wunder! — wahrend der wii-
tenden Krankheit mit verfeinerten Geséngen.

Auch wenn der Adressat Posthius zum ,exemplum‘ wird und wiewohl die Gicht
die kranken Gelehrten adele: Posthius selbst distanziert sich am Ende des Ge-
dichts von einer podagrischen Poetik: ,Aber mir wére wohl kein Lob fiir Dichtung
so teuer, dass ich Anteil an einem so grisslichen Ubel haben wollte.“*>> Spitestens
der alte Posthius stellt denn auch fest, dass die Krankheit an seinem Talent eher

251 Ebd,, S. 99f.

252 Vgl. Lefevre, S. 457-462.

253 Zu Cropacius Antonin Truhldr, Karel Hrdina: Rukovét humanistického basnictvi v Cechach a
na Moravé/Enchiridion renatae poesis Latinae in Bohemia et Moravia cultae. 6 Bde. Prag 19662011,
Bd. 1, S. 497-506.

254 Posthius: Parerga, S. 207.

255 ,Sed mihi non tanti fuerit laus carminis ulla, | Tam diri consors ut cupiam esse mali.“ Ebd.,
S. 208.



2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) =—— 61

zehre als dass es seine Poesie befltigele. Als Schede ihn fragt, ob auch er sich mit
Dichten iiber die Wintermonate hinwegtrdste, verneint er:

Non equidem aut versus, aut cetera ludicra curo,
Quae iuveni quondam grata fuere mihi.

Nunc omnes penitus languenti e corpore vires,
Eque ipso rapuit dira podagra animo.?*®

Ich meinerseits kiimmere mich nicht um Verse oder andere Kurzweil, die mir als Jingling
einst willkommen war. Vollstdndig raubte die gréassliche Gicht jetzt alle Krafte aus dem
kranken Korper und sogar aus dem Geist.

Uneingeschrankt gilt diese Absage jedoch nicht, wie ein anderes Altersgedicht, ver-
fasst im 55. Lebensjahr, anschaulich macht. Der Dichter ist ergraut, wie iiblich plagt
ihn die Gicht. Und doch, zu seiner eigenen Verwunderung, so teilt er Richard
Hemelius mit, singt und musiziert er, studiert er die Autoren des Altertums (,scrip-
tores veteres‘) und schmiedet neue Verse (,numeri novi‘). Die Beschaftigung mit
Musik und Poesie, zu der den Dichter die ,bona numina“ inspirieren, Apollo und
die Musen, entfaltet eine trgstliche Wirkung: ,,So tdusche ich mich iiber die Schmer-
zen hinweg und vergesse sie, so kommt mir der lange Tag oft kiirzer vor.**’ Noch
heilsamer als die alten Schriften sind Posthius aber die literarischen Ertrége seiner
Freunde. In einem Gedicht an Schede rithmt er die grofie Kraft (,vis magna‘), die
dessen Gedichten innewohne und seine Schmerzen beseitige:

Melissus alter Phoebus erit mihi:
Hunc vel Galeno postmodo praeferam:
Urente cum premar podagra,
Auxilium repetam a Melisso.”®

Melissus wird mir ein zweiter Phoebus sein und ich werde ihn auch Galen vorziehen. Wenn
mich die brennende Gicht driickt, werde ich wieder Hilfe von Melissus verlangen.

Als gesundheitsforderlich erweisen sich neben der poetischen Lektiire auch In-
halte geistlicher Art. Als der reformierte Theologe Theodor Beza 1583 einen Kom-
mentar zum Buch Hiob mit einer Paraphrase veroffentlicht, sendet er Posthius
ein Exemplar zu, der sich fiir das freundliche Geschenk mit einem Gedicht revan-
chiert. Angeregt zur Lektiire des alttestamentlichen Buches gelangt er zum Schluss,
dass Geduld das beste Mittel gegen Gicht sei, wenn die medizinische Kunst keinen
Rat mehr wisse:

256 Ebd,, S.97.

257 ,Sic fallo miseros obliviscorque dolores: | Longa venit brevior sic mihi saepe dies.“ Ebd.,
S.108.

258 Ebd,, S. 42.



62 —— 2 Paradigmatische Krankheiten

Nam podagra articulos quoties mihi dira perurit,
Et nihil Hippocrates, nil Avicenna iuvat;
Arripio historiam tot dura ferentis Iobi,
Explicita est studio quae bene Beza tuo:
Inde malum contra tantum tantosque dolores,
Depromo medicam quod mihi praestet opem.
Quid sit scire cupis? Patientia quae levat aegros.
Et superat victrix quicquid in orbe grave est.>*

So oft die gréssliche Gicht mir die Gelenke verbrennt und Hippokrates nichts, nichts Avi-
cenna hilft, ergreife ich in Eile die Geschichte Hiobs, der so viel Miihsal ertrug; sie wurde
durch deinen Eifer, Beza, gut ausgelegt. Dorther entnehme ich ein Heilmittel gegen das so
groRe Ubel und die so heftigen Schmerzen, das mir Hilfe gewéhrt. Was es sei, willst du wis-
sen? Geduld, die die Kranken erleichtert und als Siegerin tiberwindet, was auch immer in
der Welt beschwerlich ist.

Verschafft man sich einen Gesamtiiberblick iiber die Texte, in denen der Dichter-
arzt auf sein Gichtleiden rekurriert, so lassen sich bestimmte Tendenzen und Gravi-
tationsfelder ausmachen. Gerade die frithen Stiicke problematisieren Grenzen und
Maoglichkeiten der Selbstdisziplinierung, und dies sowohl in ethischer wie didteti-
scher Hinsicht, mit Blick auf DuldsamKkeit (,patientia‘) und MafShalten (,frugalitas®).
Was Interventionen jenseits der Selbstsorge anbelangt, so kommen (wenn auch
nur vereinzelt) medikamentdse und balneotherapeutische Behandlungsformen zur
Sprache. Grofieres Interesse finden die sozialen Folgen der Gicht: Die Krankheit
wird zur Krise eines mobilen Dichters, dem es nicht ldnger (oder zumindest nicht
im vollen Umfang) moglich ist, an den gelebten Formen humanistischer Freund-
schaftskultur zu partizipieren. Spétestens in der Alterslyrik wird die Immobilisie-
rung des Dichters dann zu einer existenziellen Notlage: Was Posthius in seinen
Gicht-Gedichten vermittelt, ist der Eindruck einer anhaltenden Gebrechlichkeit
(,debilitas perennis‘), Lebensqualitat hangt fiir ihn an Bewegung und Beweglichkeit,
an ,motus‘ und ,ambulatio’, ein Leben im Sitzen (,vita sedentaria®) wird ihm zum
Tod. Er sieht sich als unniitze Last (,inutile pondus®), die ihn selbst beschwert, und
fiirchtet sich vor einer Zerdehnung des Alters (;senecta longa‘) und einem unnéti-
gen Hinauszogern seines Todes.

Dass die ,Henkerin‘ Gicht fiir Posthius nicht nur nachteilig war, anerkennt er
blofS in einem Gedicht, das freilich nicht ohne Ironie auskommt. Wie die Gestirne
stehen, ob es windet, regnet oder schneit, alle diese Fragen vermoge der Dichter
zu beantworten, ohne dass er komplizierte Berechnungen anstelle oder den Him-
mel betrachte:

259 Ebhd,, S. 66.



2.3 Die ,domina morborum®: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) =—— 63

mihi podagra
Longe certius omnia illa dictat,
Vellicans leviter modo hunc, modo istum,
Pedem: commoditate me podagra
Hac beat. NIHIL EST NOCERE NATUM,
QUOD NON PARTE ALIQUA IUVARE POSSIT.2%°

Mir zeigt die Gicht alle jene Dinge lange im Voraus recht zuverldssig an. Indem sie bald die-
sen, bald jenen Fuf$ sanft kneift, begliickt mich die Gicht mit dieser Annehmlichkeit. Es gibt
nichts Schadliches, was nicht in irgendeiner Hinsicht helfen konnte.

260 Ebd., S. 162.



3 Religiose Sinngebung

3.1 Zwischen Hiob und Lazarus (Balthasar Paminger)

Bei Posthius verschaffte sich mit Hiob eine religidse Identifikationsfigur Prasenz, die
beim folgenden Dichter besondere Wirkung entfalten wird: Balthasar Paminger.
Der alteste Sohn des Leonhard Paminger, eines seinerzeit berithmten Komponis-
ten,?®" starb bereits in seinem vierundzwanzigsten Lebensjahr, nachdem ihn — mit
nur elf Jahren - eine Krankheit befallen hatte, von der er sich nie mehr erholen
sollte. Seine Qualen verewigte der Leidgepriifte in drei Gedichten, in zwei Elegien
und einer Epode. Wir entnehmen diesen Stiicken, dass Balthasar an der Krankheit
ebenso litt wie unter ihrer erfolglosen Behandlung (,qui nulla sanabilis arte |
sum®).?5 Offenbar plagte den Knaben ein Hautleiden (Balthasar spricht von einem
prometheischen Ubel), das mit Lahmungserscheinungen einherging:

Nec bene finieram quartae trieteridis annos,
Nec vitae candor fluxerat ille meae.

Atque ita cum tenerae in primo fervore iuventae
Essem morborum nescius atque mali:

Heu misero mihi quam subito et crudeliter hausit
Psora prometheis dolia plena malis.

Cuius ego aspera iura tuli tot perditus annos
Hactenus, ut mirer, me potuisse pati.

Illa meo victrix iniecit vincula collo,
Corporis et dotes abstulit, illa tenet.

Et tot per casus miserum iactavit acerbos,
Ut nunc ipse suae volvar ad ima rotae.”®®

Ich war keine zwolf Jahre alt und mein Lebensglanz noch nicht verblasst. Als ich so vom ers-
ten Ungestiim meiner zarten Jugend erfiillt war und noch keine Krankheiten und kein Ubel
kannte, da iiberschiittete mich Armen unversehens und in grausamer Weise eine Rédude mit
Féassern voller prometheischer Qualen. Ohne Aussicht auf Rettung ertrug ich ihre strenge
Herrschaft bis jetzt schon so viele Jahre, dass es mich wundert, sie tiberhaupt ertragen haben
zu konnen. Als Siegerin {iber mich legte sie meinen Hals in Fesseln, sie raubte und hélt meine
Korperfunktionen im Besitz. Sie plagte mich mit so vielen bitteren Schicksalsschlagen, dass
mich das Rad [gemeint ist das Rad der Fortuna] nun zum tiefsten Punkt hin schleudert.

261 Zur Familie Paminger Heinz-Walter Schmitz: Die Paminger — Eine Familie im Spannungsfeld
der Konfessionalisierung. In: Ostbairische Lebensbilder 1 (2004), S. 59-78.

262 Sophonias Paminger: Poematum Libri Duo. Primus Elegiarum et Epigrammatum [...] Secun-
dus Funerum et Lyricorum versuum [...]; His Accessit Liber Poematum Balthaseris Pamingeri [...].
Niirnberg: Valentin Neuber, 1557 [= VD 16 P 70], BL. K 6".

263 Ebd., BL K1'-K 2".

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111212975-003


https://doi.org/10.1515/9783111212975-003

3.1 Zwischen Hiob und Lazarus (Balthasar Paminger) =—— 65

Unter einem produktionsdsthetischen Aspekt besteht das primdre Anliegen von
Balthasars Gedichten darin, das Leiden zu erleichtern: Seine Dichtung, so betont
der Kranke, dient ihm zur Tréstung. Vielleicht in Anspielung auf die Darstellung
lebendiger Gerippe in den zeitgenossischen Totentdnzen présentiert sich Baltha-
sar in der zweiten Elegie als lebendige Leiche (,cadaver vivum®), die Lust allein
aus der poetischen Téatigkeit zieht. Balthasar argumentiert wie Ovid, den im Exil
ebenfalls die Musen aufrichten mussten:?** ,Nur die Musen bieten dem Armen
noch Trost, alle iibrigen Freuden wurden mir genommen.“**> Wihrend sich Bal-
thasar in der poetologischen Reflexion aber auf antike Konsolationsliteratur be-
ruft, nimmt er in der poetischen Praxis zuallererst Mafi an der christlichen
Trosttradition. Nachdem er den Ausbruch seiner Krankheit rekapituliert hat,
klagt er im ersten Gedicht tber sein Schicksal, fiir das er mehrere Ausdriicke und
Konzepte bemiiht, ,sors‘, ,fatum‘ und die ,levitas fortunae‘. Balthasar versammelt
also ganz unterschiedliche Schicksalsbegriffe mit jeweils spezifischen Nuancen
und Assoziationen, vom Gotterspruch tiber das zugeteilte Los bis hin zum kontin-
genten blinden Gliick. Diese Konstellation ist in gewisser Hinsicht bezeichnend
fir Balthasars Unsicherheit, wenn es darum geht, die Ursache der Krankheit zu
benennen. Er erwagt zwar zuerst, dass sein hartes Los in fritheren Siinden wur-
zele, im leichtsinnigen Handeln seiner vergangenen Kindheit (,aetatis temeraria
facta prioris“). Diese Moglichkeit tiberzeugt ihn jedoch nicht, da er zwar kleinere
Fehltritte erkennt, aber kein gewichtigeres Vergehen prasent hat:

Omnia cur igitur temere insimulem mea facta,
Et teneram vitam? crimina si qua patent.

Ut sic immerito, quae non sint, nec fuerintque
Dicantur tanti causa fuisse mali.

Mitto arcana Dei, nec perscrutarier ausim
Quaerere quae mentis Relligio ipsa vetat.”*®

Warum sollte ich also vorschnell alle meine Handlungen und mein junges Leben verdéchti-

gen, wenn doch nur einige Siinden offenbar sind? So, dass man ohne Recht diejenigen zur

Ursache eines derart groRen Ubels erklért, die es weder sind noch waren. Ich lasse die Ge-

heimnisse Gottes fahren und will es nicht ldnger wagen, zu durchforschen, was die Religio-

sitat selbst der Seele zu erfragen verbietet.

264 Dazu Wilfried Stroh: Trostende Musen: Zur literarhistorischen Stellung und Bedeutung von
Ovids Exilgedichten. In: Aufstieg und Niedergang der rémischen Welt II 31,4 (1981), S. 2638-2684.
265 ,Musae duntaxat misero solatia praebent, | Caetera sunt misero cuncta peresa mihi.“ Pamin-
ger: Poemata, S. K 4.

266 Ebd., BL K2".



66 —— 3 Religiése Sinngebung

Im Anschluss bricht die monologische Form der Elegie unerwartet auf, indem
sich nunmehr der Adressat des Gedichts einschaltet, Veit Dietrich, Luthers Sekre-
tar auf der Veste Coburg. Zusammen mit Luther und Philipp Melanchthon ge-
horte Dietrich zu den protestantischen Briefkorrespondenten von Balthasars
Vater Leonhard, einem Sympathisanten der Reformation, der seinen jlingeren
Sohn Sophonias Paminger an der Niirnberger Kirche St. Sebald von Dietrich un-
terrichten lieR.?®” So erstaunt es nicht, dass Balthasar gerade ihm eine ,consolatio*
in den Mund legt. Im Zeichen der ,aedificatio® will die Rede trosten und mahnen
und ist sichtlich bemiiht, méglichst viele Argumente beizubringen, um Balthasar
zu erbauen. Unter Rekurs auf den beriihmten Satz des Ekklesiasten: ,Nichts unter
der Sonne ist neu“?®® ruft der ,consolator dem Kranken zuerst in Erinnerung,
dass sein Schicksal kein singulédres sei, um ihm dann einzuschérfen, nicht langer
Lerfolglos zu suchen, was verloren ist.“**® Den Klagefluss sucht er zu unterbinden,
indem er an die Frommigkeit des Kranken appelliert: ,Hor endlich auf, in deinem
Herzen nichtige Klagen zu walzen — oder ist das denn bitte deine Hoffnung und
dein Glaube?“*’® Dietrich erinnert Balthasar an die Unbestindigkeit der Welt
(Stichwort Fortuna), der Balthasar umso gefestigter begegnen miisse: ,Was ver-
zweifelst du, wo es doch in menschlichen Angelegenheiten nur Unbestdndigkeit
gibt, und was erhofft sich diese Furcht?“*”* Um das stoische Argument der ,incons-
tantia‘ theologisch einzuholen, erganzt Dietrich, dass Gott zumal jene ziichtige,
die er liebt, bevor er Balthasars partikuldren Fall ins Allgemeine hebt:

Absit, ob haec quae nunc pateris charissime fili
Ut curae credas te minus esse Deo.

Quin magis ipsius mentem perpende benignam,
Nam quem castigat, diligit ipse simul.

Sed nec te solum tot acerba tulisse putabis,
Haec eadem multis sors obeunda fuit.2’?

Mein geliebtes Kind: Glaube nicht, du ldgest Gott wegen der Ubel, die du nun leidest, weni-
ger am Herzen. Erwége vielmehr sorgféltig seine giitige Absicht, denn wen er ziichtigt, den

267 Vgl. Ellinger, Bd. 2, S. 227f.

268 ,nihil sub sole novum* (Koh 1,10). Text und Ubers. nach Hieronymus: Biblia sacra vulgata.
Lateinisch-deutsch. Hg. von Andreas Beriger, Widu-Wolfgang Ehlers, Michael Fieger. 5 Bde. Ber-
lin, Boston 2018.

269 ,quod amissum est, incassum quaerere.“ Paminger: Poemata, BL. K 2".

270 ,Desinito tandem questus in pectore inanes | Volvere, an haec spes est, et tua quaeso fides?“
Ebd.

271 ,Nullaque in humanis cum sit constantia rebus | Quid dubitas? et quid vult timor iste sibi?“
Ebd.

272 Ebd., BL K2"-K 3.



3.1 Zwischen Hiob und Lazarus (Balthasar Paminger) =—— 67

liebt er auch. Du sollst aber nicht denken, dass nur du so viele Widrigkeiten erduldet hast —
viele ereilt dasselbe Schicksal.

,[Pledantisch beschwichtigend|[ ] erschien einst Georg Ellinger Dietrichs Rede,”

die ihre Wirkung gleichwohl nicht verfehlt: Balthasar entschuldigt die Klagen mit
der ,asperitas malorum‘, der Hérte seines Leidens, und bittet den Troster um Ver-
zeihung fiir seine entgleisende Rede (Jlubrica lingua®). Miiflig wére die Frage, wie-
weit die ,consolatio‘ auf tatsdchlicher (geleisteter) Seelsorge durch Dietrich
basiert; wichtiger ist die Beobachtung, dass Balthasar sich nicht selbst den Trost
zuspricht, sondern den Umweg nimmt tiber eine dritte Instanz, und damit tiber die
rhetorische Strategie der ,sermocinatio‘** Die Selbsttréstung gerit zu einem Zwie-
gesprach und gewinnt, umwaltet von der Autoritdt des Reformators, an Gewicht.
Woran sich Balthasar orientiert, liegt auf der Hand, imitiert er doch deutlich genug
die dialogische Form des Hiob-Buches. Auch Balthasars Reflexion dariiber, ob sein
sindiges Handeln Ursache der Krankheit sei, spiegelt wohl nicht unmittelbar inner-
psychische Prozesse des Autors, sondern erinnert an die biblische Figur, die sich
auf der Seite des Gerechten sieht und ihr Leiden ebenso wenig auf Stinden zurtick-
zufithren bereit ist wie Balthasar.

Verbreitung fanden Balthasars Texte erst zehn Jahre nach seinem Tod, als So-
phonias, der Bruder, eine Sammlung mit eigenen Gedichten vorbereitete, in die er
auch Gedichte von Balthasar aufnahm. Sie waren, trotz der kurzen Lebenszeit
ihres Verfassers, umfangreich genug, ein Buch zu fillen, ,geschrieben mitten im
Weltmeer der Miihsal“, wie es auf dem Titelblatt heifit.?”> Relevant ist die Uberliefe-
rungslage, weil Balthasars Gedichte damit in einen sinngebenden Rahmen einge-
fasst sind: Sophonias fungiert nicht nur als Herausgeber und Nachlassverwalter
des Bruders, sondern zugleich als Ausleger seiner Poesie, der ihr in Paratexten eine
bestimmte Deutung unterlegt. Zuganglich wird uns mit Balthasars Gedichten eine
,Leseanleitung’, mit der ein Angehoriger die Rezeption der Gedichte steuern will.
Dazu gehort, zum Ersten, ein Epitaphium, das Sophonias wohl erst fiir die post-
hume Ausgabe verfasst hatte. Er rithmt die Geistesschirfe des Bruders, bevor er
zur grasslichen Seuche (,dira lues‘) tiberleitet, die dessen jungen Korper entstellt
habe. Derart soll das Ubel gewesen sein, dass man den Verstorbenen fiir einen
zweiten Lazarus halten wollte:

Undecimum vere simul ac compleverat annum,
Eheu quam dira sternitur ipse lue?

273 Ellinger, Bd. 2, S. 230.

274 Dazu Wolfram Groddeck: Reden tiber Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens. 2. Auflage.
Frankfurt a. M., Basel 2008 (Nexus 7), S. 189.

275 ,in medio aerumnarum Oceano scriptus.“ Paminger: Poemata, BL. I 5.



68 —— 3 Religidse Sinngebung

Corporis ipsa etenim putri stillantia tabo
Membra recusabant munus obire suum,

Idcirco veluti captus, quocunque locatur,
Hoc ipso solo cogitur esse loco.

Scinditur alter pes, cranium corrumpitur, atque
Si spectes miserum, Lazarus alter erat.?’®

Sobald er das elfte Lebensjahr vollendet hatte, ach, wie streckte ihn da eine gréssliche Krank-
heit nieder! Indem sie sich unter der fauligen Seuche verzehrten, versagten die Glieder ndm-
lich ihren Dienst. Daher war er gezwungen, sich wie ein Gefangener nur dort aufzuhalten, wo
auch immer man ihn platzierte. Ein Fuf$ spaltete sich, sein Kopf wurde verunstaltet, und
wenn du den Armen héttest sehen konnen, wére er ein zweiter Lazarus gewesen.

Die Rekapitulation der Krankheit, die offensichtlich Anleihen nimmt bei Baltha-
sars eigener Darstellung, begriindet der Bruder damit, dass sie dem Wanderer die
,conditio humana‘ und die Hinfélligkeit seines Lebens einprégen solle: ,Balthasar
moge dich an die Bedingungen des Menschseins erinnern, er moge dir immer ein
Bild deines zerbrechlichen Lebens sein.“*”” Diese mahnende, didaktische Funk-
tion unterstreicht Balthasar gleich selbst, so jedenfalls will es die Suggestion eines
darauf folgenden Epigramms, das nunmehr den Geist des Toten zu Wort kommen
lasst: ,Viatorem Balthesaris Genius alloquitur.“’”®* Wihrend das Epitaph in erster
Linie darauf abhebt, Balthasars Fall zu generalisieren, legt die Anrede den Akzent
auf die Exemplaritét seiner Person, die dem stellvertretenden Wanderer einen
Begriff von Duldsamkeit im Leiden vermitteln kénne:

Disce meo exemplo saevos perferre dolores
Fortiter in Christo, qui mea busta vides

Aspice me quisquis morbos fers, atque tulisti, et
Te penitus dices nil tolerare novi.”

Lerne, wenn du mein Grab erblickst, von meinem Beispiel, heftige Schmerzen in Christus
tapfer auszuhalten. Wer immer du bist und an Krankheit leidest oder littest — schau auf
mich und du wirst sagen, dass du gar nichts Neues erduldest.

Mit dem Epitaph fiir den Bruder und der Anrede an den Wanderer préapariert
Sophonias die Lektiire der Krankheitsgedichte, indem er als Hinterbliebener Bal-
thasars langen Leidensweg interpretiert, die Interpretation aber auch Balthasar
selbst in den Mund legt. Diese Tendenz, den Bruder auf der Grundlage der vorlie-

276 Ebd., BLE 8".

277 ,Balthesar humanae admoneat te conditionis, | Sit fragilis vitae semper imago tuae.“ Ebd.,
BLF1.

278 Ebd.

279 Ebd.



3.1 Zwischen Hiob und Lazarus (Balthasar Paminger) =—— 69

genden Krankheitsgedichte zu einem mahnenden Exemplum zu machen, ver-
starkt sich in der spéteren Vorrede, die der Bruder dem Probst Augustin Miinich
von Ranshofen zueignet. Sophonias assoziiert den Bruder mit Hiob und mit ande-
ren Heiligen, er zeichnet ihn als vorbildlichen Kranken und présentiert seine ,poe-
mata‘ als Lehrstiicke, die in gesundheitlichen Néten habituelle Orientierung bieten
konnten: ,Wir wollen also am Beispiel unseres Balthasar lernen, alle Widrigkeiten
mit gefasstem Herzen zu ertragen, im Vertrauen auf die Hilfe unseres alleinigen
Retters Jesus Christus.“?*° Balthasar wird zum Modellfall und l4sst den Bruder Bi-
belstellen versammeln, in denen menschliches Leiden Ausdruck eines zwar ziichti-
genden, insofern aber auch liebenden Gottes sei. Daneben dufiert sich Sophonias
zum Kontext der Gedichte und zu den Beweggriinden, die ihn veranlasst hétten,
den Nachlass des Bruders ans Licht zu bringen. Ahnlich wie in den vorangehenden
Grabgedichten, auf die Sophonias zuriickverweist, skizziert er die Lage des Bru-
ders, schildert eindringlich die Qualen, die jener durchlitten habe, und erinnert die
Treulosigkeit der Arzte, von der der Bruder im ,carmen querulatorium‘ spricht. So-
phonias unterstreicht die Trostfunktion der Poesie,?®! die Balthasar seinen Texten
zugewiesen hatte, und argumentiert mit Ovid (Tristie 4,3, v. 38), dass Klagen
Schmerzen intensivieren und reduzieren. Trost soll fiir Balthasar die musische, ge-
bundene Verlautbarung seiner Schmerzen gewesen sein:

Scripsit plaeraque (partim deplorandi et mitigandi status sui causa, Ovidius enim ait: Exple-
tur lachrymis egeriturque dolor, partim vero fallendi temporis gratia) circa vitae suae
finem, nam antea non nisi prosa scribere consueverat.?*

Vieles schrieb er gegen Ende seines Lebens, zum Teil, um seinen Zustand zu beklagen und
zu mildern - Ovid sagt ndmlich: ,Mit Trdnen wird Schmerz angereichert und beseitigt —,
zum Teil aber, um die Zeit zu vertreiben, denn vorher pflegte er nur Prosa zu schreiben.

Die erschwerten biographischen Bedingungen, unter denen die Gedichte entstan-
den sind, hétten freilich Spuren in ihnen hinterlassen, konzediert Sophonias und
gesteht, dass ihr Aufbau und ihr Ausdruck wohl stellenweise mangelhaft seien.
Mit Rucksicht auf den deplorablen Zustand des Verfassers werde man aber ohne-
hin keine formvollendeten Texte erwarten: ,Einer, der in so heftige Sorgenstiirme
geraten ist, ist weit davon entfernt, dass er beim Schreiben oder Sprechen mit

280 ,Huius igitur Balthaseris nostri exemplo omnia adversa pectore praesenti ferre discamus,
solius Christi Iesu salvatoris nostri ope freti.“ Ebd., Bl. 1 4'-1 5".

281 Im Epitaphium auf Balthasar, das er offenbar erst fiir die spatere Ausgabe verfasst hatte,
entwirft er die Gedichte ebenfalls in Opposition zu Balthasars Elend: ,Musae delitias tantum tri-
buere misello, | His miserum tempus fallere suetus erat.“ [Nur die Musen bereiteten dem Elenden
Vergniigen, mit ihnen vertrieb er gewohnlich seine traurigen Stunden.] Ebd., BL. F 1",

282 Ebd., BL 14"



70 —— 3 Religi6se Sinngebung

grofSer Sorgfalt auf diejenigen Aspekte achten konnte, die den Bau der Rede oder
die Gewdéhltheit der Worte betreffen.“*®> Sophonias betont, dass er ganz bewusst
nicht in die Textgestalt eingegriffen habe, weil die Aufmerksamkeit nicht so sehr
auf den Texten selbst als auf dem Beispielcharakter des Bruders ruhen solle:

Mutasset forte aliqua si vicisset, quae consulto mutare noluimus, haec nullam aliam ob cau-
sam publicantes, quam quod quasi exemplum quoddam hominis afflicti, animique omnia
adversa post diuturnam gravissimamque cum carne luctam in fiducia misericordiae Dei
propter Christum fortiter vincentis, extare volebamus.?®*

Wenn er noch lebte, hitte er vielleicht manches umformuliert, was ich absichtlich nicht tun
wollte. Ich veroffentliche sie ndmlich aus keinem anderen Grund, als dass ich gleichsam ein
schlagendes Beispiel eines wahrhaft angefochtenen Menschen und seines Gemiits beisteu-
ern wollte, das nach téglichem Ringen mit dem Fleisch im Glauben an die Barmherzigkeit
Gottes um Christi willen alle Widrigkeiten tapfer iiberwand.

Die Pointe der Vorrede besteht also offenbar darin, dass sie zwar den Kranken
stilisiert, nicht aber seine Texte. Sophonias nétigen die Gedichte eine ,captatio
benevolentiae ab, fordern ihn dazu auf, den ,Candidus Lector“ um Wohlwollen
bei der Lektiire der potenziell fehlerhaften Texte zu bitten: ,Falls er [der ,Lector“]
etwas finden sollte, das nicht ganz so gewahlt, passend oder angemessen geschrie-
ben ist, wird er es ohne Miithe durchgehen lassen, wenn er die ach so traurige
Verfassung des Autors, die ich oben in den Grabgedichten im Vorbeigehen be-
rithrt habe, mit geistigen Augen betrachtet.“** Ein Risiko stellt der ungeschliffene
Zustand der Gedichte aber gerade nicht dar, im Gegenteil: Er macht die Hinterlas-
senschaft des Kranken zu einem authentischen Zeugnis, an dem sich die Spuren
einer hiobschen Existenz erhalten haben.

3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus)

Auch wenn der Auftritt des Reformators Veit Dietrich an Balthasars Protestantis-
mus keinen Zweifel lasst, handelt es sich bei seiner Krankheitsdichtung nicht um
konfessionalistische Poesie. Dies unterscheidet ihn von denjenigen Dichtern, mit

283 ,Tantum abest ut quispiam in tantis constitutus aerumnarum procellis in scribendo dicen-
dove curiosius ea quae ad sermonis structuram, et verborum elegantiam attinent, observare
queat.“ Ebd.

284 Ebd.

285 ,si quid minus eleganter, apte, aut apposite scriptum depraehendet, facile condonabit, ubi
Authoris miserrimum vitae statum, quem supra in Funebribus nostris obiter attigimus, animi
oculis contemplabitur.“ Ebd., BL. I 4.



3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus) =— 71

denen wir uns im Folgenden auseinandersetzen wollen. Zu ihnen gehort, erstens,
ein ,poeta‘, tiber den die Literaturgeschichte ein vernichtendes Urteil féllte: Jo-
hannes Clajus. ,[D]iirre[n] Verstand* bescheinigt ihm Georg Ellinger?*® und wird
kaum miide, seine Geringschatzung fiir Clajus’ Schaffen auszudriicken: ,Die Aus-
fliige in das Reich der Lyrik zeigen, dafd poetische Gaben ihm nicht innewohn-
ten.“**’ Einzig fiir die Precationes (1601, posthum), eine Sammlung gebethafter
Lyrik, die sich auf fiinf Biicher verteilt, kann Ellinger sich erwdrmen, soweit sie
biographische und familiire Néte, also ,das Erlebte“ reflektiert.”®® Von solchen
Néten wollen wir ausgehen: Als Clajus 1566 auf dem rechten Ohr ertaubt, verfasst
er zur Adventszeit ein Gedicht mit der instdndigen Bitte an Christus, sein Leiden
zu kurieren. Clajus findet sich wieder in der Situation des sogenannten Taub-
stummen, dem Jesus nach Ausweis des Markus-Evangeliums Heilung brachte,
indem er den Horsinn mit dem aramdischen Befehl ,Hephatha“ (re-)aktivierte:

Vnd er nam jn von dem Volck besonders / vnd legete jm die Finger in die Ohren / vnd spiit-
zet / vnd riiret seine Zunge / vnd sahe auff gen Himel / seufftzet / vnd sprach zu jm / Hephe-
thath das ist / thu dich auff. Vnd als bald thaten sich seine Ohren auff / vnd das band seiner
Zungen ward los / vnd redet recht.?®

Die Heilungswunder der Bibel bilden die argumentative Grundlage, auf der Clajus
seine Bitte ausbreitet. Er rekurriert auf die Heilung von Tauben, Stummen und Blin-
den und etabliert so eine typologische Verbindung zu den biblischen Figuren, an
denen der Thaumaturg Christus offenbar geworden sei: ,Ich bitte dich, heile mir
das geschédigte Ohr, damit der Ton in beide Offnungen eindringen kann.“**® Doch
so lastig die einseitige Taubheit auch ist: Um nicht in Konflikt mit dem gott-
lichen Willen zu geraten, hiitet sich Clajus davor, seine Heilung zu forcieren.
Entscheidender als die Therapie des Korpers, so rdumt er ein, sei ohnehin die

286 Ellinger, Bd. 2, S. 259. — Zu Clajus als ,,Pionier der deutschen Sprachwissenschaft“ Jorg Robert:
Reformation und Literaturreform. Spracharbeit, Purismus und Poetik im 16. und 17. Jahrhundert
(Luther, Clajus, Opitz). In: Reformation als Transformation? Interdisziplindre Zugénge zum
Transformationsparadigma als historiographischer Beschreibungskategorie. Hg. von Volker Lep-
pin, Stefan Michels. Tiibingen 2022 (Spatmittelalter, Humanismus, Reformation 126), S. 259-273,
(Zitat S. 261).

287 Ellinger, Bd. 2, S. 258.

288 Ebd, S. 259.

289 Mk 7,33-35. Zitiert nach Biblia: Das ist: Die gantze Heilige Schrifft / Deudsch / Auffs new zu-
gericht. D. Mart. Luth. Begnadet mit Kurftirstlicher zu Sachsen Freiheit. Gedruckt zu Wittemberg /
Durch Hans Lufft. M.D.XLV. [Faksimilierte Ausgabe der Lutherbibel von 1545, auf Handformat
verkleinert. Stuttgart 1967].

290 ,Quaeso mihi sanes laesam feliciter aurem, | Ut possit geminos vox penetrare poros. Johan-
nes Clajus: Precationum Libri Quinque. Wittenberg: Samuel Selfisch und Lorenz Sduberlich, 1601
[= VD 17 3:314598 F], S. 66.



72 — 3 Religiose Sinngebung

Verarztung der Seele, von der er weifs, dass der Heiland sie ihm nicht ausschla-
gen werde:

Quamlibet est durum, sensus hac parte carere,
Sit tamen arbitrii res ea tota tui.

Dum modo sub tacito sanes mihi pectore morbos,
Quod te Christe rogo, quodque negare nequis.”!

So hart es auch ist, des Gehoérsinns auf dieser Seite [gemeint ist die rechte] zu entbehren, sei
die ganze Angelegenheit dennoch deinem Willen anheimgestellt, solange du mir nur die
Krankheiten im stillen Herzen heilst, worum ich dich, Christus, bitte und was du nicht ab-
lehnen kannst.

Uber die Taubheit als duferen Anlass des Textes kommt eine Krankheit in den
Blick, die noch schwerer wiegt, umgekehrt aber nicht im selben Mafe evident ist:
die Stinde. Am einseitigen Gehorverlust entdeckt Clajus seine innerliche Taubheit
als Ausdruck einer mangelnden Empfanglichkeit fiir die Worte des Heilands; was
im evangelischen Bericht als Befehl an den Kranken ergeht, wird bei ihm zur
Bitte an den Seelenarzt: Mit Ankldngen an das Herrenwort ,Hephatha‘ (,das ist /
thu dich auff*) schreibt er: ,Lass mich mit offenem Ohr deine Worte, die uns zu
den seligen Dachern des Himmels rufen, gliicklich empfangen.“*** Taubheit ist
aber nur ein Bild, das der Dichter bemiiht, um sein seelisches Leiden zu illustrie-
ren. Im Hinblick auf die innerlichen Krankheiten, fiir die der kérperliche Zustand
sensibilisiert, fallen in der Dichterfigur sdmtliche Typen von Kranken, die Jesus einst
heilte, in eins — Clajus ist taub, stumm und blind:

Deque meis oculis caliginis ablue coenum,
Ut videam rectum, per quod eatur, iter.

[...]

Intricata meae quoque detrahe vincula linguae,
Ut fundat sanctos non remorata sonos.2

Wasch den Schmutz der Dunkelheit von meinen Augen, damit ich den rechten Weg sehe,
auf dem man gehen soll. [...] Zerreifs auch die verwickelten Bande meiner Zunge, damit sie
ungehindert heilige Téne von sich geben kann.

Die Nachahmung biblischer Kranker, wie Clajus sie erprobt, ist kein vorausset-
zungsloses Experiment, sondern hat jenseits des biblischen Referenztextes exegeti-
sche Bedingungen. Fur Luther gehért der Taubstumme zu denjenigen Figuren, an

291 Ebd.

292 ,Fac patula accipiam tua verba fideliter aure, | Quae nos ad coeli tecta beata vocant.“ Ebd.,
S. 67.

293 Ebd.



3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus) =—— 73

denen auf der einen Seite die Stindenkrankheit sichtbar wird, auf der anderen
Seite aber auch angedeutet ist, wie Christus der Menschheit Heilung bringt.2%*
Taubstumm seien die Menschen, seitdem sie der Teufel dem Tod (und damit der
Hoélle) preisgegeben habe; das mit Christus identische Wort Gottes, hier manifest
im Hephatha-Befehl, hewirke Heilung, seelische sowohl wie korperliche: ,Ein jeg-
licher Mensch, der Christi Wort ,Tue dich auf’, durch das der Taubstumme geheilt
wurde, glaubend als zu ihm gesprochen annimmt, wird — so Luther — geistlich heil
und hérend.“** Nach Sichtung des Taubheitsgedichts bediirfte es eigentlich keines
weiteren Beweises, dass der Theologe Clajus mit dieser lutherischen Auslegungstra-
dition vertraut war. Gleichwohl ist ein Blick auf den Perikopendichter lohnend,
weil dieser exegetisch ausfaltet, was der Krankheitsdichter literarisiert. Clajus ver-
fasste vier Bucher mit Auslegungen der Perikopen, die zwischen 1572 und 1597 finf-
mal aufgelegt wurden. Das hier interessierende Kapitel im Markus-Evangelium ist
der Perikope auf den 12. Sonntag nach Trinitatis zugeordnet, bei deren Auslegung
Clajus dhnlich wie Luther argumentiert. Er erklért, der Taubstumme sei ein Abbild
des menschlichen Geschlechts, eine ,imago generis nostri‘, und profiliert den Got-
tessohn als Arzt, der uns mit seinen heilenden Handen (;manus medicae‘) gesund
mache: ,Auf dieser Welt gibt es keinen hervorragenderen Arzt, kein Ubel ist starker
als seine Kunst.“** Clajus unterstreicht, wie wichtig der Horsinn fiir das Heil des
Menschen sei, da der Glaube allein aus dem Wort hervorgehe (,,venit ex verbo, non
aliunde, fides“).”” Den Zusammenhang zwischen Héren, Glauben und Heilung auf-
schliisselnd, notiert er:

Salvus ut esse queas, credas: ut credere possis,
Auribus accipias dogmata sancta Dei.

Per sua verba potens Deus est, per verba salutem
Non alia nobis dat ratione Deus.?%

Damit du gesund sein kannst, musst du glauben. Damit du glauben kannst, musst du mit
deinen Ohren die heiligen Lehren Gottes aufnehmen. Durch sein Wort ist Gott méchtig,
durch sein Wort, nicht auf andere Weise, gibt Gott uns Gesundheit.

294 Vgl. Johann Anselm Steiger: Hephata! Ein geistliches Gedicht des Dichters und Arztes Paul
Fleming und dessen auslegungshistorischer Kontext. In: Was ein Poéte kan! Studien zum Werk
von Paul Fleming (1609-1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Friihe
Neuzeit 168), S. 115-140, hier S. 115-118.

295 Ebd, S. 115.

296 ,Hoc medicus toto non est praestantior orbe, | Istius nullum plus valet arte malum.“ Johan-
nes Clajus: Explicationum Anniversariorum Evangeliorum Libri Quattuor [...]. Leipzig: Hans
Steinmann, 1579 [= VD 16 C 3984], S. 447.

297 Ebd,, S. 448.

298 Ebd.



74 —— 3 Religidse Sinngebung

Das potente Wort Gottes ist bei keinem der hier versammelten Dichter so prasent
wie bei Clajus, der in den Precationes immer wieder Gelegenheit findet, Luthers
Medizinaltheologie schopferisch umzusetzen. Als seine erste Frau, Anna Starcke,
1567 an einer gefahrlichen Krankheit leidet, wendet er sich in einem Hymnus an
den Arzt Christus und schildert dem Gottessohn die Not seiner Gattin. Clajus etab-
liert einen Gegensatz zwischen den irdischen Medikamenten und der himmli-
schen Heilkunst, zwischen den ratlosen Arzten und Christus:

Desperant medici, quamvis medicamina mittant,

Omnia conantur, sed dubitanter agunt.
Quapropter supplex hoc in discrimine Iesu

A« [korrigiert aus ,,At“] te confugio, tu pie Christe iuva.
Tu bonus es medicus, quo non praestantior alter,

Qui medicari animis corporibusque potest.2%

Die Arzte verlieren die Hoffnung, obwohl sie Medikamente bringen; alles versuchen sie,
aber sie tun es in Zweifeln. Deswegen fliichte ich in dieser hochsten Gefahr demdiitig bittend
zu dir, Jesus. Hilf du, lieber Christus! Du bist der gute Arzt, kein anderer ist besser, du
kannst Seelen und Leiber heilen.

Der darauf folgenden Aretalogie fallt die Aufgabe zu, Christus als gottlichen Stif-
ter der Arzneikunst und als Herrn iiber die Heilpflanzen zu rithmen: ,Inventum
medicina tuum est, opiferque per orbem | Diceris, et vivens omnis origo boni.«**°
Die Riickfiihrung der Medizin auf den Heilsbhringer Christus revidiert anspie-
lungsreich die pagane Begriindung der ,ars medica®, ist es bei Ovid doch Apollo,
der die ,inventio medicinae‘ unter seine Leistungen rechnet: ,inventum medicina
meum est opiferque per orbem | dicor et herbarum subiecta potentia nobis*.>**
Die Fortsetzung der Aretalogie verbindet dann mehrere Heilungsberichte zu
einer eindrucklichen Zusammenschau biblischer Genesungswunder. Zur Sprache
kommen die blutflissige Frau, der Geldhmte, die Tochter des Jairus, das Kind mit
Fieber, der Jlingling von Nain sowie Lazarus:

Quam nemo poterat bis sex sanare per annos,
Desperata tuam foemina sensit opem.

Trigintaque octo recubans paralyticus annos
Ad vada Bethesdae, te medicante valet.

Ardentem febri puerum mortique propinquum,
Patre tuam mentem sollicitante, iuvas.

299 Clajus: Precationes, S. 123.

300 ,Die Medizin ist deine Erfindung, und der ganze Erdkreis kennt dich als Heilbringer und als
lebendige Quelle alles Guten.“ Ebd.

301 Ovid, Metamorphosen 1,521f. (zitiert nach Ovid: Metamorphoses, hg. Tarrant).



3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus) =—— 75

Quaeque exhalarat vitam paulo ante, lairi
Filiolam sola surgere voce iubes.

Tu revocas viduae medio de funere natum,
Qui iam iamque solo contumulandus erat.

Voce tua tumulo redivivus Lazarus exit,
Qui putris quarto coeperat esse die.>*

Die verzweifelte Frau, die wahrend zwo6lf Jahren niemand heilen konnte, fiihlte deine Hilfe.
Der Geldahmte, der achtunddreifiig Jahre lang ans Bett gebunden war, wird beim Teich Be-
thesda dank deiner Hilfe gesund. Dem Knaben, fieberheiff und dem Tod nahe, halfst du, als
sein Vater dich anrief. Die Tochter des Jairus, die kurz zuvor das Leben ausgehaucht hatte,
heifit du mit einem einzigen Wort sich wieder erheben. Den Sohn der Witwe, den man
schon in der Erde begraben wollte, riefst du mitten aus dem Tod zurtick. Durch dein Wort
verlasst Lazarus, der am vierten Tag zu faulen begann, lebend sein Grab.

Wie die wiederholten Rekurse auf die Stimme verdeutlichen (,Iairi | Filiolam sola
surgere voce iubes“; ,Tu revocas viduae medio de funere natum¢; ,Voce tuo tu-
mulo redivivus Lazarus exit“), hangt die ,medicina spiritualis‘ allein am Wort
Christi, dessen Potenz an den letzten Exempeln — der Tochter des Jairus, dem
Jingling von Nain und Lazarus — eine eschatologische Ausdehnung erreicht, so-
fern die jeweilige Wiederbelebung die endzeitliche Auferstehung prafiguriert. Die
Fortsetzung schldgt daraufhin eine Briicke von der biblischen Vergangenheit in
die Lebenswelt des betenden Dichters, der sich die Kraft des Wortes jetzt auch
(,Nunc quoque®) fiir seine Gattin wiinscht. Der Rekurs auf die biblischen Berichte
dient also auch hier, dhnlich wie im Taubheitsgedicht, dem Zweck, Prazedenzfalle
beizubringen, die die eigene Bitte beférdern sollen. Clajus’ Hymne auf den ,guten
Arzt‘ und die ,lebendige Quelle alles Guten‘ hebt das ,verbum Dei‘ bzw. die ,vox
Christi‘ iber die gelehrte Kunst der menschlichen ,medici‘ hinaus und illustriert
die Wirksamkeit der geistlichen Arznei an schlagenden Beispielen, um den himm-
lischen Arzt fiir die eigene Situation zu mobilisieren. Und tatsachlich: Nach einer
zweiten Bitte um Heilung — ,Alia precatio autoris pro uxore aegrotante**® — ge-
sundet Anna, und Clajus stimmt ein Danklied an (,Gratiarum actio pro recuparata
valetudine uxoris“);*** ihre Besserung ist aber nur voriibergehend. Die Krankheit
kehrt zurtick, und trotz erneuter Bitten (,Alia precatio autoris pro uxore in mor-
bum relapsa“)*” findet Anna den Tod.

Auch die Krankheiten seiner spéteren Gattinnen nahm Clajus zum Anlass, um
in Bittgedichten Heilung zu erflehen. Neben den genannten Gedichten fiir Anna

302 Clajus: Precationes, S. 123f.
303 Ebd,, S. 124-128.
304 Ebd,, S. 128-130.
305 Ebd, S. 130-132.



76 —— 3 Religi6se Sinngebung

iberliefern die Precationes ein Stiick fiir die zweite Frau Anna Martha Pisiquin (sie
war an Tuberkulose, ,phthisis‘, erkrankt) und eines fiir Elisabeth Anna Martha, die
1587 von einem nicht néher spezifizierten Leiden heimgesucht wurde. Ahnlich wie
die ,precationes‘ fir die erste Ehefrau zelebrieren die spateren Bittgedichte die
Macht des heilsamen ,verbum Dei‘, Herzstiick jeder medizinischen Intervention.
Clajus appelliert an den Arzt Christus, Anna Martha mit seiner Rechten und seinem
Wort zu kurieren, und riickt die Potenz des therapeutischen ,verbum Dei‘ in unmit-
telbare Néhe zum schopferischen Logos. Gottes Wort eigne eine performative Heil-
kraft (,Imo iuvare potes, verbum si dixeris unum<),>°® eine ,efficacia®"’ (,Dic
saltem verbum, meaque uxor sana resurget“),**® die sich in Mitteilungsformen wie
Pflanzen und Arznei offenbaren kénne. Ahnlich liegen die Verhéltnisse im Gedicht
fiir Elisabeth Anna Martha. Der Arzt Christus ist zugleich ,creator’, der die Kranke
und die Welt geschaffen habe. Speziell in den ,herbae‘ und in den ,varii flores
campi‘, die das Hohe Lied anklingen lassen, entfalte das allméchtige Wort (,ver-
bum omnipotens‘) seine Heilkraft. Gleichzeitig riickt das eine bzw. das alleinige
Wort (,verbum unum) in seiner unvermittelten sprachperformativen Wirk-
macht in den Fokus:

Omnipotente tuo sunt omnia condita verbo,
Disponisque suo singula membra loco.

Et flores campi varios herbasque creasti,
Unde vigor laesis vitaque visque redit.

Et mala saepe soles uno depellere verbo,
Ac dicto citius, quae iacuere, valent.

Has Deus omnipotens et nunc precor exere vires,
Dic saltem verbum, sospitaque uxor erit.3*

Dein allméchtiges Wort hat alles erschaffen, und die jeweiligen Teile hast du ihrem Platz
zugewiesen. Die verschiedenen Blumen des Feldes und die Pflanzen hast du geschaffen,
woher Frische den Kranken und Leben und Kraft zuriickkehrt. Die Ubel pflegst du oft mit
einem einzigen Wort zu vertreiben. Und noch bevor du es ausgesprochen hast, sind jene
gesundet, die krank darniederlagen. Allméachtiger Gott, bitte, mach auch jetzt diese Krafte
offenbar, sag wenigstens ein Wort, und die Gattin wird gesund sein.

Von den Gebeten fiir seine Gattinnen unterscheidet sich das Stiick gegen Taubheit
nun insofern, als Clajus Christus in jenen stets zu einem Zeitpunkt adressiert, da
die therapeutischen Moglichkeiten erschopft sind: ,Meine Gattin liegt vollig ent-
kraftet darnieder, und es soll schon keine Hoffnung mehr geben®, klagt er in der

306 Ebd, S.143.

307 Zur ,efficacia‘ des Logos Steiger: Hephata, S. 116.
308 Clajus: Precationes, S. 143.

309 Ebd.,, S.148.



3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus) =—— 77

,precatio’ fiir Anna Martha,*'° wihrend er im Taubheitsgedicht davon berichtet,

wie er sich unter arztlicher Aufsicht selbst therapiert:

Et quia nunc mediis ad rem spectantibus utor,
Et medici leges consiliumque sequor:

Tu praesens etiam conatibus annue nostris,
Et quam ferre potes, si placet, affer opem.

Te medicus toto non est praestantior orbe,

Te sine nil hominum cura laborque valet.>"*

Weil ich nun von den in Betracht kommenden Heilmitteln Gebrauch mache und die Vor-
schriften und den Rat des Arztes befolge, sei auch du zugegen und unterstiitze mein Bemti-
hen, und bring, wenn es beliebt, die Hilfe, die du bringen kannst. Auf der ganzen Welt gibt
es keinen besseren Arzt als dich, die Sorge und Mithe der Menschen vermag nichts ohne
dich.

Clajus’ Vorgehen deckt sich mit den praktischen Empfehlungen lutherischer Theo-
logie: Obschon erst Christus die Medizin perfektioniert, ist jene ,ars medica‘, die
menschliche Arzte anwenden, damit nicht grundsétzlich diskreditiert, im Gegenteil:
Sie veranschaulicht die hohere ,theologia medicinalis® und illustriert das Wirken
des (Seelen-)Arztes.*™” Clajus selbst betont in der Auslegung der Perikope Mk 7, dass
Christus den Taubstummen zwar allein mit seinem Wort hétte heilen konnen, die
Art der Heilung (,forma curationis: Christus bertihrt die Zunge, legt seine Finger
in die Ohren, seufzt und blickt in den Himmel) aber bedeute, dass die Medizin, als
Gabe Gottes, nicht zu verschméihen sei: ,Denn welche Mittel auch immer die
Gesundheit von Korper oder Seele beférdern, lehrt er nutzen.“>3 Wichtig ist, dass
Medikamente nicht ohne geistliche Mittel eingenommen werden, zu denen bei or-
thodoxen Autoren wie Johannes Wagner oder Johannes Mathesius immer auch das
Gebet gehort: ,Dafd die Wirkung einer Arznei ausbleibt, hangt [...] nicht selten - so
Wagner — auch damit zusammen, daR es an Frommigkeit mangelt.*'* In diesem
Sinne ist Clajus’ Krankheitsgedicht literarische Frommigkeitsiibung zum Zwecke
medizinischer Therapie. Die ,precatio‘ zielt darauf, das Potential der Heilmittel
iber das Wort Gottes zu aktivieren: ,Die Wirkung der Medikamente [...] rithrt her
von der efficacia des Wortes Gottes, das in sie eingesenkt ist. [...] [Die Arznei] kann
als dufSerliches Medium nur wirken, insofern sich das verbum Dei mit ihr verbin-

310 ,mea nunc uxor morbo confecta laborat, | Nullaque spes vitae dicitur esse super.“ Ebd.,
S. 142.

311 Ebd, S. 66.

312 Vgl. Steiger: Medizinische Theologie, S. 37.

313 ,Nam docet utendum mediis, quaecunque salutem | Corporis aut animae quomodcunque iu-
vant.“ Clajus: Explicationes, S. 448.

314 Steiger: Medizinische Theologie, S. 41.



78 —— 3 Religi6se Sinngebung

det und die natiirliche Dynamis zur Entfaltung bringt.“**®> Ob diese Aktivierung
gliickt? Von Heilung ist im Gedicht nicht die Rede, und doch scheint Clajus’ Gene-
sung mehr als nur eine Méglichkeit zu sein. Wie erwéhnt, entnimmt man der Uber-
schrift, dass der Gehorverlust in die Adventszeit des Jahres 1566 fallt, und damit in
jene verheiflungsvolle Zeit, da die Inkarnation des Logos bevorsteht: ,Precatio auto-
ris medicamentis usi contra surditatem dextrae auris. Dominica tertia Adventus,
anni 1566.*"® Die Hoffnung, dass sich das Wort mit dem Heilmittel verbindet und
beim Dichter buchstéblich Gehor findet, ist also — so die Pointe — begriindet.

3.3 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius)

Wohl zum ersten Mal belegt in einem Brief des Ignatius von Antiochien, finden
wir den Arzt-Titel fiir Christus®’ bei den alexandrinischen und kappadokischen
Theologen, bei Clemens, Origenes, Basilius und den beiden Gregor,318 spater auch
bei Ambrosius®® und Augustinus.** Ein arztliches Verstidndnis Christi basiert
zwar nicht auf einer Selbstpradikation des Heilands, sondern ist bereits eine ex-
egetische Leistung; als solche expliziert sie aber nur, was in der Bibel angelegt
ist3*! |Einen Arzt¢, so Christus (Mt 9,12), ,haben nicht die Gesunden nétig, son-
dern die, denen es schlecht geht.*** Nebst diesem evangelischen Zeugnis stiitzt
sich der Begriindungszusammenhang auch auf ein Schriftwort aus dem Alten Tes-

315 Ebd.

316 Clajus: Precationes, S. 66.

317 Zum ,Christus medicus‘ grundlegend Fichtner; Martin Honecker: Christus medicus. In: Der
kranke Mensch in Mittelalter und Renaissance. Hg. von Peter Wunderli. Diisseldorf 1986 (Studia
humaniora 5), S. 27-43.

318 Vgl. Michael Dérnemann: Einer ist Arzt, Christus. Krankheitsdeutung in den Schriften der
frithen griechischen Kirchenvéter. In: Krankheitsdeutung in der postsédkularen Gesellschaft. Theo-
logische Ansétze im interdisziplindren Gesprach. Hg. von Glinter Thomas, Isolde Karle. Stuttgart
20009, S. 247-260.

319 Vgl. Gerhard Miiller: Arzt, Kranker und Krankheit bei Ambrosius von Mailand (334-397). In:
Sudhoffs Archiv 51 (1967), S. 193-216.

320 Vgl. Rudolph Arbesmann: The Concept of ,Christus Medicus‘ in St. Augustine. In: Traditio 10
(1954), S. 1-28.

321 Vgl. Woty Gollwitzer-Voll: Christus medicus — Heilung als Mysterium. Interpretationen eines
alten Christusnamens und dessen Bedeutung in der Praktischen Theologie. Paderborn 2007,
S.153.

322 ,non est opus valentibus medico sed male habentibus.“ Hieronymus: Biblia.



3.3 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius) =—— 79

tament, das schon von Ignatius, also im altesten Beleg fiir den ,Christus medicus,
bemiiht wird: ,,Ich <bin> ndmlich der Herr, dein Heiler [,sanator“].“ (Ex 15,26)°%

Présent ist die antike Vorstellung vom ,Christus medicus‘ schon im frithen
Humanismus. Als Griinpeck 1496 seine Syphilisschrift veréffentlichte, empfahl er
die Leser am Ende des Traktats dem Schutz der Arzte und der Heiligen Jungfrau.
AufSer den ,medicinae doctores“ hat Griinpeck auch Christus im Blick, den er den
ersten Arzt (,primarius medicus‘) nennt:

Reliquis in rebus consulentur dignissimi medicinae doctores, qui sanius, quam ego, consu-
lere possunt. Praeterea ad astripotentem IESVM CHRISTVM, primarium medicum, confugia-
mus, ad eiusque genetricem, divam virginem, MARIAM.***

In den iibrigen Angelegenheiten soll man die hochwiirdigen Doktoren der Medizin aufsu-
chen, die verniinftiger als ich raten konnen. Auflerdem wollen wir uns zu Jesus Christus,
der tber die Sterne gebietet, dem ersten Arzt, fliichten, und zu seiner Mutter, der Heiligen
Jungfrau Maria.

Fur das literarische Feld erhellend ist ein Gedicht im Mortilogus Konrad Reit-
ters,>® einem Druck von 1505, der Gedichte zu den Themen Alter, Tod und Krank-
heit versammelt. Neben zwei sapphischen Mariengedichten zur Abwehr von
Franzosenkrankheit bzw. Pest findet sich im Mortilogus auch eine ,Elegiaca sup-
plicatio“ an Christus, von dem Reitter Schutz vor der Pest erhofft. Der Sohn Gottes
ist ,der hochste Urheber der heilbringenden Medizin“ (,salutiferi summus medi-
caminis autor), er ist Heil und Heilmittel, ,salus“ und ,medela“. ,Behandle“, so
ruft Reitter, ,mit deiner heilsamen Kunst die miiden Glieder des Kérpers und
iiberbring das Linderungsmittel der medizinischen Hilfe!“**

Von einer Wiederentdeckung des ,Christus medicus‘ im Zuge der Reformation
kann daher nicht die Rede sein.®*’ Zutreffend ist aber doch, dass der Arzt Christus

323 ,ego enim Dominus sanator tuus.“ Ebd.

324 Josef Griinpeck: Tractatus de pestilentiali scorra (1496). In: Die altesten Schriftsteller iiber
die Lustseuche in Deutschland, von 1495 bis 1510, nebst mehreren Anecdotis spéterer Zeit, gesam-
melt und mit literarhistorischen Notizen und einer kurzen Darstellung der epidemischen Syphilis
in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Géttingen 1843, S. 1-24, hier S. 23.

325 Zum Mortilogus Franz Josef Worstbrock: Reitter (Reuter, Fossor), Konrad (Conradus Caesari-
ensis). In: VL Dt. Hum., Bd. 2 (2013), Sp. 566-573, hier Sp. 570-572.

326 ,Arte> [korrigiert aus ,Arta“] salutari fessos tu corporis artus | Lenito: medicae ferque leva-
men opis.“ Konrad Reitter: Mortilogus. [...]. Augsburg: Erhard Oeglin und J6érg Nadler, 1508 [= VD
16 R1519], BL d iv".

327 So aber Hubertus Lutterbach: Der Christus medicus und die Sancti medici. Das wechselvolle
Verhaéltnis zweier Grundmotive christlicher Frommigkeit zwischen Spétantike und Friher Neuzeit.
In: Saeculum 47 (1996), S. 239-281, hier S. 272. Er argumentiert, dass die ,sancti medici‘ den antiken
,Christus medicus‘ im Mittelalter (weitgehend) ersetzt, die Reformatoren die alte Tradition hinge-



80 —— 3 Religidse Sinngebung

in der lutherischen Theologie zu einer Schliisselfigur wird. Die Griinde hierfiir er-
hellen aus Martin Luthers Auslegung der Perikope Mt 9,2,°*® die von der Heilung
des Gichtbriichigen (,paralyticus?) berichtet. Ahnlich wie der Taubstumme gehort
der Gichtbruchige fir Luther zu denjenigen Figuren, deren Heilung exemplarisch
fiir die Wiederherstellung des gesamten Menschengeschlechts steht:

Et ecce adduxerunt illi paralyticum in lecto decumbentem. Cunque vidisset Iesus, fidem illo-
rum, dixit paralytico, Bono animo esto fili, remittuntur tibi peccata tua.?

Und siehe, sie fithrten ihm einen Geldhmten zu, der auf einem Bett lag. Und nachdem Jesus
ihren Glauben gesehen hatte, sagte er zum Geldhmten: ,Sei guten Mutes, mein Sohn, deine
Siinden werden dir vergeben!

Wie der Reformator diese Perikope liest und welche Akzente er gegentiber der
Tradition setzt, zeigt ein auslegungsgeschichtlicher Vergleich mit der (spat-)mittel-
alterlichen Tradition, der die Eigenart der lutherischen Interpretation profilieren
hilft. Flir eine solche Gegeniiberstellung empfiehlt sich Thomas Peuntner (um
1390 bis 1434), Prediger am Hof Herzog Albrechts V. von Osterreich und Mitglied
des renommierten Kollegiatkapitels zu St. Stephan,®*° der als Erbauungsschrift-
steller bis ins siebzehnte Jahrhundert ausstrahlt und die fragliche Perikope in sei-
ner ,ars moriendi, der Kunst des heilsamen Sterbens (1434), konzise exegiert.
Peuntners Exegese setzt mit Beda Venerabilis bei der Beobachtung an, dass
Christus dem Gichtbriichigen erst die Vergebung seiner Stinden zusagt, bevor er
ihn heilt, und folgert, ,das offt ein krancher mensch nicht mag gesundt werden
an dem leichnam, er werde dann vor gesundt an der seel“.®! Was aber fiir den
Gichtbriichigen gelte, gelte fiir alle Kranken: Erst die ,radikale Therapie®** der

gen revitalisiert hatten. Fiir den ,Christus medicus‘ gilt jedoch, was Fritz Krafft: Die Pharmazie im
Dienste der Propagierung lutherischer Rechtfertigungslehre. Zur Bildaussage eines protestanti-
schen Andachtsbildmotivs. In: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 26 (2003), S. 157-182, hier
S. 157, fiir den ,Christus apothecarius‘ festhalt: Es handelt sich um ein interkonfessionelles Phéno-
men mit konfessionellen Spezifika.

328 Vgl. Steiger: Medizinische Theologie, S. 16 f.

329 Zitiert nach Erasmus von Rotterdam: Novum Testamentum omne [...]. Basel: Johannes Fro-
ben, 1519.

330 Zu Peuntners Leben und Werk Bernhard Schnell: Peuntner, Thomas. In: Die deutsche Litera-
tur des Mittelalters. Verfasserlexikon. Hg. von Kurt Ruh u. a. 11 Bde. und 3 Registerhde. 2. Auflage.
Berlin, New York 1978-2008, Bd. 7 (>1989), Sp. 537-544.

331 Thomas Peuntners Kunst des heilsamen Sterbens nach den Handschriften der Osterreichi-
schen Nationalbibliothek. Hg. von Rainer Rudolf. Berlin u. a. 1956 (Texte des spdten Mittelalters
2), S. 20.

332 Wendung nach Steiger: Medizinische Theologie, S. 16, der von ,Radikalkur“ spricht (aller-
dings mit Bezug auf Luthers Auslegung).



3.3 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius) =—— 81

Seele bringe dem Kérper Gesundheit. Die Prioritdt der Seelsorge vor der medizini-
schen Versorgung, so fahrt Peuntner fort, sei daher nicht grundlos institutionell
verankert: ,Ja seid die leippleich krankchait gar vil her chiimbt vnd gesacht wirt
aus dem siechtumb der seel, so hat der pabst offenleich gesaczt vnd allen leipplei-
chen erczten gepoten gar strengichleichen, das sy dem krankchen menschen
nicht schullen vor raichen dy leippleich erczney, ee sy in zu der begier des geist-
leichen arczt [...] vnd zu geistleicher erczney getibt vnd vermant haben.“*** Peunt-
ner denkt dabei an das Dekret Cum infirmitas,*** das Papst Innozenz III. auf dem
4. Laterankonzil (1215) erliefs und das die ,salus spiritualis‘ den ,medici animarum*
(Beichtvatern) iiberantwortet:

Cum infirmitas corporalis nonnumquam ex peccato proveniat, dicente Domino languido
quem sanaverat ,Vade et amplius noli peccare ne deterius aliquid tibi contingat’, presenti
decreto statuimus et districte precipimus medicis corporum, ut cum eos ad infirmos vocari
contigerit, ipsos ante omnia moneant et inducant quod medicos advocent animarum, ut
postquam infirmo fuerit de spirituali salute provisum, ad corporalis medicine remedium
salubrius procedatur, cum causa cessante cesset effectus.**

Weil korperliche Krankheit oft aus der Siinde hervorgeht (zum Geldhmten, den er geheilt
hatte, sprach der Herr: ,Geh und siindige nicht weiter, damit dich nichts Schlimmeres an-
kommt!), setzen wir mit dem vorliegenden Erlass fest und schreiben den leiblichen Arzten
streng vor, dass sie — wenn sie zu Kranken gerufen werden — dieselben vor allem anderen
dazu ermahnen und veranlassen, dass sie die Seelendrzte beiziehen; nachdem man fiir die
seelische Gesundheit des Kranken vorgesorgt hat, kann man zu einem der Gesundheit da-
durch noch zutréglicheren Heilmittel der leiblichen Medizin ibergehen, denn mit der Ursa-
che verschwinden auch die Folgen.

Die Perikopen-Exegese, die Luther einhundert Jahre nach Peuntner, 1531, vorlegt,
bewegt sich in den vorgezeichneten Bahnen, setzt aber neue Akzente. Wie Beda
und Peuntner erachtet er die Verarztung der Seele als Voraussetzung fiir die kor-
perliche Wiederherstellung des Gichtbriichigen®*® und bezieht sich dabei ebenfalls
auf die Erzdhllogik des Berichts: ,Dieser medicus Christus greifft dieser kranckheit
nach dem hals non sanaturus a paralysi, nisi prius a peccatis sanarit.**” Wihrend

333 Peuntner: Kunst, S. 20f.

334 Hinweis nach ebd., S. 88.

335 Constitutiones Concilii quarti Lateranensis una cum Commentariis glossatorum. Hg. von An-
tonius Garcia y Garcia. Vatikan 1981 (Monumenta Iuris Canonici A.2), Kap. 22, S. 68f.

336 ,Morbus et mors nostra ist allein ein plag und straffe umb der sunde willen. Ablato autem
peccato omnis morbus ablatus est.“ D. Martin Luthers Werke: Kritische Gesamtausgabe. 79 Bde.
Weimar 1883-1929 [im Folgenden zitiert als WA fiir ,\Weimarer Ausgabe‘ mit Band- und Seiten-
zahl], Bd. 34 1L, S. 330.

337 Ebd,, 329.



82 —— 3 Religidse Sinngebung

der Nachdruck auf dem Vorrang der Seelenkur auf einer Linie mit der mittelalterli-
chen Tradition liegt, weicht Luthers Verwendung der medizinischen Bildsprache
von dieser teilweise ab. ,Geistlicher Arzt', ,geistliche Medizin‘, diese Vorstellungsbil-
der finden sich bereits in Peuntners Schrift, stehen aber in einem anderen Funk-
tions- und Begriindungszusammenhang. Peuntner nutzt die Perikope, um seine
Mahnung an den Kranken zu legitimieren, als Erstes ,geistliche Arznei‘ (das Sakra-
ment)**® zu sich zu nehmen. Diese Form spiritueller Therapie kennt freilich auch
Luther, der die medizinische Zustdndigkeit jedoch anders verteilt sieht: Mit dem
geistlichen Arzt meint Peuntner ,de[n] peichtinger***, wohingegen Luther allein
den Sohn Gottes als Arzt gelten lasst. Wo Luther vom Arzttitel Gebrauch macht, be-
zieht er also Position gegen das 4. Lateranum und impliziert eine Christozentrie-
rung der Seelsorge, die ohne jede vermittelnde Instanz auskommt.

Im Gegensatz zu Peuntner schldgt Luther dariiber hinaus Kapital aus der
Lahmung des Kranken, die in der Perspektive des Reformators die Logik der
Werkgerechtigkeit buchstéblich stillstellt. Der Gichtbriichige konne sich, da er im-
mobil ist, nicht auf ,opera‘ oder ,merita‘ berufen; dass er dennoch Gesundheit,
seelische und leibliche, erlangt, sei allein Effekt einer gnadenhaften Vergebung
seiner Stinden: ,Umsonst, ochne gute Werke oder Verdienste erlangt er [der Gicht-
briichige] Gesundheit und wird zum Gerechten. Wodurch? Durch die Vergebung
seiner Stinden.“**® Mt 9,2 wird so zu einem entscheidenden Argument fiir die Be-
grindung der lutherischen Rechtfertigungslehre, die auf der Zusage der Siinden-
vergebung — , Tibi remissa sunt peccata“**! — durch den (Seelen-)Arzt fuft.

Spiegelungen der von Luther formulierten Uberlegungen finden wir im Feld
der Perikopendichtung, wie sie etwa von Johannes Stigelius kultiviert wurde. 1515
in Gotha geboren, zihlt er zu ,de[n] produktivsten poetischen Stimmen des Pro-
testantismus im 16. Jh.*** Seit 1531 studierte Stigelius bei Luther und Melanch-
thon in Wittenberg, wo er zunéchst eine Lateinprofessur bekleidete. Nach dem
Schmalkaldischen Krieg war er jedoch gezwungen, nach Jena zu gehen, wo er zu-
sammen mit dem Theologen Victorin Strigel eine Hohe Schule griindete, die spa-
tere Universitdt Jena. Dort lehrte Stigelius bis zu seinem friihen Tod 1562 Poesie
und Rhetorik. Das Werk des von den Zeitgenossen hochgeschétzten Poeten iiber-

338 ,NdH/ also sol der chrankch mensch am ersten gar trewleichen vermant werden zu der em-
phahung der heyligen sacrament.“ Peuntner: Kunst, S. 21.

339 Ebd.

340 ,gratis consequitur sanitatem et sine operibus et meritis suis et fit iustus. Per quid? per re-
missionem peccatorum.“ WA 34 I, 330.

341 Ebd., 329.

342 Reinhard Diichting, Wilhelm Kithlmann: Stigel, Stigelius, Johannes. In: Killy Literaturlexikon,
Bd. 11 (2011), S. 273£, hier S. 273.



3.3 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius) =—— 83

liefern gleich drei Werkausgaben (alle posthum), die die ungeheure Breite seines
literarischen Schaffens dokumentieren. Fiir uns von Interesse sind die geistlichen
Dichtungen, die das Gesamtspektrum religioser Poesie abdecken: Hymnen in spéat-
antiker Tradition, humanistische Psalmendichtung sowie Katechismuspoesie, die
didaktischen Zwecken dient. Ebenfalls auf Belehrung zielen Stigelius’ Sonntags-
evangelien, die Periochae Evangeliorum Dominicalium, in denen er entlang der
Perikopen zentrale Inhalte der lutherischen Exegese vermittelt.>** Die Heilung
des Gichtbriichigen dient ihm als Anlass, um den inneren Zusammenhang zwi-
schen ,morbus animae‘ und ,morbus corporalis‘ zu erhellen. Stigelius argumen-
tiert, der Geldhmte reprasentiere exemplarisch den Zustand der Menschheit, und
deutet die Paralyse wie Luther als Stindenkrankheit:

Corporis adflicti resolutus artubus aeger,
Exemplum est hominum quotquot ubique vides,
Namque quid est aliud totum genus omne per orbem,
Massa nisi vitiis quae resoluta iacet?*4*

Der Kranke mit den geldhmten Gliedern seines elenden Korpers ist ein Beispiel fiir alle
Menschen, wo du sie auch siehst. Denn was ist das ganze iiber den Erdkreis verteilte Men-
schengeschlecht anderes als ein Haufen, der starr vor Gebrechen darniederliegt?

Im Folgenden inszeniert Stigelius ein Lehrgesprach mit dem implizierten Leser
und gibt Antwort auf dessen Frage, ob ihm Fiirbitten der Gemeinde Siindenverge-
bung vermitteln konnten. Der Katechet winkt ab und diskreditiert diese nur &u-
Berliche Form von Frommigkeit, um stattdessen den Glauben an die ,remissio
peccatorum’ zu profilieren: ,Nur dem, der glaubt, kann Siinde vergeben werden,
,AuBerlicher Glaube ist ein leeres Wort zur Siindenvergebung.“*** Von der extro-
vertierten ,fides‘ der Gemeinde unterscheidet Stigelius das ,credere‘ der Protes-
tanten und erklart, wie es um die ,remissio peccatorum‘ bestellt sei. Er nennt die
Einsicht in die eigenen Siinden, die Reue und das Wappnen mit festem Glauben,
der jedem Menschen die Stindenvergebung vermittele:

Qui sua cunque animo peccata agnoscit, et imo
Prava suae vitae pectore facta dolet,
Legitimoque petit veniam testante ministro,

343 Zu Stigelius’ theologischem Profil Hans Henning Pflanz: Johann Stigel als Theologe. Mit einer
Biographie und einem Anhang von ungedruckten Briefen Stigels und einem Verzeichnis gedruck-
ter Schriften. Ohlau 1936.

344 Johannes Stigelius: Poematum [...] Liber II. Continens sacra. [Hg. von Job Fincelius]. Jena:
Donat Richtzenhan, 1566 [= VD 16 S 9093], Bl. E 3'-E 4".

345 ,Non nisi credenti possunt peccata remitti, | Externa ad veniam est nomen inane fides.“
Ebd,, Bl E 4".



84 —— 3 Religi6se Sinngebung

Et firmat certa pectora moesta fide,
Gratuita Christi fruitur pietate receptus,
Et veniam erratis impetrat ille suis.>*¢

Wer auch immer seine Siinden im Geiste erkennt und in der Tiefe seines Herzens Schmerz
empfindet iiber die unrechten Taten seines Lebens, wer um Vergebung bittet vor einem recht-
mafigen Diener des Herrn und sein betriibtes Herz mit festem Glauben kréftigt, geniefit, so
er wiederangenommen ist, die gnadenvolle Liebe Christi und erlangt Siindenvergebung.

Stigelius’ Zeugnis ist nicht nur deshalb von Interesse, weil es sichtbar macht, wie
die lutherische Krankheitshermeneutik auf die Poesie ausstrahlt, sondern weil es
aullerdem praktische Konsequenzen aus der Krankheitstheologie zieht. Denn was
Stigelius im Zitat skizziert, ist Bufde: Angesprochen ist die Anerkenntnis der Stinde
(,agnitio peccati‘: ,,Qui sua cunque animo peccata agnoscit), aber auch ,die Affekt-
bewegung®, die diese Anerkenntnis in Gang setzt (,et imo | Prava suae vitae pectore
facta dolet“).>*’ Verdienstvoll ist die BuRe jedoch nicht, denn sie griindet allein im
Glauben an die gnadenhafte Siindenvergebung (,gratuita pietas®).

Die Affinitat von Rechtfertigungs- und Bufdtheologie, wie wir sie bei Stigelius
finden, ist schon bei Luther zu beobachten. Der Reformator begreift den Prozess
der Rechtfertigung zweiseitig und differenziert zwischen der ,iustificatio Dei pas-
siva‘ und der ,iustificatio Dei activa‘>*® Passive Rechtfertigung meint die Zustim-
mung des Sinders zum Urteil Gottes: Der Stinder anerkennt dieses und gibt Gott
Recht (jiustificare Deum®),**° ein Akt, der mit der Selbstanklage des Siinders in
der Bufie korrespondiert. Indem aber die Selbsteinschédtzung des Siinders zur De-
ckung gelangt mit dem Richtspruch, wird er, der Siinder, von Gott aktiv gerecht-
fertigt:>*° ,Durch dieses ,Gerechtfertigtwerden Gottes, so notiert Luther in der
Romerbriefvorlesung, ,werden wir gerecht und jene passive Rechtfertigung Got-
tes, durch die er von uns fiir gerecht erkldrt wird, ist unsere eigene Rechtferti-
gung, die von Gott aktiv an uns vollzogen wird. Denn er erkennt eben jenen

346 Ebd.

347 ,[Dlie Elemente der Bufle“ hier nach Reinhard Schwarz: Vorgeschichte der reformatorischen
Bufitheologie. Berlin, Boston 1968 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 41), S. 299.

348 Vgl. Michael Seewald: Glaube und Rechtfertigung. Zu Kritik und Weiterfithrung der Gemein-
samen Erklarung aus romisch-katholischer Sicht. In: Wachsende Zustimmung und offene Fragen. Die
Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre im Licht ihrer Wirkung. Hg. von Bernd Oberdorfer,
Thomas Soding. Freiburg im Breisgau 2019 (Quaestiones disputatae 302), S. 111-134, hier S. 128.

349 Vgl. Hans Joachim Iwand: Glaubensgerechtigkeit nach Luthers Lehre. In: ders.: Glaubensge-
rechtigkeit. Gesammelte Aufsitze. Hg. von Gerhard Sauter. Bd 2. Miinchen 1980 (Theologische Bii-
cherei 64), S. 11-125, hier S. 21-27.

350 Dass die aktive Rechtfertigung nicht in einem kausalen, sondern einem modalen Verhaltnis
zur passiven Rechtfertigung steht, hebt Seewald, S. 128, hervor.



3.3 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius) =—— 85

Glauben, welcher seine Worte fiir gerecht erklirt, als Gerechtigkeit an“.>' Die
Bufle, die bei Luther der passiven Seite des Rechtfertigungsprozesses zugeordnet
ist, wird bei seinem Schiiler Philipp Melanchthon so wichtig, dass er ,iustificatio‘
und ,poenitentia‘ ohne Miithe miteinander identifizieren kann: ,Die Bufie ist
nichts anderes als die Rechtfertigung.«*>

Die Beziehung zu Melanchthon, seinem Lehrer und Férderer, der ihm stets
freundschaftlich verbunden war, ist fiir Stigelius’ intellektuelle Biographie und fiir
weite Teile seines Werkes zentral. 3> So erstaunt es nicht, dass sich die inshesondere
fiir Melanchthon kennzeichnende Engfiihrung von Rechtfertigungs- und Bufstheolo-
gie in Stigelius’ Perikopenparaphrase wiederfindet: Fiir den Melanchthon-Schiiler
steht ebenfalls fest, dass Rechtfertigung mit der BuRe des Menschen koinzidiert.**
Aus dieser philippistischen Perspektive zieht Stigelius auch in anderen Texten, die er
dichterisch nachbildet, poetische Schliisse. Ablesen lassen sie sich zum Beispiel an
seiner Paraphrase von Psalm 6, einem Text, der zu den sieben Bufspsalmen gehort,
aber auch als Krankenpsalm interpretierbar ist.** Die in der Vorlage von vornherein
angelegte Buf$haltung profiliert Stigelius im Sinne der ,iustificatio Dei passiva‘. So
umschreibt das Subjekt Gott als ,iustissimus vindex‘ und bezeichnet seine Stra-
fen als gerecht (;poenae iustae‘), das Feuer, das Gottes Zorn fangt, als ,rechtmafig
(.faces legitimae‘). Diese Qualifizierung des Straferlebens geht erkennbar iber die
Vorlage hinaus und stellt den Angeklagten bzw. Stinder auf die Seite des gottlichen
Anklagers. Lasst Stigelius den BiifSer Schonung erbitten, dann nicht, ohne dass der
Ponitent die Legitimitdt der Strafen einrdumen wiirde:

351 ,Per hoc autem ,iustificari Deum‘ nos iustificamur. Et iustificatio illa Dei passiva, qua a
nobis iustificatur, est ipsa iustificatio nostri active a Deo. Quia illam fidem, que suos sermones
iustificat, reputat iustitiam®. BoA 5,234. Ubers. nach Ellwein, S. 99.

352 ,Non aliud enim poenitentia est nisi iustificatio.“ Text und Ubers. nach: Philipp Melanch-
thon: Loci communes 1521. Lateinisch — Deutsch. Ubers. von Horst Georg Péhlmann. 2. Auflage.
Glitersloh 1997, S. 344/345, 8,67.

353 Melanchthons Bedeutung fiir Stigelius zeigt sich u. a. in der astronomisch-physikalischen
Studienwahl und im entsprechenden Themenkreis seiner Dichtung (omindse Himmelsphéno-
mene wie Sonnenfinsternisse). Auflerdem regte er Stigelius dazu an, Ovids Fasti christianisierend
nachzubilden, ein Vorhaben, das sich — trotz Vorarbeiten — nicht mehr realisieren lief8. Prasent
war der Reformator auch in der Lehre des Schiilers, der tiber Melanchthons De anima las. Vgl. Ste-
fan Rhein: Stigel (Stigelius), Johannes. In: VD 16, Bd. 6 (2017), Sp. 145-155.

354 Vgl. Pflanz, S. 54f.

355 Vgl. Klaus Seybold: Das Gebet des Kranken im Alten Testament. Untersuchungen zur Bestim-
mung und Zuordnung der Krankheits- und Heilungspsalmen. Stuttgart 1973 (Beitrdge zur Wissen-
schaft vom Alten und Neuen Testament. Fiinfte Folge 19 [99]), S. 153-158. Die Geschichte der Exegese
von Psalm 6 verfolgt Hans Christian Knuth: Zur Auslegungsgeschichte von Psalm 6. Tiibingen 1971
(Beitréage zur Geschichte der hiblischen Exegese 11).



86 —— 3 Religidse Sinngebung

Omnipotens et vive Deus, iustissime vindex,
Qui titulum summi principis unus habes,
Ne repetas iustas hoc foedo a pectore poenas,
Dum tua legitimas concipit ira faces.
Concitat ardentem tibi cum mea noxa dolorem,
Ne mihi sit mortis causa fuisse reum.
Sed tibi quod magis est proprium, miserere dolentis
Dum mea deiecta crimina mente fleo.*®

Allméchtiger und lebendiger Gott, gerechtester Richter, der du allein den Titel des hochsten
Fiirsten fiihrst, verlange von diesem argen Herzen nicht erneut die gerechte Strafe, wah-
rend dein Zorn gebiihrend Feuer fangt. Mag meine Siinde in dir auch glithenden Unwillen
erregen, moge meine Schuld nicht der Grund meines Todes sein. Doch weil es dir viel eher
entspricht, so erbarme dich dessen, der Schmerzen leidet, wéhrend ich niedergeschlagen
meine Siinden beweine.

Die Paraphrase zeigt also von vornherein protestantische Tendenzen, die sich im
Folgenden noch verstarken. Unspezifisch spricht das Ich in der biblischen Vorlage
von Schwéche und von zermiirbten Knochen, appelliert an Gottes Erbarmen und
hofft auf Heilung: ,Erbarme dich meiner, Herr, da ich schwach bin, heile mich,
Herr, da meine Knochen durcheinander sind und meine Seele sehr verwirrt
ist.“**’ Dieses Befinden interpretiert Stigelius im Sinne eines kérperlich sich aus-
préagenden ,morbus animae‘ und betont das Zugleich von somatischer und Seelen-
krankheit: ,Ich bin zugleich krank am Leib und in der Brust und die ganze Kraft
meiner Seele ist mir ermattet.“**® Thre Entsprechung findet diese pathologische
Zuspitzung im Bild von Gottes heilenden Handen (,manus medicae‘), die ohne
Vorbild im Referenztext sind: ,Reiche du mir deine heilenden Hénde, heile meine
Wunden, die Wunden einer todlichen Krankheit.“**® Ebenso ohne Vorbild ist die
Rede von den ,pharmaca grata“, von der willkommenen Medizin, mit der Chris-
tus die Kranken kuriert. Fir seine leibseelische Gesundung kann das unwiirdige
Ich nichts tun, sondern ist abhadngig von der Gnade und der unentgeltlichen Hilfe
(,ops gratuita‘), die medizinische Formen annimmt:

Ille dat et misso divinae germine mentis
Omnibus aegrotis pharmaca grata dabit.

356 Stigelius: Poemata, Bl. C 5.

357 ,miserere mei Domine quoniam infirmus sum sana me Domine quoniam conturbata sunt
ossa mea“ (Ps 6,3f.). Hieronymus: Biblia.

358 ,Corporis et pariter laceri sum pectoris aeger, | Atque animae languet vis mihi tota meae.*
Stigelius: Poemata, BL. C 5".

359 ,Tu medicas mihi tende manus mea vulnera sana, | Vulnera letali noxia peste mihi.“ Ebd.



3.4 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I =— 87

Fide Deo tantum, si quid nescire putatur
Fidentem nescit deseruisse Deus.>*

Er [Gott] gewahrt und wird, da er den Spross seines gottlichen Geistes [Christus] zur Erde ge-
schickt hat, allen Kranken willkommene Heilmittel gewdhren. Glaube nur an Gott! Den Glau-
benden kann Gott — falls man tiberhaupt meint, dass er etwas nicht kann — nicht verlassen.

Stigelius’ Psalmenparaphrase zeigt schon, wie die ,theologia medicinalis‘ auch das
Verstdndnis von Texten strukturiert, die Luther nicht zu deren Begriindung herange-
zogen hatte. Wichtig fiir die Faktur der Paraphrase ist die Melanchthon’sche Pragung
des Dichters, die erklart, weshalb sich gerade der 6. Psalm fiir eine rechtfertigungs-
theologische Interpretation anbieten musste. Nun ist die Paraphrase aber nicht nur
deshalb von Bedeutung, weil sie sinnfillig macht, wie sensibel humanistische Poe-
sie auf Theologie reagieren konnte. Wichtig ist ihr Zeugnis dartiber hinaus, weil
das Modell des reuigen Kranken, den die himmlische Medizin (,medicina spiritua-
lis) gnadenhaft wiederherstellt, auch in vorgeblich biographischen Texten seine
Wirkung entfaltet.

3.4 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische
Perspektive I (Petrus Lotichius Secundus)

Glaubt man Georg Ellinger, so verblassen neben Petrus Lotichius Secundus selbst
Paul Gerhard oder Andreas Gryphius: In der Geschichte der neulateinischen Litera-
tur in Deutschland firmiert der Dichter als ,bedeutendste[r] neuere[r] deutsche[r]
Lyriker vor Klopstock*®’, Eine kithne These, gewiss, die aber nicht véllig von der
Hand zu weisen ist, immerhin zirkulierten Lotichius’ Werke bis ins neunzehnte
Jahrhundert in nicht weniger als 18 Ausgaben.*** 1528 als Bauernsohn in Niederzell
bei Schliichtern geboren,** war es sein Onkel Petrus Lotichius, ein Reformabt und
Griinder der Klosterschule in Schliichtern, der Lotichius mit Humanismus und Re-
formation vertraut gemacht und so die Grundlage fiir Lotichius’ poetische Lauf-
bahn gelegt hatte. Sein Studium begann er in Wittenberg bei Melanchthon, dem er
zeitlebens freundschaftlich verbunden blieb. Melanchthon war es auch, der Loti-
chius auf den Lehrstuhl fiir Medizin und Botanik an der Universitit Heidelberg ver-

360 Ebd., BL C6".

361 Ellinger, Bd. 2, S. 394.

362 Vgl. Bernhard Coppel: Lotichius Secundus, Petrus. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 7 (%2010),
S. 523-525, hier S. 525.

363 Zu Lotichius’ Leben und Werk Jorg Robert: Lotichius Secundus, Petrus. In: VL 16, Bd. 4
(2015), Sp. 195-209.



88 —— 3 Religidse Sinngebung

half, wo er ab 1557 — bis zu seinem frithen Tod 1560 — lehren sollte. Im Zentrum
von Lotichius’ poetischem Schaffen stehen drei Biicher Elegien, die aufs Engste mit
dem Leben — oder vorsichtiger: mit den biographischen Stationen — des Dichters
verwoben sind: Zwei Biicher spiegeln die jeweiligen Reisen durch Frankreich, wo
er bei Rondelet Medizin studierte, und Italien. Fiir uns von Interesse ist indes der
frihere erste Elegienband, den Lotichius 1551 in Paris verdffentlichte. Die Inhalte
dieses Buches weisen einige Jahre zurtick: Als Unruhen nach dem Tod Luthers zur
Auflésung der Universitdt Wittenberg fithrten, floh Lotichius nach Magdeburg, um
spater als Soldat im Schmalkaldischen Krieg fiir die Sache der Protestanten zu
kampfen. Das erste Elegienbuch blickt zurtick auf Lotichius’ Soldatenzeit und stellt -
in der Nachfolge Huttens — den konsequentesten Versuch dar, die ovidische Exil-
dichtung nachzubilden. Mehr als an den konfessionspolitischen Wirren ist die ele-
gische Dichter-,persona‘ interessiert an den eigenen existenziellen Noten, zu denen
auch eine gesundheitliche gehért: In der sechsten Elegie mit der Uberschrift ,De se
aegrotante“*** schildert Lotichius Michael Beuther eine Krankheit, von der der Elegi-
ker uiberzeugt ist, dass sie ihm den Tod ankiindige (haec signa mortis propinquae®).
Der entkréftete Absender (,cunctis defectus viribus“) berichtet von ungeheurem
Schmerz (immensus dolor‘) und Fieber, von Seitenstechen (rapidi ictus) sowie Ap-
petit- und Schlaflosigkeit (,Nec cibus ora iuvant, nec mulcet lumina somnus®, v. 59).
Er bedauert, dass es ihm nun nicht mehr moglich sei, in die Heimat zuriickzukehren,
und er der Mutter mit seinem Tod Schmerz bereiten werde. Besonders schwer wiegt
aber die Tatsache, dass ihn die Krankheit sein ,Telos“ verfehlen lasse.>® Lotichius
berichtet von einem ,Noricus senex’, der ihm — aus seinem schicksalkiindenden
Mund (fatidicum os‘) — prophezeit habe, das Greisenalter zu erreichen und Ruhm zu
erwerben. Den Tod vor Augen zerschlégt sich die Hoffnung, den Soldatenhelm gegen
den Lorbeer einzutauschen und nach dem Kriegsdienst seiner Bestimmung, dem Mu-
sendienst, zu folgen. Die Krankheit bedeutet so nicht nur eine existenzielle, sondern
mehr noch eine existenzdsthetische Krise:**® Wahrend Celtis in den Amores seine
Dichterkarriere einst auf ein (manipuliertes) Geburtshoroskop griinden konnte,**’ er-
kennt Lotichius, dass ihn die Sterne getrogen haben: ,Astra fefellerunt“ (v. 41).

364 Ich beziehe mich im Folgenden auf den Text der ,Vulgata“-Fassung, nicht auf den Erstdruck.
Vgl. Humanistische Lyrik, S. 422-429.

365 Kithlmann: Selbstverstandigung, S. 13.

366 ,Das Thema ,Krankheit‘ verschiebt sich zum Entwurf der eigenen, gewiinschten, gelungenen
Existenz.“ Ebd. In dieser existenzésthetischen Perspektive erweist sich Lotichius als Nachfolger
Ovids. Vgl. Melanie Moller: Vivere me dices, sed sic, ut vivere nolim. Zur Poetik der Existenz in
Ovid, trist. 3, 7. In: Wiener Studien 126 (2013), S. 127-144.

367 Zur Horoskopelegie Am. 1,1 Robert: Projekt, S. 451-482; ders.: Zum Dichter geboren. Die As-
trologie in den Amores. In: Amor als Topograph. 500 Jahre Amores des Conrad Celtis. Ein Mani-
fest des deutschen Humanismus. Kabinettausstellung 7. April-30. Juni 2002. Hg. von Claudia



3.4 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I =—— 89

Mit seiner Krankenklage situiert sich Lotichius in einem komplexen Bezugs-
system. Die Situation des Soldaten, der zugleich leibes- und heimwehkrank ist,
findet man beim rémischen Elegiker Tibull, der Messalla nur widerwillig in den
Krieg folgt, in der Fremde erkrankt und sein Schicksal beklagt (Elegie 1,3).3®
Gleichzeitig kombiniert Lotichius das Krankheitsgedicht des Tibull mit einer Ele-
gie, die selbst schon als antike Rezeptionsstation des Tibull-Textes anzusprechen
ist:*9 Ovids Krankheitselegie (Tristie 3,3). ,Der Krieg als Anlaf und Hintergrund
flir die Ausgesetztheit des Kranken in der Fremde entspricht den Gegebenheiten
bei Tibull, die Sehnsucht nach der Heimat und die Thematisierung des Dich-
terseins denen bei Ovid.“*”® Ovidischen Einfluss hat man dariiber hinaus fiir , die
Verfallshilder“ und fiir ,die poetische ,descriptio‘ der Krankheit“ zu veranschla-
gen:*" Ebenso hat erst Ovid die eigene Krankheit, ihre Beschreibung und die Re-
aktion auf sie monothematisch in den Mittelpunkt einzelner Elegien gestellt.>”>
Daneben sind Lotichius aber auch die Humanisten vertraut. Die Furcht vor einem
frithzeitigen Tod findet sich weder bei Tibull noch bei Ovid, wohl aber bei Jacopo
Sannazaro und Marcantonio Flaminio, die ebenfalls Sorge haben, in der ersten
Bliite ihrer Jugend zu sterben. Schnittmengen ergeben sich iiberdies mit Panno-
nius,*”® der wohl ebenfalls unter dem Eindruck des Tibull Kriegs- und Krankheits-
thematik verquickt.*’*

Die Nédhe zu den antiken und humanistischen Modellen zeigt sich zuletzt mit
Riicksicht auf die Frage, welche Funeralkultur und Jenseitsrdume im Gedicht voraus-
gesetzt sind. Die ,felix imitatio veterum*” beinhaltet fiir Lotichius auch, dass er sei-
nen Tod roémisch inszeniert: Wie Ovid in seiner Krankheitselegie der Gattin ein
Epitaphium diktiert, so formuliert auch Lotichius ein Grabepigramm, mit dem der
Adressat das Andenken des Toten ehren soll: ,Und es seien zwei Verse: Hier ruhen
die Gebeine des Soldaten Lotichius Secundus und die Waffen, die er fiir das Vater-

Wiener u.a. Schweinfurt 2002 (Bibliothek Otto Schéfer 18), S. 53-60; Aron Orban: Born for
Phoebus. Solar-astral Symbolism and Poetical Self-representation in Conrad Celtis and his Hu-
manist Circles. Wien 2018, S. 119-136.

368 Vgl. KihImann: Selbstverstandigung, S. 8 und 11-13.

369 Vgl. Martin Ammann: Komik in den Tristien Ovids. Basel 2006 (Schweizerische Beitrdge zur
Altertumswissenschaft 31), S. 150 (mit weiterfithrenden Literaturhinweisen in Anm. 298).

370 Manuwald, S. 80.

371 Robert: Exildichtungen, S. 453.

372 Ebd.

373 S. oben S. 20f.

374 Vgl. Wiegand: Imitatio und Aemulatio.

375 Dazu der Kommentar in Humanistische Lyrik, S. 1179.



90 —— 3 Religidse Sinngebung

land trug.“*’® Die Elegie représentiert einen ,paganen Humanismus®”’ mit durchweg

antikisierendem Kolorit, zu dem, nattirlich, auch die Imagination eines antiken Jen-
seitsraums beitréagt. Gleich mehrfach rekurriert Lotichius, angesichts des erwarteten
Todes, auf die elysischen Haine, spricht von seinen Manen und erwédhnt die Parzen,
die Schicksalsgottinnen, die er fiir sein friithzeitiges Ableben verantwortlich macht.
Auch dies verhindet Lotichius mit den rinaszimentalen Krankheitsgedichten der Itali-
ener, in denen das Jenseits durch die antiken Figuren und Rdume vergegenwartigt
wird: durch Persephone®® und Alecto,”” die Parzen,** die romische Leichengdttin
Libitina,**" die Manen,*®? durch Charon®® und die elysischen Felder.*®*

Ob dieser antiken Versatzstiicke wird es nicht erstaunen, dass Christliches
demgegeniiber vollig ausgeklammert bleibt. Anders liegen die Dinge, wenn Loti-
chius seinem Freund Johannes Hagius in der anschlieffenden Elegie 1,7 von seiner
unverhofften Genesung berichtet. In der Erstfassung dieses Gedichts (1551), von
der wir zunéchst ausgehen wollen, heifdt es zu Beginn:

Vota movent superos, (expertis credere dignum est)
Vota Deos, Hagi, sint modo iusta, movent.

Summus nam dirae pater in discrimine mortis,
Audiit attenta supplicis aure preces.*®

Geliibde bewegen die Himmlischen (es ziemt sich, denen zu glauben, die es erfahren
haben), Gelitbde - sind sie nur gerecht — bewegen die Gotter, mein Hagius! Denn der
hochste Vater erhorte mit aufmerksamem Ohr die Gebete des Bittenden an der Schwelle
zum grasslichen Tod.

376 ,Et duo sint versus: Hic militis ossa Secundi, | Ipsaque pro patria quae tulit, arma iacent.”
Ebd,, S. 428, vv. 85f.

377 Die freilich schematische Unterscheidung zwischen einem ,heidnischen‘ und einem ,christli-
chen‘ Humanismus nach Paul Tillich: Kirche und humanistische Gesellschaft. In: ders.: Gesam-
melte Werke. Hg. von Renate Albrecht. 14 Bde. Stuttgart 1959-1975, Bd. 9 (1967: Die religitse
Substanz der Kultur. Schriften zur Theologie und Kultur), S. 47-61, hier S. 48f.

378 Vgl. Marcantonio Flaminio: Carmina. Hg. von Massimo Scorsone. Turin 1993 (Parthenias. Col-
lezione di poesia neolatina 3), S. 77, v. 27; Ioannis Ioviani Pontani Carmina: Ecloghe - Elegie —
Liriche. Hg. von Johannes Oeschger. Bari 1948 (Scrittori d’Italia 198), S. 109, v. 43.

379 Vgl. Pontano: Carmina, S. 111, v. 20.

380 Vgl. Jacopo Sannazaro: Latin Poetry. Ubers. von Michael C. J. Putnam. Cambridge, MA, Lon-
don 2009 (The I Tatti Renaissance Library 38), S. 186, v. 5.

381 Ebd, v.7.

382 Ebd, S. 188, v. 21.

383 Vgl. Francesco Maria Molza: Elegiae et alia. Hg. von Rossana Sodano. Turin 1999 (Parthe-
nias. Collezione di poesia neolatina 5), S. 87, v. 93.

384 Vgl. Flaminio: Carmina, S. 77, v. 35; Molza: Elegiae, S. 85, v. 38.

385 Petrus Lotichius Secundus: Elegiarum liber, eiusdem Carminum libellus. Paris 1551, B. 14".



3.4 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I =—— 91

Wahrend man im vorherigen Krankheitsgedicht einen Hinweis auf dieses Gebet
vergeblich sucht, rekapituliert das vorliegende Stiick als Erstes die Heilungsbitte,
die Lotichius gesunden lief. Sie liest sich als ,hymnos kletikos‘, der die Gegenwart
Gottes bewirken soll: ,,Komm her zu mir¢, sprach ich, ,und heile mein Leiden, o
Gott, von dessen Hilfe meine Hoffnung abhangt.“**® Wohl in Erinnerung an Ex
15,26: ,ich bin der HERR dein Artzt“*®’ stellt Lotichius Gott als ,salutifer vor, der
sich der medizinischen Mittel nicht nur bedient, sondern ihnen tiberhaupt erst
Wirkung verleiht: ,Nichts erreicht man mit Séften und wirksamen Heilpflanzen,
ohne dich vermag die miithevolle Kunst des Arztes nichts.“*®® Finde seine Bitte
Gehor, wolle er den Retter in preisenden Gedichten verherrlichen. Diesem Ge-
libde folgt unmittelbar die Heilung — eindriicklich schildert der Dichterarzt den
Genesungsprozess, den er mit einem epischen Prasens in die Gegenwart des Tex-
tes hineinholt:

Talibus orantem, numen caeleste repulsam
Noluit hac fretum me bonitate, pati.

Membraque iam validas reparant languentia vires,
Iam redit in faciem, qui fuit ante, color.

Nec lateris cruciatus adest, et anhela recessit
Febris, et ora minus torret amara sitis.**°

Indem ich so betete, wollte die himmlische Gottheit nicht, dass ich, im festen Vertrauen auf
diese Gute, Zurtickweisung erlitte. Und schon erwerben die matten Glieder wieder ihre star-
ken Krifte, schon kehrt die Farbe, die es zuvor hatte, zurtick ins Gesicht. Das Seitenstechen
ist verschwunden, das keuchende Fieber gewichen und den bitteren Mund dorrt der Durst
schon weniger aus.

Fragt man nach den konfessionellen Eintrdgen der Elegie, so bestehen am Glau-
bensbekenntnis des Dichters keine Zweifel. Der Kranke will seine Heilung nicht
mit Werken verdient haben, sondern hofft auf das gottliche Erbarmen (,miserere
iacentis | Tu quoniam mitis, non quia dignus ego“)**° und nennt Gott den ,mune-
ris autor®, der die Gnade des Lebens (;munus vitae‘) gewdhrt — beides Formulie-
rungen, die die Gnadentheologie evozieren und als protestantisch zu verbuchen
sind. Gegeniiber der Erstfassung verleiht Lotichius dem konfessionellen Profil sei-
ner Heilungsbitte spater noch schéarfere Konturen. Ein Vergleich mit der jiingeren

386 ,Huc ades, aieham, nostroque medere dolori | O Deus, a cuius spes mea pendet ope.“ Ebd.
387 Zitiert nach Luther: Biblia.

388 ,Nil agitur succis, ad opemque potentibus herbis, | Ars, sine te, medici nil operosa valet.“ Loti-
chius: Elegiae, Bl 15".

389 Ebd.

390 Ebd.



92 —— 3 Religidse Sinngebung

Fassung zeigt nimlich, dass Lotichius erst mit der Uberarbeitung der Elegie medi-
zinaltheologische Inhalte und Aussagen in sein Gedicht integriert. In der frithen
Version richtete sich der Kranke an Gottvater, an den ,summus pater‘, den Loti-
chius gleich zu Beginn anruft. Wiewohl der beste Vater (,optimus pater‘) auch
hier noch begegnet, erscheint er nun ebenso in der Person Christi. Vom Gottes-
sohn weifs Lotichius, dass er Kranke mit seinen heilenden Hianden (,manus medi-
cae‘) kurierte, und sucht daher auch fiir sich selbst Hilfe, in einer langeren Partie,
die er eigens fiir den ,Vulgata“-Druck entworfen hatte:

Tu potes exhaustas in pristina reddere vires,
Languida tu vivo membra liquore riga.

Tum quoque cum terras habitares, diceris aegris
Saepe lubens medicas applicuisse manus.>*

Du kannst die erschopften Krafte wiederherstellen, bestrome du mit belebendem Nass die
matten Glieder! Auch damals, als du auf der Erde wohntest, sollst du bei Kranken oft bereit-
willig heilende Héande angewendet haben.

Der Rekurs auf den Arzt Christus ist insofern von Relevanz, als nun nicht mehr
nur die Leibesgesundheit des Dichters zur Disposition steht, sondern auch die Ge-
sundheit der Seele. Obschon sich Lotichius bereits in der frithen Fassung dem
Tod nahe glaubt, zeigt er sich erst in der ,Vulgata“-Fassung besorgt um die ,salus
animae‘ und vergegenwirtigt, anspielend auf den Olberg, die Passion als soterio-
logisch zentrale Station der Heilsgeschichte. Das Blut, mit dem der Seelenarzt die
Stinden aufgehoben habe, entspricht den heilenden Handen und soll, so es ihm
nun bestimmt sei, das Leben zu verlassen, auch Lotichius’ Seele retten:

Quod tua si, genitor, non fert ita sancta voluntas,
Et datus est vitae terminus iste meae:
Una salus animae petitur mihi, caetera tellus
Ad gelidi liquidas contegat Albis aquas.
CHRISTE fave, cuius sanguis delevit in alto
Collis oliviferi crimina nostra iugo.
Respice me, tenues cum Spiritus ibit in auras,
Nec mihi sit mortis munus inane tuae %

Wenn es dein heiliger Wille nicht so vorsieht, Vater, und mein Leben zu enden bestimmt ist,
bitte ich allein um das Heil meiner Seele, das Weitere moge das Land an den Ufern der kiih-
len Elbe bedecken. Sei gnédig, Christus, dessen Blut unsere Siinden auf dem hohen Kamm
des Olbergs vernichtete! Blicke auf mich, wenn ich meinen Geist den zarten Liiften iiberant-
worte. Das Verdienst deines Todes sei mir nicht fruchtlos!

391 Humanistische Lyrik, S. 430, vv. 21-24.
392 Ebd., vv. 25-32.



3.4 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I =—— 93

Zusétzlich zu der Tendenz, medizinaltheologische Inhalte zu profilieren, unter-
scheidet sich die zweite Fassung von der ersten auch darin, dass Lotichius das Mo-
ment der Bufie starker akzentuiert. Schon in der Fassung von 1551 impliziert er,
dass er seine Heilung der Reue iiber seine Stinden verdanke: ,Auch werde ich sin-
gen, welch grofies Erbarmen mit uns dich erfasst, Vater, wenn man Siinde offen
bereut.*** Uberraschend kommt dieser Hinweis, da BuRe bislang nicht Thema
war, sie also kein Pendant in den Sprechakten hat. Vielleicht aus diesem Grund,
gleichsam um die Luicke zu schliefSen, inszeniert Lotichius in der jingeren Fassung
seine Not nach dem Modell des 6. Psalms und wirft die suggestive Frage auf, ob er
im Falle seines Todes das Gotteslob in der stummen Unterwelt anstimmen solle, ein
Argument, mit dem auch der Psalmist den Beistand Gottes herbeifithren will:***

Sed quid erit quaeso, tua si benefacta canentem
Tam cito Persephone cogat acerba mori?

Ecquid apud manes, inamoenaque regna silentum,
Grata resolvemus laudibus ora tuis?**

Aber was, ich bitte dich, wird sein, wenn denjenigen, der deine Wohltaten besingt, die bit-
tere Persephone zwingt, so schnell zu sterben? Werde ich etwa bei den Manen und im unlie-
ben Reich der Verstummten den Mund dankbar zu deinem Lob 6ffnen?

Die Psalmen-Referenz ist keine punktuelle Zutat, denn schon zu Beginn der Neufas-
sung dringt das Vorbild des Bibeltextes durch. Im alteren Pariser Druck leitet die
Elegie nach der Eréffnung tiber zu dem Geliibde, mit dem Lotichius seine Gesun-
dung erwirkte, wahrend er in der jingeren Fassung, nach dem Hinweis auf das
Fieberleiden, vorab seine Niedergeschlagenheit artikuliert: Der Kranke ist traurig
und hat die Siinden seiner Jugend, hat den Tod und die Holle vor Augen. Auch hier-
flir kann Lotichius an Psalm sechs ankniipfen, wie ein Textvergleich zeigt:

Ich habe gelitten in meinem Seufzen, baden werde ich jede einzelne Nacht mein Bett, mit
meinen Tranen werde ich mein Lager wéssern.>%

Moestus eram, largisque genas, lectumque rigabam
Fletibus, ante oculos mors erat atra meos.
Ante meos oculos stultae comissa iuuentae,

Et nigra sulphureae stagna paludis erant.*’

393 ,Quantaque te genitor teneat miseratio nostri | Cum patet admissi poenituisse, canam.“ Loti-
chius: Elegiae, BI. 15".

394 Vgl. den Kommentar in Humanistische Lyrik, S. 1204.

395 Ebd,, S. 432, vv. 33-36.

396 ,laboravi in gemitu meo | lavabo per singulas noctes lectum meum | in lacrimis meis stra-
tum meum rigabo“ (Ps 6,7). Hieronymus: Biblia.

397 Humanistische Lyrik, S. 430, vv. 7-10.



94 —— 3 Religi6se Sinngebung

Traurig war ich, und mit reichlich Trédnen benetzte ich Wangen und Bett. Vor meinen
Augen stand der schwarze Tod, vor meinen Augen standen die Siinden der torichten Jugend
und die diisteren Wasser des Schwefelpfuhls.

Die Krankheit beschreibt also nicht mehr nur eine leibliche Krise, vielmehr
strahlt sie aus auf den inneren Menschen und wird zu einer psychophysischen
Notlage. Hinweise auf geistliche Traurigkeit ( tristitia spiritualis)**® streut die
Erstfassung keine, nun aber ist es die ,desperatio‘, die die Situation des Kranken
kennzeichnet. Die Neufassung ldsst den Dichter verzweifeln, bevor ihn die Frém-
migkeit wieder Hoffnung schopfen lésst: ,Dennoch hiefd die giitige Frommigkeit
meine Seele hoffen, dass sich Gott demiitig bittenden Siindern gnadig erweist.«*%°

Die Heilungselegie ist ein bemerkenswertes Stiick frithneuzeitlicher Krankheits-
poesie, das im Fassungsvergleich prazise nachvollziehen lasst, wie ein Dichter bei
der Uberarbeitung eines Textes, der als christlicher Hymnus gedacht ist und protes-
tantische Ziige tragt, das religiose Wissen seiner Konfession einarbeitet — und so das
spezifisch protestantische Gepréage der Elegie noch weit deutlicher ausstellt. Auffallig
ist die Scharfung des Konfessionsprofils im Verhdltnis zu der vorangehenden Krank-
heitselegie, da sich mit der protestantischen Pointierung des Genesungsgedichts der
Abstand zur Poetik der paganen Krankheitselegie vergrofert. Der Abstand wird aber
doch nie so grof3, dass die Gedichte nicht nebeneinanderstehen konnten. Der theolo-
gische Diskurs legt sich tiber den Krankheitsdiskurs antik-humanistischer Couleur,
ohne ihn aber schlechthin zu tiberpragen. Moglich wird dieses Nebeneinander, weil
die Geltungshoheit aufSer Frage steht. So hittet Lotichius zwar zuerst die Nymphen
(,Pegasides*, Elegie 1,6, v. 53) um medizinische Hilfe (,Ferte salutiferas herbas®, v. 55),
doch erst der Seelenarzt vermag Heilung zu bringen.

3.5 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische
Perspektive II (Michael Haslob)

Die Uberblendung antik-humanistischer Traditionen mit der ,theologia medicinalis*
beobachten wir dhnlich bei einem Dichter, der von Lotichius zweifellos Impulse
empfing, im Gegensatz zu ihm aber keine vergleichbare Wirkung entfalten sollte.
Sieht man ab von Ellingers Darstellung*’® und von einschligigen Lexikonarti-

398 Dazu die reichen Literaturhinweise im Kommentar zu Stigelius’ Melancholie-Elegie ebd.,
S.1308f.

399 ,Alma tamen Pietas animum sperare iubebat, | Supplicibus mitem sontibus esse Deum.“
Ebd.,, S. 430, vv. 11f.

400 Vgl. Ellinger, Bd. 2, S. 320-336.



3.5 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I =—— 95

keln,*” blieb Michael Haslobs Werk denn auch géinzlich unbeachtet. 1540 in Berlin
geboren, verbrachte er einen grofien Teil seines Lebens in Frankfurt (Oder), wo
er — nach Abschluss seines Studiums in Wittenberg — als Poetikprofessor tétig war;
1589 verstarb er dort. Im Jahr zuvor erschien eine Sammelausgabe, deren Abteilun-
gen einen Eindruck geben von den Schwerpunkten und Tendenzen seines Werks:
Zehn Biicher laufen unter dem Rubrum ,carmina sacra‘, zwei weitere sind ausge-
wiesen als Frithjahrsdichtungen, und je ein Buch fiillen Lob- und Widmungsge-
dichte. Fur das Thema ,Krankheit® ist Haslob gleich in zweierlei Hinsicht von
Interesse, namlich erstens mit Riicksicht auf das Buch ,Pestis“ (der achte ,liber in
der Sammelausgabe), das sich unschwer als Beitrag zur frithneuzeitlichen Seuchen-
poesie identifizieren lasst. Anlass und Thema des Buches ist die Frankfurter Pest
1586, die Haslob zu Gebeten, Klagen sowie Dankgedichten veranlasste. Komplemen-
tdr dazu verhélt sich ein fritheres elegisches Werk, das nicht einer epidemischen,
sondern einer personlichen Krankheit gewidmet ist. Gedruckt 1577, tragt es den
schlichten Titel ,Febris“ (der sechste ,liber’ in der Sammelausgabe) und setzt ein
Fieberleiden ins Bild, das Haslob in der vierten Elegie so schildert:

Iam color ex facie cessit, succusque refugit:
Quod iuvet, an macies ossibus ulla dabit?
Vos quoque palletis digiti, palletis et artus:
Quid nimium graciles coavspicor [korrigiert aus ,,couspicor“] esse manus?
Iam veluti crinem ponit flos Vernus in agris
Cum riguus tingit coelitus imber humum:
Sic dolor enervat vires de febre, nec ullam
Poeonium morbo fert medicamen opem.***

Schon ist aus meinem Gesicht die Farbe gewichen, und der Lebenssaft hat sich zuriickgezo-
gen. Was hilft es, ob Magerkeit das Gerippe iitberkommt? Auch ihr erblasst, Finger, und ihr,
Gelenke. Was blicke ich auf meine allzu hageren Hande? Wie die Friithlingsblume ihr Haupt
auf den Ackerboden niederlegt, wenn vom Himmel ein ndssender Regen den Boden benetzt,
so schwicht der Fieberschmerz meine Krafte, und kein Medikament des Paeon [Gotterarzt]
bringt die geringste Hilfe gegen die Krankheit.

Vielleicht dachte Ellinger an solche oder dhnliche Partien, wenn es in seiner Lyrik-
geschichte heifdt: ,Der Dichter schlief3t in dieser Elegienreihe unmittelbar sein
Empfinden auf und versteht nicht minder, die dufieren Vorgdnge anmutig zu

401 Vgl. John L. Flood: Haslob, Michael. In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp. 179-189; Fidel Radle: Haslob,
Michael. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 5 (22009), S. 64.

402 Michael Haslob: Febris sive [...] Elegiarum Liber unus. Frankfurt (Oder) 1577 [noch nicht er-
fasst im VD 16], BL. A 7.



96 —— 3 Religidse Sinngebung

vergegenwirtigen.“*°® Obschon die erlebnisésthetische Perspektive dem Zyklus
kaum gerecht werden diirfte, teilen wir die Emphase, da die ,Febris“ ein litera-
turgeschichtlich einmaliges Zeugnis darstellt: Zwar finden wir 6fter, dass sich in
Drucken mehrere Krankheitsgedichte zu kleineren (Sub-)Zyklen gruppieren,
doch unternahm es im deutschen Kulturraum allein Haslob, Krankheit mono-
thematisch in einem ganzen Buch zu traktieren.

Zu den Adressaten der Febris-Elegien gehoren die Freunde aus dem Witten-
berger Kreis, unter ihnen Johannes Schosser d. Altere (der Frankfurter ,professor
eloquentiae‘). Fiir die prazisere Datierung aufschlussreich ist die Zueignung einer
Elegie an den Inhaber des Frankfurter Lehrstuhls fiir Rechtswissenschaften, Erd-
mann Copernicus. Copernicus war ndmlich bereits 1573 verstorben, so dass der
Febris-Zyklus (anders als das Druckjahr vermuten lasst) offenbar schon in den
frihen 1570er Jahren entstanden sein muss. Diesen Schluss erlaubt auch die peri-
phrastische Datierung des Buches in der Eréffnungselegie, einer Anrede an die
personifizierte Schrift, mit der Haslob zugleich seinen Anschluss an Ovids Tristia
signalisiert:

I Precor, i tandem sexti post ocia lustri
Facte per aerumnas tristiciamque Liber.
Ut sit inornatum corpus, plenumque lituris
Munus amicorum non minus esse velis.***

Geh, bitte, geh endlich, mein Buch, das du nach den Mufiestunden des sechsten Lustrums
[also des dreifligsten Lebensjahres] unter Sorgen und Traurigkeit geschaffen wurdest. Auch
wenn deine Erscheinung ungeschmiickt ist und voller Korrekturen, mégest du nicht weni-
ger ein Geschenk fiir die Freunde sein.

Die vorgeblich schmucklose Gestalt (;inornatum corpus‘) ruft das ungepflegte Buch
(liber incultus®) in Erinnerung, wie es der verbannte Ovid in der ersten Tristie evo-
ziert. Nicht im farbenfrohen Gewand soll sein Buch auftreten, sondern einen An-
strich zeigen, der sich zu Ovids Trauerduferungen schickt. Ahnlich kleidet auch
Haslob sein Buch: ,Vielleicht wird hier irgendeiner, sobald er das schwarze Ge-
wand sieht, fragen: ,Was hast du immer mit Klagen zu schaffen?“*®> Der Hinweis
auf die behauptete Monotonie des Zyklus verstarkt die Nahe zum antiken Modell
noch zusétzlich: Ovid weifs, dass er mit den zahllosen Exilklagen ein ,carmen consi-
mile‘ produziert, das bei der Leserschaft nur Uberdruss erregen kann: ,Ich glaube,

403 Ellinger, Bd. 2, S. 326.

404 Haslob: Febris, Bl. A 2.

405 ,Forsitan hic aliquis, nigros ubi cernet amictus, | Cum querulis, dicet, quid tibi semper erit?“
Ebd.



3.5 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I =——— 97

dass euch von meiner immer gleichen Dichtung Uberdruss geschieht und dass ihr
alle schon auswendig wisst, was ich erbitte.“*®® Ahnliches muss, ja soll fiir die Fe-
bris gelten, deren Verpflichtung auf Klagen ebenfalls zur Folge habe, dass ihr die
Abwechslung verloren geht. Von dieser berechneten Eintonigkeit kann der Elegiker
aber immerhin sagen, dass sie das ,aptum‘ nicht verletze:

Cum lacrymae super ora fluunt, vox laeta quiescit,
Moestus et ornatum non bene vestis amat.
Dixerit hic Iudex: uno quis gaudeat esu?

Non nego. sed morbis obrutus apta capit.*"’

Wenn Trénen iiber die Wangen stromen, wird die fréhliche Stimme ruhig, und ein Trauer-
kleid schétzt den Schmuck nicht. Hier diirfte wohl ein Richter einwenden: ,Wer sollte sich
uber eine einzige Speise freuen?‘ Ich leugne es nicht. Aber einer, der von Krankheiten tiber-
hauft ist, greift nach dem Passenden.

Aller Eintonigkeit zum Trotz fehlt es der Febris jedoch nicht an einer inneren Ent-
wicklung. In der ersten Halfte des Buches dominieren die threnetischen Ziige,
Haslobs Klagen tuber die langwierige Krankheit. So durchkreuzt das peinigende
Fieber etwa die Reisepline des Dichters*’® oder verunméglicht den Besuch der
geliebten vorstidtischen Garten.**° Die Wende bringt die achte Elegie, das Mittel-
stick des Zyklus: Am Ende dieses Gedichts heilt Gott den Kranken, der die Texte
nunmehr in den Dienst von Dank und Lob stellt.*® Keine amourdsen oder epi-

406 ,Taedia consimili fieri de carmine vobis, | quidque petam, cunctos edidicisse reor.“ Ovid,
Epistulae ex Ponto 3,7,3 (zitiert nach Ovid: Tristia, hg. Owen).

407 Haslob: Febris, BL. A 2"

408 ,Febris at invidit, miseros quae percoquit artus, | Saeva, nec in studiis me sinit esse meis. |
Non ita conficerent herbarum corpora prunae, | Non levius ceram proximus ignis edit. | Luce nec
invenio gratam, neque nocte quietem, | Cum iam luce querar, nocte silente querar.“ [Das tobende
Fieber, das die kranken Glieder durchkocht, missgdnnt mir die Reise und lasst mich nicht bei
den Studien verweilen. Keine Hagelkérner zerschlagen so die Blatter der Pflanzen, kein Feuer
verzehrt langsamer das nahe Wachs. Weder bei Tag noch in der Nacht finde ich die willkom-
mene Ruhe. Klage ich schon bei Tag, klage ich auch in stiller Nacht.] Ebd., BL A 5".

409 ,Saepe queror saeva corrodi viscera febri, | Quae mihi cum cithara plectra sonora negat. | Hoc
grave. Quod porro, depictos floribus hortos | Propter aquam nequeo cernere, saepe queror. | Vitis
erit testis, gratam quae porrigit umbram | Inter humum, quoties corpora languor habet.“ [Oft be-
klage ich, dass das tobende Fieber, das mir neben der Leier auch die wohlténenden Klange versagt,
meine Eingeweide zernagt. Schlimm ist das! Ferner klage ich oft, weil ich die von Blumen bunten
Géarten nahe beim Wasser nicht sehen kann. Der Weinstock, der mir am Boden dankbaren Schat-
ten gewdahrt, wird bezeugen, wie oft Mattigkeit meinen Korper im Griff halt.] Ebd., BL B 5".

410 ,gratias agit Deo.“ Ebd., BL. B 7° (Uberschrift der neunten Elegie).



98 —— 3 Religidse Sinngebung

schen Projekte will Haslob verfolgen, sondern ,grates’ und ,laudes‘ erténen las-
sen,” in die die Adressaten seiner Gedichte einstimmen mégen:

At vos o animae dulces, carique sodales,
Pro socii grates ferte salute Deo.
Ocia Leucoreus vobis seu prorogat Albis,
Seu Sprea vos pulchro Marchicus amne fovet:
Odera seu nitidam quosdam miratur ad undam,
Sala vel hospitium vatibus esse sinit:
Vos animae dulces, inquam, ter mente parantes
Vota, ter o miti solvite vota Deo.
Ille celebrari festivo carmine poscit:

Victima non illum sic, neque thura movent.*"*

0 ihr siifSen Seelen und lieben Gefahrten, erstattet Gott Dank fiir die Heilung eures Freundes!
Ob euch nun die wittenbergische Elbe die MuSestunden verldngert oder euch die méarkische
Spree mit ihrem schonen Flusslauf hegt und pflegt, ob nun die Oder einige von euch am
glanzenden Strom neugierig anschaut oder die Saale den Dichtern Gastrecht gibt: Erstattet,
ihr stiffen Geister, dem sanften Gott dreimal, dreimal sage ich, bereitwillig eure Geliihde! Er
will mit festlichen Gedichten gefeiert werden. Weder ein Opfer noch Weihrauch bewegen
ihn so.

Die Febris zerfallt also in genau zwei Hélften, mit denen eine spezifische Sprech-
haltung korrespondiert. Wahrend die ersten Stiicke vor allem den Klagen gewid-
met sind, rekapitulieren die spéteren Texte die Krankheit und sagen dem Retter
fiir die Genesung Dank. Diese Unterteilung in Klage und Preis riickt die elegische
Sammlung - bei aller Verwandtschaft mit Ovids Tristia — auch in die Nahe zu
einem zeitgendssischen Intertext: der Krankheitsdichtung des Lotichius. Haslob
weitet, wenn man so will, auf flinfzehn Elegien aus, was Lotichius in zwei Elegien
unternahm. Wie wir im Folgenden sehen werden, verbinden sich so auch bei Has-
lob antik-humanistische Tradition und Medizinaltheologie.

In der vierten Elegie ,Ad Febrim“ berichtet Haslob, dass er dem Fieber schon
Biicher, ja sogar eine Krone gelobt habe, so es von ihm ablassen wolle, die Krankheit
seinen jdmmerlichen Korper aber dennoch ohne Erbarmen zerfresse. Er sieht sich
gezwungen, einen scharferen Ton anzuschlagen, und verflucht das Fieber,* das er

411 ,Nec vero thalamos dicam, Procerumve nitorem: | Pro mihi concesso munere gratus ero. |
Huc ades ut mecum grates tibi pectora solvant, | Laudibus et faveat mens operata tuis.“ [Aber
weder Hochzeitsgedichte noch Heldenepen werde ich dichten, sondern fiir die mir gewéhrte
Gnade dankbar sein. Komm her [gemeint ist der Heilige Geist], damit ich dir von Herzen danken
und sich mein Geist ganz deinem Lobpreis widmen kann.] Ebd.

412 Ebd., BL. C 3".

413 ,tibi sit febris male.“ [Es moge dir, Fieber, schlecht ergehen.] Ebd., BL. A 7".



3.5 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I =—— 99

mit Fasten und einem stoischen Gemiit (,Iuncta quies aderit menti“)** austreiben

mochte. ,Ich werde dir ein Epigramm mitgeben: ,Wer es nicht verstand, auf Bitten
hin zu weichen, wird dem Hunger, wird auch dem Durst weichen.“*> Die Drohge-
bérden und Zornesworte bleiben jedoch ohne Wirkung und sind so erfolglos wie der
diatetische Versuch, der Krankheit die Nahrung zu entziehen. Haslob wechselt daher
erneut das Register und sucht den Ernst der Drohrede zu relativieren: ,Denke dir,
bitte, Scherze aus, wenn ich einmal etwas Ernstes gesagt habe. Bisweilen zwingt der
Schmerz, Schneidendes zu sagen.“*'®

Die Tatsache, dass die Krankheit derart hartnéckig ist, wird bei ndherem Hin-
sehen nicht erstaunen. Der Ausbruch des Fiebers, wie ihn Haslob in der zweiten
Elegie Revue passieren ldsst, féllt in die Zeit der Hundstage, jene Hitzeperiode der
Sommermonate, die nach antiker Anschauung Fieberausbriiche begiinstigt.*"’
Selbst die ,ars medica‘ ist daher machtlos gegen die Krankheit:

Tam quater et decies Aurora refulsit ab ortu,
Et tamen in nostro corpore Febris adest.

Nil Medici sperare iubent. Dum Sirius agros
Concoquit, aegrotos nulla medela levat.*"®

Schon vierzehnmal erstrahlte Aurora im Aufgang, und dennoch sitzt das Fieber in meinem
Korper fest. Die Arzte versagen mir jede Hoffnung. Wahrend der Hundsstern die Felder ver-
sengt, erquickt kein Heilmittel die Kranken.

Der Verdacht, dass der Hundsstern die Behandlung sabotiere, bestétigt sich mit der
langersehnten Heilung: Gesund wird der Dichter zur Herbstzeit (,in Autumno®), als
die krankmachende Sommerhitze iiberstanden ist. Obschon der astromedizinische
Zusammenhang unangefochten bleibt, erklart er den Heilungsprozess des Dichters
aber nur zum Teil. Haslob erkennt in seiner unvermuteten Heilung vielmehr die
Zuwendung Gottes, ,cura Dei‘, und fithrt seine Genesung im Riickblick auf die tiber-
standene Krankheit auf seinen Glauben zurtick. Natiirlich ist die Bufie dabei von

414 ,Ruhe wird meinem Geist inne sein.“ Ebd., Bl. A 8".

415 ,Adiciam titulum: precibus quae cedere nescit, | Illa fame cessit, cessit et illa siti.“ [Ich werde
dir ein Epigramm mitgeben: ,Wer es nicht verstand, auf Bitten hin zu weichen, wird dem Hunger,
wird auch dem Durst weichen.‘] Ebd.

416 ,Finge iocos, oro, siquando seria dixi. | Dicere nonnumquam cogit acerba dolor.“ [Denke dir,
bitte, Scherze aus, wenn ich einmal etwas Ernstes gesagt habe. Bisweilen zwingt der Schmerz,
Schneidendes zu sagen.] Ebd.

417 Bereits Homer kennt den Hundsstern Sirius als Verursacher von Fieber; die Vorstellung re-
kurriert spéter auch bei rémischen Autoren. Vgl. Franz Boll, Karl Bezold, Wilhelm Gundel: Stern-
glaube und Sterndeutung. Die Geschichte und das Wesen der Astrologie. 7. Auflage. Stuttgart
1977, S. 16 und 87.

418 Haslob: Febris, Bl A 8.



100 —— 3 Religiose Sinngebung

zentraler Bedeutung. Schon in Elegie 6, als die behandelnden Arzte kapituliert
haben, wendet sich der Kranke an den ,Christus medicus‘, um ihn an die ,promissio
salutis zu erinnern: ,Deine Stimme versprach allen, Christus, Heil und einen gna-
digen und giitigen Gott.“** Vor Christus tritt Haslob aber nicht nur als kérperlich
Kranker. Das schwere Gewicht der Siinden lastet auf ihm, die ,errata iuventae‘
martern, ahnlich wie einst Lotichius, sein Herz. Das Fieberleiden wird zur Bedin-
gung flr die Herausbildung eines Stindenbewusstseins und zum Anlass fiir das
Bekenntnis der Stinde:

Respice me miserum peccati mole gravatum,
Quam fassus menti dico subesse meae.

Ante meos redeunt oculos errata iuventae,
Languida quae cruciant pectora mille modis.**°

Blick auf mich Elenden, den die Last der Siinde niederdriickt, die — ich bekenne es — in mei-

ner Seele sitzt. Vor meinem inneren Auge kehren die Verfehlungen der Jugend wieder, die

auf tausendfache Weise das matte Herz martern.

,agnitio‘ und ,confessio peccati‘ versteht Haslob auch in der nachtréglichen Refle-
xion tber die Krankheit als ausschlaggebende Faktoren fiir seine Heilung, zusam-
men mit einem Gelitbde. Erst Einsicht in und Reue iiber die Siinden hétten ihm
Besserung gebracht:

Multiplices tenerae naevos agnosco iuventae,
Prona sub errores quae solet ire suos.

0 lacrymae sordes animi carnisque lavarent,
Ex oculis fluerent more perennis aquae.

Nec nova lux hilarem, neque me nox sera videret:
Semper ego cuperem noxia facta queri.

[..]

Aspice confectum morbo, nec reice luctum.
Sic tibi, quo potero, munere gratus ero.
Taliter orabam lacrymans, sensique salutem

Protinus, et votis gaudia laeta dari.**

JIch erkenne die vielféltigen Siinden meiner zarten Jugend, die sich fiir gewohnlich leicht-
sinnig auf Abwege begibt. Ach, wiirden doch die Trdnen den Schmutz der Seele und des
Fleisches abwaschen, ach, wiirden sie doch wie eine nie versiegende Quelle aus den Augen

419 ,At tua vox lapsis promittit, Christe, salutem | Omnibus, et facilem propitiumque Deum.“
[Aber deine Stimme verspricht, Christus, allen Siindern Heil und einen nachsichtigen und geneig-
ten Gott.] Ebd., Bl. B 2.

420 Ebd, BL.B1".

421 Ebd., Bl B 8"™-8".



3.5 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I =—— 101

stromen! Weder ein neuer Tag noch tiefe Nacht sdhen mich frohlich, ich wiinschte, immer
meine schandlichen Siinden zu beklagen. [...] Schau her, wie mich die Krankheit verzehrt,
und weise meine Klage nicht zuriick! So werde ich dir, wie ich es vermag, mit einer Gegen-
leistung dankbar sein.‘ So betete ich unter Trédnen und fiihlte sogleich, dass meinem Ge-
liibde Heilung und Freude gewéhrt wird.

Wahrend sich der BuSakt und die parallel dazu verlaufende Therapie des Siinders
in der ersten Halfte auf unterschiedliche Elegien verteilen, wird die zehnte zu
einem Ort der Synthese, der den leibseelischen Heilungsprozess des Dichters in
einer Elegie biindelt. Wie im vorherigen Ausschnitt fallt die Mehrheit der Verse auf
dasjenige Gebet, das Haslob vor seiner Heilung gesprochen haben will, da er sich
dem Tod bereits nahe glaubte.*? Der Text lenkt die Aufmerksamkeit zunéchst auf
die somatische Seite des Fiebers, namentlich auf die Auszehrung des Fieberkran-
ken: ,,Heiligster Spross‘, sprach ich, ,blick auf die Krankheit, von der der Korper,
wie von der Faulnis verzehrt, darniederliegt.“** Da der ,morbus coporalis‘ nur ein
Symptom ist fiir den ,morbus animae‘, steht mit der ,salus‘ des Dichters grundsatzli-
cher noch die Gesundheit der Seele zur Debatte, fiir die der Gottessohn die Passion
auf sich genommen habe: ,Natiirlich hast du, Christus, die Wunden einer grassli-
chen Hand erlitten, damit du mit deinem elenden Tod das Heil wiederherstellst*,**
schreibt Haslob und visualisiert das Blut Christi als heilsames Kurativum, wéhrend er
sich selbst von seinen Verdiensten distanziert (,ich vertraue nicht auf meine Verdienste,
auch nicht auf die Festigkeit meines Geistes, denn was — aufser zu siindigen — habe ich
vermocht?“).** Mit dem ,nectar verbi’, das der Kranke tiber die medizinische Hilfe stellt
(,Medicae munera ridet opis*), mdge Christus die Siinde und das Fieber beseitigen:

Cum coleres terram gentes in iussa vocabas:
Obtinuit constans munera cuncta fides.

Nate Dei succurre mihi succurre fatenti,
Mitis et offensis criminibusque veni.

Missus es ut lapsos revocares nectare verbi.
Cui vigor est, Medicae munera ridet opis.

422 ,morbo cum membra iacerent | Fessa, nec optatae spes opis ulla foret: | Ipsaque mors oculos
erat occlusura, ferebam | Languidulas orans Christe sub astra manus.“ [Als meine Glieder in
Krankheit darniederlagen und es keine Hoffnung auf die ersehnte Hilfe gab und der Tod selbst
im Begriff war, meine Augen zu schliefien, hob ich, Christus, im Gebet meine matten Hdnde zum
Himmel.] Ebd,, BL. C1".

423 ,Aspice (dicebam) soboles sanctissima morbum, | Corpora quo, tanquam tabe peresa, ia-
cent.“ Ebd.

424 ,Scilicet ut tristi reparares morte salutem, | Passus es horrendae vulnera, Christe, manus.“
Ebd.

425 ,Non ego confido meritis, nec robore mentis: Nam, nisi quod peccem, quid valuisse queam?*
Ebd., BL C1".



102 — 3 Religi6se Sinngebung

Febre laboranti confer donaque salutem,
Te Duce suscipiat semita rursus ovem.

Semita quae monstrat coelos, et quicquid in illis
Vivida mansurae gaudia lucis habet.

Saepe quis aspiciens tua lumina salvus abivit:
Attulerit vires in mea membra fides.**

Als du auf der Erde lebtest, befahlst du den Vélkern Gehorsam, bestdndiger Glaube erlangte
alle Gnaden. Sohn Gottes, eile mir zu Hilfe, eile dem dich Bekennenden zu Hilfe, komm gna-
dig, auch wenn dich meine Vergehen erziirnten! Du wurdest geschickt, um die Gefallenen
mit dem Nektar deines Wortes zuriickzurufen. Diesem wohnt wahre Kraft inne, die Gaben
der Medizin verspottet er. Bring und verleih dem Fieberkranken Gesundheit, unter deiner
Fithrung mége das Schaf wieder den richtigen Weg aufnehmen, den Weg, der zum Himmel
und all jene lebendigen Freuden zeigt, welche das ewige Licht bereithdlt. Oft ging einer, als
er dein Antlitz erblickte, gesundet weg. Der Glaube wird auch meinen Gliedern die Kréfte
wiederhergestellt haben.

Haslobs Hoffnung wird freilich nicht enttduscht — als er am Ende seines Gebets
Christus gelobt, ihn nach seiner Heilung zu verherrlichen, findet er, wie Loti-
chius, endlich Erlésung: ,,So weit sprach ich, und ich fiihlte, dass das Fieber aus
dem Korper vertrieben war, und die frithere Warme durchstromte die Gebeine
des Kranken.“*?” Reue iiber die ,stultae commissa iuventae“ und den ,gravis error
ist auch hier von entscheidender Bedeutung und bildet die Bedingung, unter der
die Geliibde des Kranken Gehor finden:

Sit tibi laus igitur, sit honos et gloria soli.
Postmodo, quod cures anxia vota, loquar,

Tunc ubi deflemus stultae comissa iuventae,
Cum gravis erroris poenituisse liquet.**®

Lob, Ehre und Ruhm sei also dir allein. Spéter will ich verkiinden, dass du Sorge tréagst fiir
unsere angstvollen Geliibde, dann, wenn klar ist, dass uns der schwere Fehler reut, sobald
wir die Vergehen der einféltigen Jugend beweinen.

Haslobs Zyklus ist also geistlich finalisiert und hebt darauf ab, protestantische
Lehre am eigenen, biographischen Beispiel zu propagieren. ,vera fides salutem
accipit’, ,wahrer Glaube empfangt Heil/Gesundheit®, lautet die zentrale Botschaft

426 Ebd.

427 ,Hactenus: et sensi depulsam corpore febrem, | Fovit et aegroti pristinus ossa calor.“ Ebd.,
BL C2".

428 Ebd.



3.6 Gewandelte Selbstwahrnehmung: Konfrontation mit der Siindenkrankheit =— 103

des (Stinden-)Kranken,*?° die absichtsvoll die Differenz zwischen leiblicher und
seelischer Gesundheit aufhebt. Die Gesundung wird zum manifesten Glaubens-
zeugnis, das die Potenz von Gebeten und Glaube dokumentiert und lehrt, dass
der Zorn Gottes von kurzer Dauer ist. Die Wiirde dieser Botschaft ist es denn
auch, die Haslob sehr bewusst inhaltliche Redundanzen in Kauf nehmen lasst.
Nichts anderes als der ,amor Christi‘ ist es, von dem sein Buch Zeugnis ablegt.
Heilung, Leben und Schreiben sind allesamt Gnadenerweise (;munera‘), und sie
verdienen es, in immer neuen Anldufen dichterisch verherrlicht zu werden:

Cur tamen haec repeto vobis, mea cura, sodales
Flumen in aequoreas spargere visus aquas?

Scilicet ut mecum Christi videatis amorem,
Qui sibi fidentes deseruisse nequit.

Illius est munus febris quod corpore fugit,
Cincta suis flammis: frigore cincta suo.

Illius est munus quod spirans aethere dulci
Perfruor, et Musis ocia digna colo.

Illius est munus calamum quod pollice duco,
Et meditor gratae carmina mentis opus.**’

Warum spreche ich erneut davon, meine lieben Freunde, scheine ich doch Wasser ins Meer
zu gieflen? Nattirlich deshalb, damit ihr mit mir die Liebe Christi erkennt, der diejenigen, die
an ihn glauben, nicht im Stich lassen kann. Sein Geschenk ist es, dass ich (noch lebend) mich
an siifler Luft erquicke und eine den Musen wiirdige Mufie pflege. Sein Geschenk ist es, dass
ich die Feder mit den Fingern fithre und mich ans Werk mache, Gedichte einer dankbaren
Seele zu verfassen.

3.6 Gewandelte Selbstwahrnehmung: Konfrontation mit der
Siindenkrankheit

Was protestantische Krankheitsdichter antreibt, ist die Faszination fir die ,Neu-
gestaltung des Subjekts,**! fiir eine innere Wandlung vor Gott (,coram Deo‘), die
sich gleichsam nach aufien kehrt, sobald das Subjekt gesundet. ,,GOt der herr wil /
das wir vns erkennen fur stinder. Das wir sinder seind / kan er wol leyden / das
wir vns aber darfir nicht halten / kan er nicht leyden®, formuliert 1527 Johannes
Bugenhagen, der einen der frithesten reformatorischen Krankenunterrichte dru-

429 Ebd., BL.B7".

430 Ebd., BL. C3"-C3".

431 Formulierung nach dem Titel der Studie von Moshe Sluhovsky: Becoming a New Self: Prac-
tices of Belief in Early Modern Catholicism. Chicago 2017.



104 — 3 Religiose Sinngebung

cken lieR, zu Beginn seiner Schrift.**? Die Differenzierung, die der Text vornimmt,
korrespondiert mit Luthers Unterscheidung zwischen dem seienden Stinder und
dem werdenden Siinder.**® Zwar ist der Mensch natiirlicherweise Siinder, doch
wird er es im Lichte seiner Selbsterkenntnis*** in einem tieferen Sinne, weil der
Reformator zwischen der ,Tatsdchlichkeit und de[m] Offenbarsein der Stinde“
unterscheidet.** ,Alle Menschen sind vor Gott in Siinden und siindigen, sind also
wirklich Siinder®, schreibt Luther in der ersten Psalmenvorlesung (1513-1515) und
erklart: ,Dann werden wir Siinder, wenn wir anerkennen, dass wir solche sind,
weil wir solche vor Gott sind.“**® Noch préziser fasst er die unterschiedlichen
Qualitaten in der Romerbriefvorlesung, wo er das Sinder-Werden geistlich auf-
fasst und so vom natiirlichen Siinder-Sein absetzt.**” Der Ubergang vom ,peccator

esse‘ zum ,peccator fieri‘ bedeutet eine ,Umwandlung des ,sensus nostri*:**

Sed dicendum, Quis modus iste sit, quo hominem spiritualiter fieri oportet peccatorem. Est
enim non naturalis. Quia sic non fit, Sed est omnis homo peccator. Sed tota Vis huius muta-
tionis latet in sensu seu estimatione ac reputatione nostra. Hunc enim mutare intendit

omnis sermo Scripture et omnis operatio Dei.**

Aber nun ist noch zu sagen: Auf welchem Wege muf8 ein Mensch geistlicherweise ein Siin-
der werden? Auf keinem natiirlichen. Denn so wird er nicht erst ein Siinder, nein, da ist es
jeder schon. Vielmehr ruht das ganze Schwergewicht dieser Verdnderung in den verborge-
nen Tiefen der Gesinnung, d. h. in der Schdtzung und Meinung, die wir von uns haben. Die-

432 Johannes Bugenhagen: Ein vnderricht deren / so in kranckheyten vnd tods noten ligen / Vnd
von dem heyligen Sacrament des waren leibs vnd blits Christi / seer git vnd niitzlich allen Chris-
ten zu lesen. [Nirnberg: Friedrich Peypus] 1527 [= VD 16 B 9401], BL. A ij".

433 Zu Luthers BufStheologie Schwarz, dartiber hinaus Ulrich Barth: Die Entdeckung der Subjek-
tivitat des Glaubens. Luthers Buf$-, Schrift- und Gnadenverstandnis. In: ders.: Aufgekléarter Protes-
tantismus. Tiibingen 2004, S. 27-51.

434 Zu ,cognitio Dei‘ und ,cognitio sui‘ bei Luther Jack E. Brush: Gotteserkenntnis und Selbster-
kenntnis. Luthers Verstédndnis des 51. Psalms. Tiibingen 1997 (Hermeneutische Untersuchungen
zur Theologie 36).

435 Andreas Stegmann: Luthers Auffassung vom christlichen Leben. Tiibingen 2014 (Beitrage
zur historischen Theologie 175), S. 145, Anm. 18.

436 ,Omnes homines sunt in peccatis coram deo et peccant, i. e. sunt peccatores vere. [...] Tunc
fimus peccatores, quando tales nos esse agnoscimus, quia tales coram deo sumus.“ BoA 5,119.

437 Vgl. Hans Joachim Iwand: ,Sed originale per hominem unum®. Ein Beitrag zur Lehre vom
Menschen. In: ders.: Glaubensgerechtigkeit. Gesammelte Aufsatze. Hg. von Gerhard Sauter. Bd 2.
Miinchen 1980 (Theologische Biicherei 64), S. 171-193, hier S. 189.

438 Simo Peura: Mehr als ein Mensch? Die Vergéttlichung als Thema der Theologie Martin Lu-
thers von 1513 bis 1519. Mainz 1994 (Veréffentlichungen des Instituts fiir europaische Geschichte
Mainz 152), S. 119.

439 WA 56, 233.



3.6 Gewandelte Selbstwahrnehmung: Konfrontation mit der Siindenkrankheit =— 105

sen Sinn ndmlich zu dndern, darum geht es in jedem Wort der Schrift und in jeglichem Han-
deln Gottes.**°

Die protestantischen Krankheitsgedichte entpuppen sich damit als Vollzug einer ,mu-
tatio* des Stinder-Subjekts, fir die die BufSe eine entsprechende Praxis bereitstellt.
Ego-dokumentarisch inszenieren die Gedichte, was die Theologie der Zeit reflektiert:
eine sich wandelnde Selbstwahrnehmung des Ich, das sich in der Konfrontation mit
der Stindenkrankheit vom natiirlichen zum geistlichen ,peccator‘ wandelt. Krankheit
hat mithin eine epistemische Valenz, indem sie den Menschen zu Anerkenntnis und
Bekenntnis der Siinde anregen kann, zur passiven Rechtfertigung Gottes; Heilung
hingegen produziert Evidenz, indem sie die Regeneration des Subjekts sichtbar
macht: ,sensi depulsam corpore febrem*“**!, sensi protinus salutem dari“*?, schreibt
Haslob und lenkt so zweimal die Aufmerksamkeit auf die sinnliche Wahrnehmbar-
keit des Heilungsprozesses.

Die Bedeutung kérperlicher Evidenz 1asst sich noch deutlicher an einem Krank-
heitsgedicht des Stigelius ablesen. Die Elegie richtet sich gegen ein bosartiges Fieber,
das ihn nach Ausweis der Uberschrift 1540 in Wittenberg ankam.*** Auf den ersten
Blick ist Stigelius von einer theologischen Auseinandersetzung mit der ,febris maligna‘
weit entfernt. Das Gedicht setzt ein mit einer kdmpferischen Apostrophe an das perso-
nifizierte Fieber, dem Stigelius mit einer Invektive droht. In seinem nur vermeintlich
unbewaffneten Gedicht (,carmen inerme‘) mobilisiert er ein veritables ,agmen vatum,
ein Dichterheer, dem Eoban Hesse voransteht, gefolgt von Philipp Melanchthon und
weiteren Reprédsentanten des Wittenberger Dichterkreises. Nach seiner anfénglichen
Kampfansage muss Stigelius jedoch einsehen, dass Dichter und Dichtung dem Fieber
nicht beikommen und die aggressiven Einschiichterungen machtlos sind: Die Waffen
der Poeten, Worte, Stimme und Zungen, nichts davon kommt gegen die ,febris maligna‘
an. Statt auf einen Feldzug setzt Stigelius daher auf den ,reparator salutis‘ Christus:

Ille suis promissa dedit, promissaque servat,
Quo rediit nobis vindice nostra salus.

Huic modo credamus, quod nos offendere possit
Machina non aliquid totius orbis habet.

Omnes fortunae poterit ridere procellas,
Qui locat in solo spemque fidemque Deo.***

440 Ubers. nach Ellwein, S. 107f.

441 Haslob: Febris, Bl C 2".

442 Ebd., Bl B 8".

443 ,In Febrim malignam, qua correptus, graviter decubuit Vitebergae, Anno 1540, mense Mar-
tio, vivente adhuc Eobano Hesso, qui eodem Anno paulo post ex hac vita decessit, Mense videlicet
Octobri.“ Humanistische Lyrik, S. 596.

444 Ebd.,, S. 600, vv. 61-66.



106 —— 3 Religiose Sinngebung

Er gab den Seinen ein Versprechen und halt sein Versprechen, unter dem Erldser kehrte
unser Heil zurtick. Glauben wir nur an ihn, so kann uns alles Machwerk auf Erden nichts
anhaben. Alle Stiirme des Gliicks wird verlachen kénnen, wer Hoffnung und Glaube allein
auf Gott setzt.

Ganz im Sinne des obigen Zitats betont Stigelius, wenn er im Folgenden Heilung
erfleht, die Festigkeit seines Glaubens (,gero non dubia pectora plena fide“, v. 68),
freilich nicht ohne zugleich in Distanz zu treten zum Gedanken der Werkgerechtig-
keit: ,Nicht wie ich es verdient habe, sondern wie es dir, Christus, beliebt, mogest
du mich, ich bitte dich, ein wenig von meinem Schmerz erleichtern.**> Als sich
dann tatsdchlich Heilung einstellt, zweifelt Stigelius zundchst an seiner Gesundung
und meint, einer Tauschung zu unterliegen; seine Kérperwahrnehmung bhelehrt
ihn aber schnell eines Besseren:

Fallor? an in trepido te pectore CHRISTE vocantem
ITam dudum morbi mitius urget onus?

Sentio, nec fallor, tremulos iam deserit artus,
Eque suo hospitio transfuga febris abit.*4®

Tausche ich mich oder driickt die Last der Krankheit denjenigen schon sanfter, der dich,
Christus, aus dngstlichem Herzen anruft? Ich fiihle es und tdusche mich nicht, schon ver-
lasst das Fieber die zitternden Glieder und der Ausreifier zieht aus seinem Gasthaus.

Die Heilung bestatigt die vorgelagerte These der Elegie, dass sich die Heilszusage
(,1lle suis promissa dedit“, v. 61) dort erfillt, wo ihr der Glaube Antwort gibt (,Huic
modo credamus, quod nos offendere possit | Machina non aliquid totius orbis
habet*, vv. 63f); auf einer hoheren Ebene liest sich das Gedicht aber auch als raffi-
nierte Antwort auf die Frage nach der ,certitudo salutis: Das Problem der Heilsge-
wissheit 10st Stigelius — dhnlich wie spater Haslob — mit der sensorischen Evidenz
seiner Heilungsgewissheit. Der Symptomcharakter leiblicher Leiden, Ausdruck
des ,status corrputionis’, erweist sich als Chance, am gesundenden Korper eine sub-
stantiellere Form seelischer Wiederherstellung zu entdecken. Fiir die protestanti-
schen Humanisten sind Krankheit und Heilung also deshalb attraktive Gegenstinde,
weil sie ihnen die Moglichkeit bieten, die Rechtfertigung zu versinnlichen, sich der
eigenen ,justificatio‘ zu vergewissern. Diese personliche religiose Verstindigung ist
aber nie nur eine private, sondern immer auch ein Zeugnis fiir die Glaubensgemein-
schaft, oder genauer: fiir die humanistische Kommunikationskultur, in die die Texte
qua Druck und Widmung einbezogen sind. In Analogie zu den biblischen Heilungs-

445 ,Non ut ego merui, verum ut tibi Christe videtur, | Me precor ex aliqua parte dolore leves.“
Ebd., vv. 71f.
446 Ebd., vv. 73-76.



3.6 Gewandelte Selbstwahrnehmung: Konfrontation mit der Stindenkrankheit =— 107

wundern werden die Heilungszeugnisse zu ,verba visibilia‘,**’ die intersubjek-
tive Giiltigkeit beanspruchen.

Bei aller auratischen Aufladung von Krankheitserfahrungen gibt Stigelius auf
der anderen Seite zu verstehen, dass die Heilungen nicht so sehr als vollendete
denn als initiierte Rechtfertigung, als Beginn eines Rechtfertigungsprozesses, ge-
meint sind. Als sein Sohn Honorius an einem Hautleiden erkrankte, verfasste Stige-
lius drei Gedichte mit Heilungsbitten fiir den elenden Sohn, die illustrieren, wie die
lutherische Auffassung vom Gichtbriichigen als Inbegriff des siindenkranken ,genus
humanum‘ auch die Wahrnehmung empirischer Kranker aus dem eigenen Umfeld
bestimmte: Analog zum ,morbus paralysis‘ reprasentieren die dufleren Zeichen der
Krankheit — Pusteln, Flecken und Male — die Depravation der Menschheit. Das Kind
wird zum traurigen Spiegel, ,triste spectaclum, das die ,conditio humana‘ ansichtig
macht. Als aber die Bitten erhort werden und sich der Knabe allméahlich erholt,
wandelt sich die Perspektive auf den kranken Koérper. Dem Kind wéchst eine neue
Haut (,;nova pellis), und eine belebende Kraft (,vis rediviva“) erfiillt es. Die Heilung
deutet voraus auf die leibseelische Restitution am Ende der Zeit, auf die umfassende
Wiederherstellung des Menschen, die den Zielpunkt der himmlischen ,medicina spi-
ritualis‘ definiert:*®

Ecce suis cedens vitiis evanuit humor,
Incipit a morbo laetior esse puer.

Diffugiunt papulae, nova toto corpore pellis
Nascitur, e vitio vis rediviva venit.

Sic etiam ante Deum renovatis corpora formis,
Plena venustatis, plena decoris erunt.

Quando restauratis in vitam a morte parentem
Induet aeternum gloria vera decus.**’

Siehe, weichend ist der Saft mit seinen Schadwirkungen verschwunden, der Knabe beginnt
sich von der Krankheit zu erholen. Die Pusteln verschwinden, auf dem ganzen Korper
wachst eine neue Haut, aus dem Schaden geht eine belebende Kraft hervor. So werden auch
vor Gott die Korper, nachdem ihre Gestalt erneuert worden ist, voll Schonheit, voll Anmut
sein, wenn der wahre Ruhm den Menschen, vom Tod zum gehorsamen Leben wiederherge-
stellt, ewige Zierde anlegen wird.

447 Steiger: Medizinische Theologie, S. 37, beschreibt ,die Krankenheilungen [in den evangelischen Be-
richten, O. G.] als verba visibilia und bildhafte Kommentare zur Verkiindigung der Siindenvergebung.”
448 ,Die von Christus angewandte geistliche pharmacologia ist nach Luther eschatologisch dar-
auf angelegt, dereinst am Jungsten Tag in voll- und endgiltige Heilung tiberfithrt zu werden.“
Ebd,, S. 47. Vgl. auch ebd,, S. 15.

449 Stigelius: Poemata, BL L VIIIT".



108 —— 3 Religiose Sinngebung

3.7 Das Ende der Selbstsorge? ,cura sui‘ in der protestantischen
Lyrik

Mit Blick auf die historische Semantik von Krankheitserfahrungen unterscheidet
sich die Konzeptualisierung von ,morbus‘ und ,salus‘, wie wir sie zuvor rekonstru-
iert haben, ganz wesentlich von Auffassungen, die im (Spat-)Mittelalter dominieren.
Fur das Mittelalter ist ein ambivalenter Krankheitshegriff anzusetzen, der zwischen
Stindenstrafe und Nobilitierung oder Gnade changiert.**° Die Passionsmystik, etwa
Heinrich Seuses Vita, bietet dankbare Beispiele fiir einen positiv besetzten Krank-
heitsbegriff.**! Ist es Seuses Diener-Figur um den Nachvollzug der Passion Christi
zu tun, so bedient sie sich, um in eine Leidensgemeinschaft mit Christus zu treten,
in den vorderen Kapiteln unterschiedlicher Marterinstrumente. Derlei dufSere
Ubungen untersagt Gott im zwanzigsten Kapitel, jedoch nicht, weil er den Diener
erlésen wollte, sondern um seine Pein zu vergrofiern, indem er das Leiden nun-
mehr tber ihn verhangt. Der Diener erzielt so eine noch grofSere Kongruenz in der
von ihm angestrebten Christusférmigkeit, und gerade Krankheit ist dazu pradesti-
niert, die Christus-Nachfolge zu vertiefen.** Wichtig ist, dass Gott das Ausharren in
Krankheit mit ,lon in dem himelrich“ vergiitet,”* die Seele also ,von dem vegfiir
befreit wird.** Verdienstlich sind mit Geduld durchstandene Krankheiten aber nicht
nur fiir mystisch Begabte, sondern fiir alle Kranken bzw. Sterbenden. So argumen-
tiert der zuvor behandelte Peuntner in seiner ,ars moriendi‘, dass dem Kranken eine
letzte Chance gegeben sei, um sein Seelenheil nicht zu verspielen; Duldsamkeit, ,pati-
entia‘, konne ihn vor den Hollenqualen retten und den Aufenthalt im Purgatorium
verkiirzen:

ja ist, das du die krankchait vnd den tod geduldichleich leidest, so wizz, das von dir wird
genomen das ewig leiden, vnd di pen der weiczen wiert dir geringert vnd in das himlisch

450 Vgl. Oliver Auge: ,,... ne pauperes et debiles in ... domo degentes divinis careant“ — Sakral-
religiose Aspekte der mittelalterlichen Hospitalgeschichte. In: Sozialgeschichte mittelalterlicher
Hospitéler. Hg. von Neithard Bulst, Karl-Heinz Spief8. Ostfildern 2007 (Vortrage und Forschungen
65), S. 77-123, hier S. 85-88.

451 Vgl. Susanne Bernhardt: Figur im Vollzug. Narrative Strukturen im religiésen Selbstentwurf
der Vita Heinrich Seuses. Tiibingen 2016, S. 200-210.

452 ,Die Funktion der Krankheit liegt in der Moglichkeit einer ,imitatio Christi, die nicht an As-
kese und Disziplinierung gebunden ist und die nicht Gefahr lauft, durch Selbstbezogenheit im
Leiden wieder Immanenz mitzuproduzieren.“ Ebd., S. 201.

453 Heinrich Seuse: Deutsche Schriften. Hg. von Karl Bihlmeyer. Stuttgart 1907, S. 109.

454 So Christus im St. Katharinentaler Schwesternbuch: Das St. Katharinentaler Schwestern-
buch. Hg., kommentiert und mit einer Untersuchung von Ruth Meyer. Tiibingen 1995 (Miinchener
Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 104), S. 114.



3.7 Das Ende der Selbstsorge? ,cura sui‘ in der protestantischen Lyrik =—— 109

paradis wirstu schier froleich genomen. Ob du aber vngeduldig wirst sein, so wiss, dastu
dannoch yeczund muest leiden vnd dem ewigen leyden wirstu nicht entrjnnen[.]**

Derselbe Gedanke rekurriert im ersten Krankengebet, das Peuntner den Lesen-

den seiner Schrift als Muster an die Hand gibt;**® es enthélt die Bitte, dass die im

Diesseits durchlittene Krankheit, zusammen mit den Todesqualen, die Jenseits-
strafen kompensieren mége. Ob diese irdischen Leistungen Annahme finden,
bleibt freilich der Giite Gottes anheimgestellt: ,Ich pit dich, lieber herr, dastu
mein krankchait vnd dy smerczen meines leipleichen tods wellest guetichleichen
emphachen fiir dy graussamen pen vnd smerczen der weiczen“.*’

Uber seine Genesung verfiigt der Kranke also nicht, wohl aber iiber den habitu-
ellen Umgang mit dem gottlichen Verhdngnis. Leiden eréffnen Handlungsoptionen,
Spielrdume, um das Seelenheil mitzugestalten. Der reformatorischen Tradition mit
ihrer Absage an die gerechten Werke ist eine solche Sicht natiirlich fremd. Die Ver-
fasser reformatorischer Sterbebticher sprechen sich teilweise explizit gegen die Vor-
stellung aus, dass ,patientia‘ die Seele retten konne, so etwa Caspar Huberinus in
seiner ,ars moriendi‘ von 1529. Huberinus mahnt, dass allein die Leiden Christi die
Vergebung der Stinden bréachten:

Ziletst must du dich auch gar nichts mit ainander verlassen auf dise deine krankhait, das
du woltest verhoffen, Got wurde solchen deinen schmertzen ansehen und dir dardurch gne-
dig sein und deine stind verzeyhen. Da wird schlecht nichts drauf}; da ist kain andere beza-
lung, kain andere gnugtiiung fiir deine siind, dann das ainig leyden und sterben Jesu
Christi, deines seligmachers. Gott der Herr sicht auch sonst nichts an, im gefelt auch sonst
nichts, dann sein lieber sun. Dann derselb ist das lamb Gotes, welchs der welt siind auf sich
nimpt. Er ist auch das ainig gentigsam opfer fiir aller welt siind. Darumb ist dise deine
krankhait, leyden und schmertzen vil, vil za gering, dann das es die minste siind vor Gott
solte aufdleschen, ich will geschweygen, die seligkait dardurch erlangen und verdienen, wie
dann Paulus sagt [Rom 8,18]: Ich halte es darfiir (spricht er), das dieser zeyt leyden der her-
ligkeit nit wert sey, die an uns soll offenbart werden. Es ist kain creatur weder in hymel
noch auf erden, auch kain engel gniigsam gewesen, disen grossen zorn Gottes zu stillen.
Solte es dann deine geringe krankhait oder schmertz stillen?*%®

455 Peuntner: Kunst, S. 27.

456 Vgl. ebd., S. 35-37.

457 Ebd, S. 36.

458 Caspar Huberinus: Wie man den sterbenden trosten und im zusprechen solle. In: Gunther
Franz: Huberinus — Rhegius — Holbein. Bibliographische und druckgeschichtliche Untersu-
chung der verbreitesten [sic] Trost- und Erbauungsschriften des 16. Jahrhunderts. Nieuwkoop
1973 (Bibliotheca Humanistica & Reformatorica 7), S. 227-240, hier S. 232. Weitere Beispiele kon-
nen die Tendenz bestdtigen: ,Doch sol er nit gedencken / das er mit seinem willigen leiden /
wolt seine siind biessen / oder etwas verdienen. Dann Christus hat vnsere sind gebiest / vnd
vns durch seinen tod das ewig leben verdient / Das sol vnser einige ziuersicht sein. Dieweil die



110 —— 3 Religiése Sinngebung

Vermeintliche Heilsoptionen wie ,patientia‘ streicht Huberinus konsequent durch
und spricht dem Kranken somit jegliche Mdglichkeit ab, das eigene Leiden sote-
riologisch zu instrumentalisieren. Gefordert wird Geduld von den Reformatoren
noch immer,* ihren Verdienstcharakter hat sie jedoch verloren. Auf einer iiber-
geordneten Ebene konnte man diesen Befund als Argument fiir ein Ende der
christlichen Selbstsorge geltend machen, wie es jiingst Tobias Bulang und Regina
Toepfer postuliert haben:

Die Spannung zwischen dem Streben nach Heil und dem Scheitern an der eigenen Unzuléng-
lichkeit wird zum zentralen Problem Martin Luthers. Seine Zweifel, wie ein Mensch je vor
Gott gerechtfertigt sein kann, fithrten zum radikalen Bruch mit dem christlichen Konzept der
Selbstsorge, wie es seit der Spatantike verbreitet war. Nach reformatorischer Ansicht obliegt
das Heil nicht mehr der Sorge des Menschen, sondern wird als alleinige Gnadengabe Gottes
interpretiert. Sola fide und sola gratia ersetzen den christlichen Imperativ des Mittelalters,
das Seelenheil durch gute Werke zu férdern. Damit gewinnt das Konzept einer medizinischen
Theologie im Luthertum an neuer Plausibilitit und Uberzeugungskraft.**°

Gemafs Bulang und Toepfer schliefdt die ,theologia medicinalis‘ die Liicke, die sich
mit der angeblichen Verabschiedung christlicher Selbstsorge im Zuge der Reforma-
tion aufgetan habe. Auf der propositionalen Ebene sprechen unsere Texte fiir diese
Darstellung: Lotichius, Stigelius und Haslob distanzieren sich in ihren Heilungsbit-
ten konsequent vom Verdienstgedanken*® und projizieren ihre ,salus‘ génzlich auf

den Seelenarzt. Mit Blick auf die planvolle Selbststilisierung nach dem Modell der

leiden dieser zeit nitt werdt seind / der herligkeit die an vns sol offenbar werden.“ Caspar
Kantz: Wie man den krancken vnd sterbenden menschen / ermanen / trosten und Gott befelhen
soll / Das er von diser welt seligklich abscheyde. Augsburg: Alexander Weifienhorn, 1539 [= VD
16 K 95], Bl. a iij". — ,Nun aber sagt Paulus, Got strafe derhalben mit krankheit, auf das wir nit
ewige straf sollen leiden. Da must je bekennen, das es Got auch mit dieser krankheit nit tibel,
sonder auf das beste mit dir meint. Nit darumb, als solt solche krankheit, leiden oder gedult
den himel verdienen. Nein! Solches hat allein Christus mit seim sterben ausgerichtet.“ Veit
Dietrich: Agendbiichlein fiir die Pfarrherrn auff dem Land. In: Die evangelischen Kirchenord-
nungen des 16. Jahrhunderts. Band 11: Bayern, 1. Teil: Franken. Hg. von Emil Sehling. Tiibingen
1961, S. 487-553, hier S. 513.

459 Vgl. Claudia Resch: Trost im Angesicht des Todes. Frithe reformatorische Anleitungen zur
Seelsorge an Kranken und Sterbenden. Tiibingen, Basel 2006 (Pietas Liturgica. Studia 15), S. 89.
460 Tobias Bulang, Regina Toepfer: Einleitung: Heilssorge und Selbstsorge in Mittelalter und frii-
her Neuzeit — Traditionen und Perspektiven. In: Heil und Heilung. Die Kultur der Selbstsorge in
der Kunst und Literatur des Mittelalters und der frithen Neuzeit. Hg. von dens. Heidelberg 2020
(Germanisch-Romanische Monatsschrift. Beiheft 95), S. 1-17, hier S. 10.

461 ,Lenis ades potius, veniasque salutifer aegro, | Tu quoniam mitis, non quia dignus ego.“ Loti-
chius (Humanistische Lyrik, S. 432, vv. 37f). — ,Non ut ego merui, verum ut tibi Christe videtur, |
Me precor ex aliqua parte dolore leves.“ Stigelius (ebd., S. 600, vv. 71f.). — ,Non ego confido meritis.
Haslob (Febris, BL. C 1%).



3.7 Das Ende der Selbstsorge? ,cura sui‘ in der protestantischen Lyrik =—— 111

evangelischen Kranken stellt sich aber doch die Frage, ob den Gedichten nicht auch
eine gegenldufige Tendenz eingeschrieben ist: Soll nicht dies ,Self-Fashioning’, we-
nigstens auf der Darstellungsebene, verfiighar machen, was dem Subjekt theologisch
entzogen ist: die Vermittlung und Teilhabe am Gnadengeschehen? Die Gedichte sind
dann nicht einfach (gemessen an ihrer Reichweite ohnehin begrenzte) Vehikel der
protestantischen Lehre, sondern reagieren — mit dem literarischen Kénnen der
Schreiber — auf deren ,eigene[ ] Unzuldnglichkeit. Der Versuch, aus der protestanti-
schen Absage an eine synergistische Heilssorge einen ,radikalen Bruch mit dem
christlichen Konzept der Selbstsorge [Hervorh. von O. G.]“ abzuleiten, ist daher zu
einfach und verunklart die Differenz zwischen ,cura salutis‘ und ,cura sui‘. Die Sorge
des Protestanten um sich, sie meint weniger eine Heilssorge als vielmehr eine Sorge
um die Geltung der VerheifSung ,pro me‘, um das Einbezogen-Sein in den Radius gott-
licher Gnade, das man am Beispiel korperlicher Genesung plausibel macht — wenigs-
tens literarisch.

Gegen die These vom ,radikalen Bruch“ sprechen auch solche Krankheitsge-
dichte, die das Gewicht starker auf die Leiden der Seele legen. ,In Krisensituationen
ist der Mensch zunéchst einmal sich selbst Seelsorger, indem er sich selbst in ein
Gesprich, in ein Selbstgesprach verwickelt“.*** Anlésslich einer solchen Krise, die er
in der Uberschrift prizise auf den 2. Februar 1557 datiert, verfasste Stigelius eine
Elegie, die ein anschauliches Beispiel fiir protestantische Selbstsorge liefert.*s* Ob-
wohl Melancholie in der Frithen Neuzeit bekanntlich humoralpathologisch interpre-
tiert wurde,*® interessiert das Phanomen hier nur in seiner geistlichen Variante als
tristitia spiritualis‘,465 ohne dass eine Leibeskrankheit vorausgesetzt wiirde. Die
Seele ist krank (;mens aegra‘) und des Lebens tiberdriissig (,taedia vitae“). Stigelius’
,persona‘ wird zur Seismographin ihrer seelischen Zusténde, zur Trosterin, die das
innere Ringen der ,mens‘ sprachlich iibersetzt: Die Seele leidet unter ihren Siinden,
verneint jedoch, dass sie ihre Qualen verdient habe. Auf diese innerliche Krise ant-
wortet Stigelius mit Trost und Ermahnung, die zusammen die Grundzutaten einer
erbaulichen Rede bilden.*®® Die ,adhortatio® setzt bei der problematischen, weil

462 Johann Anselm Steiger: Die Geschichts- und Theologie-Vergessenheit der heutigen Seelsorge-
lehre. In: Kerygma und Dogma 39 (1993), S. 64-87, hier S. 76. Zur protestantischen geistlichen See-
lenkur André Knote: Von der geistlichen Seelenkur zur psychologischen Kur. Zur Geschichte der
Psychotherapie vor Freud. Paderborn 2015 (Laboratorium Aufklarung 21).

463 ,Consolatoria in moerore quodam suo acerbissimo, scipta, Anno 1557. 2. Februar.“ Humanis-
tische Lyrik, S. 602.

464 Literaturhinweise zum Melancholie-Komplex ebd., S. 1309.

465 Vgl. ebd., S. 13091

466 Vgl. Ute Mennecke-Haustein: Erbauungsliteratur. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 13 (1992),
S. 233-239, hier S. 234.



112 — 3 Religiose Sinngebung

selbstgerechten Haltung der Seele an. Statt die eigenen Verfehlungen in Schutz zu
nehmen, solle sie Gott um Vergebung bitten:

Ne defende scelus, ne te excusato nocentem,
Neve alios culpae mole onerato tuae:

Sed potius sic cede Deo, ne transfuga retro
Auffugias, certas dum movet ira minas:

Verum humiles effunde preces, veniamgque precatus,
Tranquilla tolerans excipe tela fide:

Sic retrahens hastam parcet delicta fatenti,
Rursus et optata te relevabit ope.*¢’

Verteidige nicht deine Verfehlung, entschuldige dich nicht, wenn du siindigst, und be-
schwere nicht andere mit der Last deiner Schuld, sondern fiige dich Gott so, dass du dich
nicht wie ein Uberldufer davonstiehlst, wenn sein Zorn droht, sondern gib demiitige Gebete
von dir und empfange, sobald du um Vergebung gebeten hast, im ruhigen Glauben geduldig
seine Pfeile. So wird er seine Lanze zuriickziehen und denjenigen, der seine Siinden be-
kennt, schonen und dich wieder mit der ersehnten Hilfe erleichtern.

Der (Selbst-)Troster findet an der melancholischen Seele jene verderbliche Selbst-
sucht, die Luther im Anschluss an Augustinus mit der Figur des in sich selbst ge-
kriimmten Menschen konkretisiert, des ;homo incurvatus in se ipsum‘.*®® Impliziert
ist in diesem Bild die Abwendung von Gott (,aversio a Deo), die Luther mit der
Siinde identifiziert.*® Stigelius kontrastiert die Seele und ihre ,widergbttliche Selbst-
behauptung“*’® mit dem gestindigen Siinder, der einstimmt in den géttlichen Richt-
spruch. Diese Opposition verallgemeinert er in einem mahnenden Schlussteil:

Usque adeo nihil est mortali tutius aegro,
Quem facit ante Deum conscia culpa reum:
Quam gemitu cordis delictum agnoscere, et illi

467 Humanistische Lyrik, S. 602, vv. 25-32.

468 Dazu Barth, S. 31; Michael Roth: Homo incurvatus in se ipsum — Der sich selbst verachtende
Mensch. Narziffmustheorie und theologische Hamartiologie. In: Praktische Theologie 33 (1998),
S. 14-33, hier S. 16f. und 29; Matt Jenson: The Gravity of Sin: Augustine, Luther, and Barth on
,Homo Incurvatus in Se‘. London 2006, S. 47-97; Oswald Bayer: Martin Luthers Theologie. Eine
Vergegenwadrtigung. 4. Auflage. Ttiibingen 2016, S. 164-166; Guido Bausenhart: Stolz — Geschwellte
Brust auf schméchtigen Beinen. In: Die Sieben Todsiinden — Zwischen Reiz und Reue. Hg. von
Peter Nickl. Berlin 2009 (Thomas-Morus-Impulse 3), S. 75-95, hier S. 82—84; Gabriele Bosch: Luther
und der augustinische ,homo incurvatus®. In: Das in sich verkriimmte Herz. Anamnesen, Diagno-
sen und Perspektiven menschlichen Seins im 21. Jahrhundert. Hg. von Holger Speier. Marburg
2015, S. 41-60.

469 Vgl. Bayer, S. 164.

470 Barth, S. 31.



3.7 Das Ende der Selbstsorge? ,cura sui‘ in der protestantischen Lyrik =—— 113

Dedere se culpae supplice voce reum,
Et veniam expectare fide: Sic denique victor
Vincere sperato nos quoque fine facit.*”!

Nichts ist fiir einen kranken Menschen, den die bewusst gewordene Schuld vor Gott zu
einem Angeklagten macht, sicherer, als unter Seufzen des Herzens seine Stinde anzuerken-
nen und sich ihm als Schuldiger mit demditig bittender Stimme zu iiberantworten und kraft
des Glaubens Vergebung zu erwarten. So endlich erwirkt der Sieger, dass am erhofften
Ende auch wir siegen werden.

Erhellend ist Stigelius’ Zeugnis, weil es zutage fordert, dass am gegentiberliegen-
den Ende der ,incurvatio‘ nicht einfach eine Absage an die Selbstsorge liegt. Stige-
lius fiihrt die Seele aus ihrer Selbsthezogenheit heraus, kommt dabei aber nicht
ohne eine Praxis der Selbstzuwendung aus, deren Kennzeichen es ist, die Seele
auf eine Gottesbeziehung hin zu 6ffnen — darin (und nur darin) hat das auto-
poimenische Soliloquium seine Legitimitéat. ,Sich Gott widmen*“ (;illi se dedere‘) —
ohne Selbstsorge ist die ,abnegatio sui‘ nicht denkbar.

Nachgeahmt und weiterentwickelt wird Stigelius’ Modell in einer Elegie aus
dem Febris-ZyKlus, die wir im Vorangehenden noch nicht gewiirdigt haben: Elegie
sieben, die Haslob nicht an ein Gegentiber, sondern an die eigene Seele richtet, ver-
fasst unter heftigen Schmerzen.*’? Fiir die korperlichen Qualen interessiert sich
der Text, im Gegensatz zu anderen, aber kaum; wichtig ist der Hinweis auf die
physische Pein allein deshalb, weil sie die daraus hervorgehende Anfechtungsnot
plausibel macht: Thre Veranlassung hat die Unterredung mit der eigenen Seele in
der ,desperatio’, der Verzweiflung im Angesicht des Todes. Haslob versucht, die
,anima°‘ zu trosten, ihre Note seelsorgerisch aufzufangen. Der Heiland sei gekom-
men, um den Stindern Rettung zu bringen, und wolle der ,mens‘ Erleichterung
verschaffen:

Ille Dei Natus (mens audi) venit in orbem,
Sedis ut aeternae susciperemus opes.

Non cupit immergi tenebris in crimina lapsos,
Sed cupit in rectam corda redire viam.

Aspicis ut blandis invitet pectora verbis?
Ut velit errantis demere mentis onus?

Sis saltem munita fide, nec credere differ.

Non aliquem Christi fallere verba queunt.*’®

471 Humanistische Lyrik, S. 604, vv. 39-44.
472 ,Ad animam cum gravissimis afficeretur corporibus cruciatibus.“ Haslob: Febris, Bl. B 3.
473 Ebd., BL. B 4".



114 —— 3 Religiose Sinngebung

Jener Sohn Gottes (hor zu, meine Seele!) kam auf die Erde, damit wir die Hilfe des ewigen
Sitzes empfangen. Er begehrt nicht, dass die Siinder in der Finsternis untergehen, vielmehr
begehrt er, dass ihre Herzen auf den rechten Weg zuriickkehren. Siehst du, dass er mit
schmeichelnden Worten die Herzen einlddt? Dass er die Last der umherirrenden Seele weg-
nehmen will? Sei nur fest im Glauben, und schiebe dein Zutrauen nicht auf. Die Worte
Christi vermdgen keinen Einzigen zu tduschen.

Der Zustand der zunidchst verzweifelten Seele verwandelt sich in Freude, als ihr
ihre Rettung glaubhaft wird. Unter Berufung auf Heilsgeschichte und Dogmatik
gelingt es dem Troster, die ,anima‘ aus ihrer traurigen Lage zu befreien und so
die Gefahr der Anfechtung zu entschérfen:

Mens mea nunc audi: Christo confisa videbis
Auxilium curae subsidiumque tuae.

Ille videt questus, et opem poscentibus astat,
Simodo constantem viderit esse fidem.

Tunc quoque sanabat morbos, cum virgine natus
Patris in Ebrea sensa doceret humo.

Cum lapsos animos revocaret munere verbi,
Ceu revocat blando carmine pastor ovem.

Iam, mea Mens gaudens, recipi te posse fateris.
Est ita: nec possit fallere tanta fides.*™*

Meine Seele, hér nun zu! Im Vertrauen auf Christus wirst du Hilfe fiir und Unterstiitzung
gegen deine Betriibnis sehen. Jener sieht deine Klagen und bringt den Bittenden Hilfe, wenn
er nur sieht, dass der Glaube bestdndig ist. Auch damals heilte er Krankheiten, als er, der
aus einer Jungfrau geborene Sohn des Vaters, auf hebrdischem Boden seine Ansichten
lehrte, als er die verstorbenen Seelen mit der Gnade seines Wortes ins Leben zurtickrief,
wie ein Hirte mit einem schmeichelnden Lied sein Schaf zuriickruft. Meine Seele, schon
freust du dich und sagst, dass du wiederangenommen werden konnest. So ist es, und ein so
grofRer Glaube kann nicht tduschen.

Die Instanzen des Gedichts werden hier in einer Weise differenziert, die die
Selbsttréstung tiberhaupt erst ermdglicht. Die ,desperatio‘ bringt zwar dem Subjekt
den Tod, doch ist es genauer die Seele, die von der Verzweiflung betroffen ist. Ge-
schickt iibertrégt der Dichter die Not der Anfechtung auf die eigene ,mens‘, um so
einen Rahmen zu schaffen, in dem er sich trostliche Worte zusprechen kann: ,Jam
gravis afferret mihi desperatio mortem: | At mea mens fidei cerne iuvantis opem
[Hervorh. von 0. G.].“4’”® Haslob iiberschreitet einen strukturell ,einfachen‘ Dualis-
mus, indem er zwischen Korper und Seele die stimmbegabte ,persona‘ platziert, die
in der Trostrede nicht nur selbst zu Wort kommt, sondern zugleich die Affekthewe-

474 Ebd., BL. B4™-B 4".
475 Ebd., BL. B 4"



3.8 Sterbende Dichter (Pontano, Lotichius, Bocer, Husanus) =— 115

gungen der Seele sprachlich iibersetzt (,Jam, mea Mens gaudens, recipi te posse fate-
ris“). Der Kranke, der sich mit wiederkehrenden Formeln der Aufmerksamkeit der
Seele vergewissert (,mens audi“; ,Mens mea nunc audi*), wirkt psychagogisch auf
seine Seele ein und wird zum Interpreten und Lenker eigener Gemtitszustande.

3.8 Sterbende Dichter (Pontano, Lotichius, Bocer, Husanus)

Aus Haslobs Anfechtungselegie spricht eine Affinitdt von Krankheits- und Sterbe-
lyrik, die nattirlich nicht erst die protestantische Krankheitsdichtung kennzeich-
net, sondern seit jeher zu beobachten ist. Auch mit Blick auf die Sterberituale
zeigt die humanistische Krankheitspoesie ein Spektrum an Formen und Funktio-
nen, abhéngig davon, ob es sich um antikisierende oder um christliche Beispiele
handelt. Wie das folgende Krankheitsgedicht von Giovanni Pontano illustriert
(Parthenopeus 11,8), konnte das Sterbethema als Anlass dienen, um die Glite einer
freundschaftlichen Beziehung zu demonstrieren. In einer ersten Partie iiberant-
wortet Pontano dem ,sodalis* Marino Tomacelli die Riickiiberfiihrung seiner Asche
in die ferne Heimat, auf dass der Tote mit Mutter und Schwester vereint werde,
und mahnt den Adressaten, Pontanos Andenken zu wirdigen:

Fata vocant, lux alma, vale, iam deleor. At tu
inferias vati solve, Marine, tuo;

o0ssa quoque in patriam miserae transmitte parenti,
accipiat cineres testa paterna meos;

et soror ingratae persolvat iusta favillae
spargat et e lacrimis nostra sepulcra suis.

Illa etenim tellus, quae me genuitque tulitque,
contegat et grata membra reponat humo.

Officium face, amice, pium manesque piato
atque Arabo noster spiret odore rogus.*’®

Der Tod ruft, ndhrendes Licht, lebe wohl! Schon werde ich ausgel6scht. Aber du, Marino, er-
weise du deinem Dichter die Totenopfer, iibersende der beklagenswerten Mutter auch die Ge-
beine in die Heimat! Die véterliche Urne moge meine Asche empfangen und die Schwester
den unlieben Uberresten die letzte Ehre erweisen und mit ihren Tréinen unser Grab benetzen.
Denn jene Gegend, die mich gebar und erzog, soll meine Glieder bedecken und in der will-
kommenen Erde aufbewahren. Mein Freund, entrichte die fromme Pflicht und sithne die
Manen! Auch moge unser Scheiterhaufen duften von arabischem Wohlgeruch.

Zumindest testamentarisch, so zeigen die Verfiigungen und Anweisungen, mochte
Pontano iiber den Tod hinaus Wirksamkeit entfalten; das Gedicht wird zum Denk-

476 Pontano: Carmina, S. 111, vv. 1-10.



116 —— 3 Religiose Sinngebung

mal eines ,foedus amicitiae, zu dem auch Marinos bereits verstorbener Bruder ge-
hért, Leo Tomacelli: Pontano imaginiert, wie Leo ihm die Augen schlief3t, seine bei-
den Hénde faltet, ihn bestattet und Pontanos Tod besingt. So gibt das Gedicht dem
noch lebenden Bruder ein Muster fiir eine Monumentalisierung an die Hand, ohne
dass Pontano seine Verewigung in Versen ausdriicklich einfordern wiirde:

At tu, siqua tui superest tibi cura sodalis,
fac madeant lacrimis funera nostra piis;
te dulcis deflere iuvet lususque iocosque,
quos mea non ultra Musa sepulta canet.*”’

Du aber lass, wenn du noch einigen Anteil nimmst an deinem Freund, unser Grab von
treuen Trédnen triefen! Es moge dich freuen, meine stifien Scherze und Spielereien, die
meine bestattete Muse nicht weiter singen wird, zu beweinen.

Vergleichbar ist Pontanos Gedicht mit einem von der Forschung nur am Rande zur
Kenntnis genommenen Krankheitsgedicht des Lotichius, das nicht (wie die zuvor
untersuchten) im ersten, sondern im dritten Elegienbuch tberliefert ist: In Bologna
glaubte Lotichius aufs Neue einer Krankheit zu erliegen, und verfasste eine Elegie,
die wie Pontanos Stiick abzielt auf die literarische Inszenierung eines ,foedus amici-
tiae‘, desjenigen zwischen ihm und Johannes Sambucus. Das Spektrum seiner
Krankheitsdichtung um ein solches Beispiel zu erganzen, lag im italienischen Kon-
text, in dem das dritte Buch steht, freilich nahe. Das Gedicht beginnt wie Pontanos
Elegie (,Fata vocant“) und tbertragt Sambucus die Verantwortung fiir die Begrab-
nisriten: ,Vor den Toren des Tempels und unter freiem Himmel mdge die Erde in
ihrem SchoRe die erkalteten Glieder empfangen.“*”® Im Gegensatz zu Pontano will
Lotichius die Dienste des Freundes aber vergiiten und vermacht dem Erben seine
Bibliothek, wo er auch Schriften des Toten finden werde, die er verbrennen moge:

Tu veterum dulces scriptorum sume libellos,
Attritos manibus quos iuvet esse meis.

Invenies etiam viridi quae lusimus aevo,
Dum studiis aetas mollibus apta fuit.

Illa velim rapidis sic uras carmina flammis,
Ut Vatem ipse suis ignibus ussit Amor.

Iamque vale, et tenera bustum superintege Myrtho,
Non poterit cineres illa gravare meos.*’

477 Ebd., vv. 21-24.

478 ,Ante fores templi, nudoque sub aethere, tellus | Accipiat gremio frigida membra suo.“ Pieter
Burman d. ].: Petri Lotichii Secundi Solitariensis Poemata omnia [...]. 2 Bde. Amsterdam 1754, Bd. 1,
S. 92.

479 Ebd,, S. 93.



3.8 Sterbende Dichter (Pontano, Lotichius, Bocer, Husanus) =— 117

Nimm du die lieblichen Biichlein der alten Schriftsteller! Es moge dich erfreuen, dass sie
von meinen Handen abgegriffen sind. Du wirst auch Dinge finden, die wir im blithenden
Alter zum Zeitvertreib gedichtet haben, als sich unser Lebensalter zu sanften Studien
schickte. Ich wollte lieber, dass du jene Gedichte so in reiffenden Flammen verbrennst, wie
die Liebe selbst mit ihrem Feuer den Dichter verbrannte. Leb nun wohl, und bedecke mit
zarter Myrte das Grab, jene diirfte meine Asche wohl nicht beschweren.

Sosehr die beiden Gedichte von Pontano und Lotichius besorgt sind um die sterbli-
chen Uberreste, an deren gliickender Riickiiberfithrung die Treue der Freunde sich
erweise, offnet sich mit ihnen kein Fenster in die religiose Transzendenz. Fiir die
christlichen Néte eines Sterbenden interessieren sich Pontano und Lotichius (jeden-
falls hier) nicht. Anders liegen die Verhaltnisse, wenig tiberraschend, in Krankheits-
bzw. Sterbegedichten, die sich der geistlichen Poesie anndhern. Dieser Komplex fiihrt
uns zu zwei neuen Dichtern, die ebenfalls dem Umfeld Melanchthons entstammen;
der erste, Johann Bocer, kam 1526 zur Welt und immatrikulierte sich 1540 an der Uni-
versitat Wittenberg, bezeugt ist er auflerdem an den Universitaten Leipzig und
Frankfurt (Oder) (1553 bzw. 1556/57).**° 1558 wurde Bocer auf Vermittlung von Georg
Sabinus, zu dessen Dichterkreis er wohl gehorte, auf den Lehrstuhl fiir Poesie und
Rhetorik (spater Geschichte) an der Universitat Rostock berufen, den er bis zu seinem
Pesttod 1565 innehatte. Zu den poetischen Formen, die Bocer bevorzugt kultivierte,
gehort die bukolische Dichtung (mit Gedichten auf das Ableben von Stigelius, Loti-
chius und Sabinus). Dariiber hinaus behandelte er historische Stoffe (dénische Ké-
nigsgeschichte und die Geschichte Mecklenburgs) und widmete sich den ,laudes
urbium‘. Unsere Aufmerksamkeit verdient jedoch das Spatwerk, die Sacra carmina et
piae precationes von 1565. Die in der Sammlung enthaltenen Gebete sind als Muster
fiir die Anrufung Gottes gedacht,*®! ohne ihre persénliche Veranlassung zu leugnen,
wie ein Gedicht auf ein Beinleiden anschaulich macht, das zugleich stellvertretend
fiir die Prasenz der Medizinaltheologie in Bocers Sammlung steht:

Crus dolet, et misero crebro mihi tunditur ictu,
Et tristes noctes pervigiloque dies.

Et mihi nil superest, precibus nisi fidere fusis,
Et niti auxilio Christe benigne tuo.

Ipse salutiferis verus Podalyrius herbis,
Paeonia releva vulnera nostra manu.

480 Zu Bocers Leben und Werk Lothar Mundt: Bocer(us) (Bodeker, Bokerus), Johannes. In: VL 16,
Bd. 1 (2011), Sp. 296-307.
481 So erklart Bocer in der Vorrede.



118 —— 3 Religiése Sinngebung

Adfer opem, fortis mortalis vulneris ultor,
Mi Deus, una meis et medicina malis.*®?

Der Unterschenkel schmerzt, und immer wieder durchfahrt ihn — ich Armer! — ein Stechen;
traurige Néchte und Tage durchwache ich. Es bleibt mir nichts tibrig, als auf die Gebete zu
hoffen, die ich von mir gab, und mich, giitiger Christus, auf deine Hilfe zu verlassen. Du
selbst bist der wahre Podalirius [ein Sohn des Arztes Askulap] mit heilbringenden Krautern,
lindere mit pdonischer Hand meine Wunden! Bring Hilfe, tapferer Racher der tédlichen
Wunde, mein Gott und einzige Medizin fiir mein Ubel!

Im autobiographischen Gedicht ,Prooemium, das die Sammlung eréffnet,**> notiert

Bocer, dass er die verbleibende Zeit seines Lebens der Eintibung in den Tod widmen
wolle, und bietet mehrere Texte, die auf den Erwerb der Sterbekunst abgestellt sind.
Christus mdge ihm Standhaftigkeit und festen Glauben im Todeskampf vermitteln,
bittet er in einem ersten Stiick,** um andernorts einen unvorhergesehenen Tod ab-
zuwenden.*® In einem dritten versetzt er sich — mit Ankléngen an Lotichius** — un-
mittelbar in die Sterbestunde und hofft, ohne Furcht zu verscheiden:

Fata vocant, moriar: concessos duximus annos,
Tam mors ante meos occubat atra pedes.
Este salutati, quos linquere cogor amici,
Tuque mihi aeternum, Lunaque Solque vale,
Sponte per Elysias ut mittar et impiger oras,
Mortis et aggrediar fortis ovansque viam.
Adsis Christe mihi: post actae et tempora vitae,
Sit tandem cupido ter mihi dulce mori.*®’

Der Tod ruft, ich werde sterben, die zugestandenen Jahre habe ich verbracht, schon liegt der
schwarze Tod vor meinen Fiiffen. Seid gegriifit, ihr Freunde, die ich nun verlassen muss, und
lebt mir fiir immer wohl, Mond und Sonne, damit ich aus freien Stiicken und unverdrossen die
elysischen Felder durcheile und tapfer und jubelnd den Weg zum Tod beschreite. Christus, steh
mir bei! Nach Ablauf meiner Lebenszeit sei mir endlich die Begierde zu sterben dreifach sifi.

482 Johannes Bocer: Sacrorum carminum, et piarum precationum libri quatuor. Rostock: Jakob
Lucius d. A., 1565 [= VD 16 ZV 16903], BL D2".

483 Zum ,Prooemium® (ebd., Bl. B1*-B2") Lothar Mundt: Einleitung. In: Johannes Bocer: Samtli-
che Eklogen. Mit einer Einfilhrung in Leben und Gesamtwerk des Verfassers. Hg., iibers. und
komm. von dems. Tiibingen 1999 (Frithe Neuzeit 46), S. XI-LXXXIII, hier S. XI-XIIL

484 ,In agone mortis constantiam et in Christo firmam fiduciam orat.“ Bocer: Sacra carmina, Bl E5".
485 ,Deprecatur improvisam mortem.“ Ebd., Bl. E8"-F1".

486 Bocers Anspielung auf Lotichius dokumentiert Burman: Lotichii Poemata omnia, Bd. 1, S. 228
(im Apparat).

487 ,Optat se intrepide et laete posse mori.“ Bocer: Sacra carmina, Bl. F3'-F4".



3.8 Sterbende Dichter (Pontano, Lotichius, Bocer, Husanus) =— 119

Als sterbedidaktischer Text entpuppt sich im Umfeld dieser Gedichte auch eine
Elegie, die ein Krankengebet ankiindigt.*®® In der Lektiire offenbart sich dann
aber rasch, dass Krankheit hier nur als Folie dient fiir die weit gréfiere Not der
Anfechtung:

Me ferus angustat, vitiis et detinet hostis,
Et tibi ne faciam grata, vel apta vetat.

Ille pater mendax, sordes mihi monstrat, et omni
Corda dolo, de te flectere nostra cupit,

Ah quoties hic me meditari sacra parantem

Impedit, atque alio sensa, animumque trahit.**

Mich éngstigt und fesselt mit Stinden der wilde Feind, und er verbietet, dass ich dir gebiih-
rend Dank sage. Jener lignerische Vater hélt mir meinen [Stinden-]Schmutz vor und be-
gehrt, mit jeder List mein Herz von dir abzulenken. Ach, wie oft verhindert er, dass ich
gehorsam iiber heiligen Gegenstdnden nachsinne, und wie oft zieht er meine Gedanken und
meinen Geist anderswohin!

Bocer exponiert den Listenreichtum des Teufels und rechnet unter die heimtiicki-
schen Streiche (technae dolosae®) diabolische Einfliisterungen, die den Kranken
der Verzweiflung aussetzen. Der Teufel wird zum gefahrlichen Illusionisten, der
mit schreckenden Traumen und Gesichten (,horrida visa“) Furcht induziert.
Wahrend Bocer eine akute Anfechtungssituation beschwért, imaginiert ein
anderer Dichter, Henricus Husanus, eine noch bevorstehende Anfechtung. Der
1536 in Eisenach geborene Husanus studierte erst in Jena, wo er Bekanntschaft
schloss mit Stigelius, bevor er sich nach Wittenberg wandte und dort Teil des
Dichterkreises um Melanchthon wurde.**® Spétere Studienstationen (Ingolstadt,
Bourges und Padua) verschafften ihm Zugang zu renommierten Rechtsfakultéaten.
Husanus bekleidete so bereits 1561 die Jenaer Professur fiir Jurisprudenz und war
ab dem folgenden Jahr an wechselnden Hofen tétig, erst als Rat bei Johann Fried-
rich dem Bestdndigen, spéter bei Johann Albrecht. Da ihm der Hofdienst jedoch
missfiel und weil gesundheitliche Probleme ihm zu schaffen machten, bat er er-
folgreich darum, aus dem Hofdienst entlassen zu werden, und wirkte ab 1574 bis
zu seinem Tod als Syndikus in Liineburg. Seine Freunde verantworteten 1577 und
1587 zwei Sammelausgaben, die an Stigelius und Melanchthon gemahnen. In den

488 ,Valetudinarius Deo trino et uni supplicat.“ Ebd., Bl E7".

489 Ebd., Bl E8".

490 Zu Husanus’ Leben und Werk Hermann Wiegand: Husanus (Haussen), Henricus (Heinrich).
In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp. 440-448.



120 — 3 Religi6se Sinngebung

Imagines Mosaicae, die zusammen mit zwei Biichern Elegien tiberliefert sind, pa-
raphrasiert der Dichter Stellen aus dem Alten Testament, gerne mit typologi-
schem Bezug auf das Neue Testament, wahrend er in den Dierum Dominicarum
Preces Anniversariae an die Tradition der Perikopendichtung ankniipft.

In den beiden Elegienbiichern von 1577 finden sich unter anderem zwei Ge-
bete, die Husanus bereits 1573 in einem separaten Druck veroffentlicht hatte; die
Gedichte lassen auf eine schwere Erkrankung schliefien, so heftig, dass sich Husa-
nus in den letzten Ziigen wahnte: Preces, Quibus in Extremo Vitae Discrimine Deo
Se commendabat.*** Husanus klagt iiber einen ,tremor cordis’, den er als untriigli-
ches Indiz fiir sein nahendes Ende wertet,**? als Vorbote seines Ablebens: ,habet
iste tremor praeludia lethi, | Iste iubet lethi me meminisse tremor.“*** Er hat
Sorge vor teuflischen Anfechtungen und bittet den Gottessohn um Beistand, so-
bald ihn seine Kréafte und Sinne im letzten Todeskampf verlassen:

Quaeso patrocinium suscipe Christe mei.
Cum miser extrema luctabor athleta palaestra,
Iniciet stygius cum mihi praedo manum.

Offusis tenebris oculorum visus hebescet,
Accipiet nullos auris utrinque sonos.
Muto lingua rigens haerebit fixa palato,
Non aget officium pesque manusque suum.
Notitiae lumen res caligabit ad omnes,
Nullus in hoc reliquus corpore sensus erit.***
Bitte, Christus, ibernimm meine Verteidigung, wenn ich, ein elender Wettstreiter, auf dem
letzten Kampfplatz ringen werde, wenn der stygische Rauber Hand an mich legen, der Seh-
sinn in tiefer Finsternis stumpf werden, auf beiden Seiten das Ohr keinen einzigen Ton
mehr empfangen und die starre Zunge fest am stummen Gaumen haften wird; wenn Fiife
und Hande nicht mehr ihre Pflicht tun werden, sich das Licht der Erkenntnis vollig verfins-
tern, kein Sinn mehr in diesem Korper iibrig sein wird.

491 Henricus Husanus: Preces, Quibus In Extremo Vitae Discrimine, Deo Se Commendabat. [o. O.]
1573 [= VD 16 H 6202]. Da dieser Druck nicht digitalisiert ist, zitiere ich im Folgenden nach der jun-
geren Sammelausgabe: Henricus Husanus: Horarum Succisivarum sive imaginum Mosaicarum
Libri Duo. Elegiarum Libri Totidem. [Hg. von Nathan Chytraeus]. Rostock: Jacob Lucius d. A., 1577
[= VD 16 H 6198].

492 ,Hic tremor assiduo quatefacti verbere cordis, | Signa dat accessus indubitata tui.“ Husanus,
Elegiae, Bl 72".

493 Ebd,, BL 73"

494 Ebd.



3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) = 121

Das Bediirfnis, die Gefahr einer Anfechtung und damit auch die Formen ihrer
geistlichen Bewadltigung poetisch vorwegzunehmen, ist verstdndlich. Obschon
Kranke bzw. Sterbende idealerweise seelsorgerisch unterstiitzt wurden, war ge-
rade in den lédndlichen Gegenden die poimenische Begleitung der Gemeinde nicht
immer gewéhrleistet.** Selbst dort, wo Seelsorger préisent waren, durfte sich der
Sterbende aber nicht ohne Weiteres auf deren Zuspruch verlassen. Sein Zustand
konnte sich derart verschlechtern, dass die Kommunikation mit dem Seelsorger
nach beiden Seiten hin gestort wurde. Kranke waren dann nicht nur unempfang-
lich fiir Trost, sie hatten dartiber hinaus auch keine Méglichkeit mehr, ihre
Angste und Note zu verbalisieren. So erklart es sich, wenn Luther einmal notiert:
»In die oren kiinden wir woll schreyen. Aber ein yeglicher mu(o)® fiir sich selber
geschickt sein in d(er) zeyt des todts / ich wiird denn nit bey dir sein noch du bey
mir. Hierjn(n) so muf ein yederman selber die hauptstiick so einen Christen be-

lange(n) / wol wissen vnd geriist sein®.*%°

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’
Meletemata pia (1595)

Gertstet sein, wenn der Tod kommt: Bei Paul Schede (Melissus), dem zweifellos
bedeutendsten Neulateiner nach Celtis und Lotichius, wird diese lutherische Lo-
sung zum Programm.**” GeméR der antiken Stufenlehre erreicht der (ménnliche)
Mensch alle sieben Jahre einen gesundheitlichen Wendepunkt, einen sogenann-
ten ,annus climactericus’, der das Risiko einer Krankheit birgt.*>® Schedes Schicksal
gibt dieser Vorstellung Recht: Als er 1595 das 56. Lebensjahr erreicht hatte, labo-

495 Vgl. Resch, S. 17f. und 42-47, ferner 110-119, dort insb. 118f.

496 Martin Luther: Studienausgabe. Hg. von Hans-Ulrich Delius. 6 Bde. Berlin, Leipzig 1979-1999,
Bd. 2, S. 530. Dazu Werner Friedrich Kiimmel: Der sanfte und selige Tod. Verklarung und Wirk-
lichkeit des Sterbens im Spiegel lutherischer Leichenpredigten des 16. bis 18. Jahrhunderts. In:
Leichenpredigten als Quelle historischer Wissenschaften. Hg. von Rudolf Lenz. 4 Bde. Kéln u. a.
1975-2004, Bd. 3 (1984), S. 199-226, hier S. 210f.,, und Resch, S. 195f. (mit Hinweis auf die entspre-
chende Stelle bei Luther).

497 Zu Paul Schede Melissus’ Leben und Werk Jorg Robert: Schede (Schedius) Melissus, Paul
(Paulus). In: VL 16, Bd. 5 (2016), Sp. 477-494.

498 Vgl. Michael Stolberg: Zeit und Leib in der medikalen Kultur der Frithen Neuzeit. In: Die
Autoritat der Zeit in der Frithen Neuzeit. Hg. von Arndt Brendecke, Ralf-Peter Fuchs, Edith Koller.
Berlin 2007 (Pluralisierung & Autoritat 10), S. 49-68, hier S. 50-58; ders.: Das méannliche Klimakte-
rium. Zur Vorgeschichte eines modernen Konzepts (1500-1900). In: Mannlichkeit und Gesundheit
im historischen Wandel ca. 1800 bis ca. 2000. Hg. von Martin Dinges. Stuttgart 2007 (Medizin, Ge-
sellschaft und Geschichte 27), S. 105-122, hier S. 107f.



122 — 3 Religiése Sinngebung

rierte er zwischen Februar und August*®® an einer langwierigen Krankheit, die

seine letzte Gedichtsammlung, die Meletemata pia (1595), inspirieren sollte. Das
Alter und die schwindenden Krafte, besonders aber seine Krankheit (,valetudo ad-
versa‘), so kommentiert er in der Vorrede an Kurfiirst Friedrich III., hdtten ihm die
,conditio humana“ ins Bewusstsein gebracht und die geistliche Lyrik, die er seit
Langerem geplant hatte, in den Vordergrund gertickt. Die Dauer der Krankheit er-
forderte eine geistliche ,materia‘, von der die fromme Heidelberger Offentlichkeit
und namentlich der Kurfiirst profitieren mogen:

aetate iam mea ad senium vergente, et in dies magis ac magis debilitatem virium sentiente,
conditionis ego humanae, quam ea lubrica sit fragilisque, si unquam alias, certe hac ipsa
quidem potissimum tempestate, quae me tam diu ob valetudinem adversam lecto penitus
adfixum tenuit, multo creberrime recordatus; initiumque demum operis aliquando faci-
undum esse ab amicis et admonitus et persuasus; atque adeo ipse quoque ita consultum om-
nino fore ratus: a MELETEMATIS PIIS potius, (ea CARMINA SACRA in recensione Parisiensi
nominata sunt) quam ab aliis quibuscumque, quorum medius fidius haud mediocrem sane
apud me copiam esse reliquam profiteor, exordiri malui; tum quod materia utique ipsa
morbi diuturnitati haud paulo convenientior videbatur, tum quia piis hominum bonorum
mentibus, tibique praecipue, ut Principi eximia pietate, virtute, fide praestantissimo, rem
me non ingratam facturum existimabam.>*°

Meine Zeit neigte sich schon dem Alter zu, und von Tag zu Tag fiihlte ich mehr und mehr
das Schwinden meiner Kréfte. Ich erinnerte mich daher umso héufiger an die Bedingung
des Menschseins, wie fliichtig und zerbrechlich sie ist, am meisten, wenn iiberhaupt jemals,
aber gewiss gerade zu der Zeit, da ich wegen meiner schlechten Gesundheit so lange vollig
ans Bett gefesselt war. Ich wurde von Freunden ermuntert und iiberzeugt, dass ich endlich
einmal mit einem Werk anfangen miisse, und habe mir auch selbst schon tiberlegt, mich so
zu entscheiden. Ich wollte dann lieber mit den Meletemata pia (sie werden in der ,recensio
Parisiensis‘ Carmina sacra genannt) beginnen als mit irgendwelchen anderen (von denen
ich bei Gott — ich gebe es zu — in der Tat nicht wenige vorratig habe). Ich glaubte, dass ich
keine undankbare Sache in Angriff ndhme, bald weil der Stoff selbst doch gewiss der Lange
der Krankheit, bald weil er frommen Gemdiitern guter Menschen, besonders aber dir, einem
Kurfiirsten, der mit besonderer Frommigkeit, Tugend und Glauben hervorsticht, angemes-
sen schien.

Als Produkt einer gesundheitlich prekiren Lebensphase zerfallen die Meletemata
in acht Bilicher mit Gebetslyrik, je zwei libri‘ Pardnesen und Parodien sowie zehn

499 So die Datierung von Eckart Schéfer: Paulus Melissus Schedius (1539-1602). Leben in Versen.
In: Humanismus im deutschen Stidwesten. Biographische Profile. Im Auftrag der Stiftung ,Huma-
nismus Heute“ des Landes Baden-Wiirttemberg. Hg. von Paul Gerhard Schmidt. Sigmaringen
1993, S. 239-263, hier S. 260.

500 Paul Schede Melissus: Meletematum piorum libri VIII. Paraeneticorum II. Parodiarum II.
Psalmi aliquot. Frankfurt a. M.: Hieronymus Commelinus, 1595 [= VD 16 S 2413], ,praefatio®,
unpag.



3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) = 123

poetische Psalmenparaphrasen.>®! Inhaltlich und formal sind die Texte breit ge-
fachert™® und verzweigen sich in meditative oder katechetische Stiicke, pruden-
tianische Tageszeitendichtung®® und in eschatologische Visionen.*** Buch vier und
finf (sie bilden die Mitte des Zyklus) kommt dabei eine gewisse ,Sonderstellung*
zu.%% Das erstere wirft Licht auf das Familienleben Schedes, dem in einem Traum
die kiinftige Frau erscheint, Emilie Jordan. Die Vision der Gattin, Geburt, Taufe und
frithzeitiger Tod des Sohnes Aemilius, die Hoffnung auf eine erneute Schwanger-
schaft — all das dokumentiert der ,liber quartus‘. Von vergleichbarer ,autobiogra-
phischer Intimit4t°% ist das fiinfte Buch, das auf vielfiltige Weise — mit dem
Thema ,Krankheit‘ als Fluchtpunkt — die ,conditio humana‘ beleuchtet. Wir finden
Reflexionen iiber die Medizin, die Schede unter den menschlichen ,artes‘ besonders
schétzt (,die Medizin, Pflegerin der entkréfteten Glieder des Korpers, ist — so meine
ich — nicht die unbedeutendste unter den Kiinsten®),>*” aber auch theologische
Uberlegungen zu Siinde und Krankheit;**® umgekehrt wird ebenso das ,bonum sa-
nitatis’, der Wert guter Gesundheit, Gegenstand der poetischen Besinnung:

501 Zu Schedes Ubertragung des Genfer Psalters im Vergleich mit den lateinischen Paraphrasen
in den Meletemata Ralf Georg Czapla: Transformationen des Psalters im Spannungsfeld von ge-
meinschaftlicher Adhortation und individueller Meditation. Paul Schedes Psalmen Davids und
Psalmi aliquot. In: Der Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den
Niederlanden. 16.-18. Jahrhundert. Hg. von Eckhard Grunewald, Henning P. Jirgens, Jan R. Luth.
Tiibingen 2004 (Frithe Neuzeit 97), S. 195-215.

502 Vgl. Robert: Schede, Sp. 485.

503 Zur Prudentius-Rezeption bei den deutschen Humanisten Wilhelm Kithlmann: Poeten und
Puritaner: Christliche und pagane Poesie im deutschen Humanismus. Mit einem Exkurs zur Pru-
dentius-Rezeption in Deutschland. In: Humanismus und Theologie in der frithen Neuzeit. Akten
des interdisziplindren Symposions vom 15. bis 17. Mai 1992 im Melanchthonhaus in Bretten. Hg.
von Hannes Kerner. Niirnberg 1993 (Pirckheimer-Jahrbuch 8), S. 149-180.

504 Vgl. Wilhelm Kihlmann: Ein Heidelberger Dichter wiinscht ,prddestiniert” zu sein. Zur Be-
handlung konfessionalistischer Positionen in der geistlichen Lyrik des deutschen Spathumanismus,
ausgehend von einer Ode des Paul Schede Melissus (Meletemata I, 21) von 1595. In: Pradestination
und Willensfreiheit. Luther, Erasmus, Calvin und ihre Wirkungsgeschichte. Festschrift fiir Theodor
Mahlmann zum 75. Geburtstag. Hg. von Wilfried Harle, Barbara Mahlmann-Bauer. Leipzig 2009
(Marburger Theologische Studien 99), S. 146-158, hier S. 149.

505 Robert: Schede, Sp. 485.

506 Wendung nach Robert, ebd.

507 ,non minima est arbitror artium, | Curatrix Medicina.“ Schede: Meletemata, S. 193. Dazu Ralf
Georg Czapla: ,Non infima liberalium artium“. Vom Wert und den Grenzen der Medizin zwischen
Vanitas-Vorstellung und eschatologischer Heilserwartung. Zu Paul Schede Melissus’ Meletemata. In:
Iliaster. Literatur und Naturkunde in der Frithen Neuzeit. Festgabe fiir Joachim Telle zum 60. Ge-
burtstag. Hg. von Wilhelm Kiihlmann, Wolf-Dieter Miiller-Jahncke. Heidelberg 1999, S. 79-97.

508 In einem ,carmen’ fiir den kranken Friedrich reproduziert Schede die gingige Herleitungen
von Krankheiten aus dem ,peccatum originale: ,Cum morbus acer corpus aegrum invaserit, |



124 —— 3 Religi6se Sinngebung

Sic aestimavi semper, adhuc item

Sic aestimarim, nil pretiosius
Usquam inveniri sanitate,
Temperieque boni vigoris,

Et membra et artus vividioribus

Alente succis.®®

So glaubte ich immer und so diirfte ich wohl noch jetzt glauben: Man findet niemals etwas
Wertvolleres als die Gesundheit und die rechte Mischung guter Lebenskraft, die die Glieder
und die Gelenke mit belebenden Séften néhren.

Gerichtet sind diese Verse an Commelinus, den Drucker der Meletemata, der am
eigenen Leib erfahren musste, wie Heerscharen von Krankheiten den Menschen
bestiirmen konnen. Als die Ode entstand, war er selbst bereits wieder genesen,
Schede hingegen wartete weiterhin auf Heilung:

Ah utinam mihi sic abiret
Dira aegritudo, quam patior bene
Longo misellus tempore: quas Deo
Grates haberem? queis Supremum
Caelicolum modularer hymnis?>'°

Ach, dass die grassliche Krankheit, die ich in meinem grofien Elend schon lange Zeit recht
ertrage, doch endlich von mir wiche! Wie dankbar wére ich Gott! Mit welchen Hymnen
wiirde ich den hochsten der Himmelshewohner im Gesang verherrlichen!

Waéhrend Schede sein Leiden im Zitat lediglich streift, finden sich im fiinften, ver-
einzelt auch noch im sechsten Buch mehrere Gedichte, die er der lebensbedrohli-
chen Krankheit widmet. Die Funktion dieser Gedichte offenbart sich im Titel der
Sammlung, der tiefsinniger ist als die urspriinglich vorgesehene Bezeichnung Car-

Aequum est originalis usque criminis | Meminisse, quo primi parentes noxiam | Meruere, Fri-
derice. Culpa poenaque | In posterum omnis heu propagata est genus. | Hinc febris ardentis-
sima, et morbi lues | Tam varia, tamque multiplex. Febricitans | Agnoscis, ut pretiosum et
aureum bonum | Sit, sanitate prospera in dies frui. | Recte valere rebus anteit omnibus.“ [Wenn
ein heftiges Leiden den kranken Korper befallt, Friedrich, ist es recht und billig, ohne Unterlass
die Ursiinde zu bedenken, mit der sich die ersten Eltern ihre Strafe verdienten. Alle Stinde und
Strafe pflanzte sich, ach, auf das nachkommende Geschlecht fort. Daher riihrt das brennend
heiRe Fieber, daher rithren so unterschiedliche, so vielfache Ubel der Krankheit. Du erkennst,
wéhrend du selbst fieberst, welch kostbares und herrliches Gut es ist, jeden Tag gute Gesund-
heit zu geniefien.] Schede: Meletemata, S. 318.

509 Ebd, S. 150.

510 Ebd, S. 151



3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) = 125

mina sacra (s. oben das Zeugnis der Vorrede). ,Meletemata pia‘, das sind ,fromme
Ubungen‘,* und zwar zunichst im rhetorischen Sinne der Kontrafaktur — wir
denken an die zwei Biicher mit Horaz- und Catull-Parodien, die teilweise nach
dem Prinzip der ,parodia sacra‘ gestaltet sind.>** In ,Stil- und Fingeriibung[en]*
geht die Sammlung jedoch nicht auf; sie ist zu einem grofien Teil auch Frommig-
keitsiibung, ,praxis pietatis: ,Der Ubungsbegriff ist mehrdeutig und ambivalent:
er enthdlt neben seiner scholastisch-progymnasmatischen auch eine geistliche Be-
deutung — im Sinne der Ignatianischen Exercitia spiritualia.*

Der ,Ubungscharakter'* der Krankheitsgedichte, so méchte ich im Folgenden
zeigen, ist konkret ein doppelter: Als ,exercices spirituels‘ sind sie zundchst, ahnlich
wie bei Lotichius, Stigelius, Haslob oder Clajus, Ubungen in der Gebetspraxis (Stich-
wort Heilungshitte). Schon bald dienen sie aber auch der Sterbebereitung und wer-
den zu literarischen Ubungsfeldern fiir die ,praeparatio ad mortem‘. Anschliefend
an die Prasentation und Diskussion der Texte mochte ich die Gedichte historisch si-
tuieren und die Frage klaren, unter welchen geschichtlichen Voraussetzungen sich
Krankheitsdichtung als Format poetischer Sterbebereitung konfigurieren kann:
Weshalb stellt ein Dichter seine geistliche Lyrik im Jahr 1595 in den Dienst der ,ars
moriendi‘?

Wie Krankheit und geistliche Ubung zusammenhéngen, reflektiert Schede in
einem Gedicht des sechsten Buches, das er an den gichtkranken Freund Posthius
richtet>™ Wihrend Schede u. a. an schwéchendem Fieber und Husten leidet, eine
beunruhigende Schwellung und eine ungesunde Hautfarbe beobachtet, leidet der
Adressat an Gelenkschmerzen, Gliederschwere und Katarrh. Da sich die Gebre-

511 Vgl. Jorg Robert: Nachahmung, Ubersetzung, Akkulturation. Horaz-Rezeption(en) in der deut-
schen Lyrik (1580-1650). In: Non omnis moriar. Die Horaz-Rezeption in der neulateinischen Litera-
tur vom 15. bis zum 17. Jahrhundert. La réception d’Horace dans la littérature néo-latine du XVe au
XVIlIe siecle. La ricezione di Orazio nella letteratura in latino dal XV al XVII secolo (Deutschland —
France - Italia). Hg. von Marc Laureys, Nathalie Dauvois, Donatella Coppini. 2 Bde. Hildesheim u. a.
2020 (Noctes Neolatinae 35), Bd. 2, S. 957-976, hier S. 9711.

512 Vgl. Eckart Schéfer: Deutscher Horaz. Conrad Celtis — Georg Fabricius — Paul Melissus —
Jacob Balde. Die Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutschlands. Wiesba-
den 1976, S. 92-101; Jorg Robert: Nachschrift und Gegengesang. Parodie und parodia in der Poetik
der Frihen Neuzeit. In: ,Parodia‘ und Parodie. Aspekte intertextuellen Schreibens in der lateini-
schen Literatur der Frithen Neuzeit. Hg. von Reinhold F. Glei, Robert Seidel. Tiibingen 2006
(Frithe Neuzeit 120), S. 47-66, hier S. 56-59; ders.: Nachahmung, S. 968-972.

513 Robert: Nachahmung, S. 971f.

514 Ebd, S. 971.

515 Zu Mel. 6,14 Czapla: Medizin, der den Akzent allerdings nicht auf den Aspekt der Ubung
(,exercitium‘) legt.



126 —— 3 Religi6se Sinngebung

chen, die Schede auf die Erbsiinde zuriickfiihrt,*'® ebenso wenig therapieren liefen

wie das ,malum abnorme®, bleibe ihnen nur, sich in Geduld zu iben, denn Gott
nutze Krankheit als Mittel, wahren Glauben zu kréftigen und die Anrufung Gottes
zu intensivieren. Kranke dhnelten romischen Faustkdmpfern, die Jehova in der me-
taphorischen Ringschule der Krankheit mit Ubungen, ,exercitia‘, trainiere:

Misere iaceo membrague confractus et artus,
Tundoque grabatum, Patientiaeque sacris
Operor, liquido nempe DEI sciens volentis
Nutuque potestateque quicquid est dolorum
Infligier aegris. sua nam pignera tali

Solitus ferula caedere IOVA, veram in illis
Fidem, et adsiduam Numinis invocationem
Accendit; et hac sic pugiles is in palaestra
Exercitiis erudit, ut quisque periti

Luctae clueant.””

Elend liege ich darnieder, die Glieder und Gelenke sind gebrochen. Ich schlage das Ruhebett
und diene der Patientia mit heiligen Handlungen, im klaren Wissen, dass, was auch immer
es an Schmerzen gibt, auf Geheifs und durch die Macht des gottlichen Willens Kranken zu-
gefligt wird. Denn seine Kinder pflegt Jehova mit einer solchen Geifiel zu peitschen und ent-
facht in ihnen wahren Glauben und die bestdndige Anrufung der Gottheit. Und er schult die
Faustkdmpfer in dieser Ringschule so mit Ubungen, dass jeder als erfahrener Faustkdmpfer
gelten kann.

Die Uberlegungen zu den ,exercitia precum‘ lesen sich als nachtrégliche Theoreti-
sierung einer poetischen Praxis, die Schede im vorangehenden fiinften Buch umge-
setzt hat. Es enthalt eine Folge von Gebeten, mit denen der Dichter — ganz im Sinne
der ,invocatio Numinis‘ — seine Heilung herbeizufithren sucht. Der Hinweis im ers-
ten dieser Stiicke, dass Schedes derzeitige Verfassung den poetischen Ausdruck
mindere, tritt dabei in kalkulierte Spannung zur rhetorischen Gestaltung der Ode,
die mit konzinnen Synonymenreihen (,Infirmus, aeger, debilis“, ,Truncata,
rupta infractaque“) die Kunstlosigkeit des Gebets kunstvoll unterlauft:

516 ,Noxam luimus postgeniti repullulantem | Peccantis Adami. neque quisquam potis istud |
Abnorme malum corrigere, aut tenacis instar | Visci putrido in corpore inhaerentia pestis | Con-
tagia dissolvere.“ [Wir biifen als Nachkommen des siindigen Adam seine wieder hervorsprie-
fende Schuld, und keiner vermag dieses regelwidrige Vergehen zur Ordnung zu weisen oder die
Seuche, die so fest wie eine Mistel im faulen Korper haftet, aufzulésen.] Schede: Meletemata,
S. 196.

517 Ebd, S.196f.



3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) = 127

Infirmus, aeger, debilis
Ora vix resolvere
In verba possim semihiulca,
Truncata, rupta infractaque:
Tantum abest, ut exprimam
Ardentis adfectum huncce mentis.>*®

Kraftlos, krank, gebrechlich diirfte es mir kaum moglich sein, mit halbgeéffnetem Mund
verstimmelte, gebrochene, abgehackte Worte zu dufiern, geschweige denn die Regung mei-
nes glihenden Herzens auszudrticken.

Nach dieser ersten Heilungshitte wendet sich Schede im nachsten Gedicht an den
Arzt Christus und argumentiert auf der Grundlage der neutestamentlichen Wun-
der fiir seine eigene Wiederherstellung. Allerlei Kranke habe Christus einst thera-
piert, ja sogar Tote ins Leben zuriickgerufen, daher moge auch Schede Linderung
erfahren vom Medikament des Heilands:

0 et me famulum et discipulum tuum,
Vexatum variis torminibus diu,

Sana CHRISTE, tuoque

Me serva medicamine.**®

Ach, heile auch mich, deinen Diener und Schiiler, der von vielfdltigen Koliken lange geplagt
ist, und rette mich, Christus, mit deiner Arznei!

Auf die Ode an den (Seelen-)Arzt folgt mit Mel. 5,14 eine Heilungsbitte an Gott, die
bereits in unmittelbarer Ndhe zum Tod entstanden sein will - Grab und Unter-
welt drohen dem Dichter.’*® Gegeniiber den vorherigen Bittgedichten arbeitet
Schede denn auch stérker mit eindringlichen ,vanitas-Impressionen®** und imagi-
niert den Verfall seines Kérpers, den er von Wiirmern verzehrt sieht. Damit eta-
bliert Schede eine buchstablich ,nihilistische‘ Sicht auf den Leib:

nihil
Porto mecum, quam pusillum
Involucrum corporis.
Rancidis corrodar esca
Putulenta vermibus,

518 Ebhd, S.153.

519 Ebd, S.154f.

520 ,Imminere sibi mortem. Sepulcrum et Infernum dilatare fauces. Pristinae valetudini restitui
petit.“ Ebd., S. 155 (Uberschrift).

521 Die Kontinuitdt humanistischer Dichtung in barocken ,vanitas-Vorstellungen skizziert Karl
Otto Conrady: Lateinische Dichtungstradition und deutsche Lyrik des 17. Jahrhunderts. Bonn
1962 (Bonner Arbeiten zur deutschen Literatur 4), S. 277-290.



128 —— 3 Religi6se Sinngebung

Et putri cinefactus antri in
Sorde censebor nihil.**

Nichts fithre ich mit mir als die unbedeutende Hiille des Korpers. Von ranzigen Wiirmern
werde ich, eine stinkende Speise, verzehrt werden und — sobald ich im fauligen Dreck der
Grotte zu Staub geworden bin — nichts mehr gelten.

Uber die ,praemeditatio mortis‘, das Voraushedenken des Todes, bildet sich aber
auch ein zweites Bewusstsein heraus, ein Bewusstsein fiir die Gefahrdung der be-
gonnenen Werke, die Schede ihrer Vollendung zufithren mdochte. Die Sorge gilt na-
mentlich der Ubersetzung des Hugenottenpsalters, mit der Friedrich III. Schede
1570 betraut hatte.’” Wahrend die ersten fiinfzig Psalmen 1572 gedruckt wurden,
blieben die iibrigen unverdffentlicht: Aus Griinden, die bisher nicht restlos geklért
sind,*** gab Friedrich der 1573 erschienenen Ubersetzung Ambrosius Lobwassers>>
den Vorzug. Der Schede der Meletemata will an seinem Projekt gleichwohl festhal-
ten und fiir die Kirche noch weitere Psalmen bearbeiten. Wenn er dafiir betet, dass
Gott das Ende seines Alters (;terminus senectae‘) hinausschieben maoge, ist es also
nicht so sehr Lebens- als vielmehr Arbeitszeit, auf die er spekuliert:

At velis, o summe JOVA,
Restitutae in integrum
Debili potius senectae
Prorogare terminum;
Vt queam finire sospes
Inchoata opuscula,
Vltimamque rite limam
Addere Psalmis meis,
Commodo deinceps futuris
Militanti Ecclesiae.5

Jedoch mogest du, o héchster Jehova, mein schwaches Alter wiederherstellen und sein Ende
lieber hinauszdgern, damit ich bei Kréften die begonnenen Werke vollenden und meinen
Psalmen auf gebiihrende Weise den letzten Schliff verleihen kann, die dann fiir die ,ecclesia
militans‘ von Vorteil sein werden.

522 Schede: Meletemata, S. 155.

523 Einzelheiten bei Czapla: Transformationen.

524 Vgl. ebd,, S. 206f.

525 Zu Lobwasser Lars Kessner: Ambrosius Lobwasser. Humanist, Dichter, Lutheraner. In: Der
Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden. 16.—
18. Jahrhundert. Hg. von Eckhard Grunewald, Henning P. Jirgens, Jan R. Luth. Tiibingen 2004
(Frithe Neuzeit 97), S. 217-228.

526 Schede: Meletemata, S. 156.



3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) = 129

Schedes Gebetsiibungen spiegeln die akute Not des Subjekts und argumentieren —
vor dem ,Christus medicus‘ und dem ,sanitatis auctor‘, vor dem ,Pater mitissimus*
und dem ,summus Jehova‘ — aus unterschiedlichen Perspektiven fiir die Heilung
des Dichters. Als diese trotzdem ausbleibt, beginnen sich die Zwecke der Texte zu
wandeln. Nach einer Bitte an den Vater, ,allerfriedlichst aus dem Leben zu schei-
den*?" nutzt Schede die Gedichte nunmehr dazu, sich aufs Sterben vorzubereiten.
Im Gedicht Mel. 5,19 — einer Selbstadresse mit der Widmung ,ad se ipsum®, die auf
vergleichbare Stiicke des siebzehnten Jahrhunderts vorausweist®® — vergegenwar-
tigt er in der Art eines ,memento mori‘ das Ende seines Lebens (,novissimi | Dies
modo instat temporis“):529 Jetzt sei es an der Zeit, das Leben zu verlassen, die Gat-
tin, die Angehdrigen und Freunde (,hora adest, | Qua vita linquenda est et uxor, |
Pignera cara, bonique amici“).>** Im Anspruch, ein Testament zu hinterlassen, das

keinen Erbstreit provoziere, verrat sich die Orientierung am Ideal der zeitgenossi-

schen ,ars moriendi‘:>*"

Dispone res, dum vivis, et ordina
Quod ordinandum. Qualiacumque sint
Testata seu legata, nullam
Litigio pariant forensi
Occasionem.>

Bestelle das Haus, solange du lebst, und regle, was es zu regeln gibt. Wie auch immer dein
Testament aufgesetzt oder deine letztwilligen Verfiigungen gemacht sind, sie sollen keine
Gelegenheit fiir juristisches Gezank bieten.

Im Anschluss an diese programmatische Selbstermahnung - sie endet mit einer
zweiten ,admonitio’, den Beistand des Parakleten zu erflehen®* — beginnt Schede

527 ,Placidissime e vita discedere optat.“ Ebd. (Uberschrift).

528 S. unten, S. 154-158.

529 Schede: Meletemata, S. 162.

530 Ebd.

531 Vgl. Peter Assion: Sterben nach tradierten Mustern — Leichenpredigten als Quelle fiir die
volkskundliche Brauchforschung. In: Leichenpredigten als Quelle historischer Wissenschaften.
Hg. von Rudolf Lenz. 4 Bde. KéIn u. a. 1975-2004, Bd. 3 (1984), S. 227-247, hier S. 232.

532 Schede: Meletemata, S. 162.

533 ,Quod superest, roga, | Ne deseraris Flaminis a sacri | Virtute, cum mentem malignus | Spiri-
tus exagitare tentat | Jam destitutam robore virium: Sed firmiores pectore sentias | Nervos, Para-
cleti beato | Munere, iustificisque signis.“ [Bitte zuletzt, dass du nicht vom Beistand des Heiligen
Geistes verlassen wirst, wenn ein boser Damon dein Gemdit, das schon die Kraft der Lebensgeis-
ter verloren hat, zu beunruhigen versucht, sondern dass du eine Spannkraft im Herzen spiirst,
die von der segnenden Gabe des Paraklets und den Zeichen der Rechtfertigung gestarkt ist!]
Ebd,, S. 163.



130 —— 3 Religidse Sinngebung

in den nachsten Gedichten, die einzelnen Stationen der Sterbebereitung abzu-
schreiten. Im ersten dieser Stiicke, Mel. 5,20, das er keinem Geringeren als dem
Kurfiirsten widmet, iiberantwortet er seine Gattin der Obhut Friedrichs IV., der
die Vormundschaft iiber die Witwe iibernehmen moge:***

Morbi, quo teneor, si violentior
Me vis abripiat senem,

Incestetque domum funere mors; meam
Commendo tibi coniugem

Orbam vate. meam Dux bone coniugem
Commendo tibi ter quater.

Lugenti viduae tu facies bene,
Desertaeque domo bonus

Adsertor venies; nam potes.>®

Falls mich die rohe Gewalt der Krankheit, die mich fest im Griff hat, als alten Mann dahin-
raffen und der Tod das Haus mit einem Trauerfall beflecken sollte, {iberantworte ich dir,
guter First, meine Frau, dreimal, viermal empfehle ich sie dir, die Witwe des Dichters. Fir
die trauernde Witwe wirst du gut sorgen und zum verlassenen Haus als tiichtiger Beschiit-
zer kommen, denn du kannst es.

Neben der umsichtigen Bestellung des Hauses gehorte die Verabschiedung von
Familie und Freunden zu den zentralen Bestandteilen der damaligen Sterbekul-
tur, fiir die Schede in Mel. 5,22 auf die Form der Abschiedsrede zuriickgreift.>*®
Seine Sorge miisse nun ganz dem Himmel gelten, selbst dann, wenn er zuvor
etwas nicht mehr geregelt habe. Die einst wohltdnende Stimme des Dichters ver-
stumme allmahlich, solle im Himmel aber zur alten Kraft zurtickfinden und dort
Paeane flir Gott anstimmen. Immerhin bleibt ihm noch geniigend Kraft, Freunde,
Familie und Dichterkollegen zu verabschieden:

Uxor have et vale,
Nimis nec ob me macerare.
Tu quoque progenies parentis
Seu nata iam, seu postuma, have et vale.
Valete vates, optima pectora,
Qui IOVAM amatis, filiumque
Nobilibus celebratis hymnis.>*’

534 ,Uxorem suam moriturus Principi commendat.“ Ebd. (Uberschrift).

535 Ebd,, S. 164.

536 ,Vitae aeternae certus valedicit amicis, uxori, soboli.“ Ebd., S. 165 (Uberschrift).
537 Ebd,, S. 166.



3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) =—— 131

Meine Frau, sei gegriifit und lebe wohl, und quéle dich nicht allzu sehr wegen mir! Auch du,
Spross des Vaters, magst du schon bald oder erst nach meinem Tod geboren sein, sei ge-
grifit und lebe wohl! Lebt wohl, ihr Dichter, meine treuen Freunde, die ihr Jehova liebt und
den Sohn mit vorziiglichen Hymnen feiert.

Es passt zum ,JfIbungscharakter“538 der Sammlung, dass Schede die Elemente der
Sterbebereitung auch in spateren Gedichten literarisch ,exerziert‘. Im sechsten
Buch finden sich erneut Vorkehrungen fiir die Gattin, eine Abschiedsrede und
eine Apostrophe ,ad se ipsum®. Im Gedicht Mel. 6,15, das Schede einem mir unbe-
kannten Constantinus Zopyrus widmet, inszeniert er sich als alten Schwan und
singt, da er das Lebensende erreicht glaubt und die Seele bald in den Himmel
ziehe, seinen Abgesang. Nur eine letzte Vorkehrung gelte es zu treffen: Zuvor hat
Schede Friedrich als Vormund fiir seine Frau auserkoren, nun erlaubt er Constan-
tinus, Emilie nach seinem Tod zu ehelichen. Der Rekurs auf das romische Recht
(;mos latinus‘), aber auch die Suggestion juristischer Unterlagen (;hi papyri‘) ver-
leihen dem Gedicht geradezu offiziellen Charakter:

Non permaneat viduo in lecto
Semper, positis purpura et auro:
Sed ubi eluxit, more Latino
Iterum nubat. nam florenti
Aetate viget, qualis in horto
Viridis laurus, vel oliviferae
Palladis arbos. Si libet ergo,
Duxeris illam. nam tibi lego

His inque manum trado papyris,
Ut non modo vir, sed pater illi
Sis.>

Sie soll nicht fiir immer im Witwenbett ausharren [positis purpura et auro];**° sobald sie
um mich ausgetrauert hat, moge sie vielmehr nach romischem Recht erneut heiraten. Denn
sie steht in der Bliite ihrer Jahre, wie ein griinender Lorbeer im Garten oder wie der Oliven
tragende Baum der Pallas. Wenn es dir also beliebt, sollst du sie heiraten. Denn dir verma-
che und iibergebe ich sie mit diesen Unterlagen in deine Hénde, damit du fiir sie nicht nur
ein Mann, sondern auch ein Vater bist.

Eine vergleichbar welthaltige Séttigung erreicht das nachste Gedicht, worin Schede
Abschied nimmt vom Lehrer und Pfarrer Andreas Mergilet, einem Altersgenossen,
der ebenfalls in Mellrichstadt geboren wurde und den Schede einige Jahre zuvor,

538 Robert: Nachahmung, S. 971.
539 Schede: Meletemata, S. 198.
540 Der Sinn dieses Satzteils bleibt unsicher.



132 —— 3 Religiése Sinngebung

1581, zum ,poeta laureatus‘ gekront hatte.>*' Von den Neckarufern schildert er Mergi-
let seine Krankheit, die er mit Gleichmut erdulden wolle, und klagt iiber die vergebli-
chen Miihen der Arzte, bevor er in einer anriihrenden Partie auf Emilies Kummer
zu sprechen kommt:

Umectata pias imbre acido genas

Uxor, praemetuens altera funera,

Defuncto AEMILIO sub tumulo senis
Exspectante patris fata, domestico

Maerore adficitur corda nimis, querens
Maturum ante diem se viduam fore;
Imploratque DEI flensque gemensque opem,
Ut corpus reparer viribus integris.>**

Die Wangen meiner frommen Gattin sind feucht vom bitteren Trédnenregen. Sie firchtet
schon einen zweiten Todesfall nach dem Ableben des Aemilius, der im Grab auf den Tod
des alten Vaters wartet. Ihr Herz wird allzu sehr von hauslicher Trauer erfillt, und sie
Kklagt, dass sie vor der rechten Zeit verwitwet sein werde. Weinend und unter Seufzern er-
fleht sie Gottes Hilfe, damit ich kérperlich vollstdndig wiederhergestellt werde.

Im Gegensatz zur Gattin scheut sich der Dichter nicht vor dem Tod, da ihn dieser
nur dem Einflusshereich der Fortuna entziehen werde, und imaginiert, wie seine
entkréftete Seele in den ,domus aetheriae‘ Aufnahme findet. In der himmlischen
Heimat, so bekraftigt der Schreiber, sollen die beiden Freunde am Ende der Zeit
vereint sein:

Te compello igitur prime sodalium
Supremum, atque VALE dico tibi ultimum.
Caelesti in patria, post rata temporis
Designata DEO momina, vividum

Alter conspiciet vividus alterum.>*®

Dich, den ersten unter den Freunden, rufe ich also als letzten an und sage dir ein letztes
Lebewohl. Nach dem von Gott festgelegten und bezeichneten Ende der Zeit wird einer den
anderen in der himmlischen Heimat lebend wiedersehen.

Auf die intime Abschiedsrede folgt eine zweite Selbstansprache des Sterbenden
(Mel. 6,17), die zugleich das Ende des sechsten Buches bildet. Es handelt sich dabei
um eine tagebuchartige Reflexion iiber Krankheit und Medizin.>** Salben, Tréanke

541 Zu Mergilet John L. Flood: Poets Laureate in the Holy Roman Empire. A Bio-bibliographical
Handbook. 4 Bde. Berlin, New York 2006, Bd. 3, S. 1316-1318.

542 Schede: Meletemata, S. 199.

543 Ebd.

544 Dazu Czapla: Medizin, S. 93-97.



3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) = 133

und Einldufe, Olivenol zum Einreiben von Brust, Bauch und Riicken, alle Versuche,
die Krankheit zu lindern, lasst Schede Revue passieren, um sich die Erfolglosigkeit
der Therapie und die durchdringende Kraft seines Verfalls zu vergegenwértigen.
Die Rekapitulation produziert Realitatseffekte, die sich zusammen mit der Kontu-
rierung des Korpers zu einem physiologisch eindringlichen Gesamtbild verdichten:

Resoluta nervis
Brachia, infractosque gero lacertos
Colicus, dire genua atque crura
Scissus, oppletusque tumore talos.
Quid iuvat fontes acidos bibisse
Sualbaco allatos? [...]
Lingua tardescit, gemebunda anhelat
Vox, hiat pulmo, trepidat cor, aures
Perstrepunt undis, hebet omne sensus
Organum, vertigo rotat cerebrum,
Membra torpescunt, adeoque totos
Sicca descendit macies in artus.”

Geschwaéchte und gebrochene Arme trage ich und leide an Koliken. Knie und Schenkel sind
grasslich zerrissen, die Knéchel bedeckt von einer Schwellung. Was hilft es, bitteres Wasser
aus Schwalbach zu trinken? [...] Die Zunge wird schwerer, mithsam stohnt die Stimme, die
Lunge ringt nach Luft, das Herz flimmert, in den Ohren rauscht es, jedes Sinnesorgan wird
stumpf, Schwindel ldsst mein Gehirn Kreise ziehen. Die Glieder erstarren, noch dazu steigt
Blésse trocken herab in alle Glieder.

Hat sich der Sterbende mit seinem Tod arrangiert, so bleibt als finaler Akt nur
,die letzte betende Anempfehlung der Seele an Gott“**¢, Fiir die ,commendatio ani-
mae‘ reserviert Schede — nachdem er im fiinften Buch Familie und Freunde verab-
schiedet hat — mehrere Gedichte, die diese in drei Stationen aufteilen. Noch bevor
der Sterbende seine Seele Gott anempfiehlt, ruft er den ,servator mortalium‘ an,
der ihn im Todeskampf unterstiitzen mége, und hofft um der Passion willen auf
die ,remissio peccatorum‘. Als seine Seele abscheidet, >’ richtet sich der Sterbende
im darauf folgenden Stiick (Mel. 5,24) an seinen eigenen Geist, fiir den Schede un-
terschiedliche Nominalepiklesen bemiiht, um dessen vitale Funktionen zu veran-
schaulichen - er erscheint, gut platonisch, als Wagenlenker, als Gast des Fleisches,

545 Schede: Meletemata, S. 200.

546 Berndt Hamm: Lazarus Spengler (1479-1534). Der Niirnberger Ratsschreiber im Spannungs-
feld von Humanismus und Reformation, Politik und Glaube. Mit einer Edition von Gudrun Litz.
Tiibingen 2004 (Spatmittelalter und Reformation 25), S. 309. Die ,commendatio animae‘ hat ihre
biblische Grundlage im Sterben Jesu, der seine Seele dem Vater iiberantwortet (Luk 23,46).

547 ,Ad spiritum suum migraturientem. Commendat eum in manum Jehovae.“ Schede: Melete-
mata, S. 168 (Uberschrift).



134 —— 3 Religi6se Sinngebung

endlich auch als Potenz, die die Kérperbahnen verlebendigt und die Seele in ihnen
verteilt. Nun aber wandere er aus in die Sphéren des Himmels:

Auriga vitae dulcis anhelitus,
Compagis hospes carneae et osseae,
Motorque venae, totiusque
Diditor o animae per artus;
Ergo relinques hospitium vetus,
Et demigrabis iam, per inania
Evectus in caelum, Tonantis
Aurea tecta, sacrasque sedes?>*®
Du Wagenlenker des Lebens, du siiffer Hauch, ein Gast im Gefiige von Fleisch und Knochen,
der du die Kdrperbahnen bewegst und — o! — die ganze Seele im Korper verteilst! Also wirst
du die alte Gaststdtte verlassen und nun zu den goldenen Héusern und den heiligen Sitzen
des Donnerers abwandern, sobald du durch den unermesslichen Raum in den Himmel em-
porgehoben wurdest.

Der Sterbende hebt hervor, dass er seine Hoffnung auf Gott und Christus gesetzt
habe (,Spem posui in Deo | Christoque semper®), und unterstreicht die Orthodoxie
seines Glaubens (,riteque credidi | Credenda menti Christianae®), seine Orientierung
an der ,fides probata‘ (,Non alienus ab institutis | Fided» [korrigiert aus ,Fide“] pro-
batae).>*® Seine Siinden — sowohl diejenigen der Jugend wie diejenigen des Alters —
habe er biifiend gesithnt und, mit Trénen und Gebet, Gottes Gnade empfangen. Die
Ode, die also im Wesentlichen der religios-konfessionellen Selbstvergewisserung
dient, endet mit der Bitte an Christus, seinen Geist, begleitet von einem Schutzengel,
in den Himmel aufzunehmen:

Quapropter hunc o mi DEUS halitum,

Tuopte quondam flamine corpori
Scienter infusum, receptes
Sponte tua rogo, collocesque

Quiete in alma caelitis atrii,

Felice portatum Aligeri manu.>*

Daher sollst du, o mein Gott, diesen Hauch, den du mit deinem Geist einst dem Korper ge-
schickt eingeflofit hast, bitte aus eigenem Willen empfangen und in der seligen Ruhe der
himmlischen Halle ihren Wohnsitz nehmen lassen, getragen von der gliicklichen Hand des
Schutzengels.

548 Ebd.

549 ,Immer habe ich meine Hoffnung auf Gott und Christus gesetzt und auf rechte Weise ge-
glaubt, was ein christliches Herz glauben muss, nicht ohne Kenntnis der bewahrten Glaubens-
lehre.“ Ebd.

550 Ebd., S. 169.



3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) = 135

Im Finale des Buches (Mel. 5,25) fiahrt der Geist in den Himmel und unternimmt
eine Reise, die zum Vorgeschmack auf die ewige Gliickseligkeit wird.**' Schede
apostrophiert die Himmelshewohner, die ,Genii domorum caelestum’, und schil-
dert, wie seine vom Korper getrennte Seele, gereinigt vom Blut Christi, in den
Himmel zieht. Er bittet die Geister, im Jenseits, das er mit suggestiven Bildern
evoziert (der Himmel ist der Schoff Abrahams, ein Ruheort und ein blithendes Pa-
radies), seine Seele zu empfangen.

Man kann die Konsequenz, mit der Schede das Projekt seiner Krankheitsly-
rik verfolgt, kaum uberbetonen: Wéihrend die &lteren Texte von Stigelius oder
Haslob ausgerichtet sind auf die erldsende Heilung des Kranken, dichtet Schede
in seiner geistlichen Poesie in den Tod hinein und iber ihn hinaus. Nicht die
leibseelische Wiederherstellung, sondern die Imagination jenseitiger ,beatitudo
perfecta‘ definiert den eigentlichen Fluchtpunkt der Gedichte, die er geméafi den
einzelnen Etappen der ,ars moriendi strukturiert. Evident sind, bei aller litera-
rischen Stilisierung, die lebensweltlichen Eintrége in den Gedichten, die sich in
den familidren und sodalitdren Beziehungen Geltung verschaffen. Und doch
entsprechen die ,exercitia precum’ nicht einfach dem privaten Bediirfnis eines
vermeintlich Todkranken, sich qua Poesie ins Sterben einzuiiben. Mit der litera-
rischen Umsetzung der Sterbekunst, mit ihrer mustergiltigen Inszenierung vor
einer Heidelberger Offentlichkeit, die Schede iber die Publikation der Melete-
mata erreicht, verbindet sich eine Stellungnahme konfessionspolitischer Art,
die die ,praeparatio ad mortem‘ auf einen aufierliterarischen Kontext hin trans-
parent macht.

Als Schede krank darniederlag, blickte sein Aufenthaltsort Heidelberg zuriick
auf eine reichlich bewegte Kirchengeschichte. Nachdem die Reformation 1556 mit
Ottheinrich die Pfalz erreicht hatte, verpflichtete Friedrich III. diese nur vier Jahre
spéter auf das calvinistische Bekenntnis und machte die Region so ,zu einem weit-
hin wirkenden Stiitzpunkt dieser Konfession.“>** Ludwig VI., Friedrichs Sohn und
Nachfolger, favorisierte dagegen den Lutheranismus und veranlasste 1576 erneut
einen Konfessionswechsel, bevor Johann Kasimir und Friedrich IV. 1583 abermals
das reformierte Bekenntnis einfithrten. Es begann eine ,zweite calvinistische Peri-
ode, die bis 1622 Bestand haben sollte®* und Heidelberg zu einem intellektuellen
Zentrum Europas machte: Seit ihrer Griindung im Jahr 1386 und bis 1667 verzeich-
nete die dortige Universitit keine héhere Zahl an Studenten.>* Umso attraktiver

551 ,Animae in caelum migratio. Beatitudinis gustus.“ Ebd. (Uberschrift).

552 Peter Classen, Eike Wolgast: Kleine Geschichte der Universitdt Heidelberg. Heidelberg 1983,
S. 21

553 Vgl. bspw. ebd.

554 Vgl. ebd,, S. 2.



136 —— 3 Religidse Sinngebung

war Heidelberg fiir Schede, der sich — im Zuge seiner Zeit in Genf (1568-1571) —
ebenfalls zur reformierten Konfession bekannt hatte.”> Seine Dichtung, die Zeugnis
ablegt vom Kontakt mit dem Theologen Theodor Beza, Calvins Nachfolger, blieb von
seinem Glauben (wenig iiberraschend) nicht unberiithrt. Immer wieder sucht Schede
die Auseinandersetzung mit der calvinistischen Pradestinationslehre. Zusdtzlich zu
den Texten, die Wilhelm Kithlmann und Jorg Robert beigebracht und diskutiert
haben,>® ist zunachst auf die sechste Ode des dritten Buches hinzuweisen, eine Re-
flexion tiber das ewige Leben: Das Dasein auf Erden erscheint als ,umbra vitae', als
Schatten der kiinftigen, jenseitigen Existenz, die sich philosophisch oder rational
nicht ergriinden lasse — allein das ,,Christianum dogma“ orientiere tiber das Escha-
ton und lehre, dass die glaubenden Menschen am Ende der Zeit ,ewig von Christus
in der strahlenden Atherregion mit ewigen Giitern beschenkt werden.“*>*’ Im
Hauptteil der Ode meditiert Schede tiber den Erloser Christus, der die Siinden der
Menschheit getilgt und so tiberhaupt die Bedingung fiir die Restitution des Men-
schengeschlechts geschaffen habe, bevor er, am Ende des Gedichts, iiberleitet zur
sehnsiichtigen Hoffnung der Sterblichen, Aufnahme in die Versammlung der Himm-
lischen zu finden. Die Optik des Dichters ist dabei entschieden préadestinationstheo-
logisch. Wer zur Versammlung gehort, habe das ,,alti consilium DEI“ vor Anbeginn
der Zeit festgelegt:

Tendimus ad poli
Convexa mortales, sed ante
Principium genitale rerum
Quos legit alti consilium DEI,
Sibi in beati concilio chori
Reges sacerdotesque castos
Omnibus ex tribubus futuros.
Illic coruscas Solis et orbitas
Videre, et auro templa nitentia
Licebit, ipsiusque CHRISTI

Splendidiora per omne vulta.>®

Zum Himmelsgewdlbe streben wir zwar als Sterbliche, die aber der Ratschluss des erhabe-
nen Gottes vor der anfinglichen Erschaffung der Welt aus allen Geschlechtern als kiinftige
Konige und reine Heilige in der Versammlung des gliickseligen Chores sich erwdhlt hat.
Dort wird es erlaubt sein, die strahlende Bahn der Sonne zu sehen, den von Gold glanzen-
den Tempel und Christi Angesicht selbst, das alles iiberstrahlt.

555 Vgl. Robert: Schede, Sp. 478.

556 Vgl. Kihlmann: Heidelberger Dichter; Robert: Nachahmung, S. 970.

557 ,Sed Christianum dogma perennibus | (Hac morte cursim perdomita) bonis | Fulgente do-
nandos in aethra | Adserit esse dehinc perenne | Christo fideles.“ Schede: Meletemata, S. 76.

558 Ehd.,, S. 77.



3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) =—— 137

Wichtig ist dieser Zusammenhang, weil sich die Frage nach der individuellen Erwéh-
lung und ihrer gottlichen Bekraftigung fiir Kranke und Sterbende mit besonderer
Dringlichkeit stellt. Es erstaunt daher nicht, dass Schede das Problem der Pradestina-
tion auch in seiner spaten Krankheitsdichtung adressiert. Betrachten wir noch ein-
mal die Ode an den abscheidenden Geist, in der Schede seine Frommigkeit profiliert
und die Seele fiir ihren Auszug in den Himmel disponiert. Am Ende des Textes verar-
beitet er eine Stelle aus dem achten Kapitel des Romerbriefs, genauer die Verse 29f.
(s. unten). Schon bei Augustinus diente ebendiese Stelle, die den Zusammenhang von
Praszienz, Pradestination, Berufung und Rechtfertigung entwickelt, als argumenta-
tive Grundlage fiir die Pradestinationsdoktrin.>® Schede tiberfithrt Paulus’ Worte in
eine poetische Form und bringt seine Hoffnung zum Ausdruck, ebenfalls zu den Er-
wahlten, den ,electi’, zu gehoren:

Denn die, von denen er vorher Kenntnis hatte, hat er auch vorherbestimmt, dem Bild seines
Sohnes gleich zu werden, sodass er selbst zum Erstgeborenen unter vielen Bridern wird.
Die er aber vorherbestimmt hat, die hat er auch berufen, und die er berufen hat, die hat er
auch gerechtfertigt; die er aber gerechtfertigt hat, die hat er auch verherrlicht.*®

Quippe inter Electos datum iri

Spero locum mihi. Quos enim ipse
Praenosse amaris, hos etiam sciens
Praedestinaris. quosque adeo sciens

Praedestinaris, hos vocaris.

Quosque vocaris, et hos eosdem
Per gratiam ultro iustificaveris.
Quos gratia ultro iustificaveris,

Hos omne in aevum gloriosos

Reddideris. Ego fretus ergo
Fiducia ista laetus obiverim
Mortem, solutus mole gravissima.>s!

Freilich hoffe ich, dass mir ein Platz unter den Erwéhlten gegeben wird. Denn die, die du in
Liebe vorhererkannt hast, die hast du auch wissend pradestiniert. Und die, die du bis dahin
wissend préadestiniert hast, die hast du auch berufen. Und die, die du berufen hast, eben die
hast du von selbst durch deine Gnade gerechtfertigt. Die, die du durch Gnade von selbst
gerechtfertigt hast, verherrlichst du in alle Ewigkeit. Indem ich also auf diesen Glauben
baue, diirfte ich, befreit von schwerster Last, wohl freudig dem Tod entgegengehen.

559 Vgl. Volker Henning Drecoll: Praedestinatio. In: Augustinus-Lexikon. Hg. von Cornelius
Mayer. 5. Bde. Basel 1986 ff., Bd. 4, Fasc. 5/6 (2016), Sp. 826—837, hier Sp. 826.

560 ,nam quos praescivit | et praedestinavit conformes fieri imaginis Filii eius | ut sit ipse primo-
genitus in multis fratribus quos autem praedestinavit hos et vocavit | et quos vocavit hos et iusti-
ficavit | quos autem iustificavit illos et glorificavit (Rom 8,29 f.). Hieronymus: Biblia.

561 Schede: Meletemata, S. 169.



138 —— 3 Religidse Sinngebung

Wie Schedes Bilanz zeigt, verfahrt er bei der Selbstapplikation des Schriftwortes
mit grofier Vorsicht. Er vertraut auf einen Platz unter den Auserwahlten und
formuliert im Potentialis (,laetus obiverim | Mortem*), um nicht den Verdacht
der ,praesumptio‘ auf sich zu ziehen. Als er Familie und Freunde verabschiedet,
beruft er sich in Mel. 5,22 dhnlich umsichtig auf die Bekraftigung des Heiligen
Geistes, indem er bewusst allgemein tiber (seine) Heilsgewissheit spricht:

Spiritus et sacer
Confirmat, heredes beatae
Legitimos fore et esse vitae,
Quicumque CHRISTO morigeri sient
Et obsequentes.>®

Und der Heilige Geist bekraftigt, dass die, die sich Christus fiigen und ihm gehorchen, recht-
maflige Erben des ewigen Lebens sind und sein werden.

Wo der Kranke von der Gewissheit des ewigen Lebens handelt (s. die Gedichtiiber-
schrift: ,Vitae aeternae certus®), beachtet er also den wichtigen Unterschied zwischen
Heilsgewissheit und ihrer verderblichen Ubersteigerung, der Heilssicherheit, die
die Glaubenden zu Sorglosigkeit verleite.>*

Ein kranker reformierter Dichter, der im Angesicht des Todes tiber die eigene
Erwéhlung nachsinnt und aus dem Zeugnis des Paulus Hoffnung und Freude
schopft: Das ist 1595 keine neutrale Botschaft, sondern geradezu ein Statement. Nur
funf Jahre vor dem Erscheinen der Meletemata lasst Georg Gruppenbach 1590 in Ti-
bingen ein provokantes Flugblatt drucken, das einen Sterbenden im ,Todbeth“
zeigt, umgeben von zwei Figuren, hier einem Knochenmann, dort einem Geistli-
chen.>®* Es scheint, als buhlten beide um die Aufmerksamkeit des Elenden: Wih-
rend das Gerippe dem Sterbenden ein Stundenglas entgegenstreckt, um ihm den

562 Ebd.,, S. 166.

563 ,certitudo‘ meint ,die im Glauben gewéhrte und allein in Christus und seinem Wort griinden-
de GewifSheit personlichen Heils und personlicher Rettung. [...] Dagegen bezeichnet ,securitas‘ den
,Versuch des Menschen, das Fundament fiir sein Heil und die GewifSheit in irgendeinem Wert in-
nerhalb seines eigenen Verfiigungsbereichs zu finden, und die aus diesem Versuch entspringende
Haltung‘ der ,superbia’, der Selbstsicherheit.“ Andrea Schrimm-Heins: Gewissheit und Sicherheit.
Geschichte und Bedeutungswandel der Begriffe ,certitudo‘ und ,securitas‘ (Teil I). In: Archiv fiir Be-
griffsgeschichte 34 (1991), S. 123-213, hier S. 208.

564 S. Anhang (Abb. 2). Dazu Beate Rattay: Funff Caluinische Articul/darmit ein Christ ... In: Illus-
trierte Flugblatter aus den Jahrhunderten der Reformation und der Glaubenskdmpfe. 24. Juli bis
31. Oktober 1983. Kunstsammlungen der Veste Coburg. Hg. von Wolfgang Harms. Coburg 1983,
S. 68f.; Harry Oelke: Die Konfessionshildung des 16. Jahrhunderts im Spiegel illustrierter Flug-
blatter. Berlin, New York 1992 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 57), S. 363-365; Herman ]. Selder-
huis: Ars Moriendi in Early Modern Calvinism. In: Preparing for Death, Remembering the Dead.



3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) = 139

Ablauf seiner Lebenszeit vor Augen zu fiihren, ist der Geistliche bemiiht, den
Armen zu trosten. Die Sdtze, mit denen er ihn erbauen will, finden sich auf Spruch-
béndern und auf dem Baldachin des Himmelbetts und enthiillen die Konfessionspo-
lemik des Flugblattes: Trostlich sind die ,calvinischen Articul‘ mitnichten. Sie lehren,
dass Christus nur eine begrenzte Anzahl Stinder erldse, und zeichnen das Bild eines
Gottes, der willkiirlich Menschen erwéhlt oder verwirft, ohne Riicksicht auf Glaube
oder Frommigkeit; ebenso wird der Taufe ihre heilsvergewissernde Funktion ahge-
sprochen und die Anrufung des Gottessohns als blasphemisch verurteilt:

I Christus ist nicht fir alle Menschen gestorben.

II.  Die Verheissungen des Euangelii / vnd der Gnaden Gottes in Christo / gehen nicht auff
alle Menschen / sondern allein auff die / welche Gott in seinem heimlichen / vnwandelba-
ren ewigen Raht / zum ewigen Leben verordnet / vnd erschaffen hat.

III. Gott hat in seinem ewigen vnwandelbaren heimlichen Raht / ohn alles anschawen
ihres Unglaubens / den grossern theil der Menschen / zu dem ewigen Verdamnus ver-
ordnet / vnd erschaffen. Unnd niemals gewolt / daf sie selig werden.

IV. Kein Mensch kann auf seinem empfangnen heiligen Tauff gewifilich schliessen / daf}
ihn Gott in seiner Tauff / zu einem Kind Gottes angenommen habe.

V.  Welcher Christ sein vertrawen auff den Menschen Christum setzet / vnd sein Gebet nicht
allein zu der Gottheit / sonder auch zu seiner angenomnen Menschheit thut / der ist aufd
dem Mund Gottes verflucht / Abgottisch / ein Gottslasterer / vind ewig verdampt.

Die Botschaft des Flugblattes ist unzweideutig: Fiir Calvinisten gibt es, am Ende
des Lebens, keinen Trost, da der Geltungsbereich der ,promissio‘ ein begrenzter
sei und nicht einmal der Glaube garantiere, dass man an der ,beatitudo perfecta‘
Anteil habe. Mit der Diffamierung der calvinistischen Lehre begniigt sich der
Druck aus dem lutherischen Tiibingen jedoch nicht: Eine ,Widerlegung‘ soll be-
weisen, dass die ,Articul‘ irregehen und allein ein Christentum lutherischer Pra-
gung Trost zu spenden vermochte. Was sich im Flugblatt damit fortsetzt, ist die
lutherisch-reformierte Kontroverse, wie sie auf dem Maulbronner (1564) und auf
dem Mompelgarder Kolloquium (1586), den beiden ,Markstein[en] der reformier-
ten bzw. calvinistischen Konfessionalisierung*®, ausgetragen wurde. Standen in
Maulbronn zumal christologische und sakramentarische Fragen zur Debatte, war
es in Mémpelgard die Pradestinationsdoktrin, die die Gemdiiter erhitzte. An all die-
sen Punkten arbeitet sich das Tubinger Flugblatt ab und versucht, die Gultigkeit
der eigenen lutherischen Position zu bekréaftigen.

Hg. von Tarald Rasmussen, Jon @ygarden Flaeten. Gottingen 2015 (Refo500 Academic Studies 22),
S.109-122, hier S. 109 und 122.

565 Irene Dingel: Religionsgesprache. In: Theologische Realenzyklopddie. Hg. von Gerhard
Krause, Gerhard Miiller. 36 Bde. Berlin, New York 1977-2007, Bd. 28 (1997), S. 631-681, hier S. 666.



140 — 3 Religiose Sinngebung

Auf den anti-calvinistischen Druck antworteten noch im selben Jahr, 1590, zwei
Flugblatter aus Heidelberg. Das eine, ein anonymes, reproduziert das Ttibinger Origi-
nal, moniert die tendenzidse Wiedergabe der ,Articul’ und verteidigt deren Richtig-
keit, freilich mit prazisierenden Hinweisen.>® Diese erste Reaktion auf die Tibinger
Lutheraner ist theologisch versiert, versierter jedenfalls als die lutherische Polemik,
die sich mit hiblischen ,loci‘ begniigt und von Kommentaren absieht. Die argumenta-
tive Beflissenheit hat aber auch eine Riickseite: Hinter dem apologetischen Vorsatz
verblasst das Sterbethema vollig. Gleichwohl wére es voreilig, wenn man daraus
schlosse, die Sterbeszene bilde nur den Anlass, um gegen die Calvinisten theologisch
Stimmung zu machen. Das zweite Heidelberger Flugblatt®®’ setzt namlich genau dort,
bei der Sterbeszene, an und argumentiert (gegen die lutherische Unterstellung), dass
Calvinisten das Leben nicht trostlos verlassen wiirden. Auch dieses zweite Flugblatt
reproduziert (spiegelverkehrt) die Illustration der Polemik, versieht sie allerdings
mit neuem Text. Auf Spruchbédnder und Textspalte verteilen sich nun mehrere teufli-
sche Anfechtungen, die mit trostlichen Worten widerlegt werden. Was sich dergestalt
entspinnt, ist ein Dialog zwischen der Figur auf dem Sterbebett und dem zwar nicht
dargestellten, aber doch implizierten Teufel. In der umdeutenden Aneignung der po-
lemisch intendierten Vorlage wandelt sich das Flugblatt so zu einer illustrierten ,ars
moriendi‘**® In immer neuen Anliufen will der Teufel den Sterbenden demoralisie-
ren: Er ruft dem Ungliicklichen seinen Siindenstand ins Bewusstsein und zieht in
Zweifel, dass er zu den Adressaten der ,promissio‘ gehore — alles Angriffe, die der
Sterbende pariert, indem er sich auf die Gréfie der Gnade und die Kraft des Kreuzes-
todes beruft, ebenso auf die Taufe, die — ,,in wahrem glauben genossen“ — die Verhei-
BBung besiegele. Wer hier auf dem ,, Todbeth“ liegt, ist kein banger Calvinist, sondern
ein souverdner Reformierter, der simtliche Anfechtungen kontert. Obschon sie visu-
ell zunéchst vergleichbar scheinen, offenbaren die beiden Antworten auf das Tiibin-
ger Flugblatt also ganz unterschiedliche Tendenzen. Wéahrend das eine Flugblatt von
der dargestellten Sterbesituation weitgehend abstrahiert, verhalt sich das andere
konkret zur abgebildeten Notlage und nimmt Riicksicht auf die Bediirfnisse all jener,
die im reformierten Glauben aus dem Leben scheiden.

566 S. Anhang (Abb. 3). Dazu Cornelia Kemp: Fiinff Caluinische Articul/ damit ein Christ. In: Die
Sammlungen der Hessischen Landes- und Hochschulbibliothek in Darmstadt. Kommentierte Aus-
gabe. Hg. von Wolfgang Harms, ders. Tiibingen 1987 (Deutsche illustrierte Flugblatter des 16. und
17. Jahrhunderts 4), S. 102£.; Oelke, S. 365-367.

567 S. Anhang (Abb. 4).

568 Tatsdchlich stimmt der Wortlaut {iberein mit einer Sterbekunst, die sich im Anhang von
Simon Stenius’ Calvinismus Heidelbergensis befindet, einem ,Werbeschreiben fiir die reformierte
Kirche der Pfalz“, das als Unterredung zwischen zwei Studenten der Theologie gestaltet ist (Gus-
tav Adolf Benrath: Das kirchliche Leben Heidelbergs in den Jahren 1593 bis 1595. In: Heidelberger
Jahrbticher 10 (1966), S. 49-82, hier S. 54).



3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) = 141

Wenn man das Zeugnis der Flugblétter aus Tibingen und Heidelberg ernst
nimmt, hat Schedes literarische Sterbebereitung, seine Sorge um die eigene Erwéh-
lung, jenseits ihrer biographischen Veranlassung einen vergleichbaren demonstra-
tiven Charakter. Sie widerlegt, wenn auch implizit, die lutherische Suggestion, dass
calvinistisches Sterben in Trostlosigkeit miindet, um nicht zu sagen: in Verzweif-
lung. Wohlgemerkt geht es hier nicht um direkte Abhéngigkeiten, nicht um den
Nachweis, dass Schede die zuvor préasentierten Flugblatter vorliegen hatte. Ihr
Zeugnis soll vielmehr eine Art religioses Klima sichthar machen, das die Entste-
hung der Texte zusatzlich begiinstigen konnte; Texte namlich, in denen ein autobio-
graphisches Subjekt gliicklich und heilsgewiss in den Tod geht und in der Vorschau
auf die ,beatitudo perfecta‘ das Sterben im reformierten Heidelberger Glauben ge-
lingen lasst.>® Schedes Gedichte, eine praktische Umsetzung der ,ars moriendi‘ in
Versen, werden zum literarischen Ritual, inszenieren ein ,Sterben nach tradierten
Mustern‘.*”® Darin liegt, historisch gesehen, die Signifikanz seiner Ubungen. Darin
liegt, vielleicht, aber auch die selbstsorgerische Relevanz der ,meletemata’. ,Es hat
jhm zweiffels ohne geahnet / das er dieses jahr nicht vberleben werde“, kommen-
tiert Abraham Scultetus 1603, als er in der Leichenpredigt fiir den inzwischen ver-
storbenen Dichter dessen beispielhafte ,praeparatio* dokumentiert.’”* Gewiss, die
Rituale, die Scultetus andeutet, sind iiberkommen, die Texte, derer sich Schede be-
dient — Simeons ,Lobgesang“*’%, ,die Articul des Glaubens, das Herrengebet —, sind
konventionell. Und doch, der Umgang mit diesen Texten verrat die Handschrift des

569 Dass ein gliickliches und heilsgewisses Sterben Ziel der ,praeparatio ad mortem‘ war, lehrt
der Vergleich mit einer zeitnahen Sterbekunst von Daniel Tossanus, der an der Heidelberger Heilig-
geistkirche wirkte und daneben bis 1601 die Professur fiir Neues Testament bekleidete (zu Tossanus’
Leben Nam Kyu Lee: Die Prédestinationslehre der Heidelberger Theologen 1583-1622. Georg Sohn
[1551-1589], Herman Rennecherus [1550-?], Jacob Kimedoncius [1554-1596], Daniel Tossanus
[1541-1602]. Gottingen 2009 [Reformed Historical Theology 101, S. 143f. [mit weiterfithrenden Litera-
turhinweisen]). Das Verhalten, zu dem der Theologe Gesunde und Kranke anleitet, dient dazu, dass
diese ,im leben vnd sterben frisch / wacker vnd freudig / vind des wahren lebens versichert seyen*
(Daniel Tossanus: Kurtzer Bericht Wie man sich in sterbenden leufften der zagheit erwehren / zu
Gott schicken / die seel erquicken / vnd in todsnoten trosten sol. Heidelberg: Hieronymus Commeli-
nus, 1596 [= VD 16 T 1708], S. 4), zielt also auf genau die Qualititen, die auch Schede am Ende seiner
,praeparatio ad mortem‘ auszeichnen. In den Meletemata lobt Schede Tossanus fiir seine in den
Dienst des christlichen Glaubens gestellte Beredsamkeit (Mel. 3,3).

570 Wendung nach Assion.

571 Abraham Scultetus: Hochzeit-, Geburt-, Tauff-, Konigliche Annehmungs- und Leichpredigten.
Frankfurt a. M.: Daniel und David Aubry und Clemens Schleich, 1620 [= VD 17 23:333182K], S. 164.
572 Assion, S. 230: ,Erhofftes Ideal war es, ,mit einem Simeons Tod von dieser Welt‘ zu gehen,
das heifdt so selig zu sterben wie Simeon im Neuen Testament, nachdem er seinen Herrn erkannt
hatte.“



142 —— 3 Religi6se Sinngebung

,poeta’, der bis zuletzt, obschon nicht mehr lateinisch, gedichtet haben soll. Lobge-
sang, Glaubensartikel und Herrengebet habe Schede ,in Teutsche Reimen gefasset /
vnd sich also allgemach zu einem seligen tode bereittet“>”® Mitgeteilt werden be-
sagte ,Reimen* freilich nicht, dafiir Schedes ,letztes Gebett, das die Bitte um
Sindenvergebung und die ,commendatio animae‘ enthélt. Die Idealitdt dieser
,praeparatio‘ gibt der literarischen Eintibung ins Sterben, wie Schede sie einst
in der geistlichen Dichtung kultiviert hatte, retrospektiv Recht:

Als auch sein Simeonis stindlein vor handen / hat er mit gutem verstande sein letztes Ge-
bett zu Gott gethan / vnd gesprochen: Hilff mir / du getrewer Gott / Hilff mir / du getrewer
Gott / Und hilff mir bald. Ach Herr Jesu Christe / ich befehle dir meinen Geist in deine
Hande: Hilff mir du getrewer Gott / durch das bitter leiden vnnd sterben deines Sohns Jesu
Christi: Ach du getrewer Gott / verzeihe mir meine stinde: ich befehle dir meinen Geist in
deine hande (vnnd mein Weib / vnd mein liebes Kind) vmb Jesu Christi willen / Amen. Was
er begehret / das ist jhm worden / Gott ist bald kommen. Dann als er frisch vnd gesund am
bettage auffgestanden / vnnd vnversehens fri umb 8. vhr in eine ohnmacht gesuncken /
vnnd darinnen gemeltes gebet gesprochen / auch darauff Weib vnnd Kind gesegnet / des
kindes vormunden genennet / vnd alle sampt ein gute nacht gesagt / ist er von allen
schmertzen im Herzen seliglich entschlaffen / in 63. jahr seines alters.”*

573 Scultetus: Leichpredigt, S. 164.
574 Ebd,, S.164f.



4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert

4.1 Johann Gerhard

Im gleichen Jahr, wie Schede stirbt, erkrankt der junge Theologe Johann Ger-
hard so schwer, dass er sich einundzwanzigjahrig an die Abfassung seines Tes-
taments macht.’” In Jena hatte Gerhard den ,magister theologiae‘ erworben, wo
er seit November Vorlesungen tber die aristotelische Metaphysik hielt. Nun,
zur Weihnachtszeit 1603, gerit er in eine gesundheitliche Notlage, die seine Kar-
riere frithzeitig beenden konnte:

Weill mich der Gerecht vndt Barmhertzige Gott mit leibes schwachheit beleget, vndt ich
nicht wiffen mag, wie es der getreue Gott nach seinem allein weisen Rath vndt Gottlichen
willen schicken mdchte, Als will ich auff den fall, da ich von dieser welt abgefordert, meine
herzliebe Mutter, Verwandten vndt gute freunde gesegnen muste, dieses zur nachrichtung
auffgezeichnet haben, alles wollbedacht vndt bey guter vernunfft[.]°’¢

Gerhards ,Leibesschwachheit, die im Testament nur angedeutet ist, markiert bereits
seine zweite psychophysische Krise. Ein inzwischen verschollenes Tagebuch, aus
dem einige Eintrdge immerhin sekundar bei Gerhards spéteren Biographen tiberlie-
fert sind, unterrichtet uns iiber eine einjahrige Krankheitsphase, verbunden mit me-
lancholischen Missstimmungen, wahrend der Johann Arndt dem Vierzehnjahrigen
als Seelsorger Trost spendete.””” Da Gerhard sein Leben nur wenige Jahre spéter aufs
Neue bedroht sieht, nimmt es nicht wunder, dass er noch ,bey guter vernunfft“ sein
Haus bestellen mdchte. Das Testament ist aber mehr als nur eine letztwillige Verfi-
gung. Es bezeugt ebenso die theologische Gelehrsamkeit des Verfassers, der
Sterbekunst und dogmatische Unterweisung souverdn miteinander verbindet:
In konzentrierter Form bereitet das Testament, dessen Struktur durch die theo-
logischen Gemeinplétze (,loci theologici‘) und die gottesdienstliche Liturgie vor-
gegeben ist,>”® die christlichen Glaubenswahrheiten auf°” und darf so als Vorstufe

575 Zu Gerhards Leben und Werk Johann Anselm Steiger: Gerhard, Johann. In: VL 16, Bd. 2
(2012), Sp. 557-571.

576 Das Testament und das Glaubensbekenntnis des todkranken 21-jahrigen Johann Gerhard
(1603). Hg. und kommentiert von Johann Anselm Steiger. In: Archiv fiir Reformationsgeschichte
87 (1996), S. 201-253, hier S. 206.

577 Vgl. Erdmann Rudolph Fischer: Vita Ioannis Gerhardi [...]. Leipzig: Johann Christoph Koérner,
1723 [= VD 18 11485191], S. 13, Anm. q. Vgl. auch Johann Gerhard: Meditationes Sacrae (1606/7).
Lateinisch-deutsch. Hg. von Johann Anselm Steiger. 2 Teil-Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt 2000 (Doc-
trina et Pietas I,3), S. 637f.

578 Vgl. Gerhard: Testament, S. 213.

579 Vgl. ebd,, S. 203.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111212975-004


https://doi.org/10.1515/9783111212975-004

144 — 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert

zu Gerhards spaterer Dogmatik gelten.’®® Indessen ist das Testament nur die
eine Seite seiner Sterbebereitung. Zu den volkssprachigen Aufzeichnungen tritt
eine Sammlung lateinischer Homilien hinzu, die Urfassung jener auflagenstar-
ken Meditationes Sacrae, die in der Tat ,zu den meistgedruckten literarischen
Erzeugnissen nicht nur der lutherischen Theologie, sondern der Frithen Neu-
zeit insgesamt [gehoren].«>®!

Unter den urspriinglichen Homilien, die der unverhofft gesundete Gerhard
1606/07 einer Textredaktion unterziehen wird,*®? findet sich mit der siebten Ho-
milie auch ein hexametrisches Krankheitsgedicht an Christus, in dem Gerhard
die Gewalt seines Fiebers schildert:

Te peto, te quaero, te mens sitit anxia, solum

Te circumspicio, quando vis improba morbi

Arida membra premit, cumque aeger anhelitus artus
Impete non tenui quatit, et succensa dolores

Uiscera corde cient, te, te mens aegra requirit.%

Zu dir bete ich, dich suche ich, nach dir diirstet meine éngstliche Seele, dich betrachte ich
von allen Seiten, wenn die allzu grofle Gewalt der Krankheit die diirren Glieder beschwert,
und wenn das krankhafte Keuchen im heftigen Anlauf die Gelenke erschiittert und die ent-
zlindeten Organe im Herzen Schmerzen hervorbringen, sucht die kranke Seele dich, dich!

Ihren Grund haben die emphatischen Worte in der wirkungslosen Therapie des
Kranken, der sich gleichwohl nicht verloren glaubt, sondern auf die rettende Macht
des Gebets vertraut.”® Die Besinnung auf die ,vis precationis‘ verbindet Gerhard
mit einem warnenden Beispiel: An der Vielzahl derer, die sich mit der Einnahme
von Medizin begniigten, aber keine Heilung erfiihren, demonstriert er, dass die
erfolgreiche Applikation von Heilmitteln Gebete voraussetze: ,Gebete helfen,
ohne Gebete verdirbt die Kraft der Heilkrduter, oft ist Gebete zu sprechen heilsa-
mer als jedes Medikament.“>®®> Konsequenterweise wendet sich Gerhard an den
,Christus medicus’, der ihm mit seinem ,verbum‘ Heilung bringen mége: ,Sei mir,
sei mir ein Arzt, vertreib mit deinem Wort — du kannst es — das Fieber aus seinem
alten Gasthaus, mit deinem Wort vermagst du es, alles steht und féllt auf dein Ge-

580 Vgl. ebd,, S. 221.

581 Gerhard: Meditationes (1606/7), S. 690.

582 Dazu ebd., S. 645-648.

583 Johann Gerhard: Meditationes Sacrae (1603/4). Mit einem Faksimile des Autographs. Hg. von
Johann Anselm Steiger. Stuttgart-Bad Cannstatt 1998 (Doctrina et Pietas I,2), S. 113.

584 Ebd, S.114.

585 ,Vota iuvant; votis sine virtus deperit herbae, | Saepe preces fari Medicamine fortius omni.*
Ebd.



4.1 Johann Gerhard = 145

heif8 hin.“*®* Soll die Homilie als poetisch geformtes Gebet also die Wirkung der
medizinischen Mittel beférdern, muss Gerhard jedoch achtgeben, dass er die Hei-
lung nicht forciert:

Sed forsan primis me decessisse sub annis
Florentem pia Fata volunt, pia Fata sequamur,
En adsum, moriarque lubens; si Christe voluntas
Sic tua fert moriar.>®’

Doch vielleicht will das gerechte Schicksal, dass ich in der Bliite meiner jungen Jahre sterbe.
Dem gerechten Schicksal will ich mich fligen. Siehe, hier bin ich, ich will gern sterben,
wenn so dein Wille ist, Christus, will ich sterben.

Im rechten Licht besehen, ist ein frither Tod Ausdruck der géttlichen Gnade, da
er den Menschen umso rascher aus der Welt entriickt: ,Wen das Schicksal be-
giinstigt, fiir wen die freundliche Gottheit zu sorgen begehrt, der stirbt im ersten
Lebensalter.<>®® Zur Bekraftigung kontrastiert Gerhard die immanenten mit den
transzendenten Verhiltnissen, den Unrat der Welt (,colluvies mundi‘) mit der
himmlischen Burg (,arces superae‘), bevor er dem Heiland das Unterpfand seines
zerknirschten Herzens (,cor contritum‘) widmet, zusammen mit seinen Tranen
und mit seiner Seele. In derart biifferischer Haltung tritt Gerhard als gestandiger
Siinder vor den Gottessohn, der Reue empfindet tiber seine Vergehen und Christus
darum bittet, dass er sich seiner annehmen moge, am Ende seines Lebens, aber
auch am Ende der Zeit:

Mole gravi scelerum pressus; lacrymasque precesque
Ingemino, stolidae dele commissa iuventae.

Respice me, quando iam iam resolubile corpus
Palpitat in terrore necis; cum cardine mundus
Absiliet, tum me bone IHESU respice, tum me
Respice; sic oro, sic exoratus es: Amen.*®

Die schwere Last der Stinden driickt mich nieder, und Trénen und Bitten vermehre ich:
Tilge die Siinden meiner einfaltigen Jugend! Schau auf mich, wenn mein hinfélliger Leib
bald, bald zuckend mit dem Tode ringt. Lieber Jesus, schau dann auf mich, schau dann auf
mich, wenn die Welt aus den Angeln gehoben wird. So bete ich, so bist du erweicht. Amen.

586 ,Sis mihi sis Medicus, verbo (potes) exige febrim | Antiquo hospitio, verbo potes, omnia
nutu | Stantque caduntque tuo.“ Ebd.

587 Ebd, S. 115.

588 ,Cui Fata favent, cui Numen amicum | Prospexisse cupit, primo denascitur aevo.“ Ebd.

589 Ebd, S. 116.



146 —— 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert

In der Druckfassung der Meditationes Sacrae wird die Homilie fehlen, vermutlich
da es sich dabei um das einzige Stiick in Versform handelt.**® Aus dem Bewusst-
sein der spateren Gerhard-Rezipienten sollte sie gleichwohl nicht génzlich ver-
schwinden. Als Erdmann Rudolph Fischer 1723 seine Gerhard-Vita publizierte,
druckte er die siebte Homilie ab, da er tiberzeugt war, dass das Gedicht ,vielen
frommen Gemiitern zur Lust gereichen wird.“>** Albrecht Friedrich Model wiede-
rum, der 1739 Gerhards Meditationstext in einer Neuiibersetzung vorlegte, weist
auf dem Titelblatt — sicherlich in verkaufsstrategischer Absicht — darauf hin, dass
die Zahl der ,Heilige[n] Betrachtungen“ nach Sichtung des ,Manuscript[s]“ um
zwei weitere Meditationen ,vermehrt“ wurde.”®* Zu diesen gehért auch die ur-
sprungliche siebte Homilie (bzw. Meditation), die Model sowohl in einer Prosa-
wie einer Vers-Ubersetzung bietet.

Fir uns ist die Homilie bemerkenswert als Zeugnis einer Umbruchzeit. Was
die Dichtersprache anbelangt, handelt es sich bei Gerhards Fieberpoem bereits
um ein Auslaufmodell: Die ,Neolatinitas‘ wird im siebzehnten Jahrhundert hinter
der deutschen Literatursprache Opitz’scher Pragung weitgehend zurticktreten.
Noch im siebzehnten Jahrhundert akut sind — auf der anderen Seite — die Bilder
und Gehalte des Textes, und was das Gedicht an medizinaltheologischen Zusam-
menhdngen entfaltet, lebt fort in der geistlichen Dichtung des Barock. Beim
Transfer lutherischer Krankheitshermeneutik in die deutschsprachige Dichtung
ist es Johann Heermann, der als vielleicht zentrale Vermittlungsinstanz fungiert.

4.2 Johann Heermann

Zuletzt soll es ihm nicht einmal mehr moglich gewesen sein, eine Satzperiode zu
beenden. Der Zustand des Dichtertheologen, der seit 1611 in Kdben als Pfarrer
wirkte,* hatte sich bis 1634 derart verschlechtert, dass er, geplagt von wieder-

590 Vgl. Gerhard: Meditationes (1606/7), S. 646.

591 ,Quam [gemeint ist die siebte Homilie] quum multis piis mentibus voluptati fore sciam, hoc
loco interponere libet, utpote nondum adhuc prelo subiectam.“ Fischer: Vita, S. 439.

592 Albrecht Friedrich Model: [Johann Gerhard:] Heilige Betrachtungen, welche Die wahre
Frommigkeit zu erwecken und den Wachsthum des inwendigen Menschen zu befordern, einge-
richtet sind. [...]. Wolfenbtittel: Johann Christian Meifiner, 1739 [= VD 18 12867721].

593 Zu Heermanns Leben und Werk Irmgard Scheitler: Heermann, Johann. In: Killy Literatur-
lexikon, Bd. 5 (2009), S. 127-129; Bernhard Liess: Heermann, Johann. In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp.
211-217.



4.2 Johann Heermann =— 147

kehrenden Hustenanfillen, seine Predigten von ,Substituten® vorlesen lieR.>%*

Weil Heermann darauf spekulierte, dass er seine Symptome — er nennt ,hefftige[s]
Wiirgen / und hauffige[s] Zulauffen der Fliisse“*®® — auskurieren wiirde, nahm er
seine Pflichten noch einige Jahre wahr. Dann wollte es ihm sinnvoller erscheinen,
sein Amt an eine Person abzutreten, die dieses ,in allen Sticken vollkomblich ver-
walten kénne“*. Erste Hinweise auf Heermanns hartnickigen Husten finden wir
bereits 1621 in der Vorrede zu einer Sammlung von Leichenpredigten. Zu den dorti-
gen Todesbetrachtungen, so kommentiert Heermann einleitend, inspirierte ihn
auch die eigene Unpésslichkeit, ,starcke Helptfliisse und Beschwerung“?’, die ihm
bedeutet hitten, dass er sein Haus bestellen miisse. Zum Husten kamen mit der
Zeit noch andere Krankheitszeichen hinzu. Als er 1638 sein Amt in Kében nieder-
legte, libersiedelte er in einem kritischen Zustand nach Lissa. Heermann spricht
von Gedachtnisverlust und soll zwei Monate bettlagerig und ohne Bewusstsein ge-
wesen sein. Dank der Gnade Gottes sei er nun so weit genesen, dass er — obschon
von Fieberattacken geplagt — meditieren und schreiben konne:

Dem Hochsten sey Danck fiir solche seine Gnade vnd Giittigkeit! Ob mir nu zwar offentlich
auff der Cantzel zu predigen vnmaglich, habe ich dennoch mein héchste Lust vnd Freude
am Gesetze des HErren: vnd erquicke meine Seele durch allerely des gottlichen Wortes Be-
trachtungen so viel mir meine LeibesBeschwerungen zulassen.>%

Sechs Jahre nachdem Heermann diese Zeilen notiert hatte, starb er am 17. Februar
1647, und zehn Tage spéter wurde sein Leichnam beigesetzt. Die Leichenpredigt
hielt der Lissaer Pfarrer Johannes Holfeld, der das Leben Heermanns als ,stetes sie-
chen und krancken“ bezeichnet und versichert, ,daff Er von Kind an / bif§ an sein
Ende nicht eines recht gesunden eintzigen Tages sich zuriihmen gehabt.“**® Schon

594 Johann Heermann: Concionum Variarum Fasciculus: Sonderbahre Predigten / Oder: Erkla-
rung allerley schoner Biblischer Text / von unterschiedlichen und nutzlichen Materien. [...].
Niirnberg: Wolfgang Endter d. ]. und Johann Andreas Endter, 1656 [= VD 17 23:326388A], S. 169.
595 Ebd,, S. 168.

596 Ebd.,, S.169.

597 Johann Heermann: Christianae EvBavaoiag Statue. Lehr- und Erinnerungs-Seulen: Welche
vns als geistlichen Pilgrams- vnd Wanders-Leuten / aus diesem ThranenThal / ins Land der Le-
bendigen / den rechten vnd richtigen Weg zeigen. Jn Trawr- vnd Trost-Predigten / Bey frommer
Christen Leichbegangnis / erbawet / vnd auffgerichtet [...]. Leipzig: Abraham Lamberg fiir Johann
Eyring Erben und Johann Perfert, 1621 [= VD 17 1:027502 M], BL b ij".

598 Zitiert nach Bernhard Liess: Johann Heermann (1585-1647). Prediger in Schlesien zur Zeit
des DreifSigjdhrigen Krieges. Miinster 2003 (Arbeiten zur historischen und systematischen Theo-
logie 24), S. 51, Anm. 193.

599 Zitiert nach ebd., S. 57, Anm. 235.



148 —— 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert

friih begegnet Heermann in der Forschung denn auch als ,schlesischer Hiob*,**° ein
Bild, das wohl bereits der Wahrnehmung der Zeitgenossen entsprach.®!

So krank, wie Heermann zeitlebens war, wird es nicht erstaunen, dass die
Kranken-Seelsorge einen Schwerpunkt seines Werkes bildet. Das belegen zwei
posthum erschienene Drucke von 1656, die Poetischen Erquickstunden und ihre
Fortsetzung.®® Es handelt sich dabei um Gedichtsammlungen fiir ,Angefochtene /
Krancke und Sterbende“®®®, die Hilfe ,in allerley farfallenden Néthen und Anlie-
gen“®%* bieten sollen. Die Texte, die den impliziten Adressaten knappe ,Reimgebet-
lein‘ an die Hand geben, umfassen zum Teil nur zwei Verse, so etwa das Epigramm
»Zu JEsu unserem Artzte“: ,ACH JESU / du mein Artzt / dich ruffet Hertz und Mund: |
Komm / heile meine Seel’ / und mache sie gesund.“°®> Gemé® dem Heermann’schen
Programm (,in allerley firfallenden N6then und Anliegen) nehmen die vorformu-
lierten Gebete Riicksicht auf unterschiedliche Situationen, in denen sich Kranke wie-
derfinden kénnen. ,,ZU dir ruff ich / O Gott / | Aus meiner tieffen Noth“, beginnt das
Gedicht ,Gebetlein eines Krancken®, das sich alshald als Sterbegebet entpuppt (,com-
mendatio animae‘): ,,Dir wil ich meinen Geist | Zu treuer Hand befehlen.«®%°

Wer noch auf Heilung hoffen darf und zum Jahreswechsel darniederliegt, fiir
den empfiehlt sich das Gebet mit der Uberschrift ,Unter der Kranckheit am
Neuen-Jahre“: ,DAfS ich so manche Qual an meinem Leib empfinde / | Was
machts / gerechter Gott? Firwar nichts / als die Stinde*, formuliert Heermann,

600 Oft zitierte Bezeichnung nach Rudolf Irmler: Johann Heermann. Der schlesische Hiob. Gie-
3en 1959 (Zeugen des gegenwartigen Gottes 136).

601 Vgl. Liess: Johann Heermann, S. 57.

602 Im weiteren Kontext der barocken ,Erquickstunden‘Literatur diskutiert diese Sammlung
(mit anderen Schwerpunkten) Nikola Rof$bach: Lust und Nutz. Historische, geistliche, mathema-
tische und poetische Erquickstunden in der Frithen Neuzeit. Bielefeld 2015, S. 122-160. Vgl. auch
dies.: Psalm, Poesie, Predigt im Barock. Poetische Erquickstunden und die Bibel. In: Bibel und Kul-
tur. Das Buch der Biicher in Literatur, Musik und Film. Hg. von Paul-Gerhard Klumbies, Ilse Miill-
ner. Leipzig 2016, S. 139-166, hier S. 149-157.

603 Ankiindigung auf dem Titelblatt zu den Poetischen Erquickstunden: Johann Heermann: Poe-
tische Erquickstunden / Darinnen allerhand schone und trostreiche Gebet / nutzliche Erinnerun-
gen / und nohtwendige Anmahnungen / fir Angefochtene / Krancke und Sterbende zu finden
seyn. Auff neue Poetische Art zugerichtet. Nirnberg: Wolfgang Endter d. J. und Johann Andreas
Endter, 1656 [= VD 17 39:135342Y].

604 Ankiindigung auf dem Titelblatt zur Fortsetzung: Johann Heermann: Geistlicher Poetischer
Erquickstunden Fernere Fortsetzung / Darinnen allerhand schéne und trostreiche Gebet und
Hertzenseuffzer / in allerley firfallenden Nothen und Anliegen nitzlich zugebrauchen / zu fin-
den seyn. Auff neue Poetische Art zugerichtet. [...]. Nirnberg: Wolfgang Endter d. J. und Johann
Andreas Endter, 1656 [= VD 17 12:105566T].

605 Ebd., S.11.

606 Ebd., S.19.



4.2 Johann Heermann = 149

bevor er den Sprecher die Stindenvergebung erbitten lasst: ,Vergieb mir meine
Stnd’ aus vatterlichem Hertzen: | Und so ich leiden soll / so lindre mir die
Schmertzen.“”” An das neue Jahr kniipft sich die Verheifung ,neue[r] Krafft<,
die subtil auf die Restitution des Menschen am Ende der Zeit anspielt: ,Das Fieber
trucknet aus / O GOtt den Lebens-Safft. | Ach! gieb zum Neuen-Jahr’ aus Gnaden
neue Krafft.“*® Wenig iiberraschend formulieren Heermanns Rezipienten ihre
Krankengebete stets im Horizont der lutherischen ,theologia medicinalis‘ und be-
greifen ihre Siinde als ,Pest“®, von der allein die Wunden Christi erlésen kon-
nen.’’® Im Gebet ,Artzney wider die Gifft der Sinden“ heifit es:

TJe voller Gifft steckt doch der Menschen Missethat!
Sie bringt uns bey den Tod / HErr Christ / da hilfft kein Rath /
Kein Artzney, keine Kunst. Hat jemand Heil gefunden /
So hat ihn heil gemacht das Blut aus deinen Wunden.
Mit dem bespreng auch mich. Durch deines Blutes Krafft
Wird todt der Stinden Gifft / damit wir sind behafft.5"*

Zur Verbreitung protestantischer Krankheitshermeneutik nutzte Heermann wie
seine Vorgdnger im sechzehnten Jahrhundert die Auslegung der Perikopenord-
nung, die er in Predigt und Poesie betrieben hat. Instruktiv fiir die Tendenzen
zumal der dichterischen Bearbeitungsform ist ein Vergleich zwischen der Ausle-
gung von Lk 17,11-19 (Jesus heilt zehn Aussatzige) in den Labores Sacri (1624, 1631
und 1638) — einer Auslegung der Fest- und Sonntagsperikopen — und im Exercitium
Pietatis (1630, Perikopengedichte), ,andachtige[n] Lehr- und Trost-Sprichlein®, die
Heermann ,fiir die liebe Jugend“ ausgehen lieR.° In den Labores Sacri weist ein
pragnantes Motto der Predigt auf den 14. Sonntag nach Trinitatis die Richtung:
sLepra Spiritualis, Morbus universalis. Der Siinden Aussatz klebt uns an / Den al-
lein Christus heilen kan.““™ In der eigentlichen Predigt erértert Heermann die Kor-
respondenz zwischen dem somatischen Aussatz (morbus corporalis) und der

607 Ebd,, S.75.

608 Ebd.

609 ,Die Stinde ist eine Pest.“ Ebd., S. 76 (Uberschrift).

610 ,Die [gemeint sind die Wunden] machen uns heil und gesund: | Und bringen uns in Gottes
Bund.“ Ebd,, S. 45.

611 Ebd,, S. 76.

612 Ankiindigung auf dem Titelblatt: Johann Heermann: Exercitium Pietatis. Ubung in der Gott-
seligkeit. Das ist: Inbrinstige Seufftzer / und andachtige Lehr- und Trostspriichlein / fiir die liebe
Jugend: Aus den Sontags- und Fest-Evangelien. Breslau: David Miiller, 1636 [= VD 17 3:606001D].
613 Johann Heermann: Ander Theil der Geistlichen Kirch-Arbeit. Das ist: Erklarung aller ge-
wohnlichen Sonntags-Evangelien von Ostern bif} auff den Advent. [...] Leipzig: Abraham Lamberg
fiir Johann Eyring Erben und Johann Perfert, 1624 [= VD 17 23:632849B], S. 302.



150 —— 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert

seelischen Lepra zundchst hinsichtlich ihres Ursprungs (,Ratione cognitionis):
Indem Adam und Eva vom Baum der Erkenntnis gegessen hatten, sollen sie die
Stindenkrankheit an die gesamte Menschheit weitergegeben haben (,Morbus uni-
versalis‘). Auch hinsichtlich der Diagnostik (,Ratione cognitionis®) stiinden die Lei-
den in einem Entsprechungsverhéltnis, da das gleiche Gesetz, das die Feststellung
von Aussatz den Priestern tiberantworte (Lev 13), den Menschen seine Stinden-
krankheit erkennen lasse — sei es, dass er sich in der Predigt mit jener konfrontiert
sehe, sei es, dass er sein Leben selbst mit den zehn Geboten abgleiche.614 Zwei wei-
tere Ebenen betrdfen die Folgen (,Ratione effectionis) und die therapeutischen
Mafinahmen (,Ratione Curationis“): Beide, leibliche wie geistliche Lepra, zdgen den
Menschen als Ganzes in Mitleidenschaft, und beide kdnnten nur von Gott bzw.
vom ,Christus medicus‘ behandelt werden .5

Einzelaspekte dieser ausfiihrlichen Exegese finden sich auch im Exercitium Pieta-
tis. Die intendierten jugendlichen Adressaten und die didaktisch-konsolatorische Funk-
tion erklaren die zweisprachige Anlage des Drucks, der die Perikopen in lateinischer
und in deutscher Sprache aufbereitet: Wahrend die lateinischen Partien die Essenz
der Perikope pragnant zusammenfassen, vertiefen die (etwas umfangreicheren)
deutschen Stiicke die Auslegung des Evangelientextes.’'® Dieses Prinzip leitet
auch das Perikopengedicht auf den 14. Sonntag nach Trinitatis. So heif3t es im
lateinischen Merkvers: ,Peccatum lepra est, qua mens mea sordida tota est, |
Christe medere tuo sanguine; mundus ero.“’” Wie in der Predigt gelangt Heer-
mann von da ohne Umweg zum Stindenaussatz:

Jn Grund hat mich verderbt der AuRsatz meiner Sunden /
Gar nichts gesundes ist an Seel und Leib zu finden.
Hilff JEsu / lieber HErr / hilff / vnd erbarm Dich mein:
Aus Gnaden mache mich vom Siinden-Auf8satz rein.5®

614 Vgl. ebd,, S. 305f.

615 Vgl. ebd,, S. 306f. Ahnliche Uberlegungen zum Siindenaussatz rekurrieren auch in anderen
Predigten Heermanns, zum Beispiel in derjenigen auf den dritten Sonntag nach Epiphanias.
Vgl. Johann Heermann: Labores Sacri: Geistliche Kirch-Arbeit. In Erklerunge aller gewonlichen
Sonntags- vndt Vornembsten Fest-Evangelien [...]. Leipzig: [Abraham Lamberg] fiir Johann Eyring
Erben und Johann Perfert, 1624 [= VD 17 23:632847 M], S. 126-138.

616 ,Heermanns Evangelienepigramme gehoren zu den Beispielen der Gattungen, die nicht nur
Merkverse {iber den Perikopeninhalt sein, sondern einzelne Stellen deuten, Hauptlehren heraus-
heben wollen und sich dabei um eindringliche sprachliche Gestaltung und epigrammatische Zu-
spitzung bemtihen.“ Hans-Henrik Krummacher: Der junge Gryphius und die Tradition. Studien
zu den Perikopensonetten und Passionsliedern. Miinchen 1976, S. 256.

617 Heermann: Exercitium, S. 34.

618 Ebd.



4.2 Johann Heermann =— 151

Wie das Beispiel zeigt, bot Perikopendichtung Heermann offenbar die Mdglich-
keit, biblische Exegese in biindiger Form aufzubereiten, geistliche Inhalte zu
kondensieren, die er in der (gesprochenen) Predigt breit ausfithrte. Und doch
sind die Paraphrasen nicht einfach Predigttexte in Abbreviatur. Hans-Henrik
Krummacher nannte die ,personliche Aneignung“ ein wesentliches Merkmal
der Heermann’schen Perikopenpoesie, die sich von der didaktischen Perikopen-
dichtung dadurch unterscheidet, dass sie sich am Perikopengebet orientiert:®!
HHilff JEsu / lieber HErr / hilff / vnd erbarm Dich mein: | Aus Gnaden mache
mich vom Stinden-Aufsatz rein.“ Diese Strategie ,personliche[r] Aneignung“ hat
System, wie das Stiick auf den 13. Sonntag nach Trinitatis (Lk 10,25-37: das
Gleichnis vom barmherzigen Samariter) beweist. Im lateinischen Perikopenepi-
gramm kommt ein Ich zu Wort, das sich mit dem Verwundeten identifiziert und
das heilsame Blut Christi erbittet: ,SAucius en ego sum! Medico tu Christe cruore |
Me consperge tuo vita vigorque redit.“*° Das Gedicht verrit den Einfluss Luthers,
der den Samariter ebenfalls mit dem himmlischen Arzt, Wein und Ol aber, die
den Verwundeten erquicken und pflegen, mit Christi Blut gleichsetzt.%*! Die
Verse deutscher Sprache vertiefen den Gehalt des Distichons nach dem Prinzip
der ,dilatatio®:

Ich bin der Mensch / HERR Christ / vom Satan hart geschlagen:
Die Wunden sind sehr tieff: der Schmertz ist nicht zu sagen.
Du bist der Samarit: Dein Blut ist Oel und Wein.
Heile mich damit / so werd ich heil und seelig seyn.***

Die Gedichte illustrieren mithin, wie Heermann uber die ,personliche Aneig-
nung“ Rollenangebote unterbreitet, die potenziell alle Glaubenden annehmen
konnen. Heermann reduziert die Distanz der Adressaten zu den biblischen Figu-
ren, zu den Aussdtzigen oder dem Samariter, ja identifiziert sie sogar mit ihnen,
um ihnen einen Begriff ihres eigenen, innerlichen Aussatzes zu vermitteln und
zugleich den Weg zur ,Radikalkur<®* durch den ,Christus medicus‘ zu weisen.
Wie sich dieses Verfahren auf die ,meditative[ ] Leselyrik“¢** iibertragen lasst, de-

619 Krummacher: Gryphius, S. 257.

620 Heermann: Exercitium, S. 33.

621 Vgl. Steiger: Medizinische Theologie, S. 4f.

622 Heermann: Exercitium, S. 33.

623 Steiger: Medizinische Theologie, S. 16.

624 Wilhelm Kithlmann, Karl Wilhelm Beichert: Literarisches Leben zwischen Rhein und Main.
Der Wertheimer Dichter, Schulmann und Rentmeister Nikolaus Rudinger (ca. 1530-1581) im Netz-
werk des pfalzischen Spathumanismus. Berlin, Boston 2021 (Frithe Neuzeit 240), S. 122.



152 —— 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert

monstriert ein Bewunderer Heermanns, der sich ebenfalls um die poetische Peri-
kopenexegese verdient gemacht hat: Andreas Gryphius.

4.3 Andreas Gryphius

Ein Jahr nachdem er zum Studium nach Leiden gekommen war, veroffentlichte
Gryphius 1639 ebenda eine Sammlung Son- undt Feyrtags Sonnete, die er zur eige-
nen und zur religidsen Erbauung seines Publikums verfasst hatte.®” Die Periko-
pensonette sind durchsetzt mit Anklangen an das Exercitium Pietatis,**® mit dem
Gryphius auch die Medizinaltheologie rezipieren konnte. Gryphius kennt den
Siindenaussatz, kennt das ,verbum medicinale‘ und die ,seiten-flutt“ Christi, die
den Aussatz kurieren: ,Er spricht ein einig wortt, und macht zehn siechen rein®,
heiRt es vom Heiland im Perikopensonett auf den 14. Sonntag nach Trinitatis,?*’
in dem der Sprecher seiner Sehnsucht nach dem Blut Christi Ausdruck verleiht.
Mit Blick auf die lutherische Tradition, fiir die die Figur des Gichtbriichigen zent-
ral ist,%?® offenbaren sich die Kontinuitidten aber zumal im Sonett auf den 19.
Sonntag nach Trinitatis: Es inszeniert einen Sprecher, modelliert nach dem Vor-
bild des ,paralyticus‘, den die Siindenkrankheit ,von innen*“ zersetzt. ,[Tlewrer
mittel fleis“, ,werther krauter macht“ und ,weiser artzte werck sind machtlos
gegen die ,grimme sucht“:

Diinckts iemandt frembd, das ich in kranckheit so verschwinde,
Das tewrer mittel fleis, undt werther krauter macht,
Das weiser drtzte werck, mir noch nicht widerbracht,
Was schmertz und angst verzehrt, die grimme sucht die sunde.
Greifft mich von innen an. Mein Heiland, ich befinde

625 Vgl. Anna Sebastian: Zum Einfluss der Ubersetzungen Richard Bakers auf die theologische
Konzeption der Sonn- und Feiertagssonette des Andreas Gryphius. In: Andreas Gryphius
(1616-1664). Zwischen Tradition und Aufbruch. Hg. von Oliver Bach, Astrid Drdse. Berlin, Boston
2020 (Frithe Neuzeit 231), S. 521-552, hier S. 545.

626 Vgl. Krummacher: Gryphius, S. 241-246.

627 Andreas Gryphius: Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Hg. von Marian Szyrocki,
Hugh Powell. 8 Bde. Tlibingen 1963-1972 (Neudrucke deutscher Literaturwerke. Neue Folge 9-12,
14-15, 21, 23), Bd. 1, S. 157, Nr. 52, v. 9. — Das Bild der Siindenkrankheit, zusammen mit der tradi-
tionellen Vorstellung vom ,verbum medicinale’, findet sich ebenso im 13. Sonett des Zyklus (,Am
III Sontag nach dem Fest der Weisen. Matth. 8. Ebd., S. 140). ,[Alussatz® bzw. ,pest“ reprédsentie-
ren hier ,die grimme sunde“ (v. 4); der Siindenkranke bittet im zweiten Terzett: ,Sprich Heilandt
nur ein wortt, bald wird, was itzt mich nagt, | Was mein gewissen krenckt, was meine Seel’ an-
klagt, | Undt aller Teufel macht, im augenblick verschwinden.“ (vv. 12-14).

628 S. oben S. 80-82.



4.3 Andreas Gryphius = 153

Das alles doch umbsonst, wornach ein krancker tracht,

Weil diese gift noch wehrt; kom eh ich gantz verschmacht:
Kom sundentilger kom! komm eilendt undt entbinde

Mein fest umbstricktes hertz, das so vol bosheit steckt,

Drin roh undt sicher sein, seuch uber seuchen heckt.
Sprich sey getrost mein kindt: ich habe dir vergeben

Wormitt du mich erzurnt, ich habe deine noht

Gewendet, ja dein Creutz geendet, und den Tod
Verschlungen, das du nun kanst ewig fur mir leben.5*

Mit einer emphatischen Epiklese wendet sich der Kranke an den ,Heiland“ und
ysundentilger“ Christus, auf dass sein ,hertz, das immer noch mehr Krankheiten
aufhéuft (,seuch uber seuchen heckt®), Heilung finde. Die Worte, mit denen der
Seelenarzt den Kranken kurieren mége, diktiert dieser gleich selbst und zitiert
dabei Jesu Zusage an den Gichtbriichigen (,sey getrost mein kindt“),**° um dann
die Aussicht auf Erlésung poetisch priagnant, mit Enjambement und Binnenreim,
zu suggerieren: ,ich habe deine noht | Gewendet, ja dein Creutz geendet, und
den Tod | Verschlungen“ (vv. 12-14). Was die religiosen Horizonte, die Topoi und
die Gesten anbelangt, unterscheidet sich dieses Sonett, das die Lesenden zu einer
identifizierenden Lektiire einlddt, kaum von den autobiographischen Beispielen
des sechzehnten Jahrhunderts, wiewohl die rechtfertigungstheologischen Zusam-
menhénge nicht mehr derart explizit ausgebreitet werden.

Ist Gryphius soweit ein konventioneller Krankheitsdichter, der Heermann’sche
Inhalte in die inzwischen etablierte Form des deutschen Sonetts tiberfiihrt, ver-
pflichtet er die Meditation tiber Krankheit — im Gegensatz zu Heermann — jedoch
nicht auf eine religiése Semantik. Im ersten Sonettbuch von 1643 verbinden sich
mehrere Stiicke (Son. 45 bis 48) zu einem Binnenzyklus von Krankheitsgedichten,®!
der seine Ndhe zum Humanismus ebenso wenig verbergen kann wie die Periko-
pensonette.** Die Beziige entdecken sich in der Zeichnung der kranken Dichterfi-

629 Gryphius: Werke, Bd. 1, S. 159.

630 ,Sey getrost / mein Son / Deine stinde sind dir vergeben.“ (Mt 9,2) Zitiert nach Luther: Biblia.
631 Zu Gryphius’ Krankheitssonetten Wolfram Mauser: Dichtung, Religion und Gesellschaft im
17. Jahrhundert. Die ,Sonette‘ des Andreas Gryphius. Miinchen 1976; ders.: Was ist dies Leben
doch? Zum Sonett Thrdnen in schwerer Kranckheit von Andreas Gryphius. In: Gedichte und Inter-
pretationen. Hg. von Volker Meid u. a. 7 Bde. Stuttgart 1982-1997 (RUB 7890-7895, 9632), Bd. 1
(1982: Renaissance und Barock), S. 222-230; Kithlmann: Selbstverstdndigung; Hans-Georg Kemper:
Deutsche Lyrik der friihen Neuzeit. 6 Bde. Tiibingen 1987-2006, Bd. 2 (1987: Konfessionalismus),
S. 115; Ulrich Kinzel: Projekt und Spiegel. Fleming und Gryphius ,tber sich selbst‘. In: An den Rén-
dern der Moral. Studien zur literarischen Ethik. Hg. von dems. Wiirzburg 2008, S. 78-88.

632 Kithlmann: Selbstverstindigung, dokumentiert Gryphius’ Ndhe zur neulateinischen Tradi-
tion im Vergleich mit Lotichius und weist darauf hin (S. 8, Anm. 21), dass Gryphius mit Son. 1,47



154 —— 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert

gur, die an ,Feber* leidet.**® Gryphius beschwért ,[d]en abgezehrten leib / vndt die
verdorten hande, nennt die verbrannte ,zunge“ und bemerkt eine ausgepragte
Schwéche in den Beinen,*** allesamt Impressionen, die Erinnerungen zum Beispiel
an Frischlins Fieberelegie wachrufen. Anders als der stellvertretende Siinden-
kranke in den Perikopensonetten von 1639 wendet sich der Sprecher jedoch nicht
an den ,Christus medicus‘, sondern ,[a]n sich Selbst“ (Son. 1,48):

M]Jr grawet vor mir selbst / mir zittern alle glieder
Wen ich die lipp’ und naf$’ vnd beider augen kluft /
Die blindt vom wachen sindt / des athems schwere luft
Betracht / vndt die nun schon erstorbnen augen-lieder:
Die zunge / schwartz vom brandt felt mit den worten nieder /
Vndt lalt ich weis nicht was; die mtde Seele ruft /
Dem grossen Troster zue / das Fleisch reucht nach der gruft /
Die artzte lassen mich / die schmertzen kommen wieder /
Mein Cérper ist nicht mehr als adern / ell,**® / vndt bein.
Das sitzen ist mein todt / das liegen meine pein.
Die schenckel haben selbst nun trager woll von n6then!
Was ist der hohe ruhm / vndt jugendt / ehr und kunst?
Wen diese stunde kompt: wirdt alles rauch vndt dunst.
Vnd eine noth mus vns mitt allem vorsatz todten.5*

Der Arzt und Humanist Girolamo Cardano nennt in seiner Schrift De sanitate
tuenda (1560) zwei Objekte, die fiir einen Gelehrten unverzichtbar seien: erstens
eine Uhr, die ihm dabei helfe, die verfiighare Zeit gut zu nutzen, zweitens einen
Spiegel, der ihn pathologische Verdnderungen, so sie sich im Gesicht manifestieren,
erkennen lasse.®” Auch der Sprecher des Sonetts wagt in diesen Zeilen den Blick in

die humanistische Form der Abschiedsrede (,valedictio®) bedient. Die folgenden Ausfiihrungen
sind als Ergdnzung zu verstehen.

633 Kemper: Lyrik, Bd. 2, S. 115, will beweisen, ,daf$ zumindest der zeitgendssische Leser bei
dem ,an sich selbst‘ gerichteten Sonett das Bild der Pest an sich voriiberziehen sah“. Das entschei-
dende Stichwort ,brandt“ (v. 5) weist jedoch ebenso nach einer Fiebererkrankung wie die Rede
vom ,Feber“ in Son. 1,47 (v. 12). Am sinnvollsten scheint es, mit Dietmar Jaegle: Das Subjekt im
und als Gedicht. Eine Theorie des lyrischen Text-Subjekts am Beispiel deutscher und englischer
Gedichte des 17. Jahrhunderts. Stuttgart 1995, S. 96, Anm. 6, eine ,Uberblendung‘ von Symptomen
anzusetzen, die sich nicht auf e in Krankheitsbild reduzieren lasst.

634 ,Die schenkel haben selbst nun trager woll von nothen!“ Gryphius: Werke, Bd. 1, S. 61,
Nr. 48, v. 11.

635 Ich favorisiere die Lesart in den spéteren Drucken. Der Erstdruck liest ,seel®.

636 Gryphius: Werke, Bd. 1, S. 61.

637 Vgl. Kimmel: Homo litteratus, S. 83. Verweisen Uhr und Spiegel ikonographisch auf das Stu-
diolo, diirfte die ,medizinisch-praktische Interpretation des Spiegels, der sonst eine eher padago-
gische oder sogar vorwiegend symbolische Funktion gehabt zu haben scheint, auf Cardano



4.3 Andreas Gryphius = 155

den Spiegel,%*® obwohl es dafiir zu spét ist: Die Krankheit hat sich des Kérpers voll-

stdndig bemdéchtigt. An die Stelle des praventiven Blicks tritt eine illusionslose Selbst-
Observation, die sich durch ihr Interesse am Abjekten auszeichnet.5® Anatomisch ist
dieses Verfahren in einem strengen Sinne, adaptiert Gryphius doch eine medizini-
sche Technik, mit der der Dichter im Leidener anatomischen Theater in Kontakt ge-
kommen war; die Leichensektion.®*® Derart soll ihn das ,,Theatrum Anatomicum®
fasziniert haben, ,,daf8 er — so schreibt sein Biograph Baltzer Siegmund von Stosch —
»selbst hernach etliche ,Sectiones‘ vorgenommen* habe.®* Thren Grund hat Gryphius’
Faszination aber nicht im Medizinischen allein: In den Dissertationes funebres be-
richtet Gryphius, dass sich im anatomischen Theater ein Skelett befand, das die In-
schrift iiber dem delphischen Orakel zur Schau stellte: ,nosce te ipsum, ,erkenne
dich selbst!“:

Jch erinnere mich / daf auf dem berthmten Anatomischen Schauplatz / der durch die Welt
beruffenen hohen Schule zu Leiden / unter vielen andern auch ein Todten-Gerippe stehet /
welches in dem Fahne die bekanten Worte fithret / NOSCE TE IPSUM, Erkenne dich selbst. O
hier / hier lernet euch selbst kennen / die ihr noch Zeit euch zu kennen ubrig habet. Der
weise Plato, so redet Hieronymus, hat davor gehalten / das gantze Leben der Weisen were
nichts denn eine Betrachtung des Todes.5*

selbst zuriickzugehen (ebd.). Zu Uhr und Spiegel bei Cardano auch Nancy Siraisi: The Clock and
the Mirror: Girolamo Cardano and Renaissance Medicine. Princeton 1997.

638 Vgl. Kinzel, S. 84.

639 Vgl. Mauser: Dichtung, S. 139.

640 Vgl. Kinzel, S. 84f.; Alexander KoSenina: Anatomie, Vivisektion und Plastination in Gedichten
der Frithen Neuzeit (Gryphius, Wiedemann, Brockes). In: Zeitschrift fiir Germanistik 19 (2009),
S. 63-76, hier S. 66.

641 Baltzer Siegmund von Stosch: Danck= und Denck=Seule des ANDREZ GRYPHIL Zitiert nach An-
dreas Gryphius. Hg. von Heinz Ludwig Arnold. 2. Auflage. Miinchen 1980 (Text + Kritik 7/8), S. 3-11,
hier S. 6. Zu Gryphius und dem anatomischen Theater Sarina Tschachtli: Kérper- und Sinngrenzen.
Zur Sprachbildlichkeit in Dramen von Andreas Gryphius. Miinchen 2017, S. 9-19. Gryphius’ prak-
tisches Interesse an der Leichensektion bezeugt éhnlich die Offnung einer Mumie am 7. Dezember
1658, die er in der lateinischen Schrift Mumiae Wratislavienses (1662) referiert. Die Schrift ist seit
Kurzem ediert: Andreas Gryphius: Mumiae Wratislavienses. Hg., iibers. und mit einer Werkstudie
von Katja Reetz. Berlin, Boston 2019 (Frithe Neuzeit 225). Vgl. auRerdem Joachim Sliwa: Mumiae
Wratislavienses. In: Gryphius-Handbuch. Hg. von Nicola Kaminski, Robert Schiitze. Berlin, Boston
2016, S. 582-593 (mit weiterfithrenden Literaturhinweisen); Martin Mulsow: Gryphius und die Agyp-
tologie. Zum Handexemplar des Dichters von Lorenzo Pignorias Mensa Isaica. In: Andreas Gryphius
(1616-1664). Zwischen Tradition und Aufbruch. Hg. von Oliver Bach, Astrid Drdse. Berlin, Boston
2020 (Frithe Neuzeit 231), S. 162-188, hier S. 183-188; Jorg Robert: ,Begriff der Welt“. Andreas Gry-
phius in Rom. In: ebd., S. 459-481, hier S. 462f., 477, 479-481.

642 Andreas Gryphius: Dissertationes funebres oder Leichabdankungen. Hg. von Johann Anselm
Steiger. Tiibingen 2007 (Neudrucke deutscher Literaturwerke. Neue Folge 51), S. 191f.



156 —— 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert

Die Botschaft, die der Knochenmann und Fahnentrdger vermittelt, denkt Gry-
phius in seinem Sonett konsequent zu Ende: Wenn die Sektion eines toten Kor-
pers Selbsterkenntnis vermittelt, dann umso mehr die Zergliederung des eigenen
Korpers. Der Sprecher wird sich selbst zur anatomischen Biithne, auf der er eine
JAuto-Sektion® durchfiihrt.543

Die Strategien und Ziele des Sonetts konvergieren so vielleicht nicht zufallig
mit Tendenzen eines stoischen Textes, der zu Gryphius’ Zeit erst vor Kurzem sei-
nen Weg zuriick in den philosophischen Diskurs gefunden hatte: die Selbstbe-
trachtungen Mark Aurels. Seit 1559 war der griechische Meditationstext aus dem
zweiten Jahrhundert n. Chr., zusammen mit einer lateinischen Ubertragung von
Wilhelm Xylander, wieder zugénglich.%** Die Selbstbetrachtungen représentieren
dabei ein zugleich einzigartiges und prototypisches Dokument; prototypisch, inso-
fern die Fixierung asketischer Ubungen in stoischen Kreisen nicht uniiblich war,
einzigartig, weil entsprechende Texte normalerweise nicht an die Offentlichkeit
gelangten und die Jahrhunderte iiberdauerten.®*® Der Philosophenkaiser gibt so
einen vergleichsweise unverstellten Eindruck von der ,cura sui‘ stoischer Pragung
und bereitet die Grundlage fiir ihre frithneuzeitliche Rezeption.

Gryphius’ Ndhe zu den Selbstbetrachtungen offenbart sich bereits in der
Uberschrift ,An sich Selbst“, die eine ,epistrophe eis eauton‘ ankiindigt, wie sie
fiir Mark Aurels Meditationsschrift programmatisch ist.%*¢ Auf der lexikalischen
Ebene wird der Zusammenhang aufierdem im Stichwort ,betrachten‘ sinnfllig,
das — betont im Enjambement — am Beginn des vierten Verses erscheint. Spezifi-
scher und aussagekraftiger sind allerdings die strategischen Bertihrungspunkte
zwischen den jeweiligen Texten. Gryphius’ Dokumentation — ,adern / «fell> / vndt
bein“ — hat bemerkenswerte Parallelen beim romischen Stoiker, die uns verste-
hen helfen, welche Zwecke sich mit dem barocken Gedicht verbinden:

643 Die Nahe zu Anatomie und Sektion dokumentiert KoSenina: Anatomie, S. 65-67, fiir Gry-
phius’ Kirchhoffs-Gedancken und fiir das Sonett ,,An sich Selbst.“

644 Dazu Charles Salzmann: Die Editio princeps des Marc Aurel durch Conrad Gessner 1559. In:
Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft 140 (1960), S. 153f.

645 Vgl. Hadot, S. 72.

646 Vgl. Barbara Neymeyr: Das autonome Subjekt in der Auseinandersetzung mit Fatum und
Fortuna. Zum stoischen Ethos in Paul Flemings Sonett An sich. In: Stoizismus in der européischen
Philosophie, Literatur, Kunst und Politik. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Moderne.
Hg. von ders., Jochen Schmidt, Bernhard Zimmermann. 2 Bde. Berlin, New York 2008, Bd. 2,
S. 771-786, hier S. 788. Neymeyr zeigt, dass sich ,de[r] fir die stoische Philosophie insgesamt cha-
rakteristische Gestus der Selbstzuwendung und Selbstsorge“ immer wieder in Gedichttiteln des
Barockzeitalters niederschlagen konnte, und nennt dabei auch Gryphius’ Sonett; ihr eigener
Fokus liegt aber auf Flemings Sonett ,An sich.“



4.3 Andreas Gryphius =— 157

‘0 i mote 70070, 6 eiyl, capkia 0Tl KAl TVEVUATIOV Kal TO FyEUOVIKOV. (eg Ta BBALa: un-
KETL oT®. 00 8€80Tal. (AX wg 18N dnobviokwy TV pév oapkinv Kata@povnoov: AVOpog Kal
00TApLa Kal KPoKLOAVTOG, €K VELPWY, PAeBiwY, ApTNpLOV TAeyudTiov. Béacal 8¢ kal To
mvedua, 0molov Tl 0Ty (vepog, oV8E del TO avTo, AALNL TTaoNg BPag E¢epovuevoy Kal TdALYy
popovuevov.

Was ich eigentlich bin, ist ein bifichen Fleisch, ein wenig Atem und das leitende Prinzip mei-
ner Seele. Wirf die Biicher fort. Laf§ dich nicht mehr quéilen — das ist nicht erlaubt —, son-
dern verachte, als ob du schon sterben miifitest, das erbarmliche Fleisch: Schmutziges Blut,
Knochen, Gebilde aus Sehnen, Verschlingung von Venen und Arterien. Sieh dir auch an,
was der Atem ist: Wind, aber nicht immer derselbe, sondern jeden Augenblick ausgestofien
und wieder eingesogen.5*’

Der Philosophiehistoriker Pierre Hadot hat mit Nachdruck betont, dass diese und
dhnlich lautende Partien fehlgedeutet werden, wenn man sie psychologisierend
als Ausdruck eines personlichen Pessimismus deutet.%*® Vielmehr gibt das vorlie-
gende Zitat Einblick in eine geistige Ubung. Mark Aurel zerlegt den eigenen Kor-
per in einem der ,Physis‘, der Natur geméRen Sinne.®*’ Das Ziel ist es, eine von
menschlichen Farbungen, ,Zusitzen‘ und ,Wertungen‘ bereinigte Perspektive auf
die Wirklichkeit zu gewinnen.®*® Die Stoiker fassten solche Firbungen unter dem
Ausdruck ,opinio‘ zusammen, dem im siebzehnten Jahrhundert die Rede vom
J(eitlen) Wahn entspricht.®®! Die fiir Mark Aurel typische Verbindung von scho-
nungsloser physikalischer In-Blick-Nahme und Desillusionierung kennzeichnet
auch Gryphius’ Sonett: ,Mein Corper ist nicht mehr als adern / «fell> / vndt bein.*
(v. 9) Vorderhand kommuniziert die Bilanz des Sprechers nur die auszehrenden
Effekte des Fiebers, gleichzeitig bedeutet die Wortverbindung ,nicht mehr*, dass
hier eine Perspektive gewonnen ist, die frei von menschlichen Zusatzen ist und
die Nichtigkeit menschlicher Kategorien freilegt: ,Was ist der hohe ruhm / vndt
jugendt / ehr und kunst? | Wen diese stunde kompt: wirdt alles rauch vndt
dunst.“ (vv. 12f)) Induziert die Selbstschau zuerst also ,Grauen‘ und ,Zittern‘, er-
schopft sie sich gleichwohl nicht darin, sondern setzt einen Erkenntnisprozess in

647 Mark Aurel, Selbstbetrachtungen 2,1. Text und Ubers. nach: Mark Aurel: Selbstbetrachtun-
gen. Griechisch — deutsch. Hg. und iibers. von Rainer Nickel. 2. Auflage. Mannheim 2010 (Samm-
lung Tusculum).

648 Vgl. Hadot, S. 69-82, insh. 70-72 und 82.

649 Vgl. ebd., S. 73-80.

650 Vgl. ebd.,, S. 76f.

651 Vgl. Neymeyr, S. 801-803.



158 —— 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert

Gang, der am eigenen Kérper eine allgemeine Verderblichkeit beobachtet:***
,eine noth mus vns mitt allem vorsatz todten. (v. 14)

»,Man wird die Sonette, in denen Gryphius von Krankheit und menschlichem
Elend spricht“, so Wolfram Mauser, ,nur sehr bedingt als Aussagen tiber den physi-
schen Bereich des Lebens lesen durfen. [...] Die dufieren Erscheinungen sind sekun-
dér. Primdr ist die seelisch-heilsgeschichtliche Dimension, die dem Leser durch
sichthare duRere Zeichen vor Augen gefiihrt werden soll.“®>* Problematisch ist
diese Einschatzung, weil sie die Darstellung der ,dufseren Erscheinungen® in ihrem
lebensweltlichen Bezug auf das anatomische Theater verkennt. Problematisch ist
sie aber mehr noch, weil sie den Texten eine heilsgeschichtlich motivierte Aussage
schlicht unterstellt. Die Figur des (Seelen-)Arztes, ja Uiberhaupt den Horizont der
Medizinaltheologie reserviert Gryphius ausschliefdlich fiir die Krankheitsdichtung
der Perikopensonette, wahrend er in ,An sich Selbst“ auf theologische Begrin-
dungszusammenhénge verzichtet. Sein Sonett ist eine erniichternde Ubung, und
das im besten stoischen Sinne: ,Werde niichtern und rufe dich zur Ordnung®,
mahnt Mark Aurel, ,und wenn du aufgewacht bist und erkennst, daf$ dich Traum-
bilder quélten, dann betrachte, neu erwacht, die Wirklichkeit so, wie du jene
(Traumbilder) betrachtet hast.“®**

652 Dieser Erkenntnisprozess spiegelt sich in der pronominalen Bewegung des Textes: Das Ge-
dicht beginnt mit einem ,MIr¢, einem Reflexivpronomen, das die betitelte Selbstbeziiglichkeit
grammatisch wiederholt. Das letzte Pronomen lautet hingegen ,,uns, zu dem Gryphius iiber die
Erkenntnis der ,eine[n] Noth“ findet: ,,eine Noth muf8 uns mit allem Vorsatz todten.“ (v. 14).

653 Mauser: Dichtung, S. 145f.

654 ,Avavnoe kal avakaiod ceautov kal é€umvicBelg mavu kal évvonoag, 6TL dvelpol ool
AvayAovy, ALY Eypnyopas BAéne tadta, mg éketva &BAentec.“ Text und Ubers. nach Mark Aurel:
Selbstbetrachtungen, hg. Nickel.



5 Schluss

5.1 Resiimee

Nach unserem breit angelegten Durchgang durch signifikante Beispiele friihneu-
zeitlicher Krankheitsgedichte sei zum Schluss versucht, zentrale Befunde der
Analyse zu bindeln. Ein erster betrifft die Frage nach dem Zusammenhang von
medizingeschichtlichen Dynamiken und literaturgeschichtlichen Entwicklungen.
Als die Humanisten begannen, die Dea Febris und ihre Effekte zu bedichten, ar-
beitete man sich im fiinfzehnten Jahrhundert vor allem am tradierten Fieber-
Wissen ab, ohne dass fundamental neue Thesen formuliert worden waren; erst
im siebzehnten Jahrhundert, ndmlich mit der Entdeckung des Blutkreislaufs,
empfing auch die Fieberkunde neue Impulse.’* Die Heraushildung der Fieberpoe-
sie lasst sich also nicht in einem trivialen Sinne mit medizinischer Theoriebildung
korrelieren. Wohl spielte der Status von Fieberkrankheiten, die erstens alltdglich
waren und zweitens diagnostisch wie therapeutisch komplex, dem literarischen In-
teresse an den ,variae febres in die Hande. Asthetisch bedeutsamer scheint aber
die Tatsache, dass die fieberartigen Extremzustdnde (Hitze und Schiittelfrost) be-
sonders geeignet waren, einen Kérper zu konturieren. Noch bevor die Medizin Fie-
bererkrankungen (zumindest ein Stiick weit) re-konzeptualisierte, war es die Lyrik,
die mit ihrer Aufmerksamkeit fiir die ,proteische Krankheit (so Strozzi) eine lite-
rarische Fieberkunde ausbildete.

Auch im Falle des ,morbus Gallicus‘, der zeitnah ein reiches Schrifttum an-
regte, wére es zu unterkomplex, die poetischen Texte blof§ als Reaktion auf die
neuartige Krankheit zu werten. Literarische Elaborate wie diejenigen von Ulse-
nius, Brant und insbesondere Celtis sind nicht schlechthin Vehikel medizinischen
Wissens, sondern agieren auf der Bithne der nosologischen Thesenbildung und
haben so Anteil an der Profilierung eines szientifischen Syphilis-Diskurses. Die
Untersuchung der Syphilisgedichte erhellt mithin, dass die Frithgeschichte des
;morbus Gallicus‘ zu wesentlichen Teilen eine Literatur geschichte ist. Ohne
Zweifel nimmt Celtis dabei eine Sonderstellung ein, da er das autobiographische
Moment mit medizinischer Literatur und dazu passenden Darstellungstechniken
aus der antiken Uberlieferung (Lukrez) collagiert.

655 Vgl. Stephen L. Sigal: Fever Theory in the Seventeenth Century: Building Toward a Compre-
hensive Physiology. In: The Yale Journal of Biology and Medicine 51 (1978), S. 571-582; Iain
M. Lonie: Fever Pathology in the Sixteenth Century: Tradition and Innovation. In: Theories of
Fever from Antiquity to the Enlightenment. Hg. von William F. Bynum, Vivian Nutton. London
1981 (Medical History, Supp. 1), S. 19-44, hier S. 19 (mit weiterfiihrender Literatur in Anm. 3).

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111212975-005


https://doi.org/10.1515/9783111212975-005

160 — 5 Schluss

Gegentiber den zahlreichen Fallgeschichten fieberkranker Poeten einzigartig
sind die ,podagra‘-Gedichte des Dichterarztes Johannes Posthius, die sich zur veri-
tablen Patientengeschichte verbinden. Posthius’ (zumeist epigrammatische) Verse
sind Zeugnisse individueller Kontingenzerfahrungen, die einen literarisch stili-
sierten Einblick geben in den Umgang mit einem Gichtleiden und dabei immer
wieder den Dialog suchen mit dem ,podagra‘Schrifttum der Zeit. Der Einzelfall
wird gleichsam zum Priifstein, an dem sich das medizinische Wissen und die
uberkommenen Topoi der Gichtliteratur, natirlich auch der satirischen, bewdh-
ren mussen.

In den daraufhin untersuchten religiésen Krankheitsgedichten entspinnt sich
das ganze heilsgeschichtliche Drama des Menschen zwischen Destitution (Stn-
denfall) und Restitution (Rechtfertigung). Texte von Stigelius, Lotichius und Has-
lob hybridisieren die antik-humanistische Uberlieferung mit der lutherischen
Krankheitshermeneutik und prégen eine spezifisch protestantische Krankheits-
dichtung, die sich die doppelte Bedeutung von lateinisch ,salus‘ zunutze macht: In
Anlehnung an die evangelischen Krankenfiguren verhandeln sie immer zugleich
die Gesundheit im somatischen wie im seelischen Verstande und inszenieren die
Rechtfertigung der Dichter-,persona‘. Die Tatsache, dass gerade Dichter aus Me-
lanchthons Umfeld das Krankheitsthema christlich unterlegen, scheint dabei nur
konsequent. Auf Melanchthon zuriick geht immerhin das Ideal der ,pietas litte-
rata‘, das Gelehrsamkeit und Glaube aufeinander zubewegt. Ganz in diesem
Sinne erweisen sich die Krankheitsgedichte der Protestanten als Exempla fir die
produktive ,Konkordanz von christlicher Gesittung und literarischer Bildung“®**.

Zielen die protestantischen Gedichte der Humanisten immer auch auf die hym-
nische Verherrlichung des Seelenarztes, explorieren sie auf der anderen Seite un-
terschiedliche Strategien literarischer Selbstsorge (Stichwort Psychagogik): Die
Verzweiflung als Folge krankheitshedingter Todesnédhe, aber auch (damit ver-
wandte) krankhafte Melancholie (;aegritudo mentis‘) stimulieren Formen poeti-
scher Selbstzuwendung, die Phdnomenen wie der u. a. von Luther eingeforderten
,cura animae suae‘ vergleichbar sind. Die selbstsorgerische Bedeutung der huma-
nistischen Krankheitspoesie entdeckt sich aufierdem dort, wo diese sich der Sterbe-
lyrik annahert: Bei Schede wird Poesie zum Ubungsfeld, auf dem sich Praktiken
des Betens und Sterbens verfeinern lassen. Diesen Ubungsaspekt (,;melete‘, ,medita-
tio) greifen wir noch in Gryphius’ Sonettistik, die eine hemerkenswerte Néhe zu
stoischen Techniken der Desillusionierung zeigt.

656 Wilhelm Kiihlmann: Padagogische Konzeptionen. In: Handbuch der deutschen Bildungsge-
schichte. Hg. von Christa Berg u. a. 6 Bde. Miinchen 1987-2005, Bd. 1 (1996: 15. bis 17. Jahrhundert.
Von der Renaissance und der Reformation bis zum Ende der Glaubenskdmpfe), S. 153-196, hier
S.163.



5.1 Resimee = 161

Die Einsicht in die pragende Kraft der Medizinaltheologie kann einer latei-
nisch-deutschen Literaturgeschichte insofern historische Tiefe verleihen, als bis-
lang nur die Lyrik Paul Flemings als Rezeptionsstation der ,theologia medicinalis
beschrieben wurde.®*” Dabei hat die Forschung weder gesehen noch konstatiert,
wie unmittelbar die Linien zwischen Fleming und den Humanisten verlaufen. Be-
zlige entdecken sich in den 1631 gedruckten Bufdpsalmen, die spéter, in den Poeti-
schen Wiildern, die Abteilung ,[v]on geistlichen Sachen“ er6ffnen. Zugeeignet ist
der Druck Grafin Katharina von Schénburg, die Fleming — in einem den Psalmen
vorangestellten Sonett — iiber die Schwerpunkte des Folgenden orientiert: ,Refle-
xionen tiber den Siindenfall und die menschliche Verworfenheit“®*®. Schon in die-
sem Stiick beschreitet Fleming, um den deplorablen Zustand der Menschheit zu
illustrieren, medizinaltheologisches Terrain, wenn es eingangs heifit:

Was uns den Himmel sperrt, die Welt zu enge macht,
die lasse Seele zwangt, den kranken Leib verzehret,
[..]

das klagt und lehrt dif Buch.®*

Das suggestive Bild der ,lasse[n] Seele“ und des ,kranken Leib[es]“ rekurriert wohl
nicht zuféllig in Flemings Paraphrase des 6. Psalms, den bereits Stigelius einer
medizinaltheologischen Lektiire unterzogen hatte. Fleming geht &hnlich vor und
zeichnet ein lebendiges Bild von den Qualen des Psalmisten (,Das Mark ver-
schwindet aus, das Reifsen macht mir bange, | das meine Beine kreischt, vv. 101)),
die er gut protestantisch an die Stinden zurtickbindet:

Die Augen dunkeln mich, die ausgefleischte Haut

wird schlaff und runzelt sich, daf$ mir selbst fiir mir graut.
Ich bin bei Leben tot. Man dréngt mich vorn und hinden.
Hier ddert mich dein Grimm, den ich durch meine Siinden
gehaufet hab’ auf michl[.]%¢°

Wie Stigelius verwendet Fleming, wenn das sieche Ich vom Herrn Heilung erfleht,
den ,medicus*Titel (,Herr, heile, heile mich, | weil ich voll Schwachheit bin! O
Arzt, erweise dich!“, vv. 7f) und appelliert an das ,Gnadengesicht“ des ziirnenden
Gottes.

657 Vgl. Arend, S. 66-71; Steiger: Hephata; Robert: Petrarkist, S. 94f.

658 Dietmar Schubert: ,Denn mein Erléser trug mich allzeit auf den Armen“. Nachdenken iiber
Paul Flemings geistliche Lyrik. In: Was ein Poéte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming
(1609-1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frithe Neuzeit 168),
S. 97-114, hier S. 100.

659 Fleming: Deutsche Gedichte, Bd. 1, S. 3, vv. 1f; 9.

660 Ebd., S. 4, vv. 23-27.



162 — 5 Schluss

Geht man dann weiter zu den geistlichen Sonetten, so erkennt man unschwer
auch dort Reflexe der lutherischen Krankheitshermeneutik. Die Reihe dieser Ge-
dichte ertffnet das Sonett ,An meinen Erléser®, ein Gedicht iiber die Notlage des
trostbedurftigen Sprechers, der seinen Mangel an Glauben beklagt und daher nach
einem ,Glaubensmehrer“ verlangt. Fiir Christus findet das Ich ganz unterschiedli-
che Attribute, ,aller Not Erhorer®, ,Helfer aller Welt“, aber auch den ,medicus‘-
Titel, der an prominenter Stelle zu Beginn des ersten Terzetts erscheint: ,Arzt, ich
bin krank nach dir.“ (v. 9) Auch die geistlichen Sonette stellt Fleming also unter die
Vorzeichen der Medizinaltheologie, fiir die er im 17. Sonett eine poetische Form fin-
det, die uns nur allzu vertraut ist. Schon Clajus, so haben wir gesehen, imitierte den
Taubstummen aus dem Markus-Evangelium, als ihn zur Adventszeit eine einseitige
Taubheit plagte. Auch Fleming nimmt den Fall des biblischen Kranken im Sonett
zum Vorbild (,mir auch sind verschlossen | Ohr, Augen und der Mund*, vv. 2f)
und zeichnet ein (geistlich) gehorloses Ich, das durch das Wort Gottes fiir das Evan-
gelium empfinglich gemacht werden soll:**"

Ach! sprich es auch zu mir, dein kréftigs: Tu dich auf!
Ach! sprich es auch zu mir. Denn mir auch sind verschlossen
Ohr, Augen und der Mund. [...]

Ists moglich, dafl mir noch auf dieser bésen Erden,
0 Arzt, durch deine Hand soll ausgeholfen werden,
so zeuch mich nicht mehr auf. Hilf diesem Ubel ab.5¢*

5.2 Ausklang: Erschopfung (Johann Christian Giinther)

Auf der Schwelle zum achtzehnten Jahrhundert wird das Krankheitsthema noch
einmal beim schlesischen Dichter Johann Christian Gilinther virulent. Der Sohn
eines Schweidnitzer Arztes war schon frith darauf bedacht, seine Rolle als ,poeta‘
zu konsolidieren: Nachdem er sich Ende November 1715 als Medizinstudent in
Wittenberg immatrikuliert hatte, empfing er — im April des Folgejahres — mit nur
einundzwanzig Jahren den Dichterlorbeer.®®® Aus diesem Anlass verfasste Giin-
ther ein ,Vitae Curriculum“ zum Beweis, dass er die Ehrung auch tatsachlich ver-

661 Zur Interpretation des Sonetts Steiger: Hephata.

662 Fleming: Deutsche Gedichte, Bd. 1, S. 451, Nr. 17, vv. 1-3, 9-11.

663 Zu Gunthers Leben und Werk Ernst Osterkamp: Giinther, Johann Christian. In: Killy Litera-
turlexikon, Bd. 4 (*2009), S. 503-507.



5.2 Ausklang: Erschépfung (Johann Christian Gunther) =—— 163

dient hatte. Nachempfunden ist das Gedicht Ovids Autobiographie Tristie 4,10:5¢*

Sowohl Glinther wie Ovid rekapitulieren Geburtsstunde und Geburtsort und las-
sen ihren Werdegang im Hinblick auf die dichterische Entwicklung Revue passie-
ren. Die Nachahmung einer Tristie, die Ovid erst im gesetzteren Alter verfasst
hatte, durch einen aufstrebenden Dichter wirkt selbstbewusst und produziert
reizvolle Effekte. Wahrend Ovids Gedicht als Sphragis fungiert, das Werk also im
Wortsinne besiegelt, ist die Riickschau bei Giinther zugleich eine Prognose.®® Das
Gedicht wird zur Verheifsung einer mit Ovid vergleichbaren Karriere, die es aber
erst noch zu schreiben gilt — bezeichnend ist, dass Gunthers ,Vitae Curriculum*
nur etwa halb so umfangreich ist wie die Autobiographie Ovids.

Wer aber in dessen Fufdstapfen wandelt, muss wissen: Der literarische Erfolg
kommt zu einem hohen Preis. ,,Oft wiinschte ich mir alle Schicksalsschlage des
Naso, wére meine Thalia nur so zu weinen begiinstigt*,°*® schreibt Giinther und
bekréftigt, dass es ihm an Unglicksfallen nicht gefehlt habe: Er erwdhnt einen
Armbruch und einen Einsturz im winterlichen Eis. Mit der Nahe zu Ovids ,vita‘
sucht Giinther also auch die Nidhe zu den ,fata Nasonis‘, die er seinem Lebenslauf
einschreiben moéchte. Im Prinzip nimmt das Schicksal schon mit der frithen Dich-
terkrénung seinen Lauf - sie war derart kostspielig, dass Glinther in Schulden ge-
riet und inhaftiert wurde. Kurz darauf kam es zum permanenten Bruch mit dem
Vater, und die Hoffnungen auf eine Anstellung bei Hofe zerschlugen sich. Immer
wieder wurde Glinther — wahrend seiner erfolglosen Wanderjahre — auch von
Krankheiten geplagt.®®’” In Leipzig, wohin er sich nach seiner Haft gewandt hatte,
grassierte 1718 eine Fieber-Epidemie, die sogar Schlaganfélle induziert haben
solL.®*® Auch Giinther war offenbar ein Opfer der Seuche, fiir die er ,Verdruf und
Arbeit“ verantwortlich macht:

664 Vgl. Linda Kay Hoff-Purviance: Johann Christian Giinther: The ,German Ovid“? Ann Arbor,
MI 1984, S. 14-33, ferner dies.: Der deutsche Ovid. In: Johann Christian Giinther. Hg. von Heinz
Ludwig Arnold. Miinchen 1982 (Text + Kritik 74/75), S. 31-39, hier S. 32f. Vgl. aufSerdem Hermann
Wiegand: Poeta doctus. Zu Johann Christian Giinthers lateinischer Dichtung. In: Johann Christian
Giinther (1695-1723). Oldenburger Symposium zum 300. Geburtstag des Dichters. Hg. von Jens
Stiiben. Oldenburg 1997 (Schriften des Bundesinstituts fiir ostdeutsche Kultur und Geschichte 10),
S.123-135, hier S. 125-128.

665 Vgl. Hoff-Purviance: German Ovid, S. 21.

666 ,Saepe mihi Nasonis erant fata omnia votum, | Si mihi tam felix flere Thalia foret.“ Johann
Christian Glinther: Textkritische Werkausgabe in vier Binden und einer Quellendokumentation.
Hg. von Reiner Bolhoff. Berlin, Boston 2013-2015, Bd. 2.1, S. 325, vv. 37f.

667 Zu Gunthers Krankheiten Wilhelm Krdmer: Probleme und Ergebnisse der Giinther-Forschung.
IL. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift 18 (1930), S. 403—-426.

668 Vgl. ehd., S. 408.



164 — 5 Schluss

NUn empfind ichs endlich auch, was Verdruf$ und Arbeit kénnen,
Und wie zeitig Creutz und Gram unsrer Jugend Marck verbrennen:
Krafft und Blut und Geister schwinden, Aug und Feuer 16schen aus,
Und des Leibes schwache Sdulen tragen kaum ihr morsches Haufs.
Also schliefs ich meinen Tod aus den innerlichen Zeichen,

Und so mach ich mich gefast ihm getrost die Hand zu reichen.®%°

Wider Erwarten iiberlebte Gilinther die Krankheit, jedoch nur, um spéter von
einer weiteren heimgesucht zu werden. Als er nach einer zwischenzeitlichen
Riickkehr nach Schlesien aufs Neue Leipzig anpeilte, flihrte ihn sein gesundheit-
lich und 6konomisch prekdrer Zustand in ein Laubaner Armenhaus, wo er an
einer Schwellung der FiiRe laborierte.°”° In einem elegischen Gedicht von 1720
(,An Herrn M von R, I V C, Anno 1720) schildert Giinther, wie er ,[m]it Noth“ ,die
Granzstadt um den Qveifs [erreichte]“ (v. 115), und vermittelt einen Eindruck von
den unwirtlichen Bedingungen in Lauban: ,Die Armuth henkt sich auf, der Reiche
will verzagen, | Der Hunger speist mit Lust von Eicheln, Wind und Stroh.“ (vv.
117f.) Nachdem er schon im ersten Vers den Satz formuliert hatte: ,,Gesundheit,
Gliick und Trost, und alles ist nun hin“ heifdt es weiter unten:

So komm ich tiberall dem Elend eben recht;
Hier lieg ich nun gestreckt, die Kréfte sind geschwécht;
Den Schenkel will der Fluf, der Gram das Herze fressen,
Der Nordwind deckt mich oft mit Flocken durch das Dach.®”

Obschon er auch die Laubaner Krise tiberstehen sollte, blieb Giinther in den kom-
menden Jahren gesundheitlich angeschlagen. Ein Brief, datiert auf den 8. April 1722,
spricht von der Attacke einer sehr schweren Krankheit (,Gravissimi morbi impe-
tum®), die er mit einer strengen Lebensfiihrung (,severiori regimine“) abgeschwécht
habe.®”? Ahnlich wie bei Schede steht auch Giinthers Krankheit in Zusammenhang
mit den ominodsen Stufenjahren: Glinther unterzeichnet den Brief ,die climacterico®,
genauer zu Beginn seines 28. Lebensjahres, das das Ende seiner Jugend mar-
kiert.®”® Der Hinweis legt nahe, dass aus dieser Krankheit heraus das Gedicht
»Bufi-Gedancken“ entstanden ist, in dem der Dichter dariiber klagt, ,de[n] Lentz

669 Giinther: Werkausgabe, Bd. 2.1, S. 70, vv. 1-6 (,Letzte Gedancken*).

670 ,Pedum tumore hic Laubani gravissimo decumbo, spe, peculio, et omnium ope destitutus.*
[Ich liege hier in Lauban, erkrankt an einer schwerwiegenden Schwellung der Fiifie, aller Hoff-
nung, alles Besitzes und Eigentums beraubt.] Text und Ubers. nach ebd., Bd. 3.1, S. 134.

671 Ebd,, S. 127, vv. 121-124.

672 Ebd., Bd. 4.1, S. 343f.

673 Bei Isidor von Sevilla markiert das 28. Lebensjahr die Grenze zwischen ,adolescentia‘ und
Juventus‘. Vgl. Isidori Hispalensis episcopi etymologiarum sive originum libri XX. Hg. von Wal-
lace M. Lindsay. 2 Bde. Oxford 1911 (Oxford Classical Texts), Bd. 2, XI,2,4f.



5.2 Ausklang: Erschépfung (Johann Christian Gunther) =—— 165

von [s]einen Jahren“ verloren zu haben. Vergleiche veranschaulichen zu Beginn
die Schnelligkeit, mit der Giinthers Friihjahr voriibergezogen sei:

MEin GOtt, wo ist denn schon der Lentz von meinen Jahren
So still, so unvermerckt, so zeitig hingefahren?
So schnell fleucht nimmermehr ein Seegel durch das Meer,
So fliichtig dringt wol kaum ein heisses Bley zum Ziele,
Es diinckt mich ja noch gut der ersten Kinder-Spiele;
Wo kémmt denn aber schon des Cérpers Schwachheit her?¢”*

Wie sechs Jahre zuvor (als er zum ,poeta laureatus‘ gekront worden war) nimmt
Gunther seine Situation zum Anlass, die Stationen seines Lebens zu rekapitulie-
ren: ,Jch hatte von Gebuhrt viel Ansehn auf der Erden, | Nach meiner Viter Art
ein starcker Geist zu werden® (vv. 13f.), beginnt er die Wiederholung seiner ,vita“.
Er erwédhnt die Beschaftigung mit ,Schrifften alter Zeiten“ und die Unterweisung
durch die Musen, die die Mutter als Erzieherin gleichsam abgeldst und ihn mit
Vergil vertraut gemacht hétten. So entwirft der Dichter das Bild eines bestens ge-
bildeten Knaben, der tiber all dem auch korperlich robust schien: ,Die Glieder
fluchten nicht auf Hitze, Frost und Stein“ (v. 21). Wahrend aber das frithere ,Vitae
Curriculum® eine ruhmreiche Zukunft verhief}, steht der zweite Lebenslauf im
Zeichen einer Lebensbeichte, die eine briichige Identitit zutage fordert: ,Was seh
ich zwischen mir und mir fiir Unterscheid?“ (v. 45), fragt der buf$fertige Dichter,
nachdem sich ,die Scene [s]eines Lebens“ gewandelt hat:

Die Geister sind verraucht, die Nerven leer und trocken,
Die Lufft will in der Brust, das Blut in Adern stocken,
Das Auge thrant und zieht die scharffen Strahlen ein.
Das Ohr klingt fort und fiir, und lautet mir zu Grabe,
Und da ich tiberall viel Todes-Zeichen habe,
So zagt dabey mein Hertz in ungemeiner Pein.5”®

Fir die literarische Evokation der Krankheit findet Giinther eine einerseits realis-
tische Sprache, die andererseits auch den Zeichencharakter der Symptome aus-
stellt — der Tinnitus wird ihm zum Grabgeldut. Und doch hofft Giinther, dass
seine jugendliche ,Blithe“ noch ,Friichte“ tragen moge: Er will im ,Alter” ,den
Nach-Ruff still erwarten: | [Er] sey als wie ein Baum nach vieler Frucht vergriint.“
(vv. 101f.) Die Verldngerung seiner Frist mochte er dazu nutzen, Zweifel an der
Aufrichtigkeit seiner Bufie zu zerstreuen: Glinther stilisiert sich zum zweiten His-

674 Glinther: Werkausgabe, Bd. 4.1, S. 138, vv. 1-6.
675 Ebd,, S. 140, vv. 49-54.



166 = 5 Schluss

kia,*”® jenem Konig von Juda, von dem im Alten Testament die Rede ist. Als Gott
Hiskia mit einer schweren Krankheit schlug, lief} Jesaja ihm ausrichten, dass er
sein Haus bestellen solle. Auf Hiskias Flehen hin erldste ihn Gott jedoch und liefs
ihn erst fiinfzehn Jahre spéter abscheiden:

Mein GOtt! es ist geschehn, mehr kan ich nun nicht sagen;
Stimmt deine Vorsicht bey, so setze meinen Tagen
(Hiskias weint in mir) nur wenig Stuffen zu;
Jch will den kurtzen Rest in tausend Sorgen theilen,
Durch That und Besserung das Zeugnif$ zu ereilen,
DaR ich anitzo nicht mit Heucheln Busse thu.®”’

Es gehort zum Raffinement des Gedichts, dass Hiskia vergleichsweise spat Erwah-
nung findet, seine Geschichte den Text aber von vornherein strukturiert: ,Mein
Alter“, so klagt der Dichter in den ersten Versen, ,ist ja erst der Anfang recht zu
leben, | Jn dem mir Raum und Zeit noch manchen Schertz kan geben. | Wie?
iberspringt diff nun die Staffeln der Natur?“ (vv. 7-9) Die ,Staffeln“ verhalten
sich semantisch kohdrent zu den ,wenig[en] Stuffen“, die Glinther flehentlich er-
bittet, und spiegeln das vielleicht zentrale Motiv der Hiskia-Erzdhlung. Um ndm-
lich zu besiegeln, dass er ihn gesund machen werde, lasst Gott die Sonnenuhr
Ahas rickwirtslaufen: ,Vnd der schatte gieng hinder sich zu riicke zehen stuffen /
am zeiger Ahas / die er war niderwerts gegangen.«*”®

Wie alle protestantischen Dichter bemiiht Glinther die Erbsiindentheologie
und deutet seine Verfassung im Sinne der ,corruptio: ,Es keimt, es gahrt bereits
durch alle meine Glieder | Der Saame und das Gifft geerbter Sterblichkeit.“ (vv. 47f)
Gleichzeitig rdumt er aber auch eigenes Verschulden ein und spricht, als er sich der
Schuldfrage zuwendet, von einer liederlichen Verschwendung seiner Gesundheit:
»Jch, der ich so viel Zeit nicht klliger angewendet, | Gesundheit, Starck’ und Krafft so
liederlich verschwendet“ (vv. 64f). Dass dies nicht nur die Sicht der Dichterfigur,
sondern auch der empirischen Person spiegelt, beweisen die brieflichen Auferungen
aus dem Frihjahr 1722, also aus der Zeit, da Giinther die ,Bufi-Gedancken* verfasst
hatte. Wahrend er krank darniederlag, war er mit der Abschrift eines Manuskripts

676 Giinthers Anschluss an Hiskia ist naheliegend, insofern das ,canticum Ezechiae‘ (das nur bei
Jesaja iiberlieferte Gebet des Kénigs) in der damaligen Sterbekunst ein wichtiges Modell dar-
stellte fiir den frommen Sterbenden, der Zuflucht nimmt bei seinem Herrn. Vgl. Johann Anselm
Steiger: Johann Peter Hebels Kalendergeschichte Franziska im Vergleich mit Pfeffels Pratext. In:
Gottlieb Konrad Pfeffel (1736-1809). Signaturen der Spédtaufklirung am Oberrhein. Hg. von
Achim Aurnhammer, Wilhelm Kihlmann. Freiburg im Breisgau u. a. 2010 (Rombach Wissen-
schaften), S. 145-169, hier S. 146.

677 Gunther: Werkausgabe, Bd. 4.1, S. 142, vv. 103-108.

678 2Kon 20,11. Zitiert nach Luther: Biblia.



5.2 Ausklang: Erschépfung (Johann Christian Ginther) =—— 167

aus Jauer beschéftigt, einer Arbeit, die seinem gezeichneten Korper schwer zusetzte:
sIch habe das Manuskript aus Jauer bekommen und schwitze schon {iber dem Ab-
schreiben Tage und Néchte bis zur Erschépfung meines von der Krankheit noch
nicht genesenen Kérpers.“’® In einem anderen Schreiben berichtet er von Kopf-
schmerzen (,dolor capitis), die er auf iberméfRige Nachtschichten (,nimia vigi-
lia“) zuriickfiithrt, und bittet den Adressaten am Schluss: ,Lebe wohl und erfrische
meinen Geist, der zwischen den Mithen und Ermattungen des Korpers hin- und
hergerissen wird, durch eine aufrichtige Antwort.“®° Giinther erkennt, wie sehr
seine Arbeitsweise an seiner Gesundheit zehrt, ist aber, auch aus dufieren Griinden,
aufSer Stande, seine Krifte zu schonen:

Sentio tandem aliquando tot laborum ac malorum sequelas, sentio exhaustas corporis vires
et afflictum fere omnium membrorum robur ac vigorem. [...] Inde est, quod in describendis
et limandis, quae ad hunc usque diem confeci carminibus, Beuchelio instigante dies noctes-
que consumam, nullo quidem sanitatis labefactatae emolumento.®®!

Ich fithle nun doch einmal so viele Folgen meiner Miihen und Ubel, ich fiihle die Erschép-
fung aller meiner Kréfte, die Erschiitterung der Festigkeit und Regsamkeit fast aller meiner
Glieder. [...] So kommt es, daf§ ich mit Abschreiben und Korrigieren der Gedichte, die ich bis
heute verfafit habe, Tage und Néchte — da mich Beuchel antreibt — verbringe, freilich nicht
zum Besten meiner schwankenden Gesundheit.

Was aus den Gilinther’schen Gedichten spricht, ist ein Wissen um den Kraftehaus-
halt, um die 6konomische Dimension menschlicher Gesundheit (,vires exhaustae®).
Gunther ist nicht nur ein kranker, sondern ein erschépfter Dichter, der sich
kaum schont und gleichsam gegen das Kranksein anschreibt: ,Unter sehr gro-
en Schmerzanfillen der Hiifte, der Fifie und eines drohenden Fiebers habe
ich heute und in der vergangenen Nacht mehr als zweitausend Verse verfafit [...].
So kommt [Kunstfertigkeit, 0. G.]*? in elenden duferen Umstinden! Mehr als vier
Wochen konnte ich keine frische Luft geniefen.“®®* Wihrend die widrigen Umsténde
(;res miserae‘) in der Laubaner Krise poetogen wirkten und Glinthers literarischer

679 ,Recepi manuscriptum Jauroviense et iam in describendo dies ac noctes ad languorem
usque corporis ex morbo nondum eluctati desudo.“ Text und Ubers. nach Giinther: Werkausgabe,
Bd. 4.1, S. 336.

680 ,Vale ac mentem inter labores ac languores corporis fluctuantem sincera responsione re-
crea.“ Text und Ubers. nach ebd,, S. 342.

681 Text und Ubers. nach ebd.,, S. 344.

682 Bolhoff gibt ,solertia“ mit ,Eifer wieder. Korrekt ist jedoch ,Kunstfertigkeit'.

683 ,Summos inter lateris pedum et febris> instantis tumultus plus quam duo millia versuum
hodie et per noctem praeteritam pepigi, quibus hosce et omnes quos Lipsiam misi adnumero. Sic
miseris venit solertia rebus. Ultra quattuor hebdomades aére liberiori frui non licuit.“ Text und
Ubers. nach ebd., Bd. 3.1, S. 134f.



168 = 5 Schluss

Produktion zutréglich waren, brannte er zusehends aus. Darauf deutet schon ein Ge-
legenheitsgedicht von 1722 hin, das Giinther ,[a]uf die gliickliche Enthindung® seiner
Gonnerin Mariane Elisabeth von Brefilerin verfasst hatte. Als Grund, weshalb er ihr
Kind nicht weiter besingen kénne, nennt er ein Fieber, das sein poetisches ,inge-
nium‘ fast vollstandig verzehrt habe:

Mich schmertzet nichts so scharff, gelehrte Gonnerin!

Als daf$ ich itzund nicht mir selber dhnlich bin,

Und, da ich noch den Stof§ der letzten Kranckheit fiihle,
Mit aller Miith und Kunst nichts nettes denck und spiele;
Denn steckte nicht der Leib den Geist mit Schwachheit an,
Den Geist, der alle Glut im Fieber fast verthan,

So wiird’ es mich anitzt bey aller Qual vergnugen,

Dein kostbar Liebes-Pfand mit Liedern einzuwiegen.®*

In Glinthers Reflexion tiber den Raubbau am eigenen Korper liegt zweifellos ein
moderner Zug dieses Dichters: Noch vor den ,Erschopfungsgeschichten‘ der Mo-
derne,®® noch vor der Herausbildung eines Erschépfungsdiskurses finden wir bei
Giinther eine Poetik der Ermiidung (Stichwort ,Janguor®), die die gesundheitsschadi-
genden Konsequenzen von ,Verdrufs und Arbeit“ poetisch nachvollzieht. So ist es
vielleicht kein Zufall, dass eine wichtige Station der Glinther-Rezeption in die Mo-
derne fiihrt.** Als Ludwig von Ficker 1914 Georg Trakl in einem Krakauer Lazarett
besuchte, war Ficker Gilinthers Werk kein Begriff — wohl aber seinem Freund, der
Giinther erst kiirzlich entdeckt hatte und Ficker eine Kostprobe des Dichters bieten
wollte, obschon ,manche seiner Verse*, so Trakl, ,von einer Herbheit sind, die
kaum mehr ertraglich und auch kaum mehr gerecht ist“.**’ Als ,schénste[s] und
bedeutendste[s]“ Gedicht Glinthers rithmt Trakl dasjenige, das sein Reclam-
Bandchen beschliefdt: ,Bufi-Gedancken®. Trakls Rezitation im Lazarett ist um-
waltet von einer omindsen Aura, da er im Mérz dieses Jahres dasjenige Alter er-
reicht hatte, in dem Gilinther verschied. Die ,Bufs-Gedancken“ werden — in Fickers
stilisierender Darstellung — zu Trakls Versen, werden zu Trakls Schwanengesang:

684 Ebd., Bd. 4.1, S. 204, vv. 69-76.

685 Vgl. Julian Osthues, Jan Gerstner (Hgg.): Erschopfungsgeschichten. Kehrseiten und Kontra-
punkte der Moderne. Leiden 2021 (vita activa).

686 Zu Glinthers Rezeption in (aufSerkanonischen) Dramenwerken um 1900 Dieter Martin: ,Ecce
poeta“ — Johann Christian Giinther in Dichterdramen um 1900. In: Geistesheld und Heldengeist.
Studien zum Verhéltnis von Intellekt und Heroismus. Hg. von Barbara Beflich u. a. Baden-Baden
2020 (Helden — Heroisierung — Heroismen 14), S. 241-261.

687 Hans Szklenar (Hg.): Erinnerung an Georg Trakl. Zeugnisse und Briefe. 3. Auflage. Salzburg
1966, S. 205.



5.2 Ausklang: Erschépfung (Johann Christian Gunther) =—— 169

Und als er dann geendet:

,Soll ja mein jaher Fall den Korper niederstiirzen,

So laf8 mir Zeit und Schmerz auf deine [sic] Brust verkiirzen
Und nimm den freien Geist mit Arm und Mitleid auf!

Wem irgend noch von mir ein Argernis geblieben,

Dem sei der Spruch ans Herz, wie mir an Sarg, geschrieben:
Oft ist ein guter Tod der beste Lebenslauf.‘

—ja, als er so geendet hatte, schien er erschépft und ruhebediirftig. Er schloss die Augen.®®®

688 Ebhd., S. 207.






Bibliographie

Drucke

Bocer, Johannes: Sacrorum carminum, et piarum precationum libri quatuor. Rostock: Jakob Lucius
d. A., 1565 [= VD 16 ZV 16903].

Bugenhagen, Johannes: Ein vnderricht deren / so in kranckheyten vnd tods noten ligen / Vnd von
dem heyligen Sacrament des waren leibs vnd blGts Christi / seer glt vnd nutzlich allen Christen
z0 lesen. [Niirnberg: Friedrich Peypus] 1527 [= VD 16 B 9401].

Burgauer, Dominicus: Ob das Podagra méglich z{i generen oder nit. [...]. StraRburg: Matthias
Apiarius, 1534 [= VD 16 B 9835].

Burman d. J., Pieter: Petri Lotichii Secundi Solitariensis Poemata omnia [...]. 2 Bde. Amsterdam 1754.

Celtis, Konrad: Quatuor libri amorum [...]. Nirnberg: [Drucker f. d.] Sodalitas Celtica, 1502 [= VD 16 C
19111,

Clajus, Johannes: Explicationum Anniversariorum Evangeliorum Libri Quattuor [...]. Leipzig: Hans
Steinmann, 1579 [= VD 16 C 3984].

Clajus, Johannes: Precationum Libri Quinque. Wittenberg: Samuel Selfisch und Lorenz S&uberlich,
1601 [= VD 17 3:314598 F].

Fischer, Erdmann Rudolph: Vita Ioannis Gerhardi [...]. Leipzig: Johann Christoph Kérner, 1723 [= VD 18
11485191].

Fries, Lorenz: Spiegel der Artzny [...]. StraBburg: Johannes Grieninger, 1518 [= VD 16 F 2871].

Frischlin, Nicodemus: Operum poeticorum [...]. Pars elegiaca. StraBburg: Bernhard Jobin Erben, 1601
[= VD 17 39:139716Y].

Haslob, Michael: Febris sive [...] Elegiarum Liber unus. Frankfurt (Oder) 1577 [noch nicht erfasst im
VD 16].

Heermann, Johann: Christianae EuBavaotiag Statue. Lehr- und Erinnerungs-Seulen: Welche vns als
geistlichen Pilgrams- vnd Wanders-Leuten / aus diesem ThranenThal / ins Land der
Lebendigen / den rechten vnd richtigen Weg zeigen. Jn Trawr- vnd Trost-Predigten / Bey
frommer Christen Leichbegangnis / erbawet / vnd auffgerichtet [...]. Leipzig: Abraham Lamberg
fur Johann Eyring Erben und Johann Perfert, 1621 [= VD 17 1:027502 M].

Heermann, Johann: Labores Sacri: Geistliche Kirch-Arbeit. In Erklerunge aller gewonlichen Sonntags-
vndt Vornembsten Fest-Evangelien [...]. Leipzig: [Abraham Lamberg] fiir Johann Eyring Erben
und Johann Perfert, 1624 [= VD 17 23:632847 M].

Heermann, Johann: Ander Theil der Geistlichen Kirch-Arbeit. Das ist: Erklarung aller gewohnlichen
Sonntags-Evangelien von Ostern bil3 auff den Advent. [...] Leipzig: Abraham Lamberg fiir Johann
Eyring Erben und Johann Perfert, 1624 [= VD 17 23:632849B].

Heermann, Johann: Exercitium Pietatis. Ubung in der Gottseligkeit. Das ist: Inbriinstige Seufftzer /
und andachtige Lehr- und Trostsprdchlein / fir die liebe Jugend: Aus den Sontags- und
Fest-Evangelien. Breslau: David Mdiller, 1636 [= VD 17 3:606001D].

Heermann, Johann: Poetische Erquickstunden / Darinnen allerhand schone und trostreiche Gebet /
nutzliche Erinnerungen / und nohtwendige Anmahnungen / fir Angefochtene / Krancke und
Sterbende zu finden seyn. Auff neue Poetische Art zugerichtet. Nurnberg: Wolfgang Endter
d. J. und Johann Andreas Endter, 1656 [= VD 17 39:135342Y].

Heermann, Johann: Geistlicher Poetischer Erquickstunden Fernere Fortsetzung / Darinnen allerhand
schone und trostreiche Gebet und Hertzenseuffzer / in allerley furfallenden Nothen und

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111212975-006


https://doi.org/10.1515/9783111212975-006

172 — Bibliographie

Anliegen ndtzlich zugebrauchen / zu finden seyn. Auff neue Poetische Art zugerichtet. [...].
Nirnberg: Wolfgang Endter d. J. und Johann Andreas Endter, 1656 [= VD 17 12:105566T].

Heermann, Johann: Concionum Variarum Fasciculus: Sonderbahre Predigten / Oder: Erklarung
allerley schoner Biblischer Text / von unterschiedlichen und nutzlichen Materien. [...]. Nirnberg:
Wolfgang Endter d. J. und Johann Andreas Endter, 1656 [= VD 17 23:326388A].

Hermann von dem Busche: Carmina. [Deventer: Richard Paffraet, um 1496/97] [= GW 5797].

Husanus, Henricus: Horarum Succisivarum sive imaginum Mosaicarum Libri Duo. Elegiarum Libri
Totidem. [Hg. von Nathan Chytraeus]. Rostock: Jacob Lucius d. A., 1577 [= VD 16 H 6198].

Kantz, Caspar: Wie man den krancken vnd sterbenden menschen / ermanen / trosten und Gott
befelhen soll / Das er von diser welt seligklich abscheyde. Augsburg: Alexander WeiRenhorn,
1539 [= VD 16 K 95].

Khunrath, Konrad: Medulla Destillatoria et Medica [...]. Leipzig: [0. D.] [o. ).: 1594] [= VD 16 K 878].

Lotichius Secundus, Petrus: Elegiarum liber, eiusdem Carminum libellus. Paris 1551.

Model, Albrecht Friedrich: [Johann Gerhard:] Heilige Betrachtungen, welche Die wahre Frommigkeit zu
erwecken und den Wachsthum des inwendigen Menschen zu beférdern, eingerichtet sind. [...].
Wolfenbdttel: Johann Christian MeiRner, 1739 [= VD 18 12867721].

Opitz, Martin: Martin Opizen [sic] von Boberfeld Teutsche Gedichte, in vier Bdnde abgetheilet / Von
neuem sorgfaltig Ubersehen, allenthalben fleiig ausgebessert, mit ndthigen Anmerckungen
erlautert, von Daniel Wilhelm Triller [...]. Zweyter Band, enthaltend Weltliche Gedichte. [...].
Franckfurt am Mayn: Franz Varrentrapp, 1746.

Paminger, Sophonias: Poematum Libri Duo. Primus Elegiarum et Epigrammatum [...] Secundus
Funerum et Lyricorum versuum [...]; His Accessit Liber Poematum Balthaseris Pamingeri [...].
Nirnberg: Valentin Neuber, 1557 [= VD 16 P 70].

Pannonius, Janus: Sylva panegyrica ad Guarinum Veronensem, praeceptorem suum. Et eiusdem
Epigrammata nunquam antehac typis excusa. Basel: Johann Froben, 1518 [= VD 16 ] 193].

Posthius, Johannes: Parergorum Poeticorum Pars Prima [...] Pars Altera [...]. Heidelberg: Hieronymus
Commelinus, 1595 [= VD 16 ZV 12712].

Reitter, Konrad: Mortilogus. [...]. Augsburg: Erhard Oeglin und J6rg Nadler, 1508 [= VD 16 R 1519].

Schede Melissus, Paul: Meletematum piorum libri VIII. Paraeneticorum II. Parodiarum II. Psalmi
aliquot. Frankfurt a. M.: Hieronymus Commelinus, 1595 [= VD 16 S 2413].

Scultetus, Abraham: Hochzeit-, Geburt-, Tauff-, Knigliche Annehmungs- und Leichpredigten.
Frankfurt a. M.: Daniel und David Aubry und Clemens Schleich, 1620 [= VD 17 23:333182K].

Sennert, Daniel: De Febribus Libri IV. [...]. Wittenberg: Zacharias Schirer Erben und Salomon
Auerbach Erben, 1628 [= VD 17 1:061523U].

Stigelius, Johannes: Poematum [...] Liber II. Continens sacra. [Hg. von Job Fincelius]. Jena: Donat
Richtzenhan, 1566 [= VD 16 S 9093].

Strozii Poetae Pater et Filius. Venedig: Aldus Manutius, 1513.

Tossanus, Daniel: Kurtzer Bericht Wie man sich in sterbenden leufften der zagheit erwehren / zu Gott
schicken / die seel erquicken / vnd in todsnéten trosten sol. Heidelberg: Hieronymus
Commelinus, 1596 [= VD 16 T 1708].



Editionen = 173

Editionen

Brant, Sebastian: Kleine Texte. Hg. von Thomas Wilhelmi. 2 Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt 1998
(Arbeiten und Editionen zur Mittleren Deutschen Literatur. Neue Folge 3).

Brockes, Barthold Heinrich: Werke. Hg. und komm. von Jiirgen Rathje. 5 Bde. Géttingen 2012 ff.

Celtis, Konrad: Funf Blicher Epigramme. Hg. von Karl Hartfelder. Berlin 1881.

Celtis, Konrad: Der Briefwechsel des Konrad Celtis. Hg. von Hans Rupprich. Minchen 1934
(Veroffentlichungen der Kommission zur Erforschung der Geschichte der Reformation und
Gegenreformation. Humanistenbriefe 3).

Celtis, Konrad: Conradi Celtis quae Vindobonae prelo subicienda curavit opuscula. Hg. von Konrad
Adel. Leipzig 1966 (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana).

Constitutiones Concilii quarti Lateranensis una cum Commentariis glossatorum. Hg. von Antonius
Garcia y Garcia. Vatikan 1981 (Monumenta Iuris Canonici A.2).

Dietrich, Veit: Agendblichlein fir die Pfarrherrn auff dem Land. In: Die evangelischen
Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts. Band 11: Bayern, 1. Teil: Franken. Hg. von Emil Sehling.
Tibingen 1961, S. 487-553.

Flaminio, Marcantonio: Carmina. Hg. von Massimo Scorsone. Turin 1993 (Parthenias. Collezione di
poesia neolatina 3).

Fleming, Paul: Paul Flemings Lateinische Gedichte. Hg. von Johann Martin Lappenberg. Stuttgart
1863 (Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 73).

Fleming, Paul: Paul Flemings Deutsche Gedichte. Hg. von Johann Martin Lappenberg. 2 Bde.
Stuttgart 1865 (Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 82-83).

Fracastoro, Girolamo: Lehrgedicht tiber die Syphilis. Hg. und iibers. von Georg Wohrle. 2. Auflage.
Wiesbaden 1993 (Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissanceforschung 18).

Gerhard, Johann: Das Testament und das Glaubensbekenntnis des todkranken 21-jahrigen Johann
Gerhard (1603). Hg. und kommentiert von Johann Anselm Steiger. In: Archiv fiir
Reformationsgeschichte 87 (1996), S. 201-253.

Gerhard, Johann: Meditationes Sacrae (1603/4). Mit einem Faksimile des Autographs. Hg. von Johann
Anselm Steiger. Stuttgart-Bad Cannstatt 1998 (Doctrina et Pietas I,2).

Gerhard, Johann: Meditationes Sacrae (1606/7). Lateinisch-deutsch. Hg. von Johann Anselm Steiger.
2 Teil-Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt 2000 (Doctrina et Pietas I,3).

Graphische und typographische Erstlinge der Syphilisliteratur aus den Jahren 1495 und 1496. Hg. von
Karl Sudhoff. Miinchen 1912.

Gryphius, Andreas: Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Hg. von Marian Szyrocki, Hugh
Powell. 8 Bde. Tiibingen 1963-1972 (Neudrucke deutscher Literaturwerke. Neue Folge 9-12,
14-15, 21, 23).

Gryphius, Andreas: Andreas Gryphius. Hg. von Heinz Ludwig Arnold. 2. Auflage. Miinchen 1980
(Text + Kritik 7/8).

Gryphius, Andreas: Dissertationes funebres oder Leichabdankungen. Hg. von Johann Anselm Steiger.
Tubingen 2007 (Neudrucke deutscher Literaturwerke. Neue Folge 57).

Gryphius, Andreas: Mumiae Wratislavienses. Hg., Uibers. und mit einer Werkstudie von Katja Reetz.
Berlin, Boston 2019 (Friihe Neuzeit 225).

Ginther, Johann Christian: Textkritische Werkausgabe in vier Banden und einer
Quellendokumentation. Hg. von Reiner Bolhoff. Berlin, Boston 2013-2015.



174 —— Bibliographie

Hessus, Helius Eobanus: The Poetic Works of Helius Eobanus Hessus. Hg. und iibers. von Harry
Vredeveld. 5 Bde. Tempe 2004-2008 (Medieval and Renaissance Texts and Studies 215, 333 =
Renaissance Text Series 18, 20), Leiden 2012 ff. (The Renaissance Society of America 1, 6, 15 ...).

Huberinus, Caspar: Wie man den sterbenden trosten und im zusprechen solle. In: Gunther Franz:
Huberinus - Rhegius - Holbein. Bibliographische und druckgeschichtliche Untersuchung der
verbreitesten [sic] Trost- und Erbauungsschriften des 16. Jahrhunderts. Nieuwkoop 1973
(Bibliotheca Humanistica & Reformatorica 7), S. 227-240.

Humanistische Lyrik des 16. Jahrhunderts. Lateinisch und deutsch. Hg. und tbers. von Wilhelm
Kihimann, Robert Seidel, Hermann Wiegand. Frankfurt a. M. 1997 (Bibliothek deutscher
Klassiker 146/Bibliothek der Friihen Neuzeit 5).

Isidor: Isidori Hispalensis episcopi etymologiarum sive originum libri XX. Hg. von Wallace M. Lindsay.
2 Bde. Oxford 1911 (Oxford Classical Texts).

Lukrez: Titus Lucretius Carus: De rerum natura Libri VI. Hg. von Marcus Deufert. Berlin, Boston 2019
(Bibliotheca Teubneriana 2028).

Luther, Martin: D. Martin Luthers Werke: Kritische Gesamtausgabe. 79 Bde. Weimar 1883-1929.

Luther, Martin: Werke in Auswahl. Hg. von Otto Clemen. 8 Bde. Bonn 1912-1933.

Luther, Martin: Vorlesung iiber den Rémerbrief 1515/1516. Ubers. von Eduard Ellwein. Miinchen 1927.

Luther, Martin: Studienausgabe. Hg. von Hans-Ulrich Delius. 6 Bde. Berlin, Leipzig 1979-1999.

Mark Aurel: Selbstbetrachtungen. Griechisch - Deutsch. Hg. und tbers. von Rainer Nickel. 2. Auflage.
Mannheim 2010 (Sammlung Tusculum).

Marrasio, Giovanni: Angelinetum and Other Poems. Ubers. von Mary P. Chatfield. Cambridge, MA
2016 (The I Tatti Renaissance Library 73).

Melanchthon, Philipp: Loci communes 1521. Lateinisch - Deutsch. Ubers. von Horst Georg Péhimann.
2. Auflage. Gltersloh 1997.

Molza, Francesco Maria: Elegiae et alia. Hg. von Rossana Sodano. Turin 1999 (Parthenias. Collezione
di poesia neolatina 5).

Opitz, Martin: Gesammelte Werke. Hg. von George Schulz-Behrend. 4 Bde. Stuttgart 1968-1990
(Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 295, 300-301, 296-297, 312-313).

Ovid: P. Ovidius Naso: Tristium Libri Quinque. Ibis. Ex Ponto Libri Quattuor. Halieutica. Fragmenta.
Hg. von S. G. Owen. Oxford 1915 (Oxford Classical Texts).

Ovid: P. Ovidius Naso: Tristia. Hg. und (ibers. von Georg Luck. 2 Bde. Heidelberg 1967-1977
(Wissenschaftliche Kommentare zu griechischen und lateinischen Schriftstellern).

Ovid: P. Ovidius Naso: Metamorphoses. Hg. von R. J. Tarrant. Oxford 2004 (Oxford Classical Texts).

Poésie latine chrétienne du Moyen Age. III°-XV€ siécle. Textes recueillis, traduits et commentés par
Henry Spitzmuller. Bruges 1971 (Bibliothéque Européenne).

Peuntner, Thomas: Thomas Peuntners Kunst des heilsamen Sterbens nach den Handschriften der
Osterreichischen Nationalbibliothek. Hg. von Rainer Rudolf. Berlin u. a. 1956 (Texte des spaten
Mittelalters 2).

Plinius: C. Plinius Secundus a. A.: Naturkunde. Lateinisch - deutsch. Biicher XXVI/XXVIL. Medizin und
Pharmakologie: Heilmittel aus dem Pflanzenreich. Hg. und tbers. von Roderich Kénig. 2. Auflage.
Disseldorf 2007 (Sammlung Tusculum).

Pontano, Giovanni: Ioannis Ioviani Pontani Carmina: Ecloghe - Elegie - Liriche. Hg. von Johannes
Oeschger. Bari 1948 (Scrittori d’Italia 198).

Renaissance Latin Verse. An Anthology. Hg. von Alessandro Perosa, John Sparrow. London 1979.

Sannazaro, Jacopo: Latin Poetry. Ubers. von Michael C. ]. Putnam. Cambridge, MA, London 2009
(The I Tatti Renaissance Library 38).



Lexika = 175

Scaliger, Iulius Caesar: Poetices libri septem. Sieben Blicher tiber die Dichtkunst. Unter Mitwirkung
von Manfred Fuhrmann hg. von Luc Deitz, Gregor Vogt-Spira. 6 Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt
1994-2011.

Die altesten Schriftsteller (iber die Lustseuche in Deutschland, von 1495 bis 1510, nebst mehreren
Anecdotis spaterer Zeit, gesammelt und mit literarhistorischen Notizen und einer kurzen
Darstellung der epidemischen Syphilis in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs.
Gottingen 1843.

Seuse, Heinrich: Deutsche Schriften. Hg. von Karl Bihlmeyer. Stuttgart 1907.

Das St. Katharinentaler Schwesternbuch. Hg., kommentiert und mit einer Untersuchung von Ruth
Meyer. Tlbingen 1995 (Miinchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des
Mittelalters 104).

Strozzi, Tito: Die Borsias des Tito Strozzi. Ein lateinisches Epos der Renaissance. Hg. von Walther
Ludwig. Miinchen 1977 (Humanistische Bibliothek IL5).

Ulrichs von Hutten Schriften. Hg. von Eduard Bocking. 5 Bde. Leipzig 1859-1862.

Ulrich von Hutten: Die Schule des Tyrannen. Lateinische Schriften. Hg. von Martin Treu. Leipzig 1991
(Reclam-Bibliothek 1388).

Ulsenius, Dietrich: Theodorici Ulsenii Phrisii Vaticinium in epidemicam Scabiem, quae passim toto
orbe grassatur. Nebst einigen anderen Nachtrdgen zur Sammlung der &ltesten Schriftsteller
Uber die Lustseuche in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Géttingen 1850.

Vegio, Maffeo: Elenco delle opere, scritti inediti. Hg. von Luigi Raffaele. Bologna 1909.

Bibelausgaben

Erasmus von Rotterdam: Novum Testamentum omne [...]. Basel: Johannes Froben, 1519.

Hieronymus: Biblia sacra vulgata. Lateinisch-deutsch. Hg. von Andreas Beriger, Widu-Wolfgang
Ehlers, Michael Fieger. 5 Bde. Berlin, Boston 2018.

Luther, Martin: Biblia: Das ist: Die gantze Heilige Schrifft / Deudsch / Auffs new zugericht. D. Mart.
Luth. Begnadet mit Kurfurstlicher zu Sachsen Freiheit. Gedruckt zu Wittemberg / Durch Hans
Lufft. M.D.XLV. [Faksimilierte Ausgabe der Lutherbibel von 1545, auf Handformat verkleinert.
Stuttgart 1967].

Lexika

Krause, Gerhard, Gerhard Mdiller (Hgg.): Theologische Realenzyklopadie. 36 Bde. Berlin, New York
1977-2007.

Kthlmann, Wilhelm, u. a. (Hgg.): Walther Killy Literaturlexikon. Autoren und Werke des
deutschsprachigen Kulturraumes. 12 Bde. und 1 Registerbd. 2., vollstandig tUberarbeitete
Auflage. Berlin, New York 2008-2011 [zitiert als Killy Literaturlexikon].

Kihlmann, Wilhelm, u. a. (Hgg.): Frithe Neuzeit in Deutschland 1520-1620.
Literaturwissenschaftliches Verfasserlexikon. Berlin, New York 2011ff. [zitiert als VL 16].

Leven, Karl-Heinz (Hg.): Antike Medizin. Ein Lexikon. Miinchen 2005.

Mayer, Cornelius (Hg.): Augustinus-Lexikon. 5 Bde. Basel 1986ff.



176 —— Bibliographie

Ruh, Kurt, u. a. (Hgg.): Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon. 11 Bde. und 3
Registerbde. 2. Auflage. Berlin, New York 1978-2008.

Worstbrock, Franz Josef (Hg.): Deutscher Humanismus 1480-1520. Verfasserlexikon. 3 Bde. Berlin,
New York 2008-2015 [zitiert als VL Dt. Hum.].

Zedler, Johann Heinrich: Grosses vollstandiges Universal-Lexicon Aller Wissenschaften und Kinste,
Welche bishero durch menschlichen Verstand und Witz erfunden und verbessert worden.
Photomechanischer Nachdruck. 2. Auflage. Graz 1996.

Sekundarliteratur

Albrecht, Reinhard Jonathan: Die Dresdener Handschrift der Erotica des Tito Vespasiano Strozza. In:
Romanische Forschungen 7 (1893), S. 231-292.

Alewyn, Richard: Rez. iber: Georg Ellinger. Geschichte der neulateinischen Literatur Deutschlands im
16. Jahrhundert (1929). In: Deutsche Barockforschung. Dokumentation einer Epoche. Hg. von
dems. Koln, Berlin 1965 (Neue Wissenschaftliche Bibliothek 7), S. 426-430.

Ammann, Martin: Komik in den Tristien Ovids. Basel 2006 (Schweizerische Beitrage zur
Altertumswissenschaft 31).

Arbesmann, Rudolph: The Concept of ,Christus Medicus‘ in St. Augustine. In: Traditio 10 (1954),
S.1-28.

Arend, Stefanie: Was vermag die Medizin? Figurationen des Arztes in Paul Flemings Gedichten. In:
Was ein Poéte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609-1640). Hg. von ders., Claudius
Sittig. Berlin, Boston 2012 (Friihe Neuzeit 168), S. 59-73.

Assion, Peter: Sterben nach tradierten Mustern - Leichenpredigten als Quelle fiir die volkskundliche
Brauchforschung. In: Leichenpredigten als Quelle historischer Wissenschaften. Hg. von Rudolf
Lenz. 4 Bde. KéIn u. a. 1975-2004, Bd. 3 (1984), S. 227-247.

Auge, Oliver: ,.... ne pauperes et debiles in ... domo degentes divinis careant“ - Sakral-religiése
Aspekte der mittelalterlichen Hospitalgeschichte. In: Sozialgeschichte mittelalterlicher
Hospitaler. Hg. von Neithard Bulst, Karl-Heinz SpieR. Ostfildern 2007 (Vortrdge und Forschungen
65), S. 77-123.

Aurnhammer, Achim: Dichter-Leid. Formen und Funktion des Autopathographischen in der Lyrik des
Simon Dach. In: Simon Dach. Werk und Nachwirken. Hg. von Axel E. Walter. Tiibingen 2008
(Frihe Neuzeit 126), S. 157-172.

Bauer, Robert: Die Bayerische Wallfahrt Altétting. Miinchen, Zirich 1970.

Bausenhart, Guido: Stolz - Geschwellte Brust auf schmadchtigen Beinen. In: Die Sieben Todslinden -
Zwischen Reiz und Reue. Hg. von Peter Nickl. Berlin 2009 (Thomas-Morus-Impulse 3), S. 75-95.

Bausi, Francesco: L’Epicedion in Albieram di Angelo Poliziano (testo e versione semipoetica). In: Yale
Italian Poetry 8 (2004/05), S. 215-247.

Baumler, Ernst: Amors vergifteter Pfeil. Kulturgeschichte einer verschwiegenen Krankheit. 2. Auflage.
Frankfurt a. M. 1997.

Barth, Ulrich: Die Entdeckung der Subjektivitat des Glaubens. Luthers BuR3-, Schrift- und
Gnadenverstandnis. In: ders.: Aufgeklarter Protestantismus. Tibingen 2004, S. 27-51.

Bayer, Oswald: Martin Luthers Theologie. Eine Vergegenwartigung. 4. Auflage. Tibingen 2016.

Becker, Arnold: Ulrichs von Hutten Querelae in Lossios: Humanistische Streitkultur zwischen Invektive
und Elegie. In: Streitkultur. Okzidentale Traditionen des Streitens in Literatur, Geschichte und



Sekunddrliteratur =177

Kunst. Hg. von Uwe Baumann, dems., Astrid Steiner-Weber. Gottingen 2008 (Supra alta
perennis. Studien zur Wirkung der Klassischen Antike 2), S. 111-129.

Benedek, Thomas G., Gerald P. Rodnan: Petrarch on Medicine and the Gout. In: Bulletin of the
History of Medicine 37 (1963), S. 397-416.

Benedek, Thomas G.: The Gout Encomium of Georg Fleissner, 1594. In: Bulletin of the History of
Medicine 43 (1969), S. 116-137.

Benedek, Thomas G.: The Influence of Ulrich von Hutten’s Medical Descriptions and Metaphorical
Use of Medicine. In: Bulletin of the History of Medicine 66 (1992), S. 355-375.

Benrath, Gustav Adolf: Das kirchliche Leben Heidelbergs in den Jahren 1593 bis 1595. In:
Heidelberger Jahrblcher 10 (1966), S. 49-82.

Bernhardt, Susanne: Figur im Vollzug. Narrative Strukturen im religiésen Selbstentwurf der Vita
Heinrich Seuses. Tubingen 2016.

Boll, Franz, Karl Bezold, Wilhelm Gundel: Sternglaube und Sterndeutung. Die Geschichte und das
Wesen der Astrologie. 7. Auflage. Stuttgart 1977.

Bosch, Gabriele: Luther und der augustinische ,homo incurvatus®. In: Das in sich verkrimmte Herz.
Anamnesen, Diagnosen und Perspektiven menschlichen Seins im 21. Jahrhundert. Hg. von
Holger Speier. Marburg 2015, S. 41-60.

Brush, Jack E.: Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis. Luthers Verstandnis des 51. Psalms. Tiibingen
1997 (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 36).

Bulang, Tobias, Regina Toepfer: Einleitung: Heilssorge und Selbstsorge in Mittelalter und friiher
Neuzeit - Traditionen und Perspektiven. In: Heil und Heilung. Die Kultur der Selbstsorge in der
Kunst und Literatur des Mittelalters und der frithen Neuzeit. Hg. von dens. Heidelberg 2020
(Germanisch-Romanische Monatsschrift. Beiheft 95), S. 1-17.

Biill, Franziskus: Spuren der Bautatigkeit des Abtes Johannes IV. Burckhardt innerhalb und auBerhalb
der Abtei Miinsterschwarzach. In: Benediktinisches Ménchtum in Franken. Zum 400. Todestag
des Minsterschwarzacher Abtes Johannes IV. Burckhardt (1563-1598). Hg. von Elmar
Hochholzer. Miinsterschwarzach 2000 (Mlnsterschwarzacher Studien 48), S. 117-150.

Butzer, Glinter: Psychagogik in der Friihen Neuzeit. In: Diskurse der Gelehrtenkultur in der Friihen
Neuzeit. Ein Handbuch. Hg. von Herbert Jaumann. Berlin, New York 2011, S. 715-746.

Bynum, William F., Vivian Nutton (Hgg.): Theories of Fever from Antiquity to the Enlightenment.
London 1981 (Medical History, Supp. 1).

Caesar, Elisabeth: Sebald Schreyer. Ein Lebensbild aus dem vorreformatorischen Nirnberg.
Wiirzburg 1969.

Classen, Peter, Eike Wolgast: Kleine Geschichte der Universitat Heidelberg. Heidelberg 1983.

Cohn, Jr., Samuel K.: Epidemics: Hate and Compassion from the Plague of Athens to AIDS. Oxford
2018.

Conrady, Karl Otto: Lateinische Dichtungstradition und deutsche Lyrik des 17. Jahrhunderts. Bonn
1962 (Bonner Arbeiten zur deutschen Literatur 4).

Copeman, William S. C., Marianne Winder: The First Medical Monograph on the Gout: ,0On whether it
is possible to cure the gout or no* [sic]. In: Medical History 13 (1969), S. 288-293.

Coppel, Bernhard: Lotichius Secundus, Petrus. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 7 (%2010), S. 523-525.

Czapla, Ralf Georg: ,Non infima liberalium artium“. Vom Wert und den Grenzen der Medizin
zwischen Vanitas-Vorstellung und eschatologischer Heilserwartung. Zu Paul Schede Melissus’
Meletemata. In: Iliaster. Literatur und Naturkunde in der Frihen Neuzeit. Festgabe fiir Joachim
Telle zum 60. Geburtstag. Hg. von Wilhelm Kiihimann, Wolf-Dieter Miiller-Jahncke. Heidelberg
1999, S. 79-97.



178 —— Bibliographie

Czapla, Ralf Georg: Transformationen des Psalters im Spannungsfeld von gemeinschaftlicher
Adhortation und individueller Meditation. Paul Schedes Psalmen Davids und Psalmi aliquot. In:
Der Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden.
16.-18. Jahrhundert. Hg. von Eckhard Grunewald, Henning P. Jirgens, Jan R. Luth. Tibingen
2004 (Friihe Neuzeit 97), S. 195-215.

Degl’Innocenti Pierini, Rita: L’epicedio di Angelo Poliziano per Albiera degli Albizi: tradizione classica
e contaminazione di generi. In: Angelo Poliziano. Dichter und Gelehrter. Hg. von Thomas Baier,
Tobias Danzer, Ferdinand Stiirner. Tiibingen 2015 (NeoLatina 24), S. 1-27.

Dickie, Matthew W.: Ovid, Metamorphoses 2.760-64. In: The American Journal of Philology 96 (1975),
S. 378-390.

Dingel, Irene: Religionsgesprache. In: Theologische Realenzyklopadie. Hg. von Gerhard Krause,
Gerhard Miiller. 36 Bde. Berlin, New York 1977-2007, Bd. 28 (1997), S. 631-681.

Dérnemann, Michael: Einer ist Arzt, Christus. Krankheitsdeutung in den Schriften der friihen
griechischen Kirchenvater. In: Krankheitsdeutung in der postsakularen Gesellschaft.
Theologische Ansétze im interdisziplinaren Gesprach. Hg. von Giinter Thomas, Isolde Karle.
Stuttgart 2009, S. 247-260.

Drecoll, Volker Henning: Praedestinatio. In: Augustinus-Lexikon. Hg. von Cornelius Mayer. 5. Bde.
Basel 1986 ff., Bd. 4, Fasc. 5/6 (2016), Sp. 826-837.

Diichting, Reinhard, Wilhelm Kiihimann: Stigel, Stigelius, Johannes. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 11
(%2011), S. 273f.

Ellinger, Georg: Geschichte der neulateinischen Literatur Deutschlands. 3 Bde. Berlin, Leipzig
1929-1933.

Entner, Heinz: Paul Fleming. Ein deutscher Dichter im DreiRigjdhrigen Krieg. Leipzig 1989 (RUB 1316).

Fichtner, Gerhard: Christus als Arzt. Urspriinge und Wirkungen eines Motivs. In: Friihmittelalterliche
Studien 16 (1982), S. 1-18.

Flood, John L.: Die Syphilis und der deutsche Humanismus. In: Die Funktion auRer- und
innerliterarischer Faktoren fiir die Entstehung deutscher Literatur des Mittelalters und der
Frihen Neuzeit. Hg. von Christa Baufeld. Géppingen 1994 (Goppinger Arbeiten zur Germanistik
603), S. 217-247.

Flood, John L.: Alte Heilige, neue Krankheiten. Wechselbeziehungen zwischen Heiligenverehrung und
Heilkunde um 1500. In: Die Vermittlung geistlicher Inhalte im Mittelalter. Internationales
Symposium, Roscrea 1994. Hg. von Timothy R. Jackson, Nigel F. Palmer, Almut Suerbaum.
Tibingen 1996, S. 197-213.

Flood, John L.: Minerva und das Podagra. In: Dialoge. Sprachliche Kommunikation in und zwischen
Texten im deutschen Mittelalter. Hamburger Colloquium 1999. Hg. von Nikolaus Henkel, Martin
H. Jones, Nigel F. Palmer. Berlin, New York 2003, S. 349-370.

Flood, John L.: Poets Laureate in the Holy Roman Empire. A Bio-bibliographical Handbook. 4 Bde.
Berlin, New York 2006.

Flood, John L.: Haslob, Michael. In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp. 179-189.

Foucault, Michel: Sexualitdt und Wahrheit. Ubers. von Ulrich Raulff, Walter Seitter und Andrea
Hemminger. 4 Bde. Frankfurt a. M. 1987-1989 (stw 716-718), Berlin 2019.

Foucault, Michel: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collége de France (1981/82). Aus dem
Franzésischen von Ulrike Bokelmann. Frankfurt a. M. 2004.

Foucault, Michel: Asthetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Hg. von Daniel Defert und
Francois Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange. 6. Auflage. Frankfurt a. M. 2017 (stw 1814).

Ford, Philip, Jan Bloemendal, Charles Fantazzi (Hgg.): Brill’s Encyclopaedia of the Neo-Latin World.
2 Bde. Leiden, Boston 2014 (The Renaissance Society of America Texts and Studies Series 3).



Sekundarliteratur = 179

Gardner, Hunter H.: Pestilence and the Body Politic in Latin Literature. Oxford 2019.

Glei, Reinhold F.: Krankheit dichten: Kranker Mensch und kranke Natur im lateinischen Lehrgedicht.
In: Krankheit schreiben. Aufzeichnungsverfahren in Medizin und Literatur. Hg. von Yvonne
Wiibben, Carsten Zelle. Gottingen 2013, S. 325-347.

Gollwitzer-Voll, Woty: Christus medicus - Heilung als Mysterium. Interpretationen eines alten
Christusnamens und dessen Bedeutung in der Praktischen Theologie. Paderborn 2007.

Graur, Theodosia: Un disciple de Ronsard. Amadis Jamyn. Paris 1929.

Groddeck, Wolfram: Reden Uber Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens. 2. Auflage. Frankfurt a. M.,
Basel 2008 (Nexus 7).

Gundert, Beate: Fieber. In: Antike Medizin, Sp. 299-301.

Hadot, Pierre: Philosophie als Lebensform. Geistige Ubungen in der Antike. Aus dem Franzésischen
von Ilsetraut Hadot und Christiane Marsch. Berlin 1991.

Hamm, Berndt: Lazarus Spengler (1479-1534). Der Niirnberger Ratsschreiber im Spannungsfeld von
Humanismus und Reformation, Politik und Glaube. Mit einer Edition von Gudrun Litz. Tibingen
2004 (Spatmittelalter und Reformation 25).

Henkel, Nikolaus: Sebastian Brant. Studien und Materialien zu einer Archdologie des Wissens um
1500. Berlin 2021.

Heyde, David: Subjektkonstitution in der Lyrik Simon Dachs. Berlin, New York 2010 (Friihe Neuzeit 155).
Hintzen, Beate: Sprache der Liebe, Sprache der Freundschaft, Sprache des Glaubens. Zur Interferenz
der Diskurse in Paul Flemings Dichtung. In: Was ein Poéte kan! Studien zum Werk von Paul
Fleming (1609-1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Friihe Neuzeit

168), S. 159-180.

Hochholzer, Elmar (Hg.): Benediktinisches Monchtum in Franken vom 12. bis zum 17. Jahrhundert.
Zum 400. Todestag des Miinsterschwarzacher Abtes Johannes IV. Burckhardt (1563-1598).
Munsterschwarzach 2000 (Minsterschwarzacher Studien 48).

Holzberg, Niklas: Zwischen biographischer und literarischer Intertextualitdt: Willibald Pirckheimers
Apologia seu Podagrae laus. In: Pirckheimer Jahrbuch 21 (2006), S. 45-61.

Holzenthal, Erhard: Das Krankheitsmotiv in der rémischen Elegie. Diss. KoIn 1967.

Honecker, Martin: Christus medicus. In: Der kranke Mensch in Mittelalter und Renaissance. Hg. von
Peter Wunderli. Disseldorf 1986 (Studia humaniora 5), S. 27-43.

Hoff-Purviance, Linda Kay: Johann Christian Glinther: The ,German Ovid “? Ann Arbor, MI 1984.

Hoff-Purviance, Linda: Der deutsche Ovid. In: Johann Christian Giinther. Hg. von Heinz Ludwig
Arnold. Minchen 1982 (Text + Kritik 74/75), S. 31-39.

Horstmanshoff, Manfred: Seele. In: Antike Medizin, Sp. 787-793.

Huttl, Ludwig: Marianische Wallfahrten im stiddeutsch-6sterreichischen Raum. Analysen von der
Reformations- bis zur Aufklarungsepoche. KoIn, Wien 1985 (KdIner Veroffentlichungen zur
Religionsgeschichte 6).

Irmler, Rudolf: Johann Heermann. Der schlesische Hiob. GieRen 1959 (Zeugen des gegenwartigen
Gottes 136).

Iwand, Hans Joachim: Glaubensgerechtigkeit nach Luthers Lehre. In: ders.: Glaubensgerechtigkeit.
Gesammelte Aufsdtze. Hg. von Gerhard Sauter. Bd 2. Miinchen 1980 (Theologische Blicherei 64),
S. 11-125.

Iwand, Hans Joachim: ,Sed originale per hominem unum®. Ein Beitrag zur Lehre vom Menschen. In:
ders.: Glaubensgerechtigkeit. Gesammelte Aufsdtze. Hg. von Gerhard Sauter. Bd 2. Miinchen
1980 (Theologische Biicherei 64), S. 171-193.



180 —— Bibliographie

Jaumann, Herbert: Iatrophilologia. ,Medicus philologus und analoge Konzepte in der friihen Neuzeit.
In: Philologie und Erkenntnis. Beitrdge zu Begriff und Problem frihneuzeitlicher ,Philologie‘. Hg.
von Ralph Hafner. Tibingen 2001 (Frihe Neuzeit 61), S. 151-176.

Jaumann, Herbert: Hutten, Ulrich von. In: VL Dt. Hum., Bd. 1 (2008), Sp. 1185-1237.

Jaegle, Dietmar: Das Subjekt im und als Gedicht. Eine Theorie des lyrischen Text-Subjekts am Beispiel
deutscher und englischer Gedichte des 17. Jahrhunderts. Stuttgart 1995.

Jenson, Matt: The Gravity of Sin: Augustine, Luther, and Barth on ,Homo Incurvatus in Se‘. London
2006.

Jutte, Robert: Krankheit und Gesundheit in der Friihen Neuzeit. Stuttgart 2013.

Karrer, Klaus: ,Ut amoris, ac observantiae aliquod extaret testimonium.‘ Untersuchung zum
Selbstverstandnis neulateinischen Dichtens am Beispiel des Johannes Posthius (1537-1597). In:
Festschrift fiir Paul Klopsch. Hg. von Udo Kindermann, Wolfgang Maaz, Fritz Wagner.
GoOppingen 1988 (Goppinger Arbeiten zur Germanistik 492), S. 144-174.

Karrer, Klaus: Johannes Posthius (1537-1597). Verzeichnis der Briefe und Werke mit Regesten und
Posthius-Biographie. Wiesbaden 1993 (Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissanceforschung 23).

Karrer, Klaus: Posthius, Johannes. In: VL 16, Bd. 5 (2016), Sp. 129-151.

Kemper, Raimund: Zur Syphilis-Erkrankung des Conrad Celtis, zum ,Vaticinium‘ Ulsens und zum
sogenannten ,Pestbild‘ Durers. In: Archiv fiir Kulturgeschichte 59 (1977), S. 99-118.

Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der friihen Neuzeit. 6 Bde. Tiibingen 1987-2006.

Kemp, Cornelia: Finff Caluinische Articul/ damit ein Christ. In: Die Sammlungen der Hessischen Landes-
und Hochschulbibliothek in Darmstadt. Kommentierte Ausgabe. Hg. von Wolfgang Harms, ders.
Tibingen 1987 (Deutsche illustrierte Flugblatter des 16. und 17. Jahrhunderts 4), S. 102f.

Kessner, Lars: Ambrosius Lobwasser. Humanist, Dichter, Lutheraner. In: Der Genfer Psalter und seine
Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden. 16.-18. Jahrhundert. Hg. von
Eckhard Grunewald, Henning P. Jiirgens, Jan R. Luth. Tiibingen 2004 (Friihe Neuzeit 97), S. 217-228.

Kiening, Christian: Anthropologische Zugange zur mittelalterlichen Literatur. Konzepte, Ansatze,
Perspektiven. In: Forschungsberichte zur Germanistischen Medidvistik. Hg. von Hans-Jochen
Schiewer. Bern u. a. 1996 (Jahrbuch fiir Internationale Germanistik C V), S. 11-129.

Kiening, Christian: Der Kérper der Humanisten. In: Zeitschrift fiir Germanistik 8 (1998), S. 302-316.

Kinzel, Ulrich: Projekt und Spiegel. Fleming und Gryphius ,uber sich selbst‘. In: An den Randern der
Moral. Studien zur literarischen Ethik. Hg. von dems. Wiirzburg 2008, S. 78-88.

Knight, Sarah, Stefan Tilg (Hgg.): The Oxford Handbook of Neo-Latin. Oxford 2015.

Knote, André: Von der geistlichen Seelenkur zur psychologischen Kur. Zur Geschichte der
Psychotherapie vor Freud. Paderborn 2015 (Laboratorium Aufkldarung 21).

Knuth, Hans Christian: Zur Auslegungsgeschichte von Psalm 6. Tiibingen 1971 (Beitrage zur
Geschichte der biblischen Exegese 11).

Korenjak, Martin: Geschichte der neulateinischen Literatur. Vom Humanismus bis zur Gegenwart.
Muinchen 2016.

Ko3enina, Alexander: Anatomie, Vivisektion und Plastination in Gedichten der Frithen Neuzeit
(Gryphius, Wiedemann, Brockes). In: Zeitschrift flir Germanistik 19 (2009), S. 63-76.

KoSenina, Alexander: Brockes’ ,Das Fieber“ (1721) als ,historia morbi‘. In: Brockes-Lektiiren.

Asthetik - Religion - Politik. Hg. von Mark-Georg Dehrmann, Friederike Felicitas Glinther. Bern
2020 (Publikationen zur Zeitschrift fiir Germanistik 32), S. 211-226.

Krafft, Fritz: Die Pharmazie im Dienste der Propagierung lutherischer Rechtfertigungslehre. Zur
Bildaussage eines protestantischen Andachtsbildmotivs. In: Berichte zur
Wissenschaftsgeschichte 26 (2003), S. 157-182.



Sekunddrliteratur = 181

Kramer, Wilhelm: Probleme und Ergebnisse der Glinther-Forschung. II. In: Germanisch-Romanische
Monatsschrift 18 (1930), S. 403-426.

Krummacher, Hans-Henrik: Der junge Gryphius und die Tradition. Studien zu den Perikopensonetten
und Passionsliedern. Miinchen 1976.

Krummacher, Hans-Henrik: Lyra. Studien zur Theorie und Geschichte der Lyrik vom 16. bis zum
19. Jahrhundert. Berlin, Boston 2013.

Kihlmann, Wilhelm: Selbstverstdndigung im Leiden: Zur Bewaltigung von Krankheitserfahrungen im
versgebundenen Schrifttum der Frithen Neuzeit (P. Lotichius Secundus, Nathan Chytraeus,
Andreas Gryphius). In: Heilkunde und Krankheitserfahrung in der Frithen Neuzeit. Studien am
Grenzrain von Literaturgeschichte und Medizingeschichte. Hg. von Udo Benzenhéfer, Wilhelm
Kihimann. Tibingen 1992 (Friihe Neuzeit 10), S. 1-29.

Kihimann, Wilhelm: Poeten und Puritaner: Christliche und pagane Poesie im deutschen
Humanismus. Mit einem Exkurs zur Prudentius-Rezeption in Deutschland. In: Humanismus und
Theologie in der friihen Neuzeit. Akten des interdisziplinaren Symposions vom 15. bis 17. Mai
1992 im Melanchthonhaus in Bretten. Hg. von Hannes Kerner. Nirnberg 1993 (Pirckheimer-
Jahrbuch 8), S. 149-180.

Kihlmann, Wilhelm: Padagogische Konzeptionen. In: Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte.
Hg. von Christa Berg u. a. 6 Bde. Miinchen 1987-2005, Bd. 1 (1996: 15. bis 17. Jahrhundert. Von
der Renaissance und der Reformation bis zum Ende der Glaubenskampfe), S. 153-196.

Kihlmann, Wilhelm: Ein Heidelberger Dichter wiinscht ,pradestiniert“ zu sein. Zur Behandlung
konfessionalistischer Positionen in der geistlichen Lyrik des deutschen Spathumanismus,
ausgehend von einer Ode des Paul Schede Melissus (Meletemata I, 21) von 1595. In:
Pradestination und Willensfreiheit. Luther, Erasmus, Calvin und ihre Wirkungsgeschichte.
Festschrift fir Theodor Mahlmann zum 75. Geburtstag. Hg. von Wilfried Harle, Barbara
MahImann-Bauer. Leipzig 2009 (Marburger Theologische Studien 99), S. 146-158.

Kihlmann, Wilhelm, Karl Wilhelm Beichert: Literarisches Leben zwischen Rhein und Main. Der
Wertheimer Dichter, Schulmann und Rentmeister Nikolaus Riidinger (ca. 1530-1581) im
Netzwerk des pfélzischen Spathumanismus. Berlin, Boston 2021 (Friihe Neuzeit 240).

Kiimmel, Werner Friedrich: Der Homo litteratus und die Kunst, gesund zu leben. In: Humanismus
und Medizin. Hg. von Rudolf Schmitz, Gundolf Keil. Weinheim 1984 (Mitteilung der Kommission
fur Humanismusforschung 11), S. 67-85.

Kimmel, Werner Friedrich: Der sanfte und selige Tod. Verklarung und Wirklichkeit des Sterbens im
Spiegel lutherischer Leichenpredigten des 16. bis 18. Jahrhunderts. In: Leichenpredigten als
Quelle historischer Wissenschaften. Hg. von Rudolf Lenz. 4 Bde. K6In u. a. 1975-2004, Bd. 3
(1984), S. 199-226.

Lee, Nam Kyu: Die Pradestinationslehre der Heidelberger Theologen 1583-1622. Georg Sohn
(1551-1589), Herman Rennecherus (1550-7?), Jacob Kimedoncius (1554-1596), Daniel Tossanus
(1541-1602). Gottingen 2009 (Reformed Historical Theology 10).

Lehmann, Paul: Franciscus Modius als Handschriftenforscher. Miinchen 1908 (Quellen und
Untersuchungen zur lateinischen Philologie des Mittelalters 3).

Leuker, Tobias: Angelo Poliziano. Dichter, Redner, Stratege. Eine Analyse der Fabula di Orpheo und
ausgewabhlter lateinischer Werke des Florentiner Humanisten. Berlin, New York 2011 (Beitrage
zur Altertumskunde 98).

Leven, Karl-Heinz: Facies hippocratica. In: Antike Medizin, Sp. 291f.

Lefevre, Eckard: Jakob Baldes Solatium Podagricorum (1661). Ein satirischer Trost der Gichtkranken.
Einfiihrung, Text, Ubersetzung, Kommentar. Berlin, Boston 2020 (Beitrége zur Altertumskunde 387).



182 —— Bibliographie

Liess, Bernhard: Johann Heermann (1585-1647). Prediger in Schlesien zur Zeit des DreiRigjahrigen
Krieges. Munster 2003 (Arbeiten zur historischen und systematischen Theologie 24).

Liess, Bernhard: Heermann, Johann. In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp. 211-217.

Lopomo, Nicolle: Maffeo Vegio, il Poliziano e la Dea Febris. In: Medioevo e rinascimento 25 (2014),
S.127-147.

Loehr, Johanna: Ovids Mehrfacherklarungen in der Tradition aitiologischen Dichtens. Berlin, Boston
1996 (Beitrage zur Altertumskunde 74).

Lonie, Iain M.: Fever Pathology in the Sixteenth Century: Tradition and Innovation. In: Theories of
Fever from Antiquity to the Enlightenment. Hg. von William F. Bynum, Vivian Nutton. London
1981 (Medical History, Supp. 1), S. 19-44.

Ludwig, Walther: Risiken und Chancen bei der Erforschung der neuzeitlichen Latinitat. In: Jahrbuch
flr Internationale Germanistik 30 (1998), S. 8-20.

Lumme, Christoph: Hollenfleisch und Heiligtum. Der menschliche Kérper in autobiographischen
Texten des 16. Jahrhunderts. Frankfurt a. M. 1996 (Miinchner Studien zur neueren und neusten
Geschichte 13).

Lutterbach, Hubertus: Der Christus medicus und die Sancti medici. Das wechselvolle Verhaltnis zweier
Grundmotive christlicher Frommigkeit zwischen Spatantike und Friiher Neuzeit. In: Saeculum 47
(1996), S. 239-281.

Manuwald, Gesine: ,Krankheit und Tod in der Fremde* bei Lotichius (el. 1, 6) und den romischen
Elegikern. In: Lotichius und die rémische Elegie. Hg. von Ulrike Auhagen, Eckart Schafer.
Tubingen 2001 (NeoLatina 2), S. 65-83.

Martin, Alfred: The Patron Saints of Syphilis and the Pilgrimage of Syphilitics. In: The Urologic and
Cutaneous Review 27 (1923), S. 69-75.

Martin, Dieter: ,Ecce poeta“ - Johann Christian Giinther in Dichterdramen um 1900. In: Geistesheld
und Heldengeist. Studien zum Verhaltnis von Intellekt und Heroismus. Hg. von Barbara BeRlich
u. a. Baden-Baden 2020 (Helden - Heroisierung - Heroismen 14), S. 241-261.

Martus, Steffen, Alexander Nebrig (Hgg.): Anthropologien der Lyrik. Themenheft der Zeitschrift fiir
Germanistik 23 (2013).

Mauser, Wolfram: Dichtung, Religion und Gesellschaft im 17. Jahrhundert. Die ,Sonette‘ des Andreas
Gryphius. Miinchen 1976.

Mauser, Wolfram: Was ist dies Leben doch? Zum Sonett Thrdnen in schwerer Kranckheit von Andreas
Gryphius. In: Gedichte und Interpretationen. Hg. von Volker Meid u. a. 7 Bde. Stuttgart
1982-1997 (RUB 7890-7895, 9632), Bd. 1 (1982: Renaissance und Barock), S. 222-230.

Meid, Volker, Beate Czapla: Fleming, Paul. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 3 (2008), S. 474-477.

Mennecke-Haustein, Ute: Erbauungsliteratur. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 13 (1992), S. 233-239.

Milt, Bernhard: Vadian als Arzt. Hg. von Coradin Bonorand. St. Gallen 1959 (Vadian-Studien 6).

Moul, Victoria (Hg.): A Guide to Neo-Latin Literature. Cambridge 2017.

Mulsow, Martin: Gryphius und die Agyptologie. Zum Handexemplar des Dichters von Lorenzo
Pignorias Mensa Isaica. In: Andreas Gryphius (1616-1664). Zwischen Tradition und Aufbruch. Hg.
von Oliver Bach, Astrid Drose. Berlin, Boston 2020 (Frithe Neuzeit 231), S. 162-188.

Mundt, Lothar: Einleitung. In: Johannes Bocer: Samtliche Eklogen. Mit einer Einfiihrung in Leben und
Gesamtwerk des Verfassers. Hg., Uibers. und komm. von dems. Tuibingen 1999 (Friihe Neuzeit
46), S. XI-LXXXIIL

Mundt, Lothar: Bocer(us) (Bodeker, Bokerus), Johannes. In: VL 16, Bd. 1 (2011), Sp. 296-307.

Moller, Melanie: Vivere me dices, sed sic, ut vivere nolim. Zur Poetik der Existenz in Ovid, trist. 3, 7. In:
Wiener Studien 126 (2013), S. 127-144.



Sekundérliteratur = 183

Muiller, Gerhard: Arzt, Kranker und Krankheit bei Ambrosius von Mailand (334-397). In: Sudhoffs
Archiv 51 (1967), S. 193-216.

Nagle, Betty Rose: The Poetics of Exile: Program and Polemic in the Tristia and Epistulae ex Ponto of
Ovid. Bruxelles 1980 (Collection Latomus 170).

Neymeyr, Barbara: Das autonome Subjekt in der Auseinandersetzung mit Fatum und Fortuna. Zum
stoischen Ethos in Paul Flemings Sonett An sich. In: Stoizismus in der europdischen Philosophie,
Literatur, Kunst und Politik. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Moderne. Hg. von
ders., Jochen Schmidt, Bernhard Zimmermann. 2 Bde. Berlin, New York 2008, Bd. 2, S. 771-786.

Oelke, Harry: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts im Spiegel illustrierter Flugblatter. Berlin,
New York 1992 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 57).

Orbén, Aron: Born for Phoebus. Solar-astral Symbolism and Poetical Self-representation in Conrad
Celtis and his Humanist Circles. Wien 2018.

Osterkamp, Ernst: Guinther, Johann Christian. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 4 (2009), S. 503-507.

Osthues, Julian, Jan Gerstner (Hgg.): Erschdpfungsgeschichten. Kehrseiten und Kontrapunkte der
Moderne. Leiden 2021 (vita activa).

Perosa, Alessandro: Febris: A Poetic Myth Created by Poliziano. In: Journal of the Warburg and
Courtauld Institutes 9 (1946), S. 74-95.

Peschke, Michael: Ulrich von Hutten (1488-1523) als Kranker und als medizinischer Schriftsteller.
KolIn 1985 (Arbeiten der Forschungsstelle des Instituts fiir Geschichte der Medizin der
Universitat zu Kéln 33).

Pethes, Nicolas: Literatur- und Wissenschaftsgeschichte. Ein Forschungsbericht. In: Internationales
Archiv fiir Sozialgeschichte der Literatur 28 (2003), S. 181-231.

Peura, Simo: Mehr als ein Mensch? Die Vergéttlichung als Thema der Theologie Martin Luthers von
1513 bis 1519. Mainz 1994 (Veroffentlichungen des Instituts fiir europaische Geschichte Mainz 152).

Pflanz, Hans Henning: Johann Stigel als Theologe. Mit einer Biographie und einem Anhang von
ungedruckten Briefen Stigels und einem Verzeichnis gedruckter Schriften. Ohlau 1936.

Porter, Roy, G. S. Rousseau: Gout: The Patrician Malady. New Haven 1998.

Portwich, Philipp: Das Flugblatt des Niirnberger Arztes Theodoricus Ulsenius von 1496. In: Berichte
zur Wissenschaftsgeschichte 21 (1998), S. 175-183.

Pott, Sandra: ,Medicus poeta‘. Poetisierung medizinischen Wissens tiber Pest und Blédsse: Hans Folz
und einige unbekannte Mediziner-Dichter. In: Gesundheit - Krankheit. Kulturtransfer
medizinischen Wissens von der Spatantike bis in die Friihe Neuzeit. Hg. von Florian Steger, Kay
Peter Jankrift. K&In u. a. 2004 (Beihefte zum Archiv fir Kulturgeschichte 55), S. 237-261.

Proksch, Johann Karl: Die Geschichte der venerischen Krankheiten. Eine Studie. 2 Tle. Bonn 1895.

Rattay, Beate: Finff Caluinische Articul/darmit ein Christ ... In: Illustrierte Flugblatter aus den
Jahrhunderten der Reformation und der Glaubenskampfe. 24. Juli bis 31. Oktober 1983.
Kunstsammlungen der Veste Coburg. Hg. von Wolfgang Harms. Coburg 1983, S. 68f.

Radle, Fidel: Haslob, Michael. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 5 (2009), S. 64.

Resch, Claudia: Trost im Angesicht des Todes. Friihe reformatorische Anleitungen zur Seelsorge an
Kranken und Sterbenden. Tiibingen, Basel 2006 (Pietas Liturgica. Studia 15).

Retzlaff, Stefanie: Observieren und Aufschreiben. Zur Poetologie medizinischer Fallgeschichten
(1700-1765). Paderborn 2018.

Rhein, Stefan: Stigel (Stigelius), Johannes. In: VD 16, Bd. 6 (2017), Sp. 145-155.

Robert, J6rg: ,,Exulis haec vox est“. Ovids Exildichtungen in der Lyrik des 16. Jahrhunderts (Caspar
Ursinus Velius, Conrad Celtis, Petrus Lotichius Secundus, Joachim Du Bellay). In: Germanisch-
Romanische Monatsschrift 52 (2002), S. 437-461.



184 —— Bibliographie

Robert, J6rg: Zum Dichter geboren. Die Astrologie in den Amores. In: Amor als Topograph. 500 Jahre
Amores des Conrad Celtis. Ein Manifest des deutschen Humanismus. Kabinettausstellung
7. April-30. Juni 2002. Hg. von Claudia Wiener u. a. Schweinfurt 2002 (Bibliothek Otto Schéfer
18), S. 53-60.

Robert, J6rg: Konrad Celtis und das Projekt der deutschen Dichtung. Studien zur humanistischen
Konstitution von Poetik, Philosophie, Nation und Ich. Tiibingen 2003 (Friihe Neuzeit 76).

Robert, J6rg: Nachschrift und Gegengesang. Parodie und parodia in der Poetik der Friihen Neuzeit.
In: ,Parodia‘ und Parodie. Aspekte intertextuellen Schreibens in der lateinischen Literatur der
Frihen Neuzeit. Hg. von Reinhold F. Glei, Robert Seidel. Tiibingen 2006 (Friihe Neuzeit 120),

S. 47-66.

Robert, J6rg: Celtis, Konrad. In: VL Dt. Hum., Bd. 1 (2008), Sp. 375-427.

Robert, Jérg: Vor der Klassik. Die Asthetik Schillers zwischen Karlsschule und Kant-Rezeption. Berlin,
Boston 2011 (Quellen und Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte 72 [306]).

Robert, Jorg: Der Petrarkist als Pathologe. Bemerkungen zu Paul Flemings medizinischer Dissertation
De lue venerea (1640). In: Was ein Poéte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609-1640).
Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Friihe Neuzeit 168), S. 75-95.

Robert, J6rg: Lotichius Secundus, Petrus. In: VL 16, Bd. 4 (2015), Sp. 195-209.

Robert, J6rg: Schede (Schedius) Melissus, Paul (Paulus). In: VL 16, Bd. 5 (2016), Sp. 477-494.

Robert, J6rg: ,Begriff der Welt“. Andreas Gryphius in Rom. In: Andreas Gryphius (1616-1664).
Zwischen Tradition und Aufbruch. Hg. von Oliver Bach, Astrid Drose. Berlin, Boston 2020 (Frithe
Neuzeit 231), S. 459-481.

Robert, Jérg: Nachahmung, Ubersetzung, Akkulturation. Horaz-Rezeption(en) in der deutschen Lyrik
(1580-1650). In: Non omnis moriar. Die Horaz-Rezeption in der neulateinischen Literatur vom 15.
bis zum 17. Jahrhundert. La réception d’Horace dans la littérature néo-latine du XVe au XVIle
siécle. La ricezione di Orazio nella letteratura in latino dal XV al XVII secolo (Deutschland -
France - Italia). Hg. von Marc Laureys, Nathalie Dauvois, Donatella Coppini. 2 Bde. Hildesheim
u. a. 2020 (Noctes Neolatinae 35), Bd. 2, S. 957-976.

Robert, J6rg: Reformation und Literaturreform. Spracharbeit, Purismus und Poetik im 16. und
17. Jahrhundert (Luther, Clajus, Opitz). In: Reformation als Transformation? Interdisziplindre
Zugange zum Transformationsparadigma als historiographischer Beschreibungskategorie. Hg.
von Volker Leppin, Stefan Michels. Tiibingen 2022 (Spatmittelalter, Humanismus, Reformation
126), S. 259-273.

Roloff, Hans-Gert: Poeta vapulans - Ulrich von Hutten und die Létze. In: Pommern in der Friihen
Neuzeit. Literatur und Kultur in Stadt und Region. Hg. von Wilhelm Kihimann, Horst Langer.
Tibingen 1994 (Friihe Neuzeit 19), S. 61-76.

RoRbach, Nikola: Lust und Nutz. Historische, geistliche, mathematische und poetische Erquickstunden
in der Friihen Neuzeit. Bielefeld 2015.

RoRbach, Nikola: Psalm, Poesie, Predigt im Barock. Poetische Erquickstunden und die Bibel. In: Bibel
und Kultur. Das Buch der Biicher in Literatur, Musik und Film. Hg. von Paul-Gerhard Klumbies,
Ilse Millner. Leipzig 2016, S. 139-166.

Roth, Michael: Homo incurvatus in se ipsum - Der sich selbst verachtende Mensch. NarziBmustheorie
und theologische Hamartiologie. In: Praktische Theologie 33 (1998), S. 14-33.

Rupprich, Hans: Die deutsche Literatur vom spaten Mittelalter bis zum Barock. Zweiter Teil: Das
Zeitalter der Reformation 1520-1570. Miinchen 1973.

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und lateinischen
Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Beruicksichtigung der patristischen Literatur. Eine literar-
historische Studie. Darmstadt 1967 (Nachdruck der Separatdrucke von 1886-1894).



Sekundérliteratur = 185

Salzmann, Charles: Die Editio princeps des Marc Aurel durch Conrad Gessner 1559. In:
Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft 140 (1960), S. 153f.

Santing, Catrien: Geneeskunde en humanisme. Een intellectuele biografie van Theodoricus Ulsenius
(c. 1460-1508). Rotterdam 1992.

Santing, Catrien G.: Medizin und Humanismus: Die Einsichten des Nirnbergischen Stadtarztes
Theodericus Ulsenius Gber Morbus Gallicus. In: Sudhoffs Archiv 79 (1995), S. 138-149.

Schéfer, Eckart: Deutscher Horaz. Conrad Celtis - Georg Fabricius - Paul Melissus - Jacob Balde. Die
Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutschlands. Wiesbaden 1976.

Schafer, Eckart: Ulrich von Hutten als lateinischer Poet. In: Pirckheimer-Jahrbuch 4 (1988), S. 57-78.

Schafer, Eckart: Paulus Melissus Schedius (1539-1602). Leben in Versen. In Humanismus im
deutschen Siidwesten. Biographische Profile. Im Auftrag der Stiftung ,Humanismus Heute“ des
Landes Baden-Wirttemberg. Hg. von Paul Gerhard Schmidt. Sigmaringen 1993, S. 239-263.

Scheitler, Irmgard: Heermann, Johann. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 5 (%2009), S. 127-129.

Schmitz, Heinz-Walter: Die Paminger - Eine Familie im Spannungsfeld der Konfessionalisierung. In:
Ostbairische Lebensbilder 1 (2004), S. 59-78.

Schénfeld, Walther: Verhiitung und Behandlung der Syphilis mit Heilsmitteln der Kirche um die
Wende des 15. Jahrhunderts. In: Dermatologische Wochenschrift 116 (1943), S. 10-23.

Schonfeld, Walther: Kurze Geschichte der Dermatologie und Venerologie und ihre
kulturgeschichtliche Spiegelung. Ein Entwurf. Hannover-Kirchrode 1954.

Schnell, Bernhard: Peuntner, Thomas. In: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon.
Hg. von Kurt Ruh u. a. 11 Bde. und 3 Registerbde. 2. Auflage. Berlin, New York 1978-2008, Bd. 7
(%1989), Sp. 537-544.

Schrimm-Heins, Andrea: Gewissheit und Sicherheit. Geschichte und Bedeutungswandel der Begriffe
,certitudo‘ und ,securitas‘ (Teil I). In: Archiv fiir Begriffsgeschichte 34 (1991), S. 123-213.

Schubert, Dietmar: ,Denn mein Erl6ser trug mich allzeit auf den Armen“. Nachdenken tber Paul
Flemings geistliche Lyrik. In: Was ein Poéte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609-1640).
Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frithe Neuzeit 168), S. 97-114.

Schwarz, Reinhard: Vorgeschichte der reformatorischen BuRtheologie. Berlin, Boston 1968 (Arbeiten
zur Kirchengeschichte 41).

Sebastian, Anna: Zum Einfluss der Ubersetzungen Richard Bakers auf die theologische Konzeption
der Sonn- und Feiertagssonette des Andreas Gryphius. In: Andreas Gryphius (1616-1664).
Zwischen Tradition und Aufbruch. Hg. von Oliver Bach, Astrid Drdse. Berlin, Boston 2020 (Friihe
Neuzeit 231), S. 521-552.

Seewald, Michael: Glaube und Rechtfertigung. Zu Kritik und Weiterfiihrung der Gemeinsamen
Erklarung aus rémisch-katholischer Sicht. In: Wachsende Zustimmung und offene Fragen. Die
Gemeinsame Erklarung zur Rechtfertigungslehre im Licht ihrer Wirkung. Hg. von Bernd
Oberdorfer, Thomas Séding. Freiburg im Breisgau 2019 (Quaestiones disputatae 302),

S. 111-134.

Selderhuis, Herman J.: Ars Moriendi in Early Modern Calvinism. In: Preparing for Death,
Remembering the Dead. Hg. von Tarald Rasmussen, Jon @ygarden Flaeten. Gottingen 2015
(Refo500 Academic Studies 22), S. 109-122.

Seybold, Klaus: Das Gebet des Kranken im Alten Testament. Untersuchungen zur Bestimmung und
Zuordnung der Krankheits- und Heilungspsalmen. Stuttgart 1973 (Beitrage zur Wissenschaft
vom Alten und Neuen Testament. Flinfte Folge 19 [99]).

Sigal, Stephen L.: Fever Theory in the Seventeenth Century: Building Toward a Comprehensive
Physiology. In: The Yale Journal of Biology and Medicine 51 (1978), S. 571-582.



186 —— Bibliographie

Signori, Gabriela: Wallfahrt, Wunder und Buchdruck um 1500. Jakobus Issickemers ,,buchlein der
zuflucht zu Maria der muter gotes in alten Oding“ (Kaspar Hochfeder: Nirnberg 1497). In: Maria
allerorten. Die Muttergottes mit geneigtem Haupt. 1699-1999. Das Gnadenbild der Ursulinen zu
Landshut. Altbayerische Marienfrémmigkeit im 18. Jahrhundert. Eine Ausstellung der Museen
der Stadt Landshut in der Spitalkirche Heiliggeist. 20. November 1999 bis 5. Mdrz 2000. Hg. von
Franz Niehoff. Landshut 1999 (Schriften aus den Museen der Stadt Landshut 5), S. 53-66.

Signori, Gabriela: Kultwerbung - Endzeitangste - Judenhass. Wunder und Buchdruck an der
Schwelle zur Neuzeit. In: Mirakel im Mittelalter. Konzeptionen, Erscheinungsformen, Deutungen.
Hg. von Martin Heinzelmann, Klaus Herbers, Dieter R. Bauer. Stuttgart 2002 (Beitrdge zur
Hagiographie 3), S. 433-472.

Siraisi, Nancy: The Clock and the Mirror: Girolamo Cardano and Renaissance Medicine. Princeton 1997.

Sittig, Claudius: ,Der Zeuge von meiner Poesie‘: Mannlich-homosoziales Begehren in Paul Flemings
Freundschaftsdichtung. In: Was ein Poéte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609-1640).
Hg. von Stefanie Arend, dems. Berlin, Boston 2012 (Friihe Neuzeit 168), S. 205-232.

Sliwa, Joachim: Mumiae Wratislavienses. In: Gryphius-Handbuch. Hg. von Nicola Kaminski, Robert
Schitze. Berlin, Boston 2016, S. 582-593.

Sluhovsky, Moshe: Becoming a New Self: Practices of Belief in Early Modern Catholicism. Chicago 2017.

Stegmann, Andreas: Luthers Auffassung vom christlichen Leben. Tibingen 2014 (Beitrage zur
historischen Theologie 175).

Steiger, Johann Anselm: Die Geschichts- und Theologie-Vergessenheit der heutigen Seelsorgelehre.
In: Kerygma und Dogma 39 (1993), S. 64-87.

Steiger, Johann Anselm: Medizinische Theologie. Christus medicus und theologia medicinalis bei
Martin Luther und im Luthertum der Barockzeit. Mit Edition dreier Quellentexte. Leiden 2005
(Studies in the History of Christian Traditions 121).

Steiger, Johann Anselm: Johann Peter Hebels Kalendergeschichte Franziska im Vergleich mit Pfeffels
Pratext. In: Gottlieb Konrad Pfeffel (1736-1809). Signaturen der Spataufklarung am Oberrhein.
Hg. von Achim Aurnhammer, Wilhelm Kihlmann. Freiburg im Breisgau u. a. 2010 (Rombach
Wissenschaften), S. 145-169.

Steiger, Johann Anselm: Hephata! Ein geistliches Gedicht des Dichters und Arztes Paul Fleming und
dessen auslegungshistorischer Kontext. In: Was ein Poéte kan! Studien zum Werk von Paul
Fleming (1609-1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Friihe Neuzeit
168), S. 115-140.

Steiger, Johann Anselm: Gerhard, Johann. In: VL 16, Bd. 2 (2012), Sp. 557-571.

Stein, Claudia: Negotiating the French Pox in Early Modern Germany. Farnham 2009 (The History of
Medicine in Context).

Stolberg, Michael: Zeit und Leib in der medikalen Kultur der Frithen Neuzeit. In: Die Autoritét der Zeit
in der Friihen Neuzeit. Hg. von Arndt Brendecke, Ralf-Peter Fuchs, Edith Koller. Berlin 2007
(Pluralisierung & Autoritat 10), S. 49-68.

Stolberg, Michael: Das ménnliche Klimakterium. Zur Vorgeschichte eines modernen Konzepts
(1500-1900). In: Mannlichkeit und Gesundheit im historischen Wandel ca. 1800 bis ca. 2000. Hg.
von Martin Dinges. Stuttgart 2007 (Medizin, Gesellschaft und Geschichte 27), S. 105-122.

Stolberg, Michael: Gelehrte Medizin und arztlicher Alltag in der Renaissance. Berlin, Boston 2021.

Storchova, Lucie: , The tempting girl, I know so well“: Representations of Gout and the Self-
Fashioning of Bohemian Humanist Scholars. In: Early Science and Medicine 21 (2016), S. 511-530.

StrauB, David Friedrich: Leben und Schreiben des Dichters und Philologen Nicodemus Frischlin. Ein
Beitrag zur deutschen Culturgeschichte in der zweiten Hélfte des sechszehnten [sic]
Jahrhunderts. Frankfurt a. M. 1856.



Sekundarliteratur =——— 187

Strein, Jirgen: Die deutschsprachigen medizinischen Lehrdichtungen des Johannes Posthius. In:
Daphnis 22 (1993), S. 473-485.

Strein, Jirgen: Wissenstransfer und Popularkultur in der Frihaufklarung. Leben und Werk des
Arztschriftstellers Christoph von Hellwig (1663-1721). Berlin, Boston 2017 (Friihe Neuzeit 208).

Stroh, Wilfried: Tréstende Musen: Zur literarhistorischen Stellung und Bedeutung von Ovids
Exilgedichten. In: Aufstieg und Niedergang der romischen Welt II 31,4 (1981), S. 2638-2684.

Szklenar, Hans (Hg.): Erinnerung an Georg Trakl. Zeugnisse und Briefe. 3. Auflage. Salzburg 1966.

Tschachtli, Sarina: Kérper- und Sinngrenzen. Zur Sprachbildlichkeit in Dramen von Andreas Gryphius.
Miinchen 2017.

Tillich, Paul: Kirche und humanistische Gesellschaft. In: ders.: Gesammelte Werke. Hg. von Renate
Albrecht. 14 Bde. Stuttgart 1959-1975, Bd. 9 (1967: Die religiose Substanz der Kultur. Schriften
zur Theologie und Kultur), S. 47-61.

Truhlar, Antonin, Karel Hrdina: Rukovét humanistického basnictvi v Cechach a na Moravé/Enchiridion
renatae poesis Latinae in Bohemia et Moravia cultae. 6 Bde. Prag 1966-2011.

Urban-Godziek, Grzyna: The Topos of de se aegrotante in Humanistic Elegiac Autobiography: The
Relation of Clemens Janitius’ Tristia to Petrus Lotichius Secundus’ Elegiarum libri. In: Civitas
Mentis 1 (2005), S. 92-109.

Vollmuth, Ralf: Purgieren, Purgation. In: Enzyklopadie Medizingeschichte. Hg. von Werner E. Gerabek
u. a. 3 Bde. Berlin, New York 2007, Bd. 3, S. 1203.

Walter, Tilmann: Die Syphilis als astrologische Katastrophe. Friihe medizinische Fachtexte zur
wFranzosenkrankheit®. In: Naturkatastrophen. Beitrdge zu ihrer Deutung, Wahrnehmung und
Darstellung in Text und Bild von der Antike bis ins 20. Jahrhundert. Hg. von Dieter Groh, Michael
Kempe, Franz Mauelshagen. Tiibingen 2003 (Literatur und Anthropologie 13), S. 165-186.

Wehrli, Max: Rez. Uiber: Karl Otto Conrady: Lateinische Dichtungstradition und deutsche Lyrik des
17. Jahrhunderts. Bonn 1962 (Bonner Arbeiten zur deutschen Literatur 4). In: Zeitschrift fir
deutsches Altertum und deutsche Literatur 92 (1963), S. 128-132.

Wiebel-Fanderl, Oliva: Die Wallfahrt Altotting. Kultformen und Wallfahrtsleben im 19. Jahrhundert.
Passau 1982 (Neue Veroffentlichungen des Instituts fiir Ostbairische Heimatforschung der
Universitat Passau 41).

Wiegand, Hermann: Poeta doctus. Zu Johann Christian Glnthers lateinischer Dichtung. In: Johann
Christian Gunther (1695-1723). Oldenburger Symposium zum 300. Geburtstag des Dichters. Hg.
von Jens Stiiben. Oldenburg 1997 (Schriften des Bundesinstituts flr ostdeutsche Kultur und
Geschichte 10), S. 123-135.

Wiegand, Hermann: Imitatio und Aemulatio: Tibull, Janus Pannonius und Petrus Lotichius Secundus
lber Krieg, Krankheit, Frieden und die Mondgéttin. In: Lotichius und die rémische Elegie. Hg.
von Ulrike Auhagen, Eckart Schafer. Tiibingen 2001 (NeoLatina 2), S. 35-52.

Wiegand, Hermann: Posthius, Johannes. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 9 (22010), S. 309-311.

Wiegand, Hermann: Husanus (Haussen), Henricus (Heinrich). In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp. 440-448.

Wilms, Heinz: Das Thema der Freundschaft in der deutschen Barocklyrik und seine Herkunft aus der
neulateinischen Dichtung des 16. Jahrhunderts. Diss. Kiel 1962.

Worstbrock, Franz Josef: Reitter (Reuter, Fossor), Konrad (Conradus Caesariensis). In: VL Dt. Hum.,
Bd. 2 (2013), Sp. 566-573.

Wauttke, Dieter: Sebastian Brants Syphilis-Flugblatt des Jahres 1496. In: Girolamo Fracastoro:
Lehrgedicht uiber die Syphilis. Hg. und ibers. von Georg Wohrle. 2. Auflage. Wiesbaden 1993
(Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissanceforschung 18), S. 127-142.






Anhang

Abb. 1: Jodocus Hessus: EYn verantworttung Podagrae vor dem Richter: vber vilfaltige klage der
armen Podagrischen rott. Mainz: Ivo Schéffer, 1537 [= VD 16 H 2740]. Bayerische Staatsbibliothek
Munchen, Res/4 P.o.germ. 231,50, fol. a iiiv. CC BY-NC-SA.

@ Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111212975-007


https://doi.org/10.1515/9783111212975-007

Anhang

190

e

11069 194 2 w0 “Enchee

SUANG 83 U1Q 83
“BUNBIHAG, 1)

S

LRI

“me

-l qua BURDS SIUIDT i x&%
e &) anhiom hengpgs 1

e

o /UG WDNUDE WV
UG G UIR) VG 98 LT

“3atrsass G- Quua/ 10106 11,

TEET Y ST Y g G
) SNEYEIqY ) | MG snwpRyIIng ueoy !
.ﬁﬁ:«ﬁﬂ_ﬂoﬂﬁﬂ e “snzIeg PEREAW ‘¥ ~ agsniopoyy.

‘1)1 QUi IGIFUPFHIG VPID .
/10 uatlass Gagao uausa) us ot /1310 uagalgy wIgnvI uagalim

AVFWIAUL QG WG NS G S JunzE

., Tibingen bei Georg

Abb. 2: Jacob Lederlein (Stecher): Finff Caluinische Articul / darmit ein Christ ..

Inv.Nr. L. 420. 2.

>

Veste,

Coburg,

>

Gruppenbach 1590



191

Anhang

Yoy mupw e
10 aaacy 5 Puad) qUs
D130 1 YOG

o wm gt (| i ool s || STl 008

03 QWS AIGDUR; | 19362 PO A Y Ly

9.9, @50 4pang 7 by || 393158 159 spiad) 1w>qu wﬁ*ﬁﬁﬁﬂhﬁwﬁﬁ ,wﬁh&.ﬁbﬁﬁ%{g
s

101615

“Loig

WGIUERG D || gk o9y O 31003 | | Suay mogro 0 Gty

S anoaglogu | | asumor sl onpias
stagay 42 drnbuasiipay, g

A 8¢ qap wo wyofsh

o | {apoanaa

(O

e

v

_.vfa._s?_ﬁ_x..sm
s s Wkt 208
Ao 10q st Homoga (0]

hq mbwning AG 11

0G0 onw ruuy ¢ wBjan.
0G0 YBuPG RPITHOG
| 02 0 0

|- AID UG UQ 24033 80Y).
posuang Huv  apu
wan oy 27 09 -uag

 aagalfuge and | | qmea/aqis o3 winfv; g wANB QD) Prvtling
- aalluwnGaqos towno) iy || mowagat 3&«.«% emeé euiﬂﬁa_&._.. Léx_b “ %mw@.&si& m_ﬁ_v.ﬁa
7l d | 24 jus 1) Guniglog
1ol otis, g WS w 121g /e dog | | Am RS 1) wagvizg. g /11608
axipipa) Ayl RhaE omoy | |19 4 unqio@ Sckz | | ApLAMATRIBBOR NG “ Ba/sfagp enps; -z 4o 1
inagusy Tt G a s U wmager g
PG, BUPHGY REuS un) Bkt
/ N
SOV \ W W W% &
, = .
\ \ e i
s il Ui
A \ G
) N
2 / A
\ . N
G 7 ! v
g, tastogmtios =
“oungoS: w
7t} u2gaFaB AL WAg 0D
manpagY 2q 3qvB o 6T INAR =
20 3580 2] a2 g, SBRBORY 133195 1oy 70 053 1320 103 LR = g
o & 4 Ly 208 tummonsB | 98 wallola> quig/san
g g ey u3qri 130 3 Q10130 4330 3 D1 s 390105
218 809 10D 1B ) 4 3 /uajve) Bl 7 8oy
7 ) in 290G 4 | 13 qua 111014 Juisey Q) dippssy/ e
g 3 Fiess o 1§ o) T Lo G B
g g haisd Jv2ofy | A e sy |/ o doapn wogsd o iagg uren
1 12§ nenburius < re2gubING, G301 theRE) R0 wgouig) 12a 408 bz
o g 1 tumy) oo g D o 1o 134015 W
UG UG 136104

o] oa3g 358 2915 2003 13

W Ny 2
=
5 i % Bgoqus quia /1dvyne
G . : s /o 1
//f L ; ate e SED e s
: $eun) radio 1 i) e Tl ey Qs
1N . 116 904 YWD 1D

vt

29 oy

Qua sturpeD

IG5
i

“upBpgs

P

OIS souuEol  op A —
A

WTIHA

snzurqsmisg ey 1A |

“sujiol ualon G1gq0 o)

2L ARG3 o v /g sPh v Jun

PHD o’

1 i
swoseg praeay 1t | “Tz>q S0P L

2ajnq aip) D8P3 UPPIC LPPD

—

ssuugor WG AL
*stizukio snqooe|sauuEo;'q I1
T

iy pastgago wanvB wdmmpung g

[Heidelberg 1590],

Funff Caluinische Articul / darmit ein Christ / ...
und Landesbibliothek Darmstadt, Gii 8045, fol. 276".

: Anonym:

Abb. 3

Universitats



192 — Anhang

Abb. 4: Anfechtung und Trost eines Sterbenden, Heidelberg 1590 bei Abraham Smesmann,
Germanisches Nationalmuseum, Nirnberg, HB27024.



Personenregister

Ambrosius 78, 128
Arndt, Johann 143
Augustinus 78, 112, 137
Aurel, Mark 156
Avicenna 14, 48, 62

Balde, Jacob 49, 60

Basilius 78

Beda Venerabilis 80-81

Beza, Theodor 61-62, 136

Bocer, Johannes 117-119

Brant, Sebastian 33-34, 36, 44, 46, 159
Brockes, Barthold Heinrich 12, 29-30
Bugenhagen, Johannes 103

Burgauer, Dominicus 48

Calvin, Johannes 136

Cardano, Girolamo 49, 154

Carnarius, Johannes 49

Celtis, Konrad 1, 3-4, 6, 8, 12, 31, 34, 37-40, 42,
44-47, 88,121,159

Clajus, Johannes 70-72, 74-77,125, 162

Clemens von Alexandrien 78

Colombo, Realdo 50

Dach, Simon 7
Dietrich, Veit 66-67, 70

Ennius 60
Erasmus von Rotterdam 49

Fabry, Wilhelm 51

Ficino, Marsilio 5

von Ficker, Ludwig 168

Fischart, Johann 49

Flaminio, Marcantonio 89
Fleissner, Georg 49

Fleming, Paul 16-18, 28, 161-162
Foucault, Michel 8

Frischlin, Nicodemus 26-28

Galen 48, 53, 61
Gerhard, Johann 143-146
Gerhard, Paul 87

Gregor von Nazianz 78

Gregor von Nyssa 78

Grinpeck, Joseph 38,79

Gryphius, Andreas 7, 11, 13, 87, 152-153,
155-158, 160, 162

Glinther, Johann Christian 162-168

Hadot, Pierre 9,157

Haslob, Michael 94-96, 98-102, 105-106, 110,
113-114, 125, 135, 160

Heermann, Johann 13, 146-151, 153

Hessus, Helius Eobanus 14, 24, 105

Hippokrates 2, 53, 62

Horaz 25, 59, 125

Huberinus, Caspar 109-110

Husanus, Henricus 119-120

Ignatius von Antiochien 78-79
Isaacus Iudaeus 50

Janitius, Clemens 7
Joubert, Laurent 50

Khunrath, Konrad 56

Lotichius Secundus, Petrus 7, 50, 87, 89-94, 98,
100, 102, 110, 116-118, 121, 125, 160

Lucan 1,3

Lukian 49

Lukrez 2-3, 45-46, 159

Luther, Martin 8, 66, 72, 80-82, 84, 87, 104,
112,121, 160

Marrasio, Giovanni 19

Mathesius, Johannes 77

Melanchthon, Philipp 66, 82, 85, 87, 105,
119, 160

Mesue 53

Opitz, Martin 1-4, 8, 17

Origenes 78

Ovid 3, 6, 23, 25, 28, 39, 45, 48, 65, 69, 74,
89,163

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0

International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111212975-008


https://doi.org/10.1515/9783111212975-008

194 —— Personenregister

Paminger, Balthasar 64-68
Paminger, Sophonias 66-70
Pannonius, Janus 20-21, 89
Petrarca 51
Peuntner, Thomas 80-82, 108-109
Pirckheimer, Willibald 49, 55
Plinius 41-42, 44
Poliziano, Angelo 15-17, 31
Pontano, Giovanni 115-117
Posthius, Johannes 12, 47, 49-60, 61, 62, 64,
125, 160

Reitter, Konrad 79
Rhazes 48
Rondelet, Guillaume 50

Sannazaro, Jacopo 89

Scaliger, Julius Caesar 2-3

Schede Melissus, Paul 12-13, 58-59, 61, 121,
123-131, 133, 135-138, 141-143, 160, 164

Silius Italicus 3

Steber, Bartholomaus 43-44

Stigelius, Johannes 78, 82, 84-87, 105-107,
110-113, 117, 119, 125, 135, 160-161

Strozzi, Tito Vespasiano 19, 159

Sturtz, Georg 14

Trakl, Georg 168

Ulrich von Hutten 14, 21-24, 26, 46
Ulsenius, Dietrich 32-34, 41, 44, 46, 50, 159

Vegio, Maffeo 16
Vergil 3,59, 165

Wagner, Johannes 77



	Vorwort
	Inhaltsverzeichnis
	1 Einleitung
	2 Paradigmatische Krankheiten
	3 Religiöse Sinngebung
	4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert
	5 Schluss
	Bibliographie
	Anhang
	Personenregister



