
Oliver Grütter
Krankheit und lyrische Selbstsorge



Frühe Neuzeit

Studien und Dokumente zur deutschen Literatur
und Kultur im europäischen Kontext

Herausgegeben von
Achim Aurnhammer, Joachim Hamm,
Martin Mulsow, Bernd Roling und
Friedrich Vollhardt

Band 253



Oliver Grütter

Krankheit und
lyrische Selbstsorge

Dichtung, Medizin und Theologie
in der Frühen Neuzeit (1490–1720)



Die Open-Access-Version sowie die Druckvorstufe dieser Publikation wurden vom Schweizerischen
Nationalfonds zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung unterstützt.

ISBN 978-3-11-121278-4
e-ISBN (PDF) 978-3-11-121297-5
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-121335-4
ISSN 0934-5531
DOI https://doi.org/10.1515/9783111212975

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine
Bearbeitungen 4.0 International Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/.

Die Creative Commons-Lizenzbedingungen für die Weiterverwendung gelten nicht für Inhalte (wie
Grafiken, Abbildungen, Fotos, Auszüge usw.), die nicht im Original der Open-Access-Publikation
enthalten sind. Es kann eine weitere Genehmigung des Rechteinhabers erforderlich sein. Die
Verpflichtung zur Recherche und Genehmigung liegt allein bei der Partei, die das Material
weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2023944376

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com

https://doi.org/10.1515/9783111212975
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com


Vorwort

Das vorliegende Buch ist die leicht überarbeitete Fassung meiner Promotionsschrift,
die im Herbstsemester 2022 von der Philosophischen Fakultät der Universität Zürich
angenommen wurde. Die Studie entstand im Rahmen des vom Schweizerischen Na-
tionalfonds (SNF) geförderten Projekts ,Hybride Zeiten. Temporale Dynamiken
1400–1600‘ unter der Leitung von Prof. Dr. Christian Kiening. Für die wohlwollende
Betreuung dieser Arbeit und die vertrauensvolle Förderung über die Jahre hinweg
danke ich meinem Doktorvater Christian Kiening sehr herzlich. Von den zahlrei-
chen Gesprächen und seinen kritischen Lektüren hat die fertige Studie in hohem
Maße profitiert. Ebenso herzlich danke ich Prof. Dr. Jörg Robert, der die Entstehung
dieser Arbeit mit großem Engagement begleitet und das Zweitgutachten verfasst
hat. Seine humanistische Expertise hat meine Perspektive auf die behandelten Ge-
genstände wesentlich geprägt. Den Herausgebern danke ich für die wertvollen Fach-
gutachten und die Aufnahme der Arbeit in die Reihe ,Frühe Neuzeit‘. Robert Forke
und Dominika Herbst bin ich für die umsichtige Betreuung der Drucklegung zu
Dank verpflichtet, dem SNF für einen großzügigen Druckkostenzuschuss.

Einzelne Kapitel dieser Arbeit konnte ich vorstellen im Zürcher Forschungs-
kolloquium der Älteren deutschen Literaturwissenschaft, im Tübinger Obersemi-
nar von Jörg Robert und auf dem 4. Treffen des Forschungsverbunds ,Frühe
Neuzeit Südwest‘ in Freiburg im Breisgau. Den Teilnehmer:innen dieser Veran-
staltungen sei für die Diskussion meiner Thesen herzlich gedankt.

Prof. Dr. Maximilian Benz, Dr. Sébastien Fanzun, Marco Neuhaus, Prof. Dr. Alek-
sandra Prica und Zoe Zobrist durfte ich einzelne Kapitel dieser Arbeit zur kritischen
Durchsicht vorlegen. Für ihre weiterführenden Anregungen und Hinweise bin ich
ihnen verbunden. Zur Klärung theologischer Spezialfragen konnte ich dankenswer-
terweise auf die fachliche Expertise von Prof. Dr. Johann Anselm Steiger zurückgrei-
fen. PD Dr. Raphael Schwitter, Christoph Uiting und Dr. Christian Utzinger haben
meine Übersetzungen aus dem Lateinischen sorgfältig korrigiert. Für ihre großen
Mühen bin ich ihnen zu Dank verpflichtet. Céline Martins-Thomas danke ich für ihre
Unterstützung bei der Erstellung des Registers, Julia Frick, Tim Huber, Sarah Möller,
Pia Selmayr und Vera Thomann für fachliche und freundschaftliche Unterstützung.

Besonderen Dank schulde ich Livia Sutter, die sich den Mühen einer Korrek-
tur des Manuskripts gleich zweimal und mit äußerster Sorgfalt unterzogen hat.
Meiner Familie, Susanne Grütter-Bachofen, Tobias und Fabian Grütter, und mei-
nen Freund:innen gebührt ebenso großer, herzlicher Dank: Sie haben die Entste-

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111212975-202

https://doi.org/10.1515/9783111212975-202


hung dieser Arbeit in den letzten Jahren aufmerksam und interessiert verfolgt.
Ihnen allen sei diese Arbeit gewidmet.

Zürich/Fukuoka, im Sommer 2023
Oliver Grütter

VI Vorwort



Inhaltsverzeichnis

Vorwort V

1 Einleitung 1
1.1 Von Pest und Schwindel: Nosographische Dichtung (Martin Opitz,

Konrad Celtis) 1
1.2 These 8
1.3 Ziele 10
1.4 Der Gang der Arbeit 12

2 Paradigmatische Krankheiten 14
2.1 Die alltägliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.) 14
2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) 31
2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) 47

3 Religiöse Sinngebung 64
3.1 Zwischen Hiob und Lazarus (Balthasar Paminger) 64
3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus) 70
3.3 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius) 78
3.4 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive

I (Petrus Lotichius Secundus) 87
3.5 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive

II (Michael Haslob) 94
3.6 Gewandelte Selbstwahrnehmung: Konfrontation mit der

Sündenkrankheit 103
3.7 Das Ende der Selbstsorge? ‚cura sui‘ in der protestantischen

Lyrik 108
3.8 Sterbende Dichter (Pontano, Lotichius, Bocer, Husanus) 115
3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia

(1595) 121

4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert 143
4.1 Johann Gerhard 143
4.2 Johann Heermann 146
4.3 Andreas Gryphius 152



5 Schluss 159
5.1 Resümee 159
5.2 Ausklang: Erschöpfung (Johann Christian Günther) 162

Bibliographie 171

Anhang 189

Personenregister 193

VIII Inhaltsverzeichnis



1 Einleitung

1.1 Von Pest und Schwindel: Nosographische Dichtung
(Martin Opitz, Konrad Celtis)

Bunzlau, 1624: Nachdem eine schwere Pestepidemie im Vorjahr zahlreiche Men-
schenleben gefordert hatte, hält der ‚pastor primarius‘ Johannes Wessel Ende Ja-
nuar eine Predigt, mit der er seiner Dankbarkeit über das Ende der Seuche
Ausdruck verleiht. Die Predigt selbst ist nicht auf uns gekommen, wohl aber ein
Gedicht, das Martin Opitz, ein Neffe Wessels, aus Anlass dieser Dankpredigt ver-
fasst hatte. Der Text, ein bemerkenswertes Gelegenheitsgedicht in achtundsechzig
Versen, vermittelt einen ungeschönten Eindruck der Pest, indem er die Epidemie
noch einmal wiederauferstehen lässt. Für Opitz ist die Seuche freilich nur Sym-
ptom für eine grundsätzlichere Krise, die mit dem Ausbruch des Krieges (also
1618) begonnen hatte. Unter Anspielung auf das große Bürgerkriegsepos des
Lucan, die Pharsalia (1. Jh. n. Chr.), interpretiert Opitz den Krieg als buchstäblich
selbstmörderischen Akt des Vaterlandes, das sich durch die „wilde Pest“ noch zu-
sätzlich bedroht sieht:

HIlff Gott! hat denn der Krieg nicht Volck genung gefressen /
Von etzlich Jahren her / seit daß wir gantz vergessen

Daß vnser Vaterland fellt in sein eigen Schwerdt /
Vnd wird sein Mörder selbst? Wir werden auch verheert

Durch dich / du wilde Pest / vnd Fresserinn der Erden;1

Opitz schickt sich an, den „Jammer“ der Epidemie nach dem rhetorischen Prinzip
der ‚evidentia‘ aus einer objektiven Warte zu schildern („Man sah’“). Die ersten
Szenen stehen im Zeichen von Vereinsamung und Isolation: Die Häuser sind leer,
der Familienzusammenhalt bricht auf, die Vögel verschwinden aus der Stadt, die
Vorbeireisenden meiden Bunzlau – um die Brunnen aber türmt sich „der gelben
Leichen Heer“. Als Opitz, nach diesen ersten Eindrücken, die Frage nach den Sym-
ptomen aufwirft, an denen die Betroffenen gelitten hätten, wird er zum Lehrdich-
ter, der die entsetzlichen Krankheitszeichen akribisch festhält: „Was muste der
nun leiden | Der an der Kranckheit lag / eh’ als er kundte scheiden / | Vnd ward
des Cörpers loß?“2 Charakteristisch für die Beschreibung, die den Hauptteil des
Gedichts ausmacht, ist eine dokumentarische Tendenz, die aber doch entschieden

 Martin Opitz: Gesammelte Werke. Hg. von George Schulz-Behrend. 4 Bde. Stuttgart 1968–1990
(Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 295, 300–301, 296–297, 312–313), Bd. 2.2, S. 575,
vv. 1–5.
 Ebd., S. 576, vv. 21–23.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111212975-001

https://doi.org/10.1515/9783111212975-001


formbezogen bleibt. Opitz schildert einerseits realistisch, andererseits prägt der
Alexandriner die Gestalt dieses Realismus nicht unwesentlich, indem die Sym-
ptome regelmäßig mit einem Halbvers korrespondieren:

es schwand das Marck aus Pein /
Der heisse Magen sodt / der Mund blieb offen stehen /
Die Zunge litte Durst / der Pulß hub an zu gehen

Geschwinder als zuvor: Viel haben Tag vnd Nacht
Nie keinen Schlaff gehabt / vnd gäntzlich sich verwacht /

Der Schweiß war auff der Haut / das Prausen in den Ohren /
Das Klopffen vmb die Brust.3

Der Anspruch solcher und ähnlicher Zeilen auf Wissenschaftlichkeit entdeckt
sich spätestens dort, wo Opitz die ‚facies hippocratica‘ evoziert, das Gesicht eines
Sterbenden, wie es von Hippokrates beschrieben wurde:4 „Der Schlaff ward aus-
gehölt / die Nase spitz gemacht / | Die Stirne wie gespannt / eh’ als die lange
Nacht | Den auch fast todten Geist ließ auß dem Kercker fliegen“.5 Der Hinweis
auf die ‚facies hippocratica‘, und damit auf das literarische Wissen im Gedicht,
findet sich in einer späten Opitz-Ausgabe aus dem achtzehnten Jahrhundert, die
Wilhelm Triller veranstaltete.6 Die Tatsache, dass Triller die Zeichnung des Toten-
gesichts aufgefallen war, verwundert nicht, wenn man nur bedenkt, dass Triller
selbst promovierter Mediziner war. Kompetent genug war er aber auch, um das
literarische Muster zu identifizieren, das in Opitz’ Pest-Beschreibung wirksam ist.
Opitz schöpft aus dem Lehrgedicht De rerum natura des Lukrez, der im sechsten
Buch eine ähnlich drastische ‚descriptio‘ platziert hat: „Hier und im folgenden hat
unser Opitz den Lucretium fuͤr Augen gehabt, in seiner lebhaften und schreckba-
ren Beschreibung der grausamen Pestilenz zu Athen“.7

In Auseinandersetzung mit Lukrez gewinnt Opitz eine Schreibweise, die der
überstandenen Epidemie Anschaulichkeit verleiht – mit einem Wort: eine noso-
graphische Schreibweise. Als ‚imitatio Lucretii‘ zum Zwecke der Krankheitsschil-
derung steht Opitz damit in einer humanistischen Tradition. Etwa sechzig Jahre
vor seinem Gedicht versammelte Julius Caesar Scaliger in seiner Poetik (1561) ein-

 Ebd., S. 575, vv. 36–42.
 Vgl. Hippokrates, Prognostikon 2. Dazu Karl-Heinz Leven: Facies hippocratica. In: Antike Medi-
zin. Ein Lexikon. Hg. von dems. München 2005 [im Folgenden zitiert als Antike Medizin], Sp. 291 f.
 Opitz: Gesammelte Werke, Bd. 2.2, S. 575, vv. 47–49.
 Martin Opizen [sic] von Boberfeld Teutsche Gedichte, in vier Bände abgetheilet / Von neuem
sorgfältig übersehen, allenthalben fleißig ausgebessert, mit nöthigen Anmerckungen erläutert,
von Daniel Wilhelm Triller [...]. Zweyter Band, enthaltend Weltliche Gedichte. [...]. Franckfurt
am Mayn: Franz Varrentrapp, 1746, S. 394, Anm. (f).
 Ebd., S. 393 f., Anm. (d).

2 1 Einleitung



schlägiges Material zu unterschiedlichen Gegenständen (,res‘) aus der klassischen
Literatur, um den Adepten eine Grundlage für eigene Versuche zu bieten. Den
ersten dieser Gegenstände bildet die Pest (,pestilentia‘), für die der Poetiker Stel-
len aus Lukrez, Vergil, Ovid, Silius Italicus und Lucan beibringt. Aus Ovid zitiert
er zum Beispiel folgende Verse:

Viscera torrentur primo flammisque fatiscunt.
Indicium rubor est et ductus anhelitus igni.
Aspera lingua tumet tepidisque arentia ventis
ora patent auraeque graves captantur hiatu.
Non stratum, non ulla pati medicamina possunt ...

Zuerst werden die Gedärme versengt, und sie erliegen den Flammen.
Anzeichen ist eine Rötung und ein durch Feuer heraufgeführtes Keuchen.
Die Zunge, rauh geworden, ist geschwollen, und der Mund, von den lauen Winden
ausgetrocknet, steht offen, und die schwere Luft wird keuchend eingeholt.
Kein Polster, keinerlei Arzneimittel können sie ertragen ...8

Als Text zur Bewältigung einer Seuchenkatastrophe, der sich eng an die lateini-
schen Darstellungskonventionen anlehnt, erfüllt das Opitz’sche Gedicht geradezu
mustergültig das Prinzip der ‚imitatio‘, wie Scaliger es nur Jahrzehnte zuvor zur
Regel erhoben hatte – und sensibilisiert so für die literarische Dimension von
Opitz’ Realismus. Mit seinem eindringlichen Pestgedicht verwirklicht Opitz in der
deutschen Sprache, wofür zuvor die lateinische eine Plattform geboten hatte:
Zahlreich sind die Gedichte, in denen – mit Lukrez im Hintergrund – der Schre-
cken der Pest nicht nur in der antiken Literatur, sondern ebenso in der jüngeren
(neulateinischen) poetisch gebannt werden sollte.9 Was speziell den deutschen
Kulturraum anbelangt, so stammt die vielleicht erste an Lukrez geschulte ‚de-
scriptio pestis‘ von einer zweiten Gründungsfigur, dem Erzhumanisten Konrad
Celtis.10 In den Amores (1502), Celtis’ Elegienwerk, findet sich die Schilderung

 Ovid, Metamorphosen 7,554–558. Text und Übers. nach Iulius Caesar Scaliger: Poetices libri sep-
tem. Sieben Bücher über die Dichtkunst. Unter Mitwirkung von Manfred Fuhrmann hg. von Luc
Deitz, Gregor Vogt-Spira. 6 Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt 1994–2011, Bd. 4, S. 464/465.
 Vgl. die Hinweise bei Wilhelm Kühlmann: Selbstverständigung im Leiden: Zur Bewältigung
von Krankheitserfahrungen im versgebundenen Schrifttum der Frühen Neuzeit (P. Lotichius Se-
cundus, Nathan Chytraeus, Andreas Gryphius). In: Heilkunde und Krankheitserfahrung in der
Frühen Neuzeit. Studien am Grenzrain von Literaturgeschichte und Medizingeschichte. Hg. von
Udo Benzenhöfer, Wilhelm Kühlmann. Tübingen 1992 (Frühe Neuzeit 10), S. 1–29, hier S. 14–18.
 Zu Celtis’ Leben und Werk Jörg Robert: Celtis, Konrad. In: Deutscher Humanismus 1480–1520.
Verfasserlexikon. Hg. von Franz Josef Worstbrock. 3 Bde. Berlin, Boston 2008–2015 [im Folgenden
zitiert als VL Dt. Hum.], Bd. 1 (2008), Sp. 375–427. – Aufregend wird Celtis’ Lukrez-,imitatio‘, wenn
man nur bedenkt, dass der Humanist auf einen antiken Text reagiert, der erst seit Kurzem wie-

1.1 Von Pest und Schwindel: Nosographische Dichtung (Martin Opitz, Konrad Celtis) 3



einer Pest, der Ursula, eine Geliebte der Dichter-,persona‘, zum Opfer gefallen
war. Celtis betrauert die Tote und erhebt Anklage gegen die Krankheit, bevor er
ihre Ursachen, ihren Ausbruch und ihren Verlauf diskutiert:

Hic sedet ad placidos laeta cum mente sodales
Nescio mox clamat quid mihi crure tumet

Hic ἀπόστημα suo queritur sub gutture natum
Huncque sub ascellis pustula saeva premit

Ille venenosum gerit intra viscera morbum
Et moritur:11

Heiteren Sinnes sitzt einer gemütlich bei seinen Freunden, da ruft er sogleich: ‚Irgendetwas
lässt meinen Oberschenkel anschwellen!‘ Ein anderer klagt, dass ihm unter seiner Kehle ein
Abszess gewachsen sei, und den drückt eine grässliche Pustel unter der Achsel. Jener hegt
die giftige Krankheit in seinen Eingeweiden und stirbt.

Die Gedichte von Celtis und Opitz sind jedes für sich, aber zumal im Verbund ein
schlagendes Beispiel für die „,Koevolution[ ]‘ von Literatur und Medizin“ in der
Frühen Neuzeit.12 Beide, Celtis sowohl wie Opitz, schlüpfen in die Rolle des ‚poeta
medicus‘,13 der die dichterische Kompetenz mit der medizinischen verbindet,
indem sie die Krankheit plastisch nachzeichnen.14

Im Gegensatz zu Opitz bleibt die nosographische Dichtung bei Celtis aber
nicht auf epidemische Krankheiten beschränkt; auch die privaten Leiden nimmt
der Humanist in den Blick. Seine Epigrammsammlung (fünf Bücher) überliefert

der rezipierbar geworden war: Die ‚editio princeps‘ in Brescia datiert auf 1473, später, 1486, folgte
ihr ein Druck in Verona.
 Konrad Celtis: Quatuor libri amorum [...]. Nürnberg: [Drucker f. d.] Sodalitas Celtica, 1502
[= VD 16 C 1911], Bl. lviv (Elegie 3,14).
 Jörg Robert: Der Petrarkist als Pathologe. Bemerkungen zu Paul Flemings medizinischer Disser-
tation De lue venerea (1640). In: Was ein Poëte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming
(1609–1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frühe Neuzeit 168),
S. 75–95, hier S. 75 (Verweis auf Nicolas Pethes: Literatur- und Wissenschaftsgeschichte. Ein For-
schungsbericht. In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der Literatur 28 [2003], S. 181–231).
 Dazu Sandra Pott: ‚Medicus poeta‘. Poetisierung medizinischen Wissens über Pest und Blässe:
Hans Folz und einige unbekannte Mediziner-Dichter. In: Gesundheit – Krankheit. Kulturtransfer
medizinischen Wissens von der Spätantike bis in die Frühe Neuzeit. Hg. von Florian Steger, Kay
Peter Jankrift. Köln u. a. 2004 (Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte 55), S. 237–261.
 Zahlreiche Beispiele für solche ‚poetae medici‘, von der Antike bis in die eigene Zeit, verzeich-
net 1669 der Däne Thomas Bartholinus, der die griechisch-lateinische Dichtungstradition auf ihr
medizinisches Wissen hin durchleuchtet. Vgl. Stefanie Arend: Was vermag die Medizin? Figura-
tionen des Arztes in Paul Flemings Gedichten. In: Was ein Poëte kan! Studien zum Werk von Paul
Fleming (1609–1640). Hg. von ders., Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frühe Neuzeit 168),
S. 59–73, hier S. 60; Robert: Petrarkist, S. 75 f., 85 und 93.

4 1 Einleitung



ein bemerkenswertes Kurzgedicht („De vertigine capitis sui“, etwa: „Über seinen
Schwindel“), mit dem der Rhetorik- und Poetikprofessor Celtis den Ausfall seiner
Vorlesung entschuldigt. Gleicht man die Symptome mit historischen Diagnostiken
ab, so entpuppt sich das Leiden als ‚vertigo caduca‘, eine Form von Schwindel, die
Betroffene niederstürzen lässt.15 Umso mehr fällt die Präzision der Darstellung
auf, ihre nachgerade physiologische Anmutung. Das Gedicht lebt von der Span-
nung zwischen der geschilderten Orientierungslosigkeit und der klarsichtigen
Selbstanalyse, mit der der Verfasser seine Störung präzise festhält:

Concava testa meum cerebrum vertigine volvit
Et caput in gyrum concitat ire vagum

Luminibusque meis mihi currere cuncta videntur
Ceu rota, quae rapidis exagitatur equis.

Hinc mea planta nequit firmo consistere gressu
Pesque labat totum corpus ad ima trahens

Et malesana meo prostravit membra grabato,
In quo non placidos cogor habere dies.16

Die gewölbte Hirnschale wirbelt mein Gehirn im Schwindel umher und treibt das schwei-
fende Haupt, im Kreis zu laufen. Vor meinen Augen scheint sich alles zu drehen wie ein
Rad, das von reißenden Pferden in Bewegung gesetzt wird. Daher kann meine Sohle keinen
sicheren Tritt fassen. Mein Fuss bricht ein und zieht den ganzen Körper nach unten, und
schon hat er meine siechen Glieder aufs Krankenbett geworfen, auf dem ich meine ruhelo-
sen Tage verbringen muss.

Schon die Antike attestierte dem ‚Kopfarbeiter‘ aufgrund seiner vergeistigten Le-
bensform eine erhöhte Anfälligkeit für allerlei Beschwerden und formulierte eine
gruppenspezifische, „berufsbezogene[ ] Diätetik“17, um die gesundheitlichen Risi-
ken gelehrter Tätigkeit zu kontrollieren. Der Humanismus greift diese Tradition
auf und gibt den Gelehrten Ratschläge für eine gesunde Lebensweise an die
Hand. Breitenwirkung erzielt dabei insbesondere Marsilio Ficino, der in De vita
libri tres von 1489 die Gefahren, denen Gelehrte ausgesetzt sind, erschöpfend

 Zedlers Universal-Lexicon, Bd. 36, Sp. 502, definiert die ‚vertigo caduca‘ wie folgt: „derjenige
Schwindel, welcher so lange anhaͤlt, bis sich die Patienten nicht mehr erhalten koͤnnen, sondern
zu Boden niederfallen.“ Johann Heinrich Zedler: Grosses vollstaͤndiges Universal-Lexicon Aller
Wissenschaften und Kuͤnste, Welche bishero durch menschlichen Verstand und Witz erfunden
und verbessert worden. Photomechanischer Nachdruck. 2. Auflage. Graz 1996.
 Konrad Celtis: Fünf Bücher Epigramme. Hg. von Karl Hartfelder. Berlin 1881, S. 80, Nr. 33, vv.
1–8.
 Werner Friedrich Kümmel: Der Homo litteratus und die Kunst, gesund zu leben. In: Humanis-
mus und Medizin. Hg. von Rudolf Schmitz, Gundolf Keil. Weinheim 1984 (Mitteilung der Kommis-
sion für Humanismusforschung 11), S. 67–85, hier S. 71.

1.1 Von Pest und Schwindel: Nosographische Dichtung (Martin Opitz, Konrad Celtis) 5



traktiert.18 Solche Texte stehen für jene Verknüpfung von Philologie und Medizin,
die Herbert Jaumann unter dem historischen Rubrum ‚Iatrophilologia‘ zusam-
mengefasst hat.19 Celtis verweist auf diese diskursive Gemengelage, wenn er über
die Ursachen der ‚vertigo‘ nachsinnt. Der Schwindel ist eine mutmaßliche Gelehr-
tenkrankheit, für die intensives Studium, eifriges Lesen oder, natürlich, das Dich-
ten selbst ursächlich sein können:

Sive frequens studium seu lectio sedula morbum
Moverat aut variis carmina scripta modis,

Ergo agite, o iuvenes, quibus haec patientia nota,
Ferte, precor, vacuas in mea damna scholas.20

Mochte fleißiges Studium, mochte emsiges Lesen oder mochten Gedichte, die in verschiede-
nen Versmaßen verfasst sind, die Krankheit hervorgerufen haben: Auf, ihr Jungen, denen
dieses Leiden bekannt ist, ertragt bitte zu meinem Schaden die leere Schule.

Das Epigramm problematisiert also die Tatsache, dass gerade Gelehrte gesund-
heitlich gefährdet sind, weiß dieses Problem aber kreativ umzusetzen, indem es
den Schwindel kunstgemäß abbildet. Was gesundheitliches Risiko ist, wird zur
poetischen Chance.

Celtis’ Gedicht ist ein illustratives Beispiel für eine zweite Form frühneuzeitli-
cher Krankheitsdichtung, die den Fokus auf die eigenen Krankheiten legt, auf die
partikulären Nöte der Dichter. Beschrieben wurde dieser Gedichttypus erstmals in
einem grundlegenden Aufsatz von Wilhelm Kühlmann, der die Traditionslinie bis
ins siebzehnte Jahrhundert verfolgt.21 Die Forschung hat mit Recht argumentiert,
dass Ovids Exildichtung für die Genese dieses Typus entscheidend ist.22 Als Ovid im
Jahr 8 n. Chr. ans Schwarze Meer nach Tomi verbannt wurde und dort neun Bü-
cher Exilelegien verfasste (fünf Bücher Tristien, vier Bücher Episteln), zehrten sein
hartes Los und das unwirtliche Klima vor Ort an seiner körperlichen wie seelischen
Gesundheit:23 Der Verbannte spricht von Abgeschlagenheit (,languor‘), Schlafman-

 Vgl. ebd.
 Vgl. Herbert Jaumann: Iatrophilologia. ‚Medicus philologus‘ und analoge Konzepte in der frü-
hen Neuzeit. In: Philologie und Erkenntnis. Beiträge zu Begriff und Problem frühneuzeitlicher
‚Philologie‘. Hg. von Ralph Häfner. Tübingen 2001 (Frühe Neuzeit 61), S. 151–176.
 Celtis: Epigramme, S. 80, Nr. 33, vv. 9–12.
 Vgl. Kühlmann: Selbstverständigung.
 Vgl. Gesine Manuwald: ‚Krankheit und Tod in der Fremde‘ bei Lotichius (el. 1, 6) und den römi-
schen Elegikern. In: Lotichius und die römische Elegie. Hg. von Ulrike Auhagen, Eckart Schäfer.
Tübingen 2001 (NeoLatina 2), S. 65–83; Jörg Robert: „Exulis haec vox est“. Ovids Exildichtungen in
der Lyrik des 16. Jahrhunderts (Caspar Ursinus Velius, Conrad Celtis, Petrus Lotichius Secundus,
Joachim Du Bellay). In: Germanisch-Romanische Monatsschrift 52 (2002), S. 437–461.
 Vgl. Erhard Holzenthal: Das Krankheitsmotiv in der römischen Elegie. Diss. Köln 1967.

6 1 Einleitung



gel (,insomnia‘), dem Verlust von Appetit und Gewicht, von Blässe und von fieber-
artigen Zuständen.24 Zwar begnügt sich Ovid zumeist mit knappen Andeutungen,
einmal rückt er das Krankheitsthema aber ins Zentrum einer Elegie: Tristie 3,3
zeigt den vermeintlich Todkranken, der Abschied nimmt von seiner Frau und ihr
zum Schluss ein kurzes Epitaphium diktiert. Der Verbannte hatte so die Vorausset-
zung dafür geschaffen, gesundheitliche Krisen – jenseits der für die erotische Elegie
konstitutiven Liebeskrankheit (,morbus amoris‘)25 – zu thematisieren.

Entsprechende Stücke humanistischer Provenienz firmieren häufiger in der
Forschung als in den Quellen selbst unter der Überschrift ‚De se aegrotante‘ und
wurden bislang nur für einzelne Figuren untersucht: für Petrus Lotichius Secun-
dus und für Andreas Gryphius,26 für den polnischen Humanisten Clemens Jani-
tius27 und für Simon Dach.28 Desiderat geblieben ist indes eine Spezialstudie, die
die historischen Ausprägungen des Typus sichtbar machte; Ausprägungen frei-
lich, die schon Kühlmann veranschlagt, wenn er zwischen Lotichius und Gry-
phius mit „mancherlei Übergangsformen und Varianten“ rechnet.29 Gerade in
ihrer Variabilität versteht man die Texte jedoch nicht, wenn man sie nur litera-
risch beschreibt. Schon 1998 mahnte Walther Ludwig an, die Forschung zur neu-
lateinischen Literatur dürfe sich nicht damit begnügen, antike Genealogien zu
rekonstruieren, sondern habe ebenso „das synchrone Kontextgeflecht“ zu berück-
sichtigen, in das die Texte einbezogen sind.30 Wenn sich die vorliegende Arbeit
anschickt, die subjektive Krankheitsdichtung im deutschen Kulturraum erstmals
zusammenhängend zu erschließen, will sie dieses „Kontextgeflecht“ stärker als
bisher akzentuieren und so die Bedeutung biographischer Krankheitserfahrun-
gen für die poetische Selbstthematisierung im Humanismus sinnfällig machen.

 Vgl. Betty Rose Nagle: The Poetics of Exile: Program and Polemic in the Tristia and Epistulae
ex Ponto of Ovid. Bruxelles 1980 (Collection Latomus 170).
 Zur Liebeskrankheit und ihrem humanistischen Nachleben bei Celtis Jörg Robert: Konrad Cel-
tis und das Projekt der deutschen Dichtung. Studien zur humanistischen Konstitution von Poetik,
Philosophie, Nation und Ich. Tübingen 2003 (Frühe Neuzeit 76), S. 298–301 (mit weiterführenden
Literaturhinweisen in Anm. 181).
 Vgl. Kühlmann: Selbstverständigung.
 Vgl. Grżyna Urban-Godziek: The Topos of de se aegrotante in Humanistic Elegiac Autobiogra-
phy: The Relation of Clemens Janitius’ Tristia to Petrus Lotichius Secundus’ Elegiarum libri. In:
Civitas Mentis 1 (2005), S. 92–109.
 Vgl. Achim Aurnhammer: Dichter-Leid. Formen und Funktion des Autopathographischen in
der Lyrik des Simon Dach. In: Simon Dach. Werk und Nachwirken. Hg. von Axel E. Walter. Tübin-
gen 2008 (Frühe Neuzeit 126), S. 157–172; David Heyde: Subjektkonstitution in der Lyrik Simon
Dachs. Berlin, New York 2010 (Frühe Neuzeit 155), S. 139–180.
 Kühlmann: Selbstverständigung, S. 14.
 Walther Ludwig: Risiken und Chancen bei der Erforschung der neuzeitlichen Latinität. In:
Jahrbuch für Internationale Germanistik 30 (1998), S. 8–20, hier S. 14.

1.1 Von Pest und Schwindel: Nosographische Dichtung (Martin Opitz, Konrad Celtis) 7



Die Wichtigkeit medizinischer Diskurse – das dürften sowohl Opitz wie Celtis
verdeutlicht haben – steht dabei außer Frage. Im Hinblick auf den deutschen Kul-
turraum hat die geschichtliche Rekonstruktion aber noch einen zweiten, nicht min-
der bedeutsamen Faktor zu berücksichtigen: die Konvergenz von Medizin und
Theologie. Gerade dort, wo soteriologische Problemstellungen an Bedeutung gewin-
nen, strukturiert die ‚ars medica‘ als Bildspenderin das Denken der Theologen.31 So
erklärt es sich, dass auch der Reformator Martin Luther, für den die Verwandt-
schaft von Theologie und Medizin evident ist,32 der Letzteren einen besonderen Il-
lustrationswert beimisst: Schon in der Römerbriefvorlesung von 1515/16 vergleicht
Luther die Beziehung des Menschen zu Gott mit derjenigen zwischen Patient und
Arzt, um so die Dynamik zu veranschaulichen, die er mit der Rechtfertigungslehre
beschreibt.33 Indem Gott, der Arzt, dem Menschen Heilung verheiße (,promissio sa-
lutis‘), ändere sich der Status des Kranken, der nunmehr, im Lichte dieser Verhei-
ßung, auch gesund sei – in Luthers Worten, die der schillernden ‚simul peccator et
iustus‘-Formel präludieren, ist er „egrotus simul et sanus“, „zugleich krank und
gesund“34. Dichtung, Medizin und Theologie, dies will die vorliegende Studie
nachweisen, formen in gemeinsamer Wechselwirkung das zeitgenössische Feld
des pathologischen Wissens, auf dem die in Betracht kommenden Texte agieren.

1.2 These

So unterschiedlich diese Texte auch sind: Ihnen allen gemeinsam ist die Nähe
zum Konzept der Selbstsorge (,cura sui‘, ‚epimeleia heautou‘), das durch den spä-
ten Michel Foucault zu allgemeiner Bekanntheit gelangte.35 Wichtige Einsichten

 Vgl. Gerhard Fichtner: Christus als Arzt. Ursprünge und Wirkungen eines Motivs. In: Frühmit-
telalterliche Studien 16 (1982), S. 1–18, hier S. 7.
 Vgl. Johann Anselm Steiger: Medizinische Theologie. Christus medicus und theologia medici-
nalis bei Martin Luther und im Luthertum der Barockzeit. Mit Edition dreier Quellentexte. Lei-
den 2005 (Studies in the History of Christian Traditions 121), S. 37.
 Vgl. Martin Luther: Werke in Auswahl. Hg. von Otto Clemen. 8 Bde. Bonn 1912–1933 [im Fol-
genden zitiert als BoA für ‚Bonner Ausgabe‘ mit Band- und Seitenzahl], Bd. 5,240 f. Dazu Steiger:
Medizinische Theologie, S. 4 f.
 BoA 5,241. Übers. nach Martin Luther: Vorlesung über den Römerbrief 1515/1516. Übers. von
Eduard Ellwein. München 1927, S. 164.
 Vgl. Michel Foucault: Sexualität und Wahrheit. Übers. von Ulrich Raulff, Walter Seitter
und Andrea Hemminger. 4 Bde. Frankfurt a. M. 1987–1989 (stw 716–718), Berlin 2019, Bd. 3
(1989: Die Sorge um sich); ders.: Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Hg. von Da-
niel Defert und François Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange. 6. Auflage. Frankfurt
a. M. 2017 (stw 1814).

8 1 Einleitung



verdankte Foucault dem Austausch mit seinem philosophischen Lehrer Pierre
Hadot, dessen Studien zu den ‚exercises spirituels‘ einen Leitstern der folgenden
Untersuchung bilden.36 Entlang der hellenistisch-kaiserzeitlichen ‚Popularphilo-
sophie‘ rekonstruierte Hadot eine Autotechnik, die sich jenseits aller Philosophen-
schulen auf den Erwerb von Seelenruhe, Selbstkontrolle und Unerschütterlichkeit
konzentriert. Foucault bestimmte den ‚souci de soi‘ im Ausgang von Hadot dann
allgemein als Form der Selbstzuwendung,37 die sich – unter historisch spezifi-
schen Vorzeichen – ähnlich für die Krankheitsdichtung der Humanisten veran-
schlagen lässt. Selbstsorge meint hier jedoch nicht (oder nicht schlechterdings)
eine irgendwie stilisierte Graphotherapie: Wohl mag das Schreiben, in Einklang
mit der ovidischen Tradition, Trost spenden, wenn die Medizin versagt – Schrei-
ben allein kompensiert die Therapie aber kaum je; entscheidend ist vielmehr die
versgebundene Aktualisierung von medizinischen, literarischen oder religiösen
Praktiken – die akkurate Examination des kranken Körpers, die Reflexion auf
den eigenen Zustand in der okkasionellen Dichtung, die Wallfahrt, die Bitte (an
Gott) um Heilung, die Introspektion im Gebet, die Psychagogik,38 endlich auch die
‚praeparatio ad mortem‘.

Als mithin selbstsorgerische Lyrik, die den labilen Körper in den Vorder-
grund rückt, bergen die interessierenden Texte ein bislang ungenutztes Potential:
Aus dem Bewusstsein für die Störanfälligkeit eines Subjekts ergeben sich Schnitt-
mengen mit jenen autobiographischen Selbstzeugnissen des sechzehnten Jahr-
hunderts, die Christoph Lumme im Zeichen einer historischen Anthropologie
untersucht hat.39 Ähnlich wie diese Selbstzeugnisse kann Krankheitsdichtung
„einen tieferen Einblick in die Geschichte der ‚erlebten Biologie‘ [gewähren]“40 –
und in die Art und Weise, wie diese ‚erlebte Biologie‘ interpretiert wird. Auf der
anderen Seite geht es nicht darum, auf Basis unserer Texte eine „Grundbefind-
lichkeit[ ] menschlicher Existenz“41 zu studieren. Vor einem solchen Zugriff

 Vgl. Pierre Hadot: Philosophie als Lebensform. Geistige Übungen in der Antike. Aus dem Fran-
zösischen von Ilsetraut Hadot und Christiane Marsch. Berlin 1991.
 Vgl. Michel Foucault: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France (1981/82).
Aus dem Französischen von Ulrike Bokelmann. Frankfurt a. M. 2004, S. 16.
 Dazu Günter Butzer: Psychagogik in der Frühen Neuzeit. In: Diskurse der Gelehrtenkultur in
der Frühen Neuzeit. Ein Handbuch. Hg. von Herbert Jaumann. Berlin, New York 2011, S. 715–746.
 Vgl. Christoph Lumme: Höllenfleisch und Heiligtum. Der menschliche Körper in autobio-
graphischen Texten des 16. Jahrhunderts. Frankfurt a. M. 1996 (Münchner Studien zur neueren
und neusten Geschichte 13).
 Ebd., S. 130.
 Christian Kiening: Anthropologische Zugänge zur mittelalterlichen Literatur. Konzepte, Ansätze,
Perspektiven. In: Forschungsberichte zur Germanistischen Mediävistik. Hg. von Hans-Jochen Schie-
wer. Bern u. a. 1996 (Jahrbuch für Internationale Germanistik C V), S. 11–129, hier S. 92.

1.2 These 9



schützt der literarhistorische Befund. Denn wiewohl Krankheit zweifellos eine
„elementare[ ] Erfahrung[ ]“42 darstellt, begegnet sie in der Dichtung gerade nicht
regel- und routinemäßig, sondern bleibt typisch für die Frühmoderne. Lohnender
als das Vorhaben, einer anthropologischen Konstante nachzuspüren, scheint daher
der Versuch, die historisch spezifischen Voraussetzungen und Faktoren zu identifi-
zieren, unter denen sich Dichtung als Gattung konstituieren kann, die mit Krankheit
einen „als anthropologisch gedachte[n] Sachverhalt“43 veranschaulicht, reflektiert
oder funktionalisiert. Zu klären sind demnach die Gründe, weshalb das eigene
Kranksein in der Frühen Neuzeit poesiewürdig wird.

1.3 Ziele

Mit dieser kulturanthropologischen Perspektive verbinden sich zwei Ansprüche
philologischer Art. Erstens eine literarhistorische Aufwertung: Die 10er Jahre des
neuen Jahrtausends ließen der neulateinischen Literatur gleich mehrere Ein-
führungen angedeihen, die das weite Feld dieser Literaturlandschaft panorama-
artig durchmessen: Brill’s Encyclopaedia of the Neo-Latin World (2014),44 The
Oxford Handbook of Neo-Latin (2015),45 Geschichte der neulateinischen Literatur
(2016)46 und A Guide to Neo-Latin Literature (2017).47 Speziell für die neulateini-
sche Lyrik im deutschen Kulturraum unersetzt bleibt aber die (leider unvoll-
endete) Literaturgeschichte von Georg Ellinger (1929–1933).48 Als Referenzwerk
ist sie indes problematisch, entschied sich für Ellinger die Güte der Texte doch an
der Frage, wie unmittelbar ein lyrisches Ich zu uns spricht.49 Die (zu erwartende)

 Kühlmann: Selbstverständigung, S. 1.
 Kiening: Anthropologische Zugänge, S. 92.
 Vgl. Philip Ford, Jan Bloemendal, Charles Fantazzi (Hgg.): Brill’s Encyclopaedia of the Neo-
Latin World. 2 Bde. Leiden, Boston 2014 (The Renaissance Society of America Texts and Studies
Series 3).
 Vgl. Sarah Knight, Stefan Tilg (Hgg.): The Oxford Handbook of Neo-Latin. Oxford 2015.
 Vgl. Martin Korenjak: Geschichte der neulateinischen Literatur. Vom Humanismus bis zur Ge-
genwart. München 2016.
 Vgl. Victoria Moul (Hg.): A Guide to Neo-Latin Literature. Cambridge 2017.
 Vgl. Georg Ellinger: Geschichte der neulateinischen Literatur Deutschlands. 3 Bde. Berlin,
Leipzig 1929–1933.
 Die Inadäquatheit dieser Perspektive problematisierte noch zu Ellingers Lebzeiten Richard
Alewyn in seiner Rezension des Werkes. Vgl. ders.: Rez. über: Georg Ellinger. Geschichte der neu-
lateinischen Literatur Deutschlands im 16. Jahrhundert (1929). In: Deutsche Barockforschung. Do-
kumentation einer Epoche. Hg. von dems. Köln, Berlin 1965 (Neue Wissenschaftliche Bibliothek 7),
S. 426–430, hier S. 429.

10 1 Einleitung



Enttäuschung von Ellingers erlebnisästhetischen Ansprüchen bedingt seine har-
ten Urteile über die behandelten Dichter, von denen manch einer darauf wartet,
unter einer angemesseneren Perspektive historisch rehabilitiert zu werden. Mit
ihrem kulturanthropologischen Zuschnitt versteht sich diese Studie als eine ex-
emplarische Revision jener Verdikte in der Ellinger’schen Literaturgeschichte, die
die Erforschung der neulateinischen Lyrik wohl eher blockiert als befördert
haben. Umgekehrt sei nicht in Abrede gestellt, dass Krankheitserfahrungen in der
Tat die Emergenz einer Subjektivität befördern, die Tendenzen der neueren Lite-
raturgeschichte vorwegnimmt. Unter dem Paradigma der ‚cura sui‘, das Aufmerk-
samkeiten für historische Praktiken der Selbstsorge reserviert, scheint diese
Subjektivität jedoch angemessener beschrieben als unter erlebnisästhetischen
Gesichtspunkten.

Zweitens schreibt diese Arbeit eine Geschichte literarischer Kontinuität. La-
teinische Dichtungstradition und deutsche Lyrik des 17. Jahrhunderts nannte Karl
Otto Conrady seine 1962 veröffentlichte Habilitationsschrift, die den Zusammen-
hang zwischen (neu-)lateinischer und deutscher Dichtung sichtbar machte. Dieses
Projekt greift meine Arbeit auf, soll den Akzent aber anders setzen. Während
Traditionsgeschichte für Conrady im Wesentlichen Stiltypologie meint, geht es
mir nicht um die den Texten äußerlichen Aspekte, sondern um deren Füllung: Ge-
fragt wird, wie sich die Reflexion über Krankheit, aber auch bestimmte Habitus
und Posen kranker Dichter in der barocken Lyrik gleichsam fortpflanzen. Akut
wird damit die Metapher vom ‚toten Winkel‘, die Max Wehrli in seiner Rezension
von Conrady so treffend bemüht hat, um anzudeuten, dass die Bedeutung der
neulateinischen Literatur für den barocken Zusammenhang bislang im Dunkeln
lag.50 Diese Bedeutung ist heute zwar bekannt, aber für einzelne Gattungen oder
Typen noch immer kaum exemplifiziert.51 Indem die folgenden Seiten prominen-
tere Dichter wie Gryphius von weniger bekannten Neulateinern her perspektivie-
ren, schreiben sie entlang des Themas ‚Krankheit‘ eine Geschichte aus dem ‚toten
Winkel‘.

 Vgl. Max Wehrli: Rez. über: Karl Otto Conrady: Lateinische Dichtungstradition und deutsche
Lyrik des 17. Jahrhunderts. Bonn 1962 (Bonner Arbeiten zur deutschen Literatur 4). In: Zeitschrift
für deutsches Altertum und deutsche Literatur 92 (1963), S. 128–132, hier S. 129.
 Eine Ausnahme bildet die Studie von Heinz Wilms: Das Thema der Freundschaft in der deut-
schen Barocklyrik und seine Herkunft aus der neulateinischen Dichtung des 16. Jahrhunderts.
Diss. Kiel 1962.

1.3 Ziele 11



1.4 Der Gang der Arbeit

Diese Geschichte ist keine lückenlose Dokumentation, kein Handbuch, sondern
eine prägnante Untersuchung, die signifikantes Material konstelliert. Die Heuris-
tik hat nämlich rasch gezeigt, dass die Würdigung jedes auffindbaren Stückes mo-
notone Ergebnisse produzieren würde. Leitend bei der Textauswahl war, erstens,
die Frage nach der analytischen Reichhaltigkeit der Beispiele, zweitens war ich
bestrebt, solche Texte zu selegieren, die in zeitgenössische nosologische Leitdis-
kurse hineinführen.

Am Beginn der Untersuchung – ‚Paradigmatische Krankheiten‘ – steht daher
die Analyse dreier Krankheitskomplexe, die für die Frühe Neuzeit charakteristi-
sche, in ihrer spezifischen Qualität aber unterschiedliche Pathologien beschrei-
ben: Das erste Kapitel widmet sich Gedichten über Fieberkrankheiten, die als
alltäglich galten und daher besonders häufig referenziert wurden. Die Genese
dieser Fieberpoesie soll dabei nicht nur, doch mit Rücksicht auf das Interesse der
Arbeit in Sonderheit für Texte nachvollzogen werden, die autobiographische Fie-
berleiden thematisieren – und das auf einer breiten Grundlage, von den italieni-
schen und deutschen Humanisten bis hin zu Barthold Heinrich Brockes. Das
darauf folgende Kapitel steht unter dem Vorzeichen der Neuartigkeit: Thema ist
die Syphilis (,morbus Gallicus‘), die sich Ende des sechzehnten Jahrhunderts in
Europa auszubreiten begann und seit ihrem Auftreten Verstexte anregte, darun-
ter auch Gedichte von Konrad Celtis. Beschlossen wird dieser Teil von einem drit-
ten Kapitel zur ‚Herrin der Krankheiten‘, der Gicht, einem nicht nur mit dem
Adel, sondern auch speziell mit den Humanisten assoziierten Leiden. Den Aus-
gangspunkt hierfür bilden die Gicht-Gedichte des Germersheimer ‚poeta medicus‘
Johannes Posthius.

In einem zweiten Teil – ‚Religiöse Sinngebung‘ – liegt der analytische Fokus
auf Texten, in denen die Auseinandersetzung mit Krankheit eine christliche Rich-
tung einschlägt. Es handelt sich dabei nicht zufällig um Texte bzw. Textgruppen
protestantischer Autoren, die ihre ‚autopathographischen Dichtungen‘52 mit medizi-
naltheologischen Inhalten anreichern. Zusätzlich zu den Reflexen reformatorischen
Denkens in der humanistischen Krankheitspoesie erfragt der zweite Untersu-
chungsteil den Konnex von Krankheit, Selbsterkenntnis und ‚cura sui‘. Virulent
wird darüber hinaus die Affinität von Krankheits- und Sterbedichtung unter dem
Gesichtspunkt der ‚ars moriendi‘. Wie ich am Beispiel des Heidelberger Dichters
Paul Schede Melissus zeigen möchte, ließ sich Krankheitspoesie auch für die
‚praeparatio ad mortem‘ nutzen. Schede erlaubt es zugleich, das konfessionelle

 Wendung nach Aurnhammer: Dichter-Leid.

12 1 Einleitung



Spektrum der Analyse auszuweiten und einen calvinistischen Dichter zu studieren.
Im dritten, letzten Teil verfolge ich an Johann Heermann und Andreas Gryphius
exemplarisch die Kontinuität der zuvor erarbeiteten Zusammenhänge im siebzehn-
ten Jahrhundert.

Auch wenn diese Arbeit hauptsächlich mit lateinischen Texten befasst ist,
will sie nicht nur, ja nicht einmal primär eine latinistische Arbeit sein, sondern
der gesamten Frühneuzeitforschung – und insbesondere der Germanistik – die
historische Bedeutung der neulateinischen Lyriklandschaft einsichtig machen.
Das bedeutet aber auch, dass ich von allzu spezialisierten Einlassungen absehen
werde und antike Horizonte genau dort beleuchte, wo sie für das jeweilige Argu-
ment wichtig sind. Die Dokumentation von Reminiszenzen und das genaue Stu-
dium sprachlich-metrischer Eigenheiten (das gerade bei Schede drängend würde)
tritt zurück zugunsten eines kulturgeschichtlichen Narrativs, das aber schon al-
lein deshalb nicht a-philologisch ist, weil es eine Reihe von Texten wieder zu
Gehör bringt, die heute bestenfalls Spezialist:innen bekannt sind.

Ein Letztes zum Technischen:
– Unabhängig davon, ob die lateinischen Texte aus Drucken oder Editionen zi-

tiert werden, gebe ich den Wortlaut in standardisierter Graphie wieder, ohne
Akzente, doch unter Wahrung der historischen Schreibweise(n) (etwa ‚cha-
rior‘ statt ‚carior‘).

– Unveränderte Zitate stehen in doppelten Anführungszeichen, angepasste Beleg-
stellen in einfachen (etwa „cruciatibus“ gegenüber ‚cruciatus‘).

– Wo nicht anders vermerkt, stammen die deutschen Übersetzungen von mir, O. G.

1.4 Der Gang der Arbeit 13



2 Paradigmatische Krankheiten

2.1 Die alltägliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.)

Als Helius Eobanus Hessus 1524 ein Lehrgedicht über die Erhaltung der Gesund-
heit ausgehen ließ, fügte er im Anhang des Drucks ein bemerkenswertes Diagnose-
Instrument bei: eine ‚tabula‘, die einen Überblick bietet über die verschiedenen
Arten von Fieber.53 In einem dazugehörigen Epigramm rühmt Hessus den Nutzen
der Tafel, gewähre sie doch rasche Orientierung in einem Feld, das sich nur
schwer überblicken lasse.54 Die Zusammenschau der Fieberarten stammt von
Georg Sturtz, dem Widmungsträger des Lehrgedichts, bei dem der Dichter und an-
gehende Arzt Hessus Medizin studierte.55 Aufgeführt sind ‚einfache‘ und ‚kom-
plexe Fieber‘, darunter Faul- oder Brenn- sowie Tertian- und Quartanfieber,
außerdem die drei Subtypen der Eineinhalbtagefieber. Schon in der Widmung an
Sturtz kommt Hessus auf die ‚tabula febrium‘ zu sprechen und kommentiert, er
habe die Übersicht deshalb angehängt, um sein eigenes Werk damit aufzuwerten –

ein nur beiläufiger Hinweis, der gleichwohl mehr transportiert als eine schlichte
Bescheidenheitsgeste: In der Frühen Neuzeit galt Fieber als zwar alltägliche Krank-
heit, die aber dennoch hohe diagnostische Anforderungen an den Arzt stellte56 –
kein Wunder, rangierten Feststellung und Therapie der Fieber daher unter den Kö-
nigsdisziplinen der Medizin.57 Nicht nur mit Blick auf die besondere Aura, auch
hinsichtlich der Qualifizierung des Entzündungsgeschehens unterscheiden sich vor-
moderner und moderner Fieberbegriff. Mit Avicenna differenzierte man zwischen

 Zur Medizingeschichte des Fiebers William F. Bynum, Vivian Nutton (Hgg.): Theories of Fever
from Antiquity to the Enlightenment. London 1981 (Medical History, Supp. 1).
 „Tam cito quod varias doceat cognoscere febres, | Hac nullum tabula clarius extat opus.“ The
Poetic Works of Helius Eobanus Hessus. Hg. und übers. von Harry Vredeveld. 5 Bde. Tempe
2004–2008 (Medieval and Renaissance Texts and Studies 215, 333 = Renaissance Text Series 18, 20),
Leiden 2012 ff. (The Renaissance Society of America 1, 6, 15 ...), Bd. 5, S. 158, vv. 1 f.
 Dazu ebd., S. 5–12.
 So heißt es in Hessus’ Widmung: „tuam in primis ingeniosissimam tabulam febrium, rem tota
medicina ut usu frequentissimam ita cognitu difficilimam [adieci].“ [Ich habe als Erstes deine
höchst erfinderische Tafel über die Fieber angehängt, einen Gegenstand, der in der gesamten
medizinischen Praxis ebenso häufig begegnet, wie er diagnostisch ungemein anspruchsvoll ist.]
Ebd., S. 48.
 „[D]ie abnorme Erhitzung des ganzen Körpers“ (Beate Gundert: Fieber. In: Antike Medizin,
Sp. 299–301, hier Sp. 299) bildete seit der Antike ein Gravitationszentrum medizinischen Schrift-
tums und galt noch im achtzehnten Jahrhundert als Inbegriff pathologischer Zustände. Vgl. Jörg
Robert: Vor der Klassik. Die Ästhetik Schillers zwischen Karlsschule und Kant-Rezeption. Berlin,
Boston 2011 (Quellen und Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte 72 [306]), S. 61.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111212975-002

https://doi.org/10.1515/9783111212975-002


der angeborenen Wärme (,calor innatus‘) und einem ‚calor extraneus‘ bzw. ‚febri-
lis‘, der der natürlichen Wärme fremd sei und seinen Ursprung im Herzen habe.58

Die geradezu schillernde Vielfalt der Fieber, verbunden mit den Schwierigkeiten
ihrer Therapie, ist sicherlich ein Faktor, weshalb Fieberzustände in der Frühen
Neuzeit auch poetisch in den Vordergrund rückten. Wie ich im Folgenden
zeigen möchte, begegnet Fieber – auf der einen Seite – als Personifikation in Gestalt
einer Göttin und profiliert – auf der anderen Seite – die Körper der Humanisten.

Einer der zentralen Gründungstexte neulateinischer Fieberdichtung führt uns
nach Italien zum Renaissance-Humanisten Angelo Poliziano (1454–1494). Als Al-
biera degli Albizzi fünfzehnjährig einem Fieber erlag, verfasste Poliziano ein Ge-
dicht für Sigismondo della Stufa, Albieras Verlobten, nach dem etablierten Schema
der Funeralpoesie, mit Klage (,lamentatio‘), Lob (,laudatio‘) und Trost (,consola-
tio‘).59 Vermutlich aus antiquarischen Zusammenhängen weiß Poliziano von der
Dea Febris, der (wenig populären) Fiebergöttin, der die Römer einst einen Tempel
errichtet hatten.60 Poliziano lässt die Dea Febris wiederauferstehen, um Albieras
Tod mythologisch zu dramatisieren: Er macht die Göttin, eine Tochter von Erebus
und Nox, zur missgünstigen Verursacherin von Albieras Leiden und verleiht ihr in
einer aufwendigen Beschreibung Kontur.61 Zu ihrem schauerlichen Gefolge gehö-
ren Trauer und Tod, Seufzen und Klage, Schluchzen und Angst, Zittern, Magerkeit
und Wahnsinn, Starre und Schlaflosigkeit, Röte und Blässe. Die Figurenzeichnung
orientiert sich weitgehend an ovidischen Mustern und erinnert an Invidia und
Fames, aber auch an die Furie Tisiphone:62

Vertice Diva feras ardenti attollit echidnas,
Quae saniem stygio semper ab ore vomunt:

Sanguinei flagrant oculi, cava tempora frigent;

 Vgl. Michael Stolberg: Gelehrte Medizin und ärztlicher Alltag in der Renaissance. Berlin, Bos-
ton 2021, S. 139.
 Zu diesem „dreiteilige[n] Schema“ Hans-Henrik Krummacher: Lyra. Studien zur Theorie und
Geschichte der Lyrik vom 16. bis zum 19. Jahrhundert. Berlin, Boston 2013, S. 221–223 und 228 f.
(Zitat S. 221).
 „Olli templa olim posuit Romana propago.“ Renaissance Latin Verse. An Anthology. Hg. von
Alessandro Perosa, John Sparrow. London 1979, S. 129, v. 123.
 Dazu Alessandro Perosa: Febris: A Poetic Myth Created by Poliziano. In: Journal of the War-
burg and Courtauld Institutes 9 (1946), S. 74–95; Francesco Bausi: L’Epicedion in Albieram di An-
gelo Poliziano (testo e versione semipoetica). In: Yale Italian Poetry 8 (2004/05), S. 215–247; Nicolle
Lopomo: Maffeo Vegio, il Poliziano e la Dea Febris. In: Medioevo e rinascimento 25 (2014),
S. 127–147; Rita Degl’Innocenti Pierini: L’epicedio di Angelo Poliziano per Albiera degli Albizi: tra-
dizione classica e contaminazione di generi. In: Angelo Poliziano. Dichter und Gelehrter. Hg. von
Thomas Baier, Tobias Dänzer, Ferdinand Stürner. Tübingen 2015 (NeoLatina 24), S. 1–27.
 Vgl. Perosa: Febris, S. 77.

2.1 Die alltägliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.) 15



Colla madens sudor, pectora pallor obit,
Atque animi interpres liventi lingua veneno

Manat, et atra quatit fervidus ora vapor.63

Auf ihrem glühenden Scheitel richtet die Göttin wilde Schlangen auf, die immerzu Geifer
aus ihrem höllischen Rachen ausspeien. Blutunterlaufen lodern die Augen, die hohlen
Schläfen sind erstarrt. Der Hals ist feucht vom Schweiß, Blässe bedeckt die Brust, und die
Zunge, Vermittlerin der Seele, trieft von grünlichem Gift und ein glühender Feuerhauch
schlägt den finsteren Mundraum.

Noch bevor Poliziano die Dea Febris römischer Provenienz wiederbelebt hatte,
begegnete sie in Epigrammen Maffeo Vegios (1407–1458), in kleinformatigen Fie-
berexorzismen, die darauf zielen, dem Dichter nächtliche Ruhe und Gesundheit
zu verschaffen.64 Vegio bedenkt die Fiebergöttin mit wenig schmeichelhaften Bei-
worten65 und zeichnet die Krankheit als Ungeheuer, das nicht einmal in der Un-
terwelt willkommen ist. Pluto macht sie zur vierten Rachegöttin, vor der die
anderen jedoch zurückschrecken, da sie Ansteckung befürchten:

Teque odit cohibetque inferni rector Averni,
Dirarum Eumenidum quartaque, dixit, eris.

Sed te etiam Dirae sociam sprevere sorores:
Quam gnorunt pestem pertimuere tuam.66

Hasserfüllt hält dich der Herrscher des unterirdischen Avernus gefangen und sagt: ‚Du wirst
die vierte der grässlichen Eumeniden sein!‘ Doch sogar die Schwestern, die Diren, verschmäh-
ten dich als Gefährtin; zu sehr fürchteten sie sich vor deiner ihnen wohlbekannten Krankheit.

Geschult an diesen Prätexten sind möglicherweise die kaum beachteten Fieberepi-
gramme Paul Flemings.67 Wie Vegio präsentiert Fleming in einigen markanten
Kurzgedichten das Fieber als grausame Rächerin (,ultrix fera‘) und wütende Göttin
(,dea saeva‘), die zum Beispiel die beiden Kapuziner-Missionare Blasius und Valen-
tin verzehrt:

 Renaissance Latin Verse, S. 129, vv. 107–112.
 Vgl. Tobias Leuker: Angelo Poliziano. Dichter, Redner, Stratege. Eine Analyse der Fabula di
Orpheo und ausgewählter lateinischer Werke des Florentiner Humanisten. Berlin, New York 2011
(Beiträge zur Altertumskunde 98), S. 98–100.
 Sie ist „iners“ (träge machend), „[l]anguida“ (erschlaffend), „iniqua“ (beschwerlich), „atrox“
(grässlich), „cruda“ (grausam) und „acerba“ (bitter).
 Maffeo Vegio: Elenco delle opere, scritti inediti. Hg. von Luigi Raffaele. Bologna 1909, S. 182.
 Zu Flemings Fieberdichtung bislang Beate Hintzen: Sprache der Liebe, Sprache der Freund-
schaft, Sprache des Glaubens. Zur Interferenz der Diskurse in Paul Flemings Dichtung. In: Was
ein Poëte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609–1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius
Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frühe Neuzeit 168), S. 159–180, hier S. 172 f.

16 2 Paradigmatische Krankheiten



Fugerat a sancto febris emaciata Blaseo,
nec levis invalidam moverat ira deam.

Alma salus illam languentis abegerat extis.
Ergo fremens tota dum capit aede fugam,

forte Valentinum cernens fera corripit ultrix.
Hic iacet et saevae iam crepat igne deae.

Victa semel, cladem quid amas, dea stulta, secundam?
Ipse Valentinus mox tibi victor erit.68

Abgezehrt war das Fieber vor dem Heiligen Blasius geflohen, und heftiger Zorn hatte die
kraftlose Göttin erfasst. Erquickende Gesundheit hatte sie aus den Organen des Kranken
vertrieben. Als die wilde Rächerin nun schnaubend im Haus umherirrte, erblickte sie zufäl-
lig Valentinus und befiel ihn sogleich. Nun liegt er darnieder und stöhnt vom Feuer der wil-
den Göttin. Schon einmal wurdest du besiegt – was findest du, alberne Göttin, Gefallen an
einer zweiten Niederlage? Bald schon wird auch Valentin über dich siegen.

Ihren Höhepunkt findet die Fieberpoesie Flemings in den Manes Glogeriani,69

einer handschriftlich überlieferten Epigrammsammlung, mit der der Dichter
Georg Gloger, einem engen, frühverstorbenen Freund, ein Denkmal setzen wollte.
Die besondere Aufmerksamkeit für das Fieberthema hängt nicht nur mit der To-
desart Glogers zusammen; vielmehr würdigt die poetische Rekapitulation des me-
dizinischen Leidens Glogers Bedeutung für Flemings eigene Vita. Gloger war es
nämlich, der Fleming für die Medizin gewonnen und ihn mit keinem Geringeren
als Martin Opitz bekanntgemacht hatte:70

Apollo war mir günstig,
der Musicant’ und Arzt, weil du mich machtest brünstig
zu seiner doppeln Kunst. Die freie Meditrin
verweiste mich durch dich zu ihrem Tempel hin
und hieß mich ihren Freund.71

Wie bei Poliziano gewinnt das Fieber in den Gloger-Epigrammen Kontur nicht nur
als Krankheit, sondern zugleich als Akteurin. Im Epigramm „De Febre et Morte

 Paul Flemings Lateinische Gedichte. Hg. von Johann Martin Lappenberg. Stuttgart 1863 (Bi-
bliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 73), S. 310, Nr. 15.
 Dazu Hintzen: Sprache der Liebe; Claudius Sittig: ‚Der Zeuge von meiner Poesie‘: Männlich-
homosoziales Begehren in Paul Flemings Freundschaftsdichtung. In: Was ein Poëte kan! Studien
zum Werk von Paul Fleming (1609–1640). Hg. von Stefanie Arend, dems. Berlin, Boston 2012
(Frühe Neuzeit 168), S. 205–232.
 Vgl. Sittig, S. 205.
 Paul Flemings Deutsche Gedichte. Hg. von Johann Martin Lappenberg. 2 Bde. Stuttgart 1865
(Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 82–83), Bd. 1, S. 42, Nr. 7, vv. 21–25.

2.1 Die alltägliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.) 17



B. Glogeri“ konstruiert der Dichter eine (privat-)mythologische Verwandtschaft zwi-
schen Febris (Mutter) und Mors (Tochter), die Gloger auf Geheiß der Juno zugrunde
richten. Ohne Erfolg hatte Amor, Flemings Liebe zum Freund, zuvor versucht, dem
tödlichen Zweigespann Einhalt zu gebieten:

Ut iuvenem patrio posset superaddere coelo
i, Febris i, siste, Mors, mihi, mandat Amor.

Parebat dominae fatalis biga Monetae.
Ibat et ad dictos nata parensque Lares.

Leniter adstantem Febris invadebat ephebum
et placido facilis Mors in agone fuit.

Morte quid ingemimus iuvenem cecidisse febrili?
Illi mater erat illa, sed illa soror.72

Dass er den Knaben dem väterlichen Himmel beigesellen könne, vertraut Amor [Flemings
Liebe zu Gloger] mir an – geh, Fieber, geh, halte ein, Tod! – Das tödliche Zweigespann ge-
horchte der Herrin Moneta [Juno], und Tochter und Mutter gehen zum genannten Haus.
Sanft befällt Febris den dabeistehenden Jüngling, sanft kam der Tod unter friedlichem Rin-
gen. Warum beklage ich, dass der Junge an einem fiebrigen Tod zugrunde ging? Jene war
ihm die Mutter, aber jene die Schwester.

Episches Terrain beschreitet Fleming im Epigramm „über das lodernde Fieber und
den Schweiß des seligen Gloger“, das Kampfhandlungen in den antiken Großdich-
tungen nachempfunden ist und eine Schlacht zwischen ‚febris‘ und ‚sudor‘ insze-
niert. Nicht zuletzt die differenzierte Qualifizierung der jeweiligen Sprechakte –

das Wasser tönt („sonuit“), das Feuer lärmt („strepebat“), beide zusammen toben
(„fremunt“) – verleiht den Kontrahenten nachgerade monströse Züge. Glogers Tod
wird zum Kollateralschaden eines martialischen Geschehens, das sich zwischen ele-
mentaren Kräften ereignet:

Pugna fuit flammas inter, fuit inter et undas,
utrae vexarent cor iuvenile magis.

Praestamus, sonuit aqua rauco vortice, flammis!
Praestamus flammae, flamma strepebat, aquis!

Quin libeat certare, fremunt. Pugnatur. At aeger
in mediis, mediis ignibus, exit aquis.

Principium fuit hoc, finis fuit illa duelli.
Dic, quae victrices obtinuere manus?73

 Fleming: Lateinische Gedichte, S. 225, Nr. 6.
 Ebd., S. 235, Nr. 36. – An den Widersachern ‚ignis‘ und ‚unda‘ fand Fleming derart Gefallen,
dass er anschließend an dieses Epigramm noch ein zweites formulierte, das dem gleichen Gegen-
stand gewidmet ist: „De Iisdem“, ebd., Nr. 37.

18 2 Paradigmatische Krankheiten



Zum Kampf kam’s zwischen Fieberglut und Schweissesflut, beide marterten das jugendliche
Herz heftig. ‚Wir siegen‘, tönt das Wasser mit rauer Stimme, ‚über die Flammen!‘ – ‚Wir, die
Feuersbrunst‘, lärmt die Flamme, ‚siegen über das Wasser!‘ – ‚Weshalb‘, so toben sie, ‚sollten
wir denn nicht um die Entscheidung streiten?‘Man kämpft. Der Kranke jedoch scheidet inmit-
ten des Feuers, inmitten der Fluten, aus dem Leben. Diese war der Beginn, jene das Ende des
Krieges. Sag du, welche Hand den Sieg davontrug!

Ohne große Anstrengung ließe sich zeigen, dass die (Dea) Febris auch in der
Volkssprache anzutreffen ist; zu nennen wäre etwa Amadis Jamyn (1540–1593),
der eine Ode an die Gesundheit und gegen das böse Fieber („[m]echante Fievre“)
verfasste,74 als Pierre de Ronsard (1524–1585), sein Lehrer, an einem Quartanfie-
ber litt. Wichtiger als diese Linie zu verfolgen ist für uns aber die Tatsache, dass
Fieber oft auch Gegenstand humanistischer Selbstbeobachtung wurde. So schil-
dert zum Beispiel Giovanni Marrasio (um 1400 bis 1452) in seinen Carmina varia
ein Fieber, das er auf einen Reitunfall zurückführt, einen unglücklichen Sturz
von seinem Maultier. Marrasio berichtet von Schmerzen am Schambein und Blut
im Urin, die er als Folgen des ‚calor febrilis‘ interpretiert:

Successitque calor febrilis, sanguinis uber
Mictus; magnus erat pectinis inde dolor.

Hic calor accensus crescit, desiccat et urit;
Extenuat carnes et coquit ardor epar;

Dimminuit vires per venas fusus in omne
Corpus et assidue me cruciare solet.75

Es folgte Fieberhitze, im Harn war reichlich Blut. Grosser Schmerz drückte daraufhin die
Brust. Sobald dieses Feuer entfacht war, nahm es zu, dörrte und verbrannte mich. Die Hitze
dünnte das Fleisch aus und kochte die Leber. Nachdem sie durch die Venen in den ganzen
Körper gelangt war, schwächte sie meine Kräfte und marterte mich unablässig.

Zu den frühen italienischen Fieberpoeten gehört auch Tito Vespasiano Strozzi
(1425–1505), dessen Werk in einem Aldinen-Druck von 1514 vorliegt (nach venezia-
nischer Zählung 1513). Strozzis Fiebergedicht, überliefert im vierten Buch der
„Aeolosticha“ („vermischte Gedichte“),76 ist eines der raffiniertesten Beispiele

 Theodosia Graur: Un disciple de Ronsard. Amadis Jamyn. Paris 1929, S. 39.
 Giovanni Marrasio: Angelinetum and Other Poems. Übers. von Mary P. Chatfield. Cambridge,
MA 2016 (The I Tatti Renaissance Library 73), S. 152, vv. 145–150.
 So die Aufschlüsselung von Reinhard Jonathan Albrecht: Die Dresdener Handschrift der Ero-
tica des Tito Vespasiano Strozza. In: Romanische Forschungen 7 (1893), S. 231–292, hier S. 232,
Anm. 2.

2.1 Die alltägliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.) 19



frühneuzeitlicher Fieberpoesie überhaupt.77 Strozzi leidet an einem komplizier-
ten Wechselfieber, das am dritten wie am vierten Tag remittiert, und bestaunt
die Metamorphosen, die Formen und Gestalten, der Krankheit. Die Kombination
von Fiebertypen, hier diejenige von Tertian- und Quartanfieber, ist keine literari-
sche Erfindung, sondern wurzelt in den medizinischen Anschauungen der Zeit:

Febris enim formas sese convertit in omneis,
Et miserum variis torquet acerba modis.

Nunc tremula aggreditur glaciali frigore membra,
Viscera nunc rapidis ignibus ima coquit.

Interdum largus de pectore profluit humor,
Interdum fauces torret anhela sitis,

Et modo quarta dies et me modo tertia vexat
Plus solito, et nunquam pessima febris abit.

Non ego crediderim tot sumere posse figuras
Protea, quot facies haec fera pestis habet.78

Das Fieber verwandelt sich in alle Formen und martert, das strenge, den Elenden auf unter-
schiedliche Weise. Jetzt greift es die zitternden Glieder mit eisiger Kälte an, jetzt versengt es
die Eingeweide im Innern mit reißendem Feuer. Manchmal strömt aus der Brust reichlich
Schleim hervor, manchmal verdorrt ein keuchender Durst den Schlund. Bald plagt mich der
vierte, bald der dritte Tag mehr als gewöhnlich, niemals aber verlässt mich das schändliche
Fieber. Ich hätte nicht geglaubt, dass diese grässliche proteische Seuche so viele Formen an-
nehmen könnte, wie sie Gesichter hat.

Außerhalb des italienischen Sprachraums leistete der ungarische Humanist Janus
Pannonius einen Beitrag zur Fieberpoesie. Mit Pannonius gelangen wir zu einem
insgesamt prägenden, ja vielleicht sogar zu dem wichtigsten nach-antiken Impuls-
geber frühneuzeitlicher Krankheitslyrik,79 der den deutschen Kulturraum spätes-
tens mit dem Froben-Druck von 1518 erreicht hatte. Als Pannonius, den Matthias
Corvinus 1459 zum Bischof von Fünfkirchen geweiht hatte, im Türkenkrieg mit-
marschieren sollte, war er aus Gründen einer Krankheit zunächst verhindert.
Seine Not kontrastiert er im Klagegedicht „De se febricitante ad Blasium militem“

mit derjenigen des Adressaten, der zu der Zeit, als das Gedicht entstand, bereits
im Krieg kämpfte. Um die paradoxen Effekte des Fiebers, hier Hitze, dort Frost,

 Ein weiteres Krankheitsgedicht findet sich im zweiten Buch der Aeolosticha. Vgl. Die Borsias
des Tito Strozzi. Ein lateinisches Epos der Renaissance. Hg. von Walther Ludwig. München 1977
(Humanistische Bibliothek II,5), S. 47.
 Strozii Poetae Pater et Filius. Venedig: Aldus Manutius, Bl. 118v–119r.
 Vgl. Hermann Wiegand: Imitatio und Aemulatio: Tibull, Janus Pannonius und Petrus Loti-
chius Secundus über Krieg, Krankheit, Frieden und die Mondgöttin. In: Lotichius und die römi-
sche Elegie. Hg. von Ulrike Auhagen, Eckart Schäfer. Tübingen 2001 (NeoLatina 2), S. 35–52.

20 2 Paradigmatische Krankheiten



zu veranschaulichen, berichtet Pannonius, wie er seinen Körper mit einer Bettde-
cke warmhält, die er jedoch gleich wieder zurückschlägt:

Membra gemens stratis versat, si membra vocamus
Ossibus haerentem vix sine carne curem.

Pallia nunc poscit, nunc rursus pallia ponit.
Lumina nec placidus mulcet abacta sopor.80

Ächzend wendet er [Pannonius spricht von sich in der dritten Person] seine Glieder auf
dem Lager hin und her, wenn man Haut, die ohne Fleisch kaum am Gerippe hängt, ‚Glieder‘
nennen kann. Bald verlangt er nach Decken, bald legt er die Decken wieder beiseite. Und
kein sanfter Schlaf beruhigt die tiefliegenden Augen.

Im anschließenden Gedicht „De se aegrotante in castris“ bleibt unklar, ob Panno-
nius noch dieselbe Krankheit wie oben voraussetzt oder ob der Humanist – nach
einer zwischenzeitlichen Genesung und dem Eintritt in den Kriegsdienst – aufs
Neue erkrankt ist; jedenfalls spricht er auch hier von den grimmigen Flammen
eines grässlichen Fiebers (,incendia tristia dirae febris‘). Pannonius erwähnt seine
verschleimte, kalte Nase und notiert die Bläue seiner Lippen, er registriert, wie die
Kälte den jeweils äußersten Punkt seiner Extremitäten erreicht, und fühlt das Pul-
sieren seiner Adern: „Während ich spreche, nimmt der Schüttelfrost nach und
nach die Glieder in Beschlag, ich spüre die eilenden Vorzeichen meiner Marter.“81

Fragt man nach der Entwicklung im deutschen Kulturraum, so dürfte die mut-
maßlich erste Fieberbeschreibung zeitnah zu Strozzis und Pannonius’ Texten ent-
standen sein und stammt von Ulrich von Hutten. Fast unweigerlich assoziiert man
mit Hutten die Schrift De Guaiaci medicina et morbo Gallico von 1510, ein ‚Kranken-
journal‘,82 das Huttens Syphilis-Beschwerden verzeichnet und eine neue Therapie
mit importiertem Guajakholz vorstellt, die ihn, wenn auch nur scheinbar, geheilt
hatte. Der Text gibt ein erschreckendes Zeugnis von den entsetzlichen Geschwüren,
die Hutten erwiesenermaßen plagten.83 So heftig wie in der Guajakschrift scheint

 Janus Pannonius: Sylva panegyrica ad Guarinum Veronensem, praeceptorem suum. Et eiusdem
Epigrammata nunquam antehac typis excusa. Basel: Johann Froben, 1518 [= VD 16 J 193], S. 66.
 „Dum loquor, horridulos sensim rigor occupat artus, | Sentio tormenti praevia signa mei.“
Ebd., S. 68.
 Formulierung nach Christian Kiening: Der Körper der Humanisten. In: Zeitschrift für Germa-
nistik 8 (1998), S. 302–316, hier S. 307.
 Vgl. Michael Peschke: Ulrich von Hutten (1488–1523) als Kranker und als medizinischer
Schriftsteller. Köln 1985 (Arbeiten der Forschungsstelle des Instituts für Geschichte der Medizin
der Universität zu Köln 33), S. 140 f.

2.1 Die alltägliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.) 21



sich seine Syphilis jedoch nicht von Anfang an manifestiert zu haben. Da er im Ele-
gienwerk, den Querelarum libri duo von 1510,84 immer wieder eine ‚febris quartana‘
referenziert, ist es nur wahrscheinlich, dass Hutten zuerst Fiebersymptome entwi-
ckelt hatte.85 Die Diagnose ist ungünstig: Innerhalb der tradierten Fieberkunde
weckt das Viertagefieber besonders negative Assoziationen und gilt, nebst Wasser-
sucht, als ‚scandalon‘, als Stolperstein der Medizin.86 Huttens Verlauf, wie er ihn in
der ersten Elegie rekapituliert, gibt dieser Einschätzung Recht:

Bis fera cessit hiems, toties aestate peracta,
Et valetudo manet quae fuit ante mihi,

Nec levius patior, morbus quoque tempore crescit
Foedaque crescendo est viribus aucta lues:87

Schon zweimal wich der harte Winter, ebenso oft der Sommer, und doch hat die Krankheit,
die mir zuvor zusetzte, Bestand. Ebenso wenig ist mein Leiden leichter, mit der Zeit nimmt
auch die Krankheit zu, und die grässliche Seuche hat mit ihrem Zuwachs noch an Kräften
gewonnen.

Im Rückblick auf die vergangenen Jahre bemerkt Hutten also eine grundsätzliche
Verschlechterung seines Fiebers, betont aber, dass es seit einem schändlichen At-
tentat besonders schlecht um ihn bestellt sei.88 Der Wanderhumanist gelangte

 Grundlegend zu den Querelae: Eckart Schäfer: Ulrich von Hutten als lateinischer Poet. In:
Pirckheimer-Jahrbuch 4 (1988), S. 57–78; Hans-Gert Roloff: Poeta vapulans – Ulrich von Hutten
und die Lötze. In: Pommern in der Frühen Neuzeit. Literatur und Kultur in Stadt und Region. Hg.
von Wilhelm Kühlmann, Horst Langer. Tübingen 1994 (Frühe Neuzeit 19), S. 61–76. Vgl. auch Ar-
nold Becker: Ulrichs von Hutten Querelae in Lossios: Humanistische Streitkultur zwischen Invek-
tive und Elegie. In: Streitkultur. Okzidentale Traditionen des Streitens in Literatur, Geschichte
und Kunst. Hg. von Uwe Baumann, dems., Astrid Steiner-Weber. Göttingen 2008 (Supra alta per-
ennis. Studien zur Wirkung der Klassischen Antike 2), S. 111–129.
 Vgl. Peschke, S. 69f. und 138, dort in Sonderheit den Hinweis auf Anm. 67. Anders Thomas G. Be-
nedek: The Influence of Ulrich von Hutten’s Medical Descriptions and Metaphorical Use of Medicine.
In: Bulletin of the History of Medicine 66 (1992), S. 355–375, hier S. 357: „The fever pattern described
by Hutten is compatible with infection caused by Plasmodium malariae, but not with syphilis.“
 Ein entsprechender Merkvers aus dem Regimen sanitatis salternitanum findet sich in der Frühen
Neuzeit immer wieder, so auch bei Lorenz Fries: Spiegel der Artzny […]. Straßburg: Johannes Grie-
ninger, 1518 [= VD 16F 2871], Bl. CLXXIIv: „Die weil nun diß feber schwerlich vß zů wurtzlen ist / vnd
den artzeten vil wider strebt. Als dan das alt spitz schůch verßlin / lutet. Jdrops quartana medicorum
scandala plana. Jst not das der artzet so er diß feber wil vnder handen nemen groß vff sehen hab.“
 Ulrichs von Hutten Schriften. Hg. von Eduard Böcking. 5 Bde. Leipzig 1859–1862, Bd. 3, S. 22,
vv. 31–34.
 Zu Hintergrund und Entstehung der Querelae zuletzt Herbert Jaumann: Hutten, Ulrich von.
In: VL Dt. Hum., Bd. 1 (2008), Sp. 1185–1237. Vgl. außerdem den Kommentar in Humanistische
Lyrik des 16. Jahrhunderts. Lateinisch und deutsch. Hg. und übers. von Wilhelm Kühlmann, Ro-

22 2 Paradigmatische Krankheiten



1509 nach Greifswald, wo ihm der Bürgermeister und Kaufmann Wedeg Lötze
und sein Sohn Hennig einen gastlichen Empfang bereiteten, ihn jedoch ausrauben
ließen, nachdem er sich bei den Gastgebern verschuldet hatte. Der Raub definiert
gleichsam das „Trauma“89 der Elegien und soll Huttens Quartanfieber verschärft
haben, da er ohne Kleidung der Kälte schutzlos ausgeliefert gewesen sei, als er
von Greifswald nach Rostock unterwegs war:

Dii, notum est vobis, quantum isto ex tempore pestis
Aucta sit in nobis quae fuit ante minor;

Ipsum etiam vulnus concepti frigoris intus
Intendit vitae prompta pericla meae.90

Ihr Götter, ihr wisst, wie sehr seit damals die Krankheit in mir zugenommen hat, wo sie
doch zuvor geringer war. Ja, auch die Frostwunde, die ich mir innerlich zuzog, bedeutete
eine unverzügliche Bedrohung meines Lebens.

Huttens Rückführung seines Zustands auf die unmäßige Winterkälte ist erfah-
rungsweltlich nur plausibel, gleichzeitig imitiert der Humanist mit Attentat, Frost-
wunde und Fieber Existenzbedingungen, für die ihm Ovid das Vorbild geliefert
hatte. Für gewöhnlich, so Ovid, biete die Donau Schutz vor Feindesangriffen, doch
sobald der Fluss zugefroren sei, überfielen brandschatzende Völker den winterli-
chen Verbannungsort. So ist es sicherlich kein Zufall, wenn Hutten just auf einem
zugefrorenen Sumpf Opfer von Lötzes Schergen wird. Wie der winterliche Überfall
verweist auch der Konnex von Krankheit und Winter auf Ovid. Die (vorgeblich) un-
erbittliche Kälte am Verbannungsort wird zum krankheitsverursachenden Faktor
und induziert fieberartiges Seitenstechen, das der Exildichter dem Winter anlastet:
„Durch viele Tage hindurch werde ich von Seitenstechen verzehrt – denn mit seiner
unmäßigen Kälte hat mich der Winter verwundet.“91 Offenbart Huttens empirische
Argumentation mithin eine intertextuelle Rückseite, geht er, was die Dokumentation
des Fiebers betrifft, jedoch weit über das Vorbild hinaus. In der ersten Klage unter-
nimmt er eine Selbstexamination, die in gebundener Form die ‚vis morbi‘ ausstellt
und entschiedener als noch Ovid mit Realitätseffekten arbeitet:

Ipsa etiam est imis vis morbi incussa medullis
Siccaque concusso pendet ab osse cutis;

bert Seidel, Hermann Wiegand. Frankfurt a. M. 1997 (Bibliothek deutscher Klassiker 146/Biblio-
thek der Frühen Neuzeit 5), S. 1039 f.
 Humanistische Lyrik, S. 1039.
 Ulrichs von Hutten Schriften, Bd. 3, S. 22, vv. 47–50.
 „perque dies multos lateris cruciatibus uror; | scilicet inmodico frigore laesit hiems.“ Ovid,
Tristia 5,13,5 f. (zitiert nach P. Ovidius Naso: Tristium Libri Quinque. Ibis. Ex Ponto Libri Quattuor.
Halieutica. Fragmenta. Hg. von S. G. Owen. Oxford 1915 [Oxford Classical Texts]).

2.1 Die alltägliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.) 23



Si pedibus conor malefirmum attollere corpus,
Fessa sub hoc tenui pondere crura labant;

Si manuum offitio consuetos molior usus,
Vix possunt siccas brachia ferre manus;

Nunc humero caput est fultum hoc, nunc incubat isti;
Nulla mihi potus gratia, nulla cibi.92

Die Gewalt der Krankheit selbst hat sich sogar ins innerste Mark gefressen, und die Haut
hängt trocken am zerrütteten Skelett. Wenn ich versuche, den schwanken Körper auf die
Füße zu stellen, brechen die matten Beine unter der geringen Last zusammen; wenn ich
versuche, meine Hände wie gewohnt in Dienst zu nehmen, können die Arme nur mit Mühe
die ausgetrockneten Hände heben. Bald ist das Haupt auf diese Schulter gestützt, bald legt
es sich auf jene. Angenehm ist mir kein Trunk, ist mir keine Speise.

Da Lötzes Schergen die Progression des Fiebers (mit-)verschulden, nimmt es nicht
wunder, wenn Hutten am Ende der Klage Lötze sein Fieber wünscht, zusammen
mit allen Unglücken, die er erlitten habe:

Ille meas febres, ille horrida vulnera sumat,
Ille ferat casus, ordine quemque, meos!

Imprecor ista quidem, sed adhuc graviora meretur,
Omnia sunt vestrae debita iustitiae.93

Jener möge mein Fieber, jener die grässlichen Wunden bekommen, jener meine Schicksals-
schläge, jeden der Reihe nach, ertragen! Dies zwar wünsche ich ihm, aber noch Schwereres
verdient er. Alles ist eurer [gemeint sind die Götter] Gerechtigkeit geschuldet.

Die Verfluchung, mit der die Elegie kämpferisch ausklingt, offenbart den invektivi-
schen Zug des Zyklus, der einerseits darauf zielt, das Mitleid der Adressaten zu ge-
winnen, und andererseits Huttens Unrecht ahnden soll.94 Doch gelingt es der
rächenden Muse (,Musa ultrix‘), den Peiniger mit Krankheit zu schlagen? Huttens
Überzeugung, dass sein Leben akut gefährdet sei, seitdem sich die nordische Kälte
dem fiebrigen Körper eingeprägt habe, rückt die Aussicht auf Heilung in weite
Ferne. Umso bemerkenswerter scheint es, dass sich gegen Ende des Zyklus Huttens
Perspektive auf das Fieber wandelt. In einer späten Äußerung zur Krankheit gegen-
über Helius Eobanus Hessus (Querelae 2,8) ist er überraschend zuversichtlich:
„Noch bin ich nicht vollständig genesen und wieder zu Kräften gekommen, den-
noch ist meine Hoffnung fester, als sie es zuvor war.“95 Während Hutten eine bio-

 Ulrichs von Hutten Schriften, Bd. 3, S. 21, vv. 13–20.
 Ebd., S. 23, vv. 73–76.
 Zur ‚Doppelpoetik‘ der Querelae im Bannkreis von Elegie und Invektive Becker: Streitkultur.
 „Nondum convalui totus viresque recepi, | Spes tamen est ratior quam fuit ante mihi.“ Ul-
richs von Hutten Schriften, Bd. 3, S. 62, vv. 97 f.

24 2 Paradigmatische Krankheiten



graphische Aufwärtsentwicklung feststellt, verhält es sich mit seinem Widersacher
gerade umgekehrt: Lötze ist buchstäblich krank vor Neid. Die ‚invidia‘, an der er
laboriert, präsentiert sich als geradezu pathologische Disposition. Der Vater ist aus-
gemergelt, ohne Schlaf und Appetit, die Organe sind vergiftet:

Nunc igitur tristes consumit lividus horas,
Et quia non potuit laedere, posse cupit:

Nulla quies illi, noctes vigilantur amarae,
Dum solitas animo concipit insidias;

Luce operum vacuus; nisi quod mihi obesse putarit
Nil agit, et studiis abstinet ille suis,

Insano livore macer caecoque veneno
Pallidus atque intra viscera rupta miser;

Non cibus est illi gratus mensaque reponit
Vix bene libato pocula sumpta mero:96

Trostlos lässt er jetzt die Stunden verstreichen, und weil er nicht schaden konnte, wünscht
er, dass er es könnte. Ruhe findet er keine, bittere Nächte durchwacht er, während er im
Geiste die üblichen Hinterhalte ersinnt. Ohne Beschäftigung ist er bei Tage, tut nichts, außer
wovon er glaubt, dass es mir schade, und er hält sich fern von seinen Studien, ist dürr von
wahnsinnigem Neid und erblasst von unsichtbarem Gift, elend auch, weil die Eingeweide
inwendig zerplatzt sind. Keine Speise bekommt ihm. Kaum hat er den Becher gefasst und
den Wein gekostet, stellt er ihn wieder zurück auf den Tisch.

Schon bei den Tragikern finden wir die Vorstellung, dass Neid Symptome zeitige,
eine Auffassung, die später bei römischen Autoren fortlebt, darunter Horaz.97

Wirksam ist hier aber in Sonderheit das Zeugnis der Metamorphosen mit ihrer
Schauder erregenden Beschreibung der Göttin Invidia. Lötzes Symptome sind
dort allesamt vorbereitet: die Blässe, die Magerkeit, der Schlafmangel, ebenso Gift
und Organschaden.98 Nososemantisch ist Huttens Rückgriff auf Ovid insofern

 Ebd., S. 56, vv. 57–66.
 Vgl. Matthew W. Dickie: Ovid,Metamorphoses 2.760–64. In: The American Journal of Philology
96 (1975), S. 378–390.
 „pallor in ore sedet, macies in corpore toto, | nusquam recta acies, livent rubigine dentes, |
pectora felle virent, lingua est suffusa veneno. | risus abest, nisi quem visi movere dolores, | nec
fruitur somno vigilacibus excita curis, | sed videt ingratos intabescitque videndo | successus ho-
minum carpitque et carpitur una | suppliciumque suum est.“ [Blässe sitzt im Gesicht, Magerkeit
im ganzen Körper, der Blick geht in alle Richtungen, die Zähne sind bleifarben vor Fäule, die
Brust schillert grünlich von Galle, die Zunge ist verfärbt von Gift. Mit Lachen hat sie [Invidia]
nichts zu schaffen, außer es wird ihr beim Anblick von Schmerzen anderer entlockt. Weil sie von
immer wachen Sorgen aufgescheucht wird, genießt sie keinen Schlaf, sondern sieht die ihr unlie-
ben Erfolge der Menschen und vergeht beim Anblick. Sie zerfrisst und zerfrisst zugleich sich
selbst und ist ihre eigene Strafe.] Ovid, Metamorphosen 2,775–782 (zitiert nach P. Ovidius Naso:
Metamorphoses. Hg. von R. J. Tarrant. Oxford 2004 [Oxford Classical Texts]).

2.1 Die alltägliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.) 25



ominös, als dieser den Neid mit einem Krebsleiden assoziiert. Ovids Deskription
steht in Zusammenhang mit der Verwandlungssage der frevlerischen Minerva-
Priesterin Aglauros, die sich vor Neid auf ihre Schwester Herse förmlich verzehrt.99

Als Aglauros sich zuletzt in einen Stein verwandelt, vergleicht Ovid ihre Metamor-
phose mit einem ausgreifenden ‚cancer‘, den er als unheilbares Übel klassifiziert:

utque malum late solet immedicabile cancer
serpere et inlaesas vitiatis addere partes,
sic letalis hiems paulatim in pectora venit
vitalesque vias et respiramina clausit.100

Wie der Krebs, das unheilbare Übel, sich gewöhnlich weithin ausbreitet und die unversehr-
ten Teile den bereits befallenen beigesellt, so kam tödlicher Frost allmählich in ihr Herz
und verschloss die lebenswichtigen Bahnen und Atemwege.

Obschon Hutten bis zuletzt krank bleibt, tut die Verwünschung also ihre Wir-
kung. Während er zu Beginn an ‚febris quartana‘ leidet, plagt Lötze am Ende eine
gleichsam krebsartige Neidkrankheit, die als Gegenbild zum siechen Hutten ent-
worfen ist.

Zu Huttens Nachfolgern im Feld der Fieberdichtung gehört Nicodemus Frischlin,
einer der bedeutendsten Repräsentanten des Späthumanismus. Frischlins reiches
Schaffen dokumentiert eine teilweise posthume Sammelausgabe seiner Werke, die
Opera poetica in fünf Bänden. Allein die elegische Abteilung von 1601 verteilt sich auf
beeindruckende zweiundzwanzig Bücher, die unter anderem ein Fiebergedicht über-
liefern. Entstanden ist der Text, als Frischlin von einer Reise nach Ungarn und Öster-
reich zurückkehrte, die ihn zu Baron Georg Khisl von Kaltenbrunn geführt hatte.101

Frischlin orientiert als Erstes über seinen Aufenthalt in der Fremde und stellt eine
Diagnose: Der Dichter ist erkrankt an einer „febris recidiva“, einem Wechselfie-
ber. Kennzeichnend für die elegische Situation ist die Abwesenheit umsorgender
Freunde, zu denen neben Khisl, dem Adressaten der Elegie, der Stuttgarter
Hofarzt Oswald Gabelkover gehört. Fehlende Gastlichkeit und der Mangel an
freundschaftlicher und ärztlicher Zuwendung, die Frischlin eingangs beklagt, verra-
ten den Einfluss Ovids:

Me premit Hungarica febris recidiva sub ora:

 Neben der Beschreibung Invidias ist es offenbar das Porträt der missgünstigen Priesterin, das
Huttens Darstellung inspirierte. Gerade so, wie Lossius die ‚imago‘ Huttens vor Augen hat („Ante
oculos“), so Aglauros das Eheglück der Schwester.
 Ovid, Metamorphosen 2,822–828 (zitiert nach Ovid: Metamorphoses, hg. Tarrant).
 Vgl. David Friedrich Strauß: Leben und Schreiben des Dichters und Philologen Nicodemus
Frischlin. Ein Beitrag zur deutschen Culturgeschichte in der zweiten Hälfte des sechszehnten
[sic] Jahrhunderts. Frankfurt a. M. 1856, S. 278.

26 2 Paradigmatische Krankheiten



O ubi Kiselii tam mihi grata domus?
Febre laboranti bis septem quae mihi luces

Divitis hospitii iura benigna dedit.
O ubi gemma meus, pesti saevissima pestis,

O felix operum Gabelechover ubi es?102

Mich drückt am Rand Ungarns ein wiederkehrendes Fieber. Ach, wo ist Khisls Haus, das
mir so willkommen ist? Zweimal sieben Tage hat es mir, dem Fieberkranken, gütiges Gast-
recht reichlich gewährt. Ach, wo bist du, mein Liebster, der du der Seuche eine garstige Seu-
che bist, ach, mein Gabelkover, wo bist du, segensreich in deinem Wirken?

Im Weiteren schildert Frischlin ebenso anschaulich wie eindringlich die Effekte
des Fiebers. Seinen Schädel, geplagt von heftigen Kopfschmerzen, vergleicht er mit
dem Vulkan Ätna, der Schmiedestätte der Kyklopen, das Fieber mit dem Feuer der
Chimäre oder dem Eisen, das ein Schmied bearbeitet. Präzise Beschreibungen etab-
lieren eine Perspektive auf den Körper, die Außen und Innen, besonders aber auch
die Übergangszonen fokussiert: „Der Mund starrt, am trockenen Gaumen haftet die
Zunge und der unheilvolle Atem lässt den trockenen Mundraum erbeben.“103 –
„Die Lungen entlassen wildes Feuer aus dem verzehrenden Schlund, wie es ein
Jagdross aus den Nüstern ausschnaubt.“104 Die lebhafte Selbstobservation gerät zur
Selbstdiagnose, als Frischlin (aufbauend auf den Prämissen der Humoralpatholo-
gie) seine geschwollenen Venen mit gelber Galle, seine Bauchschmerzen wiederum
mit Phlegma erklärt. Die Suggestivität der Körperimpressionen verbindet sich mit
einer medizinischen Schreibweise, die an traditionelle physiologische Konzepte an-
knüpft: „Die darunter gegossene Galle entzündet die angeschwollenen Venen. Ein
dicker, träger Saft martert den Ventrikel.“105 Vorausgesetzt ist das Modell der
Humoralpathologie auch in der Therapie des Fiebers: Frischlin praktiziert und in-
szeniert eine Purgation, eine Reinigung der Körpersäfte von Schadstoffen, die über
den Magen-Darm-Trakt ausgeschieden werden.106 Dass Frischlin keine beliebigen
Medikamente listet, offenbart die korrekte Anwendung von Ziegenmolke, die bei
Gallenfieber als Mittel der Wahl gilt:107

 Nicodemus Frischlin: Operum poeticorum [...]. Pars elegiaca. Straßburg: Bernhard Jobin
Erben, 1601 [= VD 17 39:139716Y], Bl. Aaa 5r (Elegie 20,8).
 „Os hebet, arentique haerescit lingua palato, | Et sicca infelix halitus ora quatit.“ Ebd.
 „Pulmo ferum rapidis expirat faucibus ignem: | Qualem venator naribus efflat equus.“ Ebd.
 „Inflammat venas bilis suffusa tumentes: | Ventriculum torquet plurimus humor iners.“
Ebd.
 Vgl. Ralf Vollmuth: Purgieren, Purgation. In: Enzyklopädie Medizingeschichte. Hg. von Wer-
ner E. Gerabek u. a. 3 Bde. Berlin, New York 2007, Bd. 3, S. 1203.
 „Plurimi, nec sine caussa, serum lactis caprinum commendant, ut in quacunque febre biliosa
continua praestantissimum remedium, quod et temperare ac evacuare humores biliosos possit et
viscera roborare.“ [Die meisten empfehlen – und nicht ohne Grund – Ziegenmolke als vorzügliches

2.1 Die alltägliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.) 27



Quo me convertam? nemo est, qui misceat haustus,
Nemo qui medicas exerit arte manus.

Sustineo vires herbarum viribus aegras:
Et guttur cocta colluo fontis aqua.

Caprinoque sero, et lactuca, et paupere malva
Naturae obstrusas ipse recludo vias.108

Wohin soll ich mich wenden? Es gibt keinen, der einen Trunk mischte, keinen, der heilkun-
dige Hände fühlen ließe. Die erschöpften Kräfte erhalte ich mit den Kräften von Heilpflan-
zen und bespüle die Kehle gehörig mit abgekochtem Quellwasser. Mit Ziegenmolke, mit
Lattich und mit dürftiger Malve [ein Abführmittel] öffne ich selbst die verstopften Gänge
des Organismus.

Das Vakuum existenzieller Einsamkeit, wie es Ovid in der Verbannungspoesie be-
schworen hatte, wird beim humanistischen ‚imitator‘ zur Bedingung einer Selbst-
zuwendung des Kranken. An die Stelle des Niemands („nemo“), der den Kranken
nicht in Pflege nehmen kann, tritt das Selbst („ipse“), auf das sich Frischlin in Ein-
samkeit und Not zurückgeworfen sieht. Die Elegie liest sich so als vorzügliches
Beispiel literarischer Selbstsorge und zugleich als Kompetenznachweis eines
Kranken, der vor einem humanistischen Publikum die eigenen fieberkundlichen
Kenntnisse demonstriert.

Ähnlich ließe sich argumentieren für das einzige Epigramm, das Fleming
einem eigenen Fieber widmete. Seit 1633 begleitete er als Hofjunker und Truchsess
eine Reisegemeinschaft, die Herzog Friedrich III. von Holstein zum Aufbau von
Handelsbeziehungen ins Perserreich entsandt hatte.109 Als die Gesellschaft im Früh-
jahr 1637 im persischen Schamachi eintraf, erkrankte Fleming an Fieber110 und ver-
fasste ein Epigramm, das den Dichter an einem kritischen Punkt seiner Genesung
zeigt. Überstanden ist das Fieber noch nicht, doch registriert er bereits eine Besse-
rung seines Zustands. Der Rekonvaleszente tritt als Anatom auf, der Knochen und
Mark, das Innere des Körpers, sichtbar macht. Dabei operiert Fleming offenbar mit
der galenischen ‚spiritus‘-Lehre, die vier Arten von Lebensgeistern postuliert,

Heilmittel bei jedem anhaltenden Gallenfieber, weil es sowohl die Gallensäfte ins rechte Maß bringen
und reinigen als auch die inneren Organe stärken könne.] Daniel Sennert: De Febribus Libri IV. [...].
Wittenberg: Zacharias Schürer Erben und Salomon Auerbach Erben, 1628 [= VD 17 1:061523U], S. 177.
 Frischlin: Opera poetica, Bl. Aaa 5v (Elegie 20,8).
 Vgl. Volker Meid, Beate Czapla: Fleming, Paul. In: Walther Killy Literaturlexikon. Autoren und
Werke des deutschsprachigen Kulturraumes. Hg. von Wilhelm Kühlmann in Verbindung mit Achim
Aurnhammer u. a. 12 Bde. und 1 Registerbd. 2., vollständig überarbeitete Auflage. Berlin, New York
2008–2011 [im Folgenden zitiert als Killy Literaturlexikon], Bd. 3 (22008), S. 474–477, hier S. 475.
 Vgl. Heinz Entner: Paul Fleming. Ein deutscher Dichter im Dreißigjährigen Krieg. Leipzig
1989 (RUB 1316), S. 487.

28 2 Paradigmatische Krankheiten



feinstoffliche Materie, die den Menschen am Leben erhalte.111 Bei Fleming kommt
genauer der ‚spiritus naturalis‘ in den Blick, den die medizinische Tradition in der
Leber lokalisiert.112 Der Reinheit des Lebensgeistes („purior et melius spiritus epar
init“, v. 4) korrespondiert der lautere Dank (,grates merae‘), den Fleming erstatten
will, sobald er vollständige Heilung erfahren habe:

Langueo, nam calui. Nec adhuc focus ossa relinquit,
fervet adhuc tacitis usta medulla rogis.

Surgere collapsas tamen undique sentio vires,
purior et melius spiritus epar init.

Promptior ad laudes se mens quoque sistit et orat,
fortius invalidas usa precando manus:

conditor, es facilis totamque remitte salutem
et fluet in grates corpus hoc omne meras.113

Matt bin ich, denn ich hatte Fieberhitze. Und noch verlässt der Brandherd mein Gebein
nicht, noch glüht das Mark, verbrannt von stillem Feuer. Und doch, ich fühle, wie überallher
die zusammengesunkenen Kräfte zurückkehren, und reiner zieht der Lebensgeist in eine
gesündere Leber ein. Entschlossener zum Lob richtet sich auch die Seele auf und betet, sich
der schwachen Hände nun kraftvoller zum Gebet bedienend: ‚Schöpfer, sei mir gnädig und
stelle meine Gesundheit vollständig wieder her, und dieser ganze Körper wird in lauteren
Dank zerfließen.‘

Wie wichtig die Danksagung (,gratiarum actio‘) nach überstandener Krankheit ist,
reflektiert ein letztes Fiebergedicht, mit dem wir eine Brücke in die deutschspra-
chige Lyrik schlagen: ein Gedicht mit dem schlichten Titel „Das Fieber“ in Barthold
Heinrich Brockes’ Irdischem Vergnügen in Gott von 1721.114 Brockes’ Autobiographie
verdanken wir genaue Angaben zum Entstehungshintergrund des Textes, den er
nach einer „schwehren Kranckheit“ verfasst habe.115 Im Gedicht nutzt Brockes die
Episode, um den Lesenden die Dankespflicht einzuschärfen, die man gerne vernach-
lässige, sobald man gerettet sei: „Vergangnes Gut und gegenwärtigs Leid | Hör’t man
uns leider oft erwegen“, so Brockes, „[v]ergangnes Leid hingegen | Und gegenwärt-
ges Glück vergisst man allezeit“.116 Wie ein angemessener Dank aussehen könnte, il-
lustriert die letzte Strophe:

 Vgl. Manfred Horstmanshoff: Seele. In: Antike Medizin, Sp. 787–793, hier Sp. 790.
 Vgl. ebd.; Stolberg: Gelehrte Medizin, S. 49 f.
 Fleming: Lateinische Gedichte, S. 367, Nr. 48.
 Dazu bis jetzt nur Alexander Košenina: Brockes’ „Das Fieber“ (1721) als ‚historia morbi‘. In:
Brockes-Lektüren. Ästhetik – Religion – Politik. Hg. von Mark-Georg Dehrmann, Friederike Felici-
tas Günther. Bern 2020 (Publikationen zur Zeitschrift für Germanistik 32), S. 211–226.
 Barthold Heinrich Brockes: Werke. Hg. und komm. von Jürgen Rathje. 5 Bde. Göttingen 2012ff.,
Bd. 1, S. 32.
 Ebd., Bd. 2, S. 399.

2.1 Die alltägliche Krankheit: Fieber (Ulrich von Hutten u. a.) 29



GOtt Lob! ich bin gesund! wie wol ist mir anitzt,
Da mich kein Schaudern quält, kein Brennen mich erhitzt,
Kein ängstlichs Weh beklemmt: kurtz, da ich nicht mehr kranck;
Wie glücklich bin ich doch, wie schmeckt mir nun der Tranck,
Wie niedlich meine Speis’!117

Die Mahnung, Gott Dank zu sagen, umfasst nur die Schlussverse des Gedichts, das
zunächst in der gewohnten Eindringlichkeit „das mörderische Fieber“ Revue pas-
sieren lässt. Die Symptome sind uns ebenso bekannt wie die physiologischen Ein-
drücke, die Rekurse auf „Marck und Bein“ oder „Fleisch, Sehnen, Hirn und Marck“.
Zur Intensivierung dieser Impressionen tragen strategische Emphasen bei, die das
Fiebergeschehen radikalisieren: Der „Leib“ ist „gefoltert und geplag’t“, das „Blut“
„schäumt’ und kochte“, das „Herz“ „klopft’ und pochte“, der Schüttelfrost wird zum
„frostig[en] Eis“. Hinzu kommen suggestive Vergleiche (zum Beispiel mit Kochwas-
ser) und, natürlich, ungeschönte Evokationen:

Die starre Zunge lechtzt’ und klebt’ am dürren Gaum;
Es war die Flüssigkeit der süssen Lebens-Säfte
Verdünstet und verkocht; ein schleimigt-zäher Schaum
Band oft die Lippen fest:118

Sieht man ab von Polizianos Epicedium und von Vegios Fieberepigrammen, so han-
delt es sich beim Brockes-Gedicht um das einzige Stück, das von der Forschung zur
Kenntnis genommen wurde. Alexander Košenina wertet es aufgrund seiner anamne-
tischen Qualität als Beispiel für eine literarische Anthropologie, deren Verfahren sich
mit Techniken der Observation und Notation deckten, wie sie Stefanie Retzlaff119 auf
der Grundlage frühaufklärerischer medizinischer Fallgeschichten untersucht hat.120

Eine traditionsgeschichtliche Einordnung von Brockes’ Gedicht, die dessen Konven-
tionalität erhellte und zeigte, dass es auf zahlreiche lateinische Vorbilder zurückbli-
cken kann, bleibt Košenina indessen schuldig. Erst im literarhistorischen Aufriss, der
für die humanistische Tradition nicht blind ist, zeichnet sich jedoch ab, dass das Auf-
kommen einer medizinischen Schreibweise, die Observation und Notation aufeinan-
der zubewegt, weiter zurückreicht als ins siebzehnte Jahrhundert. Ebenso erhellt aus
der Zusammenschau der präsentierten Texte, dass subjektive Nosographien nicht

 Ebd., S. 399 f. (Kursivierung im Original).
 Ebd., S. 397.
 Vgl. Stefanie Retzlaff: Observieren und Aufschreiben. Zur Poetologie medizinischer Fallge-
schichten (1700–1765). Paderborn 2018.
 Vgl. Košenina: Fieber, S. 220. Zu ‚lyrischen Anthropologien‘ im Zeitalter der Aufklärung fer-
ner Steffen Martus, Alexander Nebrig (Hgg.): Anthropologien der Lyrik. Themenheft der Zeit-
schrift für Germanistik 23 (2013).

30 2 Paradigmatische Krankheiten



zwingend auch individuelle sind. Wohl sind die Fieberdeskriptionen, die wir im Vor-
aufgehenden gesichtet haben, in unterschiedliche Narrative und Situationen einge-
bettet. Unter einem technischen Gesichtspunkt, also mit Blick auf ihre Machart, sind
sie aber durchaus nicht singulär, sondern reproduzieren – bzw. zitieren – immer
wieder denselben Fieberkörper. Die Gedichte von Poliziano bis Brockes sind so zual-
lererst Teil einer Faszinationsgeschichte: einer Faszination für den zwar eigenen,
aber nicht unvergleichlichen Körper in Extremzuständen, zwischen Hitze und Frost.
Doch wie jede Faszination so verliert sich zuletzt auch diese: Nach Brockes’ „Das Fie-
ber“ findet sich im achtzehnten Jahrhundert nichts Vergleichbares mehr.

2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis)

In Kontrast zur Alltäglichkeit der Fieber steht jene ‚neue Seuche‘,121 die sich Ende des
fünfzehnten Jahrhunderts im gesamten europäischen Raum auszubreiten begann.122

Schon die Zeitgenossen vermuteten, dass die unbekannte Krankheit, erkennbar an
schmerzhaften Pusteln und Blattern, zuerst im französischen Söldnerheer Karls VIII.
ausgebrochen sei,123 und gaben ihr den Namen ‚Franzosenkrankheit‘, ‚morbus Galli-
cus‘.124 Rasch stimulierte die Syphilis illustrierte Flugblätter und Traktate, die sich
den Ursachen der Seuche und ihrer Therapie widmeten und sie zur ‚astrologischen
Katastrophe‘ erklärten, die man auf die ungünstige Konjunktion von Saturn und Jupi-
ter im Haus des Mars 1484 zurückführte.125

 Die Neuartigkeit der Syphilis wird immer wieder betont: Giorgio Gadio spricht in einem Epi-
gramm, das Joseph Grünpecks zweiten Syphilis-Traktat begleitet, von einer ‚nova vesania‘ (abgedruckt
in: Die ältesten Schriftsteller über die Lustseuche in Deutschland, von 1495 bis 1510, nebst mehreren
Anecdotis späterer Zeit, gesammelt und mit literarhistorischen Notizen und einer kurzen Darstellung
der epidemischen Syphilis in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Göttingen 1843, S. 49); Hie-
ronymus Balbus wiederum umschreibt den ‚morbus Gallicus‘ als ‚nova lues‘ (abgedruckt ebd., S. 114).
 Zur Ausbreitung die Hinweise bei Samuel K. Cohn, Jr.: Epidemics: Hate and Compassion
from the Plague of Athens to AIDS. Oxford 2018, S. 95.
 Vgl. bspw. Ernst Bäumler: Amors vergifteter Pfeil. Kulturgeschichte einer verschwiegenen
Krankheit. 2. Auflage. Frankfurt a. M. 1997, S. 15.
 Vgl. ebd. (mit Hinweis auf die französische Gegenposition, die vom ‚Mal de Naples‘ spricht);
Claudia Stein: Negotiating the French Pox in Early Modern Germany. Farnham 2009 (The History
of Medicine in Context), S. 1 f.
 Vgl. Tilmann Walter: Die Syphilis als astrologische Katastrophe. Frühe medizinische Fach-
texte zur „Franzosenkrankheit“. In: Naturkatastrophen. Beiträge zu ihrer Deutung, Wahrneh-
mung und Darstellung in Text und Bild von der Antike bis ins 20. Jahrhundert. Hg. von Dieter
Groh, Michael Kempe, Franz Mauelshagen. Tübingen 2003 (Literatur und Anthropologie 13),
S. 165–186. Vgl. ferner John L. Flood: Die Syphilis und der deutsche Humanismus. In: Die Funktion
außer- und innerliterarischer Faktoren für die Entstehung deutscher Literatur des Mittelalters

2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) 31



Zu den frühesten Reaktionen auf den ‚morbus Gallicus‘ gehören neben Trak-
taten auch lateinische Dichtungen. Im August 1496 erschien das Vaticinium des
angesehenen Nürnberger Stadtarztes Dietrich Ulsenius, ein notorisch obskurer
Text in genau einhundert Hexametern, den Ulsenius mit dem bekannten Pestbild
Albrecht Dürers ausstatten ließ.126 Ulsenius schildert die Not der Ärzte, die der
unbekannten Krankheit ratlos gegenüberstehen und sich mit einem ungehalte-
nen Pöbel konfrontiert sehen, der Kritik übt an den Therapiemethoden der Kur-
pfuscher. Auch die biographische Dichter- und Arzt-Figur leidet unter den Klagen
des Volkes, als ihr im Traum Phoebus erscheint, Gott der Dichtung und der Medi-
zin. Phoebus versucht eine Ehrenrettung seiner Zunft und verkündet, Ulsenius
zuerst über die iatromathematischen Hintergründe der Krankheit zu belehren,
bevor er ihm eine Therapie mitteile:

arcana recludam,
Quae sinit altitonans facta atque infecta deorum
Pandere Apollineam et cunctis praestare salutem.
Munus utrumque meum est: herbis ac carmine sano.127

Ich will dir die Geheimnisse offenbaren, welche der hoch oben Donnernde [Jupiter] von den
geschehenen und ungeschehenen Taten der Götter kundtun und allen als apollinisches Heil
verfügbar sein lässt. Beides ist mein Amt – ich heile mit Pflanzen und Gesang.

Während Phoebus die Ursache der Krankheit in einem sprachlich dunklen und
astrologisch voraussetzungsreichen Hauptteil, gespickt mit allerlei Reminiszenzen
an Mythos und Sternkunde,128 ausführlich darlegt, bleibt die ersehnte Therapie

und der Frühen Neuzeit. Hg. von Christa Baufeld. Göppingen 1994 (Göppinger Arbeiten zur Ger-
manistik 603), S. 217–247, hier S. 223–225.
 Zum Vaticinium Johann Karl Proksch: Die Geschichte der venerischen Krankheiten. Eine Stu-
die. 2 Tle. Bonn 1895, Tl. 2, S. 9 f.; Graphische und typographische Erstlinge der Syphilisliteratur
aus den Jahren 1495 und 1496. Hg. von Karl Sudhoff. München 1912, S. 8–10 (mit lat. Text „in mo-
derner Umschrift“ [Zitat S. 8]); Raimund Kemper: Zur Syphilis-Erkrankung des Conrad Celtis,
zum ‚Vaticinium‘ Ulsens und zum sogenannten ‚Pestbild‘ Dürers. In: Archiv für Kulturgeschichte
59 (1977), S. 99–118; Catrien Santing: Geneeskunde en humanisme. Een intellectuele biografie van
Theodoricus Ulsenius (c. 1460–1508). Rotterdam 1992, S. 175–189 (mit lat. Text und niederl. Übers.
S. 256–262); dies.: Medizin und Humanismus: Die Einsichten des Nürnbergischen Stadtarztes
Theodericus Ulsenius über Morbus Gallicus. In: Sudhoffs Archiv 79 (1995), S. 138–149; Philipp
Portwich: Das Flugblatt des Nürnberger Arztes Theodoricus Ulsenius von 1496. In: Berichte zur
Wissenschaftsgeschichte 21 (1998), S. 175–183.
 Theodorici Ulsenii Phrisii Vaticinium in epidemicam Scabiem, quae passim toto orbe grassa-
tur. Nebst einigen anderen Nachträgen zur Sammlung der ältesten Schriftsteller über die Lust-
seuche in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Göttingen 1850, S. 1 f., vv. 19–24.
 Dazu der wertvolle Kommentar in der Fuchs’schen Edition, der die komplizierten astromytho-
logischen Zusammenhänge aufschlüsselt.

32 2 Paradigmatische Krankheiten



eine Verheißung, da Mnemosyne, die Erinnerung, den Traum abrupt beendet. So
stellt Ulsenius zwar die Deutungshoheit der Dichterärzte unter Beweis, nimmt
sich aber auch geschickt aus der Pflicht, eine therapeutische Lösung für das Seu-
chenproblem zu liefern, indem er mit der „Mnemosyne mendosa“ ein Störsignal
in den Text einbaut, das die Vermittlung therapeutischen Wissens sabotiert:

placabo deos et murmura ponam,
Antidotumque feram; virus emarceat atrox.
Me duce sic membris mox fatiger humor abibit
Innocuus scabrasque trahet purgamine sordes.
Cynthius haec: ast Mnemosyne mendosa revellit
Somnia.129

,Ich werde die Götter besänftigen und die Klagen [des Pöbels] beilegen. Auch werde ich ein
Gegenmittel bringen; das grässliche Gift soll seine Wirkung einbüßen. So wird unter meiner
Anleitung der tödliche Saft bald schadlos aus den Gliedern weichen und den schmutzigen
Aussatz durch Reinigung ableiten.‘ So sprach Cynthius [Apollo] – doch entriss die fehler-
hafte Mnemosyne das Traumbild.

Ebenfalls 1496, nur wenige Monate nach dem Vaticinium, erschien eine zweite Sy-
philis-Dichtung in Basel, Sebastian Brants Eulogium de paestilentiali scorra sive
mala de Franzos.130 Nach Art eines Lehrgedichts traktiert der Text in zweiundsech-
zig Distichen Verbreitung, Namensgebung, Klinik und Ätiologie des ,morbus Galli-
cus‘, der sich über Frankreich, Italien und Deutschland bis zu den britischen Inseln
ausgebreitet habe. Glaube man den Gerüchten, dann sei sogar die Südhalbkugel be-
troffen: „Man sieht, wie sich dieses Leiden besonders lang überall ausbreitet. Viele
von uns erleiden den Tod.“131 Wie Ulsenius vermutet Brant hinter der verderbli-
chen Krankheit (,paestiferus morbus‘) die Konjunktion von Saturn und Jupiter,132

zeichnet aber im Gegensatz zu Ulsenius ein noch differenzierteres Bild von den ent-
stellenden Symptomen, die Brant dem schwarzen Gallensaft anlastet:

 Ulsenius: Vaticinium, S. 3, vv. 90–95.
 Zum Eulogium Sudhoff: Erstlinge, S. 11–13; Dieter Wuttke: Sebastian Brants Syphilis-Flugblatt
des Jahres 1496. In: Girolamo Fracastoro: Lehrgedicht über die Syphilis. Hg. und übers. von
Georg Wöhrle. 2. Auflage. Wiesbaden 1993 (Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissancefor-
schung 18), S. 127–142; Flood: Syphilis, S. 233–236; Nikolaus Henkel: Sebastian Brant. Studien und
Materialien zu einer Archäologie des Wissens um 1500. Berlin 2021, S. 570–580.
 „Longius hoc vicium, quam par sit, crescere ubique | Cernitur. e nostris corpora multa luunt.“
Sebastian Brant: Kleine Texte. Hg. von Thomas Wilhelmi. 2 Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt 1998 (Ar-
beiten und Editionen zur Mittleren Deutschen Literatur. Neue Folge 3), Bd. 1.1, S. 286, vv. 63f.
 Von dieser Konjunktion nimmt Brant an, dass sie bis in die mittleren 1500er Jahre nachwir-
ken werde. Vgl. Wuttke, S. 135 f.

2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) 33



Hic Thymius dici posset, si rupta cruorem
Verruca daret; at siccior illa sedet.

Condyloma foret, Cangrenave; grandior his sed
Pustula proserpit, sed numerosa minus.

Has a variolis distinguit causa, quod istis
Frigidus humor inest hisque melancholicus.

Fit quotiens propriis Saturnus ab aedibus exit;
Inque Iovis migrat morbifer ille domos.

Nam tum relliquias diri senis atque maligni
Iuppiter expellit, purgat, et evacuat.133

Sie [gemeint ist die ,scorra‘]134 könnte ,Thymion‘ heißen, strömte aus dem aufgeplatzten Ge-
schwür Blut, jedoch haftet sie hier trockener. Es wäre ein Kondylom oder Gangrän, doch
größer als bei diesen, aber in geringerer Zahl verbreitet sich die Blatter. Diese lässt sie auch
von den Pocken unterscheiden, weil jenen eine kalte Feuchtigkeit, diesen dagegen eine me-
lancholische innewohnt. Sie entsteht immer, wenn Saturn sein Haus verlässt und jener
Krankheitsbringer ins Haus des Jupiter wandert. Dann aber beseitigt, reinigt und leert Jupi-
ter die Überbleibsel des grässlichen und bösartigen Alten.

Bei aller didaktischen Zielsetzung zeigt das Brant’sche Lehrgedicht auch Züge
einer Zeitklage135 und interpretiert die Seuche als Strafe für das führungslose
Volk, das Brant von Maximilian, dem Anwärter auf den kaiserlichen Thron, re-
giert zu sehen wünscht. Brisant ist die Tatsache, dass sich Maximilian zu der
Zeit, als das Eulogium die Druckerpresse verließ, auf einem Italienfeldzug be-
fand, mitten im mutmaßlichen Herkunftsgebiet der Syphilis. Es erstaunt daher
nicht, wenn Brant am Ende der Schrift dazu aufruft, Maximilian dem Schutz Ma-
rias zu empfehlen, „damit er frei von dieser Krankheit die Waffen des Kaisers
führen möge.“136 Passend dazu zeigt der beigegebene Holzschnitt, wie die Heilige
Jungfrau Maximilian die Kaiserkrone überreicht und das Jesuskind in der rech-
ten Hälfte vier Figuren mit dem ,morbus Gallicus‘ schlägt. Während Ulsenius
einer medizinischen Poesie das Wort redet,137 nimmt Brant reichspolitische
Rücksichten und wird im Eulogium zu einer warnenden Stimme.

Ebenfalls dem Feld der Lehrdichtung zuzuordnen, aber wiederum von ganz
anderer Qualität sind die Syphilisgedichte des Konrad Celtis, eines der prominen-

 Brant: Kleine Texte, Bd. 1.1, S. 286, vv. 67–76.
 Alternative Bezeichnung für den ‚morbus Gallicus‘.
 Zum „Gestus der Zeitklage“ Henkel, S. 571.
 „Liber ut hoc morbo: Caesaris arma ferat.“ Brant: Kleine Texte, Bd. 1.1, S. 287, v. 100.
 Zum historischen Hintergrund dieser ärztlichen Kontroverse Kemper: Syphilis-Erkrankung,
S. 108 f.

34 2 Paradigmatische Krankheiten



testen Opfer im Kreise der Humanisten.138 Als der Dichter 1498 am ,morbus Galli-
cus‘ erkrankte, gelobte er der Heiligen Jungfrau Maria eine Wallfahrt, falls sie ihn
von der peinigenden Krankheit kuriere. Nachdem er (nur vermeintlich) genesen
war, pilgerte Celtis nach Altötting und weihte der Gottesmutter zum Dank vier
Epigramme, die seine Symptome dokumentieren, Heilungsbitten vorbringen und
Loblieder für die Retterin anstimmen. Das erste und umfangreichste seiner Epi-
gramme setzt mit einer Apostrophe an die Gottesmutter ein und imaginiert die
Ankunft am Gnadenort. Der hymnische Einsatz reiht Prädikationen aneinander, die
aus dem tradierten Formelschatz schöpfen.139 Maria ist ,genetrix dei‘ und ,virgo‘,
aber auch strahlender Meerstern und Hafen:

Diva dei genetrix, cui totus supplicat orbis,
Quae numquam cassas excipis aure preces,

Virgo, cui queritur totus sua crimina mundus,
Una salus miseris es quia virgo reis,

Lucida stella maris portusque per aequora vectis,
Litore Danubii quae sacra templa tenes.

Quae nunc ingrediens supplex tibi carmina grates
Succiduoque fero iam mea vota pede,

Quas tibi quas tanto reddam pro munere laudes,
Optatam virgo dum mihi reddis opem.

Nuper enim toto se nostro corpore morbus
Sparserat a Gallis nomina foeda tenens.140

Himmlische Gottesmutter, dich ruft der ganze Erdkreis um Gnade an, denn du bist für Ge-
bete nie taub! O Jungfrau, die ganze Welt beklagt vor dir ihre Sünden, weil du, o Jungfrau,
das einzige Heil für die armen Sünder bist – ein strahlender Meerstern und denen ein
Hafen, die über das Meer fahren! An der Küste der Donau bewohnst du einen Tempel; die-
sen betrete ich nun flehend und bringe dir kniefällig Gedichte zum Dank im Versprechen,
dir diese Loblieder für einen so großen Verdienst zu widmen, wenn du, Jungfrau, mir die
ersehnte Hilfe gewährst. Denn unlängst hat sich auf meinem ganzen Körper jene Krankheit
ausgebreitet, die ihren grässlichen Namen von den Franzosen herleitet.

 Eine quellenkundlich und kontextuell wertvolle Untersuchung zu Celtis’ Leiden bietet Kem-
per: Syphilis-Erkrankung. Die Mariengedichte bleiben dort allerdings unerschlossen. Kempers
Fokus liegt auf dem Vaticinium des Ulsenius. – Das Gedicht „Ad divam Dei Genetricem“ liegt vor
in einer franz. Übers.: Poésie latine chrétienne du Moyen Age. IIIe–XVe siècle. Textes recueillis,
traduits et commentés par Henry Spitzmuller. Bruges 1971 (Bibliothèque Européenne), Nr. 115,
S. 1114–1119.
 Dazu Anselm Salzer: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und
lateinischen Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Berücksichtigung der patristischen Literatur.
Eine literar-historische Studie. Darmstadt 1967 (Nachdruck der Separatdrucke von 1886–1894).
 Conradi Celtis quae Vindobonae prelo subicienda curavit opuscula. Hg. von Konrad Adel. Leip-
zig 1966 (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana), S. 24, vv. 1–12.

2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) 35



Die Anrufung von Heiligen gehörte neben Messen und Prozessionen zu den be-
währten ,kirchlichen Heilsmitteln‘, mit denen man auf den ,morbus Gallicus‘ re-
agierte.141 Weil man gegen eine (mutmaßlich) unbekannte Krankheit zu kämpfen
hatte, standen den Betroffenen gewisse Optionen offen: Die Franzosenkrankheit
fiel nicht in den Zuständigkeitsbereich eines Heiligen allein, vielmehr konnte
man für die „religiöse[ ] Seuchenabwehr“ ganz unterschiedliche ,sancti‘ in die
Pflicht nehmen: neben den Pestheiligen Sebastian und Rochus etwa Benno (in
Sachsen) oder Fiacrius (in Lothringen), ebenso Dionysius oder Hiob, dessen Aus-
schlag den Vergleich mit dem ,morbus Gallicus‘ geradezu herausforderte.142 Wie
wir bei Brant gesehen haben, suchte man Schutz aber auch bei der Gottesmutter:
Wir denken an die Pilgerstätten Dettelbach oder Grimmenthal,143 wir denken
aber auch an Altötting, das seit 1489 in bemerkenswertem Tempo zu einem süd-
deutschen Pilgerzentrum avanciert war.144 Den Ausschlag dafür gab eine Reihe
von Wundern, darunter die Rettung eines ertrunkenen Knaben, den Maria wie-
derbelebt habe, nachdem ihn seine Mutter in der Altöttinger Gnadenkapelle auf-
bahren ließ.145 Da die Herausbildung neuer Pilgerstätten für das (ausgehende)
fünfzehnte Jahrhundert typisch ist, erklären die Wunder Altöttings Popularität
aber nur teilweise; noch wichtiger ist der aufkommende Buchdruck:146 In rascher

 Vgl. Walther Schönfeld: Verhütung und Behandlung der Syphilis mit Heilsmitteln der Kirche
um die Wende des 15. Jahrhunderts. In: Dermatologische Wochenschrift 116 (1943), S. 10–23.
 John L. Flood: Alte Heilige, neue Krankheiten. Wechselbeziehungen zwischen Heiligenvereh-
rung und Heilkunde um 1500. In: Die Vermittlung geistlicher Inhalte im Mittelalter. Internationales
Symposium, Roscrea 1994. Hg. von Timothy R. Jackson, Nigel F. Palmer, Almut Suerbaum. Tübingen
1996, S. 197–213 (Zitat S. 201). Zu den Syphilisheiligen auch Alfred Martin: The Patron Saints of Sy-
philis and the Pilgrimage of Syphilitics. In: The Urologic and Cutaneous Review 27 (1923), S. 69–75.
 Zu den Wallfahrtsorten Dettelbach und Grimmenthal Martin: The Patron Saints.
 Monographisch erschließen die Wallfahrt nach Altötting Robert Bauer: Die Bayerische Wallfahrt
Altötting. München, Zürich 1970, und (mit Schwerpunkt auf dem neunzehnten Jahrhundert) Oliva
Wiebel-Fanderl: Die Wallfahrt Altötting. Kultformen und Wallfahrtsleben im 19. Jahrhundert. Passau
1982 (Neue Veröffentlichungen des Instituts für Ostbairische Heimatforschung der Universität Passau
41). Vgl. außerdem Ludwig Hüttl: Marianische Wallfahrten im süddeutsch-österreichischen Raum.
Analysen von der Reformations- bis zur Aufklärungsepoche. Köln, Wien 1985 (Kölner Veröffentli-
chungen zur Religionsgeschichte 6), der die marianische Pilgerschaft im Raum Süddeutschland und
Österreich untersucht.
 Vgl. Bauer, S. 6; Wiebel-Fanderl, S. 4.
 Vgl. Gabriela Signori: Wallfahrt, Wunder und Buchdruck um 1500. Jakobus Issickemers „buch-
lein der zuflucht zu Maria der muter gotes in alten Oding“ (Kaspar Hochfeder: Nürnberg 1497). In:
Maria allerorten. Die Muttergottes mit geneigtem Haupt. 1699–1999. Das Gnadenbild der Ursulinen
zu Landshut. Altbayerische Marienfrömmigkeit im 18. Jahrhundert. Eine Ausstellung der Museen
der Stadt Landshut in der Spitalkirche Heiliggeist. 20. November 1999 bis 5. März 2000. Hg. von
Franz Niehoff. Landshut 1999 (Schriften aus den Museen der Stadt Landshut 5), S. 53–66, hier S. 53;
dies.: Kultwerbung – Endzeitängste – Judenhass. Wunder und Buchdruck an der Schwelle zur Neu-

36 2 Paradigmatische Krankheiten



Folge entstanden 1491, 1494 und 1497 drei Mirakelbücher wachsenden Umfangs,
die, literarisch unterschiedlich ambitioniert, die gnadenhaften Wunderheilungen
listen.147 Das letzte und umfangreichste, das Jakob Issickemer zum Druck gab,
verzeichnet zwischen 1495 und 1497 über siebzig Heilungen und verdeutlicht so
die religiöse Zentralstellung, die der Gnadenort inzwischen erlangt hatte, ein
Jahr, bevor Celtis seine Syphilisgedichte drucken ließ. Auch diese wollen Zeugnis
ablegen von der Kraft des Gnadenortes, an dem die Mutter des ,Christus salutife-
rus‘ als ,Patrona‘ über die ,gens Christicolum‘ wacht. Über Deutschland, Frank-
reich und Ungarn hinaus zögen die berühmten bayerischen Tempel die Völker
an, rühmt Celtis die Pilgerstätte und entwirft eine Landkarte, die geographisch
Evidenz erzeugt für Altöttings religiösen Sonderstatus:

Hinc tua Germanis stant plurima templa sub oris,
Esse quibus vacuas non sinis alma preces.

Inter ‹quae›148 totum volitant iam nota per orbem,
Quae tibi Bavarico structa superba solo,

Vota quibus solvunt et munera clara reponunt
Germani Galli Pannoniique viri.

Illyris et Latio petit haec sub sole creatus,
Sarmata et externo Dacus ab Oceano.149

In großer Zahl finden sich an den deutschen Küsten deine Tempel; du lässt es, Wohltätige,
nicht zu, dass ihre Gebete unbeantwortet bleiben. Unter diesen lässt sich, bekannt im gan-
zen Erdkreis, derjenige erhabene Tempel sehen, der dir auf bayerischem Grund errichtet
wurde, wo Deutsche, Franzosen und Ungarn ihre Gelübde erfüllen und prachtvolle Gaben
hinterlassen. Zu diesem eilt auch der Illyrier und der unter der Sonne Latiums geborene
Italiener, der Sarmate und der Däne vom äußersten Ozean.

Celtis stilisiert den Gnadenort zu einem innerhalb des gesamten Erdkreises kon-
kurrenzlosen Gravitationszentrum zeitgenössischer Marienverehrung und bietet
seinem Publikum humanistische Dichtung auf der Höhe des religiösen Wissens
seiner Zeit. Die Syphilis-Gedichte umfassen aber nicht nur marianische Hymnik,
sondern sind nicht weniger ein Medium intimer Selbstenthüllung. Celtis verrät,
wie ihm die garstige Seuche (,scabies foeda‘) zusetzte, und schildert eindrücklich
ihre sozialen Folgen. Der entstellte, übelriechende Syphilitiker vergleicht die ei-
gene Isolation mit der Lage der pestkranken Ägypter im 2. Buch Mose, deren Häu-

zeit. In: Mirakel im Mittelalter. Konzeptionen, Erscheinungsformen, Deutungen. Hg. von Martin
Heinzelmann, Klaus Herbers, Dieter R. Bauer. Stuttgart 2002 (Beiträge zur Hagiographie 3),
S. 433–472, hier S. 446.
 Zu den Altöttinger Mirakelbüchern Signori: Kultwerbung, S. 447–458.
 Adels Edition liest „quem“.
 Celtis: Opuscula, S. 27, vv. 5–12.

2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) 37



ser gemieden wurden, da man eine Ansteckung, lateinisch ,contagia‘, verhindern
wollte:

Talem crediderim Pharias saevisse per oras
Pestem, ubi de Nilo pulsus Hebraeus erat

Foedaque per totam dederat contagia terram,
Morbososque cavet quisquis adire viros;

Sic ego despectus recubabam solus amicis
Et duo tresve meos vix adiere lares:150

Ich möchte glauben, dass eine solche Seuche an den pharischen Küsten [in Ägypten] wütete,
damals, als man den Hebräer vom Nil vertrieben und er im ganzen Land eine hässliche an-
steckende Krankheit verbreitet hatte. Jeder hütete sich davor, die kranken Männer zu besu-
chen. So lag auch ich, von den Freunden verachtet, einsam darnieder, und nur zwei oder
drei besuchten mein Heim.

Dass die Krankheit die Aussonderung der Infizierten zur Folge hatte, ist historisch
gut bezeugt. Joseph Grünpeck, einer der ältesten Syphilographen und selbst ein
Opfer der Krankheit, erwähnt 1503 entstellte Soldaten in Italien, denen man vor
Entsetzen den Rücken gekehrt hatte, so dass sie sich „nichts mehr als den Tod
wünschten.“151 Celtis’ Verlassenheit gründet also wenn nicht im Biographischen,
so doch im Erfahrungsweltlichen, zitiert aber zugleich ein Stück Literatur: Die
Meidung des Kranken, dessen Schwelle nur wenige Freunde aufsuchten („duo
tresve meos vix adiere lares“, v. 40), ist ein ovidisches Bild, das der Humanist den
Exilelegien entlehnt. Seitdem der Blitz Jupiters – eine Metapher für das kaiserli-
che Verbannungsedikt – Ovids Haus getroffen habe, ist dessen Schwelle tabu:152

Die Freunde haben Sorge, dass sich sein Schicksal gleich einer ansteckenden
Krankheit auf sie übertragen könnte, und scheuen den Geschlagenen. Unter dem
Stichwort ,contagia‘ thematisiert der personifizierte Brief Tristie 5,4 die Abkehr
der Freunde, von denen dem Elegiker – wie Celtis – nur zwei oder drei („tresve
duove“) geblieben seien:

 Ebd., S. 25, vv. 35–44.
 „[quod] nihil magis quam mortem expetiverunt.“ Josef Grünpeck: Libellus de mentulagra
(1503). In: Die ältesten Schriftsteller über die Lustseuche in Deutschland, von 1495 bis 1510, nebst
mehreren Anecdotis späterer Zeit, gesammelt und mit literarhistorischen Notizen und einer kur-
zen Darstellung der epidemischen Syphilis in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Göt-
tingen 1843, S. 49–70, hier S. 56. Dazu Walther Schönfeld: Kurze Geschichte der Dermatologie und
Venerologie und ihre kulturgeschichtliche Spiegelung. Ein Entwurf. Hannover-Kirchrode 1954,
S. 86 f.; Peschke, S. 40.
 Vgl. P. Ovidius Naso: Tristia. Hg. und übers. von Georg Luck. 2 Bde. Heidelberg 1967–1977
(Wissenschaftliche Kommentare zu griechischen und lateinischen Schriftstellern), Bd. 2, S. 297.

38 2 Paradigmatische Krankheiten



cumque alii fugerent subitae contagia cladis,
nec vellent ictae limen adire domus,

te sibi cum paucis meminit mansisse fidelem,
si paucos aliquis tresve duove vocat.153

Er [Ovid] hat noch im Gedächtnis, dass du ihm mit wenigen treu bliebst, wenn man zwei
oder drei ‚wenige‘ nennen kann, während andere die schädliche Einwirkung [‚contagia‘]
des unvermuteten Unglücks flohen und die Schwelle des getroffenen Hauses nicht betreten
wollten.

Plausibilität gewinnt Celtis’ Entwurf eines kontagiösen Subjekts in einer Dokumen-
tation seiner Krankheit, die ohne Zweifel den Höhepunkt der Epigramme bildet:
eine ,descriptio‘, die „die außerordentliche Malignität der Syphilis im 15. Jahrhun-
dert“ verdeutlicht.154 Die Beschreibung folgt auf die Anrufung, mit der das erste
Epigramm einsetzt, und diskutiert zuerst die Ursachen des ,morbus Gallicus‘. Celtis
differenziert diätetische, geographische, klimatische und humoralpathologische
Faktoren und nennt unter den möglichen Auslösern Nahrung, Lage, eine ungüns-
tige Witterung oder die Mischung der Säfte:

Sive cibus dederat scabiosi semina morbi
Seu locus ex aliis vel mihi nata lues,

Seu causas tulerat nostri inclementia coeli,
Humores vel qui corpora nostra regunt.155

Sei es, dass der Keim der räudigen Krankheit eine Mahlzeit oder ein Ort war, sei es, dass die
Seuche aus anderen Gründen in mir ausbrach, sei es, dass die Ursache in unserem rauen
Klima liegt oder in den Säften, die unsere Körper beherrschen.

Ursachen traktiert der Kranke aber nur in Abbreviatur, um sich desto entschiede-
ner der Deskription zu widmen. Die Diagnose setzt ein mit einem markanten Ver-
gleich, der die Ausbreitung der Krankheit mit Höckern verknüpft, die „aus fauler
Erde“ („putrida de terra“) hervorgehen. Charakteristisch für den Ausschlag sei
seine heterogene Erscheinung, die insgesamt vier Typen von Blattern unterschei-
den lasse: „Quadruplici forma et pustula saeva scatet.“156 Über die Zuordnung der
krankhaften Hautveränderungen zu der einen oder anderen Gruppe entscheiden
jeweils Färbung, Zusammensetzung, Konsistenz, Qualität und Lokalisation. Der
Ausschlag manifestiere sich bald eitrig oder fleischig, bald schuppig oder trocken.
Er bedecke Hände und Füße, Kinn und Wangen, induziere Gliederschmerzen, die

 Ovid, Tristia 5,4,33–36 (zitiert nach Ovid: Tristia, hg. Owen).
 Peschke, S. 40.
 Celtis: Opuscula, S. 24, vv. 11–16.
 „Und viergestaltig quillt die furchtbare Blatter hervor.“ Ebd., v. 20.

2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) 39



an Gicht erinnerten, und verursache einen Mundgeruch, der sich im ganzen Haus
ausbreite:

Haec multum puris concepit livida tabo,
Sub cute quae saniem paverat usque suam.

Ast alia exterius carnoso foeta tumore
Prominet et papulae est vel similanda fabae,

Verrucae in morem sed tertia turgida serpit
Perque manus nostras repserat atque pedes

Cervicemque meam deformavere tumore
Et mento atque genis incubuere meis.

Arida quarta gerens sicco cum cortice squamas
Decidit atque breves fert violenta moras.157

Inde dolor similis podagrae cruciatibus artus
Afflixit requiem nocte dieque negans.

Hinc caput infirmum et mihi foedus anhelitus oris
Et lectum atque aedes omnia fetor habet.158

Diese bläuliche Blatter hat unter der Haut in einem fort ihr Sekret produziert und viel Eiter
aus dem sich zersetzenden Gewebe hervorgebracht. Jedoch ragt weiter außen eine zweite
hässlich mit einer fleischigen Geschwulst hervor; sie ähnelt einer Pustel oder Bohne. Eine
dritte Art wuchert strotzend wie eine Warze und ist über meine Hände und Füße gekro-
chen. Solche haben mit einer Schwellung meinen Hals entstellt und sich auf mein Kinn und
auf meine Wangen gelegt. Eine vierte, ausgedörrte Art zeigt Schuppen mit einer trockenen
Hülle; sie fällt ab und bringt kurze schmerzhafte Schübe. Es setzt also ein der Gicht ähnli-
cher Schmerz den Gliedern mit Qualen übel zu, der Tag und Nacht den Ruheschlaf versagt.
Daher habe ich einen schwachen Kopf und widerlichen Mundgeruch. Im Bett wie im Haus
haftet an allem ein übler Gestank.

Auch wenn diese Verse authentisch wirken, sind sie – aus der Nähe betrachtet –
an zeitgenössischen Diskursen und Texten geschult, die sich damals schon um
den ,morbus Gallicus‘ angelagert hatten. 1496 erreichte Celtis ein Brief aus Nürn-
berg von seinem Freund Sebald Schreyer,159 der den ,poeta laureatus‘ über die
Infektiosität jener Seuche informierte, an der der Empfänger zwei Jahre später
selbst erkranken sollte.160 Mit Celtis adressiert Schreyer einen Experten für Alter-
tumskunde (,vetustatis res‘) und hofft, dass dessen Vertrautheit mit den antiken
Quellen ein verlässliches Urteil über das Unheil der Krankheit erlaube. Falls er

 Der Sinn dieses Verses bleibt unsicher.
 Celtis: Opuscula, S. 24 f., vv. 21–34.
 Zu Schreyers Leben Elisabeth Caesar: Sebald Schreyer. Ein Lebensbild aus dem vorreforma-
torischen Nürnberg. Würzburg 1969.
 Vgl. Der Briefwechsel des Konrad Celtis. Hg. von Hans Rupprich. München 1934 (Veröffentli-
chungen der Kommission zur Erforschung der Geschichte der Reformation und Gegenreformation.
Humanistenbriefe 3), Nr. 125. Zu diesem Brief auch Santing: Medizin und Humanismus, S. 138.

40 2 Paradigmatische Krankheiten



das Übel in Schriften des Altertums bezeugt finde, möge er seinen Freund darü-
ber unterrichten und ihm außerdem kundtun, wie die Mediziner in Ingolstadt die
Krankheit einschätzten:

precor etiam te philosophum hominem et poetam summum, qui vetustatis res plurimum no-
scis; si unquam eius condiciones in aliquo probato legeris, quis eius effectus, quae causa, quis
curandi modus, nihil est, quod magis scire mallem, quid medici vestri gymnasii de ea senti-
rent. Nec velis segnis in hac re esse et scrutari meque postea de hiis certiorem reddere.161

Auch bitte ich dich, einen Philosophen und großen Dichter, der die Quellen des Altertums
bestens kennt: Falls du in einem verlässlichen Zeugnis jemals liest, wie sie [gemeint ist die
Krankheit] sich verhält, was ihre Wirkung, was ihre Ursache, was ihre Art der Behandlung
ist, auch was die Mediziner eures Gymnasiums darüber denken – es gibt nichts, was ich
lieber wüsste. Und du mögest in dieser Sache nicht nachlässig sein, sondern ihr nachgehen
und mich später darüber in Kenntnis setzen.

Schreyer sucht aber nicht nur Rat, sondern legt dem Empfänger auch dar, wie die
Nürnberger ,medici‘ den ,morbus Gallicus‘ interpretieren: „Einige unserer Medizi-
ner sagen, dass diese Krankheit den Warzen entspreche“, eine These, die ihm al-
lerdings wenig plausibel erscheint: „eine Warze ist nämlich nicht ansteckend.“162

Als Alternative stellt er eine Krankheit zur Diskussion, die in einer Quelle aus der
römischen Antike überliefert ist: „Plinius [der Ältere] dagegen schreibt im 26. Ka-
pitel163 über die Krankheit Mentagra, die zur Zeit des Tiberius besonders heftig
wütete; und er nennt sie deswegen Mentagra, weil sie die Menschen zuerst am
Kinn befällt.“164 Als nosologisches Interpretament für die Syphilis findet sich das
Mentagra in den frühen Syphilisschriften immer wieder, so auch im Vaticinium
des Ulsenius:

rosiva parotis
Emicat, hinc bullas urentis, inde papellas
Diiaculatur ovans mentagram viscida lichne,
Foeda lues, spurco primum contagia peni,
Crustosi (bene nota cano) nova semina morbi.165

 Rupprich: Briefwechsel, Nr. 125, S. 207 f.
 „Nonnulli medici nostri dicunt eum morbum parem esse verucibus [...]. sed videtur mihi
non esse verisimile; veruca enim non est contagiosa.“ Ebd., S. 208.
 Korrekt wäre natürlich ‚Buch‘.
 „Plinius autem scribit 26. capitulo de morbo Mentagora, qui tempore Thiberii plurimum va-
luit; et idcirco Mentagoram nominat, quod invasit homines [plurimum] primum in menta.“
Rupprich: Briefwechsel, Nr. 125, S. 208.
 Ulsenius: Vaticinium, S. 3, vv. 69–73.

2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) 41



Ein rötliches Geschwür sprießt aus dem Ohr; es führt zu brennenden Blasen, dann zu Pus-
teln, triumphierend schießt es das Mentagra hervor: eine klebrige Flechte, eine grässliche
Seuche, die zuerst das garstige Glied ansteckt, die neuen Keime einer Krustenkrankheit (ich
singe von Wohlbekanntem).

Die Referenzstelle aus der Naturalis Historia aber lautet:

Gravissimum ex his lichenas appellavere Graeco nomine, Latine, quoniam a mento fere orieba-
tur, ioculari primum lascivia, – ut est procax multorum natura in alienis miseriis – mox et
usurpato vocabulo mentagram; occupantem multis et altius totos utique voltus, oculis tantum
inmundibus descendentem vero et in colla pectusque ac manus foedo cutis furfure.

Die schwerste von ihnen [gemeint sind die Gesichtskrankheiten, O. G.] hat man mit dem
griechischen Namen ,l(e)ichḗn‘ [Flechte] bezeichnet, im Lateinischen hat man sie, da sie zu-
meist am Kinn ihren Anfang nahm, zuerst mit mutwilligem Scherz – wie denn viele beim
fremden Elend schnell zu spotten geneigt sind – Kinnkrankheit [mentagra] genannt, eine
Bezeichnung, die bald auch allgemein gebräuchlich wurde; vielen ‹Kranken› befiel sie sogar
weiter oben das ganze Gesicht, nur die Augen blieben frei, sie verbreitete sich dann aber
auch auf Hals, Brust und Hände, die Haut mit scheußlichen Schuppen bedeckend.166

Nachdem ihn der Freund auf die Plinius-Stelle aufmerksam gemacht hatte, wird es
nicht erstaunen, dass sich auch in Celtis’ Syphilographie Spuren der Kinnkrankheit
wiederfinden. In der Diskussion der dritten Blatternart, für die der Dichter die
meisten Verse reserviert, sind alle in Plinius’ Beschreibung genannten Aspekte ver-
sammelt: die gleichsam kriechende Ausbreitung über Hände und Füße, die Entstel-
lung des Halses, der Befall des Kinns und das Ausgreifen auf die Wangen:

Verrucae in morem sed tertia turgida serpit
Perque manus nostras repserat atque pedes

Cervicemque meam deformavere tumore
Et mento atque genis incubuere meis.167

Eine dritte Art wuchert strotzend wie eine Warze und ist über meine Hände und Füße ge-
krochen. Solche haben mit einer Schwellung meinen Hals entstellt und sich auf mein Kinn
und auf meine Wangen gelegt.

Spiegelungen des medizinischen Diskurses erkennen wir aber nicht nur in den Einzel-
teilen, die Celtis in seine Beschreibung einarbeitet, sondern grundsätzlicher noch in
der Darstellungsstruktur der ,descriptio‘: Mit der Unterscheidung von vier Blattern

 Plinius, Naturalis historia 26,2. Text und Übers. nach C. Plinius Secundus a. Ä.: Naturkunde.
Lateinisch – deutsch. Bücher XXVI/XXVII. Medizin und Pharmakologie: Heilmittel aus dem Pflan-
zenreich. Hg. und übers. von Roderich König. 2. Auflage. Düsseldorf 2007 (Sammlung Tusculum).
Wo nicht anders vermerkt, stammen die Zusätze in eckigen und spitzen Klammern vom Übersetzer
(Roderich König).
 Celtis: Opuscula, S. 25, vv. 25–28.

42 2 Paradigmatische Krankheiten



etabliert Celtis eine Ordnung, die ihr Vorbild in Bartholomäus Stebers Syphilistraktat
von 1497/98 hat. Steber gehörte wie Johannes Tichtel zu den „humanistisch gesinnte[n]
Ärzte[n]“168, mit denen Celtis verkehrte, und lehrte seit 1497 (wie Celtis) an der Univer-
sität Wien. Bereits Konrad Adel, der Editor des Einblattdrucks, äußerte die Vermu-
tung, dass die Steber’sche Schrift die nächste Quelle („proximus fons“) für Celtis’
Beschreibung gebildet habe,169 ohne die von ihm selbst gelegte Spur weiterzuverfol-
gen. Ein Vergleich kann den Vorbildcharakter des Traktats bestätigen: Zuerst erklärt
der Mediziner, dass Aussatz, Milzbrand, Gangrän oder andere wuchernde Leiden die
Symptome der Syphilis nicht erklärten. Bereits in dieser Widerlegung, die den Sym-
ptomkomplex als Krankheit eigener Art etabliert, rekurriert Steber auf die vielfältige
Erscheinungsweise des Ausschlags; deutlichere Züge gewinnt sie jedoch erst in den
ätiologischen Teilen der Schrift. Naturgemäß argumentiert Steber humoralpatholo-
gisch und veranschlagt die Beteiligung mehrerer Säfte bei der Genese der krankhaf-
ten Hautveränderungen. Gewiss seien manche Blattern eher sanguinisch, andere
phlegmatisch, die dritten aber melancholisch. Die hierin anklingende Vielfalt, die ,va-
rietas‘ der Akzidentien,170 erlaube dann Rückschlüsse auf die je spezifischen Mi-
schungsverhältnisse.171 Wie sich die Blattern in Abhängigkeit vom dominierenden Saft
ausprägten, legt Steber akribisch dar. Rötlich oder dunkel, weiß oder gelblich, verzeh-
rend oder krustig, schuppig oder warzenartig – die Erscheinungsformen der Blattern
seien mannigfach:

Si fortasse sanguinis naturam pustulae plus accesserint, videntur rubescere cum quadam ob-
fuscatione et subnigredine aliquantula, mediocri grossitie et tumore. [...] Si autem plus fuerit

 Bernhard Milt: Vadian als Arzt. Hg. von Coradin Bonorand. St. Gallen 1959 (Vadian-Studien 6),
S. 19.
 Celtis: Opuscula, S. 22.
 Die Verschiedenheit der Blattern entdecke sich „in figura, mollitie, duritie, virulentia, colore, ar-
dore, dolore et ulceratione, hic plus, alibi minus imprimente“ [in der Gestalt, der Weichheit, der
Härte, im Gestank, in der Färbung, der Hitze, im Schmerz und im Schwären, hier mehr, anderswo
weniger drückend]. Bartholomäus Steber: A mala Franczos praeservatio ac cura. In: Die ältesten
Schriftsteller über die Lustseuche in Deutschland, von 1495 bis 1510, nebst mehreren Anecdotis späte-
rer Zeit, gesammelt und mit literarhistorischen Notizen und einer kurzen Darstellung der epidemi-
schen Syphilis in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Göttingen 1843, S. 113–126, hier S. 119.
 „hoc sit iudicium meum, pustulas, quibus homines nunc male torquentur, sordidas et ulce-
rantes ex plurium humorum, non unius corruptione emergere [...]. Sed materiae diversitas ex
accidentium varietate dinoscitur. Pustulas plures sanguini, has phlegmati, alteras melancholiae
propiores esse non dubitandum est.“ [Dies sei mein Urteil: Die schmutzigen, eiternden Blattern,
die die Menschen jetzt übel quälen, entstehen aus dem Verderben mehrerer Säfte, nicht eines
einzelnen [...]. Den Unterschied in der Zusammensetzung erkennt man aber aus der Verschieden-
heit der Akzidentien. Es besteht kein Zweifel, dass die meisten Blattern dem Blut, andere dem
Schleim, wieder andere der schwarzen Galle näher sind.] Ebd., S. 118 f.

2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) 43



de melancholico humore, quam sanguinis, pustulae papillares sunt duriores, plus comestivae
et rodentes, nisi viscosus quidam humor phlegmaticus sit immixtus, qui prohiberet tam vali-
dam impressionis saevitiem. Maior vero fit ulceratio, quanto adustio sit fortior. [...] Hic humor
[...] escaras aut crustas (modo loquendi medicorum) conficit amplas, ulcerosas cum virulentia
quadam foeda, corrosivas magis vel minus secundum intensiorem vel remissiorem adustae
colerae commixtionem. Exsurgunt de hoc genere pustulae rubentes, tendentes ad albedinem,
si phlegma sanguinem superaverit: si nihil sanguinis adsit, vides crustas albas; cum quadam
citrinitate, si colerae sit ustio, aut subnigrescunt, si melancholiae adustio sit immixta.172

Falls nun die Blattern mehr die Beschaffenheit des Blutes haben, so scheinen sie sich zu röten,
mit einer gewissen Verdunkelung und ein wenig Schwärze, mit mäßiger Dicke und Schwellung.
[...] Wenn aber mehr vom schwarzen Gallensaft als vom Blut vorhanden ist, sind die warzenar-
tigen Blattern härter, aggressiver und verzehrender, außer eine gewisse zähe phlegmatische
Flüssigkeit ist beigemischt, die ein allzu heftiges Eindringen verhindert. [...] Dieser Saft [...] ver-
ursacht Schorf oder (in der Sprache der Mediziner) Krusten. Sie sind ausgedehnt, übersät von
Beulen mit einem fürchterlichen Gestank und mehr oder weniger verzehrend, abhängig davon,
wie kräftig oder schwach verbrannte gelbe Galle beigemischt ist. Aus dieser Art gehen Blattern
hervor, die zu weißer Farbe neigen, falls das Phlegma das Blut überwiegt. Falls kein Blut dabei
ist, siehst du weiße Schuppen, die sich gelb verfärben oder ins Schwarze übergehen, je nach-
dem, ob verbrannte gelbe oder schwarze Galle beigemischt ist.

Die Nähe dieser Partie zu Celtis’ poetischer Beschreibung ist evident. Visuelle, hapti-
sche, aber auch olfaktorische Eindrücke vermitteln hier wie dort ein präzises, plasti-
sches Bild der Krankheit, ebenso entwickeln beide Syphilographen eine subkutane
Perspektive auf das Krankheitsgeschehen: Sichtbar werden im Traktat mit der lä-
dierten Hautoberfläche zugleich die darunter liegenden, dem Blick entzogenen Mi-
schungsverhältnisse. Celtis wiederum evoziert neben dem ,pus‘, also dem zähen
Eiter, die ,sanies‘, die dünnflüssige Wundjauche unter der Haut: „Haec multum
puris concepit livida tabo, | Sub cute quae saniem paverat usque suam.“ (vv. 21 f.)
Und obschon er die unterschiedlichen Blatternarten nicht explizit humoralpatholo-
gisch herleitet, ist Celtis’ Anlehnung an das Schema der Viersäftelehre in der vierfa-
chen Gestalt seines Ausschlags (,quadruplex forma‘) zumindest impliziert.

Die zuvor beigebrachten Belege aus Steber und Plinius offenbaren die medi-
zinische Fundierung des Epigramms, Celtis’ Willen zum Realismus und zur scho-
nungslosen Selbstdiagnose. Typisch für den Text ist ein ausgeprägtes Interesse
am ,Abjekten‘173 und eine nosographische Präzision, die das Syphilisgedicht von
Ulsenius und Brant abhebt. Präsent ist im Gedicht aber nicht nur der medizini-
sche Diskurs, auch die antike Dichtung wird bei Celtis wirksam. Über das literari-

 Ebd., S. 119 f.
 Dass die minutiöse Dokumentation seines Hautleidens auch in historischer Perspektive
Grenzwerte auslotete, bestätigt ein zeitgenössisches Rezeptionszeugnis. Als Schreyer nach Er-
scheinen der Gedichte von Celtis’ Krankheit erfuhr, notierte er: „Mirabar, immo stupebam, haec
legens.“ [Ich erstaunte, ja erstarrte, als ich diese las.] Rupprich: Briefwechsel, Nr. 235, S. 392.

44 2 Paradigmatische Krankheiten



sche Vorbild, an dem die Beschreibung Maß nimmt, kann kein Zweifel bestehen:
Schon die sprachliche Form der Diskussion, die Verkettung möglicher ,causae‘
mit ,sive/seu‘, imitiert einen Gestus der alternativen Ursachen, wie er für die an-
tike Lehrdichtung charakteristisch ist; für Ovid,174 aber natürlich im Besonderen
für Lukrez, der in De rerum natura die Entstehung von Krankheiten auf der
Grundlage der demokritischen Atomtheorie erklärt.175 Der ,Verismus‘176 der Cel-
tis-Verse entspricht einer evokativen Technik, die Lukrez im Finale des Lehrge-
dichts mit der Schilderung der athenischen Pest entwickelt hatte.177 Ähnlich
schonungslos wie die Celtis’schen Verse mutet jene Partie an, da Lukrez einen ge-
schwürigen Pestkranken vorstellt, dem die Exkremente aus dem After und Blut
aus der Nase strömen, während ihn Kopfschmerzen peinigen:

Quorum siquis, ut est, vitarat funera leti,
ulceribus taetris et nigra proluvie alvi
posterius tamen hunc tabes letumque manebat,
aut etiam multus capitis cum saepe dolore
corruptus sanguis expletis naribus ibat:
huc hominis totae vires corpusque fluebat.178

Falls einer von ihnen [gemeint sind die Pestkranken], wie es vorkommt, dem Tod entronnen
war, erwarteten ihn später dennoch Auszehrung und Tod mit scheußlichen Geschwüren
und schwarzem Ausfluss der Eingeweide; oder es floss verdorbenes Blut aus den vollen Na-
senlöchern, oft einhergehend mit Kopfschmerz. Bis dahin vergingen die ganzen Kräfte und
der Körper des Menschen.

Celtis adaptiert Lukrez’ Scheuchenbeschreibung also nicht nur in den Amores,179

sondern verarbeitet das Modell auch dort, wo er die eigene Syphilis festhält. Damit
einher geht ein markanter Perspektivenwechsel: Was bei Lukrez – und ebenso

 Zu solchen ‚Mehrfacherklärungen‘ bei Ovid Johanna Loehr: Ovids Mehrfacherklärungen in
der Tradition aitiologischen Dichtens. Berlin, Boston 1996 (Beiträge zur Altertumskunde 74).
 Zur Krankheitslehre des Lukrez, „die bis in die Neuzeit bestimmend bleiben sollte“, Rein-
hold F. Glei: Krankheit dichten: Kranker Mensch und kranke Natur im lateinischen Lehrgedicht.
In: Krankheit schreiben. Aufzeichnungsverfahren in Medizin und Literatur. Hg. von Yvonne
Wübben, Carsten Zelle. Göttingen 2013, S. 325–347, hier S. 331–333 (Zitat S. 332).
 Ich übernehme den Ausdruck ‚Verismus‘ als Beschreibungskategorie von Kühlmann: Selbst-
verständigung, S. 8 bzw. 9.
 Einen ‚Rückgriff‘ „auf Sprache, Bildlichkeit und Methodik der Pestbeschreibung in Lukrez’
De rerum natura“ konstatiert Robert: Celtis, Konrad, Sp. 416. – Zu Krankheitsbeschreibungen in
der römischen Literatur Hunter H. Gardner: Pestilence and the Body Politic in Latin Literature.
Oxford 2019, unter besonderer, aber nicht ausschließlicher Berücksichtigung der Poesie.
 Lukrez, De rerum natura 6, vv. 1199–1204 (zitiert nach Titus Lucretius Carus: De rerum na-
tura Libri VI. Hg. von Marcus Deufert. Berlin, Boston 2019 [Bibliotheca Teubneriana 2028]).
 S. oben S. 3f.

2.2 Die neuartige Krankheit: Syphilis (Konrad Celtis) 45



beim Celtis der Amores – beobachtende Dokumentation ist, gerät im ersten Marien-
gedicht zur Selbstdiagnose: Der Lehrdichter kommt mit dem Patienten zur De-
ckung. Celtis’ Lukrez-,imitatio‘ im Zeitalter der Syphilis ist so nicht nur ein frühes
rezeptionsgeschichtliches Zeugnis von De rerum natura, sondern auch ein in der
Art der Aneignung (nahezu) einzigartiges.180 Wiewohl die Geschichte der frühneu-
zeitlichen Seuchenpoesie noch zu schreiben ist, sehen wir schon jetzt, dass Lukrez
zwar nicht die einzige, aber doch die bestimmende Autorität blieb, an der sich hu-
manistische Darstellungen orientierten. Dieser Befund gilt für die Pestlyrik181 und
die Syphilis-Dichtung gleichermaßen, weniger vielleicht für Ulsenius und Brant,
ohne Frage aber für das Lehrgedicht Girolamo Fracastoros (gedruckt 1530), der den
noch heute gebräuchlichen Ausdruck ,Syphilis‘ prägte. Natürlich bietet auch das
Lehrgedicht Fracastoros eine gründliche Beschreibung des ,morbus Gallicus‘, die
ohne lukrezische Bezugsgröße kaum zu denken wäre, wenn er – nebst vielen ande-
ren Symptomen – die entstellenden Hautveränderungen nennt:

pustula summae
Glandis ad effigiem, et pituita marcida pingui:
Tempore quae multo non post adaperta dehiscens,
Mucosa multum sanie, taboque fluebat.

Pusteln in der Form einer Eichelspitze, faul von fettem Schleim; die öffneten sich nach nicht
langer Zeit, gingen auf, und ergossen sich reichlich mit einem schleimigen Ausfluß und ver-
westem Blut.182

Solche Beschreibungen finden sich in der damaligen Pestlyrik immer wieder,
ohne Beispiel bleibt aber – jedenfalls soweit mir bekannt – die subjektivierende
Form der Celtis’schen Lukrez-Nachfolge. Während die nosographischen Partien
beim antiken und beim neulateinischen Seuchendichter vom betroffenen Körper
zum Teil fast vollständig abstrahieren, so dass die Krankheitszeichen verabsolu-
tiert erscheinen, bindet Celtis die Symptome konsequent an den eigenen Körper
zurück (,manus atque pedes nostrae‘, ,cervix nostra‘). Die ,imitatio Lucretii‘ ist
auch eine ,imitatio vitae‘, ein Spiegel eigenleiblicher Erfahrung. Spätere Syphilo-
graphen bieten Vergleichbares, allen voran Ulrich von Hutten in seiner Guajak-

 Von Hermann von dem Busche ist zwar ein Gedicht überliefert, das er nach seiner Heilung
von der Pest für Maria verfasst hatte, doch sind die Zeichen seiner Krankheit im ‚carmen‘ mehr
angedeutet als ausgeführt. Vgl. Hermann von dem Busche: Carmina. [Deventer: Richard Paffraet,
um 1496/97] [= GW 5797], Bl. A viir–A viiir.
 S. oben S. 2f.
 Girolamo Fracastoro: Lehrgedicht über die Syphilis. Hg. und übers. von Georg Wöhrle.
2. Auflage. Wiesbaden 1993 (Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissanceforschung 18), Buch 1,
S. 42/43, vv. 351–354.

46 2 Paradigmatische Krankheiten



schrift. Wie Celtis beobachtet Hutten an verschiedenen Stellen übelriechende, eit-
rige und schmerzhafte Geschwüre183 – in Verse gießt er seine Beobachtungen je-
doch nicht:

et in media quidem tibia, qua parte tenuissima cruri obducitur caro, ulcera erant cum infla-
tione carnis inflammata, putrescentia, ingenti cum dolore, et huiusmodi ut sanescente
erumperet statim aliud: erant enim complura sparsim, nec ope medicorum fieri poterat, in
unum omnia ut redigerentur. [...] et in dextero latere, sub infima statim costa, ulcus erat
sine dolore quidem, sed foedum quoddam pus effervens et spurca manans sanie fistulae in
morem angusto exterius ore, ac ampla intus cavitate.184

Auch hatte ich in der Mitte des Schienbeins, wo das Fleisch am dünnsten über dem Knochen
liegt, entzündete, faulige, ungemein schmerzhafte Geschwüre, um die herum das Fleisch ge-
schwollen war, und sobald eins abzuheilen begann, brach schon ein neues auf. Es waren viele
und weitzerstreute, und der Kunst der Ärzte gelang es nicht, sie zu einem zusammenzuziehen.
[...] Auch hatte ich auf der rechten Seite unter der letzten Rippe ein zwar schmerzloses Ge-
schwür, aus dem aber stinkender Eiter quoll und schmutzige Flüssigkeit. Es war wie eine Fistel
gebildet mit einer engen Öffnung nach außen, aber einer weiten Höhlung im inneren.185

So steht zuletzt der bemerkenswerte Befund, dass die ,radikale Subjektivität‘186

und der eminente Verismus persönlicher Syphilographien ihren Anfang gerade
nicht im (vermeintlich) authentischeren Bereich ungebundener Rede, sondern im
Poetischen haben.

2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius)

Celtis’ Hinweis auf die gichtartige Qualität seiner Syphilis-Schübe187 liefert uns
das Stichwort für das nächste Leiden, mit dem wir uns auseinandersetzen wollen:
die Gicht. Der frühneuzeitliche ,podagra‘-Begriff deckt sich weitgehend mit der
modernen Gicht und bezeichnet zunächst anfallsartige Schmerzen in den Füßen,
die im Großzeh beginnen.188 Auf davon abweichende Lokalisationen beziehen

 Vgl. Peschke, S. 140 f.
 Ulrichs von Hutten Schriften, Bd. 5, S. 483 f.
 Übers. nach Ulrich von Hutten: Die Schule des Tyrannen. Lateinische Schriften. Hg. von Mar-
tin Treu. Leipzig 1991 (Reclam-Bibliothek 1388), S. 282 f.
 Wendung nach Kiening: Körper, S. 308.
 „Inde dolor similis podagrae cruciatibus artus | Afflixit requiem nocte dieque negans.“ Cel-
tis: Opuscula, S. 25, vv. 31 f.
 Vgl. Stolberg: Gelehrte Medizin, S. 247.

2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) 47



sich analoge Bildungen wie ,chiragra‘ oder ,genugra‘ für Gicht in Händen oder
Knien;189 darüber hinaus sah man eine Verbindung zu Ischias-Beschwerden190

und Steinleiden.191 Aus der Unterscheidung nach Subtypen spricht die Überzeu-
gung, dass es sich bei der Gicht um eine gleichsam mobile Krankheit handele,192

eine Krankheit im Fluss, für die schon Galen übermäßigen Wein- und Liebesge-
nuss verantwortlich machte.193 Naheliegend war daher auch die Assoziation von
Gicht und Nobilität: ,podagra‘ galt als Folge von Ausschweifung und Schwelgerei,
wie sie sich nur die Adeligen leisten konnten.194 Zutreffend ist aber auch die Um-
kehrung: Mit Krone und Zepter, gehüllt in feinstes Tuch, so zeigt ein Druck von
1537 die personifizierte Königin Gicht, vor der die drei antiken Herrschergötter
Jupiter, Neptun und Pluto kniefällig werden.195 „Die Medizin kann die knotige
Gicht nicht heilen“, steht auf einem Banner, das aus Ovid zitiert und so den Herr-
schaftsanspruch der Krankheit sinnfällig macht.196 Nicht nur erkannte man in
der Gicht also einen ,morbus dominorum dominarumque‘, sie selbst führte den
zweifelhaften Titel ,domina morborum‘: die Herrin der Krankheiten.

So erklärt es sich, dass in der Frühen Neuzeit diverse Abhandlungen entstehen,
die gezielt Gichtleiden adressieren. Den Aufschlag machte 1534 Dominicus Burgauer
mit einer knappen ,podagra‘-Schrift, die nebst griechischen Quellen die arabische
Überlieferung, Rhazes und Avicenna, in die Darstellung einbezieht.197 Das im sech-

 So die Differenzierung bei Dominicus Burgauer: Ob das Podagra moͤglich zů generen oder
nit. [...]. Straßburg: Matthias Apiarius, 1534 [= VD 16 B 9835], Bl. A2r. Vgl. auch Stolberg: Gelehrte
Medizin, S. 247.
 Vgl. Burgauer: Podagra, Bl. A2r. Vgl. auch Stolberg: Gelehrte Medizin, S. 249.
 Vgl. Stolberg: Gelehrte Medizin, S. 251 und 258 f.
 Vgl. ebd., S. 248.
 Vgl. John L. Flood: Minerva und das Podagra. In: Dialoge. Sprachliche Kommunikation in
und zwischen Texten im deutschen Mittelalter. Hamburger Colloquium 1999. Hg. von Nikolaus
Henkel, Martin H. Jones, Nigel F. Palmer. Berlin, New York 2003, S. 349–370, hier S. 359, Anm. 37.
 Auch hier ist die antike Überlieferung gleichsam Kronzeugin, wenn der Satiriker Juvenal
der ‚podagra‘ das Epitheton ‚locuples‘, also ‚wohlhabend‘, beilegt. Hinweis nach Lucie Storchová:
„The tempting girl, I know so well“: Representations of Gout and the Self-Fashioning of Bohemian
Humanist Scholars. In: Early Science and Medicine 21 (2016), S. 511–530, hier S. 526.
 S. Anhang (Abb. 1).
 „tollere nodosam nescit medicina podagram.“ Ovid, Epistulae ex Ponto 1,3,23 (zitiert nach
Ovid: Tristia, hg. Owen).
 Zu Burgauers Schrift William S. C. Copeman, Marianne Winder: The First Medical Monograph
on the Gout: ‚On whether it is possible to cure the gout or no‘ [sic]. In: Medical History 13 (1969),
S. 288–293 (mit engl. Übers.); Roy Porter, G. S. Rousseau: Gout: The Patrician Malady. New Haven
1998, S. 22f. – Ein Consilium Podagricum veröffentlichte 1560 der Grazer Mediziner Elias Anhart, das
1579 und 1585 nachgedruckt wurde. Vgl. Hans Rupprich: Die deutsche Literatur vom späten Mittelal-
ter bis zum Barock. Zweiter Teil: Das Zeitalter der Reformation 1520–1570. München 1973, S. 215.

48 2 Paradigmatische Krankheiten



zehnten Jahrhundert florierende ,podagra‘-Schrifttum empfing die entscheidenden
Impulse aber nicht von medizinischen Texten im engeren Sinne. Noch vor Burgauers
Gicht-Traktat veröffentlichte Willibald Pirckheimer 1522 seine Schrift Apologia seu
Podagrae Laus, eine Verteidigungsrede, in der die personifizierte Frau Gicht vor Ge-
richt ihre eigene Sache vertritt und ihre Vorzüge rühmt.198 Die Grundlage für das
ironische Lob, das dem beliebten Typus des Paradoxenkomions zuzurechnen ist,199

bildete Erasmus mit seinem Moriae encomium (gedruckt 1511);200 was das Thema be-
trifft, konnte Pirckheimer an Lukians Tragopodagra anschließen,201 eine Gichttragö-
die, die Pirckheimer – freilich in lateinischer Übersetzung – der 1529 gedruckten
Ausgabe der genannten Verteidigungsrede voranstellte. Empfohlen hatte sich Pirck-
heimer das Gichtthema, da ihn die Sache unmittelbar anging: Wir wissen von einem
verschollenen Krankenjournal des Humanisten, das seine langjährigen Anfälle zwi-
schen 1512 und 1520 sowie deren Therapie dokumentierte.202

Wie Pirckheimer verfassten auch Girolamo Cardano (Podagrae encomium) und
der Genter Dichterarzt Johannes Carnarius (De laudibus podagrae oratio) paradoxe
Enkomien, die beide ins Deutsche übersetzt wurden.203 Aus Pirckheimer und Carna-
rius schöpfte Johann Fischart im Podagrammischen Trostbüchlein von 1577, mit dem
er das genuin deutschsprachige Gicht-Schrifttum bediente.204 Ebenfalls an Carnarius’
oratio orientierte sich Georg Fleissner, der 1592 seine mehrfach nachgedruckte Dich-
tung Ritter Orden des podagrischen Fluss publizierte, in der Podagra Aufnahme bei
den Göttern findet und einen Ritterorden gründet.205 Zum Teil bekannt war diese rei-
che Überlieferung noch Jacob Balde, als er mit seinem Solatium Podagricorum die
,podagra‘-Literatur satirischen Zuschnitts 1661 ihrem Höhepunkt zuführte.206

Der hier gebotene Überblick über die frühneuzeitlichen Gicht-Schriften defi-
niert den weiteren Horizont, vor dem nun auch Johannes Posthius’ Gicht-Gedichte

 Zur Podagrae laus Kiening: Körper, S. 306 f.; Porter, Rousseau: Gout, S. 32 und 256 f.; Niklas
Holzberg: Zwischen biographischer und literarischer Intertextualität: Willibald Pirckheimers
Apologia seu Podagrae laus. In: Pirckheimer Jahrbuch 21 (2006), S. 45–61.
 Vgl. Holzberg, S. 45 (mit weiterführenden Literaturhinweisen in Anm. 1).
 Vgl. ebd., S. 46 f.
 Vgl. Rupprich: Die deutsche Literatur, S. 214.
 Zu diesem ‚Journal‘ Kiening: Körper, S. 305–307.
 Vgl. Rupprich: Die deutsche Literatur, S. 214 f.
 Vgl. ebd., S. 215.
 Vgl. ebd. Zu Fleissners Schrift außerdem Thomas G. Benedek: The Gout Encomium of Georg
Fleissner, 1594. In: Bulletin of the History of Medicine 43 (1969), S. 116–137; Porter, Rousseau:
Gout, S. 32 f.
 Vgl. Eckard Lefèvre: Jakob Baldes Solatium Podagricorum (1661). Ein satirischer Trost der
Gichtkranken. Einführung, Text, Übersetzung, Kommentar. Berlin, Boston 2020 (Beiträge zur Al-
tertumskunde 387), S. 61–67.

2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) 49



zu situieren sind. Seit Ulsenius207 verkörperte kein deutscher Humanist den Typus
des Dichterarztes (,poeta medicus‘) so mustergültig wie Posthius. 1537 in Germers-
heim geboren,208 wurde er 1554 an der Universität Heidelberg immatrikuliert und
studierte dort zuerst bei Petrus Lotichius Secundus, den Ottheinrich 1557 auf die
Professur für Medizin und Botanik berufen hatte. Ein Aufenthalt in Frankreich ver-
schaffte ihm später Zugang zur angesehenen medizinischen Fakultät in Montpel-
lier, wo er Guillaume Rondelet und Laurent Joubert hörte. Nach der Promotion
Ende Januar 1567 praktizierte er noch im gleichen Jahr in Antwerpen, bevor er –
dank seines steten Förderers Erasmus Neustetter – 1569 eine neue Stelle am Dom-
kapitel in Würzburg als Leibarzt des Fürstbischofs antreten konnte. Den krönenden
Abschluss seiner medizinischen Laufbahn markiert das Jahr 1585, als Posthius auf
Betreiben Johann Kasimirs in die Pfalz zurückkehrte, um dort das Amt des Hofmedi-
cus zu übernehmen.

Kontur gewinnt der medizinische Schriftsteller Posthius als Editor traditionel-
ler wie rezenter Fachliteratur. 1570 veröffentlichte er die Diätetik des arabischen
Mediziners Isaacus Iudaeus (neuntes/zehntes Jahrhundert) in einer von ihm selbst
bearbeiteten lateinischen Übersetzung.209 Posthius lobt die mit Ernährungsfragen
befasste Schrift in seiner Vorrede, moniert aber den schlechten Stil der älteren
Übersetzung, die er zu verbessern sich anschickt. Als ,Iatrophilologe‘ betätigte sich
Posthius auch im Folgejahr, als er unter dem Titel Opusculua Mitschriften von Vor-
lesungen seines ehemaligen Lehrers Joubert herausgab (Lyon 1571).210 Vielleicht
weil es zu den Aufgaben des ,Archiater‘ Posthius gehörte, den jugendlichen Kur-
fürsten Friedrich in Anatomie zu unterrichten,211 publizierte er 1590 schließlich Re-
aldo Colombos Schrift De re anatomica, die 1559 in Venedig erschienen war.212

 S. oben S. 32f.; 34.
 Das Folgende nach Klaus Karrer: ‚Ut amoris, ac observantiae aliquod extaret testimonium.‘
Untersuchung zum Selbstverständnis neulateinischen Dichtens am Beispiel des Johannes Post-
hius (1537–1597). In: Festschrift für Paul Klopsch. Hg. von Udo Kindermann, Wolfgang Maaz, Fritz
Wagner. Göppingen 1988 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik 492), S. 144–174, hier S. 145–153.
 Vgl. Hermann Wiegand: Posthius, Johannes. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 9 (22010), S. 309–311,
hier S. 310.
 Vgl. ebd.
 Vgl. Klaus Karrer: Posthius, Johannes. In: Frühe Neuzeit in Deutschland 1520–1620. Literatur-
wissenschaftliches Verfasserlexikon. Hg. von Wilhelm Kühlmann u. a. Berlin, New York 2011 ff.
[im Folgenden zitiert als VL 16], Bd. 5 (2016), Sp. 129–151, hier Sp. 142.
 Vgl. Wiegand: Posthius, Johannes, S. 310.

50 2 Paradigmatische Krankheiten



Sucht man nach Kontaktzonen, in denen sich die medizinische Kompetenz mit
der poetischen verbindet, so findet man zunächst zwei Lehrdichtungen,213 keine la-
teinischen, sondern in deutscher Sprache: eine bewusst knappe Diätetik in Knittel-
versen sowie einen Bericht über die Bad Schwalbacher Mineralquelle mit einem
angehängten Reimdialog. Vom anhaltenden Interesse an Posthius’ Diätetik, die fünf-
undzwanzig Regeln zur Erhaltung der Gesundheit versammelt, zeugt ihre Auf-
nahme in Wilhelm Fabrys SchatzKämmerlein der Gesundheit (1628), worin Fabry die
Gesundheitsregeln unter Heranziehung der Tradition extensiv kommentiert.214

Neben den genannten Texten, die Posthius zur „medizinischen Aufklärung“ in der
Volkssprache verfasst hatte,215 ist es das Gicht-Thema, das den ,poeta medicus‘ her-
vortreten lässt. Die Durchführung dieses Themas in den Parerga Poetica von 1595 ist
zunächst Auseinandersetzung mit literarischen Topoi. Da man Gicht, wie erwähnt,
mit Ausschweifung assoziierte, hatte schon Petrarca argumentiert, dass Armut das
beste Heilmittel gegen Gichtanfälle sei.216 Posthius gießt diesen Gedanken in eine ei-
gene Form und illustriert am Beispiel eines fiktiven Fantulus auf anschauliche
Weise, dass das ,bonum sanitatis‘, der Wert guter Gesundheit, denjenigen materiel-
ler Güter bei Weitem übertreffe:

Dum pede sanus eras, et erat tibi curta supellex,
Paupere sub tecto, Fantule, Croesus eras.

Nunc est ampla domus tibi, dives et ampla supellex,
Sed podagra articulos vexat acerba tuos.

Fallor? an exoptas sortem tibi saepe priorem,
Dum liceat sanos rursus habere pedes?217

Während dein Fuß gesund und dein Hausrat kümmerlich war, warst du, Fantulus, ein Krösus
unter einem armen Dach. Jetzt hast du ein ansehnliches Haus, reichen und ansehnlichen
Hausrat, aber die bittere Gicht plagt deine Glieder. Täusche ich mich oder wünschst du dir oft
das frühere Schicksal zurück, bis es dir vergönnt ist, wieder gesunde Füße zu haben?

Solche Verse sind offenkundig als ,lusus‘ zu verstehen, als Spiel, das mehr auf die epi-
grammatische Pointe, den Witz, bedacht ist als auf die Proliferation medizinischen

 Dazu Jürgen Strein: Die deutschsprachigen medizinischen Lehrdichtungen des Johannes
Posthius. In: Daphnis 22 (1993), S. 473–485.
 Vgl. ebd., S. 477 f.
 Ebd., S. 478. Vgl. auch S. 485.
 Dazu Robert Jütte: Krankheit und Gesundheit in der Frühen Neuzeit. Stuttgart 2013, S. 76.
Zur Thematisierung der Gicht bei Petrarca außerdem Thomas G. Benedek, Gerald P. Rodnan: Pe-
trarch on Medicine and the Gout. In: Bulletin of the History of Medicine 37 (1963), S. 397–416; Por-
ter, Rousseau: Gout, S. 30 f.
 Johannes Posthius: Parergorum Poeticorum Pars Prima [...] Pars Altera [...]. Heidelberg: Hie-
ronymus Commelinus, 1595 [= VD 16 ZV 12712], S. 151.

2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) 51



Wissens. Dieser Befund gilt aber nicht für alle Gicht-Gedichte. In einem anderen Epi-
gramm an Otto von Grünrade, der Posthius untrügliche Symptome (,signa certa‘) eines
Gichtleidens geschildert hatte, erklärt Posthius, welche Mittel gegen ,podagra‘ helfen
könnten. Grünrade solle maßvoll speisen, öfter seinen Darm entleeren, sich in Enthalt-
samkeit üben, zurückhaltend baden und seinen Zorn zügeln. Auch möge der Freund
seine Füße warm halten und sie zur Linderung der Schmerzen mit gesalzenem Öl ein-
reiben. Verspüre Grünrade keine Besserung, so bleibe ihm indes nur ein letztes Mit-
tel – ,patientia‘, Geduld. Wie der Schluss des Epigramms verrät, berät Posthius den
Freund nicht nur als Arzt, sondern als unmittelbar Betroffener:

Si nihil ista iuvent, Grunradi candide, restat
Ut PATIENTIA tunc sit medicina tibi.

Hac egomet medicus quoque me consoler oportet:
Haud alia tantum vincitur arte malum.218

Falls diese Mittel nichts nützen, mein aufrichtiger Grünrade, bleibt nur, dass dir Geduld zur
Arznei dient. Es ist nötig, dass auch ich selbst, der Arzt, mich damit aufrichte – durch keinen
anderen Kunstgriff wird ein so großes Übel besiegt.

Wann Posthius den ersten Gichtanfall erlitten haben muss, lässt sich auf der
Grundlage seiner Briefe sehr genau rekonstruieren. Erstmals erwähnt er das Lei-
den in zwei Briefen vom 16. und 18. März 1583 an Henricus Stephanus bzw. Joa-
chim Camerarius.219 Im Brief an Stephanus notiert er, dass die Schmerzen vor
einer Woche aufgetreten seien, also etwa um den 9. März.

Noch im gleichen Jahr, in dem er an der Gicht erkrankt war, verfasste Post-
hius in Würzburg eine Elegie „De Podagra“.220 Schmerzende Füße, weitgehender
Verzicht auf Nahrung und Wein, den er mit weniger bekömmlichem Bier ersetzen
muss, und Schlaflosigkeit – so zeichnet der Geplagte sein Leid unter der bedrohli-
chen Herrin:

Nec sinit ore cibum languenti carpere, nec me
Dura sinit grata posse quiete frui.

Dulcia quinetiam prohibet mihi dona Lyaei,
Cogit et e gelido fonte levare sitim:

 Ebd., S. 56.
 Vgl. Klaus Karrer: Johannes Posthius (1537–1597). Verzeichnis der Briefe und Werke mit Re-
gesten und Posthius-Biographie. Wiesbaden 1993 (Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissance-
forschung 23), S. 251–253.
 Vgl. ebd., S. 253.

52 2 Paradigmatische Krankheiten



Aut tenuem e lupulo coctum potare liquorem,
Insuetum stomacho visceribusque malum.221

Weder lässt sie mich mit dem matten Mund Nahrung zu mir nehmen noch duldet sie, die
Unerbittliche, dass ich willkommene Ruhe genießen kann. Ja sie versagt mir sogar die
süßen Gaben des Lyaeus [Bacchus] und zwingt mich, den Durst aus einer kühlen Quelle zu
stillen oder ein dünnes Hopfengebräu zu trinken, das der Magen nicht gewohnt ist und das
den Eingeweiden nicht bekommt.

Es ist jedoch nicht der Leibesschmerz, sondern der beißende Spott seiner Besucher,
der dem Kranken am meisten zusetzt: „Was täten wohl Feinde, wenn Freunde sol-
ches wagen?“,222 fragt Posthius und bittet einen Dienstknaben, die Türen zu schlie-
ßen, damit ihn seine Spötter nicht länger auslachen können. Heilpflanzen, Medizin
und Mediziner, Pflaster, Salben und Säfte, nichts davon lindert die körperlichen Qua-
len, im Gegenteil: Therapeutische Maßnahmen scheinen die Gicht nur zu verschlim-
mern. Der Arzt, der erkennt, dass die Verordnungen der medizinischen Autoritäten
(Hippokrates, Galen und Mesue) wirkungslos bleiben, verwünscht seine eigene Pro-
fession223 und wird – so das strenge Selbsturteil – zu einer lächerlichen Arztfigur:

Nempe malis medicum propriis haud posse mederi,
Ridiculum (ut vere est) quilibet esse putat.

Verum haec non pungunt me inimica probria solum:
Paeonii illa audit plurima turba chori.224

Jeder – ohne Ausnahme – hält doch den Mediziner, der die eigenen Leiden nicht heilen
kann, für lächerlich (wie er wirklich ist). Doch dieser Vorwurf trifft nicht allein mich, viele
aus der Schar des päonischen Chors bekommen ihn zu hören.

Für Posthius ist das individuelle Leiden nur symptomatisch für das häufigere Auf-
treten der Gicht im Allgemeinen, von der er meint, dass sie in seiner eigenen Zeit
(,nostro aevo‘) öfter begegne als in der Antike (,antiquis temporibus‘). Der Kranke
argumentiert mit anthropologischen und moralischen Dekadenzmodellen: mit
einer zunehmenden Fragilisierung des Menschen, aber auch mit der pathogenen
Ausschweifung, die dessen angeschlagene Natur zusätzlich gefährde. Auch Nach-
lässigkeit im Erhalt der Gesundheit, der ,cura salutis habendae‘, erwägt er, glaubt
zuletzt aber verstanden zu haben, dass Gott mit Gicht Sünden strafe und die Ab-

 Posthius: Parerga, S. 19.
 „Quid faciant hostes, audent cum talia amici?“ Ebd.
 „Percitus hinc ira abieci medicamina cuncta, | Detestans artem terque quaterque meam.“ [Im
Zorn verwarf ich daraufhin sofort alle Medikamente, indem ich meine eigene Kunst dreimal, ja vier-
mal verwünschte.] Ebd., S. 20.
 Ebd.

2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) 53



irrungen der Menschen korrigiere. So ist die ,podagra‘ nur vermeintlich ein Übel:
Ihre Strafe ereile Gute wie Böse, „diese, damit sie nicht sorglos in Sünden unter-
gehen, jene aber, damit sie, sobald sie das Böse aufgegeben haben, wieder zum
Guten zurückkommen.“225 Mit der religiösen Besinnung auf den erzieherischen
Nutzen der Krankheit sucht Posthius seinen Geist zu stärken, allerdings mit
wenig Erfolg:

Hac ego munitus valida ratione, dolores
Herculeo conor vincere velle animo.

Vincere velle quidem conor: verum illa voluntas
Egregia, heu miserum, quam cito victa cadit?226

Befestigt mit diesem starken Gedanken versuche ich, die Schmerzen mit dem Geist eines
Hercules besiegen zu wollen. Besiegen zu wollen versuche ich sie zwar, doch wie schnell
fällt jener auserlesene Wille – ach, ich Unglücklicher! – besiegt nieder?

Der Kranke muss einsehen, dass die eigene ,voluntas‘ dem Ideal des Heros nicht
genügt, der Sieg über die Schmerzen ein allzu hochgestecktes Ziel bleibt. Dieses
Eingeständnis öffnet den Text endlich auf den erst jetzt apostrophierten Adressa-
ten des Gedichts, Johann IV. Burkhardt, den Abt des Benediktinerklosters Münster-
schwarzach.227 Auf der Folie seines eigenen Unvermögens, die Krankheit klaglos
auszuhalten, stilisiert Posthius den Abt zu einem vorbildlichen Gegenmodell: Er
rühmt die Duldsamkeit des Widmungsträgers, der sein eigenes Leiden – ein
schlecht behandeltes Schienbein – still ertrage, ohne dabei die Fassung zu verlie-
ren. Posthius würdigt dann auch Burkhardts Geringschätzung des Geldes, das er
an die Armen verteile oder mit dem er die Instandsetzung des baufällig geworde-
nen Klosters finanziert habe,228 rühmt seine Großzügigkeit und seine Hospitalität.
Auf das eigentliche Gicht-Thema schwenkt Posthius erst am Schluss zurück, wenn
er dem göttergleichen ,vir laudatissimus‘ ein hohes Alter wünscht, frei von den
Schmerzen der Gicht: „Schließlich möge dir das Leben bis ins hohe Alter des Nes-
tor andauern, ohne die Gicht kennengelernt zu haben.“229 Obschon die laudative
Finalisierung der Elegie, die primär Posthius’ Krankheit gewidmet ist, zunächst

 „Hos, ne securi vitiis mergantur; at illos, | Ut positis redeant ad meliora malis.“ Ebd., S. 21.
 Ebd.
 Zum Abt die Beiträge in Elmar Hochholzer (Hg.): Benediktinisches Mönchtum in Franken
vom 12. bis zum 17. Jahrhundert. Zum 400. Todestag des Münsterschwarzacher Abtes Johannes
IV. Burckhardt (1563–1598). Münsterschwarzach 2000 (Münsterschwarzacher Studien 48).
 Dazu Franziskus Büll: Spuren der Bautätigkeit des Abtes Johannes IV. Burckhardt innerhalb
und außerhalb der Abtei Münsterschwarzach. In: ebd., S. 117–150.
 „Quod superest, dirae tibi nescia vita podagrae | Nestoreos opto duret ad usque dies.“ Posthi-
us: Parerga, S. 22.

54 2 Paradigmatische Krankheiten



etwas gezwungen anmutet, ist sie doch nicht gänzlich unmotiviert, wenn man den
Anfang in den Blick nimmt:

Quicumque ille fuit dignam qui laude podagram
Duxit, inhumanis sensibus ille fuit.

Quis morbos, nisi mentis inops, saevosque dolores
Aprobet, inque bonis insuper enumeret?

Non ego:230

Wer auch immer jener war, der die Gicht mit einer Lobschrift würdigte, war ohne mensch-
liches Gefühl. Wer, wenn nicht ein Wahnsinniger, würde Krankheiten und grimme Schmer-
zen für gut befinden und noch dazu unter die Güter zählen? Ich nicht.

Auch ohne namentliche Nennung ist die verhüllte Anspielung auf Pirckheimers
Lobschrift evident: Posthius ignoriert deren Ironie, um den ,laudator‘ Pirckhei-
mer des Wahnsinns zu bezichtigen. An die Stelle der ,laus podagrae‘, die Pirckhei-
mer und seine Nachfolger anstimmen, tritt hier das Lob eines Abtes, der mit
seinem Verhalten (nicht nur) in Krankheitsfällen Orientierung bietet. Der Scherz
des Paradoxenkomions weicht dem Ernst eines elegischen Registers, das Posthius’
Gicht-Gedicht innerhalb der spielerischen ,podagra‘-Literatur zu einem threneti-
schen Gegenentwurf macht und die Positivierbarkeit der Krankheit (jedenfalls
für den Schreiber) verneint.

Seiner Gicht widmete Posthius zwar nur einmal ein größeres Gedicht, doch hin-
terließ die ,podagra‘ auch in okkasionellen Stücken ihre Spuren. In den Parerga poe-
tica finden sich zahlreiche Gedichte, die Posthius’ ,podagra‘ referenzieren, Texte
zumeist mittleren Umfangs, die einen stilisierten Eindruck vom Alltag mit der Krank-
heit vermitteln. Posthius schildert zum Beispiel die Herausforderungen diätetischer
Art, mit denen ein Gichtkranker konfrontiert ist. Als er einmal eine Trägheit seines
Magens bemerkt, will er mit Wein Abhilfe schaffen, scheut aber davor zurück, weil
er weder Gicht noch Kopfschmerzen provozieren möchte: „Was soll ich tun? Soll ich,
Modius, die Kost verschmähen, damit es dem Kopf gut und den Füßen nicht schlecht
geht?“,231 fragt er Franciscus Modius, den Adressaten des Epigramms.232 Am Ende
entscheidet sich Posthius für einen Kompromiss: „Weil es notwendig ist, mein
Freund, diese [die Füße] und zugleich jenen [den Kopf] zu schonen, soll nüchternes

 Ebd., S. 19.
 „Quid faciam? patiarne, Modi, frigere culinam, | Ut bene sit capiti, nec male sit pedibus?“
Ebd., S. 89.
 Zu Modius als Philologe Paul Lehmann: Franciscus Modius als Handschriftenforscher. Mün-
chen 1908 (Quellen und Untersuchungen zur lateinischen Philologie des Mittelalters 3).

2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) 55



Wasser den alten Wein verdünnen.“233 Wie wichtig die Befolgung diätetischer Regeln
für die Gicht-Therapie ist, betont Posthius auch an anderer Stelle. In einem Gedicht
an Nikolaus Reusner berichtet er von der Entdeckung einer ,medicina certissima‘
und rühmt die Vorzüge des Therapeutikums: Es sei verfügbar, erschwinglich und
bekömmlich, müsse also weder importiert noch für viel Geld erworben werden, und
habe keine Nebenwirkungen. Im Gegenteil, das Medikament, das die Kräfte wieder-
herstelle und alle Fieber austreibe, erheitere noch dazu die trüben Herzen:

Divinum hoc plane est, inquis, medicamen, et illud,
Reusnere docte, pridem aves cognoscere.

Dicam equidem ingenue: tu porro dicito multis,
Facitoque ut innotescat ipsis posteris.

Non etenim invideo cuiquam bona tanta: podagrae
Medela sola et optima est FRUGALITAS.234

,Das ist ein geradezu göttliches Heilmittel‘, sagst du und bist, gelehrter Reusner, schon längst
begierig, es kennenzulernen. Ich sage es natürlich frei heraus, erzähl du es vielen weiter
und mach, dass es sogar bei den Nachkommen bekannt werde! Denn ein so großes Gut
missgönne ich keinem. Das einzige und beste Heilmittel gegen Gicht ist – Maßhalten.

Posthius enttäuscht die Erwartung eines Heilmittels mit dem Hinweis auf die Diäte-
tik und exponiert so pointiert die Defizite medikamentöser Behandlungsansätze.
Wo Arzneien dennoch zur Sprache kommen, bewegt sich der Dichterarzt, wenig
überraschend, auf der medizinischen Höhe seiner Zeit. Konrad Khunrath beschei-
nigt in seiner Schrift Medulla Destillatoria (zuerst 1594)235 einem Harz aus der
Neuen Welt, dem Takamahak, „in der reissenden Gicht vnd Huͤfftwehe [vermutlich
Ischias-Beschwerden]“ „grosse krafft“236. Auch Posthius setzte seine Hoffnung auf
das Importgut: Sollte es seine unbezwingbare Gicht beruhigen, würde er es allen
Schätzen dieser Welt vorziehen.237 Linderung versprach sich Posthius ebenso vom
Besuch in einer Therme, den er 1596 in Briefen erwähnt, wohl in jener zu Bad Lie-
benzell.238 Die Kur hatte ihm offenbar tatsächlich Besserung gebracht, jedenfalls

 „Consulere his, pariterque illi quia, amice, necesse est, | Diluet annosum sobria lympha
merum.“ Posthius: Parerga, S. 89.
 Ebd., S. 52.
 Dazu Jürgen Strein: Wissenstransfer und Popularkultur in der Frühaufklärung. Leben und
Werk des Arztschriftstellers Christoph von Hellwig (1663–1721). Berlin, Boston 2017 (Frühe Neu-
zeit 208), S. 55–63.
 Konrad Khunrath: Medulla Destillatoria et Medica [...]. Leipzig: [o. D.] [o. J.: 1594] [= VD 16 K
878], Bl. 74v.
 Vgl. Posthius: Parerga, S. 242.
 Vgl. Karrer: Johannes Posthius, S. 111.

56 2 Paradigmatische Krankheiten



soll die Intensität der Anfälle zurückgegangen sein. Wieder daheim bemerkt er je-
doch ein neues Leiden, das er den ,thermae Cellenses‘ anlastet:

Ex illis sed enim domum reversus
Dolorem capitis gravedinemque
Sum passus diuturnam, et inde morbus
Accessit novus: ecquis ille quaeris?
Renum calculus, heu, malum podagra
Longe saevius atque peius ipsa:
Hoc mi et conciliasse credo thermas.239

Nachdem ich von dort nach Hause zurückgekehrt war, litt ich an Kopf- und täglichen Glie-
derschmerzen, und später kam noch eine neue Krankheit hinzu. ‚Welche denn?‘, fragst du
[gemeint ist der Mediziner Daniel Mögelin]. Ach, Nierenstein, ein Leiden, das weit heftiger
und schlimmer ist als die Gicht selbst. Ich glaube, dass mir die Thermen auch dieses ver-
schafft haben.

Der Großteil von Posthius’ Gicht-Epigrammen interessiert sich indes weniger für
die Selbsttherapie des Kranken als für die Störungen des Soziallebens: Öfter finden
sich Gelegenheitsgedichte, in denen Posthius berichtet, wie ihm ein Gichtanfall das
Beisammensein mit den Freunden verunmöglicht und er ihre Einladungen ausge-
schlagen habe. Nachdem ihn der Theologe David Pareus schon zum wiederholten
Male zum Essen eingeladen hatte, schreibt Posthius: „Oft war ich fest entschlossen,
zu kommen, doch übel plagten mich bald Bauchschmerzen und Seitenstechen, bald
die Gicht oder – ach! – andere Krankheiten.“240 Ablehnen muss der Geplagte auch
eine Einladung des italienischen Juristen Julius Pacius de Beriga, der seit 1585 in
Heidelberg eine Professur bekleidete. In einem entsprechenden Gedicht zitiert Post-
hius den Freund, der ihn vom Besuch offenbar noch überzeugen wollte: „Es soll dir
freistehen, wieder zu gehen, wann immer du willst. Was dir bekommt, sollst du
essen, und was du verträgst, sollst du trinken.“241 Posthius lässt sich jedoch nicht
umstimmen, da er Sorge hat, den Verlockungen des Mahls nicht widerstehen zu
können, und bleibt, um Exzesse zu vermeiden, lieber daheim: „Wer zu sündigen
fürchtet, wer das Maß nicht überschreiten will, für den sei eine bescheidene und
kleine Mahlzeit daheim vorzüglicher.“242

 Posthius: Parerga, S. 158 f.
 „saepe fuit veniendi prompta voluntas: | Sed modo ventriculi me laterisque dolor, | Nunc
podagra, aut alii vexarunt heu male morbi.“ Ebd., S. 83.
 „Quandocumque voles, tibi rursus abire licebit: | Quod placitum comedes, quod placitum-
que bibes.“ Ebd., S. 91.
 „Qui metuit peccare, modum qui excedere non vult. | Cena sit huic potior parca brevisque
domi.“ Ebd.

2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) 57



In einigen anderen Fällen war Posthius zwar geneigt, einer Einladung zu folgen,
doch durchkreuzte die Gicht den Besuch. Seine Schmerzen, so schreibt er in einem
Hendekasyllabus an Georg Erasmus Schroegel, hatten nachgelassen, seinen Fuß
konnte er wieder aufsetzen; als er sich aber bereitgemacht hatte, den Freund zu be-
suchen, sei die ,bestia pessima‘ wieder in den rechten Fuß gefahren und habe ihn
ins Bett zurückgeworfen. „Ach, eitle Vorstellungen des Geistes, ach, eitle Träume!
Wenn es uns scheint, dass wir uns wohl befinden, liegen wir, ach, schnell wieder
darnieder.“243 Auch im einzigen Gedicht, das Posthius unter die konventionelle
Überschrift „De se aegrotante“ setzte, vereitelt die rasende Gicht (,Podagra furiosa‘)
das Vorhaben des Dichters, zusammen mit einigen Freunden einen Waldspazier-
gang zu unternehmen: „Alle Scherze kann ein einziger Gichtschub verderben und
alle Freuden dem harten Südwind überantworten.“244 Schließen die Gichtanfälle
Posthius immer wieder aus dem persönlichen Umgang mit seinen Freunden aus, so
empfindet der Kranke sein Unglück aber gerade an Feiertagen besonders schmerz-
lich. Als er an seinem 53. Geburtstag, am 15. Oktober 1590, dem Intimus Paul Schede
Melissus mitteilt, dass er keine Feier ausrichten könne, sieht sich der weinende,
kranke Dichter in ein Kleinkind zurückverwandelt:

Hanc ego iucundos inter meditabar amicos
Cantibus atque epulis ducere, Paule, diem,

Qua magni primum suspexi lampada Solis,
Vagitusque dedi flebilis ore puer.

Sed vetat affligens saevo mea membra dolore,
In tristique tenet dira podagra toro.

Ergo quid faciam nunc aegro corpore quaeris?
Quod feci prima luce, gemo, atque fleo.245

Ich bereitete mich darauf vor, unter Freunden, Paul, mit Gesängen und Speisen diesen Tag
zu verbringen, an dem ich zuerst das Licht der großen Sonne erblickte und – ein weinender
Knabe – Wimmern aus meinem Mund gab. Doch indem sie meine Glieder mit heftigem
Schmerz heimsucht, verbietet es die grässliche Gicht und hält mich im traurigen Bett zu-
rück. Was ich jetzt also mache, da mein Körper krank ist, fragst du? Was ich am Tag meiner
Geburt gemacht habe: Ich seufze und weine.

Solche existenziellen Reflexionen sind kennzeichnend für die ,podagra‘-Gedichte,
die Posthius bereits im fortgeschrittenen Alter verfasst hat. Schon drei Jahre
zuvor, als er 1587 das fünfzigste Lebensjahr erreicht hatte, dichtete er ein Epi-

 „Vanae o mentis imaginationes, | Vana o somnia: quum valere belle | Videmur, cito rursus,
heu, iacemus.“ Ebd., S. 125.
 „Omnes una potest podagra intervertere lusus, | Gaudiaque aereis tradere cuncta Notis.“
Ebd., S. 103.
 Ebd., S. 53.

58 2 Paradigmatische Krankheiten



gramm „Ad Melissum“, in dem er das Schwinden seiner Kräfte registriert, über
Kopfweh, ein Lungenleiden, Bauchschmerzen und die wütende Gicht klagt, über
Schlaf- und Appetitlosigkeit. Entstanden ist dieses Gedicht nicht nur im Herbst
jenes Jahres, sondern auch im Herbst von Posthius’ eigenem Leben. Sorgenvoll
blickt er dem ,Winter‘ entgegen: „Wenn mir diese Krankheiten zur Herbstzeit
kommen, ach, was wird dann endlich, Melissus, der harte Winter bringen?“246

Fünf Jahre später, 1592, wendet sich der Dichter anlässlich seines 55. Geburtstags
(„Versor in undecimo, Paule optatissime, lustro“)247 aufs Neue an Schede und
klagt über eine fiebrige „pestis“, über die zähe Folter (,tormentum lentum‘) der
Gicht, die er mit einer Henkerin vergleicht.248 Am Ende heißt es:

Ergo alii exoptent longos sibi Nestoris annos,
Qui vegetum in sano corpore robur habent:

Non ego, tam saevos patior qui saepe dolores;
Vota sed haec potius sint mea, posse mori.249

Das hohe Alter des Nestor sollen sich also andere, die belebende Kraft in einem gesunden
Körper haben, wünschen – nicht ich, der ich oft so heftige Schmerzen dulde. Vielmehr sei
dies mein Wunsch: sterben zu können.

Zu den therapeutischen Epigrammen, den Schlaglichtern auf den Kranken in sei-
nem Sozialgefüge und den pointierten Reflexionen über Lebensqualität gesellen
sich schließlich Gedichte, die das Verhältnis zwischen Gicht und Literatur angehen.
Diese Stücke stellen keinen systematischen poetologischen Entwurf dar, sondern
fassen die Relation zwischen Gicht und Poesie je neu, teils affirmativ, teils ableh-
nend. In einem bemerkenswerten Stück an Lambert Ludolph Helm wird die ,do-
mina Podagra‘ zu einer zweifelhaften Gönnerfigur und initiiert ein kritisches
Nachdenken über die Produktionsbedingungen humanistischer Gelehrter. Weder
Vergil noch Horaz hätten ein Œuvre hinterlassen, wenn Maecenas sie nicht be-
günstigt hätte, argumentiert Posthius und definiert die Muße als Bedingung der
Dichtung („sunt otia grata Camenis“).250 Heute aber sei es die ,podagra‘, die als
einzige ,otium‘ gewähren würde. Das Gedicht schlägt Kapital aus dem satiri-
schen Potential des Gicht-Themas und bringt zum Ausdruck, wie ungünstig die
Gegenwart für literarisches Schaffen sei:

 „Hi mihi cum veniant Autumni tempore morbi, | Dura quid o tandem bruma, Melisse,
feret?“ Ebd., S. 99.
 Ebd., S. 103.
 Das Bild der Henkerin findet sich auch bei David Crinitius. Vgl. Storchová, S. 519.
 Posthius: Parerga, S. 103.
 Ebd., S. 99.

2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) 59



Nostra sed huic similem videant cum tempora nullum,
Maecenatis agit sola podagra vices.

Haec sola egregiis facit otia certa poetis,
Et superat magnos hac ratione duces.251

Da unser Zeitalter niemand erblickt, der Maecenas vergleichbar wäre, führt allein die Gicht
sein Amt aus. Sie allein verschafft ausgezeichneten Dichtern sichere Mußestunden und
übertrifft auf diese Weise die großen Fürsten.

Die Vorstellung der Podagra als Mäzenatin kommt nicht von ungefähr, sondern
beruht auf einer heiklen Affinität von Gicht und Dichtertum, die anekdotisch ver-
bürgt ist. Noch Jacob Balde wird in seiner späten Gicht-Satire an den altlateini-
schen Epiker Ennius erinnern, den die Gicht zur Dichtung animiert haben soll.252

Dieses Ondit führt auch Posthius an, als er in einem Gedicht an Nicolaus Rudinger
Gicht als Erkennungszeichen des Dichters identifiziert. Posthius kennt neben Ennius
weitere Dichter, die einen inneren Zusammenhang zwischen ,podagra‘ und Poesie
vermuten lassen, unter ihnen Caspar Cropacius,253 aber auch Rudinger selbst:

Exemplum capio de te, cui noxius humor
Excruciatque manus, excruciatque pedes.

Tu tamen interea non cessas condere versus,
Doctaque inauratae fila movere lyrae.

Quin etiam (res mira) furentis tempore morbi
Ipsum te cultis carminibus superas.254

Ein Beispiel nehme ich mir an dir, dem der schädliche Saft Hände und Füße gleichermaßen
martert. Du hörst unterdessen nicht auf, Verse zu schmieden und die gelehrten Saiten der
vergoldeten Leier zu rühren. Ja du übertriffst dich sogar – ein Wunder! – während der wü-
tenden Krankheit mit verfeinerten Gesängen.

Auch wenn der Adressat Posthius zum ,exemplum‘ wird und wiewohl die Gicht
die kranken Gelehrten adele: Posthius selbst distanziert sich am Ende des Ge-
dichts von einer podagrischen Poetik: „Aber mir wäre wohl kein Lob für Dichtung
so teuer, dass ich Anteil an einem so grässlichen Übel haben wollte.“255 Spätestens
der alte Posthius stellt denn auch fest, dass die Krankheit an seinem Talent eher

 Ebd., S. 99 f.
 Vgl. Lefèvre, S. 457–462.
 Zu Cropacius Antonín Truhlár, Karel Hrdina: Rukověť humanistického básnictví v Čechách a
na Moravé/Enchiridion renatae poesis Latinae in Bohemia et Moravia cultae. 6 Bde. Prag 1966–2011,
Bd. 1, S. 497–506.
 Posthius: Parerga, S. 207.
 „Sed mihi non tanti fuerit laus carminis ulla, | Tam diri consors ut cupiam esse mali.“ Ebd.,
S. 208.

60 2 Paradigmatische Krankheiten



zehre als dass es seine Poesie beflügele. Als Schede ihn fragt, ob auch er sich mit
Dichten über die Wintermonate hinwegtröste, verneint er:

Non equidem aut versus, aut cetera ludicra curo,
Quae iuveni quondam grata fuere mihi.

Nunc omnes penitus languenti e corpore vires,
Eque ipso rapuit dira podagra animo.256

Ich meinerseits kümmere mich nicht um Verse oder andere Kurzweil, die mir als Jüngling
einst willkommen war. Vollständig raubte die grässliche Gicht jetzt alle Kräfte aus dem
kranken Körper und sogar aus dem Geist.

Uneingeschränkt gilt diese Absage jedoch nicht, wie ein anderes Altersgedicht, ver-
fasst im 55. Lebensjahr, anschaulich macht. Der Dichter ist ergraut, wie üblich plagt
ihn die Gicht. Und doch, zu seiner eigenen Verwunderung, so teilt er Richard
Hemelius mit, singt und musiziert er, studiert er die Autoren des Altertums (,scrip-
tores veteres‘) und schmiedet neue Verse (,numeri novi‘). Die Beschäftigung mit
Musik und Poesie, zu der den Dichter die „bona numina“ inspirieren, Apollo und
die Musen, entfaltet eine tröstliche Wirkung: „So täusche ich mich über die Schmer-
zen hinweg und vergesse sie, so kommt mir der lange Tag oft kürzer vor.“257 Noch
heilsamer als die alten Schriften sind Posthius aber die literarischen Erträge seiner
Freunde. In einem Gedicht an Schede rühmt er die große Kraft (,vis magna‘), die
dessen Gedichten innewohne und seine Schmerzen beseitige:

Melissus alter Phoebus erit mihi:
Hunc vel Galeno postmodo praeferam:
Urente cum premar podagra,
Auxilium repetam a Melisso.258

Melissus wird mir ein zweiter Phoebus sein und ich werde ihn auch Galen vorziehen. Wenn
mich die brennende Gicht drückt, werde ich wieder Hilfe von Melissus verlangen.

Als gesundheitsförderlich erweisen sich neben der poetischen Lektüre auch In-
halte geistlicher Art. Als der reformierte Theologe Theodor Beza 1583 einen Kom-
mentar zum Buch Hiob mit einer Paraphrase veröffentlicht, sendet er Posthius
ein Exemplar zu, der sich für das freundliche Geschenk mit einem Gedicht revan-
chiert. Angeregt zur Lektüre des alttestamentlichen Buches gelangt er zum Schluss,
dass Geduld das beste Mittel gegen Gicht sei, wenn die medizinische Kunst keinen
Rat mehr wisse:

 Ebd., S. 97.
 „Sic fallo miseros obliviscorque dolores: | Longa venit brevior sic mihi saepe dies.“ Ebd.,
S. 108.
 Ebd., S. 42.

2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) 61



Nam podagra articulos quoties mihi dira perurit,
Et nihil Hippocrates, nil Avicenna iuvat;

Arripio historiam tot dura ferentis Iobi,
Explicita est studio quae bene Beza tuo:

Inde malum contra tantum tantosque dolores,
Depromo medicam quod mihi praestet opem.

Quid sit scire cupis? Patientia quae levat aegros.
Et superat victrix quicquid in orbe grave est.259

So oft die grässliche Gicht mir die Gelenke verbrennt und Hippokrates nichts, nichts Avi-
cenna hilft, ergreife ich in Eile die Geschichte Hiobs, der so viel Mühsal ertrug; sie wurde
durch deinen Eifer, Beza, gut ausgelegt. Dorther entnehme ich ein Heilmittel gegen das so
große Übel und die so heftigen Schmerzen, das mir Hilfe gewährt. Was es sei, willst du wis-
sen? Geduld, die die Kranken erleichtert und als Siegerin überwindet, was auch immer in
der Welt beschwerlich ist.

Verschafft man sich einen Gesamtüberblick über die Texte, in denen der Dichter-
arzt auf sein Gichtleiden rekurriert, so lassen sich bestimmte Tendenzen und Gravi-
tationsfelder ausmachen. Gerade die frühen Stücke problematisieren Grenzen und
Möglichkeiten der Selbstdisziplinierung, und dies sowohl in ethischer wie diäteti-
scher Hinsicht, mit Blick auf Duldsamkeit (,patientia‘) und Maßhalten (,frugalitas‘).
Was Interventionen jenseits der Selbstsorge anbelangt, so kommen (wenn auch
nur vereinzelt) medikamentöse und balneotherapeutische Behandlungsformen zur
Sprache. Größeres Interesse finden die sozialen Folgen der Gicht: Die Krankheit
wird zur Krise eines mobilen Dichters, dem es nicht länger (oder zumindest nicht
im vollen Umfang) möglich ist, an den gelebten Formen humanistischer Freund-
schaftskultur zu partizipieren. Spätestens in der Alterslyrik wird die Immobilisie-
rung des Dichters dann zu einer existenziellen Notlage: Was Posthius in seinen
Gicht-Gedichten vermittelt, ist der Eindruck einer anhaltenden Gebrechlichkeit
(,debilitas perennis‘), Lebensqualität hängt für ihn an Bewegung und Beweglichkeit,
an ,motus‘ und ,ambulatio‘, ein Leben im Sitzen (,vita sedentaria‘) wird ihm zum
Tod. Er sieht sich als unnütze Last („inutile pondus“), die ihn selbst beschwert, und
fürchtet sich vor einer Zerdehnung des Alters (,senecta longa‘) und einem unnöti-
gen Hinauszögern seines Todes.

Dass die ,Henkerin‘ Gicht für Posthius nicht nur nachteilig war, anerkennt er
bloß in einem Gedicht, das freilich nicht ohne Ironie auskommt. Wie die Gestirne
stehen, ob es windet, regnet oder schneit, alle diese Fragen vermöge der Dichter
zu beantworten, ohne dass er komplizierte Berechnungen anstelle oder den Him-
mel betrachte:

 Ebd., S. 66.

62 2 Paradigmatische Krankheiten



mihi podagra
Longe certius omnia illa dictat,
Vellicans leviter modo hunc, modo istum,
Pedem: commoditate me podagra
Hac beat. NIHIL EST NOCERE NATUM,
QUOD NON PARTE ALIQUA IUVARE POSSIT.260

Mir zeigt die Gicht alle jene Dinge lange im Voraus recht zuverlässig an. Indem sie bald die-
sen, bald jenen Fuß sanft kneift, beglückt mich die Gicht mit dieser Annehmlichkeit. Es gibt
nichts Schädliches, was nicht in irgendeiner Hinsicht helfen könnte.

 Ebd., S. 162.

2.3 Die ,domina morborum‘: Podagra/Gicht (Johannes Posthius) 63



3 Religiöse Sinngebung

3.1 Zwischen Hiob und Lazarus (Balthasar Paminger)

Bei Posthius verschaffte sich mit Hiob eine religiöse Identifikationsfigur Präsenz, die
beim folgenden Dichter besondere Wirkung entfalten wird: Balthasar Paminger.
Der älteste Sohn des Leonhard Paminger, eines seinerzeit berühmten Komponis-
ten,261 starb bereits in seinem vierundzwanzigsten Lebensjahr, nachdem ihn – mit
nur elf Jahren – eine Krankheit befallen hatte, von der er sich nie mehr erholen
sollte. Seine Qualen verewigte der Leidgeprüfte in drei Gedichten, in zwei Elegien
und einer Epode. Wir entnehmen diesen Stücken, dass Balthasar an der Krankheit
ebenso litt wie unter ihrer erfolglosen Behandlung („qui nulla sanabilis arte |
sum“).262 Offenbar plagte den Knaben ein Hautleiden (Balthasar spricht von einem
prometheischen Übel), das mit Lähmungserscheinungen einherging:

Nec bene finieram quartae trieteridis annos,
Nec vitae candor fluxerat ille meae.

Atque ita cum tenerae in primo fervore iuventae
Essem morborum nescius atque mali:

Heu misero mihi quam subito et crudeliter hausit
Psora prometheis dolia plena malis.

Cuius ego aspera iura tuli tot perditus annos
Hactenus, ut mirer, me potuisse pati.

Illa meo victrix iniecit vincula collo,
Corporis et dotes abstulit, illa tenet.

Et tot per casus miserum iactavit acerbos,
Ut nunc ipse suae volvar ad ima rotae.263

Ich war keine zwölf Jahre alt und mein Lebensglanz noch nicht verblasst. Als ich so vom ers-
ten Ungestüm meiner zarten Jugend erfüllt war und noch keine Krankheiten und kein Übel
kannte, da überschüttete mich Armen unversehens und in grausamer Weise eine Räude mit
Fässern voller prometheischer Qualen. Ohne Aussicht auf Rettung ertrug ich ihre strenge
Herrschaft bis jetzt schon so viele Jahre, dass es mich wundert, sie überhaupt ertragen haben
zu können. Als Siegerin über mich legte sie meinen Hals in Fesseln, sie raubte und hält meine
Körperfunktionen im Besitz. Sie plagte mich mit so vielen bitteren Schicksalsschlägen, dass
mich das Rad [gemeint ist das Rad der Fortuna] nun zum tiefsten Punkt hin schleudert.

 Zur Familie Paminger Heinz-Walter Schmitz: Die Paminger – Eine Familie im Spannungsfeld
der Konfessionalisierung. In: Ostbairische Lebensbilder 1 (2004), S. 59–78.
 Sophonias Paminger: Poematum Libri Duo. Primus Elegiarum et Epigrammatum [...] Secun-
dus Funerum et Lyricorum versuum [...]; His Accessit Liber Poematum Balthaseris Pamingeri [...].
Nürnberg: Valentin Neuber, 1557 [= VD 16 P 70], Bl. K 6r.
 Ebd., Bl. K 1v–K 2r.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111212975-003

https://doi.org/10.1515/9783111212975-003


Unter einem produktionsästhetischen Aspekt besteht das primäre Anliegen von
Balthasars Gedichten darin, das Leiden zu erleichtern: Seine Dichtung, so betont
der Kranke, dient ihm zur Tröstung. Vielleicht in Anspielung auf die Darstellung
lebendiger Gerippe in den zeitgenössischen Totentänzen präsentiert sich Baltha-
sar in der zweiten Elegie als lebendige Leiche (‚cadaver vivum‘), die Lust allein
aus der poetischen Tätigkeit zieht. Balthasar argumentiert wie Ovid, den im Exil
ebenfalls die Musen aufrichten mussten:264 „Nur die Musen bieten dem Armen
noch Trost, alle übrigen Freuden wurden mir genommen.“265 Während sich Bal-
thasar in der poetologischen Reflexion aber auf antike Konsolationsliteratur be-
ruft, nimmt er in der poetischen Praxis zuallererst Maß an der christlichen
Trosttradition. Nachdem er den Ausbruch seiner Krankheit rekapituliert hat,
klagt er im ersten Gedicht über sein Schicksal, für das er mehrere Ausdrücke und
Konzepte bemüht, ‚sors‘, ‚fatum‘ und die ‚levitas fortunae‘. Balthasar versammelt
also ganz unterschiedliche Schicksalsbegriffe mit jeweils spezifischen Nuancen
und Assoziationen, vom Götterspruch über das zugeteilte Los bis hin zum kontin-
genten blinden Glück. Diese Konstellation ist in gewisser Hinsicht bezeichnend
für Balthasars Unsicherheit, wenn es darum geht, die Ursache der Krankheit zu
benennen. Er erwägt zwar zuerst, dass sein hartes Los in früheren Sünden wur-
zele, im leichtsinnigen Handeln seiner vergangenen Kindheit („aetatis temeraria
facta prioris“). Diese Möglichkeit überzeugt ihn jedoch nicht, da er zwar kleinere
Fehltritte erkennt, aber kein gewichtigeres Vergehen präsent hat:

Omnia cur igitur temere insimulem mea facta,
Et teneram vitam? crimina si qua patent.

Ut sic immerito, quae non sint, nec fuerintque
Dicantur tanti causa fuisse mali.

Mitto arcana Dei, nec perscrutarier ausim
Quaerere quae mentis Relligio ipsa vetat.266

Warum sollte ich also vorschnell alle meine Handlungen und mein junges Leben verdächti-
gen, wenn doch nur einige Sünden offenbar sind? So, dass man ohne Recht diejenigen zur
Ursache eines derart großen Übels erklärt, die es weder sind noch waren. Ich lasse die Ge-
heimnisse Gottes fahren und will es nicht länger wagen, zu durchforschen, was die Religio-
sität selbst der Seele zu erfragen verbietet.

 Dazu Wilfried Stroh: Tröstende Musen: Zur literarhistorischen Stellung und Bedeutung von
Ovids Exilgedichten. In: Aufstieg und Niedergang der römischen Welt II 31,4 (1981), S. 2638–2684.
 „Musae duntaxat misero solatia praebent, | Caetera sunt misero cuncta peresa mihi.“ Pamin-
ger: Poemata, S. K 4v.
 Ebd., Bl. K 2v.

3.1 Zwischen Hiob und Lazarus (Balthasar Paminger) 65



Im Anschluss bricht die monologische Form der Elegie unerwartet auf, indem
sich nunmehr der Adressat des Gedichts einschaltet, Veit Dietrich, Luthers Sekre-
tär auf der Veste Coburg. Zusammen mit Luther und Philipp Melanchthon ge-
hörte Dietrich zu den protestantischen Briefkorrespondenten von Balthasars
Vater Leonhard, einem Sympathisanten der Reformation, der seinen jüngeren
Sohn Sophonias Paminger an der Nürnberger Kirche St. Sebald von Dietrich un-
terrichten ließ.267 So erstaunt es nicht, dass Balthasar gerade ihm eine ‚consolatio‘
in den Mund legt. Im Zeichen der ‚aedificatio‘ will die Rede trösten und mahnen
und ist sichtlich bemüht, möglichst viele Argumente beizubringen, um Balthasar
zu erbauen. Unter Rekurs auf den berühmten Satz des Ekklesiasten: „Nichts unter
der Sonne ist neu“268 ruft der ‚consolator‘ dem Kranken zuerst in Erinnerung,
dass sein Schicksal kein singuläres sei, um ihm dann einzuschärfen, nicht länger
„erfolglos zu suchen, was verloren ist.“269 Den Klagefluss sucht er zu unterbinden,
indem er an die Frömmigkeit des Kranken appelliert: „Hör endlich auf, in deinem
Herzen nichtige Klagen zu wälzen – oder ist das denn bitte deine Hoffnung und
dein Glaube?“270 Dietrich erinnert Balthasar an die Unbeständigkeit der Welt
(Stichwort Fortuna), der Balthasar umso gefestigter begegnen müsse: „Was ver-
zweifelst du, wo es doch in menschlichen Angelegenheiten nur Unbeständigkeit
gibt, und was erhofft sich diese Furcht?“271 Um das stoische Argument der ‚incons-
tantia‘ theologisch einzuholen, ergänzt Dietrich, dass Gott zumal jene züchtige,
die er liebt, bevor er Balthasars partikulären Fall ins Allgemeine hebt:

Absit, ob haec quae nunc pateris charissime fili
Ut curae credas te minus esse Deo.

Quin magis ipsius mentem perpende benignam,
Nam quem castigat, diligit ipse simul.

Sed nec te solum tot acerba tulisse putabis,
Haec eadem multis sors obeunda fuit.272

Mein geliebtes Kind: Glaube nicht, du lägest Gott wegen der Übel, die du nun leidest, weni-
ger am Herzen. Erwäge vielmehr sorgfältig seine gütige Absicht, denn wen er züchtigt, den

 Vgl. Ellinger, Bd. 2, S. 227 f.
 „nihil sub sole novum“ (Koh 1,10). Text und Übers. nach Hieronymus: Biblia sacra vulgata.
Lateinisch-deutsch. Hg. von Andreas Beriger, Widu-Wolfgang Ehlers, Michael Fieger. 5 Bde. Ber-
lin, Boston 2018.
 „quod amissum est, incassum quaerere.“ Paminger: Poemata, Bl. K 2v.
 „Desinito tandem questus in pectore inanes | Volvere, an haec spes est, et tua quaeso fides?“
Ebd.
 „Nullaque in humanis cum sit constantia rebus | Quid dubitas? et quid vult timor iste sibi?“
Ebd.
 Ebd., Bl. K 2v–K 3r.

66 3 Religiöse Sinngebung



liebt er auch. Du sollst aber nicht denken, dass nur du so viele Widrigkeiten erduldet hast –
viele ereilt dasselbe Schicksal.

„[P]edantisch beschwichtigend[ ]“ erschien einst Georg Ellinger Dietrichs Rede,273

die ihre Wirkung gleichwohl nicht verfehlt: Balthasar entschuldigt die Klagen mit
der ‚asperitas malorum‘, der Härte seines Leidens, und bittet den Tröster um Ver-
zeihung für seine entgleisende Rede (,lubrica lingua‘). Müßig wäre die Frage, wie-
weit die ‚consolatio‘ auf tatsächlicher (geleisteter) Seelsorge durch Dietrich
basiert; wichtiger ist die Beobachtung, dass Balthasar sich nicht selbst den Trost
zuspricht, sondern den Umweg nimmt über eine dritte Instanz, und damit über die
rhetorische Strategie der ‚sermocinatio‘.274 Die Selbsttröstung gerät zu einem Zwie-
gespräch und gewinnt, umwaltet von der Autorität des Reformators, an Gewicht.
Woran sich Balthasar orientiert, liegt auf der Hand, imitiert er doch deutlich genug
die dialogische Form des Hiob-Buches. Auch Balthasars Reflexion darüber, ob sein
sündiges Handeln Ursache der Krankheit sei, spiegelt wohl nicht unmittelbar inner-
psychische Prozesse des Autors, sondern erinnert an die biblische Figur, die sich
auf der Seite des Gerechten sieht und ihr Leiden ebenso wenig auf Sünden zurück-
zuführen bereit ist wie Balthasar.

Verbreitung fanden Balthasars Texte erst zehn Jahre nach seinem Tod, als So-
phonias, der Bruder, eine Sammlung mit eigenen Gedichten vorbereitete, in die er
auch Gedichte von Balthasar aufnahm. Sie waren, trotz der kurzen Lebenszeit
ihres Verfassers, umfangreich genug, ein Buch zu füllen, „geschrieben mitten im
Weltmeer der Mühsal“, wie es auf dem Titelblatt heißt.275 Relevant ist die Überliefe-
rungslage, weil Balthasars Gedichte damit in einen sinngebenden Rahmen einge-
fasst sind: Sophonias fungiert nicht nur als Herausgeber und Nachlassverwalter
des Bruders, sondern zugleich als Ausleger seiner Poesie, der ihr in Paratexten eine
bestimmte Deutung unterlegt. Zugänglich wird uns mit Balthasars Gedichten eine
‚Leseanleitung‘, mit der ein Angehöriger die Rezeption der Gedichte steuern will.
Dazu gehört, zum Ersten, ein Epitaphium, das Sophonias wohl erst für die post-
hume Ausgabe verfasst hatte. Er rühmt die Geistesschärfe des Bruders, bevor er
zur grässlichen Seuche (,dira lues‘) überleitet, die dessen jungen Körper entstellt
habe. Derart soll das Übel gewesen sein, dass man den Verstorbenen für einen
zweiten Lazarus halten wollte:

Undecimum vere simul ac compleverat annum,
Eheu quam dira sternitur ipse lue?

 Ellinger, Bd. 2, S. 230.
 Dazu Wolfram Groddeck: Reden über Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens. 2. Auflage.
Frankfurt a. M., Basel 2008 (Nexus 7), S. 189.
 „in medio aerumnarum Oceano scriptus.“ Paminger: Poemata, Bl. I 5v.

3.1 Zwischen Hiob und Lazarus (Balthasar Paminger) 67



Corporis ipsa etenim putri stillantia tabo
Membra recusabant munus obire suum,

Idcirco veluti captus, quocunque locatur,
Hoc ipso solo cogitur esse loco.

Scinditur alter pes, cranium corrumpitur, atque
Si spectes miserum, Lazarus alter erat.276

Sobald er das elfte Lebensjahr vollendet hatte, ach, wie streckte ihn da eine grässliche Krank-
heit nieder! Indem sie sich unter der fauligen Seuche verzehrten, versagten die Glieder näm-
lich ihren Dienst. Daher war er gezwungen, sich wie ein Gefangener nur dort aufzuhalten, wo
auch immer man ihn platzierte. Ein Fuß spaltete sich, sein Kopf wurde verunstaltet, und
wenn du den Armen hättest sehen können, wäre er ein zweiter Lazarus gewesen.

Die Rekapitulation der Krankheit, die offensichtlich Anleihen nimmt bei Baltha-
sars eigener Darstellung, begründet der Bruder damit, dass sie dem Wanderer die
‚conditio humana‘ und die Hinfälligkeit seines Lebens einprägen solle: „Balthasar
möge dich an die Bedingungen des Menschseins erinnern, er möge dir immer ein
Bild deines zerbrechlichen Lebens sein.“277 Diese mahnende, didaktische Funk-
tion unterstreicht Balthasar gleich selbst, so jedenfalls will es die Suggestion eines
darauf folgenden Epigramms, das nunmehr den Geist des Toten zu Wort kommen
lässt: „Viatorem Balthesaris Genius alloquitur.“278 Während das Epitaph in erster
Linie darauf abhebt, Balthasars Fall zu generalisieren, legt die Anrede den Akzent
auf die Exemplarität seiner Person, die dem stellvertretenden Wanderer einen
Begriff von Duldsamkeit im Leiden vermitteln könne:

Disce meo exemplo saevos perferre dolores
Fortiter in Christo, qui mea busta vides

Aspice me quisquis morbos fers, atque tulisti, et
Te penitus dices nil tolerare novi.279

Lerne, wenn du mein Grab erblickst, von meinem Beispiel, heftige Schmerzen in Christus
tapfer auszuhalten. Wer immer du bist und an Krankheit leidest oder littest – schau auf
mich und du wirst sagen, dass du gar nichts Neues erduldest.

Mit dem Epitaph für den Bruder und der Anrede an den Wanderer präpariert
Sophonias die Lektüre der Krankheitsgedichte, indem er als Hinterbliebener Bal-
thasars langen Leidensweg interpretiert, die Interpretation aber auch Balthasar
selbst in den Mund legt. Diese Tendenz, den Bruder auf der Grundlage der vorlie-

 Ebd., Bl. E 8v.
 „Balthesar humanae admoneat te conditionis, | Sit fragilis vitae semper imago tuae.“ Ebd.,
Bl. F 1r.
 Ebd.
 Ebd.

68 3 Religiöse Sinngebung



genden Krankheitsgedichte zu einem mahnenden Exemplum zu machen, ver-
stärkt sich in der späteren Vorrede, die der Bruder dem Probst Augustin Münich
von Ranshofen zueignet. Sophonias assoziiert den Bruder mit Hiob und mit ande-
ren Heiligen, er zeichnet ihn als vorbildlichen Kranken und präsentiert seine ‚poe-
mata‘ als Lehrstücke, die in gesundheitlichen Nöten habituelle Orientierung bieten
könnten: „Wir wollen also am Beispiel unseres Balthasar lernen, alle Widrigkeiten
mit gefasstem Herzen zu ertragen, im Vertrauen auf die Hilfe unseres alleinigen
Retters Jesus Christus.“280 Balthasar wird zum Modellfall und lässt den Bruder Bi-
belstellen versammeln, in denen menschliches Leiden Ausdruck eines zwar züchti-
genden, insofern aber auch liebenden Gottes sei. Daneben äußert sich Sophonias
zum Kontext der Gedichte und zu den Beweggründen, die ihn veranlasst hätten,
den Nachlass des Bruders ans Licht zu bringen. Ähnlich wie in den vorangehenden
Grabgedichten, auf die Sophonias zurückverweist, skizziert er die Lage des Bru-
ders, schildert eindringlich die Qualen, die jener durchlitten habe, und erinnert die
Treulosigkeit der Ärzte, von der der Bruder im ‚carmen querulatorium‘ spricht. So-
phonias unterstreicht die Trostfunktion der Poesie,281 die Balthasar seinen Texten
zugewiesen hatte, und argumentiert mit Ovid (Tristie 4,3, v. 38), dass Klagen
Schmerzen intensivieren und reduzieren. Trost soll für Balthasar die musische, ge-
bundene Verlautbarung seiner Schmerzen gewesen sein:

Scripsit plaeraque (partim deplorandi et mitigandi status sui causa, Ovidius enim ait: Exple-
tur lachrymis egeriturque dolor, partim vero fallendi temporis gratia) circa vitae suae
finem, nam antea non nisi prosa scribere consueverat.282

Vieles schrieb er gegen Ende seines Lebens, zum Teil, um seinen Zustand zu beklagen und
zu mildern – Ovid sagt nämlich: ‚Mit Tränen wird Schmerz angereichert und beseitigt‘ –,
zum Teil aber, um die Zeit zu vertreiben, denn vorher pflegte er nur Prosa zu schreiben.

Die erschwerten biographischen Bedingungen, unter denen die Gedichte entstan-
den sind, hätten freilich Spuren in ihnen hinterlassen, konzediert Sophonias und
gesteht, dass ihr Aufbau und ihr Ausdruck wohl stellenweise mangelhaft seien.
Mit Rücksicht auf den deplorablen Zustand des Verfassers werde man aber ohne-
hin keine formvollendeten Texte erwarten: „Einer, der in so heftige Sorgenstürme
geraten ist, ist weit davon entfernt, dass er beim Schreiben oder Sprechen mit

 „Huius igitur Balthaseris nostri exemplo omnia adversa pectore praesenti ferre discamus,
solius Christi Iesu salvatoris nostri ope freti.“ Ebd., Bl. I 4v–I 5r.
 Im Epitaphium auf Balthasar, das er offenbar erst für die spätere Ausgabe verfasst hatte,
entwirft er die Gedichte ebenfalls in Opposition zu Balthasars Elend: „Musae delitias tantum tri-
buere misello, | His miserum tempus fallere suetus erat.“ [Nur die Musen bereiteten dem Elenden
Vergnügen, mit ihnen vertrieb er gewöhnlich seine traurigen Stunden.] Ebd., Bl. F 1r.
 Ebd., Bl. I 4v.

3.1 Zwischen Hiob und Lazarus (Balthasar Paminger) 69



großer Sorgfalt auf diejenigen Aspekte achten könnte, die den Bau der Rede oder
die Gewähltheit der Worte betreffen.“283 Sophonias betont, dass er ganz bewusst
nicht in die Textgestalt eingegriffen habe, weil die Aufmerksamkeit nicht so sehr
auf den Texten selbst als auf dem Beispielcharakter des Bruders ruhen solle:

Mutasset forte aliqua si vicisset, quae consulto mutare noluimus, haec nullam aliam ob cau-
sam publicantes, quam quod quasi exemplum quoddam hominis afflicti, animique omnia
adversa post diuturnam gravissimamque cum carne luctam in fiducia misericordiae Dei
propter Christum fortiter vincentis, extare volebamus.284

Wenn er noch lebte, hätte er vielleicht manches umformuliert, was ich absichtlich nicht tun
wollte. Ich veröffentliche sie nämlich aus keinem anderen Grund, als dass ich gleichsam ein
schlagendes Beispiel eines wahrhaft angefochtenen Menschen und seines Gemüts beisteu-
ern wollte, das nach täglichem Ringen mit dem Fleisch im Glauben an die Barmherzigkeit
Gottes um Christi willen alle Widrigkeiten tapfer überwand.

Die Pointe der Vorrede besteht also offenbar darin, dass sie zwar den Kranken
stilisiert, nicht aber seine Texte. Sophonias nötigen die Gedichte eine ‚captatio
benevolentiae‘ ab, fordern ihn dazu auf, den „Candidus Lector“ um Wohlwollen
bei der Lektüre der potenziell fehlerhaften Texte zu bitten: „Falls er [der „Lector“]
etwas finden sollte, das nicht ganz so gewählt, passend oder angemessen geschrie-
ben ist, wird er es ohne Mühe durchgehen lassen, wenn er die ach so traurige
Verfassung des Autors, die ich oben in den Grabgedichten im Vorbeigehen be-
rührt habe, mit geistigen Augen betrachtet.“285 Ein Risiko stellt der ungeschliffene
Zustand der Gedichte aber gerade nicht dar, im Gegenteil: Er macht die Hinterlas-
senschaft des Kranken zu einem authentischen Zeugnis, an dem sich die Spuren
einer hiobschen Existenz erhalten haben.

3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus)

Auch wenn der Auftritt des Reformators Veit Dietrich an Balthasars Protestantis-
mus keinen Zweifel lässt, handelt es sich bei seiner Krankheitsdichtung nicht um
konfessionalistische Poesie. Dies unterscheidet ihn von denjenigen Dichtern, mit

 „Tantum abest ut quispiam in tantis constitutus aerumnarum procellis in scribendo dicen-
dove curiosius ea quae ad sermonis structuram, et verborum elegantiam attinent, observare
queat.“ Ebd.
 Ebd.
 „si quid minus eleganter, apte, aut apposite scriptum depraehendet, facile condonabit, ubi
Authoris miserrimum vitae statum, quem supra in Funebribus nostris obiter attigimus, animi
oculis contemplabitur.“ Ebd., Bl. I 4r.

70 3 Religiöse Sinngebung



denen wir uns im Folgenden auseinandersetzen wollen. Zu ihnen gehört, erstens,
ein ‚poeta‘, über den die Literaturgeschichte ein vernichtendes Urteil fällte: Jo-
hannes Clajus. „[D]ürre[n] Verstand“ bescheinigt ihm Georg Ellinger286 und wird
kaum müde, seine Geringschätzung für Clajus’ Schaffen auszudrücken: „Die Aus-
flüge in das Reich der Lyrik zeigen, daß poetische Gaben ihm nicht innewohn-
ten.“287 Einzig für die Precationes (1601, posthum), eine Sammlung gebethafter
Lyrik, die sich auf fünf Bücher verteilt, kann Ellinger sich erwärmen, soweit sie
biographische und familiäre Nöte, also „das Erlebte“ reflektiert.288 Von solchen
Nöten wollen wir ausgehen: Als Clajus 1566 auf dem rechten Ohr ertaubt, verfasst
er zur Adventszeit ein Gedicht mit der inständigen Bitte an Christus, sein Leiden
zu kurieren. Clajus findet sich wieder in der Situation des sogenannten Taub-
stummen, dem Jesus nach Ausweis des Markus-Evangeliums Heilung brachte,
indem er den Hörsinn mit dem aramäischen Befehl ‚Hephatha‘ (re-)aktivierte:

Vnd er nam jn von dem Volck besonders / vnd legete jm die Finger in die Ohren / vnd spüt-
zet / vnd rüret seine Zunge / vnd sahe auff gen Himel / seufftzet / vnd sprach zu jm / Hephe-
thath das ist / thu dich auff. Vnd als bald thaten sich seine Ohren auff / vnd das band seiner
Zungen ward los / vnd redet recht.289

Die Heilungswunder der Bibel bilden die argumentative Grundlage, auf der Clajus
seine Bitte ausbreitet. Er rekurriert auf die Heilung von Tauben, Stummen und Blin-
den und etabliert so eine typologische Verbindung zu den biblischen Figuren, an
denen der Thaumaturg Christus offenbar geworden sei: „Ich bitte dich, heile mir
das geschädigte Ohr, damit der Ton in beide Öffnungen eindringen kann.“290 Doch
so lästig die einseitige Taubheit auch ist: Um nicht in Konflikt mit dem gött-
lichen Willen zu geraten, hütet sich Clajus davor, seine Heilung zu forcieren.
Entscheidender als die Therapie des Körpers, so räumt er ein, sei ohnehin die

 Ellinger, Bd. 2, S. 259. – Zu Clajus als „Pionier der deutschen Sprachwissenschaft“ Jörg Robert:
Reformation und Literaturreform. Spracharbeit, Purismus und Poetik im 16. und 17. Jahrhundert
(Luther, Clajus, Opitz). In: Reformation als Transformation? Interdisziplinäre Zugänge zum
Transformationsparadigma als historiographischer Beschreibungskategorie. Hg. von Volker Lep-
pin, Stefan Michels. Tübingen 2022 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation 126), S. 259–273,
(Zitat S. 261).
 Ellinger, Bd. 2, S. 258.
 Ebd., S. 259.
 Mk 7,33–35. Zitiert nach Biblia: Das ist: Die gantze Heilige Schrifft / Deudsch / Auffs new zu-
gericht. D. Mart. Luth. Begnadet mit Kurfuͤrstlicher zu Sachsen Freiheit. Gedruckt zu Wittemberg /
Durch Hans Lufft. M.D.XLV. [Faksimilierte Ausgabe der Lutherbibel von 1545, auf Handformat
verkleinert. Stuttgart 1967].
 „Quaeso mihi sanes laesam feliciter aurem, | Ut possit geminos vox penetrare poros.“ Johan-
nes Clajus: Precationum Libri Quinque. Wittenberg: Samuel Selfisch und Lorenz Säuberlich, 1601
[= VD 17 3:314598F], S. 66.

3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus) 71



Verarztung der Seele, von der er weiß, dass der Heiland sie ihm nicht ausschla-
gen werde:

Quamlibet est durum, sensus hac parte carere,
Sit tamen arbitrii res ea tota tui.

Dum modo sub tacito sanes mihi pectore morbos,
Quod te Christe rogo, quodque negare nequis.291

So hart es auch ist, des Gehörsinns auf dieser Seite [gemeint ist die rechte] zu entbehren, sei
die ganze Angelegenheit dennoch deinem Willen anheimgestellt, solange du mir nur die
Krankheiten im stillen Herzen heilst, worum ich dich, Christus, bitte und was du nicht ab-
lehnen kannst.

Über die Taubheit als äußeren Anlass des Textes kommt eine Krankheit in den
Blick, die noch schwerer wiegt, umgekehrt aber nicht im selben Maße evident ist:
die Sünde. Am einseitigen Gehörverlust entdeckt Clajus seine innerliche Taubheit
als Ausdruck einer mangelnden Empfänglichkeit für die Worte des Heilands; was
im evangelischen Bericht als Befehl an den Kranken ergeht, wird bei ihm zur
Bitte an den Seelenarzt: Mit Anklängen an das Herrenwort ‚Hephatha‘ („das ist /
thu dich auff“) schreibt er: „Lass mich mit offenem Ohr deine Worte, die uns zu
den seligen Dächern des Himmels rufen, glücklich empfangen.“292 Taubheit ist
aber nur ein Bild, das der Dichter bemüht, um sein seelisches Leiden zu illustrie-
ren. Im Hinblick auf die innerlichen Krankheiten, für die der körperliche Zustand
sensibilisiert, fallen in der Dichterfigur sämtliche Typen von Kranken, die Jesus einst
heilte, in eins – Clajus ist taub, stumm und blind:

Deque meis oculis caliginis ablue coenum,
Ut videam rectum, per quod eatur, iter.

[...]
Intricata meae quoque detrahe vincula linguae,

Ut fundat sanctos non remorata sonos.293

Wasch den Schmutz der Dunkelheit von meinen Augen, damit ich den rechten Weg sehe,
auf dem man gehen soll. [...] Zerreiß auch die verwickelten Bande meiner Zunge, damit sie
ungehindert heilige Töne von sich geben kann.

Die Nachahmung biblischer Kranker, wie Clajus sie erprobt, ist kein vorausset-
zungsloses Experiment, sondern hat jenseits des biblischen Referenztextes exegeti-
sche Bedingungen. Für Luther gehört der Taubstumme zu denjenigen Figuren, an

 Ebd.
 „Fac patula accipiam tua verba fideliter aure, | Quae nos ad coeli tecta beata vocant.“ Ebd.,
S. 67.
 Ebd.

72 3 Religiöse Sinngebung



denen auf der einen Seite die Sündenkrankheit sichtbar wird, auf der anderen
Seite aber auch angedeutet ist, wie Christus der Menschheit Heilung bringt.294

Taubstumm seien die Menschen, seitdem sie der Teufel dem Tod (und damit der
Hölle) preisgegeben habe; das mit Christus identische Wort Gottes, hier manifest
im Hephatha-Befehl, bewirke Heilung, seelische sowohl wie körperliche: „Ein jeg-
licher Mensch, der Christi Wort ‚Tue dich auf‘, durch das der Taubstumme geheilt
wurde, glaubend als zu ihm gesprochen annimmt, wird – so Luther – geistlich heil
und hörend.“295 Nach Sichtung des Taubheitsgedichts bedürfte es eigentlich keines
weiteren Beweises, dass der Theologe Clajus mit dieser lutherischen Auslegungstra-
dition vertraut war. Gleichwohl ist ein Blick auf den Perikopendichter lohnend,
weil dieser exegetisch ausfaltet, was der Krankheitsdichter literarisiert. Clajus ver-
fasste vier Bücher mit Auslegungen der Perikopen, die zwischen 1572 und 1597 fünf-
mal aufgelegt wurden. Das hier interessierende Kapitel im Markus-Evangelium ist
der Perikope auf den 12. Sonntag nach Trinitatis zugeordnet, bei deren Auslegung
Clajus ähnlich wie Luther argumentiert. Er erklärt, der Taubstumme sei ein Abbild
des menschlichen Geschlechts, eine ‚imago generis nostri‘, und profiliert den Got-
tessohn als Arzt, der uns mit seinen heilenden Händen (,manus medicae‘) gesund
mache: „Auf dieser Welt gibt es keinen hervorragenderen Arzt, kein Übel ist stärker
als seine Kunst.“296 Clajus unterstreicht, wie wichtig der Hörsinn für das Heil des
Menschen sei, da der Glaube allein aus dem Wort hervorgehe („venit ex verbo, non
aliunde, fides“).297 Den Zusammenhang zwischen Hören, Glauben und Heilung auf-
schlüsselnd, notiert er:

Salvus ut esse queas, credas: ut credere possis,
Auribus accipias dogmata sancta Dei.

Per sua verba potens Deus est, per verba salutem
Non alia nobis dat ratione Deus.298

Damit du gesund sein kannst, musst du glauben. Damit du glauben kannst, musst du mit
deinen Ohren die heiligen Lehren Gottes aufnehmen. Durch sein Wort ist Gott mächtig,
durch sein Wort, nicht auf andere Weise, gibt Gott uns Gesundheit.

 Vgl. Johann Anselm Steiger: Hephata! Ein geistliches Gedicht des Dichters und Arztes Paul
Fleming und dessen auslegungshistorischer Kontext. In: Was ein Poëte kan! Studien zum Werk
von Paul Fleming (1609–1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frühe
Neuzeit 168), S. 115–140, hier S. 115–118.
 Ebd., S. 115.
 „Hoc medicus toto non est praestantior orbe, | Istius nullum plus valet arte malum.“ Johan-
nes Clajus: Explicationum Anniversariorum Evangeliorum Libri Quattuor [...]. Leipzig: Hans
Steinmann, 1579 [= VD 16 C 3984], S. 447.
 Ebd., S. 448.
 Ebd.

3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus) 73



Das potente Wort Gottes ist bei keinem der hier versammelten Dichter so präsent
wie bei Clajus, der in den Precationes immer wieder Gelegenheit findet, Luthers
Medizinaltheologie schöpferisch umzusetzen. Als seine erste Frau, Anna Starcke,
1567 an einer gefährlichen Krankheit leidet, wendet er sich in einem Hymnus an
den Arzt Christus und schildert dem Gottessohn die Not seiner Gattin. Clajus etab-
liert einen Gegensatz zwischen den irdischen Medikamenten und der himmli-
schen Heilkunst, zwischen den ratlosen Ärzten und Christus:

Desperant medici, quamvis medicamina mittant,
Omnia conantur, sed dubitanter agunt.

Quapropter supplex hoc in discrimine Iesu
A‹d› [korrigiert aus „At“] te confugio, tu pie Christe iuva.

Tu bonus es medicus, quo non praestantior alter,
Qui medicari animis corporibusque potest.299

Die Ärzte verlieren die Hoffnung, obwohl sie Medikamente bringen; alles versuchen sie,
aber sie tun es in Zweifeln. Deswegen flüchte ich in dieser höchsten Gefahr demütig bittend
zu dir, Jesus. Hilf du, lieber Christus! Du bist der gute Arzt, kein anderer ist besser, du
kannst Seelen und Leiber heilen.

Der darauf folgenden Aretalogie fällt die Aufgabe zu, Christus als göttlichen Stif-
ter der Arzneikunst und als Herrn über die Heilpflanzen zu rühmen: „Inventum
medicina tuum est, opiferque per orbem | Diceris, et vivens omnis origo boni.“300

Die Rückführung der Medizin auf den Heilsbringer Christus revidiert anspie-
lungsreich die pagane Begründung der ‚ars medica‘, ist es bei Ovid doch Apollo,
der die ‚inventio medicinae‘ unter seine Leistungen rechnet: „inventum medicina
meum est opiferque per orbem | dicor et herbarum subiecta potentia nobis“.301

Die Fortsetzung der Aretalogie verbindet dann mehrere Heilungsberichte zu
einer eindrücklichen Zusammenschau biblischer Genesungswunder. Zur Sprache
kommen die blutflüssige Frau, der Gelähmte, die Tochter des Jairus, das Kind mit
Fieber, der Jüngling von Naïn sowie Lazarus:

Quam nemo poterat bis sex sanare per annos,
Desperata tuam foemina sensit opem.

Trigintaque octo recubans paralyticus annos
Ad vada Bethesdae, te medicante valet.

Ardentem febri puerum mortique propinquum,
Patre tuam mentem sollicitante, iuvas.

 Clajus: Precationes, S. 123.
 „Die Medizin ist deine Erfindung, und der ganze Erdkreis kennt dich als Heilbringer und als
lebendige Quelle alles Guten.“ Ebd.
 Ovid, Metamorphosen 1,521 f. (zitiert nach Ovid: Metamorphoses, hg. Tarrant).

74 3 Religiöse Sinngebung



Quaeque exhalarat vitam paulo ante, Iairi
Filiolam sola surgere voce iubes.

Tu revocas viduae medio de funere natum,
Qui iam iamque solo contumulandus erat.

Voce tua tumulo redivivus Lazarus exit,
Qui putris quarto coeperat esse die.302

Die verzweifelte Frau, die während zwölf Jahren niemand heilen konnte, fühlte deine Hilfe.
Der Gelähmte, der achtunddreißig Jahre lang ans Bett gebunden war, wird beim Teich Be-
thesda dank deiner Hilfe gesund. Dem Knaben, fieberheiß und dem Tod nahe, halfst du, als
sein Vater dich anrief. Die Tochter des Jairus, die kurz zuvor das Leben ausgehaucht hatte,
heißt du mit einem einzigen Wort sich wieder erheben. Den Sohn der Witwe, den man
schon in der Erde begraben wollte, riefst du mitten aus dem Tod zurück. Durch dein Wort
verlässt Lazarus, der am vierten Tag zu faulen begann, lebend sein Grab.

Wie die wiederholten Rekurse auf die Stimme verdeutlichen („Iairi | Filiolam sola
surgere voce iubes“; „Tu revocas viduae medio de funere natum“; „Voce tuo tu-
mulo redivivus Lazarus exit“), hängt die ‚medicina spiritualis‘ allein am Wort
Christi, dessen Potenz an den letzten Exempeln – der Tochter des Jairus, dem
Jüngling von Naïn und Lazarus – eine eschatologische Ausdehnung erreicht, so-
fern die jeweilige Wiederbelebung die endzeitliche Auferstehung präfiguriert. Die
Fortsetzung schlägt daraufhin eine Brücke von der biblischen Vergangenheit in
die Lebenswelt des betenden Dichters, der sich die Kraft des Wortes jetzt auch
(„Nunc quoque“) für seine Gattin wünscht. Der Rekurs auf die biblischen Berichte
dient also auch hier, ähnlich wie im Taubheitsgedicht, dem Zweck, Präzedenzfälle
beizubringen, die die eigene Bitte befördern sollen. Clajus’ Hymne auf den ‚guten
Arzt‘ und die ‚lebendige Quelle alles Guten‘ hebt das ‚verbum Dei‘ bzw. die ‚vox
Christi‘ über die gelehrte Kunst der menschlichen ‚medici‘ hinaus und illustriert
die Wirksamkeit der geistlichen Arznei an schlagenden Beispielen, um den himm-
lischen Arzt für die eigene Situation zu mobilisieren. Und tatsächlich: Nach einer
zweiten Bitte um Heilung – „Alia precatio autoris pro uxore aegrotante“303 – ge-
sundet Anna, und Clajus stimmt ein Danklied an („Gratiarum actio pro recuparata
valetudine uxoris“);304 ihre Besserung ist aber nur vorübergehend. Die Krankheit
kehrt zurück, und trotz erneuter Bitten („Alia precatio autoris pro uxore in mor-
bum relapsa“)305 findet Anna den Tod.

Auch die Krankheiten seiner späteren Gattinnen nahm Clajus zum Anlass, um
in Bittgedichten Heilung zu erflehen. Neben den genannten Gedichten für Anna

 Clajus: Precationes, S. 123 f.
 Ebd., S. 124–128.
 Ebd., S. 128–130.
 Ebd., S. 130–132.

3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus) 75



überliefern die Precationes ein Stück für die zweite Frau Anna Martha Pisiquin (sie
war an Tuberkulose, ‚phthisis‘, erkrankt) und eines für Elisabeth Anna Martha, die
1587 von einem nicht näher spezifizierten Leiden heimgesucht wurde. Ähnlich wie
die ‚precationes‘ für die erste Ehefrau zelebrieren die späteren Bittgedichte die
Macht des heilsamen ‚verbum Dei‘, Herzstück jeder medizinischen Intervention.
Clajus appelliert an den Arzt Christus, Anna Martha mit seiner Rechten und seinem
Wort zu kurieren, und rückt die Potenz des therapeutischen ‚verbum Dei‘ in unmit-
telbare Nähe zum schöpferischen Logos. Gottes Wort eigne eine performative Heil-
kraft („Imo iuvare potes, verbum si dixeris unum“),306 eine ‚efficacia‘307 („Dic
saltem verbum, meaque uxor sana resurget“),308 die sich in Mitteilungsformen wie
Pflanzen und Arznei offenbaren könne. Ähnlich liegen die Verhältnisse im Gedicht
für Elisabeth Anna Martha. Der Arzt Christus ist zugleich ‚creator‘, der die Kranke
und die Welt geschaffen habe. Speziell in den ‚herbae‘ und in den ‚varii flores
campi‘, die das Hohe Lied anklingen lassen, entfalte das allmächtige Wort (,ver-
bum omnipotens‘) seine Heilkraft. Gleichzeitig rückt das eine bzw. das alleinige
Wort (,verbum unum‘) in seiner unvermittelten sprachperformativen Wirk-
macht in den Fokus:

Omnipotente tuo sunt omnia condita verbo,
Disponisque suo singula membra loco.

Et flores campi varios herbasque creasti,
Unde vigor laesis vitaque visque redit.

Et mala saepe soles uno depellere verbo,
Ac dicto citius, quae iacuere, valent.

Has Deus omnipotens et nunc precor exere vires,
Dic saltem verbum, sospitaque uxor erit.309

Dein allmächtiges Wort hat alles erschaffen, und die jeweiligen Teile hast du ihrem Platz
zugewiesen. Die verschiedenen Blumen des Feldes und die Pflanzen hast du geschaffen,
woher Frische den Kranken und Leben und Kraft zurückkehrt. Die Übel pflegst du oft mit
einem einzigen Wort zu vertreiben. Und noch bevor du es ausgesprochen hast, sind jene
gesundet, die krank darniederlagen. Allmächtiger Gott, bitte, mach auch jetzt diese Kräfte
offenbar, sag wenigstens ein Wort, und die Gattin wird gesund sein.

Von den Gebeten für seine Gattinnen unterscheidet sich das Stück gegen Taubheit
nun insofern, als Clajus Christus in jenen stets zu einem Zeitpunkt adressiert, da
die therapeutischen Möglichkeiten erschöpft sind: „Meine Gattin liegt völlig ent-
kräftet darnieder, und es soll schon keine Hoffnung mehr geben“, klagt er in der

 Ebd., S. 143.
 Zur ‚efficacia‘ des Logos Steiger: Hephata, S. 116.
 Clajus: Precationes, S. 143.
 Ebd., S. 148.

76 3 Religiöse Sinngebung



‚precatio‘ für Anna Martha,310 während er im Taubheitsgedicht davon berichtet,
wie er sich unter ärztlicher Aufsicht selbst therapiert:

Et quia nunc mediis ad rem spectantibus utor,
Et medici leges consiliumque sequor:

Tu praesens etiam conatibus annue nostris,
Et quam ferre potes, si placet, affer opem.

Te medicus toto non est praestantior orbe,
Te sine nil hominum cura laborque valet.311

Weil ich nun von den in Betracht kommenden Heilmitteln Gebrauch mache und die Vor-
schriften und den Rat des Arztes befolge, sei auch du zugegen und unterstütze mein Bemü-
hen, und bring, wenn es beliebt, die Hilfe, die du bringen kannst. Auf der ganzen Welt gibt
es keinen besseren Arzt als dich, die Sorge und Mühe der Menschen vermag nichts ohne
dich.

Clajus’ Vorgehen deckt sich mit den praktischen Empfehlungen lutherischer Theo-
logie: Obschon erst Christus die Medizin perfektioniert, ist jene ‚ars medica‘, die
menschliche Ärzte anwenden, damit nicht grundsätzlich diskreditiert, im Gegenteil:
Sie veranschaulicht die höhere ‚theologia medicinalis‘ und illustriert das Wirken
des (Seelen-)Arztes.312 Clajus selbst betont in der Auslegung der Perikope Mk 7, dass
Christus den Taubstummen zwar allein mit seinem Wort hätte heilen können, die
Art der Heilung („forma curationis“: Christus berührt die Zunge, legt seine Finger
in die Ohren, seufzt und blickt in den Himmel) aber bedeute, dass die Medizin, als
Gabe Gottes, nicht zu verschmähen sei: „Denn welche Mittel auch immer die
Gesundheit von Körper oder Seele befördern, lehrt er nutzen.“313 Wichtig ist, dass
Medikamente nicht ohne geistliche Mittel eingenommen werden, zu denen bei or-
thodoxen Autoren wie Johannes Wagner oder Johannes Mathesius immer auch das
Gebet gehört: „Daß die Wirkung einer Arznei ausbleibt, hängt [...] nicht selten – so
Wagner – auch damit zusammen, daß es an Frömmigkeit mangelt.“314 In diesem
Sinne ist Clajus’ Krankheitsgedicht literarische Frömmigkeitsübung zum Zwecke
medizinischer Therapie. Die ‚precatio‘ zielt darauf, das Potential der Heilmittel
über das Wort Gottes zu aktivieren: „Die Wirkung der Medikamente [...] rührt her
von der efficacia des Wortes Gottes, das in sie eingesenkt ist. [...] [Die Arznei] kann
als äußerliches Medium nur wirken, insofern sich das verbum Dei mit ihr verbin-

 „mea nunc uxor morbo confecta laborat, | Nullaque spes vitae dicitur esse super.“ Ebd.,
S. 142.
 Ebd., S. 66.
 Vgl. Steiger: Medizinische Theologie, S. 37.
 „Nam docet utendum mediis, quaecunque salutem | Corporis aut animae quomodcunque iu-
vant.“ Clajus: Explicationes, S. 448.
 Steiger: Medizinische Theologie, S. 41.

3.2 Gottes Wort als Therapeutikum (Johannes Clajus) 77



det und die natürliche Dynamis zur Entfaltung bringt.“315 Ob diese Aktivierung
glückt? Von Heilung ist im Gedicht nicht die Rede, und doch scheint Clajus’ Gene-
sung mehr als nur eine Möglichkeit zu sein. Wie erwähnt, entnimmt man der Über-
schrift, dass der Gehörverlust in die Adventszeit des Jahres 1566 fällt, und damit in
jene verheißungsvolle Zeit, da die Inkarnation des Logos bevorsteht: „Precatio auto-
ris medicamentis usi contra surditatem dextrae auris. Dominica tertia Adventus,
anni 1566.“316 Die Hoffnung, dass sich das Wort mit dem Heilmittel verbindet und
beim Dichter buchstäblich Gehör findet, ist also – so die Pointe – begründet.

3.3 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius)

Wohl zum ersten Mal belegt in einem Brief des Ignatius von Antiochien, finden
wir den Arzt-Titel für Christus317 bei den alexandrinischen und kappadokischen
Theologen, bei Clemens, Origenes, Basilius und den beiden Gregor,318 später auch
bei Ambrosius319 und Augustinus.320 Ein ärztliches Verständnis Christi basiert
zwar nicht auf einer Selbstprädikation des Heilands, sondern ist bereits eine ex-
egetische Leistung; als solche expliziert sie aber nur, was in der Bibel angelegt
ist.321 „Einen Arzt“, so Christus (Mt 9,12), „haben nicht die Gesunden nötig, son-
dern die, denen es schlecht geht.“322 Nebst diesem evangelischen Zeugnis stützt
sich der Begründungszusammenhang auch auf ein Schriftwort aus dem Alten Tes-

 Ebd.
 Clajus: Precationes, S. 66.
 Zum ‚Christus medicus‘ grundlegend Fichtner; Martin Honecker: Christus medicus. In: Der
kranke Mensch in Mittelalter und Renaissance. Hg. von Peter Wunderli. Düsseldorf 1986 (Studia
humaniora 5), S. 27–43.
 Vgl. Michael Dörnemann: Einer ist Arzt, Christus. Krankheitsdeutung in den Schriften der
frühen griechischen Kirchenväter. In: Krankheitsdeutung in der postsäkularen Gesellschaft. Theo-
logische Ansätze im interdisziplinären Gespräch. Hg. von Günter Thomas, Isolde Karle. Stuttgart
2009, S. 247–260.
 Vgl. Gerhard Müller: Arzt, Kranker und Krankheit bei Ambrosius von Mailand (334–397). In:
Sudhoffs Archiv 51 (1967), S. 193–216.
 Vgl. Rudolph Arbesmann: The Concept of ‚Christus Medicus‘ in St. Augustine. In: Traditio 10
(1954), S. 1–28.
 Vgl. Woty Gollwitzer-Voll: Christus medicus – Heilung als Mysterium. Interpretationen eines
alten Christusnamens und dessen Bedeutung in der Praktischen Theologie. Paderborn 2007,
S. 153.
 „non est opus valentibus medico sed male habentibus.“ Hieronymus: Biblia.

78 3 Religiöse Sinngebung



tament, das schon von Ignatius, also im ältesten Beleg für den ‚Christus medicus‘,
bemüht wird: „Ich ‹bin› nämlich der Herr, dein Heiler [„sanator“].“ (Ex 15,26)323

Präsent ist die antike Vorstellung vom ‚Christus medicus‘ schon im frühen
Humanismus. Als Grünpeck 1496 seine Syphilisschrift veröffentlichte, empfahl er
die Leser am Ende des Traktats dem Schutz der Ärzte und der Heiligen Jungfrau.
Außer den „medicinae doctores“ hat Grünpeck auch Christus im Blick, den er den
ersten Arzt (,primarius medicus‘) nennt:

Reliquis in rebus consulentur dignissimi medicinae doctores, qui sanius, quam ego, consu-
lere possunt. Praeterea ad astripotentem IESVM CHRISTVM, primarium medicum, confugia-
mus, ad eiusque genetricem, divam virginem, MARIAM.324

In den übrigen Angelegenheiten soll man die hochwürdigen Doktoren der Medizin aufsu-
chen, die vernünftiger als ich raten können. Außerdem wollen wir uns zu Jesus Christus,
der über die Sterne gebietet, dem ersten Arzt, flüchten, und zu seiner Mutter, der Heiligen
Jungfrau Maria.

Für das literarische Feld erhellend ist ein Gedicht im Mortilogus Konrad Reit-
ters,325 einem Druck von 1505, der Gedichte zu den Themen Alter, Tod und Krank-
heit versammelt. Neben zwei sapphischen Mariengedichten zur Abwehr von
Franzosenkrankheit bzw. Pest findet sich im Mortilogus auch eine „Elegiaca sup-
plicatio“ an Christus, von dem Reitter Schutz vor der Pest erhofft. Der Sohn Gottes
ist „der höchste Urheber der heilbringenden Medizin“ („salutiferi summus medi-
caminis autor“), er ist Heil und Heilmittel, „salus“ und „medela“. „Behandle“, so
ruft Reitter, „mit deiner heilsamen Kunst die müden Glieder des Körpers und
überbring das Linderungsmittel der medizinischen Hilfe!“326

Von einer Wiederentdeckung des ‚Christus medicus‘ im Zuge der Reformation
kann daher nicht die Rede sein.327 Zutreffend ist aber doch, dass der Arzt Christus

 „ego enim Dominus sanator tuus.“ Ebd.
 Josef Grünpeck: Tractatus de pestilentiali scorra (1496). In: Die ältesten Schriftsteller über
die Lustseuche in Deutschland, von 1495 bis 1510, nebst mehreren Anecdotis späterer Zeit, gesam-
melt und mit literarhistorischen Notizen und einer kurzen Darstellung der epidemischen Syphilis
in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Göttingen 1843, S. 1–24, hier S. 23.
 Zum Mortilogus Franz Josef Worstbrock: Reitter (Reuter, Fossor), Konrad (Conradus Caesari-
ensis). In: VL Dt. Hum., Bd. 2 (2013), Sp. 566–573, hier Sp. 570–572.
 „Art‹e› [korrigiert aus „Arta“] salutari fessos tu corporis artus | Lenito: medicae ferque leva-
men opis.“ Konrad Reitter: Mortilogus. [...]. Augsburg: Erhard Oeglin und Jörg Nadler, 1508 [= VD
16 R 1519], Bl. d ivr.
 So aber Hubertus Lutterbach: Der Christus medicus und die Sancti medici. Das wechselvolle
Verhältnis zweier Grundmotive christlicher Frömmigkeit zwischen Spätantike und Früher Neuzeit.
In: Saeculum 47 (1996), S. 239–281, hier S. 272. Er argumentiert, dass die ‚sancti medici‘ den antiken
‚Christus medicus‘ im Mittelalter (weitgehend) ersetzt, die Reformatoren die alte Tradition hinge-

3.3 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius) 79



in der lutherischen Theologie zu einer Schlüsselfigur wird. Die Gründe hierfür er-
hellen aus Martin Luthers Auslegung der Perikope Mt 9,2,328 die von der Heilung
des Gichtbrüchigen (,paralyticus‘) berichtet. Ähnlich wie der Taubstumme gehört
der Gichtbrüchige für Luther zu denjenigen Figuren, deren Heilung exemplarisch
für die Wiederherstellung des gesamten Menschengeschlechts steht:

Et ecce adduxerunt illi paralyticum in lecto decumbentem. Cunque vidisset Iesus, fidem illo-
rum, dixit paralytico, Bono animo esto fili, remittuntur tibi peccata tua.329

Und siehe, sie führten ihm einen Gelähmten zu, der auf einem Bett lag. Und nachdem Jesus
ihren Glauben gesehen hatte, sagte er zum Gelähmten: ‚Sei guten Mutes, mein Sohn, deine
Sünden werden dir vergeben!‘

Wie der Reformator diese Perikope liest und welche Akzente er gegenüber der
Tradition setzt, zeigt ein auslegungsgeschichtlicher Vergleich mit der (spät-)mittel-
alterlichen Tradition, der die Eigenart der lutherischen Interpretation profilieren
hilft. Für eine solche Gegenüberstellung empfiehlt sich Thomas Peuntner (um
1390 bis 1434), Prediger am Hof Herzog Albrechts V. von Österreich und Mitglied
des renommierten Kollegiatkapitels zu St. Stephan,330 der als Erbauungsschrift-
steller bis ins siebzehnte Jahrhundert ausstrahlt und die fragliche Perikope in sei-
ner ‚ars moriendi‘, der Kunst des heilsamen Sterbens (1434), konzise exegiert.

Peuntners Exegese setzt mit Beda Venerabilis bei der Beobachtung an, dass
Christus dem Gichtbrüchigen erst die Vergebung seiner Sünden zusagt, bevor er
ihn heilt, und folgert, „das offt ein krancher mensch nicht mag gesundt werden
an dem leichnam, er werde dann vor gesundt an der seel“.331 Was aber für den
Gichtbrüchigen gelte, gelte für alle Kranken: Erst die ‚radikale Therapie‘332 der

gen revitalisiert hätten. Für den ‚Christus medicus‘ gilt jedoch, was Fritz Krafft: Die Pharmazie im
Dienste der Propagierung lutherischer Rechtfertigungslehre. Zur Bildaussage eines protestanti-
schen Andachtsbildmotivs. In: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 26 (2003), S. 157–182, hier
S. 157, für den ‚Christus apothecarius‘ festhält: Es handelt sich um ein interkonfessionelles Phäno-
men mit konfessionellen Spezifika.
 Vgl. Steiger: Medizinische Theologie, S. 16 f.
 Zitiert nach Erasmus von Rotterdam: Novum Testamentum omne [...]. Basel: Johannes Fro-
ben, 1519.
 Zu Peuntners Leben und Werk Bernhard Schnell: Peuntner, Thomas. In: Die deutsche Litera-
tur des Mittelalters. Verfasserlexikon. Hg. von Kurt Ruh u. a. 11 Bde. und 3 Registerbde. 2. Auflage.
Berlin, New York 1978–2008, Bd. 7 (21989), Sp. 537–544.
 Thomas Peuntners Kunst des heilsamen Sterbens nach den Handschriften der Österreichi-
schen Nationalbibliothek. Hg. von Rainer Rudolf. Berlin u. a. 1956 (Texte des späten Mittelalters
2), S. 20.
 Wendung nach Steiger: Medizinische Theologie, S. 16, der von „Radikalkur“ spricht (aller-
dings mit Bezug auf Luthers Auslegung).

80 3 Religiöse Sinngebung



Seele bringe dem Körper Gesundheit. Die Priorität der Seelsorge vor der medizini-
schen Versorgung, so fährt Peuntner fort, sei daher nicht grundlos institutionell
verankert: „Ja seid die leippleich krankchait gar vil her chuͤmbt vnd gesacht wirt
aus dem siechtumb der seel, so hat der pabst offenleich gesaczt vnd allen leipplei-
chen erczten gepoten gar strengichleichen, das sy dem krankchen menschen
nicht schullen vor raichen dÿ leippleich erczney, ee sÿ in zu der begier des geist-
leichen arczt [...] vnd zu geistleicher erczney geuͤbt vnd vermant haben.“333 Peunt-
ner denkt dabei an das Dekret Cum infirmitas,334 das Papst Innozenz III. auf dem
4. Laterankonzil (1215) erließ und das die ‚salus spiritualis‘ den ‚medici animarum‘

(Beichtvätern) überantwortet:

Cum infirmitas corporalis nonnumquam ex peccato proveniat, dicente Domino languido
quem sanaverat ‚Vade et amplius noli peccare ne deterius aliquid tibi contingat‘, presenti
decreto statuimus et districte precipimus medicis corporum, ut cum eos ad infirmos vocari
contigerit, ipsos ante omnia moneant et inducant quod medicos advocent animarum, ut
postquam infirmo fuerit de spirituali salute provisum, ad corporalis medicine remedium
salubrius procedatur, cum causa cessante cesset effectus.335

Weil körperliche Krankheit oft aus der Sünde hervorgeht (zum Gelähmten, den er geheilt
hatte, sprach der Herr: ‚Geh und sündige nicht weiter, damit dich nichts Schlimmeres an-
kommt!‘), setzen wir mit dem vorliegenden Erlass fest und schreiben den leiblichen Ärzten
streng vor, dass sie – wenn sie zu Kranken gerufen werden – dieselben vor allem anderen
dazu ermahnen und veranlassen, dass sie die Seelenärzte beiziehen; nachdem man für die
seelische Gesundheit des Kranken vorgesorgt hat, kann man zu einem der Gesundheit da-
durch noch zuträglicheren Heilmittel der leiblichen Medizin übergehen, denn mit der Ursa-
che verschwinden auch die Folgen.

Die Perikopen-Exegese, die Luther einhundert Jahre nach Peuntner, 1531, vorlegt,
bewegt sich in den vorgezeichneten Bahnen, setzt aber neue Akzente. Wie Beda
und Peuntner erachtet er die Verarztung der Seele als Voraussetzung für die kör-
perliche Wiederherstellung des Gichtbrüchigen336 und bezieht sich dabei ebenfalls
auf die Erzähllogik des Berichts: „Dieser medicus Christus greifft dieser kranckheit
nach dem hals non sanaturus a paralysi, nisi prius a peccatis sanarit.“337 Während

 Peuntner: Kunst, S. 20 f.
 Hinweis nach ebd., S. 88.
 Constitutiones Concilii quarti Lateranensis una cum Commentariis glossatorum. Hg. von An-
tonius García y García. Vatikan 1981 (Monumenta Iuris Canonici A.2), Kap. 22, S. 68 f.
 „Morbus et mors nostra ist allein ein plag und straffe umb der sunde willen. Ablato autem
peccato omnis morbus ablatus est.“ D. Martin Luthers Werke: Kritische Gesamtausgabe. 79 Bde.
Weimar 1883–1929 [im Folgenden zitiert als WA für ‚Weimarer Ausgabe‘ mit Band- und Seiten-
zahl], Bd. 34 II, S. 330.
 Ebd., 329.

3.3 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius) 81



der Nachdruck auf dem Vorrang der Seelenkur auf einer Linie mit der mittelalterli-
chen Tradition liegt, weicht Luthers Verwendung der medizinischen Bildsprache
von dieser teilweise ab. ‚Geistlicher Arzt‘, ‚geistliche Medizin‘, diese Vorstellungsbil-
der finden sich bereits in Peuntners Schrift, stehen aber in einem anderen Funk-
tions- und Begründungszusammenhang. Peuntner nutzt die Perikope, um seine
Mahnung an den Kranken zu legitimieren, als Erstes ‚geistliche Arznei‘ (das Sakra-
ment)338 zu sich zu nehmen. Diese Form spiritueller Therapie kennt freilich auch
Luther, der die medizinische Zuständigkeit jedoch anders verteilt sieht: Mit dem
geistlichen Arzt meint Peuntner „de[n] peichtinger“339, wohingegen Luther allein
den Sohn Gottes als Arzt gelten lässt. Wo Luther vom Arzttitel Gebrauch macht, be-
zieht er also Position gegen das 4. Lateranum und impliziert eine Christozentrie-
rung der Seelsorge, die ohne jede vermittelnde Instanz auskommt.

Im Gegensatz zu Peuntner schlägt Luther darüber hinaus Kapital aus der
Lähmung des Kranken, die in der Perspektive des Reformators die Logik der
Werkgerechtigkeit buchstäblich stillstellt. Der Gichtbrüchige könne sich, da er im-
mobil ist, nicht auf ‚opera‘ oder ‚merita‘ berufen; dass er dennoch Gesundheit,
seelische und leibliche, erlangt, sei allein Effekt einer gnadenhaften Vergebung
seiner Sünden: „Umsonst, ohne gute Werke oder Verdienste erlangt er [der Gicht-
brüchige] Gesundheit und wird zum Gerechten. Wodurch? Durch die Vergebung
seiner Sünden.“340 Mt 9,2 wird so zu einem entscheidenden Argument für die Be-
gründung der lutherischen Rechtfertigungslehre, die auf der Zusage der Sünden-
vergebung – „Tibi remissa sunt peccata“341 – durch den (Seelen-)Arzt fußt.

Spiegelungen der von Luther formulierten Überlegungen finden wir im Feld
der Perikopendichtung, wie sie etwa von Johannes Stigelius kultiviert wurde. 1515
in Gotha geboren, zählt er zu „de[n] produktivsten poetischen Stimmen des Pro-
testantismus im 16. Jh.“342 Seit 1531 studierte Stigelius bei Luther und Melanch-
thon in Wittenberg, wo er zunächst eine Lateinprofessur bekleidete. Nach dem
Schmalkaldischen Krieg war er jedoch gezwungen, nach Jena zu gehen, wo er zu-
sammen mit dem Theologen Victorin Strigel eine Hohe Schule gründete, die spä-
tere Universität Jena. Dort lehrte Stigelius bis zu seinem frühen Tod 1562 Poesie
und Rhetorik. Das Werk des von den Zeitgenossen hochgeschätzten Poeten über-

 „NdH/ also sol der chrankch mensch am ersten gar trewleichen vermant werden zu der em-
phahung der heÿligen sacrament.“ Peuntner: Kunst, S. 21.
 Ebd.
 „gratis consequitur sanitatem et sine operibus et meritis suis et fit iustus. Per quid? per re-
missionem peccatorum.“WA 34 II, 330.
 Ebd., 329.
 Reinhard Düchting, Wilhelm Kühlmann: Stigel, Stigelius, Johannes. In: Killy Literaturlexikon,
Bd. 11 (22011), S. 273 f., hier S. 273.

82 3 Religiöse Sinngebung



liefern gleich drei Werkausgaben (alle posthum), die die ungeheure Breite seines
literarischen Schaffens dokumentieren. Für uns von Interesse sind die geistlichen
Dichtungen, die das Gesamtspektrum religiöser Poesie abdecken: Hymnen in spät-
antiker Tradition, humanistische Psalmendichtung sowie Katechismuspoesie, die
didaktischen Zwecken dient. Ebenfalls auf Belehrung zielen Stigelius’ Sonntags-
evangelien, die Periochae Evangeliorum Dominicalium, in denen er entlang der
Perikopen zentrale Inhalte der lutherischen Exegese vermittelt.343 Die Heilung
des Gichtbrüchigen dient ihm als Anlass, um den inneren Zusammenhang zwi-
schen ‚morbus animae‘ und ‚morbus corporalis‘ zu erhellen. Stigelius argumen-
tiert, der Gelähmte repräsentiere exemplarisch den Zustand der Menschheit, und
deutet die Paralyse wie Luther als Sündenkrankheit:

Corporis adflicti resolutus artubus aeger,
Exemplum est hominum quotquot ubique vides,

Namque quid est aliud totum genus omne per orbem,
Massa nisi vitiis quae resoluta iacet?344

Der Kranke mit den gelähmten Gliedern seines elenden Körpers ist ein Beispiel für alle
Menschen, wo du sie auch siehst. Denn was ist das ganze über den Erdkreis verteilte Men-
schengeschlecht anderes als ein Haufen, der starr vor Gebrechen darniederliegt?

Im Folgenden inszeniert Stigelius ein Lehrgespräch mit dem implizierten Leser
und gibt Antwort auf dessen Frage, ob ihm Fürbitten der Gemeinde Sündenverge-
bung vermitteln könnten. Der Katechet winkt ab und diskreditiert diese nur äu-
ßerliche Form von Frömmigkeit, um stattdessen den Glauben an die ‚remissio
peccatorum‘ zu profilieren: „Nur dem, der glaubt, kann Sünde vergeben werden,
‚äußerlicher Glaube‘ ist ein leeres Wort zur Sündenvergebung.“345 Von der extro-
vertierten ‚fides‘ der Gemeinde unterscheidet Stigelius das ‚credere‘ der Protes-
tanten und erklärt, wie es um die ‚remissio peccatorum‘ bestellt sei. Er nennt die
Einsicht in die eigenen Sünden, die Reue und das Wappnen mit festem Glauben,
der jedem Menschen die Sündenvergebung vermittele:

Qui sua cunque animo peccata agnoscit, et imo
Prava suae vitae pectore facta dolet,

Legitimoque petit veniam testante ministro,

 Zu Stigelius’ theologischem Profil Hans Henning Pflanz: Johann Stigel als Theologe. Mit einer
Biographie und einem Anhang von ungedruckten Briefen Stigels und einem Verzeichnis gedruck-
ter Schriften. Ohlau 1936.
 Johannes Stigelius: Poematum [...] Liber II. Continens sacra. [Hg. von Job Fincelius]. Jena:
Donat Richtzenhan, 1566 [= VD 16 S 9093], Bl. E 3v–E 4r.
 „Non nisi credenti possunt peccata remitti, | Externa ad veniam est nomen inane fides.“
Ebd., Bl. E 4r.

3.3 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius) 83



Et firmat certa pectora moesta fide,
Gratuita Christi fruitur pietate receptus,

Et veniam erratis impetrat ille suis.346

Wer auch immer seine Sünden im Geiste erkennt und in der Tiefe seines Herzens Schmerz
empfindet über die unrechten Taten seines Lebens, wer um Vergebung bittet vor einem recht-
mäßigen Diener des Herrn und sein betrübtes Herz mit festem Glauben kräftigt, genießt, so
er wiederangenommen ist, die gnadenvolle Liebe Christi und erlangt Sündenvergebung.

Stigelius’ Zeugnis ist nicht nur deshalb von Interesse, weil es sichtbar macht, wie
die lutherische Krankheitshermeneutik auf die Poesie ausstrahlt, sondern weil es
außerdem praktische Konsequenzen aus der Krankheitstheologie zieht. Denn was
Stigelius im Zitat skizziert, ist Buße: Angesprochen ist die Anerkenntnis der Sünde
(,agnitio peccati‘: „Qui sua cunque animo peccata agnoscit“), aber auch „die Affekt-
bewegung“, die diese Anerkenntnis in Gang setzt („et imo | Prava suae vitae pectore
facta dolet“).347 Verdienstvoll ist die Buße jedoch nicht, denn sie gründet allein im
Glauben an die gnadenhafte Sündenvergebung (,gratuita pietas‘).

Die Affinität von Rechtfertigungs- und Bußtheologie, wie wir sie bei Stigelius
finden, ist schon bei Luther zu beobachten. Der Reformator begreift den Prozess
der Rechtfertigung zweiseitig und differenziert zwischen der ‚iustificatio Dei pas-
siva‘ und der ‚iustificatio Dei activa‘.348 Passive Rechtfertigung meint die Zustim-
mung des Sünders zum Urteil Gottes: Der Sünder anerkennt dieses und gibt Gott
Recht (,iustificare Deum‘),349 ein Akt, der mit der Selbstanklage des Sünders in
der Buße korrespondiert. Indem aber die Selbsteinschätzung des Sünders zur De-
ckung gelangt mit dem Richtspruch, wird er, der Sünder, von Gott aktiv gerecht-
fertigt:350 „Durch dieses ‚Gerechtfertigtwerden Gottes‘“, so notiert Luther in der
Römerbriefvorlesung, „werden wir gerecht und jene passive Rechtfertigung Got-
tes, durch die er von uns für gerecht erklärt wird, ist unsere eigene Rechtferti-
gung, die von Gott aktiv an uns vollzogen wird. Denn er erkennt eben jenen

 Ebd.
 „[D]ie Elemente der Buße“ hier nach Reinhard Schwarz: Vorgeschichte der reformatorischen
Bußtheologie. Berlin, Boston 1968 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 41), S. 299.
 Vgl. Michael Seewald: Glaube und Rechtfertigung. Zu Kritik und Weiterführung der Gemein-
samen Erklärung aus römisch-katholischer Sicht. In: Wachsende Zustimmung und offene Fragen. Die
Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre im Licht ihrer Wirkung. Hg. von Bernd Oberdorfer,
Thomas Söding. Freiburg im Breisgau 2019 (Quaestiones disputatae 302), S. 111–134, hier S. 128.
 Vgl. Hans Joachim Iwand: Glaubensgerechtigkeit nach Luthers Lehre. In: ders.: Glaubensge-
rechtigkeit. Gesammelte Aufsätze. Hg. von Gerhard Sauter. Bd 2. München 1980 (Theologische Bü-
cherei 64), S. 11–125, hier S. 21–27.
 Dass die aktive Rechtfertigung nicht in einem kausalen, sondern einem modalen Verhältnis
zur passiven Rechtfertigung steht, hebt Seewald, S. 128, hervor.

84 3 Religiöse Sinngebung



Glauben, welcher seine Worte für gerecht erklärt, als Gerechtigkeit an“.351 Die
Buße, die bei Luther der passiven Seite des Rechtfertigungsprozesses zugeordnet
ist, wird bei seinem Schüler Philipp Melanchthon so wichtig, dass er ‚iustificatio‘
und ‚poenitentia‘ ohne Mühe miteinander identifizieren kann: „Die Buße ist
nichts anderes als die Rechtfertigung.“352

Die Beziehung zu Melanchthon, seinem Lehrer und Förderer, der ihm stets
freundschaftlich verbunden war, ist für Stigelius’ intellektuelle Biographie und für
weite Teile seines Werkes zentral.353 So erstaunt es nicht, dass sich die insbesondere
für Melanchthon kennzeichnende Engführung von Rechtfertigungs- und Bußtheolo-
gie in Stigelius’ Perikopenparaphrase wiederfindet: Für den Melanchthon-Schüler
steht ebenfalls fest, dass Rechtfertigung mit der Buße des Menschen koinzidiert.354

Aus dieser philippistischen Perspektive zieht Stigelius auch in anderen Texten, die er
dichterisch nachbildet, poetische Schlüsse. Ablesen lassen sie sich zum Beispiel an
seiner Paraphrase von Psalm 6, einem Text, der zu den sieben Bußpsalmen gehört,
aber auch als Krankenpsalm interpretierbar ist.355 Die in der Vorlage von vornherein
angelegte Bußhaltung profiliert Stigelius im Sinne der ‚iustificatio Dei passiva‘. So
umschreibt das Subjekt Gott als ‚iustissimus vindex‘ und bezeichnet seine Stra-
fen als gerecht (,poenae iustae‘), das Feuer, das Gottes Zorn fängt, als ‚rechtmäßig‘
(,faces legitimae‘). Diese Qualifizierung des Straferlebens geht erkennbar über die
Vorlage hinaus und stellt den Angeklagten bzw. Sünder auf die Seite des göttlichen
Anklägers. Lässt Stigelius den Büßer Schonung erbitten, dann nicht, ohne dass der
Pönitent die Legitimität der Strafen einräumen würde:

 „Per hoc autem ‚iustificari Deum‘ nos iustificamur. Et iustificatio illa Dei passiva, qua a
nobis iustificatur, est ipsa iustificatio nostri active a Deo. Quia illam fidem, que suos sermones
iustificat, reputat iustitiam“. BoA 5,234. Übers. nach Ellwein, S. 99.
 „Non aliud enim poenitentia est nisi iustificatio.“ Text und Übers. nach: Philipp Melanch-
thon: Loci communes 1521. Lateinisch – Deutsch. Übers. von Horst Georg Pöhlmann. 2. Auflage.
Gütersloh 1997, S. 344/345, 8,67.
 Melanchthons Bedeutung für Stigelius zeigt sich u. a. in der astronomisch-physikalischen
Studienwahl und im entsprechenden Themenkreis seiner Dichtung (ominöse Himmelsphäno-
mene wie Sonnenfinsternisse). Außerdem regte er Stigelius dazu an, Ovids Fasti christianisierend
nachzubilden, ein Vorhaben, das sich – trotz Vorarbeiten – nicht mehr realisieren ließ. Präsent
war der Reformator auch in der Lehre des Schülers, der über Melanchthons De anima las. Vgl. Ste-
fan Rhein: Stigel (Stigelius), Johannes. In: VD 16, Bd. 6 (2017), Sp. 145–155.
 Vgl. Pflanz, S. 54 f.
 Vgl. Klaus Seybold: Das Gebet des Kranken im Alten Testament. Untersuchungen zur Bestim-
mung und Zuordnung der Krankheits- und Heilungspsalmen. Stuttgart 1973 (Beiträge zur Wissen-
schaft vom Alten und Neuen Testament. Fünfte Folge 19 [99]), S. 153–158. Die Geschichte der Exegese
von Psalm 6 verfolgt Hans Christian Knuth: Zur Auslegungsgeschichte von Psalm 6. Tübingen 1971
(Beiträge zur Geschichte der biblischen Exegese 11).

3.3 Medizinische Theologie (Johannes Stigelius) 85



Omnipotens et vive Deus, iustissime vindex,
Qui titulum summi principis unus habes,

Ne repetas iustas hoc foedo a pectore poenas,
Dum tua legitimas concipit ira faces.

Concitat ardentem tibi cum mea noxa dolorem,
Ne mihi sit mortis causa fuisse reum.

Sed tibi quod magis est proprium, miserere dolentis
Dum mea deiecta crimina mente fleo.356

Allmächtiger und lebendiger Gott, gerechtester Richter, der du allein den Titel des höchsten
Fürsten führst, verlange von diesem argen Herzen nicht erneut die gerechte Strafe, wäh-
rend dein Zorn gebührend Feuer fängt. Mag meine Sünde in dir auch glühenden Unwillen
erregen, möge meine Schuld nicht der Grund meines Todes sein. Doch weil es dir viel eher
entspricht, so erbarme dich dessen, der Schmerzen leidet, während ich niedergeschlagen
meine Sünden beweine.

Die Paraphrase zeigt also von vornherein protestantische Tendenzen, die sich im
Folgenden noch verstärken. Unspezifisch spricht das Ich in der biblischen Vorlage
von Schwäche und von zermürbten Knochen, appelliert an Gottes Erbarmen und
hofft auf Heilung: „Erbarme dich meiner, Herr, da ich schwach bin, heile mich,
Herr, da meine Knochen durcheinander sind und meine Seele sehr verwirrt
ist.“357 Dieses Befinden interpretiert Stigelius im Sinne eines körperlich sich aus-
prägenden ‚morbus animae‘ und betont das Zugleich von somatischer und Seelen-
krankheit: „Ich bin zugleich krank am Leib und in der Brust und die ganze Kraft
meiner Seele ist mir ermattet.“358 Ihre Entsprechung findet diese pathologische
Zuspitzung im Bild von Gottes heilenden Händen (,manus medicae‘), die ohne
Vorbild im Referenztext sind: „Reiche du mir deine heilenden Hände, heile meine
Wunden, die Wunden einer tödlichen Krankheit.“359 Ebenso ohne Vorbild ist die
Rede von den „pharmaca grata“, von der willkommenen Medizin, mit der Chris-
tus die Kranken kuriert. Für seine leibseelische Gesundung kann das unwürdige
Ich nichts tun, sondern ist abhängig von der Gnade und der unentgeltlichen Hilfe
(,ops gratuita‘), die medizinische Formen annimmt:

Ille dat et misso divinae germine mentis
Omnibus aegrotis pharmaca grata dabit.

 Stigelius: Poemata, Bl. C 5v.
 „miserere mei Domine quoniam infirmus sum sana me Domine quoniam conturbata sunt
ossa mea“ (Ps 6,3 f.). Hieronymus: Biblia.
 „Corporis et pariter laceri sum pectoris aeger, | Atque animae languet vis mihi tota meae.“
Stigelius: Poemata, Bl. C 5v.
 „Tu medicas mihi tende manus mea vulnera sana, | Vulnera letali noxia peste mihi.“ Ebd.

86 3 Religiöse Sinngebung



Fide Deo tantum, si quid nescire putatur
Fidentem nescit deseruisse Deus.360

Er [Gott] gewährt und wird, da er den Spross seines göttlichen Geistes [Christus] zur Erde ge-
schickt hat, allen Kranken willkommene Heilmittel gewähren. Glaube nur an Gott! Den Glau-
benden kann Gott – falls man überhaupt meint, dass er etwas nicht kann – nicht verlassen.

Stigelius’ Psalmenparaphrase zeigt schön, wie die ‚theologia medicinalis‘ auch das
Verständnis von Texten strukturiert, die Luther nicht zu deren Begründung herange-
zogen hatte. Wichtig für die Faktur der Paraphrase ist die Melanchthon’sche Prägung
des Dichters, die erklärt, weshalb sich gerade der 6. Psalm für eine rechtfertigungs-
theologische Interpretation anbieten musste. Nun ist die Paraphrase aber nicht nur
deshalb von Bedeutung, weil sie sinnfällig macht, wie sensibel humanistische Poe-
sie auf Theologie reagieren konnte. Wichtig ist ihr Zeugnis darüber hinaus, weil
das Modell des reuigen Kranken, den die himmlische Medizin (,medicina spiritua-
lis‘) gnadenhaft wiederherstellt, auch in vorgeblich biographischen Texten seine
Wirkung entfaltet.

3.4 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische
Perspektive I (Petrus Lotichius Secundus)

Glaubt man Georg Ellinger, so verblassen neben Petrus Lotichius Secundus selbst
Paul Gerhard oder Andreas Gryphius: In der Geschichte der neulateinischen Litera-
tur in Deutschland firmiert der Dichter als „bedeutendste[r] neuere[r] deutsche[r]
Lyriker vor Klopstock“361. Eine kühne These, gewiss, die aber nicht völlig von der
Hand zu weisen ist, immerhin zirkulierten Lotichius’ Werke bis ins neunzehnte
Jahrhundert in nicht weniger als 18 Ausgaben.362 1528 als Bauernsohn in Niederzell
bei Schlüchtern geboren,363 war es sein Onkel Petrus Lotichius, ein Reformabt und
Gründer der Klosterschule in Schlüchtern, der Lotichius mit Humanismus und Re-
formation vertraut gemacht und so die Grundlage für Lotichius’ poetische Lauf-
bahn gelegt hatte. Sein Studium begann er in Wittenberg bei Melanchthon, dem er
zeitlebens freundschaftlich verbunden blieb. Melanchthon war es auch, der Loti-
chius auf den Lehrstuhl für Medizin und Botanik an der Universität Heidelberg ver-

 Ebd., Bl. C 6v.
 Ellinger, Bd. 2, S. 394.
 Vgl. Bernhard Coppel: Lotichius Secundus, Petrus. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 7 (22010),
S. 523–525, hier S. 525.
 Zu Lotichius’ Leben und Werk Jörg Robert: Lotichius Secundus, Petrus. In: VL 16, Bd. 4
(2015), Sp. 195–209.

3.4 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I 87



half, wo er ab 1557 – bis zu seinem frühen Tod 1560 – lehren sollte. Im Zentrum
von Lotichius’ poetischem Schaffen stehen drei Bücher Elegien, die aufs Engste mit
dem Leben – oder vorsichtiger: mit den biographischen Stationen – des Dichters
verwoben sind: Zwei Bücher spiegeln die jeweiligen Reisen durch Frankreich, wo
er bei Rondelet Medizin studierte, und Italien. Für uns von Interesse ist indes der
frühere erste Elegienband, den Lotichius 1551 in Paris veröffentlichte. Die Inhalte
dieses Buches weisen einige Jahre zurück: Als Unruhen nach dem Tod Luthers zur
Auflösung der Universität Wittenberg führten, floh Lotichius nach Magdeburg, um
später als Soldat im Schmalkaldischen Krieg für die Sache der Protestanten zu
kämpfen. Das erste Elegienbuch blickt zurück auf Lotichius’ Soldatenzeit und stellt –
in der Nachfolge Huttens – den konsequentesten Versuch dar, die ovidische Exil-
dichtung nachzubilden. Mehr als an den konfessionspolitischen Wirren ist die ele-
gische Dichter-,persona‘ interessiert an den eigenen existenziellen Nöten, zu denen
auch eine gesundheitliche gehört: In der sechsten Elegie mit der Überschrift „De se
aegrotante“364 schildert Lotichius Michael Beuther eine Krankheit, von der der Elegi-
ker überzeugt ist, dass sie ihm den Tod ankündige (,haec signa mortis propinquae‘).
Der entkräftete Absender („cunctis defectus viribus“) berichtet von ungeheurem
Schmerz (,immensus dolor‘) und Fieber, von Seitenstechen (,rapidi ictus‘) sowie Ap-
petit- und Schlaflosigkeit („Nec cibus ora iuvant, nec mulcet lumina somnus“, v. 59).
Er bedauert, dass es ihm nun nicht mehr möglich sei, in die Heimat zurückzukehren,
und er der Mutter mit seinem Tod Schmerz bereiten werde. Besonders schwer wiegt
aber die Tatsache, dass ihn die Krankheit sein „Telos“ verfehlen lasse.365 Lotichius
berichtet von einem ‚Noricus senex‘, der ihm – aus seinem schicksalkündenden
Mund (,fatidicum os‘) – prophezeit habe, das Greisenalter zu erreichen und Ruhm zu
erwerben. Den Tod vor Augen zerschlägt sich die Hoffnung, den Soldatenhelm gegen
den Lorbeer einzutauschen und nach dem Kriegsdienst seiner Bestimmung, dem Mu-
sendienst, zu folgen. Die Krankheit bedeutet so nicht nur eine existenzielle, sondern
mehr noch eine existenzästhetische Krise:366 Während Celtis in den Amores seine
Dichterkarriere einst auf ein (manipuliertes) Geburtshoroskop gründen konnte,367 er-
kennt Lotichius, dass ihn die Sterne getrogen haben: „Astra fefellerunt“ (v. 41).

 Ich beziehe mich im Folgenden auf den Text der ‚Vulgata‘-Fassung, nicht auf den Erstdruck.
Vgl. Humanistische Lyrik, S. 422–429.
 Kühlmann: Selbstverständigung, S. 13.
 „Das Thema ‚Krankheit‘ verschiebt sich zum Entwurf der eigenen, gewünschten, gelungenen
Existenz.“ Ebd. In dieser existenzästhetischen Perspektive erweist sich Lotichius als Nachfolger
Ovids. Vgl. Melanie Möller: Vivere me dices, sed sic, ut vivere nolim. Zur Poetik der Existenz in
Ovid, trist. 3, 7. In: Wiener Studien 126 (2013), S. 127–144.
 Zur Horoskopelegie Am. 1,1 Robert: Projekt, S. 451–482; ders.: Zum Dichter geboren. Die As-
trologie in den Amores. In: Amor als Topograph. 500 Jahre Amores des Conrad Celtis. Ein Mani-
fest des deutschen Humanismus. Kabinettausstellung 7. April–30. Juni 2002. Hg. von Claudia

88 3 Religiöse Sinngebung



Mit seiner Krankenklage situiert sich Lotichius in einem komplexen Bezugs-
system. Die Situation des Soldaten, der zugleich leibes- und heimwehkrank ist,
findet man beim römischen Elegiker Tibull, der Messalla nur widerwillig in den
Krieg folgt, in der Fremde erkrankt und sein Schicksal beklagt (Elegie 1,3).368

Gleichzeitig kombiniert Lotichius das Krankheitsgedicht des Tibull mit einer Ele-
gie, die selbst schon als antike Rezeptionsstation des Tibull-Textes anzusprechen
ist:369 Ovids Krankheitselegie (Tristie 3,3). „Der Krieg als Anlaß und Hintergrund
für die Ausgesetztheit des Kranken in der Fremde entspricht den Gegebenheiten
bei Tibull, die Sehnsucht nach der Heimat und die Thematisierung des Dich-
terseins denen bei Ovid.“370 Ovidischen Einfluss hat man darüber hinaus für „die
Verfallsbilder“ und für „die poetische ‚descriptio‘ der Krankheit“ zu veranschla-
gen:371 „Ebenso hat erst Ovid die eigene Krankheit, ihre Beschreibung und die Re-
aktion auf sie monothematisch in den Mittelpunkt einzelner Elegien gestellt.“372

Daneben sind Lotichius aber auch die Humanisten vertraut. Die Furcht vor einem
frühzeitigen Tod findet sich weder bei Tibull noch bei Ovid, wohl aber bei Jacopo
Sannazaro und Marcantonio Flaminio, die ebenfalls Sorge haben, in der ersten
Blüte ihrer Jugend zu sterben. Schnittmengen ergeben sich überdies mit Panno-
nius,373 der wohl ebenfalls unter dem Eindruck des Tibull Kriegs- und Krankheits-
thematik verquickt.374

Die Nähe zu den antiken und humanistischen Modellen zeigt sich zuletzt mit
Rücksicht auf die Frage, welche Funeralkultur und Jenseitsräume im Gedicht voraus-
gesetzt sind. Die ‚felix imitatio veterum‘375 beinhaltet für Lotichius auch, dass er sei-
nen Tod römisch inszeniert: Wie Ovid in seiner Krankheitselegie der Gattin ein
Epitaphium diktiert, so formuliert auch Lotichius ein Grabepigramm, mit dem der
Adressat das Andenken des Toten ehren soll: „Und es seien zwei Verse: Hier ruhen
die Gebeine des Soldaten Lotichius Secundus und die Waffen, die er für das Vater-

Wiener u. a. Schweinfurt 2002 (Bibliothek Otto Schäfer 18), S. 53–60; Áron Orbán: Born for
Phoebus. Solar-astral Symbolism and Poetical Self-representation in Conrad Celtis and his Hu-
manist Circles. Wien 2018, S. 119–136.
 Vgl. Kühlmann: Selbstverständigung, S. 8 und 11–13.
 Vgl. Martin Ammann: Komik in den Tristien Ovids. Basel 2006 (Schweizerische Beiträge zur
Altertumswissenschaft 31), S. 150 (mit weiterführenden Literaturhinweisen in Anm. 298).
 Manuwald, S. 80.
 Robert: Exildichtungen, S. 453.
 Ebd.
 S. oben S. 20f.
 Vgl. Wiegand: Imitatio und Aemulatio.
 Dazu der Kommentar in Humanistische Lyrik, S. 1179.

3.4 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I 89



land trug.“376 Die Elegie repräsentiert einen ‚paganen Humanismus‘377 mit durchweg
antikisierendem Kolorit, zu dem, natürlich, auch die Imagination eines antiken Jen-
seitsraums beiträgt. Gleich mehrfach rekurriert Lotichius, angesichts des erwarteten
Todes, auf die elysischen Haine, spricht von seinen Manen und erwähnt die Parzen,
die Schicksalsgöttinnen, die er für sein frühzeitiges Ableben verantwortlich macht.
Auch dies verbindet Lotichius mit den rinaszimentalen Krankheitsgedichten der Itali-
ener, in denen das Jenseits durch die antiken Figuren und Räume vergegenwärtigt
wird: durch Persephone378 und Alecto,379 die Parzen,380 die römische Leichengöttin
Libitina,381 die Manen,382 durch Charon383 und die elysischen Felder.384

Ob dieser antiken Versatzstücke wird es nicht erstaunen, dass Christliches
demgegenüber völlig ausgeklammert bleibt. Anders liegen die Dinge, wenn Loti-
chius seinem Freund Johannes Hagius in der anschließenden Elegie 1,7 von seiner
unverhofften Genesung berichtet. In der Erstfassung dieses Gedichts (1551), von
der wir zunächst ausgehen wollen, heißt es zu Beginn:

Vota movent superos, (expertis credere dignum est)
Vota Deos, Hagi, sint modo iusta, movent.

Summus nam dirae pater in discrimine mortis,
Audiit attenta supplicis aure preces.385

Gelübde bewegen die Himmlischen (es ziemt sich, denen zu glauben, die es erfahren
haben), Gelübde – sind sie nur gerecht – bewegen die Götter, mein Hagius! Denn der
höchste Vater erhörte mit aufmerksamem Ohr die Gebete des Bittenden an der Schwelle
zum grässlichen Tod.

 „Et duo sint versus: Hic militis ossa Secundi, | Ipsaque pro patria quae tulit, arma iacent.“
Ebd., S. 428, vv. 85 f.
 Die freilich schematische Unterscheidung zwischen einem ‚heidnischen‘ und einem ‚christli-
chen‘ Humanismus nach Paul Tillich: Kirche und humanistische Gesellschaft. In: ders.: Gesam-
melte Werke. Hg. von Renate Albrecht. 14 Bde. Stuttgart 1959–1975, Bd. 9 (1967: Die religiöse
Substanz der Kultur. Schriften zur Theologie und Kultur), S. 47–61, hier S. 48 f.
 Vgl. Marcantonio Flaminio: Carmina. Hg. von Massimo Scorsone. Turin 1993 (Parthenias. Col-
lezione di poesia neolatina 3), S. 77, v. 27; Ioannis Ioviani Pontani Carmina: Ecloghe – Elegie –

Liriche. Hg. von Johannes Oeschger. Bari 1948 (Scrittori d’Italia 198), S. 109, v. 43.
 Vgl. Pontano: Carmina, S. 111, v. 20.
 Vgl. Jacopo Sannazaro: Latin Poetry. Übers. von Michael C. J. Putnam. Cambridge, MA, Lon-
don 2009 (The I Tatti Renaissance Library 38), S. 186, v. 5.
 Ebd., v. 7.
 Ebd., S. 188, v. 21.
 Vgl. Francesco Maria Molza: Elegiae et alia. Hg. von Rossana Sodano. Turin 1999 (Parthe-
nias. Collezione di poesia neolatina 5), S. 87, v. 93.
 Vgl. Flaminio: Carmina, S. 77, v. 35; Molza: Elegiae, S. 85, v. 38.
 Petrus Lotichius Secundus: Elegiarum liber, eiusdem Carminum libellus. Paris 1551, Bl. 14v.

90 3 Religiöse Sinngebung



Während man im vorherigen Krankheitsgedicht einen Hinweis auf dieses Gebet
vergeblich sucht, rekapituliert das vorliegende Stück als Erstes die Heilungsbitte,
die Lotichius gesunden ließ. Sie liest sich als ‚hymnos kletikos‘, der die Gegenwart
Gottes bewirken soll: „,Komm her zu mir‘, sprach ich, ‚und heile mein Leiden, o
Gott, von dessen Hilfe meine Hoffnung abhängt.‘“386 Wohl in Erinnerung an Ex
15,26: „ich bin der HERR dein Artzt“387 stellt Lotichius Gott als „salutifer“ vor, der
sich der medizinischen Mittel nicht nur bedient, sondern ihnen überhaupt erst
Wirkung verleiht: „Nichts erreicht man mit Säften und wirksamen Heilpflanzen,
ohne dich vermag die mühevolle Kunst des Arztes nichts.“388 Finde seine Bitte
Gehör, wolle er den Retter in preisenden Gedichten verherrlichen. Diesem Ge-
lübde folgt unmittelbar die Heilung – eindrücklich schildert der Dichterarzt den
Genesungsprozess, den er mit einem epischen Präsens in die Gegenwart des Tex-
tes hineinholt:

Talibus orantem, numen caeleste repulsam
Noluit hac fretum me bonitate, pati.

Membraque iam validas reparant languentia vires,
Iam redit in faciem, qui fuit ante, color.

Nec lateris cruciatus adest, et anhela recessit
Febris, et ora minus torret amara sitis.389

Indem ich so betete, wollte die himmlische Gottheit nicht, dass ich, im festen Vertrauen auf
diese Güte, Zurückweisung erlitte. Und schon erwerben die matten Glieder wieder ihre star-
ken Kräfte, schon kehrt die Farbe, die es zuvor hatte, zurück ins Gesicht. Das Seitenstechen
ist verschwunden, das keuchende Fieber gewichen und den bitteren Mund dörrt der Durst
schon weniger aus.

Fragt man nach den konfessionellen Einträgen der Elegie, so bestehen am Glau-
bensbekenntnis des Dichters keine Zweifel. Der Kranke will seine Heilung nicht
mit Werken verdient haben, sondern hofft auf das göttliche Erbarmen („miserere
iacentis | Tu quoniam mitis, non quia dignus ego“)390 und nennt Gott den „mune-
ris autor“, der die Gnade des Lebens (,munus vitae‘) gewährt – beides Formulie-
rungen, die die Gnadentheologie evozieren und als protestantisch zu verbuchen
sind. Gegenüber der Erstfassung verleiht Lotichius dem konfessionellen Profil sei-
ner Heilungsbitte später noch schärfere Konturen. Ein Vergleich mit der jüngeren

 „Huc ades, aiebam, nostroque medere dolori | O Deus, a cuius spes mea pendet ope.“ Ebd.
 Zitiert nach Luther: Biblia.
 „Nil agitur succis, ad opemque potentibus herbis, | Ars, sine te, medici nil operosa valet.“ Loti-
chius: Elegiae, Bl. 15r.
 Ebd.
 Ebd.

3.4 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I 91



Fassung zeigt nämlich, dass Lotichius erst mit der Überarbeitung der Elegie medi-
zinaltheologische Inhalte und Aussagen in sein Gedicht integriert. In der frühen
Version richtete sich der Kranke an Gottvater, an den ‚summus pater‘, den Loti-
chius gleich zu Beginn anruft. Wiewohl der beste Vater (,optimus pater‘) auch
hier noch begegnet, erscheint er nun ebenso in der Person Christi. Vom Gottes-
sohn weiß Lotichius, dass er Kranke mit seinen heilenden Händen (,manus medi-
cae‘) kurierte, und sucht daher auch für sich selbst Hilfe, in einer längeren Partie,
die er eigens für den ‚Vulgata‘-Druck entworfen hatte:

Tu potes exhaustas in pristina reddere vires,
Languida tu vivo membra liquore riga.

Tum quoque cum terras habitares, diceris aegris
Saepe lubens medicas applicuisse manus.391

Du kannst die erschöpften Kräfte wiederherstellen, beströme du mit belebendem Nass die
matten Glieder! Auch damals, als du auf der Erde wohntest, sollst du bei Kranken oft bereit-
willig heilende Hände angewendet haben.

Der Rekurs auf den Arzt Christus ist insofern von Relevanz, als nun nicht mehr
nur die Leibesgesundheit des Dichters zur Disposition steht, sondern auch die Ge-
sundheit der Seele. Obschon sich Lotichius bereits in der frühen Fassung dem
Tod nahe glaubt, zeigt er sich erst in der ‚Vulgata‘-Fassung besorgt um die ‚salus
animae‘ und vergegenwärtigt, anspielend auf den Ölberg, die Passion als soterio-
logisch zentrale Station der Heilsgeschichte. Das Blut, mit dem der Seelenarzt die
Sünden aufgehoben habe, entspricht den heilenden Händen und soll, so es ihm
nun bestimmt sei, das Leben zu verlassen, auch Lotichius’ Seele retten:

Quod tua si, genitor, non fert ita sancta voluntas,
Et datus est vitae terminus iste meae:

Una salus animae petitur mihi, caetera tellus
Ad gelidi liquidas contegat Albis aquas.

CHRISTE fave, cuius sanguis delevit in alto
Collis oliviferi crimina nostra iugo.

Respice me, tenues cum Spiritus ibit in auras,
Nec mihi sit mortis munus inane tuae.392

Wenn es dein heiliger Wille nicht so vorsieht, Vater, und mein Leben zu enden bestimmt ist,
bitte ich allein um das Heil meiner Seele, das Weitere möge das Land an den Ufern der küh-
len Elbe bedecken. Sei gnädig, Christus, dessen Blut unsere Sünden auf dem hohen Kamm
des Ölbergs vernichtete! Blicke auf mich, wenn ich meinen Geist den zarten Lüften überant-
worte. Das Verdienst deines Todes sei mir nicht fruchtlos!

 Humanistische Lyrik, S. 430, vv. 21–24.
 Ebd., vv. 25–32.

92 3 Religiöse Sinngebung



Zusätzlich zu der Tendenz, medizinaltheologische Inhalte zu profilieren, unter-
scheidet sich die zweite Fassung von der ersten auch darin, dass Lotichius das Mo-
ment der Buße stärker akzentuiert. Schon in der Fassung von 1551 impliziert er,
dass er seine Heilung der Reue über seine Sünden verdanke: „Auch werde ich sin-
gen, welch großes Erbarmen mit uns dich erfasst, Vater, wenn man Sünde offen
bereut.“393 Überraschend kommt dieser Hinweis, da Buße bislang nicht Thema
war, sie also kein Pendant in den Sprechakten hat. Vielleicht aus diesem Grund,
gleichsam um die Lücke zu schließen, inszeniert Lotichius in der jüngeren Fassung
seine Not nach dem Modell des 6. Psalms und wirft die suggestive Frage auf, ob er
im Falle seines Todes das Gotteslob in der stummen Unterwelt anstimmen solle, ein
Argument, mit dem auch der Psalmist den Beistand Gottes herbeiführen will:394

Sed quid erit quaeso, tua si benefacta canentem
Tam cito Persephone cogat acerba mori?

Ecquid apud manes, inamoenaque regna silentum,
Grata resolvemus laudibus ora tuis?395

Aber was, ich bitte dich, wird sein, wenn denjenigen, der deine Wohltaten besingt, die bit-
tere Persephone zwingt, so schnell zu sterben? Werde ich etwa bei den Manen und im unlie-
ben Reich der Verstummten den Mund dankbar zu deinem Lob öffnen?

Die Psalmen-Referenz ist keine punktuelle Zutat, denn schon zu Beginn der Neufas-
sung dringt das Vorbild des Bibeltextes durch. Im älteren Pariser Druck leitet die
Elegie nach der Eröffnung über zu dem Gelübde, mit dem Lotichius seine Gesun-
dung erwirkte, während er in der jüngeren Fassung, nach dem Hinweis auf das
Fieberleiden, vorab seine Niedergeschlagenheit artikuliert: Der Kranke ist traurig
und hat die Sünden seiner Jugend, hat den Tod und die Hölle vor Augen. Auch hier-
für kann Lotichius an Psalm sechs anknüpfen, wie ein Textvergleich zeigt:

Ich habe gelitten in meinem Seufzen, baden werde ich jede einzelne Nacht mein Bett, mit
meinen Tränen werde ich mein Lager wässern.396

Moestus eram, largisque genas, lectumque rigabam
Fletibus, ante oculos mors erat atra meos.

Ante meos oculos stultae comissa iuuentae,
Et nigra sulphureae stagna paludis erant.397

 „Quantaque te genitor teneat miseratio nostri | Cum patet admissi poenituisse, canam.“ Loti-
chius: Elegiae, Bl. 15v.
 Vgl. den Kommentar in Humanistische Lyrik, S. 1204.
 Ebd., S. 432, vv. 33–36.
 „laboravi in gemitu meo | lavabo per singulas noctes lectum meum | in lacrimis meis stra-
tum meum rigabo“ (Ps 6,7). Hieronymus: Biblia.
 Humanistische Lyrik, S. 430, vv. 7–10.

3.4 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive I 93



Traurig war ich, und mit reichlich Tränen benetzte ich Wangen und Bett. Vor meinen
Augen stand der schwarze Tod, vor meinen Augen standen die Sünden der törichten Jugend
und die düsteren Wasser des Schwefelpfuhls.

Die Krankheit beschreibt also nicht mehr nur eine leibliche Krise, vielmehr
strahlt sie aus auf den inneren Menschen und wird zu einer psychophysischen
Notlage. Hinweise auf geistliche Traurigkeit (,tristitia spiritualis‘)398 streut die
Erstfassung keine, nun aber ist es die ‚desperatio‘, die die Situation des Kranken
kennzeichnet. Die Neufassung lässt den Dichter verzweifeln, bevor ihn die Fröm-
migkeit wieder Hoffnung schöpfen lässt: „Dennoch hieß die gütige Frömmigkeit
meine Seele hoffen, dass sich Gott demütig bittenden Sündern gnädig erweist.“399

Die Heilungselegie ist ein bemerkenswertes Stück frühneuzeitlicher Krankheits-
poesie, das im Fassungsvergleich präzise nachvollziehen lässt, wie ein Dichter bei
der Überarbeitung eines Textes, der als christlicher Hymnus gedacht ist und protes-
tantische Züge trägt, das religiöse Wissen seiner Konfession einarbeitet – und so das
spezifisch protestantische Gepräge der Elegie noch weit deutlicher ausstellt. Auffällig
ist die Schärfung des Konfessionsprofils im Verhältnis zu der vorangehenden Krank-
heitselegie, da sich mit der protestantischen Pointierung des Genesungsgedichts der
Abstand zur Poetik der paganen Krankheitselegie vergrößert. Der Abstand wird aber
doch nie so groß, dass die Gedichte nicht nebeneinanderstehen könnten. Der theolo-
gische Diskurs legt sich über den Krankheitsdiskurs antik-humanistischer Couleur,
ohne ihn aber schlechthin zu überprägen. Möglich wird dieses Nebeneinander, weil
die Geltungshoheit außer Frage steht. So bittet Lotichius zwar zuerst die Nymphen
(„Pegasides“, Elegie 1,6, v. 53) um medizinische Hilfe („Ferte salutiferas herbas“, v. 55),
doch erst der Seelenarzt vermag Heilung zu bringen.

3.5 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische
Perspektive II (Michael Haslob)

Die Überblendung antik-humanistischer Traditionen mit der ‚theologia medicinalis‘
beobachten wir ähnlich bei einem Dichter, der von Lotichius zweifellos Impulse
empfing, im Gegensatz zu ihm aber keine vergleichbare Wirkung entfalten sollte.
Sieht man ab von Ellingers Darstellung400 und von einschlägigen Lexikonarti-

 Dazu die reichen Literaturhinweise im Kommentar zu Stigelius’ Melancholie-Elegie ebd.,
S. 1308 f.
 „Alma tamen Pietas animum sperare iubebat, | Supplicibus mitem sontibus esse Deum.“
Ebd., S. 430, vv. 11 f.
 Vgl. Ellinger, Bd. 2, S. 320–336.

94 3 Religiöse Sinngebung



keln,401 blieb Michael Haslobs Werk denn auch gänzlich unbeachtet. 1540 in Berlin
geboren, verbrachte er einen großen Teil seines Lebens in Frankfurt (Oder), wo
er – nach Abschluss seines Studiums in Wittenberg – als Poetikprofessor tätig war;
1589 verstarb er dort. Im Jahr zuvor erschien eine Sammelausgabe, deren Abteilun-
gen einen Eindruck geben von den Schwerpunkten und Tendenzen seines Werks:
Zehn Bücher laufen unter dem Rubrum ‚carmina sacra‘, zwei weitere sind ausge-
wiesen als Frühjahrsdichtungen, und je ein Buch füllen Lob- und Widmungsge-
dichte. Für das Thema ‚Krankheit‘ ist Haslob gleich in zweierlei Hinsicht von
Interesse, nämlich erstens mit Rücksicht auf das Buch „Pestis“ (der achte ‚liber‘ in
der Sammelausgabe), das sich unschwer als Beitrag zur frühneuzeitlichen Seuchen-
poesie identifizieren lässt. Anlass und Thema des Buches ist die Frankfurter Pest
1586, die Haslob zu Gebeten, Klagen sowie Dankgedichten veranlasste. Komplemen-
tär dazu verhält sich ein früheres elegisches Werk, das nicht einer epidemischen,
sondern einer persönlichen Krankheit gewidmet ist. Gedruckt 1577, trägt es den
schlichten Titel „Febris“ (der sechste ‚liber‘ in der Sammelausgabe) und setzt ein
Fieberleiden ins Bild, das Haslob in der vierten Elegie so schildert:

Iam color ex facie cessit, succusque refugit:
Quod iuvet, an macies ossibus ulla dabit?

Vos quoque palletis digiti, palletis et artus:
Quid nimium graciles co‹n›spicor [korrigiert aus „couspicor“] esse manus?

Iam veluti crinem ponit flos Vernus in agris
Cum riguus tingit coelitus imber humum:

Sic dolor enervat vires de febre, nec ullam
Poeonium morbo fert medicamen opem.402

Schon ist aus meinem Gesicht die Farbe gewichen, und der Lebenssaft hat sich zurückgezo-
gen. Was hilft es, ob Magerkeit das Gerippe überkommt? Auch ihr erblasst, Finger, und ihr,
Gelenke. Was blicke ich auf meine allzu hageren Hände? Wie die Frühlingsblume ihr Haupt
auf den Ackerboden niederlegt, wenn vom Himmel ein nässender Regen den Boden benetzt,
so schwächt der Fieberschmerz meine Kräfte, und kein Medikament des Paeon [Götterarzt]
bringt die geringste Hilfe gegen die Krankheit.

Vielleicht dachte Ellinger an solche oder ähnliche Partien, wenn es in seiner Lyrik-
geschichte heißt: „Der Dichter schließt in dieser Elegienreihe unmittelbar sein
Empfinden auf und versteht nicht minder, die äußeren Vorgänge anmutig zu

 Vgl. John L. Flood: Haslob, Michael. In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp. 179–189; Fidel Rädle: Haslob,
Michael. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 5 (22009), S. 64.
 Michael Haslob: Febris sive [...] Elegiarum Liber unus. Frankfurt (Oder) 1577 [noch nicht er-
fasst im VD 16], Bl. A 7r.

3.5 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive II 95



vergegenwärtigen.“403 Obschon die erlebnisästhetische Perspektive dem Zyklus
kaum gerecht werden dürfte, teilen wir die Emphase, da die „Febris“ ein litera-
turgeschichtlich einmaliges Zeugnis darstellt: Zwar finden wir öfter, dass sich in
Drucken mehrere Krankheitsgedichte zu kleineren (Sub-)Zyklen gruppieren,
doch unternahm es im deutschen Kulturraum allein Haslob, Krankheit mono-
thematisch in einem ganzen Buch zu traktieren.

Zu den Adressaten der Febris-Elegien gehören die Freunde aus dem Witten-
berger Kreis, unter ihnen Johannes Schosser d. Ältere (der Frankfurter ‚professor
eloquentiae‘). Für die präzisere Datierung aufschlussreich ist die Zueignung einer
Elegie an den Inhaber des Frankfurter Lehrstuhls für Rechtswissenschaften, Erd-
mann Copernicus. Copernicus war nämlich bereits 1573 verstorben, so dass der
Febris-Zyklus (anders als das Druckjahr vermuten lässt) offenbar schon in den
frühen 1570er Jahren entstanden sein muss. Diesen Schluss erlaubt auch die peri-
phrastische Datierung des Buches in der Eröffnungselegie, einer Anrede an die
personifizierte Schrift, mit der Haslob zugleich seinen Anschluss an Ovids Tristia
signalisiert:

I Precor, i tandem sexti post ocia lustri
Facte per aerumnas tristiciamque Liber.

Ut sit inornatum corpus, plenumque lituris
Munus amicorum non minus esse velis.404

Geh, bitte, geh endlich, mein Buch, das du nach den Mußestunden des sechsten Lustrums
[also des dreißigsten Lebensjahres] unter Sorgen und Traurigkeit geschaffen wurdest. Auch
wenn deine Erscheinung ungeschmückt ist und voller Korrekturen, mögest du nicht weni-
ger ein Geschenk für die Freunde sein.

Die vorgeblich schmucklose Gestalt (,inornatum corpus‘) ruft das ungepflegte Buch
(,liber incultus‘) in Erinnerung, wie es der verbannte Ovid in der ersten Tristie evo-
ziert. Nicht im farbenfrohen Gewand soll sein Buch auftreten, sondern einen An-
strich zeigen, der sich zu Ovids Traueräußerungen schickt. Ähnlich kleidet auch
Haslob sein Buch: „Vielleicht wird hier irgendeiner, sobald er das schwarze Ge-
wand sieht, fragen: ‚Was hast du immer mit Klagen zu schaffen?‘“405 Der Hinweis
auf die behauptete Monotonie des Zyklus verstärkt die Nähe zum antiken Modell
noch zusätzlich: Ovid weiß, dass er mit den zahllosen Exilklagen ein ‚carmen consi-
mile‘ produziert, das bei der Leserschaft nur Überdruss erregen kann: „Ich glaube,

 Ellinger, Bd. 2, S. 326.
 Haslob: Febris, Bl. A 2r.
 „Forsitan hic aliquis, nigros ubi cernet amictus, | Cum querulis, dicet, quid tibi semper erit?“
Ebd.

96 3 Religiöse Sinngebung



dass euch von meiner immer gleichen Dichtung Überdruss geschieht und dass ihr
alle schon auswendig wisst, was ich erbitte.“406 Ähnliches muss, ja soll für die Fe-
bris gelten, deren Verpflichtung auf Klagen ebenfalls zur Folge habe, dass ihr die
Abwechslung verloren geht. Von dieser berechneten Eintönigkeit kann der Elegiker
aber immerhin sagen, dass sie das ‚aptum‘ nicht verletze:

Cum lacrymae super ora fluunt, vox laeta quiescit,
Moestus et ornatum non bene vestis amat.

Dixerit hic Iudex: uno quis gaudeat esu?
Non nego. sed morbis obrutus apta capit.407

Wenn Tränen über die Wangen strömen, wird die fröhliche Stimme ruhig, und ein Trauer-
kleid schätzt den Schmuck nicht. Hier dürfte wohl ein Richter einwenden: ‚Wer sollte sich
über eine einzige Speise freuen?‘ Ich leugne es nicht. Aber einer, der von Krankheiten über-
häuft ist, greift nach dem Passenden.

Aller Eintönigkeit zum Trotz fehlt es der Febris jedoch nicht an einer inneren Ent-
wicklung. In der ersten Hälfte des Buches dominieren die threnetischen Züge,
Haslobs Klagen über die langwierige Krankheit. So durchkreuzt das peinigende
Fieber etwa die Reisepläne des Dichters408 oder verunmöglicht den Besuch der
geliebten vorstädtischen Gärten.409 Die Wende bringt die achte Elegie, das Mittel-
stück des Zyklus: Am Ende dieses Gedichts heilt Gott den Kranken, der die Texte
nunmehr in den Dienst von Dank und Lob stellt.410 Keine amourösen oder epi-

 „Taedia consimili fieri de carmine vobis, | quidque petam, cunctos edidicisse reor.“ Ovid,
Epistulae ex Ponto 3,7,3 (zitiert nach Ovid: Tristia, hg. Owen).
 Haslob: Febris, Bl. A 2r.
 „Febris at invidit, miseros quae percoquit artus, | Saeva, nec in studiis me sinit esse meis. |
Non ita conficerent herbarum corpora prunae, | Non levius ceram proximus ignis edit. | Luce nec
invenio gratam, neque nocte quietem, | Cum iam luce querar, nocte silente querar.“ [Das tobende
Fieber, das die kranken Glieder durchkocht, missgönnt mir die Reise und lässt mich nicht bei
den Studien verweilen. Keine Hagelkörner zerschlagen so die Blätter der Pflanzen, kein Feuer
verzehrt langsamer das nahe Wachs. Weder bei Tag noch in der Nacht finde ich die willkom-
mene Ruhe. Klage ich schon bei Tag, klage ich auch in stiller Nacht.] Ebd., Bl. A 5v.
 „Saepe queror saeva corrodi viscera febri, | Quae mihi cum cithara plectra sonora negat. | Hoc
grave. Quod porro, depictos floribus hortos | Propter aquam nequeo cernere, saepe queror. | Vitis
erit testis, gratam quae porrigit umbram | Inter humum, quoties corpora languor habet.“ [Oft be-
klage ich, dass das tobende Fieber, das mir neben der Leier auch die wohltönenden Klänge versagt,
meine Eingeweide zernagt. Schlimm ist das! Ferner klage ich oft, weil ich die von Blumen bunten
Gärten nahe beim Wasser nicht sehen kann. Der Weinstock, der mir am Boden dankbaren Schat-
ten gewährt, wird bezeugen, wie oft Mattigkeit meinen Körper im Griff hält.] Ebd., Bl. B 5v.
 „gratias agit Deo.“ Ebd., Bl. B 7r (Überschrift der neunten Elegie).

3.5 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive II 97



schen Projekte will Haslob verfolgen, sondern ‚grates‘ und ‚laudes‘ ertönen las-
sen,411 in die die Adressaten seiner Gedichte einstimmen mögen:

At vos o animae dulces, carique sodales,
Pro socii grates ferte salute Deo.

Ocia Leucoreus vobis seu prorogat Albis,
Seu Sprea vos pulchro Marchicus amne fovet:

Odera seu nitidam quosdam miratur ad undam,
Sala vel hospitium vatibus esse sinit:

Vos animae dulces, inquam, ter mente parantes
Vota, ter o miti solvite vota Deo.

Ille celebrari festivo carmine poscit:
Victima non illum sic, neque thura movent.412

O ihr süßen Seelen und lieben Gefährten, erstattet Gott Dank für die Heilung eures Freundes!
Ob euch nun die wittenbergische Elbe die Mußestunden verlängert oder euch die märkische
Spree mit ihrem schönen Flusslauf hegt und pflegt, ob nun die Oder einige von euch am
glänzenden Strom neugierig anschaut oder die Saale den Dichtern Gastrecht gibt: Erstattet,
ihr süßen Geister, dem sanften Gott dreimal, dreimal sage ich, bereitwillig eure Gelübde! Er
will mit festlichen Gedichten gefeiert werden. Weder ein Opfer noch Weihrauch bewegen
ihn so.

Die Febris zerfällt also in genau zwei Hälften, mit denen eine spezifische Sprech-
haltung korrespondiert. Während die ersten Stücke vor allem den Klagen gewid-
met sind, rekapitulieren die späteren Texte die Krankheit und sagen dem Retter
für die Genesung Dank. Diese Unterteilung in Klage und Preis rückt die elegische
Sammlung – bei aller Verwandtschaft mit Ovids Tristia – auch in die Nähe zu
einem zeitgenössischen Intertext: der Krankheitsdichtung des Lotichius. Haslob
weitet, wenn man so will, auf fünfzehn Elegien aus, was Lotichius in zwei Elegien
unternahm. Wie wir im Folgenden sehen werden, verbinden sich so auch bei Has-
lob antik-humanistische Tradition und Medizinaltheologie.

In der vierten Elegie „Ad Febrim“ berichtet Haslob, dass er dem Fieber schon
Bücher, ja sogar eine Krone gelobt habe, so es von ihm ablassen wolle, die Krankheit
seinen jämmerlichen Körper aber dennoch ohne Erbarmen zerfresse. Er sieht sich
gezwungen, einen schärferen Ton anzuschlagen, und verflucht das Fieber,413 das er

 „Nec vero thalamos dicam, Procerumve nitorem: | Pro mihi concesso munere gratus ero. |
Huc ades ut mecum grates tibi pectora solvant, | Laudibus et faveat mens operata tuis.“ [Aber
weder Hochzeitsgedichte noch Heldenepen werde ich dichten, sondern für die mir gewährte
Gnade dankbar sein. Komm her [gemeint ist der Heilige Geist], damit ich dir von Herzen danken
und sich mein Geist ganz deinem Lobpreis widmen kann.] Ebd.
 Ebd., Bl. C 3v.
 „tibi sit febris male.“ [Es möge dir, Fieber, schlecht ergehen.] Ebd., Bl. A 7v.

98 3 Religiöse Sinngebung



mit Fasten und einem stoischen Gemüt („Iuncta quies aderit menti“)414 austreiben
möchte. „Ich werde dir ein Epigramm mitgeben: ‚Wer es nicht verstand, auf Bitten
hin zu weichen, wird dem Hunger, wird auch dem Durst weichen.‘“415 Die Drohge-
bärden und Zornesworte bleiben jedoch ohne Wirkung und sind so erfolglos wie der
diätetische Versuch, der Krankheit die Nahrung zu entziehen. Haslob wechselt daher
erneut das Register und sucht den Ernst der Drohrede zu relativieren: „Denke dir,
bitte, Scherze aus, wenn ich einmal etwas Ernstes gesagt habe. Bisweilen zwingt der
Schmerz, Schneidendes zu sagen.“416

Die Tatsache, dass die Krankheit derart hartnäckig ist, wird bei näherem Hin-
sehen nicht erstaunen. Der Ausbruch des Fiebers, wie ihn Haslob in der zweiten
Elegie Revue passieren lässt, fällt in die Zeit der Hundstage, jene Hitzeperiode der
Sommermonate, die nach antiker Anschauung Fieberausbrüche begünstigt.417

Selbst die ‚ars medica‘ ist daher machtlos gegen die Krankheit:

Iam quater et decies Aurora refulsit ab ortu,
Et tamen in nostro corpore Febris adest.

Nil Medici sperare iubent. Dum Sirius agros
Concoquit, aegrotos nulla medela levat.418

Schon vierzehnmal erstrahlte Aurora im Aufgang, und dennoch sitzt das Fieber in meinem
Körper fest. Die Ärzte versagen mir jede Hoffnung. Während der Hundsstern die Felder ver-
sengt, erquickt kein Heilmittel die Kranken.

Der Verdacht, dass der Hundsstern die Behandlung sabotiere, bestätigt sich mit der
langersehnten Heilung: Gesund wird der Dichter zur Herbstzeit („in Autumno“), als
die krankmachende Sommerhitze überstanden ist. Obschon der astromedizinische
Zusammenhang unangefochten bleibt, erklärt er den Heilungsprozess des Dichters
aber nur zum Teil. Haslob erkennt in seiner unvermuteten Heilung vielmehr die
Zuwendung Gottes, ‚cura Dei‘, und führt seine Genesung im Rückblick auf die über-
standene Krankheit auf seinen Glauben zurück. Natürlich ist die Buße dabei von

 „Ruhe wird meinem Geist inne sein.“ Ebd., Bl. A 8r.
 „Adiciam titulum: precibus quae cedere nescit, | Illa fame cessit, cessit et illa siti.“ [Ich werde
dir ein Epigramm mitgeben: ‚Wer es nicht verstand, auf Bitten hin zu weichen, wird dem Hunger,
wird auch dem Durst weichen.‘] Ebd.
 „Finge iocos, oro, siquando seria dixi. | Dicere nonnumquam cogit acerba dolor.“ [Denke dir,
bitte, Scherze aus, wenn ich einmal etwas Ernstes gesagt habe. Bisweilen zwingt der Schmerz,
Schneidendes zu sagen.] Ebd.
 Bereits Homer kennt den Hundsstern Sirius als Verursacher von Fieber; die Vorstellung re-
kurriert später auch bei römischen Autoren. Vgl. Franz Boll, Karl Bezold, Wilhelm Gundel: Stern-
glaube und Sterndeutung. Die Geschichte und das Wesen der Astrologie. 7. Auflage. Stuttgart
1977, S. 16 und 87.
 Haslob: Febris, Bl. A 8r.

3.5 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive II 99



zentraler Bedeutung. Schon in Elegie 6, als die behandelnden Ärzte kapituliert
haben, wendet sich der Kranke an den ‚Christus medicus‘, um ihn an die ‚promissio
salutis‘ zu erinnern: „Deine Stimme versprach allen, Christus, Heil und einen gnä-
digen und gütigen Gott.“419 Vor Christus tritt Haslob aber nicht nur als körperlich
Kranker. Das schwere Gewicht der Sünden lastet auf ihm, die ‚errata iuventae‘
martern, ähnlich wie einst Lotichius, sein Herz. Das Fieberleiden wird zur Bedin-
gung für die Herausbildung eines Sündenbewusstseins und zum Anlass für das
Bekenntnis der Sünde:

Respice me miserum peccati mole gravatum,
Quam fassus menti dico subesse meae.

Ante meos redeunt oculos errata iuventae,
Languida quae cruciant pectora mille modis.420

Blick auf mich Elenden, den die Last der Sünde niederdrückt, die – ich bekenne es – in mei-
ner Seele sitzt. Vor meinem inneren Auge kehren die Verfehlungen der Jugend wieder, die
auf tausendfache Weise das matte Herz martern.

‚agnitio‘ und ‚confessio peccati‘ versteht Haslob auch in der nachträglichen Refle-
xion über die Krankheit als ausschlaggebende Faktoren für seine Heilung, zusam-
men mit einem Gelübde. Erst Einsicht in und Reue über die Sünden hätten ihm
Besserung gebracht:

Multiplices tenerae naevos agnosco iuventae,
Prona sub errores quae solet ire suos.

O lacrymae sordes animi carnisque lavarent,
Ex oculis fluerent more perennis aquae.

Nec nova lux hilarem, neque me nox sera videret:
Semper ego cuperem noxia facta queri.

[...]
Aspice confectum morbo, nec reice luctum.

Sic tibi, quo potero, munere gratus ero.
Taliter orabam lacrymans, sensique salutem

Protinus, et votis gaudia laeta dari.421

,Ich erkenne die vielfältigen Sünden meiner zarten Jugend, die sich für gewöhnlich leicht-
sinnig auf Abwege begibt. Ach, würden doch die Tränen den Schmutz der Seele und des
Fleisches abwaschen, ach, würden sie doch wie eine nie versiegende Quelle aus den Augen

 „At tua vox lapsis promittit, Christe, salutem | Omnibus, et facilem propitiumque Deum.“
[Aber deine Stimme verspricht, Christus, allen Sündern Heil und einen nachsichtigen und geneig-
ten Gott.] Ebd., Bl. B 2r.
 Ebd., Bl. B 1v.
 Ebd., Bl. B 8r–8v.

100 3 Religiöse Sinngebung



strömen! Weder ein neuer Tag noch tiefe Nacht sähen mich fröhlich, ich wünschte, immer
meine schändlichen Sünden zu beklagen. [...] Schau her, wie mich die Krankheit verzehrt,
und weise meine Klage nicht zurück! So werde ich dir, wie ich es vermag, mit einer Gegen-
leistung dankbar sein.‘ So betete ich unter Tränen und fühlte sogleich, dass meinem Ge-
lübde Heilung und Freude gewährt wird.

Während sich der Bußakt und die parallel dazu verlaufende Therapie des Sünders
in der ersten Hälfte auf unterschiedliche Elegien verteilen, wird die zehnte zu
einem Ort der Synthese, der den leibseelischen Heilungsprozess des Dichters in
einer Elegie bündelt. Wie im vorherigen Ausschnitt fällt die Mehrheit der Verse auf
dasjenige Gebet, das Haslob vor seiner Heilung gesprochen haben will, da er sich
dem Tod bereits nahe glaubte.422 Der Text lenkt die Aufmerksamkeit zunächst auf
die somatische Seite des Fiebers, namentlich auf die Auszehrung des Fieberkran-
ken: „,Heiligster Spross‘, sprach ich, ,blick auf die Krankheit, von der der Körper,
wie von der Fäulnis verzehrt, darniederliegt.‘“423 Da der ,morbus coporalis‘ nur ein
Symptom ist für den ,morbus animae‘, steht mit der ,salus‘ des Dichters grundsätzli-
cher noch die Gesundheit der Seele zur Debatte, für die der Gottessohn die Passion
auf sich genommen habe: „Natürlich hast du, Christus, die Wunden einer grässli-
chen Hand erlitten, damit du mit deinem elenden Tod das Heil wiederherstellst“,424

schreibt Haslob und visualisiert das Blut Christi als heilsames Kurativum, während er
sich selbst von seinen Verdiensten distanziert („ich vertraue nicht auf meine Verdienste,
auch nicht auf die Festigkeit meines Geistes, denn was – außer zu sündigen – habe ich
vermocht?“).425 Mit dem ,nectar verbi‘, das der Kranke über die medizinische Hilfe stellt
(„Medicae munera ridet opis“), möge Christus die Sünde und das Fieber beseitigen:

Cum coleres terram gentes in iussa vocabas:
Obtinuit constans munera cuncta fides.

Nate Dei succurre mihi succurre fatenti,
Mitis et offensis criminibusque veni.

Missus es ut lapsos revocares nectare verbi.
Cui vigor est, Medicae munera ridet opis.

 „morbo cum membra iacerent | Fessa, nec optatae spes opis ulla foret: | Ipsaque mors oculos
erat occlusura, ferebam | Languidulas orans Christe sub astra manus.“ [Als meine Glieder in
Krankheit darniederlagen und es keine Hoffnung auf die ersehnte Hilfe gab und der Tod selbst
im Begriff war, meine Augen zu schließen, hob ich, Christus, im Gebet meine matten Hände zum
Himmel.] Ebd., Bl. C 1r.
 „Aspice (dicebam) soboles sanctissima morbum, | Corpora quo, tanquam tabe peresa, ia-
cent.“ Ebd.
 „Scilicet ut tristi reparares morte salutem, | Passus es horrendae vulnera, Christe, manus.“
Ebd.
 „Non ego confido meritis, nec robore mentis: Nam, nisi quod peccem, quid valuisse queam?“
Ebd., Bl. C 1v.

3.5 Antik-humanistische Tradition, medizinaltheologische Perspektive II 101



Febre laboranti confer donaque salutem,
Te Duce suscipiat semita rursus ovem.

Semita quae monstrat coelos, et quicquid in illis
Vivida mansurae gaudia lucis habet.

Saepe quis aspiciens tua lumina salvus abivit:
Attulerit vires in mea membra fides.426

Als du auf der Erde lebtest, befahlst du den Völkern Gehorsam, beständiger Glaube erlangte
alle Gnaden. Sohn Gottes, eile mir zu Hilfe, eile dem dich Bekennenden zu Hilfe, komm gnä-
dig, auch wenn dich meine Vergehen erzürnten! Du wurdest geschickt, um die Gefallenen
mit dem Nektar deines Wortes zurückzurufen. Diesem wohnt wahre Kraft inne, die Gaben
der Medizin verspottet er. Bring und verleih dem Fieberkranken Gesundheit, unter deiner
Führung möge das Schaf wieder den richtigen Weg aufnehmen, den Weg, der zum Himmel
und all jene lebendigen Freuden zeigt, welche das ewige Licht bereithält. Oft ging einer, als
er dein Antlitz erblickte, gesundet weg. Der Glaube wird auch meinen Gliedern die Kräfte
wiederhergestellt haben.

Haslobs Hoffnung wird freilich nicht enttäuscht – als er am Ende seines Gebets
Christus gelobt, ihn nach seiner Heilung zu verherrlichen, findet er, wie Loti-
chius, endlich Erlösung: „So weit sprach ich, und ich fühlte, dass das Fieber aus
dem Körper vertrieben war, und die frühere Wärme durchströmte die Gebeine
des Kranken.“427 Reue über die „stultae commissa iuventae“ und den ,gravis error‘
ist auch hier von entscheidender Bedeutung und bildet die Bedingung, unter der
die Gelübde des Kranken Gehör finden:

Sit tibi laus igitur, sit honos et gloria soli.
Postmodo, quod cures anxia vota, loquar,

Tunc ubi deflemus stultae comissa iuventae,
Cum gravis erroris poenituisse liquet.428

Lob, Ehre und Ruhm sei also dir allein. Später will ich verkünden, dass du Sorge trägst für
unsere angstvollen Gelübde, dann, wenn klar ist, dass uns der schwere Fehler reut, sobald
wir die Vergehen der einfältigen Jugend beweinen.

Haslobs Zyklus ist also geistlich finalisiert und hebt darauf ab, protestantische
Lehre am eigenen, biographischen Beispiel zu propagieren. ,vera fides salutem
accipit‘, „wahrer Glaube empfängt Heil/Gesundheit“, lautet die zentrale Botschaft

 Ebd.
 „Hactenus: et sensi depulsam corpore febrem, | Fovit et aegroti pristinus ossa calor.“ Ebd.,
Bl. C 2r.
 Ebd.

102 3 Religiöse Sinngebung



des (Sünden-)Kranken,429 die absichtsvoll die Differenz zwischen leiblicher und
seelischer Gesundheit aufhebt. Die Gesundung wird zum manifesten Glaubens-
zeugnis, das die Potenz von Gebeten und Glaube dokumentiert und lehrt, dass
der Zorn Gottes von kurzer Dauer ist. Die Würde dieser Botschaft ist es denn
auch, die Haslob sehr bewusst inhaltliche Redundanzen in Kauf nehmen lässt.
Nichts anderes als der ‚amor Christi‘ ist es, von dem sein Buch Zeugnis ablegt.
Heilung, Leben und Schreiben sind allesamt Gnadenerweise (,munera‘), und sie
verdienen es, in immer neuen Anläufen dichterisch verherrlicht zu werden:

Cur tamen haec repeto vobis, mea cura, sodales
Flumen in aequoreas spargere visus aquas?

Scilicet ut mecum Christi videatis amorem,
Qui sibi fidentes deseruisse nequit.

Illius est munus febris quod corpore fugit,
Cincta suis flammis: frigore cincta suo.

Illius est munus quod spirans aethere dulci
Perfruor, et Musis ocia digna colo.

Illius est munus calamum quod pollice duco,
Et meditor gratae carmina mentis opus.430

Warum spreche ich erneut davon, meine lieben Freunde, scheine ich doch Wasser ins Meer
zu gießen? Natürlich deshalb, damit ihr mit mir die Liebe Christi erkennt, der diejenigen, die
an ihn glauben, nicht im Stich lassen kann. Sein Geschenk ist es, dass ich (noch lebend) mich
an süßer Luft erquicke und eine den Musen würdige Muße pflege. Sein Geschenk ist es, dass
ich die Feder mit den Fingern führe und mich ans Werk mache, Gedichte einer dankbaren
Seele zu verfassen.

3.6 Gewandelte Selbstwahrnehmung: Konfrontation mit der
Sündenkrankheit

Was protestantische Krankheitsdichter antreibt, ist die Faszination für die ,Neu-
gestaltung des Subjekts‘,431 für eine innere Wandlung vor Gott (,coram Deo‘), die
sich gleichsam nach außen kehrt, sobald das Subjekt gesundet. „GOt der herr wil /
das wir vns erkennen fur suͤnder. Das wir suͤnder seind / kan er wol leyden / das
wir vns aber darfuͤr nicht halten / kan er nicht leyden“, formuliert 1527 Johannes
Bugenhagen, der einen der frühesten reformatorischen Krankenunterrichte dru-

 Ebd., Bl. B 7v.
 Ebd., Bl. C 3r–C 3v.
 Formulierung nach dem Titel der Studie von Moshe Sluhovsky: Becoming a New Self: Prac-
tices of Belief in Early Modern Catholicism. Chicago 2017.

3.6 Gewandelte Selbstwahrnehmung: Konfrontation mit der Sündenkrankheit 103



cken ließ, zu Beginn seiner Schrift.432 Die Differenzierung, die der Text vornimmt,
korrespondiert mit Luthers Unterscheidung zwischen dem seienden Sünder und
dem werdenden Sünder.433 Zwar ist der Mensch natürlicherweise Sünder, doch
wird er es im Lichte seiner Selbsterkenntnis434 in einem tieferen Sinne, weil der
Reformator zwischen der „Tatsächlichkeit und de[m] Offenbarsein der Sünde“
unterscheidet.435 „Alle Menschen sind vor Gott in Sünden und sündigen, sind also
wirklich Sünder“, schreibt Luther in der ersten Psalmenvorlesung (1513–1515) und
erklärt: „Dann werden wir Sünder, wenn wir anerkennen, dass wir solche sind,
weil wir solche vor Gott sind.“436 Noch präziser fasst er die unterschiedlichen
Qualitäten in der Römerbriefvorlesung, wo er das Sünder-Werden geistlich auf-
fasst und so vom natürlichen Sünder-Sein absetzt.437 Der Übergang vom ,peccator
esse‘ zum ,peccator fieri‘ bedeutet eine „Umwandlung des ‚sensus nostri‘“:438

Sed dicendum, Quis modus iste sit, quo hominem spiritualiter fieri oportet peccatorem. Est
enim non naturalis. Quia sic non fit, Sed est omnis homo peccator. Sed tota Vis huius muta-
tionis latet in sensu seu ęstimatione ac reputatione nostra. Hunc enim mutare intendit
omnis sermo Scripturę et omnis operatio Dei.439

Aber nun ist noch zu sagen: Auf welchem Wege muß ein Mensch geistlicherweise ein Sün-
der werden? Auf keinem natürlichen. Denn so wird er nicht erst ein Sünder, nein, da ist es
jeder schon. Vielmehr ruht das ganze Schwergewicht dieser Veränderung in den verborge-
nen Tiefen der Gesinnung, d. h. in der Schätzung und Meinung, die wir von uns haben. Die-

 Johannes Bugenhagen: Ein vnderricht deren / so in kranckheyten vnd tods noͤten ligen / Vnd
von dem heyligen Sacrament des waren leibs vnd bluͦts Christi / seer guͦt vnd nuͤtzlich allen Chris-
ten zuͦ lesen. [Nürnberg: Friedrich Peypus] 1527 [= VD 16 B 9401], Bl. A ijr.
 Zu Luthers Bußtheologie Schwarz, darüber hinaus Ulrich Barth: Die Entdeckung der Subjek-
tivität des Glaubens. Luthers Buß-, Schrift- und Gnadenverständnis. In: ders.: Aufgeklärter Protes-
tantismus. Tübingen 2004, S. 27–51.
 Zu ‚cognitio Dei‘ und ‚cognitio sui‘ bei Luther Jack E. Brush: Gotteserkenntnis und Selbster-
kenntnis. Luthers Verständnis des 51. Psalms. Tübingen 1997 (Hermeneutische Untersuchungen
zur Theologie 36).
 Andreas Stegmann: Luthers Auffassung vom christlichen Leben. Tübingen 2014 (Beiträge
zur historischen Theologie 175), S. 145, Anm. 18.
 „Omnes homines sunt in peccatis coram deo et peccant, i. e. sunt peccatores vere. [...] Tunc
fimus peccatores, quando tales nos esse agnoscimus, quia tales coram deo sumus.“ BoA 5,119.
 Vgl. Hans Joachim Iwand: „Sed originale per hominem unum“. Ein Beitrag zur Lehre vom
Menschen. In: ders.: Glaubensgerechtigkeit. Gesammelte Aufsätze. Hg. von Gerhard Sauter. Bd 2.
München 1980 (Theologische Bücherei 64), S. 171–193, hier S. 189.
 Simo Peura: Mehr als ein Mensch? Die Vergöttlichung als Thema der Theologie Martin Lu-
thers von 1513 bis 1519. Mainz 1994 (Veröffentlichungen des Instituts für europäische Geschichte
Mainz 152), S. 119.
 WA 56, 233.

104 3 Religiöse Sinngebung



sen Sinn nämlich zu ändern, darum geht es in jedem Wort der Schrift und in jeglichem Han-
deln Gottes.440

Die protestantischen Krankheitsgedichte entpuppen sich damit als Vollzug einer ‚mu-
tatio‘ des Sünder-Subjekts, für die die Buße eine entsprechende Praxis bereitstellt.
Ego-dokumentarisch inszenieren die Gedichte, was die Theologie der Zeit reflektiert:
eine sich wandelnde Selbstwahrnehmung des Ich, das sich in der Konfrontation mit
der Sündenkrankheit vom natürlichen zum geistlichen ,peccator‘ wandelt. Krankheit
hat mithin eine epistemische Valenz, indem sie den Menschen zu Anerkenntnis und
Bekenntnis der Sünde anregen kann, zur passiven Rechtfertigung Gottes; Heilung
hingegen produziert Evidenz, indem sie die Regeneration des Subjekts sichtbar
macht: „sensi depulsam corpore febrem“441, ,sensi protinus salutem dari‘442, schreibt
Haslob und lenkt so zweimal die Aufmerksamkeit auf die sinnliche Wahrnehmbar-
keit des Heilungsprozesses.

Die Bedeutung körperlicher Evidenz lässt sich noch deutlicher an einem Krank-
heitsgedicht des Stigelius ablesen. Die Elegie richtet sich gegen ein bösartiges Fieber,
das ihn nach Ausweis der Überschrift 1540 in Wittenberg ankam.443 Auf den ersten
Blick ist Stigelius von einer theologischen Auseinandersetzung mit der ,febris maligna‘
weit entfernt. Das Gedicht setzt ein mit einer kämpferischen Apostrophe an das perso-
nifizierte Fieber, dem Stigelius mit einer Invektive droht. In seinem nur vermeintlich
unbewaffneten Gedicht (,carmen inerme‘) mobilisiert er ein veritables ,agmen vatum‘,
ein Dichterheer, dem Eoban Hesse voransteht, gefolgt von Philipp Melanchthon und
weiteren Repräsentanten des Wittenberger Dichterkreises. Nach seiner anfänglichen
Kampfansage muss Stigelius jedoch einsehen, dass Dichter und Dichtung dem Fieber
nicht beikommen und die aggressiven Einschüchterungen machtlos sind: Die Waffen
der Poeten, Worte, Stimme und Zungen, nichts davon kommt gegen die ,febris maligna‘
an. Statt auf einen Feldzug setzt Stigelius daher auf den ,reparator salutis‘ Christus:

Ille suis promissa dedit, promissaque servat,
Quo rediit nobis vindice nostra salus.

Huic modo credamus, quod nos offendere possit
Machina non aliquid totius orbis habet.

Omnes fortunae poterit ridere procellas,
Qui locat in solo spemque fidemque Deo.444

 Übers. nach Ellwein, S. 107 f.
 Haslob: Febris, Bl. C 2r.
 Ebd., Bl. B 8v.
 „In Febrim malignam, qua correptus, graviter decubuit Vitebergae, Anno 1540, mense Mar-
tio, vivente adhuc Eobano Hesso, qui eodem Anno paulo post ex hac vita decessit, Mense videlicet
Octobri.“ Humanistische Lyrik, S. 596.
 Ebd., S. 600, vv. 61–66.

3.6 Gewandelte Selbstwahrnehmung: Konfrontation mit der Sündenkrankheit 105



Er gab den Seinen ein Versprechen und hält sein Versprechen, unter dem Erlöser kehrte
unser Heil zurück. Glauben wir nur an ihn, so kann uns alles Machwerk auf Erden nichts
anhaben. Alle Stürme des Glücks wird verlachen können, wer Hoffnung und Glaube allein
auf Gott setzt.

Ganz im Sinne des obigen Zitats betont Stigelius, wenn er im Folgenden Heilung
erfleht, die Festigkeit seines Glaubens („gero non dubia pectora plena fide“, v. 68),
freilich nicht ohne zugleich in Distanz zu treten zum Gedanken der Werkgerechtig-
keit: „Nicht wie ich es verdient habe, sondern wie es dir, Christus, beliebt, mögest
du mich, ich bitte dich, ein wenig von meinem Schmerz erleichtern.“445 Als sich
dann tatsächlich Heilung einstellt, zweifelt Stigelius zunächst an seiner Gesundung
und meint, einer Täuschung zu unterliegen; seine Körperwahrnehmung belehrt
ihn aber schnell eines Besseren:

Fallor? an in trepido te pectore CHRISTE vocantem
Iam dudum morbi mitius urget onus?

Sentio, nec fallor, tremulos iam deserit artus,
Eque suo hospitio transfuga febris abit.446

Täusche ich mich oder drückt die Last der Krankheit denjenigen schon sanfter, der dich,
Christus, aus ängstlichem Herzen anruft? Ich fühle es und täusche mich nicht, schon ver-
lässt das Fieber die zitternden Glieder und der Ausreißer zieht aus seinem Gasthaus.

Die Heilung bestätigt die vorgelagerte These der Elegie, dass sich die Heilszusage
(„Ille suis promissa dedit“, v. 61) dort erfüllt, wo ihr der Glaube Antwort gibt („Huic
modo credamus, quod nos offendere possit | Machina non aliquid totius orbis
habet“, vv. 63 f.); auf einer höheren Ebene liest sich das Gedicht aber auch als raffi-
nierte Antwort auf die Frage nach der ,certitudo salutis‘: Das Problem der Heilsge-
wissheit löst Stigelius – ähnlich wie später Haslob – mit der sensorischen Evidenz
seiner Hei lungsgewissheit. Der Symptomcharakter leiblicher Leiden, Ausdruck
des ‚status corrputionis‘, erweist sich als Chance, am gesundenden Körper eine sub-
stantiellere Form seelischer Wiederherstellung zu entdecken. Für die protestanti-
schen Humanisten sind Krankheit und Heilung also deshalb attraktive Gegenstände,
weil sie ihnen die Möglichkeit bieten, die Rechtfertigung zu versinnlichen, sich der
eigenen ,iustificatio‘ zu vergewissern. Diese persönliche religiöse Verständigung ist
aber nie nur eine private, sondern immer auch ein Zeugnis für die Glaubensgemein-
schaft, oder genauer: für die humanistische Kommunikationskultur, in die die Texte
qua Druck und Widmung einbezogen sind. In Analogie zu den biblischen Heilungs-

 „Non ut ego merui, verum ut tibi Christe videtur, | Me precor ex aliqua parte dolore leves.“
Ebd., vv. 71 f.
 Ebd., vv. 73–76.

106 3 Religiöse Sinngebung



wundern werden die Heilungszeugnisse zu ,verba visibilia‘,447 die intersubjek-
tive Gültigkeit beanspruchen.

Bei aller auratischen Aufladung von Krankheitserfahrungen gibt Stigelius auf
der anderen Seite zu verstehen, dass die Heilungen nicht so sehr als vollendete
denn als initiierte Rechtfertigung, als Beginn eines Rechtfertigungsprozesses , ge-
meint sind. Als sein Sohn Honorius an einem Hautleiden erkrankte, verfasste Stige-
lius drei Gedichte mit Heilungsbitten für den elenden Sohn, die illustrieren, wie die
lutherische Auffassung vom Gichtbrüchigen als Inbegriff des sündenkranken ,genus
humanum‘ auch die Wahrnehmung empirischer Kranker aus dem eigenen Umfeld
bestimmte: Analog zum ,morbus paralysis‘ repräsentieren die äußeren Zeichen der
Krankheit – Pusteln, Flecken und Male – die Depravation der Menschheit. Das Kind
wird zum traurigen Spiegel, ,triste spectaclum‘, das die ,conditio humana‘ ansichtig
macht. Als aber die Bitten erhört werden und sich der Knabe allmählich erholt,
wandelt sich die Perspektive auf den kranken Körper. Dem Kind wächst eine neue
Haut (,nova pellis‘), und eine belebende Kraft („vis rediviva“) erfüllt es. Die Heilung
deutet voraus auf die leibseelische Restitution am Ende der Zeit, auf die umfassende
Wiederherstellung des Menschen, die den Zielpunkt der himmlischen ,medicina spi-
ritualis‘ definiert:448

Ecce suis cedens vitiis evanuit humor,
Incipit a morbo laetior esse puer.

Diffugiunt papulae, nova toto corpore pellis
Nascitur, e vitio vis rediviva venit.

Sic etiam ante Deum renovatis corpora formis,
Plena venustatis, plena decoris erunt.

Quando restauratis in vitam a morte parentem
Induet aeternum gloria vera decus.449

Siehe, weichend ist der Saft mit seinen Schadwirkungen verschwunden, der Knabe beginnt
sich von der Krankheit zu erholen. Die Pusteln verschwinden, auf dem ganzen Körper
wächst eine neue Haut, aus dem Schaden geht eine belebende Kraft hervor. So werden auch
vor Gott die Körper, nachdem ihre Gestalt erneuert worden ist, voll Schönheit, voll Anmut
sein, wenn der wahre Ruhm den Menschen, vom Tod zum gehorsamen Leben wiederherge-
stellt, ewige Zierde anlegen wird.

 Steiger: Medizinische Theologie, S. 37, beschreibt „die Krankenheilungen [in den evangelischen Be-
richten, O. G.] als verba visibilia und bildhafte Kommentare zur Verkündigung der Sündenvergebung.“
 „Die von Christus angewandte geistliche pharmacologia ist nach Luther eschatologisch dar-
auf angelegt, dereinst am Jüngsten Tag in voll- und endgültige Heilung überführt zu werden.“
Ebd., S. 47. Vgl. auch ebd., S. 15.
 Stigelius: Poemata, Bl. L VIIIr.

3.6 Gewandelte Selbstwahrnehmung: Konfrontation mit der Sündenkrankheit 107



3.7 Das Ende der Selbstsorge? ‚cura sui‘ in der protestantischen
Lyrik

Mit Blick auf die historische Semantik von Krankheitserfahrungen unterscheidet
sich die Konzeptualisierung von ,morbus‘ und ,salus‘, wie wir sie zuvor rekonstru-
iert haben, ganz wesentlich von Auffassungen, die im (Spät-)Mittelalter dominieren.
Für das Mittelalter ist ein ambivalenter Krankheitsbegriff anzusetzen, der zwischen
Sündenstrafe und Nobilitierung oder Gnade changiert.450 Die Passionsmystik, etwa
Heinrich Seuses Vita, bietet dankbare Beispiele für einen positiv besetzten Krank-
heitsbegriff.451 Ist es Seuses Diener-Figur um den Nachvollzug der Passion Christi
zu tun, so bedient sie sich, um in eine Leidensgemeinschaft mit Christus zu treten,
in den vorderen Kapiteln unterschiedlicher Marterinstrumente. Derlei äußere
Übungen untersagt Gott im zwanzigsten Kapitel, jedoch nicht, weil er den Diener
erlösen wollte, sondern um seine Pein zu vergrößern, indem er das Leiden nun-
mehr über ihn verhängt. Der Diener erzielt so eine noch größere Kongruenz in der
von ihm angestrebten Christusförmigkeit, und gerade Krankheit ist dazu prädesti-
niert, die Christus-Nachfolge zu vertiefen.452 Wichtig ist, dass Gott das Ausharren in
Krankheit mit „lon in dem himelrich“ vergütet,453 die Seele also „von dem vegfúr“
befreit wird.454 Verdienstlich sind mit Geduld durchstandene Krankheiten aber nicht
nur für mystisch Begabte, sondern für alle Kranken bzw. Sterbenden. So argumen-
tiert der zuvor behandelte Peuntner in seiner ‚ars moriendi‘, dass dem Kranken eine
letzte Chance gegeben sei, um sein Seelenheil nicht zu verspielen; Duldsamkeit, ,pati-
entia‘, könne ihn vor den Höllenqualen retten und den Aufenthalt im Purgatorium
verkürzen:

ja ist, das du die krankchait vnd den tod geduldichleich leidest, so wizz, das von dir wird
genomen das ewig leiden, vnd dÿ pen der weiczen wiert dir geringert vnd in das himlisch

 Vgl. Oliver Auge: „... ne pauperes et debiles in ... domo degentes divinis careant“ – Sakral-
religiöse Aspekte der mittelalterlichen Hospitalgeschichte. In: Sozialgeschichte mittelalterlicher
Hospitäler. Hg. von Neithard Bulst, Karl-Heinz Spieß. Ostfildern 2007 (Vorträge und Forschungen
65), S. 77–123, hier S. 85–88.
 Vgl. Susanne Bernhardt: Figur im Vollzug. Narrative Strukturen im religiösen Selbstentwurf
der Vita Heinrich Seuses. Tübingen 2016, S. 200–210.
 „Die Funktion der Krankheit liegt in der Möglichkeit einer ‚imitatio Christi‘, die nicht an As-
kese und Disziplinierung gebunden ist und die nicht Gefahr läuft, durch Selbstbezogenheit im
Leiden wieder Immanenz mitzuproduzieren.“ Ebd., S. 201.
 Heinrich Seuse: Deutsche Schriften. Hg. von Karl Bihlmeyer. Stuttgart 1907, S. 109.
 So Christus im St. Katharinentaler Schwesternbuch: Das St. Katharinentaler Schwestern-
buch. Hg., kommentiert und mit einer Untersuchung von Ruth Meyer. Tübingen 1995 (Münchener
Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 104), S. 114.

108 3 Religiöse Sinngebung



paradis wirstu schier froleich genoͤmen. Ob du aber vngeduldig wirst sein, so wiss, dastu
dannoch yeczund muest leiden vnd dem ewigen leyden wirstu nicht entrÿnnen[.]455

Derselbe Gedanke rekurriert im ersten Krankengebet, das Peuntner den Lesen-
den seiner Schrift als Muster an die Hand gibt;456 es enthält die Bitte, dass die im
Diesseits durchlittene Krankheit, zusammen mit den Todesqualen, die Jenseits-
strafen kompensieren möge. Ob diese irdischen Leistungen Annahme finden,
bleibt freilich der Güte Gottes anheimgestellt: „Ich pit dich, lieber herr, dastu
mein krankchait vnd dy smerczen meines leipleichen tods wellest guetichleichen
emphachen fuͤr dy graussamen pen vnd smerczen der weiczen“.457

Über seine Genesung verfügt der Kranke also nicht, wohl aber über den habitu-
ellen Umgang mit dem göttlichen Verhängnis. Leiden eröffnen Handlungsoptionen,
Spielräume, um das Seelenheil mitzugestalten. Der reformatorischen Tradition mit
ihrer Absage an die gerechten Werke ist eine solche Sicht natürlich fremd. Die Ver-
fasser reformatorischer Sterbebücher sprechen sich teilweise explizit gegen die Vor-
stellung aus, dass ,patientia‘ die Seele retten könne, so etwa Caspar Huberinus in
seiner ,ars moriendi‘ von 1529. Huberinus mahnt, dass allein die Leiden Christi die
Vergebung der Sünden brächten:

Zuͦletst muͦst du dich auch gar nichts mit ainander verlassen auf dise deine krankhait, das
du wöltest verhoffen, Got wurde solchen deinen schmertzen ansehen und dir dardurch gne-
dig sein und deine sünd verzeyhen. Da wird schlecht nichts drauß; da ist kain andere beza-
lung, kain andere gnuͦgtüung für deine sünd, dann das ainig leyden und sterben Jesu
Christi, deines seligmachers. Gott der Herr sicht auch sonst nichts an, im gefelt auch sonst
nichts, dann sein lieber sun. Dann derselb ist das lamb Gotes, welchs der welt sünd auf sich
nimpt. Er ist auch das ainig genuͦgsam opfer für aller welt sünd. Darumb ist dise deine
krankhait, leyden und schmertzen vil, vil zuͦ gering, dann das es die minste sünd vor Gott
solte außleschen, ich will geschweygen, die seligkait dardurch erlangen und verdienen, wie
dann Paulus sagt [Röm 8,18]: Ich halte es darfür (spricht er), das dieser zeyt leyden der her-
ligkeit nit wert sey, die an uns soll offenbart werden. Es ist kain creatur weder in hymel
noch auf erden, auch kain engel gnuͦgsam gewesen, disen grossen zorn Gottes zuͦ stillen.
Solte es dann deine geringe krankhait oder schmertz stillen?458

 Peuntner: Kunst, S. 27.
 Vgl. ebd., S. 35–37.
 Ebd., S. 36.
 Caspar Huberinus: Wie man den sterbenden trösten und im zusprechen solle. In: Gunther
Franz: Huberinus – Rhegius – Holbein. Bibliographische und druckgeschichtliche Untersu-
chung der verbreitesten [sic] Trost- und Erbauungsschriften des 16. Jahrhunderts. Nieuwkoop
1973 (Bibliotheca Humanistica & Reformatorica 7), S. 227–240, hier S. 232. Weitere Beispiele kön-
nen die Tendenz bestätigen: „Doch sol er nit gedencken / das er mit seinem willigen leiden /
wolt seine sünd biessen / oder etwas verdienen. Dann Christus hat vnsere sünd gebiest / vnd
vns durch seinen tod das ewig leben verdient / Das sol vnser einige zuͦuersicht sein. Dieweil die

3.7 Das Ende der Selbstsorge? ‚cura sui‘ in der protestantischen Lyrik 109



Vermeintliche Heilsoptionen wie ‚patientia‘ streicht Huberinus konsequent durch
und spricht dem Kranken somit jegliche Möglichkeit ab, das eigene Leiden sote-
riologisch zu instrumentalisieren. Gefordert wird Geduld von den Reformatoren
noch immer,459 ihren Verdienstcharakter hat sie jedoch verloren. Auf einer über-
geordneten Ebene könnte man diesen Befund als Argument für ein Ende der
christlichen Selbstsorge geltend machen, wie es jüngst Tobias Bulang und Regina
Toepfer postuliert haben:

Die Spannung zwischen dem Streben nach Heil und dem Scheitern an der eigenen Unzuläng-
lichkeit wird zum zentralen Problem Martin Luthers. Seine Zweifel, wie ein Mensch je vor
Gott gerechtfertigt sein kann, führten zum radikalen Bruch mit dem christlichen Konzept der
Selbstsorge, wie es seit der Spätantike verbreitet war. Nach reformatorischer Ansicht obliegt
das Heil nicht mehr der Sorge des Menschen, sondern wird als alleinige Gnadengabe Gottes
interpretiert. Sola fide und sola gratia ersetzen den christlichen Imperativ des Mittelalters,
das Seelenheil durch gute Werke zu fördern. Damit gewinnt das Konzept einer medizinischen
Theologie im Luthertum an neuer Plausibilität und Überzeugungskraft.460

Gemäß Bulang und Toepfer schließt die ,theologia medicinalis‘ die Lücke, die sich
mit der angeblichen Verabschiedung christlicher Selbstsorge im Zuge der Reforma-
tion aufgetan habe. Auf der propositionalen Ebene sprechen unsere Texte für diese
Darstellung: Lotichius, Stigelius und Haslob distanzieren sich in ihren Heilungsbit-
ten konsequent vom Verdienstgedanken461 und projizieren ihre ,salus‘ gänzlich auf
den Seelenarzt. Mit Blick auf die planvolle Selbststilisierung nach dem Modell der

leiden dieser zeit nitt werdt seind / der herligkeit die an vns sol offenbar werden.“ Caspar
Kantz: Wie man den krancken vnd sterbenden menschen / ermanen / troͤsten und Gott befelhen
soll / Das er von diser welt seligklich abscheyde. Augsburg: Alexander Weißenhorn, 1539 [= VD
16 K 95], Bl. a iijr. – „Nun aber sagt Paulus, Got strafe derhalben mit krankheit, auf das wir nit
ewige straf sollen leiden. Da must je bekennen, das es Got auch mit dieser krankheit nit übel,
sonder auf das beste mit dir meint. Nit darumb, als solt solche krankheit, leiden oder gedult
den himel verdienen. Nein! Solches hat allein Christus mit seim sterben ausgerichtet.“ Veit
Dietrich: Agendbüchlein für die Pfarrherrn auff dem Land. In: Die evangelischen Kirchenord-
nungen des 16. Jahrhunderts. Band 11: Bayern, 1. Teil: Franken. Hg. von Emil Sehling. Tübingen
1961, S. 487–553, hier S. 513.
 Vgl. Claudia Resch: Trost im Angesicht des Todes. Frühe reformatorische Anleitungen zur
Seelsorge an Kranken und Sterbenden. Tübingen, Basel 2006 (Pietas Liturgica. Studia 15), S. 89.
 Tobias Bulang, Regina Toepfer: Einleitung: Heilssorge und Selbstsorge in Mittelalter und frü-
her Neuzeit – Traditionen und Perspektiven. In: Heil und Heilung. Die Kultur der Selbstsorge in
der Kunst und Literatur des Mittelalters und der frühen Neuzeit. Hg. von dens. Heidelberg 2020
(Germanisch-Romanische Monatsschrift. Beiheft 95), S. 1–17, hier S. 10.
 „Lenis ades potius, veniasque salutifer aegro, | Tu quoniam mitis, non quia dignus ego.“ Loti-
chius (Humanistische Lyrik, S. 432, vv. 37f.). – „Non ut ego merui, verum ut tibi Christe videtur, |
Me precor ex aliqua parte dolore leves.“ Stigelius (ebd., S. 600, vv. 71f.). – „Non ego confido meritis.“
Haslob (Febris, Bl. C 1v).

110 3 Religiöse Sinngebung



evangelischen Kranken stellt sich aber doch die Frage, ob den Gedichten nicht auch
eine gegenläufige Tendenz eingeschrieben ist: Soll nicht dies ,Self-Fashioning‘, we-
nigstens auf der Darstellungsebene, verfügbar machen, was dem Subjekt theologisch
entzogen ist: die Vermittlung und Teilhabe am Gnadengeschehen? Die Gedichte sind
dann nicht einfach (gemessen an ihrer Reichweite ohnehin begrenzte) Vehikel der
protestantischen Lehre, sondern reagieren – mit dem literarischen Können der
Schreiber – auf deren „eigene[ ] Unzulänglichkeit“. Der Versuch, aus der protestanti-
schen Absage an eine synergistische Hei lssorge einen „radikalen Bruch mit dem
christlichen Konzept der Selbstsorge [Hervorh. von O. G.]“ abzuleiten, ist daher zu
einfach und verunklart die Differenz zwischen ,cura salutis‘ und ,cura sui‘. Die Sorge
des Protestanten um sich, sie meint weniger eine Heilssorge als vielmehr eine Sorge
um die Geltung der Verheißung ,pro me‘, um das Einbezogen-Sein in den Radius gött-
licher Gnade, das man am Beispiel körperlicher Genesung plausibel macht – wenigs-
tens literarisch.

Gegen die These vom „radikalen Bruch“ sprechen auch solche Krankheitsge-
dichte, die das Gewicht stärker auf die Leiden der Seele legen. „In Krisensituationen
ist der Mensch zunächst einmal sich selbst Seelsorger, indem er sich selbst in ein
Gespräch, in ein Selbstgespräch verwickelt“.462 Anlässlich einer solchen Krise, die er
in der Überschrift präzise auf den 2. Februar 1557 datiert, verfasste Stigelius eine
Elegie, die ein anschauliches Beispiel für protestantische Selbstsorge liefert.463 Ob-
wohl Melancholie in der Frühen Neuzeit bekanntlich humoralpathologisch interpre-
tiert wurde,464 interessiert das Phänomen hier nur in seiner geistlichen Variante als
,tristitia spiritualis‘,465 ohne dass eine Leibeskrankheit vorausgesetzt würde. Die
Seele ist krank (,mens aegra‘) und des Lebens überdrüssig („taedia vitae“). Stigelius’
,persona‘ wird zur Seismographin ihrer seelischen Zustände, zur Trösterin, die das
innere Ringen der ,mens‘ sprachlich übersetzt: Die Seele leidet unter ihren Sünden,
verneint jedoch, dass sie ihre Qualen verdient habe. Auf diese innerliche Krise ant-
wortet Stigelius mit Trost und Ermahnung, die zusammen die Grundzutaten einer
erbaulichen Rede bilden.466 Die ‚adhortatio‘ setzt bei der problematischen, weil

 Johann Anselm Steiger: Die Geschichts- und Theologie-Vergessenheit der heutigen Seelsorge-
lehre. In: Kerygma und Dogma 39 (1993), S. 64–87, hier S. 76. Zur protestantischen geistlichen See-
lenkur André Knote: Von der geistlichen Seelenkur zur psychologischen Kur. Zur Geschichte der
Psychotherapie vor Freud. Paderborn 2015 (Laboratorium Aufklärung 21).
 „Consolatoria in moerore quodam suo acerbissimo, scipta, Anno 1557. 2. Februar.“ Humanis-
tische Lyrik, S. 602.
 Literaturhinweise zum Melancholie-Komplex ebd., S. 1309.
 Vgl. ebd., S. 1309 f.
 Vgl. Ute Mennecke-Haustein: Erbauungsliteratur. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 13 (1992),
S. 233–239, hier S. 234.

3.7 Das Ende der Selbstsorge? ‚cura sui‘ in der protestantischen Lyrik 111



selbstgerechten Haltung der Seele an. Statt die eigenen Verfehlungen in Schutz zu
nehmen, solle sie Gott um Vergebung bitten:

Ne defende scelus, ne te excusato nocentem,
Neve alios culpae mole onerato tuae:

Sed potius sic cede Deo, ne transfuga retro
Auffugias, certas dum movet ira minas:

Verum humiles effunde preces, veniamque precatus,
Tranquilla tolerans excipe tela fide:

Sic retrahens hastam parcet delicta fatenti,
Rursus et optata te relevabit ope.467

Verteidige nicht deine Verfehlung, entschuldige dich nicht, wenn du sündigst, und be-
schwere nicht andere mit der Last deiner Schuld, sondern füge dich Gott so, dass du dich
nicht wie ein Überläufer davonstiehlst, wenn sein Zorn droht, sondern gib demütige Gebete
von dir und empfange, sobald du um Vergebung gebeten hast, im ruhigen Glauben geduldig
seine Pfeile. So wird er seine Lanze zurückziehen und denjenigen, der seine Sünden be-
kennt, schonen und dich wieder mit der ersehnten Hilfe erleichtern.

Der (Selbst-)Tröster findet an der melancholischen Seele jene verderbliche Selbst-
sucht, die Luther im Anschluss an Augustinus mit der Figur des in sich selbst ge-
krümmten Menschen konkretisiert, des ‚homo incurvatus in se ipsum‘.468 Impliziert
ist in diesem Bild die Abwendung von Gott (,aversio a Deo‘), die Luther mit der
Sünde identifiziert.469 Stigelius kontrastiert die Seele und ihre „widergöttliche Selbst-
behauptung“470 mit dem geständigen Sünder, der einstimmt in den göttlichen Richt-
spruch. Diese Opposition verallgemeinert er in einem mahnenden Schlussteil:

Usque adeo nihil est mortali tutius aegro,
Quem facit ante Deum conscia culpa reum:

Quam gemitu cordis delictum agnoscere, et illi

 Humanistische Lyrik, S. 602, vv. 25–32.
 Dazu Barth, S. 31; Michael Roth: Homo incurvatus in se ipsum – Der sich selbst verachtende
Mensch. Narzißmustheorie und theologische Hamartiologie. In: Praktische Theologie 33 (1998),
S. 14–33, hier S. 16 f. und 29; Matt Jenson: The Gravity of Sin: Augustine, Luther, and Barth on
‚Homo Incurvatus in Se‘. London 2006, S. 47–97; Oswald Bayer: Martin Luthers Theologie. Eine
Vergegenwärtigung. 4. Auflage. Tübingen 2016, S. 164–166; Guido Bausenhart: Stolz – Geschwellte
Brust auf schmächtigen Beinen. In: Die Sieben Todsünden – Zwischen Reiz und Reue. Hg. von
Peter Nickl. Berlin 2009 (Thomas-Morus-Impulse 3), S. 75–95, hier S. 82–84; Gabriele Bosch: Luther
und der augustinische „homo incurvatus“. In: Das in sich verkrümmte Herz. Anamnesen, Diagno-
sen und Perspektiven menschlichen Seins im 21. Jahrhundert. Hg. von Holger Speier. Marburg
2015, S. 41–60.
 Vgl. Bayer, S. 164.
 Barth, S. 31.

112 3 Religiöse Sinngebung



Dedere se culpae supplice voce reum,
Et veniam expectare fide: Sic denique victor

Vincere sperato nos quoque fine facit.471

Nichts ist für einen kranken Menschen, den die bewusst gewordene Schuld vor Gott zu
einem Angeklagten macht, sicherer, als unter Seufzen des Herzens seine Sünde anzuerken-
nen und sich ihm als Schuldiger mit demütig bittender Stimme zu überantworten und kraft
des Glaubens Vergebung zu erwarten. So endlich erwirkt der Sieger, dass am erhofften
Ende auch wir siegen werden.

Erhellend ist Stigelius’ Zeugnis, weil es zutage fördert, dass am gegenüberliegen-
den Ende der ‚incurvatio‘ nicht einfach eine Absage an die Selbstsorge liegt. Stige-
lius führt die Seele aus ihrer Selbstbezogenheit heraus, kommt dabei aber nicht
ohne eine Praxis der Selbstzuwendung aus, deren Kennzeichen es ist, die Seele
auf eine Gottesbeziehung hin zu öffnen – darin (und nur darin) hat das auto-
poimenische Soliloquium seine Legitimität. „Sich Gott widmen“ (,illi se dedere‘) –
ohne Selbstsorge ist die ,abnegatio sui‘ nicht denkbar.

Nachgeahmt und weiterentwickelt wird Stigelius’ Modell in einer Elegie aus
dem Febris-Zyklus, die wir im Vorangehenden noch nicht gewürdigt haben: Elegie
sieben, die Haslob nicht an ein Gegenüber, sondern an die eigene Seele richtet, ver-
fasst unter heftigen Schmerzen.472 Für die körperlichen Qualen interessiert sich
der Text, im Gegensatz zu anderen, aber kaum; wichtig ist der Hinweis auf die
physische Pein allein deshalb, weil sie die daraus hervorgehende Anfechtungsnot
plausibel macht: Ihre Veranlassung hat die Unterredung mit der eigenen Seele in
der ‚desperatio‘, der Verzweiflung im Angesicht des Todes. Haslob versucht, die
‚anima‘ zu trösten, ihre Nöte seelsorgerisch aufzufangen. Der Heiland sei gekom-
men, um den Sündern Rettung zu bringen, und wolle der ‚mens‘ Erleichterung
verschaffen:

Ille Dei Natus (mens audi) venit in orbem,
Sedis ut aeternae susciperemus opes.

Non cupit immergi tenebris in crimina lapsos,
Sed cupit in rectam corda redire viam.

Aspicis ut blandis invitet pectora verbis?
Ut velit errantis demere mentis onus?

Sis saltem munita fide, nec credere differ.
Non aliquem Christi fallere verba queunt.473

 Humanistische Lyrik, S. 604, vv. 39–44.
 „Ad animam cum gravissimis afficeretur corporibus cruciatibus.“ Haslob: Febris, Bl. B 3r.
 Ebd., Bl. B 4r.

3.7 Das Ende der Selbstsorge? ‚cura sui‘ in der protestantischen Lyrik 113



Jener Sohn Gottes (hör zu, meine Seele!) kam auf die Erde, damit wir die Hilfe des ewigen
Sitzes empfangen. Er begehrt nicht, dass die Sünder in der Finsternis untergehen, vielmehr
begehrt er, dass ihre Herzen auf den rechten Weg zurückkehren. Siehst du, dass er mit
schmeichelnden Worten die Herzen einlädt? Dass er die Last der umherirrenden Seele weg-
nehmen will? Sei nur fest im Glauben, und schiebe dein Zutrauen nicht auf. Die Worte
Christi vermögen keinen Einzigen zu täuschen.

Der Zustand der zunächst verzweifelten Seele verwandelt sich in Freude, als ihr
ihre Rettung glaubhaft wird. Unter Berufung auf Heilsgeschichte und Dogmatik
gelingt es dem Tröster, die ,anima‘ aus ihrer traurigen Lage zu befreien und so
die Gefahr der Anfechtung zu entschärfen:

Mens mea nunc audi: Christo confisa videbis
Auxilium curae subsidiumque tuae.

Ille videt questus, et opem poscentibus astat,
Si modo constantem viderit esse fidem.

Tunc quoque sanabat morbos, cum virgine natus
Patris in Ebrea sensa doceret humo.

Cum lapsos animos revocaret munere verbi,
Ceu revocat blando carmine pastor ovem.

Iam, mea Mens gaudens, recipi te posse fateris.
Est ita: nec possit fallere tanta fides.474

Meine Seele, hör nun zu! Im Vertrauen auf Christus wirst du Hilfe für und Unterstützung
gegen deine Betrübnis sehen. Jener sieht deine Klagen und bringt den Bittenden Hilfe, wenn
er nur sieht, dass der Glaube beständig ist. Auch damals heilte er Krankheiten, als er, der
aus einer Jungfrau geborene Sohn des Vaters, auf hebräischem Boden seine Ansichten
lehrte, als er die verstorbenen Seelen mit der Gnade seines Wortes ins Leben zurückrief,
wie ein Hirte mit einem schmeichelnden Lied sein Schaf zurückruft. Meine Seele, schon
freust du dich und sagst, dass du wiederangenommen werden könnest. So ist es, und ein so
großer Glaube kann nicht täuschen.

Die Instanzen des Gedichts werden hier in einer Weise differenziert, die die
Selbsttröstung überhaupt erst ermöglicht. Die ‚desperatio‘ bringt zwar dem Subjekt
den Tod, doch ist es genauer die Seele, die von der Verzweiflung betroffen ist. Ge-
schickt überträgt der Dichter die Not der Anfechtung auf die eigene ,mens‘, um so
einen Rahmen zu schaffen, in dem er sich tröstliche Worte zusprechen kann: „Iam
gravis afferret mihi desperatio mortem: | At mea mens fidei cerne iuvantis opem
[Hervorh. von O. G.].“475 Haslob überschreitet einen strukturell ‚einfachen‘ Dualis-
mus, indem er zwischen Körper und Seele die stimmbegabte ,persona‘ platziert, die
in der Trostrede nicht nur selbst zu Wort kommt, sondern zugleich die Affektbewe-

 Ebd., Bl. B 4r–B 4v.
 Ebd., Bl. B 4r.

114 3 Religiöse Sinngebung



gungen der Seele sprachlich übersetzt („Iam, mea Mens gaudens, recipi te posse fate-
ris“). Der Kranke, der sich mit wiederkehrenden Formeln der Aufmerksamkeit der
Seele vergewissert („mens audi“; „Mens mea nunc audi“), wirkt psychagogisch auf
seine Seele ein und wird zum Interpreten und Lenker eigener Gemütszustände.

3.8 Sterbende Dichter (Pontano, Lotichius, Bocer, Husanus)

Aus Haslobs Anfechtungselegie spricht eine Affinität von Krankheits- und Sterbe-
lyrik, die natürlich nicht erst die protestantische Krankheitsdichtung kennzeich-
net, sondern seit jeher zu beobachten ist. Auch mit Blick auf die Sterberituale
zeigt die humanistische Krankheitspoesie ein Spektrum an Formen und Funktio-
nen, abhängig davon, ob es sich um antikisierende oder um christliche Beispiele
handelt. Wie das folgende Krankheitsgedicht von Giovanni Pontano illustriert
(Parthenopeus II,8), konnte das Sterbethema als Anlass dienen, um die Güte einer
freundschaftlichen Beziehung zu demonstrieren. In einer ersten Partie überant-
wortet Pontano dem ,sodalis‘ Marino Tomacelli die Rücküberführung seiner Asche
in die ferne Heimat, auf dass der Tote mit Mutter und Schwester vereint werde,
und mahnt den Adressaten, Pontanos Andenken zu würdigen:

Fata vocant, lux alma, vale, iam deleor. At tu
inferias vati solve, Marine, tuo;

ossa quoque in patriam miserae transmitte parenti,
accipiat cineres testa paterna meos;

et soror ingratae persolvat iusta favillae
spargat et e lacrimis nostra sepulcra suis.

Illa etenim tellus, quae me genuitque tulitque,
contegat et grata membra reponat humo.

Officium face, amice, pium manesque piato
atque Arabo noster spiret odore rogus.476

Der Tod ruft, nährendes Licht, lebe wohl! Schon werde ich ausgelöscht. Aber du, Marino, er-
weise du deinem Dichter die Totenopfer, übersende der beklagenswerten Mutter auch die Ge-
beine in die Heimat! Die väterliche Urne möge meine Asche empfangen und die Schwester
den unlieben Überresten die letzte Ehre erweisen und mit ihren Tränen unser Grab benetzen.
Denn jene Gegend, die mich gebar und erzog, soll meine Glieder bedecken und in der will-
kommenen Erde aufbewahren. Mein Freund, entrichte die fromme Pflicht und sühne die
Manen! Auch möge unser Scheiterhaufen duften von arabischemWohlgeruch.

Zumindest testamentarisch, so zeigen die Verfügungen und Anweisungen, möchte
Pontano über den Tod hinaus Wirksamkeit entfalten; das Gedicht wird zum Denk-

 Pontano: Carmina, S. 111, vv. 1–10.

3.8 Sterbende Dichter (Pontano, Lotichius, Bocer, Husanus) 115



mal eines ,foedus amicitiae‘, zu dem auch Marinos bereits verstorbener Bruder ge-
hört, Leo Tomacelli: Pontano imaginiert, wie Leo ihm die Augen schließt, seine bei-
den Hände faltet, ihn bestattet und Pontanos Tod besingt. So gibt das Gedicht dem
noch lebenden Bruder ein Muster für eine Monumentalisierung an die Hand, ohne
dass Pontano seine Verewigung in Versen ausdrücklich einfordern würde:

At tu, siqua tui superest tibi cura sodalis,
fac madeant lacrimis funera nostra piis;

te dulcis deflere iuvet lususque iocosque,
quos mea non ultra Musa sepulta canet.477

Du aber lass, wenn du noch einigen Anteil nimmst an deinem Freund, unser Grab von
treuen Tränen triefen! Es möge dich freuen, meine süßen Scherze und Spielereien, die
meine bestattete Muse nicht weiter singen wird, zu beweinen.

Vergleichbar ist Pontanos Gedicht mit einem von der Forschung nur am Rande zur
Kenntnis genommenen Krankheitsgedicht des Lotichius, das nicht (wie die zuvor
untersuchten) im ersten, sondern im dritten Elegienbuch überliefert ist: In Bologna
glaubte Lotichius aufs Neue einer Krankheit zu erliegen, und verfasste eine Elegie,
die wie Pontanos Stück abzielt auf die literarische Inszenierung eines ‚foedus amici-
tiae‘, desjenigen zwischen ihm und Johannes Sambucus. Das Spektrum seiner
Krankheitsdichtung um ein solches Beispiel zu ergänzen, lag im italienischen Kon-
text, in dem das dritte Buch steht, freilich nahe. Das Gedicht beginnt wie Pontanos
Elegie („Fata vocant“) und überträgt Sambucus die Verantwortung für die Begräb-
nisriten: „Vor den Toren des Tempels und unter freiem Himmel möge die Erde in
ihrem Schoße die erkalteten Glieder empfangen.“478 Im Gegensatz zu Pontano will
Lotichius die Dienste des Freundes aber vergüten und vermacht dem Erben seine
Bibliothek, wo er auch Schriften des Toten finden werde, die er verbrennen möge:

Tu veterum dulces scriptorum sume libellos,
Attritos manibus quos iuvet esse meis.

Invenies etiam viridi quae lusimus aevo,
Dum studiis aetas mollibus apta fuit.

Illa velim rapidis sic uras carmina flammis,
Ut Vatem ipse suis ignibus ussit Amor.

Iamque vale, et tenera bustum superintege Myrtho,
Non poterit cineres illa gravare meos.479

 Ebd., vv. 21–24.
 „Ante fores templi, nudoque sub aethere, tellus | Accipiat gremio frigida membra suo.“ Pieter
Burman d. J.: Petri Lotichii Secundi Solitariensis Poemata omnia [...]. 2 Bde. Amsterdam 1754, Bd. 1,
S. 92.
 Ebd., S. 93.

116 3 Religiöse Sinngebung



Nimm du die lieblichen Büchlein der alten Schriftsteller! Es möge dich erfreuen, dass sie
von meinen Händen abgegriffen sind. Du wirst auch Dinge finden, die wir im blühenden
Alter zum Zeitvertreib gedichtet haben, als sich unser Lebensalter zu sanften Studien
schickte. Ich wollte lieber, dass du jene Gedichte so in reißenden Flammen verbrennst, wie
die Liebe selbst mit ihrem Feuer den Dichter verbrannte. Leb nun wohl, und bedecke mit
zarter Myrte das Grab, jene dürfte meine Asche wohl nicht beschweren.

Sosehr die beiden Gedichte von Pontano und Lotichius besorgt sind um die sterbli-
chen Überreste, an deren glückender Rücküberführung die Treue der Freunde sich
erweise, öffnet sich mit ihnen kein Fenster in die religiöse Transzendenz. Für die
christlichen Nöte eines Sterbenden interessieren sich Pontano und Lotichius (jeden-
falls hier) nicht. Anders liegen die Verhältnisse, wenig überraschend, in Krankheits-
bzw. Sterbegedichten, die sich der geistlichen Poesie annähern. Dieser Komplex führt
uns zu zwei neuen Dichtern, die ebenfalls dem Umfeld Melanchthons entstammen;
der erste, Johann Bocer, kam 1526 zur Welt und immatrikulierte sich 1540 an der Uni-
versität Wittenberg, bezeugt ist er außerdem an den Universitäten Leipzig und
Frankfurt (Oder) (1553 bzw. 1556/57).480 1558 wurde Bocer auf Vermittlung von Georg
Sabinus, zu dessen Dichterkreis er wohl gehörte, auf den Lehrstuhl für Poesie und
Rhetorik (später Geschichte) an der Universität Rostock berufen, den er bis zu seinem
Pesttod 1565 innehatte. Zu den poetischen Formen, die Bocer bevorzugt kultivierte,
gehört die bukolische Dichtung (mit Gedichten auf das Ableben von Stigelius, Loti-
chius und Sabinus). Darüber hinaus behandelte er historische Stoffe (dänische Kö-
nigsgeschichte und die Geschichte Mecklenburgs) und widmete sich den ‚laudes
urbium‘. Unsere Aufmerksamkeit verdient jedoch das Spätwerk, die Sacra carmina et
piae precationes von 1565. Die in der Sammlung enthaltenen Gebete sind als Muster
für die Anrufung Gottes gedacht,481 ohne ihre persönliche Veranlassung zu leugnen,
wie ein Gedicht auf ein Beinleiden anschaulich macht, das zugleich stellvertretend
für die Präsenz der Medizinaltheologie in Bocers Sammlung steht:

Crus dolet, et misero crebro mihi tunditur ictu,
Et tristes noctes pervigiloque dies.

Et mihi nil superest, precibus nisi fidere fusis,
Et niti auxilio Christe benigne tuo.

Ipse salutiferis verus Podalyrius herbis,
Paeonia releva vulnera nostra manu.

 Zu Bocers Leben und Werk Lothar Mundt: Bocer(us) (Bodeker, Bokerus), Johannes. In: VL 16,
Bd. 1 (2011), Sp. 296–307.
 So erklärt Bocer in der Vorrede.

3.8 Sterbende Dichter (Pontano, Lotichius, Bocer, Husanus) 117



Adfer opem, fortis mortalis vulneris ultor,
Mi Deus, una meis et medicina malis.482

Der Unterschenkel schmerzt, und immer wieder durchfährt ihn – ich Armer! – ein Stechen;
traurige Nächte und Tage durchwache ich. Es bleibt mir nichts übrig, als auf die Gebete zu
hoffen, die ich von mir gab, und mich, gütiger Christus, auf deine Hilfe zu verlassen. Du
selbst bist der wahre Podalirius [ein Sohn des Arztes Äskulap] mit heilbringenden Kräutern,
lindere mit päonischer Hand meine Wunden! Bring Hilfe, tapferer Rächer der tödlichen
Wunde, mein Gott und einzige Medizin für mein Übel!

Im autobiographischen Gedicht „Prooemium“, das die Sammlung eröffnet,483 notiert
Bocer, dass er die verbleibende Zeit seines Lebens der Einübung in den Tod widmen
wolle, und bietet mehrere Texte, die auf den Erwerb der Sterbekunst abgestellt sind.
Christus möge ihm Standhaftigkeit und festen Glauben im Todeskampf vermitteln,
bittet er in einem ersten Stück,484 um andernorts einen unvorhergesehenen Tod ab-
zuwenden.485 In einem dritten versetzt er sich – mit Anklängen an Lotichius486 – un-
mittelbar in die Sterbestunde und hofft, ohne Furcht zu verscheiden:

Fata vocant, moriar: concessos duximus annos,
Iam mors ante meos occubat atra pedes.

Este salutati, quos linquere cogor amici,
Tuque mihi aeternum, Lunaque Solque vale,

Sponte per Elysias ut mittar et impiger oras,
Mortis et aggrediar fortis ovansque viam.

Adsis Christe mihi: post actae et tempora vitae,
Sit tandem cupido ter mihi dulce mori.487

Der Tod ruft, ich werde sterben, die zugestandenen Jahre habe ich verbracht, schon liegt der
schwarze Tod vor meinen Füßen. Seid gegrüßt, ihr Freunde, die ich nun verlassen muss, und
lebt mir für immer wohl, Mond und Sonne, damit ich aus freien Stücken und unverdrossen die
elysischen Felder durcheile und tapfer und jubelnd den Weg zum Tod beschreite. Christus, steh
mir bei! Nach Ablauf meiner Lebenszeit sei mir endlich die Begierde zu sterben dreifach süß.

 Johannes Bocer: Sacrorum carminum, et piarum precationum libri quatuor. Rostock: Jakob
Lucius d. Ä., 1565 [= VD 16 ZV 16903], Bl. D2v.
 Zum „Prooemium“ (ebd., Bl. B1r–B2v) Lothar Mundt: Einleitung. In: Johannes Bocer: Sämtli-
che Eklogen. Mit einer Einführung in Leben und Gesamtwerk des Verfassers. Hg., übers. und
komm. von dems. Tübingen 1999 (Frühe Neuzeit 46), S. XI–LXXXIII, hier S. XI–XIII.
 „In agone mortis constantiam et in Christo firmam fiduciam orat.“ Bocer: Sacra carmina, Bl. E5r.
 „Deprecatur improvisam mortem.“ Ebd., Bl. E8v–F1r.
 Bocers Anspielung auf Lotichius dokumentiert Burman: Lotichii Poemata omnia, Bd. 1, S. 228
(im Apparat).
 „Optat se intrepide et laete posse mori.“ Bocer: Sacra carmina, Bl. F3v–F4r.

118 3 Religiöse Sinngebung



Als sterbedidaktischer Text entpuppt sich im Umfeld dieser Gedichte auch eine
Elegie, die ein Krankengebet ankündigt.488 In der Lektüre offenbart sich dann
aber rasch, dass Krankheit hier nur als Folie dient für die weit größere Not der
Anfechtung:

Me ferus angustat, vitiis et detinet hostis,
Et tibi ne faciam grata, vel apta vetat.

Ille pater mendax, sordes mihi monstrat, et omni
Corda dolo, de te flectere nostra cupit,

Ah quoties hic me meditari sacra parantem
Impedit, atque alio sensa, animumque trahit.489

Mich ängstigt und fesselt mit Sünden der wilde Feind, und er verbietet, dass ich dir gebüh-
rend Dank sage. Jener lügnerische Vater hält mir meinen [Sünden-]Schmutz vor und be-
gehrt, mit jeder List mein Herz von dir abzulenken. Ach, wie oft verhindert er, dass ich
gehorsam über heiligen Gegenständen nachsinne, und wie oft zieht er meine Gedanken und
meinen Geist anderswohin!

Bocer exponiert den Listenreichtum des Teufels und rechnet unter die heimtücki-
schen Streiche (‚technae dolosae‘) diabolische Einflüsterungen, die den Kranken
der Verzweiflung aussetzen. Der Teufel wird zum gefährlichen Illusionisten, der
mit schreckenden Träumen und Gesichten („horrida visa“) Furcht induziert.

Während Bocer eine akute Anfechtungssituation beschwört, imaginiert ein
anderer Dichter, Henricus Husanus, eine noch bevorstehende Anfechtung. Der
1536 in Eisenach geborene Husanus studierte erst in Jena, wo er Bekanntschaft
schloss mit Stigelius, bevor er sich nach Wittenberg wandte und dort Teil des
Dichterkreises um Melanchthon wurde.490 Spätere Studienstationen (Ingolstadt,
Bourges und Padua) verschafften ihm Zugang zu renommierten Rechtsfakultäten.
Husanus bekleidete so bereits 1561 die Jenaer Professur für Jurisprudenz und war
ab dem folgenden Jahr an wechselnden Höfen tätig, erst als Rat bei Johann Fried-
rich dem Beständigen, später bei Johann Albrecht. Da ihm der Hofdienst jedoch
missfiel und weil gesundheitliche Probleme ihm zu schaffen machten, bat er er-
folgreich darum, aus dem Hofdienst entlassen zu werden, und wirkte ab 1574 bis
zu seinem Tod als Syndikus in Lüneburg. Seine Freunde verantworteten 1577 und
1587 zwei Sammelausgaben, die an Stigelius und Melanchthon gemahnen. In den

 „Valetudinarius Deo trino et uni supplicat.“ Ebd., Bl. E7v.
 Ebd., Bl. E8r.
 Zu Husanus’ Leben und Werk Hermann Wiegand: Husanus (Haussen), Henricus (Heinrich).
In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp. 440–448.

3.8 Sterbende Dichter (Pontano, Lotichius, Bocer, Husanus) 119



Imagines Mosaicae, die zusammen mit zwei Büchern Elegien überliefert sind, pa-
raphrasiert der Dichter Stellen aus dem Alten Testament, gerne mit typologi-
schem Bezug auf das Neue Testament, während er in den Dierum Dominicarum
Preces Anniversariae an die Tradition der Perikopendichtung anknüpft.

In den beiden Elegienbüchern von 1577 finden sich unter anderem zwei Ge-
bete, die Husanus bereits 1573 in einem separaten Druck veröffentlicht hatte; die
Gedichte lassen auf eine schwere Erkrankung schließen, so heftig, dass sich Husa-
nus in den letzten Zügen wähnte: Preces, Quibus in Extremo Vitae Discrimine Deo
Se commendabat.491 Husanus klagt über einen ,tremor cordis‘, den er als untrügli-
ches Indiz für sein nahendes Ende wertet,492 als Vorbote seines Ablebens: „habet
iste tremor praeludia lethi, | Iste iubet lethi me meminisse tremor.“493 Er hat
Sorge vor teuflischen Anfechtungen und bittet den Gottessohn um Beistand, so-
bald ihn seine Kräfte und Sinne im letzten Todeskampf verlassen:

Quaeso patrocinium suscipe Christe mei.
Cum miser extrema luctabor athleta palaestra,

Iniciet stygius cum mihi praedo manum.
Offusis tenebris oculorum visus hebescet,

Accipiet nullos auris utrinque sonos.
Muto lingua rigens haerebit fixa palato,

Non aget officium pesque manusque suum.
Notitiae lumen res caligabit ad omnes,

Nullus in hoc reliquus corpore sensus erit.494

Bitte, Christus, übernimm meine Verteidigung, wenn ich, ein elender Wettstreiter, auf dem
letzten Kampfplatz ringen werde, wenn der stygische Räuber Hand an mich legen, der Seh-
sinn in tiefer Finsternis stumpf werden, auf beiden Seiten das Ohr keinen einzigen Ton
mehr empfangen und die starre Zunge fest am stummen Gaumen haften wird; wenn Füße
und Hände nicht mehr ihre Pflicht tun werden, sich das Licht der Erkenntnis völlig verfins-
tern, kein Sinn mehr in diesem Körper übrig sein wird.

 Henricus Husanus: Preces, Quibus In Extremo Vitae Discrimine, Deo Se Commendabat. [o. O.]
1573 [= VD 16 H 6202]. Da dieser Druck nicht digitalisiert ist, zitiere ich im Folgenden nach der jün-
geren Sammelausgabe: Henricus Husanus: Horarum Succisivarum sive imaginum Mosaicarum
Libri Duo. Elegiarum Libri Totidem. [Hg. von Nathan Chytraeus]. Rostock: Jacob Lucius d. Ä., 1577
[= VD 16 H 6198].
 „Hic tremor assiduo quatefacti verbere cordis, | Signa dat accessus indubitata tui.“ Husanus,
Elegiae, Bl. 72v.
 Ebd., Bl. 73r.
 Ebd.

120 3 Religiöse Sinngebung



Das Bedürfnis, die Gefahr einer Anfechtung und damit auch die Formen ihrer
geistlichen Bewältigung poetisch vorwegzunehmen, ist verständlich. Obschon
Kranke bzw. Sterbende idealerweise seelsorgerisch unterstützt wurden, war ge-
rade in den ländlichen Gegenden die poimenische Begleitung der Gemeinde nicht
immer gewährleistet.495 Selbst dort, wo Seelsorger präsent waren, durfte sich der
Sterbende aber nicht ohne Weiteres auf deren Zuspruch verlassen. Sein Zustand
konnte sich derart verschlechtern, dass die Kommunikation mit dem Seelsorger
nach beiden Seiten hin gestört wurde. Kranke waren dann nicht nur unempfäng-
lich für Trost, sie hatten darüber hinaus auch keine Möglichkeit mehr, ihre
Ängste und Nöte zu verbalisieren. So erklärt es sich, wenn Luther einmal notiert:
„In die oren künden wir woll schreyen. Aber ein yeglicher mu(o)ß für sich selber
geschickt sein in d(er) zeyt des todts / ich würd denn nit bey dir sein noch du bey
mir. Hierjn(n) so muß ein yederman selber die hauptstück so einen Christen be-
lange(n) / wol wissen vnd gerüst sein“.496

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’
Meletemata pia (1595)

Gerüstet sein, wenn der Tod kommt: Bei Paul Schede (Melissus), dem zweifellos
bedeutendsten Neulateiner nach Celtis und Lotichius, wird diese lutherische Lo-
sung zum Programm.497 Gemäß der antiken Stufenlehre erreicht der (männliche)
Mensch alle sieben Jahre einen gesundheitlichen Wendepunkt, einen sogenann-
ten ‚annus climactericus‘, der das Risiko einer Krankheit birgt.498 Schedes Schicksal
gibt dieser Vorstellung Recht: Als er 1595 das 56. Lebensjahr erreicht hatte, labo-

 Vgl. Resch, S. 17 f. und 42–47, ferner 110–119, dort insb. 118 f.
 Martin Luther: Studienausgabe. Hg. von Hans-Ulrich Delius. 6 Bde. Berlin, Leipzig 1979–1999,
Bd. 2, S. 530. Dazu Werner Friedrich Kümmel: Der sanfte und selige Tod. Verklärung und Wirk-
lichkeit des Sterbens im Spiegel lutherischer Leichenpredigten des 16. bis 18. Jahrhunderts. In:
Leichenpredigten als Quelle historischer Wissenschaften. Hg. von Rudolf Lenz. 4 Bde. Köln u. a.
1975–2004, Bd. 3 (1984), S. 199–226, hier S. 210 f., und Resch, S. 195 f. (mit Hinweis auf die entspre-
chende Stelle bei Luther).
 Zu Paul Schede Melissus’ Leben und Werk Jörg Robert: Schede (Schedius) Melissus, Paul
(Paulus). In: VL 16, Bd. 5 (2016), Sp. 477–494.
 Vgl. Michael Stolberg: Zeit und Leib in der medikalen Kultur der Frühen Neuzeit. In: Die
Autorität der Zeit in der Frühen Neuzeit. Hg. von Arndt Brendecke, Ralf-Peter Fuchs, Edith Koller.
Berlin 2007 (Pluralisierung & Autorität 10), S. 49–68, hier S. 50–58; ders.: Das männliche Klimakte-
rium. Zur Vorgeschichte eines modernen Konzepts (1500–1900). In: Männlichkeit und Gesundheit
im historischen Wandel ca. 1800 bis ca. 2000. Hg. von Martin Dinges. Stuttgart 2007 (Medizin, Ge-
sellschaft und Geschichte 27), S. 105–122, hier S. 107 f.

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) 121



rierte er zwischen Februar und August499 an einer langwierigen Krankheit, die
seine letzte Gedichtsammlung, die Meletemata pia (1595), inspirieren sollte. Das
Alter und die schwindenden Kräfte, besonders aber seine Krankheit (‚valetudo ad-
versa‘), so kommentiert er in der Vorrede an Kurfürst Friedrich III., hätten ihm die
‚conditio humana‘ ins Bewusstsein gebracht und die geistliche Lyrik, die er seit
Längerem geplant hatte, in den Vordergrund gerückt. Die Dauer der Krankheit er-
forderte eine geistliche ‚materia‘, von der die fromme Heidelberger Öffentlichkeit
und namentlich der Kurfürst profitieren mögen:

aetate iam mea ad senium vergente, et in dies magis ac magis debilitatem virium sentiente,
conditionis ego humanae, quam ea lubrica sit fragilisque, si unquam alias, certe hac ipsa
quidem potissimum tempestate, quae me tam diu ob valetudinem adversam lecto penitus
adfixum tenuit, multo creberrime recordatus; initiumque demum operis aliquando faci-
undum esse ab amicis et admonitus et persuasus; atque adeo ipse quoque ita consultum om-
nino fore ratus: a MELETEMATIS PIIS potius, (ea CARMINA SACRA in recensione Parisiensi
nominata sunt) quam ab aliis quibuscumque, quorum medius fidius haud mediocrem sane
apud me copiam esse reliquam profiteor, exordiri malui; tum quod materia utique ipsa
morbi diuturnitati haud paulo convenientior videbatur, tum quia piis hominum bonorum
mentibus, tibique praecipue, ut Principi eximia pietate, virtute, fide praestantissimo, rem
me non ingratam facturum existimabam.500

Meine Zeit neigte sich schon dem Alter zu, und von Tag zu Tag fühlte ich mehr und mehr
das Schwinden meiner Kräfte. Ich erinnerte mich daher umso häufiger an die Bedingung
des Menschseins, wie flüchtig und zerbrechlich sie ist, am meisten, wenn überhaupt jemals,
aber gewiss gerade zu der Zeit, da ich wegen meiner schlechten Gesundheit so lange völlig
ans Bett gefesselt war. Ich wurde von Freunden ermuntert und überzeugt, dass ich endlich
einmal mit einem Werk anfangen müsse, und habe mir auch selbst schon überlegt, mich so
zu entscheiden. Ich wollte dann lieber mit den Meletemata pia (sie werden in der ‚recensio
Parisiensis‘ Carmina sacra genannt) beginnen als mit irgendwelchen anderen (von denen
ich bei Gott – ich gebe es zu – in der Tat nicht wenige vorrätig habe). Ich glaubte, dass ich
keine undankbare Sache in Angriff nähme, bald weil der Stoff selbst doch gewiss der Länge
der Krankheit, bald weil er frommen Gemütern guter Menschen, besonders aber dir, einem
Kurfürsten, der mit besonderer Frömmigkeit, Tugend und Glauben hervorsticht, angemes-
sen schien.

Als Produkt einer gesundheitlich prekären Lebensphase zerfallen die Meletemata
in acht Bücher mit Gebetslyrik, je zwei ‚libri‘ Paränesen und Parodien sowie zehn

 So die Datierung von Eckart Schäfer: Paulus Melissus Schedius (1539–1602). Leben in Versen.
In: Humanismus im deutschen Südwesten. Biographische Profile. Im Auftrag der Stiftung „Huma-
nismus Heute“ des Landes Baden-Württemberg. Hg. von Paul Gerhard Schmidt. Sigmaringen
1993, S. 239–263, hier S. 260.
 Paul Schede Melissus: Meletematum piorum libri VIII. Paraeneticorum II. Parodiarum II.
Psalmi aliquot. Frankfurt a. M.: Hieronymus Commelinus, 1595 [= VD 16 S 2413], ‚praefatio‘,
unpag.

122 3 Religiöse Sinngebung



poetische Psalmenparaphrasen.501 Inhaltlich und formal sind die Texte breit ge-
fächert502 und verzweigen sich in meditative oder katechetische Stücke, pruden-
tianische Tageszeitendichtung503 und in eschatologische Visionen.504 Buch vier und
fünf (sie bilden die Mitte des Zyklus) kommt dabei eine gewisse „Sonderstellung“
zu.505 Das erstere wirft Licht auf das Familienleben Schedes, dem in einem Traum
die künftige Frau erscheint, Emilie Jordan. Die Vision der Gattin, Geburt, Taufe und
frühzeitiger Tod des Sohnes Aemilius, die Hoffnung auf eine erneute Schwanger-
schaft – all das dokumentiert der ‚liber quartus‘. Von vergleichbarer ‚autobiogra-
phischer Intimität‘506 ist das fünfte Buch, das auf vielfältige Weise – mit dem
Thema ‚Krankheit‘ als Fluchtpunkt – die ‚conditio humana‘ beleuchtet. Wir finden
Reflexionen über die Medizin, die Schede unter den menschlichen ‚artes‘ besonders
schätzt („die Medizin, Pflegerin der entkräfteten Glieder des Körpers, ist – so meine
ich – nicht die unbedeutendste unter den Künsten“),507 aber auch theologische
Überlegungen zu Sünde und Krankheit;508 umgekehrt wird ebenso das ‚bonum sa-
nitatis‘, der Wert guter Gesundheit, Gegenstand der poetischen Besinnung:

 Zu Schedes Übertragung des Genfer Psalters im Vergleich mit den lateinischen Paraphrasen
in den Meletemata Ralf Georg Czapla: Transformationen des Psalters im Spannungsfeld von ge-
meinschaftlicher Adhortation und individueller Meditation. Paul Schedes Psalmen Davids und
Psalmi aliquot. In: Der Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den
Niederlanden. 16.–18. Jahrhundert. Hg. von Eckhard Grunewald, Henning P. Jürgens, Jan R. Luth.
Tübingen 2004 (Frühe Neuzeit 97), S. 195–215.
 Vgl. Robert: Schede, Sp. 485.
 Zur Prudentius-Rezeption bei den deutschen Humanisten Wilhelm Kühlmann: Poeten und
Puritaner: Christliche und pagane Poesie im deutschen Humanismus. Mit einem Exkurs zur Pru-
dentius-Rezeption in Deutschland. In: Humanismus und Theologie in der frühen Neuzeit. Akten
des interdisziplinären Symposions vom 15. bis 17. Mai 1992 im Melanchthonhaus in Bretten. Hg.
von Hannes Kerner. Nürnberg 1993 (Pirckheimer-Jahrbuch 8), S. 149–180.
 Vgl. Wilhelm Kühlmann: Ein Heidelberger Dichter wünscht „prädestiniert“ zu sein. Zur Be-
handlung konfessionalistischer Positionen in der geistlichen Lyrik des deutschen Späthumanismus,
ausgehend von einer Ode des Paul Schede Melissus (Meletemata I, 21) von 1595. In: Prädestination
und Willensfreiheit. Luther, Erasmus, Calvin und ihre Wirkungsgeschichte. Festschrift für Theodor
Mahlmann zum 75. Geburtstag. Hg. von Wilfried Härle, Barbara Mahlmann-Bauer. Leipzig 2009
(Marburger Theologische Studien 99), S. 146–158, hier S. 149.
 Robert: Schede, Sp. 485.
 Wendung nach Robert, ebd.
 „non minima est arbitror artium, | Curatrix Medicina.“ Schede: Meletemata, S. 193. Dazu Ralf
Georg Czapla: „Non infima liberalium artium“. Vom Wert und den Grenzen der Medizin zwischen
Vanitas-Vorstellung und eschatologischer Heilserwartung. Zu Paul Schede Melissus’Meletemata. In:
Iliaster. Literatur und Naturkunde in der Frühen Neuzeit. Festgabe für Joachim Telle zum 60. Ge-
burtstag. Hg. von Wilhelm Kühlmann, Wolf-Dieter Müller-Jahncke. Heidelberg 1999, S. 79–97.
 In einem ‚carmen‘ für den kranken Friedrich reproduziert Schede die gängige Herleitungen
von Krankheiten aus dem ‚peccatum originale‘: „Cum morbus acer corpus aegrum invaserit, |

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) 123



Sic aestimavi semper, adhuc item
Sic aestimarim, nil pretiosius

Usquam inveniri sanitate,
Temperieque boni vigoris,

Et membra et artus vividioribus
Alente succis.509

So glaubte ich immer und so dürfte ich wohl noch jetzt glauben: Man findet niemals etwas
Wertvolleres als die Gesundheit und die rechte Mischung guter Lebenskraft, die die Glieder
und die Gelenke mit belebenden Säften nähren.

Gerichtet sind diese Verse an Commelinus, den Drucker der Meletemata, der am
eigenen Leib erfahren musste, wie Heerscharen von Krankheiten den Menschen
bestürmen können. Als die Ode entstand, war er selbst bereits wieder genesen,
Schede hingegen wartete weiterhin auf Heilung:

Ah utinam mihi sic abiret
Dira aegritudo, quam patior bene
Longo misellus tempore: quas Deo

Grates haberem? queis Supremum
Caelicolum modularer hymnis?510

Ach, dass die grässliche Krankheit, die ich in meinem großen Elend schon lange Zeit recht
ertrage, doch endlich von mir wiche! Wie dankbar wäre ich Gott! Mit welchen Hymnen
würde ich den höchsten der Himmelsbewohner im Gesang verherrlichen!

Während Schede sein Leiden im Zitat lediglich streift, finden sich im fünften, ver-
einzelt auch noch im sechsten Buch mehrere Gedichte, die er der lebensbedrohli-
chen Krankheit widmet. Die Funktion dieser Gedichte offenbart sich im Titel der
Sammlung, der tiefsinniger ist als die ursprünglich vorgesehene Bezeichnung Car-

Aequum est originalis usque criminis | Meminisse, quo primi parentes noxiam | Meruere, Fri-
derice. Culpa poenaque | In posterum omnis heu propagata est genus. | Hinc febris ardentis-
sima, et morbi lues | Tam varia, tamque multiplex. Febricitans | Agnoscis, ut pretiosum et
aureum bonum | Sit, sanitate prospera in dies frui. | Recte valere rebus anteit omnibus.“ [Wenn
ein heftiges Leiden den kranken Körper befällt, Friedrich, ist es recht und billig, ohne Unterlass
die Ursünde zu bedenken, mit der sich die ersten Eltern ihre Strafe verdienten. Alle Sünde und
Strafe pflanzte sich, ach, auf das nachkommende Geschlecht fort. Daher rührt das brennend
heiße Fieber, daher rühren so unterschiedliche, so vielfache Übel der Krankheit. Du erkennst,
während du selbst fieberst, welch kostbares und herrliches Gut es ist, jeden Tag gute Gesund-
heit zu genießen.] Schede: Meletemata, S. 318.
 Ebd., S. 150.
 Ebd., S. 151.

124 3 Religiöse Sinngebung



mina sacra (s. oben das Zeugnis der Vorrede). ‚Meletemata pia‘, das sind ‚fromme
Übungen‘,511 und zwar zunächst im rhetorischen Sinne der Kontrafaktur – wir
denken an die zwei Bücher mit Horaz- und Catull-Parodien, die teilweise nach
dem Prinzip der ‚parodia sacra‘ gestaltet sind.512 In „Stil- und Fingerübung[en]“
geht die Sammlung jedoch nicht auf; sie ist zu einem großen Teil auch Frömmig-
keitsübung, ‚praxis pietatis‘: „Der Übungsbegriff ist mehrdeutig und ambivalent:
er enthält neben seiner scholastisch-progymnasmatischen auch eine geistliche Be-
deutung – im Sinne der Ignatianischen Exercitia spiritualia.“513

Der „Übungscharakter“514 der Krankheitsgedichte, so möchte ich im Folgenden
zeigen, ist konkret ein doppelter: Als ‚exercices spirituels‘ sind sie zunächst, ähnlich
wie bei Lotichius, Stigelius, Haslob oder Clajus, Übungen in der Gebetspraxis (Stich-
wort Heilungsbitte). Schon bald dienen sie aber auch der Sterbebereitung und wer-
den zu literarischen Übungsfeldern für die ‚praeparatio ad mortem‘. Anschließend
an die Präsentation und Diskussion der Texte möchte ich die Gedichte historisch si-
tuieren und die Frage klären, unter welchen geschichtlichen Voraussetzungen sich
Krankheitsdichtung als Format poetischer Sterbebereitung konfigurieren kann:
Weshalb stellt ein Dichter seine geistliche Lyrik im Jahr 1595 in den Dienst der ‚ars
moriendi‘?

Wie Krankheit und geistliche Übung zusammenhängen, reflektiert Schede in
einem Gedicht des sechsten Buches, das er an den gichtkranken Freund Posthius
richtet.515 Während Schede u. a. an schwächendem Fieber und Husten leidet, eine
beunruhigende Schwellung und eine ungesunde Hautfarbe beobachtet, leidet der
Adressat an Gelenkschmerzen, Gliederschwere und Katarrh. Da sich die Gebre-

 Vgl. Jörg Robert: Nachahmung, Übersetzung, Akkulturation. Horaz-Rezeption(en) in der deut-
schen Lyrik (1580–1650). In: Non omnis moriar. Die Horaz-Rezeption in der neulateinischen Litera-
tur vom 15. bis zum 17. Jahrhundert. La réception d’Horace dans la littérature néo-latine du XVe au
XVIIe siècle. La ricezione di Orazio nella letteratura in latino dal XV al XVII secolo (Deutschland –

France – Italia). Hg. von Marc Laureys, Nathalie Dauvois, Donatella Coppini. 2 Bde. Hildesheim u. a.
2020 (Noctes Neolatinae 35), Bd. 2, S. 957–976, hier S. 971 f.
 Vgl. Eckart Schäfer: Deutscher Horaz. Conrad Celtis – Georg Fabricius – Paul Melissus –

Jacob Balde. Die Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutschlands. Wiesba-
den 1976, S. 92–101; Jörg Robert: Nachschrift und Gegengesang. Parodie und parodia in der Poetik
der Frühen Neuzeit. In: ‚Parodia‘ und Parodie. Aspekte intertextuellen Schreibens in der lateini-
schen Literatur der Frühen Neuzeit. Hg. von Reinhold F. Glei, Robert Seidel. Tübingen 2006
(Frühe Neuzeit 120), S. 47–66, hier S. 56–59; ders.: Nachahmung, S. 968–972.
 Robert: Nachahmung, S. 971 f.
 Ebd., S. 971.
 Zu Mel. 6,14 Czapla: Medizin, der den Akzent allerdings nicht auf den Aspekt der Übung
(,exercitium‘) legt.

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) 125



chen, die Schede auf die Erbsünde zurückführt,516 ebenso wenig therapieren ließen
wie das ‚malum abnorme‘, bleibe ihnen nur, sich in Geduld zu üben, denn Gott
nutze Krankheit als Mittel, wahren Glauben zu kräftigen und die Anrufung Gottes
zu intensivieren. Kranke ähnelten römischen Faustkämpfern, die Jehova in der me-
taphorischen Ringschule der Krankheit mit Übungen, ‚exercitia‘, trainiere:

Misere iaceo membraque confractus et artus,
Tundoque grabatum, Patientiaeque sacris
Operor, liquido nempe DEI sciens volentis
Nutuque potestateque quicquid est dolorum
Infligier aegris. sua nam pignera tali
Solitus ferula caedere IOVA, veram in illis
Fidem, et adsiduam Numinis invocationem
Accendit; et hac sic pugiles is in palaestra
Exercitiis erudit, ut quisque periti
Luctae clueant.517

Elend liege ich darnieder, die Glieder und Gelenke sind gebrochen. Ich schlage das Ruhebett
und diene der Patientia mit heiligen Handlungen, im klaren Wissen, dass, was auch immer
es an Schmerzen gibt, auf Geheiß und durch die Macht des göttlichen Willens Kranken zu-
gefügt wird. Denn seine Kinder pflegt Jehova mit einer solchen Geißel zu peitschen und ent-
facht in ihnen wahren Glauben und die beständige Anrufung der Gottheit. Und er schult die
Faustkämpfer in dieser Ringschule so mit Übungen, dass jeder als erfahrener Faustkämpfer
gelten kann.

Die Überlegungen zu den ‚exercitia precum‘ lesen sich als nachträgliche Theoreti-
sierung einer poetischen Praxis, die Schede im vorangehenden fünften Buch umge-
setzt hat. Es enthält eine Folge von Gebeten, mit denen der Dichter – ganz im Sinne
der ‚invocatio Numinis‘ – seine Heilung herbeizuführen sucht. Der Hinweis im ers-
ten dieser Stücke, dass Schedes derzeitige Verfassung den poetischen Ausdruck
mindere, tritt dabei in kalkulierte Spannung zur rhetorischen Gestaltung der Ode,
die mit konzinnen Synonymenreihen („Infirmus, aeger, debilis“, „Truncata,
rupta infractaque“) die Kunstlosigkeit des Gebets kunstvoll unterläuft:

 „Noxam luimus postgeniti repullulantem | Peccantis Adami. neque quisquam potis istud |
Abnorme malum corrigere, aut tenacis instar | Visci putrido in corpore inhaerentia pestis | Con-
tagia dissolvere.“ [Wir büßen als Nachkommen des sündigen Adam seine wieder hervorsprie-
ßende Schuld, und keiner vermag dieses regelwidrige Vergehen zur Ordnung zu weisen oder die
Seuche, die so fest wie eine Mistel im faulen Körper haftet, aufzulösen.] Schede: Meletemata,
S. 196.
 Ebd., S. 196 f.

126 3 Religiöse Sinngebung



Infirmus, aeger, debilis
Ora vix resolvere
In verba possim semihiulca,

Truncata, rupta infractaque:
Tantum abest, ut exprimam
Ardentis adfectum huncce mentis.518

Kraftlos, krank, gebrechlich dürfte es mir kaum möglich sein, mit halbgeöffnetem Mund
verstümmelte, gebrochene, abgehackte Worte zu äußern, geschweige denn die Regung mei-
nes glühenden Herzens auszudrücken.

Nach dieser ersten Heilungsbitte wendet sich Schede im nächsten Gedicht an den
Arzt Christus und argumentiert auf der Grundlage der neutestamentlichen Wun-
der für seine eigene Wiederherstellung. Allerlei Kranke habe Christus einst thera-
piert, ja sogar Tote ins Leben zurückgerufen, daher möge auch Schede Linderung
erfahren vom Medikament des Heilands:

O et me famulum et discipulum tuum,
Vexatum variis torminibus diu,

Sana CHRISTE, tuoque
Me serva medicamine.519

Ach, heile auch mich, deinen Diener und Schüler, der von vielfältigen Koliken lange geplagt
ist, und rette mich, Christus, mit deiner Arznei!

Auf die Ode an den (Seelen-)Arzt folgt mit Mel. 5,14 eine Heilungsbitte an Gott, die
bereits in unmittelbarer Nähe zum Tod entstanden sein will – Grab und Unter-
welt drohen dem Dichter.520 Gegenüber den vorherigen Bittgedichten arbeitet
Schede denn auch stärker mit eindringlichen ‚vanitas‘-Impressionen521 und imagi-
niert den Verfall seines Körpers, den er von Würmern verzehrt sieht. Damit eta-
bliert Schede eine buchstäblich ‚nihilistische‘ Sicht auf den Leib:

nihil
Porto mecum, quam pusillum

Involucrum corporis.
Rancidis corrodar esca

Putulenta vermibus,

 Ebd., S. 153.
 Ebd., S. 154 f.
 „Imminere sibi mortem. Sepulcrum et Infernum dilatare fauces. Pristinae valetudini restitui
petit.“ Ebd., S. 155 (Überschrift).
 Die Kontinuität humanistischer Dichtung in barocken ‚vanitas‘-Vorstellungen skizziert Karl
Otto Conrady: Lateinische Dichtungstradition und deutsche Lyrik des 17. Jahrhunderts. Bonn
1962 (Bonner Arbeiten zur deutschen Literatur 4), S. 277–290.

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) 127



Et putri cinefactus antri in
Sorde censebor nihil.522

Nichts führe ich mit mir als die unbedeutende Hülle des Körpers. Von ranzigen Würmern
werde ich, eine stinkende Speise, verzehrt werden und – sobald ich im fauligen Dreck der
Grotte zu Staub geworden bin – nichts mehr gelten.

Über die ‚praemeditatio mortis‘, das Vorausbedenken des Todes, bildet sich aber
auch ein zweites Bewusstsein heraus, ein Bewusstsein für die Gefährdung der be-
gonnenen Werke, die Schede ihrer Vollendung zuführen möchte. Die Sorge gilt na-
mentlich der Übersetzung des Hugenottenpsalters, mit der Friedrich III. Schede
1570 betraut hatte.523 Während die ersten fünfzig Psalmen 1572 gedruckt wurden,
blieben die übrigen unveröffentlicht: Aus Gründen, die bisher nicht restlos geklärt
sind,524 gab Friedrich der 1573 erschienenen Übersetzung Ambrosius Lobwassers525

den Vorzug. Der Schede der Meletemata will an seinem Projekt gleichwohl festhal-
ten und für die Kirche noch weitere Psalmen bearbeiten. Wenn er dafür betet, dass
Gott das Ende seines Alters (‚terminus senectae‘) hinausschieben möge, ist es also
nicht so sehr Lebens- als vielmehr Arbeitszeit, auf die er spekuliert:

At velis, o summe JOVA,
Restitutae in integrum

Debili potius senectae
Prorogare terminum;

Vt queam finire sospes
Inchoata opuscula,

Vltimamque rite limam
Addere Psalmis meis,

Commodo deinceps futuris
Militanti Ecclesiae.526

Jedoch mögest du, o höchster Jehova, mein schwaches Alter wiederherstellen und sein Ende
lieber hinauszögern, damit ich bei Kräften die begonnenen Werke vollenden und meinen
Psalmen auf gebührende Weise den letzten Schliff verleihen kann, die dann für die ,ecclesia
militans‘ von Vorteil sein werden.

 Schede: Meletemata, S. 155.
 Einzelheiten bei Czapla: Transformationen.
 Vgl. ebd., S. 206 f.
 Zu Lobwasser Lars Kessner: Ambrosius Lobwasser. Humanist, Dichter, Lutheraner. In: Der
Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden. 16.–
18. Jahrhundert. Hg. von Eckhard Grunewald, Henning P. Jürgens, Jan R. Luth. Tübingen 2004
(Frühe Neuzeit 97), S. 217–228.
 Schede: Meletemata, S. 156.

128 3 Religiöse Sinngebung



Schedes Gebetsübungen spiegeln die akute Not des Subjekts und argumentieren –

vor dem ‚Christus medicus‘ und dem ‚sanitatis auctor‘, vor dem ‚Pater mitissimus‘
und dem ‚summus Jehova‘ – aus unterschiedlichen Perspektiven für die Heilung
des Dichters. Als diese trotzdem ausbleibt, beginnen sich die Zwecke der Texte zu
wandeln. Nach einer Bitte an den Vater, „allerfriedlichst aus dem Leben zu schei-
den“,527 nutzt Schede die Gedichte nunmehr dazu, sich aufs Sterben vorzubereiten.
Im Gedicht Mel. 5,19 – einer Selbstadresse mit der Widmung „ad se ipsum“, die auf
vergleichbare Stücke des siebzehnten Jahrhunderts vorausweist528 – vergegenwär-
tigt er in der Art eines ‚memento mori‘ das Ende seines Lebens („novissimi | Dies
modo instat temporis“):529 Jetzt sei es an der Zeit, das Leben zu verlassen, die Gat-
tin, die Angehörigen und Freunde („hora adest, | Qua vita linquenda est et uxor, |
Pignera cara, bonique amici“).530 Im Anspruch, ein Testament zu hinterlassen, das
keinen Erbstreit provoziere, verrät sich die Orientierung am Ideal der zeitgenössi-
schen ‚ars moriendi‘:531

Dispone res, dum vivis, et ordina
Quod ordinandum. Qualiacumque sint

Testata seu legata, nullam
Litigio pariant forensi

Occasionem.532

Bestelle das Haus, solange du lebst, und regle, was es zu regeln gibt. Wie auch immer dein
Testament aufgesetzt oder deine letztwilligen Verfügungen gemacht sind, sie sollen keine
Gelegenheit für juristisches Gezänk bieten.

Im Anschluss an diese programmatische Selbstermahnung – sie endet mit einer
zweiten ‚admonitio‘, den Beistand des Parakleten zu erflehen533 – beginnt Schede

 „Placidissime e vita discedere optat.“ Ebd. (Überschrift).
 S. unten, S. 154–158.
 Schede: Meletemata, S. 162.
 Ebd.
 Vgl. Peter Assion: Sterben nach tradierten Mustern – Leichenpredigten als Quelle für die
volkskundliche Brauchforschung. In: Leichenpredigten als Quelle historischer Wissenschaften.
Hg. von Rudolf Lenz. 4 Bde. Köln u. a. 1975–2004, Bd. 3 (1984), S. 227–247, hier S. 232.
 Schede: Meletemata, S. 162.
 „Quod superest, roga, | Ne deseraris Flaminis a sacri | Virtute, cum mentem malignus | Spiri-
tus exagitare tentat | Iam destitutam robore virium: Sed firmiores pectore sentias | Nervos, Para-
cleti beato | Munere, iustificisque signis.“ [Bitte zuletzt, dass du nicht vom Beistand des Heiligen
Geistes verlassen wirst, wenn ein böser Dämon dein Gemüt, das schon die Kraft der Lebensgeis-
ter verloren hat, zu beunruhigen versucht, sondern dass du eine Spannkraft im Herzen spürst,
die von der segnenden Gabe des Paraklets und den Zeichen der Rechtfertigung gestärkt ist!]
Ebd., S. 163.

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) 129



in den nächsten Gedichten, die einzelnen Stationen der Sterbebereitung abzu-
schreiten. Im ersten dieser Stücke, Mel. 5,20, das er keinem Geringeren als dem
Kurfürsten widmet, überantwortet er seine Gattin der Obhut Friedrichs IV., der
die Vormundschaft über die Witwe übernehmen möge:534

Morbi, quo teneor, si violentior
Me vis abripiat senem,

Incestetque domum funere mors; meam
Commendo tibi coniugem

Orbam vate. meam Dux bone coniugem
Commendo tibi ter quater.

Lugenti viduae tu facies bene,
Desertaeque domo bonus

Adsertor venies; nam potes.535

Falls mich die rohe Gewalt der Krankheit, die mich fest im Griff hat, als alten Mann dahin-
raffen und der Tod das Haus mit einem Trauerfall beflecken sollte, überantworte ich dir,
guter Fürst, meine Frau, dreimal, viermal empfehle ich sie dir, die Witwe des Dichters. Für
die trauernde Witwe wirst du gut sorgen und zum verlassenen Haus als tüchtiger Beschüt-
zer kommen, denn du kannst es.

Neben der umsichtigen Bestellung des Hauses gehörte die Verabschiedung von
Familie und Freunden zu den zentralen Bestandteilen der damaligen Sterbekul-
tur, für die Schede in Mel. 5,22 auf die Form der Abschiedsrede zurückgreift.536

Seine Sorge müsse nun ganz dem Himmel gelten, selbst dann, wenn er zuvor
etwas nicht mehr geregelt habe. Die einst wohltönende Stimme des Dichters ver-
stumme allmählich, solle im Himmel aber zur alten Kraft zurückfinden und dort
Paeane für Gott anstimmen. Immerhin bleibt ihm noch genügend Kraft, Freunde,
Familie und Dichterkollegen zu verabschieden:

Uxor have et vale,
Nimis nec ob me macerare.
Tu quoque progenies parentis

Seu nata iam, seu postuma, have et vale.
Valete vates, optima pectora,

Qui IOVAM amatis, filiumque
Nobilibus celebratis hymnis.537

 „Uxorem suam moriturus Principi commendat.“ Ebd. (Überschrift).
 Ebd., S. 164.
 „Vitae aeternae certus valedicit amicis, uxori, soboli.“ Ebd., S. 165 (Überschrift).
 Ebd., S. 166.

130 3 Religiöse Sinngebung



Meine Frau, sei gegrüßt und lebe wohl, und quäle dich nicht allzu sehr wegen mir! Auch du,
Spross des Vaters, magst du schon bald oder erst nach meinem Tod geboren sein, sei ge-
grüßt und lebe wohl! Lebt wohl, ihr Dichter, meine treuen Freunde, die ihr Jehova liebt und
den Sohn mit vorzüglichen Hymnen feiert.

Es passt zum „Übungscharakter“538 der Sammlung, dass Schede die Elemente der
Sterbebereitung auch in späteren Gedichten literarisch ‚exerziert‘. Im sechsten
Buch finden sich erneut Vorkehrungen für die Gattin, eine Abschiedsrede und
eine Apostrophe „ad se ipsum“. Im Gedicht Mel. 6,15, das Schede einem mir unbe-
kannten Constantinus Zopyrus widmet, inszeniert er sich als alten Schwan und
singt, da er das Lebensende erreicht glaubt und die Seele bald in den Himmel
ziehe, seinen Abgesang. Nur eine letzte Vorkehrung gelte es zu treffen: Zuvor hat
Schede Friedrich als Vormund für seine Frau auserkoren, nun erlaubt er Constan-
tinus, Emilie nach seinem Tod zu ehelichen. Der Rekurs auf das römische Recht
(‚mos latinus‘), aber auch die Suggestion juristischer Unterlagen (‚hi papyri‘) ver-
leihen dem Gedicht geradezu offiziellen Charakter:

Non permaneat viduo in lecto
Semper, positis purpura et auro:
Sed ubi eluxit, more Latino
Iterum nubat. nam florenti
Aetate viget, qualis in horto
Viridis laurus, vel oliviferae
Palladis arbos. Si libet ergo,
Duxeris illam. nam tibi lego
His inque manum trado papyris,
Ut non modo vir, sed pater illi
Sis.539

Sie soll nicht für immer im Witwenbett ausharren [positis purpura et auro];540 sobald sie
um mich ausgetrauert hat, möge sie vielmehr nach römischem Recht erneut heiraten. Denn
sie steht in der Blüte ihrer Jahre, wie ein grünender Lorbeer im Garten oder wie der Oliven
tragende Baum der Pallas. Wenn es dir also beliebt, sollst du sie heiraten. Denn dir verma-
che und übergebe ich sie mit diesen Unterlagen in deine Hände, damit du für sie nicht nur
ein Mann, sondern auch ein Vater bist.

Eine vergleichbar welthaltige Sättigung erreicht das nächste Gedicht, worin Schede
Abschied nimmt vom Lehrer und Pfarrer Andreas Mergilet, einem Altersgenossen,
der ebenfalls in Mellrichstadt geboren wurde und den Schede einige Jahre zuvor,

 Robert: Nachahmung, S. 971.
 Schede: Meletemata, S. 198.
 Der Sinn dieses Satzteils bleibt unsicher.

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) 131



1581, zum ,poeta laureatus‘ gekrönt hatte.541 Von den Neckarufern schildert er Mergi-
let seine Krankheit, die er mit Gleichmut erdulden wolle, und klagt über die vergebli-
chen Mühen der Ärzte, bevor er in einer anrührenden Partie auf Emilies Kummer
zu sprechen kommt:

Umectata pias imbre acido genas
Uxor, praemetuens altera funera,
Defuncto AEMILIO sub tumulo senis
Exspectante patris fata, domestico
Maerore adficitur corda nimis, querens
Maturum ante diem se viduam fore;
Imploratque DEI flensque gemensque opem,
Ut corpus reparer viribus integris.542

Die Wangen meiner frommen Gattin sind feucht vom bitteren Tränenregen. Sie fürchtet
schon einen zweiten Todesfall nach dem Ableben des Aemilius, der im Grab auf den Tod
des alten Vaters wartet. Ihr Herz wird allzu sehr von häuslicher Trauer erfüllt, und sie
klagt, dass sie vor der rechten Zeit verwitwet sein werde. Weinend und unter Seufzern er-
fleht sie Gottes Hilfe, damit ich körperlich vollständig wiederhergestellt werde.

Im Gegensatz zur Gattin scheut sich der Dichter nicht vor dem Tod, da ihn dieser
nur dem Einflussbereich der Fortuna entziehen werde, und imaginiert, wie seine
entkräftete Seele in den ‚domus aetheriae‘ Aufnahme findet. In der himmlischen
Heimat, so bekräftigt der Schreiber, sollen die beiden Freunde am Ende der Zeit
vereint sein:

Te compello igitur prime sodalium
Supremum, atque VALE dico tibi ultimum.
Caelesti in patria, post rata temporis
Designata DEO momina, vividum
Alter conspiciet vividus alterum.543

Dich, den ersten unter den Freunden, rufe ich also als letzten an und sage dir ein letztes
Lebewohl. Nach dem von Gott festgelegten und bezeichneten Ende der Zeit wird einer den
anderen in der himmlischen Heimat lebend wiedersehen.

Auf die intime Abschiedsrede folgt eine zweite Selbstansprache des Sterbenden
(Mel. 6,17), die zugleich das Ende des sechsten Buches bildet. Es handelt sich dabei
um eine tagebuchartige Reflexion über Krankheit und Medizin.544 Salben, Tränke

 Zu Mergilet John L. Flood: Poets Laureate in the Holy Roman Empire. A Bio-bibliographical
Handbook. 4 Bde. Berlin, New York 2006, Bd. 3, S. 1316–1318.
 Schede: Meletemata, S. 199.
 Ebd.
 Dazu Czapla: Medizin, S. 93–97.

132 3 Religiöse Sinngebung



und Einläufe, Olivenöl zum Einreiben von Brust, Bauch und Rücken, alle Versuche,
die Krankheit zu lindern, lässt Schede Revue passieren, um sich die Erfolglosigkeit
der Therapie und die durchdringende Kraft seines Verfalls zu vergegenwärtigen.
Die Rekapitulation produziert Realitätseffekte, die sich zusammen mit der Kontu-
rierung des Körpers zu einem physiologisch eindringlichen Gesamtbild verdichten:

Resoluta nervis
Brachia, infractosque gero lacertos
Colicus, dire genua atque crura
Scissus, oppletusque tumore talos.
Quid iuvat fontes acidos bibisse
Sualbaco allatos? [...]
Lingua tardescit, gemebunda anhelat
Vox, hiat pulmo, trepidat cor, aures
Perstrepunt undis, hebet omne sensus
Organum, vertigo rotat cerebrum,
Membra torpescunt, adeoque totos
Sicca descendit macies in artus.545

Geschwächte und gebrochene Arme trage ich und leide an Koliken. Knie und Schenkel sind
grässlich zerrissen, die Knöchel bedeckt von einer Schwellung. Was hilft es, bitteres Wasser
aus Schwalbach zu trinken? [...] Die Zunge wird schwerer, mühsam stöhnt die Stimme, die
Lunge ringt nach Luft, das Herz flimmert, in den Ohren rauscht es, jedes Sinnesorgan wird
stumpf, Schwindel lässt mein Gehirn Kreise ziehen. Die Glieder erstarren, noch dazu steigt
Blässe trocken herab in alle Glieder.

Hat sich der Sterbende mit seinem Tod arrangiert, so bleibt als finaler Akt nur
„die letzte betende Anempfehlung der Seele an Gott“546. Für die ‚commendatio ani-
mae‘ reserviert Schede – nachdem er im fünften Buch Familie und Freunde verab-
schiedet hat – mehrere Gedichte, die diese in drei Stationen aufteilen. Noch bevor
der Sterbende seine Seele Gott anempfiehlt, ruft er den ‚servator mortalium‘ an,
der ihn im Todeskampf unterstützen möge, und hofft um der Passion willen auf
die ‚remissio peccatorum‘. Als seine Seele abscheidet,547 richtet sich der Sterbende
im darauf folgenden Stück (Mel. 5,24) an seinen eigenen Geist, für den Schede un-
terschiedliche Nominalepiklesen bemüht, um dessen vitale Funktionen zu veran-
schaulichen – er erscheint, gut platonisch, als Wagenlenker, als Gast des Fleisches,

 Schede: Meletemata, S. 200.
 Berndt Hamm: Lazarus Spengler (1479–1534). Der Nürnberger Ratsschreiber im Spannungs-
feld von Humanismus und Reformation, Politik und Glaube. Mit einer Edition von Gudrun Litz.
Tübingen 2004 (Spätmittelalter und Reformation 25), S. 309. Die ‚commendatio animae‘ hat ihre
biblische Grundlage im Sterben Jesu, der seine Seele dem Vater überantwortet (Luk 23,46).
 „Ad spiritum suum migraturientem. Commendat eum in manum Jehovae.“ Schede: Melete-
mata, S. 168 (Überschrift).

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) 133



endlich auch als Potenz, die die Körperbahnen verlebendigt und die Seele in ihnen
verteilt. Nun aber wandere er aus in die Sphären des Himmels:

Auriga vitae dulcis anhelitus,
Compagis hospes carneae et osseae,

Motorque venae, totiusque
Diditor o animae per artus;

Ergo relinques hospitium vetus,
Et demigrabis iam, per inania

Evectus in caelum, Tonantis
Aurea tecta, sacrasque sedes?548

Du Wagenlenker des Lebens, du süßer Hauch, ein Gast im Gefüge von Fleisch und Knochen,
der du die Körperbahnen bewegst und – o! – die ganze Seele im Körper verteilst! Also wirst
du die alte Gaststätte verlassen und nun zu den goldenen Häusern und den heiligen Sitzen
des Donnerers abwandern, sobald du durch den unermesslichen Raum in den Himmel em-
porgehoben wurdest.

Der Sterbende hebt hervor, dass er seine Hoffnung auf Gott und Christus gesetzt
habe („Spem posui in Deo | Christoque semper“), und unterstreicht die Orthodoxie
seines Glaubens („riteque credidi | Credenda menti Christianae“), seine Orientierung
an der ‚fides probata‘ („Non alienus ab institutis | Fide‹i› [korrigiert aus „Fide“] pro-
batae“).549 Seine Sünden – sowohl diejenigen der Jugend wie diejenigen des Alters –
habe er büßend gesühnt und, mit Tränen und Gebet, Gottes Gnade empfangen. Die
Ode, die also im Wesentlichen der religiös-konfessionellen Selbstvergewisserung
dient, endet mit der Bitte an Christus, seinen Geist, begleitet von einem Schutzengel,
in den Himmel aufzunehmen:

Quapropter hunc o mi DEUS halitum,
Tuopte quondam flamine corpori

Scienter infusum, receptes
Sponte tua rogo, collocesque

Quiete in alma caelitis atrii,
Felice portatum Aligeri manu.550

Daher sollst du, o mein Gott, diesen Hauch, den du mit deinem Geist einst dem Körper ge-
schickt eingeflößt hast, bitte aus eigenem Willen empfangen und in der seligen Ruhe der
himmlischen Halle ihren Wohnsitz nehmen lassen, getragen von der glücklichen Hand des
Schutzengels.

 Ebd.
 „Immer habe ich meine Hoffnung auf Gott und Christus gesetzt und auf rechte Weise ge-
glaubt, was ein christliches Herz glauben muss, nicht ohne Kenntnis der bewährten Glaubens-
lehre.“ Ebd.
 Ebd., S. 169.

134 3 Religiöse Sinngebung



Im Finale des Buches (Mel. 5,25) fährt der Geist in den Himmel und unternimmt
eine Reise, die zum Vorgeschmack auf die ewige Glückseligkeit wird.551 Schede
apostrophiert die Himmelsbewohner, die ‚Genii domorum caelestum‘, und schil-
dert, wie seine vom Körper getrennte Seele, gereinigt vom Blut Christi, in den
Himmel zieht. Er bittet die Geister, im Jenseits, das er mit suggestiven Bildern
evoziert (der Himmel ist der Schoß Abrahams, ein Ruheort und ein blühendes Pa-
radies), seine Seele zu empfangen.

Man kann die Konsequenz, mit der Schede das Projekt seiner Krankheitsly-
rik verfolgt, kaum überbetonen: Während die älteren Texte von Stigelius oder
Haslob ausgerichtet sind auf die erlösende Heilung des Kranken, dichtet Schede
in seiner geistlichen Poesie in den Tod hinein und über ihn hinaus. Nicht die
leibseelische Wiederherstellung, sondern die Imagination jenseitiger ‚beatitudo
perfecta‘ definiert den eigentlichen Fluchtpunkt der Gedichte, die er gemäß den
einzelnen Etappen der ‚ars moriendi‘ strukturiert. Evident sind, bei aller litera-
rischen Stilisierung, die lebensweltlichen Einträge in den Gedichten, die sich in
den familiären und sodalitären Beziehungen Geltung verschaffen. Und doch
entsprechen die ‚exercitia precum‘ nicht einfach dem privaten Bedürfnis eines
vermeintlich Todkranken, sich qua Poesie ins Sterben einzuüben. Mit der litera-
rischen Umsetzung der Sterbekunst, mit ihrer mustergültigen Inszenierung vor
einer Heidelberger Öffentlichkeit, die Schede über die Publikation der Melete-
mata erreicht, verbindet sich eine Stellungnahme konfessionspolitischer Art,
die die ‚praeparatio ad mortem‘ auf einen außerliterarischen Kontext hin trans-
parent macht.

Als Schede krank darniederlag, blickte sein Aufenthaltsort Heidelberg zurück
auf eine reichlich bewegte Kirchengeschichte. Nachdem die Reformation 1556 mit
Ottheinrich die Pfalz erreicht hatte, verpflichtete Friedrich III. diese nur vier Jahre
später auf das calvinistische Bekenntnis und machte die Region so „zu einem weit-
hin wirkenden Stützpunkt dieser Konfession.“552 Ludwig VI., Friedrichs Sohn und
Nachfolger, favorisierte dagegen den Lutheranismus und veranlasste 1576 erneut
einen Konfessionswechsel, bevor Johann Kasimir und Friedrich IV. 1583 abermals
das reformierte Bekenntnis einführten. Es begann eine ‚zweite calvinistische Peri-
ode‘, die bis 1622 Bestand haben sollte553 und Heidelberg zu einem intellektuellen
Zentrum Europas machte: Seit ihrer Gründung im Jahr 1386 und bis 1667 verzeich-
nete die dortige Universität keine höhere Zahl an Studenten.554 Umso attraktiver

 „Animae in caelum migratio. Beatitudinis gustus.“ Ebd. (Überschrift).
 Peter Classen, Eike Wolgast: Kleine Geschichte der Universität Heidelberg. Heidelberg 1983,
S. 21.
 Vgl. bspw. ebd.
 Vgl. ebd., S. 2.

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) 135



war Heidelberg für Schede, der sich – im Zuge seiner Zeit in Genf (1568–1571) –
ebenfalls zur reformierten Konfession bekannt hatte.555 Seine Dichtung, die Zeugnis
ablegt vom Kontakt mit dem Theologen Theodor Beza, Calvins Nachfolger, blieb von
seinem Glauben (wenig überraschend) nicht unberührt. Immer wieder sucht Schede
die Auseinandersetzung mit der calvinistischen Prädestinationslehre. Zusätzlich zu
den Texten, die Wilhelm Kühlmann und Jörg Robert beigebracht und diskutiert
haben,556 ist zunächst auf die sechste Ode des dritten Buches hinzuweisen, eine Re-
flexion über das ewige Leben: Das Dasein auf Erden erscheint als ‚umbra vitae‘, als
Schatten der künftigen, jenseitigen Existenz, die sich philosophisch oder rational
nicht ergründen lasse – allein das „Christianum dogma“ orientiere über das Escha-
ton und lehre, dass die glaubenden Menschen am Ende der Zeit „ewig von Christus
in der strahlenden Ätherregion mit ewigen Gütern beschenkt werden.“557 Im
Hauptteil der Ode meditiert Schede über den Erlöser Christus, der die Sünden der
Menschheit getilgt und so überhaupt die Bedingung für die Restitution des Men-
schengeschlechts geschaffen habe, bevor er, am Ende des Gedichts, überleitet zur
sehnsüchtigen Hoffnung der Sterblichen, Aufnahme in die Versammlung der Himm-
lischen zu finden. Die Optik des Dichters ist dabei entschieden prädestinationstheo-
logisch. Wer zur Versammlung gehört, habe das „alti consilium DEI“ vor Anbeginn
der Zeit festgelegt:

Tendimus ad poli
Convexa mortales, sed ante
Principium genitale rerum

Quos legit alti consilium DEI,
Sibi in beati concilio chori

Reges sacerdotesque castos
Omnibus ex tribubus futuros.

Illic coruscas Solis et orbitas
Videre, et auro templa nitentia

Licebit, ipsiusque CHRISTI
Splendidiora per omne vulta.558

Zum Himmelsgewölbe streben wir zwar als Sterbliche, die aber der Ratschluss des erhabe-
nen Gottes vor der anfänglichen Erschaffung der Welt aus allen Geschlechtern als künftige
Könige und reine Heilige in der Versammlung des glückseligen Chores sich erwählt hat.
Dort wird es erlaubt sein, die strahlende Bahn der Sonne zu sehen, den von Gold glänzen-
den Tempel und Christi Angesicht selbst, das alles überstrahlt.

 Vgl. Robert: Schede, Sp. 478.
 Vgl. Kühlmann: Heidelberger Dichter; Robert: Nachahmung, S. 970.
 „Sed Christianum dogma perennibus | (Hac morte cursim perdomita) bonis | Fulgente do-
nandos in aethra | Adserit esse dehinc perenne | Christo fideles.“ Schede: Meletemata, S. 76.
 Ebd., S. 77.

136 3 Religiöse Sinngebung



Wichtig ist dieser Zusammenhang, weil sich die Frage nach der individuellen Erwäh-
lung und ihrer göttlichen Bekräftigung für Kranke und Sterbende mit besonderer
Dringlichkeit stellt. Es erstaunt daher nicht, dass Schede das Problem der Prädestina-
tion auch in seiner späten Krankheitsdichtung adressiert. Betrachten wir noch ein-
mal die Ode an den abscheidenden Geist, in der Schede seine Frömmigkeit profiliert
und die Seele für ihren Auszug in den Himmel disponiert. Am Ende des Textes verar-
beitet er eine Stelle aus dem achten Kapitel des Römerbriefs, genauer die Verse 29f.
(s. unten). Schon bei Augustinus diente ebendiese Stelle, die den Zusammenhang von
Präszienz, Prädestination, Berufung und Rechtfertigung entwickelt, als argumenta-
tive Grundlage für die Prädestinationsdoktrin.559 Schede überführt Paulus’ Worte in
eine poetische Form und bringt seine Hoffnung zum Ausdruck, ebenfalls zu den Er-
wählten, den ‚electi‘, zu gehören:

Denn die, von denen er vorher Kenntnis hatte, hat er auch vorherbestimmt, dem Bild seines
Sohnes gleich zu werden, sodass er selbst zum Erstgeborenen unter vielen Brüdern wird.
Die er aber vorherbestimmt hat, die hat er auch berufen, und die er berufen hat, die hat er
auch gerechtfertigt; die er aber gerechtfertigt hat, die hat er auch verherrlicht.560

Quippe inter Electos datum iri
Spero locum mihi. Quos enim ipse

Praenosse amaris, hos etiam sciens
Praedestinaris. quosque adeo sciens

Praedestinaris, hos vocaris.
Quosque vocaris, et hos eosdem

Per gratiam ultro iustificaveris.
Quos gratia ultro iustificaveris,

Hos omne in aevum gloriosos
Reddideris. Ego fretus ergo

Fiducia ista laetus obiverim
Mortem, solutus mole gravissima.561

Freilich hoffe ich, dass mir ein Platz unter den Erwählten gegeben wird. Denn die, die du in
Liebe vorhererkannt hast, die hast du auch wissend prädestiniert. Und die, die du bis dahin
wissend prädestiniert hast, die hast du auch berufen. Und die, die du berufen hast, eben die
hast du von selbst durch deine Gnade gerechtfertigt. Die, die du durch Gnade von selbst
gerechtfertigt hast, verherrlichst du in alle Ewigkeit. Indem ich also auf diesen Glauben
baue, dürfte ich, befreit von schwerster Last, wohl freudig dem Tod entgegengehen.

 Vgl. Volker Henning Drecoll: Praedestinatio. In: Augustinus-Lexikon. Hg. von Cornelius
Mayer. 5. Bde. Basel 1986 ff., Bd. 4, Fasc. 5/6 (2016), Sp. 826–837, hier Sp. 826.
 „nam quos praescivit | et praedestinavit conformes fieri imaginis Filii eius | ut sit ipse primo-
genitus in multis fratribus quos autem praedestinavit hos et vocavit | et quos vocavit hos et iusti-
ficavit | quos autem iustificavit illos et glorificavit“ (Röm 8,29 f.). Hieronymus: Biblia.
 Schede: Meletemata, S. 169.

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) 137



Wie Schedes Bilanz zeigt, verfährt er bei der Selbstapplikation des Schriftwortes
mit großer Vorsicht. Er vertraut auf einen Platz unter den Auserwählten und
formuliert im Potentialis („laetus obiverim | Mortem“), um nicht den Verdacht
der ‚praesumptio‘ auf sich zu ziehen. Als er Familie und Freunde verabschiedet,
beruft er sich in Mel. 5,22 ähnlich umsichtig auf die Bekräftigung des Heiligen
Geistes, indem er bewusst allgemein über (seine) Heilsgewissheit spricht:

Spiritus et sacer
Confirmat, heredes beatae
Legitimos fore et esse vitae,

Quicumque CHRISTO morigeri sient
Et obsequentes.562

Und der Heilige Geist bekräftigt, dass die, die sich Christus fügen und ihm gehorchen, recht-
mäßige Erben des ewigen Lebens sind und sein werden.

Wo der Kranke von der Gewissheit des ewigen Lebens handelt (s. die Gedichtüber-
schrift: „Vitae aeternae certus“), beachtet er also den wichtigen Unterschied zwischen
Heilsgewissheit und ihrer verderblichen Übersteigerung, der Heilssicherheit, die
die Glaubenden zu Sorglosigkeit verleite.563

Ein kranker reformierter Dichter, der im Angesicht des Todes über die eigene
Erwählung nachsinnt und aus dem Zeugnis des Paulus Hoffnung und Freude
schöpft: Das ist 1595 keine neutrale Botschaft, sondern geradezu ein Statement. Nur
fünf Jahre vor dem Erscheinen derMeletemata lässt Georg Gruppenbach 1590 in Tü-
bingen ein provokantes Flugblatt drucken, das einen Sterbenden im „Todbeth“
zeigt, umgeben von zwei Figuren, hier einem Knochenmann, dort einem Geistli-
chen.564 Es scheint, als buhlten beide um die Aufmerksamkeit des Elenden: Wäh-
rend das Gerippe dem Sterbenden ein Stundenglas entgegenstreckt, um ihm den

 Ebd., S. 166.
 ,certitudo‘ meint „die im Glauben gewährte und allein in Christus und seinem Wort gründen-
de Gewißheit persönlichen Heils und persönlicher Rettung. [...] Dagegen bezeichnet ‚securitas‘ den
‚Versuch des Menschen, das Fundament für sein Heil und die Gewißheit in irgendeinem Wert in-
nerhalb seines eigenen Verfügungsbereichs zu finden, und die aus diesem Versuch entspringende
Haltung‘ der ‚superbia‘, der Selbstsicherheit.“ Andrea Schrimm-Heins: Gewissheit und Sicherheit.
Geschichte und Bedeutungswandel der Begriffe ‚certitudo‘ und ‚securitas‘ (Teil I). In: Archiv für Be-
griffsgeschichte 34 (1991), S. 123–213, hier S. 208.
 S. Anhang (Abb. 2). Dazu Beate Rattay: Fünff Caluinische Articul/darmit ein Christ ... In: Illus-
trierte Flugblätter aus den Jahrhunderten der Reformation und der Glaubenskämpfe. 24. Juli bis
31. Oktober 1983. Kunstsammlungen der Veste Coburg. Hg. von Wolfgang Harms. Coburg 1983,
S. 68 f.; Harry Oelke: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts im Spiegel illustrierter Flug-
blätter. Berlin, New York 1992 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 57), S. 363–365; Herman J. Selder-
huis: Ars Moriendi in Early Modern Calvinism. In: Preparing for Death, Remembering the Dead.

138 3 Religiöse Sinngebung



Ablauf seiner Lebenszeit vor Augen zu führen, ist der Geistliche bemüht, den
Armen zu trösten. Die Sätze, mit denen er ihn erbauen will, finden sich auf Spruch-
bändern und auf dem Baldachin des Himmelbetts und enthüllen die Konfessionspo-
lemik des Flugblattes: Tröstlich sind die ‚calvinischen Articul‘mitnichten. Sie lehren,
dass Christus nur eine begrenzte Anzahl Sünder erlöse, und zeichnen das Bild eines
Gottes, der willkürlich Menschen erwählt oder verwirft, ohne Rücksicht auf Glaube
oder Frömmigkeit; ebenso wird der Taufe ihre heilsvergewissernde Funktion abge-
sprochen und die Anrufung des Gottessohns als blasphemisch verurteilt:

I. Christus ist nicht fuͤr alle Menschen gestorben.
II. Die Verheissungen des Euangelii / vnd der Gnaden Gottes in Christo / gehen nicht auff

alle Menschen / sondern allein auff die / welche Gott in seinem heimlichen / vnwandelba-
ren ewigen Raht / zum ewigen Leben verordnet / vnd erschaffen hat.

III. Gott hat in seinem ewigen vnwandelbaren heimlichen Raht / ohn alles anschawen
ihres Unglaubens / den groͤssern theil der Menschen / zu dem ewigen Verdamnus ver-
ordnet / vnd erschaffen. Unnd niemals gewoͤlt / daß sie selig werden.

IV. Kein Mensch kann auß seinem empfangnen heiligen Tauff gewißlich schliessen / daß
ihn Gott in seiner Tauff / zu einem Kind Gottes angenommen habe.

V. Welcher Christ sein vertrawen auff den Menschen Christum setzet / vnd sein Gebet nicht
allein zu der Gottheit / sonder auch zu seiner angenomnen Menschheit thut / der ist auß
dem Mund Gottes verflucht / Abgoͤttisch / ein Gottslaͤsterer / vnnd ewig verdampt.

Die Botschaft des Flugblattes ist unzweideutig: Für Calvinisten gibt es, am Ende
des Lebens, keinen Trost, da der Geltungsbereich der ‚promissio‘ ein begrenzter
sei und nicht einmal der Glaube garantiere, dass man an der ‚beatitudo perfecta‘
Anteil habe. Mit der Diffamierung der calvinistischen Lehre begnügt sich der
Druck aus dem lutherischen Tübingen jedoch nicht: Eine ‚Widerlegung‘ soll be-
weisen, dass die ‚Articul‘ irregehen und allein ein Christentum lutherischer Prä-
gung Trost zu spenden vermöchte. Was sich im Flugblatt damit fortsetzt, ist die
lutherisch-reformierte Kontroverse, wie sie auf dem Maulbronner (1564) und auf
dem Mömpelgarder Kolloquium (1586), den beiden „Markstein[en] der reformier-
ten bzw. calvinistischen Konfessionalisierung“565, ausgetragen wurde. Standen in
Maulbronn zumal christologische und sakramentarische Fragen zur Debatte, war
es in Mömpelgard die Prädestinationsdoktrin, die die Gemüter erhitzte. An all die-
sen Punkten arbeitet sich das Tübinger Flugblatt ab und versucht, die Gültigkeit
der eigenen lutherischen Position zu bekräftigen.

Hg. von Tarald Rasmussen, Jon Øygarden Flæten. Göttingen 2015 (Refo500 Academic Studies 22),
S. 109–122, hier S. 109 und 122.
 Irene Dingel: Religionsgespräche. In: Theologische Realenzyklopädie. Hg. von Gerhard
Krause, Gerhard Müller. 36 Bde. Berlin, New York 1977–2007, Bd. 28 (1997), S. 631–681, hier S. 666.

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) 139



Auf den anti-calvinistischen Druck antworteten noch im selben Jahr, 1590, zwei
Flugblätter aus Heidelberg. Das eine, ein anonymes, reproduziert das Tübinger Origi-
nal, moniert die tendenziöse Wiedergabe der ‚Articul‘ und verteidigt deren Richtig-
keit, freilich mit präzisierenden Hinweisen.566 Diese erste Reaktion auf die Tübinger
Lutheraner ist theologisch versiert, versierter jedenfalls als die lutherische Polemik,
die sich mit biblischen ‚loci‘ begnügt und von Kommentaren absieht. Die argumenta-
tive Beflissenheit hat aber auch eine Rückseite: Hinter dem apologetischen Vorsatz
verblasst das Sterbethema völlig. Gleichwohl wäre es voreilig, wenn man daraus
schlösse, die Sterbeszene bilde nur den Anlass, um gegen die Calvinisten theologisch
Stimmung zu machen. Das zweite Heidelberger Flugblatt567 setzt nämlich genau dort,
bei der Sterbeszene, an und argumentiert (gegen die lutherische Unterstellung), dass
Calvinisten das Leben nicht trostlos verlassen würden. Auch dieses zweite Flugblatt
reproduziert (spiegelverkehrt) die Illustration der Polemik, versieht sie allerdings
mit neuem Text. Auf Spruchbänder und Textspalte verteilen sich nun mehrere teufli-
sche Anfechtungen, die mit tröstlichen Worten widerlegt werden. Was sich dergestalt
entspinnt, ist ein Dialog zwischen der Figur auf dem Sterbebett und dem zwar nicht
dargestellten, aber doch implizierten Teufel. In der umdeutenden Aneignung der po-
lemisch intendierten Vorlage wandelt sich das Flugblatt so zu einer illustrierten ‚ars
moriendi‘.568 In immer neuen Anläufen will der Teufel den Sterbenden demoralisie-
ren: Er ruft dem Unglücklichen seinen Sündenstand ins Bewusstsein und zieht in
Zweifel, dass er zu den Adressaten der ‚promissio‘ gehöre – alles Angriffe, die der
Sterbende pariert, indem er sich auf die Größe der Gnade und die Kraft des Kreuzes-
todes beruft, ebenso auf die Taufe, die – „in wahrem glauben genossen“ – die Verhei-
ßung besiegele. Wer hier auf dem „Todbeth“ liegt, ist kein banger Calvinist, sondern
ein souveräner Reformierter, der sämtliche Anfechtungen kontert. Obschon sie visu-
ell zunächst vergleichbar scheinen, offenbaren die beiden Antworten auf das Tübin-
ger Flugblatt also ganz unterschiedliche Tendenzen. Während das eine Flugblatt von
der dargestellten Sterbesituation weitgehend abstrahiert, verhält sich das andere
konkret zur abgebildeten Notlage und nimmt Rücksicht auf die Bedürfnisse all jener,
die im reformierten Glauben aus dem Leben scheiden.

 S. Anhang (Abb. 3). Dazu Cornelia Kemp: Fünff Caluinische Articul/ damit ein Christ. In: Die
Sammlungen der Hessischen Landes- und Hochschulbibliothek in Darmstadt. Kommentierte Aus-
gabe. Hg. von Wolfgang Harms, ders. Tübingen 1987 (Deutsche illustrierte Flugblätter des 16. und
17. Jahrhunderts 4), S. 102 f.; Oelke, S. 365–367.
 S. Anhang (Abb. 4).
 Tatsächlich stimmt der Wortlaut überein mit einer Sterbekunst, die sich im Anhang von
Simon Stenius’ Calvinismus Heidelbergensis befindet, einem „Werbeschreiben für die reformierte
Kirche der Pfalz“, das als Unterredung zwischen zwei Studenten der Theologie gestaltet ist (Gus-
tav Adolf Benrath: Das kirchliche Leben Heidelbergs in den Jahren 1593 bis 1595. In: Heidelberger
Jahrbücher 10 (1966), S. 49–82, hier S. 54).

140 3 Religiöse Sinngebung



Wenn man das Zeugnis der Flugblätter aus Tübingen und Heidelberg ernst
nimmt, hat Schedes literarische Sterbebereitung, seine Sorge um die eigene Erwäh-
lung, jenseits ihrer biographischen Veranlassung einen vergleichbaren demonstra-
tiven Charakter. Sie widerlegt, wenn auch implizit, die lutherische Suggestion, dass
calvinistisches Sterben in Trostlosigkeit mündet, um nicht zu sagen: in Verzweif-
lung. Wohlgemerkt geht es hier nicht um direkte Abhängigkeiten, nicht um den
Nachweis, dass Schede die zuvor präsentierten Flugblätter vorliegen hatte. Ihr
Zeugnis soll vielmehr eine Art religiöses Klima sichtbar machen, das die Entste-
hung der Texte zusätzlich begünstigen konnte; Texte nämlich, in denen ein autobio-
graphisches Subjekt glücklich und heilsgewiss in den Tod geht und in der Vorschau
auf die ‚beatitudo perfecta‘ das Sterben im reformierten Heidelberger Glauben ge-
lingen lässt.569 Schedes Gedichte, eine praktische Umsetzung der ‚ars moriendi‘ in
Versen, werden zum literarischen Ritual, inszenieren ein ‚Sterben nach tradierten
Mustern‘.570 Darin liegt, historisch gesehen, die Signifikanz seiner Übungen. Darin
liegt, vielleicht, aber auch die selbstsorgerische Relevanz der ‚meletemata‘. „Es hat
jhm zweiffels ohne geahnet / das er dieses jahr nicht vberleben werde“, kommen-
tiert Abraham Scultetus 1603, als er in der Leichenpredigt für den inzwischen ver-
storbenen Dichter dessen beispielhafte ‚praeparatio‘ dokumentiert.571 Gewiss, die
Rituale, die Scultetus andeutet, sind überkommen, die Texte, derer sich Schede be-
dient – Simeons „Lobgesang“572, „die Articul des Glaubens“, das Herrengebet –, sind
konventionell. Und doch, der Umgang mit diesen Texten verrät die Handschrift des

 Dass ein glückliches und heilsgewisses Sterben Ziel der ‚praeparatio ad mortem‘ war, lehrt
der Vergleich mit einer zeitnahen Sterbekunst von Daniel Tossanus, der an der Heidelberger Heilig-
geistkirche wirkte und daneben bis 1601 die Professur für Neues Testament bekleidete (zu Tossanus’
Leben Nam Kyu Lee: Die Prädestinationslehre der Heidelberger Theologen 1583–1622. Georg Sohn
[1551–1589], Herman Rennecherus [1550–?], Jacob Kimedoncius [1554–1596], Daniel Tossanus
[1541–1602]. Göttingen 2009 [Reformed Historical Theology 10], S. 143f. [mit weiterführenden Litera-
turhinweisen]). Das Verhalten, zu dem der Theologe Gesunde und Kranke anleitet, dient dazu, dass
diese „im leben vnd sterben frisch / wacker vnd freudig / vnd des wahren lebens versichert seyen“
(Daniel Tossanus: Kurtzer Bericht Wie man sich in sterbenden leufften der zagheit erwehren / zu
Gott schicken / die seel erquicken / vnd in todsnoͤten troͤsten sol. Heidelberg: Hieronymus Commeli-
nus, 1596 [= VD 16 T 1708], S. 4), zielt also auf genau die Qualitäten, die auch Schede am Ende seiner
‚praeparatio ad mortem‘ auszeichnen. In den Meletemata lobt Schede Tossanus für seine in den
Dienst des christlichen Glaubens gestellte Beredsamkeit (Mel. 3,3).
 Wendung nach Assion.
 Abraham Scultetus: Hochzeit-, Geburt-, Tauff-, Koͤnigliche Annehmungs- und Leichpredigten.
Frankfurt a. M.: Daniel und David Aubry und Clemens Schleich, 1620 [= VD 17 23:333182K], S. 164.
 Assion, S. 230: „Erhofftes Ideal war es, ‚mit einem Simeons Tod von dieser Welt‘ zu gehen,
das heißt so selig zu sterben wie Simeon im Neuen Testament, nachdem er seinen Herrn erkannt
hatte.“

3.9 Poetische Sterbebereitung: Paul Schede Melissus’ Meletemata pia (1595) 141



‚poeta‘, der bis zuletzt, obschon nicht mehr lateinisch, gedichtet haben soll. Lobge-
sang, Glaubensartikel und Herrengebet habe Schede „in Teutsche Reimen gefasset /
vnd sich also allgemach zu einem seligen tode bereittet“.573 Mitgeteilt werden be-
sagte „Reimen“ freilich nicht, dafür Schedes „letztes Gebett“, das die Bitte um
Sündenvergebung und die ‚commendatio animae‘ enthält. Die Idealität dieser
‚praeparatio‘ gibt der literarischen Einübung ins Sterben, wie Schede sie einst
in der geistlichen Dichtung kultiviert hatte, retrospektiv Recht:

Als auch sein Simeonis stuͤndlein vor handen / hat er mit gutem verstande sein letztes Ge-
bett zu Gott gethan / vnd gesprochen: Hilff mir / du getrewer Gott / Hilff mir / du getrewer
Gott / Und hilff mir bald. Ach Herr Jesu Christe / ich befehle dir meinen Geist in deine
Haͤnde: Hilff mir du getrewer Gott / durch das bitter leiden vnnd sterben deines Sohns Jesu
Christi: Ach du getrewer Gott / verzeihe mir meine suͤnde: ich befehle dir meinen Geist in
deine haͤnde (vnnd mein Weib / vnd mein liebes Kind) vmb Jesu Christi willen / Amen. Was
er begehret / das ist jhm worden / Gott ist bald kommen. Dann als er frisch vnd gesund am
bettage auffgestanden / vnnd vnversehens fruͤ umb 8. vhr in eine ohnmacht gesuncken /
vnnd darinnen gemeltes gebet gesprochen / auch darauff Weib vnnd Kind gesegnet / des
kindes vormunden genennet / vnd alle sampt ein gute nacht gesagt / ist er von allen
schmertzen im Herzen seliglich entschlaffen / in 63. jahr seines alters.574

 Scultetus: Leichpredigt, S. 164.
 Ebd., S. 164 f.

142 3 Religiöse Sinngebung



4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert

4.1 Johann Gerhard

Im gleichen Jahr, wie Schede stirbt, erkrankt der junge Theologe Johann Ger-
hard so schwer, dass er sich einundzwanzigjährig an die Abfassung seines Tes-
taments macht.575 In Jena hatte Gerhard den ‚magister theologiae‘ erworben, wo
er seit November Vorlesungen über die aristotelische Metaphysik hielt. Nun,
zur Weihnachtszeit 1603, gerät er in eine gesundheitliche Notlage, die seine Kar-
riere frühzeitig beenden könnte:

Weill mich der Gerecht vndt Barmhertzige Gott mit leibes schwachheit beleget, vndt ich
nicht wißen mag, wie es der getreue Gott nach seinem allein weisen Rath vndt Göttlichen
willen schicken möchte, Als will ich auff den fall, da ich von dieser welt abgefordert, meine
herzliebe Mutter, Verwandten vndt gute freunde gesegnen muste, dieses zur nachrichtung
auffgezeichnet haben, alles wollbedacht vndt bey guter vernunfft[.]576

Gerhards ‚Leibesschwachheit‘, die im Testament nur angedeutet ist, markiert bereits
seine zweite psychophysische Krise. Ein inzwischen verschollenes Tagebuch, aus
dem einige Einträge immerhin sekundär bei Gerhards späteren Biographen überlie-
fert sind, unterrichtet uns über eine einjährige Krankheitsphase, verbunden mit me-
lancholischen Missstimmungen, während der Johann Arndt dem Vierzehnjährigen
als Seelsorger Trost spendete.577 Da Gerhard sein Leben nur wenige Jahre später aufs
Neue bedroht sieht, nimmt es nicht wunder, dass er noch „bey guter vernunfft“ sein
Haus bestellen möchte. Das Testament ist aber mehr als nur eine letztwillige Verfü-
gung. Es bezeugt ebenso die theologische Gelehrsamkeit des Verfassers, der
Sterbekunst und dogmatische Unterweisung souverän miteinander verbindet:
In konzentrierter Form bereitet das Testament, dessen Struktur durch die theo-
logischen Gemeinplätze (,loci theologici‘) und die gottesdienstliche Liturgie vor-
gegeben ist,578 die christlichen Glaubenswahrheiten auf579 und darf so als Vorstufe

 Zu Gerhards Leben und Werk Johann Anselm Steiger: Gerhard, Johann. In: VL 16, Bd. 2
(2012), Sp. 557–571.
 Das Testament und das Glaubensbekenntnis des todkranken 21-jährigen Johann Gerhard
(1603). Hg. und kommentiert von Johann Anselm Steiger. In: Archiv für Reformationsgeschichte
87 (1996), S. 201–253, hier S. 206.
 Vgl. Erdmann Rudolph Fischer: Vita Ioannis Gerhardi [...]. Leipzig: Johann Christoph Körner,
1723 [= VD 18 11485191], S. 13, Anm. q. Vgl. auch Johann Gerhard: Meditationes Sacrae (1606/7).
Lateinisch-deutsch. Hg. von Johann Anselm Steiger. 2 Teil-Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt 2000 (Doc-
trina et Pietas I,3), S. 637 f.
 Vgl. Gerhard: Testament, S. 213.
 Vgl. ebd., S. 203.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111212975-004

https://doi.org/10.1515/9783111212975-004


zu Gerhards späterer Dogmatik gelten.580 Indessen ist das Testament nur die
eine Seite seiner Sterbebereitung. Zu den volkssprachigen Aufzeichnungen tritt
eine Sammlung lateinischer Homilien hinzu, die Urfassung jener auflagenstar-
ken Meditationes Sacrae, die in der Tat „zu den meistgedruckten literarischen
Erzeugnissen nicht nur der lutherischen Theologie, sondern der Frühen Neu-
zeit insgesamt [gehören].“581

Unter den ursprünglichen Homilien, die der unverhofft gesundete Gerhard
1606/07 einer Textredaktion unterziehen wird,582 findet sich mit der siebten Ho-
milie auch ein hexametrisches Krankheitsgedicht an Christus, in dem Gerhard
die Gewalt seines Fiebers schildert:

Te peto, te quaero, te mens sitit anxia, solum
Te circumspicio, quando vis improba morbi
Arida membra premit, cumque aeger anhelitus artus
Impete non tenui quatit, et succensa dolores
Uiscera corde cient, te, te mens aegra requirit.583

Zu dir bete ich, dich suche ich, nach dir dürstet meine ängstliche Seele, dich betrachte ich
von allen Seiten, wenn die allzu große Gewalt der Krankheit die dürren Glieder beschwert,
und wenn das krankhafte Keuchen im heftigen Anlauf die Gelenke erschüttert und die ent-
zündeten Organe im Herzen Schmerzen hervorbringen, sucht die kranke Seele dich, dich!

Ihren Grund haben die emphatischen Worte in der wirkungslosen Therapie des
Kranken, der sich gleichwohl nicht verloren glaubt, sondern auf die rettende Macht
des Gebets vertraut.584 Die Besinnung auf die ‚vis precationis‘ verbindet Gerhard
mit einem warnenden Beispiel: An der Vielzahl derer, die sich mit der Einnahme
von Medizin begnügten, aber keine Heilung erführen, demonstriert er, dass die
erfolgreiche Applikation von Heilmitteln Gebete voraussetze: „Gebete helfen,
ohne Gebete verdirbt die Kraft der Heilkräuter, oft ist Gebete zu sprechen heilsa-
mer als jedes Medikament.“585 Konsequenterweise wendet sich Gerhard an den
‚Christus medicus‘, der ihm mit seinem ‚verbum‘ Heilung bringen möge: „Sei mir,
sei mir ein Arzt, vertreib mit deinem Wort – du kannst es – das Fieber aus seinem
alten Gasthaus, mit deinem Wort vermagst du es, alles steht und fällt auf dein Ge-

 Vgl. ebd., S. 221.
 Gerhard: Meditationes (1606/7), S. 690.
 Dazu ebd., S. 645–648.
 Johann Gerhard: Meditationes Sacrae (1603/4). Mit einem Faksimile des Autographs. Hg. von
Johann Anselm Steiger. Stuttgart-Bad Cannstatt 1998 (Doctrina et Pietas I,2), S. 113.
 Ebd., S. 114.
 „Vota iuvant; votis sine virtus deperit herbae, | Saepe preces fari Medicamine fortius omni.“
Ebd.

144 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert



heiß hin.“586 Soll die Homilie als poetisch geformtes Gebet also die Wirkung der
medizinischen Mittel befördern, muss Gerhard jedoch achtgeben, dass er die Hei-
lung nicht forciert:

Sed forsan primis me decessisse sub annis
Florentem pia Fata volunt, pia Fata sequamur,
En adsum, moriarque lubens; si Christe voluntas
Sic tua fert moriar.587

Doch vielleicht will das gerechte Schicksal, dass ich in der Blüte meiner jungen Jahre sterbe.
Dem gerechten Schicksal will ich mich fügen. Siehe, hier bin ich, ich will gern sterben,
wenn so dein Wille ist, Christus, will ich sterben.

Im rechten Licht besehen, ist ein früher Tod Ausdruck der göttlichen Gnade, da
er den Menschen umso rascher aus der Welt entrückt: „Wen das Schicksal be-
günstigt, für wen die freundliche Gottheit zu sorgen begehrt, der stirbt im ersten
Lebensalter.“588 Zur Bekräftigung kontrastiert Gerhard die immanenten mit den
transzendenten Verhältnissen, den Unrat der Welt (,colluvies mundi‘) mit der
himmlischen Burg (,arces superae‘), bevor er dem Heiland das Unterpfand seines
zerknirschten Herzens (,cor contritum‘) widmet, zusammen mit seinen Tränen
und mit seiner Seele. In derart büßerischer Haltung tritt Gerhard als geständiger
Sünder vor den Gottessohn, der Reue empfindet über seine Vergehen und Christus
darum bittet, dass er sich seiner annehmen möge, am Ende seines Lebens, aber
auch am Ende der Zeit:

Mole gravi scelerum pressus; lacrymasque precesque
Ingemino, stolidae dele commissa iuventae.
Respice me, quando iam iam resolubile corpus
Palpitat in terrore necis; cum cardine mundus
Absiliet, tum me bone IHESU respice, tum me
Respice; sic oro, sic exoratus es: Amen.589

Die schwere Last der Sünden drückt mich nieder, und Tränen und Bitten vermehre ich:
Tilge die Sünden meiner einfältigen Jugend! Schau auf mich, wenn mein hinfälliger Leib
bald, bald zuckend mit dem Tode ringt. Lieber Jesus, schau dann auf mich, schau dann auf
mich, wenn die Welt aus den Angeln gehoben wird. So bete ich, so bist du erweicht. Amen.

 „Sis mihi sis Medicus, verbo (potes) exige febrim | Antiquo hospitio, verbo potes, omnia
nutu | Stantque caduntque tuo.“ Ebd.
 Ebd., S. 115.
 „Cui Fata favent, cui Numen amicum | Prospexisse cupit, primo denascitur aevo.“ Ebd.
 Ebd., S. 116.

4.1 Johann Gerhard 145



In der Druckfassung der Meditationes Sacrae wird die Homilie fehlen, vermutlich
da es sich dabei um das einzige Stück in Versform handelt.590 Aus dem Bewusst-
sein der späteren Gerhard-Rezipienten sollte sie gleichwohl nicht gänzlich ver-
schwinden. Als Erdmann Rudolph Fischer 1723 seine Gerhard-Vita publizierte,
druckte er die siebte Homilie ab, da er überzeugt war, dass das Gedicht „vielen
frommen Gemütern zur Lust gereichen wird.“591 Albrecht Friedrich Model wiede-
rum, der 1739 Gerhards Meditationstext in einer Neuübersetzung vorlegte, weist
auf dem Titelblatt – sicherlich in verkaufsstrategischer Absicht – darauf hin, dass
die Zahl der „Heilige[n] Betrachtungen“ nach Sichtung des „Manuscript[s]“ um
zwei weitere Meditationen „vermehrt“ wurde.592 Zu diesen gehört auch die ur-
sprüngliche siebte Homilie (bzw. Meditation), die Model sowohl in einer Prosa-
wie einer Vers-Übersetzung bietet.

Für uns ist die Homilie bemerkenswert als Zeugnis einer Umbruchzeit. Was
die Dichtersprache anbelangt, handelt es sich bei Gerhards Fieberpoem bereits
um ein Auslaufmodell: Die ‚Neolatinitas‘ wird im siebzehnten Jahrhundert hinter
der deutschen Literatursprache Opitz’scher Prägung weitgehend zurücktreten.
Noch im siebzehnten Jahrhundert akut sind – auf der anderen Seite – die Bilder
und Gehalte des Textes, und was das Gedicht an medizinaltheologischen Zusam-
menhängen entfaltet, lebt fort in der geistlichen Dichtung des Barock. Beim
Transfer lutherischer Krankheitshermeneutik in die deutschsprachige Dichtung
ist es Johann Heermann, der als vielleicht zentrale Vermittlungsinstanz fungiert.

4.2 Johann Heermann

Zuletzt soll es ihm nicht einmal mehr möglich gewesen sein, eine Satzperiode zu
beenden. Der Zustand des Dichtertheologen, der seit 1611 in Köben als Pfarrer
wirkte,593 hatte sich bis 1634 derart verschlechtert, dass er, geplagt von wieder-

 Vgl. Gerhard: Meditationes (1606/7), S. 646.
 „Quam [gemeint ist die siebte Homilie] quum multis piis mentibus voluptati fore sciam, hoc
loco interponere libet, utpote nondum adhuc prelo subiectam.“ Fischer: Vita, S. 439.
 Albrecht Friedrich Model: [Johann Gerhard:] Heilige Betrachtungen, welche Die wahre
Froͤmmigkeit zu erwecken und den Wachsthum des inwendigen Menschen zu befoͤrdern, einge-
richtet sind. [...]. Wolfenbuͤttel: Johann Christian Meißner, 1739 [= VD 18 12867721].
 Zu Heermanns Leben und Werk Irmgard Scheitler: Heermann, Johann. In: Killy Literatur-
lexikon, Bd. 5 (22009), S. 127–129; Bernhard Liess: Heermann, Johann. In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp.
211–217.

146 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert



kehrenden Hustenanfällen, seine Predigten von „Substituten“ vorlesen ließ.594

Weil Heermann darauf spekulierte, dass er seine Symptome – er nennt „hefftige[s]
Wuͤrgen / und haͤuffige[s] Zulauffen der Fluͤsse“595 – auskurieren würde, nahm er
seine Pflichten noch einige Jahre wahr. Dann wollte es ihm sinnvoller erscheinen,
sein Amt an eine Person abzutreten, die dieses „in allen Stuͤcken vollkoͤmblich ver-
walten koͤnne“596. Erste Hinweise auf Heermanns hartnäckigen Husten finden wir
bereits 1621 in der Vorrede zu einer Sammlung von Leichenpredigten. Zu den dorti-
gen Todesbetrachtungen, so kommentiert Heermann einleitend, inspirierte ihn
auch die eigene Unpässlichkeit, „starcke Heuͤptfluͤsse und Beschwerung“597, die ihm
bedeutet hätten, dass er sein Haus bestellen müsse. Zum Husten kamen mit der
Zeit noch andere Krankheitszeichen hinzu. Als er 1638 sein Amt in Köben nieder-
legte, übersiedelte er in einem kritischen Zustand nach Lissa. Heermann spricht
von Gedächtnisverlust und soll zwei Monate bettlägerig und ohne Bewusstsein ge-
wesen sein. Dank der Gnade Gottes sei er nun so weit genesen, dass er – obschon
von Fieberattacken geplagt –meditieren und schreiben könne:

Dem Höchsten sey Danck für solche seine Gnade vnd Güttigkeit! Ob mir nu zwar offentlich
auff der Cantzel zu predigen vnmöglich, habe ich dennoch mein höchste Lust vnd Freude
am Gesetze des HErren: vnd erquicke meine Seele durch allerely des göttlichen Wortes Be-
trachtungen so viel mir meine LeibesBeschwerungen zulassen.598

Sechs Jahre nachdem Heermann diese Zeilen notiert hatte, starb er am 17. Februar
1647, und zehn Tage später wurde sein Leichnam beigesetzt. Die Leichenpredigt
hielt der Lissaer Pfarrer Johannes Holfeld, der das Leben Heermanns als „stetes sie-
chen und krancken“ bezeichnet und versichert, „daß Er von Kind an / biß an sein
Ende nicht eines recht gesunden eintzigen Tages sich zurühmen gehabt.“599 Schon

 Johann Heermann: Concionum Variarum Fasciculus: Sonderbahre Predigten / Oder: Erklaͤ-
rung allerley schoͤner Biblischer Text / von unterschiedlichen und nutzlichen Materien. [...].
Nürnberg: Wolfgang Endter d. J. und Johann Andreas Endter, 1656 [= VD 17 23:326388A], S. 169.
 Ebd., S. 168.
 Ebd., S. 169.
 Johann Heermann: Christianae Ευθανασίας Statuę. Lehr- und Erinnerungs-Seulen: Welche
vns als geistlichen Pilgrams- vnd Wanders-Leuten / aus diesem ThraͤnenThal / ins Land der Le-
bendigen / den rechten vnd richtigen Weg zeigen. Jn Trawr- vnd Trost-Predigten / Bey frommer
Christen Leichbegaͤngnis / erbawet / vnd auffgerichtet [...]. Leipzig: Abraham Lamberg für Johann
Eyring Erben und Johann Perfert, 1621 [= VD 17 1:027502M], Bl. b ijr.
 Zitiert nach Bernhard Liess: Johann Heermann (1585–1647). Prediger in Schlesien zur Zeit
des Dreißigjährigen Krieges. Münster 2003 (Arbeiten zur historischen und systematischen Theo-
logie 24), S. 51, Anm. 193.
 Zitiert nach ebd., S. 57, Anm. 235.

4.2 Johann Heermann 147



früh begegnet Heermann in der Forschung denn auch als ‚schlesischer Hiob‘,600 ein
Bild, das wohl bereits der Wahrnehmung der Zeitgenossen entsprach.601

So krank, wie Heermann zeitlebens war, wird es nicht erstaunen, dass die
Kranken-Seelsorge einen Schwerpunkt seines Werkes bildet. Das belegen zwei
posthum erschienene Drucke von 1656, die Poetischen Erquickstunden und ihre
Fortsetzung.602 Es handelt sich dabei um Gedichtsammlungen für „Angefochtene /
Krancke und Sterbende“603, die Hilfe „in allerley fuͤrfallenden Noͤthen und Anlie-
gen“604 bieten sollen. Die Texte, die den impliziten Adressaten knappe ‚Reimgebet-
lein‘ an die Hand geben, umfassen zum Teil nur zwei Verse, so etwa das Epigramm
„Zu JEsu unserem Artzte“: „ACH JESU / du mein Artzt / dich ruffet Hertz und Mund: |
Komm / heile meine Seel’ / und mache sie gesund.“605 Gemäß dem Heermann’schen
Programm („in allerley fuͤrfallenden Noͤthen und Anliegen“) nehmen die vorformu-
lierten Gebete Rücksicht auf unterschiedliche Situationen, in denen sich Kranke wie-
derfinden können. „ZU dir ruff ich / O Gott / | Aus meiner tieffen Noth“, beginnt das
Gedicht „Gebetlein eines Krancken“, das sich alsbald als Sterbegebet entpuppt (,com-
mendatio animae‘): „Dir wil ich meinen Geist | Zu treuer Hand befehlen.“606

Wer noch auf Heilung hoffen darf und zum Jahreswechsel darniederliegt, für
den empfiehlt sich das Gebet mit der Überschrift „Unter der Kranckheit am
Neuen-Jahre“: „DAß ich so manche Qual an meinem Leib empfinde / | Was
machts / gerechter Gott? Fuͤrwar nichts / als die Suͤnde“, formuliert Heermann,

 Oft zitierte Bezeichnung nach Rudolf Irmler: Johann Heermann. Der schlesische Hiob. Gie-
ßen 1959 (Zeugen des gegenwärtigen Gottes 136).
 Vgl. Liess: Johann Heermann, S. 57.
 Im weiteren Kontext der barocken ‚Erquickstunden‘-Literatur diskutiert diese Sammlung
(mit anderen Schwerpunkten) Nikola Roßbach: Lust und Nutz. Historische, geistliche, mathema-
tische und poetische Erquickstunden in der Frühen Neuzeit. Bielefeld 2015, S. 122–160. Vgl. auch
dies.: Psalm, Poesie, Predigt im Barock. Poetische Erquickstunden und die Bibel. In: Bibel und Kul-
tur. Das Buch der Bücher in Literatur, Musik und Film. Hg. von Paul-Gerhard Klumbies, Ilse Müll-
ner. Leipzig 2016, S. 139–166, hier S. 149–157.
 Ankündigung auf dem Titelblatt zu den Poetischen Erquickstunden: Johann Heermann: Poe-
tische Erquickstunden / Darinnen allerhand schoͤne und trostreiche Gebet / nutzliche Erinnerun-
gen / und nohtwendige Anmahnungen / fuͤr Angefochtene / Krancke und Sterbende zu finden
seyn. Auff neue Poetische Art zugerichtet. Nürnberg: Wolfgang Endter d. J. und Johann Andreas
Endter, 1656 [= VD 17 39:135342Y].
 Ankündigung auf dem Titelblatt zur Fortsetzung: Johann Heermann: Geistlicher Poetischer
Erquickstunden Fernere Fortsetzung / Darinnen allerhand schoͤne und trostreiche Gebet und
Hertzenseuffzer / in allerley fuͤrfallenden Noͤthen und Anliegen nuͤtzlich zugebrauchen / zu fin-
den seyn. Auff neue Poetische Art zugerichtet. [...]. Nürnberg: Wolfgang Endter d. J. und Johann
Andreas Endter, 1656 [= VD 17 12:105566T].
 Ebd., S. 11.
 Ebd., S. 19.

148 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert



bevor er den Sprecher die Sündenvergebung erbitten lässt: „Vergieb mir meine
Suͤnd’ aus vaͤtterlichem Hertzen: | Und so ich leiden soll / so lindre mir die
Schmertzen.“607 An das neue Jahr knüpft sich die Verheißung „neue[r] Krafft“,
die subtil auf die Restitution des Menschen am Ende der Zeit anspielt: „Das Fieber
trucknet aus / O GOtt den Lebens-Safft. | Ach! gieb zum Neuen-Jahr’ aus Gnaden
neue Krafft.“608 Wenig überraschend formulieren Heermanns Rezipienten ihre
Krankengebete stets im Horizont der lutherischen ‚theologia medicinalis‘ und be-
greifen ihre Sünde als „Pest“609, von der allein die Wunden Christi erlösen kön-
nen.610 Im Gebet „Artzney wider die Gifft der Suͤnden“ heißt es:

WJe voller Gifft steckt doch der Menschen Missethat!
Sie bringt uns bey den Tod / HErr Christ / da hilfft kein Rath /

Kein Artzney, keine Kunst. Hat jemand Heil gefunden /
So hat ihn heil gemacht das Blut aus deinen Wunden.

Mit dem bespreng auch mich. Durch deines Blutes Krafft
Wird todt der Suͤnden Gifft / damit wir sind behafft.611

Zur Verbreitung protestantischer Krankheitshermeneutik nutzte Heermann wie
seine Vorgänger im sechzehnten Jahrhundert die Auslegung der Perikopenord-
nung, die er in Predigt und Poesie betrieben hat. Instruktiv für die Tendenzen
zumal der dichterischen Bearbeitungsform ist ein Vergleich zwischen der Ausle-
gung von Lk 17,11–19 (Jesus heilt zehn Aussätzige) in den Labores Sacri (1624, 1631
und 1638) – einer Auslegung der Fest- und Sonntagsperikopen – und im Exercitium
Pietatis (1630, Perikopengedichte), „andaͤchtige[n] Lehr- und Trost-Spruͤchlein“, die
Heermann „fuͤr die liebe Jugend“ ausgehen ließ.612 In den Labores Sacri weist ein
prägnantes Motto der Predigt auf den 14. Sonntag nach Trinitatis die Richtung:
„Lepra Spiritualis, Morbus universalis. Der Sünden Aussatz klebt uns an / Den al-
lein Christus heilen kan.“613 In der eigentlichen Predigt erörtert Heermann die Kor-
respondenz zwischen dem somatischen Aussatz (,morbus corporalis‘) und der

 Ebd., S. 75.
 Ebd.
 „Die Suͤnde ist eine Pest.“ Ebd., S. 76 (Überschrift).
 „Die [gemeint sind die Wunden] machen uns heil und gesund: | Und bringen uns in Gottes
Bund.“ Ebd., S. 45.
 Ebd., S. 76.
 Ankündigung auf dem Titelblatt: Johann Heermann: Exercitium Pietatis. Ubung in der Gott-
seligkeit. Das ist: Inbruͤnstige Seufftzer / und andaͤchtige Lehr- und Trostspruͤchlein / für die liebe
Jugend: Aus den Sontags- und Fest-Evangelien. Breslau: David Müller, 1636 [= VD 17 3:606001D].
 Johann Heermann: Ander Theil der Geistlichen Kirch-Arbeit. Das ist: Erklaͤrung aller ge-
woͤhnlichen Sonntags-Evangelien von Ostern biß auff den Advent. [...] Leipzig: Abraham Lamberg
für Johann Eyring Erben und Johann Perfert, 1624 [= VD 17 23:632849B], S. 302.

4.2 Johann Heermann 149



seelischen Lepra zunächst hinsichtlich ihres Ursprungs („Ratione cognitionis“):
Indem Adam und Eva vom Baum der Erkenntnis gegessen hatten, sollen sie die
Sündenkrankheit an die gesamte Menschheit weitergegeben haben (,Morbus uni-
versalis‘). Auch hinsichtlich der Diagnostik („Ratione cognitionis“) stünden die Lei-
den in einem Entsprechungsverhältnis, da das gleiche Gesetz, das die Feststellung
von Aussatz den Priestern überantworte (Lev 13), den Menschen seine Sünden-
krankheit erkennen lasse – sei es, dass er sich in der Predigt mit jener konfrontiert
sehe, sei es, dass er sein Leben selbst mit den zehn Geboten abgleiche.614 Zwei wei-
tere Ebenen beträfen die Folgen („Ratione effectionis“) und die therapeutischen
Maßnahmen („Ratione Curationis“): Beide, leibliche wie geistliche Lepra, zögen den
Menschen als Ganzes in Mitleidenschaft, und beide könnten nur von Gott bzw.
vom ‚Christus medicus‘ behandelt werden.615

Einzelaspekte dieser ausführlichen Exegese finden sich auch im Exercitium Pieta-
tis. Die intendierten jugendlichen Adressaten und die didaktisch-konsolatorische Funk-
tion erklären die zweisprachige Anlage des Drucks, der die Perikopen in lateinischer
und in deutscher Sprache aufbereitet: Während die lateinischen Partien die Essenz
der Perikope prägnant zusammenfassen, vertiefen die (etwas umfangreicheren)
deutschen Stücke die Auslegung des Evangelientextes.616 Dieses Prinzip leitet
auch das Perikopengedicht auf den 14. Sonntag nach Trinitatis. So heißt es im
lateinischen Merkvers: „Peccatum lepra est, qua mens mea sordida tota est, |
Christe medere tuo sanguine; mundus ero.“617 Wie in der Predigt gelangt Heer-
mann von da ohne Umweg zum Sündenaussatz:

Jn Grund hat mich verderbt der Außsatz meiner Suͤnden /
Gar nichts gesundes ist an Seel und Leib zu finden.

Hilff JEsu / lieber HErr / hilff / vnd erbarm Dich mein:
Aus Gnaden mache mich vom Suͤnden-Außsatz rein.618

 Vgl. ebd., S. 305 f.
 Vgl. ebd., S. 306 f. Ähnliche Überlegungen zum Sündenaussatz rekurrieren auch in anderen
Predigten Heermanns, zum Beispiel in derjenigen auf den dritten Sonntag nach Epiphanias.
Vgl. Johann Heermann: Labores Sacri: Geistliche Kirch-Arbeit. In Erklerunge aller gewoͤnlichen
Sonntags- vndt Vornembsten Fest-Evangelien [...]. Leipzig: [Abraham Lamberg] für Johann Eyring
Erben und Johann Perfert, 1624 [= VD 17 23:632847 M], S. 126–138.
 „Heermanns Evangelienepigramme gehören zu den Beispielen der Gattungen, die nicht nur
Merkverse über den Perikopeninhalt sein, sondern einzelne Stellen deuten, Hauptlehren heraus-
heben wollen und sich dabei um eindringliche sprachliche Gestaltung und epigrammatische Zu-
spitzung bemühen.“ Hans-Henrik Krummacher: Der junge Gryphius und die Tradition. Studien
zu den Perikopensonetten und Passionsliedern. München 1976, S. 256.
 Heermann: Exercitium, S. 34.
 Ebd.

150 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert



Wie das Beispiel zeigt, bot Perikopendichtung Heermann offenbar die Möglich-
keit, biblische Exegese in bündiger Form aufzubereiten, geistliche Inhalte zu
kondensieren, die er in der (gesprochenen) Predigt breit ausführte. Und doch
sind die Paraphrasen nicht einfach Predigttexte in Abbreviatur. Hans-Henrik
Krummacher nannte die „persönliche Aneignung“ ein wesentliches Merkmal
der Heermann’schen Perikopenpoesie, die sich von der didaktischen Perikopen-
dichtung dadurch unterscheidet, dass sie sich am Perikopengebet orientiert:619

„Hilff JEsu / lieber HErr / hilff / vnd erbarm Dich mein: | Aus Gnaden mache
mich vom Suͤnden-Außsatz rein.“ Diese Strategie „persönliche[r] Aneignung“ hat
System, wie das Stück auf den 13. Sonntag nach Trinitatis (Lk 10,25–37: das
Gleichnis vom barmherzigen Samariter) beweist. Im lateinischen Perikopenepi-
gramm kommt ein Ich zu Wort, das sich mit dem Verwundeten identifiziert und
das heilsame Blut Christi erbittet: „SAucius en ego sum! Medico tu Christe cruore |
Me consperge tuo vita vigorque redit.“620 Das Gedicht verrät den Einfluss Luthers,
der den Samariter ebenfalls mit dem himmlischen Arzt, Wein und Öl aber, die
den Verwundeten erquicken und pflegen, mit Christi Blut gleichsetzt.621 Die
Verse deutscher Sprache vertiefen den Gehalt des Distichons nach dem Prinzip
der ‚dilatatio‘:

Ich bin der Mensch / HERR Christ / vom Satan hart geschlagen:
Die Wunden sind sehr tieff: der Schmertz ist nicht zu sagen.

Du bist der Samarit: Dein Blut ist Oel und Wein.
Heile mich damit / so werd ich heil und seelig seyn.622

Die Gedichte illustrieren mithin, wie Heermann über die „persönliche Aneig-
nung“ Rollenangebote unterbreitet, die potenziell alle Glaubenden annehmen
können. Heermann reduziert die Distanz der Adressaten zu den biblischen Figu-
ren, zu den Aussätzigen oder dem Samariter, ja identifiziert sie sogar mit ihnen,
um ihnen einen Begriff ihres eigenen, innerlichen Aussatzes zu vermitteln und
zugleich den Weg zur „Radikalkur“623 durch den ‚Christus medicus‘ zu weisen.
Wie sich dieses Verfahren auf die „meditative[ ] Leselyrik“624 übertragen lässt, de-

 Krummacher: Gryphius, S. 257.
 Heermann: Exercitium, S. 33.
 Vgl. Steiger: Medizinische Theologie, S. 4 f.
 Heermann: Exercitium, S. 33.
 Steiger: Medizinische Theologie, S. 16.
 Wilhelm Kühlmann, Karl Wilhelm Beichert: Literarisches Leben zwischen Rhein und Main.
Der Wertheimer Dichter, Schulmann und Rentmeister Nikolaus Rüdinger (ca. 1530–1581) im Netz-
werk des pfälzischen Späthumanismus. Berlin, Boston 2021 (Frühe Neuzeit 240), S. 122.

4.2 Johann Heermann 151



monstriert ein Bewunderer Heermanns, der sich ebenfalls um die poetische Peri-
kopenexegese verdient gemacht hat: Andreas Gryphius.

4.3 Andreas Gryphius

Ein Jahr nachdem er zum Studium nach Leiden gekommen war, veröffentlichte
Gryphius 1639 ebenda eine Sammlung Son- undt Feyrtags Sonnete, die er zur eige-
nen und zur religiösen Erbauung seines Publikums verfasst hatte.625 Die Periko-
pensonette sind durchsetzt mit Anklängen an das Exercitium Pietatis,626 mit dem
Gryphius auch die Medizinaltheologie rezipieren konnte. Gryphius kennt den
Sündenaussatz, kennt das ‚verbum medicinale‘ und die „seiten-flutt“ Christi, die
den Aussatz kurieren: „Er spricht ein einig wortt, und macht zehn siechen rein“,
heißt es vom Heiland im Perikopensonett auf den 14. Sonntag nach Trinitatis,627

in dem der Sprecher seiner Sehnsucht nach dem Blut Christi Ausdruck verleiht.
Mit Blick auf die lutherische Tradition, für die die Figur des Gichtbrüchigen zent-
ral ist,628 offenbaren sich die Kontinuitäten aber zumal im Sonett auf den 19.
Sonntag nach Trinitatis: Es inszeniert einen Sprecher, modelliert nach dem Vor-
bild des ‚paralyticus‘, den die Sündenkrankheit „von innen“ zersetzt. „[T]ewrer
mittel fleis“, „werther kräuter macht“ und „weiser ärtzte werck“ sind machtlos
gegen die „grimme sucht“:

Dünckts iemandt frembd, das ich in kranckheit so verschwinde,
Das tewrer mittel fleis, undt werther kräuter macht,
Das weiser ärtzte werck, mir noch nicht widerbracht,

Was schmertz und angst verzehrt, die grimme sucht die sunde.
Greifft mich von innen an. Mein Heiland, ich befinde

 Vgl. Anna Sebastian: Zum Einfluss der Übersetzungen Richard Bakers auf die theologische
Konzeption der Sonn- und Feiertagssonette des Andreas Gryphius. In: Andreas Gryphius
(1616–1664). Zwischen Tradition und Aufbruch. Hg. von Oliver Bach, Astrid Dröse. Berlin, Boston
2020 (Frühe Neuzeit 231), S. 521–552, hier S. 545.
 Vgl. Krummacher: Gryphius, S. 241–246.
 Andreas Gryphius: Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Hg. von Marian Szyrocki,
Hugh Powell. 8 Bde. Tübingen 1963–1972 (Neudrucke deutscher Literaturwerke. Neue Folge 9–12,
14–15, 21, 23), Bd. 1, S. 157, Nr. 52, v. 9. – Das Bild der Sündenkrankheit, zusammen mit der tradi-
tionellen Vorstellung vom ‚verbum medicinale‘, findet sich ebenso im 13. Sonett des Zyklus („Am
III Sontag nach dem Fest der Weisen. Matth. 8.“ Ebd., S. 140). „[A]ussatz“ bzw. „pest“ repräsentie-
ren hier „die grimme sunde“ (v. 4); der Sündenkranke bittet im zweiten Terzett: „Sprich Heilandt
nur ein wortt, bald wird, was itzt mich nagt, | Was mein gewissen krenckt, was meine Seel’ an-
klagt, | Undt aller Teufel macht, im augenblick verschwinden.“ (vv. 12–14).
 S. oben S. 80–82.

152 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert



Das alles doch umbsonst, wornach ein krancker tracht,
Weil diese gift noch wehrt; kom eh ich gantz verschmacht:

Kom sundentilger kom! komm eilendt undt entbinde
Mein fest umbstricktes hertz, das so vol bosheit steckt,
Drin roh undt sicher sein, seuch uber seuchen heckt.

Sprich sey getrost mein kindt: ich habe dir vergeben
Wormitt du mich erzurnt, ich habe deine noht
Gewendet, ja dein Creutz geendet, und den Tod

Verschlungen, das du nun kanst ewig fur mir leben.629

Mit einer emphatischen Epiklese wendet sich der Kranke an den „Heiland“ und
„sundentilger“ Christus, auf dass sein „hertz“, das immer noch mehr Krankheiten
aufhäuft („seuch uber seuchen heckt“), Heilung finde. Die Worte, mit denen der
Seelenarzt den Kranken kurieren möge, diktiert dieser gleich selbst und zitiert
dabei Jesu Zusage an den Gichtbrüchigen („sey getrost mein kindt“),630 um dann
die Aussicht auf Erlösung poetisch prägnant, mit Enjambement und Binnenreim,
zu suggerieren: „ich habe deine noht | Gewendet, ja dein Creutz geendet, und
den Tod | Verschlungen“ (vv. 12–14). Was die religiösen Horizonte, die Topoi und
die Gesten anbelangt, unterscheidet sich dieses Sonett, das die Lesenden zu einer
identifizierenden Lektüre einlädt, kaum von den autobiographischen Beispielen
des sechzehnten Jahrhunderts, wiewohl die rechtfertigungstheologischen Zusam-
menhänge nicht mehr derart explizit ausgebreitet werden.

Ist Gryphius soweit ein konventioneller Krankheitsdichter, der Heermann’sche
Inhalte in die inzwischen etablierte Form des deutschen Sonetts überführt, ver-
pflichtet er die Meditation über Krankheit – im Gegensatz zu Heermann – jedoch
nicht auf eine religiöse Semantik. Im ersten Sonettbuch von 1643 verbinden sich
mehrere Stücke (Son. 45 bis 48) zu einem Binnenzyklus von Krankheitsgedichten,631

der seine Nähe zum Humanismus ebenso wenig verbergen kann wie die Periko-
pensonette.632 Die Bezüge entdecken sich in der Zeichnung der kranken Dichterfi-

 Gryphius: Werke, Bd. 1, S. 159.
 „Sey getrost / mein Son / Deine suͤnde sind dir vergeben.“ (Mt 9,2) Zitiert nach Luther: Biblia.
 Zu Gryphius’ Krankheitssonetten Wolfram Mauser: Dichtung, Religion und Gesellschaft im
17. Jahrhundert. Die ‚Sonette‘ des Andreas Gryphius. München 1976; ders.: Was ist dies Leben
doch? Zum Sonett Thränen in schwerer Kranckheit von Andreas Gryphius. In: Gedichte und Inter-
pretationen. Hg. von Volker Meid u. a. 7 Bde. Stuttgart 1982–1997 (RUB 7890–7895, 9632), Bd. 1
(1982: Renaissance und Barock), S. 222–230; Kühlmann: Selbstverständigung; Hans-Georg Kemper:
Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit. 6 Bde. Tübingen 1987–2006, Bd. 2 (1987: Konfessionalismus),
S. 115; Ulrich Kinzel: Projekt und Spiegel. Fleming und Gryphius ‚über sich selbst‘. In: An den Rän-
dern der Moral. Studien zur literarischen Ethik. Hg. von dems. Würzburg 2008, S. 78–88.
 Kühlmann: Selbstverständigung, dokumentiert Gryphius’ Nähe zur neulateinischen Tradi-
tion im Vergleich mit Lotichius und weist darauf hin (S. 8, Anm. 21), dass Gryphius mit Son. 1,47

4.3 Andreas Gryphius 153



gur, die an „Feber“ leidet.633 Gryphius beschwört „[d]en abgezehrten leib / vndt die
verdorten haͤnde“, nennt die verbrannte „zunge“ und bemerkt eine ausgeprägte
Schwäche in den Beinen,634 allesamt Impressionen, die Erinnerungen zum Beispiel
an Frischlins Fieberelegie wachrufen. Anders als der stellvertretende Sünden-
kranke in den Perikopensonetten von 1639 wendet sich der Sprecher jedoch nicht
an den ‚Christus medicus‘, sondern „[a]n sich Selbst“ (Son. 1,48):

MJr grawet vor mir selbst / mir zittern alle glieder
Wen ich die lipp’ und naß’ vnd beider augen kluft /
Die blindt vom wachen sindt / des athems schwere luft

Betracht / vndt die nun schon erstorbnen augen-lieder:
Die zunge / schwartz vom brandt felt mit den worten nieder /

Vndt lalt ich weis nicht was; die muͤde Seele ruft /
Dem grossen Troͤster zue / das Fleisch reucht nach der gruft /

Die aͤrtzte lassen mich / die schmertzen kommen wieder /
Mein Coͤrper ist nicht mehr als adern / ‹fell›635 / vndt bein.
Das sitzen ist mein todt / das liegen meine pein.

Die schenckel haben selbst nun traͤger woll von noͤthen!
Was ist der hohe ruhm / vndt jugendt / ehr und kunst?
Wen diese stunde kompt: wirdt alles rauch vndt dunst.

Vnd eine noth mus vns mitt allem vorsatz toͤdten.636

Der Arzt und Humanist Girolamo Cardano nennt in seiner Schrift De sanitate
tuenda (1560) zwei Objekte, die für einen Gelehrten unverzichtbar seien: erstens
eine Uhr, die ihm dabei helfe, die verfügbare Zeit gut zu nutzen, zweitens einen
Spiegel, der ihn pathologische Veränderungen, so sie sich im Gesicht manifestieren,
erkennen lasse.637 Auch der Sprecher des Sonetts wagt in diesen Zeilen den Blick in

die humanistische Form der Abschiedsrede (,valedictio‘) bedient. Die folgenden Ausführungen
sind als Ergänzung zu verstehen.
 Kemper: Lyrik, Bd. 2, S. 115, will beweisen, „daß zumindest der zeitgenössische Leser bei
dem ‚an sich selbst‘ gerichteten Sonett das Bild der Pest an sich vorüberziehen sah“. Das entschei-
dende Stichwort „brandt“ (v. 5) weist jedoch ebenso nach einer Fiebererkrankung wie die Rede
vom „Feber“ in Son. 1,47 (v. 12). Am sinnvollsten scheint es, mit Dietmar Jaegle: Das Subjekt im
und als Gedicht. Eine Theorie des lyrischen Text-Subjekts am Beispiel deutscher und englischer
Gedichte des 17. Jahrhunderts. Stuttgart 1995, S. 96, Anm. 6, eine ‚Überblendung‘ von Symptomen
anzusetzen, die sich nicht auf e i n Krankheitsbild reduzieren lässt.
 „Die schenkel haben selbst nun traͤger woll von noͤthen!“ Gryphius: Werke, Bd. 1, S. 61,
Nr. 48, v. 11.
 Ich favorisiere die Lesart in den späteren Drucken. Der Erstdruck liest „seel“.
 Gryphius: Werke, Bd. 1, S. 61.
 Vgl. Kümmel: Homo litteratus, S. 83. Verweisen Uhr und Spiegel ikonographisch auf das Stu-
diolo, dürfte die „medizinisch-praktische Interpretation des Spiegels, der sonst eine eher pädago-
gische oder sogar vorwiegend symbolische Funktion gehabt zu haben scheint“, auf Cardano

154 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert



den Spiegel,638 obwohl es dafür zu spät ist: Die Krankheit hat sich des Körpers voll-
ständig bemächtigt. An die Stelle des präventiven Blicks tritt eine illusionslose Selbst-
Observation, die sich durch ihr Interesse am Abjekten auszeichnet.639 Anatomisch ist
dieses Verfahren in einem strengen Sinne, adaptiert Gryphius doch eine medizini-
sche Technik, mit der der Dichter im Leidener anatomischen Theater in Kontakt ge-
kommen war: die Leichensektion.640 Derart soll ihn das „,Theatrum Anatomicum‘“

fasziniert haben, „daß er“ – so schreibt sein Biograph Baltzer Siegmund von Stosch –

„selbst hernach etliche ‚Sectiones‘ vorgenommen“ habe.641 Ihren Grund hat Gryphius’
Faszination aber nicht im Medizinischen allein: In den Dissertationes funebres be-
richtet Gryphius, dass sich im anatomischen Theater ein Skelett befand, das die In-
schrift über dem delphischen Orakel zur Schau stellte: ‚nosce te ipsum‘, „erkenne
dich selbst!“:

Jch erinnere mich / daß auf dem beruͤhmten Anatomischen Schauplatz / der durch die Welt
beruffenen hohen Schule zu Leiden / unter vielen andern auch ein Todten-Gerippe stehet /
welches in dem Fahne die bekanten Worte fuͤhret / NOSCE TE IPSUM, Erkenne dich selbst. O
hier / hier lernet euch selbst kennen / die ihr noch Zeit euch zu kennen uͤbrig habet. Der
weise Plato, so redet Hieronymus, hat davor gehalten / das gantze Leben der Weisen were
nichts denn eine Betrachtung des Todes.642

selbst zurückzugehen (ebd.). Zu Uhr und Spiegel bei Cardano auch Nancy Siraisi: The Clock and
the Mirror: Girolamo Cardano and Renaissance Medicine. Princeton 1997.
 Vgl. Kinzel, S. 84.
 Vgl. Mauser: Dichtung, S. 139.
 Vgl. Kinzel, S. 84 f.; Alexander Košenina: Anatomie, Vivisektion und Plastination in Gedichten
der Frühen Neuzeit (Gryphius, Wiedemann, Brockes). In: Zeitschrift für Germanistik 19 (2009),
S. 63–76, hier S. 66.
 Baltzer Siegmund von Stosch: Danck= und Denck=Seule des ANDREÆ GRYPHII. Zitiert nach An-
dreas Gryphius. Hg. von Heinz Ludwig Arnold. 2. Auflage. München 1980 (Text + Kritik 7/8), S. 3–11,
hier S. 6. Zu Gryphius und dem anatomischen Theater Sarina Tschachtli: Körper- und Sinngrenzen.
Zur Sprachbildlichkeit in Dramen von Andreas Gryphius. München 2017, S. 9–19. Gryphius’ prak-
tisches Interesse an der Leichensektion bezeugt ähnlich die Öffnung einer Mumie am 7. Dezember
1658, die er in der lateinischen Schrift Mumiae Wratislavienses (1662) referiert. Die Schrift ist seit
Kurzem ediert: Andreas Gryphius: Mumiae Wratislavienses. Hg., übers. und mit einer Werkstudie
von Katja Reetz. Berlin, Boston 2019 (Frühe Neuzeit 225). Vgl. außerdem Joachim Śliwa: Mumiae
Wratislavienses. In: Gryphius-Handbuch. Hg. von Nicola Kaminski, Robert Schütze. Berlin, Boston
2016, S. 582–593 (mit weiterführenden Literaturhinweisen); Martin Mulsow: Gryphius und die Ägyp-
tologie. Zum Handexemplar des Dichters von Lorenzo PignoriasMensa Isaica. In: Andreas Gryphius
(1616–1664). Zwischen Tradition und Aufbruch. Hg. von Oliver Bach, Astrid Dröse. Berlin, Boston
2020 (Frühe Neuzeit 231), S. 162–188, hier S. 183–188; Jörg Robert: „Begriff der Welt“. Andreas Gry-
phius in Rom. In: ebd., S. 459–481, hier S. 462f., 477, 479–481.
 Andreas Gryphius: Dissertationes funebres oder Leichabdankungen. Hg. von Johann Anselm
Steiger. Tübingen 2007 (Neudrucke deutscher Literaturwerke. Neue Folge 51), S. 191 f.

4.3 Andreas Gryphius 155



Die Botschaft, die der Knochenmann und Fahnenträger vermittelt, denkt Gry-
phius in seinem Sonett konsequent zu Ende: Wenn die Sektion eines toten Kör-
pers Selbsterkenntnis vermittelt, dann umso mehr die Zergliederung des eigenen
Körpers. Der Sprecher wird sich selbst zur anatomischen Bühne, auf der er eine
‚Auto-Sektion‘ durchführt.643

Die Strategien und Ziele des Sonetts konvergieren so vielleicht nicht zufällig
mit Tendenzen eines stoischen Textes, der zu Gryphius’ Zeit erst vor Kurzem sei-
nen Weg zurück in den philosophischen Diskurs gefunden hatte: die Selbstbe-
trachtungen Mark Aurels. Seit 1559 war der griechische Meditationstext aus dem
zweiten Jahrhundert n. Chr., zusammen mit einer lateinischen Übertragung von
Wilhelm Xylander, wieder zugänglich.644 Die Selbstbetrachtungen repräsentieren
dabei ein zugleich einzigartiges und prototypisches Dokument; prototypisch, inso-
fern die Fixierung asketischer Übungen in stoischen Kreisen nicht unüblich war,
einzigartig, weil entsprechende Texte normalerweise nicht an die Öffentlichkeit
gelangten und die Jahrhunderte überdauerten.645 Der Philosophenkaiser gibt so
einen vergleichsweise unverstellten Eindruck von der ‚cura sui‘ stoischer Prägung
und bereitet die Grundlage für ihre frühneuzeitliche Rezeption.

Gryphius’ Nähe zu den Selbstbetrachtungen offenbart sich bereits in der
Überschrift „An sich Selbst“, die eine ‚epistrophe eis eauton‘ ankündigt, wie sie
für Mark Aurels Meditationsschrift programmatisch ist.646 Auf der lexikalischen
Ebene wird der Zusammenhang außerdem im Stichwort ‚betrachten‘ sinnfällig,
das – betont im Enjambement – am Beginn des vierten Verses erscheint. Spezifi-
scher und aussagekräftiger sind allerdings die strategischen Berührungspunkte
zwischen den jeweiligen Texten. Gryphius’ Dokumentation – „adern / ‹fell› / vndt
bein“ – hat bemerkenswerte Parallelen beim römischen Stoiker, die uns verste-
hen helfen, welche Zwecke sich mit dem barocken Gedicht verbinden:

 Die Nähe zu Anatomie und Sektion dokumentiert Košenina: Anatomie, S. 65–67, für Gry-
phius’ Kirchhoffs-Gedancken und für das Sonett „An sich Selbst.“
 Dazu Charles Salzmann: Die Editio princeps des Marc Aurel durch Conrad Gessner 1559. In:
Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft 140 (1960), S. 153 f.
 Vgl. Hadot, S. 72.
 Vgl. Barbara Neymeyr: Das autonome Subjekt in der Auseinandersetzung mit Fatum und
Fortuna. Zum stoischen Ethos in Paul Flemings Sonett An sich. In: Stoizismus in der europäischen
Philosophie, Literatur, Kunst und Politik. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Moderne.
Hg. von ders., Jochen Schmidt, Bernhard Zimmermann. 2 Bde. Berlin, New York 2008, Bd. 2,
S. 771–786, hier S. 788. Neymeyr zeigt, dass sich „de[r] für die stoische Philosophie insgesamt cha-
rakteristische Gestus der Selbstzuwendung und Selbstsorge“ immer wieder in Gedichttiteln des
Barockzeitalters niederschlagen konnte, und nennt dabei auch Gryphius’ Sonett; ihr eigener
Fokus liegt aber auf Flemings Sonett „An sich.“

156 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert



Ὅ τί ποτε τοῦτo, ὅ εἰμι, σαρκία ἐστὶ καὶ πνευμάτιον καὶ τὸ ἡγεμονικόν. ἄφες τὰ βιβλία: μη-
κέτι σπῶ. οὐ δέδοται. ἀλλ̓ ὡς ἤδη ἀποθνῄσκων τῶν μὲν σαρκίων καταφρόνησον: λύθρος καὶ
ὀστάρια καὶ κροκύφαντος, ἐκ νεύρων, φλεβίων, ἀρτηριῶν πλεγμάτιον. θέασαι δὲ καὶ τὸ
πνεῦμα, ὁποῖόν τί ἐστιν· ἄνεμος, οὐδὲ ἀεὶ τὸ αὐτό, ἀλλὰ πάσης ὥρας ἐξεμούμενον καὶ πάλιν
ῥοφούμενον.

Was ich eigentlich bin, ist ein bißchen Fleisch, ein wenig Atem und das leitende Prinzip mei-
ner Seele. Wirf die Bücher fort. Laß dich nicht mehr quälen – das ist nicht erlaubt –, son-
dern verachte, als ob du schon sterben müßtest, das erbärmliche Fleisch: Schmutziges Blut,
Knochen, Gebilde aus Sehnen, Verschlingung von Venen und Arterien. Sieh dir auch an,
was der Atem ist: Wind, aber nicht immer derselbe, sondern jeden Augenblick ausgestoßen
und wieder eingesogen.647

Der Philosophiehistoriker Pierre Hadot hat mit Nachdruck betont, dass diese und
ähnlich lautende Partien fehlgedeutet werden, wenn man sie psychologisierend
als Ausdruck eines persönlichen Pessimismus deutet.648 Vielmehr gibt das vorlie-
gende Zitat Einblick in eine geistige Übung. Mark Aurel zerlegt den eigenen Kör-
per in einem der ‚Physis‘, der Natur gemäßen Sinne.649 Das Ziel ist es, eine von
menschlichen Färbungen, ‚Zusätzen‘ und ‚Wertungen‘ bereinigte Perspektive auf
die Wirklichkeit zu gewinnen.650 Die Stoiker fassten solche Färbungen unter dem
Ausdruck ‚opinio‘ zusammen, dem im siebzehnten Jahrhundert die Rede vom
‚(eitlen) Wahn‘ entspricht.651 Die für Mark Aurel typische Verbindung von scho-
nungsloser physikalischer In-Blick-Nahme und Desillusionierung kennzeichnet
auch Gryphius’ Sonett: „Mein Coͤrper ist nicht mehr als adern / ‹fell› / vndt bein.“
(v. 9) Vorderhand kommuniziert die Bilanz des Sprechers nur die auszehrenden
Effekte des Fiebers, gleichzeitig bedeutet die Wortverbindung „nicht mehr“, dass
hier eine Perspektive gewonnen ist, die frei von menschlichen Zusätzen ist und
die Nichtigkeit menschlicher Kategorien freilegt: „Was ist der hohe ruhm / vndt
jugendt / ehr und kunst? | Wen diese stunde kompt: wirdt alles rauch vndt
dunst.“ (vv. 12 f.) Induziert die Selbstschau zuerst also ‚Grauen‘ und ‚Zittern‘, er-
schöpft sie sich gleichwohl nicht darin, sondern setzt einen Erkenntnisprozess in

 Mark Aurel, Selbstbetrachtungen 2,1. Text und Übers. nach: Mark Aurel: Selbstbetrachtun-
gen. Griechisch – deutsch. Hg. und übers. von Rainer Nickel. 2. Auflage. Mannheim 2010 (Samm-
lung Tusculum).
 Vgl. Hadot, S. 69–82, insb. 70–72 und 82.
 Vgl. ebd., S. 73–80.
 Vgl. ebd., S. 76 f.
 Vgl. Neymeyr, S. 801–803.

4.3 Andreas Gryphius 157



Gang, der am eigenen Körper eine allgemeine Verderblichkeit beobachtet:652

„eine noth mus vns mitt allem vorsatz toͤdten.“ (v. 14)
„Man wird die Sonette, in denen Gryphius von Krankheit und menschlichem

Elend spricht“, so Wolfram Mauser, „nur sehr bedingt als Aussagen über den physi-
schen Bereich des Lebens lesen dürfen. [...] Die äußeren Erscheinungen sind sekun-
där. Primär ist die seelisch-heilsgeschichtliche Dimension, die dem Leser durch
sichtbare äußere Zeichen vor Augen geführt werden soll.“653 Problematisch ist
diese Einschätzung, weil sie die Darstellung der „äußeren Erscheinungen“ in ihrem
lebensweltlichen Bezug auf das anatomische Theater verkennt. Problematisch ist
sie aber mehr noch, weil sie den Texten eine heilsgeschichtlich motivierte Aussage
schlicht unterstellt. Die Figur des (Seelen-)Arztes, ja überhaupt den Horizont der
Medizinaltheologie reserviert Gryphius ausschließlich für die Krankheitsdichtung
der Perikopensonette, während er in „An sich Selbst“ auf theologische Begrün-
dungszusammenhänge verzichtet. Sein Sonett ist eine ernüchternde Übung, und
das im besten stoischen Sinne: „Werde nüchtern und rufe dich zur Ordnung“,
mahnt Mark Aurel, „und wenn du aufgewacht bist und erkennst, daß dich Traum-
bilder quälten, dann betrachte, neu erwacht, die Wirklichkeit so, wie du jene
(Traumbilder) betrachtet hast.“654

 Dieser Erkenntnisprozess spiegelt sich in der pronominalen Bewegung des Textes: Das Ge-
dicht beginnt mit einem „MIr“, einem Reflexivpronomen, das die betitelte Selbstbezüglichkeit
grammatisch wiederholt. Das letzte Pronomen lautet hingegen „uns“, zu dem Gryphius über die
Erkenntnis der „eine[n] Noth“ findet: „eine Noth muß uns mit allem Vorsatz toͤdten.“ (v. 14).
 Mauser: Dichtung, S. 145 f.
 „Ἀνάνηφε καὶ ἀνακαλοῦ σεαυτὸν καὶ ἐξυπνισθεὶς πάνυ καὶ ἐννοήσας, ὅτι ὄνειροί σοι
ἠνώχλουν, πάλιν ἐγρηγορὼς βλέπε ταῦτα, ὡς ἐκεῖνα ἔβλεπες.“ Text und Übers. nach Mark Aurel:
Selbstbetrachtungen, hg. Nickel.

158 4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert



5 Schluss

5.1 Resümee

Nach unserem breit angelegten Durchgang durch signifikante Beispiele frühneu-
zeitlicher Krankheitsgedichte sei zum Schluss versucht, zentrale Befunde der
Analyse zu bündeln. Ein erster betrifft die Frage nach dem Zusammenhang von
medizingeschichtlichen Dynamiken und literaturgeschichtlichen Entwicklungen.
Als die Humanisten begannen, die Dea Febris und ihre Effekte zu bedichten, ar-
beitete man sich im fünfzehnten Jahrhundert vor allem am tradierten Fieber-
Wissen ab, ohne dass fundamental neue Thesen formuliert worden wären; erst
im siebzehnten Jahrhundert, nämlich mit der Entdeckung des Blutkreislaufs,
empfing auch die Fieberkunde neue Impulse.655 Die Herausbildung der Fieberpoe-
sie lässt sich also nicht in einem trivialen Sinne mit medizinischer Theoriebildung
korrelieren. Wohl spielte der Status von Fieberkrankheiten, die erstens alltäglich
waren und zweitens diagnostisch wie therapeutisch komplex, dem literarischen In-
teresse an den ‚variae febres‘ in die Hände. Ästhetisch bedeutsamer scheint aber
die Tatsache, dass die fieberartigen Extremzustände (Hitze und Schüttelfrost) be-
sonders geeignet waren, einen Körper zu konturieren. Noch bevor die Medizin Fie-
bererkrankungen (zumindest ein Stück weit) re-konzeptualisierte, war es die Lyrik,
die mit ihrer Aufmerksamkeit für die ‚proteische‘ Krankheit (so Strozzi) eine l i t e -
r a r i s c h e Fieberkunde ausbildete.

Auch im Falle des ‚morbus Gallicus‘, der zeitnah ein reiches Schrifttum an-
regte, wäre es zu unterkomplex, die poetischen Texte bloß als Reaktion auf die
neuartige Krankheit zu werten. Literarische Elaborate wie diejenigen von Ulse-
nius, Brant und insbesondere Celtis sind nicht schlechthin Vehikel medizinischen
Wissens, sondern agieren auf der Bühne der nosologischen Thesenbildung und
haben so Anteil an der Profilierung eines szientifischen Syphilis-Diskurses. Die
Untersuchung der Syphilisgedichte erhellt mithin, dass die Frühgeschichte des
‚morbus Gallicus‘ zu wesentlichen Teilen eine L i t e r a t u r geschichte ist. Ohne
Zweifel nimmt Celtis dabei eine Sonderstellung ein, da er das autobiographische
Moment mit medizinischer Literatur und dazu passenden Darstellungstechniken
aus der antiken Überlieferung (Lukrez) collagiert.

 Vgl. Stephen L. Sigal: Fever Theory in the Seventeenth Century: Building Toward a Compre-
hensive Physiology. In: The Yale Journal of Biology and Medicine 51 (1978), S. 571–582; Iain
M. Lonie: Fever Pathology in the Sixteenth Century: Tradition and Innovation. In: Theories of
Fever from Antiquity to the Enlightenment. Hg. von William F. Bynum, Vivian Nutton. London
1981 (Medical History, Supp. 1), S. 19–44, hier S. 19 (mit weiterführender Literatur in Anm. 3).

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111212975-005

https://doi.org/10.1515/9783111212975-005


Gegenüber den zahlreichen Fallgeschichten fieberkranker Poeten einzigartig
sind die ‚podagra‘-Gedichte des Dichterarztes Johannes Posthius, die sich zur veri-
tablen Patientengeschichte verbinden. Posthius’ (zumeist epigrammatische) Verse
sind Zeugnisse individueller Kontingenzerfahrungen, die einen literarisch stili-
sierten Einblick geben in den Umgang mit einem Gichtleiden und dabei immer
wieder den Dialog suchen mit dem ‚podagra‘-Schrifttum der Zeit. Der Einzelfall
wird gleichsam zum Prüfstein, an dem sich das medizinische Wissen und die
überkommenen Topoi der Gichtliteratur, natürlich auch der satirischen, bewäh-
ren müssen.

In den daraufhin untersuchten religiösen Krankheitsgedichten entspinnt sich
das ganze heilsgeschichtliche Drama des Menschen zwischen Destitution (Sün-
denfall) und Restitution (Rechtfertigung). Texte von Stigelius, Lotichius und Has-
lob hybridisieren die antik-humanistische Überlieferung mit der lutherischen
Krankheitshermeneutik und prägen eine spezifisch protestantische Krankheits-
dichtung, die sich die doppelte Bedeutung von lateinisch ‚salus‘ zunutze macht: In
Anlehnung an die evangelischen Krankenfiguren verhandeln sie immer zugleich
die Gesundheit im somatischen wie im seelischen Verstande und inszenieren die
Rechtfertigung der Dichter-‚persona‘. Die Tatsache, dass gerade Dichter aus Me-
lanchthons Umfeld das Krankheitsthema christlich unterlegen, scheint dabei nur
konsequent. Auf Melanchthon zurück geht immerhin das Ideal der ‚pietas litte-
rata‘, das Gelehrsamkeit und Glaube aufeinander zubewegt. Ganz in diesem
Sinne erweisen sich die Krankheitsgedichte der Protestanten als Exempla für die
produktive „Konkordanz von christlicher Gesittung und literarischer Bildung“656.

Zielen die protestantischen Gedichte der Humanisten immer auch auf die hym-
nische Verherrlichung des Seelenarztes, explorieren sie auf der anderen Seite un-
terschiedliche Strategien literarischer Selbstsorge (Stichwort Psychagogik): Die
Verzweiflung als Folge krankheitsbedingter Todesnähe, aber auch (damit ver-
wandte) krankhafte Melancholie (‚aegritudo mentis‘) stimulieren Formen poeti-
scher Selbstzuwendung, die Phänomenen wie der u. a. von Luther eingeforderten
‚cura animae suae‘ vergleichbar sind. Die selbstsorgerische Bedeutung der huma-
nistischen Krankheitspoesie entdeckt sich außerdem dort, wo diese sich der Sterbe-
lyrik annähert: Bei Schede wird Poesie zum Übungsfeld, auf dem sich Praktiken
des Betens und Sterbens verfeinern lassen. Diesen Übungsaspekt (‚melete‘, ‚medita-
tio‘) greifen wir noch in Gryphius’ Sonettistik, die eine bemerkenswerte Nähe zu
stoischen Techniken der Desillusionierung zeigt.

 Wilhelm Kühlmann: Pädagogische Konzeptionen. In: Handbuch der deutschen Bildungsge-
schichte. Hg. von Christa Berg u. a. 6 Bde. München 1987–2005, Bd. 1 (1996: 15. bis 17. Jahrhundert.
Von der Renaissance und der Reformation bis zum Ende der Glaubenskämpfe), S. 153–196, hier
S. 163.

160 5 Schluss



Die Einsicht in die prägende Kraft der Medizinaltheologie kann einer latei-
nisch-deutschen Literaturgeschichte insofern historische Tiefe verleihen, als bis-
lang nur die Lyrik Paul Flemings als Rezeptionsstation der ‚theologia medicinalis‘
beschrieben wurde.657 Dabei hat die Forschung weder gesehen noch konstatiert,
wie unmittelbar die Linien zwischen Fleming und den Humanisten verlaufen. Be-
züge entdecken sich in den 1631 gedruckten Bußpsalmen, die später, in den Poeti-
schen Wäldern, die Abteilung „[v]on geistlichen Sachen“ eröffnen. Zugeeignet ist
der Druck Gräfin Katharina von Schönburg, die Fleming – in einem den Psalmen
vorangestellten Sonett – über die Schwerpunkte des Folgenden orientiert: „Refle-
xionen über den Sündenfall und die menschliche Verworfenheit“658. Schon in die-
sem Stück beschreitet Fleming, um den deplorablen Zustand der Menschheit zu
illustrieren, medizinaltheologisches Terrain, wenn es eingangs heißt:

Was uns den Himmel sperrt, die Welt zu enge macht,
die lasse Seele zwängt, den kranken Leib verzehret,
[...]
das klagt und lehrt diß Buch.659

Das suggestive Bild der „lasse[n] Seele“ und des „kranken Leib[es]“ rekurriert wohl
nicht zufällig in Flemings Paraphrase des 6. Psalms, den bereits Stigelius einer
medizinaltheologischen Lektüre unterzogen hatte. Fleming geht ähnlich vor und
zeichnet ein lebendiges Bild von den Qualen des Psalmisten („Das Mark ver-
schwindet aus, das Reißen macht mir bange, | das meine Beine kreischt“, vv. 10f.),
die er gut protestantisch an die Sünden zurückbindet:

Die Augen dunkeln mich, die ausgefleischte Haut
wird schlaff und runzelt sich, daß mir selbst für mir graut.
Ich bin bei Leben tot. Man drängt mich vorn und hinden.
Hier ädert mich dein Grimm, den ich durch meine Sünden
gehäufet hab’ auf mich[.]660

Wie Stigelius verwendet Fleming, wenn das sieche Ich vom Herrn Heilung erfleht,
den ‚medicus‘-Titel („Herr, heile, heile mich, | weil ich voll Schwachheit bin! O
Arzt, erweise dich!“, vv. 7 f.) und appelliert an das „Gnadengesicht“ des zürnenden
Gottes.

 Vgl. Arend, S. 66–71; Steiger: Hephata; Robert: Petrarkist, S. 94 f.
 Dietmar Schubert: „Denn mein Erlöser trug mich allzeit auf den Armen“. Nachdenken über
Paul Flemings geistliche Lyrik. In: Was ein Poëte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming
(1609–1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frühe Neuzeit 168),
S. 97–114, hier S. 100.
 Fleming: Deutsche Gedichte, Bd. 1, S. 3, vv. 1 f.; 9.
 Ebd., S. 4, vv. 23–27.

5.1 Resümee 161



Geht man dann weiter zu den geistlichen Sonetten, so erkennt man unschwer
auch dort Reflexe der lutherischen Krankheitshermeneutik. Die Reihe dieser Ge-
dichte eröffnet das Sonett „An meinen Erlöser“, ein Gedicht über die Notlage des
trostbedürftigen Sprechers, der seinen Mangel an Glauben beklagt und daher nach
einem „Glaubensmehrer“ verlangt. Für Christus findet das Ich ganz unterschiedli-
che Attribute, „aller Not Erhörer“, „Helfer aller Welt“, aber auch den ‚medicus‘-
Titel, der an prominenter Stelle zu Beginn des ersten Terzetts erscheint: „Arzt, ich
bin krank nach dir.“ (v. 9) Auch die geistlichen Sonette stellt Fleming also unter die
Vorzeichen der Medizinaltheologie, für die er im 17. Sonett eine poetische Form fin-
det, die uns nur allzu vertraut ist. Schon Clajus, so haben wir gesehen, imitierte den
Taubstummen aus dem Markus-Evangelium, als ihn zur Adventszeit eine einseitige
Taubheit plagte. Auch Fleming nimmt den Fall des biblischen Kranken im Sonett
zum Vorbild („mir auch sind verschlossen | Ohr, Augen und der Mund“, vv. 2 f.)
und zeichnet ein (geistlich) gehörloses Ich, das durch das Wort Gottes für das Evan-
gelium empfänglich gemacht werden soll:661

Ach! sprich es auch zu mir, dein kräftigs: Tu dich auf!
Ach! sprich es auch zu mir. Denn mir auch sind verschlossen
Ohr, Augen und der Mund. [...]

Ists möglich, daß mir noch auf dieser bösen Erden,
o Arzt, durch deine Hand soll ausgeholfen werden,
so zeuch mich nicht mehr auf. Hilf diesem Übel ab.662

5.2 Ausklang: Erschöpfung (Johann Christian Günther)

Auf der Schwelle zum achtzehnten Jahrhundert wird das Krankheitsthema noch
einmal beim schlesischen Dichter Johann Christian Günther virulent. Der Sohn
eines Schweidnitzer Arztes war schon früh darauf bedacht, seine Rolle als ‚poeta‘
zu konsolidieren: Nachdem er sich Ende November 1715 als Medizinstudent in
Wittenberg immatrikuliert hatte, empfing er – im April des Folgejahres – mit nur
einundzwanzig Jahren den Dichterlorbeer.663 Aus diesem Anlass verfasste Gün-
ther ein „Vitae Curriculum“ zum Beweis, dass er die Ehrung auch tatsächlich ver-

 Zur Interpretation des Sonetts Steiger: Hephata.
 Fleming: Deutsche Gedichte, Bd. 1, S. 451, Nr. 17, vv. 1–3, 9–11.
 Zu Günthers Leben und Werk Ernst Osterkamp: Günther, Johann Christian. In: Killy Litera-
turlexikon, Bd. 4 (22009), S. 503–507.

162 5 Schluss



dient hatte. Nachempfunden ist das Gedicht Ovids Autobiographie Tristie 4,10:664

Sowohl Günther wie Ovid rekapitulieren Geburtsstunde und Geburtsort und las-
sen ihren Werdegang im Hinblick auf die dichterische Entwicklung Revue passie-
ren. Die Nachahmung einer Tristie, die Ovid erst im gesetzteren Alter verfasst
hatte, durch einen aufstrebenden Dichter wirkt selbstbewusst und produziert
reizvolle Effekte. Während Ovids Gedicht als Sphragis fungiert, das Werk also im
Wortsinne besiegelt, ist die Rückschau bei Günther zugleich eine Prognose.665 Das
Gedicht wird zur Verheißung einer mit Ovid vergleichbaren Karriere, die es aber
erst noch zu schreiben gilt – bezeichnend ist, dass Günthers „Vitae Curriculum“

nur etwa halb so umfangreich ist wie die Autobiographie Ovids.
Wer aber in dessen Fußstapfen wandelt, muss wissen: Der literarische Erfolg

kommt zu einem hohen Preis. „Oft wünschte ich mir alle Schicksalsschläge des
Naso, wäre meine Thalia nur so zu weinen begünstigt“,666 schreibt Günther und
bekräftigt, dass es ihm an Unglücksfällen nicht gefehlt habe: Er erwähnt einen
Armbruch und einen Einsturz im winterlichen Eis. Mit der Nähe zu Ovids ‚vita‘
sucht Günther also auch die Nähe zu den ‚fata Nasonis‘, die er seinem Lebenslauf
einschreiben möchte. Im Prinzip nimmt das Schicksal schon mit der frühen Dich-
terkrönung seinen Lauf – sie war derart kostspielig, dass Günther in Schulden ge-
riet und inhaftiert wurde. Kurz darauf kam es zum permanenten Bruch mit dem
Vater, und die Hoffnungen auf eine Anstellung bei Hofe zerschlugen sich. Immer
wieder wurde Günther – während seiner erfolglosen Wanderjahre – auch von
Krankheiten geplagt.667 In Leipzig, wohin er sich nach seiner Haft gewandt hatte,
grassierte 1718 eine Fieber-Epidemie, die sogar Schlaganfälle induziert haben
soll.668 Auch Günther war offenbar ein Opfer der Seuche, für die er „Verdruß und
Arbeit“ verantwortlich macht:

 Vgl. Linda Kay Hoff-Purviance: Johann Christian Günther: The „German Ovid“? Ann Arbor,
MI 1984, S. 14–33, ferner dies.: Der deutsche Ovid. In: Johann Christian Günther. Hg. von Heinz
Ludwig Arnold. München 1982 (Text + Kritik 74/75), S. 31–39, hier S. 32 f. Vgl. außerdem Hermann
Wiegand: Poeta doctus. Zu Johann Christian Günthers lateinischer Dichtung. In: Johann Christian
Günther (1695–1723). Oldenburger Symposium zum 300. Geburtstag des Dichters. Hg. von Jens
Stüben. Oldenburg 1997 (Schriften des Bundesinstituts für ostdeutsche Kultur und Geschichte 10),
S. 123–135, hier S. 125–128.
 Vgl. Hoff-Purviance: German Ovid, S. 21.
 „Saepe mihi Nasonis erant fata omnia votum, | Si mihi tam felix flere Thalia foret.“ Johann
Christian Günther: Textkritische Werkausgabe in vier Bänden und einer Quellendokumentation.
Hg. von Reiner Bölhoff. Berlin, Boston 2013–2015, Bd. 2.1, S. 325, vv. 37 f.
 Zu Günthers Krankheiten Wilhelm Krämer: Probleme und Ergebnisse der Günther-Forschung.
II. In: Germanisch-Romanische Monatsschrift 18 (1930), S. 403–426.
 Vgl. ebd., S. 408.

5.2 Ausklang: Erschöpfung (Johann Christian Günther) 163



NUn empfind ichs endlich auch, was Verdruß und Arbeit können,
Und wie zeitig Creutz und Gram unsrer Jugend Marck verbrennen:
Krafft und Blut und Geister schwinden, Aug und Feuer löschen aus,
Und des Leibes schwache Säulen tragen kaum ihr morsches Hauß.
Also schließ ich meinen Tod aus den innerlichen Zeichen,
Und so mach ich mich gefast ihm getrost die Hand zu reichen.669

Wider Erwarten überlebte Günther die Krankheit, jedoch nur, um später von
einer weiteren heimgesucht zu werden. Als er nach einer zwischenzeitlichen
Rückkehr nach Schlesien aufs Neue Leipzig anpeilte, führte ihn sein gesundheit-
lich und ökonomisch prekärer Zustand in ein Laubaner Armenhaus, wo er an
einer Schwellung der Füße laborierte.670 In einem elegischen Gedicht von 1720
(„An Herrn M von R, I V C, Anno 1720“) schildert Günther, wie er „[m]it Noth“ „die
Gränzstadt um den Qveiß [erreichte]“ (v. 115), und vermittelt einen Eindruck von
den unwirtlichen Bedingungen in Lauban: „Die Armuth henkt sich auf, der Reiche
will verzagen, | Der Hunger speist mit Lust von Eicheln, Wind und Stroh.“ (vv.
117 f.) Nachdem er schon im ersten Vers den Satz formuliert hatte: „Gesundheit,
Glück und Trost, und alles ist nun hin“, heißt es weiter unten:

So komm ich überall dem Elend eben recht;
Hier lieg ich nun gestreckt, die Kräfte sind geschwächt;
Den Schenkel will der Fluß, der Gram das Herze fressen,
Der Nordwind deckt mich oft mit Flocken durch das Dach.671

Obschon er auch die Laubaner Krise überstehen sollte, blieb Günther in den kom-
menden Jahren gesundheitlich angeschlagen. Ein Brief, datiert auf den 8. April 1722,
spricht von der Attacke einer sehr schweren Krankheit („Gravissimi morbi impe-
tum“), die er mit einer strengen Lebensführung („severiori regimine“) abgeschwächt
habe.672 Ähnlich wie bei Schede steht auch Günthers Krankheit in Zusammenhang
mit den ominösen Stufenjahren: Günther unterzeichnet den Brief „die climacterico“,
genauer zu Beginn seines 28. Lebensjahres, das das Ende seiner Jugend mar-
kiert.673 Der Hinweis legt nahe, dass aus dieser Krankheit heraus das Gedicht
„Buß-Gedancken“ entstanden ist, in dem der Dichter darüber klagt, „de[n] Lentz

 Günther: Werkausgabe, Bd. 2.1, S. 70, vv. 1–6 („Letzte Gedancken“).
 „Pedum tumore hic Laubani gravissimo decumbo, spe, peculio, et omnium ope destitutus.“
[Ich liege hier in Lauban, erkrankt an einer schwerwiegenden Schwellung der Füße, aller Hoff-
nung, alles Besitzes und Eigentums beraubt.] Text und Übers. nach ebd., Bd. 3.1, S. 134.
 Ebd., S. 127, vv. 121–124.
 Ebd., Bd. 4.1, S. 343 f.
 Bei Isidor von Sevilla markiert das 28. Lebensjahr die Grenze zwischen ‚adolescentia‘ und
‚iuventus‘. Vgl. Isidori Hispalensis episcopi etymologiarum sive originum libri XX. Hg. von Wal-
lace M. Lindsay. 2 Bde. Oxford 1911 (Oxford Classical Texts), Bd. 2, XI,2,4 f.

164 5 Schluss



von [s]einen Jahren“ verloren zu haben. Vergleiche veranschaulichen zu Beginn
die Schnelligkeit, mit der Günthers Frühjahr vorübergezogen sei:

MEin GOtt, wo ist denn schon der Lentz von meinen Jahren
So still, so unvermerckt, so zeitig hingefahren?

So schnell fleucht nimmermehr ein Seegel durch das Meer,
So flüchtig dringt wol kaum ein heisses Bley zum Ziele,
Es dünckt mich ja noch gut der ersten Kinder-Spiele;

Wo kömmt denn aber schon des Cörpers Schwachheit her?674

Wie sechs Jahre zuvor (als er zum ‚poeta laureatus‘ gekrönt worden war) nimmt
Günther seine Situation zum Anlass, die Stationen seines Lebens zu rekapitulie-
ren: „Jch hatte von Gebuhrt viel Ansehn auf der Erden, | Nach meiner Väter Art
ein starcker Geist zu werden“ (vv. 13 f.), beginnt er die Wiederholung seiner ‚vita‘.
Er erwähnt die Beschäftigung mit „Schrifften alter Zeiten“ und die Unterweisung
durch die Musen, die die Mutter als Erzieherin gleichsam abgelöst und ihn mit
Vergil vertraut gemacht hätten. So entwirft der Dichter das Bild eines bestens ge-
bildeten Knaben, der über all dem auch körperlich robust schien: „Die Glieder
fluchten nicht auf Hitze, Frost und Stein“ (v. 21). Während aber das frühere „Vitae
Curriculum“ eine ruhmreiche Zukunft verhieß, steht der zweite Lebenslauf im
Zeichen einer Lebensbeichte, die eine brüchige Identität zutage fördert: „Was seh
ich zwischen mir und mir für Unterscheid?“ (v. 45), fragt der bußfertige Dichter,
nachdem sich „die Scene [s]eines Lebens“ gewandelt hat:

Die Geister sind verraucht, die Nerven leer und trocken,
Die Lufft will in der Brust, das Blut in Adern stocken,

Das Auge thränt und zieht die scharffen Strahlen ein.
Das Ohr klingt fort und für, und läutet mir zu Grabe,
Und da ich überall viel Todes-Zeichen habe,

So zagt dabey mein Hertz in ungemeiner Pein.675

Für die literarische Evokation der Krankheit findet Günther eine einerseits realis-
tische Sprache, die andererseits auch den Zeichencharakter der Symptome aus-
stellt – der Tinnitus wird ihm zum Grabgeläut. Und doch hofft Günther, dass
seine jugendliche „Blüthe“ noch „Früchte“ tragen möge: Er will im „Alter“ „den
Nach-Ruff still erwarten: | [Er] sey als wie ein Baum nach vieler Frucht vergrünt.“
(vv. 101 f.) Die Verlängerung seiner Frist möchte er dazu nutzen, Zweifel an der
Aufrichtigkeit seiner Buße zu zerstreuen: Günther stilisiert sich zum zweiten His-

 Günther: Werkausgabe, Bd. 4.1, S. 138, vv. 1–6.
 Ebd., S. 140, vv. 49–54.

5.2 Ausklang: Erschöpfung (Johann Christian Günther) 165



kia,676 jenem König von Juda, von dem im Alten Testament die Rede ist. Als Gott
Hiskia mit einer schweren Krankheit schlug, ließ Jesaja ihm ausrichten, dass er
sein Haus bestellen solle. Auf Hiskias Flehen hin erlöste ihn Gott jedoch und ließ
ihn erst fünfzehn Jahre später abscheiden:

Mein GOtt! es ist geschehn, mehr kan ich nun nicht sagen;
Stimmt deine Vorsicht bey, so setze meinen Tagen

(Hiskias weint in mir) nur wenig Stuffen zu;
Jch will den kurtzen Rest in tausend Sorgen theilen,
Durch That und Besserung das Zeugniß zu ereilen,

Daß ich anitzo nicht mit Heucheln Busse thu.677

Es gehört zum Raffinement des Gedichts, dass Hiskia vergleichsweise spät Erwäh-
nung findet, seine Geschichte den Text aber von vornherein strukturiert: „Mein
Alter“, so klagt der Dichter in den ersten Versen, „ist ja erst der Anfang recht zu
leben, | Jn dem mir Raum und Zeit noch manchen Schertz kan geben. | Wie?
überspringt diß nun die Staffeln der Natur?“ (vv. 7–9) Die „Staffeln“ verhalten
sich semantisch kohärent zu den „wenig[en] Stuffen“, die Günther flehentlich er-
bittet, und spiegeln das vielleicht zentrale Motiv der Hiskia-Erzählung. Um näm-
lich zu besiegeln, dass er ihn gesund machen werde, lässt Gott die Sonnenuhr
Ahas rückwärtslaufen: „Vnd der schatte gieng hinder sich zu ruͤcke zehen stuffen /
am zeiger Ahas / die er war niderwerts gegangen.“678

Wie alle protestantischen Dichter bemüht Günther die Erbsündentheologie
und deutet seine Verfassung im Sinne der ‚corruptio‘: „Es keimt, es gährt bereits
durch alle meine Glieder | Der Saame und das Gifft geerbter Sterblichkeit.“ (vv. 47f.)
Gleichzeitig räumt er aber auch eigenes Verschulden ein und spricht, als er sich der
Schuldfrage zuwendet, von einer liederlichen Verschwendung seiner Gesundheit:
„Jch, der ich so viel Zeit nicht klüger angewendet, | Gesundheit, Stärck’ und Krafft so
liederlich verschwendet“ (vv. 64f.). Dass dies nicht nur die Sicht der Dichterfigur,
sondern auch der empirischen Person spiegelt, beweisen die brieflichen Äußerungen
aus dem Frühjahr 1722, also aus der Zeit, da Günther die „Buß-Gedancken“ verfasst
hatte. Während er krank darniederlag, war er mit der Abschrift eines Manuskripts

 Günthers Anschluss an Hiskia ist naheliegend, insofern das ‚canticum Ezechiae‘ (das nur bei
Jesaja überlieferte Gebet des Königs) in der damaligen Sterbekunst ein wichtiges Modell dar-
stellte für den frommen Sterbenden, der Zuflucht nimmt bei seinem Herrn. Vgl. Johann Anselm
Steiger: Johann Peter Hebels Kalendergeschichte Franziska im Vergleich mit Pfeffels Prätext. In:
Gottlieb Konrad Pfeffel (1736–1809). Signaturen der Spätaufklärung am Oberrhein. Hg. von
Achim Aurnhammer, Wilhelm Kühlmann. Freiburg im Breisgau u. a. 2010 (Rombach Wissen-
schaften), S. 145–169, hier S. 146.
 Günther: Werkausgabe, Bd. 4.1, S. 142, vv. 103–108.
 2Kön 20,11. Zitiert nach Luther: Biblia.

166 5 Schluss



aus Jauer beschäftigt, einer Arbeit, die seinem gezeichneten Körper schwer zusetzte:
„Ich habe das Manuskript aus Jauer bekommen und schwitze schon über dem Ab-
schreiben Tage und Nächte bis zur Erschöpfung meines von der Krankheit noch
nicht genesenen Körpers.“679 In einem anderen Schreiben berichtet er von Kopf-
schmerzen (‚dolor capitis‘), die er auf übermäßige Nachtschichten (‚nimia vigi-
lia‘) zurückführt, und bittet den Adressaten am Schluss: „Lebe wohl und erfrische
meinen Geist, der zwischen den Mühen und Ermattungen des Körpers hin- und
hergerissen wird, durch eine aufrichtige Antwort.“680 Günther erkennt, wie sehr
seine Arbeitsweise an seiner Gesundheit zehrt, ist aber, auch aus äußeren Gründen,
außer Stande, seine Kräfte zu schonen:

Sentio tandem aliquando tot laborum ac malorum sequelas, sentio exhaustas corporis vires
et afflictum fere omnium membrorum robur ac vigorem. [...] Inde est, quod in describendis
et limandis, quae ad hunc usque diem confeci carminibus, Beuchelio instigante dies noctes-
que consumam, nullo quidem sanitatis labefactatae emolumento.681

Ich fühle nun doch einmal so viele Folgen meiner Mühen und Übel, ich fühle die Erschöp-
fung aller meiner Kräfte, die Erschütterung der Festigkeit und Regsamkeit fast aller meiner
Glieder. [...] So kommt es, daß ich mit Abschreiben und Korrigieren der Gedichte, die ich bis
heute verfaßt habe, Tage und Nächte – da mich Beuchel antreibt – verbringe, freilich nicht
zum Besten meiner schwankenden Gesundheit.

Was aus den Günther’schen Gedichten spricht, ist ein Wissen um den Kräftehaus-
halt, um die ökonomische Dimension menschlicher Gesundheit (‚vires exhaustae‘).
Günther ist nicht nur ein kranker, sondern ein erschöpfter Dichter, der sich
kaum schont und gleichsam gegen das Kranksein anschreibt: „Unter sehr gro-
ßen Schmerzanfällen der Hüfte, der Füße und eines drohenden Fiebers habe
ich heute und in der vergangenen Nacht mehr als zweitausend Verse verfaßt [...].
So kommt [Kunstfertigkeit, O. G.]682 in elenden äußeren Umständen! Mehr als vier
Wochen konnte ich keine frische Luft genießen.“683 Während die widrigen Umstände
(‚res miserae‘) in der Laubaner Krise poetogen wirkten und Günthers literarischer

 „Recepi manuscriptum Jauroviense et iam in describendo dies ac noctes ad languorem
usque corporis ex morbo nondum eluctati desudo.“ Text und Übers. nach Günther: Werkausgabe,
Bd. 4.1, S. 336.
 „Vale ac mentem inter labores ac languores corporis fluctuantem sincera responsione re-
crea.“ Text und Übers. nach ebd., S. 342.
 Text und Übers. nach ebd., S. 344.
 Bölhoff gibt „solertia“mit ‚Eifer‘ wieder. Korrekt ist jedoch ‚Kunstfertigkeit‘.
 „Summos inter lateris pedum et febri‹s› instantis tumultus plus quam duo millia versuum
hodie et per noctem praeteritam pepigi, quibus hosce et omnes quos Lipsiam misi adnumero. Sic
miseris venit solertia rebus. Ultra quattuor hebdomades aëre liberiori frui non licuit.“ Text und
Übers. nach ebd., Bd. 3.1, S. 134 f.

5.2 Ausklang: Erschöpfung (Johann Christian Günther) 167



Produktion zuträglich waren, brannte er zusehends aus. Darauf deutet schon ein Ge-
legenheitsgedicht von 1722 hin, das Günther „[a]uf die glückliche Entbindung“ seiner
Gönnerin Mariane Elisabeth von Breßlerin verfasst hatte. Als Grund, weshalb er ihr
Kind nicht weiter besingen könne, nennt er ein Fieber, das sein poetisches ‚inge-
nium‘ fast vollständig verzehrt habe:

Mich schmertzet nichts so scharff, gelehrte Gönnerin!
Als daß ich itzund nicht mir selber ähnlich bin,
Und, da ich noch den Stoß der letzten Kranckheit fühle,
Mit aller Müh und Kunst nichts nettes denck und spiele;
Denn steckte nicht der Leib den Geist mit Schwachheit an,
Den Geist, der alle Glut im Fieber fast verthan,
So würd’ es mich anitzt bey aller Qual vergnügen,
Dein kostbar Liebes-Pfand mit Liedern einzuwiegen.684

In Günthers Reflexion über den Raubbau am eigenen Körper liegt zweifellos ein
moderner Zug dieses Dichters: Noch vor den ‚Erschöpfungsgeschichten‘ der Mo-
derne,685 noch vor der Herausbildung eines Erschöpfungsdiskurses finden wir bei
Günther eine Poetik der Ermüdung (Stichwort ‚languor‘), die die gesundheitsschädi-
genden Konsequenzen von „Verdruß und Arbeit“ poetisch nachvollzieht. So ist es
vielleicht kein Zufall, dass eine wichtige Station der Günther-Rezeption in die Mo-
derne führt.686 Als Ludwig von Ficker 1914 Georg Trakl in einem Krakauer Lazarett
besuchte, war Ficker Günthers Werk kein Begriff – wohl aber seinem Freund, der
Günther erst kürzlich entdeckt hatte und Ficker eine Kostprobe des Dichters bieten
wollte, obschon „manche seiner Verse“, so Trakl, „von einer Herbheit sind, die
kaum mehr erträglich und auch kaum mehr gerecht ist“.687 Als „schönste[s] und
bedeutendste[s]“ Gedicht Günthers rühmt Trakl dasjenige, das sein Reclam-
Bändchen beschließt: „Buß-Gedancken“. Trakls Rezitation im Lazarett ist um-
waltet von einer ominösen Aura, da er im März dieses Jahres dasjenige Alter er-
reicht hatte, in dem Günther verschied. Die „Buß-Gedancken“ werden – in Fickers
stilisierender Darstellung – zu Trakls Versen, werden zu Trakls Schwanengesang:

 Ebd., Bd. 4.1, S. 204, vv. 69–76.
 Vgl. Julian Osthues, Jan Gerstner (Hgg.): Erschöpfungsgeschichten. Kehrseiten und Kontra-
punkte der Moderne. Leiden 2021 (vita activa).
 Zu Günthers Rezeption in (außerkanonischen) Dramenwerken um 1900 Dieter Martin: „Ecce
poeta“ – Johann Christian Günther in Dichterdramen um 1900. In: Geistesheld und Heldengeist.
Studien zum Verhältnis von Intellekt und Heroismus. Hg. von Barbara Beßlich u. a. Baden-Baden
2020 (Helden – Heroisierung – Heroismen 14), S. 241–261.
 Hans Szklenar (Hg.): Erinnerung an Georg Trakl. Zeugnisse und Briefe. 3. Auflage. Salzburg
1966, S. 205.

168 5 Schluss



Und als er dann geendet:

,Soll ja mein jäher Fall den Körper niederstürzen,
So laß mir Zeit und Schmerz auf deine [sic] Brust verkürzen

Und nimm den freien Geist mit Arm und Mitleid auf!
Wem irgend noch von mir ein Ärgernis geblieben,
Dem sei der Spruch ans Herz, wie mir an Sarg, geschrieben:

Oft ist ein guter Tod der beste Lebenslauf.‘

– ja, als er so geendet hatte, schien er erschöpft und ruhebedürftig. Er schloss die Augen.688

 Ebd., S. 207.

5.2 Ausklang: Erschöpfung (Johann Christian Günther) 169





Bibliographie

Drucke

Bocer, Johannes: Sacrorum carminum, et piarum precationum libri quatuor. Rostock: Jakob Lucius
d. Ä., 1565 [= VD 16 ZV 16903].

Bugenhagen, Johannes: Ein vnderricht deren / so in kranckheyten vnd tods noͤten ligen / Vnd von
dem heyligen Sacrament des waren leibs vnd bluͤts Christi / seer guͤt vnd nuͤtzlich allen Christen
zuͤ lesen. [Nürnberg: Friedrich Peypus] 1527 [= VD 16 B 9401].

Burgauer, Dominicus: Ob das Podagra moͤglich zuͤ generen oder nit. [...]. Straßburg: Matthias
Apiarius, 1534 [= VD 16 B 9835].

Burman d. J., Pieter: Petri Lotichii Secundi Solitariensis Poemata omnia [...]. 2 Bde. Amsterdam 1754.
Celtis, Konrad: Quatuor libri amorum [...]. Nürnberg: [Drucker f. d.] Sodalitas Celtica, 1502 [= VD 16 C

1911].
Clajus, Johannes: Explicationum Anniversariorum Evangeliorum Libri Quattuor [...]. Leipzig: Hans

Steinmann, 1579 [= VD 16 C 3984].
Clajus, Johannes: Precationum Libri Quinque. Wittenberg: Samuel Selfisch und Lorenz Säuberlich,

1601 [= VD 17 3:314598F].
Fischer, Erdmann Rudolph: Vita Ioannis Gerhardi [...]. Leipzig: Johann Christoph Körner, 1723 [= VD 18

11485191].
Fries, Lorenz: Spiegel der Artzny […]. Straßburg: Johannes Grieninger, 1518 [= VD 16F 2871].
Frischlin, Nicodemus: Operum poeticorum [...]. Pars elegiaca. Straßburg: Bernhard Jobin Erben, 1601

[= VD 17 39:139716Y].
Haslob, Michael: Febris sive [...] Elegiarum Liber unus. Frankfurt (Oder) 1577 [noch nicht erfasst im

VD 16].
Heermann, Johann: Christianae Ευθανασίας Statuę. Lehr- und Erinnerungs-Seulen: Welche vns als

geistlichen Pilgrams- vnd Wanders-Leuten / aus diesem ThraͤnenThal / ins Land der
Lebendigen / den rechten vnd richtigen Weg zeigen. Jn Trawr- vnd Trost-Predigten / Bey
frommer Christen Leichbegaͤngnis / erbawet / vnd auffgerichtet [...]. Leipzig: Abraham Lamberg
für Johann Eyring Erben und Johann Perfert, 1621 [= VD 17 1:027502 M].

Heermann, Johann: Labores Sacri: Geistliche Kirch-Arbeit. In Erklerunge aller gewoͤnlichen Sonntags-
vndt Vornembsten Fest-Evangelien [...]. Leipzig: [Abraham Lamberg] für Johann Eyring Erben
und Johann Perfert, 1624 [= VD 17 23:632847 M].

Heermann, Johann: Ander Theil der Geistlichen Kirch-Arbeit. Das ist: Erklaͤrung aller gewoͤhnlichen
Sonntags-Evangelien von Ostern biß auff den Advent. [...] Leipzig: Abraham Lamberg für Johann
Eyring Erben und Johann Perfert, 1624 [= VD 17 23:632849B].

Heermann, Johann: Exercitium Pietatis. Ubung in der Gottseligkeit. Das ist: Inbruͤnstige Seufftzer /
und andaͤchtige Lehr- und Trostspruͤchlein / für die liebe Jugend: Aus den Sontags- und
Fest-Evangelien. Breslau: David Müller, 1636 [= VD 17 3:606001D].

Heermann, Johann: Poetische Erquickstunden / Darinnen allerhand schoͤne und trostreiche Gebet /
nutzliche Erinnerungen / und nohtwendige Anmahnungen / fuͤr Angefochtene / Krancke und
Sterbende zu finden seyn. Auff neue Poetische Art zugerichtet. Nürnberg: Wolfgang Endter
d. J. und Johann Andreas Endter, 1656 [= VD 17 39:135342Y].

Heermann, Johann: Geistlicher Poetischer Erquickstunden Fernere Fortsetzung / Darinnen allerhand
schoͤne und trostreiche Gebet und Hertzenseuffzer / in allerley fuͤrfallenden Noͤthen und

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111212975-006

https://doi.org/10.1515/9783111212975-006


Anliegen nuͤtzlich zugebrauchen / zu finden seyn. Auff neue Poetische Art zugerichtet. [...].
Nürnberg: Wolfgang Endter d. J. und Johann Andreas Endter, 1656 [= VD 17 12:105566T].

Heermann, Johann: Concionum Variarum Fasciculus: Sonderbahre Predigten / Oder: Erklaͤrung
allerley schoͤner Biblischer Text / von unterschiedlichen und nutzlichen Materien. [...]. Nürnberg:
Wolfgang Endter d. J. und Johann Andreas Endter, 1656 [= VD 17 23:326388A].

Hermann von dem Busche: Carmina. [Deventer: Richard Paffraet, um 1496/97] [= GW 5797].
Husanus, Henricus: Horarum Succisivarum sive imaginum Mosaicarum Libri Duo. Elegiarum Libri

Totidem. [Hg. von Nathan Chytraeus]. Rostock: Jacob Lucius d. Ä., 1577 [= VD 16 H 6198].
Kantz, Caspar: Wie man den krancken vnd sterbenden menschen / ermanen / troͤsten und Gott

befelhen soll / Das er von diser welt seligklich abscheyde. Augsburg: Alexander Weißenhorn,
1539 [= VD 16 K 95].

Khunrath, Konrad: Medulla Destillatoria et Medica [...]. Leipzig: [o. D.] [o. J.: 1594] [= VD 16 K 878].
Lotichius Secundus, Petrus: Elegiarum liber, eiusdem Carminum libellus. Paris 1551.
Model, Albrecht Friedrich: [Johann Gerhard:] Heilige Betrachtungen, welche Die wahre Froͤmmigkeit zu

erwecken und den Wachsthum des inwendigen Menschen zu befoͤrdern, eingerichtet sind. [...].
Wolfenbuͤttel: Johann Christian Meißner, 1739 [= VD 18 12867721].

Opitz, Martin: Martin Opizen [sic] von Boberfeld Teutsche Gedichte, in vier Bände abgetheilet / Von
neuem sorgfältig übersehen, allenthalben fleißig ausgebessert, mit nöthigen Anmerckungen
erläutert, von Daniel Wilhelm Triller [...]. Zweyter Band, enthaltend Weltliche Gedichte. [...].
Franckfurt am Mayn: Franz Varrentrapp, 1746.

Paminger, Sophonias: Poematum Libri Duo. Primus Elegiarum et Epigrammatum [...] Secundus
Funerum et Lyricorum versuum [...]; His Accessit Liber Poematum Balthaseris Pamingeri [...].
Nürnberg: Valentin Neuber, 1557 [= VD 16 P 70].

Pannonius, Janus: Sylva panegyrica ad Guarinum Veronensem, praeceptorem suum. Et eiusdem
Epigrammata nunquam antehac typis excusa. Basel: Johann Froben, 1518 [= VD 16 J 193].

Posthius, Johannes: Parergorum Poeticorum Pars Prima [...] Pars Altera [...]. Heidelberg: Hieronymus
Commelinus, 1595 [= VD 16 ZV 12712].

Reitter, Konrad: Mortilogus. [...]. Augsburg: Erhard Oeglin und Jörg Nadler, 1508 [= VD 16 R 1519].
Schede Melissus, Paul: Meletematum piorum libri VIII. Paraeneticorum II. Parodiarum II. Psalmi

aliquot. Frankfurt a. M.: Hieronymus Commelinus, 1595 [= VD 16 S 2413].
Scultetus, Abraham: Hochzeit-, Geburt-, Tauff-, Koͤnigliche Annehmungs- und Leichpredigten.

Frankfurt a. M.: Daniel und David Aubry und Clemens Schleich, 1620 [= VD 17 23:333182K].
Sennert, Daniel: De Febribus Libri IV. [...]. Wittenberg: Zacharias Schürer Erben und Salomon

Auerbach Erben, 1628 [= VD 17 1:061523U].
Stigelius, Johannes: Poematum [...] Liber II. Continens sacra. [Hg. von Job Fincelius]. Jena: Donat

Richtzenhan, 1566 [= VD 16 S 9093].
Strozii Poetae Pater et Filius. Venedig: Aldus Manutius, 1513.
Tossanus, Daniel: Kurtzer Bericht Wie man sich in sterbenden leufften der zagheit erwehren / zu Gott

schicken / die seel erquicken / vnd in todsnoͤten troͤsten sol. Heidelberg: Hieronymus
Commelinus, 1596 [= VD 16 T 1708].

172 Bibliographie



Editionen

Brant, Sebastian: Kleine Texte. Hg. von Thomas Wilhelmi. 2 Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt 1998
(Arbeiten und Editionen zur Mittleren Deutschen Literatur. Neue Folge 3).

Brockes, Barthold Heinrich: Werke. Hg. und komm. von Jürgen Rathje. 5 Bde. Göttingen 2012 ff.
Celtis, Konrad: Fünf Bücher Epigramme. Hg. von Karl Hartfelder. Berlin 1881.
Celtis, Konrad: Der Briefwechsel des Konrad Celtis. Hg. von Hans Rupprich. München 1934

(Veröffentlichungen der Kommission zur Erforschung der Geschichte der Reformation und
Gegenreformation. Humanistenbriefe 3).

Celtis, Konrad: Conradi Celtis quae Vindobonae prelo subicienda curavit opuscula. Hg. von Konrad
Adel. Leipzig 1966 (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana).

Constitutiones Concilii quarti Lateranensis una cum Commentariis glossatorum. Hg. von Antonius
García y García. Vatikan 1981 (Monumenta Iuris Canonici A.2).

Dietrich, Veit: Agendbüchlein für die Pfarrherrn auff dem Land. In: Die evangelischen
Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts. Band 11: Bayern, 1. Teil: Franken. Hg. von Emil Sehling.
Tübingen 1961, S. 487–553.

Flaminio, Marcantonio: Carmina. Hg. von Massimo Scorsone. Turin 1993 (Parthenias. Collezione di
poesia neolatina 3).

Fleming, Paul: Paul Flemings Lateinische Gedichte. Hg. von Johann Martin Lappenberg. Stuttgart
1863 (Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 73).

Fleming, Paul: Paul Flemings Deutsche Gedichte. Hg. von Johann Martin Lappenberg. 2 Bde.
Stuttgart 1865 (Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 82–83).

Fracastoro, Girolamo: Lehrgedicht über die Syphilis. Hg. und übers. von Georg Wöhrle. 2. Auflage.
Wiesbaden 1993 (Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissanceforschung 18).

Gerhard, Johann: Das Testament und das Glaubensbekenntnis des todkranken 21-jährigen Johann
Gerhard (1603). Hg. und kommentiert von Johann Anselm Steiger. In: Archiv für
Reformationsgeschichte 87 (1996), S. 201–253.

Gerhard, Johann: Meditationes Sacrae (1603/4). Mit einem Faksimile des Autographs. Hg. von Johann
Anselm Steiger. Stuttgart-Bad Cannstatt 1998 (Doctrina et Pietas I,2).

Gerhard, Johann: Meditationes Sacrae (1606/7). Lateinisch-deutsch. Hg. von Johann Anselm Steiger.
2 Teil-Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt 2000 (Doctrina et Pietas I,3).

Graphische und typographische Erstlinge der Syphilisliteratur aus den Jahren 1495 und 1496. Hg. von
Karl Sudhoff. München 1912.

Gryphius, Andreas: Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Hg. von Marian Szyrocki, Hugh
Powell. 8 Bde. Tübingen 1963–1972 (Neudrucke deutscher Literaturwerke. Neue Folge 9–12,
14–15, 21, 23).

Gryphius, Andreas: Andreas Gryphius. Hg. von Heinz Ludwig Arnold. 2. Auflage. München 1980
(Text + Kritik 7/8).

Gryphius, Andreas: Dissertationes funebres oder Leichabdankungen. Hg. von Johann Anselm Steiger.
Tübingen 2007 (Neudrucke deutscher Literaturwerke. Neue Folge 51).

Gryphius, Andreas: Mumiae Wratislavienses. Hg., übers. und mit einer Werkstudie von Katja Reetz.
Berlin, Boston 2019 (Frühe Neuzeit 225).

Günther, Johann Christian: Textkritische Werkausgabe in vier Bänden und einer
Quellendokumentation. Hg. von Reiner Bölhoff. Berlin, Boston 2013–2015.

Editionen 173



Hessus, Helius Eobanus: The Poetic Works of Helius Eobanus Hessus. Hg. und übers. von Harry
Vredeveld. 5 Bde. Tempe 2004–2008 (Medieval and Renaissance Texts and Studies 215, 333 =
Renaissance Text Series 18, 20), Leiden 2012 ff. (The Renaissance Society of America 1, 6, 15 ...).

Huberinus, Caspar: Wie man den sterbenden trösten und im zusprechen solle. In: Gunther Franz:
Huberinus – Rhegius – Holbein. Bibliographische und druckgeschichtliche Untersuchung der
verbreitesten [sic] Trost- und Erbauungsschriften des 16. Jahrhunderts. Nieuwkoop 1973
(Bibliotheca Humanistica & Reformatorica 7), S. 227–240.

Humanistische Lyrik des 16. Jahrhunderts. Lateinisch und deutsch. Hg. und übers. von Wilhelm
Kühlmann, Robert Seidel, Hermann Wiegand. Frankfurt a. M. 1997 (Bibliothek deutscher
Klassiker 146/Bibliothek der Frühen Neuzeit 5).

Isidor: Isidori Hispalensis episcopi etymologiarum sive originum libri XX. Hg. von Wallace M. Lindsay.
2 Bde. Oxford 1911 (Oxford Classical Texts).

Lukrez: Titus Lucretius Carus: De rerum natura Libri VI. Hg. von Marcus Deufert. Berlin, Boston 2019
(Bibliotheca Teubneriana 2028).

Luther, Martin: D. Martin Luthers Werke: Kritische Gesamtausgabe. 79 Bde. Weimar 1883–1929.
Luther, Martin: Werke in Auswahl. Hg. von Otto Clemen. 8 Bde. Bonn 1912–1933.
Luther, Martin: Vorlesung über den Römerbrief 1515/1516. Übers. von Eduard Ellwein. München 1927.
Luther, Martin: Studienausgabe. Hg. von Hans-Ulrich Delius. 6 Bde. Berlin, Leipzig 1979–1999.
Mark Aurel: Selbstbetrachtungen. Griechisch – Deutsch. Hg. und übers. von Rainer Nickel. 2. Auflage.

Mannheim 2010 (Sammlung Tusculum).
Marrasio, Giovanni: Angelinetum and Other Poems. Übers. von Mary P. Chatfield. Cambridge, MA

2016 (The I Tatti Renaissance Library 73).
Melanchthon, Philipp: Loci communes 1521. Lateinisch – Deutsch. Übers. von Horst Georg Pöhlmann.

2. Auflage. Gütersloh 1997.
Molza, Francesco Maria: Elegiae et alia. Hg. von Rossana Sodano. Turin 1999 (Parthenias. Collezione

di poesia neolatina 5).
Opitz, Martin: Gesammelte Werke. Hg. von George Schulz-Behrend. 4 Bde. Stuttgart 1968–1990

(Bibliothek des literarischen Vereins in Stuttgart 295, 300–301, 296–297, 312–313).
Ovid: P. Ovidius Naso: Tristium Libri Quinque. Ibis. Ex Ponto Libri Quattuor. Halieutica. Fragmenta.

Hg. von S. G. Owen. Oxford 1915 (Oxford Classical Texts).
Ovid: P. Ovidius Naso: Tristia. Hg. und übers. von Georg Luck. 2 Bde. Heidelberg 1967–1977

(Wissenschaftliche Kommentare zu griechischen und lateinischen Schriftstellern).
Ovid: P. Ovidius Naso: Metamorphoses. Hg. von R. J. Tarrant. Oxford 2004 (Oxford Classical Texts).
Poésie latine chrétienne du Moyen Age. IIIe–XVe siècle. Textes recueillis, traduits et commentés par

Henry Spitzmuller. Bruges 1971 (Bibliothèque Européenne).
Peuntner, Thomas: Thomas Peuntners Kunst des heilsamen Sterbens nach den Handschriften der

Österreichischen Nationalbibliothek. Hg. von Rainer Rudolf. Berlin u. a. 1956 (Texte des späten
Mittelalters 2).

Plinius: C. Plinius Secundus a. Ä.: Naturkunde. Lateinisch – deutsch. Bücher XXVI/XXVII. Medizin und
Pharmakologie: Heilmittel aus dem Pflanzenreich. Hg. und übers. von Roderich König. 2. Auflage.
Düsseldorf 2007 (Sammlung Tusculum).

Pontano, Giovanni: Ioannis Ioviani Pontani Carmina: Ecloghe – Elegie – Liriche. Hg. von Johannes
Oeschger. Bari 1948 (Scrittori d’Italia 198).

Renaissance Latin Verse. An Anthology. Hg. von Alessandro Perosa, John Sparrow. London 1979.
Sannazaro, Jacopo: Latin Poetry. Übers. von Michael C. J. Putnam. Cambridge, MA, London 2009

(The I Tatti Renaissance Library 38).

174 Bibliographie



Scaliger, Iulius Caesar: Poetices libri septem. Sieben Bücher über die Dichtkunst. Unter Mitwirkung
von Manfred Fuhrmann hg. von Luc Deitz, Gregor Vogt-Spira. 6 Bde. Stuttgart-Bad Cannstatt
1994–2011.

Die ältesten Schriftsteller über die Lustseuche in Deutschland, von 1495 bis 1510, nebst mehreren
Anecdotis späterer Zeit, gesammelt und mit literarhistorischen Notizen und einer kurzen
Darstellung der epidemischen Syphilis in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs.
Göttingen 1843.

Seuse, Heinrich: Deutsche Schriften. Hg. von Karl Bihlmeyer. Stuttgart 1907.
Das St. Katharinentaler Schwesternbuch. Hg., kommentiert und mit einer Untersuchung von Ruth

Meyer. Tübingen 1995 (Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des
Mittelalters 104).

Strozzi, Tito: Die Borsias des Tito Strozzi. Ein lateinisches Epos der Renaissance. Hg. von Walther
Ludwig. München 1977 (Humanistische Bibliothek II,5).

Ulrichs von Hutten Schriften. Hg. von Eduard Böcking. 5 Bde. Leipzig 1859–1862.
Ulrich von Hutten: Die Schule des Tyrannen. Lateinische Schriften. Hg. von Martin Treu. Leipzig 1991

(Reclam-Bibliothek 1388).
Ulsenius, Dietrich: Theodorici Ulsenii Phrisii Vaticinium in epidemicam Scabiem, quae passim toto

orbe grassatur. Nebst einigen anderen Nachträgen zur Sammlung der ältesten Schriftsteller
über die Lustseuche in Deutschland. Hg. von Conrad Heinrich Fuchs. Göttingen 1850.

Vegio, Maffeo: Elenco delle opere, scritti inediti. Hg. von Luigi Raffaele. Bologna 1909.

Bibelausgaben

Erasmus von Rotterdam: Novum Testamentum omne [...]. Basel: Johannes Froben, 1519.
Hieronymus: Biblia sacra vulgata. Lateinisch-deutsch. Hg. von Andreas Beriger, Widu-Wolfgang

Ehlers, Michael Fieger. 5 Bde. Berlin, Boston 2018.
Luther, Martin: Biblia: Das ist: Die gantze Heilige Schrifft / Deudsch / Auffs new zugericht. D. Mart.

Luth. Begnadet mit Kurfuͤrstlicher zu Sachsen Freiheit. Gedruckt zu Wittemberg / Durch Hans
Lufft. M.D.XLV. [Faksimilierte Ausgabe der Lutherbibel von 1545, auf Handformat verkleinert.
Stuttgart 1967].

Lexika

Krause, Gerhard, Gerhard Müller (Hgg.): Theologische Realenzyklopädie. 36 Bde. Berlin, New York
1977–2007.

Kühlmann, Wilhelm, u. a. (Hgg.): Walther Killy Literaturlexikon. Autoren und Werke des
deutschsprachigen Kulturraumes. 12 Bde. und 1 Registerbd. 2., vollständig überarbeitete
Auflage. Berlin, New York 2008–2011 [zitiert als Killy Literaturlexikon].

Kühlmann, Wilhelm, u. a. (Hgg.): Frühe Neuzeit in Deutschland 1520–1620.
Literaturwissenschaftliches Verfasserlexikon. Berlin, New York 2011 ff. [zitiert als VL 16].

Leven, Karl-Heinz (Hg.): Antike Medizin. Ein Lexikon. München 2005.
Mayer, Cornelius (Hg.): Augustinus-Lexikon. 5 Bde. Basel 1986ff.

Lexika 175



Ruh, Kurt, u. a. (Hgg.): Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon. 11 Bde. und 3
Registerbde. 2. Auflage. Berlin, New York 1978–2008.

Worstbrock, Franz Josef (Hg.): Deutscher Humanismus 1480–1520. Verfasserlexikon. 3 Bde. Berlin,
New York 2008–2015 [zitiert als VL Dt. Hum.].

Zedler, Johann Heinrich: Grosses vollstaͤndiges Universal-Lexicon Aller Wissenschaften und Kuͤnste,
Welche bishero durch menschlichen Verstand und Witz erfunden und verbessert worden.
Photomechanischer Nachdruck. 2. Auflage. Graz 1996.

Sekundärliteratur

Albrecht, Reinhard Jonathan: Die Dresdener Handschrift der Erotica des Tito Vespasiano Strozza. In:
Romanische Forschungen 7 (1893), S. 231–292.

Alewyn, Richard: Rez. über: Georg Ellinger. Geschichte der neulateinischen Literatur Deutschlands im
16. Jahrhundert (1929). In: Deutsche Barockforschung. Dokumentation einer Epoche. Hg. von
dems. Köln, Berlin 1965 (Neue Wissenschaftliche Bibliothek 7), S. 426–430.

Ammann, Martin: Komik in den Tristien Ovids. Basel 2006 (Schweizerische Beiträge zur
Altertumswissenschaft 31).

Arbesmann, Rudolph: The Concept of ‚Christus Medicus‘ in St. Augustine. In: Traditio 10 (1954),
S. 1–28.

Arend, Stefanie: Was vermag die Medizin? Figurationen des Arztes in Paul Flemings Gedichten. In:
Was ein Poëte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609–1640). Hg. von ders., Claudius
Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frühe Neuzeit 168), S. 59–73.

Assion, Peter: Sterben nach tradierten Mustern – Leichenpredigten als Quelle für die volkskundliche
Brauchforschung. In: Leichenpredigten als Quelle historischer Wissenschaften. Hg. von Rudolf
Lenz. 4 Bde. Köln u. a. 1975–2004, Bd. 3 (1984), S. 227–247.

Auge, Oliver: „... ne pauperes et debiles in ... domo degentes divinis careant“ – Sakral-religiöse
Aspekte der mittelalterlichen Hospitalgeschichte. In: Sozialgeschichte mittelalterlicher
Hospitäler. Hg. von Neithard Bulst, Karl-Heinz Spieß. Ostfildern 2007 (Vorträge und Forschungen
65), S. 77–123.

Aurnhammer, Achim: Dichter-Leid. Formen und Funktion des Autopathographischen in der Lyrik des
Simon Dach. In: Simon Dach. Werk und Nachwirken. Hg. von Axel E. Walter. Tübingen 2008
(Frühe Neuzeit 126), S. 157–172.

Bauer, Robert: Die Bayerische Wallfahrt Altötting. München, Zürich 1970.
Bausenhart, Guido: Stolz – Geschwellte Brust auf schmächtigen Beinen. In: Die Sieben Todsünden –

Zwischen Reiz und Reue. Hg. von Peter Nickl. Berlin 2009 (Thomas-Morus-Impulse 3), S. 75–95.
Bausi, Francesco: L’Epicedion in Albieram di Angelo Poliziano (testo e versione semipoetica). In: Yale

Italian Poetry 8 (2004/05), S. 215–247.
Bäumler, Ernst: Amors vergifteter Pfeil. Kulturgeschichte einer verschwiegenen Krankheit. 2. Auflage.

Frankfurt a. M. 1997.
Barth, Ulrich: Die Entdeckung der Subjektivität des Glaubens. Luthers Buß-, Schrift- und

Gnadenverständnis. In: ders.: Aufgeklärter Protestantismus. Tübingen 2004, S. 27–51.
Bayer, Oswald: Martin Luthers Theologie. Eine Vergegenwärtigung. 4. Auflage. Tübingen 2016.
Becker, Arnold: Ulrichs von Hutten Querelae in Lossios: Humanistische Streitkultur zwischen Invektive

und Elegie. In: Streitkultur. Okzidentale Traditionen des Streitens in Literatur, Geschichte und

176 Bibliographie



Kunst. Hg. von Uwe Baumann, dems., Astrid Steiner-Weber. Göttingen 2008 (Supra alta
perennis. Studien zur Wirkung der Klassischen Antike 2), S. 111–129.

Benedek, Thomas G., Gerald P. Rodnan: Petrarch on Medicine and the Gout. In: Bulletin of the
History of Medicine 37 (1963), S. 397–416.

Benedek, Thomas G.: The Gout Encomium of Georg Fleissner, 1594. In: Bulletin of the History of
Medicine 43 (1969), S. 116–137.

Benedek, Thomas G.: The Influence of Ulrich von Hutten’s Medical Descriptions and Metaphorical
Use of Medicine. In: Bulletin of the History of Medicine 66 (1992), S. 355–375.

Benrath, Gustav Adolf: Das kirchliche Leben Heidelbergs in den Jahren 1593 bis 1595. In:
Heidelberger Jahrbücher 10 (1966), S. 49–82.

Bernhardt, Susanne: Figur im Vollzug. Narrative Strukturen im religiösen Selbstentwurf der Vita
Heinrich Seuses. Tübingen 2016.

Boll, Franz, Karl Bezold, Wilhelm Gundel: Sternglaube und Sterndeutung. Die Geschichte und das
Wesen der Astrologie. 7. Auflage. Stuttgart 1977.

Bosch, Gabriele: Luther und der augustinische „homo incurvatus“. In: Das in sich verkrümmte Herz.
Anamnesen, Diagnosen und Perspektiven menschlichen Seins im 21. Jahrhundert. Hg. von
Holger Speier. Marburg 2015, S. 41–60.

Brush, Jack E.: Gotteserkenntnis und Selbsterkenntnis. Luthers Verständnis des 51. Psalms. Tübingen
1997 (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 36).

Bulang, Tobias, Regina Toepfer: Einleitung: Heilssorge und Selbstsorge in Mittelalter und früher
Neuzeit – Traditionen und Perspektiven. In: Heil und Heilung. Die Kultur der Selbstsorge in der
Kunst und Literatur des Mittelalters und der frühen Neuzeit. Hg. von dens. Heidelberg 2020
(Germanisch-Romanische Monatsschrift. Beiheft 95), S. 1–17.

Büll, Franziskus: Spuren der Bautätigkeit des Abtes Johannes IV. Burckhardt innerhalb und außerhalb
der Abtei Münsterschwarzach. In: Benediktinisches Mönchtum in Franken. Zum 400. Todestag
des Münsterschwarzacher Abtes Johannes IV. Burckhardt (1563–1598). Hg. von Elmar
Hochholzer. Münsterschwarzach 2000 (Münsterschwarzacher Studien 48), S. 117–150.

Butzer, Günter: Psychagogik in der Frühen Neuzeit. In: Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frühen
Neuzeit. Ein Handbuch. Hg. von Herbert Jaumann. Berlin, New York 2011, S. 715–746.

Bynum, William F., Vivian Nutton (Hgg.): Theories of Fever from Antiquity to the Enlightenment.
London 1981 (Medical History, Supp. 1).

Caesar, Elisabeth: Sebald Schreyer. Ein Lebensbild aus dem vorreformatorischen Nürnberg.
Würzburg 1969.

Classen, Peter, Eike Wolgast: Kleine Geschichte der Universität Heidelberg. Heidelberg 1983.
Cohn, Jr., Samuel K.: Epidemics: Hate and Compassion from the Plague of Athens to AIDS. Oxford

2018.
Conrady, Karl Otto: Lateinische Dichtungstradition und deutsche Lyrik des 17. Jahrhunderts. Bonn

1962 (Bonner Arbeiten zur deutschen Literatur 4).
Copeman, William S. C., Marianne Winder: The First Medical Monograph on the Gout: ‚On whether it

is possible to cure the gout or no‘ [sic]. In: Medical History 13 (1969), S. 288–293.
Coppel, Bernhard: Lotichius Secundus, Petrus. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 7 (22010), S. 523–525.
Czapla, Ralf Georg: „Non infima liberalium artium“. Vom Wert und den Grenzen der Medizin

zwischen Vanitas-Vorstellung und eschatologischer Heilserwartung. Zu Paul Schede Melissus’
Meletemata. In: Iliaster. Literatur und Naturkunde in der Frühen Neuzeit. Festgabe für Joachim
Telle zum 60. Geburtstag. Hg. von Wilhelm Kühlmann, Wolf-Dieter Müller-Jahncke. Heidelberg
1999, S. 79–97.

Sekundärliteratur 177



Czapla, Ralf Georg: Transformationen des Psalters im Spannungsfeld von gemeinschaftlicher
Adhortation und individueller Meditation. Paul Schedes Psalmen Davids und Psalmi aliquot. In:
Der Genfer Psalter und seine Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden.
16.–18. Jahrhundert. Hg. von Eckhard Grunewald, Henning P. Jürgens, Jan R. Luth. Tübingen
2004 (Frühe Neuzeit 97), S. 195–215.

Degl’Innocenti Pierini, Rita: L’epicedio di Angelo Poliziano per Albiera degli Albizi: tradizione classica
e contaminazione di generi. In: Angelo Poliziano. Dichter und Gelehrter. Hg. von Thomas Baier,
Tobias Dänzer, Ferdinand Stürner. Tübingen 2015 (NeoLatina 24), S. 1–27.

Dickie, Matthew W.: Ovid, Metamorphoses 2.760–64. In: The American Journal of Philology 96 (1975),
S. 378–390.

Dingel, Irene: Religionsgespräche. In: Theologische Realenzyklopädie. Hg. von Gerhard Krause,
Gerhard Müller. 36 Bde. Berlin, New York 1977–2007, Bd. 28 (1997), S. 631–681.

Dörnemann, Michael: Einer ist Arzt, Christus. Krankheitsdeutung in den Schriften der frühen
griechischen Kirchenväter. In: Krankheitsdeutung in der postsäkularen Gesellschaft.
Theologische Ansätze im interdisziplinären Gespräch. Hg. von Günter Thomas, Isolde Karle.
Stuttgart 2009, S. 247–260.

Drecoll, Volker Henning: Praedestinatio. In: Augustinus-Lexikon. Hg. von Cornelius Mayer. 5. Bde.
Basel 1986 ff., Bd. 4, Fasc. 5/6 (2016), Sp. 826–837.

Düchting, Reinhard, Wilhelm Kühlmann: Stigel, Stigelius, Johannes. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 11
(22011), S. 273 f.

Ellinger, Georg: Geschichte der neulateinischen Literatur Deutschlands. 3 Bde. Berlin, Leipzig
1929–1933.

Entner, Heinz: Paul Fleming. Ein deutscher Dichter im Dreißigjährigen Krieg. Leipzig 1989 (RUB 1316).
Fichtner, Gerhard: Christus als Arzt. Ursprünge und Wirkungen eines Motivs. In: Frühmittelalterliche

Studien 16 (1982), S. 1–18.
Flood, John L.: Die Syphilis und der deutsche Humanismus. In: Die Funktion außer- und

innerliterarischer Faktoren für die Entstehung deutscher Literatur des Mittelalters und der
Frühen Neuzeit. Hg. von Christa Baufeld. Göppingen 1994 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik
603), S. 217–247.

Flood, John L.: Alte Heilige, neue Krankheiten. Wechselbeziehungen zwischen Heiligenverehrung und
Heilkunde um 1500. In: Die Vermittlung geistlicher Inhalte im Mittelalter. Internationales
Symposium, Roscrea 1994. Hg. von Timothy R. Jackson, Nigel F. Palmer, Almut Suerbaum.
Tübingen 1996, S. 197–213.

Flood, John L.: Minerva und das Podagra. In: Dialoge. Sprachliche Kommunikation in und zwischen
Texten im deutschen Mittelalter. Hamburger Colloquium 1999. Hg. von Nikolaus Henkel, Martin
H. Jones, Nigel F. Palmer. Berlin, New York 2003, S. 349–370.

Flood, John L.: Poets Laureate in the Holy Roman Empire. A Bio-bibliographical Handbook. 4 Bde.
Berlin, New York 2006.

Flood, John L.: Haslob, Michael. In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp. 179–189.
Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit. Übers. von Ulrich Raulff, Walter Seitter und Andrea

Hemminger. 4 Bde. Frankfurt a. M. 1987–1989 (stw 716–718), Berlin 2019.
Foucault, Michel: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collège de France (1981/82). Aus dem

Französischen von Ulrike Bokelmann. Frankfurt a. M. 2004.
Foucault, Michel: Ästhetik der Existenz. Schriften zur Lebenskunst. Hg. von Daniel Defert und

François Ewald unter Mitarbeit von Jacques Lagrange. 6. Auflage. Frankfurt a. M. 2017 (stw 1814).
Ford, Philip, Jan Bloemendal, Charles Fantazzi (Hgg.): Brill’s Encyclopaedia of the Neo-Latin World.

2 Bde. Leiden, Boston 2014 (The Renaissance Society of America Texts and Studies Series 3).

178 Bibliographie



Gardner, Hunter H.: Pestilence and the Body Politic in Latin Literature. Oxford 2019.
Glei, Reinhold F.: Krankheit dichten: Kranker Mensch und kranke Natur im lateinischen Lehrgedicht.

In: Krankheit schreiben. Aufzeichnungsverfahren in Medizin und Literatur. Hg. von Yvonne
Wübben, Carsten Zelle. Göttingen 2013, S. 325–347.

Gollwitzer-Voll, Woty: Christus medicus – Heilung als Mysterium. Interpretationen eines alten
Christusnamens und dessen Bedeutung in der Praktischen Theologie. Paderborn 2007.

Graur, Theodosia: Un disciple de Ronsard. Amadis Jamyn. Paris 1929.
Groddeck, Wolfram: Reden über Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens. 2. Auflage. Frankfurt a. M.,

Basel 2008 (Nexus 7).
Gundert, Beate: Fieber. In: Antike Medizin, Sp. 299–301.
Hadot, Pierre: Philosophie als Lebensform. Geistige Übungen in der Antike. Aus dem Französischen

von Ilsetraut Hadot und Christiane Marsch. Berlin 1991.
Hamm, Berndt: Lazarus Spengler (1479–1534). Der Nürnberger Ratsschreiber im Spannungsfeld von

Humanismus und Reformation, Politik und Glaube. Mit einer Edition von Gudrun Litz. Tübingen
2004 (Spätmittelalter und Reformation 25).

Henkel, Nikolaus: Sebastian Brant. Studien und Materialien zu einer Archäologie des Wissens um
1500. Berlin 2021.

Heyde, David: Subjektkonstitution in der Lyrik Simon Dachs. Berlin, New York 2010 (Frühe Neuzeit 155).
Hintzen, Beate: Sprache der Liebe, Sprache der Freundschaft, Sprache des Glaubens. Zur Interferenz

der Diskurse in Paul Flemings Dichtung. In: Was ein Poëte kan! Studien zum Werk von Paul
Fleming (1609–1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frühe Neuzeit
168), S. 159–180.

Hochholzer, Elmar (Hg.): Benediktinisches Mönchtum in Franken vom 12. bis zum 17. Jahrhundert.
Zum 400. Todestag des Münsterschwarzacher Abtes Johannes IV. Burckhardt (1563–1598).
Münsterschwarzach 2000 (Münsterschwarzacher Studien 48).

Holzberg, Niklas: Zwischen biographischer und literarischer Intertextualität: Willibald Pirckheimers
Apologia seu Podagrae laus. In: Pirckheimer Jahrbuch 21 (2006), S. 45–61.

Holzenthal, Erhard: Das Krankheitsmotiv in der römischen Elegie. Diss. Köln 1967.
Honecker, Martin: Christus medicus. In: Der kranke Mensch in Mittelalter und Renaissance. Hg. von

Peter Wunderli. Düsseldorf 1986 (Studia humaniora 5), S. 27–43.
Hoff-Purviance, Linda Kay: Johann Christian Günther: The „German Ovid “? Ann Arbor, MI 1984.
Hoff-Purviance, Linda: Der deutsche Ovid. In: Johann Christian Günther. Hg. von Heinz Ludwig

Arnold. München 1982 (Text + Kritik 74/75), S. 31–39.
Horstmanshoff, Manfred: Seele. In: Antike Medizin, Sp. 787–793.
Hüttl, Ludwig: Marianische Wallfahrten im süddeutsch-österreichischen Raum. Analysen von der

Reformations- bis zur Aufklärungsepoche. Köln, Wien 1985 (Kölner Veröffentlichungen zur
Religionsgeschichte 6).

Irmler, Rudolf: Johann Heermann. Der schlesische Hiob. Gießen 1959 (Zeugen des gegenwärtigen
Gottes 136).

Iwand, Hans Joachim: Glaubensgerechtigkeit nach Luthers Lehre. In: ders.: Glaubensgerechtigkeit.
Gesammelte Aufsätze. Hg. von Gerhard Sauter. Bd 2. München 1980 (Theologische Bücherei 64),
S. 11–125.

Iwand, Hans Joachim: „Sed originale per hominem unum“. Ein Beitrag zur Lehre vom Menschen. In:
ders.: Glaubensgerechtigkeit. Gesammelte Aufsätze. Hg. von Gerhard Sauter. Bd 2. München
1980 (Theologische Bücherei 64), S. 171–193.

Sekundärliteratur 179



Jaumann, Herbert: Iatrophilologia. ‚Medicus philologus‘ und analoge Konzepte in der frühen Neuzeit.
In: Philologie und Erkenntnis. Beiträge zu Begriff und Problem frühneuzeitlicher ‚Philologie‘. Hg.
von Ralph Häfner. Tübingen 2001 (Frühe Neuzeit 61), S. 151–176.

Jaumann, Herbert: Hutten, Ulrich von. In: VL Dt. Hum., Bd. 1 (2008), Sp. 1185–1237.
Jaegle, Dietmar: Das Subjekt im und als Gedicht. Eine Theorie des lyrischen Text-Subjekts am Beispiel

deutscher und englischer Gedichte des 17. Jahrhunderts. Stuttgart 1995.
Jenson, Matt: The Gravity of Sin: Augustine, Luther, and Barth on ‚Homo Incurvatus in Se‘. London

2006.
Jütte, Robert: Krankheit und Gesundheit in der Frühen Neuzeit. Stuttgart 2013.
Karrer, Klaus: ‚Ut amoris, ac observantiae aliquod extaret testimonium.‘ Untersuchung zum

Selbstverständnis neulateinischen Dichtens am Beispiel des Johannes Posthius (1537–1597). In:
Festschrift für Paul Klopsch. Hg. von Udo Kindermann, Wolfgang Maaz, Fritz Wagner.
Göppingen 1988 (Göppinger Arbeiten zur Germanistik 492), S. 144–174.

Karrer, Klaus: Johannes Posthius (1537–1597). Verzeichnis der Briefe und Werke mit Regesten und
Posthius-Biographie. Wiesbaden 1993 (Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissanceforschung 23).

Karrer, Klaus: Posthius, Johannes. In: VL 16, Bd. 5 (2016), Sp. 129–151.
Kemper, Raimund: Zur Syphilis-Erkrankung des Conrad Celtis, zum ‚Vaticinium‘ Ulsens und zum

sogenannten ‚Pestbild‘ Dürers. In: Archiv für Kulturgeschichte 59 (1977), S. 99–118.
Kemper, Hans-Georg: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit. 6 Bde. Tübingen 1987–2006.
Kemp, Cornelia: Fünff Caluinische Articul/ damit ein Christ. In: Die Sammlungen der Hessischen Landes-

und Hochschulbibliothek in Darmstadt. Kommentierte Ausgabe. Hg. von Wolfgang Harms, ders.
Tübingen 1987 (Deutsche illustrierte Flugblätter des 16. und 17. Jahrhunderts 4), S. 102f.

Kessner, Lars: Ambrosius Lobwasser. Humanist, Dichter, Lutheraner. In: Der Genfer Psalter und seine
Rezeption in Deutschland, der Schweiz und den Niederlanden. 16.–18. Jahrhundert. Hg. von
Eckhard Grunewald, Henning P. Jürgens, Jan R. Luth. Tübingen 2004 (Frühe Neuzeit 97), S. 217–228.

Kiening, Christian: Anthropologische Zugänge zur mittelalterlichen Literatur. Konzepte, Ansätze,
Perspektiven. In: Forschungsberichte zur Germanistischen Mediävistik. Hg. von Hans-Jochen
Schiewer. Bern u. a. 1996 (Jahrbuch für Internationale Germanistik C V), S. 11–129.

Kiening, Christian: Der Körper der Humanisten. In: Zeitschrift für Germanistik 8 (1998), S. 302–316.
Kinzel, Ulrich: Projekt und Spiegel. Fleming und Gryphius ‚über sich selbst‘. In: An den Rändern der

Moral. Studien zur literarischen Ethik. Hg. von dems. Würzburg 2008, S. 78–88.
Knight, Sarah, Stefan Tilg (Hgg.): The Oxford Handbook of Neo-Latin. Oxford 2015.
Knote, André: Von der geistlichen Seelenkur zur psychologischen Kur. Zur Geschichte der

Psychotherapie vor Freud. Paderborn 2015 (Laboratorium Aufklärung 21).
Knuth, Hans Christian: Zur Auslegungsgeschichte von Psalm 6. Tübingen 1971 (Beiträge zur

Geschichte der biblischen Exegese 11).
Korenjak, Martin: Geschichte der neulateinischen Literatur. Vom Humanismus bis zur Gegenwart.

München 2016.
Košenina, Alexander: Anatomie, Vivisektion und Plastination in Gedichten der Frühen Neuzeit

(Gryphius, Wiedemann, Brockes). In: Zeitschrift für Germanistik 19 (2009), S. 63–76.
Košenina, Alexander: Brockes’ „Das Fieber“ (1721) als ‚historia morbi‘. In: Brockes-Lektüren.

Ästhetik – Religion – Politik. Hg. von Mark-Georg Dehrmann, Friederike Felicitas Günther. Bern
2020 (Publikationen zur Zeitschrift für Germanistik 32), S. 211–226.

Krafft, Fritz: Die Pharmazie im Dienste der Propagierung lutherischer Rechtfertigungslehre. Zur
Bildaussage eines protestantischen Andachtsbildmotivs. In: Berichte zur
Wissenschaftsgeschichte 26 (2003), S. 157–182.

180 Bibliographie



Krämer, Wilhelm: Probleme und Ergebnisse der Günther-Forschung. II. In: Germanisch-Romanische
Monatsschrift 18 (1930), S. 403–426.

Krummacher, Hans-Henrik: Der junge Gryphius und die Tradition. Studien zu den Perikopensonetten
und Passionsliedern. München 1976.

Krummacher, Hans-Henrik: Lyra. Studien zur Theorie und Geschichte der Lyrik vom 16. bis zum
19. Jahrhundert. Berlin, Boston 2013.

Kühlmann, Wilhelm: Selbstverständigung im Leiden: Zur Bewältigung von Krankheitserfahrungen im
versgebundenen Schrifttum der Frühen Neuzeit (P. Lotichius Secundus, Nathan Chytraeus,
Andreas Gryphius). In: Heilkunde und Krankheitserfahrung in der Frühen Neuzeit. Studien am
Grenzrain von Literaturgeschichte und Medizingeschichte. Hg. von Udo Benzenhöfer, Wilhelm
Kühlmann. Tübingen 1992 (Frühe Neuzeit 10), S. 1–29.

Kühlmann, Wilhelm: Poeten und Puritaner: Christliche und pagane Poesie im deutschen
Humanismus. Mit einem Exkurs zur Prudentius-Rezeption in Deutschland. In: Humanismus und
Theologie in der frühen Neuzeit. Akten des interdisziplinären Symposions vom 15. bis 17. Mai
1992 im Melanchthonhaus in Bretten. Hg. von Hannes Kerner. Nürnberg 1993 (Pirckheimer-
Jahrbuch 8), S. 149–180.

Kühlmann, Wilhelm: Pädagogische Konzeptionen. In: Handbuch der deutschen Bildungsgeschichte.
Hg. von Christa Berg u. a. 6 Bde. München 1987–2005, Bd. 1 (1996: 15. bis 17. Jahrhundert. Von
der Renaissance und der Reformation bis zum Ende der Glaubenskämpfe), S. 153–196.

Kühlmann, Wilhelm: Ein Heidelberger Dichter wünscht „prädestiniert“ zu sein. Zur Behandlung
konfessionalistischer Positionen in der geistlichen Lyrik des deutschen Späthumanismus,
ausgehend von einer Ode des Paul Schede Melissus (Meletemata I, 21) von 1595. In:
Prädestination und Willensfreiheit. Luther, Erasmus, Calvin und ihre Wirkungsgeschichte.
Festschrift für Theodor Mahlmann zum 75. Geburtstag. Hg. von Wilfried Härle, Barbara
Mahlmann-Bauer. Leipzig 2009 (Marburger Theologische Studien 99), S. 146–158.

Kühlmann, Wilhelm, Karl Wilhelm Beichert: Literarisches Leben zwischen Rhein und Main. Der
Wertheimer Dichter, Schulmann und Rentmeister Nikolaus Rüdinger (ca. 1530–1581) im
Netzwerk des pfälzischen Späthumanismus. Berlin, Boston 2021 (Frühe Neuzeit 240).

Kümmel, Werner Friedrich: Der Homo litteratus und die Kunst, gesund zu leben. In: Humanismus
und Medizin. Hg. von Rudolf Schmitz, Gundolf Keil. Weinheim 1984 (Mitteilung der Kommission
für Humanismusforschung 11), S. 67–85.

Kümmel, Werner Friedrich: Der sanfte und selige Tod. Verklärung und Wirklichkeit des Sterbens im
Spiegel lutherischer Leichenpredigten des 16. bis 18. Jahrhunderts. In: Leichenpredigten als
Quelle historischer Wissenschaften. Hg. von Rudolf Lenz. 4 Bde. Köln u. a. 1975–2004, Bd. 3
(1984), S. 199–226.

Lee, Nam Kyu: Die Prädestinationslehre der Heidelberger Theologen 1583–1622. Georg Sohn
(1551–1589), Herman Rennecherus (1550–?), Jacob Kimedoncius (1554–1596), Daniel Tossanus
(1541–1602). Göttingen 2009 (Reformed Historical Theology 10).

Lehmann, Paul: Franciscus Modius als Handschriftenforscher. München 1908 (Quellen und
Untersuchungen zur lateinischen Philologie des Mittelalters 3).

Leuker, Tobias: Angelo Poliziano. Dichter, Redner, Stratege. Eine Analyse der Fabula di Orpheo und
ausgewählter lateinischer Werke des Florentiner Humanisten. Berlin, New York 2011 (Beiträge
zur Altertumskunde 98).

Leven, Karl-Heinz: Facies hippocratica. In: Antike Medizin, Sp. 291 f.
Lefèvre, Eckard: Jakob Baldes Solatium Podagricorum (1661). Ein satirischer Trost der Gichtkranken.

Einführung, Text, Übersetzung, Kommentar. Berlin, Boston 2020 (Beiträge zur Altertumskunde 387).

Sekundärliteratur 181



Liess, Bernhard: Johann Heermann (1585–1647). Prediger in Schlesien zur Zeit des Dreißigjährigen
Krieges. Münster 2003 (Arbeiten zur historischen und systematischen Theologie 24).

Liess, Bernhard: Heermann, Johann. In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp. 211–217.
Lopomo, Nicolle: Maffeo Vegio, il Poliziano e la Dea Febris. In: Medioevo e rinascimento 25 (2014),

S. 127–147.
Loehr, Johanna: Ovids Mehrfacherklärungen in der Tradition aitiologischen Dichtens. Berlin, Boston

1996 (Beiträge zur Altertumskunde 74).
Lonie, Iain M.: Fever Pathology in the Sixteenth Century: Tradition and Innovation. In: Theories of

Fever from Antiquity to the Enlightenment. Hg. von William F. Bynum, Vivian Nutton. London
1981 (Medical History, Supp. 1), S. 19–44.

Ludwig, Walther: Risiken und Chancen bei der Erforschung der neuzeitlichen Latinität. In: Jahrbuch
für Internationale Germanistik 30 (1998), S. 8–20.

Lumme, Christoph: Höllenfleisch und Heiligtum. Der menschliche Körper in autobiographischen
Texten des 16. Jahrhunderts. Frankfurt a. M. 1996 (Münchner Studien zur neueren und neusten
Geschichte 13).

Lutterbach, Hubertus: Der Christus medicus und die Sancti medici. Das wechselvolle Verhältnis zweier
Grundmotive christlicher Frömmigkeit zwischen Spätantike und Früher Neuzeit. In: Saeculum 47
(1996), S. 239–281.

Manuwald, Gesine: ‚Krankheit und Tod in der Fremde‘ bei Lotichius (el. 1, 6) und den römischen
Elegikern. In: Lotichius und die römische Elegie. Hg. von Ulrike Auhagen, Eckart Schäfer.
Tübingen 2001 (NeoLatina 2), S. 65–83.

Martin, Alfred: The Patron Saints of Syphilis and the Pilgrimage of Syphilitics. In: The Urologic and
Cutaneous Review 27 (1923), S. 69–75.

Martin, Dieter: „Ecce poeta“ – Johann Christian Günther in Dichterdramen um 1900. In: Geistesheld
und Heldengeist. Studien zum Verhältnis von Intellekt und Heroismus. Hg. von Barbara Beßlich
u. a. Baden-Baden 2020 (Helden – Heroisierung – Heroismen 14), S. 241–261.

Martus, Steffen, Alexander Nebrig (Hgg.): Anthropologien der Lyrik. Themenheft der Zeitschrift für
Germanistik 23 (2013).

Mauser, Wolfram: Dichtung, Religion und Gesellschaft im 17. Jahrhundert. Die ‚Sonette‘ des Andreas
Gryphius. München 1976.

Mauser, Wolfram: Was ist dies Leben doch? Zum Sonett Thränen in schwerer Kranckheit von Andreas
Gryphius. In: Gedichte und Interpretationen. Hg. von Volker Meid u. a. 7 Bde. Stuttgart
1982–1997 (RUB 7890–7895, 9632), Bd. 1 (1982: Renaissance und Barock), S. 222–230.

Meid, Volker, Beate Czapla: Fleming, Paul. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 3 (22008), S. 474–477.
Mennecke-Haustein, Ute: Erbauungsliteratur. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 13 (1992), S. 233–239.
Milt, Bernhard: Vadian als Arzt. Hg. von Coradin Bonorand. St. Gallen 1959 (Vadian-Studien 6).
Moul, Victoria (Hg.): A Guide to Neo-Latin Literature. Cambridge 2017.
Mulsow, Martin: Gryphius und die Ägyptologie. Zum Handexemplar des Dichters von Lorenzo

Pignorias Mensa Isaica. In: Andreas Gryphius (1616–1664). Zwischen Tradition und Aufbruch. Hg.
von Oliver Bach, Astrid Dröse. Berlin, Boston 2020 (Frühe Neuzeit 231), S. 162–188.

Mundt, Lothar: Einleitung. In: Johannes Bocer: Sämtliche Eklogen. Mit einer Einführung in Leben und
Gesamtwerk des Verfassers. Hg., übers. und komm. von dems. Tübingen 1999 (Frühe Neuzeit
46), S. XI–LXXXIII.

Mundt, Lothar: Bocer(us) (Bodeker, Bokerus), Johannes. In: VL 16, Bd. 1 (2011), Sp. 296–307.
Möller, Melanie: Vivere me dices, sed sic, ut vivere nolim. Zur Poetik der Existenz in Ovid, trist. 3, 7. In:

Wiener Studien 126 (2013), S. 127–144.

182 Bibliographie



Müller, Gerhard: Arzt, Kranker und Krankheit bei Ambrosius von Mailand (334–397). In: Sudhoffs
Archiv 51 (1967), S. 193–216.

Nagle, Betty Rose: The Poetics of Exile: Program and Polemic in the Tristia and Epistulae ex Ponto of
Ovid. Bruxelles 1980 (Collection Latomus 170).

Neymeyr, Barbara: Das autonome Subjekt in der Auseinandersetzung mit Fatum und Fortuna. Zum
stoischen Ethos in Paul Flemings Sonett An sich. In: Stoizismus in der europäischen Philosophie,
Literatur, Kunst und Politik. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Moderne. Hg. von
ders., Jochen Schmidt, Bernhard Zimmermann. 2 Bde. Berlin, New York 2008, Bd. 2, S. 771–786.

Oelke, Harry: Die Konfessionsbildung des 16. Jahrhunderts im Spiegel illustrierter Flugblätter. Berlin,
New York 1992 (Arbeiten zur Kirchengeschichte 57).

Orbán, Áron: Born for Phoebus. Solar-astral Symbolism and Poetical Self-representation in Conrad
Celtis and his Humanist Circles. Wien 2018.

Osterkamp, Ernst: Günther, Johann Christian. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 4 (22009), S. 503–507.
Osthues, Julian, Jan Gerstner (Hgg.): Erschöpfungsgeschichten. Kehrseiten und Kontrapunkte der

Moderne. Leiden 2021 (vita activa).
Perosa, Alessandro: Febris: A Poetic Myth Created by Poliziano. In: Journal of the Warburg and

Courtauld Institutes 9 (1946), S. 74–95.
Peschke, Michael: Ulrich von Hutten (1488–1523) als Kranker und als medizinischer Schriftsteller.

Köln 1985 (Arbeiten der Forschungsstelle des Instituts für Geschichte der Medizin der
Universität zu Köln 33).

Pethes, Nicolas: Literatur- und Wissenschaftsgeschichte. Ein Forschungsbericht. In: Internationales
Archiv für Sozialgeschichte der Literatur 28 (2003), S. 181–231.

Peura, Simo: Mehr als ein Mensch? Die Vergöttlichung als Thema der Theologie Martin Luthers von
1513 bis 1519. Mainz 1994 (Veröffentlichungen des Instituts für europäische Geschichte Mainz 152).

Pflanz, Hans Henning: Johann Stigel als Theologe. Mit einer Biographie und einem Anhang von
ungedruckten Briefen Stigels und einem Verzeichnis gedruckter Schriften. Ohlau 1936.

Porter, Roy, G. S. Rousseau: Gout: The Patrician Malady. New Haven 1998.
Portwich, Philipp: Das Flugblatt des Nürnberger Arztes Theodoricus Ulsenius von 1496. In: Berichte

zur Wissenschaftsgeschichte 21 (1998), S. 175–183.
Pott, Sandra: ‚Medicus poeta‘. Poetisierung medizinischen Wissens über Pest und Blässe: Hans Folz

und einige unbekannte Mediziner-Dichter. In: Gesundheit – Krankheit. Kulturtransfer
medizinischen Wissens von der Spätantike bis in die Frühe Neuzeit. Hg. von Florian Steger, Kay
Peter Jankrift. Köln u. a. 2004 (Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte 55), S. 237–261.

Proksch, Johann Karl: Die Geschichte der venerischen Krankheiten. Eine Studie. 2 Tle. Bonn 1895.
Rattay, Beate: Fünff Caluinische Articul/darmit ein Christ ... In: Illustrierte Flugblätter aus den

Jahrhunderten der Reformation und der Glaubenskämpfe. 24. Juli bis 31. Oktober 1983.
Kunstsammlungen der Veste Coburg. Hg. von Wolfgang Harms. Coburg 1983, S. 68 f.

Rädle, Fidel: Haslob, Michael. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 5 (22009), S. 64.
Resch, Claudia: Trost im Angesicht des Todes. Frühe reformatorische Anleitungen zur Seelsorge an

Kranken und Sterbenden. Tübingen, Basel 2006 (Pietas Liturgica. Studia 15).
Retzlaff, Stefanie: Observieren und Aufschreiben. Zur Poetologie medizinischer Fallgeschichten

(1700–1765). Paderborn 2018.
Rhein, Stefan: Stigel (Stigelius), Johannes. In: VD 16, Bd. 6 (2017), Sp. 145–155.
Robert, Jörg: „Exulis haec vox est“. Ovids Exildichtungen in der Lyrik des 16. Jahrhunderts (Caspar

Ursinus Velius, Conrad Celtis, Petrus Lotichius Secundus, Joachim Du Bellay). In: Germanisch-
Romanische Monatsschrift 52 (2002), S. 437–461.

Sekundärliteratur 183



Robert, Jörg: Zum Dichter geboren. Die Astrologie in den Amores. In: Amor als Topograph. 500 Jahre
Amores des Conrad Celtis. Ein Manifest des deutschen Humanismus. Kabinettausstellung
7. April–30. Juni 2002. Hg. von Claudia Wiener u. a. Schweinfurt 2002 (Bibliothek Otto Schäfer
18), S. 53–60.

Robert, Jörg: Konrad Celtis und das Projekt der deutschen Dichtung. Studien zur humanistischen
Konstitution von Poetik, Philosophie, Nation und Ich. Tübingen 2003 (Frühe Neuzeit 76).

Robert, Jörg: Nachschrift und Gegengesang. Parodie und parodia in der Poetik der Frühen Neuzeit.
In: ‚Parodia‘ und Parodie. Aspekte intertextuellen Schreibens in der lateinischen Literatur der
Frühen Neuzeit. Hg. von Reinhold F. Glei, Robert Seidel. Tübingen 2006 (Frühe Neuzeit 120),
S. 47–66.

Robert, Jörg: Celtis, Konrad. In: VL Dt. Hum., Bd. 1 (2008), Sp. 375–427.
Robert, Jörg: Vor der Klassik. Die Ästhetik Schillers zwischen Karlsschule und Kant-Rezeption. Berlin,

Boston 2011 (Quellen und Forschungen zur Literatur- und Kulturgeschichte 72 [306]).
Robert, Jörg: Der Petrarkist als Pathologe. Bemerkungen zu Paul Flemings medizinischer Dissertation

De lue venerea (1640). In: Was ein Poëte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609–1640).
Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frühe Neuzeit 168), S. 75–95.

Robert, Jörg: Lotichius Secundus, Petrus. In: VL 16, Bd. 4 (2015), Sp. 195–209.
Robert, Jörg: Schede (Schedius) Melissus, Paul (Paulus). In: VL 16, Bd. 5 (2016), Sp. 477–494.
Robert, Jörg: „Begriff der Welt“. Andreas Gryphius in Rom. In: Andreas Gryphius (1616–1664).

Zwischen Tradition und Aufbruch. Hg. von Oliver Bach, Astrid Dröse. Berlin, Boston 2020 (Frühe
Neuzeit 231), S. 459–481.

Robert, Jörg: Nachahmung, Übersetzung, Akkulturation. Horaz-Rezeption(en) in der deutschen Lyrik
(1580–1650). In: Non omnis moriar. Die Horaz-Rezeption in der neulateinischen Literatur vom 15.
bis zum 17. Jahrhundert. La réception d’Horace dans la littérature néo-latine du XVe au XVIIe
siècle. La ricezione di Orazio nella letteratura in latino dal XV al XVII secolo (Deutschland –

France – Italia). Hg. von Marc Laureys, Nathalie Dauvois, Donatella Coppini. 2 Bde. Hildesheim
u. a. 2020 (Noctes Neolatinae 35), Bd. 2, S. 957–976.

Robert, Jörg: Reformation und Literaturreform. Spracharbeit, Purismus und Poetik im 16. und
17. Jahrhundert (Luther, Clajus, Opitz). In: Reformation als Transformation? Interdisziplinäre
Zugänge zum Transformationsparadigma als historiographischer Beschreibungskategorie. Hg.
von Volker Leppin, Stefan Michels. Tübingen 2022 (Spätmittelalter, Humanismus, Reformation
126), S. 259–273.

Roloff, Hans-Gert: Poeta vapulans – Ulrich von Hutten und die Lötze. In: Pommern in der Frühen
Neuzeit. Literatur und Kultur in Stadt und Region. Hg. von Wilhelm Kühlmann, Horst Langer.
Tübingen 1994 (Frühe Neuzeit 19), S. 61–76.

Roßbach, Nikola: Lust und Nutz. Historische, geistliche, mathematische und poetische Erquickstunden
in der Frühen Neuzeit. Bielefeld 2015.

Roßbach, Nikola: Psalm, Poesie, Predigt im Barock. Poetische Erquickstunden und die Bibel. In: Bibel
und Kultur. Das Buch der Bücher in Literatur, Musik und Film. Hg. von Paul-Gerhard Klumbies,
Ilse Müllner. Leipzig 2016, S. 139–166.

Roth, Michael: Homo incurvatus in se ipsum – Der sich selbst verachtende Mensch. Narzißmustheorie
und theologische Hamartiologie. In: Praktische Theologie 33 (1998), S. 14–33.

Rupprich, Hans: Die deutsche Literatur vom späten Mittelalter bis zum Barock. Zweiter Teil: Das
Zeitalter der Reformation 1520–1570. München 1973.

Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und lateinischen
Hymnenpoesie des Mittelalters. Mit Berücksichtigung der patristischen Literatur. Eine literar-
historische Studie. Darmstadt 1967 (Nachdruck der Separatdrucke von 1886–1894).

184 Bibliographie



Salzmann, Charles: Die Editio princeps des Marc Aurel durch Conrad Gessner 1559. In:
Verhandlungen der Schweizerischen Naturforschenden Gesellschaft 140 (1960), S. 153 f.

Santing, Catrien: Geneeskunde en humanisme. Een intellectuele biografie van Theodoricus Ulsenius
(c. 1460–1508). Rotterdam 1992.

Santing, Catrien G.: Medizin und Humanismus: Die Einsichten des Nürnbergischen Stadtarztes
Theodericus Ulsenius über Morbus Gallicus. In: Sudhoffs Archiv 79 (1995), S. 138–149.

Schäfer, Eckart: Deutscher Horaz. Conrad Celtis – Georg Fabricius – Paul Melissus – Jacob Balde. Die
Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutschlands. Wiesbaden 1976.

Schäfer, Eckart: Ulrich von Hutten als lateinischer Poet. In: Pirckheimer-Jahrbuch 4 (1988), S. 57–78.
Schäfer, Eckart: Paulus Melissus Schedius (1539–1602). Leben in Versen. In Humanismus im

deutschen Südwesten. Biographische Profile. Im Auftrag der Stiftung „Humanismus Heute“ des
Landes Baden-Württemberg. Hg. von Paul Gerhard Schmidt. Sigmaringen 1993, S. 239–263.

Scheitler, Irmgard: Heermann, Johann. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 5 (22009), S. 127–129.
Schmitz, Heinz-Walter: Die Paminger – Eine Familie im Spannungsfeld der Konfessionalisierung. In:

Ostbairische Lebensbilder 1 (2004), S. 59–78.
Schönfeld, Walther: Verhütung und Behandlung der Syphilis mit Heilsmitteln der Kirche um die

Wende des 15. Jahrhunderts. In: Dermatologische Wochenschrift 116 (1943), S. 10–23.
Schönfeld, Walther: Kurze Geschichte der Dermatologie und Venerologie und ihre

kulturgeschichtliche Spiegelung. Ein Entwurf. Hannover-Kirchrode 1954.
Schnell, Bernhard: Peuntner, Thomas. In: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon.

Hg. von Kurt Ruh u. a. 11 Bde. und 3 Registerbde. 2. Auflage. Berlin, New York 1978–2008, Bd. 7
(21989), Sp. 537–544.

Schrimm-Heins, Andrea: Gewissheit und Sicherheit. Geschichte und Bedeutungswandel der Begriffe
‚certitudo‘ und ‚securitas‘ (Teil I). In: Archiv für Begriffsgeschichte 34 (1991), S. 123–213.

Schubert, Dietmar: „Denn mein Erlöser trug mich allzeit auf den Armen“. Nachdenken über Paul
Flemings geistliche Lyrik. In: Was ein Poëte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609–1640).
Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frühe Neuzeit 168), S. 97–114.

Schwarz, Reinhard: Vorgeschichte der reformatorischen Bußtheologie. Berlin, Boston 1968 (Arbeiten
zur Kirchengeschichte 41).

Sebastian, Anna: Zum Einfluss der Übersetzungen Richard Bakers auf die theologische Konzeption
der Sonn- und Feiertagssonette des Andreas Gryphius. In: Andreas Gryphius (1616–1664).
Zwischen Tradition und Aufbruch. Hg. von Oliver Bach, Astrid Dröse. Berlin, Boston 2020 (Frühe
Neuzeit 231), S. 521–552.

Seewald, Michael: Glaube und Rechtfertigung. Zu Kritik und Weiterführung der Gemeinsamen
Erklärung aus römisch-katholischer Sicht. In: Wachsende Zustimmung und offene Fragen. Die
Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre im Licht ihrer Wirkung. Hg. von Bernd
Oberdorfer, Thomas Söding. Freiburg im Breisgau 2019 (Quaestiones disputatae 302),
S. 111–134.

Selderhuis, Herman J.: Ars Moriendi in Early Modern Calvinism. In: Preparing for Death,
Remembering the Dead. Hg. von Tarald Rasmussen, Jon Øygarden Flæten. Göttingen 2015
(Refo500 Academic Studies 22), S. 109–122.

Seybold, Klaus: Das Gebet des Kranken im Alten Testament. Untersuchungen zur Bestimmung und
Zuordnung der Krankheits- und Heilungspsalmen. Stuttgart 1973 (Beiträge zur Wissenschaft
vom Alten und Neuen Testament. Fünfte Folge 19 [99]).

Sigal, Stephen L.: Fever Theory in the Seventeenth Century: Building Toward a Comprehensive
Physiology. In: The Yale Journal of Biology and Medicine 51 (1978), S. 571–582.

Sekundärliteratur 185



Signori, Gabriela: Wallfahrt, Wunder und Buchdruck um 1500. Jakobus Issickemers „buchlein der
zuflucht zu Maria der muter gotes in alten Oding“ (Kaspar Hochfeder: Nürnberg 1497). In: Maria
allerorten. Die Muttergottes mit geneigtem Haupt. 1699–1999. Das Gnadenbild der Ursulinen zu
Landshut. Altbayerische Marienfrömmigkeit im 18. Jahrhundert. Eine Ausstellung der Museen
der Stadt Landshut in der Spitalkirche Heiliggeist. 20. November 1999 bis 5. März 2000. Hg. von
Franz Niehoff. Landshut 1999 (Schriften aus den Museen der Stadt Landshut 5), S. 53–66.

Signori, Gabriela: Kultwerbung – Endzeitängste – Judenhass. Wunder und Buchdruck an der
Schwelle zur Neuzeit. In: Mirakel im Mittelalter. Konzeptionen, Erscheinungsformen, Deutungen.
Hg. von Martin Heinzelmann, Klaus Herbers, Dieter R. Bauer. Stuttgart 2002 (Beiträge zur
Hagiographie 3), S. 433–472.

Siraisi, Nancy: The Clock and the Mirror: Girolamo Cardano and Renaissance Medicine. Princeton 1997.
Sittig, Claudius: ‚Der Zeuge von meiner Poesie‘: Männlich-homosoziales Begehren in Paul Flemings

Freundschaftsdichtung. In: Was ein Poëte kan! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609–1640).
Hg. von Stefanie Arend, dems. Berlin, Boston 2012 (Frühe Neuzeit 168), S. 205–232.

Śliwa, Joachim: Mumiae Wratislavienses. In: Gryphius-Handbuch. Hg. von Nicola Kaminski, Robert
Schütze. Berlin, Boston 2016, S. 582–593.

Sluhovsky, Moshe: Becoming a New Self: Practices of Belief in Early Modern Catholicism. Chicago 2017.
Stegmann, Andreas: Luthers Auffassung vom christlichen Leben. Tübingen 2014 (Beiträge zur

historischen Theologie 175).
Steiger, Johann Anselm: Die Geschichts- und Theologie-Vergessenheit der heutigen Seelsorgelehre.

In: Kerygma und Dogma 39 (1993), S. 64–87.
Steiger, Johann Anselm: Medizinische Theologie. Christus medicus und theologia medicinalis bei

Martin Luther und im Luthertum der Barockzeit. Mit Edition dreier Quellentexte. Leiden 2005
(Studies in the History of Christian Traditions 121).

Steiger, Johann Anselm: Johann Peter Hebels Kalendergeschichte Franziska im Vergleich mit Pfeffels
Prätext. In: Gottlieb Konrad Pfeffel (1736–1809). Signaturen der Spätaufklärung am Oberrhein.
Hg. von Achim Aurnhammer, Wilhelm Kühlmann. Freiburg im Breisgau u. a. 2010 (Rombach
Wissenschaften), S. 145–169.

Steiger, Johann Anselm: Hephata! Ein geistliches Gedicht des Dichters und Arztes Paul Fleming und
dessen auslegungshistorischer Kontext. In: Was ein Poëte kan! Studien zum Werk von Paul
Fleming (1609–1640). Hg. von Stefanie Arend, Claudius Sittig. Berlin, Boston 2012 (Frühe Neuzeit
168), S. 115–140.

Steiger, Johann Anselm: Gerhard, Johann. In: VL 16, Bd. 2 (2012), Sp. 557–571.
Stein, Claudia: Negotiating the French Pox in Early Modern Germany. Farnham 2009 (The History of

Medicine in Context).
Stolberg, Michael: Zeit und Leib in der medikalen Kultur der Frühen Neuzeit. In: Die Autorität der Zeit

in der Frühen Neuzeit. Hg. von Arndt Brendecke, Ralf-Peter Fuchs, Edith Koller. Berlin 2007
(Pluralisierung & Autorität 10), S. 49–68.

Stolberg, Michael: Das männliche Klimakterium. Zur Vorgeschichte eines modernen Konzepts
(1500–1900). In: Männlichkeit und Gesundheit im historischen Wandel ca. 1800 bis ca. 2000. Hg.
von Martin Dinges. Stuttgart 2007 (Medizin, Gesellschaft und Geschichte 27), S. 105–122.

Stolberg, Michael: Gelehrte Medizin und ärztlicher Alltag in der Renaissance. Berlin, Boston 2021.
Storchová, Lucie: „The tempting girl, I know so well“: Representations of Gout and the Self-

Fashioning of Bohemian Humanist Scholars. In: Early Science and Medicine 21 (2016), S. 511–530.
Strauß, David Friedrich: Leben und Schreiben des Dichters und Philologen Nicodemus Frischlin. Ein

Beitrag zur deutschen Culturgeschichte in der zweiten Hälfte des sechszehnten [sic]
Jahrhunderts. Frankfurt a. M. 1856.

186 Bibliographie



Strein, Jürgen: Die deutschsprachigen medizinischen Lehrdichtungen des Johannes Posthius. In:
Daphnis 22 (1993), S. 473–485.

Strein, Jürgen: Wissenstransfer und Popularkultur in der Frühaufklärung. Leben und Werk des
Arztschriftstellers Christoph von Hellwig (1663–1721). Berlin, Boston 2017 (Frühe Neuzeit 208).

Stroh, Wilfried: Tröstende Musen: Zur literarhistorischen Stellung und Bedeutung von Ovids
Exilgedichten. In: Aufstieg und Niedergang der römischen Welt II 31,4 (1981), S. 2638–2684.

Szklenar, Hans (Hg.): Erinnerung an Georg Trakl. Zeugnisse und Briefe. 3. Auflage. Salzburg 1966.
Tschachtli, Sarina: Körper- und Sinngrenzen. Zur Sprachbildlichkeit in Dramen von Andreas Gryphius.

München 2017.
Tillich, Paul: Kirche und humanistische Gesellschaft. In: ders.: Gesammelte Werke. Hg. von Renate

Albrecht. 14 Bde. Stuttgart 1959–1975, Bd. 9 (1967: Die religiöse Substanz der Kultur. Schriften
zur Theologie und Kultur), S. 47–61.

Truhlár, Antonín, Karel Hrdina: Rukověť humanistického básnictví v Čechách a na Moravé/Enchiridion
renatae poesis Latinae in Bohemia et Moravia cultae. 6 Bde. Prag 1966–2011.

Urban-Godziek, Grżyna: The Topos of de se aegrotante in Humanistic Elegiac Autobiography: The
Relation of Clemens Janitius’ Tristia to Petrus Lotichius Secundus’ Elegiarum libri. In: Civitas
Mentis 1 (2005), S. 92–109.

Vollmuth, Ralf: Purgieren, Purgation. In: Enzyklopädie Medizingeschichte. Hg. von Werner E. Gerabek
u. a. 3 Bde. Berlin, New York 2007, Bd. 3, S. 1203.

Walter, Tilmann: Die Syphilis als astrologische Katastrophe. Frühe medizinische Fachtexte zur
„Franzosenkrankheit“. In: Naturkatastrophen. Beiträge zu ihrer Deutung, Wahrnehmung und
Darstellung in Text und Bild von der Antike bis ins 20. Jahrhundert. Hg. von Dieter Groh, Michael
Kempe, Franz Mauelshagen. Tübingen 2003 (Literatur und Anthropologie 13), S. 165–186.

Wehrli, Max: Rez. über: Karl Otto Conrady: Lateinische Dichtungstradition und deutsche Lyrik des
17. Jahrhunderts. Bonn 1962 (Bonner Arbeiten zur deutschen Literatur 4). In: Zeitschrift für
deutsches Altertum und deutsche Literatur 92 (1963), S. 128–132.

Wiebel-Fanderl, Oliva: Die Wallfahrt Altötting. Kultformen und Wallfahrtsleben im 19. Jahrhundert.
Passau 1982 (Neue Veröffentlichungen des Instituts für Ostbairische Heimatforschung der
Universität Passau 41).

Wiegand, Hermann: Poeta doctus. Zu Johann Christian Günthers lateinischer Dichtung. In: Johann
Christian Günther (1695–1723). Oldenburger Symposium zum 300. Geburtstag des Dichters. Hg.
von Jens Stüben. Oldenburg 1997 (Schriften des Bundesinstituts für ostdeutsche Kultur und
Geschichte 10), S. 123–135.

Wiegand, Hermann: Imitatio und Aemulatio: Tibull, Janus Pannonius und Petrus Lotichius Secundus
über Krieg, Krankheit, Frieden und die Mondgöttin. In: Lotichius und die römische Elegie. Hg.
von Ulrike Auhagen, Eckart Schäfer. Tübingen 2001 (NeoLatina 2), S. 35–52.

Wiegand, Hermann: Posthius, Johannes. In: Killy Literaturlexikon, Bd. 9 (22010), S. 309–311.
Wiegand, Hermann: Husanus (Haussen), Henricus (Heinrich). In: VL 16, Bd. 3 (2014), Sp. 440–448.
Wilms, Heinz: Das Thema der Freundschaft in der deutschen Barocklyrik und seine Herkunft aus der

neulateinischen Dichtung des 16. Jahrhunderts. Diss. Kiel 1962.
Worstbrock, Franz Josef: Reitter (Reuter, Fossor), Konrad (Conradus Caesariensis). In: VL Dt. Hum.,

Bd. 2 (2013), Sp. 566–573.
Wuttke, Dieter: Sebastian Brants Syphilis-Flugblatt des Jahres 1496. In: Girolamo Fracastoro:

Lehrgedicht über die Syphilis. Hg. und übers. von Georg Wöhrle. 2. Auflage. Wiesbaden 1993
(Gratia. Bamberger Schriften zur Renaissanceforschung 18), S. 127–142.

Sekundärliteratur 187





Anhang

Abb. 1: Jodocus Hessus: EYn verantworttung Podagrae vor dem Richter: vber vilfaltige klage der
armen Podagrischen rott. Mainz: Ivo Schöffer, 1537 [= VD 16 H 2740]. Bayerische Staatsbibliothek
München, Res/4 P.o.germ. 231,50, fol. a iiiv. CC BY-NC-SA.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111212975-007

https://doi.org/10.1515/9783111212975-007


Abb. 2: Jacob Lederlein (Stecher): Fünff Caluinische Articul / darmit ein Christ ..., Tübingen bei Georg
Gruppenbach 1590, Coburg, Veste, Inv.Nr. I. 420. 2.

190 Anhang



Abb. 3: Anonym: Fünff Caluinische Articul / darmit ein Christ / ... [Heidelberg 1590],
Universitäts- und Landesbibliothek Darmstadt, Gü 8045, fol. 276b.

Anhang 191



Abb. 4: Anfechtung und Trost eines Sterbenden, Heidelberg 1590 bei Abraham Smesmann,
Germanisches Nationalmuseum, Nürnberg, HB27024.

192 Anhang



Personenregister

Ambrosius 78, 128
Arndt, Johann 143
Augustinus 78, 112, 137
Aurel, Mark 156
Avicenna 14, 48, 62

Balde, Jacob 49, 60
Basilius 78
Beda Venerabilis 80–81
Beza, Theodor 61–62, 136
Bocer, Johannes 117–119
Brant, Sebastian 33–34, 36, 44, 46, 159
Brockes, Barthold Heinrich 12, 29–30
Bugenhagen, Johannes 103
Burgauer, Dominicus 48

Calvin, Johannes 136
Cardano, Girolamo 49, 154
Carnarius, Johannes 49
Celtis, Konrad 1, 3–4, 6, 8, 12, 31, 34, 37–40, 42,

44–47, 88, 121, 159
Clajus, Johannes 70–72, 74–77, 125, 162
Clemens von Alexandrien 78
Colombo, Realdo 50

Dach, Simon 7
Dietrich, Veit 66–67, 70

Ennius 60
Erasmus von Rotterdam 49

Fabry, Wilhelm 51
Ficino, Marsilio 5
von Ficker, Ludwig 168
Fischart, Johann 49
Flaminio, Marcantonio 89
Fleissner, Georg 49
Fleming, Paul 16–18, 28, 161–162
Foucault, Michel 8
Frischlin, Nicodemus 26–28

Galen 48, 53, 61
Gerhard, Johann 143–146
Gerhard, Paul 87

Gregor von Nazianz 78
Gregor von Nyssa 78
Grünpeck, Joseph 38, 79
Gryphius, Andreas 7, 11, 13, 87, 152–153,

155–158, 160, 162
Günther, Johann Christian 162–168

Hadot, Pierre 9, 157
Haslob, Michael 94–96, 98–102, 105–106, 110,

113–114, 125, 135, 160
Heermann, Johann 13, 146–151, 153
Hessus, Helius Eobanus 14, 24, 105
Hippokrates 2, 53, 62
Horaz 25, 59, 125
Huberinus, Caspar 109–110
Husanus, Henricus 119–120

Ignatius von Antiochien 78–79
Isaacus Iudaeus 50

Janitius, Clemens 7
Joubert, Laurent 50

Khunrath, Konrad 56

Lotichius Secundus, Petrus 7, 50, 87, 89–94, 98,
100, 102, 110, 116–118, 121, 125, 160

Lucan 1, 3
Lukian 49
Lukrez 2–3, 45–46, 159
Luther, Martin 8, 66, 72, 80–82, 84, 87, 104,

112, 121, 160

Marrasio, Giovanni 19
Mathesius, Johannes 77
Melanchthon, Philipp 66, 82, 85, 87, 105,

119, 160
Mesue 53

Opitz, Martin 1–4, 8, 17
Origenes 78
Ovid 3, 6, 23, 25, 28, 39, 45, 48, 65, 69, 74,

89, 163

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111212975-008

https://doi.org/10.1515/9783111212975-008


Paminger, Balthasar 64–68
Paminger, Sophonias 66–70
Pannonius, Janus 20–21, 89
Petrarca 51
Peuntner, Thomas 80–82, 108–109
Pirckheimer, Willibald 49, 55
Plinius 41–42, 44
Poliziano, Angelo 15–17, 31
Pontano, Giovanni 115–117
Posthius, Johannes 12, 47, 49–60, 61, 62, 64,

125, 160

Reitter, Konrad 79
Rhazes 48
Rondelet, Guillaume 50

Sannazaro, Jacopo 89
Scaliger, Julius Caesar 2–3
Schede Melissus, Paul 12–13, 58–59, 61, 121,

123–131, 133, 135–138, 141–143, 160, 164

Silius Italicus 3
Steber, Bartholomäus 43–44
Stigelius, Johannes 78, 82, 84–87, 105–107,

110–113, 117, 119, 125, 135, 160–161
Strozzi, Tito Vespasiano 19, 159
Sturtz, Georg 14

Trakl, Georg 168

Ulrich von Hutten 14, 21–24, 26, 46
Ulsenius, Dietrich 32–34, 41, 44, 46, 50, 159

Vegio, Maffeo 16
Vergil 3, 59, 165

Wagner, Johannes 77

194 Personenregister


	Vorwort
	Inhaltsverzeichnis
	1 Einleitung
	2 Paradigmatische Krankheiten
	3 Religiöse Sinngebung
	4 Schlaglichter: Das siebzehnte Jahrhundert
	5 Schluss
	Bibliographie
	Anhang
	Personenregister



