Julieta Yelin

Capitulo 10
Literatura, cultura, lenguaje: El dialogo
Foucault-Barthes en los afios sesenta

En sus libros biograficos, Didier Eribon y Tiphaine Samoyault escribieron sobre la
amistad que uni6 a Michel Foucault y Roland Barthes durante mds de dos décadas,
entre mediados de la década del cincuenta y 1980, afio de la muerte del segundol.
Esa relacién tuvo un periodo de mayor intensidad hacia inicios de los afios sesenta,
cuando compartieron un grupo de pertenencia intelectual, ademds de viajar y fre-
cuentar, junto a otros amigos, como Robert Mauzi y Louis Lepage, locales y discote-
cas gays parisinas. En esos afios, Barthes introdujo a Foucault en el mundillo
literario y lo invité a participar de proyectos editoriales orientados a renovar el es-
tado de la discusidén cultural, como las revistas Critique o La Nouvelle Revue Fran-
caise. Foucault se integré rapidamente en ese universo: escribi6 articulos y resefias
sobre literatura francesa; publicé su Raymond Roussel (1963) y La pensée du dehors
(1966), ensayo en el que comulga con el pensamiento de Maurice Blanchot —figura
central para el desarrollo de su reflexién sobre la literatura en estos primeros
afios, segiin se desprende de sus trabajos, de sus propios testimonios y de los de ami-
gos y colegas de la época—; dicté conferencias sobre teoria literaria en Francia y en el
extranjero. Los efectos de su amistad con Barthes excedieron en mucho los alcances
del intercambio efectivo entre ambos, al menos si se tiene en cuenta la informacién
que hay en los documentos —cartas, diarios, entrevistas— que llegaron hasta noso-
tros; tal vez por eso sea escasa la hibliografia dedicada al vinculo intelectual que
mantuvieron mds alla de la informacién que nutre la historia del campo —lo que
acabamos de resefiar brevemente: cudndo y cdmo se conocieron, qué amigos com-
partieron, cédmo se introdujeron mutuamente en sus respectivas redes instituciona-
les, en qué momento se distanciaron, etc.

Lo que si sabemos gracias a los testimonios de algunos de sus coetaneos es
que la relaciéon estuvo marcada por una cierta asimetria. En Foucault y sus con-
tempordneos, después de referirse al momento de ruptura o “distensién” de la

1 Véase : Eribon, Didier: Michel Foucault y Foucault y sus contempordneos; Samoyault, Tiphaine:
Roland Barthes.

Julieta Yelin, Instituto de Estudios Criticos en Humanidades (CONICET-UNR),
e-mail: julietayelin@gmail.com

8 Open Access. © 2023 the author(s), published by De Gruyter. [[(c<) IZaX=CH| This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111208824-011


mailto:julietayelin@gmail.com
https://doi.org/10.1515/9783111208824-011

152 = Julieta Yelin

amistad en 1963, Eribon rescata un testimonio de Gerard Genette que ilumina un
rasgo afectivo significativo:

Pero antes aun de que su relacién se tornara “tormentosa” —es la palabra que utiliza
Genette— parece que ya habia aparecido la pequefia fisura que no cesaria de ensancharse
hasta provocar la casi-ruptura: Barthes se apasionaba por las investigaciones de Foucault y,
segun el decir de todos aquellos que lo rodeaban, sentia dolorosamente lo que consideraba
como cierto desinterés de Foucault por su propio trabajo (“El juego” 277).

La revision de las fuentes textuales avala el recuerdo de Genette: Barthes escribid
dos textos que orbitan en torno de los primeros libros de Foucault; Foucault no
publicé en vida una sola linea sobre la produccién de Barthes. Sin embargo, la
reciente aparicion de un conjunto de conferencias inéditas matiza esta primera
impresion al ofrecer pistas que conectan la reflexidn literaria de Foucault a prin-
cipios de los sesenta con una lectura atenta de los primeros trabajos de Barthes,
en especial del libro El grado cero de la escritura. Me refiero, concretamente, a la
publicacion de, por un lado, el volumen La gran extranjera. Para pensar la litera-
tura (2013) y, mds recientemente, de Folie, langage, littérature (2019). Estos libros
reinen un conjunto de intervenciones publicas de Foucault (conferencias y char-
las radiales) en las que despliega algunas de las ideas plasmadas en sus trabajos
publicados —como, por ejemplo, acerca de la relacién entre escritura y locura-,
pero en las que también incorpora algunos aspectos novedosos, entre los que se
cuenta el interés por los alcances del método estructuralista de andlisis literario.
Un asunto que, ademds de acercarlo a problemas de orden epistemoldgico, le per-
mite cargar las tintas contra dos prdcticas fuertemente institucionalizadas en
Francia por esos afios: la ensefianza de la historia de la literatura en la universi-
dad, anclada en el biografismo autoral, y la practica del comentario de corte psi-
cologista por parte de la critica. Un doble frente que Foucault comparte con
Barthes, quien probablemente le haya mostrado los accidentes del campo de bata-
11a% No es un dato menor, en este sentido, que El grado cero haya sido publicado
en 1953 -recogiendo trabajos escritos desde finales de los afios cuarenta— y que
los primeros libros de Foucault sean de principios de los sesenta (Historia de la
locura en la época cldsica, su tesis doctoral, de 1961, y EIl nacimiento de la clinica,
de 1963). Los Ensayos criticos, por su parte, son de 1964 y recogen articulos publi-

2 En los afios setenta Foucault valorard en més de una ocasion el valor del trabajo de Barthes
para desestabilizar los habitos y valores de las instituciones de ensefianza y de transmision cultu-
ral durante los afios cincuenta y sesenta. Interrogado por Jacques Chancel en el programa Ra-
dioscopie, en 1975, y respondiendo a una pregunta sobre su amigo, dird lo siguiente: “Fue
para mi alguien muy importante, en la medida en que, precisamente, fue hacia los afios... entre
1955 y 1965, en una época en que también él estaba solo... con toda seguridad fue quien mds nos
ayudo a sacudir cierta forma de saber universitario que era un no-saber” (Eribon “El juego” 284).



Capitulo 10 El didlogo Foucault-Barthes en los afios sesenta = 153

cados desde 1954. Es decir que, cuando Foucault empieza a escribir y publicar vy,
sobre todo, cuando se adentra en el territorio de la teoria y la critica literarias,
Barthes ya habia formulado algunas ideas fundamentales sobre las tensiones
entre lenguaje social y estilo individual, sobre los complejos vinculos que ligan
escritura e historia, y sobre la labor de negacién que las obras literarias realizan
sobre sus propios horizontes de inteligibilidad. Ademds, habia sentado las bases
de una historia formal de la literatura francesa que serd una referencia velada en
muchos de los trabajos de Foucault sobre el tema.

Con el sefialamiento de este desfasaje temporal no pretendo argumentar que
la produccién de Foucault sobre literatura sea deudora de los aportes de Barthes,
sino sentar las bases para la lectura de un corpus de textos de los afios sesenta en
los que el fildsofo, invitado a hablar sobre temas ligados a las nuevas corrientes
de anaélisis literario, y, en consecuencia, de los vinculos entre lenguaje y escritura,
recurre a los trabajos del critico, que conecta con otras fuentes y sintoniza con
sus propias preocupaciones e intereses de la época. Creo que es posible sostener
la hipdtesis de que, aunque seguramente haya sido Blanchot quien le brindé a
Foucault una perspectiva filosofica sobre la experiencia de lectura y una imagen
de la literatura como “afuera del discurso” (Folie 228) —mds fructifera para sus
reflexiones sobre, por ejemplo, la experiencia literaria de la locura, o la desapari-
cién del sujeto en la escritura, problema que lo interesard, con distintas inflexio-
nes, a lo largo de toda su produccién—, es en los trabajos del primer Barthes
donde abrevard cada vez que deba referirse a la fisonomia de un campo en plena
transformacion, o cuando se proponga transmitir a sus estudiantes un saber siste-
matizado sobre el analisis literario®.

Los materiales en los que me voy a enfocar con mayor interés para interrogar
y caracterizar las diversas aristas del didlogo Foucault-Barthes en los sesenta son,
por un lado, los dos escritos que Barthes le dedicé a la obra foucaultiana: “Savoir et
folie”, resefia publicada en el numero 17 de Critique (1961) y recogida en 1964 en los
Ensayos criticos bajo el titulo “Por ambas partes”™ y “Semiologia y medicina”, in-

3 En una carta del 28 de febrero de 1970, Foucault le escribe a Barthes: “Gracias, querido Roland,
por enviarme tu S/Z. Acabo de leerlo de un tirén: es magnifico: el primer analisis real de un texto
que he leido. Me voy estos dias a América —Bufalo, donde voy a dar clases de “literatura fran-
cesa” durante dos meses: me llevo S/Z, y se lo daré a mis alumnos como texto basico. Y vamos a
ejercitarnos. ;Marruecos? ;Te veré cuando vuelva en mayo? Creé, querido Roland, en mi amistad
y admiracién, M. Foucault” (Barthes Album 241).

4 La de Barthes fue una de las pocas resenciones criticas que recibi6 el libro en el momento de
su aparicion. De hecho, en 1975, Foucault recordé en una entrevista que cuando empez0 a intere-
sarse por asuntos “que eran un poco como los bajos fondos de la realidad social, algunos investi-
gadores como Barthes, Blanchot y los antipsiquiatras ingleses se mostraron interesados”, pero
que ni la comunidad filoséfica ni la comunidad politica manifestaron su interés. Prueba de ello



154 — Julieta Yelin

cluido en el libro colectivo editado por Roger Bastide, Les Sciences de la folie (1972)
y mds tarde en La aventura semioldgica (1985). Por otro lado, voy a analizar un con-
junto de textos foucaultianos: las dos conferencias que componen “Literatura y len-
guaje” (incluidas en La gran extranjera), pronunciadas en Bruselas en 1964; y tres
textos incluidos en Folie, langage, Littérature: “Les nouvelles méthodes d’analyse
littéraire”®, “L’analyse littéraire”® y “Structuralisme et analyse littéraire”, conferen-
cia esta ultima impartida en Tunez en febrero 1967.

Foucault por Barthes

En “Por ambas partes”, Barthes inscribe las investigaciones de Foucault en el
panorama mads general de los saberes humanisticos, que empiezan a calibrar la di-
mension histérica de algunas conductas humanas hasta no hacia mucho tiempo con-
sideradas como “naturales”. Es por esa razdn que para Barthes la Historia de la
locura en la época clasica se emparienta con los desarrollos etnoldgicos de Marcel
Mauss, solo que en este caso aplicados, como procurd hacer él mismo en los afios
cincuenta en sus Mitologias, a sociedades mas cercanas. Este libro audaz, dice, “de-
vuelve a la historia un fragmento de ‘naturaleza’ y transforma en hecho de civiliza-
cién lo que hasta entonces tomabamos por un hecho médico: la locura” (230). En el
prologo a Folie, Langage, littérature, Judith Revel sefiala precisamente como una de
las novedades de los materiales de archivo que dieron lugar al libro, el reconoci-
miento por parte del mismo Foucault de su proximidad respecto de los modelos de
la etnografia y la sociologia de la época (Revel “Introduction” 18). Parentesco que
supone también, por supuesto, una profunda trasformacién metodoldgica que Bart-
hes describird filiando al libro con el paradigma epistemoldgico del estructuralismo:

¢Puede imaginarse que haya, detras de todas esas formas variadas de la conciencia demen-
cial, un significado estable, inico, intemporal, en una palabra, “natural”? De los locos de la
Edad Media a los dementes de la era clasica, de éstos a los alienados de Pinel, y de esos
alienados a los nuevos enfermos de la psicopatologia moderna, toda la historia de Michel
Foucault responde: no; la locura no dispone de ningun contenido trascendente. Pero lo que
puede inferirse de los andlisis de Michel Foucault (y este es el segundo punto que hace a su
historia estructural), es que la locura (desde luego, concebida siempre como una pura fun-

es que ninguna de las revistas dedicadas a resefiar “los menores sobresaltos del mundo de la
filosofia” le dedicaron la méas minima atencién (Eribon “El juego” 212).

5 Consta en una nota al pie que esta conferencia remite en gran parte a la conferencia de 1964
“Lenguaje y Literatura” (Folie 135).

6 No consta en el Fondo Foucault de la Biblioteca Nacional de Francia, donde estan alojados los
manuscritos, informacién sobre cudndo y dénde fueron pronunciadas.



Capitulo 10 El didlogo Foucault-Barthes en los afios sesenta = 155

cién de la razén) corresponde a una forma permanente, por asi decirlo trans-histérica; esta
forma no puede confundirse con los indicios o los signos de la locura (en el sentido cienti-
fico del término), es decir, con los significantes infinitamente variables de esos significados
en si mismos multiples, con los que cada sociedad ha investido a la sinrazon, a la demencia,
a la locura o a la alienacion; se trataria, si asi puede decirse, de una forma de las formas,
dicho de otro modo, de una estructura especifica; esta forma de las formas, esta estructura,
a mi entender, el libro de Foucault la sugiere a cada pagina, como una complementariedad,
la que opone y une, al nivel de la sociedad global, lo excluido y lo incluido (Claude Levi-
Strauss ha hablado de esta estructura a propésito de los brujos, en su Introduccién a la obra
de Marcel Mauss). (Barthes, “Por ambas partes” 234-5).

Estas consideraciones le permiten afirmar que la Historia de la locura es “algo dis-
tinto de un libro de historia”: es, argumenta, “una pregunta catdrtica formulada al
saber, a todo el saber, y no sélo al que habla de la locura” (“Por ambas partes” 236).
Al analizar cémo ha sido el reparto entre razén y sinrazén en cada momento histo-
rico, Foucault ilumina, en el mismo gesto, el cardcter discursivo de toda construcciéon
médica, legal y politica y el modo de funcionamiento de su propio discurso, es decir,
lo expone como meta-lenguaje: “cada vez que los hombres hablan del mundo entran
en el corazon de la relacién de exclusion, incluso cuando hablan para denunciarla”.
Una dialéctica infinita que es connatural al lenguaje y que el resefiista define como
“vértigo del discurso”: “un vértigo que Foucault acaba de llevar a una luz deslumbra-
dora, que no surge solo al contacto de la locura, sino cada vez que el hombre, to-
mando sus distancias, contempla el mundo como otra cosa, es decir, cada vez que
escribe” (239). Barthes percibe el alcance de la apuesta foucaultiana mas alld del in-
terés que pueden suscitar sus investigaciones sobre la historia del saber psiquidtrico.
Como critico literario comprende rdpidamente que la escritura de su amigo tiene un
rasgo diferencial, deslumbrante, que consiste en exponer la potencia autorreflexiva
de todo lenguaje.

En el otro texto, “Sémiologie et médecine”, Barthes reflexiona sobre la exis-
tencia de una serie de paralelismos entre los campos de la semiologia lingiiistica
y la semiologia médica a partir de la investigacién desarrollada por Foucault en
Naissance de la clinique. Realiza aqui una lectura menos minuciosa del libro en
cuestion, pero repite el procedimiento de conectar los aportes foucaultianos con
su propio campo de intereses. Tras declararse incompetente en el ambito de la
semiologia médica —apenas iniciada la resefia confiesa que leyd varios libros es-
pecializados sin llegar a entender nada—, retoma las consideraciones de Foucault
para plantearse algunas preguntas en torno de la relacion entre sintoma y signifi-
cante, o entre enfermedad y signo, para abordar lo que verdaderamente le inte-
resa: el problema del infinito deslizamiento del sentido, un asunto que ocupaba
por esos mismos afios a otros tedricos sefieros, como Jacques Derrida y Paul De
Man. En el prefacio de Alegorias de la lectura (1979), este ultimo cuenta que su
proyecto “empez6 como un estudio histdrico y terminé por ser una teoria de la



156 = Julieta Yelin

lectura” (“Preface” IX), algo semejante a lo que Barthes observa en los estudios de
Foucault sobre la locura y que confirma el derrotero de las investigaciones que
daran lugar a Las palabras y las cosas. En las cavilaciones barthesianas a partir
de los hallazgos de El nacimiento de la clinica, la mirada se enfoca los dobleces de
la ilusién referencial:

La lectura diagndstica, es decir, la lectura de los signos médicos, parece culminar en nom-
brar: el significado médico no existe nunca mas que nombrado; reencontramos aqui el pro-
ceso del signo, planteado actualmente para algunos filésofos: no podemos manejar los
significados de un signo o de los signos si no es nombrando esos significados, pero por ese
mismo acto de nominacién, reconvertimos el significado en significante, y hay aqui una pro-
posicién que, de hecho, estructura toda la modificacion del paisaje semiolégico desde hace
algun tiempo, digamos cuatro o cinco afios, en la medida en que se comprende mejor ahora,
sin entrever todavia todas las consecuencias, que el proceso del sentido es infinito y que el
retroceso de los significados es de alguna manera interminable; teéricamente, nunca es po-
sible detener un signo sobre un significante ultimo; la Unica detencién que se puede impo-
ner a un signo en su lectura es una detencién que viene de la practica, pero no del sistema
semiol6gico mismo (“Semiologia y medicina” 274).

Barthes concluye que en el terreno de la clinica lo que detiene artificialmente
la maquina semioldgica es el nombre de la enfermedad; en lingiiistica, esta funcién
es desempefiada por la definicién del diccionario. Asimismo, el espacio clinico tal y
como ha sido dibujado por Foucault, le permite poner en consideracién la condicién
historica del metalenguaje de la semiologia lingtiistica: “Si la naturaleza semioldgica
del campo de las enfermedades -y tal es la hipotesis de Foucault- corresponde a
cierta historia, entonces el predominio de la nocidn de signo, la cultura de la nocién
del signo, corresponderia a cierta fase ideoldgica de nuestra civilizaciéon” (276). Como
todo buen lector, Barthes aproxima el texto analizado al fuego de sus convicciones
criticas, pero también se deja afectar por las fuerzas del pensamiento foucaultiano,
por su capacidad de vincular toda reflexién con una serie de condiciones —materia-
les y simbdlicas— de posibilidad.

Serdn pocas las referencias a la obra de Foucault en textos posteriores de
Barthes; apenas alguna mencién, muy al pasar, en Critica y verdad y en textos y
entrevistas de mediados de los afios sesenta, cuando utiliza el caracter labil de la
distincién entre locura y razén para explicar las dificultades que presentan cier-
tas particiones en el campo de la cultura, como la diferencia entre cultura alta y
cultura de masas, o entre buena y mala literatura’.

7 En una entrevista de 1964 afirma lo siguiente: “creo que la distincién entre “buena” y “mala"
literatura no puede hacerse segun criterios simples y definitivos, digamos, para ser méas exactos,
unilaterales: es una divisién en la que siempre estamos envueltos, es una de esas autonomias



Capitulo 10 El didlogo Foucault-Barthes en los afios sesenta == 157

Hasta aqui, un breve acercamiento a la mirada que los textos de Barthes arro-
jan sobre los dos primeros libros de Foucault; en adelante, no volverd a comentar
ninguna de sus publicaciones ni existen registros de un intercambio activo entre
ambos, aunque la sintonia entre sus producciones hacia finales de los afios setenta
resulte evidente y solicite, también, ser estudiada. Foucault, como apunté mas
arriba, no retribuyd a su amigo las recensiones pero, hacia mediados de los sesenta
se interesd por algunos de los problemas a los que Barthes venia consagrando sus
investigaciones desde hacia més de una década. Parece relevante, por un lado, y
pensando en la asimetria sefialada al inicio de estas paginas, subrayar que ninguno
de los textos en los que Foucault menciona a Barthes fue publicado en vida del
autor, sino que todos ellos fueron expuestos oralmente y conservados en cajas de
archivo. Por otro lado, y para una mejor contextualizacion, es importante recordar
que todas las intervenciones de Foucault sobre las que me voy a detener fueron re-
dactadas en los afios en que particip6 activamente de los intercambios generados
por los grupos de la revista Critique —a cuya redaccion, al igual que Barthes, se inte-
gro en 1963-y Tel Quel.

Barthes en Foucault

En su introduccion a Folie, langage, littérature, Judith Revel describe dos rasgos
generales de los textos recientemente exhumados que modifican algunas ideas
comunmente aceptadas sobre el devenir del pensamiento foucaultiano; los res-
cato aqui porque ambos son significativos en relacion con la hipdtesis que guia
estas paginas: en primer lugar, la abierta adhesion de Foucault al paradigma del
estructuralismo —que afios después matizard considerablemente- y, en segundo,

ante las que no se puede jugar a ser juez; habria que tratarla con ese espiritu de “vértigo” al que
se refirid Michel Foucault al hablar de la pareja de la Razén y la Locura; y seria, quizés, en el
fondo, el tema esencial de cualquier libro teérico sobre literatura” (Barthes Oeuvres complétes
618). Y en una intervencion de 1965 en la revista Communications sobre cultura alta y cultura de
masas, refiriéndose a las particiones formales que las sociedades se imponen a si mismas, es-
cribe: “La primera [particion], en el terreno de las sociedades llamadas “primitivas”, es la que
opone los ritos, comportamientos y valores chamdnicos, agrupados en torno al brujo, a la comu-
nidad “normal”, que fija institucionalmente [...] todo lo que en ella es anémico, subversivo, abe-
rrante, desviado; este fenémeno fue descrito por Claude Levi-Strauss en su Introduccion a la obra
de Marcel Mauss; la segunda division, en el ambito de la historia social, es la de la locura y la
razon y, por tanto, la de los locos y la humanidad “sensata”; Michel Foucault, que ha descrito este
fenémeno a lo largo de tres siglos de historia occidental, desde el final de la Edad Media hasta la
Revolucién, ha mostrado claramente que la division de la razén y la locura es una constante,
pero que sus contenidos varian” (Oeuvres complétes 709). En ambos casos, la traduccién es mia.



158 = Julieta Yelin

la dedicacién de una especial atencion a los hallazgos de la lingiiistica, lo cual se
materializa en la mencién y comentario de investigaciones de referencia del
campo por esos afios, como las de Ferdinand de Saussure o las de John Austin.
Ambos intereses, evidentemente, se enlazan en sus comentarios, y en esa deriva
argumentativa aparece, discreta pero persistentemente, la figura de Barthes. En
efecto, son los escritos barthesianos los que le permiten a Foucault apreciar la
relevancia del “giro lingiiistico” para la consideracién del ejercicio literario como
un trabajo intensivo con el lenguaje, y es la nocién de “escritura” la que le permi-
tird articular la dimension a un tiempo social e individual de toda palabra.

En la primera conferencia de “Literatura y lenguaje”, Foucault elabora un es-
quema triangular para pensar la relacion entre lenguaje, obra y literatura. Esta ul-
tima seria el “vértice de un tridngulo por el cual pasa la relacién del lenguaje con
la obra y de la obra con el lenguaje”® (“Literatura” 74). Para pensar esa tension
entre lo singular —el texto literario— y lo comun —el lenguaje—, recurre a la “escri-
tura” barthesiana y recupera dos figuras “ejemplares y paradigmadticas de lo que es
la literatura”: por un lado, la transgresion -la idea de interdicto, de escritor
encerrado—, cuyo paradigma es Sade; por otro, la reiteracion de la biblioteca, la tra-
dicién, representada por la figura de Chateaubriand. En otros términos: la pulsién
expresiva —la ruptura, el limite del sentido, lo prohibido- versus la pulsién comuni-
cativa —el cddigo, el horizonte de expectativas—. Ambas figuras marcan el naci-
miento de nuestra experiencia moderna de la literatura, que tendria lugar entre
finales del siglo XVIII e inicios del XIX y que se constataria por la presencia de una
serie de marcas formales.

Esos signos, reales, mediante los cuales cada palabra, cada frase indican su pertenencia a la
literatura, son lo que la critica reciente, desde Roland Barthes, llama escritura.

Esa escritura, en cierta forma, hace de toda obra una pequefia representacion, algo asi
como un modelo concreto de literatura. Posee la esencia de la literatura, pero da al mismo
tiempo su imagen visible, real. En cierto sentido puede decirse que toda obra dice no sélo lo
que dice, lo que cuenta, su historia, su fabula: dice ademés qué es la literatura (Foucault
“Literatura” 83).

Aunque no consigna una referencia precisa, Foucault remite aqui de modo evi-
dente a El grado cero. En la segunda conferencia volverd sobre esta idea y nom-
brara a Barthes al aludir al dominio de la semiologia lingtistica, que considerara
una suerte de segundo estrato —el primero seria el de la semiologia cultural-,
aquel que define las elecciones posibles a la hora de escribir, las razones de esas
elecciones, sus condicionamientos estructurales, “el grado de latencia que hay en

8 En este caso y siempre que se citan pasajes de Folie, langage, littérature, la traduccion es mia.



Capitulo 10 El didlogo Foucault-Barthes en los afios sesenta = 159

cada punto del sistema y que significa la estructura interna de la obra” (“Litera-
tura” 108). El tercer estrato de signos es aquel que la literatura utiliza para signifi-
carse a si misma: “serian, si les parece, los signos que Barthes llama ‘de la
escritura’. Es decir, los signos por los cuales el acto de escribir se ritualiza al mar-
gen del dominio de la comunicacién inmediata” (“Literatura” 108-9). Aqui no solo
la nocidn de escritura sino también la idea de ritualizacién remiten a El grado
cero. Ya en el prélogo del libro, Barthes liga su concepcién de la Literatura como
escritura con la realizacion de un acto performadtico, de un ritual:

No hay lenguaje escrito sin ostentacién, y lo que es cierto del Pére Duchéne lo es también de
la literatura. Esta también debe sefialar algo, distinto de su contenido y de su forma indivi-
dual, y que es su propio cerco, aquello precisamente por lo que se impone como Literatura.
De ahi un conjunto de signos sin relacién con la idea, la lengua o el estilo y destinados a
definir en el espesor de todos los modos posibles de expresion, la soledad de un lenguaje
ritual (Barthes EI grado cero 11).

La historia de la literatura serd para Barthes, por tanto, la historia de las formas
en que las escrituras ostentan su pertenencia al territorio de la Literatura con
mayusculas, es decir, de la institucion. Esta caracterizacion de lo literario implica
el surgimiento de una critica capaz de escrutar esos signos, que serd la critica a la
que Foucault se adscribird en los afios sesenta. En la segunda conferencia de “Li-
teratura y lenguaje”, Foucault se dedicard justamente a definir ese tipo de critica
cuya tarea fundamental es el desciframiento de la autorreferencia, y que opondra
a otras dos formas interpretativas posibles: la de la retdrica y la de lo que llama
“critica clasica”, cuyo representante mds emblemadtico en Francia es Saint-Beuve.
De la critica que le interesa, la de cufio barthesiano, dira:

¢No habria cabida para el anélisis de la curva por la cual la obra se designa siempre dentro
de si misma y se da como repeticién del lenguaje por el lenguaje? Me parece que es mas o
menos esto, el andlisis de la implicacion de la propia obra, el andlisis de los signos mediante
los cuales la obra no deja de designarse dentro de si misma, lo que da en suma su significa-
cién a las empresas diversas y polimorfas que hoy denominamos “analisis literario”.

Y querria mostrarles en qué aspecto la nocién de andlisis literario, que utilizan y aplican
distintas personas, ya se trate de Barthes, de Starobinski, etc., cémo ese andlisis literario
puede, creo, fundar una reflexion casi filoséfica, puesto que asi como ayer no permitia a los
literatos hacer verdadera literatura, hoy no me jacto yo de hacer verdadera filosofia: me
situaria en el simulacro de la filosofia como ayer la literatura se situaba en el simulacro de
la literatura (“Literatura” 105).

Este llamado a la busqueda de un lenguaje que atraviese las fronteras disciplina-
res y que desrealice los limites entre obra y comentario —busqueda persistente en
el trabajo de Barthes— es retomado al final de la conferencia, cuando Foucault se
interroga acerca de la naturaleza de dicho lenguaje, y lo imagina como aquel



160 =— Julieta Yelin

capaz de revelar su propia espacialidad semioldgica, un espacio en el que las pa-
labras, los fonemas, los sonidos adquieren calidad de signos:

¢Seré un lenguaje mucho mds cefiido que el nuestro, un lenguaje que ya no conozca la sepa-
racién actual de la literatura, la critica, la filosofia; un lenguaje, en cierta forma, absoluta-
mente matinal y que recuerde, en el sentido de volver a escuchar, lo que pudo ser el primer
lenguaje del pensamiento griego? ¢No podremos decir una cosa mas: que, si la literatura
tiene actualmente un sentido, y el analisis literario en el sentido en que acabo de hablar de
él tiene actualmente un sentido, es acaso porque presagian lo que sera el lenguaje, porque
son acaso signos de que ese lenguaje estd naciendo? (“Literatura” 121).

Otro texto en el que Foucault sigue la estela de Barthes es “Les nouvelles méthodes
d’analyse littéraire”, base de una conferencia o una clase —no consta en el docu-
mento cudl fue el motivo de su redaccion— que retoma, bajo la forma de apuntes,
algunas ideas desarrolladas en “Literatura y lenguaje”, en especial en lo que atafie
al rol de la critica literaria. Como observa Revel, el conjunto de materiales inéditos
sobre literatura muestra, aunque no sea posible realizar una datacion precisa que
los ordene en una linea temporal, el modo paciente en que Foucault iba dando
forma a sus hipotesis a partir de la articulacién de un sistema de referencias tedri-
cas y la aproximacién progresiva a cada una de las ideas nucleares (“Introduction”
12). La conferencia se inicia con una afirmacién polémica: la figura del critico estd
desapareciendo, y esto sucede en el mismo momento en que los textos criticos pro-
liferan como nunca antes. Es, afirma, “como si esos actos nacieran de ellos mismos
en una suerte de anonimato, a partir del lenguaje. Funcion general sin organismo
propio” (Folie 133). Enseguida ilustra esta transformacion con dos nombres propios:
los verdaderos criticos de la época son Sartre —antafio— y Blanchot — hoy-. ;Por
qué? Porque no son criticos de un modo parasitario, sino que son escritores cuyos
actos criticos se integran a conductas filoséficas o literarias. Dos nombres propios
que, ciertamente, gravitan sobre la escritura foucaultiana: Blanchot, ddndole una
concepcion ética de la literatura; Sartre, ofreciéndole un modelo de escritura ensa-
yistica que admite 1a mezcla de registros, de saberes, de estilos. Pero a continuacion
redobla la apuesta afirmando que, en realidad, los verdaderos criticos son los tex-
tos mismos: las novelas de Robbe-Grillet o las obras de Beckett, o los textos de Blan-
chot’; la critica, argumenta, ha devenido una cierta funcién constante del lenguaje
en relacién a si mismo; es esa red que el lenguaje trama espontdneamente y sin
cesar entre cada uno de sus puntos (“Les nouvelles” 134).

9 Algo parecido dird Barthes en una entrevista con Raymond Bellour en Les Lettres Frangaises,
de marzo de 1967: “Blanchot estd en el dmbito de lo inigualable, lo inimitable y lo inaplicable.
Esta en el &mbito de la escritura, en esta transgresion de la ciencia que constituye la literatura”
(Barthes Oeuvres II 1302).



Capitulo 10 El didlogo Foucault-Barthes en los afios sesenta = 161

De este modo, Foucault contrapone el modelo del critico literario decimono-
nico al del presente, caracterizando al primero como aquel que emitia un juicio
de valor —personal, subjetivo— sobre las obras, un juicio no exento de cierto des-
potismo por estar ligado a un gusto personal o generacional que se consideraba
valioso a pesar de su cardcter transitorio. Este critico impresionista se ubicaba
por encima del lector comun en tanto funcionaba como guia, como iluminador de
los textos literarios, y practicaba una critica que califica de “terrorista” —por ad-
mitir una relacion directa entre obra y autor— y “discreta” —porque no buscaba
nada que estuviese escondido—. Ahora bien, ¢{qué cambios produjeron una trans-
formacidn de la critica hacia mediados del siglo XX, no solo en su estilo, sino en
su mismo modo de ser? La respuesta, como suele suceder con Foucault, rehuye
las simplificaciones o las valoraciones morales, mostrando el fenémeno en toda
su complejidad. La conferencia desarrolla el siguiente argumento: en consonancia
con las experimentaciones formales de las vanguardias, la critica fue perdiendo
la transparencia requerida por su antigua vocacién mediadora y se convirtié pau-
latinamente en un discurso complejo, muchas veces mads dificil de abordar que la
obra comentada. Un discurso que puede caracterizarse como “presuntuoso” en
virtud de la existencia de dos presupuestos simultdneos aunque un poco contra-
dictorios. Por una parte, la pretension de ser una “obra” —una idea que, aunque
Foucault no lo menciona, Barthes sostuvo tenazmente en sus ensayos—. Se detiene
en la existencia de algunos casos notables, como E! espacio literario de Blanchot,
“uno de los libros mds bellos, mas originales, menos accesorios que uno se pueda
imaginar” (“Les nouvelles” 136). Blanchot es presentado como modelo de critico
para una nueva generacioén en tanto pone en acto muchos de los cambios que
tanto Foucault como Barthes promueven para la critica del presente. Una de
ellas, fundamental si se piensa en relacion con la adhesién al estructuralismo, es
la concepcidén de las obras —no los libros, sino esa capa de lenguaje que puede
atribuirse a un autor, precisa Foucault- en términos de espacio y no de tiempo. E1
descubrimiento de la obra como espacio de lenguaje revela una geografia muy
particular: un espacio de vecindades, cualidades, combinaciones, estrechamientos
o ensanchamientos. Foucault menciona como ejemplos de estos abordajes espa-
ciales, capaces de describir “una arquitectura secreta”, los trabajos que Rousset
escribid sobre el teatro de Corneille y, en un paréntesis, el que Barthes hizo de la
obra de Racine, enfocado en la unidad de lugar (“Les nouvelles” 139).

Esta idea de espacialidad se relaciona con la otra gran transformacion pro-
movida por la critica literaria de cufio formalista: 1a pretensién de convertirse en
un lenguaje cientifico. La conferencia se enfoca entonces en el gran descubri-
miento que caracteriza al analisis literario, de apariencia evidente: la literatura
estd hecha con lenguaje. No con sentimientos, con ideas o personajes. La litera-
tura no se relaciona con la realidad, como podria sostenerse desde una perspec-



162 = Julieta Yelin

tiva historiografica, sino con el lenguaje. El estudio de la literatura como lenguaje
supone, por tanto, la comprension de que se estd tratando con un problema de
signos. Estos signos, afirma Foucault, que uno podria llamar escritura, y que Bart-
hes ha comenzado a analizar en El grado cero, son aquellos con los cuales la lite-
ratura se representa a si misma (“Les nouvelles” 144). Aqui Barthes le permite a
Foucault desplegar una hip6tesis fundamental: la de que la literatura es un men-
saje que nunca dice si obedece o0 no a un cédigo determinado (la lengua); por el
contrario, es una palabra en la cual toda la lengua es puesta en riesgo (“Les nou-
velles” 145). El texto se cierra con algunas prevenciones. La primera es la inexis-
tencia de un método que permita analizar dicha relacién, de lo cual extrae tres
consecuencias: en primer lugar, la posibilidad de que una obra pueda no ser com-
prendida; en segundo, el cardcter insuficiente de los métodos que intentan abordar
la literatura exclusivamente por medio de las propiedades del lenguaje y, en ter-
cero, la necesidad de contar con lenguajes secundarios, con esos “murmullos” que
rodean los textos literarios y no se detienen jamas; esa es, afirma, la critica con la
que se identifica. Si bien en este texto Foucault no alude explicitamente al estructu-
ralismo, si parece referirse a su horizonte epistemoldgico. Las dos menciones del
nombre de Barthes forman, sin duda, parte de esa velada aproximacion.

El tercero de los documentos incluidos en Folie, langage, littérature es un
texto breve titulado “L’analyse littéraire”, no fechado pero datable también,
segun Revel, hacia mediados de la década del sesenta. Foucault sintetiza en él al-
gunas de las ideas formuladas en “Les nouvelles méthodes d’analyse littéraire”
con el fin de realizar un desarrollo improvisado ante una audiencia que sera
puesta al corriente de las novedades metodoldgicas en el campo de los estudios
literarios. Por eso comienza justificando su eleccién del término “andlisis” en
lugar del de “critica”, mds ligado a una practica secundaria —el comentario— que
perdié buena parte de su frescura y vivacidad. Contra esa critica biografista, psi-
cologista y eminentemente moral, se erige el andlisis literario, que pone en el cen-
tro de la escena a la escritura y, al hacerlo, se ve obligada a interrogarse sobre el
funcionamiento del lenguaje, sobre sus limites y posibilidades. Como consecuen-
cia de ese movimiento, la critica deja de emitir juicios para convertirse ella
misma en una actividad literaria y creadora, ddndose a si misma una relevancia
que no tenia en el siglo XIX. Por eso, observa Foucault, a veces resulta mas “difi-
cil” de leer que los mismos textos literarios.

En cuanto a la constituciéon de su objeto de estudio, el andlisis trata a las
obras, a toda esa sedimentacién de lenguaje que constituye nuestra civilizacion,
como un hecho de cultura que es necesario abordar con la misma objetividad con
que se aborda cualquier manifestacién histérica. Por tanto, desde esta perspec-
tiva no hay ninguna diferencia, al menos en lo metodoldgico, entre la buena y la
mala literatura, entre la grande y la pequefia. Recordemos que Barthes, en algu-



Capitulo 10 El didlogo Foucault-Barthes en los afios sesenta = 163

nas entrevistas y notas de esos afios, evoca precisamente la perspectiva foucaul-
tiana acerca de la distincion locura/sensatez para cuestionar las oposiciones que
distinguen lo “bueno” y lo “malo”, lo “alto” y lo “bajo” en el &mbito de la cultura’®.
Esta revision implica también una nueva sensibilidad ante la historicidad de la
literatura: en cierto modo, argumenta Foucault, las obras son liberadas del juicio
eterno del gusto o de la belleza, son tomadas en su historicidad mds pura (“L’a-
nalyse” 156); y, al mismo tiempo, son consideradas dentro del conjunto de las pro-
ducciones de la época, es decir, en su espesor sincrénico, sin evolucién. Foucault
recurre al estructuralismo para liberar al enfoque historicista de la carga moral
que ordena los objetos segun criterios falsamente universales y atemporales. Se
acerca, en este sentido, a la propuesta barthesiana de una historia formal de la
cultura, ajena a las valoraciones y jerarquizaciones propias del paradigma esté-
tico; cualquier hecho de lenguaje puede, asi, ser objeto de andlisis. Foucault, que
desde el inicio de estas notas se declara un fil6sofo interesado en los hallazgos de
la critica literaria reciente, encuentra en ella una perspectiva valiosa para abor-
dar toda clase de documentos: “En definitiva, una ciencia general de todos los li-
bros que circulan en nuestro mundo: una semiologia” (“L’analyse” 156). Poco
antes, Barthes habia publicado Elementos de semiologia (1964).

Por otro lado, Foucault, adelantdndose a un asunto que los ocupard tanto a él
como a Barthes unos afios mds tarde, sefiala que la eleccion del término “analisis”
en lugar del de “critica” implica asimismo un ejercicio de consciente indiferencia
ante la individualidad del autor, que ya “no sirve como figura de transferencia,
como personificacién de la obra, como doble”, sino que es considerado solo como
“un punto de coherencia; el lugar de andlisis. No es la obra convertida en responsa-
ble de si misma; es la obra devenida a la vez posible y fatal” (“L’analyse” 157). Esto
exige una problematizacion de la obra como tal; ya no importan los personajes, ni
las ideas, ni las formas. Lo que interesa es el hecho mismo de que exista algo asi
como una obra, es decir, un lenguaje que se autoproclama diferente del lenguaje
cotidiano, del lenguaje que se dirige a alguien, y la particularidad de que este len-
guaje conserve siempre, no importa cudl sea el contexto de su produccién, una re-
serva de sentido, de modo que pueda ser leido indefinidamente en cada época.
Foucault estd aqui en sintonia con los argumentos que despliega Barthes en “Cha-
teaubriand: Vida de Rancé” (prefacio de 1965, recogido en Nuevos ensayos criticos),
cuando se pregunta por el misterio de la supervivencia de determinados textos,
aun cuando ha desaparecido el mundo en el que fueron concebidos (Barthes “Cha-
teaubriand” 149-50), y responde con una reflexion sobre la técnica literaria, sobre
“el poder de un lenguaje inutil” (168). Foucault, con Barthes, defiende la existencia

10 Véase nota 5.



164 — |ulieta Yelin

de una potencia del lenguaje que no se deja domefiar por las fuerzas normalizado-
ras de la cultura:

En resumen, que en una cultura puede haber reservas indefinidas de sentido que no son redu-
cibles a las necesidades, al consumo, a los circuitos histéricamente definidos. Que puede haber
una suerte de figuras indiferenciadas, esas figuras con caracteristicas absolutamente moéviles,
siempre listas para ser recompuestas (Foucault, “L’analyse” 157).

De alli se desprende una ultima caracteristica importante del andlisis como procedi-
miento de lectura: debe dar un estatus a esos significados implicitos que se encuen-
tran en estado de latencia en un texto escrito, que no estaban en las intenciones del
autor, que ni siquiera estdn presentes en las formas visibles, que “flotan en una es-
pecie de espacio neutral dentro de los limites del lenguaje” (“L’analyse” 158).

El conjunto de notas que conforma “L’analyse littéraire” se cierra con una
serie de ejemplos de distintas modalidades de andlisis que se inscriben en ese ho-
rizonte renovador de los estudios literarios: el andlisis de cufio existencial (los
nombres son Sartre, Starobinski), el anélisis histérico (Goldmann) y, finalmente,
el andlisis centrado en la naturaleza linguistica del objeto literario, para cuya ca-
racterizacion sigue avant la lettre la tesis de El grado cero: “Existe algo que no es
ni la lengua (horizonte comun de todo sujeto parlante), ni el estilo (que cambia de
escritor en escritor y de texto en texto), sino el conjunto de signos por los cuales
un texto escrito es designado como un ente de la literatura” (“L’analyse” 165). Y
continta: “La literatura es el lenguaje significAndose a si mismo, experimentan-
dose en su naturaleza de signo y explorando con avidez su propia tautologia”
(“L’analyse” 166). El trabajo de Barthes le ofrece Foucault una definicién de la lite-
ratura que le permite volver sobre el problema de los bordes, de los mérgenes de
la cultura que tanto le interesa por esos afios.

Lo cierto es que, al designarse también a si misma, en un desdoblamiento quizé tan esencial
como el producido por el primer lenguaje de los hombres, la literatura alcanza un limite [...]
De tal manera que no debemos interrogar a la literatura como una actividad, en el seno de
una cultura, que traduce (o disfraza, o defiende, o ataca) sus contenidos (o valores), sino
como una experiencia-limite. Una de esas experiencias-limite a través de las cuales una cul-
tura no puede dejar de definirse: no hay cultura sin locura, no hay cultura sin ciertas prohi-
biciones sexuales, no hay cultura sin un cierto acceso al limite del lenguaje, sin un cierto
uso de signos que se queman a si mismos, haciendo nacer en su trayectoria incendiada algo
asi como la literatura (Foucault, “L’analyse” 166-7).

“Estructuralismo y andlisis literario”, el ultimo de los textos de Folie en el que Fou-
cault se refiere al trabajo Barthes, es especialmente interesante porque alli se
aborda, por fin, la nocién de “estructuralismo” en torno de la cual orbitan de modo
implicito muchos de los argumentos rectores de los otros inéditos. Foucault refle-
xiona sobre la dificultad que presenta la definicién del término, y alega que es im-



Capitulo 10 El didlogo Foucault-Barthes en los afios sesenta == 165

posible establecer un lazo univoco entre éste y la esfera de la filosofia. De hecho,
argumenta, hay estructuralistas de cufio materialista, como Lévi-Strauss, los hay
idealistas, como Gueroult, y también marxistas, como Althusser. El estructuralismo
—sigue— tampoco puede ser definido lisa y llanamente como un método, ya que
estos varian notablemente si se considera el trabajo de diversos investigadores cali-
ficados como tales. Aunque no lo cita ni hace referencia a él, Foucault da aqui una
definicion parecida a la que ofrece Barthes en su articulo “La actividad estructura-
lista”, publicado originalmente en 1962", en el que propone que el estructuralismo
es “la sucesion regulada de un cierto numero de operaciones mentales cuyo obje-
tivo fundamental es reconstruir “un ‘objeto’ de modo que en esta reconstruccion se
manifiesten las reglas de funcionamiento (las ‘funciones’) de este objeto” (“La activi-
dad” 295). Foucault pondréd también el foco en la idea de un objeto compartido por
una comunidad de disciplinas, un objeto “documental” que en el marco especifico de
su trabajo serd el conjunto de signos, huellas y marcas que la humanidad construye,
eso que llama el “archivo universal” (“Structuralisme” 174).

Para caracterizar los desarrollos mds importantes del estructuralismo en el
campo especifico de los estudios literarios, Foucault elabora un mapa en el que
distingue tres zonas o lineas de trabajo: la primera es aquella que considera a la
literatura como “un fragmento de espacio cuyos elementos son simultdneos”
(“Structuralisme” 183) y que realiza un recorte para establecer qué tipo de funcio-
namiento genera la interrelacion entre esos dichos elementos. En esta vertiente
se destacan las investigaciones dedicadas al imaginario, como es el caso de los
trabajos de Bachelard (La poética del espacio es de 1957 y La poética de la ensofia-
cion, de 1960). La segunda linea es aquella abocada al estudio de los esquemas
lingtiisticos. Aqui los nombres que Foucault invoca son los de Barthes y Genette, a
quienes considerara herederos de Lévi-Strauss, tomando como referencia funda-
mental el analisis que este ultimo hizo del soneto “Los gatos” de Baudelaire. Pero
a diferencia de su antecesor, los nuevos criticos no estaran interesados en los as-
pectos fonéticos de los textos sino en sus estructuras sintdcticas y semdnticas:

Es esencialmente la retorica, los esquemas de la retdrica, lo que les sirve de hilo conductor
para el andlisis de las obras. Esto supone, bien entendido, que la obra literaria no es en si
misma otra cosa que una suerte de desdoblamiento de las estructuras lingtiisticas sobre si
mismas. Esto supone que la obra literaria es, en cierto modo, el lenguaje manifestdndose en
su estructura y virtualidad (“Structuralisme” 185).

Para terminar, Foucault se detiene en la linea de investigacién menos explorada,
que es la del estudio de la dimension extralingiiistica, asunto central para el ané-
lisis literario que retomara en otros dos textos incluidos en Folie, Langage, Litté-

11 Sens et Usages du terme Structure, Mouton & Co., La Haya, 1962.



166 =— Julieta Yelin

rature, “L’extralinguistique et la littérature” y “L’analyse littéraire et le structura-
lisme”*, Los nombres mencionados aqui serdn el de Prieto y el de Austin, vincula-
dos a los campos de la semiologia comunicacional y la pragmatica.

Un ultimo apunte sobre esta conferencia, que nos reenvia otra vez al trabajo
de Barthes: Foucault sigue los argumentos de “La actividad estructuralista” cuando
se refiere a las dos tareas fundamentales de la critica de cufio formalista, esto es, la
definicién de los elementos de una obra dada y el establecimiento de una red de
relaciones entre ellos (Foucault “Structuralisme” 183). En su texto, Barthes describe
esas dos “operaciones tipicas” como “recorte y ensamblaje” (“La actividad” 297). En
la conversacion que sigue a la conferencia, Foucault desgranara estos aspectos me-
todoldgicos de la actividad estructuralista: la eleccion de sus corpus —toma aqui
como ejemplo el trabajo barthesiano—; la relacion entre interpretacién formalista,
sentido y verdad; la aplicacion de conocimientos sobre procesos informacionales
de las ciencias duras en disciplinas de corte humanistico. En virtud de esta conside-
racion de los aportes benéficos de la perspectiva estructuralista y por la voluntad
de relativizar la relacion de los objetos documentales con la historia —o, mas exac-
tamente, de reformular las pautas que rigen y organizan esa relacion—, Revel cali-
fica a este texto como el mds sorprendente de los incluidos en Folie, Langage,
Littérature (“Introduction” 23).

Al margen de este corpus de inéditos, se podria decir que un ultimo episodio
del didlogo Foucault-Barthes en los sesenta se escribe en la conferencia “¢Qué es un
autor?”, de 1969. Foucault parte alli de algunas premisas postuladas en el breve en-
sayo “La muerte del autor”, de 1968, y se propone interrogarlas, llevarlas mas lejos,
problematizarlas, para calibrar los efectos de las transformaciones que Barthes
atribuye a la consideracion de la literatura en términos de “escritura”. Refiriéndose
a la relacién entre escritura y muerte, Foucault anota: “la marca del escritor ya no
es mas que la singularidad de su ausencia; le es preciso ocupar el papel del muerto
en el juego de la escritura. Todo esto es conocido; y hace un buen tiempo que la
critica y la filosofia han tomado nota de esa desaparicién o de esa muerte del
autor” (Foucault “¢Qué es?” 40). Mallarmé serd, como lo es en Barthes, la piedra de
toque de ese acontecimiento, de ese derrumbamiento que no cesa de producirse.
La conferencia se desarrolla a partir del llamado a seguir pensando las consecuen-
cias de esas transformaciones al interior de una sociedad, de una cultura determi-
nada: “Pero evidentemente no basta con repetir como afirmacién vacia que el
autor ha desaparecido [...] Lo que habria que hacer es localizar el espacio dejado

12 “La literatura no debe verse como un lenguaje desdoblado sobre si mismo, sino como un len-
guaje trabajado por un “exterior”, acechado por algo que es externo a ella y que, sin embargo, sélo
procede de ella” (“L’analyse” 251).



Capitulo 10 El didlogo Foucault-Barthes en los afios sesenta = 167

asi vacio por la desaparicién del autor, escrutar el reparto de las lagunas y de las
fallas, y acechar los emplazamientos, las funciones libres que esa desaparicion
hace aparecer” (“;Qué es?” 43). La conferencia se aboca a la definicién y caracteri-
zacion de la “funcién autor” para pensar ese espacio abierto por la muerte del
autor preconizada por Barthes, y lo hace deteniéndose en algunos de sus rasgos
fundamentales: la instauracién —juridica e institucional- de una relacion de propie-
dad; su cardcter socio-histdrico y, por tanto, mutable; su sujecién a una serie de
operaciones y normas propias de cada campo disciplinar; su capacidad de vincu-
larse con varios egos o posiciones-sujeto (“;Qué es un autor?” 52). Desde este punto
de vista, la funcién-autor se presenta como un proceso atributivo —anacronica-
mente podriamos decir un “proceso de subjetivacion”- a través del cual a un indi-
viduo se le asigna la autoria de un corpus textual.

Hacia el final de la conferencia, Foucault reflexiona sobre algunos casos espe-
ciales en los que la funcién autoral se extiende mds alla de un conjunto finito de
textos; algo que sucede, por ejemplo, con los nombres de Marx y de Freud, a quie-
nes designa como “fundadores de discursividad”. “Esos autores tienen de particu-
lar que no son solamente los autores de sus obras, de sus libros. Han producido
algo mas: la posibilidad y la regla de formacion de otros textos” (“;Qué es?” 53).
Pero este fenémeno, que denomina “transdiscursividad”, no se extiende al te-
rreno cientifico ni al de la literatura, donde, argumenta, los textos importantes,
los verdaderamente transformadores, solo producen una serie de analogias.
Toma como ejemplo, estratégicamente, el caso de Ann Radcliffe, fundadora de la
novela de terror y objeto de numerosas imitaciones. A pesar de que Foucault in-
tenta responder a potenciales objeciones a su tesis, los argumentos que defienden
la negativa a considerar a los escritores de ficcion como fundadores de discursivi-
dad son, ciertamente, poco convincentes. No me voy a detener en esa discusiéon
aqui, simplemente me interesa retomarla para sefialar una cierta ambivalencia
de la conferencia respecto de la propuesta barthesiana: por un lado, se hace uso,
como potente punto de partida, de una idea que proviene del campo de la critica
literaria, y que remite de modo evidente a “La muerte del autor”; por otro lado,
Foucault denuncia la falta de rigor en el analisis de los problemas que la hipétesis
habilita —tanto por la ausencia de un desarrollo del problema como por su restric-
cién al ambito exclusivo de la literatura— y excluye a la escritura ficcional en la
formulacién de su nocién de transdiscursividad. Estos movimientos acompafian
otras transformaciones del pensamiento foucaultiano por esos afios, e invitan a
pensar en las nuevas funciones y sentidos que asumird la literatura en su obra.
Como ha observado Revel, el acercamiento al pensamiento de la critica literaria y
cultural en la década del sesenta, a su preocupacion tedrica por el funciona-
miento del lenguaje y a su intento de concebir un sujeto ético y despsicologizado,
sintoniza con las formulaciones acerca de los dispositivos de captura de la subje-



168 = Julieta Yelin

tividad y sobre los juegos de resistencia que desplegara en su trabajo posterior.
Los ensayos de Barthes, su concepcion de la literatura como critica del lenguaje,
como exploracién de sus condiciones y sus limites (Giordano, “Roland Barthes”
45) y su compromiso con la escritura como labor intelectual y afectiva, tendran
sus efectos mds o menos silenciosos. Al igual que la amistad, que la conversacion,
que las batallas compartidas, habrdn dejado una huella.

Bibliografia

Barthes, Roland. £/ grado cero de la escritura. Sequido de nuevos ensayos criticos. Buenos Aires, Siglo
XXI, 1997.
. “La actividad estructuralista” y “Por ambas partes”. Ensayos criticos. Buenos Aires, Paidds,
2003.
. “Semiologia y medicina”. La aventura semioldgica. Buenos Aires, Paid6s, 1993.
. Oeuvres complétes (1962-1967), tome 2. Paris, Seuil, 1994.
. Album. Inédits, correspondances et varia. Paris, Seuil, 2015.
Eribon, Didier. Michel Foucault. Barcelona, Anagrama, 1992.
. “El juego de la literatura (Foucault y Barthes)”. Michel Foucault y sus contempordneos. Buenos
Aires, Nueva Visién, 1995.
Foucault, Michel. “;Qué es un autor?”. Litoral 25/26, 1998, pp. 35-71.
. Dits et écrits I (1954-1975). Paris, Gallimard, 2001.
. Dits et écrits II (1976-1988). Paris, Gallimard, 2001.
. La gran extranjera. Para pensar la literatura. Buenos Aires, Siglo XXI, 2019.
. “Les nouvelles méthodes d’analyse littéraire”; “L’analyse littéraire”; “Structuralisme et
analyse littéraire”. En: Folie, langage, littérature. Paris, Vrin, 2019.
Giordano, Alberto. “Roland Barthes y la ética del critico ensayista”. En: Seis formas de amar a Barthes.
Buenos Aires, Capital intelectual, 2015.
Revel, Judith. “Introduction”. Folie, langage, littérature. Paris, Vrin, 2019.
Samoyault, Tiphanie. Roland Barthes, Paris, Seuil, 2015, pp. 657-92.



