GegenRomantik






GegenRomantik

Konfliktlinien in Naturwissenschaft, Politik
und Asthetik

Herausgegeben von
Sandra Kerschbaumer, Matthias Lowe und Tilman Reitz

DE GRUYTER



Gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) - 250805958/GRK 2041.

Die freie Verfligharkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde durch 37 wissenschaftliche
Bibliotheken und Initiativen erméglicht, die die Open-Access-Transformation in der Deutschen
Literaturwissenschaft fordern.

ISBN 978-3-11-119844-6

e-ISBN (PDF) 978-3-11-119973-3

e-ISBN (EPUB) 978-3-11-119988-7

DOI https://doi.org/10.1515/9783111199733

[D)er |

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
Weitere Informationen finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Library of Congress Control Number: 2024937182

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet Gber http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2024 bei den Autorinnen und Autoren, Zusammenstellung © 2024 Sandra Kerschbaumer,
Matthias Léwe und Tilman Reitz, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfligbar Giber www.degruyter.com.

Einbandabbildung: Staatliche Museen zu Berlin, Nationalgalerie / Karin Mérz (CC BY-NC-SA)
Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com


https://doi.org/10.1515/9783111199733
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com

Open-Access-Transformation in der
Literaturwissenschaft

Open Access fir exzellente Publikationen aus der Deutschen Literaturwissenschaft: Dank der Unter-
stlitzung von 37 wissenschaftlichen Bibliotheken und Initiativen kénnen 2024 insgesamt neun litera-
turwissenschaftliche Neuerscheinungen transformiert und unmittelbar im Open Access verdffentlicht
werden, ohne dass fiir Autorinnen und Autoren Publikationskosten entstehen.

Folgende Einrichtungen und Initiativen haben durch ihren Beitrag die Open-Access-Veroffentlichung
dieses Titels ermdglicht:

Universitatshibliothek Augsburg

Universitatshibliothek Bayreuth

Staatsbibliothek zu Berlin - PreuRischer Kulturbesitz
Universitatsbibliothek der Freien Universitat Berlin
Universitatsbibliothek der Humboldt-Universitét zu Berlin
Universitat Bern

Universitatsbibliothek Bielefeld

Universitatsbibliothek Bochum

Universitats- und Landesbibliothek Bonn

Universitatsbibliothek Braunschweig

Staats- und Universitatsbibliothek Bremen

Universitats- und Landesbibliothek Darmstadt

Technische Universitat Dortmund

Universitatshibliothek Duisburg-Essen

Universitats- und Landesbibliothek Disseldorf
Universitatshibliothek Johann Christian Senckenberg, Frankfurt a. M.
Universitatsbibliothek GieBen

Niederséchsische Staats- und Universitatsbibliothek Géttingen
Fernuniversitat Hagen, Universitatsbibliothek

Gottfried Wilhelm Leibniz Bibliothek - Niedersachsische Landesbibliothek, Hannover
Technische Informationsbibliothek (TIB) Hannover
Universitatsbibliothek Hildesheim

Rheinland-Pfalzische Technische Universitat Kaiserslautern-Landau
Universitatsbibliothek Kassel - Landesbibliothek und Murhardsche Bibliothek der Stadt Kassel
Universitats- und Stadtbibliothek KoIn

Université de Lausanne

Universitatsbibliothek Marburg

Universitatshibliothek der Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen
Universitats- und Landesbibliothek Miinster

Bibliotheks- und Informationssystem (BIS) der Carl von Ossietzky Universitat Oldenburg
Universitatsbibliothek Osnabriick

Universitat Potsdam

Universitatsbibliothek Trier

Universitatsbibliothek Vechta

Herzog August Bibliothek Wolfenbiittel

Universitatshibliothek Wuppertal

Zentralbibliothek Zirich






Inhaltsverzeichnis

Sandra Kerschbaumer, Matthias Léwe, Tilman Reitz
GegenRomantik: Einleitende Gedanken — 1

Stefan Matuschek
Der Romantik-Popanz. Ein Wiedergdnger — 15

Naturwissenschaftliche Romantikkritik und romantische
Naturphilosophie

Alexander Stoger

Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften.
Der gegenromantische Topos in der naturwissenschaftlichen
Identitatsfindung des 19. Jahrhunderts — 31

Benjamin Specht
Die ,Gesetze des Geistes‘ und die ,Gesetze der Wirklichkeit‘. Hermann
von Helmholtz und die Romantik — 53

Sandra Kerschbaumer
Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen
Naturphilosophie - und ihr Nutzen in dkokritischen Debatten — 79

Antiromantische und romantische Konzeptionen
von Politik

Alexander Schmidt
Realpolitik als Anti-Romantik. August Ludwig von Rochau und die
liberale Romantikkritik — 113

Kristina Mateescu
Romantische und gegenromantische Weltanschauung. Alfred von Martin
im Kontext der NS-Kritik — 127



VIII —— Inhaltsverzeichnis

Matthias Lowe, Tilman Reitz
Bescheidene Freiheit und ,unendliche freye Thatigkeit“. Gegensatze
zwischen Romantik und Liberalismus von Novalis bis Rorty — 145

Patricia KleRen
Radikales Missverstdndnis? Eine geschlechtergeschichtliche Einordnung
der gegenwadrtigen Kritik an romantischer Liebe — 165

Romantische Asthetik und Formationen der Abgrenzung

Felix Schallenberg
Wiederkehrendes Abendrot. Zum Erbe der Romantik in Theodor Storms
Eine Halligfahrt — 183

Stefan Tetzlaff
Ablehnendes Wohlwollen. Sem-Ontologie und das Gespréch des
Realismus liber die Romantik — 197

Michael F. Zimmermann

Baudelaire und Manet: Distanz und Ndhe, Abgrenzung und Aneignung,
Romantik und Gegenromantik — 215

Christoph Rauen

(Gegen-)Romantik und (Gegen-)Ironie in Liebesromanen von Leif Randt

und Sally Rooney — 245

Michael Makropoulos
Die Romantisierung der Welt vor dem Gesetz der Avantgarde — 263

Uber die Autorinnen und Autoren — 277

Personenregister — 281



Sandra Kerschbaumer, Matthias Lowe, Tilman Reitz
GegenRomantik: Einleitende Gedanken

1 Romantik als Streitfall

Der Streit beginnt bereits mitten in der Konsolidierungsphase der Romantik: Mit
dem Dramatiker August von Kotzebue liefern sich die jungen Romantiker einen
regen Austausch von Feindseligkeiten.! Der Berliner Spataufklarer Friedrich Nico-
lai mokiert sich — wie Kotzebue — iiber die hohe Meinung der Romantiker von
sich selber:

Diese Herren traten in eine enge Verbindung, welche man wohl den geheiligten Kreis nen-
nen kann; denn sie hielten sich wechselweise fiir die Auserwahlten, welche vermdge der
von Herrn Fichte erfundenen neuesten Philosophie alles besser wiifiten als andere Leute,
oder eigentlich, sie hielten sich fiir diejenigen, welche allein alles wiifsten, so wie man es
wissen soll.?

Nach einem Auftakt in Berlin und Dresden hatte sich in Jena eine Gruppe junger
Schriftsteller und Schriftstellerinnen zusammengefunden, angezogen vom intel-
lektuellen Klima der Universitatsstadt, in der zunéchst Fichte, spéter Schelling
und Hegel lehrten, Friedrich Schiller iiber Geschichte las und Goethe nicht fern
war. In einer Hinterhof-Wohnung des Déderlein’schen Hauses in der Leutragasse
fand sich 1799 eine Wohngemeinschaft zusammen, die ungezwungen lebte und
im Umgang miteinander und mit anderen nicht zimperlich war.®> August Wilhelm
Schlegel und seine Frau Caroline (seit 1796), Friedrich Schlegel und seine Lebens-
gefahrtin Dorothea Veit (seit 1799) 6ffneten Novalis, Schelling, dem norwegischen
Naturforscher Henrik Steffens, dem Dichter Ludwig Tieck und dem Studenten
Brentano das Haus zu einem ,Concert von Witz und Poesie und Kunst und Wis-

1 Mit Garlieb Merkel zusammen gab Kotzebue in Berlin ,Der Freimiithige. Berlinische Zeitung
fiir gebildete, unbefangene Leser heraus, die publizistische Plattform dieser Feindseligkeiten.
1799 hatte er sie in seinem Pamphlet ,Der hyperboreische Esel oder Die heutige Bildung. Ein
drastisches Drama, und philosophisches Lustspiel fiir Jiinglinge, in Einem Akt“ angegriffen.

2 Oscar Fambach: Ein Jahrhundert deutscher Literaturkritik (1750-1850). Ein Lese- und Studien-
werk, Bd. IV: Das grofse Jahrzehnt (1796-1805). Berlin 1958, S. 407.

3 Vgl. Theodore Ziolkowski: Vorboten der Moderne. Eine Kulturgeschichte der Friihromantik.
Stuttgart 2006; Betty Pinkwart: ,In der ,Republik von lauter Despoten‘. Die raumliche Situierung
und gesellschaftlich-literarische Bedeutung des Schlegel-Hauses.“ In: Das Jenaer Romantikertref-
fen im November 1799. Ein romantischer Streitfall. Hg. von Dirk von Petersdorff und Ulrich
Breuer. Paderborn 2015, S. 17-40; Andrea Wulf: Fabelhafte Rebellen. Die friihen Romantiker und
die Erfindung des Ich. Miinchen 2022.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-001


https://doi.org/10.1515/9783111199733-001

2 —— Sandra Kerschbaumer, Matthias Léwe, Tilman Reitz

senschaft“.* Von Beginn an polarisierten die Romantiker. Man machte sich Schil-
ler zum Gegner und iiberwarf sich mit der Allgemeinen Literatur-Zeitung. Goethe
ging nach anfénglich intensivem Austausch auf Distanz. Und ebenso rasch, wie
,Romantik‘ auch jenseits von Jena zu einer kulturellen Bewegung wurde, kamen
in den verschiedenen Lagern kritische Vorbehalte, Einwénde und Angriffe gegen
sie auf.

Einen ersten intellektuellen Hohepunkt erlebte die Kritik an der Jenaer Roman-
tik — die sich programmatisch mit dem ,Athendum* (1798-1800) formiert hatte und
von August Wilhelm Schlegel in seinen Berliner Vorlesungen (1802-1804) bereits
popularisiert worden war — mit Hegels 1820/21 gehaltenen Vorlesungen tber die
Asthetik. Hegel riickte von seinen ehemaligen Jenaer Mitbiirgern ab und stellte das
romantische Subjekt ins Zentrum seiner Kritik. Aus der schon von Schiller konsta-
tierten Partikularisierung des modernen Menschen schloss Hegel auf die Notwen-
digkeit, im Rahmen einer ,objektiven Verniinftigkeit“ seinen Ort zu finden.’ Ein
aus der Philosophie Fichtes hergeleitetes, sich selbst setzendes Ich lehnte Hegel zu-
nehmend ab, denn er begriff ein solcherart romantisches Subjekt als unféhig, sich
zu vergemeinschaften und iberindividuelle Normen und Werte als substantiell an-
zuerkennen. Statt seinen weiterhin vorhandenen ,Durst nach Festem und Substan-
tiellem® zu stillen, konne eine solches Ich sich nur selbst verabsolutieren:®

Dies ist die allgemeine Bedeutung der genialen gottlichen Ironie, als dieser Konzentration
des Ich in sich, fiir welches alle Bande gebrochen sind und das nur in der Seligkeit des
Selbstgenusses leben mag. Diese Ironie hat Herr Friedrich von Schlegel erfunden, und viele
andere haben sie nachgeschwatzt oder schwatzen sie von neuem wieder nach.”

Man kann den Prozess des ,Nachschwatzens“ analysieren — beispielsweise mithilfe
der Annahme, dass die historische Romantik durch Modellbildungs- und Modellan-
wendungsprozesse Uber ihre Initilerungsphase hinaus wirksam bleibt. Das Aus-
gangssystem schreibt sich geschichtlich durch reduzierende, idealisierende und
abstrahierende Bezugnahmen fort und diese Modelle des Romantischen stehen

4 Dorothea Veit an Rahel Levin, 23.01.1800. In: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. III/25.
Hg. von Ernst Behler. Paderborn. 1958 ff., S. 49.

5 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik I. In: Ders.: Werke. Bd. 13. Hg.
von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main 1969-1971, S. 239. ,Denn
wahrhafter Ernst kommt nur durch ein substantielles Interesse, eine in sich selbst gehaltvolle
Sache, Wahrheit, Sittlichkeit usf. herein [...]. Auf dem Standpunkte, auf welchem das alles aus
sich setzende und auflésende Ich des Kiinstlers ist, dem kein Inhalt das Bewuf$tsein als absolut
und an und fiir sich, sondern als selbstgemachter zernichtbarer Schein erscheint, kann solcher
Ernst keine Stétte finden, da nur dem Formalismus des Ich Giiltigkeit zugeschrieben wird.“

6 Ebd, S. 95.

7 Ebd, S.94f.



GegenRomantik: Einleitende Gedanken =—— 3

dann fiir Anwendungen und weitere Anschliisse zur Verfiigung. Sie sorgen so fiir
einen ,Transport‘ von Ideen, Darstellungsformen oder Handlungspraxen.®

In diesem Sinn hat das DFG-Graduiertenkolleg ,Modell Romantik“ vorwiegend
gearbeitet. Der Band ,GegenRomantik“ mochte die Perspektive umkehren. Gefragt
werden soll nicht nach romantischer Traditionshildung, sondern nach der Wir-
kungsmacht von Romantik-Kritik. Es interessieren diejenigen Kritiken, die romantische
Antworten auf die mit den Umbriichen des spaten 18. und frithen 19. Jahrhunderts
virulent gewordenen Probleme bezweifeln, beldcheln, die sie abweisen oder ent-
schieden vor ihnen warnen. In den Fokus treten so Positionen, die sich bewusst als
nicht-romantisch verstehen, und die Debatten, Kontroversen und Konflikte, in
denen sie auftreten. Gegner der Romantik in den Blick zu nehmen, heifdt, nach
Alternativmodellen zu fragen: Welche Aspekte romantischen Denkens, Wahrneh-
mens und Urteilens werden von welcher Position aus infrage gestellt? Ist eine anti-
romantische Position selbst Teil einer Tradition und auf welchen Erfahrungen und
Orientierungen fufdt diese? Gegenromantik lasst sich dabei aus unterschiedlichen
Richtungen beobachten: Man kann fragen, im Namen welcher Ideen Romantik
wann und warum Kkritisiert wurde, oder von welchen Positionen sich die romanti-
sche Perspektive selbst absetzt. Méglicherweise lassen sich sogar AuRerungsformen
benennen, die in unterschiedlichen kulturgeschichtlichen Kontexten wahlweise als
romantisch oder antiromantisch verstanden werden.

Auch aus der Kritik kann sich ex negativo eine Modellierung des Gegenstan-
des und damit ein Beitrag zur Romantikforschung ergeben. Denn zur Modellie-
rung dessen, was als ,Romantik‘ fortgetragen wird, tragt ganz urséachlich die
Romantik-Kritik bei. Sie spitzt zu, hebt Aspekte hervor, vernachlassigt andere
und ist von Eigeninteressen der Kritiker motiviert. In diesem Band soll es dariiber
hinaus um die zentrale Frage gehen, inwiefern Wiederaufnahmen romantischer
Deutungs- und Handlungsmuster noch heute als unzulénglich, unpraktikabel
oder gefahrlich wahrgenommen werden. In jingeren Veroffentlichungen wird
der repressive und antifeministische Charakter romantischer Liebeskonzeption

8 Die in den Ansitzen zu einer allgemeinen Modelltheorie in den 1970er und 2000er Jahren re-
flektierten, subjektiv-pragmatischen Elemente von Modellbildungen erméglichen es, die Vielzahl
der Fortschreibungen von Romantik zu erkliren und zu vergleichen. Bisherige typologisierende
Zugriffe kénnen dynamisiert werden, indem nicht nach tberzeitlichen Merkmalen, sondern
nach verschiedenen Auffassungen von Romantik und ihren méglichen gemeinsamen Bezugs-
punkten gefragt wird. Vgl. Herbert Stachowiak: Aligemeine Modelltheorie. Wien/New York 1973;
Ders.: Modelle und Modelldenken im Unterricht. Bad Heilbrunn 1980; Bernd Mahr: ,Ein Modell
des Modellseins“. In: Modelle. Hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch. Frankfurt am Main
2008, S. 187-218; Ders.: ,Modelle und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Modell-
theorie“. In: Erwdgen, Wissen, Ethik 26 (2015), S. 329-241.



4 —— Sandra Kerschbaumer, Matthias Léwe, Tilman Reitz

beklagt. Patricia KlefSen und Stefan Matuschek setzten sich in ihren Beitrdgen mit
diesen Angriffen auseinander. Politisch wird nicht nur die Indienstnahme roman-
tisch-organologischer Ideen durch die Neue Rechte behauptet,’ sondern selbst die
Impfskepsis auf die Romantik zuriickgefiihrt. Christoph Rauen stellt sich die
Frage, inwiefern Debatten um ein ironisches Bewusstsein in der Gegenwartslite-
ratur in der Tradition der Auseinandersetzung Hegels mit Friedrich Schlegel ste-
hen. Es ist zu hoffen, dass der analytische Blick auf historische Streitszenarien
uns zeitgenossische Auseinandersetzungen besser verstehen lésst.

2 Konfliktfelder: Natur, Politik, Liebe, Asthetik

Mit welchen Grinden Romantik abgelehnt wurde und gegenwartig abgelehnt
wird, soll der vorliegende Band in verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen
zeigen. Zwei Jahrzehnte nach Hegel schreibt Matthias Jakob Schleiden:

Gerade bei der lebendigen Entwicklung, die in neuerer Zeit die thierische Physiologie und
neben ihr unter gleicher Methode die Medicin gewonnen, haben sich wieder Stimmen ver-
nehmen lassen: es sey nun auch wieder an der Zeit, das viele gewonnene Material zu einem
theoretischen Ganzen zu vereinigen und systematisch zu verarbeiten. In’s reine Deutsch
iibersetzt scheint mir diese Anforderung nicht Anderes zu heissen als: ,Von dem vielen Den-
ken und der bestédndigen Entwicklung thut uns allmalig der Kopf weh, daher wollen wir
uns von den nunmehr zusammengetragenen Brocken ein hiibsches Kopfkissen stopfen und
uns darauf schlafen legen.'’

Der Botaniker Schleiden war prominenter Teil der das 19. Jahrhundert durchzie-
henden Auseinandersetzung zwischen den immer stirker dominierenden empiri-
schen Naturwissenschaften und zeitgenéssischen Formen der Naturphilosophie.
Wiéhrend die Naturwissenschaften auf theorieformiges, moglichst allgemeines und
abstraktes Gesetzes- und Ursachenwissen zielten, auf die methodisch kontrollierte
Auseinandersetzung mit der Natur auf empirischer Basis," ging es Vertretern der
Naturphilosophie darum, Wissenschaft und Sinnstiftung wieder zu verbinden.
Schelling, Johann Wilhelm Ritter oder Carl Gustav Carus leitete eine philosophisch-

9 Seyda Kurt: Radikale Zdrtlichkeit. Warum Liebe politisch ist. Hamburg 2021. Markus Linden:
,Rattenfangerromantik — Zu einer Strategie der Neuen Rechten“. In: Romantisierung von Politik.
Historische Konstellationen und Gegenwartsanalysen. Hg. von Sandra Kerschbaumer und Mat-
thias Lowe. Paderborn 2022, S. 179-211.

10 Matthias Jakob Schleiden: Schellings’s und Hegel’s Verhdltnis zur Naturwissenschaft. Hg. von
Olaf Breidbach. Weinheim 1988, S. 69 f.

11 Vgl. Benjamin Specht: Physik als Kunst. Die Poetisierung der Elektrizitit um 1800. Berlin/New York
2010, S. 8.



GegenRomantik: Einleitende Gedanken =— 5

religiose Hoffnung, Differenzierungsprozesse zuriickzunehmen und die Gesell-
schaft quasi-mythologisch zu vereinen. Der Chemiker Justus Liebig schimpft im
Hinblick auf die Naturphilosophie tiber die ,Pestilenz, den schwarzen Tod des Jahr-
hunderts*,? und klagt dramatisch: ,Wie viele der Begabtesten und Talentvollsten
sah ich in diesem Schwindel untergehen, wie viel Klagen tiber ein vollig verfehltes
Leben habe ich nicht spater vernehmen missen!“"* Hermann von Helmholtz, einer
der wichtigen Wissenschaftler der zweiten Jahrhunderthélfte, brauchte in diese
Klagen nicht einzustimmen: Er blieb lebenslang bei seiner Ablehnung romanti-
scher Naturphilosophie, die Benjamin Specht anhand des Vortragswerks — in all
seinen Widersprichen — analysiert. Finden sich Spuren dieser Gegenstellungen
und Auseinandersetzung noch in heutigen Debatten um New Materialism und
Ecocriticism? Wie romantisch sind die Plant Studies und das zunehmende Baum-
und Waldbewusstsein?

Von Anfang an ist die politische Positionierung ein Streitpunkt in der Ausein-
andersetzung mit der Romantik. Der Vorwurf der ,Reaktion spielt schon in Hein-
rich Heines Romantischer Schule (1830) eine Rolle, wenn in diesem &sthetisch
reizvollen Pamphlet vor allem die spateren Phasen der Romantik als gefahrlich
organologisch, religids-politisch restaurativ, als unfrei und fortschrittsfeindlich
markiert werden.

Friedrich Schlegel iibersieht [...] die ganze Literatur von einem hohen Standpunkte aus,
aber dieser hohe Standpunkt ist doch immer der Glockenturm einer katholischen Kirche.
Und bei allem, was Schlegel sagt, hort man diese Glocken lduten; manchmal hért man sogar
die Turmraben kréchzen, die ihn umflattern."

Im Verlauf des 19. Jahrhunderts horen viele die antiliberalen Turmraben krach-
zen, wenn sie von Romantik sprechen: die Junghegelianer, die liberalen Literar-
historiker. Allerdings fithren Kritiker wie Arnold Ruge und Robert Eduard Prutz
in den Halleschen Jahrbiichern (1838-1841) auch den Hegel’schen Subjektivismus-
Vorwurf fort.”® Dieser Vorwurf bliiht im 20. Jahrhundert grell auf: Er wird na-
mentlich von Carl Schmitt in seiner Schrift Politische Romantik erhoben.'® Ein mit
der Realitdt nur lose und spielerisch-okkasionell verbundenes Subjekt konne

12 Justus Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften und tiber den Zustand der Chemie in
Preujsen. Braunschweig 1840, S. 28.

13 Ebd, S. 45.

14 Heinrich Heine: Die Romantische Schule. Stuttgart 1976, S. 63.

15 Zwischen 1838 und 1841 erschien in einzelnen Folgen das Manifest: ,Der Protestantismus und
die Romantik. Zur Verstandigung tiber die Zeit und ihre Gegensatze“.

16 ,Threm Wesen nach ist die romantische Ironie das intellektuelle Mittel des vor der Objektivi-
tat sich reservierenden Subjekts.“ Carl Schmitt: Politische Romantik. 6. Aufl. Berlin 1998 [1919],
S. 82.



6 —— Sandra Kerschbaumer, Matthias Lowe, Tilman Reitz

nicht politisch denken und handeln. Es entziehe sich dem Ernst politischer Ord-
nungen und Entscheidungen:

Aus immer neuen Gelegenheiten entsteht eine immer neue, aber immer nur occasionelle
Welt, eine Welt ohne Substanz und ohne funktionelle Bindung, ohne feste Fiihrung, ohne
Konklusion und ohne Definition, ohne Entscheidung, ohne letztes Gericht, unendlich weiter-
gehend, gefithrt nur von der magischen Hand des Zufalls, the magic hand of chance.”

Schmitt, dem Staatsrechtler und spéateren Unterstiitzer des NS-Regimes, dient die
Kritik an der fluiden romantischen Subjektivitit mit ihrem ewigen Wechsel von
Positionen der Delegitimation von liberaler, parlamentarischer Demokratie, in
die er diese Haltung miinden sieht. In Auseinandersetzung mit Schmitt, allerdings
aus katholischer Perspektive, beschéftigt sich der sehr viel unbekanntere Alfred
von Martin kritisch mit dem romantischen Typus des freischwebenden Intellektu-
ellen. Kristina Mateescu riickt diese Position ins Licht. Auch aus marxistischer
Sicht gibt es gravierende Einwdnde gegen eine Romantik, die verkehrten gesell-
schaftlichen Verhdltnissen durch Eskapismus entflieht:

Die falsche, dsthetenhafte Richtung des romantischen Kampfes gegen die Spiefier zeigt sich
sozial darin, dass keine Weltanschauung oder Kunstrichtung die deutschen Spiefier so sehr
erfasst und so nachhaltig beeindruckte wie gerade die Romantik. Von der mittelalterlichen
Kaiserherrlichkeit [...] bis zur Verherrlichung des ,Gemiitslebens’, bis zum verstandesfeindli-
chen quietistischen Versinken in die Nacht eines beliebigen Unbewussten, einer beliebigen
,Gemeinschaft.'®

In Die Zerstorung der Vernunft (1954) konzentriert Georg Lukdcs sich dann vor-
nehmlich auf den ,romantischen Irrationalismus®, den er fiir den Faschismus
verantwortlich macht und damit ein bis in die Gegenwart méachtiges Argumenta-
tionsmuster starkt, das noch im Jahr 2017 ein ,,Antiromantisches Manifest“ grun-
diert.”® Matthias Léwe und Tilman Reitz haben es sich zur Aufgabe gemacht, in
ihrem Beitrag verschiedene Stofirichtungen politisch motivierter Romantikkritik
zusammenzufassen. Sie konstatieren einen ,liberalen Antiliberalismus¢ der Ro-
mantik, der die kontrdren Zuschreibungen erst erméglicht.

Wie in der naturwissenschaftlichen und politischen Kritik geht es auch in
den asthetischen Debatten immer wieder um das Schlagwort ,Wirklichkeit* und
um den unterstellten Verlust von Realitatssinn. Der Vorwurf der ,Auflésung der
Wirklichkeit wird mit der Warnung vor einer tbersteigerten Einbildungskraft
und &sthetischer Hyperreflexivitdt verbunden. Nicht nur im programmatischen

17 Ebd.,, S. 19-20.

18 Georg Lukdcs: ,Die Romantik als Wendung in der deutschen Literatur®. In: Romantikfor-
schung seit 1945. Hg. von Klaus Peter. Kénigstein im Taunus 1980 [1945], S. 40-54.

19 Vgl. Marie Rotkopf: Antiromantisches Manifest. Hamburg 2016.



GegenRomantik: Einleitende Gedanken =—— 7

Realismus der Zeitschrift Die Grenzboten wird das berithmte Goethe-Diktum vom
Klassischen als dem Gesunden und dem Romantischen als dem Kranken variiert:

Denn nicht in nebelhaften Illusionen, in eigensinnigen und seltsamen Gedankenspielen, in
riickwérts nach der Vergangenheit zugekehrten Wiinschen zu leben: nicht das, sondern
niichternen Verstandes und méannlichen Entschlusses die Méchte und Bedtrfnisse der Wirk-
lichkeit anzuerkennen, besonnen und geduldigen Muths vorwérts zu schreiten, das gilt uns
Heutigen mit Recht als die unabweisliche Forderung der Zeit [...].%°

Die programmatischen Texte der deutschsprachigen Realisten vollziehen eine Ab-
grenzung von den wirkungsméchtigen Autoren der ersten Hélfte des 19. Jahrhun-
derts und schaffen eine romantikfeindliche Atmosphére; in ihrer Sicht gilt es den
falschen Einbildungen und Trdumereien zu entkommen. Statt ,Weltflucht® wird
Mimesis gefordert, statt dsthetischer Eskapaden eine Orientierung am Bewusst-
sein des Normallesers, statt forcierter dsthetischer Autonomie eine Bindung an
andere gesellschaftliche Bereiche und feste Normen. Mitunter wurden solche rea-
listischen Romantik-Aversionen auch in der alteren Germanistik weitertradiert.”*
Der Blick auf die Texte des literarischen Realismus selbst zeigt allerdings auch,
dass hier oft kein einfaches, dichotomisches Verhéaltnis zur Romantik besteht.
Felix Schallenberg entfaltet in seinem Beitrag ein Spannungsfeld zwischen ro-
mantikkritischem Diskurs, literarischer Sozialisation und dichterischer Praxis bei
Theodor Storm.

Eine vergleichbare Spannung zwischen expliziter Programmatik und prakti-
scher Umsetzung kennzeichnet auch das Verhdltnis zwischen Romantik und Rea-
lismus in der bildenden Kunst, insbesondere in der Malerei. Die Begriffe des
,Romantischen‘ und des ,Realistischen‘ konnen hier ebenfalls sowohl zur Kenn-
zeichnung von eigenstdndigen Epochen und Stromungen herangezogen werden
als auch allgemeine Haltungen, Darstellungsformen und &sthetische Strategien
bezeichnen. Es erstaunt daher nicht, dass auch hier (vermeintliche) Gegensatze
bis in die Gegenwart wirken, wahrend klare Grenzziehungen bei genauerer Be-

20 Rudolf Haym: Die romantische Schule. Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen Geistes. Berlin
1870, S. 4.

21 In seiner dreibéndigen Epochendarstellung zur Biedermeierzeit bekennt der Germanist und
Wieland-Biograph Friedrich Sengle offenherzig seine Vorbehalte gegeniiber der Romantik: ,Ich
muf [...] zugeben [...], daf’ mir die ,transzendentale‘, d. h. die im engeren Sinne idealistische Ro-
mantik — ein hybrides und vollig deutsches Produkt! — theoretisch und menschlich von jeher so
ferne lag wie meinem ehemaligen ,Vater Wieland" [...]. Vielleicht darf ich generalisieren und be-
haupten, daf$ die meisten Siiddeutschen meine Aversion gegen die transzendentale Romantik tei-
len und, negativ ausgedriickt, ihre poetische und philosophische Spekulation keineswegs zu
interpretieren versuchen. Friedrich Sengle: Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungs-
feld zwischen Restauration und Revolution 1815-1848. Bd. III. Stuttgart 1980, S. 1026 f.



8 —— Sandra Kerschbaumer, Matthias Lowe, Tilman Reitz

trachtung immer wieder fraglich werden und tief in personliche Verhéltnisse hin-
einwirken. Michael Zimmermann zeichnet die enge Freundschaft nach, die den
Dichter Baudelaire und den Maler Manet verband. Eine Freundschaft, die Manet
nicht vor der fundamentalen Kritik seiner ,anti-romantischen‘ Kunstauffassung
durch den élteren Freund schiitzte.

Bezieht man Stromungen unterhalb der dichotomisierenden Epochennamen
ein und begreift (Natur-)Wissenschaft, Asthetik und Politik nicht als strikt vonein-
ander abgegrenzte Bereiche, kommen weitere Fronten und Einsdtze der Romantik-
Kritik in den Blick. Eine ,realistische‘ Motivation schreibt man bekanntlich auch po-
litischen Theorien zu, die Durchsetzungsmacht und Interessenkonflikte betonen.
Wie auch diese Orientierung seit dem 19. Jahrhundert mit antiromantischer Stof3-
richtung gefestigt wurde, beleuchtet Alexander Schmidt. Im 20. Jahrhundert haben
dann politische wie dsthetische Avantgarden dem (unterstellten) romantischen Es-
kapismus und Festlegungsmangel den Impuls entgegengesetzt, das faktisch Mach-
bare oder radikal Andere im Hier und Jetzt zu verwirklichen. Michael Makropoulos
zeigt in seinem Beitrag, wie auch hier die romantischen Strategien, Einheit und
Ganzheit zumindest als Mdglichkeiten prasent zu halten und einen Horizont von
Unerfilltheit, Vorstellungsleben und Sehnsucht zu kultivieren, als blofSe Entschei-
dungsschwéche angegriffen werden. Parolen wie ,Tod dem Mondschein!“ (Mari-
netti) oder ,,Glotzt nicht so romantisch!“ (Brecht) geben davon Zeugnis.

3 Kritik und Modellangebot

In Die Kritik der Romantik erklart Karl Heinz Bohrer die Ablehnung der Romantik
vor allem als ein anhaltendes Missverstehen ihrer dsthetischen Modernitat und
nimmt fiir diese Partei.”? Das ist heute nicht mehr nétig, die Anerkennung ist langst
erfolgt. Deshalb kann man Kernmotive der historischen Romantik niichtern zu re-
konstruieren versuchen und hoffen, mit diesem Angebot auch einen Referenzpunkt
fiir die Einordnung von Romantik-Kritiken zu bieten. Eine wesentliche Struktur der
Romantik liegt im Wechselspiel von Einheitssehnsucht und Partialitdtshewusstsein.
Zeugnisse der historischen Romantik sind Teil einer Bewegung, in der sich die Mo-
derne subjektiviert, fragmentiert, pluralisiert und dynamisiert (im Sinne der von
Hegel beschriebenen romantischen Ironie). Zugleich verteidigen Autoren wie Fried-
rich Schlegel, Novalis und Schelling das Bedurfnis, die Welt als erfiillende Ganzheit
zu sehen: nicht nur religionsphilosophische, sondern auch naturphilosophische und

22 Karl Heinz Bohrer: Die Kritik der Romantik. Der Verdacht der Philosophie gegen die literari-
sche Moderne. Frankfurt am Main 1989.



GegenRomantik: Einleitende Gedanken =— 9

politische Konzeptionen wollen das individuelle und gemeinschaftliche Leben wei-
terhin in einen tibergeordneten und geteilten Sinnhorizont eingebunden wissen. Sie
wirken damit auf und gemeinsam mit Autoren anderer europdischer Liander (von
Leopardi bis Coleridge, Chateaubriand und Byron).” Die Erfahrungswirklichkeit soll
im frithromantischen Sinn mit einer unendlichen Dimension verbunden werden.
Dieses Spannungsfeld fithrt zu Denkfiguren und &sthetischen Strukturen, die dem
weltanschaulichen Sinnbediirfnis ebenso zu entsprechen versuchen wie den Frag-
mentierungs- und Relativierungshewegungen der Moderne. Dass die Ausrichtung
auf ein Absolutes immer vom Wissen um das zwangslaufige Verfehlen dieses Ziels
begleitet ist, erzeugt eine nicht stillzustellende Bewegung.

Was macht die Romantik-Kritik aus der — angebotsweise so verstandenen —
historischen Romantik? Teilt sie das skizzierte Verstandnis, wenn sie etwa die Ba-
lance von moderner Fragmentierung und festgehaltener Einheitssehnsucht einsei-
tig bzw. aktivistisch aufldst? In welcher Form werden Auffassungen und Stereotype
uber Romantik kritisch weitergereicht? Wir widmen uns diesen Fragen, weil wir
glauben, dass sowohl Romantiker als auch ihre Kritiker Antworten auf Grundfra-
gen der Moderne geben, die es uns erlauben, gerade in ihren Auseinandersetzun-
gen Konstellationen zu finden, die noch unsere heutige Lebenswelt prégen. Die
Analyse von vergangenen und gegenwartigen Streitszenarien zeigt uns im besten
Fall moderne Aporien in Politik, Naturwissenschaft und Asthetik.

4 Zu den Beitragen

Gegenromantische Erklarungen, Analysen und Polemiken ziehen sich bis in die
Gegenwart. Den Beitrag von Stefan Matuschek, der dies eindriicklich demons-
triert und zugleich selbst deutlich Stellung bezieht, stellen wir unseren Analysen
zu Teilbereichen voran. Matuscheks Beitrag setzt sich kritisch mit gegenwértigen
Aktualisierungen der sogenannten Sonderwegsthese auseinander, der zufolge in
Deutschland mit der Romantik eine irrationalistische Bewegung entstanden sei,
die im Nationalsozialismus miindete. Neben einer Feuilletondebatte zum Zusam-
menhang von Romantik und deutscher Impfskepsis beleuchtet Matuschek Reak-
tualisierungen der Sonderwegsthese im Spatwerk des ostdeutschen Schriftstellers
Peter Hacks, im Antiromantischen Manifest (2017) der franzésischen Kiinstlerin
Marie Rotkopf und im Bestseller-Essay Radikale Zirtlichkeiten, mit dem die Jour-
nalistin Seyda Kurt 2021 Stellung gegen romantische Liebeskonzepte bezogen hat.
Gemeinsam sei diesen drei gegenromantischen Positionierungen ein verkiirztes

23 Vgl. Stefan Matuschek: Der gedichtete Himmel. Miinchen 2021.



10 —— Sandra Kerschbaumer, Matthias Loéwe, Tilman Reitz

Verstdndnis von Romantik als Verblendung und Unterdriickung produzierende
kulturelle Bewegung. Thren historischen Grund finden diese in den Entwiirfen
einer gegenromantischen Sonderwegsthese bei Helmuth Plessner, Thomas Mann
und Georg Lukécs.

Alexander Stoger widmet sich der Frage, welche (rhetorische) Funktion die
gegenromantische Haltung vieler deutscher Naturforscher des 19. Jahrhunderts
fiir die Konsolidierung der empirischen Naturwissenschaften und die Identitéts-
findung ihrer Protagonisten hatte. Metareflexive Texte kommen selten ohne
Selbstdefinition ex negativo aus und hier liegt die Abgrenzung von der romanti-
schen Naturphilosophie ebenso nahe wie die Berufung auf epistemische Tugen-
den, die sich im Labor zeigen: Zu diesen gehort die Spezialisierung, die induktive
Methode, die Erkenntnisgewinnung durch Experimente. Der Chemiker Justus Lie-
big, der im Zentrum von Stogers Beitrag steht, sieht Romantiker als Relikt iiber-
kommener Spekulation und Phantasterei. Bei diesen Zuschreibungen geht es
auch um die Rolle der Naturwissenschaften in der Gesellschaft und ganz konkret
um die finanziell-politische Unterstiitzung durch den Preufiischen Staat. Fiir
diese hatte man es damals augenscheinlich noch nétig, sich von den Geisteswis-
senschaften abzugrenzen; Liebig wéhlte zu diesem Zweck das dramatische Bild
der die Naturwissenschaften potentiell zugrunderichtenden romantischen Seu-
che. In der néchsten Generation fithrt Emil Du-Bois-Reymond den gegenromanti-
schen Topos fort.

Benjamin Spechts Beitrag setzt an bei Gottfried Kellers Roman Der Griine
Heinrich, in dessen Abrechnung mit der romantischen Naturbetrachtung er eine
Koinzidenz zu Hermann von Helmholtz wissenschaftstheoretischer Positionierung
ausmacht, die er dann durch die Analyse von dessen Vortragswerk entfaltet. In der
zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts steigt Helmholtz zum fiihrenden public scientist
in Deutschland auf und begriindet so nicht nur durch seine wissenschaftlichen Leis-
tungen in Medizin, Physiologie und Physik, eine ungeheure Deutungsmacht. Lebens-
lang bleibt er bei seiner Ablehnung der romantischen Naturphilosophie. Specht legt
diese hinsichtlich des tragenden Naturbegriffs, der Methodologie sowie der Semiotik
und der asthetischen Naturerfahrung differenziert dar — nicht chne hinter den funda-
mentalen Unterschieden auf tiberraschende und bisher nicht gesehene Gemeinsam-
keiten zu verweisen. Diese basieren — so Benjamin Specht — auf der Rezeption der
Transzendentalphilosophie durch die Romantiker und Hermann von Helmholtz.

Sandra Kerschbaumer rekonstruiert ebenfalls eine paradigmatische Posi-
tion aus der Zeit der sich konsolidierenden empirischen Naturwissenschaften
und der romantischen Naturphilosophie. Matthias Jakob Schleiden hat in mehrfa-
cher Weise musterhaft gegen Schelling und verwandte Ansétze Position bezogen.
Wichtig ist ihm zundchst, dass wissenschaftliche Naturforschung grundsatzlich
Erfahrungsbhezug verlangt. Spekulationen, die (wie man seit Popper sagen wiirde)



GegenRomantik: Einleitende Gedanken =— 11

nicht falsifizierbar sind, kénnen fiir ihn keinen wissenschaftlichen Anspruch er-
heben, und diverse naturphilosophische Theorien beweisen fiir ihn hauptséach-
lich, dass die Autoren den aktuellen Stand der Forschung nicht kennen. Ebenso
wichtig ist fiir ihn zweitens eine Trennung des naturwissenschaftlich Erforschba-
ren von unseren normativen Ideen und unserer ,Freiheit’ sowie schliefSlich das,
was man spater funktionale Differenzierung nennt. Wasser ist in der Dichtung
etwas Anderes als in der Okonomie und eben auch in der chemischen Analyse.
Damit markiert Schleiden in Abgrenzung zur Romantik Grundsitze, die fiir das
Selbstverstdndnis moderner Naturwissenschaften entscheidend geblieben sind.
Neuere Breitrédge zur 6kologischen Debatte geben, wie Sandra Kerschbaumer ab-
schlieflend ausfiihrt, trotzdem Anlass zu fragen, ob Schleiden oder Schelling recht
hatte.

Alexander Schmidt analysiert mit August Ludwig von Rochau und dessen
Schrift Grundsdtze der Realpolitik von 1853 das Muster einer antiromantisch-
liberalen Realpolitik, die sich weder in der Verarbeitung der gescheiterten Revolu-
tion erschopft noch als eine Art Vorbereitung nationalliberaler Kompromisse mit
Bismarck einordnen lisst. Ahnlich wie etwa Marx (und dhnlich erschiittert vom
Staatsstreich Louis Bonapartes) verbindet Rochau emanzipatorische Grundsitze
mit einer Analyse, die Macht und Interessenkonflikte im Zentrum von Politik sieht.
Der Beitrag arbeitet heraus, dass der Gegner dabei keineswegs nur das rechts-
theoretisch gepragte Denken der Vormarz-Liberalen, sondern eine als romantisch
begriffene Tendenz zur Harmonisierung von Gegensétzen hildet — im liberalen und
demokratischen Lager ebenso wie im Kultur-Nationalismus und sogar in der kon-
servativen oder reaktionéren Beschworung von Tradition und Autoritét. Noch in
Max Webers spaten Schriften und Vortrédgen kann Alexander Schmidt Nachwirkun-
gen dieses antiromantischen politischen Realismus nachweisen.

Kristina Mateescu untersucht die Romantikrezeption im Umfeld der Kultur-
zeitschrift Hochland, die dort gefiihrten Debatten um die Verhaltnishestimmung
von ,Katholizismus‘ und ,Romantik‘ und konzentriert sich dabei auf Alfred von
Martin. Dieser wendet sich gegen eine Indienstnahme der Romantik von verschie-
denen Seiten (z. B. durch Carl Schmitt) und pladiert fiir eine historisch und kul-
tursoziologisch informierte Betrachtung, fiir die er sich an Karl Mannheim und
Max Weber orientiert. In Anlehnung an Webers ,Idealtypen‘ unterscheidet von
Martin zwischen einem negativ gewerteten, alle Bereiche des Lebens &sthetisie-
renden romantischen Katholizismus (Brentano, Tieck, Novalis) und einer katholi-
schen Romantik Eichendorff’scher Pragung. In seiner spateren Studie Nietzsche
und Burckhardt erfolgt eine Entdifferenzierung, in dem nun Nietzsche fiir eine
allein pejorativ beurteilte ,romantische Weltanschauung’ steht, in der ein echtes
Wahrheitsverlangen zugunsten eines iiberspitzen Subjektivismus preisgegeben
wird. Hieraus leitet sich ein Irrationalismus ab, den von Martin (wie Lukacs) mit



12 —— Sandra Kerschbaumer, Matthias Léwe, Tilman Reitz

der Ideologie des Nationalsozialismus assoziiert. Burckhardt hingegen repréasen-
tiert eine ,klassische Weltanschauung, die eine christlich-humanistische Leser-
schaft als antiromantisch und antinazistisch verstehen soll.

Matthias Lowe und Tilman Reitz unterscheiden im Sinne Isaiah Berlins zwi-
schen ,negativer” und ,positiver Freiheit, die bei Novalis und Friedrich Schlegel in
einem Spannungsverhaltnis zueinander stehen. Romantische Subjekte wollen ein
besseres Selbst entwickeln, konnen sich auf dieses positive Freiheitsideal aber nur
im Modus unendlicher Sehnsucht beziehen und bewahren so individuelle Hand-
lungsspielrdume einer negativen Freiheit. Das komplexe und durchaus wider-
sprichliche Verhéltnis der Romantik zum Liberalismus fassen sie unter den Begriff
eines ,liberalen Antiliberalismus®. Genau dieser begiinstigt die verschiedenen
Spielarten von politisch motivierter Romantikkritik, die Lowe und Reitz in ihrem
Beitrag vorfithren. In der Rezeption des 19. und frithen 20. Jahrhunderts konstatie-
ren sie die Gegenstellung eines antiromantischen Liberalismus (etwa im Vormaérz)
und einer antiliberalen Romantikapologese (etwa in der Kulturkritik Thomas
Manns). Fir das 20. Jahrhundert zeichnen sie die Positionen von Isaiah Berlin, Carl
Schmitt, Georg Lukédcs und Richard Rorty nach, die das Verhdltnis von Romantik
und Liberalismus weiter auffachern.

Die Einsicht, dass auch das Private politisch ist, hat (frith-)romantische Vorlau-
fer, die Patricia Klefden in ein Verhéltnis zu aktueller Gegenromantik setzt. Intel-
lektuellengruppen wie die Jenaer haben die vorherrschenden Muster von Liebe,
Familie und Geschlechterverhdltnissen theoretisch wie praktisch in Frage gestellt.
In gegenwartigen Darstellungen wird vor allem betont, dass sie hierbei nicht weit
genug gegangen seien oder bestimmte Aspekte ménnlicher Herrschaft sogar ver-
stérkt oder mit erfunden hétten. Die aktuelle geschlechterpolitische Gegenromantik
bezieht sich hierfiir teils auf historische Protagonisten, teils auf Stereotype der ,ro-
mantischen Liebe’, wie sie etwa Eva Illouz soziologisch nachzeichnet. Patricia Kle-
Ben setzt sich u. a. mit dem bereits bei Matuschek angesprochenen Traktat von
Seyda Kurt auseinander, den sie mit priifenden Relektiiren frithromantischer Lie-
besbeziehungen und deren literarischen Verarbeitungen verbindet. Die dargestell-
ten Vorwtirfe halten der Konfrontation nur begrenzt stand. Zeichnet sich schon im
Uberblick ab, dass die Frithromantik in Deutschland eben auch die biirgerliche Ehe
in Frage stellte. So wird an der Beziehung Sophie Mereaus zu Clemens Brentano
und derjenigen Karoline von Giinderrodes zu Friedrich Creuzer ein neues weibli-
ches Selbsthewusstsein deutlich, das Handlungsspielraume jenseits der méannlich
dominierten Ehe einklagt und den beteiligten, nur begrenzt iberzeugten Ménnern
Zugestandnisse abringt.

Trotz der Zuordnung Theodor Storms zur Epoche des Realismus wird der
Autor - so zeigt Felix Schallenberg — immer wieder mit der historischen Roman-
tik in Verbindung gebracht. Schon frithe Biografen haben Bediirfnisse nach tran-



GegenRomantik: Einleitende Gedanken =— 13

szendenten Heimaten in seinem Werk bemerkt und auch auf personliche Auerun-
gen Storms sowie seine literarische Sozialisation hingewiesen. Dieser durchaus ro-
mantikaffinen Sozialisation stellt Schallenberg den vehement romantikkritischen,
ja romantikfeindlichen Diskurs seiner Zeit gegentiber, in dem vor allem der pro-
grammatische Realismus der Romantik Eigenschaften wie ,reaktionar’, ,abstrakt‘
und ,krank‘ zuschrieb, um sich hiervon als tatkraftig und gesund, als an konkreten
Objekten und Gegenstdnden orientiert, abzugrenzen. Am Beispiel der Erzahlung
Eine Halligfahrt (1871) fithrt Schallenberg die literarisch-praktische Auseinanderset-
zung Theodor Storms mit dem Erbe der Romantik vor. Hier hat eine jugendliche
Figur noch Zugang zu romantischen Erfahrungswelten, die allerdings ihr wirklich-
keitsverdnderndes Gestaltungspotential verlieren. Es geht — so Schallenberg — um
keine einfache Dichotomie, sondern um ein komplexes Transformationsverhaltnis.

Das ambivalente Abgrenzungsverhdltnis von Romantik und Realismus lasst
sich, wie Stefan Tetzlaff in seinem Beitrag zeigt, auch zeichentheoretisch darstel-
len. Auf die romantische These einer durchgéingigen Lesbarkeit und symbolischen
Verfasstheit der Welt, die in Féllen wie Tiecks Blondem Eckbert beinahe magische
Probleme folgenschweren Zeichengebrauchs bedingt, antworten realistische Texte
mit einer beachtlich differenzierten, sprachpragmatischen Gegenthese. Statt Spra-
che einfach zur moglichst angemessenen Darstellung der Wirklichkeit einzusetzen,
schildern Autoren wie Gottfried Keller, Ernst Eckstein, Theodor Storm oder Otto
Ludwig Situationen, in denen menschlicher Sprach- und Zeichengebrauch Realitét
herstellt, selbst wenn der Effekt nicht selten die Intentionen der Auferungssubjekte
durchkreuzt. Von der fraglichen Gegenromantik ldsst sich beinahe sagen, dass sie
die romantischen Experimente aufhebt, indem sie ihren Impuls aufnimmt und pro-
duktiv umdeutet. Das ,Modell Romantik‘ scheint hier gerade von der Gegenbe-
wegung verstanden worden zu sein.

Michael F. Zimmermann beschéftigt sich mit der spannungsreichen Freund-
schaft zwischen dem Dichter Charles Baudelaire und dem Maler Edouard Manet.
Gezeigt wird, dass sich diese intermediale dsthetische Konstellation mit der Begriffs-
opposition zwischen Romantik und Gegenromantik lesen 1asst, wobei Baudelaire als
Romantiker, Manet als Gegenromantiker verstanden werden. Die zentrale Differenz,
die sich vor allem in Baudelaires Kritik an Manet auftut, besteht im Verhéltnis zum
romantischen Subjektkonzept, das bei Baudelaire transformierend fortgeschrieben,
bei Manet hingegen zu tiberwinden versucht wird. Das romantische Subjektkonzept,
an das Baudelaire ankniipft, grilndet Zimmermann zufolge in der Idee eines authen-
tischen Selbst, das sich dem eigenen Zugriff gleichwohl immer wieder entzieht, das
sich selbst unergrundlich bleibt. Das Gegenmodell ist ein am Fortschritt orientiertes
Subjekt, das sich auf die Zukunft fokussiert, sich dabei aber vom ,authentischen’
Kern seines Selbst entfremdet. Flir Baudelaire reprasentiert inshesondere Manet ein
solches gegenromantisches Subjekt- und Kunstverstandnis: Manets naturalistische



14 —— Sandra Kerschbaumer, Matthias Léwe, Tilman Reitz

Bildasthetik habe sich mit ihrer Orientierung an Gegenwartigkeit und Beobachtung,
gar am Realismus der Fotographie, zu sehr der Idee des Fortschritts verschrieben.
Eingehend diskutiert Zimmermanns Beitrag, ob diese Perspektive Baudelaires der
Bildasthetik Manets gerecht wird.

An der Romantik kann man - so Christoph Rauen - Kommunikations- und
Bewusstseinstechniken studieren, die bis heute in abgewandelter Form relevant
sind. Zu ihnen gehort die romantische Ironie, die Rauen als Haltung und Sprech-
weise versteht, die Anspriiche auf Identitidt und Authentizitdt unter den modernen
Bedingungen von Pluralitat, Kontingenz und Geschichtlichkeit fortwéhrend mit Re-
lativierungen begleitet. Rauen skizziert Friedrich Schlegels sich selbst entwerfendes
Ich und die zeitgendssischen Einspriiche, die dessen fehlende Féahigkeit zur Aner-
kennung tberindividueller Normen reklamierten. Nach einem flotten Durchgang
durch Stationen im 20. Jahrhundert, einem Stopp in der Popkultur und bei ihren
Kritikern unternimmt Christoph Rauen zwei detaillierte Analysen von aktuellen
Liebesromanen. Leif Randts Allegro Pastell, von der Kritik als ,Relaunch friithro-
mantischer Poetik“ gefeiert und verflucht, zeigt Figuren in permanenter Distanz zu
sich selbst und bei dem tentativen Versuch, diese zu tiberwinden. Die Frage, ob die
Liebe die Tilgung ironischer Zweifel zu gunsten einer metaphysisch-emotionalen
Gewissheit voraussetzt, stellt auch Sally Rooney in Beautiful World, Where Are You
und beantwortet sie anders als Leif Randt mit: ja.

Michael Makropoulos wendet sich schliefilich dem gespannten Verhaltnis
von Romantik und Avantgarden zu, das sowohl asthetische als auch politische An-
teile hat. Vor allem umfasst sie, wie Makropoulos zeigt, aber auch einen Wandel im
Moglichkeitssinn. Makropoulos setzt bei der verbreiteten Annahme an, dass die
Avantgarden des frithen 20. Jahrhunderts romantische Figuren aufnahmen und ra-
dikalisierten: In beiden Féllen tiberschritt man betont die Grenzen zwischen Kunst
und ,Leben’, in beiden wollte man das letztere zum Gegenstand radikaler Experi-
mente und die dsthetische Gestaltung zum Ordnungszentrum der Wirklichkeit ma-
chen. Anders als die ,Romantisierung‘ der Welt, die immer moglichkeitsoffen blieb
und die Resultate reflexiv in der Schwebe lief3, zielten die Avantgarden Makropou-
los zufolge aber auf eindeutige, definitive Ordnungen. Von Marinetti bis Breton,
vom Konstruktivismus bis zur Neuen Sachlichkeit dominiere eine ,instrumentelle
und ,technizistische‘ Logik, der sich Friedrich Schlegel und Novalis bei aller kon-
struktiven Offenheit gerade nicht hingegeben hatten. Die Avantgarden werden
damit als eine Gegenromantik lesbar, der man die Romantik selbst durchaus vor-
ziehen kann. Wir danken Max Emunds, Christian Nastevski und Caroline Will fiir
die Unterstiitzung bei der Vorbereitung der Publikation.



Stefan Matuschek
Der Romantik-Popanz
Ein Wiederganger

Ein Gespenst geht um in der deutschen Kultur- und Mentalitatsgeschichtsschrei-
bung, das Gespenst der Romantik. Es soll uns schaudern lassen iiber den irratio-
nalen Charakter, der die Deutschen aus dem Fortschritt der europdischen
Moderne hinaus auf einen verhadngnisvollen Sonderweg getrieben hétte. Von
der Romantik auf schiefer Ebene hinab bis zu Hitler: Das ist der Topos des ro-
mantisch-deutschen Irrationalismus. Er ist — in dieser Verkiirzung — ein leerer
Spuk.! Denn erstens sind Nationalcharaktere ohnehin nur imaginiare Gréfen,?
zweitens ist die Geschichte kein Fatum, dem die Akteure ausgeliefert wéren,
und drittens ist die Romantik keine typisch deutsche, sondern in ihren ersten
Inspirationen eine englische, schottische, deutsche und franzésische Erschei-
nung, die sich schnell und in grofler Vielfalt und Verschiedenartigkeit iber Eu-
ropa und auch dartber hinaus ausbreitet. Die Verschiedenartigkeiten verlaufen
dabei nicht entlang der Landesgrenzen, sondern liegen quer dazu. Novalis und
Chateaubriand etwa formulieren zur gleichen Zeit und ohne voneinander zu
wissen ein sehr dhnlich &sthetisiertes Christentum. E.T.A. Hoffmann verbindet
sich enger mit der englischen Schauerromantik als mit den meisten deutsch-
sprachigen romantischen Autoren seiner Zeit und er hat in England und Frank-
reich zunéchst eine unvergleichlich grofiere Resonanz als in Deutschland.
Dennoch hort das deutsche Romantik-Gespenst nicht auf zu spuken. Es wird
immer wieder herbeigerufen, um ... ja, um was eigentlich zu tun? Man kann es
am besten wohl so sagen: um Deutschland immer wieder aufs Neue als schauerli-
chen Ausnahmefall an Irrationalismus anzuzeigen. Das ist seit Jahrzehnten so
etabliert, dass es auch schon als beildufige Routine begegnet. Botho Straufy’ 1984
erschienener Roman Der junge Mann enthélt ein ,Der Wald“ iiberschriebenes Ka-
pitel, das aus Klischeemotiven der Romantik und in parodistischer Anlehnung an
Novalis’ allegorische Marchen den deutschen Nationalcharakter vorfiihrt. Man ist
nicht iiberrascht, darin auch eine Allegorie des Nationalsozialismus zu finden. Sie
erscheint als Aufmarsch eines nach Berufsstinden hierarchisch gegliederten
»Volk[s]“, das von einer Fiihrerfigur an seiner Spitze ,,aus seiner ,Odnis* herausge-

1 Ralf Klausnitzer: Blaue Blume unterm Hakenkreuz. Die Rezeption der deutschen literarischen
Romantik im Dritten Reich. Paderborn u. a. 1999.

2 Benedict Anderson: Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationa-
lism. London 1983.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-002


https://doi.org/10.1515/9783111199733-002

16 = Stefan Matuschek

fihrt werden wollte“. Ziellos im Wald herumlaufend, verschlingt sich diese Men-
schenschlange schliefSlich Stiick fiir Stiick von hinten, bis ,nichts mehr tibrigblieb
als die Fiihrung selbst, hinter ihr aber nur Blut und Zerfall«

Der jlingste Buchmarkterfolg eines Literaturkritikers, Michael Maars Ab-
handlung tber Das Geheimnis grofSer Literatur von 2020, bietet zur Romantik
nichts anderes als Makelei und den Hinweis, dass der Nazi-Ausdruck ,Kraft durch
Freude‘ schon bei Hélderlin vorkomme.* Aufs Knappste, fast Lakonische bringt
der franzosische Romancier Frédéric Beigbeder dieses Romantik-Gespenst, indem
er seinen autobiografisch angelegten ,Romantischen Egoisten in dem gleichna-
migen tagebuchartigen Roman notieren lasst: ,Und ohne Romantik: keine Liebe,
kein Hitler.> Das bemerkt der franzésische Protagonist wihrend seiner Deutsch-
landreise. Beigheder war Werbetexter, bevor er ins Romanfach wechselte. Die
plakative Verknappung beherrscht er nach wie vor. Sie bringt das deutsche Ro-
mantik-Gespenst auf seine Minimalform.

Bei Straufs und Beigbeder werden die verwendeten Topoi als solche bewusst.
Sie bieten ein Spiel mit und iiber das zentrale Deutschland-Klischee. Es findet wie
selbstverstdndlich seinen Platz in der gehobenen Unterhaltungsliteratur, gehort
zu deren Repertoire. Erstaunlich ist, dass es trotzdem immer wieder ,wie neu‘
hervorgeholt wird. Dazu bot zuletzt die Frustration iiber die schleppende Impf-
kampagne Anlass. Im Winter 2021/22 waren die Zeitungen und andere Medien
voll mit Beitrdgen, die die im Vergleich zu West-, Nord- und Stideuropa geringe-
ren Impfquoten in den deutschsprachigen Gebieten auf die Romantik zuriickfith-
ren wollten. ,Ist die deutsche Romantik schuld an der Impfskepsis?“ fragte am
27.11.2021 eine Artikeliiberschrift der Neuen Ziircher Zeitung. Und wie in vielen
dhnlichen Beitrdgen in anderen tberregionalen und lokalen Zeitungen und Sen-
deanstalten beantwortete der Beitrag sie mit ,ja“. Die Sonderwegthese ist durch
den Impfquotenvergleich plétzlich wieder da. Urspriinge der Impfskepsis. Eine
deutsche Besonderheit war am 20.12.2021 der entsprechende Beitrag in der taz
iberschrieben, wobei die Besonderheit auch hier auf die Romantik zuriickgefiihrt
wurde.®

Als Bindeglieder werden ein naives Nattrlichkeitsideal und die zugehdrige
Technik- und (Pharma-)Industriefeindschaft angefithrt oder konkreter die medizi-

3 Vgl. Botho Straufi: Der junge Mann. 5. Aufl. Miinchen 2003, S. 74 f.

4 Vgl. Michael Maar: Die Schlange im Wolfspelz. Das Geheimnis grofier Literatur. 8. Aufl. Ham-
burg 2021, S. 201.

5 ,Et sans romantisme: ni amour, ni Hitler.“ Frédéric Beigheder: L’Egoiste romantique. Paris
2005, S. 169.

6 Christian Jakob: ,Urspriinge der Impfskepsis. Eine deutsche Besonderheit®. In: taz, 20.12.2021.
https://taz.de/Urspruenge-der-Impfskepsis/!5818070/ (15.09.2023).


https://taz.de/Urspruenge-der-Impfskepsis/%215818070/

Der Romantik-Popanz =—— 17

nische Esoterik. Tatsdchlich kann man hier Zusammenhénge sehen. Samuel Hah-
nemann griindete die Homdopathie auf das Ahnlichkeitsprinzip zwischen den
Krankheits- und Arzneimittelsymptomen. Darin sah er das universelle Naturheil-
gesetz, das ihm sinnlich evident schien.” Gebraucht er damit nicht genau den
,Zauberstab der Analogie“,8 den Novalis empfiehlt? Und steckt im homdopathi-
schen Prinzip der ,Potenzierung’, das die Verwdsserung zur Steigerung umdeutet,
nicht dieselbe zahlenskeptische poetische Kreativitat, die Novalis in die Verse
,Wenn nicht mehr Zahlen und Figuren / Sind Schliissel aller Kreaturen*® gefasst
hat? Kann man das ,Alternative‘ an der alternativen Medizin nicht insgesamt tref-
fend als das ,Romantische‘ bezeichnen, indem man darunter die analogieselige
Ausrichtung auf ein imagindres Ganzheitsideal versteht?

Wer solche Uberlegungen beginnt, wird seinerseits zum Analogiezauberer.
Die Problemkontexte der friihromantischen Poetik einerseits und der aktuellen
Impfgegner andererseits sind zu verschieden, als dass man die beiden Positionen
in einen sachlichen Zusammenhang bringen kénnte. Aus Novalis-Zitaten eine Hal-
tung gegentiber dem Impfen ableiten zu wollen, wéire Unfug. So direkt tun das
die neuen Romantik-Gespenster-Seher auch selten. Sie machen es indirekt tiber
die imagindren Gréfen von Nationalcharakter und dessen sich schicksalhaft fort-
erbendem Determinismus. Direkt spitzt indes der Literaturkritiker und Fernseh-
moderator Volker Weidermann die Sache auf Novalis zu. Sein am 30.12.2021 in
der Wochenzeitschrift Die Zeit erschienener Impfgegner-Romantik-Beitrag tragt
den Titel: ,Aber ja, er ist schuld!“ ,Er“ ist Novalis, und schuld sei er an der niedri-
gen Impfquote in Deutschland. Die Ursache, argumentiert Weidermann, sei die in
den Hymnen an die Nacht zum Ausdruck kommende ,Liebe zum Tod*, die ,in all
ihrer dichterischen Schénheit bis heute ein deutsches Verhéngnis“'° sei. Ich kann
nicht entscheiden, ob Weidermann ernsthaft annimmt, dass die Impfgegnerschaft
aus einer romantischen Liebe zum Tod herriihre, oder ob das eine hinterhéltige
Formulierung sein soll, um die Impfverweigerer zu provozieren. (Das zweite er-
schiene mir schliissiger.)

Der Einwand, dass die Liebe zum Tod in den Hymnen an die Nacht ein nur
beilaufiges, keineswegs vordringliches Motiv ist, bringt in diesem Fall nichts.
Denn hier geht es nicht um Novalis-Exegese, sondern um feuilletonistische Grof3-

7 Vgl. Samuel Hahnemann: Organon der rationellen Heilkunde. Dresden 1810, S. 20-22 (§§ 19 f.).

8 Novalis: Die Christenheit oder Europa. In: Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von Har-
denbergs. Bd. 2. Hg. von Hans-Joachim Mahl. Miinchen 1978, S. 729-750, hier S. 743.

9 Novalis: Materialien zu Heinrich von Ofterdingen. In: Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich
von Hardenbergs. Bd. 1. Hg. von Richard Samuel. Miinchen 1978, S. 395.

10 Volker Weidermann: ,Aber ja, er ist schuld!“. In: Die Zeit Nr. 1, 30.12.2021, S. 53.



18 = Stefan Matuschek

perspektiven. Sie erdffneten das Jubildumsjahr 2022, in das Friedrich von Harden-
bergs 250. Geburtstag fiel.

Weidermanns Beitrag ist nicht an sich, sondern als Symptom interessant. Er
belegt, wie gegenwartig das alte Klischee heute noch ist. ,Was ist Romantik? Nichts
anderes als der verhdngnisvolle deutsche Irrationalismus.’ Der erste Beitrag zum
Novalis-Jubildum in einem deutschen Feuilleton passt dieses Klischee an die ak-
tuellen Verhéltnisse an. So lud sich auf dem frithromantischen Dichter und Salinen-
assessor die Frustration tiber das Nicht-enden-Wollen der Pandemie ab. Denn
darin liegt die eigentliche Funktion dieses Romantik-Klischees. Es erklért nichts,
sondern wirkt als Erklarungssurrogat emotional tiber das Nicht-Verstehen hinweg.
Die niedrige Impfquote in Deutschland hatte hochst wahrscheinlich viele verschie-
dene Ursachen: die Entspannung im Sommer, die Aufmerksamkeitsverschiebung
im Wahlkampf, das Regierungsinterim wahrend der Koalitionsverhandlungen, den
Irrtum der Standigen Impfkommission, was die Dringlichkeit der Booster-Impfung
betrifft, fehlende Aufkldrungs- und Motivationskampagnen in Fremdsprachen und
in einfacher Sprache, fehlende Impfangebote an den Orten, wo die Impfmuffel
zahlreich sind, das Kapern des Impfthemas durch die politische Rechte und dessen
Verkniipfung mit Politikverdrossenheit, Systemgegnerschaft und Elitenhass, Ver-
schworungsmythen und Angstpropaganda im Internet. Es ist lacherlich, in diesen
Ursachenkatalog Novalis mit aufzunehmen oder ihn stellvertretend fiir die deut-
sche Romantik zum eigentlich Schuldigen zu erklaren. Wenn man es dennoch tut,
liegt es wohl daran, dass man damit eine komplizierte Sache einfach macht. Das
romantisch-irrationale Verhdngnis der Deutschen klingt nach einer komplexen, an-
spruchsvoll tiefgreifenden, kulturgeschichtlich gebildeten Erkldrung und ist doch
zugleich wunderbar schlagkraftig in einen einzigen Ausdruck gefasst, der das
ganze Ubel mit einem Mal beim Namen nennt. ,Romantik‘ wird so zu einer Sam-
melbezeichnung fir all das, was rational schwer oder gar nicht nachvollziehbar
erscheint. Wo der Sachverhalt untibersichtlich heterogen und seine Ursachen
vielfaltig sind, bietet sich ,Romantik‘ als Fluchtpunkt einer monokausalen Erkla-
rungsperspektive an. Er suggeriert die eine tiefschiirfende Erklarung, die in ihrer
volkerpsychologischen Dimension zugleich einen hohen menschlich-emotionalen
Unterhaltungswert hat. Denn es ist viel spannender, von einem einzigen, grofien
Charakterverhdngnis zu reden als viele verschiedene, mitunter banale Einzelas-
pekte zu kumulieren. ,Ach, es ist wieder einmal der typisch deutsche Irrationalis-
mus‘ — mit diesem Stofiseufzer konnte man die Pandemiefrustration viel schneller
bearbeiten als mit realer Ursachenforschung. Durch ihn wird die Romantik zu
einem Popanz, zu einer unheilvollen deutschen Schicksalsmacht. Sobald man ge-
nauer hinschaut, féllt sie in sich zusammen.

Entstanden ist der Romantik-Popanz in den ersten Versuchen, den Nationalso-
zialismus zu erklaren. Der Erfolg der Gleichschaltungspolitik erschien zu grof$ und



Der Romantik-Popanz =—— 19

die anschliefenden Verbrechen zu ungeheuerlich, als dass man sie allein aus den
wenigen Jahren des diktatorischen Regierungshandelns ableiten konnte. Es hatte
offenbar eine viel grofiere Dimension, die weit in die Geschichte und tief in die
Seelenlage der Deutschen hinabreichen musste. So sahen es jedenfalls die ersten
Erklarungsversuche, die schon bald nach der Machtergreifung einsetzten und
dann den Kriegsverlauf und die deutsche Kapitulation begleiteten. Die maf3gebli-
chen Autoren dafiir sind Helmuth Plessner, Thomas Mann und Georg Lukécs.
Plessner brachte die nationalcharakterliche Sonderwegsthese schon 1935 auf, zu-
néchst unter dem abstrakteren Titel Das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang
seiner biirgerlichen Epoche.”! Nach dem Krieg wurde sein Buch mit pragnanterer
Uberschrift durchschlagend bekannt: Die verspitete Nation. Uber die politische
Verfiihrbarkeit biirgerlichen Geistes.'* Auf die Romantik spitzt dann Thomas
Mann die deutsche Sonderwegthese zu, wobei er in entscheidender Weise™ von
einem in Deutschland heute kaum bekannten Buch des Amerikaners Peter Vier-
eck inspiriert wurde: Metapolitics. From Wagner and the German Romantics to
Hitler. Viereck, der Sohn deutscher Einwanderer in Amerika, ist meines Wissens
der erste, der den Nationalsozialismus geradlinig aus der deutschen Romantik ablei-
tet. Auch wenn er dabei differenziert und die Vorlauferschaft {iberzeugend an einzel-
nen Akteuren (vor allem an dem ,Turnvater‘ Friedrich Ludwig Jahn) aufweisen
kann, argumentiert Viereck auf der Basis einer kruden Vélkerpsychologie, in der die
romantische Innerlichkeit und die totalitire Konzentrationslagerdiktatur nur zwei
Seiten derselben Medaille sind: ,The masses worship a prison-camp type of state
with fanatic hysteria so long as it saves each of them, as romantic individuals, from
his inner mental and emotional anarchy.“!* Es mag heute erstaunen, dass Vierecks
Buch mit solchen Sdtzen 1941 an der Harvard-University als Dissertation angenom-
men wurde. Weniger erstaunlich ist dagegen, dass es bis heute seine Leser findet
und seit 1941 kontinuierlich neu aufgelegt wird. Die jlingste Auflage stammt von
2017. Nicht erstaunlich, doch bedauerlich ist die Tatsache, dass Vierecks Buch in ak-

11 Helmuth Plessner: Das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang seiner biirgerlichen Epoche.
Zurich 1935.

12 Helmuth Plessner: Die verspitete Nation. Uber die politische Verfiihrbarkeit biirgerlichen Geis-
tes. Stuttgart 1959.

13 Vgl. Stefan Matuschek: ,Perspektivische Amerikanisierung. Thomas Mann, Peter Viereck und
die deutsche Romantik®. In: Im Schatten des Lindenbaums. Thomas Mann und die Romantik. Hg.
von Jens Ewen, Tim Lorke, Regine Zeller. Wiirzburg 2016, S. 197-217.

14 Peter Viereck: Metapolitics. From Wagner and the German Romantics to Hitler. Expanded edi-
tion. With a new introduction by the author. New Brunswick/London 2007, S. 28.



20 —— Stefan Matuschek

tuellen amerikanischen Hochschullehrbiichern zu Nazi-Deutschland ohne jeden
Kommentar zur weiterfiihrenden Lektiire empfohlen wird."

Thomas Manns Essays und Vortrage tragen die ,Von-der-Romantik-zu-Hitler*-
These aus Amerika nach Deutschland. Der lingste und bekannteste Text darunter,
Deutschland und die Deutschen von 1945," entspricht weitgehend Vierecks Perspek-
tive, wenn er auch sehr viel feiner formuliert und, seine romantische Herkunft nicht
verleugnend, eine eigene Balance aus distanzierter Diagnose und tragischer Selbster-
kenntnis halt. Thomas Mann spricht hier als neuer amerikanischer Staatshtirger, der
durch diesen Status dem deutsch-romantischen Verhdngnis habe entkommen kon-
nen. Sein zur gleichen Zeit entstehender Doktor Faustus-Roman bedient seinerseits
diese volkerpsychologische Schicksalserzahlung, zieht jedoch eine zusétzliche Reflexi-
onsebene ein. Indem er die Entstehung und Herstellung dieser Erzahlung ausfiihrlich
mit darstellt und in der Zeitbloom-Figur einem deutlich kritisch bewerteten, auf per-
verse Weise patriotischen inneren Immigranten zuschreibt, lasst der Romanautor
(ganz anders als der Essayist und Redner) Thomas Mann dieses imaginar mythisie-
rende Deutschlandbild als solches erkennen.

Georg Lukdcs Buch tiber Die Zerstirung der Vernunft von 1954 hat schliefilich
die Romantik-Polemik im sozialistischen Deutschland grundiert.” Dabei spielen
die romantische Literatur, Kunst und Musik, auch der Begriff ,Romantik‘ anders
als bei Viereck und Thomas Mann gar keine Rolle. Lukdcs geht es nur um Schel-
ling und den, wie der Autor diagnostiziert, von ihm begriindeten philosophischen
Irrationalismus. So sagt es auch der spater hinzugekommene Untertitel: Der Weg
des Irrationalismus von Schelling zu Hitler. Die Ableitungsthese ist indes noch un-
differenzierter als bei Viereck. Indem man Schelling pars pro toto fiir seine Epo-
che nahm, wirkte Lukéacs’ Buch kanonisch fiir die pauschale Ablehnung und
Verurteilung der Romantik aus marxistischer Warte. Aus dieser Sicht war die Ro-
mantik nun nichts anderes mehr als die Weichenstellung zum Nationalsozialis-
mus. Erst in den 1970er-Jahren dnderte sich die Perspektive. Ich komme darauf
zurick.

So entschieden wie Lukéacs, aber ausdriicklich und pauschal tber ,die Roman-
tik‘ urteilt Victor Klemperer. Sein 1947 erschienenes Buch LTI (Lingua Tertii Impe-
rii) ist als Analyse der nationalsozialistischen Sprache bekannt geworden. Weniger
bekannt ist, dass es in seiner Frage nach den ,Wurzeln“ des Ubels so geradewegs
auf die Romantik zugeht, dass es fast auf eine Gleichsetzung mit den Nazis hinaus-
lauft: ,Ich hatte und habe das ganz bestimmte Wissen um die engste Verbunden-

15 Vgl. Joseph W. Bendersky: A Concise History of Nazi-Germany. 3. Aufl. New York 2007, S. 58.
16 Thomas Mann: Deutschland und die Deutschen. Stockholm 1947.
17 Georg Lukacs: Die Zerstérung der Vernunft. Berlin 1954.



Der Romantik-Popanz — 21

heit zwischen Nazismus und deutscher Romantik in mir“, schreibt Klemperer; der
eine, heift es weiter, sei ,,zwangslaufig® aus der anderen hervorgegangen.'®

Aus der unmittelbaren Nachkriegszeit heraus kann man solche Perspektiven
am ehesten verstehen. Das Ausmaf$ der Verbrechen war so ungeheuerlich, dass
es bei dem ersten Bilanzversuch das Verstindnis tiberfordern musste. Es ist eine
affektische Reaktion, dass man nur in der dunklen Tiefe einer irrationalen Volks-
seele das dafiir passende (Un)Mafd zu finden glaubte. Im historischen Tiefenblick
verengte sich die deutsche Geschichte zu nichts anderem als zur Vorgeschichte
der Naziverbrechen. So entsteht der Romantik-Popanz. Er ist der duster verklei-
dete Bruder des vorangehenden Nationalcharakterklischees, das Mme de Staél
mit ihrem Deutschlandbuch (De I’Allemagne) seit 1814 etabliert hatte: die Deut-
schen als Enthusiasten der Innerlichkeit, als Romantiker. Thomas Manns er-
wéhnte Deutschland-Rede bringt diesen Zusammenhang auf den Punkt: ,Das
bose Deutschland ist das fehlgegangene gute“,'® sagt er. Allerdings hélt er das fiir
die zutreffende Erklarung, wie der Nationalsozialismus aus der ,Geschichte der
deutschen Innerlichkeit“® hervorgehe. Dass es sich hierbei nur um einen Vorzei-
chenwechsel im Deutungsklischee handelt, sieht er nicht.

Auch die geistesgeschichtliche Literaturforschung vollzieht diesen Vorzei-
chenwechsel. Fritz Strich stellt seinem iiberaus einflussreichen Buch Deutsche
Klassik und Romantik oder Vollendung und Unendlichkeit, das 1922 zuerst er-
schien, von 1949 an ein Vorwort voran, das seine Neubewertung der Romantik
aus seiner Kriegserfahrung ableitet:

Wenn es damals [1922] eine Aufgabe war, das eigene Recht der Romantik gegentiber der
Klassik ins Licht zu stellen, so gestehe ich heute, daff mich die Entwicklung der Geschichte
dazu gefiihrt hat, in der deutschen Romantik eine der grofien Gefahren zu erkennen, die
dann wirklich zu dem iiber die Welt hereingebrochenen Unheil fithrten.”

Als Jude hatte Strich die Nazizeit nicht iberlebt, wenn er nicht schon vor 1933
einem Ruf an die Universitdt Bern gefolgt wire. So war er gerettet. Dass Fritz
Strich, der in der volkerpsychologischen Polarisierung von mittelmeerldndischer

18 Vgl. Victor Klemperer: LTI. Leipzig 1975, S. 150. Die Zitate stammen aus dem Kapitel XXI: ,Die
deutsche Wurzel“.

19 Thomas Mann: Deutschland und die Deutschen. In: Ders.: An die gesittete Welt. Politische
Schriften und Reden im Exil. Mit einem Nachwort von Hanno Helbling. Frankfurt am Main 1986,
S.701-723, hier S. 721 (= Gesammelte Werke in Einzelbdnden. Frankfurter Ausgabe. Hg. von Peter
de Mendelssohn).

20 Ebd.

21 Fritz Strich: Deutsche Klassik und Romantik oder Vollendung und Unendlichkeit. Ein Vergleich.
5. Aufl. Bern/Miinchen 1962, S. 9.



22 — Stefan Matuschek

Klassik und nordisch-deutscher Romantik denkt, die Romantik nach dem Krieg
verurteilt, ist menschlich verstandlich. Und so gilt fiir ihn wie fiir die genannten
anderen Autoren: Das Romantik-Schreckbild der Kriegs- und Nachkriegszeit hat
kaum etwas mit der Romantik, sehr viel jedoch mit der Situation derer zu tun,
die es zeichnen.

Viele Jahrzehnte wissenschaftlicher Forschung zur Romantik wie zum Natio-
nalsozialismus haben seitdem den Romantik-Popanz weit hinter sich gelassen —
aber ihm leider kein Ende bereitet. Das belegt nicht nur die jingste Impfgegnerde-
batte. Auch ohne solchen Anlass wird die Romantik neuerlich als das groRe Ubel
beschworen, das Deutschland (oder auch dariiber hinaus: ,den Westen‘) verdorben
habe. Der Romantik-Popanz ist ein Wiedergénger, oder richtiger gesagt: Er wird
wieder hervorgerufen, um das allgemeine gesellschaftliche Unheil zu erklaren. Er
steht dabei freilich nicht mehr so im Zentrum der Aufmerksamkeit wie vor gut 70
Jahren. Es ist auch kein Nobelpreistrager, kein Vordenker der Parteidoktrin, kein
angesehener Literaturwissenschaftler und auch keine Qualifikationsschrift einer
Eliteuniversitit, die das romantische Ubel diagnostizieren. Die Akteure heiflen
nicht mehr Thomas Mann, Georg Lukdacs oder Fritz Strich, sondern Peter Hacks,
Marie Rotkopf und Seyda Kurt. Trotz der Prestige-Differenz dieser beiden Namen-
reihen kann man jedoch nicht sagen, dass die Sache aus dem Zentrum an den
Rand gertickt wére. Denn die literarisch-kulturpolitischen Debatten sind im 21. Jahr-
hundert viel uniibersichtlicher und polyzentrischer als in der frithen Nachkriegs-
zeit. In dieser vielstimmig und thematisch zerstreuten Debattenlage haben die drei
Genannten eine nicht geringe Resonanz. Hacks’ Essay Zur Romantik wurde nach
seiner Erstverdffentlichung 2001 in den Feuilletons der meisten tiberregionalen Zei-
tungen besprochen, erschien dann 2003 in der Hacks-Werkausgabe, 2008 erneut als
Separatdruck, dessen Riickseite unter weiterem Rezensentenlob auch die F.A.Z. mit
dem Urteil ,bemerkenswerter Essay“** zitierte. 2010 brachte ihn der Suhrkamp-
Verlag erneut in einer Hacks’schen Essay-Sammlung” heraus und 2011 lag der Ta-
gungsband der Peter-Hacks-Gesellschaft vor, der sich unter dem Titel ,,Peter Hacks
und die Romantik“** auf diesen Essay fokussierte. Marie Rotkopfs Antiromantisches
Manifest erschien 2017, 2018 in zweiter Auflage und hat der Autorin viele Inter-
views in tberregionalen Medien und viele Lese- und Podiumsdiskussionsauftritte
an Literatur- und Kunsthdusern sowie Universititen eingebracht. Seyda Kurts
Essay Radikale Zirtlichkeit. Warum Liebe politisch ist erreichte in seinem Erschei-
nungsjahr 2021 noch die flinfte Auflage und stand auf der Spiegel-Bestseller-Liste.

22 Peter Hacks: Zur Romantik. Berlin 2008, Umschlagriicken.
23 Peter Hacks: Die Mafsgaben der Kunst. Berlin 2010.
24 Salpeter im Haus. Peter Hacks und die Romantik. Hg. von Kai Kohler. Berlin 2011.



Der Romantik-Popanz =—— 23

Die neuen Anti-Romantiker finden ihr Publikum und entsprechen sich darin, dass
sie mit ihrem Begriff von ,Romantik‘ den totalen gesellschaftlichen Missstand mei-
nen. Um es stichworthaft vorwegzunehmen: Hacks versteht Romantik als die uni-
versell zersetzende, Rotkopf als die universell verblendende, Kurt als die universell
unterdriickende Kraft. So sind sich der 72jahrige Stalinist Hacks und die jungen Fe-
ministinnen Rotkopf und Kurt immerhin tiber die Schédlichkeit und die Reichweite
der Romantik einig. Der Reihe nach:

Hacks’ Romantik-Essay hat zwei Eigenschaften, die seine Rezeption im seriésen
Feuilleton hétten verhindern kénnen. Zum einen konstruiert er den Verschwdrungs-
mythos, der englische Geheimdienst habe die deutsche Romantik als Kampfmittel
gegen Napoleon gegriindet und gefiihrt, und zum anderen will er die namhaften ro-
mantischen Schriftsteller allesamt als Drogenabhingige (Opium!)* entlarven. Das
geschieht so geradezu und mit solch polternden Formulierungen, dass es lacherlich
wird und man nichts iiber die Romantik erfahrt, sondern sich nur einem iiberge-
schnappten Polemiker ausgesetzt sieht. Wer dennoch weiterliest, entdeckt in dem
Polemiker einen tiberzeugten Stalinisten, der die Romantik als Archetyp des abwei-
chenden, dissidentischen, in Hacks’ Urteil: zersetzenden Denkens versteht. Das ge-
schieht auf der Basis der marxistischen Geschichtstheorie, der Hacks jedoch die bei
Marx nicht vorgesehene Beobachtung hinzufiigt, dass es eine Kraft gebe, die der Ge-
setzmafligkeit der Geschichte entgegenwirke. Und genau diese Kraft sei die Roman-
tik. Durch ihre ideologische Rickwendung zum vorabsolutistischen Standestaat
habe sie das welthistorische Individuum Napoleon und damit die Welthistorie insge-
samt aus dem Takt gebracht und den gesetzméfigen Weg vom Absolutismus iiber
den biirgerlichen Kapitalismus, dann den Sozialismus hin zum Kommunismus ver-
eitelt. In Hacks’ Worten: ,Romantik ist die Stimmung der gegenbonapartistischen
Fronde“? die sich dann in der Romantik-Renaissance in den 1970er Jahren in der
DDR als ,gegensozialistische Fronde“*” wiederholt habe. Tatséachlich sieht Hacks in
der von Franz Fithmann ausgehenden Abweichung von Lukdcs Romantik-Verdikt
den Anfang vom Ende der DDR. Sie habe den subjektiv-individualistischen Geist des
Widerspruchs wiedererweckt, der schliefllich die Staatsordnung zersetzt habe.
Hacks schaut hier als Verlierer auf sein eigenes Engagement zuriick. Denn schon in
den 1970er Jahren ist er Fiihmann mit einer Friedrich-Schlegel-Polemik entgegenge-
treten, in der er auf den Geist, in Hacks’ Wertung: den Ungeist der ,Kritik‘ fokus-

25 ,Die gesamte deutsche Romantik, so fing ich an, ist eine mutmafliche Bande von Opiophagen.
Hieraus erklaren sich sicherlich gewisse Eigenheiten ihrer Poesien.“ Peter Hacks: Zur Romantik,
S. 27. ,Ich kann Thnen als gesicherte Opiumesser Novalis, Schelling, Friedrich Schlegel und
E.T.A. Hoffmann vorstellen.“ Ebd., S. 30.

26 Peter Hacks: Zur Romantik, S. 105 f.

27 Ebd, S.119.



24 —— Stefan Matuschek

siert;?® fiir Hacks prinzipiell der Verrat an allen objektiven Wahrheiten einer wis-

senschaftlich-marxistischen Geschichtstheorie und deren stalinistisch effizienter
Verwirklichung.

Was das Romantik-Verstindnis betrifft, nimmt Hacks damit erneut die aller-
erste, urspriingliche Abwehrhaltung ein, mit der die Klassizisten vor zwei Jahrhun-
derten gegen die Romantiker wetterten: Sie seien nichts als willkiirliche Abweichler
von den objektiv giiltigen Normen. Hacks sieht es genauso. Wie der dogmatischste
Regelpoetiker schmaht er die Romantik als ,das Formzertriimmernde“*® und in
alter Treue zur Klassik-Doktrin lasst er auch das einschligige Goethe-Zitat nicht aus:
,Das Klassische nenne ich das Gesunde und das Romantische das Kranke.“ An die-
sem Satz (er stammt aus den Eckermann-Gesprachen vom 2.4.1829), sagt Hacks pa-
thetisch, habe Goethe ,genau achtzig Jahre gearbeitet“*® Er muss also sofort nach
seiner Geburt damit begonnen haben. Fast méchte man glauben, Hacks setze damit
zur Selbstparodie an. Doch ist es eine unfreiwillige Komik, die ihm in seinem Furor
hier unterlduft. Dass dieses Goethe-Zitat durch Goethes eigenes Zugehorigkeitshe-
wusstsein zur Romantik relativiert wird und dass er insgesamt mehr an die typolo-
gische Komplementaritét als an den Streit von Klassik und Romantik denkt, blendet
Hacks ebenso stillschweigend aus, wie es von den 1870ern bis in die 1970er Jahre
hinein erst die nationalistische und dann die sozialistische Klassik-Doktrin getan
haben. Hacks hélt auch 30 Jahre spéter noch daran fest. Sein Essay ist ein schriller
Nachklang einer untergegangenen Position.

Hacks entspricht insofern den Romantik-Ankldgern der frithen Nachkriegs-
zeit, als es auch bei ihm die politisch bedingten Affekte sind, die das Epochenwort
zum welthistorischen Unheil aufbldhen. Allerdings ist Hacks aus seiner Sicht in
einer schlimmeren Lage als die Uberlebenden der Nazi-Zeit. Denn diese sprachen
mit dem einen Wort den Schrecken an, der gerade besiegt war. Hacks spricht von
der Romantik dagegen als vom Triumph der falschen Seite, in seinen Worten: von
der ,Alleinherrschaft der schlechten Seite“, die sich unter dem Ausdruck ,Plura-
lismus* verberge.* Seine Polemik driickt nichts anderes aus als seine Frustration
iber die Auflgsung des Ostblocks, der Sowjetunion und inshbesondere der DDR.
Romantik ist, so gesehen, die subversive Ideologie des Westens, die den objektiv
richtigen Geschichtsverlauf verdorben habe.

Peter Hacks erscheint in seinen letzten Jahren (er ist 2003 75-jahrig gestorben,
seine Romantik-Polemik verfasste er in seinem 73. Lebensjahr) als eine anachronis-

28 Vgl. Peter Hacks: ,Der Meineiddichter®. In: Neue deutsche Literatur 25/5 (Mai 1977), S. 8-19,
insbesondere S. 14.

29 Peter Hacks: Zur Romantik, S. 109.

30 Ebd, S. 111.

31 Ebd, S. 99.



Der Romantik-Popanz =—— 25

tische Stimme aus dem Kalten Krieg. Mit ihr, kénnte man meinen, endet insgesamt
die Geschichte des Romantik-Popanz. Das ist jedoch nicht der Fall. Im Jahr 2017
wird er erneut ins Leben gerufen, diesmal von der franzdsischen Schriftstellerin
Marie Rotkopf, die gleichermafien auf Franzosisch und Deutsch publiziert und
diese Zweisprachigkeit gegen den Trend gerade nicht als deutsch-franzosische Ver-
bindung und Verstandigung praktiziert; im Gegenteil. Ihre Botschaft lautet: ,Fremd
sein ist unsere Moglichkeit, es ist der Schutz gegen romantische Liigen.“* So steht
es in ihrem Antiromantischen Manifest, mit dem sie unter allen ihren Verdéffentli-
chungen bisher die grofite Aufmerksamkeit erlangt hat. Wenn sie dabei von ,ro-
mantischen Liigen“ spricht, dann meint sie damit keine besondere Art von Lugen,
sondern die Ubereinstimmung der beiden Ausdriicke. Die Romantik ist fiir Marie
Rotkopf die eine grofie, man kann sogar sagen: die totale und totalitire Liige, mit
der Deutschland die gesamte gegenwdrtige westliche Gesellschaft prége. ,Genau
das beschaftigt uns“, heifSt es am Ende ihres ersten Manifest-Kapitels: ,Wie die
Deutschromantik die Welt angesteckt hat.“** Rotkopfs Romantik-Popanz hat Hacks'-
sches Format.

Rotkopfs Manifest besteht aus einer Reihe von Einzeltexten, die schlaglichtar-
tig ein unheilvolles Gesamtbild ausleuchten wollen. Dabei geht es nicht immer ex-
plizit um Romantik. Doch zieht sich der alte Topos vom deutschen Verhéngnis
durch, inshesondere in dem ldngsten Text, der die Spuren des Nationalsozialis-
mus in der Kiinstlerkolonie Worpswede verfolgt.>* Der zweiteilige Binnentext,
der seinerseits die Uberschrift ,Antiromantisches Manifest“ tragt, rechnet mit der
Femen-Bewegung als einer paternalistisch gefiihrten Marionetten-Truppe ab, wei-
tet sich zu einer Pauschalanklage ménnlich bestimmter weiblicher Rollenzwénge
aus, spitzt die Erklarung von Romantik dabei auf das bemerkenswerte neologisti-
sche Kompositum  Pater-Nationalismus“®*® zu und endet mit dem Appell: ,In
Deutschland muss klar sein, dass eine freie Frau antiromantisch ist.“>

Den Auftakt des Buches macht der Paralleldruck zweier Texte, die einmal his-
torisch und einmal aktuell von der Romantik handeln. Der erste (,Was soll das
sein, die Romantik®) skizziert wie ein Lexikonartikel die ,deutschromantische Kul-
turbewegung“®’ von den Jenaer Anfingen bis zur Arnim-Brentano’schen Tischge-
sellschaft, um sie am Ende mit einer Solidarititsgeste zu Heine insgesamt mit dem

32 Marie Rotkopf: Antiromantisches Manifest. Hamburg. 2. Aufl. 2018, S. 25.
33 Ebd, S. 24.

34 Ebd, S. 65-85.

35 Ebd, S. 41.

36 Ebd, S. 49.

37 Ebd, S.12.



26 = Stefan Matuschek

Begriff Protofaschismus“® zu erledigen. Der zweite tragt den Titel ,Romantik

entschleiert* und beschwort Romantik als einen totalen Verblendungszusammen-
hang, in dem sich die Européder und US-Amerikaner in gedankenloser Selbstzufrie-
denheit auf der guten Seite der Weltpolitik sehen und ihre tatsdchliche, im Inneren
wie nach aufien zerstorerische Machtpolitik beschdnigen. Der parallel gesetzte his-
torische Text kiindigt die neben ihm stehende Gegenwartsdiagnose als ,die dritte
Geschichte der Romantik“*® an. Die zweite, muss man stillschweigend schliefien,
war der Nationalsozialismus, die dritte, sagt Rotkopf, ist die Selbstbeschénigung
des Westens, der sich durch die ,Romantisierung® seiner selbst davon ablenke,
dass er in Wahrheit nur ,Hass und Krieg“ liefere.*!

Wenn sich bei Hacks ein klares politisches Feindbild erkennen lasst — der plu-
ralistische Westen als Gegner des Sozialismus, 16st sich bei Rotkopf das Politische
ganz ins Affektische auf. Was sie die ,,dritte Geschichte der Romantik“ nennt, ge-
winnt keine sachliche Kontur. Wenn auch einige Politikernamen fallen (Obama,
Merkel, Schduble), fehlt doch jede politisch thematische Konkretion. Es bleibt bei
einem emphatischen, aber zugleich sehr allgemeinen Widerwillen gegen die gesell-
schaftlichen Zustidnde in Europa und Nordamerika. Das vorgeblich Romantische an
ihnen wird mit wenigen Schlagwortern bezeichnet: ,Die Erfindung der sozialen Ge-
schlechter und ihrer Unterwerfung®, ,Nationalgefiihl“ und ,Nationalerzdihlung*, die
simmer zu Imperialismus und Kolonialismus“ fiihren, sowie die ,Idealisierung des
Leidens“ in der Liebe.** Nationalgefiihl und -erzihlung sowie Liebe und Liebesleid
auf die Romantik zu beziehen liegt nah. Originell ist indes, wie Rotkopf dies alles
verbindet und in der aktuellen Aufmerksamkeit auf Geschlechterrollen fokussiert.
Thre Romantik-Polemik hat darin ihren eigenen Dreh. Sie verkniipft Intimitat und
Weltpolitik. Der alte, charakteristisch deutsche Romantik-Popanz, den Rotkopf auf-
ruft, erscheint dadurch in neuer Gestalt: Er hat seinen Schrecken genau darin, dass
er zugleich eine globale und eine intime Herrschaft ausiibt. Romantik ist in Rot-
kopfs Manifest ebenso die verschleierte Unterdriickung der Frau in der heterosexu-
ellen Partnerschaft wie die verschleierte Unterdriickung der Vélker durch den
politischen Westen. Das ,romantische Denken verbietet uns, frei zu sein, frei zu
denken“,*® sagt Rotkopf und es ist genau ihre Absicht, in dem ,uns* gleichermafRen
alle Ehefrauen und alle kolonialisierten Volker zu héren. Kurzum: Marie Rotkopf
macht ,Romantik‘ zum Schltusselwort, um die Weltpolitik von den Intimbeziehun-

38 Ebd, S. 22.

39 Ebd, S.13.

40 Ebd,, S. 22.

41 Vgl. ebd,, S. 15 und 23.
42 Ebd,, S.17f.

43 Ebd, S. 21.



Der Romantik-Popanz =—— 27

gen her zu perspektivieren und umgekehrt das Nachdenken iiber Intimbeziehun-
gen mit der globalen Machtfrage zu verkniipfen. In diesem Spagat zeigt sich der
alte Romantik-Popanz ganz neu.

So wie eine Schwalbe noch keinen Sommer macht, leitet ein Manifest allein
noch keine neue Epoche des Romantik-Diskurses ein. Doch kommt in diesem Fall
die zweite gleich hinterher. Und sie erregt noch grofieres Aufsehen als die erste.
Seyda Kurts Bestseller Radikale Zdrtlichkeit von 2021 entspricht, was den Blick auf
die Romantik betrifft, ganz genau Rotkopfs Manifest. Kurts Untertitel ,Warum Liebe
politisch ist“ zeigt diese Entsprechung schon an. ,Was ,romantisch‘ iiherhaupt be-
deuten soll? Puh. Das ist ein Wort, an dem ich mich in diesem Buch ziemlich abar-
beite“,** eréffnet die Autorin gleich auf der zweiten Seite. Damit verspricht sie
mehr, als sie hilt. Denn die Erérterung des Romantischen konzentriert sich auf die
nachfolgenden zehn Seiten. Im Weiteren kommt der Ausdruck eher sporadisch vor.
Doch immerhin. Auf diesen zehn Seiten zeichnet Kurt die Romantik so, wie sie auch
bei Rotkopf zu sehen ist: als ein sich selbst verschleierndes ménnliches, westliches
Unterdrickungsprinzip auf zugleich intimer wie globaler Ebene. Mit den Worten
der Autorin:

all diese Erzdhlungen von der romantischen Liebe als Krieg und Kreuzzug gibt es in unserer
westlich-européischen, kapitalistischen Kultur, in deren Gegenwart die koloniale und natio-
nalsozialistische Geschichte dieses Landes konserviert ist, nicht ohne Grund. Sie existieren,
weil weifSe buirgerliche cis Médnner in den letzten Jahrhunderten Gewalt und Macht und in-
folgedessen Zeit und Mufie hatten — jedenfalls mehr Zeit und Mufie als etwa ihre Frauen
und Bediensteten, deren Arbeitskraft sie im Haushalt und anderswo ausbeuteten —, die ro-
mantische Liebe in dieser Form zu imaginieren. In diesen Erzdhlungen lassen sich tiber
Jahrhunderte hinweg gewachsene vergeschlechtlichte, rassifizierte und andere Herrschafts-
verhéltnisse und Rollenverteilungen nachspiiren.*’

In ihrem Eifer, mit dem S$eyda Kurt hier die romantischen Liebeserzéhlungen als
Kumulation der ménnlichen européischen Gewaltgeschichte darstellt, geht sie
stillschweigend tber die vielen Schriftstellerinnen hinweg, die ihrerseits dazu
beigetragen haben; bemerkenswert in einem Buch, dem es sonst an keiner Stelle
an einer gendersensiblen Benennung handelnder Personen fehlt. Kurts Buch zielt
auf eine revolutiondre, befreite Form der Liebe. Die ,romantische Liebe“ gilt
dabei als das zu bekdmpfende ancien régime. ,Krieg®, ,Kreuzzug®, ,kapitalistische
Kultur®, ,koloniale und nationalsozialistische Geschichte“, ,Gewalt“, ,Macht*,
~Ausbeutung®, ,vergeschlechtlichte, rassifizierte Herrschaftsverhéltnisse“: das
sind die Worte, mit denen Kurt das Romantische an der romantischen Liebe be-

44 Seyda Kurt: Radikale Zirtlichkeit. Warum Liebe politisch ist. 5. Aufl. Hamburg 2021, S. 12.
45 Ebd,, S. 16.



28 =—— Stefan Matuschek

zeichnet. Sie ergeben den fast kompletten Siindenkatalog des in der europdischen
Geschichte wurzelnden Machtmissbhrauchs.

Marie Rotkopf und Seyda Kurt verwenden im Blick auf die aktuellen gesell-
schaftlichen Zustinde das Wort Romantik so, wie es in den allerersten Erkla-
rungsversuchen des Nationalsozialismus geschah: als Bannwort, das die Ursache
des Ubels zugleich kenntlich machen und damit austreiben soll. Neu ist dabei der
Kurzschluss von Weltpolitik und partnerschaftlicher Intimitét. Die Diagnose der
einen soll zugleich die der anderen sein. Romantik wird dadurch zur weltintim-
politischen Unheilsgestalt. Warten wir es ab, wie grofs und langlebig dieser neu
gekleidete Wiedergénger wird, und hoffen wir, dass die meisten ihn als solchen
durchschauen.



Naturwissenschaftliche Romantikkritik und
romantische Naturphilosophie






Alexander Stoger
Kontroverse Romantikrezeption in den
Naturwissenschaften

Der gegenromantische Topos in der naturwissenschaftlichen
Identitatsfindung des 19. Jahrhunderts

Der berithmte Chemiker Justus Liebig (1803-1873) beschreibt in Ueber das Studium
der Naturwissenschaften im Jahr 1840 seine scheinbar traumatischen Erlebnisse
mit der ,Pestilenz, de[m] schwarzen Tod des Jahrhunderts, einem ,mit Stroh
ausgestopfte[n] und mit Schminke angestrichene[n] todte[n] Gerippe“,1 das auch so
manche seiner Kollegen ins Verderben gelockt hat. Die Rede ist nicht etwa von
einer Cholera- oder Typhusepidemie, sondern von der romantischen Naturphiloso-
phie. Beschéftigt man sich néher mit Liebig, der so vehement fiir die Experimental-
wissenschaften einstand und dafiir bekannt war, kein Blatt vor den Mund zu
nehmen,” ist man weniger erstaunt iiber diese harsche, ablehnende Meinung ge-
gentber einer geistigen Stromung, die philosophische Spekulation begiinstigte. Nur
wenige Forscher machten in der ersten Hélfte des 19. Jahrhunderts einen Hehl aus
ihrer Abneigung gegeniiber der von Friedrich Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854)
initiierten Naturphilosophie.® Betrachtet man Liebigs Reflexion aber genauer, so
wird man feststellen, dass sie sich nicht primér gegen die Erkenntnismethoden und
Theorien richtet, mit denen viele Naturforscher der Generation seiner Lehrer lie-
baugelten. Stattdessen kritisiert der Chemiker in seiner Streitschrift den Mangel an
Unterstiitzung fiir die Experimentalwissenschaften seitens des PreufSischen Staates.
Was aber hat das mit der dramatisch ablehnenden Haltung gegentiber der roman-
tischen Naturphilosophie zu tun? Die eingehende Beschéftigung mit dieser Frage

1 Justus Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften und iiber den Zustand der Chemie in
Preufsen. Braunschweig 1840, S. 28 f.

2 Vgl. Otto Kratz: ,Justus Liebig (1803-1873) in seiner Zeit. Anndherung an ein schwieriges
Genie“. In: Chemie in unserer Zeit 37.6 (2003), S. 416-423.

3 Die Forschung hat in der Vergangenheit den anhaltenden Konflikt zwischen der romantischen
Naturphilosophie und den empirisch ausgerichteten Naturwissenschaften hdufig thematisiert,
siehe etwa Dietrich von Engelhardt: ,Romantik — im Spannungsfeld von Naturgefiihl, Naturwis-
senschaft und Naturphilosophie. Einfithrendes Referat“. In: Romantik in Deutschland. Ein inter-
disziplindres Symposion. Hg. von Richard Brinkmann. Stuttgart 1997, S. 167-174. Jiingst auch in
Bezug auf ihre rhetorisch problematische Bedeutung, siehe Kristian Kochy: ,Dogmatisierende
Traumerei? Zu Anspruch und Wirkung der romantischen Naturphilosophie“. In: Romantik erken-
nen — Modelle finden. Hg. von Stefan Matuschek und Sandra Kerschbaumer. Paderborn 2019,
S. 59-86.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-003


https://doi.org/10.1515/9783111199733-003

32 — Alexander Stéger

lohnt, wie dieser Beitrag zeigen wird, denn sie eréffnet eine neue Perspektive auf
die Funktion gegenromantischer Rhetorik in den metawissenschaftlichen Texten
der deutschen Naturforscher im 19. Jahrhundert.

Die nachfolgenden Abschnitte ergriinden, wie zentrale Personlichkeiten der
deutschen Wissenschaftslandschaft im 19. Jahrhundert die kritische Haltung gegen-
iiber der romantischen Naturphilosophie als Teil ihres Identitatsfindungsprozesses
als moderne Naturwissenschaftler in ihr rhetorisches Repertoire integrierten und
somit ihre Bedeutung im Kontext deutscher Wissenschaftsdebatten erweiterten. Als
Repertoire soll hier ein Konvolut aus Argumentationsstrukturen und Topoi verstan-
den werden, das innerhalb einer Wissenschaftskultur im Kontext eines Entwick-
lungs- oder Reflexionsprozesses generiert und genutzt wird. Es ist den am Diskurs
Teilnehmenden geldufig und bietet daher die Méglichkeit, Konzepte und Sachver-
halte kompakt zu vermitteln und durch Konnotationen und implizite Kernaussagen
die eigene Position zu stirken. In sékularisierten Abhandlungen moderner Natur-
wissenschaftler:innen finden sich nach wie vor héufig inhaltlich tiberkommene
Topoi, archaisch anmutende Metaphern oder religiése Analogien, da sie als Teil
eines wissenschaftskulturellen Repertoires noch immer eine Funktion erfiillen.* So
iberdauerte beispielsweise der Vorwurf des Dogmatismus die Trennung von Reli-
gion und Naturphilosophie in der Frithen Neuzeit ebenso wie die Trennung der
Philosophie von den empirischen Wissenschaften im 19. und 20. Jahrhundert,
indem er sich von einem epistemischen Laster zu einem Repertoirebegriff entwi-
ckelte. Als solcher findet er noch heute rege Anwendung in naturwissenschaftli-
chen Artikeln, um das Uberkommen einer etablierten Theorie alnzukl"mdigen.5

Anhand der nachfolgenden Beispiele wird sich zeigen, dass die Ablehnung
der romantischen Naturphilosophie einerseits Teil des Bestrebens war, sich von
den als uberholt betrachteten Theorien und Methoden vorheriger Generationen
loszusagen. Andererseits diente sie mitunter als ein solcher Topos im Repertoire
der Naturwissenschaftler des 19. Jahrhunderts zur Selbstdefinition ex negativo. So
wurden romantischen Naturforschern Eigenschaften zugeschrieben, die dem
modernen Verstdndnis empirischer Naturwissenschaften entgegenstanden und
damit als Abgrenzungskriterium die Definition des modernen Naturwissen-
schaftlers ermdglichten.

4 Zum Repertoirebegriff und seiner Nutzung in wissenschaftskulturellen Debatten siehe etwa
Ann Swindler: Talk of Love: How Culture Matters. Chicago 2001; Paul McLean: The Art of the Net-
work: Strategic Interaction and Patronage in Renaissance Florence. Durham 2007, S. 1-34; Ineke
Sluiter: ,Anchoring Innovation: A Classical Research Agenda“. In: European Review 25/1 (2017),
S. 20-38.

5 Vgl. Herman Paul und Alexander Stéger: Dogmatism: On the History of a Scholarly Vice. Lon-
don 2023.



Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften =——— 33

1 Ein Ringen um Identitat und Anerkennung
im Professionalisierungsprozess der
Naturwissenschaften

Die deutschen Naturwissenschaften waren im 19. Jahrhundert gepréagt von dem Be-
streben, sich institutionell und methodisch zu festigen. Damit einher ging aber
auch die Notwendigkeit, eine moderne Wissenschaftsidentitdt zu entwickeln, die
dem neuen Aufgabenspektrum, den wissenschaftlichen, politischen und gesell-
schaftlichen Anforderungen und dem Selbstverstdndnis der jiingeren Generation
von Naturforschern entsprach.® Einerseits war diese nétig, um iiber die sich rasch
ausdifferenzierenden Fachdisziplinen hinweg eine gewisse Einigkeit in Bezug auf
Wissenschaftsideale und -grundsétze zu schaffen und damit die dezentralistische
Organisationsstruktur der deutschen Naturforschung auszugleichen.” Andererseits
mussten sich die Naturwissenschaftler gegen die etablierten Geisteswissenschaften
an den Universitidten durchsetzen und um Finanzierung und politische Unterstiit-
zung fiir ihre kostspieligen Forschungsinstitutionen werben. Daher verdffentlichten
Naturwissenschaftler vermehrt metareflexive Texte, die sich direkt oder indirekt
damit befassten, was einen Naturwissenschaftler ausmacht und wie diese Ideale zu
erhalten sind. Wissenschaftshistorische Abhandlungen, Festreden und Elogen, die
ein breites Publikum ansprachen und aufgrund ihrer Genreeigenschaften Raum
fiir deskriptive und normative Reflexionen zulieflen, nahmen eine zunehmend
wichtige Rolle im 19. Jahrhundert ein und stehen in engem Zusammenhang mit Be-
strebungen zur Konsolidierung einer deutsch-nationalen Identitat.® Dazu gehorte
unter anderem, sich auf sogenannte epistemische Tugenden zu berufen, also
Charaktereigenschaften, die von der wissenschaftlichen Gemeinschaft fiir den Er-

6 Vgl. Eric J. Engstrom, Volker Hess und Ulrike Thoms: ,Figurationen des Experten: Ambivalen-
zen der wissenschaftlichen Expertise im ausgehenden 18. und friithen 19. Jahrhundert®. In: Figu-
rationen des Experten: Ambivalenzen der wissenschaftlichen Expertise im ausgehenden 18. und
friihen 19. Jahrhundert. Hg. von dens. Frankfurt am Main 2005, S. 7-19.

7 Vgl. Lorraine Daston und Otto Sibum: ,Introduction: Scientific Personae and Their Histories”.
In: Science in Context 16.1/2 (2003), S. 1-8.

8 Siehe dazu auch die umfassenden Arbeiten von Andreas Daum und Anna Echterhélter, die
sich mit verschiedenen Textgenres befassen: Andreas W. Daum: Wissenschaftspopularisierung im
19. Jahrhundert. Biirgerliche Kultur, naturwissenschaftliche Bildung und die deutsche Offentlichkeit
1848-1914. Miinchen 1998; Anna Echterhélter: Schattengefechte. Genealogische Praktiken in Nach-
rufen auf Naturwissenschaftler (1710-1860). Gottingen 2012.



34 —— Alexander Stéger

kenntnisgewinn als essenziell betrachtet wurden.’ Ab den 1870ern war die Debatte
um die deutschen Naturwissenschaften dann vor allem gepragt von kritischen
Grundsatzfragen wie der nach der Notwendigkeit einer Selbstzensur des Naturwis-
senschaftlers in der Lehre und den Grenzen der wissenschaftlichen Erkenntnismog-
lichkeiten." Die Ablehnung gegeniiber der romantischen Naturphilosophie erscheint
dagegen eine Konstante zu sein. Sie findet sich auch Generationen nach dem Wirken
ihrer Hauptvertreter immer wieder in den Reflexionen von Naturwissenschaftlern.
Die der Romantik nahestehende Naturphilosophie, die in den 1790ern aufkam,
wirkte bis weit in die erste Halfte des 19. Jahrhunderts, dank der langlebigen Pra-
senz ihrer Vertreter, allen voran Friedrich Wilhelm Joseph Schellings." Zwar stan-
den viele Naturforscher Schellings Ideen kritisch gegeniiber und jene, die sich
dafiir begeistern konnten, adaptierten oft lediglich einzelne Konzepte wie einen na-
turwissenschaftlichen Ganzheitsanspruch oder einen philosophisch motivierten
Dualismus in der Natur. Trotzdem beeinflussten Forschergrofien wie Henrik Stef-
fens (1773-1845) und Lorenz Oken (1779-1851), die der romantischen Naturphilo-
sophie anhingen, die Entwicklung der deutschen Naturforschung fachlich wie
wissenschaftskulturell.'* So iiberdauerte beispielsweise die von Oken gegriindete

9 Vgl. Lorraine Daston und Peter Galison: Objectivity. New York 2007; sowie Alexander Stoger:
Epistemische Tugenden im deutschen und britischen Galvanismusdiskurs um 1800. Leiden 2021,
insbesondere Kapitel 2.

10 So etwa die Debatte ausgehend von Ernst Haeckel und Rudolf Virchow zur Freiheit der Wis-
senschaft und Lehre 1877 (vgl. Kurt Bayertz, Myriam Gerhard und Walter Jaeschke: ,Einleitung
der Herausgeber®. In: Der Darwinismus-Streit. Hg. von dens. Hamburg 2012, S. VII-XXX) sowie
der Ignorabimus-Streit, ausgehend von Emil Du Bois-Reymond (vgl. Andrea Reichenberger: ,Emil
Du Bois-Reymonds Ignorabimus-Rede: ein diplomatischer Schachzug im Streit um Forschungs-
freiheit, Verantwortung und Legitimation der Wissenschaft. In: Weltanschauung, Philosophie
und Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert. Hg. von Kurt Bayertz, Myriam Gerhard und Walter
Jaeschke. Hamburg 2007, S. 63-88).

11 Die Forschung hat immer wieder darauf verwiesen, wie problematisch eine Definition von
yromantischer Naturphilosophie“ oder ,romantischer Naturforschung® ist, nicht nur im Hinblick
auf ihre Schwierigkeit, sondern auch, da eine grobe Kategorisierung dem Phidnomen nicht ge-
recht wiirde (vgl. Kristian Kéchy: ,Romantische Naturphilosophie“. In: Online Lexikon Naturphi-
losophie [2021]. Hg. von Thomas Kirchhoff. doi: 10.11.588/0epn.2021.1.80608 [10.08.2023]). Da es
hier nicht primdr um die romantische Naturphilosophie, sondern ihre Rezeption geht, verzichte
ich auf einen weiteren Definitionsversuch. In den nachfolgenden Beispielen beziehen sich die
Autoren explizit auf die romantische Naturphilosophie. Was sie darunter verstehen, wird analy-
siert, um sich so der Rezeption des Konzepts zu ndhern, die, wie sich zeigen wird, nicht die Ab-
sicht hatte, der geistigen Stromung gerecht zu werden.

12 Zu Oken siehe etwa: Lorenz Oken (1779-1851). Ein politischer Naturphilosoph. Hg. von Olaf
Breidbach, Hans-Joachim Fliedner und Klaus Ries. Weimar 2001; Claudia Taszus: ,Lorenz Okens
Isis (1818-1848). Zur konzeptionellen, organisatorischen und technischen Realisierung einer Zeit-
schrift“. In: Bldtter der Gesellschaft fiir Buchkultur und Geschichte 12/13 (2009), S. 85-154. Zu Stef-



Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften = 35

Gesellschaft deutscher Naturforscher und Arzte (GDNA) als ein Unternehmen zur
Festigung einer deutschen Wissenschaftskultur ihren Griinder und besteht bis
heute fort."® Zugleich mussten die Projekte, wollten sie auch weiterhin Akzeptanz
finden innerhalb der wissenschaftlichen Gemeinschaft, an die neuen Gegebenhei-
ten in der Naturforschung angepasst werden. Zwar hatte man urspriinglich Okens
ganzheitliches Forschungskonzept wihrend der Tagungen in facheriibergreifenden
Vortragen zu etablieren versucht. Doch schon 1828 sahen sich die Organisatoren
der Jahrestagungen der GDNA gezwungen, Fachsektionen einzurichten, um der
fortschreitenden Spezialisierung in den Forschungsdisziplinen Rechnung zu tra-
gen."* Auch gelang es den Vertretern der romantischen Naturphilosophie allerdings
nicht, ihre Theorien und Methoden an die néchste Generation weiterzugeben und
so eine Traditionslinie zu etablieren. Die vakanten Lehrstiihle wurden nicht mit
dhnlich Gesinnten aufgefiillt und schon die erste nachfolgende Generation von Na-
turforschern, zu der auch Liebig gehorte, wandte sich grofSteils gegen die Naturphi-
losophie, um sich von ihren Lehrern abzusetzen.™

1840 hatte sich die Naturforschung im deutschen Sprachraum in eine andere,
von empirischen Forschungsmethoden beherrschte Richtung entwickelt. Das Labo-
ratorium wurde zum neuen wissenschaftssozialen Zentrum, das nicht nur das Expe-
rimentieren, sondern auch jene Charaktereigenschaften pflegte, die man von einem
modernen Naturwissenschaftler erwartete. Zugleich beanspruchten die sich rasch
ausdifferenzierenden Fachdisziplinen eigene, auf ihre Bediirfnisse zugeschnittene
Laboratorien, die damit im Laufe der Jahrzehnte zu Nuklei fachspezifischer For-
schungskulturen wurden. Liebigs Laboratorium, das er 1838 nach franzésischem
Vorbild in GiefSen einrichtete, war das Flaggschiff dieses Wissenschaftswandels.
Hier lernten Studenten nach festem Lehrplan in enger Zusammenarbeit das Experi-
mentieren mit chemischen Substanzen und gleichsam die Grundwerte einer neuen
Form wissenschaftlicher Forschung.'® Die rasche Integration chemischer Entdeckun-
gen in die Industrie trieb den Institutionalisierungsprozess des Faches voran und

fens, Schelling und Schubert als Naturforscher siehe Stefan Hoppner: Natur/Poesie. Romantische
Grenzginger zwischen Literatur und Naturwissenschaft. Wiirzburg 2016, inshesondere Kapitel 5.
13 Vgl. Robert J. Richards: The Tragic Sense of Life. Ernst Haeckel and the Struggle over Evolutio-
nary Thought. Chicago/London 2008, S. 84.

14 Alexander Stoger: ,,Ich hatte Jahre lang fort experimentiert, ohne von dem zu héren, was an-
dere indefs bekannt machten‘ — Alexander von Humboldts Selbst- und Fremddarstellung als
Experimentalwissenschaftler“. In Abhandlungen der Humboldt-Gesellschaft fiir Wissenschafft,
Kunst und Bildung e.V. Bd. 45. Mannheim 2022, S. 219-246, hier S. 236 f.

15 Vgl. Rudolf Stichweh: Ausdifferenzierung der Wissenschaft — Eine Analyse am deutschen Bei-
spiel. Bielefeld 1982, S. 120 ff.; sowie Stefan Hoppner: Natur/Poesie, S. 195 ff.

16 Vgl. Otto Kratz: ,Justus Liebig in seiner Zeit“, S. 419.



36 —— Alexander Stoger

sicherte ihm einen wachsenden Zustrom an Studenten.'” Dies beschleunigte die
Grindung und Einrichtung neuer, grofierer Versuchsinstitutionen nicht nur in der
Chemie, sondern auch in der Physik, der Physiologie und anderen experimentalwis-
senschaftlich ausgerichteten Disziplinen.

So erlebte das 19. Jahrhundert eine regelrechte ,Laborrevolution®.'® Obwohl
Liebigs Laboratorium hervorstach, war es weder das erste noch das letzte, das
eine deutsche Universitit zu einem wichtigen Zentrum wissenschaftlicher For-
schung machte. Wilhelm Weber (1804-1891) richtete bereits 1833 in Gottingen ein
Laboratorium ein, welches die bis dahin geldufigen physikalischen Kabinette als
praktische Arbeitsorte abloste. Weitere Laboratorien zur physikalischen For-
schung und Lehre folgten unter anderem in Berlin (1843) und Heidelberg (1846).
Die nachfolgende Generation etablierte zusdtzliche Laboratorien in Leipzig (1874)
und Wiirzburg (1879)." Doch obwohl gut ausgeriistete Forschungsinstitute uner-
lasslich waren fiir die wachsende Zahl von Studenten und der industrielle Nutzen
unbestreitbar war, mussten die Naturwissenschaftler fiir Raumlichkeiten und Fi-
nanzierung ebenso kampfen wie fiir die Bezahlung der Professoren und Assisten-
ten.” In diesem Spannungsfeld sind Liebigs Unmut und die Verunglimpfung der
Naturphilosophie zu verorten, die sich gegen die fehlende Finanzierungswilligkeit
der Politik richtet und sich dabei der romantischen Naturphilosophie als infektio-
ses Mahnmal bedient.

2 Die gegenromantische Haltung der ersten
Generation - ein Topos wird etabliert

In den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts herrschte ein komplexes Ringen zwi-
schen den aufkommenden, strikt empirisch arbeitenden Naturwissenschaften und
den Ausldufern der romantischen Naturphilosophie. Justus Liebig gehort jener ers-
ten Generation an, die noch unter den Anhédngern der romantischen Naturphiloso-

17 Siehe etwa das Beispiel der Chemie an der Universitét Jena in Jan Frercks: ,Die Lehrveran-
staltungen der Chemie an der Universitat Jena von 1750 bis 1850. Eine statistische Analyse“. In:
Gelehrte Wissenschaft. Das Vorlesungsprogramm der Universitdt Jena um 1800. Hg. von Thomas
Bach, Jonas Maatsch und Ulrich Rasche. Stuttgart 2002, S. 151-173.

18 Henning Schmidgen: ,Labor*. In: European History Online. Mainz 2011. http://www.ieg-ego.eu/
schmidgenh-2011-de (01.08.2023).

19 Vgl. ebd.

20 Vgl. Irmline Veit-Brause: ,The making of modern scientific personae: the scientist as a moral
person? Emil Du Bois-Reymond and his friends“. In: History of the Human Sciences 15.4 (2002),
S.19-49, hier S. 25f.


http://www.ieg-ego.eu/schmidgenh-2011-de
http://www.ieg-ego.eu/schmidgenh-2011-de

Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften =—— 37

phie studierte, sich aber sowohl methodisch wie auch in ihrem Selbstverstandnis als
Forscher von diesen abzugrenzen versuchte. Sie erlebte das Amalgam aus quantita-
tiven, experimentellen Forschungsmethoden und philosophisch-interdisziplindren
Erklarungsansatzen noch mit, das fiir kurze Zeit die deutsche Naturforschung um
1800 pragte.” Gleichzeitig strebte sie selbst aber nach einer klaren Abgrenzung von
der Naturphilosophie. Die neue Generation Experimentalforscher beflirwortete die
fachliche Spezialisierung, die es ihr erlaubte, sich innerhalb einer wachsenden For-
schungslandschaft zu positionieren, in der rasch aufeinanderfolgende wissenschaft-
liche Entdeckungen die Geltungsanspriiche neuer Fachdisziplinen rechtfertigten.”
Die romantische Naturphilosophie war flr sie Relikt einer vorangegangenen Gene-
ration. Zugleich diente ihre Ablehnung als kleinster gemeinsamer Nenner einer he-
terogenen wissenschaftlichen Gemeinschaft in einer beispiellosen Umbruchsphase,
wodurch sie rasch als direkter wie metaphorischer Gegner der Naturwissenschaften
inszeniert wurde.

So schildert der Biologe Matthias Jakob Schleiden (1804-1881) 1844 in seinem
Buch Schelling’s und Hegel’s Verhdltnis zur Naturwissenschaft die ,dogmatische([]
Naturphilosophie“® als langst iiberkommenen spekulativen Ansatz:

[A]ber schnell haben die sich rasch entwickelnden Wissenschaften diese Kinderschuhe aus-
getreten und unter allen ausgezeichneten Physikern und Chemikern werden jetzt nur noch
wenige seyn, die in der That glaubten, mit jenen hohlen Formen nur das Allergeringste von
Bedeutung leisten zu konnen, die sie nicht vielmehr unbedingt zuriickwiesen.?*

Schleiden war seit 1839 aufSerordentlicher Professor an der Universitét Jena, der
Wiege der Frithromantik sowie Schellings und Hegels frithen Wirkungsstatte. Diese
geografische Uberschneidung verstérkte sicherlich das Bediirfnis des Botanikers
nach Abgrenzung von den Geistesgrofien der vorherigen Generation. Schleiden kri-
tisiert die ,dogmatische Behandlung, die schon Alles weiss*, diese ,in ihrem ganzen
Wesen falsche Weise“ der romantischen Naturphilosophie und stellt ihr die ,induc-
torische Methode“” der experimentellen Naturwissenschaften entgegen. Sie steht

21 Zur Situation der Naturforschung um 1800 siehe beispielsweise Olaf Breidbach und Paul
Ziche: ,Einfiihrung. Naturwissen und Naturwissenschaften — Zur Wissenschaftskultur in Wei-
mar/Jena“. In: Naturwissenschaften um 1800. Wissenschaftskultur in Jena-Weimar. Hg. von dens.
Weimar 2001, S. 7-26.

22 Vgl. Mary Jo Nye: ,Introduction: The Modern Physical and Mathematical Sciences“. In: The
Cambridge History of Science. Bd. 5: The Modern Physical and Mathematical Sciences. Hg. von
ders. Cambridge 2002, S. 1-20, hier S. 1.

23 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verhdltnis zur Naturwissenschaft. Leipzig
1844, S. 74. Siehe dazu auch Kristian Kéchy: ,Dogmatisierende Traumerei?“, S. 62 f.

24 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verhdltnis zur Naturwissenschaft, S. 83.

25 Ehd, S.18.



38 —— Alexander Stoger

fiir das Moderne, das Zukunftsweisende, das romantische Spekulationen hinter
sich lassen muss, um zuverléssige Fakten gewinnen und so die fiir die Menschheit
nitzliche Naturerkenntnis steigern zu konnen.

Diese Dichotomie des gegenwértigen Modernen und der epistemisch proble-
matischen Vormoderne spielt eine zentrale Rolle in der wissenschaftlichen Identi-
tatsbildung des 19. Jahrhunderts iiber die Grenzen des deutschen Sprachraums
hinaus.?® Das wohl beriihmteste Beispiel dafiir, auf das auch Schleiden in seiner
Charakterisierung der Naturphilosophie verweist, ist William Whewells Beschrei-
bung der Entwicklung der britischen und européischen Naturforschung in seinen
viel rezipierten Abhandlungen History of the Inductive Sciences (drei Bénde, 1837)
und Philosophy of the Inductive Sciences (1840).” Der bekannte Historiker und Na-
turforscher préagte 1833 erstmals den englischen Begriff scientist, der den bis dahin
gelaufigen Terminus des natural philosopher im Kontext der auch in Grofibritan-
nien wichtigen Professionalisierung der Naturwissenschaften ablésen sollte.”® In
seinen Abhandlungen entwickelt Whewell eine geistige Traditionslinie der Natur-
forschung seit der Antike. Sie wurde von den ,Dark Middle Ages“ unterbrochen,
einer ,stationary period®, die charakteristisch war fiir ,its obscurity of thought, its
servility, its intolerant disposition, and its nethusiastic temper“. Erst durch Geis-
tesgrofien wie Francis Bacon (1561-1626) und Galileo Galilei (1564-1642), die den
Grundstein fiir die empirische Naturforschung und den modernen scientist leg-
ten, liefs sich diese Phase iberwinden. Doch, wie Whewell betont, besteht auch in
der Gegenwart noch die Gefahr, in diese alten, wissenschaftsfeindlichen Denk-
muster zu verfallen. Daher ist es notwendig, essenzielle epistemisch wertvolle
Grundeigenschaften wie kritisches Denken, Gewissenhaftigkeit und Sorgfalt rigo-
ros zu kultivieren und jede Form dogmatisch-spekulativer Geisteshaltung als
Keim mittelalterlicher antinaturwissenschaftlicher Haltung zu entlarven.** Whe-
well konstruiert hier einen Topos, der gleichsam ein historisches Ereignis wie
kontraszientifisches Mindset darstellt, um die ﬂberlegenheit der modernen Na-
turwissenschaft zu betonen und gleichsam die innere wie &ufiere Unterstiitzung

26 Vgl. Rachel Laudan: ,Histories of the Sciences and their Uses: A Review to 1913“. In: History of
Science 31.1 (1993), S. 1-34, hier S. 2.

27 Vgl. Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verhdltnis zur Naturwissenschaft, S. 75.
28 Vgl. Richard Yeo: Defining Science. William Whewell, natural knowledge, and public debate in
early Victorian Britain. Cambridge 1993, S. 5; Rachel Laudan: ,Histories of Sciences and their
Uses*, S. 14.

29 William Whewell: History of the Inductive Sciences. From the Earliest to the Present Time.
Bd. 1. London 1847, S. 186.

30 Zu epistemischen Tugenden und ihrer Rolle im deutschen und britischen Wissenschaftsdis-
kurs siehe Alexander Stoger: Epistemische Tugenden im deutschen und britischen Galvanismusdis-
kurs, Kapitel 2 und 4.



Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften =—— 39

der von ihm postulierten Ideale zu rechtfertigen. Diese Darstellung des Mittelal-
ters als wissenschafts- und kulturfeindliche Zeit, die gleichermafien die Errungen-
schaften der Gegenwart bedroht, hat sich bis ins 21. Jahrhundert hartnackig
erhalten und muss immer wieder als Konstruktion enttarnt werden.*!

Die romantische Naturphilosophie sieht sich, wenn auch in geringerem Maf3,
demselben Vorwurf ausgesetzt, nicht zuletzt, da sie von deutschen Naturwissen-
schaftlern dhnlich instrumentalisiert wurde wie der Topos des ,Finsteren Mittel-
alters“ von Whewell. Er nutzte die ,Dark Middle Ages“, um ex negativo den neuen
scientist zu definieren, also als jemanden, der nicht den dogmatisch-spekulativen
epistemischen Lastern des Mittelalters unterlag. Gleichermafien bedienten sich
deutsche Naturwissenschaftler des Topos der iiberkommenen romantischen Na-
turphilosophie und ihrer fehlgeleiteten Anhénger, um ihre eigene Forschungsta-
tigkeit sowie ihr Selbstverstdndnis als Wissenschaftler durch Abgrenzung von
diesen zu stirken. Die Naturphilosophie wurde zum Sinnbild der geistigen Ver-
fehlung gegentiber dem wissenschaftlichen Streben und zur Bedrohung der zu-
kunftsweisenden Naturwissenschaften speziell in Deutschland.

In diesem Kontext ist auch Liebigs Charakterisierung in seiner ,Streit- und An-
Kklageschrift“** von 1840 zu verstehen. Wie Schleiden kritisiert Liebig die Strémung
und ihre Vertreter als epistemisches Relikt, dessen Auslaufer Spekulation und Phan-
tasterei speisen. Und wie Schleiden sieht Liebig die Notwendigkeit, sich von seinen
Vorgangern loszusagen. Allerdings nutzt der Chemiker die drastische Darstellung
der Naturphilosophie auch, um politische Versaumnisse und fehlende staatliche Un-
terstlitzung als unmittelbare Gefahr fiir die Entwicklung der Naturwissenschaften
anzuklagen und seine Forderung nach einem Umdenken zu untermauern.

Liebigs Ambitionen haben die Institutionalisierung der Experimentalwissen-
schaften in der ersten Hélfte des 19. Jahrhunderts mafigeblich vorangebracht. Er
wurde zu einer der zentralen Personlichkeiten der neuen Laborwissenschaften,
um die sich zahlreiche Universitdten bemiihten. Zugleich erlebte er als Student
des seinerzeit bekannten Chemikers Karl Wilhelm Gottlob Kastner (1783-1857),
der sich auch mit romantisch-naturphilosophischen Themen bhefasste, die Ambi-
valenz seines Lehrers unmittelbar mit.** Ab 1820 horte Liebig bei Kastner zuerst
in Bonn und spéter in Erlangen Vorlesungen tiber Chemie und adaptierte dessen
empirische Forschungsmethoden, inshesondere mit Blick auf die Pflanzenche-

31 Vgl. Seb Falk: The Light Ages: A Medieval Journey of Discovery. London 2020; Thomas Bauer:
Warum es kein islamisches Mittelalter gab. Das Erbe der Antike und der Orient. Miinchen 2020.

32 Justus Liebig: ,Ueber das Studium der Naturwissenschaften®. In: Physikalische Bldtter 1.11
(1844), S. 173-196, hier S. 173.

33 Vgl. Otto Krétz: ,Justus Liebig in seiner Zeit*, S. 417.



40 —— Alexander Stoger

mie.* Nach einem unfreiwilligen Intermezzo im elterlichen Wohnhaus aufgrund
seiner politisch-rebellischen Aktivitdten als Student, ging Liebig 1822 nach Paris,
wo er in den ausgedehnten Laboratorien der renommierten franzdésischen Chemi-
ker experimentierte.* Mit Kastners Unterstiitzung erlangte er schlieflich die Dok-
torwirde, die ihm die Tore zu einer akademischen Position 6ffnete. Dennoch
geriet Kastner wegen Liebigs wenig schmeichelhafter Beschreibung in seinen au-
tobiografischen Notizen in Verruf und weitestgehend in Vergessenheit.>

Durch die Fiirsprache Alexander von Humboldts (1769-1859) erhielt Liebig
schliefdlich eine Anstellung als Extraordinarius an der um die Modernisierung
der Experimentalwissenschaften bemiihten Universitét in GiefSen, wo er sein be-
rithmtes Labor einrichtete.?’” Die Forschung hat Liebig immer wieder einen streit-
lustigen und rebellischen Charakter attestiert, der ihn aber nicht daran hinderte,
eine erfolgreiche akademische wie industrielle Karriere zu verfolgen.*® Wie sich
seine Kritikfahigkeit gegentiber der romantischen Naturphilosophie ausdriickte,
hat das Beispiel aus der Einleitung bereits veranschaulicht. Die von Liebig ver-
fasste Streitschrift mit dem Titel Ueber das Studium der Naturwissenschaften und
ueber den Zustand der Chemie in PreufSen ist nicht nur ein weiteres Beispiel fiir
die Ablehnung der romantischen Naturphilosophie. Sie veranschaulicht auch, wie
der gegenromantische Topos rhetorisch genutzt wurde, um die Kritik an anderen,
die Naturwissenschaft potenziell schadigenden Aspekten zu untermauern.

Wie Liebig in der Einleitung schreibt, entstand der Text als Antwort auf die
Kritik an seinem Artikel Ueber den Zustand der Chemie in Oestreich in den von
ihm herausgegebenen Annalen der Pharmacie.*® Von diesem Artikel, so erlautert
er, hitten sich viele ungerechtfertigt kritisiert gefiihlt, obgleich es ihm nur um
,die Interessen der Wissenschaft“*° gegangen sei. In dem achtseitigen Kommentar

34 Vgl. Martin Kirschke: ,Liebig, his University Professor Karl Wilhelm Gottlob Kastner (1783-
1857), and his Problematic Relation with Romantic Natural Philosophy“. In: Ambix 50.1 (2003),
S.3-24, hier S. 21.

35 Vgl. Otto Kratz: ,Justus Liebig in seiner Zeit, S. 417 f.; sowie William Brock: Justus von Liebig.
The Chemical Gatekeeper. Cambridge 1997, S. 29-31.

36 Zu Kastner und seinem Wirken sowie der Rezeption durch Liebigs Beschreibung siehe die
Arbeiten von Martin Kirschke: Liebigs Lehrer Karl W. G. Kastner (1783-1857). Eine Professoren-
karriere in Zeiten naturwissenschaftlichen Umbruchs. Berlin 2001; sowie Ders.: ,Liebig, his Univer-
sity Professor Karl Wilhelm Gottlob Kastner (1783-1857), and his Problematic Relation with
Romantic Natural Philosophy*“.

37 Vgl. Otto Kréatz: ,Justus Liebig in seiner Zeit, S. 418; sowie Georg Schwedt: Liebig und seine
Schiiler — die neue Schule der Chemie. Berlin 2002, S. 113-132.

38 Vgl. Otto Krétz: ,Justus Liebig in seiner Zeit*, S. 421 ff.

39 Justus Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften, S. 5.

40 Ebd.



Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften =—— 41

beméngelt Liebig die Situation der Chemie in Osterreich, die er auf die Vettern-
wirtschaft und den Unwillen der Regierung zur Unterstiitzung der Naturwissen-
schaften in der Lehre zuriickfithrt. Ganz dhnlich wie im spéter publizierten Text
Preuf8en, unterstellt Liebig in diesem Artikel der dsterreichischen Regierung, der
Chemie nicht nur als Wissenschaft, sondern auch als wichtigem Industriezweig
zu schaden.” Von der Naturphilosophie als schlechtem Einfluss ist hier allerdings
nicht die Rede.

Bei der Kritik an Preufsen sieht das anders aus. Erneut fiihrt Liebig an, wie
wichtig die Naturwissenschaften fiir die Gesellschaft seien, um dann zu kritisie-
ren, ,daf ein grofes Reich, in welchem die Regierung dem Guten nicht entgegen
ist, an allen diesen Bemiihungen, an diesen Aufgaben der Zeit nicht den gerings-
ten Antheil nimmt, daf§ keine Erweiterung der Grenzen der Wissenschaft [...] aus
diesem Reiche seit dem Grafen Stadion ausgegangen ist“.** Hier spielt die roman-
tische Naturphilosophie als Beispiel fiir den Ursprung und die Konsequenz dieses
Versaumnisses eine wichtige Rolle in Liebigs Narrativ. Der Chemiker beschreibt
die Naturphilosophie als eine Krankheit, die von infizierten Lehrern auf leicht zu
beeindruckende Schiiler tibergeht und ihre wissenschaftliche Gesundheit nach-
haltig zu ruinieren droht. Die

deutsche Naturphilosophie [...], dieses mit Stroh ausgestopfte und mit Schminke angestri-
chene todte Gerippe, was ihnen [ihren Anhéngern] [...] Resultate ohne Beobachtungen, ochne
Untersuchungen giebt, [...] mit Lebenskraft, mit dynamisch, mit specifisch, mit lauter in
ihrem Munde sinnlosen Worten,*

verdummt all jene, die ihr folgen. Die Naturphilosophie wird hier zu einer Seuche
stilisiert, die den Wissenschaftler beféllt: ,Wie viele der Begabtesten und Talent-
vollsten sah ich in diesem Schwindel untergehen, wie viele Klagen iiber ein vollig
verfehltes Leben habe ich nicht spater vernehmen miissen!“** Die Metaphorik
der Krankheit leistet eine wichtige rhetorische Verkniipfung in Liebigs Darstel-
lung, indem sie den Fokus von der romantischen Naturwissenschaft als abstrak-
tes Konzept auf den Naturwissenschaftler iibertrdgt und damit das performative
Moment und das daraus resultierende problematische Verhalten desselben the-
matisiert. Erst damit wird ihr negativer Einfluss nicht als methodisch problemati-
sche Richtung der Naturphilosophie, sondern als Gefahr fiir die Vertreter der
modernen Naturwissenschaften greifbar, was eine normativ geprégte Antwort er-

41 Justus Liebig, ,Ueber den Zustand der Chemie in Oestreich®. In: Annalen der Pharmacy XXV.4
(1838), S. 339-347, hier S. 346.

42 Justus Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften, S. 6.

43 Ebd, S. 28.

44 Ebd.,, S. 45.



42 —— Alexander Stoger

laubt. Die Naturphilosophie begiinstigt, so fahrt Liebig fort, ,Selbstiiberschatzung,
Hochmuth, Eitelkeit und AnmaRung“* im Individuum und konterkariert damit
die Bemtiihungen der Naturwissenschaftler um seriése Forschung und den objek-
tiven Gewinn von Fakten. Gegen die romantische Naturphilosophie als schwer zu
definierendem Abstraktum lasst sich nur begrenzt vorgehen, aber das daraus re-
sultierende Fehlverhalten der von ihr infizierten Naturforscher kann gleichsam
konkret aufgezeigt und durch die Kultivierung wissenschaftlicher Ideale sowie
die politisch-finanzielle Unterstiitzung bekdmpft werden.

Ahnlich wie Schleiden charakterisiert Liebig die romantische Naturphiloso-
phie als historisches Geschehen, das er aber wiederum in ein grofieres, fir die
preuRische Politik relevantes Ereignis einbettet, ndmlich die Napoleonischen
Kriege:

In dieser Zeit der tieffsten Erniedrigung Deutschlands [wahrend der Napoleonischen Kriege]
entwickelte sich bei uns die naturphilosophische Schule; die Schatze der eminentesten Geis-
ter wurden vom Erjagen von hohlen Seifenblasen verschleudert, aber ihre Bemithungen
sind zu Staub geworden, denn sie waren vom Anfang an Staub, aus allen ihren Arbeiten hat
der Staat, das Leben, die Wissenschaft nicht den kleinsten Nutzen gezogen. Zu Ende der
Kriege gab es in Deutschland keine Naturforscher mehr.*®

Als den Krieg begleitende Seuche raffte sie die Naturforscher, nicht etwa die
Ideen oder Methoden der Naturforschung dahin. Diese Verkniipfung veranschau-
licht auch fiir die den Naturwissenschaften fernstehenden Rezipienten die ver-
heerende Auswirkung, die er der Naturphilosophie attestiert, und nimmt zugleich
die Regierung in die Verantwortung, kein weiteres Versaumnis dieser Gréf3enord-
nung zu riskieren.

Die metaphorische Verbindung von Romantik und Krankheit war allerdings
nicht vollig neu. Sie wurde durch das von Johann Peter Eckermann (1792-1854)
uberlieferte Zitat Goethes bekannt, in welchem dieser die Romantik als ,das
Kranke“*” der Klassik als dem Gesunden gegeniiberstellt. Wihrend Goethe aber
mit Blick auf die literarischen Qualititen einzelner Werke und nicht in Bezug auf
Personen von ,dem Kranken“ spricht, also die literarischen Werke beziehungs-
weise ihre qualitativen Eigenschaften als krank bezeichnet, beschreibt Liebig die
romantische Naturphilosophie als eine Krankheit, die Naturwissenschaftler be-
fallt und dahinrafft.

45 Ebd.

46 Justus Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften, S. 8.

47 Johann Peter Eckermann: Gesprdche mit Goethe in den letzten Jahren seines Lebens 1823-1832.
Bd. 2. Leipzig 1837, S. 92.



Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften =—— 43

Liebigs Text ist nicht priméar eine Kritik an der romantischen Naturphiloso-
phie, sondern an der Haltung der Regierungen, die das krankmachende System
durch fehlende Unterstiitzung und Unverstindnis aufrechterhalten. Die jetzige
Generation von Politikern sei unempfanglich fiir die Bediirfnisse der Naturwis-
senschaften, so Liebigs Vorwurf, da die ,meisten Staatsménner [...] aus ihrer Ju-
gendzeit keinen Eindruck, keine Einsicht fiir Naturforschung zuriickbehalten«*®
haben. Hier zeigt sich auch das Ringen der Naturwissenschaften, sich gegeniiber
der Philosophie und den an den Universititen besser etablierten Geisteswissen-
schaften durchzusetzen: ,Die humanistischen Wissenschaften, die Sprachstudien
haben bei uns von jeher das Uebergewicht gehabt.“* Diese stellten nicht nur eine
Konkurrenz dar, wenn es um Finanzierung, rdumliche Unterbringung oder wis-
senschaftliche Anerkennung ging, sondern auch in Bezug auf die epistemischen
Tugenden, die der Naturwissenschaftler laut Liebig zu kultivieren hat.>® Im direk-
ten Vergleich beschreibt er den Geisteswissenschaftler wenig positiv:

Der gelehrte Schulmann, der Philolog, ist durch Fleify, durch Anstrengung bis zu diesem
Punkte gekommen; er weif} alles, was so viele andere vor ihm geredet haben, alles hat er in
sich aufgenommen [...]. Mit einer Art von Geringschdtzung vergleicht er sein Wissen mit der
Demuth, der Bescheidenheit des wahren Naturforschers [...]%!

Liebig verortet die fachlichen Eigenheiten nicht etwa in methodologischen Differen-
zen, sondern in epistemischen, das heifst, fiir den Erkenntnisgewinn entscheiden-
den, Charaktereigenschaften.”* Der Geisteswissenschaftler als Buchgelehrter zeigt
laut Liebig eine Arroganz, die der Naturwissenschaftler schon allein durch seinen
Untersuchungsgegenstand, die ,Naturforschung®, die ,keine Grenzen hat, weil ihr
Gebiet unendlich ist“, nicht aufweist.>® Diese Dichotomie des Geistes- und Naturwis-
senschaftlers ist ein weiterer wichtiger Topos in der Rhetorik der wissenschaftlichen
Identitatsfindung und folgt dem Prinzip der Selbstdefinition durch Abgrenzung, das
auch die gegenromantische Haltung charakterisiert. Die harsche Trennung zwi-

48 Justus Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften, S. 10.

49 Ebd,, S. 11.

50 Vgl. Herman Paul: ,Ranke vs Schlosser: Pairs of Personae in Nineteenth-Century German His-
toriography*. In: How to be a Historian. Scholarly Personae in Historical Studies, 1800—-2000. Hg.
von Herman Paul. Manchester 2019, S. 36-52.

51 Justus Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften, S. 11.

52 Zur wissenschaftlichen Persona und ihren epistemischen Tugenden in den Geisteswissen-
schaften im 19. Jahrhundert siehe Herman Paul: ,What is a scholarly Persona? Ten Theses on
Virtues, Skills, and Desires“. In: History and Theory 53.3 (2014), S. 348-371; sowie Herman Paul
und Sjang ten Hagen: , The Icarus Flight of Speculation: Philosopher’s Vices as Perceived by Nine-
teenth-Century Historians and Physicists“. In: Metaphilosophy 54.2/3 (2023), S. 280-294.

53 Justus Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften, S. 11.



44 —— Alexander Stoger

schen Natur- und Geisteswissenschaften war, obgleich sie das Verstandnis der ,zwei
Wissenschaftskulturen bis weit ins 20. Jahrhundert prigte,>* insbesondere im
19. Jahrhundert eine tiberspitzte Darstellung, die sich zur Gegenromantik im Re-
pertoire der wissenschaftlichen Identitatsfindung gesellte. In einer Phase rascher
wissenschaftlicher wie fachlicher Entwicklung erschien die Definition des Natur-
wissenschaftlers basierend auf noch nicht gefestigten Idealen kontraproduktiv.
Stattdessen zu postulieren, was man nicht war, erschien dagegen praktikabler
und konnte auch tiber Fachergrenzen hinweg Konsens erzeugen.

Wie sehr ein rhetorisches Konstrukt reale Verhaltnisse iberwiegt, zeigt sich
daran, dass bis zum Ende des 19. Jahrhunderts Natur- und Geisteswissenschaftler re-
gelmaflig Interesse an den Forschungs- und Lehrthemen sowie den Methoden der
jeweils anderen Seite zeigten und gelegentlich einen intensiven Austausch pflegten.
Réumliche und geistige Ndhe sorgten an den Universititen und in den intellektuellen
Kreisen, in denen die Gelehrten sich bewegten, fiir eine Wechselwirkung zwischen
geistes- und naturwissenschaftlichen Fachern wie etwa der Geschichtswissenschaft
und der Physik.> Nicht zuletzt die Begeisterung fiir wissenschaftshistorische Betrach-
tungen in Abhandlungen, Festreden und Nachrufen zeigt, dass Naturwissenschaftler
ihre humanistische Ausbildung, die verstirkt in den Gymnasien vorherrschte, keines-
wegs abgelegt hatten oder die Buchgelehrtheit der historischen und philosophischen
Betrachtung véllig verschméhten.® Liebigs Darstellung muss demnach vor allem als
Topos des rhetorischen Repertoires zur Festigung der Identitat der Naturwissen-
schaftler verstanden werden. Auch hier fiigt sich der gegenromantische Topos
nahtlos in die kritische Haltung gegeniiber den Geisteswissenschaften, da die
Naturphilosophie als Teil der Philosophie und die romantische Stromung als
primdr in den Geisteswissenschaften beziehungsweise den Kiinsten und damit
deutlich auf der anderen Seite des Forschungsspektrums verortet wird.

Allerdings betrachtet Liebig die Naturphilosophie, wie bereits gezeigt, nicht
als Teil einer Fachdisziplin oder als eine philosophische Stromung. Die ,falsche
Gottin, die man die deutsche Naturphilosophie“>” nennt, steht der Haltung des
modernen Naturwissenschaftlers entgegen, die sich in seiner epistemischen Be-

54 Vgl. Frank James: ,Introduction: Some Significances on the Two Cultures Debates*. In: Interdi-
sciplinary Science Reviews 41.2/3 (2016), S. 107-117.

55 Vgl Sjang ten Hagen: History and Physics Entangled: Disciplinary Intersections in the Long Ni-
neteenth Century. Amsterdam 2021 (Dissertationsschrift); sowie Sjang ten Hagen: ,History as a
tool for natural science: how Ernst Mach applied historical methods to physics“. In: Historical
Studies in the Natural Sciences 52.1 (2022), S. 40-79.

56 Zur Konstruktion naturwissenschaftlicher Identitdt in Nachrufen siehe Anna Echterhélter:
Schattengefechte.

57 Justus Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften, S. 28.



Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften =—— 45

scheidenheit und seinem Streben nach neuer Erkenntnis durch Experimente aus-
driickt. Diese Umdeutung ist signifikant fiir die Rolle, die die Darstellung der Na-
turphilosophie in den metawissenschaftlichen Reflexionen des 19. Jahrhunderts
einnimmt. Sie legt einerseits den Fokus auf das sich in Gefahr befindliche Indivi-
duum und andererseits auf die Notwendigkeit, einen erneuten Ausbruch zu ver-
hindern. Um das zu erreichen, sollen die epistemischen Tugenden des modernen
Wissenschaftlers in Laboratorien und Universitiaten kultiviert werden. Liebigs
Darstellung der romantischen Naturphilosophie geht weiter als die Ablehnung einer
konkurrierenden Erkenntnismethode. Er inszeniert sie in einer weitreichenden, ar-
gumentativ wirkmachtigen Metapher, um Kritik an Institutionen zu tiben, deren Un-
terstiitzung fiir die moderne Naturwissenschaft in seinen Augen nicht ausreicht.

Die dramatische Darstellung der Naturphilosophie als eine Seuche, die die
Naturwissenschaftler zugrunde richtet, gibt seiner Argumentation durch eine ver-
meintlich historisch-faktische Komponente eine Basis, von der aus er eine Gefahr
fiir die Gegenwart ableiten kann. Indem er das abstrakte Prinzip der nur schwer
definierbaren Naturphilosophie auf die konkrete Ebene der Forscher iibertragt,
macht er sie gleichsam greifbar, ohne an der rhetorisch vorteilhaften Vagheit des
Phinomens als Schlagwort einzubiifen.”® Liebig stellt sich auch gegen die Natur-
philosophie selbst, deren spekulative Ansédtze und Konzepte er als ,spiritus rector
der Unwissenheit“® betrachtet. Aber er erweitert das Bedeutungsspektrum der
gegenromantischen Haltung um eine wichtige rhetorische Ebene, die von der
nachfolgenden Generation aufgegriffen und zu ihrem Vorteil umgedeutet wurde.
So tiberdauerte die antiromantische Rhetorik die erste Phase fachlicher Distanzie-
rung und setzte sich in den Identitadtsdebatten nachfolgender Generationen fort.

3 Die gegenromantische Haltung der zweiten
Generation - der Topos lebt weiter

Der Topos der romantischen Naturphilosophie als Bedrohung fiir die Naturwis-
senschaften fand rege Aufnahme in das Repertoire zur wissenschaftlichen Iden-
titatsfindung der zweiten Generation von Naturwissenschaftlern. Ab der Mitte
des 19. Jahrhunderts riickten zunehmend wissenschaftshistorische Betrachtungen
in den Mittelpunkt der Selbstdefinition der deutschen Naturwissenschaften. Sie

58 Zur rhetorischen Funktion eines solchen Repertoirebegriffs in naturwissenschaftlichen Argu-
mentationen im 20. Jahrhundert siehe Herman Paul und Alexander Stéger: Dogmatism, Kapitel 7.
59 Justus Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften, S. 28.



46 —— Alexander Stoger

brachten die narrative Einbettung der romantischen Naturphilosophie in die Ent-
wicklung der Fachdisziplinen mit sich. Fachgeschichten, Biografien, Festreden
und Nachrufe wurden als Textgenres zu einem essenziellen Bestandteil des Be-
strebens, die Rolle des Naturwissenschaftlers innerhalb der Wissenschaftsland-
schaft, aber auch im Verhéaltnis zur Gesellschaft zu festigen.“ Im Kontrast zum
Fortschritt, mit dem die Naturwissenschaften zunehmend gleichgesetzt wurden,®
war die Riickbesinnung auf die Vergangenheit und die Entwicklung der Fachbe-
reiche sowie ihrer Vertreter eine beliebte Methode, um den Erfolg der Gegenwart
und die Erwartungen an die Zukunft zu konsolidieren. Die Einbettung der roman-
tischen Naturphilosophie als eine im Geiste Whewells iiberkommene, aber immer
noch bedrohliche epistemische Haltung findet sich sowohl in kiirzeren histori-
schen Betrachtungen wie in ausgedehnten Fachgeschichten und nicht zuletzt in
akademischen Festreden, deren normativer Charakter der Mahnung gegeniiber
der Naturphilosophie eine weitere Dimension verleiht.

Einer der bekanntesten und erfolgreichsten Festredner war der engagierte
Naturwissenschaftler Emil Du Bois-Reymond (1818-1896). Er wusste die rhetori-
schen Eigenheiten der Festrede und des Nachrufs geschickt zu nutzen, um sowohl
seine wissenschaftlichen Theorien wie auch sein Verstdndnis von der modernen
Physiologie und Naturwissenschaft innerhalb der wissenschaftlichen Gemeinschaft
und in der Wahrnehmung der Offentlichkeit zu stirken.®? Dabei hatte Du Bois-
Reymond eine besondere Verbindung zu einem, héufig als dem romantischen Phy-
siker bezeichneten Naturforscher, die ihn schon in einer frithen wissenschaftlichen
Abhandlung zu einem entsprechenden Kommentar bewegte: Johann Wilhelm Rit-
ter (1778-1810). Im Zuge seiner Promotion beschéftigte sich Du Bois-Reymond, ange-
leitet von seinem Doktorvater, dem bekannten Berliner Physiologen Johannes
Miiller (1801-1858), mit der ,tierischen Elektrizitat«.®® Ritter war einer der heraus-
ragendsten Forscher zu diesem um die Jahrhundertwende prominenten und bei

60 Vgl. Rachel Laudan: ,Histories of Sciences and their Uses®, S. 1.

61 Vgl. ebd,, S. 2; vgl. Mary Jo Nye: ,Introduction: The Modern Physical and Mathematical Scien-
ces, S. 1.

62 Leber und Nickelsen sowie Veit-Brause zeigen in ihren Studien Du Bois-Reymonds Instrumenta-
lisierung der Festreden und der historischen Darstellung im Detail und gehen auch darauf ein, wie
er daraus eine Wissenschaftsidentitdt konstruiert, siehe Christoffer Leber und Kéarin Nickelsen:
»Wissenschaft im Glaubenskampf. Geschichte als Argument in den akademischen Festreden Emil
DuBois-Reymonds (1818-1896)“. In: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 39 (2016), S. 143-164; sowie
Irmline Veit-Brause: ,The Making of Modern Scientific Personae: The Scientist as a Moral Person?
Emil Du Bois-Reymond and his Friends“. In: History of the Human Sciences 15.4 (2002), S. 19-49.

63 Zu Du Bois-Reymonds Forschung auf diesem Gebiet und seiner Konkurrenz mit dem ebenfalls
zu dem Thema forschenden Italiener Matteucci siehe Gabriel Finkelstein: ,Matteucci and du
Bois-Reymond: A Bitter Rivalry“. In: Archives Italiennes de Biologie 149 (Suppl.) (2011), S. 29-37.



Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften =—— 47

den Romantikern beliebten Thema. Er hatte durch seine Experimente und durch
seine spekulativen Schlussfolgerungen sowohl die Aufmerksamkeit seiner For-
scherkollegen als auch der Jenaer Frithromantiker auf sich gezogen.5* Nach einer
kurzen, von finanziellen Problemen gezeichneten Wissenschaftskarriere starb Rit-
ter bereits 1810 als kontroverse Figur der deutschen Naturforschung.%® Im ersten
Band der von Du Bois-Reymond 1848 publizierten Abhandlung Untersuchungen
iiber thierische Elektricitdt referiert der Autor im Detail die bisherige Forschung zu
dem Phénomen, darunter auch Ritters Publikationen, und kommt zu dem Schluss:

Wenn bereits die Ueberschrift dieser Abhandlung [Ritters, Anm. A. S.] davon zeugt, daf$ ihr
Urheber unter dem verderblichen Einfluss der damals in Deutschland herrschenden Philo-
sophie stand, so ist leider der Inhalt derselben wenig geeignet, das dadurch erweckte Mif3-
trauen wieder einzuschléfern.®®

Du Bois-Reymond blieb nicht der einzige, der Ritter als abschreckendes Beispiel fiir
den negativen Einfluss der romantischen Naturphilosophie auf die deutsche Natur-
wissenschaften beschreibt. So heifit es beispielsweise in der Allgemeinen deutschen
Biographie von 1889: ,R. ist gerade wegen seiner wirklich grofien Bedeutung viel-
leicht das schlagendste Beispiel dafiir, wie weit die Physik in Deutschland durch ihre
Unterordnung unter naturphilosophische Speculationen zuriickgeworfen wurde.“*’
Die Darstellung Ritters als durch die Naturphilosophie gescheiterter Physiker
und die romantische Naturphilosophie als Bedrohung fiir die moderne Naturwissen-
schaft finden ihren Hohepunkt als rhetorischer Topos der naturwissenschaftlichen
Identitatsfindung in Du Bois-Reymonds Festrede zur Enthiillung der Humboldt-
Statuen in Berlin 1883. Die Enthtillung der Denkmaler fiir Wilhelm (1767-1835) und
Alexander von Humboldt vor der heutigen Humboldt-Universitit war ein sym-
boltrachtiger Moment fiir die deutschen Wissenschaften, inshesondere die Na-
turwissenschaften. Alexander von Humboldt diente schon zu Lebzeiten als
wissenschaftliche Identifikationsgrundlage, die sich in ihrer mystifizierten Uber-
hohung gleichsam auf alle naturwissenschaftlichen Disziplinen anwenden lieR.*®
Das Denkmal Alexanders wurde 1869 auf Initiative von Rudolf Virchow (1821-
1902) und spater in einer 6ffentlichen Kampagne, geleitet von Du Bois-Reymond,

64 Vgl. Alexander Stoger: Epistemische Tugenden im deutschen und britischen Galvanismusdis-
kurs, Kapitel 2.3.

65 Vgl. ebd.,, S. 318-320.

66 Emil Du Bois-Reymond: Untersuchungen iiber thierische Elektricitdt. Bd. 1. Berlin 1848, S. 317.
67 Gustav Karsten: ,Johann Wilhelm Ritter“. In: Allgemeine deutsche Biographie. Bd. 28. Leipzig
1889, S. 675-678, hier S. 677.

68 Vgl. Alexander Stoger: ,Ich hatte Jahre lang fort experimentiert, ohne von dem zu héren, was
andere indef8 bekannt machten®, S. 245 f.



48 —— Alexander Stoger

durch Spenden von Privatpersonen und der Regierung erméglicht.%° Seine Enthiil-
lung bildet den triumphalen Héhepunkt der politischen Bemiithungen um eine
sichtbare Huldigung jenes Wissenschaftsideals, das Du Bois-Reymond und seine
Kollegen tiber die letzten Jahrzehnte in Berlin etabliert hatten — teilweise mit der
von Liebig geforderten Hilfe der Regierung, aber nicht ohne Hindernisse.” Es
iberrascht daher nicht, dass Du Bois-Reymonds Festrede in der Aula der Univer-
sitdt am 3. August 1883 gleichsam eine Lobesrede auf die Errungenschaften Hum-
boldts wie auf die der deutschen Naturwissenschaften darstellt. Doch auch hier
findet sich der gegenromantische Topos, der nun dazu dient, die Bedeutung Hum-
boldts fiir die moderne Naturwissenschaft und damit gleichsam die Uberwindung
der pra-wissenschaftlichen Phase zur Jahrhundertwende herauszustellen:

In die Zeit, wo in Deutschland jene verhéngnisvolle Wandlung geschah, wo aesthetische
Weltanschauung und tbermiithige Speculation sich gegenseitig begrdnzten, und die vers-
tdndige Empirie als Aschenbrodel in die Ecke driickten, in diese Zeit fiel Alexander’s von
Humboldt Jugend, und ein wunderbarer Jiingling muss er gewesen sein.”

Humboldt wird der naturphilosophischen Spekulation und der romantischen As-
thetisierung der Naturbetrachtung als Vertreter der Empirie entgegengestellt und
als ihr Retter stilisiert, der dem Verderbnis aufgrund seiner ,unléschbaren Be-
geisterung“ und ,unbegrenzte[n] Hingebung“’* fiir die Erforschung der Natur ent-
gehen konnte. Indessen war die

deutsche Wissenschaft [...] in gewissem Sinne, tiefer und tiefer gesunken. Fast auf allen
Punkten hatte die naturphilosophische Speculation Boden gewonnen, und fast in allen Uni-
versitdten wurden ihre Hirngespinnste sowohl von Philosophen von Fach, wie von Natur-
forschern und Arzten als bare Weisheit verkiindet, und von einer irregeleiteten Jugend
begierig aufgenommen.”

Du Bois-Reymond kritisiert die romantische Naturphilosophie nicht nur. Der gegen-
romantische Topos erlaubt es ihm auch, Humboldt als eine Ausnahmefigur der wis-
senschaftlich unzureichenden Vergangenheit darzustellen, durch die die Gegenwart
der modernen Naturwissenschaft erst méglich wurde. Du Bois-Reymond verstarkt
seine Argumentation zusdtzlich, indem er, wie Liebig, die Auswirkungen der roman-
tischen Naturphilosophie auf die Ebene der Akteure verschiebt und dabei nicht zu-

69 Vgl. Andreas W. Daum: Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhundert, S. 107 f.

70 Vgl. Irmline Veit-Brause: ,The Making of Modern Scientific Personae*, S. 31.

71 Emil Du Bois-Reymond: Die Humboldt-Denkmaeler. Rede am 3. August 1883 in der Aula der
koenigl. Fridrich-Wilhelms-Universitaet zu Berlin gehalten. Berlin 1883, S. 16.

72 Ebd.

73 Ebd, S. 26.



Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften =—— 49

letzt seinen eigenen Lehrer und Doktorvater als mahnendes Beispiel der vorherigen
Generation in den Fokus riickt:

Um das Maass der Verheerungen zu geben, welche die Naturphilosophie in deutschen Kop-
fen anrichtete, geniigen zwei Beispiele. Der genialste deutsche Physiker aus dem Anfange
des Jahrhunderts, der Erfinder der neuerlich in Frankreich als Accumulatoren technisch
verwertheten secundédren Séulen, Johann Wilhelm Ritter, ging dadurch unter, und noch in
den zwanziger Jahren entging der genialste deutsche Physiologe, Johannes Miiller, mit
Miihe derselben Gefahr.”*

Ritter wird erneut zum durch die romantische Naturphilosophie zugrunde Gerich-
teten. Trotz seiner Verdienste als Naturwissenschaftler kann er von der Nachwelt
kaum mehr ernst genommen werden. Als Zeitgenosse und zeitweise als For-
schungskollege des jungen Alexander von Humboldts steht Ritter fiir all jene, die
der diisteren Phase deutscher Naturphilosophie zum Opfer fielen.”” Humboldt war
dagegen durch seine epistemischen Tugenden dazu in der Lage, diesem Schicksal
zu entgehen. Johannes Miller, ein wichtiger Weghereiter der Berliner Physiologie
aus der Generation Liebigs, ist dagegen der ,,Gefahr“ gerade noch entkommen. Du
Bois-Reymond illustriert damit, dass der schadliche Einfluss der romantischen Na-
turphilosophie kein historisch abgeschlossenes Moment in der Entwicklungsge-
schichte der Naturwissenschaften darstellt. Vielmehr sind die von ihr ausgehenden
epistemischen Laster eine reale Bedrohung auch fiir die gegenwértige Naturwis-
senschaft. Diese Befiirchtung war aus Du Bois-Reymonds Perspektive keineswegs
rein idealistisch. Aktuelle Debatten um die Evolutionstheorie,”® die Forderung, dass
naturwissenschaftliches Denken religiése Moralvorstellungen ablésen sollte”” und
nicht zuletzt auch deutsch-nationale Gesinnungen,78 die die Akademien fluteten,
bedrohten erneut das Idealbild des modernen Naturwissenschaftlers. Du Bois-
Reymond befiirchtete nicht zwangslaufig die geistige Auferstehung Schellings, wohl

74 Ebd.

75 Vgl. Alexander Stoger: Epistemische Tugenden im deutschen und britischen Galvanismusdis-
kurs, Kapitel 2.

76 Siehe dazu beispielsweise die Auseinandersetzung zwischen Haeckel und Virchow (vgl. Peter
Zigman: ,Ernst Haeckel und Rudolf Virchow. Der Streit um den Charakter der Wissenschaft in
der Auseinandersetzung um den Darwinismus“. In: Medizinhistorisches Journal 35.3/4 [2000],
S. 263-302; sowie Raf de Bont: ,,Writing in Letters of Blood‘. Manners in Scientific Dispute in Ni-
neteenth-Century Britain and the German Lands®. In: History of Science 51.3 [2013], S. 309-335,
insbesondere S. 322 ff.).

77 Vgl. Gunter Mann: ,Ernst Haeckel und der Darwinismus. Popularisierung, Propaganda und
Ideologisierung*. In: Medizinhistorisches Journal 15.3 (1980), S. 269-283.

78 Vgl. Irmline Veit-Brause: ,The Making of Modern Scientific Personae“, S. 23.



50 —— Alexander Stoger

aber andere Einflusse, die die gerade konsolidierten Naturwissenschaften korrum-
pieren konnten.

So dient der Verweis auf die romantische Naturphilosophie als Bedrohung
fir die Naturwissenschaften hier ebenfalls nicht primar dazu, diese inzwischen
zeitlich zurickliegende und ldngst an Bedeutung verlorene philosophische Stro-
mung zu kritisieren. Vielmehr soll sie durch die Assoziation mit dieser etablierten
Wahrnehmung der romantischen Naturphilosophie die von Du Bois-Reymond ge-
firchteten Einfliisse kategorisch einordnen helfen und so seine Argumentation
verstdrken. Du Bois-Reymond adaptiert geschickt den gegenromantischen Topos
zu seinem Vorteil, ebenso wie er Humboldt als idealisiertes Beispiel nutzt, das er
gegen die Naturphilosophie ausspielt. Beide sind langst Teil des Repertoires zur
Identitétsstiftung der modernen Naturwissenschaften und als solche dem Publi-
kum wohlbekannt, auch wenn ihre Vorbilder einer Generation angehoren, deren
Wissenschaftsverstandnis ein ganzlich anderes war.

4 Fazit

In den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts und besonders um die Jahrhun-
dertwende unternahmen Naturwissenschaftler und Wissenschaftspopularisierer
wie Wilhelm Ostwald den Versuch, den Ruf der romantischen Naturphilosophie
aufzubessern.” Auch in wissenschaftshistorischen Werken wurden die Verdienste
einzelner Vertreter immer wieder hervorgehoben, um so ihren positiven Einfluss
auf die Entwicklung der deutschen Naturforschung zu rehabilitieren.?” Dennoch
lief$ sich die Konnotation, die durch den gegenromantischen Topos etabliert wurde,
nur schwer ablegen. Bis heute wird die romantische Naturphilosophie daher haufig
nicht nur als intellektuelle Bewegung, sondern auch als Sinnbild antiwissenschaftli-
cher Vorstellungen betrachtet.®

Diese anhaltende Ambivalenz zeigt sich auch in der wissenschaftshistori-
schen Forschung, beispielsweise in der Zuriickhaltung, prominente Geistesgrofien
wie Alexander von Humboldt mit der ansonsten facettenreichen und vielféltigen

79 Zu Ostwalds Konzept der Romantik beziehungsweise des Romantikers siehe Hans H. Simmer:
,Ostwalds Lehre vom Romantiker und Klassiker. Eine Typologie des Wissenschaftlers“. In: Medi-
zinhistorisches Journal 13.3/4 (1978), S. 277-296.

80 Siehe etwa die Aufzahlung von Ritters naturwissenschaftlichen Verdiensten in der Allgemei-
nen deutschen Biographie (vgl. Gustav Karsten: ,Johann Wilhelm Ritter, S. 676—-678) oder die um
Ausgleich bemiihte Darstellung in der Geschichte der medicinischen Wissenschaften (vgl. August
Hirsch: Geschichte der medicinischen Wissenschaften. Miinchen/Leipzig 1893, S. 408).

81 Kristian Kdchy: ,Dogmatisierende Traumerei?, S. 85 f.



Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften =——— 51

romantischen Naturphilosophie in Verbindung zu bringen.® Selbst in den jiings-
ten Debatten zum Wissenschaftsskeptizismus setzt sich die Romantik dem Ver-
dacht einer unrithmlichen Beteiligung aus.®®> Wie die obigen Beispiele gezeigt
haben, geht das nicht nur auf Theorien und Methoden zuriick, die die Anhdnger
der romantischen Naturphilosophie postulierten, sondern auch auf die rhetori-
sche Instrumentalisierung dieser Stromung zur Konsolidierung einer modernen
Wissenschaftsidentitit, deren Ausldufer sich bis in die Gegenwart erstrecken. Be-
trachtet man andere Beispiele einer solchen rhetorischen Vereinnahmung,® so
lohnt eine tiefgreifendere Untersuchung dieses gegenromantischen Topos, um die
Langzeitrezeption der romantischen Naturphilosophie bis in die Gegenwart und
ihren Einfluss auf das aktuelle Wissenschaftsverstdndnis besser zu verstehen.

Dieser Beitrag hat anhand einiger ausgewahlter, relevanter Beispiele einen ers-
ten Schritt getan, um die Rolle des gegenromantischen Topos im Repertoire der
Identitatsfindung der deutschen Naturwissenschaftler des 19. Jahrhunderts zu ver-
anschaulichen. Eine umfassendere Analyse der negativen Romantikrezeption unter
Einbezug weiterer Textbeispiele aus dem am Ende des Jahrhunderts erstarkenden
wissenschaftspopulistischen Lager verspricht angesichts dieser ersten Ergebnisse
weitere Erkenntnisse tiber die Instrumentalisierung des gegenromantischen Topos
und seinem Verhaltnis zu anderen Elementen des Repertoires naturwissenschaftli-
cher Identitatsfindung. Gerade in einer Zeit erstarkender Abgrenzungsbediirfnisse
von unliebsamen geistigen Stromungen behalten diese historischen Beispiele ihre
Relevanz, um die Mechanismen und Auswirkungen rhetorischer Repertoires besser
zu verstehen.

82 Zur Frage nach Humboldts Verbindung zur Romantik und den damit verbundenen Versu-
chen einer Einordnung, siehe unter anderem Kristian Kochy: ,Das Ganze der Natur. Alexander
von Humboldt und das romantische Forschungsprogramm®. In: Humboldt im Netz 3.5 (2002),
S. 3-16; Elizabeth Milldn-Zaibert: ,Saving Nature from Vicious Empiricism: Alexander von Hum-
boldt’s ,Romantic‘ Science®. In: Das Neue Licht der Friihromantik. Innovation und Aktualitdit der
frithromantiken Philosophie. Hg. von ders. und Bérbel Frischmann. Paderborn 2009, S. 170-184;
sowie Michael Dettenbach: ,Alexander von Humboldt between Enlightenment and Romanti-
cism®. In: Northeastern Naturalist 8 (Special Issue 1: Alexander von Humboldt’s Natural History
Legacy and its Relevance for Today) (2001), S. 9-20.

83 Siehe der Beitrag von Stefan Matuschek in diesem Band.

84 Siehe etwa das Beispiel von Herman Paul und Alexander Stoger: Dogmatism; sowie Sjang ten
Hagen und Herman Paul: ,The Icarus flight of speculation®.






Benjamin Specht
Die ,Gesetze des Geistes‘ und die ,Gesetze
der Wirklichkeit*

Hermann von Helmholtz und die Romantik

1 Einfihrung: Der Griine Heinrich, das Romantik-
Bild des 19. Jahrhunderts und Hermann von
Helmholtz

In Gottfried Kellers Roman Der Griine Heinrich (1854/55) findet sich eine vielsa-
gende kleine Episode aus der Jugendzeit der Titelfigur. Heinrich freundet sich mit
einem fast gleichaltrigen, liebenswert-verschrobenen Dorfschullehrer an, ge-
nannt ,der Philosoph‘. Die beiden sind sich dabei schnell einig in ihrer Ablehnung
von Kirche und Christentum. Als Heinrich aber auch die Vorstellung der Natur
als einer ,intelligenten‘ Schopfung aufgeben soll, ist es mit der Einigkeit vorbei.
Wo der Freund némlich einen konsequent naturalistischen Weg einschlagt, insis-
tiert Heinrich, es binde ihn

ein kiinstlerisches BewufRtsein an diese Uberzeugung [...], daR alles, was Menschen zuwege
bringen, seine Bedeutung nur dadurch hat, daf8 sie es zuwege bringen konnten, und daf§ es
ein Weg der Vernunft und des freien Willens ist; deshalb konnte mir die Natur, an die ich
gewiesen war, auch nur einen Wert haben, wenn ich sie als das Werk eines mir gleich-
fithlenden und voraussehenden Geistes betrachten konnte.!

Die Natur kann fiir Heinrich also nur dann Gegenstand der weltanschaulichen und
asthetischen Wertschétzung sein, wenn sie als quasi-personales Gegentiber, als Ver-
korperung einer dem menschlichen Bewusstsein analogen Schopferkraft erscheint.
Als Heinrich ihn an die Schénheit einer Blume als vermeintliches Beweismittel ver-
weist, entgegnet der ,Philosoph‘ jedoch, natiirlich sei sie schon, aber sie kiimmere
sich nicht darum, ,denn sie muf blithen“? Die Naturerscheinungen sind also be-
stimmt durch Gesetze, die nur aus ihnen selbst heraus, aber nicht aus einer geisti-
gen Ursache und auch nicht in Bezug auf den Menschen zu verstehen sind. Natur
steht den anthropomorphen Bedurfnissen und Erwartungen des Subjekts indiffe-

rent gegentiber. Dass ihre Ursache und ihr Ziel nicht in ihrer Subjektkonformitét

1 Gottfried Keller: Der Griine Heinrich. Erste Fassung. In: Ders.: Simtliche Werke in sieben Ban-
den. Bd. 2. Hg. von Thomas Béning und Gerhard Kaiser. Frankfurt am Main 1985, S. 351.
2 Ebd, S. 352.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-004


https://doi.org/10.1515/9783111199733-004

54 —— Benjamin Specht

liegen, bedeutet fiir den ,Philosophen‘ allerdings nicht, dass ihr dsthetischer Wert
gemindert wiirde. Heinrichs Verlustangst, die mit der Anerkennung der prinzipiel-
len Andersartigkeit von Mensch und Natur einhergeht, teilt er nicht.

Diese kleine Anekdote ist symptomatisch dafiir, warum Heinrichs Bildungs-
weg auch in jeder anderen Hinsicht neben der Naturerfahrung — Religion, Kunst,
Beruf, Wissenschaft, Liebe — scheitern muss, trotz seines grofien Potenzials. Er
bleibt stets unentschlossen, kann zwar die alte Metaphysik in vielen Bereichen
weitgehend verabschieden, sie aber nicht durch eine neue und entschiedene Ach-
tung fir das Konkret-Erfahrbare, Reale und Andere des Subjekts ersetzen. Zu
sehr bleibt er doch noch immer Romantiker und de facto in den alten Anspriichen
befangen, die er eigentlich durchschaut zu haben glaubt. Der Vorwurf der litera-
rischen Argumentation des Romans als Ganzem lautet also: Heinrichs Vorstellung
von der Natur (wie auch seine Haltung auf den anderen genannten Gebieten)
bleibt in einer Erwartungshaltung befangen, die zu rezeptiv-gefiihliger Passivitat
verleitet, wo aktive Auseinandersetzung notig ware. Denn die Dinge haben nicht
Sinn, der Mensch ist es, der ihn den Dingen verleiht. Entgegen Heinrichs Ansicht
verschafft also gerade die Tatsache, dass Natur zundchst das ganz Andere des
Menschen und nicht sein Analogon ist, ihr Aufmerksamkeit und Wert. Ihr Ver-
standnis und ihre Gestaltung werden nun erst zur zentralen Aufgabe.

Kellers friithrealistischer Roman ist somit nicht nur die Erzadhlung einer miss-
lingenden Bildungshiografie, sondern zugleich auch eine umfassende Abrech-
nung mit der vergangenen Epoche, mit Idealismus und Romantik in ihrer Breite.
Seine Kritik speziell auch an der romantischen Naturbetrachtung wird in der
Jahrhundertmitte dabei keinesfalls nur in der Literatur, sondern parallel auch in
der Wissenschaftstheorie und naturwissenschaftlichen Praxis geteilt. Der Griine
Heinrich steht keinesfalls allein, sondern ist iiberaus reprasentativ fiir einen
ubergreifenden kulturellen Trend der Zeit. Auf Seiten der zeitgendssischen Natur-
wissenschaft und Wissenschaftstheorie ist das vielbeachtete Vortragswerk Her-
mann von Helmholtz’ in dieser Hinsicht besonders pragend. Und es ist deshalb
eine durchaus sprechende Koinzidenz,® dass Helmholtz in den 1850er Jahren na-

3 Eine Rezeptionsbeziehung ist damit allerdings nicht behauptet, selbst wenn Keller und Helm-
holtz spéter, als beide ihre hohe Bekanntheit erlangt hatten, kaum anders konnten, als voneinan-
der Notiz zu nehmen. Die Entsprechung des literarischen und des wissenschaftstheoretischen
Konzepts erkldrt sich in dieser frithen Schaffensphase beider Autoren eher durch epochale Ge-
meinsamkeiten, sprich: die Teilhabe am selben ,Zeitgeist‘. Zu Keller im Umfeld nicht nur der
Feuerbach’schen Philosophie, sondern auch der Naturwissenschaft der Jahrhundertmitte, siehe
Monika Ritzer: ,Physiologische Anthropologien. Zur Relation von Philosophie und Naturwissen-
schaft um 1850“. In: Materialismus und Spiritualismus. Philosophie und Wissenschaften nach 1840.



Hermann von Helmholtz und die Romantik =—— 55

hezu zeitgleich mit dem Erscheinen von Kellers Roman auch mit seiner breiten-
wirksamen Vortragstatigkeit einsetzt.

In der zweiten Jahrhunderthélfte brachte Helmholtz in den Augen der Offent-
lichkeit die Bedeutung, die Methoden und Erfolge der Naturwissenschaft auf den
Punkt wie kein anderer. Er war der fithrende public scientist* in Deutschland und
wurde in der Offentlichkeit seit den 1870er Jahren gar als ,Reichskanzler der Wis-
senschaft® verehrt. Seine einmalige Deutungsmacht begriindet sich natiirlich
durch die enorme Breite und Bedeutung seiner wissenschaftlichen Leistungen in
Medizin, Physiologie und Physik — etwa die Aufstellung des Prinzips der Energie-
erhaltung (zwar kurz nach, aber unabhéngig von Robert Mayer), die Erfindung
des Augenspiegels, die Messung der Nervenleitgeschwindigkeit, die Erkenntnisse
zur Dreifarben-Optik und zu den Oberténen, die Forschungen zur Schwingungs-
lehre vom Elektromagnetismus bis hin zum Wasserwirbel etc. Seine Reputation
verdankt sich aber nicht weniger auch seinem wissenschaftspolitischen Geschick.
Zusammen mit langjahrigen Kollegen und Freunden wie Emil Du Bois-Reymond
und Werner von Siemens baute er schon friith ein Netzwerk auf, das seinem Wis-
senschaftsstil lange Zeit die akademische Meinungsfithrerschaft in Deutschland
sicherte. Ganz besonders breitenwirksam wurden seine seit den 1850er Jahren ge-
haltenen und ab 1865 in vier Auflagen verdffentlichten Populdren wissenschaftli-

Hg. von Andreas Arndt und Walter Jaeschke. Hamburg 2000, S. 113-140, hier bes. S. 113f. Ohne
Verweis auf die hier besprochene ,Philosophen‘-Episode und bezogen speziell auf die Konzeption
des realistischen ,Sehens‘ konstatiert Ritzer andernorts auch die Entsprechung speziell von Kel-
lers Der Griine Heinrich und Helmholtz’ Wahrnehmungstheorie. Monika Ritzer: ,Die Tatsachen
der Wahrnehmung. Zur Relation von Naturwissenschaft und Literatur im Realismus am Beispiel
von Hermann Helmholtz und Conrad Ferdinand Meyer“. In: Rhetorische Seh-Reisen. Fallstudien
zu Wahrnehmungsformen in Literatur, Kunst und Kultur. Hg. von Alfonso de Toro und Stefan
Welz. Frankfurt am Main 1999, S. 203-225, hier S. 211 f.

4 Dazu Andreas W. Daum: Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhundert. Biirgerliche Kultur,
naturwissenschaftliche Bildung und die deutsche Offentlichkeit 1848-1914. 2. Aufl. Miinchen 2002,
S. 383 f. Siehe zum Konzept des public scientist generell Frank M. Turner: Contesting Cultural Au-
thority. Essays in Victorian Intellectual Life. Cambridge u. a. 1993, S. 202: ,,Public scientists [...] con-
sciously attempt to persuade the public or influential sectors thereof that science both supports
and nurtures broadly accepted social, political, moral, and religious goals and values, and that it
is therefore worthy of receiving public attention, encouragement, and financing“. So bestimmen
sie ,the position of scientists vis-a-vis other rival intellectual or social elites, such as the clergy,
literary scholars, social scientists, or businessmen*.

5 Siehe Michael Heidelberger: ,Hermann von Helmholtz — Leben und Werk®. In: Hermann von
Helmholtz: Philosophische und populdrwissenschaftliche Schriften, Bd. 1. Hg. von Michael Heidel-
berger, Helmut Pulte und Gregor Schiemann. Hamburg 2017, S. XI-LXIV, hier S. XLVIIL.



56 —— Benjamin Specht

chen Vortrdge, die ab 1884 die neutralere Bezeichnung Vortrige und Reden tru-
gen.® Sie galten Zeitgenossen als Kanon der geistigen, weltanschaulichen, prakti-
schen, aber auch sozialen und nationalen Bedeutung der Naturwissenschaften in
der Moderne.’

Fur die Kunst und Literatur der Romantik hat Helmholtz in diesen Vortragen
nur wenige, nicht selten klischeebehaftete Bemerkungen iibrig. Aber mit der Wis-
senschaftstheorie und Naturphilosophie der vergangenen Epoche setzt er sich doch
eingehend und ausdauernd auseinander, wie im Folgenden gezeigt werden soll. Le-
benslang blieb Helmholtz bei seiner grundsatzlichen Ablehnung der romantischen
Naturphilosophie. Auf dem Héhepunkt seines Ruhms galt er gemeinhin gar als
,Uberwinder, ja als ,Erloser‘ von der ,subjektivistische[n] Verantwortungslosigkeit
einer finsteren Romantik.’ Dies blieb auch dann noch so, als gegen Ende des Jahr-
hunderts neoromantische Positionen an Boden gewannen.'® Um Helmholtz’ Ausein-
andersetzung mit der Romantik aber abseits der zeittypischen Klischees und
Kampfbegriffe zu rekonstruieren, mochte ich in diesem Beitrag seine gegenroman-

6 Im Folgenden werden die in dieser Sammlung enthaltenen Beitrdge Helmholtz’ direkt im
Flieftext zitiert in Klammern unter Angabe der romischen Bandziffer und Seitenzahl nach der
Ausgabe: Hermann von Helmholtz: Vortrdge und Reden. In: Gesammelte Schriften. Bd. 5.2
Teilbde. Hg. von Jochen Briining. Hildesheim/Ziirich/New York 2002. Reprint der 4. Aufl: Braun-
schweig 1896.

7 Dazu Horst Kant: ,Helmholtz’ Vortragskunst und sein Verhéltnis zur populéren Wissensvermitt-
lung®. In: Universalgenie Helmholtz. Riickblick nach 100 Jahren. Hg. von Lorenz Krtiger. Berlin 1994,
S. 315-329. Die Titeldnderung ist dabei einerseits dem um akademisch-wissenschaftspolitische
Reden erweiterten Korpus, aber andererseits auch der Einsicht in den gehobenen Anspruch ge-
schuldet. ,,Populér‘ waren schon einige von den Vortragen der fritheren Sammlung kaum noch zu
nennen [I, VII], rdumt Helmholtz selbst im Vorwort der dritten Auflage ein. Er wendet sich als
public scientist nicht primér an das im Entstehen begriffene Massenpublikum, sondern an die ge-
hobene Mittelschicht und besonders das gesellschaftliche Establishment. Den bisher noch fast aus-
schliefflich humanistisch-literarisch geprdgten Bildungshorizont in diesen Kreisen setzt er in
seinen Reden stets voraus, will ihn aber zeitgeméfs durch Vertrautmachung mit den Naturwissen-
schaften erweitern.

8 So Theodor Leiber: ,Hermann von Helmholtz“. In: Naturphilosophie nach Schelling. Hg. von
Thomas Bach und Olaf Breidbach. Stuttgart 2005, S. 237-273, hier S. 239.

9 B. Katz: ,Hermann von Helmholtz, der Uberwinder der Romantik®. In: Deutsche medizinische
Wochenschrift 58, 15 (1931), S. 603 f., hier S. 604; siehe auch ebd.: ,Helmholtz aber, der schon ein-
mal die Romantik besiegt hat, iberdauert sowohl seine Epigonen wie die ,neuromantischen‘
Gegner*.

10 Dazu Jed Z. Buchwald: ,Electrodynamics in Context. Object States. Laboratory Practice and
Anti-Romanticism®. In: Hermann von Helmholtz and the Foundations of Nineteenth-Century Sci-
ence. Hg. von David Cahan. Berkeley 1993, S. 334-373. Speziell rekonstruiert Buchwald auch die
wachsende Sorge Helmholtz’ noch in seinen letzten Lebensjahren vor einer Riickkehr der roman-
tischen Naturphilosophie anhand der Kontroverse mit Friedrich Zéllner. Ebd., S. 363-373.



Hermann von Helmholtz und die Romantik = 57

tische Argumentation in Hinblick auf den tragenden Naturbegriff (3.1.), die Metho-
dologie (3.2.) sowie die Semiotik und Asthetik der Natur- und Kunsterfahrung (3.3.)
darlegen. Zuvor sind allerdings knapp die fiir Helmholtz’ Uberlegungen einschlégi-
gen Positionen der romantischen Naturphilosophie zu skizzieren, um einen Ab-
gleich zu ermoglichen (2.). Dabei werden sich bei allen Unterschieden zuweilen
auch einige bisher kaum je bemerkte Gemeinsamkeiten auftun. Diese verdanken
sich allerdings keiner direkten Rezeptionsbheziehung. In offener Form hat Helm-
holtz die romantische Naturphilosophie nie anders rezipiert als ablehnend. Viel-
mehr sind die konzeptionellen Parallelen darauf zurtickzufiihren, dass beide - die
Romantik wie Helmholtz — an die Transzendentalphilosophie anschliefien, die sie
jeweils auf eigene Weise zu reformulieren und zu aktualisieren suchen und so zu
analogen Weiterentwicklungen kommen.

2 Grundzuge der romantischen Naturphilosophie

Die romantische Naturphilosophie, von der Keller und Helmholtz sich absetzen,
ist die Art der Naturreflexion um 1800, die Grundannahmen des Idealismus und
der Transzendentalphilosophie aufgreift und sie zur Organisation des angewach-
senen empirischen Wissens tiber die physische Welt am Ende des 18. Jahrhunderts
nutzt." Dies ist den Akteuren auch selbst durchaus bewusst.”* Mit dem Import
philosophischer Prinzipien in das Gebiet der Naturkunde reagieren sie auf die zu-

11 Dabei ist die romantische Naturphilosophie aber keinesfalls die einzige Form der Naturrefle-
xion in der Zeit, steht zum Beispiel neben der verwandten, aber nicht identischen ,romantischen
Naturwissenschaft‘ und einer szientifisch betriebenen Naturkunde an den Universitdten und
Akademien, die sie nie vollig verdréngt, sowie auch neben der Naturreflexion in Dichtung und
Malerei etc. Entgegen mancher Darstellung ist sie zu keiner Zeit dominierend oder gar unum-
stritten, sondern steht von Beginn an unter Rechtfertigungsdruck vor allem durch empirischere
Wissenschaftsstile. Nicht zuletzt dies erklart den oft sehr streitlustigen Duktus der naturphilo-
sophischen Texte.

12 An dieser Stelle muss ein Beleg geniigen: Novalis: Die Christenheit oder Europa. In: Schriften.
Die Werke Friedrich von Hardenbergs. Bd. 3. Hg. von Richard Samuel. 2. Aufl. Stuttgart 1960
[1799], S. 507-524, hier S. 521: ,Die Hiilfsbediirftigkeit der dufSern Wissenschaften, ward in der
letzten Zeit immer sichtbarer, je bekannter wir mit ihnen wurden. [...] Jeder Forscher mufste sich
gestehn, dafd Eine Wissenschaft nichts ohne die Andere sey, und so entstanden Mystifikationsver-
suche der Wissenschaften, und das wunderliche Wesen der Philosophie flog jetzt als rein darge-
stelltes wissenschaftliches Element zu einer symmetrischen Grundfigur der Wissenschaften an“.
Mit der ,symmetrischen Grundfigur bezeichnet Hardenberg Fichtes Weiterentwicklung der kan-
tischen Transzendentalphilosophie im Rahmen der ,Wissenschaftslehre‘, konkret das ,Prinzip
Ich = Nicht-Ich".



58 —— Benjamin Specht

nehmende Spezialisierung und disziplindre Differenzierung des (Natur-)Wissens
der Epoche, das sie in ein umfassendes Weltbild reintegrieren und anschlussfahig
an die kulturelle Sphére halten wollen, darunter Geschichte, Religion und Kunst.

Bei allen Unterschieden beinhalten die meisten naturphilosophischen Ent-
wiirfe dabei die folgenden Komponenten: Sie basieren auf der Annahme einer ein-
zigen schopferischen Produktivkraft, die sich polar und stufenweise in die Fiille der
Erscheinungen der Erfahrungswelt auseinanderlegt. Flir Friedrich W. J. Schelling
ist diese Annahme eine denknotwendige Bedingung der Moglichkeit der Erkenntnis
der Natur.” Die vorfindliche Vielfalt der manifesten Objekte in der Natur, die soge-
nannte natura naturata, muss angesehen werden ,als entstanden aus Einem ur-
spriinglichen Identischen“.* Dieses versteht er als reine Produktivitét, als natura
naturans. Aufgrund dieser Pramisse sind also alle Phdnomene der Natur genetisch
und systemisch miteinander verbunden.

Damit einher geht eine Vorstellung aller Naturerscheinungen, auch der physi-
kalischen, als selbst schon organische Teile des ,Allorganismus‘ der Natur. Dies
bedeutet, dass sich ihr Wirkzusammenhang nicht durch reine Kausalitdt, sondern
durch selbstursachliche Organisation und Erhaltung, Entwicklung und Bildung
auszeichnet, bei der Ursachen und Wirkungen, Mittel und Zwecke wechselseitig
verbunden sind.”® Auch wenn es also speziell in der anorganischen Natur den An-
schein haben kann, als sei ein schlichter Ursache-Wirkungs-Mechanismus ihr letz-
tes Prinzip, so ist auch sie am Ende doch selbst wiederum eingebunden und
aufgehoben in einem organischen — das heifdt autonomen, spontanen, dynamisch-
zielgerichteten und harmonischen — Grofien und Ganzen.

Gerade deshalb ist die Natur fiir den Menschen tberhaupt verstandlich. In
ihren organischen Eigenschaften entspricht sie seinem Geist — der nur begreifen
kann, was ihm selbst dhnlich ist beziehungsweise woran er selbst Anteil hat. Nur

13 Friedrich W. J. Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur. In: Historisch-kritische Fried-
rich-Wilhelm-Joseph-Schelling-Ausgabe. Bd. I/5. Hg. von Manfred Durner. Stuttgart 1994 [1797],
S. 67: ,[Eline Philosophie der Natur solle die Moglichkeit einer Natur d. h. der gesammten Erfah-
rungswelt aus Principien ableiten®.

14 Friedrich W. J. Schelling: Erster Entwurf eines Systems der Naturphilosophie. In: Historisch-
kritische Friedrich-Wilhelm-Joseph-Schelling-Ausgabe. Bd. I/7. Hg. von Wilhelm G. Jacobs und
Paul Ziche. Stuttgart 2001 [1799], S. 265.

15 Auch hierfiir nur ein Zitat als Beispiel: Johann Wilhelm Ritter: Beweis, dafs ein bestindiger
Galvanismus den Lebensprocef$ in dem Thierreich begleite. Weimar 1798, S. 170: Der Organismus
»ist ein System in einander wirkender Krafte, sein Theil ist, was er ist, durch sein Ganzes, und
das Ganze durch die Theile begriindet; beides ist sich wechselseitig Mittel und Zweck, und das
Product alle Augenblicke ein anderes, und doch wieder dasselbe: ein dynamisches durch seine
Thatigkeit eben diese Thatigkeit von neuem, und damit Dauer seiner Existenz begriindendes
System®.



Hermann von Helmholtz und die Romantik =—— 59

weil die Natur — verstanden als Einheit von Produktivitit und Produkt — selbst
schon geistkonforme Strukturen aufweist, ist sie fiir den Menschen erkennbar.
,[NJur was ihm selbst analog ist, kann der Geist sich gegeniiberstellen.“'® Echtes
Verstdndnis der Natur heift also immer schon Verstehen in subjektgeméfien Ka-
tegorien."” Diese Passung von Sein und Erkennen ist aber nicht Ergebnis einer
bloflen anthropomorphen Projektion, sondern eine tatsdchliche Entsprechung
von Natur und Idee ,im Geist‘. So wie die natura naturans namlich im polaren
Wechsel die Welt in ihrer Vielfalt erschafft, so ist das Ich der Ausgangspunkt
einer dialektischen Konstruktion, die diesen realen Prozessen deshalb entspricht,
welil sie an ihnen Anteil hat und im Grunde ihre héchste Form und Selbstbewusst-
werdung darstellt. Beide Prozesse, die intellektuelle und die natiirliche Genese
der Naturerscheinungen, stellen also gleichermafien eine Entfaltung desselben
Geistes aus verschiedenen Richtungen dar, einmal in der Objekt- und einmal in
der Subjektsphare. ,Die Natur soll der sichtbare Geist, der Geist die unsichtbare
Natur seyn“,'® liest man in diesem Sinne bei Schelling.

Aus dem Zusammenhang von Denken und Sein folgt fir ihn zudem, ,kein ur-
springliches Phanomen der Natur“ konne ,zuféllig seyn, vielmehr schon darum,
weil die Natur ein System ist“® Wenn dem aber so ist, miissten sich allein durch
systematische Schlussfolgerungen empirische Daten mit hdochster Verbindlichkeit
verkniipfen und erkléren lassen, ganz ohne die Empirie als Erkenntnisquelle. Und
nicht nur das: Unabhéngig von der Erfahrung mussten sogar neue Erkenntnisse al-
lein im Geiste deduzierbar sein. Schelling bezeichnet ein solches Verfahren als ,spe-
kulative Physik‘. Diese sei ,von jeher die Mutter aller groflen Entdeckungen in der
Natur gewesen“?’ Die Geist-Natur-Identitit erlaubt es in der romantischen Natur-
philosophie, die Vorstellung einzelner Naturphdnomene und des Naturganzen
zundchst spekulativ zu postulieren, um dann erst nachtréglich empirische Wis-
sensbestdnde in diesem Rahmen so einzupassen, dass sie das Gesamtbild nach-
tréaglich bestatigen. Dies hat zur Folge, dass Experimente und Erfahrung bei der

16 Friedrich Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 213.

17 So auch Novalis: Das Allgemeine Brouillon. In: Schriften. Die Werke Friedrich von Harden-
bergs. Bd. 3. Hg. von Richard Samuel. 2. Aufl. Stuttgart 1960 [1798], S. 242-478, hier S. 429: Die
richtig verstandene Naturphilosophie ,143t die Natur, oder Aufenwelt, als ein menschliches
Wesen ahnden - Sie zeigt, daf8 wir alles nur nur so verstehn kénnen und sollen, wie wir uns
selbst und unsre Geliebten, uns und euch verstehn“.

18 Friedrich Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 107.

19 Friedrich W. J. Schelling: Einleitung zu seinem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie.
Oder: Ueber den Begriff der spekulativen Physik. In: Historisch-kritische Friedrich-Wilhelm-Joseph
-Schelling-Ausgabe. Bd. /8. Hg. von Manfred Durner und Wilhelm G. Jacobs. Stuttgart 2004 [1799],
S. 25-76, hier S. 36.

20 Friedrich Schelling: Einleitung zu seinem Entwurf, S. 37.



60 —— Benjamin Specht

Erkenntnisgewinnung oft nur eine untergeordnete Rolle spielen, dass sie letzt-
lich der Demonstration von bereits durch Spekulation und Analogie gewon-
nenen Einsichten dienen, nicht ihrer Entdeckung.

Freilich gibt es bei den verschiedenen Phasen und Akteuren der romanti-
schen Naturphilosophie aber durchaus wesentliche Unterschiede in der Bestim-
mung des Verhdltnisses von Empirie und Spekulation, auch in Bezug auf die
rationale (Un-)Verfiigharkeit der Geist-Natur-Identitiat oder ihren ontologischen
beziehungsweise hypothetischen Status etc. Grob gesprochen, lésst sich aber eine
Tendenz erkennen, die in den 1790er Jahren noch unter transzendentalem Vorbe-
halt stehenden Gedankenfiguren nach der Jahrhundertwende immer starker zu
,ontologisieren’, sie also nicht mehr als ,blofSe‘ Denkvoraussetzungen, sondern als
Seinsbehauptungen zu behandeln. Dies kann dann die Ansicht zur Folge haben,
dass der Mensch tatsdchlich wieder in die Lage versetzt werden konne, die ,Spra-
che der Natur‘ vollgiiltig zu verstehen und zu sprechen. Denn die Prinzipien der
Natur vergegenwartigen sich ihm in ihren ureigensten Zeichen, welche dem Men-
schen deshalb verstindlich sind, weil sie seinen eigenen entsprechen.”

3 Hermann von Helmholtz und die Romantik

Wie bereits eingangs dargelegt, ist Hermann von Helmholtz mitnichten die ein-
zige Personlichkeit, die sich Mitte des 19. Jahrhunderts gegen solche Vorstellun-
gen positioniert, aber eine besonders einflussreiche. Ja, die Kritik an Romantik
und Idealismus durchzieht sein gesamtes Vortragswerk.” Zwar habe es, so Helm-
holtz, um 1800 durchaus grofie Leistungen und Figuren gegeben, vor allem in Phi-

21 Besonders weit geht dabei Johann Wilhelm Ritter, der etwa in elektrischen, akustischen und
photochemischen Figuren nicht nur unmittelbar die weltformenden Produktivkrafte am Werk
sehen will, sondern dieselben ,Zeichen‘ auch ,in den é&ltesten Alphabeten“ der Kulturgeschichte
»als Anfangs- und Endbuchstabe“ erkennt, somit ,buchstéblich ,die Ur- oder Naturschrift auf
elektrischen Wege“ gefunden zu haben meint. Johann Wilhelm Ritter: Fragmente aus dem Nach-
lasse eines jungen Physikers. Ein Taschenbuch fiir Freunde der Natur. Hg. von Steffen und Birgit
Dietzsch. Leipzig/Weimar 1984, S. 269. Damit wird evident, dass Natur und Kultur nicht willktr-
lich, sondern durch eine figurative Ahnlichkeit, die auf eine tatsichliche genetische Verbindung
verweist, aufeinander bezogen sind, dass Zeichen und Sache am Ende zusammenfallen. Ganz an-
ders deutet hingegen Helmholtz die ,Zeichensprache der Natur (siehe 3.3).

22 Allerdings kritisiert Helmholtz zunehmend im selben Atemzug auch die materialistische Ge-
genposition. Zum Beispiel II, 186: ,Unsere Generation hat noch unter dem Drucke der spiritualis-
tischen Metaphysik gelitten, die jiingere wird sich wohl vor dem der materialistischen zu
wahren haben [...]. Ich bitte Sie nicht zu vergessen, dass auch der Materialismus eine metaphysi-
sche Hypothese ist“.



Hermann von Helmholtz und die Romantik = 61

losophie und Kunst. Den Naturwissenschaften sei diese Epoche jedoch insgesamt
hochst abtraglich gewesen.

Diese Diagnose entwickelt er etwa in einer Gedenkrede an seinen 1870 verstor-
benen physikalischen Lehrer, den Berliner Physiker Gustav Magnus. In Reaktion
auf die Wirren der Napoleonischen Kriege fliichteten sich zu Beginn des Jahrhun-
derts ,alle empfindsamen Gemdiither gern in das Bliithenland“ der Poesie ,oder in
die erhabenen Aussichten der Philosophie; man suchte die Wirklichkeit durch Ver-
gessen zu uberwinden“ [II, 42f]. In dem ,Epigonenzeitalter der romantischen
Schule und der Identitatsphilosophie“ verfiel, so Helmholtz’ (wenig originelle) geis-
tesgeschichtliche These, das kulturelle Klima zunehmend ,in sentimentales Ha-
schen nach Erhabenheit und Begeisterung“. Aber wenn ,,das Wissen immer nur
sich selbst spiegelt, so wird es gegenstandslos und leer, oder 16st sich in Illusionen
und Phrasen auf* [II, 43].

Auf dem Terrain der Kunst mogen — wie es Helmholtz in seinem wohl bekann-
testen Vortrag Die Thatsachen in der Wahrnehmung (1878) ausdriickt — ,[s]elbst die
Abirrungen dieser Sinnesweise [...] etwas Anziehendes“ gehabt haben, und ihre of-
fenkundige ,Eitelkeit* war immerhin eine, ,die fiir hohe Ideale schwérmte* [II, 216].
Solche ,Reste poetischer Romantik und jugendlicher Schwarmerei“ konne man —
so Helmholtz auch in Das Denken in der Medicin (1877) — auf dem Terrain der
Kunst und Philosophie ,interessant und verzeihlich finden“ [II, 170]. Naturfor-
schung hingegen erfahrt in diesem Klima eine Abwertung als ,.eng, niedrig, gleich-
giltig neben den grofien Conceptionen der Philosophen und Dichter* [II, 43]. Diese
Herablassung aber kann man sich nicht leisten, wenn man in Medizin und Technik
mit ,,den feindlichen Méachten der Wirklichkeit zu ringen hat“ [II, 170].

Diese hier paraphrasierten, tiber das Gesamtwerk verstreuten einzelnen Kritik-
punkte Helmholtz’ — der Anti-Empirismus der Romantik, ihr Eskapismus, ihre Hyb-
ris sowie die Kritik an Sentimentalitit, Asthetizismus und Jargon — sind in der
Jahrhundertmitte iiberaus verbreitet und konventionell. Wo er aber nicht in sol-
chen Allgemeinplatzen tiber Kunst und Philosophie spricht, sondern speziell die ro-
mantisch-idealistische Wissenschaftstheorie problematisiert, stellt sich Helmholtz’
Auseinandersetzung mit der Romantik durchaus vielschichtiger, origineller und
wegweisender dar, wie im Folgenden herausgearbeitet werden soll.

3.1 Helmholtz’ Naturbegriff: transzendentale Kausalitat

Im Zentrum seiner Kritik an der romantischen Naturphilosophie steht die Zu-
rickweisung der schon bei Keller frappierend analog formulierten Identitétsidee,
dass namlich ,,die wirkliche Welt, die Natur und das Menschenleben das Resultat
des Denkens eines schopferischen Geistes seien, welcher Geist seinem Wesen



62 —— Benjamin Specht

nach als den menschlichen gleichartig betrachtet wurde“ [I, 163], so Helmholtz in
seiner Heidelberger Prorektoratsrede Ueber das Verhdltniss der Naturwissen-
schaften zur Gesammtheit der Wissenschaft (1862). Die Prinzipien und Abldufe in
der Natur entsprechen in der romantischen Naturphilosophie also denen des
menschlichen Geistes, so ,,dass die Natur die verschiedenen Entwickelungsstufen
des Begriffs unmittelbar darstelle“ [I, 35]. So formuliert es Helmholtz schon in sei-
nem ersten Goethe-Vortrag Ueber Goethe’s naturwissenschaftliche Arbeiten (1853),
mit dem er seine dffentliche Vortragstitigkeit begann.”

Wie im vorigen Kapitel dargelegt (2.), trifft diese Diagnose Helmholtz’ im All-
gemeinen durchaus zu, auch wenn sie zu grob ist, um allen Binnendifferenzen im
romantischen Diskurs gerecht zu werden. In der Tat bietet sich aber die Natur in
der Romantik, generell gesprochen, dem menschlichen Begreifen ,von sich aus
an, weil sie selbst ein System ist, das dem System der Begriffe im menschlichen
Geist konformiert. ,Das System der Natur ist zugleich das System unseres Geis-
tes“,** liest man bei Schelling. Dass diese Auffassung hochst mangelhaft sei, wird
nach Helmbholtz aber allein schon daran offenkundig, wie wenig sie de facto zur
Erklarung oder Entdeckung von Naturphdnomenen beigetragen habe, wie un-
fruchtbar sie wissenschaftlich und technisch also geblieben sei.®

Aber nicht nur bemessen am faktischen Misserfolg, sondern aus einer grund-
satzlicheren Perspektive scheitert die romantische Naturkonzeption fiir Helm-
holtz: namlich daran, dass die axiomatische Idee der Ubereinstimmung von Geist
und Natur erkenntnistheoretisch naiv sei,?® dass der Idealismus also wieder hin-
ter den Reflexionsstand bei Kant und Fichte zuriickfalle.”” Helmholtz pointiert in

23 Zu Helmholtz’ Goethe-Rezeption erscheint in Kiirze mein Aufsatz ,,,Alles Vergéngliche ist nur
ein Gleichnis‘. Hermann von Helmholtz liest Johann Wolfgang von Goethe“. In: Physiker lesen,
Physiker schreiben. Wissen der Literatur und humanistische Bildung in der modernen Physik. Hg.
von Michael Gamper und Lukas Wolff. Gottingen 2024, S. 59-89.

24 Friedrich Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 93.

25 Siehe zum Beispiel I, 164: ,,Aber hier gerade scheiterten die Anstrengungen der Identitdtsphilo-
sophie, wir diirfen wohl sagen, vollstindig. Hegel’s Naturphilosophie erschien den Naturforschern
wenigstens absolut sinnlos.“ In ihrer Pauschalitét ist Helmholtz’ Diagnose der wissenschaftlich-
technischen Unfruchtbarkeit der Romantik freilich grob verkiirzend.

26 Dies ist ein besonders harter Vorwurf an eine Philosophie, die sich selbst in der Folge von
Kants ,kopernikanischer Wende‘ des Denkens verortet.

27 Als Hauptvertreter des ,physiologischen Neukantianismus‘ differenziert Helmholtz zwar
deutlich zwischen Transzendentalphilosophie und Idealismus: Kant und Fichte befanden sich
durchaus in Ubereinstimmung, ja zuweilen gar in Antizipation zur aktuellen Naturwissenschaft.
Aber als ,Schelling die Wissenschaft des siidlichen, Hegel die des nordlichen Deutschlands be-
herrschte, [...] glaubte die Philosophie neue Wege entdeckt zu haben, um die Resultate, zu denen
die Erfahrungswissenschaften schliefilich gelangen miissten, im Voraus auch ohne Erfahrung
durch das reine Denken finden zu kénnen“ [I, 89].



Hermann von Helmholtz und die Romantik = 63

Ueber das Sehen des Menschen (1855), die Identitdtsphilosophie habe es zum Ziel
gehabt, die ,Gesetze des Geistes auch zu Gesetzen der Wirklichkeit zu machen
und musste demgemaéss auch versuchen, die Gleichheit unserer Sinnesempfin-
dungen mit den wirklichen Eigenschaften der wahrgenommenen Kérper nachzu-
weisen“ [I, 99]. Damit aber setzt sie doch wieder eine Deckung, zumindest eine
Repréasentation von Ding und Gedanke, Welt und Subjekt beim Wahrnehmen und
Erkennen voraus, obwohl die Transzendentalphilosophie doch gerade die Kon-
struktivitat dieser Relationen nachgewiesen hat (siehe auch 3.3).

Fir Helmholtz dagegen ist die Korrespondenz von Subjekt- und Objektsphare
keine Gegebenheit, sondern Ergebnis einer aktiven Erkenntnisleistung. Natur ist
damit auch gerade nicht das dem Menschen per se Ahnliche und Entsprechende,
sondern das, was uns widersteht, ,ohne Willkiir, ohne Wahl, ohne unser Zuthun,
mit einer die Dinge der Aussenwelt ebenso gut, wie unser Wahrnehmen, zwin-
genden Nothwendigkeit“ [I, 376], wie er in Ueber das Ziel und die Fortschritte der
Naturwissenschaft (1869) notiert. Die ,uns anfangs fremd gegeniiberstehende
Natur“ muss somit erst ,geistig bewaltigt‘ [, 8] werden, damit wir sie tiberhaupt
erfahren und verstehen konnen, so Helmholtz auch in der Tischrede Erinnerun-
gen (1891) anlasslich seines 70. Geburtstags (dazu genauer auch 3.2).%

Dies kann uns nur gelingen, indem wir von unseren Wahrnehmungen und
Empfindungen auf wirkende ,Kréafte‘ zurtickschliefsen. Diese miissen wir ,als Ursa-
che unserer Nervenerregung voraussetzen; denn es kann keine Wirkung ohne Ur-
sache sein“ [I, 116]. Die Annahme eines solchen kausalen Nexus von Ursache und
Wirkung, Kraft und Empfindung, ist flir Helmholtz eine durchaus im starken Sinne
transzendental zu nennende Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis. Denn
diese Einsicht kann nicht selbst schon aus der Erfahrung gewonnen worden sein —
wir brauchen sie ja schon, ,ehe wir noch irgend eine Kenntniss von den Dingen der
Aussenwelt haben“ (ebd.), ehe wir also tiberhaupt zum ersten Mal Erfahrungen ma-
chen. Gleichwohl bleibt der Riickschluss von den Wirkungen auf die urséchlichen
Krafte doch immer ein Schluss, das heifst eine Konstruktionsleistung. Nur mittelbar
sind die ursachlichen Krifte fiir uns fasslich, keinesfalls treten sie von selbst schon
,vorbegrifflich‘ in unsere Sinne. In Ueber Goethe’s naturwissenschaftliche Arbeiten
heifdt es dazu: ,Da wir nun die Kréfte nie an sich, sondern nur ihre Wirkungen
wahrnehmen koénnen, so miissen wir in jeder Erklarung von Naturerscheinungen
das Gebiet der Sinnlichkeit verlassen® [I, 40].

28 Helmholtz erwéhnt neben geistiger, dsthetischer und sozialer Bereicherung durch die Natur-
wissenschaft immer wieder auch das Motiv der ,Herrschaft iiber die Natur‘, das uns heute su-
spekt geworden ist. Zum Beispiel I, 180: ,Wissen ist Macht. Keine Zeit kann diesen Grundsatz
augenfalliger darlegen als die unsere. Die Naturkréfte der unorganischen Welt lehren wir den
Bediirfnissen des menschlichen Lebens und den Zwecken des menschlichen Geistes zu dienen®.



64 —— Benjamin Specht

Michael Heidelberger hat fiir dieses frithe Wissenschaftsmodell bei Helmholtz
das paradoxe Etikett des ,metaphysischen Realismus‘ gefunden.? Wir kénnen von
der AuRenwelt nur erfahren, was Wirkung in uns hervorruft,*® sodass nur dies
,fir uns‘ iberhaupt existiert und ,real‘ ist. Aus der Wirkung aber missen wir
zwangslaufig auf verursachende Kréfte schlieffen, die fiir uns jedoch ,meta-
physisch, ,iber-sinnlich‘ bleiben.

Wenn wir nun aber diese Kréafte von ihren erfahrenen Wirkungen und den
konkreten Situationen mehr und mehr abstrahieren, den Einzelfall so mit vielen
dhnlichen Féllen vergleichbar machen, Erfahrungen schliefflich durch Schlussfolge-
rungen weiter biindeln, bis sie auf einen allgemeinen Begriff gebracht worden
sind, dann gelangen wir von der konkreten Wahrnehmung zu dem ihr zugrunde
liegenden allgemeinen ,Gesetz’ [I, 169]. In ,Gesetzen‘ werden nach Helmholtz somit
Erfahrungen auf moglichst allgemeine und unverdnderliche Regelméfigkeiten zu-
riickgefiihrt.* Alle natiirlichen RegelméRigkeiten aber sind — da sie letztlich ja auf
der sinnlichen Wahrnehmung von etwas basieren, was unserer Subjektivitat als
Widerstand begegnet — am Ende fiir Helmholtz auf raumliche Veradnderung, also
auf Bewegung, zurtckzufiihren.

Dies aber hat weitreichende Konsequenzen fiir Helmholtz’ Gesetzes- und
Natur-Begriff insgesamt, den er in Ueber das Ziel und die Fortschritte der Natur-
wissenschaft folgendermafen resiimiert:

Ist aber Bewegung die Urverdnderung, welche allen anderen Verdnderungen in der Welt zu
Grunde liegt, so sind alle elementaren Krafte Bewegungskrafte, und das Endziel der Natur-
wissenschaften ist, die allen anderen Verédnderungen zu Grunde liegenden Bewegungen
und deren Triebkréafte zu finden, also sich in Mechanik aufzuldsen. [I, 379]

Der Kontrast zur romantischen Naturphilosophie kénnte kaum schéarfer sein. Wo
diese dem Organismus als Erklarungsmuster transzendentalen Vorrang vor dem Me-
chanismus einrdumte (2.), kehrt Helmholtz die Hierarchie wieder um und gibt seiner-

29 Vgl. Michael Heidelberger: ,Helmholtz als Philosoph“. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie
43,5 (1995), S. 835-844, hier S. 836.

30 Siehe Hermann von Helmholtz: ,Einleitung zu ,Ueber die Erhaltung der Kraft“. In: Ders.: Phi-
losophische und populdrwissenschaftliche Schriften. Bd. 1. Hg. von Michael Heidelberger, Helmut
Pulte und Gregor Schiemann. Hamburg 2017, S. 3-9, hier S. 5: ,Die Gegenstdnde der Natur sind
aber nicht wirkungslos, ja wir kommen tiberhaupt zu ihrer Kenntniss nur durch die Wirkungen,
welche von ihnen aus auf unsere Sinnesorgane erfolgen, indem wir aus diesen Wirkungen auf
ein Wirkendes schliefien®.

31 So auch David Cahan: ,Helmholtz and the Civilizing Power of Science®. In: Ders.: Hermann
von Helmholtz and the Foundations of Nineteenth-Century Science. Berkeley 1993, S. 559-601, hier
S. 566: Gesetz ist eine ,generalized conceptual structure that represented a repeatingly occurring
natural process.“



Hermann von Helmholtz und die Romantik =—— 65

seits dem aus den Augen der romantischen Naturphilosophie tiberwunden geglaub-
ten Mechanismus nun das Primat — und dies ebenfalls aus transzendentalen Griin-
den. Weil wir die Natur nur auf der Basis der Geltung des Prinzips der Kausalitit
uberhaupt in ihren Wirkungen erfahren kdnnen, gilt schon aus diesem epistemologi-
schen Grund ein strikter kausaler Determinismus in der Welt, und dies nicht nur zwi-
schen Kraft und subjektiver Wahrnehmung, sondern auch zwischen den Objekten
der Wirklichkeit selbst. Wo also in der idealistisch-romantischen Naturphilosophie
die Annahme der Entsprechung von Natur und Geist dazu fiihrte, auch die anorgani-
sche Natur in organischen Zusammenhéngen zu denken, so folgt hier aus der prima
facie bestehenden Verschiedenheit der Sphéren, die nur durch die Geltung der Kausa-
litdt vermittelt werden kann (welche die Form von Bewegung hat), die Annahme
einer durchgdngigen mechanischen Determination. Dies trifft fiir Helmholtz also
auch auf die organische Natur zu, wie das Prinzip der Energieerhaltung beweist.**
Zur Unterstellung der Kausalitat als Prinzip der Aufdenwelt sind wir nach Helm-
holtz somit ,gendthigt und berechtigt“,*® wie er schon friih in seiner Werkbiografie
in der Einleitung zu Ueber die Erhaltung der Kraft (1847) betont. Sie ist erstes, trans-
zendentales Prinzip der Natur und damit Voraussetzung aller anderen, ja von Er-
fahrung und Erkenntnis {iberhaupt.>* Viele Helmholtz-Forscherinnen und -Forscher
haben allerdings darauf hingewiesen, dass sich — chne eine grundsatzliche Revi-
sion — im Laufe seines Schaffens durchaus ein gewisser wissenschaftstheoretischer
Wandel vollzieht.*® Zunehmend namlich schwécht er den Status dieses ersten Prin-
zips der Kausalitdt zu einer ,Hypothese‘ ab, wenngleich zu einer sehr besonderen,
weil sie Voraussetzung der Gtiltigkeit aller anderen ist. Nur unter ihren Vorzeichen

32 Fiir eine eigene ,Lebenskraft‘ bleibt daher kein Raum mehr, und Helmholtz hat diese Vorstel-
lung, die der allgemeinen Kausalitidt und damit der Energieerhaltung entgegenliefe, von Anfang
an bekdmpft. Vielmehr habe Darwin bewiesen, ,wie Zweckmassigkeit der Bildung in den Orga-
nismen [...] durch das blinde Walten eines Naturgesetzes entstehen kann* [I, 388].

33 Hermann von Helmholtz: Einleitung zu ,Ueber die Erhaltung der Kraft’, S. 4.

34 Allerdings sei an dieser Stelle schon bemerkt, was spater noch auszufiihren ist (siehe 3.2):
Keinesfalls ist Helmholtz aufgrund dieser Uberlegungen ein ,Materialist* oder ,Reduktionist*.
Zwar herrscht nach seiner Vorstellung in der Aufienwelt — egal ob belebt oder unbelebt — aus-
nahmslos das Gesetz der Kausalitit. In der Innenwelt, dem Bereich des Psychischen aber, ist dies
nicht der Fall. Hier regiert der freie Wille, und seine Spontaneitét hat, wie sich zeigen wird, die-
selbe transzendentale Bedeutung im Erkenntnisprozess wie die kausale Determination der
Aufienwelt.

35 Zum Beispiel Michael Heidelberger: ,Helmholtz als Philosoph*, S. 838: ,Ungefédhr um das Jahr
1869 begann er damit, seine friihe metaphysische Einstellung abzuschwéchen und sie zu einer
empiristisch-phdnomenalistischen umzumiinzen. Der Kraftbegriff wird nun zur zusammenfas-
senden Beschreibung der naturgesetzlichen Beziehungen zwischen den beobachteten Erschei-
nungen. Er wird zur blofien empirischen Hypothese, die wir nur erfahrungsméafig aufwenden,
aber niemals endgiiltig sichern oder gar als denknotwendig nachweisen kénnen*.



66 —— Benjamin Specht

lassen sich funktionale Gesetzméfigkeiten in der Welt erkennen, die als kausal cha-
rakterisiert werden konnen und aus pragmatischen Griinden auch miissen. Aber,
wie Helmholtz in einem spaten Fragment notiert:

Keine bisherige Gesetzmassigkeit kann kiinftige Gesetzmassigkeit erweisen. [...] [W]ir kon-
nen also nur daran glauben, danach handeln, und werden es bei richtiger Priifung bewéhrt
finden; wir miissen den Erfolg vorausdenken, dann ist der Erfolg eine Bestéitigung.>

Mit dieser Abschwéachung der Kausalitit von einem konstitutiven zu einem
yregulative[n] Princip unseres Denkens“ [II, 243] aber weist Helmholtz’ Naturbe-
griff bei allen Unterschieden doch gewisse formale Ahnlichkeiten zumindest zu
dem der friihen Romantik auf, etwa bei Friedrich von Hardenberg oder Johann
Wilhelm Ritter. Auch fiir sie ist unser Wissen tiber die Grundprinzipien der Natur
lediglich ein ,regulatives‘ oder ,hypothetisches‘, welches in einem ,Akt des Glaubens'
etabliert, aber nicht ,gewusst werden kann.>’ So wie Helmholtz seine Idee der tran-
szendentalen Kausalitét setzen auch die Romantiker ihre Geist-Natur-Identitét als
eine erkenntnisleitende Annahme ein, der aber nur provisorische Giltigkeit zu-
kommt. Erst ex post, wenn sie tatsdchlich zur Gewinnung einer positiven Erkennt-
nis beigetragen hat, hat sie sich fiir den Moment iiber ihren Erfolg bewahrheitet,
ohne je eine Letzthegriindung erfahren zu konnen. Auch manchen Frithromanti-
kern geht es also wie Helmholtz um ,.ein hypothetisches Vorgehen, das von Voraus-
setzungen Gebrauch macht, deren Legitimitat sich immer erst im Nachhinein
erweisen lieRe“*® Der Grund fiir diese iiberraschende und Helmholtz sicher nicht
bewusste Parallele ergibt sich aus einem gemeinsamen Ausgangspunkt in Kants Er-
kenntniskonzept (siehe 3.3). Voneinander unabhangig gelangen Helmholtz und
manche Romantiker auf dieser Basis am Ende zu dhnlichen Schlussfolgerungen.

36 Hermann von Helmholtz: Uber den hypothetischen Charakter des Kausalgesetzes. In: Ders.:
Philosophische und populdrwissenschaftliche Schriften. Bd. 3. Hg. von Michael Heidelberger, Hel-
mut Pulte und Gregor Schiemann. Hamburg 2017, S. 1252.

37 Ritter charakterisiert diesen ,Glauben‘ beispielsweise so: ,Was ich aber unter Glauben tiber-
haupt begreife, wird ihnen deutlich werden, wenn ich sage, daf$ ich trachte, nur immer mehr im
Glauben zu experimentiren. Da giebt es nichts von Construction aus Einem Letzten, blof8 Instruc-
tion, deren Friichte sich in Darstellung offenbaren. Und in diesem suche ich auch auf meine
Weise ein frommer Physiker zu seyn.“ Brief an Johann Gottfried Herder, 19. Juni 1803. In: ,Unbe-
kannte Briefe Wilhelm Ritters an Arnim, Savigny, Frommann, Schelling und andere aus den Jah-
ren 1800-1803“. Hg. von Else Rehm. In: Jahrbuch des Freien deutschen Hochstifts (1971), S. 32-89,
hier S. 64. Bei Novalis — der mit Ritter befreundet war — heifdt es ganz analog in einer Kant-
Studie: ,Wo das Wissen aufhort, beginnt der Glaube. / Glaubensconstruction — Construction
durch Annahmen*. Novalis: Hemsterhuis- und Kant-Studien. In: Schriften. Die Werke Friedrich
von Hardenbergs. Bd. 2.2. Aufl. Hg. von Richard Samuel. Stuttgart 1960, S. 345-395, hier S. 387.

38 Herbert Uerlings: Novalis (Friedrich von Hardenberg). Stuttgart 1998, S. 66.



Hermann von Helmholtz und die Romantik = 67

3.2 Helmholtz’ Methodologie: Wahrnehmungsexperimente
an der Grenze von Subjekt und Welt

Hypothesen sind nach Helmholtz also im Erkenntnisprozess durchaus niitzlich, ja
wesentlich. Zum Problem werden sie allerdings dann, wenn man sie ,als Dogmen
oder angebliche Denknothwendigkeiten hinstellen will“ [II, 239]. Genau dies aber
ist, so Helmholtz, in der romantischen Naturphilosophie allzu oft geschehen.*
Auch dieses Problem hat seinen Grund in der fundamentalen Rolle, die das Prin-
zip der Einheit von Geist und Natur in der romantischen Naturphilosophie spielt.
Denn aufgrund dieser Annahme ,schien der menschliche Geist es unternehmen
zu konnen, auch ohne durch &ussere Erfahrungen dabei geleitet zu sein, die Gedan-
ken“ des Geistes in der schopferischen Natur ,nachzudenken und durch eigene in-
nere Thatigkeit dieselben wieder zu finden“ [I, 163]. Weil also vorausgesetzt wird,
dass die Natur gleichermafien systemformig strukturiert ist wie der menschliche
Geist, mussen auch dieselben Beziehungen zwischen den realen Phdnomenen exis-
tieren wie im Denken, ndmlich Symmetrien, Analogien, hierarchische Uber- und
Unterordnungen. Wenn ndmlich tberall ein Schopfungsprinzip veranschlagt wer-
den muss, das sich jeweils in Gegensétzen auseinanderlegt, konfiguriert sich das
gesamte bekannte Wissen und Sein in einen symmetrischen Stufenbau. Jedes Phé-
nomen hat dann seinen genauen Platz im Ganzen sowie auch seinen komplemen-
tdren Widerpart. Somit sind der Natur Korrespondenzen und Analogien von
vornherein strukturell eingebaut, kdnnen als giltig vorausgesetzt und zur Er-
kenntnis genutzt werden.

Aus dieser Idee der Systemformigkeit aber, so Helmholtz, entsteht ein regelrech-
ter Systemzwang. Weil Nicht-Wissen, Asymmetrien und Widerspriiche nicht ertra-
gen werden (da sie ja durch die unterstellte Systemhaftigkeit im Grofien und Ganzen
eigentlich ausgeschlossen sind), wird so nicht mehr geduldig und ergebnisoffen ge-
forscht. Systemstellen werden stattdessen vorschnell und spekulativ geschlossen auf
Kosten der wissenschaftlichen Belastbarkeit. So folgt aus der Ubereinstimmungsidee
eine ,falsche Art von logischer Consequenz® [II, 175], die zur Missachtung der Er-
kenntnisquellen der Beobachtung und Erfahrung fiihrt. Dies aber hemmt die Natur-
wissenschaften, welche ,genau in dem Maasse reichere und schnellere Fortschritte
gemacht“ haben, ,als sie sich dem Einflusse der angeblichen Deductionen a priori
entzogen haben* [II, 432], so schreibt Helmholtz in seiner Vorrede Ueber das Streben

39 ,Um den Grundfehler jener alteren Zeit gleich mit einem Worte zu bezeichnen, méchte ich
sagen, dass sie einem falschen Ideal von Wissenschaftlichkeit nachjagte in einseitiger und un-
richtig begrenzter Hochschatzung der deductiven Methode [...], wenn das Denken sich von seiner
nattirlichen Grundlage, dem Beobachten und Wahrnehmen, glaubte loslésen zu kénnen, um den
Ikarusflug der metaphysischen Speculation zu beginnen“ [II, 170 f.].



68 —— Benjamin Specht

nach Popularisirung der Wissenschaft (1874) zu der deutschen Ubersetzung von John
Tyndalls Fragments of Science (1871).*°

Trotz dieser klaren Absage an ein deduktives Vorgehen ist Helmholtz mit-
nichten Positivist in dem Sinne, dass er von der Moglichkeit einer direkten und
vollstdndigen Abbildbarkeit der ,Tatsachen in der menschlichen Wahrnehmung
ausginge.” Fiir ihn entsteht wissenschaftliche Erkenntnis, wie ja bereits erwéhnt,
erst aus dem Zusammenspiel von Wirkungen und Schlussfolgerungen, von Wi-
derfahrnissen und Aktivitidten. Zwar ist dieser Gedanke schon in Helmholtz’
friithem ,metaphysischem Realismus‘ latent. Er pragt ihn aber im Laufe seines
wissenschaftlichen Werdegangs immer deutlicher aus. Heidelberger bezeichnet
diese behutsame Prézisierung und Revision des ,metaphysischen Realismus‘ aus
dem Frithwerk (siehe 3.1) in Helmholtz’ mittlerem und spatem (Euvre nun als ,ex-
perimentellen Interaktionismus.**

Was damit gemeint ist, legt Helmholtz in Ueber die Thatsachen in der Wahr-
nehmung besonders plastisch dar, ndmlich am Beispiel der Herausbildung der
Raum-Vorstellung im menschlichen Bewusstsein. ,Raum‘ ist fiir ihn keinesfalls
eine ,reine Anschauungsform‘ wie bei Kant, sondern wird iiber Erfahrung er-
schlossen und erlernt — wie auch alle anderen Vorstellungen des Menschen (mit
Ausnahme der Kausalitét). Die Vorstellung eines Raumes entsteht fiir uns namlich
erst aus der Wahrnehmung einer Inkongruenz unserer durch freien Willen verur-
sachten Korperbewegungen mit dadurch ausgeldsten Widerfahrnissen in unserer
Empfindung. Anders formuliert: Wir erleben, dass wir unsere Kérper und Sinnes-
organe nach unseren Willensimpulsen verlagern und ausrichten kénnen; wenn
wir das aber tun, dann nehmen wir wahr, dass manche unserer Empfindungen
sich in Korrelation zu unserer Bewegung ebenfalls verdndern, dass andere psychi-
sche Zustande aber konstant bleiben (zum Beispiel unsere Wiinsche, Erinnerun-
gen, Absichten etc.). So erlernen wir die Differenz zwischen einer Innen- und

40 Nebenbei erklart dies fiir Helmholtz auch die Aggression des naturphilosophischen Diskurses,
mit der selbst Kleinigkeiten verteidigt wiirden. Denn tatséchlich geht es in einem solchen System
stets ,ums Ganze‘. Wenn man némlich glaubt, bereits zu wissen, dass und wie alles mit allem
zusammenhéngen miisse, kann die Widerlegung einer jeden einzelnen Uberzeugung das gesamte
Theoriegebdude zu Fall bringen. Helmholtz schreibt dazu: ,[Dlie Polemik wird nach einer alten
Regel umso leidenschaftlicher und personlicher, je unsicherer der Boden ist, der vertheidigt
wird“ (11, 176].

41 Dies allerdings ist ohnehin keine zutreffende Charakterisierung des wissenschaftstheoreti-
schen Positivismus im 19. Jahrhundert, der im Kern ein Psychologismus ist.

42 Siehe Michael Heidelberger: ,Helmholtz als Philosoph*, S. 839 f.: Nur ,durch den aktiven, wil-
lentlichen Eingriff in den Lauf der Dinge konnen wir wissen von der Aufienwelt, d. h. ein Wissen
von den Ursachen der Erscheinungen gewinnen. Die passive Beobachtung allein kann hier nichts
ausrichten“.



Hermann von Helmholtz und die Romantik =—— 69

einer Aufenwelt, wobei in der einen unser Wille, in der anderen durch uns nicht
beeinflusshare Gesetzmaéfiigkeit waltet, die aber durch ihre Gegenwirkung zu un-
seren Willensimpulsen erfahren wird. So werden wir in die Lage versetzt, eine
Unterscheidung zu machen zwischen dem, was in unser Selbstbewusstsein gehort,
und dem, was aufler uns liegen muss [II, 242]. Dieses fiigen wir zu einer ,Raum‘
Vorstellung zusammen. Ganz im Gegensatz zur romantisch-idealistischen Konzep-
tion ist es folglich eine wesentliche Voraussetzung fiir jede Erkenntnis der Welt,
dass sie unserer Subjektivitdt gerade nicht &hnelt und entspricht, ,dass unser Wil-
lensimpuls weder selbst durch physische Ursachen, die gleichzeitig auch den phy-
sischen Prozess bestimmten, schon mit beeinflusst worden sei, noch seinerseits
psychisch die darauf folgenden Wahrnehmungen beeinflusst habe [II, 237].%3
Indem wir solche Erfahrungen wiederholen und reproduzieren, stellen wir mehr
und mehr allgemeine Annahmen iiber ihre Stetigkeit auf und iiber das ,Bestehen(]
eines gesetzlichen Verhéltnisses zwischen unseren Innervationen und dem Pra-
sentwerden der verschiedenen Eindriicke“ [II, 237]. Vor diesem Hintergrund ist
dann jede

unserer willkiirlichen Bewegungen, durch die wir die Erscheinungsweise der Objecte abdn-
dern, [...] als ein Experiment zu betrachten, durch welches wir priifen, ob wir das gesetzliche
Verhalten der vorliegenden Erscheinung, d. h. ihr vorausgesetztes Bestehen in bestimmter
Raumordnung, richtig aufgefasst haben. [II, 237]

Jeder Kontakt mit der Aufdenwelt, mithin also jede unserer Wahrnehmungen, hat
eine solch latent experimentelle Struktur, die uns gar nicht bewusst ist, bei der
wir aber automatisch die aktuelle Wahrnehmung mit dem bisher erworbenen
Wissen iiber die Stetigkeit des von unserem Selbstbewusstsein als unabhéngig Er-
fahrenen abgleichen. Wir lernen die Natur, ja die Aufdenwelt iiberhaupt nur ken-
nen dadurch, dass wir sie uns in ihrer Fremdheit aneignen konnen durch die
Féahigkeit, aktiv in sie einzugreifen. Alles Erkennen ist fiir Helmholtz damit letzt-
lich Ergebnis eines Handelns.

Auch wenn Helmholtz spéter bewusst von Schopenhauers Begriff Abstand
nimmt [II, 233], bezeichnet er selbst dieses Muster unserer unbewusst-aktiven Welt-
erschlieSung zunachst als Vorstellungsverbindung nach ,unbewussten Schliissen’.
Es werden hier keine Propositionen, sondern Empfindungen und Anschauungen
aufeinander bezogen. Und doch geschieht dies strukturell nicht auf eine vom be-

43 Siehe auch I, 171: ,Ja, da wir uns selbst freien Willen zuschreiben, d. h. die Fahigkeit, aus eige-
ner Machtvollkommenheit zu handeln, ohne dabei von einem strengen und unausweichlichen
Causalititsgesetze gezwungen zu sein, so ldugnen wir dadurch tiberhaupt ganz und gar die Mog-
lichkeit, wenigstens einen Theil der Aeusserungen unserer Seelenthétigkeit auf ein streng bin-
dendes Gesetz zurtickzufiihren®.



70 —— Benjamin Specht

wussten Syllogismus grundséatzlich unterschiedene Art und Weise. ,Unbewusst‘ sind
diese Wahrnehmungsschliisse nur deshalb, weil ,,der Major derselben aus einer
Reihe von Erfahrungen gebildet ist, die einzeln ldngst dem Gedéchtniss entschwun-
den sind“ [II, 233], und weil auch der Minor, auf den er als Regel angewendet wird,
auf quasi-automatische und unbewusste Weise abgeglichen wird mit den fritheren
Erfahrungen. Der ,Obersatz’ ist selbst also auf unbewusste Weise Resultat einer fort-
wihrenden Uberpriifung und Erweiterung durch die Erfahrungen, die die ,Unters-
atze® an ihn herantragen.

Helmholtz will aber nicht nur die elementaren kognitiven Konzepte wie die
Raum-Vorstellung nach dieser Art erfassen. Das Prinzip liege vielmehr ,allem ei-
gentlich so genannten Denken zu Grunde® [II, 233]. Wir lernen im Grunde also
zum weitaus grofiten Teil ganz ohne (Selbst-)Bewusstsein, chne Kontrolle und
Steuerung. Dieses ,unbewusste‘ Wissen ist aber gerade nicht, wie in der Roman-
tik, eine Mitgift einer allem Bewusstsein und aller Erfahrung vorausliegenden
Teilhabe an der Natur. Es ist im Gegenteil schon eine Leistung der ,geistigen Be-
waltigung* der Fremdheit der Natur in der Erfahrung.**

3.3 Helmholtz’ ,Semiotik‘ und Asthetik: Erkenntnisformen
in Wissenschaft und Kunst

Im Zentrum beider wissen(schaft)stheoretischer Konzepte im Laufe von Helmholtz’
Werkbiografie — dem ,metaphysischen Realismus‘ sowie dem ,experimentellen In-
teraktionismus‘ — steht gleichermafien eine besondere Konzeption des Vorgangs der
Wahrnehmung. Diese hat in einer physiologischen Lesart der Transzendentalphilo-
sophie Kants ihren Grund, wie Helmholtz sie tiber seinen Lehrer Johannes Miiller
kennt. Nach Miiller hdngen unsere Sinnesempfindungen davon ab, was unsere Sin-
nesorgane iiberhaupt erfassen konnen, nicht von der Beschaffenheit der Ausloser in
der AuRenwelt.*® Dieser Gedanke, dass wir die Objektsphére also stets nur in durch

44 Und auch Verfahren zur Erkenntnisgewinnung in der Naturwissenschaft unterscheiden sich
von dieser Erkenntniskonzeption nur dadurch, dass hier die ,Experimente‘ und Schliisse nicht
mehr unbewusst sind, sondern rational besonders ausgepragt und kontrolliert zustande kom-
men. Zwischen Alltags- und Spezialwissen besteht nach Helmholtz somit aber lediglich ein gradu-
eller, kein kategorialer Unterschied. ,The scientific experiment is just an extension of the
ordinary form in which we gain knowledge. Gregor Schiemann: ,Experimental Knowledge and
the Theory of Producing It: Hermann von Helmholtz“. In: Generating Experimental Knowledge.
Hg. von Uljana Feest u. a. Berlin 2008, S. 109-120, hier S. 110.

45 Miillers Konzept der ,spezifischen Sinnesenergien‘ restimiert Helmholtz so: ,Danach kommt
jedem Sinnesnerven eine eigenthiimliche Weise der Empfindung zu; jeder kann zwar durch eine
ganze Anzahl von Erregungsmitteln in Thétigkeit gebracht werden, aber [...] immer entsteht im



Hermann von Helmholtz und die Romantik = 71

unsere Sinne geformte Art und Weise kennenlernen, gilt fiir Helmholtz schon
sehr frith als ausgemacht. Er findet sich etwa bereits in seinem Konigsherger
Habilitationsvortrag von 1852 Ueber die Natur der menschlichen Sinnesempfindun-

gen. In dieser frithen Schaffensphase spricht Helmholtz allerdings noch von den

Sinneswahrnehmungen als ,Symbole[n] fiir Verhéltnisse der Wirklichkeit« *6 spa-

ter neutraler nur noch von ihren ,Zeichen‘. Dieser Umschwung in der Wortwahl
durfte an den starken idealistischen Implikationen des Symbol-Begriffs um 1800
liegen, die Helmholtz spater zu vermeiden suchte. Denn das ,Symbol‘ bezeichnet
um 1800 eine Verweisungsbeziehung, die zwar ihrem Gegenstand gegentiber un-
vollstdndig und unangemessen ist, aber dennoch zumindest eine indirekte Form
der Repréisentation sein soll.*” Helmholtz’ Symbole beziehungsweise Zeichen sind
dagegen durchaus nicht mehr ,Stellvertretungen‘ auch im mittelbar-gebrochenen
Sinn, sondern stiften nur noch eine indexikalische Beziehung von Signifikant und
Signifikat. In Ueber das Ziel und die Fortschritte der Naturwissenschaft betont er,

dass unsere Empfindungen nach ihrer Qualitit nur Zeichen fiir die dusseren Objecte sind,
und durchaus nicht Abbilder von irgend welcher Aehnlichkeit. [...] Fiir ein Zeichen gentigt
es, dass es zur Erscheinung komme, so oft der zu bezeichnende Vorgang eintritt, ohne dass
irgend welche andere Art von Uebereinstimmung, als die Gleichzeitigkeit des Auftretens
zwischen ihnen existirt. [I, 393]

Die Beziehung von Sinneszeichen und Objekten/Vorgingen ist also durch und
durch arbitrér, weil sie auf keinerlei wesensméfligen Entsprechungen beruht. Aber
sie ist dennoch nicht kontingent! Denn sie bleibt konstant und regelmafig, und des-
wegen konnen wir schliefien, dass die Erfahrung gleicher Sinneszeichen auf gleiche
Ursachen zuriickgehen muss. Nicht die einzelnen ,Zeichen‘ in der Wahrnehmung

Sehnerven nur Lichtempfindung, im Hoérnerven nur Tonempfindung, iitberhaupt in jedem einzel-
nen empfindenden Nerven nur eine seiner besonderen specifischen Energie entsprechende Emp-
findung. Die allereingreifendsten Unterschiede [...] hdngen also durchaus nicht von der Natur
des dusseren Erregungsmittels, sondern nur von der Natur des getroffenen Nervenapparates
ab.“ [1, 392] Helmholtz wie Miiller sind damit besonders einschlégige, aber nur einzelne Vertreter
des Makrotrends im 19. Jahrhundert zu einer ,Empirisierung des Transzendentalen‘, das heifst
einer erfahrungswissenschaftlichen Reformulierung der transzendentalen Bedingungen des
menschlichen Erkenntnisapparats. Dazu unter anderem der Herausgeberband: Empirisierung
des Transzendentalen. Erkenntnisbedingungen in Wissenschaft und Kunst 1850-1920. Hg. von
Philip Ajouri und Benjamin Specht. Gottingen 2019.

46 Hermann von Helmholtz: Ueber die Natur der menschlichen Sinnesempfindungen. Habilitati-
onsvortrag, gehalten am 28. Juni 1852 zu Kénigsberg. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 1.2.2.
Hg. von Jochen Briining. Leipzig 1883. Reprint: Hildesheim 2003, S. 589-609, hier S. 608.

47 Zum Verhéltnis des Symbolbegriffs um 1800 und im spateren 19. Jahrhundert Benjamin
Specht: ,Wurzel alles Denkens und Redens‘. Die Metapher in Wissenschaft, Weltanschauung, Poetik
und Lyrik um 1900. Heidelberg 2017, S. 104-109.



72 —— Benjamin Specht

sind also Représentationen, aber sie sind doch ,Zeichen von Etwas, sei es etwas
Bestehendem oder Geschehendem, und was das Wichtigste ist, das Gesetz dieses
Geschehens konnen sie uns abbilden® [II, 223]. Die Relationen, die regelhaften Be-
ziehungen der Erscheinungen untereinander, also sind durchaus aus dem Ver-
héltnis ihrer Zeichen erschliefSbar. Die populdre Meinung mdoge dies fiir ,sehr
geringfligig‘ erachten, so Helmholtz, aber auf diese Weise ,kann noch eine Sache
von der allergrossesten Tragweite geleistet werden, ndmlich die Abbildung der Ge-
setzméssigkeit in den Vorgingen der wirklichen Welt [II, 222].*% Diese Gesetzmé-
Rigkeit lernen wir dabei kennen auf eben dem Wege, dass wir sie mal bewusst,
meist aber unbewusst in unseren Wahrnehmungsexperimenten tiberpriifen, ver-
bessern und verallgemeinern, die Zeichen der Auflenwelt also gewissermafien
allméahlich aktiv ,Jesen‘lernen.

Auch Helmholtz hat somit, wie schon die Romantik, durchaus eine Idee von
einer ,Zeichensprache der Natur‘. Er begreift diese aber zum Teil bescheidener,
zum Teil auch selbsthewusster als die Romantiker. Denn einerseits ist fiir Helm-
holtz Kklar, dass die Bilder unserer Sinnlichkeit in ihrem Sosein nicht einmal im
eingeschranktesten Sinne mit dem ,Wesen‘ der Welt korrespondieren, wie von
der Romantik noch erhofft (siehe 2). Aber sie erméglichen uns durch ihr Dasein
dennoch eine belastbare Vorstellung von den gesetzméafiigen Verbindungen in
der Wirklichkeit, und dies nicht auf spekulative, sondern erfahrungsbasierte Art
und Weise. Zwar ist diese Helmholtz’sche ,Natursprache‘ damit eingestandener-
mafien weniger reizvoll und suggestiv als die der Romantik, denn sie ist weniger
ein dsthetisches Phdnomen als ein ,kommunikatives Werkzeug‘ in den Handen
des verstehenden Menschen.*® Aber auf diese Weise kann er tatsichlich ,Gesetze
der Wirklichkeit‘ erkennen und nicht lediglich ,Gesetze des Geistes‘. Da die Natur-
wissenschaft sich nach Helmholtz auf einen Gegenstandsbereich bezieht, der
durchgehend kausal determiniert ist (siehe 3.1), konnen die Allgemeinbegriffe,
auf die sie zielt, am Ende zuweilen gar die héchste Stufe an Préazision und Trans-

48 In seinem Vortrag Die neueren Fortschritte in der Theorie des Sehens (1868) fithrt Helmholtz
dies so néher aus: ,Die Nervenerregungen in unserem Hirn und die Vorstellungen in unserem
Bewusstsein koénnen Bilder der Vorgange in der Aussenwelt sein, insofern erstere durch ihre
Zeitfolge die Zeitfolge der Letzteren nachahmen, insofern sie Gleichheit der Objekte durch
Gleichheit, und daher auch gesetzliche Ordnung durch gesetzliche Ordnung darstellen® [I, 319 f.].
49 ,Aber ich denke, wir wollen der giitigen Natur darum nicht ziirnen, dass sie uns die Grosse
und Leerheit dieser Abstracta durch den bunten Glanz einer mannigfaltigen Zeichenschrift zwar
verdeckt, dadurch aber auch umso schneller tibersichtlich und fiir praktische Zwecke verwend-
bar gemacht hat, wahrend fiir die Interessen des theoretischen Geistes Spuren genug sichtbhar
bleiben, um ihn bei der Untersuchung, was Zeichen und was Bild sei, richtig zu fithren* [1, 365].



Hermann von Helmholtz und die Romantik = 73

parenz erreichen: die eines mathematisierten Gesetzes.>® In mathematischer Dar-
stellung verbinden sich die grofite Allgemeinheit und die strengste Geltung, die
flir den Menschen iiberhaupt erreichbar sind.

Helmholtz rdumt allerdings freimiitig ein, dass in den meisten alltéglichen Voll-
zliigen der Menschen, aber auch in den Geisteswissenschaften und in der Kunst
(siehe unten), solche Gesetzmafigkeit nicht zu erreichen ist. Es gibt sie nur in
Bezug auf die Natur. Denn wenn es um die geistigen Hervorbringungen des Men-
schen geht, dann verldsst man den Bereich der durchgehenden kausalen Determi-
nation. Sie sind Produkte seines freien Willens, der sich nicht gesetzmaflig fixieren
lasst. Dies heifdt allerdings nicht, dass die nicht-naturwissenschaftliche Form der
Bewadltigung von Wirklichkeit in Alltagsleben, Geisteswissenschaft und Kunst nicht
auch auf Allgemeinheit abzielte. Ihre Geltung ist weniger ultimativ als bei mathe-
matischen Gesetzen der Natur, doch ist sie deshalb keinesfalls beliebig. In unserem
praktischen Leben bleiben schliefSlich nicht die Zeit und die Moglichkeit zu einer
vollstindigen wissenschaftlichen Induktion, wenn uns ein Problem begegnet. Aber
es kann auch vollauf geniigen, wenn unsere Handlungsfahigkeit gewdéhrleistet ist.
Dies gelingt uns mithilfe von Allgemeinbegriffen, die zwar vom Status her proviso-
rischer sind als Naturgesetze, aber dennoch auf ihre eigene Weise vernunftgemaf.

Welcher Art sind aber diese Allgemeinheiten von ,provisorischer‘ Verniinftig-
keit im Alltagsleben, in den Geisteswissenschaften und in der Kunst, und wie kom-
men sie zustande? Die Antwort lautet wiederum: durch die ,unbewussten Schliisse®,
bei denen bisherige Erfahrungen als Mafistab zur Beurteilung von neuen herange-
zogen und ihrerseits durch diese modifiziert und generalisiert werden. Ihre Bildung
entspricht damit ebenfalls dem Muster des experimentellen Interaktionismus, nur
dass die unbewusste Verallgemeinerung der Zeichen aufierhalb der Naturwissen-
schaften nie ganz ans Ende gelangen kann. Im besten Falle — fiir Helmholtz ndmlich
in den Zeichen der Kunst — kommt sie auf eine nie erschopfend klare, aber dafiir
besonders umfassende und evidente Art und Weise zu Bewusstsein, ndmlich als
,Anschauungsbild‘.**

Wenn sich die gleichartigen Spuren, welche oft wiederholte Wahrnehmungen in unserem
Gedéchtnisse zurticklassen, verstarken: so ist es gerade das Gesetzmassige, was sich am Re-
gelmdssigen gleichartig wiederholt, wihrend das zufillig Wechselnde verwischt wird. Dem
liebevollen und achtsamen Beobachter erwéchst auf diese Weise ein Anschauungsbild des

50 ,Nur die Beziehungen der Zeit, des Raumes, der Gleichheit, und die davon abgeleiteten Bezie-
hungen der Zahl, der Grosse, der Gesetzlichkeit, kurz das Mathematische, sind der &usseren und
inneren Welt gemeinsam, und in diesen kann in der That eine volle Uebereinstimmung der Vor-
stellungen mit den abgebildeten Dingen erstrebt werden [I, 365].

51 ,Dem Horer oder Beschauer ausserordentlich viel Inhalt in kurzer Zeit oder in einem wenig
ausgedehnten Bilde zu tiberliefern [II, 344].



74 —— Benjamin Specht

typischen Verhaltens der Objecte, die ihn interessieren, von dem er nachher ebenso wenig
weiss, wie es entstanden ist, als das Kind Rechenschaft davon geben kann, an welchen Bei-
spielen es die Bedeutung der Worte gelernt hat. Dass der Kiinstler Wahres erschaut hat,
geht daraus hervor, dass es uns wieder mit der Ueberzeugung der Wahrheit ergreift, wenn
er es uns an einem von den Stérungen des Zufalls gereinigten Beispiele vortragt. [II, 232 f.]

Die Kunst arbeitet also daran, die unser Weltverhéltnis leitenden Allgemeinvorstel-
lungen bewusst und anschaulich werden zu lassen. Der eigentiimliche Lerneffekt
besteht darin, dass ein Kunstwerk nicht einfach mimesis des Einzelfalls ist, sondern —
um es in einem Lieblingsbegriff der zeitgleichen realistischen Poetik zu sagen — des-
sen ,Verklarung“: ein ,Klar-Stellen durch Dar-Stellen‘ des Allgemein-Regelhaften in
einer konkreten Erscheinung. Oder wie Helmholtz in Ueber die physiologischen Ur-
sachen der musikalischen Harmonie (1857) pointiert: ,Die Aesthetik sucht das Wesen
des kiinstlerisch Schonen in seiner unbewussten Vernunftmassigkeit“ [I, 154]. Dazu
darf und muss der Kiinstler die Form seines Gegenstandes frei umbilden. Die Kunst
erreicht namlich ihr Ziel am besten, indem sie das Dargestellte in einer typischen
Form présentiert, also konzentriert auf die wesentlichen Eigenschaften und berei-
nigt von den kontingenten.>” Denn dann verbinden sich anschauliche Konkretion
und allgemeine Ubersicht in einer optimalen Art und Weise.”® Und wenn das Kunst-
werk derart einen Gegenstand inhaltlich verallgemeinert und sinnlich-anschaulich
vorgestellt hat, dann erscheint die Darstellung den Kunst-Betrachtenden deshalb
,wahr‘ und iiberzeugend, weil sie ihren eigenen Vorstellungen entspricht, welche sie
selbst im unbewussten Lernprozess bereits ausgebildet haben, aber selbst noch
nicht in den Rang einer bewussten Erkenntnis heben konnten [II, 340]. Somit ist
Kunstbetrachtung gewissermafien ein Vorgang der Wiedererkennung des Allgemei-
nen im Besonderen unter Anleitung durch das Artefakt.

Dieses Prinzip der Erkenntnisfindung, das hier explizit fiir die Kunst entwi-
ckelt wird, gilt, wie gesagt, grundsdtzlich auch in unserem ganz alltaglichen Ver-
halten und Erfahrungswissen sowie in den Geisteswissenschaften. Die Kunst ist
flir Helmholtz allerdings der Inbegriff und das Paradigma der Gewinnung solcher

52 ,So werden sich die sémtlichen Ziige eines idealen Typus, die in vereinzelten Bruchstiicken
und von wildem Gestriipp des Zufalls iberwuchert in unserer Erinnerung zerstreut liegen, zu
lebensfrischer Anschauung fiir uns verbinden. Nur dadurch scheint sich die der Wirklichkeit so
oft tiberlegene Macht der Kunst {iber das menschliche Gemiith zu erkldren, dass die Wirklichkeit
immer Stérendes, Zerstreuendes und Verletzendes in ihre Eindriicke mengt, die Kunst alle Ele-
mente fiir den beabsichtigten Eindruck sammeln und ungehemmt wirken lassen kann“ [II, 135].
53 ,Ich meine nun, dass ein wesentlicher Theil von der Wirkung des Schénen in dieser seiner
Wirkung auf das Gedachtniss beruht. Auch wenn wir es erst anzuschauen beginnen, kommen
wir schnell zu einer festen Vorstellung von dem Ganzen, welche uns in den Stand setzt, die
Ueberschau und Betrachtung des Einzelnen in ruhiger und behaglicher Weise fortzusetzen, indem
wir uns fortdauernd iiber den Zusammenhang mit dem Ganzen wohl orientirt fithlen* [1I, 347].



Hermann von Helmholtz und die Romantik = 75

nicht-gesetzeshafter Allgemeinerkenntnis. Deutlich wird dies allein an der Na-
mensgebung fiir sie: Helmholtz meint,

[m]an konnte nun diese Art der Induction im Gegensatz zu der logischen, welche es zu
scharf definirten allgemeinen Satzen bringt, die kiinstlerische Induction nennen, weil sie im
héchsten Grade bei den ausgezeichneteren Kunstwerken hervortritt [I, 171].

Wo sie gelingen, sind Kunstwerke unbewusst-evidente Ergebnisse und Summen
von Erfahrungen in Form einer Allgemeinvorstellung, gewonnen durch das be-
sondere Talent ihrer Erschaffer zu Erfahrung und Zusammenschau.>*

Damit aber erweist Helmholtz sich &sthetisch im Ergebnis als Klassizist,
wenngleich auf einem ungewdhnlichen Wege: Die Kunst ist Darstellung des Wah-
ren im Sinne des Gesetzméfigen, das zugleich auch das sinnlich Angenehme, gut
Fassliche und Schone ist. Mit der Romantik verbindet ihn die Idee, dass der kiinst-
lerische Schaffensprozess als ein im Wesentlichen unbewusster Vorgang zu be-
trachten ist.>> Und doch gibt es gravierende Differenzen. Die Einbildungskraft der
Kiinstlerinnen und Kiinstler ist bei Helmholtz kein transzendentales Vermdgen
auf Basis des Identititsaxioms wie in Teilen der Romantik, aufderdem auch kein
nattirliches ,Genie’, sondern eine erlernte und erworbene Kompetenz, die aber
nie ganz beherrschbar ist. Am ehesten sieht Helmholtz seine Auffassung von
kiinstlerischer und wissenschaftlicher Kreativitit daher in dem spétaufklareri-
schen Konzept des ,Witzes prafiguriert. In Das Denken in der Medicin heifst es:

Die erste Auffindung eines neuen Gesetzes ist die Auffindung bisher verborgen gebliebener
Aehnlichkeit. Sie ist ist eine Aeusserung des Seelenvermdogens, welches unsere Vorfahren
noch im ernsten Sinne ,Witz“ nannten; sie ist gleicher Art mit den hochsten Leistungen kiinst-
lerischer Anschauung in der Auffindung neuer Typen ausdrucksvoller Erscheinung. [II, 184]

Dieses Auffinden neuer Gesetze und Typen durch den ,Witz ist fiir Helmholtz ein
zwar ganz ohne Metaphysik erklarbarer, aufgrund seiner unbewussten Kompo-
nente aber nicht kalkulierbarer Prozess. Er hangt von spontanen, unbewussten,
und damit unverfiigharen ,Ein-Fallen‘ ab.>® Aber man kann ihn durch Ubung und

54 ,Wir wissen nun diese Art geistiger Thatigkeit, die so miihelos, schnell und ohne Nachdenken
zu Stande kommt, nicht anders zu bezeichnen als mit dem Namen einer Anschauung, speciell
kiinstlerischer Anschauung® [II, 341].

55 Darauf weist auch hin: Theo C. Meyering: Historical Roots of Cognitive Science. The Rise of a
Cognitive Theory of Perception from Antiquity to the Nineteenth Century. Dordrecht 1989, S. 118.

56 Helmholtz beschreibt selbst in seinen Erinnerungen, ,wie mir die Losungen solcher Probleme
fast immer nur durch allméhlich wachsende Generalisationen von giinstigen Beispielen, durch
eine Reihe gliicklicher Einfélle nach mancherlei Irrfahrten gelungen waren. Ich musste mich ver-
gleichen einem Bergsteiger, der, ohne den Weg zu kennen, langsam und miihselig hinaufklimmt,
oft umkehren muss, weil er nicht weiter kann“ [I, 14].



76 —— Benjamin Specht

Arbeit vorbereiten und begiinstigen [II, 185], sowohl in der Kunst als auch in der
Naturwissenschaft, wo ein ,instinctives Gefiihl fiir Analogien und ein gewisser
kiinstlerischer Tact“ [I, 175] ebenfalls notwendig sind, gerade ganz zu Beginn des
Erkenntnisprozesses (denn hier geht es darum, dass tiberhaupt erst ein Ansatz-
punkt fir die ,logische Induktion‘ gefunden werden muss). Auch wenn sinnliche
und kinstlerische Anschauungen so ,,miithelos kommen, plétzlich aufblitzen, dass
der Besitzer nicht weiss, woher sie ihm gekommen sind“ [II, 344], folgt fiir Helm-
holtz also nicht, dass die Produkte kiinstlerischer Kreativitat

keine Ergebnisse enthalten sollten, die aus der Erfahrung entnommen sind, und gesammelte
Erinnerungen an deren Gesetzmassigkeit umfassen. Hierdurch werden wir auf eine positive
Quelle der kiinstlerischen Einbildungskraft hingewiesen, welche auch vollstdndig geeignet
ist, die strenge Folgerichtigkeit der grofien Kunstwerke zu rechtfertigen, im Gegensatze zu
dem einst von den Dichtern der romantischen Schule so gefeierten freien Spiele der Phanta-
sie. [II, 344]

Das gelungene kiinstlerische Artefakt hat also seine eigene Folgerichtigkeit und
Regelhaftigkeit wie auf anderen Wegen die Wissenschaft. Diese Verwandtschaft
zwischen beiden geistigen Doménen ist auch der Grund, warum Kiinstler wie
Leonardo oder Goethe Verdienste auf beiden Feldern erworben haben.

Beide, Kiinstler wie Forscher, streben, wenn auch in verschiedener Behandlungsweise, dem
Ziele zu, neue Gesetzlichkeit zu entdecken. Nur muss man nicht miissiges Schwérmen und
tolles Phantasiren fiir kiinstlerischen Blick ausgeben wollen. [II, 244]

Es kommt auch im Kunstschaffen also darauf an, dass sich die ihm zugrunde lie-
gende Induktion nicht von der Erfahrung der Tatsachen entfernt, sondern wie in
der Wissenschaft immer wieder an ihnen tiberpriift und verfeinert wird. Sie ist kein
autonomer, ,weltloser‘ Vorgang wie die ,freien Spiele der Phantasie in der Roman-
tik, sondern ein eigener, strukturierter und methodischer Prozess des Erfahrens,
Verallgemeinerns und damit Erkennens, in dem die Wirklichkeit ihren Platz hat.

4 Zusammenfassung: Analogien und Kontraste
in Helmholtz’ Romantik-Rezeption

Wie dieser Beitrag deutlich machen sollte, zeigt sich trotz der entschiedenen, zum
Teil auch polemischen Distanzierung in Helmholtz’ expliziten Stellungnahmen
zur Romantik ein durchaus differenzierteres Bild, wenn man statt auf die offiziel-
len Verlautbarungen auf die vorausgesetzten Konzepte blickt. Neben der erwart-
baren Absetzungshewegung lassen sich dann auch Analogien erkennen. Solche



Hermann von Helmholtz und die Romantik = 77

unerwarteten Schnittmengen finden sich etwa in der beidseitigen Betrachtung
von Kunst und Naturwissenschaft als Erkenntnisstrategien, im Nachweis unbe-
wusster Anteile sowohl beim Erkenntnis- als auch beim kiinstlerischen Schaffens-
prozess, aber auch im hypothetischen Status des Naturbegriffs sowie in einer
Zeichentheorie der Natur/der Wahrnehmung, der gemaf} wir die Welt stets nur in
Jfur uns‘ geformter Art und Weise erfahren kénnen. Diese Zeichen/Symbole aber
erlauben uns Schliisse auch auf die Wirklichkeit ,an sich‘, selbst wenn dies bei
Helmholtz und den Romantikern mit anderer Verbindlichkeit und Leistungsfahig-
keit gedacht wird. Gerade diese letztgenannten Uberschneidungen verdanken
sich in der Romantik wie bei Helmholtz der Rezeption der kantischen Erkenntnis-
kritik, sind also im Grunde mehr weitldufige als enge Verwandtschaften.

Dass Helmholtz diese analogen Aspekte allerdings durchaus anders begriin-
det, wenn man ins Detail geht, diirfte in dieser Untersuchung ebenfalls deutlich
geworden sein. Dabei liegen die Diskrepanzen zur Romantik letzten Endes daran,
dass Helmholtz konsequent das romantische Axiom zurickweist, Mensch und
Natur seien einander dhnlich. Diese Ablehnung schlédgt in unterschiedlicher Form
auf die verschiedensten Einzelargumente durch. Methodisch fithrt es etwa zu
einer Abwertung der Erfahrung zugunsten der Spekulation und damit auch der
Naturwissenschaft im Ensemble der Wissensformen und Kulturtechniken. Genau
diese Vorstellung ist es, die den wissenschaftlichen, aber auch generell den kultu-
rellen Fortschritt der Menschheit hemmt.”” Uberdies ldsst sich mit dem Identitéts-
axiom die menschliche Erkenntnisfahigkeit fiir Helmholtz nicht erkléren, selbst
wenn die Identitatsphilosophie eine solche fundamentale Entsprechung von Geist
und Natur zum transzendentalen Ausgangspunkt und ,ersten Postulat®® der Na-
turphilosophie erklért hatte. Denn fiir Helmholtz ist die Natur kein Komplement,
sondern das ganz Andere des menschlichen Geistes. Gerade diese Andersartigkeit
aber ist Inzentiv ihrer aktiven Durchdringung: im Alltag, in der Wissenschaft und
auch in der Kunst. Die romantische Auffassung wird in Helmholtz’ Augen damit
den Moglichkeiten und Grenzen unseres Weltverstandnisses nicht gerecht. Sie
verdeckt den aktiv-gestaltenden Aspekt der menschlichen Erkenntnisgewinnung,
der nur aufgrund der Annahme einer permanenten ,Reibung‘ und Adaption zwi-
schen Innen- und Aufienwelt, zwischen Subjekt- und Objektsphére denkbar ist.
Mensch und Natur sind nicht im Zeichen des allgemeinen Organismus-Prinzips
vereint, sondern getrennt in ein Reich ausnahmsloser kausaler Determination

57 Dies aber ist die eigentliche und grofite Aufgabe der Naturwissenschaft fiir Helmholtz. Siehe
David Cahan: ,Helmholtz and the Civilizing Power of Science®, S. 561: ,In the Helmholtzian vision,
science enabled humanity to understand its world, to enrich itself materially and aesthetically,
and to unite individual human beings for the common social good.*

58 So etwa Friedrich Schelling: Erster Entwurf, S. 67.



78 —— Benjamin Specht

und eines der Spontanitat des freien Willens. Nur diese Spannung ermoglicht den
Wechsel von Eingriff und Widerfahrnis, Tun und Erleiden im Erkenntnisprozess,
aus dem heraus allein Wissen uber die Welt quasi-experimentell gewonnen wer-
den kann.

Aus einer geistesgeschichtlichen Perspektive lasst sich damit der Kreis schlie-
fen zwischen den Zeitgenossen Hermann von Helmholtz und Gottfried Keller. In
Der griine Heinrich argumentiert Keller in Bezug auf die menschliche Lebensgestal-
tung insgesamt auf ganz dhnliche Art und Weise wie Helmholtz, speziell in Bezug
auf die alltagliche, wissenschaftliche und kiinstlerische Erkenntnisgewinnung. Aus
der Idee einer Entsprechung von Mensch und Natur folgt nach Art einer ,dialekti-
schen List’ ausgerechnet eine Minderung des Eigenwerts der Wirklichkeit und
ihres Interesses sui generis, so schliefSen beide Autoren gleichermafien. Zugespitzt
gesprochen: Bei dem, womit man immer schon vertraut ist, weil man es im Grunde
selber ist, gibt man sich nicht mehr Miihe, es auch wirklich in seiner Eigenttimlich-
keit kennenzulernen. Wertschdtzung des Anderen setzt immer Respekt fiir seine
Alteritdt und Eigenlogik voraus, sonst lauft man Gefahr eines passiv-gefiihligen,
subjektiven und redundanten, vorschnellen ,Schein-Wissens".

Mit dieser romantikkritischen Diagnose kommen Der Griine Heinrich und
Helmholtz, Kunst und Wissenschaftstheorie, auf ihren je eigentiimlichen Wegen
zu derselben ,Allgemeinvorstellung‘. Genau eine solche Ubereinkunft von Kunst
und Wissenschaft aber ist es, die Helmholtz von guter Wissenschaft und vom ,gro-
Ben Kunstwerk’ erwartet.



Sandra Kerschbaumer

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der
romantischen Naturphilosophie - und ihr
Nutzen in 6kokritischen Debatten

1 Einleitung

Mitte des 19. Jahrhunderts findet die Ablehnung der romantischen Naturphiloso-
phie durch empirisch ausgerichtete Naturwissenschaftler einen ersten Héhepunkt:
Matthias Jakob Schleiden (1804-1881), Professor in Jena und Leiter des Botanischen
Gartens, verfasste mit den Grundziigen der Wissenschaftlichen Botanik ein Lehr-
buch, das fiir seine Wissenschaft erstmals analytische Prinzipien zu Grunde legte
und fiir die Konsolidierung der Botanik als moderne Naturwissenschaft wegwei-
send war.! Die Besprechung des ersten Bandes seiner ,Grundziige“ durch den als
Vertreter einer romantischen Naturforschung bekannten Christian Gottlieb Nees
von Esenbeck verstimmte Schleiden so sehr,? dass er ihr eine Schrift entgegensetzt,
die seine Kritik an der Naturphilosophie systematisch fasste. Er ordnete in Schel-
ling’s und Hegel’s Verhdltnis zur Naturwissenschaft. Zum Verhdltnis der physikali-
schen Naturwissenschaft zur spekulativen Naturphilosophie (Leipzig 1844) zentrale
Argumentationen, die bis dahin in Form punktueller Ablehnung auftraten.® Schlei-
dens Schrift bildet damit ein Scharnier in der Wissenschaftsgeschichte, an einem
Punkt, an dem die Hochphase moderner Naturphilosophie zu ihrem Ende kommt.
Die um 1800 und in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts noch konkurrie-
renden Zugriffe auf ,Natur‘ weichen einer zunehmenden Binnendifferenzierung
und Dominanz der Naturwissenschaften.* Religiése und philosophische Weltdeu-

1 Matthias Jakob Schleiden: Grundziige der wissenschaftlichen Botanik: nebst einer Methodologi-
schen Einleitung als Anleitung zum Studium der Pflanze. Leipzig 1842-1850. Bekannt wurde Schlei-
den vor allem dadurch, dass er die Bedeutung des Zellkerns erkannte und zusammen mit
Theodor Schwann die Zelltheorie entwickelte.

2 Nees von Esenbeck war ab 1818 Prasident der Akademie der Naturforscher Leopoldina und
Professor fir Botanik in Bonn (1819-1830), bis 1851 in Breslau. Vgl. Johanna Bohley: Christian
Nees von Esenbeck. Ein Lebensbild. Stuttgart 2003.

3 Olaf Breidbach: ,Schleidens Kritik an der spekulativen Naturphilosophie.“ In: Matthias Jakob
Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verhdltnis zur Naturwissenschaft. Zum Verhdltnis der physikali-
schen Naturwissenschaft zur spekulativen Naturphilosophie. Hg von dems. Leipzig 1844. Reprint:
Weinheim 1988, S. 1-57.

4 Benjamin Specht schildert die um 1800 komplexe Gemengelage, in der sich unterschiedliche
Wissenssysteme (Naturwissenschaft, Philosophie, Kunst) in einem Differenzierungsprozess befin-

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-005


https://doi.org/10.1515/9783111199733-005

80 —— Sandra Kerschbaumer

tungen treten zugunsten einer naturwissenschaftlich-technischen Umgestaltung
der Gesellschaft zuriick.”

Schleiden hebt in seiner Streitschrift die fachliche und methodische Differen-
zierung auf dem Gebiet des Naturwissens ebenso hervor wie eine fortschreitende
Trennung der gesellschaftlichen Sphéren. Seine vehemente Kritik richtet sich
gegen einen romantischen Synthesewillen, den Versuch, das sich ausdifferen-
zierende naturwissenschaftliche Wissenssystem wieder mit den Weltdeutungs-
ambitionen von Religion und Philosophie zusammenzufiihren. Gerade dieser
synthetisierende Anspruch, der sich in einem holistischen Naturverstandnis zeigt,
ist von Interpreten zur gemeinsamen Eigenschaft einer romantischen Naturphilo-
sophie erklart worden, die sonst durchaus als verzweigtes, iiberregionales und
disziplineniibergreifendes Netzwerk von Akteuren und Programmen verstanden
werden muss.® Kristian Kéchy hat gezeigt, inwiefern eine als spekulativ, metaphy-
sisch und mythologisierend verstandene romantische Naturphilosophie im Verlauf
des 19. Jahrhunderts zum Gegenmodell naturwissenschaftlicher Forschung wurde.’
Matthias Jakob Schleiden nimmt in diesem Prozess eine zentrale Rolle ein.® Im Fol-
genden wird es darum gehen, (1) die Position Schleidens darzustellen und sie (2) in
ein Verhaltnis zu bestimmenden Merkmalen der romantischen Naturphilosophie
zu setzen. Modelliert werden auf diese Weise ontologische, erkenntnistheoretische,
methodische und &sthetische Differenzen. Kdnnen diese — so soll (3) gefragt wer-
den - helfen, gegenwartige Debatten tiber Natur besser zu verstehen und einzuord-

den, sich aber noch nicht so deutlich scheiden lassen, wie dies im Verlauf des 19. Jahrhunderts
(und natiirlich heute) der Fall ist. Es bilden sich eigene kommunikative, professionelle und insti-
tutionelle Zusammenhéange (etwas das spezialisierte Zeitschriftenwesen und gegenstandshezo-
gene Methodiken), aber noch gibt es Versuche, diese Bereiche zu vermitteln. Specht verweist auf
personelle Doppelrollen und die Tatsache, dass empirisch ausgerichtete Naturwissenschaftler an
wichtigen Universitdten ebenso Professuren bekleiden wie Naturphilosophen. Benjamin Specht:
Physik als Kunst. Die Poetisierung der Elektrizitdt um 1800. Tiibingen 2010, S. 51.

5 Herbert Schnéddelbach: Philosophie in Deutschland 1831-1933. Frankfurt am Main 1983, S. 90.

6 Kristian Kdchy zahlt zu den Protagonisten: Carl Gustav Carus, Adelbert von Chamisso, Christoph
Wilhelm Hufeland, Johann Wilhelm Ritter, Hans Christian Oersted, Gustav Theodor Fechner, Fried-
rich von Hardenberg, Henrik Steffens. Vgl. Kristian Kéchy: ,Romantische Naturphilosophie.” In:
Online Lexikon Naturphilosophie [2021]. Hg. von Thomas Kirchhoff. doi: 10.11.588/0epn.2021.1.80608
(25.01.2024).

7 Kristian Kochy: ,Dogmatisierende Traumerei? Zu Anspruch und Wirkung der romantischen
Naturphilosophie.“ In: Romantik erkennen — Modelle finden. Hg von Stefan Matuschek und
Sandra Kerschbaumer. Paderborn 2019, S. 59-86, hier S. 61f. Exemplarische kritische Positionen
findet Kochy bei Wilhelm Ostwald, Justus von Liebig, Hermann von Helmholtz und eben bei Mat-
thias Jakob Schleiden,

8 Neben Kochy verweist Olaf Breidbach auf die zentrale Rolle Schleidens in diesem Prozess. Olaf
Breidbach: ,Schleidens Kritik*, S. 2.



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =— 81

nen? An welchen Stellen wirken romantische Denkmodelle fort und wo sind Schlei-
dens Gegenargumente bis heute iiberzeugend?’

2 Matthias Jakob Schleidens Angriff auf die
Naturphilosophie

Schleidens Schrift startet mit einem polemischen Auftakt, der seinen Gegner Nees
von Esenbeck desavouieren und den eigenen Redeimpuls mit dem Anliegen be-
griinden soll, wissenschaftshinderliche Tendenzen zu bekdmpfen. Schnell kommt
Schleiden zu dem fiir ihn zentralen Punkt seiner Argumentation: dem Gegensatz
von empirisch ,inductiver Naturwissenschaft und deduktiver Natur-Spekulation.
Mit Letzterer verbinden sich fiir ihn grundlegende Probleme, zu denen allen
voran der Riickfall naturphilosophischer Spekulationen hinter die Erkenntniskri-
tik Kants gehort. Zudem zeigt Schleiden sich grundsétzlich skeptisch gegeniiber
verschiedenen Varianten monistischen Denkens, die er von der Naturphilosophie
fortgefithrt sieht. Schelling und (weniger ausfiihrlich) Hegel werden auflerdem
herangezogen, um vorzufithren, wie unklar sie methodisch vorgehen, wie haufig
sie naturwissenschaftliche Fakten ignorieren, verfalschen oder mit undefinierten
Begriffen arbeiten. Einbildungskraft — so Schleiden - trete an die Stelle von Erfah-
rungswissen, Systemdenken an die Stelle der Auswertung methodisch streng er-
mittelter Daten. So hemmten naturphilosophische Denker — auch in Gestalt ihrer
Adepten - die naturwissenschaftliche Entwicklung.

Schleiden selbst gehorte einer Schule der Biowissenschaften an, der es nicht
mehr um die Sammlung von Beobachtungen ging, wie der vorausgegangenen Natur-
geschichte, sondern um die detaillierte Darstellung von Problemzusammenhéngen.
Dabei ist es fiir Schleiden entscheidend, induktiv von einzelnen Fakten auszugehen
und diese methodisch kontrolliert zu behandeln, um im besten Fall Gesetzmafigkei-
ten innerhalb der Disziplin formulieren zu kénnen. Nur das mit quantifizierenden
Methoden Messbare, nur Daten, die in einem homogenen Bereich einander zuzuord-
nen sind, werden als wissenschaftlicher Befund anerkannt. Schleiden pladiert fiir
eine methodologisch begriindete Selbst- und Perspektivenbeschrankung der exakten
Naturwissenschaft:

9 Zum Modellbegriff vgl. Sandra Kerschbaumer: Immer wieder Romantik. Modelltheoretische Be-
schreibungen ihrer Wirkungsgeschichte. Heidelberg 2018, S. 17-33.
10 Vgl. Olaf Breidbach: ,Schleidens Kritik*, S. 5.



82 —— Sandra Kerschbaumer

So ergiebt sich uns denn die Berechtigung und Nothwendigkeit, bei jeder wissenschaftlichen
Thétigkeit zuerst nach der Methode zu fragen, sie zu priifen und nach dem Resultat dieser
Priifung allein die ganze Arbeit zu loben oder zu verwerfen. [...] Ihr Eigenthiimliches besteht
darin, dass man tberhaupt zunichst von allen Hypothesen abstrahirt, kein Princip voraus-
setzt, sondern von dem unmittelbar Gewissen, von den einzelnen Thatsachen ausgeht, diese
rein und vollstindig auszusondern sucht, nach ihrer Verwandtschaft anordnet und ihnen
selbst dann die Gesetze, unter denen sie stehen, die sie als Bedingung ihrer Existenz voraus-
setzen, abfragt und so riickwdrts fortschreitet, bis man zu den hochsten Begriffen und Ge-
setzen gelangt [...].1!

Schleiden integriert empiristische und rationalistische Ansétze, indem er fordert,
Beobachtungsdaten zu sammeln und mithilfe der Vernunft aus diesen Daten ra-
tional begriindete Schlussfolgerungen abzuleiten. Olaf Breidbach hat das von
Schleiden geforderte Vorgehen wie folgt beschrieben:

Seine Realitdt gewinnt das Resultat eines Experiments nicht aus einer Spekulation tiber
einen moglichen Bezug der so erlangten Daten in einem moglichen System menschlichen
Denkens, sondern eben aus dem methodisch exakten Aufbau des Experimentes. Eine Be-
obachtung hat prazise und nachvollziehbar zu sein. Diese Kriterien erméglichen es, ein Re-
sultat als Faktum fiir das Wissenschaftssystem zu akzeptieren.'?

Im scharfen Gegensatz zur eigenen Position sieht Schleiden die spekulative De-
duktion, die er auch als ,Dogmatismus“ bezeichnet und die er in Auseinanderset-
zung mit naturphilosophischen Schriften von Schelling und Hegel charakterisiert:
Diese wollen jedes erzielte Ergebnis ,in ein System menschlichen Denkens“ ein-
ordnen. Dabei werden Zusammenhdange postuliert, die sich exakt, durch Erfah-
rung und Experiment nicht erweisen lassen. Wahrend fiir Schelling und Hegel
das Einzelne erst im Verhéltnis zum Ganzen verstandlich wird, verlangt Schlei-
den gerade die Konzentration auf den Bereich der Einzeldinge. Natur ist fiir ihn
nicht als Ganzes erfahrbar, sondern besteht aus Datenfeldern, Phanomenen und
Funktionszusammenhéngen, denen das forschende Subjekt analytisch distanziert
gegentbersteht.

Die Selbstbeschridnkung der Naturwissenschaft begriindet Schleiden auf zwei
Wegen: Entscheidend ist fiir ihn zunéchst, dass innere Produktionsprinzipien der
Natur dem Menschen nicht zuginglich sind und Aussagen Uber das Wesen der
Natur Einsichten der kritischen Philosophie Immanuel Kants unterlaufen. Hatte
Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft doch betont, dass Tatsachen wissen-
schaftlichen Erkennens durch die Sinne gegeben und vom denkenden Verstand
geformt wiirden. Da die Vorstellungen von der Welt durch die Erkenntnisformen

11 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verhdltnis, S. 70 £.
12 Olaf Breidbach: ,Schleidens Kritik*, S. 17.



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =— 83

des Verstandes mit bedingt seien, konnten keine Aussagen iiber die Dinge an sich
getroffen werden. Ein Absolutes oder das Ganze der Natur entziehe sich sowohl
der naturwissenschaftlichen Erfassung als auch der formalen Betrachtung durch
die Philosophie. Wollte man die Natur als System der Zwecke beurteilen, heifst es
bei Kant, miisste man ,ein tibersinnliches Substrat der Natur“ annehmen, ,,von
dem wir nichts erkennen kénnen*.'* Kant raumt allerdings ein, dass die Annahme
letzter Zwecke und Ursachen in der Natur als regulative Ideen durchaus notwen-
dig sein konnte. Die Idee eines zweckméifig geordneten Ganzen helfe den Men-
schen — unter anderem als Motor wissenschaftlicher Forschung.* Wahrend sich
Romantiker wie Schelling an diese Vermittlungsversuche halten, betont Schlei-
den, dass der menschliche Verstand und die menschliche Vernunft einen be-
schrinkten Kreis haben, innerhalb dessen sie zu erkennen vermogen. Uber diese

Schranken hinaus systematisches Wissen vorzugeben, sei ,Charlatanerie«:®

Wie schon oben erwéhnt, ist mehr oder weniger die Bearbeitung jeder Wissenschaft an die
Erfahrung gebunden. Die Anforderung, aus Einem Grundsatz heraus den reichen, lebendi-
gen Gehalt der Wirklichkeit zu entwickeln, ist eine in sich so absurde, dass Niemand ihr
consequent treu bleiben kann, wie das von Fries gegen Fichte und Schelling unwiderleglich
nachgewiesen wurde.'

Schleiden zeigt sich besonders skeptisch gegeniiber Konzepten des transzendenta-
len Idealismus, die Kants Erkenntniskritik radikalisieren. Suspekt ist ihm vor
allem das Konzept der ,intellectuellen Anschauung“ und damit die von Fichte in
seiner Wissenschaftslehre entwickelte Annahme, das sich selbst setzende und re-
flektierende Ich sei Ausgangspunkt allen Wissens, die uns umgebende Welt eine
vom absoluten Ich erschaffene Ordnung.”” In Konsequenz daraus ist fiir Fichte
ein von empirischen Gegenstdnden unabhéngiges Erkennen a priori moglich —
auch fiir Schelling, dem die Natur zum Objekt des erkennenden Subjekts werden
kann, weil sie in ihrer Grundstruktur mit dem menschlichen Ich tibereinstimme.

13 Immanuel Kant: Kritik der Urteilkraft. In: Kants Werke. Akademie-Textausgabe. Bd. 5. Berlin
1902. Reprint: Berlin 1968, S. 165-486, hier S. 370. Zu diesem Zusammenhang vgl. Ludwig Stockin-
ger: Rhetorik und Metarhetorik in Aufkldrung und Romantik. Theorie und Praxis der ,Beredsam-
keit‘ bei Gottsched, Wieland und in der Romantik. Berlin/Boston 2023, S. 278 f.

14 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, S. 384. Dartiber hinaus deutet Kant entgegen der
Hauptlinie seiner Argumentation in der Kritik der Urteilskraft an, dass die Schonheit der Natur
als Indiz fiir deren zweckmaéfige Verfasstheit gewertet werden konne.

15 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verhdltnis, S. 24.

16 Ebd, S.22f.

17 ,Alles, was ist, ist nur insofern, als es im Ich gesetzt ist, und ausser dem Ich ist nichts.“ Johann
G. Fichte: Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre. In: Fichtes Werke. Bd. 1. Hg. von Imma-
nuel H. Fichte. Berlin/Bonn 1834/1845. Reprint: Berlin 1971, S. 83-328, hier S. 99.



84 —— Sandra Kerschbaumer

Jede durch den innern Sinn als vorhanden erkannte Vorstellung wurde als intellectuelle An-
schauung fiir unmittelbare Erkenntniss ausgegeben; der Unterschied zwischen Vorstellung
und Erkenntniss, zwischen unmittelbarer und gedachter Erkenntniss, endlich zwischen ge-
dachter Erkenntniss und combinatorischem Spiel der Einbildungskraft vollig verwischt [...].
Sehen wir aber auf den eigentlichen Zweck wissenschaftlicher Ausbildung, [...] so finden
wir, dass jene Combinationsspiele uns gar keine Erkenntnisse, sondern nur problematische
Vorstellungen geben [...]."®

Gegen das Postulieren von intellektuell angeschauten ,unmittelbaren Erkenntnis-
sen‘ sprechen fiir Schleiden neben den empiristischen und kritizistischen Grund-
lagen seines Denkens zudem seine quasi systemtheoretisch argumentierenden
Beobachtungen einer Wahrheitspluralitét, die sich aus der Aushildung verschie-
dener Weltzugédnge ergibt. Nicht erst in Schleidens Gegenwart hatte sich die Gesell-
schaft dergestalt differenziert, dass verschiedene Sinnhorizonte von Wissenschaft,
Okonomie, Politik, Religion und Kunst nebeneinander existierten, innerhalb derer
differierende Logiken und Methoden der Erkenntnisgewinnung vorherrschten:

Das grosse Problem, dessen Verkennung hier bestidndig die mangelhaft Orientirten tduscht
und auf Irrwege fiihrt, ist das von Fries zuerst entwickelte Gesetz der Spaltung der Wahr-
heit. Unsere Erkenntnisse fliessen nicht aus einer und derselben Erkenntnisquelle und las-
sen sich deshalb nicht in Ein System vereinigen. Jede Erkenntniss gilt in ihrer Bestimmtheit
nur auf ihrem Gebiete."

Schleiden reagiert empfindlich auf Integrationsversuche, die er bei Schelling und
anderen Naturphilosophen ausmacht. Anstatt Wissenssysteme und Wahrheitszu-
génge nebeneinander bestehen zu lassen, greifen die Naturphilosophen deutend
auf die exakten Wissenschaften zu, um diese — trotz ihrer je verschiedenen metho-
dischen Voraussetzungen und Erkenntnisziele — wieder zu vereinen. Das ist aus
Schleidens Sicht unlauter, handelt es sich doch um fundamental unterschiedliche
Antworten auf die Frage nach dem, was wir von der Natur erkennen konnen.
Schleiden tritt an, die Scheidung von positivem Wissen und metaphysischer
Spekulation weiter durchzusetzen, eine Haltung, die etwas spater Emil Du Bois-
Reymond prominent vertritt.”” In seiner Rede vom 14. August 1872 auf der Leipzi-
ger Versammlung Deutscher Naturforscher und Arzte spricht der Physiologie und

18 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verhdltnis, S. 27 f.

19 Ebd, S.75.

20 Myriam Gerhard: ,Du Bois-Reymonds Ignorabimus als naturphilosophisches Schibboleth®. In:
Weltanschauung, Philosophie und Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert. Bd. 3. Hg. von Kurt
Bayertz, Myriam Gerhard und Walter Jaeschke. Hamburg 2007, S. 241-252, hier S. 252 und S. 243:
Die Kraft als Erklarungsprinzip der Bewegung und Verdnderung bleibe selbst erklarungsbediirf-
tig. Dieser Mangel liege in der Natur des menschlichen Intellekts.



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =— 85

Rektor der Berliner Universitit Uber die Grenzen des Naturerkennens und stellt
die Abwesenheit eines absoluten Erkldrungsprinzips in den Naturwissenschaften
heraus. Materie und Kraft etwa seien kein Gegenstand der Naturerkenntnis. Auch
das menschliche Selbstbewusstsein lasse sich nicht erklaren. Von der Unerkenn-
barkeit innerster Prinzipien bleibe die Naturwissenschaft aber unbertihrt, weil
sie ohnehin nicht darauf ziele, sondern lediglich auf den Funktionszusammenhang
einzelner Naturerscheinungen. Der bertihmt gewordene Einspruch ,Ignorabimus¢,
mit dem Du Bois-Reymond seine Rede beschlief3t, lasst sich nach Myriam Gerhard
weniger als Bescheidung des naturwissenschaftlichen Anspruchs verstehen denn
als Forcierung der Naturwissenschaft als positive, induktiv vorgehende Wissen-
schaft, die sich von Spekulation freizuhalten habe.?" Mit einem Riickgriff auf Kant
verwahrt sich auch Du Bois-Reymond nicht nur gegen naturphilosophische Welt-
deutungen, sondern zugleich gegen einen Materialismus, wie er sich seit der Jahr-
hundertmitte artikulierte und im ,Materialismusstreit kulminierte.?

Bei Schleiden wie bei Du Bois-Reymond geht das Eintreten fiir die Experimen-
talwissenschaften mit einer Anerkennung von Philosophie und Religion einher.
Diese basiert auf den genannten Differenzierungseinsichten, sie zeugt aber auch
von einem erkenntnistheoretischen und ontologischen Dualismus. Die Wissen-
schaft der Natur kann kein Wissen iiber den Geist, die Seele oder die Sittlichkeit
beisteuern, denn diese sind nach Ansicht Schleidens nicht in fiir Menschen er-
kennbare Weise in die Natur inkorporiert. Schleiden richtet sich grundsatzlich
gegen monistisches Denken — im Sinne einer philosophischen Lehre, die eine Ein-
heit alles Seienden annimmt und die sich als Materialismus oder als Pantheismus

21 Vgl. ebd,, S. 241. Du Bois-Reymond Ruckgriff auf Kant ist eingebettet in ein allgemeines Erstar-
ken des Neukantianismus. Vgl. auch den Beitrag zum vorliegenden Band, in dem Specht im
19. Jahrhundert einen Makrotrend zur ,Empirisierung des Transzendentalen“ (S. 71) konstatiert.
22 Unter Riickgriff auf Positionen des 18. Jahrhunderts entwickeln Ludwig Biichner, Carl Vogt
und Jakob Moleschott (um nur die die produktivsten Autoren zu nennen), spater auch Darwinis-
ten wie Ernst Haeckel Theorien, die sich an den Grundsétzen und Methoden der Naturwissen-
schaften orientieren, die allerdings auch die Bestrebung haben, tiber ihre Fachgrenzen hinaus
eine normative Kraft zu entwickeln. Vgl. etwa: Ludwig Biichner: Kraft und Stoff. Empirisch-
naturphilosophische Studien in allgemein-verstdndlicher Darstellung. Frankfurt am Main 1855.
Frederick C. Beiser fasst in After Hegel. German Philosophy 1840-1900 zusammen: ,, The main
question posed by the materialism controversy was wether modern natural science, whose au-
thority and prestige were now beyond question, necessarily leads to materialims. Materialism
was generally understood to be the doctrine that only matter exists and that everything in nature
obeys only mechanical laws. If such doctrine were true, it seemed there could be no God, no free
will, no soul, and hence no immortality. Theses beliefs, however, seemd vital to morality and reli-
gion.“ Frederick C. Beiser: After Hegel. German Philosophy 1840-1900. Princeton 2014, S. 15.



86 —— Sandra Kerschbaumer

auspragen kann.?® Die Skepsis gegeniiber einer pantheistischen Identifikation
von Gott und Welt pragt die hier analysierte Schrift. Die Kritik an materialisti-
schen Positionen wird in Ueber den Materialismus der neueren deutschen Natur-
wissenschaft, sein Wesen und seine Geschichte (1863) entfaltet.?*

Mit beiden Schriften stellt sich Schleiden auch in eine Tradition, die seit dem
18. Jahrhundert problematisiert, dass sich aus monistischem Denken schwerlich
ein freier, von der Natur unabhéngiger Wille ableiten lasst, ein Wille, der nach
(moralischen) Gesetzen handelt, die sich von den Wirkmechanismen der physi-
schen Natur unterscheiden.® Ohne eine autonome Seele oder Vernunft ergibt sich
ein Problem mit der Handlungsfreiheit des Menschen und in deren Folge mit der
Verantwortlichkeit fiir das eigene Handeln sowie mit der Legitimation von Nor-
men. Monistische Welthilder neigen, da sie nicht zwischen Sein und Sollen trennen,
zu Determinismus und Fatalismus und kénnen den modernen Gedanken der Frei-

23 Jens Ole Schneider betont in seiner den Monismus-Begriff aufarbeitenden Studie, dass Chris-
tian Wolff in seiner Psychologia Rationalis (1734) erstmals eine Trennung zwischen Monismus
und Dualismus vornimmt. Wolff macht durch Einfithrung des Begriffspaares eine implizit schon
lange vorhandene Konkurrenz der Weltbilder bewusst und reflexiv verfiighar. Die Wolff’sche De-
finition korrespondiert nach Schneider mit der heutigen philosophischer Lexika, etwa dem Arti-
kel von Gottfried Gabriel aus der Enzyklopddie Philosophie und Wissenschaftstheorie: ,Jede
philosophische oder religiése Auffassung nennt dieser monistisch, ,die Bestand oder Entstehung
der Welt aus einem einzigen Stoff, einer Substanz oder einem einzigen Prinzip erklért. Gottfried
Gabriel: ,Monismus*. In: Enzyklopddie Philosophie und Wissenschaftstheorie. Bd. 2. Hg. von Jur-
gen Mittelstrafi. Stuttgart/Weimar 2013, S. 445 f., hier S. 445. Differenzen ergeben sich daraus,
gegen welche Art von Dualismus sich der Monismus wendet. Ob er sich auf eine Seite des Gegen-
satzes stellt wie der Materialismus/Biologismus oder ob er den Gegensatz unter einem tiberge-
ordneten Gesichtspunkt aufheben will wie der Pantheismus mit seiner Gleichsetzung von Gott
und Welt. Vgl. Jens Ole Schneider: Aporetische Moderne. Monistische Anthropologie und poetische
Skepsis 1890-1910. Frankfurt am Main 2020, S. 22.

24 Matthias Jakob Schleiden: Ueber den Materialismus der neueren deutschen Naturwissenschaft,
sein Wesen und seine Geschichte. Leipzig 1863, S. 54: Schleiden beklagt hier ,die tiefe Unsittlich-
keit der materialistischen Lehren®.

25 Friedrich Heinrich Jacobi hatte den Pantheismusstreit der 1780er Jahre ausgeldst, indem er
der Philosophie Spinozas Fatalismus vorwarf, da sie seiner Ansicht nach eine blinde Notwendig-
keit der Natur ohne Zweck und letzte Ursache annahm: Deus sive natura — die Natur selbst ist
Gott. Spinoza verneint aus Sicht Jacobis die Eigenschaften, die dem Menschen in der kartesiani-
schen Philosophie zugesprochen werden, die von ihm angenommene Tatsache, dass der Mensch
nach Gesetzen handelt, die sich von denen der physischen Natur unterscheiden. Dies hat zur
Folge, dass es keine Willenskraft, ob gottlich oder menschlich, unabhéngig von der natiirlichen
Ordnung von Ursachen und Wirkungen geben kann und damit keine Freiheit. Vgl. Joanna Rais-
beck: Rezeptionsphdnomen und metaphysische Dichterin: Karoline von Giinderrode. https://www.
gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/rezeptionsphaenomen-und-metaphysi
sche-dichterin-karoline-von-guenderrode (09.01.2024).


https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/rezeptionsphaenomen-und-metaphysische-dichterin-karoline-von-guenderrode
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/rezeptionsphaenomen-und-metaphysische-dichterin-karoline-von-guenderrode
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/rezeptionsphaenomen-und-metaphysische-dichterin-karoline-von-guenderrode

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =— 87

heit nur schwer integrieren.?® Schleiden folgt Kant in seiner Ablehnung monisti-
scher Lehrsitze, seiner Trennung von Erscheinung und Ding an sich und fordert
eine Wissenschaft, die sich mit ihren beschrankten Mitteln allein der Erscheinungs-
welt widmet, ein Naturverstandnis, das auf Spekulationen iber Zweckursachen
und eine teleologische Deutung der Natur verzichtet. Diesen Bereichen sollen sich
andere zuwenden:

Aus der Einschridnkung unsrer beschrankten Erfahrungserkenntniss in die Unendlichkeit
von Raum und Zeit resultirt endlich auch die Zufélligkeit der mathematischen Zusammen-
setzung. Dass wir gerade diese Sterne am Himmel sehen, dass die Sonne gerade 11 Planeten
hat, bleibt fiir uns rein zufallig. Wir fordern zwar eine nothwendige Bestimmung fiir die
einzelne Thatsache im Zusammenhang einer ganzen Weltsicht; dieses Postulat aber kénnen
wir niemals wissenschaftlich brauchen, es gilt nur im Glauben und wird nur durch die
asthetischen Ideen in der Ahnung lebendig.?’

Uber der empirisch und logisch erfahrbaren Realitét 6ffnet sich auch fiir Matthias
Jakob Schleiden ein Bereich, den er der Religion, der Philosophie und der Poesie
zuordnet.”® Felix Schallenberg hat hervorgehoben, dass Schleiden selbst in einer
populdrwissenschaftlichen Publikation, Die Pflanze und ihr Leben von 1848, das
Bedtrfnis nach Auseinandersetzung mit metaphysischen Fragen artikuliert und
es sogar Gedichte aus Schleidens Feder gibt. Entscheidend bleibt die Arbeitstei-

26 Frederick C. Beiser formuliert in After Hegel: ,The materialism controversy was not a little
reminiscent of the ,pantheism controversy‘ which had taken place some seventy years earlier. In
the late 1780s Friedrich Heinrich Jacobi had posed a very similar dilemma for his own genera-
tion. It had to choose, he contended, between Spinoza’s pantheism or a ,salto mortale‘ in theism,
immortality and a free will. Since Spinozas’s pantheism represented for Jacobi a complete natu-
ralism, whose consequences were fatalism and atheism, the choice he posed was very much like
that of materialism controversy. Just as the pantheism controversy dominated the intellectual
landscape of the late eighteenth century, so the materialism controversy did the same for
the second half of the nineteenth century.“ Frederick C. Beiser: After Hegel, S. 53 1.

27 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verstdndnis, S. 73 f.

28 Felix Schallenberg, dem der vorliegende Aufsatz wichtige Anregungen verdankt, hat darauf
hingewiesen, dass fiir Schleiden Religion ein subjektives Sinnmedium bleibt und auch der Be-
reich der Kunst fiir die Reflexion hoherer Zusammenhénge notwendig scheint. Schallenberg ver-
weist darauf, dass Schleiden in seinem populdrwissenschaftlichen Buch Die Pflanze und ihr
Leben. Populire Vortrdge diese Bediirfnisse artikuliert: ,Wir durchschauen wohl den Mechanis-
mus der Marionetten, aber wer hélt die Faden in seiner Hand und leitet alle Bewegungen zu
einem Zweck? Hier ist die Aufgabe des Naturforschers zu Ende, und statt aller Antwort weist er
uber die Raumwelt der todten Massen hinaus dahin, wo wir in heiliger Ahnung den Lenker der
Welten suchen®. Matthias Jakob Schleiden: Die Pflanze und ihr Leben. Populire Vortrdge. Leipzig
1848, S. 72. Felix Schallenberg: Schleidens Pflanzen. Der Botaniker als Romantikkritiker. https://
www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/schleidens-pflanzen-der-botaniker-
als-romantikkritiker (09.01.2024).


https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/schleidens-pflanzen-der-botaniker-als-romantikkritiker
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/schleidens-pflanzen-der-botaniker-als-romantikkritiker
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/schleidens-pflanzen-der-botaniker-als-romantikkritiker

88 =—— Sandra Kerschbaumer

lung: Sinnsuche und Weltdeutungsanspriiche sind fiir Schleiden aus der wissen-
schaftlichen Forschung herauszuhalten.”® Am Ende des Jahrhunderts hat diese
Position den Status von lexikalischem Wissen angenommen. Im Brockhaus Konver-
sationslexikon von 1894 findet sich unter dem Lemma ,Naturwissenschaft“ folgen-
der Eintrag:

Die heutige N., die durch Herausbildung einer verfeinerten Untersuchungstechnik gegen die
Forschung der Alten einen unermefilichen Vorsprung gewonnen hat, unterscheidet sich von
der Naturphilosophie dadurch, daf sie sich auf eine méglichst breite Grundlage von Beob-
achtungen und Experimenten [...] verldfit und alle Demonstrationen aus kosmologischen
Grundsétzen und aprioristischen Annahmen ausschliefit; ferner dadurch, daf$ sie sich auf
die mechan. Erklarung aus Bewegungsursachen, wie Anziehung und Abstoffung, Ausdeh-
nung und Zusammenziehung, Trennung und Verbindung unter den kleinsten Korperteil-
chen, beschrankt und daher alle geistigen und moralischen Wissensgebiete ausschlief3t.>

Vornehmlich am Beispiel Schellings fithrt Schleiden konkrete Probleme vor, die
sich aus naturphilosophischen Uberschreitungen der disziplindren Grenzen erge-
ben: Der Botaniker liefert Beispiele fiir das Unvermdgen der Philosophen, den ak-
tuellen Stand verschiedener exakter Wissenschaften addquat zu erfassen, ein
Unvermogen, das nicht nur der Nonchalance der beteiligten Personen, sondern be-
reits damals dem Stand der Spezialisierung geschuldet ist. So priift Schleiden etwa
Schellings Idee der Potenzen und Polarititen im Hinblick auf den Erkenntnisstand
der Chemie oder verweist auf das Missverstehen mathematisch-physikalischer
Grundlagen der Astronomie.*! Schwierigkeiten bei der philosophischen Nutzung
wissenschaftlichen Faktenmaterials ergeben sich aber nicht nur aus dem kaum
mehr einholbaren Spezialisierungsniveau, sondern auch aus dem Wechsel des Zei-
chen- und Sprachsystems:

Ob das, was Schelling vorgebracht hat, Wissenschaft, ob es Philosophie ist und ob es Natur-
philosophie genannt werden diirfe, ist eine Frage, die die Philosophen auf ihrem Gebiete
entscheiden mogen. Wenn er aber die Ausdriicke, die bestimmte fassbare Dinge oder si-
chere, klar erkannte und ldngst festgestellte Begriffe in der Naturwissenschaft bezeichnen,
in einem Sinne gebraucht, den die Naturwissenschaft als solche nicht fassen kann, der ihn
in jedem Augenblick mit dem unmittelbar Gewissen der Erfahrung in die schreiendsten
und unaufléslichsten Widerspriiche verwickelt, so ist fiir uns Naturforscher so viel Klar,
dass Schelling selbst jedes Band zwischen sich und uns zerrissen, jede Briicke abgebrochen
hat, welche von den Naturwissenschaften in seine Philosophie hiniiberfithren kénnte [...].%

29 Felix Schallenberg: Romantik im Realismus. Transformation eines literarischen Modells bei
Theodor Storm und Wilhelm Jensen. Berlin 2024, S. 90-93.

30 Brockhaus Konversationslexikon Autorenkollektiv. 14. Aufl. Leipzig u. a. 1894-1896.

31 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verstindnis, S. 34 £.

32 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verstdndnis, S. 52.



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =— 89

Die Naturwissenschaft arbeitet mit festgelegten Begriffen (oder mit formalisierten
Zeichensystemen). Im Rahmen der Naturphilosophie werden diese in einen neuen
Kontext versetzt, in narrative Strukturen eingefiigt, zum Teil umgedeutet oder me-
taphorisch genutzt. Sie verlieren ihre wissenschaftlich exakt definierte Bedeutung
mit dem Transport in eine sprachliche Umgebung, in der Polyvalenz nicht ausge-
schlossen oder sogar erwiinscht ist, in der Ahnlichkeitsheziehungen und Analogien
Ubertragungs- und Imaginationsprozesse anregen sollen. Die Gefahr liegt fiir
Schleiden in der Deutungsoffenheit und der Vagheit der Relationen, die einen inter-
subjektiven Nachvollzug und damit die Verifizierbarkeit aufgestellter Aussagen er-
schweren. Zudem scheint Schleiden davor zu warnen, den hypothetisch-vorlaufigen
Charakter naturwissenschaftlicher Erkenntnisse zu vergessen. Teilbeobachtungen
der Natur, die im Widerspruch zu anderen stehen oder sich jederzeit als falsch he-
rausstellen kdnnen, durften nicht willkiirlich in einen als notwendig postulierten Zu-
sammenhang gestellt und damit verabsolutiert werden:

Aber es kann doch dieses Aufnehmen und Aneignen aus der Erfahrung mit mehr oder weni-
ger Bewusstsyn geschehen, und man kann sich und Andre tduschend wirklich versuchen
oder zu versuchen glauben, aus einem constitutiven Princip den ganzen Gehalt einer Wis-
senschaft zu entwickeln, wo dann consequent jede Tatsache, die man unbewusst aus dem
Zufélligen der Erfahrung aufgenommen hat, im System ihre Stelle wenigstens scheinbar als
nothwendige Folge des Princips findet.®

Naturwissenschaftliche Hypothesen beschreiben unter bestimmten methodischen
Bedingungen ermittelte, jederzeit falsifizierbare Funktionszusammenhénge - na-
turphilosophische Entwiirfe zielen auf ein bleibendes, von Kontingenz und Ver-
dnderlichkeit des Forschungsstandes unabhangiges Prinzip. Die Erkenntnismodi
sind fundamental unterschieden. Schleiden kdmpft — hier in ironischem Ton -
flir eine endgtiltige Trennung der Sphéren und der Sprachen:

Das Wasser enthdlt ebenso, wie das Eisen, nur in absoluter Indifferenz, wie
jenes in relativer, Kohlen- und Stickstoff, und so kommt alle wahre Polaritét
der Erde auf die Eine urspriingliche, Siid und Nord, zurick, welche im Mag-
net fixiert ist. Der Chemiker, der dies liest, wird sehr &rgerlich und meint, das sey volli-
ger Unsinn, ich suche ihn aber zu beruhigen und spreche: ,Du irrst, lieber Freund; bedenke
nur, dieser Kohlenstoff ist ja nicht dein Kohlenstoff, dieser Stickstoff nicht dein Stickstoff,
[...]. Das Wasser der Naturphilosophie ist auch nicht dieses oder jenes schlechte empirische
Wasser etwa aus dem Brunnen oder Bach, welches der Chemiker in seinen Tiegel bringt,
nicht einmal das chemisch reine aus dem Verbrennen des Wasserstoffs entstandene, son-
dern ein gar geheimnisvolles Wesen, welches dem Chemiker ewig fremd bleiben wird.>*

33 Ebd, S. 23.
34 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verstdndnis, 31 f.



90 — Sandra Kerschbaumer

Schleiden nutzt seine Schrift Schelling’s und Hegel’s Verhdltnis zur Naturwissen-
schaft, um zu erkliren, warum es nicht mdglich ist, aus naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen eine ,Weltseele‘ abzuleiten. Seine Einwénde betreffen erkenntnis-
theoretische und methodische Divergenzen. Er richtet sich gegen monistisches
Denken. Die Differenzierung und Spaltung des Wissens ist als Phinomen seiner
Gegenwart nicht mehr aufzuhalten. Empirische, induktive Verfahren kénnen nur
partielle Ergebnisse erzielen, die nicht in andere Wissensbereiche mit anderen
methodischen Voraussetzungen tbertragen werden konnen. Der Wunsch einer
Re-Integration resultiert — so klingt es bei Schleiden — aus einer modernen Ermi-
dung und einem aus dieser folgenden Bediirfnis nach Komplexititsreduktion!*

Gerade bei der lebendigen Entwicklung, die in neuerer Zeit die thierische Physiologie und
neben ihr unter gleicher Methode die Medicin gewonnen, haben sich wieder Stimmen ver-
nehmen lassen: es sey nun auch wieder an der Zeit, das viele gewonnene Material zu einem
theoretischen Ganzen zu vereinigen und systematisch zu verarbeiten. In’s reine Deutsch
iibersetzt scheint mir diese Anforderung nicht Anderes zu heissen als: ,Von dem vielen Den-
ken und der bestdndigen geistigen Entwicklung thut uns allmélig der Kopf weh, daher wol-
len wir uns von den nunmehr zusammengetragenen Brocken ein hiibsches Kopfkissen
stopfen und uns darauf schlafen legen.®

3 Schelling als Protagonist der romantischen
Naturphilosophie

Die Ursachen der von Schleiden konstatierten Probleme lassen sich in den Schrif-
ten Schellings aus seiner naturphilosophischen Phase ndher betrachten. Karen
Gloy hat Schellings Werkentwicklung und die variierende Ausgestaltung der Natur-
philosophie zusammengefasst und zugleich hervorgehoben, dass sich unabhéngig
von ihren Wandlungen Grundziige abstrahieren lassen.’” Als représentativer Be-
zugstext wird hier die Einleitung zu dem Entwurf eines Systems der Naturphiloso-
phie (1799) gewahlt, um sie Schleidens Kritik entgegenzusetzen.*® Seitenblicke auf

35 Dieser Befund entspricht gegenwartigen soziologischen Diagnosen, die von einer Modernisie-
rungsprozesse begleitenden Entdifferenzierungshoffnung ausgehen.

36 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verstindnis, S. 69 f.

37 Karen Gloy: ,Schellings Naturphilosophie. Grundziige und Kritik“. In: Friedrich Wilhelm Jo-
seph Schelling. Neue Wege der Forschung. Hg. von Reinhard Hiltscher und Stefan Klingner. Darm-
stadt 2012, S. 85-102, hier S. 87-90.

38 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung zu seinem Entwurf eines Systems der Naturphi-
losophie. In: historisch-kritische Friedrich-Wilhelm-Joseph-Schelling-Ausgabe. Bd. 8. Hg. von Man-
fred Durner und Wilhelm G. Jacobs. Stuttgart 2004, S. 1-86. In dieser Werkphase erschienen



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =—— 91

andere Autoren konnen andeutungsweise zeigen, wie vielfaltig sich eine romanti-
sche Naturbetrachtung auspragt, trotz gemeinsamer Grundlinien, die im Wunsch
einer organischen Zusammenfithrung von Geist und Materie, von erkennendem
Subjekt und objektiver Natur liegen und die in ihre Suche nach der Einheit des
Seins die modernen Naturwissenschaften einbinden.*

Als Folge einer immer weiter ausgreifenden empirischen Wissenschaft und
eines als dominant wahrgenommenen Deismus scheint die Welt in romantischer
Sicht als zunehmend von Geist und Sinn getrennt. Anders als Fichte, der mit sei-
nem transzendentalen Idealismus versucht, ,das Reelle aus dem Ideellen“ zu ent-
wickeln, tritt Schelling mit seiner Naturphilosophie an, ,das Ideelle aus dem
Reellen zu erklaren“.*’ Den Philosophen Schelling bewegt dabei genau die Frage,
die der Naturwissenschaftler Schleiden spater als unldsbhar suspendiert: ,Denn
immer noch drickt uns dieselbe Unbegreiflichkeit, wie zwischen Materie und
Geist Zusammenhang moglich seye“.*! Seinen Auftrag sieht Schelling darin, das
erkennende Subjekt aus der Natur herzuleiten und auf diesem Weg eine Einheit
des Materiellen mit dem Geistigen zu verbiirgen.** Seine Formulierung vom ,Spi-
nozismus der Physik“ zeigt dabei, dass es darum geht, das Einheitsdenken mit der

zudem: 1797: Ideen zu einer Philosophie der Natur, 1798: Von der Weltseele, 1799: Einleitung zu
dem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, 1801: Uber den wahren Begriff der Naturphiloso-
phie und die richtige Art ihre Probleme aufzulosen.

39 Kristian Kochy spricht von einem romantischen Forschungsprogramm. Ders.: ,Dogmatisie-
rende Trdumerei®, S. 66. Friedrich von Engelhardt fasst zusammen: ,Ausgangpunkt und Resultat
der Naturphilosophie ist die Identitdt von Natur und Geist, von Materie und Bewuf$tsein, von
erkennendem Geist und beobachteter Natur. Was in uns erkennt, soll mit dem, was erkannt
wird, identisch sein. Diese Identitét soll ein addquates Naturverstandnis ermdglichen, ein Begrei-
fen der Natur, welches der Natur entspricht und nicht &ufSere Gesichtspunkte und Ziele fiir das
Naturverstdndnis bestimmend sein 1&#t, die Natur nicht dem menschlichen Verstand unterwirft.
Ders.: ,Prinzipien und Ziele der Naturphilosophie Schellings — Situation um 1800 und spétere
Wirkungsgeschichte“. In: Schelling. Seine Bedeutung fiir eine Philosophie der Natur und der Ge-
schichte. Hg. von Ludwig Halser. Stuttgart 1981, S. 78.

40 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 30.

41 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur. In: historisch-
kritische Friedrich-Wilhelm-Joseph-Schelling-Ausgabe. Bd. 13. Hg. von Manfred Durner und Pat-
rick Leistner. Stuttgart 2018, S. 93.

42 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 30 f. Hierzu vgl. Franz Josef Wetz: Friedrich
W.J. Schelling: Zur Einfiihrung. Hamburg 1996, S. 74. Wetz betont, dass der frithe Schelling davon
iiberzeugt war, dass das System der Philosophie erst durch zwei Grundwissenschaften vollendet
sei: Hatte die Naturphilosophie die Aufgabe, die Entwicklung der Welt bis zum bewussten Ich
nachzuzeichnen, so musste die Transzendentalphilosophie erkldren, wie dieses Ich zur Erkennt-
nis der Welt gelangte. Trotz des behaupteten Zusammenspiels ergibt sich — so Wetz — eine Apo-
rie: ,Denn geht diese von einer selbstdndigen Natur aus, betrachtet jene die Natur als durch das
unbewufst wirkende Ich des Menschen geworden und bestreitet damit deren An-sich-sein“.



92 — Sandra Kerschbaumer

modernen Naturwissenschaft zu verbinden. Schelling stellt sich in die Tradition
einer Neudeutung der Philosophie Spinozas gegen Ende des 18. Jahrhunderts.**
Spinoza hatte in der griechischen Antike und in der christlichen Tradition wir-
kende Vorstellungen modifiziert, indem er die Welt als einen gottlich durchwirk-
ten Organismus verstand. In diesem Naturorganismus war fiir Spinoza eine
absolute Substanz produktiv téatig (natura naturans). Da ihr unendlich viele Attri-
bute und verschiedene Modi zukamen, fiacherte sie sich in die gestalthafte Ord-
nung der Dinge auf (natura naturata). Schelling iibernimmt von Spinoza die
Annahme einer urspriinglichen gottlichen Substanz ebenso wie den Doppelcha-
rakter der Natur: ,Die Natur als blofdes Product (natura naturata) nennen wir
Natur als Object (auf diese allein geht alle Empirie). Die Natur als Productivitdt
(natura naturans) nennen wir Natur als Subjekt (auf diese allein geht alle Theo-
rie) — deren Zusammenwirken erklart Kristian Kéchy wie folgt:**

Obwohl [...] auf die absolute Tatigkeit oder Produktivitat ausgerichtet, muf} auch die Natur-
philosophie der Tatsache Rechnung tragen, dass jede Objektivierung — im Wissen wie im
Sein — die Bildung von Produkten erfordert. Diese statische Tendenz der Ausbildung konkre-
ter Naturdinge kann jedoch angesichts der iibergeordneten Dynamik lediglich als ,Hem-
mung‘ der urspringlichen Aktivitat gedeutet werden. Hemmung und Produktivitat bilden
so eine ,Duplizitdt’, die einerseits Motor der Entwicklung ist, die jedoch andererseits darauf
angewiesen bleibt, dass niemals vollkommene Gleichwertigkeit beider Pole eintritt. So ist
das Wechselspiel von Produktivitit und Hemmung eine ewige Abfolge von Auflosung und
Erhaltung.®

Fur Schelling wie fiir Spinoza ist die Natur zugleich eine unendliche expansive
Kraft und ihr Gehemmtsein im Produkt — hieraus ergibt sich eine Duplizitat in
der Identitat. In der Verbindung der Vielfalt der Naturobjekte mit einer schopferi-
schen Kraft sieht Schelling ein Grundprinzip der Natur. Da sich die Produktivitat
potenziert und zu immer komplexeren Produkten fiihrt, es aber nie zu einer letz-
ten Synthese kommt, spricht Schelling von einer dynamischen Stufenfolge der

43 Joanna Raisbeck hebt hervor, dass eine heterodoxe Lesart von Spinoza und ein mit ihm verbun-
dener Panentheismus eine Alternative zur Orthodoxie des Theismus auf der einen und zur wissen-
schaftlich-empirischen Wissensbildung auf der anderen Seite bhieten sollte. Holderlin, Schleiermacher
Novalis, Friedrich Schlegel deuteten Spinoza in frithromantischer Weise um. Deus sive natura (Die
Natur selbst ist Gott) sollte das Desiderat des Idealismus fiillen und der Hoffnung der Romantik auf
einen absoluten Grund und eine Einheit des Seins entgegenkommen. Vgl. Joanna Raisbeck: Rezepti-
onsphdnomen und metaphysische Dichterin: Karoline von Glinderrode.

44 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 41.

45 Kristian Kochy: ,Das Ganze der Natur. Alexander von Humboldt und das romantische For-
schungsprogramm®. In: International Review for Humboldtian Studies 11,5 (2002), S. 3-15, hier S. 6.



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =—— 93

Natur.*® Diese reicht von einfachen anorganischen Prozessen iiber immer héhere
Organismen bis zum Geist des Menschen, in dessen Bewusstsein die naturkonsti-
tutiven Prozesse zur Reflexion gelangen.”’ Sie alle sind als Teile eines organisch-
systemischen Zusammenhangs miteinander verbunden. Beglaubigt wird die Stu-
fenfolge durch Theorien und Ergebnisse zeitgendssischer Naturwissenschaften:

Magnetismus, Electricitdt und chemischer Procef$ sind die Categorien der urspringlichen
Construction der Natur [der Materie] — diese entzieht sich uns und liegt jenseits der An-
schauung, jene sind das davon zuriickbleibende, feststehende, fixierte — die allgemeinen
Schemate der Construction der Materie. Und — um hier den Kreis in dem Punkte wieder zu
schliefien, von dem er anfieng, wie in der organischen Natur in der Stuffenfolge der Sensibi-
litat, der Irritabilitat, und des Bildungstriebs in jedem Individuum das Geheimnis der Pro-
duction der ganzen organischen Natur liegt, so liegt in der Stuffenfolge des Magnetismus der
Electricitat und des chemischen Procefies, so wie sie auch am einzelnen Kérper unterschie-
den werden kann, das GeheimniR der Production der Natur aus sich selbst [...].**

Welche Rolle spielt fiir Schelling die zeitgendssische Naturwissenschaft, wenn er
vom ,Spinozismus der Physik“ spricht? Zunéchst betont er die Gemeinsamkeit
von Naturphilosophie und Naturwissenschaften, die darin liege, alles aus den Na-
turkréften zu erkldren. Zugleich grenzt er die ,spekulative Physik“ von der ,empi-
rischen“ Wissenschaft ab: Jene gehe ,auf das innere Triebwerk und das, was an
der Natur nicht-objectiv ist, diese hingegen nur auf die Oberfliche der Natur, und
das, was an ihr objectiv und gleichsam Aussenseite, ist“.** Schellings Interesse
richtet sich erklartermafien nicht auf die Naturerscheinungen selbst, auf objekti-
vierbare Gegenstandserkenntnis, sondern auf ihre letzten Griinde, auf die abso-
lute Ursache. Hier liegt dann auch die fiir Schleiden provozierende Differenz: Auf
der Ebene von beobachtbaren Phdnomenen und Ursache-Wirkungsheziehungen
stehenzubleiben, wird von Schelling als reduktionistisch und mechanistisch abge-
wehrt.*° Dieses Verdikt trifft sowohl Materialisten des 18. Jahrhunderts wie d’Hol-

46 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 57. Nur tber die durch Potenzierung erklér-
ten Stufen in der Natur ist eine Integration von Reflexivitat, Entwicklung und Fortschritt mdglich,
auf die Schelling offenbar nicht verzichten will.

47 Schelling nennt das auch Evolution, unterscheidet sich aber von Darwins spéterer Begriin-
dung darin, dass sie als notwendig und zielgerichtet beschrieben wird. Vgl. Franz Josef Wetz: Zur
Einfiihrung, S. 56.

48 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 71.

49 Ebd, S. 32f.

50 Ebd,, S. 40: ,Die Physik als Empirie ist nichts als Sammlung von Tatsachen, von Erzédhlungen
des Beobachteten, des unter natiirlichen oder veranstalteten Umstdnden Geschehenen. Da die
Wissenschaft von nichts ausgehen kann, was Produkt, d. h. Ding ist, so muf$ sie von dem Unbe-
dingten ausgehen; die erste Untersuchung der spekulativen Physik ist die tiber das Unbedingte
der Naturwissenschaft®.



94 —— Sandra Kerschbaumer

bach und La Mettrie als auch Vertreter der klassischen Physik wie Newton und
Laplace. Experimentelle Wissenschaften konnen — so Schelling — iiber die Krafte,
die sie untersuchen, iiber die konkreten Naturdinge nicht hinausgelangen.’! Da
die letzten Ursachen, das Unbedingte, um das es Schelling geht, rein empirisch
nicht zu erfassen sind, missen spekulative Setzungen vorgenommen werden, die
sich als so notwendig erweisen wie die Natur selbst.>* Wie sehr die Naturphiloso-
phie auch auf empirisch ermittelte Befunde als Beleg zuriickgreifen mag, sie geht
immer von apriorischen Annahmen aus, die beanspruchen, aller Erfahrung vor-
ausgehendes Wissen zu sein.

An diesem Punkt hakt Schleiden Jahre spiter ein: Wie kann uns ein solches
Wissen zugénglich sein? Kant hatte doch gezeigt, inwiefern sich das Ganze der
Natur sowohl der naturwissenschaftlichen Erfassung als auch der philosophischen
Betrachtung entzog! Wie konnten die Naturphilosophen die Erkenntnisgrenzen so
einfach iiberspringen? Die ,deduktive Naturspekulation“ postulierte Zusammen-
hénge, die durch empirische Wissenschaften nicht nachweisbhar waren, nutzte aber
paradoxerweise deren Ergebnisse gerade fiir die Plausibilisierung ihrer holisti-
schen Weltsicht. Dabei wiirden naturwissenschaftliche Befunde zwar zur Kenntnis
genommen, aber auch willkiirlich gewdéhlt und verfalscht. So, beklagte Schleiden,
stinden naturwissenschaftliche Erkenntnisse nicht als begrenzte Einsichten eines
funktionalen Systems fiir sich, sondern wiirden innerhalb eines als notwendig an-
genommenen Weltentwurfs zu Material, zu Biirgen und Zeichen eines umfassen-
den und hoéheren Sinns. Tatsdchlich weist Schelling ihnen eine entsprechende
Rolle zu:

Jede Naturerscheinung héngt mit den letzten Bedingungen der Natur zusammen, auch
wenn uns die Erklarungen fehlen, die die empirische Wissenschaft liefern muss. Alle Zwi-
schenglieder im Zusammenhang der Natur zu erkennen, bleibt eine unendliche Aufgabe,

ein ,ins Unendliche gehender Progressus‘.*®

Kristian Kochy hat betont, wie sehr der Bezug zur Empirie und damit die Verfahren
und Anspriche romantischer Naturphilosophie im 19. Jahrhundert zum Gegen-

51 Schelling bekennt sich zur Notwendigkeit des Experiments, um unter bestimmten Bedingungen
Antworten auf Fragen zu erhalten. Er betont allerdings, dass durch den Zuschnitt des Experiments
die Folgeerscheinungen bereits mit angelegt sind, die Physik ihre Ergebnisse gewissermafen selbst
hervorbringe, wir also nur das selbst hervorgebrachte wissen konnen (Einleitung, S. 33). Er formu-
liert damit noch heute diskutierte epistemologische Probleme. Grundsatzlich besteht bei aller Theo-
riegeladenheit von Experimenten aber ihr wesentliches Merkmal darin, bewusst Objekte aus ihrer
natirlichen Umwelt zu isolieren und sie als isolierte Objekt hinsichtlich ihrer quantifizierbaren Ei-
genschaften zu betrachten.

52 Ebd, S. 35.

53 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 36 f.



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =—— 95

stand der Kontroverse wurden: Man diskutierte die erforderliche Breite der empiri-
schen Basis, die Art der Bezugnahme, den Status der Ver:;ﬂlgemeinerungen:54 ,Wie
der Kontaktschluss zwischen Spekulation und Erfahrung [....] genau aussehen soll —
dieses darzulegen [..] gelingt Schelling nur bedingt“.>> Diese Diagnose trifft auch
starker empirisch ausgerichtete romantische Wissenschaftler wie Carl Gustav
Carus, Hans Christian @rsted, Henrik Steffens oder Johann Wilhelm Ritter. Letzte-
rer galt mit seinen Forschungen zum Galvanismus als ausgezeichneter Experimen-
tator, der entscheidende Ergebnisse in der Elektrochemie erzielte.”® Ebenso wie der
Mediziner Carus wollte Ritter auf eine Synthese des empirisch-analytisch ermittel-
ten Wissens aber nicht verzichten. In seinen Fragmenten aus dem Nachlass eines
jungen Physikers (1810) erhob er den Anspruch, mit dem Galvanismus ein Grund-
prinzip der Organisation von Naturphdnomenen gefunden zu haben: ,Die Unend-
lichkeit der Elektrizititsquellen ist nichts als zutage gelegte Quelle des Seins. Das
Geheimnis der Natur ist aufgetan“.”’ Gerade die Elektrizitétslehre, das hat Benja-
min Specht gezeigt, schien pradestiniert fiir eine philosophische Ausdeutung: Die
Befunde der Einzelwissenschaft wurden in einem grofieren Kontext gedeutet und
so Bestandteil einer Mythologie, die mit der Perspektive, in der sie generiert wur-
den, nichts mehr zu tun hatte. Auch Schelling fand im Galvanismus genau das, was
fir ihn die Natur im Ganzen ausmachte: Die Einheit 16ste sich in Polarititen und
Prozesse auf, die in ihrer Gesamtheit wieder eine Einheit ergaben.*®

Wie aber ist eine Wahrnehmung der die Empirie tbersteigenden Einheit
moglich? Oder in den Worten Schellings: ,Was ist denn nun jenes geheime Band,
das unsern Geist mit der Natur verkniipft, oder jenes verborgene Organ, durch
welches die Natur zu unserm Geiste, oder unser Geist zur Natur spricht?“59 Schel-
ling bezeichnet die Idee der Zweckméfiigkeit, also die Annahme einer sinnvoll zu-
sammenhangenden Einrichtung der Natur, als eine notwendige Maxime der

54 Kristian Kochy: ,Naturphilosophie, S. 7.

55 Kristian Kochy: ,Dogmatische Trdumerei®, S. 72.

56 Aus der von Friedrich Wilhelm Herschel gemachten Entdeckung der Infrarotstrahlung (um
1800) leitet Ritter tiber den Polaritdtsgedanken die Suche nach ultravioletten Strahlen ab. Vgl. Ale-
xander Stoger: Epistemische Tugenden im deutschen und britischen Galvanismusdiskurs um 1800.
Paderborn u. a. 2021; Olaf Muller: Ultraviolett. Johann Wilhelm Ritters Werk und Goethes Beitrag —
zur Geschichte einer Kooperation. Gottingen 2021.

57 Johann Wilhelm Ritter: Fragmente aus dem Nachlass eines jungen Physikers. Ein Taschenbuch
fiir Freunde der Natur. Hg. von Steffen und Birgit Dietzsch. Leipzig/Weimar 1984, S. 155 (Nr. 309).
58 Vgl. die instruktive Zusammenfassung von Benjamin Specht: ,Naturphilosophie, Wissenspoe-
tik und Literatur um 1800“. In: Handbuch Literatur und Philosophie. Hg. von Andrea Allerkamp
und Sarah Schmidt. Berlin/Boston 2021, S. 194-202.

59 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 95.



96 —— Sandra Kerschbaumer

reflektierenden Vernunft.®® Aus der Konzeption der Natur als zweckméRigem Or-
ganismus folgt, dass auch der Mensch und sein Bewusstsein Teil dieses Zusam-
menhangs sein miissen. Der in der Materie, in Pflanzen und Tieren wirkende
Geist komme im Menschen zum Bewusstsein seiner selbst, so dass auch das den-
kende Individuum zur Realisation des Naturganzen gehore. Karen Gloy erklart:

Das Organisationsprinzip, das nur einem bewufiten Subjekt verstdndlich werden kann,
wird von Schelling in die Natur selbst hineingelegt, offensichtlich als bewuf3tloses, bis es in
der selbstbewuften Intelligenz zur Selbstaufklarung gelangt.®

Schelling formuliert zunachst eine Denknotwendigkeit: ,Die Natur soll der sicht-
bare Geist, der Geist die unsichtbare Natur seyn. Hier also, in der absoluten Iden-
titdt des Geistes in uns und der Natur aufer uns, mufd sich das Problem [...]
auflésen“.*? Zugleich scheint sein Identitétsverdikt aber nicht mehr nur eine Hy-
pothese des Erkennens, sondern ein Prinzip des Seins:

Wie zugleich die objektive Welt nach Vorstellungen in uns, und Vorstellungen in uns nach
der objektiven Welt sich bequemen, ist nicht zu begreifen, wenn nicht zwischen den beiden
Welten, der ideellen und der reellen, eine vorherbestimmt Harmonie existirt. Diese vorher-
bestimmte Harmonie aber ist selbst nicht denkbar, wenn nicht die Thétigkeit, durch welche
die objektive Welt produzirt ist, urspriinglich identisch ist mit der, welche im Wollen sich
auRert, und umgekehrt.%3

Es bleibt ambivalent, inwiefern es sich bei dieser Annahme um eine regulative
Idee im Kant’schen Sinne oder um eine ontologische Gewissheit handelt. Zuweilen
Kklingt es, als ob es in der Naturphilosophie darum ginge, sich an der Idee der Iden-
titdt von Geist und Natur zu orientieren, zuweilen so, als ob mit ihrem Nachweis
ein letzter und fester Grund erreicht sei.5* In jedem Fall hat der Versuch, die Tren-
nung von Subjekt und Objekt einzuebnen, epistemische Folgen: ,[S]olang ich selbst
mit der Natur identisch bin“, formuliert Schelling, ,verstehe ich was eine lebendige

60 Der Gedanke der Selbstproduktion und Selbsterhaltung geht bereits aus der Philosophie Spi-
nozas hervor, ebenso wie die Annahme, die Alleinheit miisse sich in sich aufspalten, um sich auf
einer hoheren Stufe wieder zu vereinen.

61 Karen Gloy: ,Schellings Naturphilosophie®, S. 97.

62 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 95: Erst fiir den
Menschen — zugleich Produkt natiirlicher Prozesse und deren reflexiver Betrachter — stellt sich
die Frage, die Schelling mit Fichte anhaltend debattiert: ob dessen Wahrnehmung aus der Natur
hervorgeht oder die dufiere Welt von dieser Wahrnehmung erzeugt wird.

63 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: System des transzendentalen Idealismus. In: historisch-
kritische Friedrich-Wilhelm-Joseph-Schelling-Ausgabe. Bd. 9, 1-2. Hg. von Harald Korten und
Paul Ziche. Stuttgart 2005, S. 38.

64 Vgl. Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 94.



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =—— 97

Natur ist so gut, als ich mein eigenes Leben verstehe*.*® Sich mit analytischen Expe-
rimentalverfahren der Natur zu ndhern, kann niitzliche Einzelbeobachtungen lie-
fern — eine blofd empirische Naturwissenschaft muss aber die Zweckmaéfigkeit, den
sinnvollen Zusammenhang des Ganzen verfehlen. Wenn aber die Gesetze menschli-
chen Erkennens grundsatzlich mit denen der untersuchten Natur iibereinstimmen,
weil beide der gleichen sich organisch entfaltenden Produktivkraft angehéren,
kann Natur teilnehmend erschlossen werden. Die Nahe des Forschers zur Natur er-
laubt intuitive Einsichten in das ,innere Triebwerk®, den schopferischen Geist der
Natur. Dalia Nassar spricht von ,intuitive judgment“ romantischer Wissenschaft-
ler.% An genau diese Position wird in unserer Gegenwart angekniipft werden.

Schien zundchst die ,intellectuelle Anschauung” das passende Erkenntnismit-
tel, so wird bei Schelling zunehmend die Poesie zu einer bevorzugten Erkenntnis-
und Darstellungsform. Die Anbindung seiner Naturphilosophie an die romanti-
sche Kunsttheorie deutet sich in den naturphilosophischen Schriften an und ma-
nifestiert sich im System des transzendentalen Idealismus (1800).°” Die Kunst wird
mehr und mehr ins Zentrum gestellt, da sie es vermag, die verschiedenen Er-
kenntnisvermégen zusammenzufiihren und den Zusammenhang von Produkt
und Produktivitdt, von Erscheinungswelt und geistigem Prinzip zu symbolisieren,
ohne diese vollkommen in eins fallen zu lassen. Ob der Geist sich in der Natur
wirklich erkennt oder es sich um ein transzendentalphilosophisch gebrochenes
,als-ob‘ handelt, kann die Poesie in der Schwebe lassen. Wenn aber die Kunst das
adaquate Mittel bietet, in Naturphdnomenen ein Geistiges und Absolutes zu zeigen,
muss das Gebiet des propositionalen Sprechens auch in der Wissenschaft verlassen
und diese poetisiert werden.®® Genau iiber diesem Punkt entsetzt sich spéter Schlei-
den: Wir befragen und deuten die Natur unter verschiedenen Gesichtspunkten,
konzentrieren uns auf Kausalitidten oder asthetische Kontemplation. Poetische und
polyvalente Sprache hat in der Wissenschaft nichts zu suchen: Das Wasser ist che-
misches Wasser oder mythisch-metaphorisches Wasser. Beides zugleich kann es
nicht sein. In der symbolischen Deutung wissenschaftlicher Befunde wird eine Ahn-
lichkeit der Sphéren behauptet, die methodisch nicht zu rechtfertigen ist.

65 Ebd., S. 88.

66 Dalia Nassar: Romantic Empiricism. Natur, Art, Ecology from Herder to Humboldt. Oxford
2022.

67 Vgl. Benjamin Specht: ,Naturphilosophie®, S. 195 f.

68 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: System des transscendentalen Idealismus, S. 328: ,Die
Kunst ist eben deswegen dem Philosophen das Hochste, weil sie ihm das Allerheiligste gleichsam
6ffnet, wo in ewiger und urspriinglicher Vereinigung gleichsam in Einer Flamme brennt, was in
der Natur und Geschichte gesondert ist, und was im Leben und Handeln ebenso wie im Denken
ewig sich fliehen muf.“



98 =— Sandra Kerschbaumer

Schelling schloss sich einer romantischen Aufwertung der Kunst an, die sich
in Schillers Asthetischer Erziehung des Menschen vorbereitet hatte. Von der Poesie
erhofften sich August Wilhelm und Friedrich Schlegel bekanntlich den Impuls
zur Wiedervereinigung der in der Moderne auseinandergefallenen Daseinsberei-
che.®® Gerade Naturphdnomene boten sich aus ihrer Sicht fiir eine Poetisierung
oder auch fiir eine Romantisierung der Welt an.” Friedrich von Hardenberg
etwa verfolgte mit seinem Allgemeinen Brouillon (1798/1799) ein enzyklopédisches
Projekt, in dem er naturwissenschaftliche Phanomene versuchsweise auf zu erah-
nende Ideen bezog.” In Jena tauschten sich nicht nur Novalis, die Schlegels, Schel-
ling und Ritter tiber den Zusammenhang von Naturwissenschaft, Philosophie und
Poesie aus, auch Alexander von Humboldt verbrachte hier vor seiner Lateiname-
rikareise einige Zeit. Trotz seiner 6ffentlichen Schelte naturphilosophischer Spe-
kulation’” steht die ,physische Weltbeschreibung“ seines immens erfolgreichen

69 ,Das griechische Ideal der Menschheit war vollkommene Einheit und Ebenmaf aller Kréfte,
natiirliche Harmonie,“ heifdt es bei August Wilhelm Schlegel, ,die Neueren hingegen sind zum
Bewusstsein der inneren Entzweiung gekommen, welche ein solches Ideal unméglich macht;
daher ist das Streben ihrer Poesie, diese beiden Welten, zwischen denen wir uns geteilt fiihlen,
die geistige und die sinnliche, miteinander auszuséhnen®. August Wilhelm Schlegel: Vorlesungen
iiber dramatische Kunst und Literatur. In: Ders.: Kritische Schriften und Briefe. Bd. 6. Hg. von
Edgar Lohner. Stuttgart 1967, S. 17. ,Die romantische Poesie ist eine progressive Universalpoesie.
Ihre Bestimmung ist nicht blof3, alle getrennte Gattungen der Poesie wieder zu vereinigen, und
die Poesie mit der Philosophie und Rhetorik in Bertihrung zu setzen. Sie will, und soll auch Poe-
sie und Prosa, Genialitdt und Kritik, Kunstpoesie und Naturpoesie bald mischen, bald verschmel-
zen, die Poesie lebendig und gesellig, und das Leben und die Gesellschaft poetisch machen*.
Friedrich Schlegel: Charakteristiken und Kritiken. In: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe
(KFSA). Bd. 2. Hg. von Hans Eichner. Paderborn u. a. 1967, S. 182 f. (Athendumsfragment 116).

70 ,Die Welt muss romantisirt werden. (...) Indem ich dem Gemeinen einen hohen Sinn, dem
Gewohnlichen ein geheimnisvolles Ansehn, dem Bekannten die Wiirde des Unbekannten, dem
Endlichen einen unendlichen Schein gebe so romantisire ich es.“ Novalis: Vorarbeiten zu ver-
schiedenen Fragmentsammlungen. Logologische Fragmente II. In: Novalis Schriften. Die Werke
Friedrich von Hardenbergs. Zweite, nach den Handschriften ergénzte, erweiterte und verbes-
serte Aufl. Bd. 2. Hg. von Richard Samuel. Stuttgart 1965, S. 531-564, hier S. 545.

71 Erk F. Hansen hat dabei bestehende Schwierigkeiten vorgefiihrt: Trotz naturwissenschaftli-
cher Ausbildung gelingt es aufgrund des hohen Spezialisierungsgrades auch Novalis nicht, neu-
este Ergebnisse addquat zu rezipieren, sie werden relativ willkiirlich philosophischen, religiésen,
asthetischen Pramissen untergeordnet. Ders.: Wissenschaftswahrnehmung und -umsetzung im
Kontext der Friihromantik. Zeitgendssische Naturwissenschaft und Philosophie im Werk Friedrich
von Hardenbergs (Novalis). Frankfurt am Main 1992.

72 Alexander von Humboldt: Kosmos. Entwurf einer physischen Weltbeschreibung. Bd. 1-5, Stutt-
gart/Tiibingen 1845 ff., hier S. 69 und 83.



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =—— 99

Kosmos fiir manche Interpreten und Interpretinnen in romantischer Linie.” Ging
es Humboldt vor allem um die prazise Vermessung der Natur, suchte er doch
auch nach einem die fachwissenschaftlichen Fakten einigenden Band — und fiir
dessen Darstellung brauchte er die Kunst. Schon in den Vorreden zu den Ansich-
ten der Natur (1807) hob Humboldt hervor, dass im Genre des ,Naturgeméldes“
sowohl die Verschiedenheit der Naturrdume als auch deren innere Zusammenstim-
mung zum Ausdruck kommen sollten.” Heinrich Detering hat darauf aufmerksam
gemacht, dass die einzelne ,Gemahlde“ durchaus als Fragmente verstanden werden
konnen, die auf eine Totalitit verweisen und Humboldt an das romantische Konzept
einer ,Neuen Mythologie“ heranfiihren.”

Dort, wo Schleiden vehement auf einer Akzeptanz stattgefundener Differenz-
ierungsprozesse besteht, einer Abgrenzung der Disziplinen und einer Pluralisie-
rung der Wahrheitszuginge, versuchte sich die romantische Theorie an einer Re-
Integration. So formuliert Friedrich Schlegel in seiner Rede iiber die Mythologie
(1800) — angesichts der schon seine Generation bedrangenden gesellschaftlichen
und erkenntnistheoretischen Zersplitterungen — die Hoffnung auf eine Wiederge-
winnung der als verloren geltenden ,Harmonie des Ideellen und Reellen®, auf
eine Versohnung von Natur und Religion, Kunst und Gesellschaft, von Subjekt
und Welt. Eine Naturphilosophie, wie Schlegel sie in seiner Mythologie-Rede an-
spricht, dient ihm dabei zugleich als Beleg und Material fiir die Gestaltung einer
besseren Zukunft, in der empirische Erkenntnisse nicht eigengesetzlich fiir sich
stehen, sondern Zeichen einer allseitigen Verbundenheit sind: ,Ich kann nicht
schliefSen, ohne noch einmal zum Studium der Physik aufzufordern, aus deren
dynamischen Paradoxien jetzt die heiligsten Offenbarungen der Natur von allen
Seiten ausbrechen.<’® Ist genau diese Hoffnung fiir Schleiden Zeichen einer mo-
dernen Ermudung?

Der anthropologische, gesellschaftliche und religiése Synthesewille, der in
Schlegels Entwurf zum Ausdruck kommt, ist allerdings eng verbunden mit dem ro-

73 Kristian Kochy: ,Das Ganze der Natur®, S. 5; Heinrich Detering: Menschen im Weltgarten. Die
Entdeckung der Okologie in der Literatur von Haller bis Humboldt. Gottingen 2020, S. 315 ff. Dalia
Nassar: Romantic Empiricism.

74 Humboldt weist dem Haupttext seines Werks deshalb eine andere Funktion zu als den Fufinoten:
Waéhrend ersterer einen dsthetisch komponierten, narrativ strukturierten Essay tiber den Gesamtzu-
sammenhang einer geographischen Region enthélt, bieten letztere eine naturwissenschaftliche Da-
tensammlung und zeigen, dass Wissenschaft und Kunst zusammengefiihrt werden miissen, wenn
auch das zur Anschauung kommen soll, was der Naturforscher nur erahnen kann: eine ,Lebens-
kraft“, die das reale Einzelne konstituiert und erhélt und sich in diesem immer nur in Bruchstiicken
zeigt.

75 Heinrich Detering: Menschen im Weltgarten, S. 328 ff., hier S. 329.

76 Friedrich Schlegel: Asthetische und politische Schriften. In: KFSA. Bd. 2, S. 311-329, hier S. 321.



100 —— Sandra Kerschbaumer

mantischen Wissen um das Paradox, das darin liegt, eine ,Neue Mythologie“ hervor-
bringen zu wollen. So ist die programmatische Rede Teil eines Gesprachs und es sind
hochreflexive Individuen, die die Vorziige einer mythologischen Weltsicht verhan-
deln. Thre Versuche, das beschworene Ideal zu fassen, demonstrieren nicht nur das
Ziel ihrer Wiinsche, sondern auch ihre unaufhebbare Entfernung. Ahnlich relati-
vierende Strukturen finden sich andernorts: ,Wird nicht der Fels ein eigentiimliches
Du, wenn ich ihn anrede? Und was bin ich anders, als der Strom, wenn ich wehmiitig
in seine Wellen hinabschaue, und die Gedanken in seinem Gleiten verliere?<”” Das
Entsprechungsverhéltnis von Natur und Mensch ist in Novalis Lehrlingen zu Sais Teil
einer polyphonen Erzéhlrede und wird zu einer Perspektive in einem vielstimmigen
Gespréch. Ganzheitsutopien bleiben in diesem Text eine Position unter anderen. Sie
stehen neben der Naturwissenschaft und ihrem davon abweichenden Weltzugriff.
Die romantische Naturphilosophie ist ein Feld, auf dem moderne Aporien
deutlich zu Tage treten: Das bemdangelte Problem ist ein typisch modernes, die
daraus resultierende Aufgabe eine des gleichzeitigen Eingestandnisses der Abwe-
senheit von unmittelbarer Seins-Erkenntnis und des formulierten Anspruchs, diese
potentiell liefern zu wollen.”® Die Naturphilosophie bleibt also Teil eines romanti-
schen Gedankenkomplexes, den eine widerstreitende Struktur auszeichnet: die
Sehnsucht nach Synthese bei gleichzeitiger Selbstriicknahme - eine Struktur, die in
der spateren Rezeption oftmals unberiicksichtigt bleibt, denn hier schwindet die
Reflexivitdt und Progressivitédt, das Erwilinschte scheint in der Natur leichter zu
fassen.”

77 Novalis: Die Lehrlinge zu Sais. In: Novalis Schriften. Bd. 1. Hg. von Paul Kluckhohn und Ri-
chard Samuel. S. 82-110, hier S. 99.

78 Die Lehrlinge zu Sais, Novalis’ ,dialogirte[r] Roman“ kann als Beispiel fiir die moderne Plura-
litit von Naturanschauungen gelten, deren Uberwindung in einem beherzten asthetischen Ver-
such zugleich postuliert und wieder zurtickgenommen wird. Vermittelt durch eine Fiille von
Erzéhlinstanzen treffen hier verschiedene Naturansichten aufeinander: etwa Naturwissenschaft
und &sthetische Naturbetrachtung. Dabei ist jede eine Position unter anderen: ,Der eine“ sucht,
,der Andre meynt“, “Wenige“ finden sich ,beseeligt“. Selbst die prophetische Rede tiber eine
kommende goldene Zeit, in der Natur und Kultur wieder zusammenfallen, findet ihren Wider-
part in gnostischer Diisternis. Dirk von Petersdorff hat hervorgehoben, dass das Kompositions-
prinzip der Lehrlinge Divergenzen aufbaut, um diese wieder einzuebnen, dass durch die
fortlaufende Iteration von Gegensatz und Einebnung ein Sog entsteht, der die semantischen
Spannungen aufhebt ,und die wissenstheoretisch nicht zu leistende Synthese der Differenzen &s-
thetisch vollzieht“. Dirk von Petersdorff: Mysterienrede. Zum Selbstverstdndnis romantischer In-
tellektueller. Tibingen 1996, S. 326.

79 Sandra Kerschbaumer: Immer wieder Romantik, S. 87-113.



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =—— 101

4 Aktualisierungen und Aporien in der
Gegenwart

Schelling und Schleiden bilden paradigmatische Vorstellungen dariiber aus, was von
der Welt zu erkennen ist, auf welchem Wege wir diese Erkenntnisse erlangen und
welche Rolle die Naturwissenschaften dabei einnehmen. Wéhrend Schleidens metho-
dologische Position in den Hauptstrom der naturwissenschaftlichen Argumentation
miindet, bietet die Naturphilosophie in der Folge einen eher subkutanen Bezugs-
punkt. Die (stufenweise) Aufladung der Natur mit einem héheren Sinn, die Zusam-
menfiithrung des erkennenden Subjekts mit der Natur, deren Organizitit und
gesellschaftliche Orientierungsfunktion bleiben attraktive Angebote. Auf das von
Schelling prominent gemachte Modell greift etwa die Populdrwissenschaft der
zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts zuriick. Andreas Daum hat dargelegt, wie stark
diese zu einem kulturellen Integrationsmedium wird, das auf Technisierung, Ratio-
nalisierung und die Spezialisierung der Einzeldisziplinen mit dsthetischer Naturbe-
wunderung und ganzheitlichen Naturkonzepten reagiert.*’ Implizit werden mit
diesen Konzeptionen immer auch Defizite der exakten mathematischen Naturwis-
senschaften verhandelt, deren technische und technologische Spatfolgen man zu-
nehmend in ein gestértes Naturverhéltnis miinden sieht und fiir den Zustand der
Welt verantwortlich macht.®® Auch wenn sich die gegenwirtigen Bedrohungen
durch katastrophale klimatische Verdnderungen und die Verantwortung eines auf
Verbrauch und Ausbeutung zielenden Naturverhéltnisses nicht leugnen lassen,
bleibt die Frage, ob im Umkehrschluss spekulative Naturzugange, monistische Ten-
denzen und eine Entdifferenzierung der Wissenssysteme geeignet sind, der ckologi-
schen Krise zu begegnen.®

Als Ausgangpunkt der Gegenwartsbetrachtung wird ein Artikel aus der New
York Times gewahlt, der genau dies in essayistischer Form behauptet. Die Erfolgs-
autorin Andrea Wulf, die 2022 ein populdrwissenschaftliches Buch iiber die Jenaer

80 Andreas Daum: Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhundert. Biirgerliche Kultur, naturwis-
senschaftliche Bildung und die deutsche Offentlichkeit 1848-1914. Berlin/Boston 2002, S. 464 f. Die Popu-
larwissenschaft revitalisiert das, was die Naturwissenschaften aussondern: Anthropomorphismen,
Narrativitat, spiritistische und lebensphilosophische Elemente, kosmologische Einheitskonzepte und
Teleologien, moralische und &sthetische Kategorien (S. 464). Viele populdrwissenschaftliche Texte ar-
beiten einer Wiederverzauberung der Natur zu — auch diese Gegenbewegung gehort zum naturwis-
senschaftlichen Zeitalter (S. 466). Sie beziehen sich stirker auf Humboldt, Goethe und Schiller als auf
Darwin, Biichner und David Friedrich Straufs.

81 Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehungen. Berlin 2016, S. 461.

82 Karen Gloy: ,Schellings Naturphilosophie®, S. 87.



102 — Sandra Kerschbaumer

Romantik vorgelegt hat,®® pladiert fiir eine Renaissance der Naturphilosophie

Schellings, um in Zeiten der sich zuspitzenden 6kologischen Krise alternative Na-
turverhdltnisse und Erkenntnismodelle zu entwickeln. Entsprechend lautet der
Titel ihres Essays: An 18th-Century Philosophy To Get Us Through the Climate Crisis.
Wie in den Abschnitten, in denen sich ihre Monographie der Naturphilosophie
Schellings widmet, spricht Wulf auch in ihrem New-York-Times-Essay iiber ein
Band, das unser Bewusstsein mit der Natur verkniipfe, tiber die Einheit von Ich
und Natur im Sinne eines ontologischen und anthropologischen Monismus:**

To me it seems that we sometimes forget that we’re part of nature — physically of course,
but also emotionally and psychologically — and this insight is missing from our current cli-
mate debates. As a historian, I have looked at the relationship between humankind and na-
ture, and I believe that Schelling’s philosophy of oneness might provide a foundation on
which to anchor the fight for our climate and our survival.®®

Wulf rekurriert auf Schellings Organizismus (,Schelling pronounced that ever-
ything — from insects to trees, stones to birds, rivers to humans — was part of a
great organism*) und stellt diesen einem mechanistischen Naturverstandnis ge-
gentber, das sie (klassischerweise) mit Descartes und Newton beginnen, sich in
den empirischen Naturwissenschaften ausprégen und bis in unsere Gegenwart
verheerend wirken sieht. Gegen einen rational-experimentellen Zugriff auf eine
objektivierte und verdinglichte Natur steht eine Verbundenheit von menschli-
chen und nicht-menschlichen Akteuren - ,,a more emotional and visceral connec-
tion between humankind and nature that could not be explained with scientific

83 Andrea Wulf: Magnificent Rebels: The First Romantics and the Inventions of the Self. New York
2022.

84 Jens Ole Schneider differenziert seinen Monismusbegriff, der sich explizit von der Objektsprache
trennt (bspw. der Begriffspragung durch Ernst Haeckel, der 1906 in Jena den deutschen Monisten-
bund griindete) und liefert eine auch fiir die Gegenwartsanalyse hilfreiche Binnendifferenzierung. 1.
Als ontologischer Monismus wird eine einheitliche Art des Wirklichkeitsverstdndnisses bezeichnet,
das davon ausgeht, der Verschiedenheit des Seienden liege ein einheitliches Prinzip zugrunde. 2. Auf
den Menschen bezogen heifit dies, eine Substanz, ein Prinzip fundiere sein Denken und Handeln (an-
thropologischer Monismus). 3. Der erkenntnistheoretische Monismus postuliert statt einer Trennung
von Ding und Erscheinung, Sein und Bewusstsein eine einheitliche phdnomenal-ontologische Wirk-
lichkeit. Ein Gegensatz von Subjekt und Objekt, Innen- und Auflenwelt, Bewusstsein und Sein wird
damit bestritten. 4. Im ethischen Monismus gehen die Kategorien von Sein und Sollen ineinander
iiber. Normative Postulate werden aus der empirischen Welt bezogen und nicht in Abgrenzung von
dieser formuliert. Vgl. Jens Ole Schneider: Aporetische Moderne. Monistische Anthropologie und poeti-
sche Skepsis 1890-1910. Frankfurt am Main 2020, S. 24 f.

85 Andrea Wulf: An 18th-Century Philosophy to get us through the Climate Crisis. The New York
Times, 13.09.2022. https://www.nytimes.com/2022/09/13/opinion/environment/climate-change-na
ture-friedrich-schelling.html.


https://www.nytimes.com/2022/09/13/opinion/environment/climate-change-nature-friedrich-schelling.html
https://www.nytimes.com/2022/09/13/opinion/environment/climate-change-nature-friedrich-schelling.html

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =—— 103

experiments or theories“. Beider tiefe Verbundenbheit teilt sich im Sinne eines
erkenntnistheoretischen Monismus iiber das intuitive Erfiihlen eines allseitigen
Lebenszusammenhangs mit: ,Humboldt would later describe nature as an inter-
connected whole where everything was entangled in what he called ,a wonderful
web of organic life’.“ An eben jenen Befund schliefit Andrea Wulf eine Schlussfol-
gerung an, die sich als ethisch-monistisch verstehen lisst: Von Alexander von
Humboldts naturwissenschaftlichen Studien gelangen wir iiber dessen naturphi-
losophische Deutungen seiner Einzelergebnisse zu einem moralisch-normativen
Handlungsimperativ fiir die Gegenwart.

Mit der Idee, an romantische Positionen anzukntipfen, ist Andrea Wulf nicht
allein. Thr Essay basiert auf Positionen der kulturwissenschaftlichen Stromung des
Ecocriticism,® innerhalb derer naturphilosophische Positionen stark gemacht wer-
den und ein monistisch verstandener Schelling verehrt wird. Kate Rigbhy hat in
einem Oxford Handbook den Zusammenhang von Romantik und Ecocriticism ex-
plizit behandelt. Bei aller Differenzierung, die Rigby zwischen frithen und spéteren
Phasen, der deutschen und englischen Romantik einzieht, bleibt ihre Einschitzung:
»1f, as Isaiah Berlin has claimed, Romanticism inaugurated ,the greatest single shift
in the conscious of the West', then it is clear that we are still living in its wake. ¥
Righy sieht die Wirkungskraft der romantischen Bewegung vor allem in ihrer 6ko-
logischen Dimension.®® Unter der Primisse, dass diese sich grundsitzlich gegen
dualistisches Denken richteten, stellt Righy englische Romantiker der ersten und
zweiten Generation in die Tradition von Spinoza und Schelling.*® Dabei wird Spi-
noza zum Birgen einer dynamischen Relation, die organische und anorganische

86 Vgl. Ecocritical Theory. New European Approaches. Hg. von Axel Goodbody und Kate Righy.
Charlottesville 2011; Heinrich Detering: ,Was heifdt Ecocriticism? Theoretische Fragen und deutsche
Debatten®. In: GegenwartsLiteratur 19 (2020), S. 23-45, hier S. 31: ,Sollte sich aus den uniibersehbar
vielstimmigen natur- und kulturwissenschaftlichen Debatten tiber die Verwendung des Terminus
,0kologisch‘ im Jahr 2020 so etwas wie ein common sense extrahieren lassen [...], dann bezeichnet
dieser Terminus eine Auffassung von ,Natur‘ als einem System aus (1) dynamischen, (2) nicht hier-
archischen und (3) offenen Systemen von (4) Wechselwirkungen zwischen Organismen (5) ein-
schliefSlich ihrer anorganischen Lebensgrundlagen und (6) unter Einschluss von menschlichen wie
nichtmenschlichen Individuen und Kollektiven, Handlungen und Hervorbringungen.“

87 Kate Rigby: ,Romanticism and Ecocriticism*. In: The Oxford Handbook of Ecocriticism. Hg.
von Greg Garrard. Oxford 2014, S. 6079, hier S. 62.

88 Righy schliefit sich damit Jonathan Bate an: Jonathan Bate: ,Toward Green Romanticism”.
In: ANQ: A Quarterly Journal of Short Articles, Notes and Reviews 6:2-3 (1993). doi: 10.1080/
0895769X.1993.10542812, S. 64-69.

89 Vieles davon hat Righy in ihrer Monografie Reclaiming Romanticism: Towards an Ecopoetics
of Decolonisation, Bloomsbury 2020, ausgefiihrt.



104 —— Sandra Kerschbaumer

Entititen verbindet, deren ,Freiheit“ sich als ,mode of relational self-actualization®
versteht.*

This reconceptualization of Nature as a dynamic self-transforming, thoroughly animate, and
intricately interconnected ,multeity-in-unity‘, as Coleridge put it, had profund implications
for human self-understanding, which were widely explored within Romantic literature and
Philosophy.”

Néher erkundet wird das dynamische, Geist und Materie verbindende Naturge-
schehen von Schelling — demjenigen, der fiir Righy das menschliche Bewusstsein
und die menschliche Kreativitdt tiberzeugend aus der Natur herleitete. Doch wie
lassen sich das Bewusstsein und das Ich naturalisieren und zugleich als frei und
handlungsméchtig konzipieren? Rigby steht im Hinblick auf diese Frage in einer
Tradition, die sich von der Spinoza-Debatte bis in die Gegenwart erstreckt. ,Frei-
heit“ versteht sich bei ihr als Teilhabe am Lebensnetzwerk und als Bewusstsein,
seinen Platz neben anderen im Gewebe der Natur einzunehmen.’* Sie wendet
sich mit Bruno Latour gegen die Privilegierung des Menschen und die (anthropo-
zentrische) Frage nach dem intentionalen Handeln:

It does imply a refraiming of our quest for self-determination as a matter of negotiation ra-
ther than mastery, orientated not towards the mirage of autonomy from Nature, but
towards the creation of more life-sustaining patterns of interrelationship among multiple
more-than-human agencies and interests.”®

Vordergriindig scheint es zwar einnehmend, ein auf Beherrschung und Autonomie
von der Natur konzentriertes Subjekt zu demontieren und dieses in gleichwertige
Naturzusammenhéange zuriickzufithren, dem szientistischen Wissenschafts- und
Naturbegriff eine produktive, ganzheitliche und sinnerfiillte Natur entgegenzuset-
zen. Logisch ergeben sich hieraus allerdings mindestens drei Schwierigkeiten. Zum
Ersten beruhen gegenwértige Bekenntnisse zum Monismus gemeinhin auf einem
vorgelagerten Dualismus. Stets wird die Einheitsvorstellung von einem autonom
agierenden modernen Erkenntnissubjekt ausgesprochen. Dessen reflexiver Wunsch

90 Kate Rigby: ,Romanticism and Ecocriticism*, S. 64.

91 Ebd,, S. 65.

92 Righy folgt Bruno Latour (Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie. Berlin 2009)
und seiner Offnung des Okologiebegriffs fiir einen dynamisch bewegten Zusammenhang, in dem
sich Tiere, Steine und Menschen befinden, soziale Praktiken nicht mehr von biologischen Prozes-
sen zu trennen sind, menschliche und nicht-menschliche Wesen Wirkungen erzeugen und erlei-
den. Freiheit wird in die zweckméf3ig verfasste Natur hineinverlagert. Damit gibt es aber auch
keine Freiheit von der Natur — dort wo sie nicht harmonisch, sondern agonal ist.

93 Kate Righy: ,Romanticism and Ecocriticism*, S. 68.



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =—— 105

nach einem Zuriicktreten in den Zusammenhang der Natur ist sentimentalischer
Ausdruck eines bereits verlorenen Zustands:

Miif$t Ihr Euch nicht nach den ewigen Gesetzen der geistigen Natur um so dngstlicher nach
dem Universum sehnen und nach einer selbstgewirkten Vereinigung mit ihm streben, je mehr
Thr durch die bestimmteste Bildung und Individualitdt in ihm gesondert und isoliert seid?,

fragte einst Friedrich Schleiermacher.’* Gegenwirtig fiihren Cornelia Klinger und
Hartmut Rosa diesen Gedanken fort, indem sie betonen, dass der Niedergang der
einen (metaphysischen) Wahrheit und die Differenzierung der Wissenssysteme
nicht nur die Voraussetzung fiir eine instrumentell-mechanistische Auffassung der
Natur sei, sondern auch fiir ihr philosophisch-asthetisches Pendant: die Hoffnung,
den verlorenen Natur-Sinn auf einer neuen Reflexionsstufe wiederzufinden.*
Auch diese Entwiirfe bleiben subjektiv-partielle Versuche neben anderen. Das
Problem, so hatte es Schleiden formuliert, ist die Teilung der Wahrheit.%®

Zum Zweiten wirft die alte und neue Annahme, ein in die Natur verwobenes
Subjekt konnen die mit ihm identische Natur erkennen, noch immer Fragen auf.
Zunéchst einmal: Welche Natur ist es iiberhaupt, die erkannt wird? Die ¢kolo-
gisch-kooperative Natur oder eine darwinistisch-selektierende? Hat das Subjekt
Einsicht in einen historisch bestimmten geologisch-klimatischen Naturzustand
oder in eine tberzeitlich-ewige Natur? Kant hatte die menschliche Einsichtsfahig-
keit begrenzt und die Uberformung der Wahrnehmung durch unser Erkenntnis-
vermdgen betont. Erkenntnistheoretische Monisten aber gehen von der Annahme
aus, die Natur als schopferische Kraft sei dem Menschen zugédnglich — wobei ein
intuitiver, sinnlich-emotionaler oder asthetischer Weltzugang gegeniiber der
Ratio privilegiert wird. Doch wer oder was — aufier einer Glaubensannahme —
verbirgt dessen grofiere Reichweite und Einsichtsfédhigkeit? Schleiden betonte
die Differenz von analytisch-beobachtender Naturbetrachtung und kontemplativ-
asthetischer Erfahrung. Beide hatten ihr Recht, gingen aber nicht ineinander auf
und beide stieflen an eine Grenze, namlich das menschliche Unvermégen, in der

94 Friedrich Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verdchtern.
Hg. von Hans-Joachim Rothert. Hamburg 1958. Reprint: Hamburg 1970. S. 68.

95 Cornelia Klinger: Flucht — Trost — Revolte. Die Moderne und ihre dsthetischen Gegenwelten.
Miinchen/Wien 1995, S. 164; Hartmut Rosa: Resonanz, S. 455.

96 Kate Righy (S. 73) lobt die Analysekraft Heinrich Heines, wenn sie die satirische Darstellung
der philistrdsen Sonnenuntergangsfeier in der Harzreise dafiir schétzt, dass hier eine durch Kon-
sum und Tourismus kontaminierte Einheitssehnsucht blofigestellt wird. Heine aber platziert sei-
nen Erzdhler bewusst zwischen den Touristen und transportiert in seinem ironischen Text
zugleich das Wissen um die moderne Trennung von der Natur und den Wunsch nach Wiederver-
zauberung. Schelling konzipiert seine Naturphilosophie nicht zuféllig als Gegenstiick zu Fichtes
Wissenschaftslehre und auch Novalis macht die Konkurrenz der Naturbegriffe deutlich.



106 —— Sandra Kerschbaumer

Natur Zweckursachen zu erkennen. Gerade diese Zweckursachen kehren heute in
Gestalt der ,,Okologie“ zuriick, wenn diese nicht mehr als Teilgebiet der Biologie
verstanden wird, sondern als Synonym fiir einen sinnvollen Zusammenhang der
Welt und das Ganze der Natur.

Zum Dritten hat die Naturalisierung des Menschen als eine Entitdt unter ande-
ren Folgen fiir die Begriindung von moralischen Normen. Ist die ethisch monisti-
sche Annahme, die intuitiv gewonnene Erkenntnis einer organischen Einheit
generiere moralisch wiinschenswerte Verhaltensweisen, halthar? Immer wieder
begegnet im Zusammenhang mit dem Ecocriticism (oder dem New Materialismus)
die Denkbewegung, dass zundchst ein Dualismus abgewiesen und die Existenz
eines freien Willens geleugnet wird, bevor moralische Prinzipien ausgegeben wer-
den, nach denen sich die Menschen im besten Falle zu richten hétten, um eine ge-
sellschaftlich gewiinschte Entwicklung anzustoRen.”’ Diese liegt in der Regel in der
Bewahrung okologischer Zusammenhéange, der Abwertung der Zentralstellung des
(vernunftorientierten) Menschen und der Aufwertung anderer koexistierender
(Lebens-)Formen. Jene Postulate gehen aber nicht aus einem monistischen Ein-
heitszustand hervor, sondern sind Setzungen, die bestimmte Naturzusammen-
hénge hervorheben. Aspekte biologischer Erkenntnis, die gegenwaértig tiberzeugen,
die damit aber ihren Status als hypothetische und prinzipiell falsifizierbare wissen-
schaftliche Erkenntnisse nicht verlieren, werden genutzt, um aus ihnen Aussagen
nicht nur tber die Natur, sondern auch iiber menschliche Handlungsziele abzulei-
ten. Dieses Vorgehen garantiert keine dkologisch orientierten Weltsicht. Es kann
auch andere Aspekte hervorheben — das hat die Geschichte gezeigt. Und selbst
wenn man sich auf das dynamisch-organische Netzwerk als mafdgebliche Eigenschaft
der Natur verstdndigt, kénnen aus dieser Erkenntnis die moralisch-praktische Forde-
rung von Diversitat ebenso abgeleitet werden wie politisch weniger wiinschenswerte
Vorstellungen. Righy selbst verweist auf die nationalistischen Tendenzen eines poli-
tisch-romantischen Organizismus und die individualitatsfeindlichen Ziige von James
Lovelocks berithmter Gaia-Theorie.”® Als Beispiele herangezogen werden kénnten
ebenso neurechte Bezugnahmen auf als romantisch verstandene Okologien

97 Jane Bennett: Lebhafte Materie. Eine politische Okologie der Dinge. Berlin 2020.

98 Hinsichtlich der problematischen Ubertragung organologischer Naturauffassungen in den ge-
sellschaftlich-politischen Bereich verweist Rigby (S. 70) auf nationalistische Tendenzen des Hei-
mat-Verstdndnisses der historischen Romantik und aktuell auf James Lovelocks Gaia-Theorie, die
den Planeten Erde als grofSen, sich selbst hervorbringenden Organismus versteht. Vgl. James
Lovelock: Gaia: A new Look at Life on Earth. Oxford 1979. Vgl. auch Bron Taylor: Dunkelgriine
Religion. Naturspiritualitit und die Zukunft des Planeten. Paderborn 2020. Das Verlangen nach
einer hoheren Substantialitat droht in beiden Fallen mit der Freiheit der Individuen zu
kollidieren.



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =— 107

oder sogar die hochumstrittene aus Russland stammende volkische Anastasia-
Bewegung.”® Das Problem liegt nicht in der Art der politischen Schlussfolgerun-
gen aus vermeintlichen Naturgegebenheiten, sondern grundsétzlich in der Mo-
ralisierung von Natur, der Annahme, dass uns die Natur — richtig aufgefasst —
schon sage, wie zu handeln sei.

Gegenwartig zeigen die Plant Studies — und hier inshesondere die aktuelle
»Baumkunde“ — wie grofs das Bediirfnis nach einer Einebnung der Subjekt-Objekt-
Spaltung noch immer ist, der Wunsch, Wissenssysteme wieder zu vereinigen und
naturwissenschaftliche Erkenntnisse weltdeutend zu nutzen. Solvejg Nitzke hat in
einem Uberblicksartikel dargelegt, inwiefern die Plant Studies angetreten sind, Na-
turverhaltnisse neu zu strukturieren, indem sie die Differenz von menschlichen und
nicht-menschlichen Lebewesen grundsétzlich zugunsten einer 6kologisch verstande-
nen Organizitit in Frage stellen. Die Studien und populdrwissenschaftlichen Biicher
des Biologen Stefano Mancuso vom Laboratorio Internazionale di Neurobiologia Vege-
tale etwa zielen darauf, Pflanzen Fahigkeiten zuzuschreiben, die man gewoéhnlich
Menschen vorbehélt — er spricht von deren Empfindungsfahigkeit, Individualitat, So-
zialitat, ihren kommunikativen Fahigkeiten und ihrem Entscheidungsvermégen.'®
Wissenschaftler wie Mancuso suggerieren die Moglichkeit, aus wissenschaftlichen Er-
kenntnissen moralisch-politisches Handeln abzuleiten. Ergebnisse seiner ,neuen‘ Bo-
tanik werden philosophisch gedeutet, um angesichts okologischer und anderer
Krisen zukunftsfahige Verhéltnisse zu etablieren. Hierbei geschieht genau das,
wovor Schleiden warnte: Botanische Beobachtungen werden aus ihrem methodisch
eingeschriankten Zusammenhang genommen, die Bestreitbarkeit der Fakten wird zu-
rickgenommen, ihre Historizitdt ausgeblendet und aus einer falsifizierbaren, parti-
kulédren Teilerkenntnis im wissenschaftlichen Feld wird eine verallgemeinerbare
Aussage. Einflussreiche philosophische Vertreter der Plant-Studies wie Michael
Marder (Plant-Thinking. A Philosophy of Vegetal Life, 2013) und Emanuele Coccia
(Philosophie der Pflanzen, 2018) verbinden Mancusos Thesen explizit mit roman-
tischen Quellen. Marder zitiert Schelling als denjenigen, der eine Kontinuitat
zwischen Leben und Denken postulierte und Lorenz Oken als jemanden, der
den Geist durch die Bliite der Pflanze verkérpert sah.'®* Auch Marders Ziel ist
eine Aufwertung pflanzlicher Lebensformen. Der Mensch kann und sollte — so
springt ihm Emanuele Coccia bei — sich nicht mehr als von ihnen getrennt, son-
dern ,im atmenden Austausch mit der Welt als Teil der Pflanzen und zum Teil

99 Zum rechtsokologischen Denken: Markus Steinmayr: ,Fridays for Yesterday. Ein Kommentar
zur politischen Okologie®. In: Merkur 74 (2020), S. 20-30. https://de.wikipedia.org/wiki/Anastasia-
Bewegung.

100 Stefano Mancuso/Alessandra Viola: Die Intelligenz der Pflanzen. Miinchen 2015.

101 Michael Marder: Plant-Thinking. A Philosophy of Vegetal Life. New York 2013, S. 157 und S. 61.


https://de.wikipedia.org/wiki/Anastasia-Bewegung
https://de.wikipedia.org/wiki/Anastasia-Bewegung

108 —— Sandra Kerschbaumer

pflanzlich begreifen“.!°? Die Identifikation geht mit der Aufwertung einer Haltung
gegeniiber Pflanzen einher, die weniger gewaltvoll als die praktische Instrumenta-
lisierung und die nominalistische Integration in ein Gedankensystem scheint. Sinn-
liche Eindriicke und die Imagination sollen fortan den wissenschaftlichen Diskurs
erganzen — oder gelten sogar als besserer Wahrheitszugang.

Baumkunden als Stromung auf dem populdrwissenschaftlichen Buchmarkt bil-
den einen Teilbereich der Plant Studies. Peter Wohllebens Werk (zuerst: Das geheime
Leben der Bdume, 2015) steht nicht nur im deutschsprachigen Raum, sondern auch
als internationaler Bucherfolg in herausragender Weise fiir die Annahme, allein per-
sonliche Erfahrung vermoge es, sich mit der Natur in ein addquates Verhéltnis zu
setzen. Erst die Aufwertung des sinnlichen Erlebens und der Ndhe zum Gegenstand
mache die Wahrnehmung einer Kommunikation von Bdumen und ihrer sozialen
Bedurfnisse moglich. Auch Wohlleben beruft sich auf die Wissenschaft (Stefano Man-
cuso und Monika Gagliano, ebenso auf die Forstokologin Suzanne Simard), ebnet
aber jede Strittigkeit ein — beispielsweise hinsichtlich der kontroversen Debatte iiber
die Funktion, die Reichweite und die Interpretation von unsichtbaren Netzwerken
im Waldboden, das Mykorrhiza (die Symbiose von Pflanzenwurzeln und Pilzfaden,
die den Transport und von Signalen und Néhrstoffen erlaubt).’®® Der Prozesscharak-
ter, die Komplexitit und die Ergebnisoffenheit von Wissenschaft verschwinden hin-
ter der individuellen Erfahrung und deren Einkleidung in sprachliche Bilder. Wenn
Wohlleben zunéchst noch im Modus des ,als-ob‘ vergleichend, illustrierend und ver-
anschaulichend spricht, verschmelzen wissenschaftliche Grundlagen durch den Ein-
satz von Metaphern zunehmend mit anderen Lebenssphéren, vor allem mit einer
menschlich-familidren.'® Solvejg Nitzke hat betont, wie sehr der #sthetische, indivi-
duelle und leidenschaftliche Blick sowie die intime Kenntnis des Waldes als Erfah-
rungsvorsprung vor den Fachwissenschaften erscheint.

Das ,geheime’ Leben der Baume ist in dieser Logik nicht bloff unentdeckt oder vor den Bli-
cken verborgen, es ist ein Mysterium, d. h. ein metaphysisches Geheimnis, das sich der Er-
klérbarkeit entzieht. Wenn man so will, ist Wohlleben dann nicht nur der ,beste Freund des
Baumes, sondern ihr Hohepriester.'®

102 Emanuele Coccia: Die Wurzeln der Welt. Eine Philosophie der Pflanzen. Miinchen 2020.

103 Solvejg Nitzke: ,Baumkunden. Erzihlte Okologie des Waldes zwischen Wissenschaft und Na-
ture Writing“. In: Non Fiktion. Arsenal der anderen Gattungen 16/1 (2021), S. 271-298, hier S. 282.
Wie stark hier interpretiert wird, zeigt ein Hinweis auf die verschiedenen Deutungen des soge-
nannten Wood Wide Webs: Das Netzwerk mit seinen interagierenden Baumen wird wahlweise
als sozialistischer Wald oder als Ausdruck eines kompetitiven Systems kapitalistisch gedeutet.
104 Solvejg Nitzke: ,Baumkunden®, S. 283.

105 Ebd,, S. 284 f. Nitzke schildert Versuche, ,6kologisch‘ wahrzunehmen am Beispiel des Science
Writing (z. B. David Georg Haskell, der seine Beobachtungsfahigkeit an einem Waldstiick schult



Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie =—— 109

5 Schluss

Charles Taylor hat hervorgehoben, dass Menschen ein Bediirfnis nach starken
Wertungen haben.!® Er geht davon aus, dass nicht wenigen Zeitgenossen die
niichtern-dufierliche Naturwahrnehmung als unzuldnglich gilt, sich die Hoffnung
vielmehr darauf richtet, die Natur als Garant von Sinn zu erfahren, einen Platz
im natiirlichen Gefiige zu erhalten, von dem aus sich fiir den einzelnen Antwor-
ten auf seine existentiellen Fragen erschlieffen und sich dergestalt eine ontologi-
sche und erkenntnistheoretische Harmonie ergibt. Vernunfterkenntnisse wie die
wissenschaftlichen Informationen tiber das komplexe unterirdische Zusammen-
spiel von Pilzen und Baumwurzeln stehen dann nicht mehr allein, sondern ent-
sprechen unseren sinnlichen oder dsthetischen Wahrnehmungen beim Gang
durch den sommerlichen Wald, da sie Ausdruck eines umfassenden Zusammen-
hangs von Ich und Natur sind. Solche Uberblendungen reagieren auf das Bediirf-
nis, nach einer Zusammenfithrung von Erkenntnisformen und Identititsanteilen,
sie reagieren aber auch auf den Wunsch, gesellschaftliches Handeln jenseits der
niichtern-rationalen Verstdndigung in einer partikularisierten Gesellschaft abzu-
sichern. Es geht nicht nur darum, sich gegen eine reduzierende und gefahrliche
Nutzung der Natur zu verwahren und Lebensrdume maoglichst vieler Spezies zu
sichern und zu erhalten, sondern auch darum, Natur eine Wiirde, Substanz und
Wahrheit zu verleihen und sie zur privilegierten Erkenntnisquelle zu machen.
Die Romantik verbiirgt dabei eine Denktradition, eine schon lange vorhan-
dene Gegenstromung zur instrumentell-reduzierenden Weltwahrnehmung, die
gegenwartig nicht mehr nur die Resonanz starken, sondern dariiber hinaus ret-
tend wirken soll. Schelling bietet innerhalb der romantischen Bewegung ein Mo-
dell, das auf die Differenzierungsprozesse seiner Gegenwart mit einem (moderat)
monistischen Entwurf reagiert, der sich sowohl von materialistischen Stromun-
gen als auch von einer als deistisch verstandenen romantischen Religion absetzt.
Durch die Idee der Stufenfolge und partielle Hinweise auf den Konstruktionscha-

und hier versucht, ein Ganzes im Kleinen zu erkennen, eine Wahrnehmung des Waldes jenseits
der Erkenntnisgrenzen westlicher Menschen zu etablieren. Ziel ist ein relationales Wissen, dass
die Trennung zwischen Beobachter und beobachteten Gegenstand aufhebt. David Haskell: The
Songs of Trees. Stories from Nature’s Great Connectors. New York 2018). Ein weiteres Beispiel bie-
tet Hope Jahren (Lab girl. A story of trees, science and love. London 2016) mit einem Pladoyer, die
Wege der Wissenschaft zu iiberwinden, eine Beziehung zu den Lebewesen aufzubauen, von
denen sich die wissenschaftliche Arbeit in komplexen Verfahren der Objektivierung distanzieren
muss (Nitzke: ,Baumkunden¥, S. 293 ff.).

106 Vgl. Charles Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitt. Berlin 1996.



110 =— Sandra Kerschbaumer

rakter der Mensch-Natur-Identitét integriert er allerdings auch dualistische und
erkenntniskritische Elemente. In der Neuiibersetzung von ,Holismus“ als ,,0kolo-
gie“, in den gegenwartigen Entdifferenzierungsstrategien und einer neuen monis-
tischen Sehnsucht nach einer Einebnung der Spaltung von erkennendem Subjekt
und zu erkennender Natur ist dies zumeist nicht mehr der Fall. Die Aufwertung
der sinnlich-asthetischen Erkenntnisformen und der damit verbundene Affekt
gegen die Ratio und den Reduktionismus empirischer Wissenschaft sowie eine de-
istische Metaphysik finden hier ihre Fortsetzung. Zumeist von Vertretern der Kul-
turwissenschaften ausgehend, kehrt auch die Forderung eines Briickenschlags
zwischen Naturwissenschaften und anderen Erkenntnisformen wieder.

Wo stofsen diese Bediirfnisse an Grenzen, die schon Matthias Jakob Schleiden
markiert hat? Er sensibilisierte fiir Folgeprobleme des Monismus und beharrte in
Fortfithrung der argumentativen Hauptlinie Kants auf einer Begrenztheit der
menschlichen Erkenntnisfdhigkeit. Wir konnen unseren Erkenntnisapparat und
unsere (anthropozentrische) Perspektive nicht verlassen. Das, was wir mit metho-
discher Strenge an wissenschaftlichen Einzelergebnissen generieren, sagt uns
noch nichts iiber den Sinn der Welt. Und schon gar nicht entlastet uns die Natur
von ethischen Entscheidungen — zum Beispiel der fiir eine Ausrichtung an 6kolo-
gischen Prinzipien. Moralische Postulate sind keine natiirlich gegebenen Dinge.
Uberdeutlich macht Schleiden in seiner hier untersuchten Schrift den Abschied
von der einen zusammenhéngenden Wahrheit. Es geht ihm um sich ergédnzende
Wahrheiten. Die kontemplative Naturbetrachtung, das Resonanzbediirfnis, die
Imagination eines umfassenden Zusammenhanges haben — heute wiirde man
sagen: auch im Hinblick auf die Handlungsanreize zum Erhalt einer mdglichst
vielgestaltigen Natur - einen grofen Wert, sie bertihren sich allerdings nicht
zwangslaufig mit den Ergebnissen einer distanzierenden wissenschaftlichen For-
schungspraxis. Es ist nicht das gleiche Wasser, sagt Schleiden, das in unseren vie-
len Beschreibungen auftaucht. Das Wasser kann chemisch, biologisch, dsthetisch,
mythologisch wahrgenommen werden. Die Beschreibungen gehen nicht ineinan-
der auf. Die Aspekte des Wassers bleiben unterschiedliche und die Wahrheiten
nebeneinander bestehen. Die verschiedenen Haltungen gegentiber dem Wasser
und der Natur sind rekursiv aufeinander bezogen — ineinander auflésen lassen
sie sich nicht.



Antiromantische und romantische Konzeptionen
von Politik






Alexander Schmidt

Realpolitik als Anti-Romantik.

August Ludwig von Rochau und die liberale
Romantikkritik

In der Einleitung zur Darstellung der ,neuere(n) Romantik“ in seiner Geschichte
der poetischen Literatur Deutschlands von 1857 wendet Joseph von Eichendorff
sich gegen einen Vorwurf, ,den die neueste Zeit aufgebracht hatte“ und der sich
nun durch zahlreiche Biicher zdge. Es handelte sich um die Behauptung, dass die
Romantik das ,neue Geschlecht von deutscher Art und Kunst entfremdet und
einem Quietismus gehuldigt habe, der sie politisch unfahig und fiir die grofien
Fragen der Zeit gleichgiiltig gemacht“ habe.!

Der spéte Eichendorff verwies auf den politischen Aktivismus der Befreiungs-
kriege, um seine Literaturepoche gegen den realistischen Zeitgeist zu verteidigen,
der sich nach der gescheiterten Revolution von 1848/49 im Biirgertum politisch
und &sthetisch durchzusetzen begann. In der Tat polemisierte ein prominenter
Teil (links-)liberaler Journalisten und Intellektueller in den 1850er Jahren nicht
nur gegen die vermeintlich unbrauchbaren Illusionen prinzipiengeleiteter ,Ideal-
politik“ und ,,Phantasiepolitik“,2 sondern identifizierte auch im romantischen
sSupranaturalismus“ den ,Feind“ — wie es der Literaturkritiker Julian Schmidt
ausdriickte — ,der Wissenschaft, der Kunst, des Staats und der Gesellschaft*.?
Diese Vertreter eines neuen Realismus, der die verdnderten politischen, astheti-
schen und sozialen Werte der postrevolutiondren Jahre rapiden industriellen
Wachstums und neuer wissenschaftlicher Paradigmen wiederspiegelte, diagnosti-

1 Fiir Richard Tuck zum 70. Geburtstag. Joseph von Eichendorff: Geschichte der poetischen Lite-
ratur Deutschlands. Bd. 2. Paderborn 1857, S. 3. Zentrale Elemente dieser Kritik gehen auf Hein-
rich Heines Polemik von 1833 zuriick: Heinrich Heine: Die Romantische Schule. In: Ders.:
Samtliche Schriften. Bd. 5. Hg. von Klaus Briegleb. Miinchen 1976.

2 Joseph Stemmler: ,,Realismus‘ im politischen Diskurs nach 1848. Zur politischen Semantik des
nachrevolutiondren Liberalismus®. In: Biirgerlicher Realismus und Griinderzeit (= Hansers Sozial-
geschichte der deutschen Literatur, Bd. 6). Hg. von Edward McInnes und Gerhard Plumpe. Miin-
chen/Wien 1996, S. 84-107; Helmut Kreuzer: ,Zur Theorie des deutschen Realismus zwischen
Marzrevolution und Naturalismus®. In: Realismustheorien in Literatur, Malerei, Musik und Politik.
Hg. von Reinhold Grimm und Jost Hermand. Stuttgart 1975, S. 48-77.

3 Julian Schmidt: ,Die Aufkldrung und das Christentum®. In: Grenzboten. Zeitschrift fiir Politik
und Literatur 9/II. Semester (1850), S. 463-471, hier S. 463 f. Vgl. ders.: Geschichte der deutschen
Nationalliteratur im neunzehnten Jahrhundert. Bd. 1. Leipzig 1853.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-006


https://doi.org/10.1515/9783111199733-006

114 —— Alexander Schmidt

zierten dem deutschen Birgertum einen Mangel an klarem politischen Urteil und
ein biedermeierliches Unbehagen gegeniiber den harten Fragen politischer Macht.

Kein Buch verkorperte diese Abrechnung der 1850er Jahre mit den politischen
und moralischen Idealen der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts besser als die
Grundsdtze der Realpolitik des liberalen Journalisten August Ludwig von Rochau
von 1853.* Rochaus neo-machiavellistischer ,Biirgerspiegel“ wird gewdhnlich als
Beitrag zur nachrevolutioniren Binnenkritik des liberalen Biirgertums gelesen.’
Die Grundsdtze der Realpolitik stehen fiir eine Zurtickweisung der Priorisierung
von Rechts- gegeniiber Machtfragen, wie sie etwa fiir das naturrechtliche Denken
suddeutscher Liberaler unter der intellektuellen Fiihrung eines Karl von Rotteck
typisch ist. Konkret bedeutete dies, nicht mehr starr an den Prinzipien Paulskir-
chenverfassung vom 28. Mérz 1849 festzuhalten und sie durch flexiblere Strategien
zu ersetzen, um liberale und demokratische Krafte nach dem Gegenschlag der poli-
tischen Reaktion wieder in Positionen der Macht zu bringen. Aus der Sicht der De-
batte um den sogenannten deutschen Sonderweg in der Geschichte stehen die
Grundsdtze der Realpolitik im Verdacht, die Wendung der Liberalen zum Opportu-
nismus gegeniiber dem autoritdren Regierungsstil Bismarcks eingeleitet zu haben.’
Im Folgenden machte ich dieser Betrachtungsweise eines innerliberalen Wunden-
leckens eine andere Perspektive zur Seite stellen. Eichendorffs Spur folgend schlage
ich vor, Rochaus Werk auch als Gegenprogramm zur politischen Romantik und zur
Romantisierung in Politik zu lesen.

Eine solche Lesart ist ein scheinbar leichtes und gleichzeitig kompliziertes Un-
terfangen. Als Teil der liberalen Linken stand Rochau in der Nachfolge der hegelia-
nischen Polemik gegen die Asthetik und die restaurativ-reaktionére Politik der

4 Zu Rochaus Biographie siehe Christian Jansen: ,Rochau, August Ludwig von“. In: Neue Deut-
sche Biographie 21 (2003). https://www.deutsche-biographie.de/pnd118790781.html#ndbcontent
(12.02.2024), S. 685-686. Zu seinem politischen Denken siehe die etwas weitschweifige Monogra-
phie von Natascha Doll: Recht, Politik und ,Realpolitik‘ bei August Ludwig von Rochau (1810-
1873). Frankfurt am Main 2005 und den ausgezeichneten Text von Duncan Kelly: ,August Ludwig
von Rochau and ,Realpolitik‘ as Historical Political Theory“. In: Global Intellectual History 3
(2017), S. 301-330.

5 Theodor S. Hamerow: ,Moralfreies Handeln. Zur Entstehung des Begriffs ,Realpolitik*. In: Rein-
hold Grimm und Jost Hermand (Hg.): Realismustheorien in Literatur, Malerei, Musik und Politik,
S. 31-47; Christian Jansen: ,,,Revolution‘—,Realismus‘—,Realpolitik‘. Der nachrevolutionire Paradig-
mawechsel in den 1850er Jahren im deutschen oppositionellen Diskurs und sein historischer Kon-
text“. In: Weltanschauung, Philosophie und Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert. Bd. 1. Hg. von
Kurt Bayertz u. a. Hamburg 2007, S. 223-259.

6 Hans-Ulrich Wehler: ,Einleitung®. In: Ludwig von Rochau: Grundsdtze der Realpolitik: Angewen-
det auf die staatlichen Zustinde Deutschlands. Hg. von Hans-Ulrich Wehler. Berlin 1972, S. 7-21.


https://www.deutsche-biographie.de/pnd118790781.html#ndbcontent

Realpolitik als Anti-Romantik =—— 115

Spatromantik, wie sie markant in Friedrich Schlegels Essay Signatur des Zeitalters
von 1820 artikuliert wurde.” Gegen Konstitutionalismus und Parteienpolitik setzte
Schlegels Vision fiir die postnapoleonische Friedensordnung auf Erbmonarchie,
einen korporativen Stdndestaat mit adeligen Vorrechten und eine Restaurierung
der katholischen Kirche als sittlichen Stabilisierungfaktor.® Anhand von Adam
Millers Elemente(n) der Staatskunst von 1809 hat zuletzt Gideon Stiening die gegen-
aufklérerische Kritik am sédkularen Naturrecht und an der Franzdsischen Revo-
lution als Rebellion gegen die gottliche Ordnung als ,Wesenselemente jeder
politischen Theorie der Romantik“ identifiziert.’ Die 48er-Revolutionire konn-
ten in solch einer politischen Theologie nur eine etwas in die Jahre gekommene
Apologie des Metternich’schen Systems der Unterdriickung nationaler und libe-
raler Bewegungen zugunsten monarchisch-aristokratischer Besitzstandswah-
rung in Europa erblicken. Fiir den Literaturhistoriker Hermann Hettner waren
Adam Miller und der spate Friedrich Schlegel nichts als opportunistische Genossen
an den ,triiffelduftenden Fleischtdpfen der dsterreichischen Diplomatie“.!® In ihrer
schroffen Zuriickweisung des monarchischen Prinzips in Verfassungsfragen und
der Einheit von Thron und Altar in Religionssachen lagen die Grundsdtze der Real-
politik auf der Linie dieses anti-restaurativen und zugleich, wenn man so will, anti-
romantischen Denkens.

Doch lasst sich politische Romantik auf die Signatur einer antimodernen Sehn-
sucht nach der Wiederherstellung vermeintlich mittelalterlicher Ganzheit(en) —
von Kirche und Staat, Gemeinschaft und Individuum, Nation und Christenheit,

7 Vgl. Karl Heinz Bohrer: Die Kritik der Romantik. Der Verdacht der Philosophie gegen die literarische
Moderne. Frankfurt am Main 1989, S. 138-244. Dazu passt nicht zuletzt, dass die anonym erschienenen
Grundsdtze der Realpolitik zundchst Arnold Ruge, einem der wichtigsten linkshegelianischen Antiro-
mantiker, zugeschrieben wurden. Vgl. Christian Jansen: Einheit, Macht und Freiheit. Die Paulskirchen-
linke und die deutsche Politik in der nachrevolutiondren Epoche (= Beitrdge zur Geschichte des
Parlamentarismus und der politischen Parteien 119). Diisseldorf 2000, S. 261.

8 Vgl. Matthias Schoning: ,[Friedrich Schlegel:] Geschichte und Politik“. In: Friedrich Schlegel-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Hg. von Johannes Endres. Stuttgart/Weimar 2016, S. 238-263,
v.a. S. 251-256.

9 Gideon Stiening: ,Staat und Politik bei Adam Miiller im Kontext der politischen Theologie der
Romantik®. In: Romantisierung von Politik: historische Konstellationen und Gegenwartsanalysen.
Hg. von Sandra Kerschbaumer und Matthias Léwe. Paderborn 2022, S. 59-83, hier S. 68. Zur kon-
servativen politischen Romantik siehe auch Hans-Christof Kraus: ,Die politische Romantik in
Wien. Friedrich Schlegel und Adam Miiller”. In: Konservatismus in Osterreich. Hg. von Robert Rill
und Ulrich Zellenberg. Graz/Stuttgart 1999, S. 35-70; John Morrow: ,Romanticism and Political
Thought in the Early Nineteenth Century*. In: The Cambridge History of Nineteenth Century Politi-
cal Thought. Hg. von Gareth Stedman Jones und Gregory Claes. Cambridge 2011, S. 39-76.

10 Hermann Hettner: Die romantische Schule in ithrem inneren Zusammenhange mit Goethe und
Schiller. Braunschweig 1850, S. 173.



116 —— Alexander Schmidt

Volk und Herrscher — reduzieren? Was lasst sich unter Anti-Romantik im politi-
schen Denken verstehen, wenn sich das semantische Feld Romantik bereits fiir
Zeitgenossen im frithen 19. Jahrhundert einer Eingrenzung entzog?' Auch die
geisteswissenschaftliche Forschung schwankt in ihrer Bestimmung von Romantik
zwischen einem Epochenbegriff und einer Typologie, zwischen Nominalismus und
Realismus." Unentschieden bleibt, ob es sinnvoll ist, die unterschiedlichen zeitli-
chen und geographischen Erscheinungen, die als ,Romantik“ bezeichnet wurden,
unter einem Begriff im Singular zusammenzufassen.”® Wie lassen sich ferner radi-
kalere Stimmen — Lord Byron, Ugo Foscolo, Adam Mickiewicz, Karl Follen und Tho-
mas Carlyle - in ein Modell antirevolutionérer politischer Romantik im Europa des
frithen 19. Jahrhundert integrieren?'* SchlieRlich fehlt es an systematischen Unter-
suchungen zum Verhiltnis von frithem Liberalismus und romantischer Asthetik.
Inwiefern waren etwa Benjamin Constants nachrevolutiondre Theorie von Gewal-
tenteilung und seine Vorstellung einer geschiitzten Privatsphére als der zentralen
Errungenschaft einer arbeitsteiligen Moderne auf eine romantische Konzeption
von (personaler) Individualitit angewiesen?"> Auch wenn die deutsche Forschung
inzwischen prézisere Einordnungen zu bieten hat als die denunziatorischen Be-

11 So erklérte etwa der russische Dichter Pjotr Andrejewitsch Wjasemski 1824, ,Romanticism
[Romantizm] is like a phantom. Many people believe in it; there is a conviction that it exists, but
where are its distinctive features, how can it be defined, how can one put one’s fingers on it?“
Zitiert nach der englischen Ubersetzung von Sigrid McLaughlin: ,Russia: Romaniceskij — Roman-
ticeskij — Romantizm*. In: ,Romantic“ and Its Cognates: The European History of a Word. Hg. von
Hans Eichner. Toronto 1972, S. 418-474, hier S. 418; siehe auch Gabriel Lanyi: ,Debates on the
Definition of Romanticism in Literary France (1820-30)“. In: Journal of the History of Ideas 41
(1980), S. 141-150.

12 Nicholas Halmi: ,European Romanticism: Ambivalent Responses to the Sense of a New
Epoch®. In: The Cambridge History of Modern European Thought. Bd. 1. Hg. von Warren Breckman
und Peter Gordon. Cambridge 2019, S. 40-64; ders., ,Romanticism, the Temporalization of
History, and the Historicization of Form*. In: Modern Language Quarterly 74.3 (2013), S. 363-389,
v.a. S. 364 ff.

13 Siehe bereits Arthur Oncken Lovejoy: ,,On the Discrimination of Romanticisms*. In: Ders.: Es-
says on the History of Ideas. New York 1955, S. 228-253.

14 Vgl. auch die Uberlegungen von Klaus Ries: ,Einleitung®. In: Ders: Zum (Un-)Verhiltnis von
Romantik und Revolution, Romantik und Revolution. Zum politischen Reformpotential einer unpo-
litischen Bewegung. Heidelberg 2007, S. 9-26. Zu Byron und Carlyle siehe John Morrow: Romanti-
cism and Political Thought in the Early Nineteenth Century, S. 60 ff. Zu Foscolo siehe Giuseppe
Gazzola: ,,European Man and Writer‘: Romanticism, the Classics, and Political Action in the Ex-
emplary Life of Ugo Foscolo“. In: The Oxford Handbook of European Romanticism. Hg. von Paul
Hamilton. Oxford 2016, S. 426—445.

15 Vgl. Helena Rosenblatt: Liberal Values: Benjamin Constant and the Politics of Religion. Cam-
bridge 2008; zur romantischen Individualititskonzeption und ihren politischen Implikationen
siehe Charles Taylor: Sources of Self: The Making of Modern Identity. Cambridge 1989, S. 368—390



Realpolitik als Anti-Romantik =—— 117

stimmungen eines Carl Schmitt und Georg Lukacs, ist die Tragweite des Begriffs
einer politischen Romantik daher anhaltend bezweifelt.'®

Anders als die vorrangig exegetisch operierende Analyse Stienings haben John
Morrow und Douglas Moggach politische Romantik vor allem als Antwort auf die
Erfahrung der intellektuellen und gesellschaftlichen Umbriiche der Moderne be-
stimmt, die infolge der Aufklarung und des Zusammenbruchs der gesellschaftli-
chen und politischen Institutionen des Ancien Régime zu einer Freisetzung des
Individuums von traditionellen sozialen und kulturellen Bindungen gefiihrt habe."”
Die gleichzeitige Erfahrung von Autonomie, Vereinzelung und Entfremdung in
einer arbeitsteiligen Marktgesellschaft und angesichts zuriickweichender Religion
ging aber nicht nur mit einem negativen Verlustgefiihl einher. Die Rezeption des
transzendentalen Freiheitsbhegriffs Kants als Grundlage individueller Handlungs-
fahigkeit wurde auch mit Einsichten in die Begrenztheit von Vernunft als Medium
der Welterfahrung verbunden, was zu einer Betonung des Gefiihls als zentralem
Merkmal menschlicher Natur fithrte und die Erfahrung von Selbstverwirklichung
in Gemeinschaften und in Tatigkeiten erméglichte, die nicht von Prinzipien rationa-
ler Interessenverfolgung bestimmt wurden. Auch wenn die Romantiker sich pole-
misch von dem vermeintlichen Vernunftreduktionismus der Aufklarer absetzten,
standen sie damit durchaus in Kontinuitit zu aufklarerischen Politikentwiirfen, die
moralische und politische Tugenden durch die Spezialisierung und Gewinnsucht in-
folge kommerzieller Arbeitsteilung bedroht sahen.'®

Fur Moggach teilten die Romantiker ,a similar critical response to modern
culture as one of diremption and alienation; the emphasis is on shattered traditio-
nal solidarities, the liberation of the subject, and the confrontation of this subject

und Gerald Izenberg: Impossible Individuality: Romanticism, Revolution, and the Origins of Mo-
dern Selfhood, 1787-1802. Princeton/Oxford 1992.

16 Vgl. Stefan Nienhaus: ,Politische Romantik. Nutzen und Missbrauch eines kulturhistorischen
Begriffs“. In: Einheit der Romantik? Zur Transformation friihromantischer Konzepte im 19. Jahr-
hundert. Hg. von Bernd Auerochs und Dirk von Petersdorff. Paderborn 2009, S. 57-66; Matthias
Lowe: ,,,Politische Romantik‘ — Sinnvoller Begriff oder Klischee? Exemplarische Uberlegungen
zum frithromantischen ,Staatsorganismus‘-Konzept und seiner Rezeptionsgeschichte®. In: Athe-
ndum. Jahrbuch der Friedrich Schlegel-Gesellschaft 21 (2011), S. 189-202.

17 John Morrow: Romanticism and Political Thought; Douglas Moggach: ,Romantic Political
Thought®. In: The Oxford Handbook of European Romanticism, S. 660-683. Ahnlich bereits, wenn-
gleich Romantik auf Kapitalismuskritik verkiirzend: Michael Lowy und Robert Sayre: Romanti-
cism Against the Tide of Modernity. Durham 2001.

18 Siehe Ian McDaniel: ,Unsocial Sociability in the Scottish Enlightenment: Ferguson and Kames
on War, Sociability and the Foundations of Patriotism*. In: History of European Ideas 41 (2015),
S. 662-682; Eva Piirimde: Herder and Enlightenment Politics (= Ideas in Context, 147). Cambridge
2023.



118 =— Alexander Schmidt

with the rigours of the external world.“!* Nach Morrow versuchten die Romanti-
ker daher vor allem organische politische und soziale Gemeinschaften zu entwer-
fen, die der Interdependenz menschlicher Existenz gerecht wiirden. Im Kern
dieser Vision standen ein organischer Staat beziehungsweise politische Institutio-
nen, die den jeweiligen moralischen Status der Individuen als Mitglieder von
(intergenerationalen) Familien, religibsen Gemeinschaften und Berufsstanden wahr-
ten und die 6konomischen und emotionalen Bediirfnisse ihrer Mitglieder befriedig-
ten. Das Ziel einer solchen organischen Politik sei — so Morrow — die Erzeugung von
yharmony and symmetry in social relationships and in the inner life of individuals“
gewesen.” Zusammengefasst lassen sich somit die Anerkennung der kommunikati-
ven Gefithlsnatur des Menschen sowie die Beseitigung sozialer Antagonismen —
seien sie nun 6konomisch oder politisch bedingt — als Kernanliegen romantischer
Politikentwiirfe identifizieren.

Wenn ich im Folgenden die Grundsdtze der Realpolitik als Anti-Romantik be-
stimme, meine ich damit deren Zurtiickweisung eben dieses Versuches, politische
Konflikte durch vermeintlich héhere moralische oder &sthetische Einheiten zu
iberwinden. Anders als die Romantiker (rechts oder links) zielte Rochaus Analyse
von Politik bewusst nicht auf die Versohnung von Antagonismen — zwischen Klas-
sen oder zwischen Individuum und Gesellschaft —, noch ging es ihm um die Wie-
derherstellung von Ganzheiten. Im Gegenteil: Moral und Politik, Recht und Macht,
Religion und Staat sollten getrennt gehalten werden. Gesellschaftliche Antagonis-
men waren essenziell fiir die Evolution und stindige Erneuerung des Staates und
ermdglichten thm damit, im internationalen Uberlebenskampf der Staaten und Na-
tionen mitzuhalten.”! Im Gegensatz zur politischen Romantik (aber auch zu den
Friihliberalen und den radikalen Demokraten) lehnte Rochau daher Visionen der
Erneuerung von Politik durch moralische Erziehung ab. Der Mensch war fiir Ro-
chau ein ,politisches Thier“, aber nicht ein solches, das im Sinne der aristotelisch-
platonischen Tradition, die zum Teil von Romantikern wie Adam Miiller wieder
aufgegriffen wurde, seine Erflillung als Wesen in einem gemeinschaftlichen Leben
mit Gleichen finden wiirde. Der Staat diente vielmehr der Durchsetzung von gesell-
schaftlichen Interessen und dem Wohl nationaler Gruppen in einem internationa-
len Wettbewerb um Macht, Absatzmérkte und Ressourcen. Rochaus Etatismus

19 Douglas Moggach: Romantic Political Thought, 662.

20 John Morrow: Romanticism and Political Thought, S. 40.

21 So versteht Rochau die von Romantikern wie Friedrich Schlegel gegeifielten ,Kampfe des po-
litischen Partheigeistes“ als ,Kdmpfe, deren der Staat zu seiner hohern Entwicklung bedarf“.
Freilich mussten sie durch Patriotismus und ,Nationalsinn“ austariert werden. Ludwig von Ro-
chau: Grundsdtze der Realpolitik angewendet auf die staatlichen Zustinde Deutschlands. Heidel-
berg 1853, S. 14.



Realpolitik als Anti-Romantik =—— 119

prégte schliefSlich auch seinen skeptischen Nationalismus. Anders als die nationa-
listischen Romantiker erblickte er im Staat keine organische Hervorbringung einer
ethnisch und sprachlich homogenen Gemeinschaft, deren Kréfte es nur freizuset-
zen galt. Inshesondere im Licht der preuSischen Siege des Jahres 1866 und dem
suddeutschen Widerstand gegen eine deutsche Einigung unter preufiischer Fiith-
rung zweifelte Rochau an der politischen Reichweite nationaler Mobilisierung.
Am Ende war es Zwang von oben, durch politische Eliten, den Staat und milita-
rische Gewalt, der die Nation schuf, nicht Nationalgefiihl und Initiative der
Volksmassen.

Die Gegensétze zur Romantik erschopften sich jedoch nicht in inhaltlichen und
prinzipiellen Unterschieden. Rochau popularisierte zugleich eine soziologische Ana-
lyse von Politik in der Sprache der Tagespresse. Diese betont niichterne Semantik
der Interessen und harten Tatsachen setzte sich stilistisch und rhetorisch scharf ab
von einer sentimentalen ,Phantasie- und Gefiihlspolitik“ mit ihren ,formlose[n]
Vorstellungen, Herzensdrang, Gemiithsaufwallungen, wohlklingende[n] Wahlsprii-
che[n], auf Treu und Glauben angenommene[n] Stichworte[n]“.?* Der Modus von
Rochaus Prosa ist der des Sarkasmus, des beifdenden Spotts tiber die Illusionen der
Zeitgenossen, allen voran die der 48er, nicht der von Pathos oder romantischer Iro-
nie. Tragische Helden, Bosewichter und edle politische Ideale wurden zugunsten
einer historischen Soziologie des dynamischen Kampfes iiberindividueller gesell-
schaftlicher Kréfte um Macht gestrichen. Damit steht Rochaus Form des politischen
Denkens der Revision demokratisch-republikanischer Ideen bei revolutiondren Zeit-
genossen und Journalisten wie Karl Marx, Ferdinand Lassalle oder dem spéten Julius
Frobel nahe.” Dass die Semantik der Realpolitik dabei auch explizit anti-romantisch
daherkam, zeigt etwa ein Beitrag in der konservativen Berliner Revue von 1860. Der
anonyme Verfasser betont darin, dass die Realpolitik,

so hoch sie z.B. das Selfgovernment schétzt, doch demselben nicht, wie der romantische
Schwérmer der blauen Blume, nachjagen, sondern den Forderungen desselben nur insoweit
nachgeben [will], als die politischen, moralischen und 6konomischen Verhéltnisse der Ge-
sellschaft es augenblicklich erlauben.?*

22 So im Vorwort zum zweiten Teil der ,,Grundsétze“, in denen er noch einmal die Absicht der
Schrift von 1853 schildert. Ludwig von Rochau: Grundsdtze der Realpolitik angewendet auf die
staatlichen Zustdinde Deutschlands. Zweiter Theil. Heidelberg 1869, S. 1.

23 Fiir diesen ,turn“ vom demokratischen Republikanismus des Vorméarz zur Realpolitik siehe
Julius Frobel: Theorie der Politik als Ergebnis der erneuten Priifung demokratischer Lehrmeinun-
gen. 2 Bde. Wien 1861. Fur die Parallelen zwischen Marx’ und Rochaus Soziologie des Verhéltnis-
ses zwischen Recht und Macht siehe Alexander Schmidt: Might to Right: Natural Law and
Historicist Realism in German Political Thought, 1700-1950, Kap. 6 (im Erscheinen).

24 Berliner Revue. Socialpolitische Wochenschrift 20.1 (1860), S. 512.



120 — Alexander Schmidt

Die liberale Wochenschrift der Fortschrittspartei in Bayern erfasste den Stilwechsel
martialischer, wenn sie Rochaus Buch riickblickend aus dem Jahr 1869 ,.ein wahres
geistiges Stahlbad zu festem mannlichem Denken iiber den Staat“ nannte.”

Mit dem Begriff ,Realpolitik“ pragte Rochaus aufklarerische Kampfschrift ein
Schlagwort, das bekanntlich seine ganz eigene Rezeptionsgeschichte erfahren
sollte und insbhesondere sinnbildlich fiir die Reichseinigungs- und Aufienpolitik
Otto von Bismarcks steht.?® Schon Zeitgenossen diskutierten dariiber, ob sich Re-
alpolitik auf eine ,Erfolgspolitik des Augenblicks* reduzieren liee.”” Der liberale
Heidelberger Rechtsprofessor Johann Caspar Bluntschli bemiihte sich, eine Real-
politik, die von den historischen Bedingungen eines Volkes ausgeht, die gegebe-
nen Machtverhéaltnisse einberechnet und nur nach erreichbaren Zielen strebt,
von einer Realpolitik ,,der rohen Selbstsucht“ und der blofien ,materiellen Inter-
essen® abzugrenzen.”®

Unter dem Eindruck des 1873 von Heinrich von Treitschke verfassten Nachru-
fes auf Rochau wurde dessen Buch vor allem als Programmschrift der spéteren
Nationalliberalen Partei bzw. der gemafigten Liberalen gelesen. Darither wurde
ibersehen, dass, wie Christian Jansen in seiner bedeutenden Studie zur Paulskir-
chenlinken nach der Revolution von 1848/49 betont, die Grundsdtze der Realpoli-
tik Teil einer massenhaften realistischen Neuorientierung innerhalb der Linken
war.”? Um diese Ausgangssituation noch einmal auf den Vergleich zur Romantik
zurtickzufithren: Die politische Romantik antwortete auf die politischen Erschiit-
terungen durch eine erfolgreiche Revolution, Realpolitik auf eine, die scheiterte.*°
Nicht zuletzt begruben die Erneuerung des Deutschen Bundes und der Staats-
streich vom 2. Dezember 1851 durch Louis-Napoléon, dem sich das letzte Kapitel
der Grundsdtze der Realpolitik widmet, die letzten Hoffnungen auf eine liberal-
demokratische Erneuerung in der Mitte Europas.

25 Wochenschrift der Fortschrittspartei in Bayern 7 (13. Februar 1869), S. 50.

26 Vgl. John Bew: Realpolitik. A History. Oxford 2016; Wolfgang Kraushaar: ,Realpolitik als Ideo-
logie. Von Ludwig August von Rochau zu Joschka Fischer®. In: 1999. Zeitschrift fiir Sozialge-
schichte des 20. und 21. Jahrhunderts 3 (1988), S. 79-137; Karl-Georg Faber: ,Realpolitik als
Ideologie. Die Bedeutung des Jahres 1866 flir das politische Denken in Deutschland®. In: Histori-
sche Zeitschrift 203 (1966), S. 1-45.

27 Fedor von Schmidt-Warneck: Die Sociologie im Umrisse ihrer Grundprincipe. Bd. 1. Braun-
schweig 1889, S. 40 u. 48 ff.

28 Johann Caspar Bluntschli: Art. ,Politik und politische Moral“. In: Deutsches Staats-Wérterbuch.
Hg. von dems. und Karl Brater. Bd. 8. Stuttgart/Leipzig 1864, S. 117-128, hier S. 126.

29 Christian Jansen: Einheit, Macht und Freiheit, S. 258 ff.

30 In diesem Sinn zuletzt auch Christopher Clark: Revolutionary Spring. Fighting for a New
World, 1848-1849. London 2023, S. 768 ff.



Realpolitik als Anti-Romantik =— 121

Die zentrale Innovation Rochaus bestand hier weniger darin, dass er der Lin-
ken unter diesen fiir radikale Reformen unglinstigen Umstdnden ein pragmatisches
und erfolgsorientiertes Umdenken empfahl. Seine sich naturwissenschaftlich ge-
bende Untersuchung der tiberpersonlichen, dynamischen gesellschaftlichen Machte
in ihrem Verhdltnis zur Staatsgewalt, die den Zeitgeist als Kristallisationspunkt
neuer Werte ins Zentrum stellte, transportierte vielmehr eine héufig iibersehene
Warnung an die triumphierende Reaktion: Der gegenwartige Staat muss sich mit
den Kréften des Fortschritts arrangieren oder tiber kurz oder lang untergehen —
sei es durch einen Umsturz von unten oder den Verlust staatlicher Unabhéngigkeit
gegeniiber einem machtigeren Nachbarn.

Gleich auf der ersten Seite der Grundsdtze der Realpolitik stellte Rochau den
positivistischen Charakter seines Verstandnisses von Politik als Machtaustiibung
heraus. ,Daf} das Gesetz der Stdrke tiber das Staatsleben eine dhnliche Herrschaft
ausubt wie das Gesetz der Schwere iiber die Korperwelt“, miisse der Ausgangs-
punkt jeder praktischen oder theoretischen Erkenntnis des Politischen sein.*! Mit
dieser Betonung der naturalistischen Mechanik konkurrierender sozialer Krafte
erteilte Rochau normativen Fragen eine erniichternde Absage: ,Die praktische Po-
litik hat es zundchst nur mit der einfachen Tatsache zu thun, dafd die Macht allein
es ist welche herrschen kann. Herrschen heift Macht iiben, und Macht iiben
kann nur Der welcher Macht besitzt.“*? Fiir Rochau war es die Verkennung dieser
einfachen Wahrheit, die fiir die Illusionen und Fehler der 48er verantwortlich
zeichnete. Dieser machtpolitische Realismus leitete auch seine Neubestimmung
von Verfassung und Reprasentation, also von Kampfbegriffen, die im Zentrum
des vom Kantischen Vernunftrecht inspirierten, liberalen Denkens standen.*
Nach Rochau war es Aufgabe einer guten Verfassung, den unterschiedlichen ge-
sellschaftlichen Kréften rechtliche Geltung zu verschaffen und so die Macht des
Staates zu maximieren. Der Staat konne zwar versuchen, neue Bewegungen mit
Gewalt zu unterdriicken. Das geschehe aber letztendlich zu seinem Nachteil,
wenn nicht gar zu seinem Untergang.>* Sinnvoller sei es, neue Bewegungen zu
integrieren und so deren Kraft der staatlichen Macht zuzuschlagen. Rochaus

31 Ludwig von Rochau: Grundsdtze der Realpolitik (1853), S. 1.

32 Ebd, S. 2.

33 Siehe Hartwig Brandt: ,Vernunftrecht und Politik im Vormérz“. In: Naturrecht und Staat: Po-
litische Funktionen des europdischen Naturrechts (17.-19. Jahrhundert). Hg. von Diethelm Klippel.
Mtunchen 2006, S. 199-208; Horst Dippel: ,Das Dilemma des deutschen Friithliberalismus. Karl
von Rotteck und die Verfassung von Cadiz“. In: Historia Constitucional 13 (2012), S. 119-142.

34 Ludwig von Rochau: Grundsdtze der Realpolitik (1853), S. 6 £.



122 — Alexander Schmidt

Staatsmodell kniipfte hier zwar an altere Organismusvorstellungen an.** Doch
hatte sein Staatsorganismus nichts mit den Ideen eines harmonischen Stoffwech-
sels zwischen verschiedenen gesellschaftlichen Teilen zu tun, der der gegenseiti-
gen materiellen und psychischen Bediirfnisbefriedigung dient. Rochaus Staat ist
vielmehr in Prozessen eines permanenten, wachstumsgetriebenen Wandels und
Ringens um Gleichgewicht begriffen. Die Anerkennung neuer Kréfte bildet sich
schliefilich (vorithergehend) im Recht ab. In diesem Sinne beurteilt Rochau auch
den Wert jeder politischen Verfassung:

Die beziehungsweise oder richtige Verfassung ist diejenige welche alle gesellschaftlichen
Kréfte nach ihrem vollen Werthe zur staatlichen Geltung kommen 14ft. [...] Eine falsche Ver-
fassung ist hingegen diejenige welche den gesellschaftlichen Kraften die politischen Organe
versagt, und dadurch die wirksame Verwendung derselben erschwert oder unméglich
macht.*

Damit war die Aufgabe politischer Reprasentation klar naturalistisch als Instru-
ment der staatlichen Machterweiterung bestimmt, die von einem freien Spiel ge-
sellschaftlicher Kréfte profitierte.” Dass diese Lehren sich einzig allein an die
Liberalen und die Linke richteten, wie haufig in der Forschung behauptet wird,
erscheint jedoch fraglich. Mussten diese wirklich noch von der Wichtigkeit politi-
scher Reprasentation in modernen Gesellschaften iiberzeugt werden? War der
Adressat nicht hier mindestens ebenso die politische Reaktion, an deren Selbster-
haltungstrieb appelliert wurde?

Die Auseinandersetzung mit Positionen der konservativen Reaktion zeigte
sich nicht zuletzt in Rochaus Revolutionsbhegriff, in dem er die vollen Konsequen-
zen seines dynamischen Politikmodells erprobte. Die Konservativen brandmark-
ten zwar die Revolution als ,Emporung gegen das gottliche Gesetz“ und hétten
dabei vor allem die ,Auflehnung des Volks gegen die Regierungsgewalt im Auge*.
Fur Rochau bedeutete das jedoch eine polemische Verengung des gewohnlichen
Verstdndnisses, nach der unter einer Revolution der gewaltsame ,,Umsturz der
bestehenden Staatsverhiltnisse“ zu verstehen sei.’® In diesem Sinne fiel jede
Form des politischen Coups genauso darunter wie gewaltsame Eroberungen. Die
politische Revolution verlor damit ihren epochalen Ausnahmecharakter. Stattdes-

35 Vgl. Wolfgang Bockenférde: Art. ,Organ, Organismus, Organisation, politischer Korper“. In:
Geschichtliche Grundbegriffe. Hg. von Otto Brunner, Werner Conze und Reinhart Koselleck. Stutt-
gart 1978, S. 519-622.

36 Ludwig von Rochau: Grundsdtze der Realpolitik (1853), S. 5.

37 Ebd, S. 137.

38 Ebd, S. 31



Realpolitik als Anti-Romantik =— 123

sen erklarte Rochau sie zum Normalzustand der Staatengeschichte.® Er entklei-
dete die Revolution damit sowohl der reaktiondren Verteufelung als auch der de-
mokratischen Romantisierung. Insbesondere der Begriff der Volkssouveranitat
sei fir die Beurteilung der Berechtigung einer Revolution véllig unbrauchbar.
Was zdhle, sei einzig der Erfolg. Als Teilnehmer des erfolglosen Frankfurter Wa-
chensturms von 1833, in dem eine Hundertschaft aufstindischer Studenten eine
allgemeine Revolution in Deutschland auslésen wollte und vergeblich auf die
Beteiligung der Frankfurter Biirger setzte, hatte Rochau seine Lektion gelernt.
»Wer den Hergang der Revolution einigermafien beobachtet®, schrieb er zy-
nisch, ,,dem ist es nicht zweifelhaft daf} dieselbe immer von einer riistigen Min-
derheit ausgeht und durchgefiithrt wird. Die schlaffere Mehrheit verhélt sich
dabei in der Regel unthétig, gleichgiiltig und stumm.“*° Das zeitgendssische Pa-
radebeispiel, das fiir Rochau diesen Vorbehalt gegeniiber der Anteilnahme des
Volkes am konstitutionellen Geschehen bestétigte, bildete der franzésische
Staatsstreich vom Dezember 1851.

Diese anti-demokratische Skepsis verlieh Rochaus Nationalismus sein charakte-
ristisch etatistisches Profil, das ihn wie gesagt von einem romantischen Nationalis-
mus und dessen Nachfolgern unter den Demokraten und Liberalen des Vormérz
absetzte. In den Grundsdtzen der Realpolitik hatte er Nation, Nationalitit und Natio-
nalgeist zu einer zentralen Grundlage staatlicher Politik erklért. Rochau warnte vor
einem ,Krieg zwischen den staatlichen und den nationalen Kréften der Gesell-
schaft“, auch wenn er einen Frieden zwischen dem Volksgeist und einer antinatio-
nalen Politik fiir noch verderblicher hielt.** Fiir eine solche antinationale Politik
stand insbesondere der preufiisch-gsterreichische Dualismus, der zusammen mit
der aggressiveren Aufienpolitik Napoleon III die Aussichten auf eine deutsche Eini-
gung unter liberalen Vorzeichen bedrohte. Gleichwohl zeigte sich Rochau 1853 opti-
mistisch, dass sich der Einheitsgedanke, nachdem er in der Revolution politische
Energien biindeln konnte, nicht mehr aus der Welt schaffen liefe.** Angesichts des
Widerstandes gegen eine preufiisch gefiihrte Reichseinigung beurteilte er 1869 die
nationalen Energien deutlich kritischer. In seinem charakteristischen Lapidarstil
urteilte er:

Die deutsche Vaterlandsliebe ist aus viel Dichtung und wenig Wahrheit zusammengesetzt.
Es gibt keinen deutschen Nationalgeist im politischen Sinne des Worts und mit der Richtung

39 Ebd, S. 32.

40 Ebd,, S. 35.

41 Ebd,, S. 15. Zum Kontext von Rochaus Nationalismus siehe Mark Hewitson: Revolutionary Na-
tionalism in Germany, 1848-1866. London 2010.

42 Ludwig von Rochau: Grundsdtze der Realpolitik (1853), S. 56.



124 —— Alexander Schmidt

auf einen feststehenden politischen Zweck. [...] In sofern es uns mit der Einheit Ernst ist,
wollen wir damit lediglich ein gutes Geschaft machen und wo méglich, Jeder fiir sich, noch
ein besonderes Trinkgeld verdienen. Von irgend einem Opfer darf dabei am allerwenigsten
die Rede sein.*®

Die Deutschen — so Rochau — bildeten eine spite Nation, der es an politischer Ur-
teilskraft mangele und die sich stattdessen allzu sehr von hochfliegenden Idealen
leiten liefse. Am Vorabend des deutsch-franzdsischen Krieges hielt er die Anwen-
dung von Zwang fiir das einzige verbleibende Mittel, ,um den Partikularismus zu
brechen.“* Die Nationsbildung wurde damit zu einem Projekt erklart, das mit der
politischen Einigung nicht abgeschlossen war, sondern in vieler Hinsicht erst
begann.

Rochaus Konzeption von Realpolitik — so lassen sich meine Uberlegungen zu-
sammenfassen — verfolgte eine aufklarende Abrechnung mit zentralen Illusionen
des Jahrhunderts: dem zaudernden liberalen Konstitutionalismus des Frankfurter
Professorenparlaments, dem konservativen Glauben an die Restauration des Be-
stehenden, dem demokratischen Enthusiasmus fiir eine Volksrevolution und
schliefilich mit dem eigenen Glauben an das Mobilisierungspotential nationaler
Gefiihle. Anti-romantischer Realismus lasst sich hier nicht zuletzt als eine stilisti-
sche Geste verstehen, auch weil die bekdmpften politischen Illusionen der Ro-
mantik in verschiedener Form - sei es inhaltlich, sei es in einer Betonung einer
gefithlsgetragenen Politik der holistischen Uberwindung von Antagonismen — ver-
pflichtet erschienen. Was nach dieser Abrechnung blieb, war freilich ein gewisser
Zynismus der Macht und der imperialen Interessen, wie er fiir die Nationallibera-
len typisch wurde.

Die Konfrontation von Realpolitik und Romantik blieb nicht auf die 1850er
Jahre begrenzt. Vielmehr erfuhr sie eine Reprise in der Diskussion um eine mogli-
che Erneuerung von Politik und Gesellschaft durch die zivilisationskritische
Lebensphilosophie und die Ideen der lebensreformerischen Jugendbewegung
zwischen dem Ersten Weltkrieg und dem Beginn der Weimarer Republik. In
seinen Reden Wissenschaft als Beruf und Politik als Beruf dtzte Max Weber
gegen ,die moderne intellektualistische Romantik des Irrationalen“ und ,die
,Romantik des intellektuell Interessanten‘ ohne alles sachliche Verantwor-
tungsgefiihl“.*> Weber war nicht zuletzt {iber seinen Onkel und Lehrer Her-
mann Baumgarten, den Verfasser einer kritischen Abrechnung mit den Zielen

43 Ludwig von Rochau: Grundsdtze der Realpolitik (1869), S. 52.

44 Ebd, S. 54.

45 Max Weber: Wissenschaft als Beruf: 1917/1919. In: Ders.: Gesamtausgabe (GA). Bd. 1/17. Hg.
von Wolfgang J. Mommsen und Wolfgang Schluchter. Tiibingen 1992, S. 92 und 227.



Realpolitik als Anti-Romantik =—— 125

des Liberalismus, mit dem Realismus Julian Schmidts und Rochaus gut ver-
traut.*® Weber iibernahm dessen Grundgedanken, dass es sich beim Staat zunéchst
um eine Institution zur Austibung von Macht handele. Die Ausfiihrungen zu dieser
Soziologie der Politik als Macht bilden bekanntlich den einleitenden Teil von Politik
als Beruf. Auch teilte Weber Rochaus Einschétzung, dass es den Deutschen als spa-
ter Nation an politischer Urteilskraft und dem Verstdndnis moderner Politik fehle.
Beide Reden richteten sich nicht zuletzt gegen die neo-romantische Zurtickweisung
der modernen Berufswelt als entfremdend, wie sie in den Kreisen der Freideut-
schen Jugend vertreten wurde. Statt der Riickkehr zum ganzen Menschentum emp-
fahl Weber seinen Zuhérern — so sie sich dem Politischen widmen wollten —
bekanntlich das langsame ,Bohren von harten Brettern mit Leidenschaft und Au-
genmaR“.”’ Das hitte genauso schon in Rochaus Grundsdtz(n) der Realpolitik stehen
konnen.

,Mit schonen Idealen und reizenden Phantasiebildern als solchen, hat die
praktische Politik rein gar nichts gemein,“ hief§ es darin. Der politische Wert von
Idealen messe sich ausschlieflich am ,Marktpreise des Lebens“.*® Rochau und
Weber ging es darum, eine mittlere Linie zu halten — gegen eine revolutionér-
idealistische Linke einerseits, die zu schnell in die Zukunft eilen wollte, und eine
konservative Rechte andererseits, die zurtick in eine ebenso idealisierte Vergan-
genheit wollte. Rochau brandmarkte beide Extreme als Formen des Radikalismus,
der mit vermeintlich einfachen Lésungen die Jugend verfiihre.*® Beide Autoren
betonten dabei, dass Machtausiibung ohne Begeisterung und politische Ideale leer
sei. Allerdings stellt sich die Frage, ob unter dem Gewicht ihres anti-romantischen
Realismus das Verdnderungspotential ihres politischen Denkens nicht letztendlich
schwach blieb.®® Am Ende lieR sich das liberale Ziel einer Kombination aus
parlamentarischem Nationalstaat — mit oder ohne monarchische Spitze — und ka-
pitalistischer Marktwirtschaft nur durch einen Kompromiss mit den Kréaften der
konservativen Gegenrevolution erkaufen.

46 Hermann Baumgarten: Der deutsche Liberalismus. Eine Selbstkritik. Berlin 1866; vgl. Max
Weber: Jugendbriefe. Hg. von Marianne Weber. Tiibingen 1936, S. 293.

47 Max Weber: GA 1/17, S. 251f.

48 Ludwig von Rochau: Grundsdtze der Realpolitik (1869), S. 56.

49 Ebd.,, S. 56.

50 Vgl. Samuel Moyn: Liberalism against Itself. Cold War Intellectuals and the Making of Our
Times. New Haven 2023.






Kristina Mateescu

Romantische und gegenromantische
Weltanschauung

Alfred von Martin im Kontext der NS-Kritik

1 Hinfihrung

»ES ist noch nicht lange her“, heifdt es in einer 1926 erschienenen Rezension zu
Carl Schmitts prominent gewordener Politischen Romantik (1919, 21925),

da war es die tibliche Vorstellung, dafl die Romantik etwas Katholisches an sich trage und
der Verstarkung und Ausbreitung des Katholizismus zustatten gekommen sei. Im einzelnen
gingen die Ansichten in der Schéatzung des katholischen Mafies der Romantik auseinander.
Jedenfalls aber dachte niemand daran, sie als etwas dem Katholizismus Schédliches oder
fiir ihn Unerfreuliches anzusehen."

Mit Carl Schmitt, so der Rezensent Georg von Below (1828-1927),2 zeichne sich nicht
nur ein Wandel in der katholischen Romantik-Rezeption ab, vielmehr entbrenne
ein umfassender ,Streit um die Deutung der Romantik®, der die fachdisziplindren
Grenzen der Literaturhistorie sowie der Rechts- und Geschichtswissenschaft iiber-
schreite.® Dass sich innerhalb dieses Deutungsstreites auch ,spezifisch katholische
Kreise“ behaupten,* scheint fiir den Rezensenten im Wesen der Sache zu liegen: Er
bemerkt, dass die jiingeren Forschungsergebnisse zur deutschen Romantik, die den
protestantischen Charakter dieser Bewegung herausgestellt hitten,> gewisserma-

1 Georg von Below: ,Zum Streit um die Deutung der Romantik“. In: Zeitschrift fiir die gesamte
Staatswissenschaft 81 (1926), S. 154-162, hier S. 154.

2 Georg von Below gilt als Vertreter einer konservativen, die Soziologie und Kulturgeschichte
ablehnenden Staats- und Politikgeschichte. Siehe hierzu Otto Gerhard Oexle: ,Ein politischer His-
toriker. Georg von Below (1858-1927). In: Deutsche Geschichtswissenschaft um 1900. Hg. von Not-
ker Hammerstein. Wieshaden/Stuttgart 1988, S. 283-321.

3 Below nimmt die Rezension in diesem Sinne auch zum Anlass, um zum zeitgendssischen Metho-
den- und Deutungsstreit Stellung zu beziehen. Er hofft dabei, durch eine ,Aufwertung der Roman-
tik wichtige Energiereserven fiir die Aufwertung der konservativen Staats- und Politikgeschichte
freizulegen und diese gegen die sich neu etablierende Soziologie und Kulturgeschichte, samt der
naturalistischen und positivistischen Methode zu mobilisieren.

4 Georg von Below: ,Zum Streit um die Deutung der Romantik®, S. 155.

5 Von Below fiihrt hierfiir seine eigene Studie Die deutsche Geschichtsschreibung von den Befrei-
ungskriegen bis zu unseren Tagen. Geschichte und Kulturgeschichte (Leipzig 1916) sowie die Arbeit
Richard Samuels Die poetische Staats- und Geschichtsauffassung Friedrich von Hardenbergs
(Frankfurt am Main 1925) als Beleg an.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-007


https://doi.org/10.1515/9783111199733-007

128 =— Kristina Mateescu

f3en eine katholische Stellungnahme herausforderten. Wer allerdings, neben dem
Wortfiihrer Schmitt, zu jener als ,katholisch’ etikettierten Gruppe gehort, die sich,
folgt man Below, durch eine vermeintlich kritische Romantik-Rezeption aus-
zeichne, wird nicht weiter ausgefiihrt. Einzig in einer Fufinote findet sich ein
kurzer Hinweis auf Alfred von Martin (1882-1979) und seinen 1926 in der Kul-
turzeitschrift Hochland erschienenen Aufsatz Romantischer Katholizismus und
katholische Romantik. Folgt man dieser Spur, stofit man auf eine schon langer
schwelende Diskussion kulturkatholischer Provenienz:® Im Umfeld der Zeit-
schrift Hochland, die sich programmatisch den Vermittlungsmoglichkeiten von
Moderne und katholischer Glaubenswelt widmete, tobte jenseits der allgemei-
nen Aufmerksamkeit fiir Schmitts Schrift eine intensive Debatte um die Verhélt-
nishestimmung von Katholizismus und Romantik. Nicht zuféllig verdffentlichte
Schmitt hier 1924 unter dem definitorischen Titel ,Romantik“ das Vorwort zur
zweiten Auflage seiner rezeptionsstarken Studie.” Darauf respondierte Alfred
von Martin mit besagtem Aufsatz und erkannte Schmitt kurzerhand die Priori-
tat fir seine These eines ,Trennungsstrich[s]“ zwischen Romantik und Katholi-
zitdt ab: Diese These sei ndmlich keineswegs innovativ, sondern finde sich
schon in der programmatischen Schrift Die Wiedergeburt der Dichtung aus dem
religiésen Erlebnis (1909) des Hochland-Griinders und Herausgebers Carl Muth.®

In Schmitts antiromantischer und antiprotestantischer Position erkennt von
Martin dementsprechend zuallererst die Verteidigung des ,Weltanschauungsideal[s]“
der sogenannten ,katholischen Klassik“” zu deren Wortfithrern er neben Muth den
Literaturhistoriker Hermann Hefele,'® den Romanisten Hermann Platz,"! die Theolo-

6 Vgl. Ludwig Stockinger: Romantik und Katholizismus. Untersuchungen zur Asthetik der ,katho-
lischen Literatur® und zu ihren Anfiingen bei Joseph von Eichendorff. Kiel 1988, S. 218-224; Man-
fred Dahlheimer: Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus 1888-1936. Paderborn u. a. 1998,
S. 56-82; Stefan Gerber: ,,Romantik‘ - Zur Historisierung eines politisch-asthetischen Begriffs“.
In: Romantik und Freiheit. Wechselspiele zwischen Asthetik und Politik. Hg. von Michael Dreyer
und Klaus Ries. Heidelberg 2014, S. 45-69, hier S. 61.

7 Es ist Schmitts erste Verotffentlichung in Hochland. Vgl. dazu Manfred Dahlheimer: Carl
Schmitt und der deutsche Katholizismus, vor allem S. 436-442; vgl. auch Reinhard Mehring: Carl
Schmitt. Aufstieg und Fall. Eine Biographie. Miinchen 2009, S. 149 f.

8 Alfred von Martin: ,Romantischer Katholizismus und katholische Romantik*“. In: Hochland 23,1
(1925), S. 315-337, hier S. 315.

9 Ebd, S. 316.

10 Hermann Hefele: Der Katholizismus in Deutschland. Darmstadt 1919, S. 26 hatte, dhnlich wie
Schmitt, die Romantik als protestantisches Phdnomen, nédmlich ,als die vollendete Reife des Ge-
dankens der Reformation“ gedeutet.

11 Vermutlich bezieht sich Alfred von Martin dabei auf das ein Jahr zuvor erschienene Buch
von Hermann Platz: Deutschland — Frankreich und die Idee des Abendlandes. Koln 1924.



Romantische und gegenromantische Weltanschauung =—— 129

gen Romano Guardini”? und Abt Ildefons Herwegen™ sowie — neuerdings — auch Carl
Schmitt z&hlt* Und in der Tat stellte Muths Schrift Die Wiedergeburt der Dichtung
aus dem religidsen Erlebnis, deren Titel sich an Wilhelm Diltheys Das Erlebnis und die
Dichtung anlehnt, in diesem Zusammenhang eine wichtige Referenz dar. Diltheys
»geistesgeschichtliches Forschungsprogramm*“ hatte bekanntlich fir die ,intensive[]
Romantikrezeption nach 1900“ entsprechende Standards gesetzt und dabei einer
Epochendeutung Vorschub geleistet,”® in der die kulturhistorische Bewegung ,als
Muster einer kulturellen deutschen Identitit“ begriffen wurde.'® Muth, der sich zeit-
lebens fiir einen literarischen Katholizismus auf der ,Hohe der Zeit‘ engagierte,
wertete Diltheys Begriff des ,Erlebnisses“ um, indem er ,das subjektive religiose
Erlebnis an die ,objektive Welt der christlichen Offenbarungstatsachen’, an den
JInhalt des christlichen Glaubensleben* band.” Das Verhaltnis von Katholizismus
und Romantik lotete er dabei unter dem Gesichtspunkt der Kunstproduktion aus,
wie stets darum bemiiht, die althergebrachte Religion ein weiteres Mal als tragfa-
hige Ressource einer Kulturbewegung zu aktualisieren.'®

Dass also gerade ,spezifisch katholische Kreise‘ die Renaissance der Romantik
zu Beginn des 20. Jahrhunderts und das damit verbundene Bediirfnis der Offent-
lichkeit nach einer ,ganzheitlichen’, in der Romantik wurzelnden Weltdeutung als
Chance begriffen, der zeittypischen Sinnkrise eine spezifisch katholische Antwort
zu geben," liegt nahe. Inshesondere dem aufkommenden Mystizismus der Neoro-
mantik, die das Objektivititspostulat des Naturalismus verabschieden wollte,*
sollte dabei die ,Objektivitat eines positiven Christentums entgegengestellt wer-

12 Hier ist sehr wahrscheinlich Romano Guardini: Vom Geist der Liturgie. Freiburg im Breisgau
1918, gemeint.

13 Ildefons Herwegen: Das Kunstprinzip in der Liturgie. Paderborn 1912.

14 Vgl. Alfred von Martin: ,Romantischer Katholizismus*, S. 316.

15 Ralf Klausnitzer: ,Umwertung der deutschen Romantik? Aspekte der literaturwissenschaftli-
chen Romantik-Rezeption im Dritten Reich“. In: Literaturwissenschaft und Nationalsozialismus.
Hg. von Holger Dainat und Lutz Danneberg. Tibingen 2003, S. 185-214, hier S. 189.

16 Detlef Kremer: [Art.] ,Romantik‘. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Bd. 3.
Hg. von Klaus Weimar u. a. Berlin/Boston 2003, S. 326-331, hier S. 331.

17 Maria Giacomin: Zwischen katholischem Milieu und Nation. Literatur und Literaturkritik im
Hochland (1903-1918). Paderborn u. a. 2009, S. 56 f.

18 Vgl. Carl Muth: Die Wiedergeburt der Dichtung aus dem religiosen Erlebnis. Gedanken zur Psy-
chologie des katholischen Literaturschaffens. Kempten u. a. 1909, S. 78-91.

19 Paradigmatisch dafiir ist inshesondere Max Scheler: ,Soziologische Neuorientierung und die
Aufgaben der Katholiken nach dem Krieg*. In: Hochland 13,2 (1915), S. 188-204 und S. 257-294.

20 Siehe hierzu etwa Uwe Sporl: Gottlose Mystik in der deutschen Literatur um die Jahrhundert-
wende. Paderborn 1997.



130 = Kristina Mateescu

den, die im Umfeld des Hochland-Kreises vielfach mit dem Begriff ,Klassik“ asso-
ziiert wurde und als ein Gegenmodell der Romantik figurierte.2*

Der Romantik-Diskurs in Hochland liefert ein anschauliches Beispiel fiir die
Rahmung, die das kulturkatholische Journal ihren Autor:innen bot, um auch in
den Jahren nationalsozialistischer Herrschaft fiir nominell gegenromantische Po-
sitionen in zeitkritischer Absicht zu werben. Alfred von Martins antinazistische
Doppelbiografie Nietzsche und Burckhardt (1941) stellt hierfiir einen eindriickli-
chen Fall dar.

Nach einer kurzen Vorstellung des lange Zeit in Vergessenheit geratenen Kul-
tursoziologen (2) wird es im vorliegenden Beitrag zundchst darum gehen, von Mar-
tins Auseinandersetzung mit der Romantik im Umfeld des Hochland, zu dem wie
erwahnt zeitweise auch Carl Schmitt gehorte, zu rekonstruieren. Dabei zeige ich,
wie von Martin in den 1920er Jahren eine kultursoziologische Evaluation der Ro-
mantik vornimmt und dabei auch zu einer differenzierten Einschdtzung des ,ro-
mantischen Typus‘ gelangt (3). Anschliefiend lege ich dar, wie diese Perspektive fiir
seine Studie Nietzsche und Burckhardt modifiziert wurde, um Nietzsche als Repra-
sentanten einer nun negativ bewerteten, mit der Ideologie des Nationalsozialismus
assoziierten ,romantischen Weltanschauung‘ erscheinen zu lassen; Burckhardt hin-
gegen sollte die ,klassische Weltanschauung prasentieren, die einer christlich-
humanistisch gesinnten Leserschaft, inshesondere der ,Phalanx der katholischen
Klassik? als Identifikationsfigur offeriert wurde. Von Martin passte zu diesem
Zweck seine an der Soziologie Karl Mannheims geschulte Typologie einem ,be-
stimmtgerichteten Erkenntniswollen“ an,® das ihm nicht nur eigene Werturteile
erlaubte, sondern diese auch von seinen Leser:innen einforderte (4).

2 Alfred von Martin als Schiiler von Karl
Mannheim und Max Weber

Im Anschluss an sein Jura- und Geschichtsstudium, der Promotion und schliefflich
Habilitation im Fach Geschichte an der Universitdt Frankfurt etablierte sich

21 Jakob Overman bezieht sich kritisch auf den Optimismus der modernistischen Katholiken im
Hinblick auf die neuromantische Wende: Jakob Overman: ,Zum Streit um die Romantik®. In:
Stimmen aus Maria Laach 81 (1911), S. 171-179, hier S. 171.

22 Vgl. Manfred Dahlheimer: Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus, S. 67.

23 Alfred von Martin: Soziologie der Renaissance und weitere Schriften. Hg. von Richard Faber
und Christine Holste. Wiesbhaden 2016, S. 7.



Romantische und gegenromantische Weltanschauung =—— 131

Alfred von Martin im Laufe der 1920er Jahre als Kulturhistoriker und Soziologe.**
Nachdem er einige Jahre an der Universitdt Miinchen als aufSerordentlicher Pro-
fessor Geschichte gelehrt hatte, wurde er 1931 zum Honorarprofessor und Direk-
tor des soziologischen Seminars an der Universitit Gottingen ernannt, liefd sich
aber bereits ein Jahr spéter angesichts der zunehmend repressiven politischen
Lage und aus Gegnerschaft zum Nationalsozialismus langfristig beurlauben.” Das
Leben als Privatgelehrter konnte von Martin, der finanziell gut gestellt war, zu-
néchst angemessen bestreiten, und er blieb in seiner ,inneren Emigration‘ weiter-
hin wissenschaftlich aktiv: In den Jahren des Nationalsozialismus gelang es ihm,
einige Artikel, Rezensionen sowie zwei umfangreiche geistesgeschichtliche Stu-
dien, neben Nietzsche und Burckhardt noch Die Religion in Jacob Burckhardts
Leben und Denken (1942), zu verfassen und diese teils innerhalb, teils aufserhalb
Deutschlands, zu verdffentlichen. Von Miinchen aus — dorthin zog er 1932 zu-
riick — intensivierte er seine Beziehungen zum Netzwerk um die Zeitschrift Hoch-
land und konvertierte unter dem Einfluss des Hochland-Kreises schliefslich 1940
selbst zum Katholizismus.”® Die renommierte Kulturzeitschrift hatte von Martin
bereits wahrend der Weimarer Republik Visibilitdt im katholischen Intellektu-
ellenmilieu verschafft. Im sogenannten Dritten Reich konnte er darauf aufhauen
und eine ihm vertraute Leserschaft ,verdeckt’ mit nonkonformen Publikationen
beliefern.

Eine Vielzahl seiner Studien beschéftigt sich mit der mentalitatsgeschichtlichen
Begriindung epochaler Ubergéinge im Allgemeinen und der kulturellen Entwicklung
biirgerlicher Gesellschaften im Besonderen. Bereits in seiner Habilitationsschrift,

24 Eine einschldgige Kurzbiografie Alfred von Martins findet sich bei Perdita Ladwig: Das Re-
naissancebild deutscher Historiker 1898-1933. Frankfurt am Main 2004, S. 202-277, hier auch eine
ausfithrliche Personalbibliografie; siehe ferner zu Alfred von Martin Volker Kruse: Historisch-
soziologische Zeitdiagnosen nach 1945. Eduard Heimann, Alfred von Martin, Hans Freyer. Frank-
furt am Main 1994, S. 100-108; Mario Rainer Lepsius: ,Alfred von Martin“. In: Kolner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie 31 (1979), S. 826-828; Aniké Szah6: Vertreibung, Riickkehr,
Wiedergutmachung. Géttinger Hochschullehrer im Schatten des Nationalsozialismus. Gottingen
2000, v. a. S. 25 £.; Gesellschaft und Humanitdt. Der Kultursoziologe Alfred von Martin (1882-1972).
Hg. von Richard Faber und Perdita Ladwig. Wiirzburg 2013.

25 Vgl. Michael Neumann: ,Uber den Versuch, ein Fach zu verhindern. Soziologie in Géttingen
1920-1950¢. In: Die Universitdt Gottingen unter dem Nationalsozialismus. Hg. von Heinrich Becker
u. a. Miinchen 1998, S. 454-468, hier S. 461; Aniké Szabé: Vertreibung, Riickkehr, Wiedergutma-
chung, S. 119.

26 Vgl. Richard Faber und Perdita Ladwigs: ,Interview mit M. Rainer Lepsius im Juni 2009 tiber
Alfred von Martin“. In: Gesellschaft und Humanitt (2013), S. 11-28, hier S. 22. Von Martins Sympa-
thie fiir den katholischen Glauben war allerdings schon alter und zeigt sich bereits in seiner Dis-
sertation zu Coluccio Salutati. Siehe hierzu auch Perdita Ladwig: Das Renaissancebild deutscher
Historiker 1898-1933. Frankfurt am Main 2004, S. 244.



132 =— Kristina Mateescu

die sich am Beispiel des Renaissancehumanisten Coluccio Salutati mit dem ,huma-
nistischen Lebensideal® auseinandersetzt,?’ zeichnet sich von Martins wissensso-
ziologisches Forschungsinteresse ab, und spitestens mit seinen Beitragen?® im
Handwdrterbuch der Soziologie (1931) und der gemeinhin als ,Hauptwerk® rezi-
pierten, offen faschismuskritischen Studie Soziologie der Renaissance (1932) wurde
er von der zeitgendssischen akademischen Offentlichkeit als soziologisch arbeiten-
der Kulturhistoriker wahrgenommen und anerkannt.*

Im Feld der noch jungen Soziologie orientierte sich Alfred von Martin mafsgeblich
an Karl Mannheim, dem er mit reichlich Bewunderung seine Soziologie der Renais-
sance widmete. Dessen innovative ,Theorietechnik“ der ,Weltanschauungsanalyse*
prégte von Martins Methodologie nachdriicklich.** Daneben stellte Max Weber eine
wichtige ReferenzgréRe dar, an der er sich ebenfalls zeitlebens ausrichten sollte.* Im
Anschluss an Webers ,Idealtypen® verfolgte von Martin in seinen Arbeiten eine typo-
logisierende Betrachtungsweise, die, entgegen der normativen Typologie-Konjunktur
in der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts, dezidiert kultursoziologisch angelegt war.
Dies zeigt sich auch in seiner Auseinandersetzung mit Carl Schmitt und der zeitgenos-
sischen katholischen Romantik-Rezeption.

27 Alfred von Martin: Coluccio Salutati und das humanistische Lebensideal. Ein Kapitel aus der
Genesis der Renaissance. Berlin/Leipzig 1916.

28 Alfred von Martin: ,Kultursoziologie des Mittelalters“. In: Handwérterbuch der Soziologie. Hg.
von Alfred Vierkandt. Stuttgart 1931, S. 370-390; ders.: ,Kultursoziologie der Renaissance“. In:
Handwoérterbuch der Soziologie. Hg. von Alfred Vierkandt. Stuttgart 1931, S. 495-510.

29 Richard Faber und Christine Holste: ,Vorwort®. In: Alfred von Martin: Soziologie der Renais-
sance und weitere Schriften, S. VIL

30 Zu Alfred von Martins ,Wandel zum Soziologen“ vgl. Manfred Lauermann: ,Die Geburt der So-
ziologie aus dem Geiste der Renaissance. Alfred von Martin im wissenschaftsgeschichtlichen Kon-
text“. In: Gesellschaft und Humanitdt, S. 155-188, v. a. S. 156-160; allgemein zum akademischen
Werdegang von Martins: Perdita Ladwig: Das Renaissancebild deutscher Historiker, S. 202-277.

31 Manfred Lauermann: ,Die Geburt der Soziologie aus dem Geiste der Renaissance, S. 159 f.

32 Nach 1945 im Besonderen in Alfred von Martin: Ordnung und Freiheit. Materialien und Refle-
xionen zu Grundfragen des Soziallebens. Frankfurt am Main 1956 sowie ders.: Soziologie. Die
Hauptgebiete im Uberblick. Berlin 1956.



Romantische und gegenromantische Weltanschauung =—— 133

3 Von Martins Auseinandersetzung mit Carl
Schmitt und der katholischen Romantik-
Rezeption

Alfred von Martin hatte sich mit zahlreichen Publikationen in den prosperierenden
Romantik-Diskurs der 1920er Jahre eingeschaltet, um den zeitgendssischen, oft
uberstrapazierten Adaptionen eine profiliertere, sozialhistorische Perspektive ent-
gegenzustellen. Eine programmatische Reformulierung der eigenen ,methodologi-
schen Orientierung’ findet sich in dem Artikel Romantischer Katholizismus und
katholische Romantik, der 1925 in Hochland erscheint und unmittelbarer auf Carl
Schmitts erstmals 1919 verdéffentlichte Politische Romantik reagiert. Bekanntlich
hatte Schmitt darin, in antiliberaler Stofirichtung, die Romantik als ,,subjektivierten
Occasionalismus“ definiert®® und sie als entscheidende Durchgangsstation einer als
Auflésungsprozess verstandenen Sdkularisierung charakterisiert. In diesem Zusam-
menhang unterstellte Schmitt der Romantik eine strukturelle Unvertraglichkeit mit
dem Katholizismus, den er dagegen als antiliberales Denksystem konturierte.**
Schmitts Thesen waren Carl Muth ,als willkommene Unterstiitzung seiner ideellen
Position im deutschen Katholizismus erschienen.® In seiner Rezension lobte der
Hochland-Herausgeber Schmitts ,geistreiche und zugleich wissenschaftlich gedie-
gene Abhandlung, die der Aufgabe diene, die Romantik zugunsten einer ,,Hinwen-
dung zu einem neuen klassischen Ideal“ zu iiberwinden.*® Schmitt revanchierte
sich fiir diese Hommage mit einem Beitrag, ndmlich dem oben bereits erwdhnten
Vorwort zur Politischen Romantik.

Wie aus Alfred von Martins responsivem Artikel hervorgeht, teilte er mit
Schmitt und Muth die Auffassung von der Unvereinbarkeit katholischer und ro-
mantischer Weltanschauung und lobte demgemaéfd Schmitts Beitrag als ,frische[n]
Lufthauch® inmitten des ,katholischen Apologetentum[s]“.37 Gleichwohl tibte er
mafSgeblich Kritik am methodischen Verfahren des Juristen. So beméngelte er, dass
sich Schmitt zuungunsten der Romantik vornehmlich an moralisch-politischen Ka-
tegorien orientiere und den zeitgendssischen Konjunkturbegriff ,Romantik‘ ledig-
lich als ,apriorische Begriffskategorie“ in Dienst genommen habe.*® In Schmitts
Ausfiihrungen konnte von Martin daher keine Differenzierung oder gar Klarung

33 Vgl. Carl Schmitt: Politische Romantik. 2. Aufl. Berlin 1925, S. 24.

34 Vgl. ebd,, S. 34-49.

35 Manfred Dahlheimer: Carl Schmitt und der deutsche Katholizismus, S. 551.
36 Carl Muth: ,Weihnachtsbiicherschau“. In: Hochland 18,1 (1920/21), S. 387.
37 Alfred von Martin: ,Romantischer Katholizismus, S. 319.

38 Ebd, S. 318.



134 — Kristina Mateescu

des ,kontroverse[n] Terminus“ ,Romantik* erkennen,®® sondern beobachtete viel-
mehr eine verstarkte Polarisierung der sich lediglich in Oppositionen entfaltenden
und vornehmlich politisch-weltanschaulichen Denkmustern entsprechenden Re-
zeption. Er votierte hingegen fiir eine ,adaquate“, und das hief8 fiir ihn: eine histo-
risch und kultursoziologisch informierte ,,Betrachtungsweise“.40 Nur durch eine
radikale Historisierung, so gab sich von Martin iiberzeugt, sei der von Schmitt und
anderen betriebenen ,Idolatrie“ und der als ,katholische[n] Kierkegaardianismus“
bezeichneten Instrumentalisierung der ,Romantik®, die wiederum einen ,Dezisio-
nismus“ im Schmitt’schen Sinne herausfordere,** entgegenzuwirken. Die komplexe
Kulturerscheinung ,Romantik‘ miisse dafiir jenseits eines ,Freund-Feind-Schemas*
analysiert werden. In einem ersten Schritt sei zwischen den Selbstdarstellungen
der Romantiker und der Romantik als ,geistige[m] Gebilde“ zu unterscheiden.*? In
einem zweiten Schritt kdnnten schliefllich die biografisch-psychologische und die
ideologische Betrachtungsweise zusammengefiihrt werden, und zwar mithilfe
eines typologisierenden Verfahrens, das reprasentative Sozialfiguren fokussiert:
»Was also ,Romantik‘ sei in irgend einem konkret-geschichtlichen Sinne [...], wird
sich immer danach richten, welche Figuren man als ,Romantiker‘ gelten 1aRt.«*3
Von Martins Ausfithrungen lassen sich unschwer als Plddoyer fiir ein kulturso-
ziologisches, an Karl Mannheim und Max Weber geschultes Analyseverfahren
lesen. Folglich féllt auch sein Urteil differenzierter aus als das von Schmitt: Die ro-
mantische Idee, das ,Einsaugen des Objektiven in das Subjektive“44 koénne zwar
durchaus als geistesgeschichtliche Stufe des Sakularisierungsprozesses charakteri-
siert, genauer in einer rein asthetizistischen Weltanschauung identifiziert werden,
wie sie bei etlichen Romantikern ausgedriickt sei; mit dem Objektivitdtsanspruch
des Katholizismus sei eine solche ,Romantik‘ gewiss nicht vereinbar. Gleichwohl at-
trahiere der Katholizismus ,romantische Naturen‘, wie Carl Muth bereits in seiner
Programmschrift Die Wiedergeburt der Dichtung aus dem religiosen Erlebnis argu-
mentiert hatte. Diese Attraktivitit sieht von Martin — in Anlehnung an Muth - in
der oppositionellen Haltung der katholischen Kirche zur Aufklarung begriindet, an
deren Idealen die Romantiker bekanntlich Kritik getibt hatten. Die vielfachen Kon-
versionen der romantischen Schriftsteller zum Katholizismus seien dementspre-
chend, so Alfred von Martins These, ,weit mehr psychologisch motiviert, als in den

39 Ebd, S. 315.

40 Ebd.

41 Ebd, S. 318.

42 Ebd.

43 Vgl. ebd,, S. 317f.
44 Ebd, S. 320.



Romantische und gegenromantische Weltanschauung =—— 135

Denkvoraussetzungen der Romantik begriindet“.** Wahrend Romantiker wie Nova-
lis und Ludwig Tieck als bestimmte ,Typen romantischer Religiositat“ nur ,peri-
pherische Beziehungen zum Katholizismus“ gehabt, also mit der Religion niemals
Ernst gemacht hétten, konne man bei Friedrich Schlegel einen tatsachlichen ,Stand-
punktwechsel“ hin zum Katholizismus beobachten. Entsprechend sei Schlegel nach
seiner Konversion nicht mehr als Romantiker im strengen Sinne anzusehen. Mit
seinem Bekenntnis zum Katholizismus habe sich in ihm eine andere, nicht-
romantische ,Weltanschauung [...] historisch verpuppt“.*® Anders liege der Fall
bei Joseph von Eichendorff, der es nach von Martins Auffassung ,nicht notig*
hatte, ,sich zu wandeln: denn er war der geborene und gewachsene Katholik« 4’
Eichendorff sei folglich ein gutes Beispiel fir eine ,wirklich katholische, also
einem objektiv gegebenen Hoheren untergeordnete und einem von da aus be-
dingten festen System der Werte eingeordnete ,Romantik‘«.*®

Aus dieser Differenzierung unterschiedlicher ,Romantiker-Typen‘ leitet von
Martin die titelgebende Unterscheidung zwischen einem negativ gewerteten, alle
Bereiche des Lebens dsthetisierenden, romantischen Katholizismus auf der einen
und einer katholischen Romantik auf der anderen Seite ab, die das ,Primat des
Ethischen vor dem Asthetischen‘ gelten lasse.** Eichendorff und der konvertierte
Friedrich Schlegel miissten folglich als Beispiele fiir den letzten Fall, Brentano,
Ludwig Tieck und Novalis fiir den ersten gelten.

Wenngleich von Martin, in Ubereinstimmung mit Schmitts These vom ,sub-
jektivierten Occasionalismus‘, die romantische Weltanschauung mit Relativismus,
Asthetizismus und Standpunktlosigkeit gleichsetzt, bemiiht er sich dennoch um
begriffliche Klarung und einen differenzierten Ansatz, in dem analytisch zwi-
schen einer ideologischen und einer biografisch-psychologischen Betrachtung un-
terschieden wird. Hierin lsst sich schliefllich auch seine generelle Kritik an der
katholischen Romantik-Rezeption ausmachen, die er recht deutlich formuliert: Et-
liche und vornehmlich dem Katholizismus nahestehende Denker — hierzu zahlt
er Carl Muth, den Maria Laacher Benediktinermoénch Ildefons Herwegen,so den
Literaturhistoriker Hermann Hefele® und als jiingstes Beispiel den Juristen Carl
Schmitt — hatten im Zeichen eines ,bestimmte[n] Weltanschauungsideal[s], ndm-

45 Ebd.,, S. 323.

46 Ebd., S. 317.

47 Ebd.,, S. 323.

48 Ebd.

49 Ebd,, S. 332.

50 Vgl. lldefons Herwegen: Das Kunstprinzip der Liturgie.

51 Vgl. Herman Hefele: Das Wesen der Dichtung. Stuttgart 1923, hier vor allem die Kapitel
»Leben und Schaffen“ (S. 36-73) sowie ,Gehalt und Idee“ (S. 194-234).



136 = Kristina Mateescu

lich dem ,der neuen katholischen Klassik“, hauptsachlich Ideologiekritik betrie-
ben und so den Blick auf die Eigentiimlichkeiten dieser kulturgeschichtlichen
Epoche verstellt.’? Die Romantik miisse stattdessen als bestimmte ,geistesge-
schichtliche Situation‘ betrachtet und folglich konsequent historisiert werden.

Bei aller Kritik an der romantischen Weltanschauung gesteht er ihr als ,sub-
jektivistischer Bewegung® aber dennoch ,das Verdienst“ zu, den Katholizismus zu
»~Weitherzigkeit“ und ,Aufgeschlossenheit“ bewegen und ihn so vor Erstarrung
schiitzen zu konnen. In diesem Sinne rét er denn auch den zahlreichen Anhén-
gern der ,katholischen Klassik*:

Gewif$ haben jene neuesten Chorfiihrer recht, welche nicht miide werden zu betonen, dafs
der Katholizismus Klassik sei. Aber es gibt auch eine starre und tote Klassik; und es gibt
auch einen starren und innerlich toten Katholizismus. Da dient denn ein Teilchen Romantik
nur zum Guten.*

Alfred von Martin, zu diesem Zeitpunkt noch ein mit dem Katholizismus sympa-
thisierender Protestant, nutzt hier — jenseits seines wissenschaftlichen Interesses
am Thema - offenkundig die Gelegenheit, um sich appellativ an die deutschen
Katholiken zu wenden und fiir ein bestimmtes Maf§ an ékumenischer Offenheit
zu pladieren.

Der hier nur kursorisch vorgestellte Beitrag kann beispielhaft dariiber Auf-
schluss geben, wie von Martin den ubiquitdren Romantik-Diskurs seiner Zeit um
kultur- und wissenssoziologische Gesichtspunkte bereicherte. Fiir eine metho-
disch kontrollierte Erschlieffung der komplexen Kulturbewegung des 19. Jahrhun-
derts und zur Unterbindung der vielfachen terminologischen Wirren setzt von
Martin auf die Modellierung repréisentativer Sozialfiguren.>* Den zeitgendssi-
schen Revitalisierungs- und Parallelisierungsversuchen der auratisierten Moder-
nisierungshewegung begegnet er so mit einer wissenschaftlichen Ernsthaftigkeit,
die sich methodisch aus der Soziologie speiste.

Auch in seinen dezidiert wissenschaftlichen Publikationen zum Thema -
etwa fir die Historische Zeitschrift, die Deutsche Vierteljahresschrift fiir Litera-
turwissenschaft und Geistesgeschichte, das Archiv fiir Kulturgeschichte oder
die kulturphilosophische Zeitschrift Logos — verfolgte von Martin das Ziel, fir
eine kultursoziologische Perspektive zu werben.> Seiner Publikationstétigkeit

52 Diese suche ndmlich ,nur nachtréglich die exempla“ und liege etwa bei ,Strich und Hefele“
vor (Alfred von Martin: ,Romantischer Katholizismus®, S. 318).

53 Ebd,, S. 336.

54 Vgl. ebd., S. 334-336.

55 Alfred von Martin: ,Das Wesen der romantischen Religiositdt“. In: Deutsche Vierteljahres-
schrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 2,3 (1924), S. 367-417; ders.: ,Romantische
Konversionen“. In: Logos 17 (1928), S. 141-164; ders.: ,Petrarca und Augustin“. In: Archiv fiir Kul-



Romantische und gegenromantische Weltanschauung =— 137

im weltanschaulich gebundenen Hochland lassen sich dariiber hinaus weitere
Funktionen zuschreiben. Es liegt nahe, dass er mit seinem differenzierten Ansatz in
,aufklarerischer Absicht‘ jene weltanschauliche Parteinahme gegen die Romantik
flankieren wollte, die Carl Muth bereits in Das religiése Erlebnis und die Dichtung
préaludiert hatte und die in der von ihm herausgegebenen Zeitschrift als ,neuel[]
katholische[] Klassik* ihren Ausdruck fand.’® Obwohl von Martin, dhnlich wie
Schmitt, die romantische Weltanschauung mit Asthetizismus und Relativismus iden-
tifizierte, kritisierte er zugleich einen generalisierenden ,Antiromantismus‘. Zudem
verschaffte ihm der Auftritt im Hochland die Moglichkeit, den eigenen kulturpoliti-
schen Interessen nachzukommen. Zeitlebens engagierte er sich fiir ein 6kumenisches
Kirchenverstandnis und projektierte in diesem Zusammenhang die Zeitschrift Una
Sancta, die von 1925 bis 1928 erschien und fiir die er, wie aus seinen Korresponden-
zen hervorgeht, etliche Hochland-Autor:innen warb. So zeugt auch sein Beitrag ,Ro-
mantischer Katholizismus und katholische Romantik, in dem unter anderem eine
Lanze fiir die Reformation und also auch den Protestantismus gebrochen wird, von
der Absicht, innerkonfessionelle Fronten, wie sie sich etwa in den Weltanschauungs-
idealen von ,Klassik‘ und ,Romantik‘ verfestigten, zugunsten der Okumene aufzubre-
chen. Die publizistische Prasenz in Muths Journal verschaffte ihm fiir derlei Belange
eine vielversprechende Adressatenschaft.

Die im Hochland-Kreis wahrend der Jahre der Weimarer Republik etablierten
wissenschaftlichen und weltanschaulichen Parameter blieben auch fiir von Mar-
tins Denken und Schreiben in den Jahren der NS-Diktatur mafigeblich und liefern
nicht zuletzt fiir seine antinazistische Doppelbiografie Nietzsche und Burckhardt,
um die es im Folgenden gehen wird, einen wichtigen Kontext.

4 Romantische versus klassische Natur:
Nietzsche und Burckhardt (1941)

In seiner geistesgeschichtlichen Studie Nietzsche und Burckhardt, die 1941 im Ernst
Reinhardt Verlag erschien, bedient sich Alfred von Martin, wie schon in seinen friihe-
ren Arbeiten, einer typologisierenden Betrachtungsweise, die mittels zweier Sozialfi-

turgeschichte 18 (1928), S. 57-96; ders.: ,Neuere Romantikliteratur“. In: Historische Zeitschrift
140,2 (1929), S. 364—-377. Zu Alfred von Martins wissenschaftspolitischen Interessen sind seine bis-
lang unveroéffentlichten Korrespondenzen mit Erich Rothacker aufschlussreich, die in Rothackers
Nachlass in der Universitdts- und Landesbibliothek Bonn iiberliefert sind (NL Rothacker I, Uni-
versitits- und Landesbibliothek Bonn).

56 Alfred von Martin: ,Romantischer Katholizismus®, S. 316.



138 = Kristina Mateescu

guren das Wesen einer bestimmten, im Umbruch befindlichen Zeit diagnostisch her-
auszustellen suchte. Im Unterschied zu etlichen anderen seiner Publikationen, in
denen ebenfalls sogenannte Typen fiir geistesgeschichtlich-kultursoziologische Frage-
stellungen in den Dienst genommen werden, geht es in Nietzsche und Burckhardt
aber weniger darum, aus historischer und wissenschaftlicher Distanz eine bestimmte
,geistesgeschichtliche Situation‘ zu rekonstruieren. Stattdessen werden hier die Figu-
ren selbst sowie ihr Verhéltnis zueinander in den Fokus gertickt, wobei dieses Ver-
haltnis in der typologischen Schau durch disparate Weltanschauungen determiniert
ist. Auffallend ist dabei die offenkundige Parteinahme fiir Jacob Burckhardt, dessen
Perspektive der Verfasser zur Rekonstruktion eines spezifischen, aber, wie er betont,
wissenschaftlich vertretbaren ,Nietzschebildes“ einnehmen mdéchte. Das dem Vorha-
ben zugrundeliegende Erkenntnisziel wird wie folgt begriindet:

Denn nicht das interessiert uns hier letztlich, zu wissen, wie die eine Personlichkeit auf be-
stimmte, unmittelbar an sie herangetretene ,Auerungen“ der andern reagiert hat, sondern
zu erkennen, wie diese Personlichkeiten kraft des in ihnen angelegten inneren Wesens [...]
aufeinander wirken mufSten. Dafi dabei, zumal bei einer so wandlungsreichen Figur wie
Nietzsche, von vielem Widerspriichlichen abgesehen werden mufite, um die ,grofle Linie“
heraustreten zu lassen, versteht sich. Diese von geistesgeschichtlichen und soziologischen
Gesichtspunkten beherrschte Darstellung konnte den Maf3stab ihrer — d. h. der in dem gege-
benen Rahmen allein addquaten — Nietzsche-Interpretation nur in der Fragestellung finden,
wie Nietzsche auf einen Menschen wie Burckhardt wirken mufite. Die Vertretbarkeit dieses
Nietzschebildes zu erweisen — mag auch ein zwingendermafien allein richtiges kaum zu ge-
winnen sein —, ist die Hauptaufgabe des (darum so umfangreich geratenen) Anhangs.”’

Damit ist der Rahmen fiir das methodische Vorgehen gesetzt. Burckhardts Haltung
und Sichtweise, die es freilich erst am biografischen Material zu rekonstruieren
galt, sollten zum Ausgangspunkt und ,Mafistab‘ fiir die Darstellung des ,denker-
ischen Typus‘ Nietzsche werden; die Doppelbiografie stellt also eine bewusst per-
spektivische Rekonstruktion dar, sodass der ,imagindre Dialog“,58 dem von Martin
in der vierten Auflage von 1947 mit dem erganzten Untertitel Zwei geistige Welten
im Dialog Rechnung tragt, von vornherein auf Asymmetrie angelegt ist. Die offen-
kundige Parteinahme fiir eine der beiden Figuren kann von Martin jedoch ohne
Weiteres mit der dargelegten Problemorientierung der Studie rechtfertigen: Ausge-
hend von der Annahme, Nietzsche sei eine widerspriichliche Gestalt gewesen, und
zwar nicht nur diachron betrachtet, sondern auch in psychologischer Hinsicht, legt
von Martin seine Entscheidung offen, Burckhardts ,konstanten‘ Standpunkt zur Beur-
teilung und Charakterisierung des Zeitgenossen Nietzsche einzunehmen. Aus dieser

57 Alfred von Martin: Nietzsche und Burckhardt. Minchen 1941, S. 8.
58 Alfred von Martin: Nietzsche und Burckhardt. Miinchen 1947, S. 10.



Romantische und gegenromantische Weltanschauung =—— 139

«59 « 60

~gewdhlten Fragestellung*> ergibt sich mithin die ,Methode der Konfrontierung*,
die dem Verfasser eine parteiliche Verhéltnisbestimmung erlaubt und die in der
Durchfithrung der Studie entsprechend polemisches Potential entfaltet.

Es ist signifikant, dass von Martin bei der Charakterisierung seiner Figuren
auf die Gegentiberstellung von Klassik und Romantik zurtckgreift, diese aber
nach der Logik ,asymmetrischer Gegenbegriffe (Reinhart Koselleck) gebraucht:**
,Eine klassische und eine romantische Natur stehen Burckhardt und Nietzsche
sich gegeniiber. Und wenn Goethe das Klassische als das Gesunde, das Romanti-
sche als das Kranke definiert hat, so darf man das hier gleichfalls anwenden.“5?
Ausgehend von dieser wertenden Grundunterscheidung, in der Nietzsche und
Burckhardt im bekréftigenden Rekurs auf die Autoritdt Goethe als romantischer
und klassischer Typus eingefithrt werden, steht die Charakterisierung der beiden
Typen im weiteren Verlauf folgerichtig in einem Ungleichgewicht. Im Vergleich
zu dem als ,krank®, ,entwurzelt“, ,wahnsinnig®, ,nihilistisch“ und ,dekadent”
dargestellten Nietzsche,®® kann Burckhardt jeweils gegenteilig attribuiert werden.
Er erscheint als der verwurzelt Konservative, der den alten klassischen Katego-
rien von Wahrheit, Gerechtigkeit und Schénheit verpflichtet bleibt. Die dichoto-
mische Polarisierung weicht auffillig von den fritheren Arbeiten von Martins ab
und steht zudem in Kontrast zu der Kritik, die er noch in den 1920er Jahren an
Carl Schmitt geiibt hatte. Doch die Zeiten lief’en dem antifaschistisch eingestellten
von Martin keine andere Wahl: Wie aus dem Vorwort der 1947 erschienenen vier-
ten Auflage der Studie hervorgeht, zwangen ihn die Publikationshedingungen zu
einer ,verdeckt’ politischen Stellungnahme. Nietzsche sollte daher auch aus politi-
schen Griinden als ,Vertreter einer klar antihumanistischen, dezidiert antichrist-
lichen und offen wissenschaftsfeindlichen Haltung® charakterisiert werden und
es dem Verfasser erméglichen, auf indirektem Wege Kritik am Nationalsozialis-
mus zu {iben.**

Wie bereits erwdhnt, erfolgt diese dreifache Negativcharakterisierung iiber die
Bestimmung Nietzsches als ,romantischer Typus‘. Das wertende Kontrastierungs-
verfahren beibehaltend kann von Martin auf diesem Wege seinen Figuren zwei un-
terschiedliche Welt-, Wahrheits- und Wissenschaftsauffassungen zuschreiben, die

59 Alfred von Martin: Nietzsche und Burckhardt. Miinchen 1942, S. 7.

60 Ebd.

61 Vgl. Hubert Treiber: ,Alfred von Martins ,Nietzsche und Burckhardt’ — erneut gelesen®. In:
Gesellschaft und Humanitdt, S. 83-112, hier S. 95.

62 Alfred von Martin: Nietzsche und Burckhardt [1941], S. 36.

63 Vgl. ebd,, S. 36-57.

64 Alfred von Martin: Nietzsche und Burckhardt [1947], S. 7.



140 — Kristina Mateescu

er aus ihren disparaten Grunddispositionen als klassische und romantische Natu-
ren ableitet:

Zum ,klassischen‘ Denkertyp gehort das ihm selbstverstédndliche Trachten nach erkennen-
dem Ergreifen der — objektiven — Wahrheit, die ,iber‘ ihm steht; der typisch ,romantische‘
Denker dagegen glaubt nur an von ihm geschaffene, von ihm gesetzte Werte. Jener fiihlt
sich im Dienst einer héheren Idee, dieser setzt sein geistiges Ich als souveran.*®

Wiéhrend Burckhardt auch als Intellektueller ,einen ,klassischen Typ‘ vertrete,
erscheint Nietzsche als subjektivistischer Okkasionalist, der in seinem relativisti-
schen Wahrheitsverstéindnis die Wissenschaft als etwas Uberindividuelles, den
subjektiven Standards Ubergeordnetes verfehle.’® In Anlehnung an jene Topoi
und Kampfbegriffe, die sich im Rahmen der Romantikkritik der 1920er Jahre aus-
gebildet und unter der Federfithrung von Schmitt und Mannheim etabliert hat-
ten, wertet von Martin Nietzsche nun als ,hemmungslosen Subjektivisten‘ und
wabsolut [flreischwebenden® Philosophen,67 der nicht nur — mit Carl Schmitt ge-
sprochen — des politischen, sondern auch des wissenschaftlichen Urteils unfahig
sei.’® Die nivellierende Zusammenfiihrung der disparaten Romantik-Konzepte
von Schmitt und Mannheim ist augenfallig und erkldrungsbedirftig:

In ihrer Auseinandersetzung mit der Romantik kamen Schmitt und Mannheim
bekanntlich zu unterschiedlichen Einschétzungen dartiber, was die kulturhistori-
sche Bewegung des 19. Jahrhunderts als Erscheinungsform modernen Denkens ge-
leistet habe und welcher sozialen Tragerschicht sie zuzurechnen sei: Fiir Schmitt
stellte die Romantik, in der einschldgigen Formulierung Christian Roques, ,eine
weitere Erscheinungsform des rationalen und liberalen Individualismus“ dar,
»dem er eine konservativ-legitimistische Staatsauffassung entgegenstellt, fiir Mann-
heim ist es gerade die ,Romantik’, die ,moderne‘ Elemente in den ,Konservativis-
mus‘ einfliefen 148t Wahrend Schmitt das ,romantische Denken‘ dem liberalen
Biirgertum zuordnete und ihm die politische Entscheidungsfahigkeit absprach,
identifizierte Mannheim die Romantiker stattdessen als ,freischwebende Intellek-
tuelle’, zdhlte sie also zu jener ,relativ klassenlose[n] Schicht, die sich von der inte-
ressemafiigen Bindung ihrer Klasse zu ldsen imstande sei, um so ,jeweils den

65 Ebd., S. 49.

66 Alfred von Martin: Nietzsche und Burckhardt [1942], S. 49.

67 Ebd,, S. 43.

68 Ebd, S. 49.

69 Christian Roques: ,Die umstrittene Romantik. Carl Schmitt, Karl Mannheim, Hans Freyer und
die ,politische Romantik*“. In: Intellektuellendiskurse in der Weimarer Republik. Zur politischen
Kultur einer Gemengelage. Hg. von Manfred Gangl und Gérard Raulet. 2. Aufl. Frankfurt am Main
2007, S. 105-141, hier S. 122.



Romantische und gegenromantische Weltanschauung =—— 141

Punkt zu finden, von wo aus Gesamtorientierung im Geschehen méglich ist«.”
Mannheim schrieb dieser Schicht nicht nur die Leistung zu, ,,die modernen Denk-
und Wissensformen erst ermoglicht” zu haben,” sondern reflektierte zudem, dass
sie ,zur Politik anders gelangt als all die tibrigen Schichten“ und demnach auch die
~Mission“ habe, die gewonnene ,Totalorientierung“ mit der ,politischen Entschei-
dung“ ,lebendig zu vermitteln“.”? Der freischwebende Intellektuelle* miisse so der
Aufgabe nachkommen, ,pradestinierter Anwalt der geistigen Interessen des Gan-
zen zu sein“.”®

Indem von Martin die pejorative Romantik-Auffassung Schmitts mit Mann-
heims positivem Konzept des ,freischwebenden Intellektuellen‘ zur Charakterisie-
rung Nietzsches verbindet, kann dieser als Negativbeispiel einer geistigen Elite
figurieren, die eben nicht im Stande sei, ethisch-politische und epistemische Ori-
entierung zu bieten. Nietzsche habe ndmlich im Urteil von Martins die ,romanti-
sche Kategorie des Lebens gegen die alten, klassischen Kategorien der Wahrheit
und Gerechtigkeit“ getauscht,”* in diesem Sinn auch ein ,echtes Verlangen nach
Wahrheitserkenntnis“ preisgegeben und sich stattdessen ,,zu einem Asthetizismus
hinreifien [lassen], der jedem romantischen Extremismus Raum* gibt.75 Dieser in
Nietzsche reprasentierte, irrationalistische Denkstil, in dem sich die ,Entthronung
der alten ratio“ ausdriicke,’® musste, so von Martins Annahme, denn auch die
Skepsis des wissenschaftskonservativen Burckhardt provozieren. Und zwar in
dem Mafie, dass der traditionsbewusste Historiker Burckhardt in Nietzsches Ar-
beiten eine ,dsthetizistische Wissenschaftsfeindlichkeit* erblickt habe.””

Als romantischer Typus reprasentiert Nietzsche fiir von Martin somit nicht nur
die ,nationalsozialistische Weltanschauung‘ im Generellen, sondern auch einen spe-
zifischen Intellektuellentypus, der eine Wissenschafts- und Wahrheitsauffassung
vertritt, die radikal mit der Tradition bricht und vitalistische sowie subjektivisti-
sche Paradigmen an die Stelle des Objektivitatsideals treten lasst. Nietzsche wird
damit zum Gegenstand einer Zeitkritik, die sich auch auf die von fithrenden Funkti-
ondren propagierte Wissenschaftsauffassung zwischen 1933 und 1945 beziehen

70 Karl Mannheim: Ideologie und Utopie. 8. Aufl. Frankfurt am Main 1995, S. 135 und S. 140.

71 Manfred Gangl: ,Interdiskursivitit und chassés-croisés. Zur Problematik der Intellektuellen-
diskurse in der Weimarer Republik®. In: Schriftsteller als Intellektuelle. Politik und Literatur im
Kalten Krieg. Hg. von Sven Hanschek. Tibingen 2000, S. 2948, hier S. 30.

72 Karl Mannheim: Ideologie und Utopie, S. 140 £.

73 Ebd.,, S.138.

74 Alfred von Martin: Nietzsche und Burckhardt [1942], S. 51.

75 Ebd.,, S. 33.

76 Ebd., S. 49.

77 Ebd.,, S. 81.



142 —— Kristina Mateescu

lasst,”® in der ebenfalls etablierte und bewéhrte Parameter wie Objektivitat,

Voraussetzungslosigkeit, Universalitdt und Werturteilsfreiheit zugunsten einer
volkisch gefarbten und programmatisch traditionsbriichigen, irrationalistischen
Wissenschaftsideologie verabschiedet wurden — mit desastrosen Folgen nicht
nur fir die Wissenschaft.”? Burckhardt hingegen, der ein traditionelles, also
,klassisches® Wissenschaftsideal verkorpert, das der Idee einer ,objektiven Wahr-
heit“ Rechnung tragt,® stilisiert von Martin zum vorbildlichen, weil standhaften
Intellektuellen.

Uberdies stellt von Martin die beiden Figuren als Repréisentanten zweier Gene-
rationen dar, um auf diesem Wege eine geistesgeschichtliche Entwicklung nachzu-
zeichnen, die in kulturpessimistischer StofSrichtung — auch hier Carl Schmitt in
gewisser Hinsicht dhnlich - einer Verfallsgeschichte gleicht. Erst nach 1945 kann
von Martin ,unverdeckt’ zum Ausdruck bringen, dass Nietzsche so auch als
»[gleistiger Wegbereiter des deutschen Zusammenbruchs“ prasentiert werden
sollte.5! Wie Volker Kruse zusammenfasst, machte von Martin in seiner 1946 for-
mulierten NS-Diagnose Geistige Wegbereiter des deutschen Zusammenbruchs die
»geistige Verwirrung der deutschen Intelligenz“ fiir das Zustandekommen der
Hitlerdiktatur verantwortlich. Dieser Elite habe ,das notige WertebhewufStsein“ ge-
fehlt, was wiederum auf die gesamte Bevolkerung abfarbte und zur Akzeptanz, ja
Anerkennung nationalsozialistischer Ideologie fithrte.8? Schmitt ist damit, wenn
man so will, selbst zum Opfer des romantischen Okkasionalismus geworden.

Es wére im Anschluss daran wohl nicht zu weit gegriffen, in Nietzsche und
Burckhardt nicht nur eine ernstzunehmende wissenschaftliche Auseinanderset-

78 Obgleich man kaum von einer homogenen Wissenschaftsauffassung in den Jahren zwischen
1933 und 1945 sprechen kann und es fiir diese Zeit ,den Wissenschaftsbegriff“ schlichtweg nicht
gab, stattdessen unterschiedliche Konzepte miteinander konkurrierten oder koexistierten, kann
dennoch niichtern festgestellt werden, dass es, wie Lutz Danneberg angemerkt hat, beleghare
Bemiihungen gab, ,eine Wissenschaftsauffassung, die radikal mit der traditionellen brechen
sollte“, politisch durchzusetzen (Lutz Danneberg: ,Wissenschaftsauffassung und epistemischer
Relativismus im Nationalsozialismus“ [Forschungsstelle Historische Epistemologie und Herme-
neutik-Preprint-Version 04.07.2012]. https://fheh.org/wp-content/uploads/2016/07/Relativismus-2.
pdf [10.08.2023].

79 Vgl. etwa Ernst Krieck und Bernhard Rust: Das nationalsozialistische Deutschland und die
Wissenschaft. Hamburg 1936.

80 Alfred von Martin: Nietzsche und Burckhardt [1942], S. 51.

81 Alfred von Martin: ,Geistige Wegbereiter des deutschen Zusammenbruchs. Nietzsche und
Spengler“. In: Hochland 39 (1946), S. 230-244.

82 Vgl. Volker Kruse: Historisch-soziologische Zeitdiagnosen nach 1945, S. 105f.


https://fheh.org/wp-content/uploads/2016/07/Relativismus-2.pdf
https://fheh.org/wp-content/uploads/2016/07/Relativismus-2.pdf

Romantische und gegenromantische Weltanschauung =—— 143

zung mit den ,geistesgeschichtlichen Voraussetzungen des Nationalsozialismus“®*

zu erkennen, sondern die intellektuellensoziologische Doppelbiografie auch als
Abrechnung mit den geistigen Eliten Deutschlands zu werten. Im Umkehrschluss
liegt es ebenso nahe, von Martins Schrift als Aufforderung an die in Deutschland
verbliebenen kritischen Intellektuellen zu lesen, gleich dem historischen Vorbild
Jacob Burckhardt einen als ,antiromantisch‘ deklarierten, moralisch und politisch
integren Standpunkt einzunehmen und der Katastrophe nicht weiter Vorschub
zu leisten. In diesem Sinne l&sst sich vielleicht in von Martins Sympathiefigur
funktional jener ,Wachter [..] in einer sonst allzu finsteren Nacht“ erblicken,®*
den Karl Mannheim in Ideologie und Utopie (1929) noch im ,freischwebenden In-
tellektuellen‘ erkennen wollte.

5 Fazit

Hatte Alfred von Martin in seinen Texten aus den 1920er Jahren noch fiir einen
differenzierten Ansatz zur Beurteilung des ,romantischen Typus‘ pladiert, greift er
in seiner antinazistischen Studie Nietzsche und Burckhardt fiir die Charakterisie-
rung Nietzsches nahezu alle zeitgendssischen Klischees einer negativ bewerteten
Romantik auf, um den Lebensphilosophen, ganz im Sinn der Begriffshestimmungen
Schmitts, zum ,typisch romantische[n] Denker“ und damit auch zum paradigmati-
schen Fall eines #sthetizistischen Nihilisten herabzustufen.®® Nietzsche sollte so als
nationalsozialistischer Denker avant la lettre erscheinen und von Martins moder-
neskeptische Faschismusanalyse, wie er sie bereits in Soziologie der Renaissance
(1932) entwickelte, konkretisieren. Es sei zumindest erwédhnt, dass von Martin —
trotz der Identifikation Nietzsches mit der nationalsozialistischen Weltanschau-
ung — auch gegen dessen ideologische Vereinnahmung anschrieb und wiederholt
dessen projidische, philosemitische Haltung betonte. Dies gab ihm die Mdéglichkeit,
mit ,Nietzsches Stimme, also im Zitat, den grassierenden Antisemitismus der natio-
nalsozialistischen Gegenwart zu kritisieren.

Wie gesehen, sollte Burckhardt dagegen eine klassische, wenn man so mochte,
,gegenromantische Weltanschauung prasentieren und als Identifikationsfigur der
Studie installiert werden. Die antijidischen Aspekte seines Denkens wurden zu die-

83 Hans-Christof Kraus: ,Uber einige geistesgeschichtliche Voraussetzungen des Nationalsozialis-
mus“. In: Die weltanschaulichen Grundlagen des NS-Regimes. Urspriinge, Gegenentwiirfe, Nachwir-
kungen. Hg. von Manuel Becker und Stephanie Bongartz. Berlin 2011.

84 Karl Mannheim: Ideologie und Utopie, S. 140.

85 Alfred von Martin: Nietzsche und Burckhardt [1941], S. 49.



144 — Kristina Mateescu

sem Zweck weitgehend marginalisiert; von Martin wollte seine Sympathiefigur
davon freihalten. Nur so liefs sich ein parteiisches, zwar asymmetrisch angelegtes,
aber qua offengelegter Problemorientierung methodisch tragfahiges Doppelbild
der beiden Basler Kulturhistoriker entwerfen, das sich der Leserschaft als enga-
gierte, ,zeitbewegende und tUberzeitliche Alternative“ darbieten sollte.®® Der Refle-
xionsrahmen fiir eine NS-kritische Rezeption dieses Doppelbildes wurde durch die
vorausgegangene Romantik-Diskussion im Hochland aufgespannt, in die hinein von
Martin nun seine dissidenten Aussageabsichten im Wissen um eine entsprechende
Resonanz platzieren konnte. Die Zeit fiir eine differenzierte Betrachtung von Ro-
mantik- und Klassikmodellen war durch die politischen Entwicklungen obsolet
geworden, stattdessen schien es ihm angezeigt, einen ,Antiromantiker zum pro-
totypischen Reprasentanten vorbildhaften Denkens und Urteilens zu nobilitieren
und so gleichsam zum Spiegelbild seines eigenen wissenschaftlichen und politi-
schen Engagements werden zu lassen.

86 Alfred von Martin: Nietzsche und Burckhardt [1942], S. 7.



Matthias Loéwe, Tilman Reitz

Bescheidene Freiheit und ,unendliche
freye Thatigkeit®

Gegensatze zwischen Romantik und Liberalismus von Novalis bis
Rorty

Die Frage, worin politische Romantik besteht, spiegelt sich in derjenigen, was po-
litische Gegenromantik ausmacht. Die antiromantischen Analysen und Stellung-
nahmen von Autoren wie Isaiah Berlin, Carl Schmitt oder Georg Lukacs sind so
profiliert, dass sie sich als eigene Tradition — oder Verflechtung heterogener
Traditionslinien — politischen Denkens begreifen lassen. Die historischen Ansitze
reichen mindestens bis zu Hegel zuriick, und bis in die jiingste Zeit werden in
politischen Debatten etwa radikal 6kologische, nationalistische, individualistische
oder kollektivistische Positionen als romantisch kritisiert, selbst wenn sie sich
nicht unbedingt als romantisch verstehen. Angesichts der Vielfalt von Themen
und Auffassungen ist allerdings schwer zu sagen, was die Positionen der fragli-
chen Gegenromantik verbindet. Eine gemeinsame politische Orientierung kann
es schon mit Blick auf die genannten Autoren nicht sein, und da auch ihre struk-
turellen Vorschldge eng mit ihren jeweiligen liberalen, marxistischen, konservati-
ven oder autoritiren Haltungen verbunden sind, diirften sie sich gleichfalls nicht
auf einen gemeinsamen Nenner bringen lassen. Auch eine deduktive oder intui-
tive Neubestimmung wére kaum vo6llig unabhéngig von solchen Einstellungen zu
gewinnen, und sie wiirde dem faktischen Reichtum der Positionen und Auseinan-
dersetzungen nicht gerecht.

Wir wollen das Feld der politischen Gegenromantik daher induktiv rekon-
struieren, indem wir einerseits Kernargumente der verschiedenen politischen
Lager herausarbeiten und andererseits fragen, wo sie sich treffen, tiberschneiden
oder wechselseitig ergédnzen. Dabei zeigt sich, dass zumindest die Fokussierung
auf einen von besonderer Ndhe gepragten Gegensatz moglich ist: den Gegensatz
von romantischer und liberaler Freiheit. Diese Konstellation, die wir der liberalen
Romantikkritik Berlins entlehnen, 14sst sich nicht nur im Abgleich mit der histori-
schen Romantik, spezifisch der deutschen Frithromantik konkretisieren, sie findet
sich auch in den marxistischen und autoritdren Kritiken der Romantik wieder,
die dieser zugleich eine Ndhe zum Liberalismus vorwerfen. Und wenngleich wir
zum Ende hin skeptisch fragen werden, ob die politische Spannung von Romantik
und Gegenromantik noch aktuell ist, lasst sich ihre liberale Version zumindest bis
in die postmoderne Philosophie Richard Rortys verfolgen.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-008


https://doi.org/10.1515/9783111199733-008

146 —— Matthias Léwe, Tilman Reitz

Romantik als &sthetisch-politische Bewegung, die um 1800 entstand, ist kei-
neswegs antiliberal, aber Freiheit ist nicht ihr priméares Ziel — zumindest nicht
Freiheit im Sinne einer Ideengeschichte des Liberalismus.' Das Kernkonzept des-
sen, was heute ,Liberalismus‘ genannt wird, hat die Philosophin Elif Ozmen poin-
tiert als ,bescheidene Idee der Freiheit“> umschrieben. Bescheidene, liberale
Freiheit meint ,Freiheit als Unabhéngigkeit von Fremdbestimmung® und ,Frei-
sein von Zwang durch Dritte“ Die Perspektive liberaler Freiheit ist auf auRere
Faktoren gerichtet: Sie zielt darauf, in einem gewissen Rahmen uneingeschrankte
Handlungsfreiheit zu garantieren, und will die ,aufieren Hemmnisse“* abbauen,
die dem entgegenstehen. Ein zentraler ideengeschichtlicher Bezugspunkt des libe-
ralen Freiheitsverstandnisses ist das Konzept ,negativer Freiheit, das Isaiah Ber-
lin gepradgt und vom anspruchsvolleren Konzept ,positiver Freiheit* abgegrenzt
hat. Positive Freiheit meint fiir Berlin nicht nur ein Freisein von dufierem Zwang,
sondern ein inneres Freisein zu verniinftigem oder ethisch verantwortlichem
Handeln, positive Freiheit impliziert also ein moralisches ,Sollen“.> Negative Frei-
heit bedeutet: ,not being prevented from choosing as I do by other men*; positive
Freiheit hingegen meint: ,being one’s own master“.® Beide Freiheitsverstandnisse
kénnen, das ist Berlins zentrale Pointe, in ,direct conflict*” miteinander geraten:
Das Konzept positiver Freiheit ist auf das ethische Ideal eines ,,autonomous‘ self“
gerichtet, dem die Vorstellung der , Jower‘ nature“ gegentbergestellt wird, einer
,niederen‘ bzw. ,heteronomen‘ Natur des Menschen, die diszipliniert werden
muss (,heeding to be rigidly disciplined if it is ever to rise to the full height of its
;real‘ nature“).® Eben dieses ethische Ideal positiver Freiheit impliziert fiir Berlin
aber eine Gefahr fiir die Idee negativer Freiheit, denn im Namen der erforderli-
chen Erziehung liefien sich Einschrédnkungen individueller Handlungsspielraume
rechtfertigen.” Wie unten detailliert gezeigt wird (vgl. Abschnitt 3.1), identifiziert

1 Zum romantischen Freiheitskonzept vgl. Glinter Birtsch: ,Aspekte des Freiheitsbegriffs in der
deutschen Romantik“. In: Romantik in Deutschland. Ein interdisziplindres Symposion. Hg. von Ri-
chard Brinkmann. Stuttgart 1978, S. 47-58; sowie Karl Heinz Bohrer: ,Ereignis und Subjektivitat.
Wie freiheitlich dachte die literarische Romantik?“ In: Romantik und Freiheit. Wechselspiele zwi-
schen Asthetik und Politik. Hg. von Michael Dreyer und Klaus Ries. Heidelberg 2014, S. 11-28.

2 Elif Ozmen: Was ist Liberalismus? Berlin 2023, S. 60.

3 Ebd, S.57.

4 Ebd, S. 61.

5 Ebd, S. 62.

6 Isaiah Berlin: Two Concepts of Liberty. An Inaugural Lecture delivered before the University of
Oxford on 31 October 1958. Oxford 1958, S. 16.

7 Ebd.

8 Ebd, S.17.

9 Vgl. dazu Elif Ozmen: Liberalismus, S. 62.



Bescheidene Freiheit und ,unendliche freye Thatigkeit* =— 147

Berlin das ethisch anspruchsvolle Konzept positiver Freiheit mit der romanti-
schen Tradition und riickt die Romantik daher in schroffen Gegensatz zum nega-
tiven Freiheitsverstandnis des Liberalismus.

In Auseinandersetzung mit Berlins Dichotomie zwischen Romantik und Libera-
lismus wollen wir im Folgenden zunéchst zeigen, dass die historische Romantik tat-
sachlich einem Ideal positiver Freiheit verpflichtet ist, das durchaus in Konflikt mit
negativen Freiheitsvorstellungen geraten kann, dass insbesondere frithromanti-
sches Denken aber zugleich auf eine progressive Uberwindung dieses Konflikts zwi-
schen negativer und positiver Freiheit zielt. Man kann daher, so meinen wir, fiir
die historische Romantik vom komplexen Spannungsverhdltnis eines liberalen An-
tiliberalismus sprechen, das jedoch im Kontext der Romantikrezeption und -kritik
des 19. Jahrhunderts zumeist vereinseitigend aufgelost wurde, etwa in Gestalt einer
,konservativen‘ Romantik, die sich als antiliberalistisch versteht, oder in Gestalt
eines antiromantischen Liberalismus. Die zweite Hélfte dieses Beitrags widmet sich
dann der kritischen Auseinandersetzung mit Romantik in der politischen Philoso-
phie des 20. Jahrhunderts: Auch in gegenromantischen Positionen wie denen Carl
Schmitts und Georg Lukdcs’ werden Aspekte des Spannungsgefiiges zwischen Ro-
mantik und Liberalismus aktualisiert, und bei Richard Rorty findet es seinen bis-
lang letzten bekannten philosophisch-systematischen Ausdruck.

1 Besseres Selbst: Die Freiheit der Frithromantik

Ein Kernkonzept romantischen Denkens ist nicht negative, sondern positive Frei-
heit — hier hat Berlin fraglos recht. Die bescheidene Idee von Freiheit im Sinne
einer Reservierung zwangloser individueller Freiheitsspielrdumen gentiigt Ro-
mantiker:innen nicht, sondern sie orientieren sich an positiver Freiheit als einem
fernen Ziel und an menschlicher Vervollkommnung. Dies lasst sich exemplarisch
am Denken des Frithromantikers Novalis zeigen. Romantische Kunst zielt mithilfe
der Operation des ,Romantisierens‘ darauf, so Novalis, symbolische Anschauun-
gen fiir die Idee eines besseren Selbst zu kreieren:

Die Welt mufd romantisirt werden. So findet man den urspr[iinglichen] Sinn wieder. [...] Das
niedre Selbst wird mit einem bessern Selbst [...] identificirt. [...] Indem ich dem Gemeinen
einen hohen Sinn, dem Gewdhnlichen ein geheimnifivolles Ansehn, dem Bekannten die
Wiirde des Unbekannten, dem Endlichen einen unendlichen Schein gebe so romantisire
ich es.1?

10 Novalis: Logologische Fragmente [II]. In: Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs.
Bd. 2. Hg. von Richard Samuel. 3. Aufl. Stuttgart 1977 ff,, S. 531-563, hier S. 545.



148 —— Matthias Léwe, Tilman Reitz

Das Bildungsziel, auf das die dsthetische Erziehung mithilfe romantischer Kunst
zulduft, ist ein positives Freiheitsideal im Sinne Berlins, das die ,niedere‘ Natur
des Menschen - seinen Egoismus — tiberwindet. An anderer Stelle spricht Novalis
auch von einem Zustand, in dem es dem Ich gelingen wiirde, ,sich seines tran-
scendentalen Selbst zu beméchtigen, das Ich seines Ich’s zugleich zu seyn“." Frei-
heit ist fiir den Frihromantiker kein zu schiitzendes Grundrecht, sondern etwas,
das romantische Subjekte erst verwirklichen sollen, indem sie ihr besseres Selbst
heranbilden. Novalis zufolge

sind die Menschen v[on] Natur nicht frey, sondern vielmehr mehr oder weniger gebunden.
Wenig Menschen sind Menschen — daher d[ie] Menschenrechte &dufierst unschicklich, als
wircklich vorhanden, aufgestellt werden. Seyd Menschen, so werden euch die M[enschen]
Rechte von selbst zufallen.'*

Ein wichtiger ideengeschichtlicher Bezugspunkt fiir das friihromantische Konzept
positiver Freiheit ist die politische Philosophie Jean-Jacques Rousseaus, der zur
Verwirklichung der positiven Freiheitsidee eines besseren Selbst allerdings auch
eine Verletzung individueller Freiheitsspielrdume, einen ,Zwang zur Freiheit
zum Zwecke des Gemeinwillens“'® in Kauf nimmt, wie er in Vom Gesellschaftsver-

trag ausfihrt:

Damit nun aber der Gesellschaftsvertrag keine Leerformel sei, schliefit er stillschweigend
jene Ubereinkunft ein, die allein die anderen erméchtigt, da, wer immer sich weigert, dem
Gemeinwillen zu folgen, von der gesamten Korperschaft dazu gezwungen wird, was nichts
anderes heifit, als da man ihn zwingt, frei zu sein [...].1*

Die Moglichkeit eines Konflikts zwischen dem héheren Ideal positiver Freiheit
und dem Konzept negativer Freiheit, deren Einschrankung man zur Verwirkli-
chung positiver Freiheit in Kauf nimmt, tritt bei Rousseau besonders eklatant zu
Tage. Genau hierin liegt jedoch die signifikante Differenz zum frithromantischen
Freiheitsverstdndnis: Zwar ist Novalis einem positiven Freiheitsideal verpflichtet,
aber — anders als Rousseau — ohne Inkaufnahme von Zwang. Eine bertihmte Pas-
sage aus Novalis’ Fichte-Studien zeigt vielmehr, dass das hdchste Ideal positiver
Freiheit, das bessere Selbst bzw. das Absolute, nur durch Freiwilligkeit erreicht

11 Novalis: Vermischte Bemerkungen/Bliithenstaub. In: Schriften. Die Werke Friedrich von Har-
denbergs. Bd. 2, S. 412-474, hier S. 425.

12 Novalis: Das Allgemeine Brouillon (Materialien zur Enzyklopddistik 1798/1799). In: Schriften.
Die Werke Friedrich von Hardenbergs. Bd. 3, S. 242480, hier S. 416.

13 Elif Ozmen: Liberalismus, S. 62.

14 Jean-Jacques Rousseau: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsdtze des Staatsrechts. Hg. von
Hans Brockard. Stuttgart 2003, S. 21.



Bescheidene Freiheit und ,unendliche freye Thatigkeit* =— 149

werden konne. Uberdies realisiert sich das bessere Selbst aus romantischer Per-
spektive paradoxerweise nur im ewig scheiternden Versuch, es zu finden:

Durch das freywillige Entsagen des Absoluten entsteht die unendliche freye Théatigkeit in
uns — das Einzig mégliche Absolute, was uns gegeben werden kann und was wir nur durch
unsre Unvermégenheit ein Absolutes zu erreichen und zu erkennen, finden. Dies uns ge-
gebne Absolute 1df3t sich nur negativ erkennen, indem wir handeln und finden, daf$ durch
kein Handeln das erreicht wird, was wir suchen [...]. Ich bedeutet jenes negativ zu erken-
nende Absolute — was nach aller Abstraction tibrig bleibt — Was nur durch Handeln erkannt
werden kann und was sich durch ewigen Mangel realisirt.’®

Novalis’ Denken ist zwar auf ein positives Freiheitsideal fokussiert, dieses lasst
sich fir ihn aber nur unter Wahrung der negativen Freiheit, nur ohne Zwang,
nur im Modus der Freiwilligkeit realisieren. Zudem kann sich positive Freiheit
aus romantischer Perspektive paradoxerweise nur negativ konstituieren, namlich
im ewig scheiternden Versuch, sie zu finden. Der Philosoph Manfred Frank hat
diese frithromantische Freiheitsparadoxie besonders pointiert umschrieben: ,Das
hochste uns mogliche Bewufitsein ist das Bewufitsein von in der autonomen Pra-
xis gefiihlter Verweigerung der Autonomie“'® Mit dieser Freiheitsparadoxie ver-
meidet die Frithromantik, dass die Orientierung am positiven Freiheitsideal eines
besseren Selbst erziehungsdiktatorische Ziige annimmt wie bei Rousseau. Da po-
sitive Freiheit aus romantischer Perspektive als unerreichbare Norm gilt, auf die
sich nur im Modus unendlicher Sehnsucht bezugnehmen lisst, kann auch nie-
mand den ,Besitz‘ dieser Norm fiir sich reklamieren, um andere in ihrem Namen
zu erziehen. Gerade dadurch wahrt Romantik - trotz ihrer Ausrichtung auf ein
positives Freiheitsideal — die individuellen Handlungsspielrdume negativer Frei-
heit, indem sie nicht vorschreibt, wie man zum Ideal positiver Freiheit gelangt,
sondern nur unendliche Sehnsucht nach diesem Ideal evoziert.

2 Romantik und die Semantik des Liberalen

Das komplexe Spannungsverhéltnis eines liberalen Antiliberalismus, mit dem die
historische Romantik beschrieben werden kann, zeigt sich nicht nur, wenn man
die Konzepte positiver und negativer Freiheit auf friihromantisches Denken an-

15 Novalis: Philosophische Studien der Jahre 1795/1796 (Fichte-Studien). In: Schriften. Die Werke
Friedrich von Hardenbergs. Bd. 2, S. 104-298, hier S. 269 f.

16 Manfred Frank: Das Problem ,Zeit‘ in der deutschen Romantik. ZeitbewufStsein und Bewuftsein
von Zeitlichkeit in der friihromantischen Philosophie und in Tiecks Dichtung. 2. Aufl. Paderborn
u.a. 1990, S. 221.



150 —— Matthias Lowe, Tilman Reitz

wendet, sondern auch, wenn man sich dem frithromantischen Freiheitsverstind-

nis aus der Perspektive historischer Liberalismussemantik néhert. Der Historiker

Jorn Leonhard hat in seinem umfangreichen Standardwerk zur Ideengeschichte

des Liberalismus drei zentrale Dimensionen historischer und gegenwartiger Libe-

ralismussemantik unterschieden:"

1. die ideengeschichtliche Dimension des Liberalismuskonzepts, auf der die
,westlichen‘ Demokratien fufen. Zu denken wére dabei an Namen wie Mon-
tesquieu oder Locke und an Konzepte der parlamentarischen Demokratie, an
Gewaltenteilung oder den Verfassungs- und Rechtsstaat.

2. die Semantik von Liberalismus als Gesinnungsbegriff, als ,Programm und
soziale[] Praxis des europdischen B1"1rgertums“:18 Zu denken waére hier an die
Aufwertung und Ausgestaltung privater Selbstbestimmung als Kern von
Biirgerlichkeit."

3. das Verstdndnis von Liberalismus als ,konkrete[r] politisch-soziale[r] Bewe-
gung“*® wie sie sich im 19. Jahrhundert im Kampf gegen die Restauration in
der post-napoleonischen Ara auspragt.

Diese drei Bedeutungsdimensionen gehoren eng zusammen, kénnen aber auch in
Konflikt miteinander stehen — und gerade im liberalen Antiliberalismus der Ro-
mantik manifestiert sich ein solches Spannungsverhéltnis: Vertreter:innen der
historischen Romantik um 1800 wie Novalis propagieren zwar eine liberale Gesin-
nung, eine Hochschidtzung individueller Freiheit, heargwdhnen aber zugleich
Grundkonzepte des politischen Liberalismus wie Gewaltenteilung, Parlamentaris-
mus und Verfassungsstaatlichkeit, wie im Folgenden gezeigt wird.

Die Erzeugung unendlicher Sehnsucht ist eine zentrale Wirkungsabsicht friih-
romantischer Kunst, die mit den Verfahren des romantischen Fragments, der ro-
mantischen Ironie, der Universal- oder Transzendentalpoesie erreicht werden soll.
Mit dem Konzept unendlicher Sehnsucht verbindet sich dabei zumeist auch eine
bestimmte ethische Funktion:* Romantische Kunst will ihre Rezipient:innen verén-

17 Jorn Leonhard: Liberalismus. Zur historischen Semantik eines europdischen Deutungsmusters.
Miinchen 2001, S. 28-31.

18 Ebd, S. 30.

19 Vgl dazu Tilman Reitz: Biirgerlichkeit als Haltung: Zur Politik des privaten Weltverhdltnisses.
Miinchen 2003.

20 Lothar Gall: ,Einleitung.“ In: Liberalismus. Hg. von dems. 3. Aufl. Kénigstein/Taunus 1985,
S.9-19, hier S. 17.

21 Zur frithromantischen Ethik vgl. ausfithrlicher Matthias Lowe: ,Poetische Staaten. Friihro-
mantik und Politik.“ In: Romantisierung von Politik. Historische Konstellationen und Gegenwarts-
analysen. Hg. von Sandra Kerschbaumer und dems. Paderborn 2022, S. 45-58, hier S. 46-53.



Bescheidene Freiheit und ,unendliche freye Thatigkeit* =—— 151

dern, sie vor ,gemeine[m] Egoismus“22 bewahren, um schliefilich eine Gemein-
schaft verdnderter Individuen zu konstituieren. Im Modus unendlicher Bewegung,
so die Hoffnung der Romantik, wird man davon abgehalten, sein gegenwartiges Ich
zu verabsolutieren und damit egozentrisch zu erstarren. Romantische Kunst ver-
sucht mithilfe unendlicher Sehnsucht eine liberale Gesinnung zu erwirken, die ei-
gene Uberzeugungen bestindig aufs Spiel setzt: ,Der Geist fiihrt einen ewigen
Selbstbeweis“,” heifit es dazu bei Novalis. Die Erzeugung unendlicher Sehnsucht
durch romantische Kunst soll bei den Rezipient:innen eine Verabsolutierung ihres
Ichs verhindern, ihren Egoismus mafSigen und damit ihre Geselligkeitsqualititen
stdrken. Deswegen vergleicht Friedrich Schlegel im 116. Athendums-Fragment ro-
mantische Kunst mit Umgangsformen aus dem Bereich intimer Nahbeziehungen:
»Die romantische Poesie ist unter den Kiinsten was [...] die Gesellschaft, Umgang,
Freundschaft und Liebe im Leben ist“.?* Aufgabe romantischer Kunst sei es, so
Schlegel, ,das Leben und die Gesellschaft poetisch [zu] machen“?

Das unendlich ferne Ziel, auf das sich romantische Sehnsucht richtet, wére
eine Gemeinschaft liberaler Individuen, die ihr Ich nicht verabsolutieren und
daher ihre Mitmenschen nicht wie blofe, von ihnen separierte Objekte behandeln.
Novalis bezeichnet dieses Gemeinschaftsideal als ,poétische[n] Staat“.?® Der ,pOéti-
sche Staat* meint — ganz dhnlich wie Friedrich Schillers ,asthetischer Staat‘ — eine
Gemeinschaft, in der die Souverénitéit des Gesetze gebenden Staates durch die mo-
ralische Souverdnitat jedes Einzelnen, durch seine — mit Berlin gesprochen — ,posi-
tive Freiheit‘ ersetzt worden ware. Im ,poétischen Staat® handeln die Individuen
nicht aus Egoismus, sondern aus ,absolute[r] Liebe“?” Den Individuen miissen
rechtliche und moralische Normen nicht aufgezwungen werden, sondern sie haben
sie freiwillig internalisiert. Die romantische Gemeinschaftsidee zielt, so Manfred
Engel pointiert, auf eine ,Freisetzung der Individualitdt im Wissen um die Bindung
an das Ganze“.?® Novalis versteht eine solche ideale romantische Gemeinschaft als
liberales Wechselverhéltnis zwischen verschiedenen Gliedern, die erst im liebevol-
len Handel miteinander ein schénes Ganzes ausmachen. Er charakterisiert sein ro-

22 Novalis: Glauben und Liebe oder Der Kénig und die Kénigin. In: Schriften. Die Werke Friedrich
von Hardenbergs. Bd. 2, S. 485-498, hier S. 495.

23 Novalis: Vermischte Bemerkungen/Bliithenstaub, S. 412.

24 Friedrich Schlegel: Athendums-Fragmente. In: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 2. Hg.
von Ernst Behler u. a. Miinchen u. a. 1958 ff., S. 165-255, hier S. 183.

25 Ebd,, S.182.

26 Novalis: Vermischte Bemerkungen/Bliithenstaub, S. 468.

27 Novalis: Glauben und Liebe oder Der Kénig und die Konigin, S. 500.

28 Manfred Engel: Der Roman der Goethezeit. Bd. 1: Anfinge in Klassik und Friihromantik: Tran-
szendentale Geschichten. Stuttgart/Weimar 1993, S. 393.



152 —— Matthias Léwe, Tilman Reitz

mantische Gemeinschaftsideal als ,Schéne, liberale Oeconomie“*®

Verbindung selbstindiger, selbstbestimmter Wesen*

Diese romantische Gemeinschaftsidee liberal gesinnter Individuen enthalt
aber zugleich einen Einspruch gegen die Idee eines liberalen Staats, der mithilfe
von Gewaltenteilung und einer Verfassung Interessenkonflikte zwischen den ein-
zelnen Individuen regelt. Der ideale romantische Staat wére stattdessen eine Ge-
meinschaft, in der es gar keine Gesetze mehr brduchte. Dies kann man den
Ausfithrungen tiber diesen Idealzustand in Novalis’ Fragmentsammlung Glauben

und Liebe entnehmen:

oder als ,freye

Zerstdubt wird dann der papierne Kitt seyn, der jetzt die Menschen zusammenkleistert, und
der Geist wird die Gespenster, die statt seiner in Buchstaben erschienen und von Federn
und Pressen zerstiickelt ausgingen, verscheuchen, und alle Menschen wie ein paar Liebende
zusammen schmelzen.*

Novalis beargwohnt das Konzept des liberalen Verfassungsstaates, weil dieser die
Menschen aus seiner Perspektive nur durch einen biirokratischen Apparat zu-
sammenhalt. Aus romantischer Sicht verwaltet man in einem liberalen Verfas-
sungsstaat den menschlichen Egoismus, aber tiberwindet ihn nicht. Hier zeigt
sich der romantische Antiliberalismus als Anti-Institutionalismus: Romantische
Politik will ohne Institutionen und Gesetze auskommen, da diese den menschli-
chen Egoismus nur moderieren. Stattdessen soll sich der Staat ,verfliissigen’, ganz
aufgehen in einer Gemeinschaft liberaler und liebender Individuen.

Es ist vor allem diese Gegnerschaft der Romantik gegen politische Ideen des
Liberalismus, die das negativ-verkiirzte Romantikbild des 19. Jahrhunderts mitkon-
stituiert hat. In den Diskursen des 19. und frithen 20. Jahrhunderts kann man die
Verfestigung eines semantischen Gegensatzes zwischen einer sich als antiliberalis-
tisch verstehenden Romantik und einem antiromantischen Liberalismus beobach-
ten, etwa im sogenannten Vorméarz und beim ,Jungen Deutschland“. Als schliefilich
in den Jahrzehnten um 1900 unter Intellektuellen die Rede vom ,Ende der liberalen
Ara“®? die Runde macht, erhilt ein als romantisch verstandener Anti-Liberalismus
Zulauf: Georg Bollenbeck hat dies als die kulturkritische Abwendung des deutschen
Biirgertums von der Aufklarung nach 1880 beschrieben und dabei gezeigt, dass

29 Novalis: Das Allgemeine Brouillon, S. 469.

30 Novalis: Vermischte Bemerkungen und Bliithenstaub, S. 457.

31 Novalis: Glauben und Liebe oder Der Konig und die Kénigin, S. 488.

32 Georg Bollenbeck: ,Die Abwendung des Bildungsbiirgertums von der Aufklarung. Versuch
einer Anndherung an die semantische Lage um 1880. In: Nach der Aufkldrung? Beitrdge zum Dis-
kurs der Kulturwissenschaften. Hg. von Wolfgang Klein und Waltraud Naumann-Beyer. Berlin
1995, S. 151-162, hier u. a. S. 153.



Bescheidene Freiheit und ,unendliche freye Thatigkeit* =—— 153

Aufklarung um 1900 oft als Synonym fiir das zunehmend negativ besetzte Liberalis-
mus-Konzept verstanden wird.*® Aufklarungs- und Liberalismusbegriff fungieren
in der Kulturkritik um 1900 daher gleichermafien als Gegenbegriffe zu einer kon-
servativen und als romantisch wahrgenommenen Weltanschauung.

Paradoxerweise verstehen sich manche kulturkritische Positionen, die die
politischen Ideen des Liberalismus und der Aufklarung ablehnen, im frithen
20. Jahrhundert aber mitunter selbst als liberal und berufen sich dabei zugleich
auf die Romantik, ndmlich auf jenes komplexe Spannungsverhéltnis eines libera-
len Antiliberalismus, durch den sich schon die historische Romantik auszeichnet.
Paradigmatisch zeigt sich dies in Thomas Manns 600-seitigem ,,Essay-Monstrum***
Betrachtungen eines Unpolitischen, in dem Mann auch tiber seine eigene Liberalitat
reflektiert:

Bin ich liberal, so bin ich es im Sinne der Liberalitit und nicht des Liberalismus. Denn ich
bin unpolitisch, national, aber unpolitisch gesinnt, wie der Deutsche der biirgerlichen Kul-
tur und wie der der Romantik, die keine andere politische Forderung kannte, als die hoch-
nationale nach Kaiser und Reich [...].

Der unpolitische Betrachter lehnt zwar Gewaltenteilung, Verfassungsstaatlichkeit
und Demokratie ab, reklamiert fiir sich aber eine liberale, von allem politischen
Interesse unabhéngige Gesinnung und beruft sich genau damit auf den liberalen
Antiliberalismus der historischen Romantik selbst. Komplexe Spannungen zwi-
schen Liberalismus und Romantik, wie sie bei Mann zutage treten, pragen in unter-
schiedlichen Varianten auch die Romantikrezeption und -kritik in der politischen
Philosophie des 20. Jahrhunderts, wie im folgenden Abschnitt dargelegt wird.

3 Romantik und Liberalismus im 20. Jahrhundert:
Berlin - Schmitt - Lukacs - Rorty

Die politische Moderne hat so viele Arten von Gegenromantik hervorgebracht,
dass sich die Frage aufdréngt, ob dieser Topos eine bestimmte Funktion erfiillt.

33 Vgl. ebd.

34 Dieter Borchmeyer: ,Politische Betrachtungen eines angeblich Unpolitischen. Thomas Mann,
Edmund Burke und die Tradition des Konservatismus“. In: Thomas Mann-Jahrbuch 10 (1997),
S. 83-104, hier S. 83.

35 Thomas Mann: Betrachtungen eines Unpolitischen. In: Ders.: GrofSe kommentierte Frankfurter
Ausgabe. Werke — Briefe — Tagebiicher. Bd. 13.1. Hg. von Hermann Kurzke. Frankfurt am Main
2009, S. 127.



154 —— Matthias Léwe, Tilman Reitz

Zugleich fallt es angesichts der verschiedenen moéglichen Beispiele schwer, eine
solche Funktion mehr als provisorisch zu benennen. Die Grundideen und Anwen-
dungskontexte, die im Folgenden ausgefiihrt werden sollen, zeigen jedenfalls
schon in der Ubersicht, dass kaum eine politische Richtung ohne ihre Gegenro-
mantik auskam.

Ein anti-romantischer Liberalismus, wie ihn etwa Isaiah Berlin vertritt, betont
die Nicht-Vorgegebenheit von Sinn in der Gesellschaft freier Individuen und wirft
der Romantik vor, diese Leere willkiirlich bis totalitdr zu fiillen. Eine entspre-
chende liberale Kritik kann dem Faschismus wie auch dem Staatssozialismus au-
toritare Sinngebung vorwerfen, die 68er und die Neuen Sozialen Bewegungen fiir
einen Anti-Institutionalismus Kkritisieren, der auch rechtliche Freiheitsgarantien
angreift, und die negative Freiheit aktuell etwa gegen Vorstellungen kultureller
Kohésion oder erfiillter Naturbeziehungen verteidigen. Im vielleicht jiingsten
pragnanten Fall wurde Novalis als Vorlaufer der (rechtslibertdren wie alternativ-
individualistischen) Impfgegner denunziert.*® Ein anti-romantischer Antiliberalis-
mus der Rechten bemdngelt wie bereits Hegel, dass sich das romantische Subjekt
dem Ernst politischer Ordnungen und Entscheidungen entzieht, weil in letzter In-
stanz immer seine eigenen, fluiden Erfahrungen, Empfindungen und Erfindungen
bestimmen, was die Wirklichkeit ausmacht. Die Einsatzfelder umfassen hier die
Kritik der pluralistischen Offentlichkeit, des immer nur deliberierenden Parla-
mentarismus und einer depolitisierten Gesellschaft; zu fragen bleibt, ob dieses Po-
sitionshiindel seit Carl Schmitt nennenswerte Verbreitung gefunden hat. Ein anti-
romantischer Marxismus schliefflich wirft dem in vereinzelte Konkurrenzsubjekte
zerstreuten Biirgertum vor, verlorene Solidaritdt und Mitmenschlichkeit durch
ideologische Einbildungen zu ersetzen, die in Problemsituationen auch einen rea-
len Rechtsdrift befordern konnen. Belege kann er bis heute (oder zumindest bis
in die Postmoderne) bei Liberalen finden, die dem Individuum in seiner privaten
Vorstellungswelt groRtmogliche Freiheit zugestehen, es im Offentlichen und Ge-
schéftlichen aber auf die Disziplin abstrakt-allgemeiner Regeln festlegen. Die Ein-
satzfelder reichen hier von der Kritik eskapistischer Kunst und subjektivistischer
oder irrationalistischer Philosophie bis zu generellen Angriffen auf das Muster
individueller Selbstverwirklichung. In der Kritik der kompensierenden, nament-
lich nationalistischen Gemeinschaftsideologie trifft sich die marxistische Antiro-
mantik dann teilweise mit der liberalen.

Als mogliches Leitmotiv, das in allen genannten Positionen auftritt, 1asst sich
iiberschiefSende Einbildungskraft erkennen. Die politischen Gegenromantiken schei-
nen sich trotz ihrer Differenzen darin zu begegnen, dass sie den als romantisch an-

36 Vgl. den Beitrag von Stefan Matuschek in diesem Band.



Bescheidene Freiheit und ,unendliche freye Thatigkeit* =—— 155

gegriffenen Ideen, Figuren und Positionen zu viel Fantasie und zu wenig Realitats-
sinn zuschreiben. Eine zentrale Funktion der Antiromantik kénnte entsprechend
darin liegen, einen jeweils besonders harten Realismus zu motivieren, der sich
nichtern der Sinnentleerung, den Entscheidungszwéngen und den materiellen
Interessenkonflikten der modernen Situation stellt. Ob dies zutrifft, wird in den fol-
genden Absatzen zu untersuchen sein. Ebenso gilt es die Hypothese zu priifen, dass
zwar kein Gegensatz zur Romantik, aber doch eine grundlegende Ambivalenz im
Verhéltnis zu ihr im Liberalismus kulminiert, dessen freigesetzte Einzelne zugleich
realistisch-modern bleiben miissen und imaginativ-ausschweifend sein diirfen.” Da
Richard Rorty eine solche Spannung mustergtltig zum Ausdruck bringt, soll er hier
als moglicher liberaler Romantiker den Reigen politischer Gegenromantiken ab-
schliefien. Im Abgleich mit seiner vor dreieinhalb Jahrzehnten bezogenen Position
lasst sich dann auch fragen, inwieweit die Konstellation (unterstellter) politischer
Romantik und politischer Gegenromantik weiterhin aktuell ist.

Dass im Folgenden Vieles exemplarisch ausgefiihrt wird, ist auch aus der
Sache motiviert. Im politischen Denken der Moderne zeigt sich Romantik muster-
haft als Modell. Nahezu alle Positionen arbeiten im Medium historischer Riick-
griffe, und alle historischen Riickgriffe sind politisch gepragte Konstruktionen.
Nach einer objektivierbaren Wirklichkeit der historischen Romantik zu fragen,
ist sinnvoll, um die Stilisierungen im Feld offenzulegen — dazu dient im vorliegen-
den Text nicht zuletzt der Riickblick auf Novalis. Zugleich ist das Spektrum der
politischen Denk-, Handlungs- und Haltungsméglichkeiten, die der romantische
Impuls in seiner Verarbeitung eréffnet, aber als Gegenstand sui generis anzuer-
kennen. Hierzu lohnt es sich, das Spiel der Modellbildung zu rekonstruieren und
sogar mitzuspielen. Auch die politische Gegenromantik wird als ein Feld von Op-
tionen aufgearbeitet, die sich am klarsten erkennen lassen, wenn man sie modell-
haft vereinfacht und selektiv-verdeutlichend belegt.

3.1 Anti-romantischer Liberalismus bei Isaiah Berlin

In seiner Antrittsvorlesung Two Concepts of Liberty bereitet Berlin retroaktiv eine
zu diesem Zweck zugespitzte Vorhersage auf:

Over a hundred years ago, the German poet Heine [...] prophesied that the romantic faith of
Fichte and Schelling would one day be turned, with terrible effect, by their fanatical German

37 Vgl. fiir die alltagskulturelle bzw. 6konomische Dimension dieser Annahme Colin Campbell:
The romantic ethic and the spirit of modern consumerism. 3. Aufl. New York 2005.



156 —— Matthias Lowe, Tilman Reitz

followers, against the liberal culture of the West. The facts have not wholly belied this
prediction.®®

Was an Fichte und Schelling — offenkundig jedoch nicht an Heine — ,romantisch
war, leitet sich wie bereits erldutert aus dem Kerngedanken der Vorlesung her. In
einer modernen Gesellschaft, die liberal auf ,negative Freiheit setzt, miissen die
Ziele freien Handelns maximal unbestimmt bleiben; jede Idee einer ,positiven
Freiheit!, in der Menschen ihre eigenen Wesenskrafte entfalten, fiihrt rasch in die
Erziehungsdiktatur. Ausgehend von Fichtes Bemerkung, niemand habe Rechte ge-
geniiber der Vernunft, fahrt Berlin fort: ,Fichte puts forward the claims of what he
called reason; Napoleon, or Carlyle, or romantic authoritarians may worship other
values, and see in their establishment by force the only path to ,true‘ freedom.**
Aber wer sind und was wollen die romantischen Autoritdren (zu denen Fichte
offenbar nicht durchgéngig zahlt)? Antworten verspricht das Buchmanuskript
Political Ideas in the Romantic Age. Hier verbindet Berlin seine zwei Begriffe der
Freiheit mit fantasievollen Ausfiihrungen zu Kant, Rousseau, Fichte, Nietzsche, Ba-
kunin und Anderen, die er ebenso freiziigig als ,romantisch‘ bezeichnet; das Resul-
tat sind Two Concepts of Freedom: Romantic and Liberal. Der Assoziationsstrom,
mit dem Berlin den romantischen Freiheitsbegriff erlautert, hat selbst romantische
Qualitaten. Er streift etwa eine Vorstellung hyper-fichteanischer Weltgestaltung
durch tibermafig von sich selbst eingenommene Individuen:

The free personality is conceived by the Romantic writers as one which imposes itself upon
the world outside it. It is conceived not in bodily but in spiritual terms, as an activity seeking
to shape all else — the matter of the external world, its own body, other selves - to its own
purpose, an ‘objective’ self-subsistent ideal the realisation of which is the activity, conscious
and unconscious, of the supreme agent — the self.*

Wiéhrend sich damit Herrscherfiguren wie Alexander oder Karl der Grofse, Napo-
leon u. &. als romantische Heroen anbieten, wird auch eine anarchistische Spiel-
art bertihrt. Die Wendungen, die Berlin dabei vollzieht, rechtfertigen hoffentlich
ein recht langes Zitat:

Anything that is finite confines and kills; freedom is freedom from all chains, freedom to act
and do whatever one wills. [...] Hence the irrationalist notion of freedom as developed by
the extreme Romantics [...], for example in Friedrich Schlegel’s (or his wife’s) novel Lucinde,
in which an infant kicking and screaming is suddenly presented as a symbol of absolute

38 Isaiah Berlin: Two Concepts of Liberty, S. 4.

39 Ebd, S. 36.

40 Isaiah Berlin: Political Ideas in the Romantic Age. Their Rise and Influence on Modern Thought.
Hg. von Henry Hardy. 2. Aufl. Princeton 2014, S. 227.



Bescheidene Freiheit und ,unendliche freye Thatigkeit* =—— 157

freedom, totally unconfined by laws, conventions, social bonds — and in which marriage is
denounced, and freedom of association between the sexes is advocated, not as fulfilling
some harmony the elements of which are represented as in some way rationally related to
each other, but as the free self-realisation of the unconfined human spirit, bursting from its
bonds, leaving the earth to be nearer the eternal, infinite flame which knows no logic and
no rules, but is the infinite, not expressible by petty human categories, invented by small-
minded beings who live their lives in obedience to rules which they accept because they
dare not question them. This is the ideal of violent anarchy [...]. Stirner, Bakunin, Nietzsche:
the succession is familiar enough.*!

Interessant ist hier nicht zuletzt, dass die negative Freiheit offenbar keinen freien
Wechsel der Geschlechtspartner, keinen Bruch mit der ,rationalen‘ Geschlechter-
beziehung in der Ehe, keine spielerische Haltung zu Konventionen und nicht ein-
mal eine nicht auf ,Harmonie‘ ausgerichtete Lebensfiihrung zulésst. Alles dies
sind romantische Uhertreibungen von Freiheit, die das biirgerlich-liberale Zusam-
menleben in einer fiir Berlin nicht tolerablen Weise gefahrden. Damit zeichnet
sich bereits die Spannung ab, die Rorty mit entgegengesetztem Akzent (und folg-
lich mit Sympathien fiir das Lager Stirners, Bakunins und Nietzsches) verarbeiten
wird: Die romantischen Triebe, die im Privatleben liberaler Subjekte unkontrol-
liert wuchern konnen, miissen gekappt werden, sobald sie ins Aufien der Gesell-
schaft zu treten drohen.

3.2 Anti-liberale Gegenromantik bei Carl Schmitt

Carl Schmitt hat als angehender, politisch nur begrenzt erfolgreicher, schlieflich
als belasteter und gemafiregelter NS-Advokat vielen anderen Positionen eine tota-
litire Logik vorgeworfen (und auch der im birgerlichen Privatraum entstehen-
den Herrschaftskritik tief misstraut).** Die Politische Romantik hat er zu Beginn
seiner Laufbahn nicht in diesem Sinn kritisiert. Vielmehr warf er ihr vor, in ihrer
Ausrichtung konstitutiv schwankend zu sein:

Solange die Revolution da ist, ist die Romantik revolutiondr, mit der Beendigung der Revolu-
tion wird sie konservativ, und in einer ausgesprochen reaktiondren Restauration weif$ sie
auch solchen Zustédnden eine romantische Seite abzugewinnen. [...] Diese Wandelbarkeit

41 Ebd,, S. 254.

42 Sein 1938 publiziertes Buch zum Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und
Fehlschlag eines politischen Symbols, dessen These in Reinhart Kosellecks Kritik und Krise. Zur
Pathogenese der biirgerlichen Welt (1959) aufgenommen und entfaltet wurde, sieht in der Gewis-
sensfreiheit der Privatleute den Keim dafiir, dass diese bestdndig moralisch den Staat verurteilen
und schliefflich auf Revolution und Biirgerkrieg hindréngen.



158 —— Matthias Lowe, Tilman Reitz

des politischen Inhalts ist nicht zuféllig, sondern eine Folge der occasionellen Haltung und
tief im Wesen des Romantischen begriindet, dessen Kern Passivitat ist.**

Der Kern von Schmitts Kritik ist entsprechend der bekannte Vorwurf eines ,subjek-
tivierten Occasionalismus“: der Bereitschaft, sich die Welt im Erleben situativ
immer wieder neu zurechtzulegen und die Erlebniswelt allem Wirklichen tiberzu-
ordnen.** Der Liberalismus bildet fiir ihn nicht bloR eine weitere Méglichkeit die-
ser passiv erlebten politischen Intensitat; vielmehr erhebt er die Unentschiedenheit
zum Prinzip und ist daher besonders anschlussfahig fiir romantisches Denken.
Einen selbst recht okkasionellen Gedanken dazu entwickelt Schmitt in seiner Ro-
mantikschrift, als er Adam Miiller eine Affinitdt zum ,Gesprach‘ zuschreibt:

Er kann auch gar nicht anders denken als im Gespréach. Das Wort ,Gesprach‘ — die Bezeich-
nung einer besondern Art von romantischer Produktivitat, die irgend einen Gegenstand
zum Anlass eines geselligen ,Wortspieles’ nimmt — kehrt unermiidlich bei ihm wieder.
Schon in der Vorrede seiner Lehre zum Gegensatz bedauert er, dass ,kein zusammenhéng-
endes Gesprach tiber ganz Europa‘ sich vollendet, [...] die Regierung fiithrt mit der Opposi-
tion ein ,Gesprach‘. Hier zeigt sich die Romantisierung der liberalen ,Diskussion‘ und
,Balance’, gleichzeitig die liberale Herkunft dieser Romantik.**

Schmitt hat diesen Gedanken spater mehrfach wieder aufgenommen (wenn auch
unseres Wissens nie erldutert oder entfaltet), namentlich als er dem liberalen
Parlamentarismus ein ,spezifisches Verhéltnis zur Wahrheit“ unterstellt, ,,die zu
einer bloflen Funktion des ewigen Wetthewerbs der Meinungen wird*“:

Deutschem Denken ist diese ewige Diskussion in der romantischen Vorstellung des ewigen
Gesprachs zugénglicher gewesen, und es darf hier beildufig bemerkt werden, dass sich die
ganze ideengeschichtliche Unklarheit der iiblichen Auffassungen iiber die deutsche politi-
sche Romantik, die als konservativ und antiliberal bezeichnet wird, schon an diesem Zu-
sammenhang verrit.*®

Nimmt man hinzu, dass Schmitt in der fraglichen Schrift die eigentlichen Ent-
scheidungen in der Einflussnahme der grofien Konzerne auf Regierungen und
Parteien sieht, bewegt er sich bereits recht nahe an der marxistischen Kritik
einer liberalen Romantik. Dennoch setzt diese noch einmal eigene, andere Ak-
zente — und sie bezieht sie auch auf reaktiondre Tendenzen in der Romantik, die
sie nicht blof als zuféllige Nutzung von Erlebnismaterial einstuft.

43 Carl Schmitt: Politische Romantik. 2. Aufl. Miinchen/Leipzig 1925, S. 160.

44 Vgl. ebd,, S. 23 und ofter.

45 Ebd,, S. 192.

46 Carl Schmitt: Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus. Minchen/Leipzig
1926, S. 46.



Bescheidene Freiheit und ,unendliche freye Thatigkeit* =—— 159

3.3 Anti-liberale und anti-restaurative Gegenromantik
im Marxismus

Berlin charakterisiert einen Hauptstrang marxistischer Romantikkritik recht tref-
fend, wenn er zum Reich des Geistigen (der ,,world of spirit“) anmerkt:

The nineteenth-century materialists speak of it as the universe into which German bour-
geois intellectuals escaped from the impotence and humiliation of the petty but despotic so-
ciety of their time, and which they peopled with all the romantic properties which they
longed for and which had been denied them in Berlin and Weimar and Jena.*’

Der Eskapismus kann dabei sogar als institutionell verankert gedacht werden. Der
junge Marx begreift das Gemeinwesen der biirgerlichen Gesellschaft — auch in fort-
schrittlicheren und grofieren Landern als den deutschen Staaten von 1844 — be-
kanntermafien als grundsitzlich ,verhimmelt, weil zumindest ein imaginérer
Gegenpol zur Konkurrenz egoistischer Privatleute notig ist:

Wo der politische Staat seine wahre Ausbildung erreicht hat, fiihrt der Mensch [...] ein dop-
peltes, ein himmlisches und ein irdisches Leben, das Leben im politischen Gemeinwesen,
worin er sich als Gemeinwesen gilt, und das Leben in der biirgerlichen Gesellschaft, worin
er als Privatmensch tatig ist, die andern Menschen als Mittel betrachtet, sich selbst zum Mit-
tel herabwiirdigt und zum Spielball fremder Méchte wird. [...] In dem Staat [...], wo der
Mensch als Gattungswesen gilt, ist er das imaginére Glied einer eingebildeten Souverénitét,
ist er seines wirklichen individuellen Lebens beraubt und mit einer unwirklichen Allge-
meinheit erfiillt.*®

Man darf hier wohl auch an romantische Kunst, Philosophie und Kultur denken —
zumindest wenn eine einigermafien liberzeugende institutionelle Gestalt des
Staats nicht in Reichweite ist. Bei Marx selbst kommt die Philosophie angesichts
des hegelschen und hegelianischen Staatskults in Frage, an dem er sich zu dieser
Zeit vielfaltig abarbeitet. Weitere kulturelle Formen muss man vielleicht gegen
Marx hinzudenken, weil sie Gemeinschaftswiinsche besser aufnehmen konnen
als der seinerseits recht individualistische moderne Staat. Als imaginéres Glied
vorgestellter Gemeinschaften kénnen sich deutsche Subjekte des 19. und 20. Jahr-
hunderts auch sehen, wenn sie sich in die wenig zentralstaatlich gepragte Ge-
schichte ihres ,Volkes‘ einschreiben, Ursprungsszenen im Teutoburger Wald oder
in erneuerten Mythologien ausmalen, eine Wiederkehr des Mittelalters herbei-

47 Isaiah Berlin: Political Ideas of the Romantic Age, S. 217.
48 Karl Marx: Zur Judenfrage. In: Ders. und Friedrich Engels: Werke. Bd. 1. Hg. vom Institut fiir
Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. 10. Aufl. Berlin 1976 [1844], S. 347-377, hier S. 355.



160 —— Matthias Léwe, Tilman Reitz

sehnen, sich mit gesteigerter affektiver Energie an die Monarchie oder die katho-
lische Kirche binden wollen.

Diesen Strang der deutschen Romantik hat besonders Georg Lukacs betont.
Er legt zugleich Wert darauf, dass es sich nicht um reinen Riickschrittswillen, son-
dern um eine Verklarung bzw. eine gebremste Version der Moderne handelt:

Auch die Romantik, auch die romantische Reaktion will die Umwandlung Deutschlands in
ein modernes (und — was den meisten Vertretern damals nicht bewusst war — in ein kapital-
istisches) Land, will sie jedoch ohne Vernichtung des Absolutismus, ohne Beseitigung der
feudalen [...] Vorrechte. Sie erstrebt also nicht die Wiederherstellung einer vorkapitalisti-
schen Gesellschaftsordnung, sondern einen politisch und sozial reaktiondren Kapitalismus,
der die feudalen Uberreste ,organisch’ in sich aufnimmt und aufbewahrt.*°

Lukdcs neigt hier und an anderen Stellen dazu, politische Aussagen der Romantik
bzw. seine Auswahl und Paraphrase besonders reaktiondrer Aussagen sehr wort-
lich, als unmittelbare Programmatik zu nehmen, und ist dafiir vielfach von Marxis-
ten Kkritisiert worden, die im romantischen Feld eher kritische, utopische und
fortschrittliche Impulse fanden.>® Er zeigt jedoch auch ein Bewusstsein davon, dass
die bhiirgerlichen Einzelnen die romantische Welt nur attraktiv finden konnten,
wenn sie primér in Kunstgenuss, Vorstellung und Empfindung daran teilhatten:

Die falsche, dsthetenhafte Richtung des romantischen Kampfes gegen die Spiefier zeigt sich
sozial darin, dass keine Weltanschauung oder Kunstrichtung die deutschen Spiefier so sehr
erfasste und so nachhaltig beeindruckte wie gerade die Romantik. Von der mittelalterlichen
Kaiserherrlichkeit [...] bis zur Verherrlichung des ,Gemiitslebens’, bis zum verstandesfeindli-
chen quietistischen Versinken in die Nacht eines beliebigen Unbewussten, einer beliebigen
,Gemeinschaft, bis zum Hass gegen Fortschritt und freiheitliche Selbstverantwortung - er-
strecken sich die Folgen des Sieges der romantischen Ideologie, die bis heute an der deut-
schen Psyche spiirbar sind.*

Die Fluchtlinie von Novalis (und dann vor allem von Schelling) zu Hitler, die sich
hier abzeichnet, wird gewdhnlich als Lukacs’ Beitrag zur Romantikkritik disku-
tiert.> An der zitierten Stelle lasst sich ablesen, dass er auch alternative Deu-

49 Georg Lukdcs: ,Die Romantik als Wendung in der deutschen Literatur®. In: Romantikfor-
schung seit 1945. Hg. von Klaus Peter. Kénigstein im Taunus 1980 [1945], S. 40-54, hier S. 41.

50 Vgl. etwa Herbert Marcuse: ,Besprechung von Georg Lukacs: Goethe und seine Zeit“. In: Phi-
losophy and phenomenological reasearch 11 (1950/51), S. 142-144; sowie Richard Faber: Novalis.
Die Phantasie an die Macht. Stuttgart 1970.

51 Georg Lukdcs: ,Die Romantik als Wendung in der deutschen Literatur®, S. 50.

52 Nahegelegt wird dies durch den bekannten Untertitel von Lukdcs’ etwas spéter erschienener
Studie Die Zerstorung der Vernunft. Von Schelling zu Hitler, Berlin 1952. Der Hauptgegner ist dort
allerdings der philosophische ,Irrationalismus“; die Romantik kommt nur sporadisch und am



Bescheidene Freiheit und ,unendliche freye Thatigkeit* =—— 161

tungsmoglichkeiten in Betracht zieht, aber nicht weiterverfolgt. Eine Romantik,
die sich in der Vorstellungswelt vereinzelter Individuen austobt, ist nicht auf geis-
tig und praktisch gewaltsame Kompensationen zur deutschen Kleinstaaterei und
Zweitrangigkeit festgelegt, sondern konne sich auch unmittelbar als birgerlich-
liberales Weltverhdltnis anbieten. Diese Mdglichkeit hat spater pragnant Richard
Rorty genutzt, der zugleich auch ein positives Verhéltnis zu Lukacs’ weiteren,
nicht immer romantischen Protagonisten des Irrationalismus umreif3t: zu Nietz-
sche, Kierkegaard, Heidegger und anderen Vertretern einer Moderne jenseits von
Freiheit und Gleichheit. Daher lohnt es, am Fall Rortys kontrastierend eine pro-
romantische politische Option darzustellen, bevor wir abschlieSend zur Gegenro-
mantik zuriickkehren.

3.4 Liberale Neoromantik bei Rorty

Wahrend sich Rorty offen zum (US-amerikanischen, sozialstaatsaffinen) Liberalis-
mus bekennt, sind die expliziten Romantikbeziige in seinem einschlagigen Werk
Contingency, Irony, and Solidarity dhnlich diinn gesat wie in Lukacs’ Zerstorung
der Vernunft. Dennoch fallen sie nicht nur im Titelbegriff Ironie so deutlich aus,
dass in der Kommentarliteratur die entsprechende Zuordnung verschiedentlich
vorgenommen wurde. Ulf Schulenburg etwa sieht eine breit begriffene Romantik
als wesentliche Quelle fiir Rortys Pragmatismus:

Imagination, the idea of (radical) novelty, the idea of poetic genius, and the idea of contin-
gency in our (final) vocabularies — in Rorty’s account, these characteristics of Romanticism
are crucial if one wants to tell a story of the origin and the destiny of our modern age.®

Man bemerke am Rand die (freiwillig?) ironische Selbstverstandlichkeit, mit der hier
die postmetaphysische, nachteleologische, grundlose Moderne Ursprung und Ziel zu-
gesprochen bekommt. Der Metabegriff eines ,abschlieflenden Vokabulars®, hinter das
wir in unseren Begriindungen nicht zuriickkénnen und zu dem sich doch immer Al-
ternativen anbieten, lief3e sich wohl schliissiger anwenden. Nédher am Kernargument
von Rortys Liberalismusbuch ist folgende Aussage bzw. Teil-Paraphrase:

It was the Romantic poets who made their readers grasp the full implications of the idea
that art should no longer be seen as imitation but as the artist’s self-creation; a kind of self-

Rande zur Sprache, etwa in Gestalt der ,romantisierenden Reaktion“ oder ,romantischen Restau-
ration“ am Hof Friedrich-Wilhelms IV.

53 Ulf Schulenberg: Romanticism and pragmatism. Richard Rorty and the idea of a poeticized cul-
ture. Basingstoke/New York 2015, S. 5.



162 —— Matthias Léwe, Tilman Reitz

creation, that is, that makes idiosyncratic poetic imagination the center of the self. Nietzsche
[...] helped illuminate the Romantics’ novelty by advancing the argument that poetic self-
creation was all that was left to us in postmetaphysical times.>*

Von self-creation redet Rorty in der Tat, und dhnlich wie schon bei Friedrich
Schlegel ist dabei ,Selbstzerstorung‘ nicht weit, weil das ironische Selbst seine ei-
genen Setzungen stdndig wieder in Frage stellt. Rorty kennzeichnet diejenigen,
die sich mit Vorstellungskraft selbst schaffen, vor allem negativ dadurch, dass sie
keine dieser Selbstschépfungen vollstindig ernst nehmen kdnnen: ,never quite
able to take themselves seriously because always aware that the terms in which
they describe themselves are subject to change, always aware of the contingency
and fragility of their final vocabularies, and thus of their selves.® Die wirklich
ironische Pointe bei Rorty besteht dann darin, dass Subjekte, die derart die
Grundlosigkeit ihrer bzw. unserer Orientierungen aufdecken, das nur ,on their
own time“ bzw. privat tun sollten — ,causing no harm to others and using no re-
sources needed by those less advantaged“.*® Sie sollten die Offentlichkeit auch
nicht mit Argumenten behelligen: ,The vocabulary of self-creation is necessarily
private, unshared, unsuited to argument.“*’

So lassen sich die sperrigen Seiten von Hegel, Nietzsche und Heidegger oder
auch von Foucault fraglos domestizieren, romantische Autoren im engeren Sinn
passen ebenfalls in das Schema, und die von Berlin bis Lukdacs erklarten anar-
chisch-autoritdren Gefahren scheinen gebannt. Die Frage ist nur, ob diese Einhe-
gung nicht in etwas verschobener Weise die marxsche oder marxistische Kritik
bestatigt: Im echten, ,6ffentlichen‘ Leben sind wir niichtern-pragmatisch (und
nun immerhin liberal-solidarisch); alle Ahnungen davon, dass Dinge auch anders
gestaltbar wéren, werden wie zuvor die Religion zur ,Privatschrulle“.>® Rorty hat
diese mogliche Kritik entweder ironisch aufgegriffen oder bestatigt sie ungewollt,
wenn er als gesellschaftliche Bedingung unserer Selbstschopfung nicht etwa ,civil
rights‘, sondern ,bourgeois freedoms‘ anfiihrt:

The social glue holding together the ideal liberal society [...] consists in little more than a
consensus that the point of social organization is to let everybody have a chance at self-
creation to the best of his or her abilities, and that that goal requires, besides peace and
wealth, the standard ‘bourgeois freedoms.>®

54 Ebd, S. 3.

55 Richard Rorty: Contingency, Irony, and Solidarity. Cambridge 1989, S. 73 f.
56 Ebd, S. XIV.

57 Ebd.

58 Karl Marx: Zur Judenfrage, S. 356.

59 Richard Rorty: Contingency, Irony, and Solidarity, S. 84.



Bescheidene Freiheit und ,unendliche freye Thatigkeit* =—— 163

4 Ausblick auf die Krise des Liberalismus

Philosophische Liberale der Gegenwart wollen den Begriindungsverzicht kaum
noch so weit treiben wie Rorty oder selbst John Rawls; die unregulierte Selbst-
schopfung scheint ihnen wie schon Berlin weniger attraktiv als die rationale Dis-
ziplin begriindeter und akzeptierter Regeln.’® Doch auch die biirgerlichen oder
bourgeoisen Freiheiten scheinen inzwischen gefahrdet oder teilweise nicht mehr
erwiinscht. Der Liberalismus ist 6konomisch in eine Dauerkrise geraten (und in
seiner marktradikalen Version gescheitert), weltpolitisch nicht mehr am Vorri-
cken (wenn auch dadurch zunehmend gegen die autoritiren Staaten geeint), ge-
sellschafts- oder kulturpolitisch durch Kampfe zwischen rechter Rebellion und
ultra-universalistischen, blofse Gleichberechtigung iiberbietenden Sprach- und
Anstandsregeln herausgefordert (die einander gegenseitig Illiberalismus vorwer-
fen), schliefilich 6kologisch als Krisentreiber erkannt (den vielleicht nur zentralis-
tische Steuerung aufhalten kann und den in jedem Fall eine Regulierung der
Reichtiimer einschranken muss).

Dass romantische und antiromantische Strategien noch etwas austragen, wenn
derart massiv und direkt die Bedingungen ihrer Moglichkeit zur Disposition stehen,
ist zu bezweifeln; schon die Krisen des Liberalismus im 20. Jahrhundert haben
wenig Raum fiirs Traumen, Wiinschen und Sehnen — oder anspruchsvoller: fiir die
unerfiillte Uberschreitung blof negativer Freiheit — gelassen. Der exemplarische
Durchgang durch die modernen Konstellationen politischer Gegenromantik erlaubt
diese generelle Vermutung an zwei Punkten etwas praziser zu fassen bzw. mit Be-
obachtungen zu fiillen.

Mit Blick auf die liberale Grundstruktur fragt sich, ob das in allen Konstellatio-
nen zentrale, wenngleich sehr unterschiedlich aufgefasste romantische Subjekt ein
wiurdiges Ziel von Kritik bleibt. Hier tiberwiegen Indizien fiir eine negative Ant-
wort. Das tibergriffige, anderen seine ungebédndigte Weltsicht aufzwingen wollende
Subjekt, das die Totalitarismuskritik im Blick hatte, dufSert sich momentan kaum
mehr in positiven, utopisch wuchernden Wunschtrdumen, sondern allenfalls ag-
gressiv-destruktiv wie im Rechtspopulismus oder diszipliniert-planvoll wie im Kli-
maprotest, der von seinen Aktionen bis zu seinen Forderungen hochorganisiert
auftritt. Dagegen erhélt das unterbestimmte, volatil die politischen Lageschwan-
kungen rezipierende Subjekt, das Schmitt schildert, momentan wieder grofieren
Raum - die Abfolge medial zelebrierter Grofikrisen ladt zu affektiv-imaginativem
Mitschwingen ein, und die antisystemische Opposition bringt immer neue Besorg-
nisse und Wutballungen hervor. Mit liberalen Balanceideen, ewigem Gesprach

60 Vgl. Elif Ozmen: Liberalismus, S. 153-171.



164 —— Matthias Léwe, Tilman Reitz

oder Meinungsaustausch hat das allerdings wenig zu tun; von der Pandemie tiber
Konflikte um Migration bis zu Kriegsfragen miissen alle ihre Seite wahlen, auch
wenn die Lage selbst lange unentschieden bleiben mag. Das gespaltene Subjekt a
la Rorty gerét dabei zunehmend in die Defensive, zumal privat wie politisch eine
dhnliche hochgespannte moralische Tonlage herrscht. Dabei werden kognitive
bzw. ethische Dissonanzen weiterhin durch marxistisch begreifbare Abspaltung
bewaltigt — nur wird auf der privatisierten Seite nicht vorrangig Kontingenz, son-
dern eher Harmonie kultiviert, und auf der politischen Seite gilt das gute Leben
kaum noch als etwas, das man individuellen Vorlieben tiberlassen kann. Ein deut-
liches Indiz ist die schlechte Konjunktur von Ironie, die nicht einmal mehr mit
der Kennzeichnung ,postmodern‘ ahgewertet werden muss; sie gilt einfach als eli-
tar, unverstandlich oder zu wenig entschieden.

Prinzipiell kann man daher zwar auch heute noch fragen, ob politisch zu
grofse oder zu geringe Folgen freigesetzter Vorstellungskraft zu befiirchten sind.
Bekanntlich haben sich neue Medien und Mechanismen verbreitet, die ,postfakti-
sche® Weltsichten, Tatsachen- oder Zusammenhangshehauptungen begiinstigen.
Doch auch die Vorstellungen sind funktional durch Freund- und Feindkonstella-
tionen gebunden. Wer die zu erwartenden 6kologischen Katastrophen ausmalt,
zielt auf scharfere Umweltgesetze, wer eine Volksaustausch- oder Impfverschwo-
rung imaginiert, will das Vorgehen der Regierung diskreditieren, falsche Aussa-
gen zum Wahlausgang in den USA oder zu den Ausgaben der EU sollen die
Machtverteilung verdndern. Weltverhdltnisse, in denen die Vorstellungskraft
eine Hauptrolle spielte, waren selten so klar ausgerichtet und kdnnen per Defini-
tion nicht so instrumentell zugeschnitten sein. Vermutlich schwindet in dem
Maf3, in dem es schwierig wird, die Gesellschaft als Spielwiese freigesetzter, un-
verbundener Einzelner zu sehen, also auch der Spielraum fiir Vorstellungen, mit
denen die Vorstellenden weder sich noch die Wirklichkeit festlegen. Ein gegenro-
mantischer Diskurs, der ihnen auf die eine oder andere Weise Unverbindlichkeit
vorwirft, ist dann vermutlich gar nicht mehr nétig.



Patricia KleRBen

Radikales Missverstandnis? Eine
geschlechtergeschichtliche Einordnung der
gegenwartigen Kritik an romantischer
Liebe

1 Hinfiihrung

In ihrem Erstlingswerk Radikale Zirtlichkeit befragt die Journalistin Seyda Kurt
traditionelle Liebesnormen und Beziehungsmodelle auf ihre kapitalistischen, se-
xistischen und rassistischen Logiken. An die Stelle einer die Machtgefélle ver-
schleiernden Romantik will sie eine neue Ethik der Zartlichkeit mit fluiden
Grenzen zwischen Freundschaft und Liebe setzen. Durch eine gleichberechtigte,
freie, auf Austausch und Selbsterklarung bauende Partnerschaftlichkeit konne
der exkludierende und hierarchische Charakter normativer Beziehungsmodelle
aufgelost werden. Eine allumfassende Zartlichkeit wiirde, so Kurt, das verrohte
gesellschaftliche Miteinander verdndern und insofern radikal wirken."

Schon eine kurze Zusammenfassung des Buches zeigt, wie stark sich gegenwér-
tige Kritiker:innen romantischer Liebe an Idealen orientieren, die dem zwischen
Freundschaft, Liebe und Ehe oszillierenden Zusammenleben der Frithromantiker:
innen um 1800 selbst entsprungen zu sein scheinen.? Ein Grund fiir diesen Wider-
spruch ist im Falle Kurts schnell gefunden. Die Autorin bezieht sich im Wesentli-
chen auf einen durch Eva Illouz popularisierten Begriff romantischer Liebe, der
eine ,lange und laute Litanei des Jammerns und Stohnens*® beschreibt. Ohne hin-
reichend auf die Eigenlogiken der Texte einzugehen, zeichnet Illouz auf der Grund-
lage von Romanen Jane Austens und Emily Brontés, von Flauberts Madame Bovary
und Gedichten Emily Dickinsons eine Defizitgeschichte romantischer Liebe, die in

1 Vgl. Seyda Kurt: Radikale Zirtlichkeit. Warum Liebe politisch ist. Hamburg 2021.

2 Vgl. Edith Michel und Willy Michel: ,Der ,zusammenstimmende Pluralis‘ und die ,unbegreifli-
chen gleichzeitigen Empfindungen‘. Zur Symphilosophie der Liebe bei Friedrich Schlegel und No-
valis“. In: Codierungen von Liebe in der Kunstperiode. Hg. von Walter Hinderer. Wiirzburg 1997
(=Stiftung fiir Romantikforschung 3), S. 113135, hier S. 131-135. ,Freundschaft ist partiale Ehe und
Liebe ist Freundschaft von allen Seiten und nach allen Richtungen, universelle Freundschaft.“
Friedrich Schlegel: Athendumsfragmente. In: Kritische-Friedrich-Schlegel-Ausgabe (KFSA). Bd. 2. Hg.
von Hans Eichler. Paderborn u. a. 1967, S. 165-256, hier S. 228.

3 Eva Illouz: Warum Liebe weh tut. Eine soziologische Erkldrung. 2. Aufl. Berlin 2012, S. 12.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-009


https://doi.org/10.1515/9783111199733-009

166 — Patricia KleRen

erster Linie die Perspektiven und Lebenswelten biirgerlicher Frauen des 19. Jahr-
hunderts beriicksichtigt.*

Das Liebesverstandnis der Frihromantik mit einem in die Kritik geratenen
Konzept romantischer Liebe abzugleichen, ist das Ziel dieses Beitrags. Dabei wird
die These verfolgt, dass die Kritik an der Idealisierung, Exklusivitiat und Ideologisie-
rung romantischer Liebe selbst einen Aspekt romantischer Liebeskonzeptionen
darstellt, der schon in der Ursprungsepoche regulierend in die idealisierend-
ideologische Dynamik romantischer Liebe eingriff. Dieser Gedanke wird, den Auf-
satz abschlieflend, punktuell an Briefausziigen weiter entfaltet, die fiir romantische
Liebeskonzeptionen um 1800 kanonisch geworden sind.

2 Die gegenwartige Kritik an romantischer Liebe

Seyda Kurts Buch versteht sich als Beitrag zur Aufklarung iiber Dichotomien und
Hierarchien, die in romantischen Beziehungen nicht nur unreflektiert hingenom-
men, sondern idealisiert wiirden. Angefangen hei Platons Kugelmenschen versucht
die Autorin in einer skizzenhaften Auseinandersetzung mit Werken westlicher
Denker darzulegen, dass das Liebesideal selbst, von ihr verstanden als die Vervoll-
kommnung des Individuums durch die Vereinigung mit einer anderen Person, auf
einer langen und problematischen Tradition dualistischen Denkens beruht.> Mit
der Aufklarung sei die Emanzipation des Verstandes vorangetrieben, aber der Ein-
fluss der je eigenen Korperlichkeit und der sozialen Umwelt auf die Bewusstseins-
bildung der Individuen negiert worden. Eine Blindheit fiir verschiedene Formen
von Diskriminierung und die Abwertung von Emotionalitat stellt Kurt als Kehrseite
der Aufklarung und als wesentliche Rahmenbedingung fiir das Liebesverstandnis
der Moderne heraus, das auch die Romantik nicht iiberwinden konnte.®

Radikale Zirtlichkeit ist nur eine der aktuelleren Publikationen zur Kritik an
romantischer Liebe. Die feministische Musikerin und Autorin Christiane Résinger
verdffentlicht seit den 1990er Jahren immer wieder Songs, Interviews und Biicher

4 Vgl. ebd,, S. 9-58.

5 Vgl. Seyda Kurt: Radikale Zdrtlichkeit, S. 55 £.

6 Vgl. ebd., S. 57-60. Einen Vorschlag zur Differenzierung unterbreitet der Sozialphilosoph Mar-
tin Schnell, der Kant einen ,Verteidiger der Vulnerabilitdt“ (S. 22) nennt, weil dieser in seinen
kleineren Schriften immer wieder die Frage nach dem Verhéltnis der Vernunft zu Gewalt, Kon-
flikt und Krieg aufgeworfen und die reine Vernunft damit auf die Probe gestellt habe. Vgl. Martin
W. Schnell: Das Ethische und das Politische. Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabilitit.
Weilerswist 2020, S. 17-23.



Radikales Missverstandnis? = 167

mit Polemiken iiber romantische Zweierbeziehungen.” Die einflussreiche Comic-
Zeichnerin Liv Stromquist nahm sich gleich zweimal des Themas an. In ihrem
Comic Der Ursprung der Liebe widmet sie sich der Genese von Liebesbeziehungen
und in Ich fiihl’s nicht illustriert sie das Erodieren emotionaler Verbindlichkeit in
spatkapitalistischen Gesellschaften.® In ihren gattungsspezifisch unterschiedlichen
Zugéngen zum Thema weisen diese popkulturellen Liebeskritiken eine starke Ge-
meinsamkeit auf. Sie alle betonen, dass die gesellschaftlichen (und historisch ge-
wachsenen) Erzdhlungen tiber romantische Liebe eine normierende Kraft entfalten
und in die vermeintlich privateste Sache der Welt eingreifen, wo sie Liebende wie-
derum zur Bestatigung gesellschaftlicher (westeuropaischer) Ordnungsmuster ver-
anlassen. Stromquist illustriert dazu beispielsweise die Thesen des Soziologen
Randall Collins, der sich mit der historischen Verbindung von Liebe und Eigentum
im 19. Jahrhundert beschéftigt hat. Als Ehen zunehmend nicht mehr von der Ver-
wandtschaft nach wirtschaftlichen oder sozialen Kriterien arrangiert wurden,
suchten junge Menschen bei der Partnerwahl neue Orientierungspunkte. Hingezo-
genheit zu einer anderen Person wurde ein Kriterium, doch spielten auch der ge-
sellschaftliche Stand und der finanzielle Hintergrund weiterhin eine Rolle. Da es
oftmals Mannern vorbehalten war, tiber Besitz und Geld zu verfiigen, mussten
Frauen ein anderes Kapital in die Ehe einbringen. Collins postuliert eine Art sexuel-
les Eigentum, das die Frau dem Mann versprochen und sich ihm damit unterwor-
fen habe. Eifersucht in Paarbeziehungen sei ein kulturelles Kontinuum, das sich
aus der Verkniipfung von Liebe und (sexuellem) Eigentum im 19. Jahrhundert he-
raus erkliren wiirde.’ Der Journalist und Literaturwissenschaftler Magnus Klaue
hat sich in den vergangenen Jahren ebenfalls zur Kritik an romantischer Liebe und
dem vermeintlichen Ausweg — der offenen Beziehungen - gedufSert. Auf das
Thema ,Eifersucht und Besitzdenken“ wirft Klaue ein anderes Licht, wenn er
schreibt: ,In der Eifersucht, die als Komplement individueller Liebe entsteht, mel-
det sich zum ersten Mal in der Geschichte der Gefiihle das angstvolle Bewusstsein

7 Vgl. Christiane Rosinger: Liebe wird oft iiberbewertet. Ein Sachbuch. Frankfurt am Main 2012,
und den gleichnamigen Song: https://www.youtube.com/watch?v=IgNDOUWYuOE (05.09.2023).

8 Vgl. Liv Stromquist: Der Ursprung der Liebe. Berlin 2018; sowie: Liv Stromquist: Ich fiihl’s nicht.
Berlin 2020.

9 Vgl. Liv Stromquist: Der Ursprung der Liebe, S. 63-65. Vgl. Randall Collins und Scott Coltrane:
Sociology of Marriage and the Family. Gender, Love and Property. Chicago 1998, S. 261-269. Im
Zuge kolonialistischer Eroberungen wirkte das westliche Ideal der monogamen, heterosexuellen
Paarbeziehung auch rassifizierend, denn es ermdglichte eine Trennung in ,zivilisierte‘ und
,wilde‘ Lebensformen und wertete in den Kolonien praktizierte polygame Beziehungsmodelle
und gleichgeschlechtliche Intimitaten ab. Vgl. Seyda Kurt: Radikale Zdrtlichkeit, S. 67-71.


https://www.youtube.com/watch?v%3DIgND0UWYuOE

168 — Patricia KleRen

um die Vergénglichkeit und Untauschbarkeit des Individuums an.“'® Was in den

Kritiken an romantischer Liebe meist zu kurz kommt, ist die hier angedeutete his-
torische Bedeutung der Liebesehe fiir die Heraushildung des modernen Individu-
ums. Die biirgerliche Kultivierung des Individuellen um 1800 sieht der Historiker
Richard van Diilmen in der Ubertragung der Ideale der franzésischen Revolution
auf die private Lebensfiihrung. ,Uber die eigene Stellung nachzudenken, eigene An-
spriiche zu stellen und die Lebenswirklichkeit nach subjektiven Wiinschen zu gestal-
ten“"* waren wesentliche Bedingungen fiir die Durchsetzung eines auf Emotionalitét
und Gleichwertigkeit beruhenden, intimisierten Freundschafts- und Liebesideals.
Dass es im Verlauf des 19. Jahrhunderts zunehmend uniiblich wurde, die Wahl eines
Partners oder einer Partnerin dem elterlichen Willen zu unterstellen, hatte fiir junge
Menschen eine durchaus emanzipierende Wirkung, wobei gerade die Macht der
Viter {iber ihre Téchter in dieser Zeit einen entscheidenden Bruch erlebte.””

Auffallig ist, dass in den skizzierten Beitrdgen zur Kritik an der romantischen
Liebe der Bezug auf aristokratisch-biirgerliche Lebenswelten des fortschreiten-
den 19. Jahrhunderts tiberwiegt und es an einer Auseinandersetzung mit dem
mangelt, was in der historischen Ursprungsepoche der Romantik unter Liebe ver-
standen wurde. In diesem Punkt kénnte ein ,radikales Missverstdndnis‘ begriin-
det liegen — schliefilich scheint das freundschaftlich-liebende Miteinander der
Frithromantiker:innen um 1800 den Idealen der Romantik-Kritiker:innen nicht so
fern. Auch eine programmatische Frage Seyda Kurts lasst sich durchaus roman-
tisch lesen, versteht man das radikale Hinterfragen und die Sinnsuche der Ro-
mantiker:innen vor dem Hintergrund einer verloren geglaubten transzendenten
Ordnung als Initialziindung der historischen Ursprungsepoche um 1800:

Was kommt nach der Entzauberung, wenn das Heilige und Transzendente der romanti-
schen Liebe, wie wir sie gelernt haben, verschwunden ist? Dann kommt vielleicht die Un-
ordnung. Und es kommen die ganzen Widerspriiche. [...] Ich will Unordnung stiften.®

10 Magnus Klaue: ,Das Ende der Diplomatie®. In: jungle world. 23.09.2010. jungle.world — Das
Ende der Diplomatie (16.08.2023).

11 Richard van Diilmen: ,Freundschaftskult und Kultivierung der Individualitdt um 1800“. In:
Entdeckung des Ich. Die Geschichte der Individualisierung vom Mittelalter bis zur Gegenwart. Hg.
von Richard van Diilmen. Koln 2001, S. 267-286, hier S. 267.

12 Eva Illouz: Warum Liebe weh tut, S. 28.

13 Seyda Kurt: Radikale Zrtlichkeit, S. 21f.



Radikales Missverstandnis? = 169

3 Der Ort der Romantik in der Debatte um
romantische Liebe

Im ausgehenden 18. Jahrhundert wurden Liebeskonzeptionen in Aufklarung, Emp-
findsamkeit, Klassik und Romantik literarisch stetig weiterentwickelt und ausdiffe-
renziert. Romantische Texte konnten auf die Thematisierung von Liebesheirat und
damit verbundener Konflikte in der Literatur der Empfindsamkeit zurtickgreifen
und sie in ein Wechselspiel mit der Vernunftorientierung der Aufklarung bringen.
Eine ironisch-kritische Distanzierung von der biirgerlichen Institution der Liebes-
ehe ist fiir Autoren der Romantik beinahe konstitutiv.** Entscheidend ist jedoch
eine Spiritualisierung der Liebe und Liebesehe und der Impuls, sie nicht nur als
einen bloflen Vertrag zu begreifen. Romantische Versuche, Dichotomien von kor-
perlicher und geistiger Liebe oder Liebe und Freundschaft zu tiberwinden, stehen
neben jenen, die Liebe als Selbstzweck zu begrl'inden.15 LDie Uherschreitung und
Auflésung des Begrenzenden“® charakterisiert der Literaturwissenschaftler Mi-
chael Neumann dann auch als Kennzeichen der frithromantischen Symphilosophie,
die fiir ihn mit dem Liebesverstdndnis des Jenaer Kreises eng verbunden ist. Liebe
ist, so formuliert es Friedrich Schlegel, ,Freundschaft von allen Seiten und nach
allen Richtungen, universelle Freundschaft“ und Liebe als ,wirkliche Ehe“ meine,
,daf mehrere Personen nur eine werden wollen“.!”

Dass sich in Liebesbeziehungen idealerweise Erotik, Freundschaft, familidrer
Alltag und Transzendenzerfahrungen verbinden, beschreibt das moderne Grund-
verstandnis von Liebe und es hat seine Entsprechung partiell in literarischen Tex-
ten der Ursprungsepoche.® Geradezu archetypisch ist wohl die Beschreibung der
Vereinigung von Mann und Frau als Erfahrung harmonischer Einheit von iiberall-
taglicher, quasi-religioser Qualitat in Schlegels Lucinde. Im Modus der Unerfiilltheit
und Sehnsucht weist dieser Text vielleicht die stidrksten Uberschneidungen zu
nachfolgenden Aktualisierungen romantischer Liebe auf, und er gilt als Schliissel-

14 Vgl. Giinter Dux: Geschlecht und Gesellschaft. Warum wir lieben. Frankfurt am Main 1994,
S. 424: Dux beschreibt die Abneigung gegen die Ehe als einen fiir die Romantiker charakteristi-
schen ,Sonderfall der Unfahigkeit, sich einem geregelten Leben einzuordnen®.

15 Vgl. Walter Hinderer: ,Zur Liebesauffassung der Kunstperiode. Einleitung®. In: Codierungen
von Liebe in der Kunstperiode. Hg. von Walter Hinderer. Wiirzburg 1997, S. 7-34, hier S. 10-15.

16 Michael Neumann: ,Grenzauflsung: Die Urhandlung der deutschen Romantik®. In: Subver-
sive Romantik. Hg. von Volker Kapp. Berlin 2004, S. 328-341, hier S. 329.

17 Zitiert nach Michael Neumann: ,,Grenzauflésung®, S. 330.

18 Vgl. Richard van Diilmen: ,Freundschaftskult, S. 273.



170 — Patricia KleRen

roman zum Verstindnis der Totalititserfahrung Liebender.”® Die von Schleierma-
cher, Schlegel, Novalis und Hegel beschworene Liebesreligion bleibt aber nicht un-
gebrochen, vielmehr wird der Absolutheitsanspruch an Liebe als wesentlicher
Bestandteil romantischer Liebeskonzeptionen auch immer wieder infrage gestellt.’
Die Germanist:innen Edith und Willy Michel weisen darauf hin, dass das Ver-
stdndnis der frithromantischen Symphilosophie durch die ,normierten und nor-
mierenden Liebesdiskurse der Nachwelt“*! erschwert und ihre Komplexitit auf
idealisierende Liebesdarstellungen reduziert wurde. Neumann schreibt:

Nicht die Setzung des Ich, wie fiir Fichte, sondern die Entgrenzung und Verschmelzung
konnte man als die Urhandlung der Frithromantiker bezeichnen. Diese aber musste unbe-
friedigt bleiben vor jeder neuen, wenn auch wie immer erweiterten Grenzziehung.”

Eine Art von Einheit zu finden, die ,die Individualitdt nicht vernichtet, sondern
in sich geborgen hat*> sei das Ziel romantischen Strebens, auch bezogen auf die
Liebe. Ein Bewusstsein fiir die personlichen Eigenheiten und Grenzen zu bewah-
ren, sei notig fiir die Wahrnehmung der ,inneren Pluralitit“** des Menschen,”
die fiir die Ausbildung von Genie wie fiir die der Soziabilitét unerlasslich sei.?®

19 Vgl. Sandra Kerschbaumer: Immer wieder Romantik. Modelltheoretische Beschreibungen ihrer
Wirkungsgeschichte. Heidelberg 2018, S. 65-72.

20 Vgl. Walter Hinderer: ,Zur Liebesauffassung der Kunstperiode®, S. 17 f.

21 Edith und Willy Michel: ,Der ,zusammenstimmende Pluralis‘ und die ,unbegreiflich gleichzei-
tigen Empfindungen, S. 113-135, hier S. 113.

22 Michael Neumann: ,Grenzaufldsung®, S. 334.

23 Ebd, S. 335.

24 Novalis: Fragmente und Studien 1799-1800. In: Novalis Schriften. Die Werke Friedrich von
Hardenbergs. Bd. 3. Hg. von Richard Samuel. Stuttgart 1960, S. 527-696, hier S. 662.

25 Im Zusammenhang mit der ,inneren Pluralitat wird gern auf Schlegels und Novalis’ wissen-
schaftliche und literarische Auseinandersetzung mit Kulturen und Lebensentwiirfen des alten
Orients verwiesen. Sie stehen einerseits fiir den weiten weltanschaulichen Horizont der Roman-
tik, fallen aber auch exotistischen Tendenzen anheim. Eine Kritik am Eurozentrismus lasst sich
aber bereits um 1800 finden, etwa in Karoline von Glinderrodes Geschichte eines Braminen. Sie
lasst in dieser Geschichte den Braminen sagen: ,Mdgen, sagte er einst zu mir, die stolzen Eu-
ropder sich rithmen, der Mittelpunkt der gebildeten und aufgeklarten Welt zu seyn, im Morgen-
lande ist doch jede Sonne aufgegangen, die die Erde erleuchtet und erwarmt hat; [...] wir sterben
langsam durch die gewinnstichtigen Européer.“ Karoline von Giinderrode: ,Geschichte eines Bra-
minen®. In: Karoline von Giinderrode. Der Schatten eines Traumes (Gedichte, Prosa, Briefe, Zeug-
nisse von Zeitgenossen). Hg. von Christa Wolf. Berlin 1979, S. 146-157, hier S. 155.

26 Vgl. Edith und Willy Michel: ,Der ,zusammenstimmende Pluralis*, S. 126 f.



Radikales Missverstandnis? = 171

Starker noch als Schlegel und Novalis akzentuierte Tieck das Andere, Fremde
und Verborgene, das in der Person des Freundes oder der Freundin seinen unbe-
dingten Platz haben und gewahrt bleiben muss.”” Im Phantasus heifit es:

O das ist ja eben das Himmlische der Freundschaft, sich im geliebten Gegenstande ganz zu
verlieren, neben dem Verwandten so viel Fremdartiges, Geheimnifivolles ahnden, mit herz-
lichem Glauben und edler Zuversicht auch das Nichtverstandne achten, durch diese Liebe
Seele zu gewinnen und Seele dem Geliebten zu schenken! Wie roh leben diejenigen, und
verletzen ewig sich und den Freund, die so ganz und unbedingt sich verstehn, beurtheilen,
abmessen, und dadurch nur scheinbar einander angehoéren wollen! das heifst Biume fallen,
Hiigel abtragen und Béche ableiten, um allenthalben flache Durchsicht, Mittheilung und
Verkniipfung zu gewinnen, und einen schénen romantischen Park verderben.?®

Die Vielfalt der Liebesentwiirfe, die in der historischen Ursprungsepoche angelegt
war, scheint sich als Charakteristikum romantischer Liebe nicht bis in unsere Ge-
genwart gerettet zu haben. Die Historikerin Ute Frevert fithrt erkldrend die ,nor-
mative Hegemonie biirgerlicher Liebesvorstellungen und Liebespraxis“* ins Feld,
die erst im 20. Jahrhundert wieder erodierte und den Blick auf alternative Liebes-
entwlrfe freigab. Der Historiker Richard van Dilmen und der Gesellschaftstheore-
tiker Giinter Dux sind sich darin einig, dass die unkonventionelle Lebensweise der
Romantiker:innen zunéchst nur auf eine kleine gesellschaftliche Gruppe begrenzt
war, die wesentliche Tendenzen der modernen Gesellschaftsentwicklung vorweg-
nahm. Erst in der fortlaufenden Transformation der Gesellschaft hatten romanti-
sche Modelle des Zusammenlebens weitere Kreise des Bildungsbiirgertums tangiert
und sich schliefilich als diskursmachtig durchgesetzt. Obwohl Glinter Dux in seiner
Arbeit Geschlecht und Gesellschaft. Warum wir lieben die Charakteristika romanti-
scher Lieber direkt aus der Subjektphilosophie der Frihromantik ableitet und damit
umfangreich und unmittelbar aus dem historischen Material um 1800 schopft, resi-
miert er mit den Worten aus Schlegels Lucinde, in der Romantik sei entwickelt wor-
den, was sich Liebende seit jeher immer wieder zumuteten: einander das Universum
zu sein, sich alles zu bedeuten, letzten Sinn in der Liebe zu finden und aus der Sehn-
sucht nach Liebe Genuss zu ziehen:*® ,Aus dieser Situation heraus entstehen jene Be-
schworungen, wie wir sie in den Briefen der Romantik finden, Briefe, in denen
nahezu nichts steht als: nicht ohne den anderen leben zu kénnen, wenn Leben ir-

27 Vgl. Michael Neumann: ,Grenzaufldsung®, S. 338 f.

28 Ludwig Tieck: ,Einleitung“. In: Ders.: Phantasus. Eine Sammlung von Mdrchen, Erzdhlungen,
Schauspielen und Novellen. Erster Theil. Berlin 1812 [1811]. https://www.deutschestextarchiv.de/
book/view/tieck_phantasus01_1812?p=145 (21.09.2023), S. 12-134, hier S. 22.

29 Vgl. Ute Frevert: Mdchtige Gefiihle. Von A wie Angst bis Z wie Zuneigung: deutsche Geschichte
seit 1900. 2. Aufl. Frankfurt am Main 2020, S. 202.

30 Vgl. Glinther Dux: Geschlecht und Gesellschaft, S. 449.


https://www.deutschestextarchiv.de/book/view/tieck_phantasus01_1812?p%3D145
https://www.deutschestextarchiv.de/book/view/tieck_phantasus01_1812?p%3D145

172 — Patricia KleRen

gend Sinn und Gliick zum Inhalt haben solle.*! Vor dem Hintergrund von Dux’ vor-
ausgegangenen subjektphilosophischen Uberlegungen scheint es nur wenig plausibel,
Romantiker:innen das Ideal eines totalen Aufgehens in der Liebe nachzusagen. Viel-
mehr liegt die Annahme nahe, dass in der Romantik um 1800 Perspektiven entwi-
ckelt werden, die einerseits die Absolutheitsanspriiche Liebender darstellen und sie
andererseits in ihrer Fragilitit und auch Destruktivitit zeigen. Die Briefe, auf die
sich Dux beruft — es sind die Liebesbriefe Clemens Brentanos und Sophie Mereaus,
Friedrich Creuzers und Karoline von Gunderrodes — werden in ihrem Eigenwert
und ihrer Eigenlogik abqualifiziert, liest man sie nur im Licht der Schlegel’schen Be-
schworungsformel. Moglicherweise hangt Dux’ Deutung damit zusammen, dass er
vornehmlich die Briefe der Manner zitiert — ein Argument fiir Seyda Kurt, die Lie-
besgeschichten im Wesentlichen als Méannerphantasien begreift.**

Aus der britischen Romantikforschung ist bekannt, dass das Verstandnis von
Romantik variieren kann, wenn man entweder die Werke méannlicher Autoren
oder die Werke weiblicher Autorinnen in den Blick nimmt.** Kontréir zur gegen-
waértigen Defizitgeschichte, in der romantische Liebe als Modell der Unterdri-
ckung aktualisiert wird, bezogen um 1800 gerade weibliche Subjekte oftmals eine
andere Position. Madame de Staél verteidigte die Liebe in ihrer Schrift De la litté-
rature etwa als emanzipativen Raum. Im Gegensatz zur Antike, in der die Frau
als Sklavin begriffen, nicht einmal ihr Reiz als individuelles Kennzeichen, son-
dern als Abglanz der Gotter gewertet wurde, konne sie sich in der romantischen,
auf Neigung beruhenden Liebe erstmals als gleichwertige Partnerin erleben.>* De
Staéls Corinne, die sich im gleichnamigen Roman mehr noch aus der patriarcha-
len Bevormundung befreit als ihr adeliger Partner Oswald Nelvil, ist ein Beispiel
fiir diesen Nexus von Liebe und Autonomie.*

Welches Bild romantischer Liebe ergibt sich, wenn wir auch die weibliche
Position und das Verhéltnis Liebender zueinander betrachten? Welche Positionen
beziehen die jeweiligen Kommunikationspartner:innen und inwieweit bringen

31 Ebd, S. 449f.

32 Seyda Kurt behauptet, dass viele von westeuropaischen, kapitalistischen und rassistischen Lo-
giken durchzogene Liebesgeschichten nur existieren, ,weil weifle biirgerliche cis Manner in den
letzten Jahrhunderten Macht und infolgedessen Zeit und MufSe hatten — jedenfalls mehr Zeit und
Mufle als etwa ihre Frauen und Bediensteten, deren Arbeitskraft sie im Haushalt und anderswo
ausbeuteten —, die romantische Liebe in dieser Form zu imaginieren“. Dies.: Radikale Zdrtlich-
keit, S. 16.

33 Vgl. Anne K. Mellor: Romanticism & Gender. New York 1993, S. 207-209.

34 Vgl. Thomas Klinkert: Literarische Selbstreflexion im Medium der Liebe. Untersuchungen zur
Liebessemantik bei Rousseau und in der europdischen Romantik (Holderlin, Foscolo, Madame de
Staél und Leopardi). Freiburg im Breisgau 2002, S. 191.

35 Vgl. Thomas Klinkert: Literarische Selbstreflexion im Medium der Liebe, S. 193-201.



Radikales Missverstandnis? = 173

sie dabei gesellschaftliche Zwénge und Konventionen in die Debatte ein? Welche
generellen Konfliktlinien zeigen sich im Austausch und in der Auseinanderset-
zung Liebender um 1800? Diese Fragen sollen abschliefSend am Beispiel der von
Dux erwahnten Korrespondenzen verfolgt werden. Einschrankend wird dabei zu
beruicksichtigen sein, dass sich aus den unterschiedlichen Charakteren und Le-
bensentwiirfen der Protagonist:innen keine verallgemeinerbare Aussage treffen
lasst und die zitierten Briefstellen eher exemplarisch diskutiert als systematisch
ausgewertet werden konnen. Semi-literarische briefliche Quellen fithren uns
zudem nur bedingt an die Lebenswirklichkeit heran. Umso besser eignen sie sich
indes, um den Transfer des literarischen Modells romantischer Liebe in die
Sphére alltiglicher Kommunikation nachzuzeichnen. Inwieweit finden wir auch
hier ein Changieren zwischen Liebesideologie und ihrer Kritik?

4 Sophie Mereau und Clemens Brentano

Als Waise auf eine sichere Verbindung angewiesen, heiratete Sophie Schubart 1793
den Gelehrten Friedrich Mereau.* Seine Briefe an sie legen schon vor der Verméh-
lung eine rege Auseinandersetzung tiber die Ehe als institutionalisierter Form der
Liebe nahe, die unmittelbar anschlussfahig an gegenwértige Kritiken ist: ,Sophie,
das Phantom von Freiheitsheschrankung, das Du dir bildest und das Du zum Attri-
but aller Madnner machst, die gesonnen sind, sich mit einem Weibe auf immer zu
verbinden — macht Dich ungerecht und krénkt mich in den Tod!“*” Im Jahr 1801
lie8 sie sich von ihm scheiden und schrieb spéter iiber diese erste Ehe: ,ich wahlte
ja selbst, zwar aus Irrthum, aber ich wéhlte doch.“*® Als selbststéndige Frau betonte
sie die Individualitat und Autonomie ihrer Entscheidung, in die Irritationen inbe-
griffen sind und im Falle Sophie Mereaus auch sein durften. Ehescheidungen
waren in protestantischen Herzogtiimern rechtlich méglich® und wegen ihrer Kon-
takte zum regierenden Adel war Sophie Mereau in der Lage, ihre Scheidung selbst

36 Vgl. Dagmar von Gersdorff: ,Einleitung®. In: Leben der Liebe und liebe das Leben. Der Brief-
wechsel von Clemens Brentano und Sophie Mereau. Hg. von ders. 2. Aufl. Frankfurt am Main 1983,
S.15-43, hier S. 20-29.

37 Friedrich Mereau an Sophie Schubart. Zitiert nach Dagmar von Gersdorff: Dich zu lieben kann
ich nicht verlernen. Das Leben der Sophie Brentano-Mereau. Frankfurt am Main 2006, S. 34.

38 Sophie Mereau an Johann Heinrich Kipp, 26. Oktober 1795. Zitiert nach Julia Augart: Eine Ro-
mantische Liebe in Briefen: Zur Liebeskonzeption im Briefwechsel von Sophie Mereau und Clemens
Brentano. Wiirzburg 2006, S. 158.

39 Vgl. Alexandra Willkommen: Alternative Lebensformen. Unehelichkeit und Ehescheidung am
Beispiel von Goethes Weimar. Wien u. a. 2019, S. 68 f.



174 —— Patricia KleRen

zu arrangieren, ohne das Recht auf Wiederverheiratung einzubiien.*’ In der Beto-
nung des Wahlcharakters zeigt sich der empfindsame Zeitgeist, der ebenso Mere-
aus literarische Arbeiten prigte,* und auch das Freiheitsstreben zieht sich durch
ihre literarischen Arbeiten wie durch ihre personlichen und politischen Betrach-
tungen.** Mit Blick auf die Lebensverldufe von Caroline Béhmer-Schlegel-Schelling
oder Dorothea Friederike Veit-Schlegel deutet sich an, dass die romantische Kritik
an der Institution Ehe kein rein ménnliches Prinzip war. Die Briefe zwischen So-
phie Mereau und Clemens Brentano zeigen romantische Liebe in ihrer Spannung
zu buirgerlichen Erwartungshaltungen. Obwohl Motive der Literatur, Rollenspiele
und Geschlechtertausch, der Wunsch nach einer Poetisierung des Lebens hier allge-
genwartig sind, bildet Brentano oftmals die konservative Kehrseite zu Mereaus
Freiheitsliebe:

[Alch Sophie, wenn ich Dich doch endlich einmal ganz besdjfse, dafl mein Leben wére, wie
ein ruhiger liebender Blick von mir in den Himmel Deiner traumerischen Augen. Ich fiihle
es deutlich, wie Dein Besitz sein wird, wie dem Gelehrten der Besitz eines vortrefflichen
Buchs, welches ihm eine Menge andrer entbehrlich macht [...].*3

Gegentiber seinem Freund Achim von Arnim hatte er kurz zuvor Mereaus ziem-
lich deutliche Position zu diesem Besitzdenken paraphrasiert: ,Sophie hatte gleich
anfangs nach unsrer Verséhnung mir erklért, sie wolle mich nie besizzen, sie
flihle wohl, dafs sie zu alt sei, dafs ich frei sein miiste und machte sich anheischig
sich zu jeder Art des Lebens mit mir zu entschliefen.** Briefstellen wie diese
werden in der (literatur-)geschichtlichen Forschung als Ausdruck von Brentanos
_mainnliche(r) Dominanz“*® gelesen, doch scheint es eine briichige Dominanz zu
sein, die im Konjunktiv, mit vielen Wiinschen, Kursivierungen und einer Mitteil-
samkKkeit Uiber erlebte Zurtiickweisung daherkommt. Mit Georg Simmels Erdrterung
uber den platonischen und den modernen Eros lasst sich das romantische Besitz-
streben als wissentlich vergebliches Verlangen einordnen. Erst die moderne
Liebe, die sich auf die Gegenliebe eines Individuums richtet, konne erkennen,

40 Vgl. Julia Augart: Eine romantische Liebe in Briefen, S. 170.

41 Vgl. Nikolas Immer: ,Liebe und Lebensungeschicklichkeit“. In: Sophie Mereau. Verbindungsli-
nien in Zeit und Raum. Hg. von Katharina von Hammerstein und Katrin Horn. Heidelberg 2008,
S.181-195, hier S. 182 f.

42 Vgl. Dagmar von Gersdorff: ,Einleitung*, S. 22 f.

43 Clemens Brentano an Sophie Mereau, 11. September 1803. Zitiert nach Julia Augart: Eine ro-
mantische Liebe in Briefen, S. 170.

44 Clemens Brentano an Achim von Arnim, 23. August 1803. Zitiert nach Julia Augart: Eine ro-
mantische Liebe in Briefen, S. 171-172.

45 Julia Augart: Eine romantische Liebe in Briefen, S. 166.



Radikales Missverstandnis? = 175

daf in dem Andern etwas Ungewinnbares ist, dafd die Absolutheit des individuellen Ich eine
Mauer zwischen Mensch und Mensch aufrichtet, die selbst der leidenschaftlichste Wille bei-
der nicht niederlegen kann und die alles eigentliche ,Haben’, das mehr sein will als Tatsache
und BewuRtsein des Wiedergeliebt-Werdens, zu einer Illusion macht.*®

Auch Sophie ldsst hin und wieder Eifersucht durchscheinen und nennt Clemens
,mein Eigentum“,47 als sie 1803 ein Kind von ihm erwartet und sich deshalb doch
zur Heirat entschlieRt.*® Kennzeichnend fiir die Briefe der beiden sind Brentanos
verzweifelte Tiraden {iber Sophies Lebensfiihrung, die von der alteren Frauen- und
Geschlechterforschung als sexistische Haltung in Bezug auf weibliches Schreiben
gelesen wurde.*® Bereits den frithen Briefen kénnen wir jedoch entnehmen, dass es
nicht nur er war, der Sophies literarische Arbeit kritisierte, auch sie kritisierte
ihn.*® Als Herausgeberin ihres eigenen Literaturjournals hatte sie es zudem in der
Hand, seine Gedichte aufzunehmen und entschied sich mitunter dagegen.* Sie
wusste ihn in die Schranken zu verweisen und ihm Grenzen aufzuzeigen. Clemens
Brentano beschreibt diesen Einklang im Dissenz als liebesvolles Spiel: ,Auch ich
bin ganz Deiner Meinung, und maogte keine Lust haben, mich zu bessern, nur um
Deine schone edle unendlich giitige Art mir etwas zu verweisen nicht zu vermis-
sen.“*” Die beschriebenen Auseinandersetzungen wirken wie ein Ringen um Nihe
und Distanz, das mit Simmels Liebesbegriff den Zweck erfiillt, Intimitat zuzulassen
und Liebende gleichzeitig vor dem Erheben von Machtanspriichen zu schiitzen.*

Es ist wahr, ein Gefiihl ist in mir, ein einziges, welches nicht Dein gehort. Es ist das Gefiihl
der Freiheit. Was es ist, weifs ich nicht; es ist mir angeboren, und Du verletztest es zuweilen.

46 Georg Simmel: Der platonische und der moderne Eros. In: Gesamtausgabe Georg Simmel.
Bd. 20. Hg. von Torge Karlsruhen und Otthein Rammstedt. Frankfurt am Main 2004, S. 176-191,
hier S. 188.

47 Sophie Mereau an Clemens Brentano, [Weimar, etwa d. 28. Oktober 1803 (Anm. d. Hg.)]. In:
Lebe der Liebe und liebe das Leben. Hg. von Dagmar von Gersdorff, S. 285-287, hier S. 287.

48 Ebd, S. 285.

49 Zur Einordnung des Forschungsstandes: Julia Schmidt-Funke: ,Weibliche Handlungsmuster
und Gestaltungsmoglichkeiten im Presse- und Verlagswesen um 1800 am Beispiel Sophie Mere-
aus“. In: Sophie Mereau. Verbindungslinien in Zeit und Raum. Hg. von Katharina von Hammer-
stein und Katrin Horn. Heidelberg 2008, S. 307-326, hier S. 310.

50 Vgl. Sophie Mereau an Clemens Brentano, Camburg, November 1801. In: Lebe der Liebe und
liebe das Leben. Hg. von Dagmar von Gersdorff, S. 87 und Sophie Mereau an Clemens Brentano,
Weimar, 12. Dezember 1802. In: ebd., S. 99.

51 Vgl. Dagmar von Gersdorff: ,Einleitung®, S. 18 und 25.

52 Clemens Brentano an Sophie Mereau, Frankfurt den 22. September 1803. In: Lebe der Liebe
und liebe das Leben. Hg. von Dagmar von Gersdorff, S. 214-219, hier S. 216.

53 Vgl. Kornelia Hahn: ,Liebe“. In: Simmel-Handbuch. Begriffe, Hauptwerke, Aktualitdt. Hg. von
Hans-Peter Miiller und Tilman Reitz. Frankfurt am Main 2018, S. 361-365, hier S. 362.



176 —— Patricia KleRen

Verteidigen kann ich es nicht, denn wer sich verteidigen muf, ist nicht frei; betriigen kann
ich nicht, denn Betrug ist Zwang, kannst du es also mehr schonen, wie bisher, so bin ich
zufriedner.™

So besehen sind Brentanos und Mereaus Positionen zur Ehe als der Versuch zu
verstehen, eine Sprache fiir die Liebe als ,anhaltende Reflexion iiber einen unge-
sicherten Zustand“>® zu finden, die individuelle Freiheit noch in der Ehe zu be-
wahren und sich der Liebe, im Sinne der frithromantischen Programmatik, aus
unterschiedlichen Blickwinkeln zu ndhern.

5 Karoline von Giinderrode und Friedrich Creuzer

In den Briefen Friedrich Creuzers und Karoline von Giinderrodes zeigt sich die
romantische Liebe als Schwebezustand, der sich auf keine institutionalisierte
Beziehungsform festlegt. Der Grundkonflikt der Briefe ist Creuzers und Giinder-
rodes Verhéltnis, das aufgrund seiner bereits bestehenden Ehe vor erheblichen
Hindernissen steht. Er ringt um eine Ubereinkunft mit seiner Ehefrau. Seine
Idealvorstellung, sie moge ihm sexuell entsagen, sich nur noch als seine ,altere
Freundin“® betrachten und dafiir ihren Hausstand und die gemeinsame
Lebensfithrung beibehalten, sorgt fiir ein Auf und Ab. Erschwerend kommt
hinzu, dass er Karoline als seine wahre Liebe in dieses Leben einzufithren ge-
denkt: ,Du kdmest zu mir; meine Frau bliebe dies nur dem Namen nach.“’ Die
Ehefrau ist von diesem Modell nicht tiberzeugt, weshalb Creuzer schnell wieder
,notwendig e hdusliche Zértlichkeiten“® ihr gegeniiber pflegt, um von sei-

54 Sophie Mereau an Clemens Brentano, [Heidelberg, (Anm. d. Hg.)] den 17. September 1804. In:
Lebe der Liebe und liebe das Leben. Hg. von Dagmar von Gersdorff, S. 322-325, hier S. 324.

55 Kornelia Hahn: ,Liebe S. 361.

56 Friedrich Creuzer an Karoline von Giinderrode, 16. Oktober 1804. In: Die Liebe der Giinder-
rode. Friedrich Creuzers Briefe an Caroline von Giinderrode. Hg. von Karl Preisendanz. Miinchen
1912, S. 18-20, hier S. 19.

57 Ebd,, S. 20. In einem Brief an Leonhard Creuzer schreibt Friedrich Creuzer: ,weil meine Frau
nicht fahig war sich das Verhaltniff einer 41teren Fr e un din neben einer jiingeren Gelieb-
ten zu denken. [...] Lina schickt sich zur Ehe nicht, das fiihlt sie selber, aber sie wollte liebend bei
mir seyn — und meine Sophie sollte & u 8 e r1i ¢ h bleiben was sie ist, — auch die Herrschaft im
Hause behalten.“ 5. November 1804. In: Die Liebe der Giinderrode. Hg. von Karl Preisendanz,
S. 31-33, hier S. 32.

58 Friedrich Creuzer an Karoline von Glinderrode, 21. Oktober 1804. In: Die Liebe der Giinder-
rode. Hg. von Karl Preisendanz, S. 23-26, hier S. 25.



Radikales Missverstandnis? = 177

nem ,Seelenverkehr“>® mit Karoline abzulenken. Er méchte die yburgerlichen

Bande“®° nicht sprengen und meint, dass ein Leben mit Heim und Kind ohnehin
den Tod fiir Karoline bedeute:

[Dlie Jun g fr a u schwebt ewig frei und ewig jung iiber den Wolken. Ich fithleesjetzt
ganz wie der Augenblick, da Sie jenen Scheidepunkt verlassend sich hier miitterlich einbiir-
gern wiirden — der Augenblick Thres Todes seyn miifite, und ich erscheine mir oft ein Ver-
brecher, daf ich Sie herabziehen wollte in diese Welt, wo man eine H e i m a t h haben muf$

[..]1%

Ob dieses Freiheitsbediirfnis eine blofSe Zuschreibung an Karoline ist, 1dsst sich
nur schwer kliaren. Als Creuzers Frau 1805 an die Geliebte schreibt, dass sie sich
nun doch zu einer Trennung von ihrem Mann entschlossen habe und dem ge-
meinsamen Lebensentwurf nicht im Wege stehen wolle, schickt Karoline dies
Schreiben dankend, aber ablehnend zurtick. Das Verhaltnis mit Creuzer fiihrt sie
fort, rat ihm, seiner Frau nichts mehr davon zu erzihlen.%? In einem ihrer Briefe
an ihn wirkt es, als sei dies ,schwankende Verhiltnis‘ durchaus intendiert:

So viele Opfer mufitest du mir bringen, wer weif, wie viele, die ich nicht kenne. Nattirlich
fragst du endlich, wohin das fithre? Du erblickst kein Ziel; darf ich dich aufhalten, wenn du
umkehrst, die vernachldssigten Bande wieder neu ankniipfst, darf ich es nur versuchen,
nachdem du in deinem letzten Brief gestanden, dein Geist erlahme unter einem so schwan-
kenden Verhéltnis? So sehr ich schon lange fiihle, ich gehore dir an, dennoch habe ich dich
mit Besonderheit nie mein genannt.®*

Grenzen, Besitz und Freiheit sind auch in diesem Briefwechsel wesentliche Leit-
bilder romantischer Liebe.®* Wihrend die Idealisierung Karolines durch Creuzer

59 Ebd.

60 Ebd., S. 24: ,[Ilch miisste schnell alle biirgerlichen Bande sprengen, wenn ich auch &uferlich
frei werden wollte.“

61 Vgl. Friedrich Creuzer an Karoline von Giinderrode, 7. November 1804. In: Die Liebe der Gtin-
derrode. Hg. von Karl Preisendanz, S. 33-37, hier S. 33f.

62 Karoline von Glinderrode an Friedrich Creuzer, nach dem 18. November 1804. In: Der Schat-
ten eines Traumes. Gedichte, Prosa, Briefe, Zeugnisse, von Zeitgenossen. Hg. von Christa Wolf. Ber-
lin 1979, S. 291-292, hier S. 291.

63 Karoline von Giinderrode an Friedrich Creuzer, 26. Juni 1805. In: Schatten eines Traumes. Hg.
von Christa Wolf, S. 277-279, hier S. 279.

64 Vgl. Friedrich Creuzer an Karoline von Giinderrode, 19. Oktober 1804. In: Die Liebe der Giinder-
rode. Hg. von Karl Preisendanz, S. 22-23, hier S. 22: ,In Threm Besitz kannte ich keine Grénze. Sie
sollten, so hoffte ich, noch mein Weib werden. Meine Frau sollte bei uns zu bleibenwiinschen -
als Mutter, als Fuhrerin unseres Hauswesens — Frei und poetisch sollte Thr Leben seyn.“ Oder Fried-
rich Creuzer an Karoline von Gunderrode, 22. Oktober 1804. In: Die Liebe der Giinderrode. Hg. von
Karl Preisendanz, S. 26-27, hier S. 26: ,Wie gern mdchte mein Geist alle Bedingungen der Wirklich-



178 =— Patricia KleRen

und die Religiositit der Liebesbriefe kaum in Abrede zu stellen sind,*® erweist
sich eine Abweichung von der iiblichen Definition romantischer Liebe doch als
auffallig. Nicht die Ineinssetzung von Liebe, Alltag und Héauslichkeit scheint hier
das gewtinschte Modell,®® sondern eine Trennung der Sphéren, eine Grenzzie-
hung, die die Beziehung der beiden nicht heiligt, aber besonders und iberalltag-
lich macht. Dass ,die Sehnsucht nicht getilgt nicht wegrdsonnirt werden kann
durch das BewuRtseyn“,?’ mag ein Argument gewesen sein, die Liebe in diesem
Schwebezustand und im permanenten Status des Sehnens zu halten. Okonomi-
sche und moralische Erwadgungen spielten auch eine Rolle. Karoline dréngte auf
Geheimhaltung, ,weil die Erhaltung meines Vermogens davon abhingt“.® Sie
flrchtete, ihre Familie kdnne sie aus Reputationsgriinden verstofSen, weshalb sie
sich mehrfach iiber die rechtlichen und moralischen Konsequenzen einer Ehe
mit Creuzer informierte. An diesem Dilemma entziindet sich fir sie die Frage da-
nach, was eine ,rechte Ehe“® sei — innige Liebe oder ein biirgerlicher Vertrag?
An ihrer Erorterung zeigt sich die Parallelitit ganz verschiedener Liebeskonzepte
um 1800, die das Individuum vor ein Orientierungsproblem stellen. Kann eine Be-
ziehung, die Menschen gliicklich macht, Stinde sein? Und ist eine vielleicht trost-
lose, aber gesetzeskonforme Ehe wirklich das, worauf eine Gesellschaft sich
einigen kann und will? Thre Erfahrung mit der romantischen Liebe versetzt Karo-
line in die Lage, den Zwiespalt zwischen individuellem und universalem Gesetz
zu formulieren und damit auf einen Bruch in der Weltanschauung zu verweisen,
der fiir die Zeit um 1800 konstitutiv ist.

keit vergessend, seelig durch den Besitz der Vortrefflichsten, frei emporschweben iiber der driicken-
den Erdenluft.

65 Vgl. Friedrich Creuzer an Karoline von Glinderrode, 18. Oktober 1804. In: Die Liebe der Giin-
derrode. Hg. von Karl Preisendanz, S. 20-22, hier S. 20: ,[Ilch bin rein im Dienst einer Reinen,
aber auch stolz und gebietend — und wie der rechte Priester im Vertrauen auf die Kraft seines
Gebets seinen Gott z w i n g t Wunder zu thun, so will ich Dich auch zwingen Deine Wunder an
mir offenbarend Dich und mich zu verherrlichen.*.

66 Wie etwa beschrieben bei Karl Lenz, Sabine Dressler, Sylka Scholz: ,In Liebe verbunden.
Paar- und Elter(n)-Kind-Liebe in der soziologischen Diskussion®. In: In Liebe verbunden. Zweierbe-
ziehungen und Elternschaft in populdren Ratgebern von den 1950ern bis heute. Hg. von dens. Biele-
feld 2013, S. 11-48, hier S. 25.

67 Friedrich Creuzer an Karoline von Giinderrode, 27. Oktober 1804. In: Die Liebe der Giinder-
rode. Hg. von Karl Preisendanz, S. 29-31, hier S. 29.

68 Karoline von Gilinderrode an Friedrich Creuzer [ohne Datum]. Zitiert nach: Schatten eines
Traumes. Hg. von Christa Wolf, S. 288-291, hier S. 291.

69 Karoline von Giinderrode an Carl Daub, [ohne Datum]. Zitiert nach: Schatten eines Traumes.
Hg. von Christa Wolf, S. 309-311, hier S. 309.



Radikales Missverstandnis? = 179

6 Fazit

Sophie Mereau und Karoline von Giinderrode werden als Frauen erinnert, die an
oder mit einer romantischen Liebe starben. Mereau verschied bei einer Entbin-
dung,” Giinderrode nahm sich nach der Trennung von Creuzer das Leben.” Es
sind zwei hochemotionale Geschichten, die uns den Gang ihrer Liebesbeziehungen
vielleicht zu sehr vom Ende her interpretieren lassen. Die Beispiele der Liebenden
um 1800 zeugen von einer Suche nach einer gemeinsamen Lebensform, in der die
Institutionalisierung durch die Ehe eher als eine dufiere Notwendigkeit denn als
intrinsische Motivation erscheint. Die Kritik am biirgerlichen Leben ist um 1800
sehr prasent und wird, in den genannten Briefwechseln, insbesondere von den
Frauen vorgetragen, die eine Einengung ihrer Handlungsspielrdume durch die Ehe
beflirchteten. Die wiederkehrende Ineinssetzung von Liebe, Besitz und Eigentum
kann als romantisches Streben im Modus des Zweifelns verstanden werden, zumal
die Literatur der Romantik Besitz und Eigentum der Philisterkritik unterzieht und
diese biirgerlichen Institutionen als lacherlich oder aber unheilbringend kenn-
zeichnet.”? Eine geliebte Person zu besitzen, ist in den Briefen teilweise als Uber-
spitzung beschrieben und vielleicht addquater im umgekehrten Sinne als Besessen-
Sein zu verstehen. Die Totalitdt romantischer Liebe wird durch die stete Betonung
der individuellen Freiheit konterkariert und in ihrer Verganglichkeit und Briichig-
keit thematisiert, der quasireligiose, idealische Charakter wird dadurch im doppelten
Wortsinn vorgefiihrt. Das Kippen in (selbst-)zerstorerische, gewaltvolle Sprechakte,
Momente der SelbstentbléfSung und Selbsterniedrigung werden als Kehrseiten und
Konsequenzen romantischer Liebe von den Protagonist:innen der Romantik in einer
Weise beschrieben, die nicht immer Klar zwischen Uberzeugung und Ubertreibung
unterscheiden lasst, weil die Mitteilsamkeit des romantischen Subjekts vieles saghar
macht, das Gesagte damit aber auch fiir die gemeinsame Reflexion offnet. Grenzzie-
hungen, Grenziiberschreitungen und Grenzverletzungen scheinen konstitutive —
auch kritikwiirdige — Elemente romantischer Liebe zu sein, die in den Debatten um
die Ideologie der romantischen Zweierbeziehung derzeit eher eine nachgeordnete
Rolle spielen.

70 Vgl. Dagmar von Gersdorff: ,Einleitung®, S. 68.

71 Vgl. Christa Wolf: ,Der Schatten eines Traumes. Karoline von Giinderrode — ein Entwurf®. In:
Schatten eines Traumes. Hg. von ders., S. 5-64, hier S. 59.

72 Patrick Peters: ,Geld und Vermdgen in der Literatur der deutschen Romantik: Funktionen
des monetdren Reichtums bei Eichendorff, Tieck und Wagner.“ In: Zeitschrift fiir Interdisziplindre
Okonomische Forschung (2020). https://fwww.allensbach-hochschule.de/wp-content/uploads/2021/
01/Z1F2020_web.pdf (17.11.2023), S. 30-37, hier S. 36.


https://www.allensbach-hochschule.de/wp-content/uploads/2021/01/ZIF2020_web.pdf
https://www.allensbach-hochschule.de/wp-content/uploads/2021/01/ZIF2020_web.pdf




Romantische Asthetik und Formationen der
Abgrenzung






Felix Schallenberg
Wiederkehrendes Abendrot
Zum Erbe der Romantik in Theodor Storms Eine Halligfahrt

1 Im gegenromantischen Klima

Trotz der unzweifelhaften Zuordnung Storms zur Epoche des Realismus wird der
Autor immer wieder mit der historischen Romantik in Verbindung gebracht.! Der
frithe Storm-Biograf Alfred Biese schreibt im Jahr 1917: ,Man z&hlt Storm zu den
Romantikern. Er fithrt jedoch von der Romantik zum modernen Realismus hini-
ber.“* Diese Einschitzung ist bis in die Gegenwart erhalten geblieben. Noch im
Jahr 2011 hat Heinrich Detering eine Monografie mit dem Titel Kindheitsspuren.
Theodor Storm und das Ende der Romantik vorgelegt und darin die These vertre-
ten, dass viele literarische Texte Storms als Verarbeitung einer bereits vergange-
nen Romantik leshar seien.®* Der Nachhall einer romantischen Zeit manifestiere
sich dabei speziell in der Form einer verlorenen Kindheit. Man denke nur an die
folgenden Strophen aus dem Gedicht Frauen-Ritornelle, dem Deterings Buch seinen
Titel verdanken diirfte:

Schnell welkende Winden —
Die Spur von meinen Kinderfiiffen sucht ich
An eurem Zaun, doch konnt ich sie nicht finden.

Muskathyazinthen —
Thr bliihtet einst in Urgroffmutters Garten;
Das war ein Platz, weltfern, weit, weit dahinten.*

1 Der nachfolgende Beitrag ist ein umgearbeiteter Kapitelausschnitt meiner Dissertation Romantik
im Realismus. Transformation eines literarischen Modells bei Theodor Storm und Wilhelm Jensen.
Berlin 2024, die am DFG-Graduiertenkolleg ,Modell Romantik. Variation — Reichweite — Aktualit&t*
an der Friedrich-Schiller-Universitét Jena entstanden ist.

2 Alfred Biese: Theodor Storm. Leben und Werke. Zur Einfiihrung in Welt und Herz des Dich-
ters. Leipzig 1917, S. 121.

3 Heinrich Detering: Kindheitsspuren. Theodor Storm und das Ende der Romantik. Heide 2011,
bes. pointiert auf S. 125: ,Die immer vergebliche Suche nach Ganzheit weitet die Sehnsucht nach
dem Paradies der Kindheit ins Metaphysische aus, und die Enttduschung iiber die Vergeblichkeit
der Suche nach der verlorenen Zeit nimmt die jedesmal wieder als schmerzlich dargestellten For-
men der psychologischen Desillusionierung, des Geschichtspessimismus, der Religionskritik an.“
4 Theodor Storm: Frauen-Ritornelle. In: Ders.: Samtliche Werke in vier Bédnden. Bd. 1. Hg. von
Karl Ernst Laage und Dieter Lohmeier. Frankfurt am Main 1987, S. 90.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-010


https://doi.org/10.1515/9783111199733-010

184 —— Felix Schallenberg

Solche Bediirfnisse des Dichters nach einer ,jenseitigen Heimat, die sich in der
gegenwartig verfiigharen Welt nicht ohne Weiteres beziehen lasst, halten Refe-
renzen auf die Romantik noch in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts aktuell.
Aber auch biografische AuRerungen Storms legen nahe, dass es verfehlt wire,
dem so bezeichneten ,Realisten‘ jegliche Verbindung zur Romantik abzusprechen.
In einem Brief an den Freund und Literaturkritiker Emil Kuh reiht Storm jene
wichtigen Texte auf, die ihn als Schriftsteller in Bewegung versetzt hatten: ,Es
waren vorzugsweise Heines Buch der Lieder und Goethes Faust; auch Eichen-
dorffs Dichter und ihre Gesellen, spéter auch die tibrigen Werke Eichendorffs und
Mérikes Gedichte.> Fiir literarische Erweckungserlebnisse sorgte also die Litera-
tur der Goethezeit, wobei Romantikern wie Joseph von Eichendorff und Heinrich
Heine eine besonders wichtige Rolle zukam. Untersucht man Storms Verhéltnis
zur Romantik tber solche Selbstdufserungen, dann scheint dies relativ unproble-
matisch zu sein: Im Jahr 1817 geboren, stellt romantische Literatur einen festen
Bestandteil der eigenen Lektiireerfahrung des jungen Dichters dar. Der Anschluss
an Merkmale der Romantik wére im Rahmen einer Einflussgeschichte somit zu
erwarten. Verschiebt man den Untersuchungsfokus aber auf den erweiterten
Kontext der Literatur nach 1848, macht sich eine Schieflage zwischen literarischer
Sozialisation und einem romantikkritischen Diskurs bemerkbar.

So ist in Storms Bibliothek das Buch Geschichte der deutschen Nationallitera-
tur im 19. Jahrhundert von Julian Schmidt aus dem Jahr 1853 nachgewiesen, der
gemeinsam mit Gustav Freytag auch als Herausgeber der auflagenstarken Zeit-
schrift Die Grenzboten in Erscheinung trat. In seiner Literaturgeschichte sowie in
zahlreichen Zeitschriftenbeitragen inauguriert Schmidt einen neuen literarischen
Realismus nicht zuletzt, indem er die Bewegung der Romantik scharf angreift.
Summarisch heifit es in einer Rezension zu Berthold Auerbachs Erzadhlung Joseph
im Schnee:

Abgesehen von vielen anderen Paradoxien, die kamen und gingen wie die Luft, z. B. Ge-
spenster sind die Hauptsache, die beste Regierungsform ist der Despotismus, die katholische
Kirche ist sehr tiefsinnig, die Rosen singen die gescheiteste Philosophie u.s.w., gab es ein
Stichwort, auf das sie immer zuriickkamen: das wirkliche Leben mit seinem ganzen Inhalt,
mit seinem Glauben, Hoffen und Lieben ist ekel, schal und unersprieflich.®

5 Brief von Theodor Storm an Emil Kuh, 1873. In: Theodor Storm. Briefe. Bd. 2. Hg. von Peter
Goldammer. 2. Aufl. Berlin/Weimar 1984, S. 70.

6 Julian Schmidt: ,Neue Romane“. In: Die Grenzboten 19, 2. Semester, Bd. 4 (1860), S. 481-486,
hier S. 483. Storms AuRerungen tiber die Romantik sind hingegen ambivalenter. Dass er beispiels-
weise die asthetische Simplizitdt von Des Knaben Wunderhorn, die Lyrik Eichendorffs und
Schauererzéhlungen von E.T.A. Hoffmann bewunderte, hielt ihn nicht davon ab, die Romantik



Wiederkehrendes Abendrot = 185

Das ist der destruktive Sound einer Romantikkritik, die in den Jahren zwischen
1848 und den spéten 1860er Jahren, wenigstens bis zur Historisierung der Roman-
tik, vorherrschend war. Romantik, so liefSe sich knapp resiimieren, ist in der Phase
des Realismus oft konnotiert mit Eigenschaften wie ,reaktionér’, ,abstrakt, Jkrank*”
Demgegentiber habe die Literatur die Aufgabe, eine Aufwertung der ,Wirklichkeit
vorzunehmen und sich wieder festen Normen zu verpflichten. Rhetorisch arbeiten
Kritiker wie Schmidt mit polemischen Verallgemeinerungen und Zuspitzungen; in-
haltlich werden romantikkritische Topoi gebtindelt, die grofitenteils bereits in der
ersten Jahrhunderthélfte zirkulierten. Auf diese Weise entsteht ein Feindbild, vor
dem sich ein programmatischer Realismus als vermeintlich ,gesunde‘ Literatur mit
starkeren Gewissheitsanspriichen profilieren kann.

Das Programm des literarischen Realismus entwirft und legitimiert sich vor
dem Hintergrund seiner Romantikkritik. Der Realismusbegriff macht das Ver-
sprechen, aus den vorgeblich falschen Einbildungen einer weltfernen Romantik
zu entkommen und das gegenwaértige Leben in sich aufzunehmen. Darin dhnelt
das Verstandnis von Realismus noch der heutigen alltagssprachlichen Verwen-
dungsweise, wonach der Realist durch Objektndhe und Tatkraft ausgezeichnet
sei, wahrend der Romantiker in selbsterdachten Traumen schwelge. Die knappen,
einleitenden Ausfithrungen zu Theodor Storms Ansichten iiber Eichendorff, Heine
und Morike lassen jedoch bereits vermuten, dass man einer allzu pauschalen Ge-
genuberstellung nicht unkritisch folgen sollte. Obwohl Storm in einem vielerorts

wiederholt zu kritisieren. Vgl. exemplarisch den Brief an Friedrich Eggers, 12. Januar 1858. In:
Theodor Storm. Briefe. Bd. 1. Hg. von Peter Goldammer. 2. Aufl. Berlin/Weimar 1984, S. 337f,, in
dem er der Einschétzung Julian Schmidts folgt, gleichzeitig aber auch dessen Urteilsvermdgen in
Sachen Lyrik in Zweifel zieht: ,Ich habe diese Tage ein kleines Buch gelesen, das ich mir auf Ju-
lian Schmidts Empfehlung zu Weihnacht geschenkt habe, ,Florentin‘ von Dorothee Veith, nachhe-
riger Schlegel, der auch das Buch herausgegeben hat, wovon tbrigens nur der erste Teil
erschienen ist. Schmidt hat recht, es ist das einzige aus dem Kreise der Romantiker, was man,
ohne sich lacherlich zu machen, neben ,Wilhelm Meister‘ erwdhnen darf. Es ist ein aufSerordent-
lich klarer Sinn fiir alle menschlichen Verhéltnisse darin, die natiirlichen wie die gesellschaftli-
chen, ein feiner psychologischer Instinkt und eine frische gegensténdliche Darstellung. Nur auf
den letzten Seiten mit dem Kunsttreiben der Clementine beginnen die romantischen Nebel. Die
darin enthaltenen Lieder, die Schmidt rithmt, sind ganz unbedeutend; darin ist er wie immer
dumm.“ Storm bezieht sich hier direkt auf eine Passage aus Schmidts Geschichte der deutschen
Literatur im 19. Jahrhundert. Bd. 1: Weimar und Jena in den Jahren 1794 bis 1806. 2. Aufl. London
u. a. 1885, S. 408: ,Der Florentin ist ohne Zweifel das Beste, was die Romantiker im Fach der No-
velle geleistet haben, das Einzige, was man, ohne sich lacherlich zu machen, neben Goethe’s Ro-
manen erwahnen darf.“

7 Thomas Anz: ,Das Poetische und das Pathologische. Umwertungskriterien im programmati-
schen Realismus®. In: Zwischen Goethezeit und Realismus. Wandel und Spezifik in der Phase des
Biedermeier. Hg. von Michael Titzmann. Tiibingen 2002, S. 393—-407.



186 —— Felix Schallenberg

romantikfeindlichen Klima schreibt, streift er die Einfllisse der Vorgangerstromung
nicht vollstdndig von sich ab. Sie hinterlassen weiterhin Spuren in seinen Texten,
sind offensichtlich nicht belanglos und kénnen auch im literarischen Realismus
noch zum Nachdenken anregen.

2 Romantikreflexion

Dem soll im Folgenden anhand der Erzahlung Eine Halligfahrt, die Storm erstmals
im Jahr 1871 in seiner Textsammlung Zerstreute Kapitel publizierte, nachgegan-
gen werden. In der Forschung ist mehrfach darauf hingewiesen worden, dass
hier eine Auseinandersetzung mit dem Erbe der Romantik stattfinden wiirde. So
spricht Thomas Kuchenbuch bereits 1969 davon, ,dafd Storm offensichtlich eine
Inventur seiner wichtigsten Motive und weltanschaulichen Probleme vornahm,
was unweigerlich zu einer wiederholten Auseinandersetzung mit der Romantik
fithren mufte“® Das Lokalkolorit, die melancholische Stimmung der Meeresland-
schaft, ldsst vermuten, dass hier ein sehr personlicher Text Vorliegt,9 der mit
einer Anhdufung intertextueller Verweise und einer locker gefiigten Erzdhlform
dazu einladt, ihn im Kontext der romantischen Vorgangerstromung zu lesen.
Nach einer kurzen Vorrede setzt die Erzdhlung mit dem Strandspaziergang
eines namenlosen Ich-Erzdhlers ein, der sich, umgeben von Wellenrauschen und
Vogellauten, an seine Jugendliebe Susanne erinnert. Im Riickblick wird zunéchst
von einem Tag auf einer Nordseehallig erzahlt, wo sich der alte Vetter von Susanne
aus Frust tiber die Gesellschaftszustdnde zuriickgezogen hatte. Storms iiberaus
problembewusster Text adressiert mehrere Konflikte: Auf komplexe Weise ist die
scheiternde Liebesbeziehung zwischen dem Ich-Erzéhler und Susanne mit der
Revolutionsenttduschung von 1848/1849, der politischen Entwicklung in Schleswig-
Holstein,'® aber auch mit dem Geltungsverlust der Romantik korreliert. Schon wah-
rend der Anfahrt auf die Hallig, die sich zugleich als Lebensreise interpretieren lésst,

8 Thomas Kuchenbuch: Perspektive und Symbol im Erzihlwerk Theodor Storms. Zur Problematik
und Technik der dichterischen Wirklichkeitsspiegelung im Poetischen Realismus. Marburg/Lahn
1969, S. 92. Auch im entsprechenden Handbuchartikel von Dagmar Paulus in: Storm-Handbuch.
Leben — Werk — Wirkung. Hg. von Christian Demandt und Philipp Theisohn. Stuttgart 2017,
S. 175-176, hier S. 175 f. wird der Text als ein Beispiel dafiir angefiihrt, ,bestimmte Motive und
Thematiken der Romantik fortzuschreiben®.

9 Einen Uberblick iiber Entstehung und Wirklichkeitsbeziige bietet Karl Ernst Laage: Theodor
Storms Halligwelt und seine Novelle ,Eine Halligfahrt‘. Heide 2013.

10 Vgl. David A. Jackson: Theodor Storm. Dichter und demokratischer Humanist. Eine Biographie.
Berlin 2001, S. 235-241.



Wiederkehrendes Abendrot = 187

positioniert sich der Text im Problemhorizont einer literaturgeschichtlichen Phase,
die um ihre Distanz von der historischen Romantik des fritheren 19. Jahrhunderts
weifs. Aus der Ferne meint der Ich-Erzdhler einen grofien Schwarm von Méwen am
Ufer der Hallig ausmachen zu konnen und gerat dartiber ins Phantasieren:

[IThre ausgebreiteten méchtigen Fliigel erschienen wie durchsichtiger Marmor am sonnigen
Mittagshimmel — Das war fast wie in einem Mérchen [...]. Aber es war dennoch keine Zau-
berinsel, sondern eine Hallig des alten Nordfrieslands, das vor einem halben Jahrhundert
von der grofien Flut in diese Inselbrocken zerrissen wurde; die weifien Végel waren Silber-
mowen, welche dem Strande entlang {iber ihren Brutpldtzen schwebten, larus argentatus,
von den Naturforschern léngst registriert und in ihren Systemen untergebracht.

Der Erzédhler hat noch Vorstellungen von Marchenwelten, er kennt sie aus den
wunderbaren Geschichten, die in schriftlicher wie miindlicher Form durch die
Regionalbevolkerung tradiert werden. Doch die Gegeniiberstellung einer solchen
reizvollen Zauberinsel, wie man sie in Marchenbiichern finden kann, und einer
an Naturgesetzen orientierten Wirklichkeitsauffassung, macht sichtbar, dass es
schwierig sein kann, im sogenannten ,Zeitalter der Naturwissenschaft'? einen
hochsten Lebenssinn jenseits empiristischer Standards zu begriinden. So sind es
eben keine Méarchenvogel, die tiber dem Ufer schweben, sondern normale Silber-
mowen, die bereits von der Naturforschung erfasst und untersucht wurden. Eine
Andersordnung der Erfahrungswelt, die in vielen Texten der historischen Roman-
tik noch potenziell aufrechterhalten wird, scheint hier nicht mehr maglich. Nur
kurz blinkt die romantisch konnotierte Verheiffung auf, doch im wissenschafts-
kundigen Riickblick des Erzédhlers wird die ,Kippfigur zwischen Behauptung und
Widerruf® durchschaut, sodass sich die vermeintliche Zauberinsel als perspekti-
vische Taduschung zwischen Nahe und Ferne zu erkennen gibt.

Der Text ist von solchen Erntichterungen durchzogen, wie sich vor allem an-
hand der Figur des Vetters aufzeigen lasst. Nachdem der Alte auf seiner Hallig
verstirbt, erbt der Ich-Erzdhler dessen handschriftlichen Nachlass, eine fragmen-
tarische Sammlung von privaten Aufzeichnungen. Darin erzéhlt der Vetter, der
nun die Stimme der Ich-Erzdhlinstanz tibernimmt, aus einer fritheren Lebens-
phase und erdffnet so eine Binnenerzihlebene, auf der sich Verweise auf die Ro-

11 Theodor Storm: Eine Halligfahrt. In: Ders.: Simtliche Werke in vier Banden. Bd. 2. Hg. von
Karl Ernst Laage und Dieter Lohmeier. Frankfurt am Main 1987, S. 4068, hier S. 45.

12 Vgl. Werner Siemens: Das naturwissenschaftliche Zeitalter. Vortrag gehalten in der 59. Ver-
sammlung Deutscher Naturforscher und Aerzte am 18. September 1886. Berlin 1886.

13 So lautet der Vorschlag fiir eine pragnante Kurzformel romantischer Verfahren in Sandra
Kerschbaumer und Stefan Matuschek: ,Romantik als Modell“. In: Aufkldrung und Romantik. Epo-
chenschnittstellen. Hg. von Daniel Fulda und dens. Paderborn 2015, S. 141-155, hier S. 145.



188 —— Felix Schallenberg

mantik biindeln. Denn damals war der Vetter selbst ein Romantiker, ein emphati-
scher Geigenspieler, der an Seeleniibertragung, Vorgesichte und die integrative
Kraft der Kunst glaubte: ,Ist doch Musik die Kunst, in der sich alle Menschen als
Kinder eines Sterns erkennen sollen!“'* Dass hiermit eine Anbindung an die histo-
rische Romantik vorgenommen wird, bezeugen die an dieser Stelle aufgerufenen
Stiicke und Kinstlernamen — Beethovens D-Dur-Sonate, Robert Schumanns Ei-
chendorff-Vertonungen, Johann Wolfgang Goethe sowie E.T.A. Hoffmanns Kapell-
meister Johannes Kreisler.

Gemeinsam mit dem Musikdirektor Adolf spielt der jugendliche Vetter ein
Konzert in dem Elternhaus einer jungen Frau namens Eveline. Wahrend des
Stiicks von Louis Spohr gerét er in Ekstase, die weltlichen Saalmauern scheinen
aufzubrechen, die Zeit angehalten und der Geiger fiihlt sich ,eins“!® mit jener
Eveline: ,,Und meine Geige sang, oder eigentlich war es meine Seele. [..] Und die
Wainde schwanden, und der rauschende Wasserfall stand [...]. [I]ch fithlte, wie die
Funken unter meinem Bogen spriihte“."” Hier wird auf ein Konzept der romanti-
schen Musikasthetik zurtickgegriffen, das sich vom Nachahmungsparadigma 16st.
Anstelle von festen Begriffen und Affekten soll die Musik durch semantische Un-
bestimmtheit ein weites, mit Worten gar nicht zu erfassendes Gefiihlsspektrum
eroffnen, das E.T.A. Hoffmann am Beispiel von Beethovens Instrumentalmusik als
das ,Geisterreich der Tone“® bezeichnet. Analog zur Anfahrt auf die Zauberinsel
kann auch diese Textstelle zunéchst mit der Kippfigur beschrieben werden, denn
der Vetter erfahrt das Entgrenzungsphantasma nur fiir einen Moment als ein ein-
heitsstiftendes Gefiihl. Nach dem Konzert werden die Differenzen zwischen den
Menschen wieder bemerkbar und so verliert die mythologische Begriindung
eines Zusammenhalts unter einem Stern der Liebe ihre Uberzeugung.

Auf diese Weise konstruiert der Erzihltext ein Aquivalenzverhéltnis zwischen
Rahmen- und Binnenebene, in beiden Lebensgeschichten wird aus einer Alters-
perspektive von Erntichterungserfahrungen erzahlt. Wie beim Rahmen-Ich-Erzahler
und Susanne scheitert die Paarbildung auch im Fall des Vetters und Eveline, sodass
es zu einer Wiederholung auf zwei unterschiedlichen Zeitachsen der Narration

14 Theodor Storm: Eine Halligfahrt, S. 65.

15 In Louis Spohrs Violinschule. Wien 1833, S. 195 wird das Spielgefiihl, die ,Seele des Spielers,
gegeniiber dem blof$ Erlernten favorisiert. Zur Funktion der Musik vgl. auch den Aufsatz Wil-
fried Thiirmer: ,,alle Menschen als Kinder eines Sterns‘. Zur Teleologie von Musik in Theodor
Storms Erzahlung ,,,Eine Halligfahrt*“. In: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Linguistik 141
(2006), S. 82-99.

16 Theodor Storm: Eine Halligfahrt, S. 66.

17 Ebd.

18 E.T.A. Hoffmann: Beethovens Instrumental-Musik. In: Ders.: Fantasiestiicke in Callot’s Manier.
Werke 1814. Hg. von Hartmut Steinecke. Frankfurt am Main 1993, S. 52-61, hier S. 61.



Wiederkehrendes Abendrot = 189

kommt, die eine anthropologisierende Sichtweise auf das Phanomen der Romantik
mit sich bringt: Mit Romantik, so liefie sich festhalten, ist ein Adoleszenzphdnomen
bezeichnet, demzufolge jugendliche Figuren ,an Wunder<' glauben kénnen, wih-
rend im Alter eine stoische Haltung einsetzt, Beweglichkeit abnimmt und sich das
Welthild pessimistisch eintriibt.

Fiir das kommunizierte Problembewusstsein der Erzahlung ist es aufschluss-
reich, dass der Jugendschwung des Ich-Erzdhlers sowie des jiingeren Vetters mit
dem Eintritt fiir liberale Hoffnungen verbunden ist. Doch schon die Liebesambi-
tionen des Geigers stofien an Standesgrenzen, denn Eveline ist Angehdrige einer
;hoheren Gesellschaft!, die ihr den Umgang mit dem Kiinstler zu untersagen scheint:
»Sie haben dich gescholten, Eveline“,? erinnert sich der Alte. Noch eindriicklicher
ist es im Fall des Rahmen-Ich-Erzdhlers: Um Karriere machen und sich damit
als moglicher Lebenspartner fiir die Geheimratstochter Susanne qualifizieren zu
konnen, miisste er ,Heckerhut“ und ,Schnurrbart“? die Zeichen der Revolutionsan-
hénger von 1848/1849, ablegen. Der Text referiert vage auf sozialgeschichtliche
Probleme, die mit den Wiinschen der Figuren konkurrieren, mit diesen nicht zu
vereinbaren sind. Einerseits werden romantische Ideen auf die liberale Seite
kunstaffiner ,Normalbiirger‘ gezogen, die innerhalb der dargestellten Welt von
dem Beamtenadel unterschieden sind.* Andererseits wird eine bereits vergangene
Romantik prasentiert, die ihr wirklichkeitsveranderndes Gestaltungspotenzial ver-
loren hat. Die Kunst kann das Leben nicht in einen héheren Sollzustand verzau-
bern und die Frustrationen, etwa tiber naturwissenschaftliche Verdinglichung oder
untiberwindbare Sozialgrenzen, lassen sich mit romantischen Bewéltigungsangebo-
ten nicht beheben.

Insgesamt liefse sich dem Text eine Reflexion iiber das Erbe der Romantik zu-
schreiben. Die Gegenwart wird nicht blof$ aus der Vergangenheit heraus zu erldu-
tern versucht, sondern auch daraufhin befragt, welches Potenzial romantischen
Impulsen noch zukommen kann. Hierzu bedient sich das Erzdhlen einer Rahmen-

19 Theodor Storm: Eine Halligfahrt, S. 44.

20 Ebd, S. 66. Allerdings bleibt diese Textstelle vage und lasst offen, weshalb genau es zur Tren-
nung kommt.

21 Ebd, S. 57.

22 Entgegen der These eines radikalen Adelsverfalls lasst sich auf die guten Karriereaussichten
der sozialen Gruppe auch nach der Revolution hinweisen. Vgl. Wolfram Siemann: Gesellschaft im
Aufbruch. Deutschland 1849-1871. Frankfurt am Main 1990, S. 142f.: ,Bei diesen Posten wurden
Angehorige des Adels bevorzugt. Nicht Leistungskriterien standen an vorderster Stelle bei der
Auswahl dieser leitenden Verwaltungsbeamten. Wichtig war vielmehr, dem Adel anzugehoéren,
einem vornehmen studentischen Korps verbunden, Reserveoffizier in einem angesehenen Regi-
ment gewesen zu sein, tber reichlich private Geldmittel wahrend der Zeit des Studiums zu
verfligen.“



190 —— Felix Schallenberg

form, mit der mindestens zwei Zeitrdume zueinander in Beziehung gebracht wer-
den. Etwas sprunghaft, mit dem Einsatz einer Ellipse, zeichnet der Text anhand
des Vetters einen Wandel von der Romantik der ersten Jahrhunderthélfte bis zur
Zeit des Realismus nach. Der einstige Kiinstler, der weiterhin an hoheren Idealen
festhélt, verliert seinen Jugendschwung und begibt sich stattdessen ins gesellschaft-
liche Abseits, wo er wie in einem Museum lebt.” Dekorative Kunstgegenstinde aus
der Goethezeit zieren die Wohnung, darunter etwa eine Beethovenbiiste, eine
Venusfigur im Miniaturformat sowie Jean Pauls Inselroman Hesperus. Als Regio-
nalvariante des Waldeinsamkeitstopos weist die ,Meereseinsamkeit“** auf eine
romantische Verwandtschaft hin, wobei allerdings entscheidende Differenzen zur
Vorgéngerstromung auffallen. Denn wéhrend das romantische Subjekt in einem
unendlichen Progress der Anndherung bleibt, richtet sich der alte Vetter auf der
Hallig, dem ,Léndchen der Freiheit“* ein. Die Verwendung des Diminutivs verrét,
dass es sich hierbei um einen Selbstbeschrankungsraum handelt. Die Entlastung in
den ,schdumenden, tobenden Watsserbergen“26 stellt eine Moglichkeit dar, sich vor
Uberforderungen, zum Beispiel vor politischer Willkiir und dem damit zusammen-
héngenden Gefiihl eines nicht planbaren Geschichtsverlaufs, zu immunisieren. Zu
Susannes Mutter, der Frau Geheimratin, welche fiir die wunderbaren Geschichten
der Region kein Verstdndnis hat, sagt der Vetter: ,,Sie glauben nicht, [..] wie er-
quicklich es ist, sich einmal in einer andern Gewalt zu fiihlen als in der unserer
Kleinen regierungslustigen Mitkreaturen!“*’ Dafiir muss der Alte jedoch der gesell-
schaftlichen Teilnahme entsagen und Verdnderungsanspriiche aufgeben.” Er ent-
geht somit der Gefahr, als Romantiker weitere Frustrationserfahrungen zu sammeln

23 Um das zu gewahrleisten, setzt der Text ein erinnerndes Erzédhlen ein, das sich im Kontext
der Historisierung der Romantik um 1870, inshesondere durch Rudolf Hayms Die Romantische
Schule, deuten lésst, in welcher von der Uberwindung der Romantik die Rede ist. Die Romantik
wire in dem Fall ein entschérftes Studienobjekt; Ideen, Reprédsentationsformen und &sthetische
Innovationsanspriiche, wie sie in der ersten Jahrhunderthélfte entwickelt wurden, wéren aus
wissenschaftlicher Distanz gebannt. Vgl. Karl Heinz Bohrer: Die Kritik der Romantik. Der Ver-
dacht der Philosophie gegen die literarische Moderne. Frankfurt am Main 1989, S. 236: ,Haym
hatte offenbar das Wirklichkeitsprinzip seiner Vorgénger so verinnerlicht und ist von dessen his-
torischer Prddominanz so tiberzeugt, dafl er die Romantik als etwas Dahingeschiedenes, nicht
mehr Bedrohliches versteht.“

24 Theodor Storm: Eine Halligfahrt, S. 46.

25 Ebd.

26 Ebd, S.50.

27 Ebd.

28 Zur Entsagung im literarischen Realismus, wo sie fiir den Abschluss einer Kippbewegung zwi-
schen Auf- und Entladung von ,Sinn‘ sorgt, vgl. das entsprechende Kapitel in Moritz Bafiler: Deut-
sche Erzdhlprosa 1850-1950. Eine Geschichte literarischer Verfahren. Berlin 2015.



Wiederkehrendes Abendrot = 191

und mdglicherweise seine psychische Verfassung zu gefahrden, gleichzeitig ist diese
Form der ,Freiheit‘ nur auf dem Weg der Vereinzelung zu erreichen.

3 Romantik und Realismus als Dichotomie?

Aus dem Bewusstsein der Zugehdrigkeit zu einer nachromantischen Phase ent-
steht bei Storm ein starkes Vergénglichkeitsgefiihl, das innerhalb der Texte mit-
unter durch intertextuelle Bezlige zu romantischer Literatur und Kunst bezeugt
wird. Es ware daher vereinfacht anzunehmen, dass sich Realismus und Romantik
durch ein dichotomes Verhaltnis beschreiben lassen, als zwei Elemente, die sich
gegenseitig nicht beriihren, sich vollstandig ausschliefien. Dass die historische Ro-
mantik zumindest in einigen Auspragungen fortwirkt bzw. transformiert wird,
kann ein Blick auf den Publikationskontext von Eine Halligfahrt plausibilisieren.
Der Text ist zuerst in der Sammlung Zerstreute Kapitel abgedruckt worden, die
insgesamt von E.T.A. Hoffmann inspiriert zu sein scheint.”® Besonders aufschluss-
reich ist eine direkte Adressierung Hoffmanns in Zwei Kuchenesser der alten Zeit,
die als letzte Erzahlung der Textsammlung an exponierter Stelle platziert ist. Dort
schliefit sie mit den Worten:

0, seliger Theodor Amadaus Hofmann, dessen Laterna magica ich an stillen Herbstabenden
so gern noch vor mir aufstelle, weshalb schldgt nicht mehr die Stunde deiner Serapions-
abende, auf daf8 ich dir diesen Kuchenesser der alten Zeit iiberliefern konnte! In welch
wunderbaren, geheimnisvoll glithenden Farben wiirdest du durch deine Zauberglédser sein
Bild an der grauen Wand erscheinen lassen!*

Mit der gedanklichen Einreihung seines Texts in den Serapionskreis ordnet sich
Storm in eine romantische Tradition ein. Die Anrede ist als Hommage an den 1822
verstorbenen Hoffmann lesbar und zeigt dartiiber hinaus eine spezifische Perspek-
tive auf die Zeit der Romantik, die im Realismus Nostalgie evozieren kann. Der Er-
zdhler bringt zum Ausdruck, dass die romantische Stromung bereits abgelost
wurde und zumindest gegenwartig nicht aktualisierbar ist, sich auf ihrer Grund-
lage keine neue Poetik entwickeln lésst. In wehmiitigem Ton, mit dem Aufrufen

29 Vgl. den Aufsatz von Ingrid Schuster: ,Theodor Storm und E.T.A. Hoffmann®. In: Literaturwis-
senschaftliches Jahrbuch 11 (1970), S. 209-223, der zwar rezeptionsgeschichtlich interessant ist
und wichtige Textstellen aus Storms Werk biindelt, zuletzt aber wenig Interpretationsarbeit
betreibt.

30 Theodor Storm: Zwei Kuchenesser der alten Zeit. In: Ders.: Sdmtliche Werke in vier Banden.
Bd. 4. Hg. von Karl Ernst Laage und Dieter Lohmeier. Frankfurt am Main 1987, S. 218-224, hier
S. 224.



192 — Felix Schallenberg

einer Herbstsymbolik, unterstreicht der Erzdhler im Schlussteil von Storms Text-
sammlung das Wissen um eine vergangene Romantikphase, an der man nicht mehr
direkt, sondern vielmehr erinnernd partizipiert.31 Mit dem Namen E.T.A. Hoffmann
und dessen ,Zaubergldser[n]“ sind zwar Sympathien verbunden, gleichzeitig wird
jedoch die Geltungsschwaéche eines Schreibens in jenen ,geheimnisvoll glithenden
Farben“ kommuniziert.

Dieser Vorgang, Elemente der Romantik in den Text zu integrieren, um tiber
dieselben ihre Aktualitdt zu problematisieren, ist auch in Eine Halligfahrt zu be-
obachten. Nach den Enttduschungen in seiner Jugendzeit sei die Geige des Vetters
verstummt und in ihrem Koffer aufbewahrt, den er nun vielsagend als ,Sérg-
lein“*? bezeichnet. Resigniert blickt der Alte von der Hallig hinaus aufs Meer und
verschriftlicht seine Gedanken tber die Vergédnglichkeit:

[E]ls nimmt alles Abschied. Die lichtgraue Ddmmerung des Herbstabends hat sich verbreitet,
Haus und Garten liegen schon im Schatten, hinter der Heide ist die Sonne hinabgegangen.
Nur ganz fern am Himmel, dort, wohin wie Schatten jetzt die Vogel fliegen, ist noch eine
leuchtende Wolkenschicht gebreitet. Sie steht tiber einem Lande jenseits des Horizonts, den
meine Augen noch erreichen kénnen. Aber auch dort wird bald der goldene Tag erloschen.®®

Die Figur ruft eine Verfallssymbolik um Herbst und Sonnenuntergang auf und ver-
bindet sie mit einem nicht naher spezifizierten ,Abschied®, der allgemein bleibt
und ,alles“ umfasst. Man kann das auf den nahenden Tod des Vetters beziehen,
aber auch auf die gegenwartig reduzierten Anwendungsmoglichkeiten romanti-
scher Formen und Ideen. Tatsdchlich handelt es sich hierbei um eine Bildlichkeit,
die noch lose an jene der historischen Romantik ankniipft3* Auf der Bedeutungs-
ebene wird die ,immerwéahrende Morgenrote’, die den Horizont zu immer Neuem

31 Vgl. Philipp Theisohn: ,Zerstreute Kapitel“. In: Storm-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Hg.
von Christian Demandt und dems. Stuttgart 2017, S. 265-269, hier S. 268: Dem Eintrag zufolge ist
,das Hoffmannsche Erzdhlmodell dem Realismus entzogen und kann [...] nur als ,Spukgestalt‘
aufgerufen werden, die ihre Wirkung nur noch mittelbar entfalten kann“. Theisohn liest die
Textsammlung hinsichtlich einer Thematik um Tod und Vergénglichkeit: ,Die Zerstreuten Kapitel
werden somit als eine Versuchsanordnung lesbar, in welcher die dem Tod abgerungene ,poeti-
sche Freiheit’ immer wieder von neuem Bilder der Vergangenheit erstehen lasst, Bilder, die zu-
gleich aber verraten, dass diese Vergangenheit erzdhlerisch nicht wieder eingeholt werden kann,
sondern eben Faktur der Gegenwart bleiben muss.“

32 Theodor Storm: Eine Halligfahrt, S. 49.

33 Ebd, S. 63.

34 Vgl. Aiko Onken: Erinnerung, Erzdhlung, Identitdt: Theodor Storms mittlere Schaffensperiode
(1867-1872). Heidelberg 2009, S. 227-231, der aufzeigt, dass die gesamte Passage aus Versatzstii-
cken von Joseph von Eichendorffs Aus dem Leben eines Taugenichts zusammengesetzt ist.



Wiederkehrendes Abendrot = 193

offenhélt in ein ,wiederkehrendes Abendrot‘ transformiert. Der erste Fall begegnet
prominent in Texten Joseph von Eichendorffs, zum Beispiel in dem Roman Ahnung
und Gegenwart aus dem Jahr 1815, der in Analogie zu Eine Halligfahrt ebenfalls das
Motiv der Lebensreise aufgreift.>> Am Textende bietet Eichendorffs Roman aller-
dings eine andere Option, Friedrich kehrt ins Kloster ein und sieht die weiteren
Figuren tiber Land und Meer in die Ferne ziehen:

Beruhigt und gliickselig war er in den stillen Klostergarten hinausgetreten. Da sah er noch,
wie von der einen Seite Faber zwischen Strémen, Weinbergen und blihenden Gérten in das
blitzende, buntbewegte Leben hinauszog, von der anderen Seite sah er Leontins Schiff mit
einem weifien Segel auf der fernsten Hohe des Meeres zwischen Himmel und Wasser ver-
schwinden. Die Sonne ging eben prichtig auf.>

Der Schluss in Eichendorffs Roman entspricht der Vorstellung, dass Individuen
aneinander Differenzerfahrungen machen kénnen. Denn weder ist die Biografie
des Einzelnen in der modernen Gesellschaft vorab bestimmt, noch liefSe sich ein
Wahrheitszentrum bestimmen, das die eigene Lebensfithrung objektiv privilegie-
ren konnte. Zwar bezieht Friedrich eine fiir ihn beruhigende christliche Position
im Kloster, Faber und Leontin wéhlen jedoch einen anderen Kurs, bleiben in Be-
wegung und wandern bzw. segeln der Unendlichkeit entgegen. Eichendorff findet
damit eine mimetisch-anschauliche Darstellung fiir ein Konzept romantischer
Subjektivitit, das Sinnbegriindung und Identitit nicht festschreibt, sondern in
einem Prozess der unendlichen Suche entwickelt. Das leitmotivische Morgenrot
versinnbildlicht die Sehnsucht nach einem Ziel, das sich mit dem Horizont immer
wieder vom Ich fortverschiebt und Sinnanspriiche an eine noch kommende Zeit
delegiert. Das Ich bindet sich nicht zwingend an feste Ordnungen und insheson-
dere Leontin schwebt ,zwischen“ zwei Mdglichkeiten, denn weder zieht es ihn
hinab in den gefahrlichen Abgrund, noch hinauf in den Schof§ des Himmels.

35 In einem Brief an Hans Speckter, 7. Marz 1874. In: Theodor Storm — Hans u. Otto Speckter:
Briefwechsel. Hg. von Walter Hettche. Berlin 1991, S. 61 weist Storm darauf hin, wie Eichendorffs
Literatur ein begrifflich kaum fixierbares Gefiihl fiir das Vergangliche hervorruft: ,In p<un>cto
Eichendorff — so hat er mit Elfen und dergl. allganz nichts zu thun. Das Romantische — das Wort
sei gestattet — in ihm liegt in der Stimmung, in der Stimmung der Verganglichkeit, der Einsam-
keit, wo die Dinge eine stumme Sprache fiihren.“ Vgl. hierzu aufSerdem Michael Perraudin: ,,Es
lauert ja so manches ... Theodor Storm’s Eichendorff. In: German Life and Letters 42 (1989),
S. 281-295, S. 284, wo Storms Eichendorff-Rezeption als Selbstthematisierung interpretiert wird:
»In these respects at least, Storm’s Eichendorff is very close to himself.“

36 Joseph von Eichendorff: Ahnung und Gegenwart. In: Simtliche Werke des Freiherrn Joseph
von Eichendorff. Bd. 3. Hg. von Hermann Kunisch und Helmut Koopmann. Regensburg 1962 ff.,
S. 335.



194 — Felix Schallenberg

Abschlieflend kann der kurze Vergleich helfen, einen Vorschlag zu formulie-
ren, den literarischen Realismus nicht voreilig als einseitige ,Gegenromantik’, son-
dern hinsichtlich eines komplexen Transformationsverhaltnisses zu beschreiben.
So ist in Eine Halligfahrt die Annahme eines objektiven, iibersubjektiv verbindli-
chen Naturgesetzes vorherrschend, wahrend die Romantik eher die Pluralitidt und
die suchende Anndherung an einen Grundsatz betont. Diesbeziiglich folgt der Rea-
lismus starkeren Gewissheiten, wie sie durch das ,wiederkehrende Abendrot‘ dar-
gestellt werden. Storms Text macht ein Allgemeingesetz erzahlerisch sichtbar, alles
ist in einen ewigen Naturkreislauf eingebunden, Menschen und Dinge werden wie
yStrandgut“ durch Raum und Zeit ,,getrieben“.37 Das konfiguriert nicht blof$ die auf-
falligen Wiederholungen in der Erzdhlstruktur,® auch verschmilzt der Vetter zuletzt
mit dem elementaren Naturganzen, das durch ewige Wiederkehr gekennzeichnet
ist: Nach seinem Tod lésst er sich auf der Hallig beerdigen, ,,wohl wissend, dafs der
Sturm die Flut zu seinem Grabe treiben, dafd die Flut es aufwiihlen und ihn in sei-
nem schmalen Ruhebette auf das weite Meer hinaustragen kénne“* Die Natur be-
friedet unerfiillbare Sehnsiichte sowie die Frustration lber die Relativitat und
Kontingenz der Geschichte, indem sie dieselbe in prognostizierbare Vorgange auf-
16st.*° So tritt in dieser Erzdhlung, unter dem Druck eines sdkularisierten Ge-
schichtsbilds, ein blindes Walten der Materie an die Stelle jenes offenen Horizonts,
der als romantische Option noch von christlicher Heilssymbolik beeinflusst war.

Der Text bietet aber nicht blofd eine Reflexion iiber die Romantik, betrachtet
die vergangene Phase nicht nur als museales Studienobjekt, als sei man von ihr
nicht mehr beriihrt. Zwar kann in Eine Halligfahrt die Lebensgeschichte des Vet-

37 Theodor Storm: Eine Halligfahrt, S. 48. Es ist aufféllig, dass Storm darauf verzichtet hat, den
beiden Erzihlerfiguren Namen zu geben. Man kénnte daraus die Uberlegung ableiten, dass es
weniger um die Individualitdt der erlebten Geschichten geht, als vielmehr um die Darstellung
des tbergeordneten Naturgesetzes.

38 Der Vetter selbst bemerkt die Analogie zwischen Rahmen- und Binnenabschnitt, wenn er
dem Ich-Erzdhler vorschlagt, ebenfalls auf die Hallig zu kommen (vgl. ebd., S. 60). So liefe sich
auch der Erzdhleingang durch den gealterten Rahmenerzéhler erkldren, der unvermittelt mit
dem Satz ,Und wie erquicklich die Luft auf diesen Deichen weht! Ich komme eben Heim“ (ebd.,
S. 40) beginnt. Anders als in Texten der Romantik, wo Figuren in einer progressiven Bewegung
bleiben und nicht nach Hause finden, leitet Storms zyklisch strukturierte Erzdhlung unvermittelt
mit einer Wiederkehr ein, denn der Einsatz des Bindeworts ,,Und“ deutet darauf hin, dass zuvor
schon etwas passiert sein muss.

39 Ebd, S. 62.

40 Vgl. Gerhard Plumpe: ,Zyklik als Anschauungsform historischer Zeit im Hinblick auf Adalbert
Stifter*. In: Bewegung und Stillstand in Metaphern und Mythen. Fallstudien zum Verhdltnis von
elementarem Wissen und Literatur im 19. Jahrhundert. Hg. von Jirgen Link und Wulf Wiilfing.
Stuttgart 1984, S. 201-225.



Wiederkehrendes Abendrot = 195

ters, eines ehemaligen Romantikers, zu Ende erzahlt werden, allerdings existieren
neben den eben angefiihrten Differenzen zur historischen Romantik auch Ana-
logien, die den Text noch in einem erweiterten Wirkbereich der Vorgangerstro-
mung lokalisieren. Obwohl das ,Was‘ nicht angezweifelt wird, bleiben das ,Wie°,
der ,Wesenskern‘ der Wirklichkeit bzw. die genauen Zusammenhénge des Lebens,
ein Geheimnis. Erzahlerisch wird das unter anderem durch die Verhinderung mo-
nokausaler Erkldrungen fiir die scheiternden Paarbildungen ersichtlich, denn
weshalb der Ich-Erzahler und Susanne sowie der Vetter und Eveline nicht zu-
sammenkommen, ist fiir die Leserinnen und Leser kaum eindeutig zu bestimmen.
Ein anderes Beispiel stellt die bisweilen zum Fragmentarischen neigende Form dar,
die das ordnungsstiftende Prinzip des Erinnerns nicht bestatigt, sondern mittels
eines achronologischen Erzdhlens unterlduft. Die Zusammenhéange der Wirklich-
keit sind tiberkomplex und lassen sich von den erzéhlenden Einzelsubjekten nicht
vollstandig tiberblicken. Mit Eine Halligfahrt hat Storm einen Text geschrieben, der
zwar ein objektives Naturgesetz zu Grunde legt, der aber offenbar nicht alle Vor-
gange in eine durchweg monokausal verkettete, chronologisch geordnete Form
bringen kann und daher doch in einzelnen Momenten auf eine ,erinnerte Roman-
tik* zurtickgreift, ohne dass diese allerdings noch mit einer Sinnverschiebung auf
ferne Zukunft ausgestattet wére.






Stefan Tetzlaff
Ablehnendes Wohlwollen. Sem-Ontologie
und das Gesprach des Realismus liber die
Romantik

Das Verhéltnis realistischen Erzdhlens (ab ca. 1850) zur Romantik scheint zu-
nachst klar ablehnend. Deren ,abenteuerlichste[n] Ausgeburten einer wilden
Phantasie“! und ihr ,Taumel der blofen Einbildungskraft“2 bilden ein ,Labyrinth
von Gedanken und Empfindungen, [das] unermiidlich umgewiihlt wird“.> Wie in
Vielem lehnt sich der Realismus mit dieser Abwertung an die Weimarer Klassik
an;* Goethes Diktum vom Klassisch-Gesunden und Romantisch-Kranken® klingt
hier an, deutlicher noch bei Theodor Fontane, der zusammenfasst: ,,Er [der Rea-
lismus, S.T.] schliefSt nichts aus als die Liige, das Forcierte, das Nebelhafte, das
Abgestorbene — vier Dinge, mit denen wir glauben, eine ganze Literaturepoche
bezeichnet zu haben.«®

Die explizite Diskreditierung des Romantischen hildet einen Grundpfeiler der
realistischen Poetik. Auf den ersten Blick scheint der Realismus sich geradezu als

1 Wilhelm Traugott Krug: ,Asthetischer Realismus®. In: Theorie des biirgerlichen Realismus. Hg.
von Gerhard Plumpe. Stuttgart 1997 [1832], S. 69 f,, hier S. 69.

2 Friedrich Theodor Vischer: ,Kunst und Naturnachahmung®. In: Theorie des biirgerlichen Realis-
mus. Hg. von Gerhard Plumpe [1851], S. 70-72, hier S. 71.

3 Julian Schmidt: ,Neue Romane*. In: Realismus und Griinderzeit. Manifeste und Dokumente zur
deutschen Literatur 1848-1880. Bd. 2. Hg. von Max Bucher, Werner Hahl und Georg Jéager. Stutt-
gart 1981 [1860], S. 96-98, hier S. 96.

4 Wie prasent die Weimarer Klassik als Mafistab war, zeigt die Titulierung Paul Heyses zu des-
sen Lebzeiten als ,Nachfolger Goethes*“. Vgl. Urzula Bonter: Das Romanwerk von Paul Heyse.
Wiirzburg 2008, S. 9. Zur Orientierung realistischen Erzadhlens an Goethes Symbolbegriff vgl. Mo-
ritz Bafiler: Deutsche Erzdhlprosa 1850-1950. Eine Geschichte literarischer Verfahren. Berlin 2015,
S. 44-46.

5 Vgl. Goethes Gesprach mit Eckermann: Donnerstag, den 2. April 1829. In: Johann Wolfgang von
Goethe: Samtliche Werke, Briefe, Tagebiicher und Gesprache. Bd. 39. Hg. von Christoph Michel.
Frankfurt am Main 1999, S. 323-325, hier S. 324. Dass diese Lesart — wie das Zitat selbst — verkiirzt
ist und eine Wertung suggeriert, die zumindest teilweise zu relativieren waére, ist verschiedent-
lich angemerkt worden, vgl. bereits Werner Milch-Breslau: ,Zum Problem der Krankheit in der
Dichtung der deutschen Romantik®. In: Sudhoffs Archiv fiir Geschichte der Medizin 23.3 (1930),
S. 213-235 sowie rezent Anne Bohnenkamp: ,Den ,leidenschaftlichen Zwiespalt zwischen Classi-
kern und Romantikern‘ endlich verséhnen? Das Deutsche Romantik-Museum als Erweiterung
der Goethe-Stétten in Frankfurt am Main“. In: Goethe-Jahrbuch 132 (2015), S. 35-43, hier S. 35-37.
6 Theodor Fontane: ,Realismus“. In: Theorie des biirgerlichen Realismus. Hg. von Gerhard
Plumpe [1853], S. 140-148, hier S. 147.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-011


https://doi.org/10.1515/9783111199733-011

198 — Stefan Tetzlaff

Gegenteil von Romantik zu verstehen.” Diese dichotome Einteilung der realisti-
schen Programmatik wird zudem von der vielleicht prominentesten Romantik/
Realismus-Theorie gesttitzt, Roman Jakobsons Zwei-Achsen-Modell. Wahrend die
Romantik paradigmatisch-metaphorisch verfahre, sei realistisches Erzéhlen an
syntagmatische, metonymische Zusammenhénge gebunden, tertium non datur.®
Dass Jakobson diese Gegentiberstellung als dsthetische Universalie versteht und
weder dezidiert auf die deutschsprachige Literatur noch den Zeitraum des langen
19. Jahrhunderts bezieht, 1dsst die Trennung noch grundsétzlicher erscheinen.
Dem ,tertium‘ hat aber vor allem die jiingere, semiotisch ausgerichtete Realismus-
forschung nachgespiirt und danach gefragt, wie Realismus bewusst romantische
Residuen aufgreift, um sie nach Ausspielen ihres Attraktionswertes wieder zu ent-
laden, innerhalb der Erzéhllogik zu erkldren und zu depotenzieren, um damit die
Diegese schnellstmdglich wieder realistisch zu machen.’ Diesem ,Kippmodell
(Moritz Bafiler) geht auch von anderer methodischer Warte die Beobachtung von
Romantischem im Realismus voraus.'® Realismus hat also im Spektrum von Ein-
hegung bis zu konstruktiver Aneignung wohl doch mehr mit Romantik zu tun, als
die eingangs zitierten programmatischen Phrasen glauben machen wollen. Und
in der Tat geniigt ein Blick in die literarische Praxis, um das Verhéltnis des Realis-
mus zur Romantik deutlich komplexer und differenzierter erscheinen zu lassen.

7 Diese Haltung ist auch mit der zeitgendssischen Ablehnung der politischen Literatur vor 1848
verbunden, die als mindestens stark romantisch konnotiert gelesen wurde. Vgl. Dirk Gottsche
und Nicholas Saul: ,Introduction®. In: Realism and Romanticism in German Literature. Realismus
und Romantik in der deutschsprachigen Literatur. Hg. von dens. Bielefeld 2013, S. 9-30, hier
S. 10. — Es sei an dieser Stelle ergénzt, dass die Zwischenphase hier nicht ausgeklammert wird,
um sie zu ignorieren. Im Blick steht vielmehr ein Kontrast, der im Vergleich von Romantik und
Realismus deutlicher wird. Zudem hat die Zwischenphase als Literatursystem einen ganz eigenen
Status. In der Zeit um die 1830er Jahre besteht neben Spéatromantik und Friihrealismus quer
durch Biedermeier, politische Literatur und andere Formen das Bewusstsein vom eigenen Inte-
rimsstatus. Vgl. hierzu Stephan Brossel: Die Zukunft zwischen Goethezeit und Realismus. Literari-
sche Zeitreflexion der Zwischenphase (1820-1850). Berlin 2021. Diese genuin eigene Literatur
zwischen Romantik und Realismus ist nicht zu vernachléssigen. Es tut den Beobachtungen hier
aber keinen Abbruch, wenn zunéchst Romantik und Realismus kontrastiert werden. Im An-
schluss daran wére aber sicher zu fragen, wie sich Theodor Miigge, Annette von Droste-Hiilshoff,
Eduard Morike und andere zum hier Beschriebenen verhalten.

8 Vgl. grundlegend zum Zwei-Achsen-Modell: Roman Jakobson: ,Linguistik und Poetik®. In:
Ders.: Poetik. Ausgewdhlte Aufsdtze. 1921-1971. Hg. von Elmar Holenstein und Tarcisius Schel-
bert. Frankfurt am Main 1979, S. 83-121; Ders.: ,Zwei Seiten der Sprache und zwei Typen aphati-
scher Stérungen®. In: Ders.: Aufsdtze zur Linguistik und Poetik. Hg. von Wolfgang Raible.
Frankfurt am Main u. a. 1979, S. 117-141.

9 Vgl. Moritz BagSler: Deutsche Erzdhlprosa 1850-1950, S. 54-58.

10 Vgl. Heinrich Detering: Kindheitsspuren. Theodor Storm und das Ende der Romantik. Heide
2011.



Ablehnendes Wohlwollen = 199

Bei Theodor Fontane beispielsweise, in dessen erstem Roman Vor dem Sturm
Figuren noch Ludwig Tieck begegnen, sind romantische Elemente (wie das Ge-
spenst in Effi Briest oder das romantizistische Lied in Frau Jenny Treibel) nicht
nur leicht zu finden, sie haben auch so komplexe Funktionen fiir das Erzéahlge-
flige, dass sie kaum als blofSer, ins realistische Erzdhlen eingefligter Negativkon-
trast abzutun sind."* Und auch bei vergessenen Autoren wie Friedrich Spielhagen
trifft man regelmaflig auf Romantik. Zudem kreuzen sich in Spielhagen die ge-
nannten, tendenziell widerspriichlichen Vektoren, indem dieser zugleich pro-
grammatisch die ,Ablehnung des romantischen Erbes*“!? formuliert, in seinem
Erzéhlen aber Texte als eine Art Museum romantischer Topoi einrichtet.”® Das Ro-
mantische wird depotenziert, aber mit beachtlicher Akribie ausgebreitet. In Die
Sphinx werden Venusgéarten, Schleier und Bilder mit ,unheimlicher* Anziehungs-
kraft im Versatz mit Eichendorff-Zitaten und einem heineesken ,Morgensonnen-
schein“!* angebracht. Lebendige Bilder und Gespenster sind zwar ausdriicklich
nur noch als Metapher oder Augenblickstiuschung zu haben, kommen aber
durchgehend vor. Im ,magische[n] Halbdunkel [...] der Landschaft“ wird die
Nacht zum ,mildere[n] Tag“."®

Dieser Befund entspricht der realistischen Programmatik, die beim zweiten
Blick besehen eben doch der Diskreditierung des Romantischen in gewisser ko-
gnitiver Dissonanz den Wunsch eines Mischungsverhéltnisses zur Seite stellt. Das
Romantische, das variierend auch als ,falscher Idealismus, ,Phantastik“ oder

11 Vgl. Madleen Podewski: ,,,Aber dies Stiick Romantik wird uns erspart bleiben .... Zur Relevanz
der Romantik fiir Fontanes Realismus“. In: Theodor Fontane: Dichter und Romancier. Seine Rezep-
tion im 20. und 21. Jahrhundert. Hg. von Hanna Delf und Richard Faber. Wiirzburg 2015, S. 51-65.
Zum Gespenst vgl. Christian Begemann: ,,,Ein Spukhaus ist nie was Gewdhnliches ... Das Ge-
spenst und das soziale Imaginére in Fontanes Effi Briest.“ In: Herausforderungen des Realismus.
Theodor Fontanes Gesellschaftsromane. Hg. von Uwe Hohendahl und Ulrike Vedder. Freiburg im
Breisgau u. a. 2018, S. 203-241.

12 Hugh Ridley: ,,Der Halbbruder des Vormarz‘: Friedrich Spielhagen. Reflexionen zu den Konti-
nuitdten seines Werkes*“. In: Formen der Wirklichkeitserfassung nach 1848. Deutsche Literatur
und Kultur vom Nachmdrz bis zur Griinderzeit in europdischer Perspektive. Bd. 1. Hg. von Helmut
Koopmann und Michael Perraudin. Bielefeld 2003, S. 217-231, hier S. 220.

13 Dass gerade diese Topoi (bisweilen wortlich) diejenigen sind, die in den programmatischen
AuRerungen abgelehnt werden, weist auf die hier beschriebene Reibung hin. So formuliert der
programmatische Spielhagen in seiner Theorie des Romans: ,Wir konnen nicht mehr in Zauber-
palédsten auf stillen Geisterinseln mit Wesen wohnen, deren verklarte oder halbverklarte Leiber
keine staatlich-politischen Kleider und Falten umgeben. Wir miissen unsere Menschen, die vom
Baum der Erkenntnis gegessen haben, bekleiden. Zitiert nach: Ebd. Wahrenddessen bleibt das
so beschriebene Inventar im Literarischen erstaunlich présent.

14 Friedrich Spielhagen: Die Sphinx. 3. Aufl. Berlin 1867, S. 159.

15 Ebd,, S.199.



200 —— Stefan Tetzlaff

yldealisierung® bezeichnet wird, hat in einer realistischen Poetik des Ausgleichs
und der homogenen Mitte mitnichten die auszugrenzende Position, die ihm Fon-
tane (in seinen poetologischen AuRerungen) zuweist. Wihrend wortlich der ,Aus-
schluss‘ bezeichnet wird, ist offenbar eine Dosierung in Verbindung mit einer
Modifikation gemeint. Dem Extrempol des Romantischen, Idealistischen, Phantas-
tischen steht weniger der Realismus selbst gegeniiber als vielmehr der ,Naturalis-
mus’, die ,Bildlichkeit, das ,Naturschéne‘. Die gelungene &dsthetische Form liegt
der realistischen Programmatik zufolge in der Mitte der beiden Pole und zielt auf
einen ,asthetischen Synthetismus“.16 Bereits in der bisweilen polemisch katego-
rialen Theorie deutet sich also an, was sich in der literarischen Produktion zeigt:
Die Haltung realistischen Erzdhlens zur Romantik ist die eines ablehnenden
Wohlwollens."” Realismus tritt nicht als Gegenromantik auf, sondern als Gesprach
iber die Romantik.

1 ,Modell Romantik*

Unabhéngig davon, ob das Gespréach tiber die Romantik von Figuren bei Fontane
oder in der gegenwartigen Forschung gefithrt wird, muss dessen Gegenstand be-
stimmt werden. Dem Topos, dass der Begriff ,Romantik“ nichts bedeutet (so Arthur
Lovejoys vielzitiertes Diktum), muss man zwar nicht direkt zustimmen. Dass ,Ro-
mantik“ allerdings eine kulturelle Formation bezeichnet, die trans- und intermedial
ausnehmend breit angelegt ist, auch das zeitgendssische naturwissenschaftliche
Denken prégt und zudem eine Binnendynamik signifikant unterschiedlicher Phasen
aufweist, erschwert Definitionen. Der in der Jenaer Forschung gepragte Begriff vom
»Modell Romantik“ macht dies produktiv und liefert zugleich Kriterien fiir mogliche
Weisen, lber das Phdnomen zu sprechen. ,Die Romantik“ ist mithin immer ein
komplexitatsreduziertes Abbild der Merkmale, um die es in einer bestimmten Be-
trachtung gehen soll und die zugleich hinreichend rekurrent sind, um Artefakte (in
unserem Fall: Texte) als Menge zusammenzufassen.

Um dem Gespréch des Realismus iiber die Romantik zumindest flir einen kur-
zen Moment zuzuhoren, braucht es also ein ,Modell Romantik®, schlicht um zu er-
kennen, wann von ihr die Rede ist. Daher soll im Folgenden anschliefiend an

16 Wilhelm Traugott Krug: ,Asthetischer Realismus®, S. 69 f., hier S. 70.

17 Im Unterschied zur wohlwollenden Ablehnung als Vermeidung des Romantischen bei gleich-
zeitiger Wertschatzung greift der Realismus umgekehrt so umfassend auf romantische Denkfigu-
ren und Erzdhlelemente zurtick, dass von einem (in der Praxis) wohlwollenden Verhéltnis
gesprochen werden kann — das eben auf programmatischer Ebene ablehnend gerahmt wird.



Ablehnendes Wohlwollen = 201

Matuschek/Kerschbaumer und von Petersdorff unter ,Romantik“ die Offerte einer
transzendenten Sinnstiftung bei gleichzeitiger Unbestimmtheit dieses ,Sinns‘ ver-
standen werden.'® Mit Heine gesprochen weifs man zwar nicht, ,was soll es bedeu-
ten“!® — dass es bedeutet, steht aber aufer Frage. Romantisches Erzdhlen bedient
damit ein Kippmodell, das zwischen Deutlichkeit (also der dsthetischen Kodierung:
Da ist etwas.) und Undeutlichkeit (des konkreten Kodes: Was ist da?) changiert.
Dass sich Gespenster und neblige Erscheinungen als motivische Verkiirzungen die-
ses Modells anbieten, liegt auf der Hand.

Eine avanciertere Umsetzung des Modells findet sich in der romantischen Idee
des Allzusammenhangs. Dessen Einschreibung in romantisches Erzahlen folgt inso-
fern dem ,Modell Romantik®, als regelmafSig auf diesen Zusammenhang verwiesen
wird, dessen konkrete Logik aber offenbleibt. So beispielsweise in Zacharias Wer-
ners Schicksalsdrama Der Vierundzwanzigste Februar. Zum einen wird hier das
Schicksal als sujethildende Kraft nahezu parodistisch intensiv bemiiht. Schuld und
moralische Verfehlungen potenzieren sich zu einer Reihe unwahrscheinlicher Un-
gliicksfélle, die sich stets am dies fatalis, dem schicksalstrachtigen 24. Februar ereig-
nen. Zum anderen aber verstehen die Figuren unter diesem Sinnangebot von
Transzendenz jeweils ganz Verschiedenes (zum Beispiel eine moralische Instanz
der Strafe, eine mythische, willkiirliche Macht oder eine individuelle neurotische
Wahnvorstellung). Damit ist zuletzt die Determiniertheit und Durchdringung allen
weltlichen Geschehens durch das Schicksal zwar offenbar — was genau unter
Schicksal zu verstehen sei, bleibt hingegen hichst ambivalent. Je deutlicher sich die
Handlung als am Schicksal ausgerichtet erweist, desto undeutlicher wird dieses
,Schicksal‘ als Instanz selbst.

Noch prominenter allerdings findet sich der Allzusammenhang im romanti-
schen Gedanken einer ,Lesbarkeit der Welt“.?° Denn auch fir die Vorstellung,
dass alles zeichenhaft sei, der entfremdete Mensch aber die Fahigkeit verloren
habe, die universale Sprache der Dinge zu verstehen, gilt, dass sie permanent an-
geboten wird, letztlich aber méglichst unkonkret bleibt. Der Rede von einer ,Phy-

18 Vgl. Stefan Matuschek und Sandra Kerschbaumer: ,Romantik als Modell“. In: Aufkldrung und
Romantik. Epochenschnittstellen. Hg. von dens. und Daniel Fulda. Paderborn 2015, S. 141-155. Als
,Modell Romantik“ fassen lasst sich ,die mit literarisch-kiinstlerischen Mitteln beschworene Ein-
heitsperspektive unter der anerkannten Voraussetzung irreduzibler Pluralisierung“. Ebd., S. 150.
Vgl. des Weiteren Dirk von Petersdorff: Romantik. Eine Einfiihrung. Frankfurt am Main 2020,
S. 25-33.

19 Heinrich Heine: II. (bekannt als ,Loreley®). In: Ders.: Historisch-kritische Gesamtausgabe der
Werke. Bd. 1/1. Hg. von Manfred Windfuhr. Hamburg 1975, S. 207-208, hier S. 207.

20 Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit der Welt. 4. Aufl. Frankfurt am Main 1999.



202 —— Stefan Tetzlaff

sik der Geister“* steht der Magnetismus (selbst alles andere als eine einheitliche

Theorie) zur Seite, wiahrend die jidische Mystik (Kabbala, ebenfalls eklektisch
und heterogen-divers adaptiert) denselben Gedanken in ein vollig anderes System
einfasst, der bei Herder und Friedrich Schlegel wiederum Vorformen kognitiver
Linguistik anstéRt und als sprachliche Pragung von Weltwahrnehmung auftritt.?

Was bleibt, ist also die so unspezifische wie fiir die Romantik zentrale Idee
einer sprachlich zeichenhaft verfassten Wirklichkeit — iibrigens mit allen Apo-
rien, die dies einschlieft.? Und dieser Kerngedanke als eine mégliche Fiillung des
»Modells Romantik“ kann, so kontraintuitiv es scheinen mag, die Briicke zum Rea-
lismus schlagen. Die bis ins Magische reichende sprachliche Wirkmacht ist es,
von der das Gesprach des Realismus tiber die Romantik immer wieder handelt.
Der Gegenstand, an dem hier also gleichermafien Kontinuitit und Distinktion von
Romantik und Realismus gezeigt werden soll, ist das jeweilige Verhéltnis von Zei-
chen und Wirklichkeit, das im Sinne Winfried Menninghaus’ im Folgenden als
,Sem-Ontologie“ bezeichnet wird.?*

2 Die romantische Lesbarkeit der Welt

In Novalis’ Lehrlingen zu Sais wird die Zeichenhaftigkeit der Welt direkt im ersten
Absatz beschrieben. Dort heifdt es, aus den Wegen der Menschen entstiinden
swunderliche Figuren“ jener ,Chiffernschrift, [...] die man tberall, auf Fligeln, Ei-
erschalen, in Wolken, im Schnee“” und im Grunde allen Phinomenen der umge-
benden Welt finden kann. Die Feststellung, dass die wahrnehmbare Wirklichkeit
vollstdndig aus lesbaren Elementen einer Art Welt-Text besteht, ist dabei mit der
Schwierigkeit verbunden, dass es sich um Chiffern und mithin verschlisselte
Symbole handelt. Im Vordergrund steht so zundchst der Anreiz, diese Symbole
iberhaupt zu entschliisseln. Grofie Faszination iibten physikalische Entdeckun-

21 Achim von Arnim: Die Majorats-Herren. In: Ders.: Werke in sechs Bédnden. Bd. 4. Hg. von Re-
nate Moering. Frankfurt am Main 1992, S. 107-147, hier S. 117.

22 Vgl. Winfried Menninghaus: ,Die frithromantische Theorie von Zeichen und Metapher®. In:
The German Quarterly 62.1 (1989), S. 48-58.

23 Vgl. Stefan Tetzlaff: ,Fremde eigene Stimme. Uber einen kérperlichen Medieneffekt der Ro-
mantik“. In: Von Mund- und Handwerk. Hg. von Thomas Boyken und Anna Stemmann. Berlin
2022, S. 129-143.

24 Vgl. Winfried Menninghaus: Unendliche Verdopplung. Die friihromantische Grundlegung der
Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion. Frankfurt am Main 1987.

25 Novalis: Die Lehrlinge zu Sais. In: Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs. Bd. 1. Hg.
von Paul Kluckhohn und Richard Samuel. Darmstadt 1960 [1802], S. 79-109, hier S. 79.



Ablehnendes Wohlwollen = 203

gen aus, die solche Hoffnungen materialiter zu bestatigen schienen. Die zitierte
Stelle bei Novalis bringt schliefflich auch die ,gestrichenen Scheiben von Pech
und Glas“*® an, die auf die Experimente Ernst Florens Friedrich Chladnis 1787 ver-
weisen. Der Physiker Chladni hatte mit Sand bestreute Platten zum Schwingen ge-
bracht, auf denen sich in der Folge je nach Tonhéhe und Frequenz variierende
Muster bildeten.”’” Fiir die Romantiker hatte Chladni damit die Gegenstande zum
Sprechen gebracht und dies zudem in einer synésthetischen, multimodalen Form.
Es gibt aber sozusagen auch eine Kehrseite der Uberlegung, nidmlich die der
Wirkmacht von Sprache. Wenn die Welt aus Zeichen besteht und die Wirklichkeit
letztlich ein sinnhafter, lesharer Text ist, dann bedeutet jedes eigene Préagen von
Zeichen einen Eingriff in diese Matrix. Sowohl die nicht an Konsequenzen interes-
sierte Faszination flir die Schopfungen und die Wirkmacht der Sprache als auch
die fatale Verursachung von Katastrophen durch versehentliches oder vermesse-
nes Priagen von Zeichen sind typische Motive romantischen Erzdhlens, die auf
dieser Idee aufsetzen. Im ersteren, tendenziell harmlosen Fall werden sprachliche
Zeichen manifest; das, wovon die Rede ist oder was metaphorisch beschworen
wird, kommt im nichsten Moment um die Ecke und begegnet den Figuren in der
erzdhlten Welt. So singt Fortunato in Joseph von Eichendorffs Marmorbild das
Lied von einem stillen Jiingling, woraufhin dieser tatséchlich ins Zelt tritt. In Fou-
qués Undine warnt man daher ausdricklich davor, die Elementargeister tiber-
haupt sprachlich zu benennen (,[w]ir wollen nicht allzu viel davon reden“ heifst
es, und auf erneutes Nachfragen: ,[A]m wenigsten [...] passe sich das Reden
davon jetzt in der einbrechenden Nacht“?®). Und fiir Tiecks Getreuen Eckart hélt
Christian Begemann fest: ,Die Welt legt ihren Objekt- und der Mensch seinen Sub-
jektstatus ab.“? Narration und Wirklichkeit werden ununterscheidbar, eben weil
Zeichen/Wort und Wirklichkeit in der romantischen All-Sympathie ineinander
ubergehen. In der optimistischsten Betrachtung bedeutet dies mit Eichendorff ge-
sprochen, sich auf die Suche nach dem ,Zauberwort“ zu begeben, bei dessen Nen-

nung die Welt ,anhebt zu singen*.*

26 Ebd.

27 Skizzen der bei Novalis angesprochenen Musterbildungen finden sich im Anhang von Ernst
Florens Friedrich Chladni: Entdeckungen iiber die Theorie des Klanges. Leipzig 1787. https://www.
deutschestextarchiv.de/chladni_klang_1787/87 (04.08.2023).

28 Friedrich de la Motte Fouqué: Undine. Eine Erzdhlung. Stuttgart 2001 [1811], S. 9 f.

29 Christian Begemann: ,Eros und Gewissen. Literarische Psychologie in Ludwig Tiecks Erzah-
lung ,Der getreue Eckart und der Tannenhduser*. In: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte
der deutschen Literatur 15.2 (1990), S. 89-145, hier S. 93.

30 Joseph von Eichendorff: Wiinschelrute. In: Ders.: Werke in sechs Bédnden. Bd. 1. Hg. von Hart-
wig Schulz. Frankfurt am Main 1987, S. 328.


https://www.deutschestextarchiv.de/chladni_klang_1787/87
https://www.deutschestextarchiv.de/chladni_klang_1787/87

204 —— Stefan Tetzlaff

Die Spatromantik, inshesondere E.T.A. Hoffmann, stellt die Gefahr dieser
Wechselwirkung heraus. Figuren, die hdufig kabbalistisch-sprachmagisch an das
Zeichengewebe der Wirklichkeit rithren, missachten den Rat ,never touch a run-
ning system‘, was fatale Folgen wie beispielsweise im Goldenen Topf hat.

Als Kerniiberlegung jedenfalls ist festzuhalten, dass die Welt als Zeichen les-
bar ist und zwar im Sinne eines Quellkodes. Alles bedeutet etwas und speist sich
aus einem — dem ,,Modell Romantik“ entsprechend vagen — Dahinter. Die roman-
tische Figur wiederum hadert mit der Unverstidndlichkeit dieser Zeichen und
prégt zugleich selbst Zeichen und damit auf riskante Weise die Welt.

3 Realismus

Die grundlegende Verdnderung, die der Realismus im Vergleich zum Beschriebe-
nen kompensieren muss, ist das Fehlen eines solchen Dahinter. Zwar operiert die
realistische Programmatik durchgehend mit ,Wahrheit‘ und ,Verklarung‘. Damit
aber ist immer eine Form von Destillationsvorgang gemeint. Geschépft und ver-
dichtet wird aus dem tatsachlich Vorhandenen, das offenliegt. Asthetisiert und
pointiert wird keine Wahrheit, die aus einer transzendenten Quelle stammt, son-
dern werden die ,grinen Stellen“ der Wirklichkeit.*! Menschliche Wahrheiten wer-
den an tatsdchlicher Welterfahrung sichtbar, nicht als romantisch-arkanes Dahinter.
Es ist damit nichts mehr zu entdecken, das nicht ohnehin da wére. An die Stelle
eines geheimen Allzusammenhangs tritt die Masse der Nebenordnung. Im 19. Jahr-
hundert wird sozusagen umgestellt vom Erkennen der Wirklichkeit als etwas hinter
dem Isis-Schleier zur Wirklichkeit als dynamischer Flache. Das bewirkt eine ent-
scheidende Neubewertung von Zeichenhaftigkeit. Diese ist nicht mehr iiber eine Art
magischen obersten Knoten hinter den Dingen organisiert, sondern die Welt funktio-
niert zwar noch immer zeichenhaft, aber als Semiosphare im Sinne Juri Lotmans:*
Die Wirklichkeit als Zusammenhang von Zeichen besteht in der Wechselwirkung
zwischen allem, was gesagt, prasentiert oder zeichenhaft inszeniert wird. Es gilt,
dass ,lberall nicht ein Wort fallt, welches nicht Ursache und Wirkung zugleich

31 Friedrich Theodor Vischer: Aesthetik oder Wissenschaft des Schonen, Teil 3: Die Kunstlehre, 2.
Abschnitt: Die Kiinste, H. 5: Die Dichtkunst. Stuttgart 1857, S. 1305. Vgl. zu dieser Formulierung
auch Klara Schubenz (Der Wald in der Literatur des 19. Jahrhunderts. Geschichte einer roman-
tisch-realistischen Ressource. Konstanz 2020, bes. S. 173-184), die auf komplementére Formulie-
rungen bei Karl Immermann hinweist sowie darauf, dass hier auch wortlich motivisch durchaus
Wald gemeint ist; namlich ein solcher, der in einer depotenzierten Version des romantischen
Mérchenwalds zitiert und als realistischer Fluchtraum konzipiert ist.

32 Vgl. Jurij Lotman: ,,Uber die Semiosphére*. In: Zeitschrift fiir Semiotik 12 (1990), S. 287-305.



Ablehnendes Wohlwollen = 205

wire“* So heift es in Kellers Sinngedicht, das als Zusammenschau von Versuchen
gelesen werden kann, mit Worten und Zeichen Fakten zu schaffen. Ausnahmslos
jede der zahlreichen Binnengeschichten des Erzéhlzyklus zeigt Versuchsaufbauten,
diskursiv das zu manipulieren, was als Wahrheit oder als Fakt betrachtet wird. So
wird Verliebtheit gegenseitig und vor der Dorfoffentlichkeit so lange inszeniert, bis
eine Ehe zustande kommt (in der Binnenerzahlung Von einer térichten Jungfrau). An-
dere Figuren narrativieren sich nahezu simultan in Tagebiichern und geben dem Be-
such bei der Abreise einen Brief mit, in dem genau dieser Besuch bereits fiir Dritte
geschildert wird (so in der Rahmengeschichte beim Besuch Reinhards im Pfarrhaus).
Der Adlige Don Correa wiederum spielt in der gleichnamigen Erzédhlung den abgeris-
senen Schiffbriichigen so tiberzeugend, dass man ihm zuletzt seine Demaskierung
nicht mehr glaubt. Als er versucht, sich zu erkennen zu geben, ist seine Identitét
durch das eigene Zeichenprégen iiberschrieben. Sprache, Worte und Zeichenhaftig-
keit insgesamt treten hier in bekannter Konkurrenz zur rein materiellen Wirklich-
keit auf, nicht selten als Sieger. Die Realitét ist auch in diesen Féllen zeichenhaft und
iber Zeichen manipulierbar. Der archimedische Punkt ist aber kein romantisches,
zu offenbarendes Dahinter mehr, sondern die flichige Dynamik von AuRerungen,
Kommunikation und der Praxis, sich zeichenhaft zu inszenieren. Don Correa ist in
dieser Hinsicht zu griindlich und bleibt am Ende der Bettler, der er im Grunde gar
nicht ist; zuletzt ziindet man sein Schloss an und fixiert im tragischen Ende eine zu-
néchst rein zeichenhafte Deutung der Dinge.

Der hier beschriebene Topos von ,Inszenierung® zieht sich als Denkmuster
variantenreich durch das komplette Literatursystem realistischen Erzédhlens, un-
abhéngig von Frith- oder Spéatrealismus, Hohenkamm oder prekérer Literatur. In
Stifters Nachsommer heifSt es, als Heinrich Natalie auf der Bithne bewundert:
»[Vlon einem Schauspiele war schon langst keine Rede mehr, das war die wirk-
lichste Wirklichkeit vor mir.“** Und in Fontanes Schach von Wuthenow resiimiert
der Prinz: ,Das Theater ist die Stadt.“*> Solche Feststellungen finden sich durchge-
hend auch bei Paul Lindau oder Ernst Eckstein und machen haufig sogar den
Kern der Handlung aus. Als treffendes Beispiel sei Ecksteins Novelle Arzt und
Autor genannt, die die Freundschaft des Schriftstellers Otto mit dem Arzt Edgar
beschreibt. Nachdem beide in ihrem Metier anhaltend erfolglos sind, schlégt der

33 Gottfried Keller: Das Sinngedicht. In: Ders.: Samtliche Werke. Historisch-Kritische Ausgabe.
Bd. 7. Hg. von Walter Morgenthaler u. a. Basel/Frankfurt am Main 1998, S. 5-329, hier S. 11.

34 Adalbert Stifter: Der Nachsommer. In: Ders.: Werke und Briefe. Historisch-kritische Gesamt-
ausgabe. Bd. 4.1. Hg. von Alfred Doppler und Wolfgang Frithwald. Stuttgart u. a. 1997, S. 197.

35 Theodor Fontane: Schach von Wuthenow. In: Ders.: Werke, Schriften und Briefe. Abteilung
I. Sdmtliche Romane, Erzdhlungen, Gedichte, Nachgelassenes. Bd. 1. Hg. von Walter Keitel und
Helmut Niirnberger. Miinchen 1970, S. 555-684, hier S. 601.



206 —— Stefan Tetzlaff

Hausdiener Franz vor, Otto solle sich fiir tot erkldren lassen. Dies solle nicht amt-
lich, medizinisch im Sinne einer Urkundenfalschung geschehen und auch nicht
privat als vorgespielter Tod mit Publikum, sondern als Meldung in der publizisti-
schen Offentlichkeit. Man lsst also die Mitteilung drucken, der junge Dichter
Otto sei unter dem Ansturm der Musen tot zusammengebrochen.

Fiir die Literaturkritik ist Otto nun interessant und wird zur ,bedeutendste[n]
literarische[n] GréRe des letzten Dezenniums**® erklart. Die Pointe folgt in Form
einer neuerlichen Nachricht. Man erklart, der Schluss des Ganzen sei verfélscht
worden; bis zum Zusammenbruch habe alles seine Richtigkeit, nur sei der Betrof-
fene nicht tot. Vielmehr habe man Dr. Edgar Holgenburg hinzugerufen, der an Otto
wahre Wunder vollbracht habe. Der Name des Arztes wird prominent genannt und
auch diesmal ist das Ergebnis erwartbar: Edgars Praxis floriert und Ottos Biicher
verkaufen sich rasant.

Die vermeintlich einfache Erzdhlung stellt damit eine zeitgendssische Form
von Offentlichkeit als eigendynamisches Wechselspiel von Zeichen und Diskurs-
verfahren heraus. Zuletzt begliickwiinschen sich Edgar und Otto, indem sie das
Motto ,mundus vult decipitur‘ skandieren. Den Text singen sie, so heifdt es, zum
Trinklied So leben wir. Das zeitgendssisch beliebte Lied tibernimmt seinerseits die
Melodie des Dessauer Marsches, der wiederum zur Zeit der Verdffentlichung als
Signum fiir Reprédsentation stand, handelt es sich doch um den Prasentiermarsch
des Infanterieregiments Fiirst Leopold von Anhalt-Dessaus. Das Spiel von Umko-
dierung und offentlicher Zeichenbildung wird somit in einer kultursemiotischen
Lektiire um eine weitere Pointe erganzt.

Das Sujet stellt zunéachst die klassische List, die Liige dar. Der Vorgang aber
wird in die Zeichenbildungsprozesse von periodischer Presse und Offentlichkeit
in Verbindung mit dem literarischen Markt eingebunden. Die Wirkung bleibt zu-
letzt bestehen, nachdem die Taduschung aufgehoben ist. Dass dies funktioniert, ist
keinem romantischen transzendenten Dahinter geschuldet, sondern der Dynamik
einer illustrierten, medial heterogenen Informationsoffentlichkeit.

4 Fake it till you make it

Der geschilderte Vorgang lasst sich mit ,fake it till you make it‘ recht treffend zu-
sammenfassen. Zum einen wird damit die semiotische Schaffung von Tatsachen be-
zeichnet, zum anderen findet sich hier der Link zur romantischen Sem-Ontologie.
In den erwdhnten realistischen Texten wird schliefilich so lange etwas behauptet,

36 Ernst Eckstein: Arzt und Autor. In: Ders.: Humoresken. Bd. 1. Leipzig 1875, S. 3-34, hier S. 30.



Ablehnendes Wohlwollen = 207

bis die Figuren selbst daran glauben — und bis sich auch materielle Umsténde tat-
sachlich einstellen. Der Fall, dass sich eine Figur nicht mehr sicher ist, ob das, was
sie inszeniert, nicht vorher ohnehin schon so war, tritt in immer neuen Varianten
auf. Der Bezug zum Blonden Eckbert, dessen Held genauso unsicher ist, ob er
trdumt oder ehemals von einem Weib namens Bertha getrdumt hat, liegt auf der
Hand. Die Konstruktion aber ist nicht dieselbe. Bei Keller und Eckstein findet sich
eine Art neue Version dieser erkennbaren Vorlage, eine Sem-Ontologie, die den Be-
dingungen des Realismus angepasst ist. In beiden Literatursystemen pragen Worte
und Zeichen die Wirklichkeit; der Realismus ist weit entfernt von jeder naiven Ab-
bildungstheorie.*” Es geht vielmehr permanent um die Gemachtheit von Wirklich-
keit. Beziiglich des bereits erwahnten Sinngedichts spricht Gerhart von Graevenitz
gar von ,virtuellen Welten“ im Rahmen eines ,mediale[n] Konstruieren[s]«.3® —
Bliebe es verkiirzt bei dieser Formulierung, so wiirde dies auch fiir die Romantik
passen. Im Realismus allerdings stammen die weltpragenden Zeichen ausschliefilich
von den Teilnehmenden der Semiosphdre. An die Stelle des mystischen Allzusam-
menhangs tritt das Feld der Zeichen. Es gibt kein Dahinter und jeder und jede kann
sich beteiligen. Hierarchien bestehen nur in der Stirke des verwendeten Mediums
und im eigenen sozialen Status. Eine Art transzendente Eigentlichkeit allerdings gibt
es nicht mehr. Auch im Realismus hebt die Welt an zu singen, wenn man das Zau-
berwort trifft. Die Quelle des Effekts liegt aber im Kontext anderer Worte.

5 Zwei Beispiele: Theodor Storm und Otto Ludwig

In Theodor Storms Viola Tricolor tritt der beschriebene Wandel einer romanti-
schen zu einer realistischen Sem-Ontologie an der Hantierung mit Eigennamen
hervor. Bereits in der Romantik sind Namen ein Kulminationspunkt fiir wirklich-
keitsschaffende Sprache; das Lied vom stillen Jingling im Marmorbild und die
Warnung vor der namentlichen Benennung der Elementargeister in Undine wur-
den bereits erwdhnt. In Storms Novelle nun wird auf die bereits beschriebene
Weise zum einen auf eine romantische sprachliche Wirkmacht zurtiickgegriffen,

37 Vgl. hierzu grundlegend Rudolf Helmstetter: Die Geburt des Realismus aus dem Dunst des Fa-
milienblattes: Fontane und die dffentlichkeitsgeschichtlichen Rahmenbedingungen des poetischen
Realismus. Miinchen 1997.

38 Gerhart von Graevenitz: ,Wissen und Sehen. Anthropologie und Perspektivismus in der Zeit-
schriftenpresse des 19. Jahrhunderts und in realistischen Texten. Zu Stifters Bunten Steinen und
Kellers Sinngedicht“. In: Wissen in Literatur im 19. Jahrhundert. Hg. von Lutz Danneberg und
Friedrich Vollhardt. Tiibingen 2002, S. 147-189, hier S. 187 f.



208 —— Stefan Tetzlaff

wéhrend diese zum anderen ausdriicklich von transzendenten Bezligen gelost
wird. Das Figurenpersonal besteht in einem Paar, Rudolph und Ines, mit Kind
Agnes. Tochter Agnes aber ist das Kind der verstorbenen, ersten Frau Marie. Die
Handlung besteht hauptsachlich im verschiedentlich perspektivierten Konflikt,
die neue Frau als Mutter anzunehmen, dabei aber nicht die tote, leibliche Mutter
als solche zu verlieren. Dies ist vor allem ein Bezeichnungsproblem, denn Agnes
weigert sich, die neue Frau an der Seite des Vaters ,Mutter” zu nennen:

JIch darf aber doch Mama sagen?* fragte sie schuichtern.

- ,Gewif3, Agnes; sag, was du willst, Mama oder Mutter, wie es dir gefallt!*

Das Kind sah verlegen zu ihr auf und erwiderte beklommen: ,Mama konnte ich gut sagen!*
Die junge Frau warf einen raschen Blick auf sie und heftete ihre dunkeln Augen in die noch
dunkleren des Kindes. ,Mama; aber nicht Mutter?‘ fragte sie.

,Meine Mutter ist ja tot, sagte Nesi leise.

In unwillkiirlicher Bewegung stiefien die Hande der jungen Frau das Kind zurtick; aber sie
zog es gleich und heftig wieder an ihre Brust.

,Nesi‘, sagte sie, ,Mutter und Mama ist ja dasselbe!

Nesi aber erwiderte nichts; sie hatte die Verstorbene immer nur Mutter genannt.*

Als Marie bald darauf schwanger ist, erkrankt sie im Kindbett schwer und man be-
reitet sich auf ihren Tod vor. Dieser Anblick weckt in Agnes Erinnerungen an die
eigene Mutter sowie Mitleid mit dem zukiinftig ebenso mutterlosen Geschwister-
chen. Auch in Marie 16st die dramatische Wendung ein Verstehen aus; sie begreift
zugleich, wie unldschbar die Position der leiblichen Mutter in Agnes’ Empfinden
besetzt ist und dass sie selbst eine solche Mutter fiir ihr eigenes Kind sowie eine
komplementére Bezugsperson fiir Agnes sein wird. Die Begegnung von Stiefmutter
und Stiefkind in Todesndhe riickt sozusagen den Konflikt der Bezeichnung ins an-
gemessene Licht und lasst die Differenzierung in ,Mutter und ,Mama“ mit einem
Mal nicht mehr als Problem erscheinen, sondern als Losung. Zum einen also ist
Storms Novelle eine Geschichte davon, dass ein Name nicht mehr als eichendorff-
sches Zauberwort verwendet werden kann. Die Benennung als ,Mutter* (,,,1a$ dein
Kind mich Mutter nennen!*“ [...] ,,,Ines’, sagte er, ,verlange nur nichts, was die
Natur Versagt“‘4°) soll die Realitdt nicht umformen und das Andenken an die Ver-
storbene uberschreiben. An die Stelle solcher Wirkmacht tritt die semantische Stu-

39 Theodor Storm: Viola Tricolor. In: Ders.: Sdmtliche Werke in vier Banden. Bd. 2. Hg. von Karl
Ernst Laage. Frankfurt am Main 1987, S. 131-163, hier S. 136.
40 Ebd., S. 139 1.



Ablehnendes Wohlwollen = 209

fung eines Wortfeldes. Einen sem-ontologischen Effekt hat das Ganze schon, aber
eher als realistische Variante des Zauberwortes.*!

Am Gesprach uber die Romantik beteiligt sich auch dieser realistische Text.
Denn der werdenden Mutter féllt auf, dass Agnes durch ihren Kosenamen ,Nesi“
in einer Ahnlichkeitsbeziehung zu ihr selbst steht, da sie Ines heifst. Nachdem die
Versohnten also bereits anagrammatisch verbunden sind, wére es doch schén,
wenn Ines’ eigenes Kind wiederum mit der ,anderen Mutter verbunden ware,
ndmlich tiber den Namen. Diesen Vorschlag aber lehnt Rudolph ab: ,,Lafl uns mit
diesen Dingen nicht spielen!““* Eine solche metaphorische Doppelung wiirde die
realistische Logik uiberstrapazieren. Man erinnere sich an Eckbert und dessen ka-
tastrophale Verbindung mit Bertha. Diese war schon von Beginn an im Namen
sichtbar (Eckbertha) und stellt sozusagen den semiotischen worst case dar. Das
Anagramm Ines/Nesi scheint gewagt genug und spielt mit der romantischen Sym-
pathie des Zeichens mit dem Bezeichneten.** Noch immer gilt die Macht der
Worte. Sie funktioniert aber eher als Sprechakt.

Abschliefiend sei ein Blick auf Otto Ludwigs Zwischen Himmel und Erde gewor-
fen, der die realistische Sem-Ontologie zudem als deutliche Romantik-Reminiszenz
gestaltet. Der als ,Erzdhlung‘ ausgewiesene Text, der eher ein Roman ist, handelt
von zwei Brudern, die gemeinsam einen Dachdeckerbetrieb fiihren. Beide haben
Interesse an derselben Frau. Der eine, Apollonius, ist charakterlich integer, zogert
aber zu lange. Sein Bruder Fritz ist verschlagen, bringt Liigen tiber Apollonius in
Umlauf und heiratet zuletzt die von beiden begehrte Christiane. Dass Fritz falsche
Geriichte gestreut hat, gewalttatig und missgulinstig ist, wird zwar schnell offenbar.
An der Tatsache der Ehe dndert das aber nichts mehr.

Als ein Geselle schliefilich wegen krimineller Machenschaften des Hauses
verwiesen wird, wendet er sich zum Abschied noch einmal an Fritz, auf dessen
Seite er sich sieht. Dabei spricht er mit ihm in genau dem Diskurs, den alle
LAlten’, ,Fremden’, ,Krauterweiber und ,Zigeunerinnen‘ von Tieck bis Hoffmann
fiihren. Der Geselle sagt:

41 David Jackson benennt — ich gehe davon aus: im hier verhandelten Sinne — die erlésende Be-
nennung Maries letztlich auch genauso: ,,Mama‘ wird zum Zauberwort, das den Schliissel zum
herzlichen Gespréach mit Ines liefert, aber auch die Tiir zur Mutter 6ffnet.“ David Jackson: ,,Von
Mittern, Mamas, Marien und Madonnen. ,Viola tricolor?, eine Novelle aus patriarchalischer Zeit*.
In: Stormlektiiren. Festschrift fiir Karl Ernst Laage zum 80. Geburtstag. Hg. von Gerd Eversherg,
David Jackson und Eckart Pastor. Wiirzburg 2000, S. 151-162, hier S. 156 (Hervorhebung S.T.).

42 Theodor Storm: ,Viola Tricolor, S. 162.

43 Vgl. Waldemar Fromm: ,Die Sympathie des Zeichens mit dem Bezeichneten. Ahnlichkeit in
Literatur und Sprachasthetik um 1800 In: Asthetik des Ahnlichen. Hg. von Gerald Funk, Gert
Mattenklott und Michael Pauen. Frankfurt am Main 2000, S. 35-67.



210 —— Stefan Tetzlaff

,JI1hr werdet bald Trauer haben. Ich hab’ ihn neulich gesehen.’ Er brauchte keinen Namen
zu nennen, Fritz Nettenmair wufite, wen er meinte. ,Es gibt Leute, die mehr sehen, als an-
dere‘, fuhr der Geselle fort. ,Es gibt Leute, die einem Schieferdecker ansehen, wenn er noch
in dem Jahre herunter muf, daf§ sie ihn getragen bringen und sehen ihn daliegen, nur er
selber nicht mehr. Ein alter Schieferdeckergesell hat mir das Geheimnis gesagt, wie man zu
dem ,Fronweif$blick‘ kommt. Ich hab’ ihn. Und nun leb’ wohl. Und ergib dich drein, wenn
sie ihn getragen bringen.**

Hier spricht eine Stimme, die im Grunde auch sagen kénnte: ,,Ei ei, feins Piippchen,
hinein ins Kristall.“** — Entscheidend ist, was mit diesem romantischen (Vor-)Zei-
chen weiter geschieht. Zum einen wird Klar, dass es sich eben nicht um ein roman-
tisches Vorzeichen handelt. Denn Apollonius stirzt nicht ab. Ein Unfall ereignet
sich zwar durchaus, aber eben ganz anders als vom Gesellen prophezeit. Die Folgen
dieser magisch geraunten Worte bestehen vielmehr darin, dass Fritz die Vorher-
sage nicht mehr loslasst und sie ihm zur fixen Idee wird. Das ,Gerede, die Sprach-
geste beschleunigt sich in thm. Als er nachts heimlich in den Schuppen geht, bemerkt
er, dass er unbewusst eine Axt mitgenommen hat (genauso unbewusst, mochte man
erginzen, wie Christian den Runenberg hinabstolpert und sich in einer anderen Ge-
gend wiederfindet; so unbewusst, wie Bertha aus der Waldeinsamkeit herausflieht
und sich wie halb im Traum auf einmal in einer anderen Gegend wiederfindet — die
Beispiele liefien sich fortfiihren). Fritz jedenfalls sieht plotzlich die Axt von Blut rot
gefarbt und setzt seinen Plan, das Dachdeckerseil durch einen unsichtbaren Schnitt
zu sabotieren, nicht um. Beim Verlassen des Schuppens bemerkt er, dass eine rote
Lampe den Blutschein erweckt hat. Leserin und Leser begegnen also immer wieder
zundchst Romantik und bald im Anschluss deren realistischer Metonymisierung, der
Erklérung des scheinbar Transzendenten durch reale Zusammenhénge.

Dennoch ist die Romantik als Schreibweise immer wieder unverkennbar. Die
zuvor betrachtete Szene mit dem Gesellen setzt sich sogar beinahe noch romanti-
scher fort. Denn nachdem Fritz den Hinweis auf den FronweifSblick erhalten hat,
beschreibt der Erzdhldiskurs ein beachtliches Setting:

Der Geselle war von ihm geschieden; seine Schritte verklangen schon in der Ferne. Fritz
Nettenmair stand noch und sah in die weifSgrauen Nebel hinein, in denen der Geselle ver-
schwunden war. Sie hingen wagrecht tiber den Wiesen an der Strafie wie ein ausgebreitet

44 Otto Ludwig: ,Zwischen Himmel und Erde®“. In: Ders.: Romane und Romanstudien. Hg. von
William J. Lillyman. Miinchen/Wien 1977, S. 331-532, hier S. 429.

45 Diese Phrase ist als Hoffmann-Imitat lose angelehnt an das, was das Apfelweib dem Studen-
ten Anselmus im Goldenen Topf hinterherruft: ,[IJns Krystall dein Fall“. E.T.A. Hoffmann: Der gol-
dene Topf. Ein Mdrchen aus der neuen Zeit. In: Ders.: Fantasiestiicke in Callot’s Manier. Werke
1814. Hg. von Hartmut Steinecke. Frankfurt am Main 2006. S. 229-321, hier S. 229.



Ablehnendes Wohlwollen = 211

Tuch. Sie stiegen empor und verdichteten sich zu seltsamen Gestalten, sie krduselten sich,
flossen auseinander und sanken wieder nieder, sie haumten wieder auf. Sie hingen sich in
das Gezweig der Weiden am Weg, und wie sie diese bald verhiillten, bald frei lieflen, schien
es ungewif$, gerann der Nebel zu Bdumen, oder zerflossen die Bdume zu Nebel. Es war ein
traumhaftes Treiben, ein unermiidlich Weben ohne Ziel und Zweck. Es war ein Bild dessen,
was in Fritz Nettenmair’s Seele vorging, ein so dhnlich Bild, daf8 er nicht wufdte, sah er aus
sich heraus oder in sich hinein.*

Der Zufliisterer also verschwindet im Nebel, wihrend andere Phdnomene vage
werden, indem sie ineinander ibergehen. Zudem ist das Ganze ausdrticklich eine
Seelenlandschaft. Zuletzt weif} Fritz bei diesem Anblick gar nicht, ob er etwas Au-
Rerliches sieht oder sein Inneres. Auch dies sind fast wortlich die Zweifel, die
Christian auf dem Runenberg umtreiben, als er die Tafel mit den Schriftzeichen
betrachtet.

Das traumhafte Treiben steht dabei auch rhetorisch nah an der Romantik.
Denn ,gerann der Nebel zu Bdumen, oder zerflossen die Bdume zu Nebel“ ruft
prominente Sentenzen aus dem Zitatsteinbruch auf: In Eichendorffs Dichter und
ihre Gesellen fragt sich Fortunat: ,,Tradume ich denn, oder traumt diese phantasti-
sche Nacht von mir?;*” Eckberts Frage, ob er jetzt traumt oder vorher von Ber-
tha nur getrdumt habe, wurde bereits erwahnt.

Zuletzt jedenfalls ist es Fritz, der abstiirzt, und nicht Apollonius. Vor der Ma-
nipulation des Seiles schreckt Fritz zwar zuriick, der Geselle aber hatte dies
schon unternommen. Es kommt zum Kampf der Brider auf dem Dach und Fritz
stlirzt in den Tod.

6 Schluss

Was bleibt, ist zum einen der explizite Ruckgriff auf die Romantik. Zum anderen
werden die adaptierten Denkfiguren zu einem Setting umgewertet, in dem es um
Sprache als fixe Idee geht, um Geriichte und um Leumund sowie um Anstiftung
und nachweislich nicht effektive Mystik.

Es wére noch viel mehr zu diesem Text zu sagen. Allein schon, weil Fritz ein-
mal wie in einer Vision ein Seil reifsen hort. Hort man dieses Gerausch dreimal,
so heifdt es, stiirzt bald einer ab. Es bleibt aber ausdriicklich bei dem einen, uner-

46 Otto Ludwig: ,Zwischen Himmel und Erde*, S. 429.
47 Joseph von Eichendorff: Dichter und ihre Gesellen. In: Ders.: Werke in sechs Bédnden. Bd. 3. Hg.
von Brigitte Schillbach und Hartwig Schulz. Frankfurt am Main 1993, S. 105-353, hier S. 339.



212 —— Stefan Tetzlaff

Kklarlichen Gerdusch. Die Romantik bleibt in ihrer Wirkmacht also stecken, pra-
sent ist sie aber irgendwie schon.

Die vorangehenden Uberlegungen wurden ein Gesprich des Realismus iiber
die Romantik genannt. Anstelle eines Summenstrichs kann hier abschliefSend ein
Blick in den hauptsédchlichen Diskursraum des Realismus geworfen werden — die
illustrierte Zeitschrift. In Heft 31, Jahrgang 72 aus dem Jahr 1894 der Zeitschrift
Uber Land und Meer, zu einer Zeit, als der Realismus neben der Vielfalt der Frii-
hen Moderne bereits an Dominanz verliert, findet sich ein Bruchstiick dieses Ge-
sprichs ganz buchstablich und nachlesbar. Rudolf von Gottschalls ,Literarische
Plaudereien“ liefern Rezension und Literaturkritik in zeitschriftentypischer Am-
bivalenz der Textsorte. Narrativiert und in Figurenrede wird von der neusten Li-
teratur gehandelt, insbesondere von Friedrich Spielhagens Das Sonntagskind. Der
Schauplatz ist ein Salon, ausdriicklich aber ein moderner, nicht romantischer:

[Dlie Zeit der asthetischen Thees ist ldngst voriiber, die Zeit, wo man bei Geheimrats die
schwindstichtigen Butterbrotchen in den rumlosen Milchthee tippte, wdhrend ein glattge-
scheitelter Jiinger der Musen irgend ein Feenmérchen vorlas oder eine Waldidylle, wo un-
mogliche fleurs animées aus den Blumenkelchen hervortauchten. [...] Damals war die Kritik
ausgeschlossen in den Salons; jetzt ist die Zeit kritischer geworden.*®

Ganz im Sinne dieser Streitbarkeit unterhalten sich die verschiedenen Charak-
tere, unter anderem auch ein Germanistikprofessor, dartiber, ,daf$ Schiller und
Goethe gegen die Gebriider Hart, gegen Holz und Schlaf nicht aufkommen“*® kén-
nen. Jener Germanist ist tibrigens ganz im Sinne der Pointe bei Eckstein der Mei-
nung, ,dafs, was iiber einen Dichter geschrieben wurde, viel wichtiger sei als das
was der Dichter selbst geschrieben hatte“.*® Spielhagen jedenfalls, und im Speziel-
len sein Sonntagskind, werden in diesem Kreis Gegenstand eines Gespréchs des
Realismus tiber die Romantik, in dem fehlende Formstrenge beméngelt, im Ge-
genzug aber auch zu bedenken gegeben wird, dass der Roman ,kein mit so stren-
gem MaR zu messendes Kunsterzeugnis“>' ist. Uberhaupt seien die Feen eher
Nixen — hier handelt es sich offenbar um eine Relativierung; es bliebe aber zu
fragen, worin diese eigentlich besteht. Und insgesamt komme ein ,romantischer
Zug hinzu“** der die Handlung allerdings in Detailfragen vor logische Schwierig-
keiten stelle. Der junge Mediziner Dr. Parow resumiert:

48 Rudolf von Gottschall: ,Literarische Plaudereien®. In: Uber Land und Meer 72/31 (1894), S. 599—
601, hier S. 599 [Hervorh. i. Orig.].

49 Ebd.

50 Ebd.

51 Ebd.

52 Ebd, S. 600.



Ablehnendes Wohlwollen = 213

Freilich ist auch recht viel deutsche Romantik darin; ich muf} aber bekennen, daf ich Spielha-
gen durchaus fiir keinen Romantiker halte und dafs ihm das phantastisch Marchenhafte nicht
sonderlich zu Gesicht steht. Die blaue Blume des Novalis blitht nicht in seinem Garten. So hat
das Mérchen von Justus, mit dem die Tannen fressenden Oger, mit seinen allerdings durch das
ganze Werk hindurchgehenden Beziiglichkeiten auf mich mehr einen befremdenden Eindruck
gemacht; da fehlt jede Naivitét des Mérchens, es ist ziemlich miihselig zusammengesucht.>®

Spielhagen habe zwar ,,mehr Realismus, als er selber weifs; aber dieses Zucker-
werk von Mirchen hitt’ er in der Kinderschachtel lassen sollen“.>* Und doch
werden ,Eigenart und Lebenswahrheit“>® von den Fiirsprechenden gerade an ro-
mantische Elemente wie das — auch formal — Eigenartige, Befremdliche, Ratsel-
hafte sowie das Kranke, Schwérmerische der Figuren gebunden.

Der Text schliefst mit dem verséhnlichen Resiimee des bisher schweigenden
Baron Sterner: ,[W]ir sind diesmal einig in der Anerkennung eines hervorragen-
den Schriftstellers, der mehr oder minder gliicklich sein mag in seinen Erfindun-
gen, der aber stets durch den tieferen Gehalt seiner Werke die Alltagsskribenten
sehr in den Schatten stellt.>

Womit wir wieder beim ablehnenden Wohlwollen sind.

Das Dahinter, das Transzendente weicht damit einer Art Destillationsprozess,
der nicht mehr von etwas Verborgenem ausgeht, sondern den Blick fiir das Signifi-
kante schult. Die topologische Metapher des ,tiefen Gehaltes“ darf nicht dariiber
hinwegtaduschen, dass das Wahre immer ldngst vorhanden ist (,tief“ meint nicht
sjenseits®), im Asthetischen aber sichtbar gemacht werden soll. Zeichen zu kommu-
nizieren und die Wirklichkeit durch Zeichen zu pragen, sogar herzustellen, bleibt
weiterhin ein sem-ontologischer Effekt, der sich aus der Romantik herschreibt.

Dieser Wandel ist sozialkonstruktivistisch gepragt. Dass die Welt diskursiv und
durch Inszenierung gemacht ist, wird zum durchgehenden Thema realistischen Er-
zahlens. Entscheidend ist dabei, dass immer wieder betont wird, wie die gemachte
Wirklichkeit zuletzt eine urspriingliche tiberlagert und sich in sie einschreibt. Es
geht eben nicht um Liige oder Tduschung, sondern um Sem-Ontologie. Die Welt ist
ein ,Universaltropus des Geistes‘.>” Das gilt selbst noch — wenn auch unter anderen
Vorzeichen — im Realismus.

53 Ebd,, S. 601.

54 Ebd.

55 Ebd.,, S. 599.

56 Ebd, S. 601.

57 So Novalis im Teplitzer Fragment Nr. [30]. Novalis: Teplitzer Fragmente. In: Ders.: Schriften.
Die Werke Friedrich von Hardenbergs. Bd. 2. Hg. von Richard Samuel. Stuttgart 1960, S. 596615,
hier S. 600.






Michael F. Zimmermann

Baudelaire und Manet: Distanz und Nahe,
Abgrenzung und Aneignung, Romantik
und Gegenromantik

1 Das sich selbst unbekannte und doch
verpflichtete Subjekt: bei Baudelaire
romantisch, bei Manet gegenromantisch?

Nicht nur eine enge Freundschaft, sondern auch gemeinsame Uberzeugungen
verbanden Baudelaire und Manet." Uberzeugt waren sie auf ihre eigene Art — der
eine als Dichter, und als Dichter-Kritiker, der andere als Maler. Von Baudelaire
sollte man keine Beschreibungen erwarten, die in Interpretationen einmiinden,
sondern die stets nur einladend beschreibende Einfithrung in eine poetische
Welt, auch, wenn es um bildende Kunst geht. Auch als Kritiker bleibt er Dichter.
Da manche Poeten und Schriftsteller gerade am Anfang ihrer Laufbahn, aber
auch spater, sich mit Kunstkritiken an ihr Publikum wandten, wird oft tiberse-
hen, dass auch Baudelaire, aber er ganz besonders, als Dichter-Kritiker tatig war.?
Niemals definierte, wohl aber konsistent verwendete Konzepte spielen eine be-
sondere Rolle, will man seinen Schriften seine Haltung entnehmen. Hier wird
seine besondere Verwendung des Worts ,la décrépitude de ’art [der Verfall der
Kunst] ein Leitfaden sein. Damit setzt er sich von einer Kunst ab, der fiir ihn die
Poesie abhanden zu kommen droht. — Manets Grundanliegen ergeben sich aus
seiner Malerei, aus dem Weg, den er einschlug, und auch gegen heftigste Kritik
beibehielt.® So werden wir weder bei dem Dichter-Kritiker noch bei dem visuell
seine Zeit erschlieflenden Maler-Poeten auf Argumentationen stofien, die diskur-
siv das Publikum iiberreden wollen. Beide fithren in eine je eigene, herausfor-
dernde, unkonventionelle Welt ein, die, hat man sie einmal verstanden, man sich

1 Karin Westerwelle: Baudelaire und Paris. Fliichtige Gegenwart und Phantasmagorie. Miinchen
2020, S. 347-446. Der Verf. ist fiir den vorliegenden Aufsatz diesem Werk — wie auch Diskussio-
nen mit der Autorin - verpflichtet.

2 David Scott: Pictorialist Poetics. Poetry and the Visual Arts in Nineteenth-Century France. Cam-
bridge/New York u. a., 1988, S. 20-37 sowie S. 96-102.

3 George Heard Hamilton: Manet and His Critics. New Haven/London [1954, 1969] 1986. Viele Kri-
tiken werden auch zitiert in: Adolphe Tabarant: Manet et ses ceuvres. 5. Aufl. Paris 1947.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-012


https://doi.org/10.1515/9783111199733-012

216 —— Michael F. Zimmermann

jeweils zu eigen machen kann. Und in diesen Welten trifft man auf Gemeinsames,
aber eben auch auf Unterschiede, auf Inkompatibles, auf Haltungen, die mitein-
ander im Widerstreit liegen.

Beiden galt die Treue gegentiber sich selbst als unbedingte Voraussetzung
kiinstlerischer Glaubwiirdigkeit.* Zugleich gingen sie gemeinsam davon aus, dass
das Subjekt, solcherart aufgefordert, zu sich zu stehen, sich selbst und seinem
Publikum letztlich unbekannt bleiben muss. Niemals kann es sich seiner selbst
ganzlich gewiss sein.’ Sich selbst suchen, immer auf dem Weg, zu sich zu finden,
aber ohne je ganz bei sich anzukommen, seiner ,habhaft“ zu werden, soll das kre-
ative Selbst, davon waren wohl beide iberzeugt. Doch diese Suche, stets nur teil-
weise auch ein Finden, soll sich, so Baudelaires Haltung, in der Vorstellungskraft,
der ,imagination“ ereignen.® Die Kraft der Imagination erweist sich im Bild, das
sich einem Kiinstler wie Eugéne Delacroix, seinem Leitstern, in seiner Vorstellung
eher zeigt, eher formt, als dass er es machen wiirde.’

Angeregt sah der Dichter den fiir ihn schlechthin vorbildlichen Maler dabei
vor allem von Themen, Erzdhlungen, auch literarischen, von neuer [Abb. 1], aber
auch klassischer Ikonographie, weniger von der aktuellen Realitdt. Doch auch My-
then, historische, fantastische Erzdhlungen sollten gefiltert von Beobachtungen
sein, von aktueller Wirklichkeit, die noch die fremdartigsten Vorstellungen préagte
und diese so fiir die Zeitgenossen psychologisch plausibel erscheinen liefs. An die
blofie Beobachtung jedoch sollte er sich nicht verlieren, vielmehr das ,surnatu-
rel“, das Uber- bzw. Supranatiirliche suchen und finden, so ein Konzept Heinrich
Heines, das Baudelaire sich zu eigen machte.® Manet kniipfte an den friihen Bau-
delaire an,’ der — stets mit Blick auf die herausragende Rolle der Vorstellungs-

4 Siehe u. a. Stefan Matuschek: Der gedichtete Himmel. Eine Geschichte der Romantik. Miinchen
2021, Kap. 2b; Friederike Reents: Stimmungsdsthetik. Realisierungen in Literatur und Theorie vom
17. bis ins 21. Jahrhundert. Gottingen 2015, S. 88-199; dies.: ,Kritik“. In: Friedrich-Schlegel-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Hg. von Johannes Endres. Stuttgart 2016, S. 316-319.

5 Christoph Menke: ,Subjektivitit“. In: Asthetische Grundbegriffe. Hg. von Karlheinz Barck u. a.
Bd. 5. 2003, S. 734-786; Peter V. Zima: Theorie des Subjekts. Subjektivitit und Identitit zwischen
Moderne und Postmoderne. Tiibingen 2017 (2000), S. 8-15.

6 Charles Baudelaire: ,Salon de 1859“. In: Ders.: Oeuvres complétes. Bd. 2. Hg. von Claude Pichois.
Paris 1976, S. 608-682, hier S. 623-628, kritischer Apparat S. 1382-1413.

7 Stéphane Guégan: Peindre contre Uoubli. Paris 2018; Maurice Sérullaz; Delacroix. Paris 1981.

8 Wolfgang Drost: Der Dichter und die Kunst. Kunstkritik in Frankreich. Baudelaire, Gautier und
ihre Vorldufer Diderot, Stendhal und Heine. Heidelberg 2019, S. 85-98, bes. S. 87-89.

9 Wolfgang Drost: ,,,Vous n’étes que le premier dans la décrépitude de votre art‘. Baudelaire et
Gautier, Zola et Mallarmé devant la modernité de Manet“. In: Romanistische Zeitschrift fiir Litera-
turgeschichte 38.1/2 (2014), S. 93-114, hier S. 95. Es folgte eine freundliche Auseinandersetzung mit
Andrea Schiellino. Siehe vor allem: Wolfgang Drost: Der Dichter und die Kunst. Der Verf. ist dank-
bar fiir fruchtbare Gesprache und langjahrige Zusammenarbeit mit Wolfgang Drost.



Baudelaire und Manet = 217

Abb. 1: Eugéne Delacroix, Der Tod des Sardanapal, 1827, Ol auf Leinwand, 395 x 495 cm, Paris, Musée
du Louvre. [nach: Kunsthaus Zirich (Hg.) u. a.: Eugéne Delacroix: 5. Juni bis 23. August 1987 Zirich,
24. September 1987 bis 10. Januar 1988 Frankfurt am Main (AK), Kunsthaus (u. a.) Zirich, 1987, S. 39.].

kraft — forderte, auch was die Themen seiner Malerei betraf, dass der Kiinstler
unbedingt ein Mensch seiner eigenen Zeit sein solle, statt in irgendeiner verflosse-
nen Epoche und ihren Werten die Schénheit zu suchen und ins Werk zu ban-
nen.”” Der Maler deutete dies jedoch anders als sein Dichterfreund: den feinsten
Regungen der Seele, die eine reale, konkrete, neu beobachtete Situation der Ge-
genwart anklingen lief3, sollte der freie Kiinstler nachspiiren, und vor allem neue,
bislang noch nicht gédnzlich bekannte soziale Situationen neu empfinden und in
ein Gemadlde bannen. Seine unbedingte Treue galt der Wirklichkeit, sensibel
durchdrungen, oft mit Gefiihlen, die gerade erst aufkeimen, noch nicht ganz zur
Form gefunden haben - nicht der Imagination. Mit wenigen Ausnahmen hielt er
keine historischen oder literarisch iiberlieferten Szenen fest. Inspirierend fiir das
Neue am Aktuellen war fiir ihn auch die gerade erst aufkommende Psychologie,

10 Carol Armstrong: Manet Manette. New Haven/London 2002.



218 = Michael F. Zimmermann

die von der Physiologie der Wahrnehmung ausging und sich Phdnomenen wie
der Aufmerksamkeit und der Erinnerung, besonders ihrer Wirksamkeit in der
konkreten Gegenwart eines Menschen, zuwandte. !

Der Dichter konnte die Zuwendung allein zur Gegenwart — des Beobachteten
ebenso wie des Sehens selbst, das sich darin manifestiert — nicht akzeptieren,
vielleicht nicht einmal verstehen. Im Mai 1865 schrieb er dem Malerfreund, er sei
Snur der erste im Verfall (der ,décrépitude‘) seiner Kunst“. Fiir ihn hatte Manet
die Kunst an die Beobachtung, die Wiedergabe, an das Reale verloren, wenn nicht
gar verraten. Vielleicht gar an die Fotografie — jedenfalls, wenn man sie nicht als
mechanische Wiedergabe, sondern als Kunst betrachtet, und so war sie auf dem
Salon, der offiziellen Jahresschau der franzgsischen Kunst, des Jahre 1859 erst-
mals ausgestellt worden.”” Ja, Baudelaire lieR sich oft fotografieren, von den be-
rihmtesten Meistern des fotografischen Bildnisses seiner Zeit, darunter Paul
Nadar, seit langem ein enger Freund, der seit 1855 nicht mehr, wie zuvor, primar
als Karikaturist, sondern als Fotograf titig war.* Nahm aber die Kunst sich die
Fotografie zum Vorbild, so sei sie ein Feind jeder Poesie, jeder Kunst — wie Baude-
laire damals kritisch bemerkte. Wie in der Fotografie sah Baudelaire auch im
Werk Manets zwei Seiten. Obwohl der Maler, wie Baudelaire stets betont, Stillle-
ben, Details, charmant festzuhalten wusste, der Dichter auch nicht miide wurde,
das Talent des Freundes dafiir zu bewundern, sei er doch unféhig gewesen, das
Ganze einer erzahlten Szene, auch einer gegenwdrtigen, in seiner emotionalen
Einheit zu erfassen. Der Abstand der Kunst von der blofen Beobachtung war
dem Dichter bei dem Malerfreund verloren gegangen. Wie die Fotografie huldige
er, wie Baudelaire 1865 in einem bertichtigten Brief dem Freund, und implizit
auch dem Publikum zu verstehen gab, dem grofiten Feind der freien Imagination,
fiir den Dichter der Glaube an den Fortschritt, und zugleich an eine bis ins Tech-
nische hinein perfektionierte Preisgabe der Fantasie an das Reale. Dies lasst sich
seinen Schriften, auch seinem Verhalten Manet gegeniiber entnehmen, wenn
man beides im Kontext der Kunstanschauungen des Dichters betrachtet. Dies zu
versuchen, ist das Anliegen dieses Texts.

11 Jonathan Crary: Suspensions of Perception: Attention, Spectacle, and Modern Culture. Cam-
bridge/London 1999, S. 81-148; Michael F. Zimmermann: ,Manets ,Atelierfriihstiick: Malerei aus
der Mitte des Lebens“. In: Kanon Kunstgeschichte. Einfiihrung in Werke, Methoden und Epochen.
Bd. 3. Hg. von Kristin Marek und Martin Schulz. Miinchen 2015, S. 77-112.

12 Charles Baudelaire: ,Salon de 1859“. S. 1382-1413 — darin ,Le Public moderne et la photogra-
phie*, S. 1347-1391.

13 Vgl. zu Baudelaires Verhaltnis zur Fotografie ausfiihrlich und perspektivenreich Westerwelle:
Baudelaire und Paris, S. 71-81.



Baudelaire und Manet = 219

Anders als Delacroix, wie Baudelaire ihn sah, versetzte Manet die Betrachten-
den stets in eine erlebte Situation, liefd sie Gestalten im Bilde begegnen, noch
bevor man sie einschétzen konnte, fiithrte in das Geschehen hinein — bevorzugt
schon in jenem Augenblick festgehalten, bevor man sich seinen Reim darauf ge-
macht hat. In den Unwaégbarkeiten einer Lage, in den Schwebezustdnden eines
auf die eine oder andere Art, oft nur verloren erwiderten Blicks, noch frei von
Erwartungen an ein bewusstes Aufeinandertreffen erlebt und erschlossen, darin
erblickte Manet gerade das Neue. Gerade an diesem hatte sich fiir ihn die von
Baudelaire gepriesene Freiheit der Vorstellungskraft zu beweisen, der er huldigte,
sie dabei jedoch anders verstand. So malte der Maler stets nach dem Modell, das
er oft mit langen Sitzungen quélte.'* So sehr sich beide, Baudelaire und Manet —
und wir diirfen Delacroix, wie Baudelaire ihn présentierte, hinzufiigen — dem
freien, subjektiven, authentischen Erleben verschrieben hatten, und jeweils auf
ihre eigene Weise bemiiht waren, dies in ihren Medien festzuhalten, so gingen
ihre Vorstellungen dariiber, wie dies gelingen konne, letztlich doch auseinander.
Baudelaire ist Romantiker, wenn auch ein neuer, dunkler, der zudem auf die ent-
fremdeten und doch starken Gefiihle reagiert, welche die Warenwelt und die
GroRstadt auslésen. Manet ist Gegenromantiker.” Er erforscht das Jetzt, ein radi-
kal Gegenwartiges und als solches noch Unverstandenes, zugleich sich selbst
darin. Und er 1adt sein Publikum dazu ein, es ihm nachzutun. Nur die Wenigsten
sind dieser Einladung gefolgt; nicht nur dem Dichterfreund, sondern den aller-
meisten Kritikern galt er als Kiinstler, der — bei allem Talent — Unfertiges prasen-
tiert, nur Ausskizziertes, Undurchdachtes. Ein Vorwurf an ihn lautete, er mache
alles, auch Menschen, zu Dingen in einem Stillleben.'®

Vor Manet hatte Baudelaire sich bereits von einem anderen Kiinstlerfreund,
von Gustave Courbet distanziert, von diesem Sachwalter zuerst eines neuen Rea-
lismus, dann eines frei konzipierten Naturalismus. Realismus, wie ihn der Kriti-
ker Jules-Antoine Castagnary verstand, war eher Programm einer Kunst, die sich
der Erfassung sozialer Wirklichkeit verschrieben hatte, Naturalismus, wie von
einem Kritiker, der sich Champfleury nannte, verfochten, sah eher das authenti-
sche Leben des freien Subjekts am Werk."” Wenn die Personlichkeit des Kiinstlers

14 Adolphe Tabarant: Manet et ses oeuvres. Paris 1947 (zu etlichen Portréts); Richard R. Brettell:
Impression: Painting Quickly in France 1860-1890. New Haven/London 2000.

15 Mario Praz: La carne, la morte e il diavolo nella letteratura romantica. Mailand/Rom 1930,
S. 43-53.

16 George H. Hamilton: Manet and His Critics. New Haven/London 1986 [1954], S. 38-51.

17 Zu den Anfangen der Theorie des Naturalismus: Ségoléne Le Men: Courbet. Paris 2007, S. 218—
228; Thomas Schlesser: Réceptions de Courbet. Fantasmes réalistes et paracoxes de la démocratie
(1848-1871). Paris 2007, S. 122148 (iiber Théophile Silvestre und Baudelaire).



220 = Michael F. Zimmermann

exemplarisch frei sei, und iiber ein starkes, gesundes Temperament verfiige, so
konne sie die ganze Gesellschaft von ihrer Vision iiberzeugen — und solcherart
Welt nicht nur zeigen, sondern machen.’® Baudelaire war der programmatisch
realistische Courbet ginzlich fremd, und mit dem naturalistisch gedeuteten, tem-
peramentsésthetisch Gebéandigten befasste er sich nicht. Er suchte Distanz.

Courbet ebenso wie wohl schon Manet hat der Dichter-Kritiker einen anderen
Kiinstler, der sich der Gegenwart widmet, entgegengestellt, ndmlich den Hllustrator
Constantin Guys. Dieser galt seinen Zeitgenossen so wenig als ernst zu nehmender
Kiinstler, dass Baudelaire ihn in seinem berithmten Aufsatz tiber ,Den Maler des
modernen Lebens* nur als ,C.G.“ erwihnt.'® Drei Jahre hatte er an einem Aufsatz
gearbeitet, der wohl schon 1853 fertiggestellt, doch erst 1863 publiziert wurde. Ge-
rade den halb naiven Beobachter Guys, der Illustrierte mit Darstellungen der rasch
erlebten und festgehaltenen Tagesaktualitét belieferte, erfasste der Dichter als ei-
gentliches Genie der ,Modernitat“, wenn er ihn nicht vielmehr dazu erhob. Und
Manet setzte damals an, sich in seinen nun vermehrt ausgestellten Gemalden seiner-
seits als ,Maler des modernen Lebens“ zu prasentieren, sein Werk in der Offentlich-
keit zu lancieren.?® Wiahrend Manet mit seiner Malerei gerade erst hervortrat, hatte
Baudelaire in Guys schon einen Gegen-Manet portratiert. Dies hinderte den jungen
Kiinstler nicht daran, noch im gleichen Jahre 1863 dem Dichter-Kritiker zu huldigen,
so in dem Gemalde Musik im Tuilleriengarten, ein Gemaélde der zundchst anonymen
Menge in dem modischen Park im Zentrum von Paris. Baudelaire scheint darin fast
als karikiertes Gesicht auf [Abb. 2, 3].2

Auch spater malte Manet Bilder, die er vielleicht noch im Geiste Baudelaires
konzipierte — so 1882 die berithmte Bar in den Folies-Bergeére. Aber das ist eine
andere Geschichte, sie sei andernorts erzahlt; damals war der Dichter seit 16 Jah-
ren tot. Manet hatte die Grofie, auf Abgrenzung nicht mit Abgrenzung zu antwor-
ten, sondern mit einer wenn auch verborgenen Hommage.

Diese Wertung, die hier zur Diskussion gestellt wird, weicht von Positionen
ab, die in der vorliegenden Forschungsliteratur verfochten werden. Auch den
kligsten Exeget:innen schien es unvorstellbar, dass die langjahrigen Freunde, die

18 Ubersteigert hat dies Emile Zola in einer Kritik an der Deutung Courbets durch den soeben ver-
storbenen Proudhon. Sein ,,Courbet a moi“ moralisiere nicht sozialistisch, sondern sei vor allem
nur seinem Temperament verpflichtet. Thomas Schlesser: Réceptions de Courbet, S. 252-265.

19 Umfassend analysiert in: Karin Westerwelle: Baudelaire und Paris, S. 347-407.

20 Ausfithrlich dargestellt in: Carol Armstrong: Manet Manette, S. 99-133.

21 Nils Gosta Sandblad: ,La Musique aux Tuileries. With an Excursus on Manet’s portraits of
Baudelaire“. In: Ders.: Manet. Three Studies in Artistic Conception. Lund 1954, S. 17-68; Verf.: ,Of-
fentliche Privatheit. Manets Eintritt in das 6ffentliche Leben und seine Aufhebung der Genrema-
lerei“. In: Asthetische Eigenlogiken des europdischen Genrebildes. Temporalitiit, Ambiguitiit,
Latenz. Hg. von Dominik Brabant und Britta Hochkirchen. Bielefeld 2023, S. 291-337.



Baudelaire und Manet = 221

Abb. 2: Edouard Manet, Konzert im Tuileriengarten, 1862, Ol auf Leinwand, 76 x 119 cm, London,
National Gallery. [nach: Archiv des Instituts fiir Kunstgeschichte der LMU Miinchen.]

Peint et Gravé par Manet 1862, Irap, A. Salmon

Abb. 3: Edouard Manet, Charles Baudelaire, Radierung, 11,5 x 7,5 cm, 1863. Rijksmuseum,
Amsterdam. [nach: Gift of E. Kotting-Menko, Amsterdam; 2004-01-01 (acquisition date).]



222 — Michael F. Zimmermann

auch so viele Freundschaften teilten, doch von grundsétzlich anderen Uberzeu-
gungen geleitet waren. Meist ist man bemiiht, den Gegensatz zwischen den bei-
den Freunden Baudelaire und Manet, wie ihn der Dichter 1865 in dem erwédhnten
Brief doch drastisch ausdriickt, als geringfigig, zeitbedingt oder allein durch die
Umsténde bedingt erscheinen zu lassen.?* Tatséchlich jedoch driickt Baudelaire
einen uniberbriickbaren Abstand zu Manet in seiner Kunstauffassung aus, so
eine andere Deutung.” Diese sei im Folgenden in sechs kurzen Abschnitten wei-
ter verfochten, teils neu begriindet und dabei zusammengefasst. Abstecher zu
Baudelaires Auseinandersetzung mit Courbet und der Photographie sind dabei
unerlasslich.

2 Baudelaires ,enormes Paradox“: sein Angriff
auf ,zwei umgekehrte Fanatismen“, dem
Courbets und dem Ingres’

Will man den Dialog, auch die unvermeidlichen Missverstindnisse, den Wettbe-
werb der Positionen Baudelaires und Manets nun genauer verstehen, in den
Ereignissen und den Texten verfolgen, so gilt es, zuerst das Verhéltnis Baudelai-
res zu Courbet zu durchleuchten, wie der Dichter-Kritiker es, auch auf Fritheres
zurtickblickend, anlésslich der Weltausstellung des Jahres 1855 darlegt. Dort wur-
den durch eine Auswahl wichtiger Werke aus ihrem Oeuvre sowohl Delacroix als
auch sein Gegenspieler Ingres mit seiner stilisierten Umrisszeichnung gefeiert. In-
gres und Delacroix waren zuvor stets eher als zwei Sterne gesehen worden, die
fiir verschiedene Extreme des Ganzen der Kunst standen. Als Kunstkritiker hatte
Baudelaire sich schon seit seiner ersten Kunstkritik, der des Salon des Jahres
1845, zum Sachwalter Eugéne Delacroix’ gemacht, ein moderner Rubens oder Ve-
ronese. Ingres dagegen wurde auch von ihm als Kiinstler der Zeichnung gelobt,
die man traditionell der Farbe entgegengestellt: hier also die Koloristik, naturhaft,
daher kaum erlernbar, allenfalls mit Hilfe von Ubung, Instinkt und Begabung,
kurz ,génie“ zu erfassen, erneuert durch Delacroix — dort Ingres, der jiingste Pro-
tagonist der geistigen, spirituellen Seite der Kunst, der Zeichnung, des disegno.**

22 Karin Westerwelle: Baudelaire und Paris, S. 409-455, bes. S. 409-434, gelangt nach eingehen-
der Einschétzung des Kontexts zu dieser Wertung.

23 So schon Wolfgang Drost: Der Dichter und die Kunst, S. 267-276, dem hier gefolgt wird.

24 Charles Baudelaire: Salon de 1845. In: Ders.: Oeuvres complétes. Bd. II, S. 351-407, bes. S. 353-376,
kritischer Apparat S. 12641286, bes. S. 1267-1245; Ders.: Salon de 1846. In: Ebd., S. 415-496, hier



Baudelaire und Manet = 223

So einfach urteilte Baudelaire in seinen Kritiken niemals, stets dachte, urteilte
und wertete er komplexer. Ingres war fiir ihn nicht nur ein Klassiker neuester
Sensibilitdt, sondern er schidtze auch an ihm eine moderne Erregbarkeit, die sich
gerade im iibertrieben zum Ornament gesteigerten Kontur manifestierte.” Er
pries gerade diese moderne Seite, nicht die Strategie jeder Klassik, Ewigkeitswerte
der Kunst zu beschworen.?® Ahnlich sein Urteil zu Delacroix, fiir Baudelaire wie
fiir viele andere kein neubarocker Meister, sondern ein Romantiker, und zwar
ein dunkler. Mit seiner gestischen Faktur und seinen diisteren Harmonien durch-
maf$ der Kunstler, wie ihn der Dichter-Kritiker sah, die dunkelsten Spannungs-
rdume moderner Nervositdt, ohne dabei jemals den Traum &sthetischer Einheit
und vitaler Ganzheit aus den Augen zu verlieren — ein Vorwurf, den er spiter
gegen Edouard Manet richtete.?’

Auch Courbet war durch wichtige Werke auf der Ausstellung prasent.”® An-
dere, grofiere und vor allem anspruchsvollere Leinwande, die spater noch be-
rihmter wurden, zeigte er nahe dem Ausstellungsgeldnde gegen Eintritt in einem
privaten Rundbau, das der Bankier Alfred Bruyas bezahlt hatte. ,Pavillon du Réa-
lisme“ wurde er programmatisch benannt.”® In diesem Jahr distanzierte Baude-
laire sich von Courbet, der explizit erst durch sein Statement im Katalog des
Pavillons als Realist firmierte.** Baudelaire reagierte auf die Schau dieser iiberra-
genden Figuren und behandelte in seiner beriihmten Kritik der Kunstschau auf
der Weltausstellung nunmehr Delacroix, Ingres und Courbet als Dreigestirn.*! Er
wagte gar — ,énorme paradoxe“ [enormes Paradox], so er selbst —, den Kiinstler,
der sich nunmehr 6ffentlich als ,Realist“ proklamiert hatte, mit dem Erzklassizis-
ten Ingres zu vergleichen, und machte nun beide zum Antipoden Delacroix’.
Denn beide, Ingres und Courbet, eine ein ,guerre a I'imagination“ [Krieg gegen

S. 427-443 sowie 454-458, kritischer Apparat S. 1292-1325, bes. S. 1307-1308. Vgl. Jacqueline Lichten-
stein: La couleur éloquente. Rhétorique et peinture a l'dge classique. Paris 1999 [1989], S. 153-183.

25 Karin Westerwelle: Asthetisches Interesse und nervise Krankheit: Balzac, Baudelaire, Flaubert.
Stuttgart u. a. 1993.

26 Salvatore Settis: Futuro del Classico. Mailand 2004, S. 3-114.

27 Charles Baudelaire: Salon de 1845, S. 353-376, kritischer Apparat S. 1264-1286, bes. S. 1268-1275;
Charles Baudelaire: Salon de 1846, kritischer Apparat S. 1297-1302.

28 Ségolene Le Men: Courbet, S. 120-129.

29 Ebd,, S. 84-89.

30 Thomas Schlesser: Réceptions de Courbet, S. 153-160; Ségoléne Le Men: Courbet, S. 185-191.

31 Charles Baudelaire: Exposition, 1855, Beaux-arts. In: Ders.: Oeuvres complétes. Bd. 2., S. 575-597,
hier S. 575-583, kritischer Apparat S. 1366-1377, bes. S. 1375 f. Vgl. Thomas Schlesser: Réceptions de
Courbet, S. 136-148.



224 —— Michael F. Zimmermann

die Vorstellungskraft]. So wichen beide vom Ideal der Kunst, fiir den Dichter
nicht verhandelbar, ab, durch ,zwei umgekehrte, gegenlaufige Exzesse“. Der eine
opferte der stilisierten Linie alles, gemeint ist Ingres — ein Exzess, dem die freie
Vorstellungskraft zum Opfer fiel. Der andere — gemeint ist nicht Delacroix, son-
dern Courbet — opfere alles der ,nature extérieure, positive, immédiate“ [aufSeren
Natur, wie sie gegeben, unmittelbar ist] und mache sich so zum Sklaven dessen,
was den Zeitgenossen als real galt. Damit gab er auch die Imagination, und zu-
gleich jene Ganzheit, nach der nach Baudelaire jede Kunst zu streben hatte, zu-
gunsten einer dritten, letztlich kunstfremden Instanz preis: einer allzu mimetisch
nachgemalten Realitit.** Fiir den Kiinstlerrebell war es seinerseits eine enorme
Provokation, dass er mit dem Ultratraditionalisten Ingres auf eine Stufe gestellt
wurde.®

Mit Blick auf eine manierierte Zeichnung — oder auf eine als Sklaverei emp-
fundene Treue gegentiber der Wirklichkeit — war es fiir Baudelaire erwartbar,
was Ingres wie auch Courbet in ihre Werke bannten. Beide folgten fiir Baudelaire
zu sehr einer Regel, die in ihrem Oeuvre zur Formel erstarrte. Damit verfehlten
beide auch einen Wert, den der Dichter Heine entlehnt hatte. Das ,surnaturel®,
das Uber- oder Supranatiirliche hatte Heine 1831 ebenfalls im Werk Delacroix’ am
Werke gesehen. ,Ubernatiirlich“ wirkte es im Betrachtenden, im Publikum. ,Sur-
naturel“ nicht als Wunder, als Uberwéltigung der Natur, sondern als ihre Uber-
schreitung, die nur dadurch im Blick der Menschen immer wieder erneuert, und
gerade so erst am Leben gehalten werden konnte. Wahre Kunst, so Baudelaire
mit Blick auf Delacroix, habe zudem, so nun sein eigener Ausdruck, immer neu,
und dabei ,toujours bizarre zu sein.**

Immer neu war die Natur nicht als sich gleichbleibend, in sich ruhend, son-
dern als stets neu, unerwartet, eben bizarr. Dies ereignete sich nur in der Vorstel-
lungskraft, der ,imagination®, Baudelaires Schliisselwort. Die Imagination jedoch
duldete fiir ihn keine Regel, keine Formel, sondern nur freies Wachstum. Nicht nur
draufien, im Wirklichen, war die Natur nur im stindigen Wandel préasent. Viel-
mehr war sie auch in der Einbildungskraft nur bei sich selbst, wenn sie stets iiber
sich hinauswuchs, in proteischer Proliferation, in unerschépflicher Zeugungskraft,
in unbegrenzter Fruchtbarkeit. Wenn, wie in den ,umgekehrten Fanatismen“ eines
Ingres und eines Courbet, die ,imagination einer Formel geopfert wird, dann wird
die Natur verfehlt — die innere des Kiinstlers und seines Publikums ebenso wie die-

32 Charles Baudelaire: Exposition, 1855, Beaux-arts, kritischer Apparat S. 1373-1375.

33 Thomas Schlesser: Réceptions de Courbet, S. 136-148.

34 Zum Motiv der sich selbst stdndig tiberbietenden Romantik vgl. auch: Henry Zerner: ,Roman-
ticism as a permanent revolution“. In: Charles Rosen und ders.: Romanticism and Realism: The
Mythology of Nineteenth-Century Art. New York 1984, S. 7-48.



Baudelaire und Manet = 225

jenige, die da draufien verortet wird, als das Andere des Denkens, ,res altra“, Reali-
tat. Denn auch diese formt sich in der Vorstellungskraft ja erst, jedenfalls, wie sie
dem Kiinstler und seinem Publikum erscheint.* Und fiir die Abkehr von der Imagi-
nation, und damit von jenem Ineinander von dufierer und innerer Natur, durch
das sich ein einheitliches Bild der Welt erst formen kann, verwendet Baudelaire
nun ein Wort, das er spater auch auf Manet ummiinzen wird: der Verfall der
Kunst, ihr Briichig-Werden, ihr Zusammenbruch: ,la décrépitude de I'art“ [der Ver-
fall der Kunst].>® Nicht mehr das Schmerzhafte der nie aufgehenden Farbkombina-
tionen eines Delacroix, nicht mehr das Aufeinandertreffen eines Griin, eines
jubelnden Gelbs und eines weinenden Rots, prégte nun die Malerei, sondern bei
Ingres stilisierte Konturen und Farben, bei Courbet die Paste aufgespachtelter Far-
ben, auch von Erdfarben, die sich der Realitit andiente.*’

Das Dreieck von zweien, die sich gegenldufigen Phantasmen hingeben, und
des einen, Meister einer schmerzhaften Schonheit, hat Baudelaire wohl erst 1855
aus Anlass der Weltausstellung vor Augen gestanden. Doch finden sich viele Ele-
mente, die er zuvor in seiner Kunstkritik ausbuchstabiert hatte, so der Ausdruck
ybizarr: im Text zur Weltausstellung 1855 teilt Baudelaire die Frauen in Dela-
croix’ Malerei ein in die leicht zu verstehenden, natiirlich schénen, daneben die-
jenigen, die ,portent dans les yeux un secret douloureux, impossible ¢ enfouir
dans les profondeurs de la dissimulation“ [in den Augen ein schmerzhaftes Ge-
heimnis tragen, aufSer Stande, dies in die Tiefen der Verstellung zu vergraben].
Diese hatten in den Augen ,la nitescence anormale et bizarre de leur mal“ [den
ungewdhlichen und bizarren Glanz ihres Ubels]. Sogleich ist auch vom ,surnatu-
rel“ ihres Blicks die Rede.®® All diese Urteile, auch die dunklen Werte Delacroix’,
bereiten Baudelaires frithere Texte vor.*

35 Zum Realitdtsbegriff, bezogen auf Kunst, in der analytischen Philosophie: Kendall L. Walton:
Mimesis as Make-Believe. On the Foundations of the Representational Arts. Cambrige/London
1990, S. 51-54, 98-102, 385-419; Charles Baudelaire: Exposition, 1855, Beaux-arts, kritischer Appa-
rat S. 1373-1375.

36 Charles Baudelaire: Exposition, 1855, Beaux-arts, S. 575-583.

37 Ebd,, S. 575-585, kritischer Apparat S. 1268-1275. Vgl.: Christoph Grof3: Agonie et extase. Baude-
laire et lesthétique de la douleur. Paris 2021, S. 116-122.

38 Charles Baudelaire: Exposition, 1855, Beaux-arts, S. 590-597, kritischer Apparat S. 1268-1275.
39 Charles Baudelaire: Salon de 1845. S. 351f., kritischer Apparat S. 1264-1286, bes. S. 1268-1275;
Ders.: Salon de 1846, S. 493-496, kritischer Apparat S. 1297-1302. Dazu auch: Wolfgang Drost: Der
Dichter und die Kunst, S. 209-218



226 = Michael F. Zimmermann

Am meisten iberraschen in dem kritischen Text des Jahres 1855 jedoch das
Abriicken von Courbet, das man sich kaum dramatischer vorstellen konnte.*°
Courbet und Baudelaire waren eng befreundet.

Abb. 4: Gustave Courbet, L’atelier du peintre. Allégorie réelle déterminant une phase de sept années
de ma vie artistique et morale, 1855, Ol auf Leinwand, 361 x 598 cm, Paris, Musée d’Orsay. [nach:
Petra ten-Doesschate Chu, The most arrogant man in France. Gustave Courbet and the Nineteenth
Century Media Culture. Princeton U.P. 2007, S. 100.]

In sein grofies, ratselhaftes Gemalde L’atelier du peintre. Allégorie réelle détermi-
nant une phase de sept années de ma vie artistique et morale [Das Atelier des
Kiinstlers. Wirkliche Allegorie, die eine Periode von sieben Jahren meines kiinstleri-
schen und moralischen Lebens bestimmt] [Abb. 4] hatte der Maler ganz rechts den
Dichterfreund hineingemalt.** Anfangs wollte er sogar dessen Geliebte, die aus
der Karibik stammende Jeanne Duval, darin festhalten, wie sie sich in einem Spie-
gel anschaut — also wohl einmal davor gesehen, einmal frontal, im Spiegel zu
sehen [Abb. 5]. Wohl nach Protest des Dichters, der das schwierige Verhéltnis zu
der Geliebten, die ihn peinigte und auch verziickte, wohl nicht 6ffentlich expo-
niert sehen wollte, musste Courbet die schone, exotische Frau iibermalen. Auf

40 Valéry Bajou: ,Courbet et Baudelaire ou comment Baudelaire n’a pas compris Courbet®. In:
Courbet a neuf ! Hg. von Andreas Beyer und Guy Cogeval. Paris 2010, S. 145-164.
41 Ségolene Le Men: Courbet, S. 184-204. Dort weitere Angaben.



Baudelaire und Manet = 227

Abb. 5: Gustave Courbet, L’atelier du peintre. Allégorie réelle
[...], 1855. Ausschnitt rechte Seite, mit der Gestalt Jeanne
Duvals, unter der Malschicht durchscheinend zu erkennen.

dem Olgemaélde im Pariser Musée d’Orsay scheint ihre Gestalt dennoch wieder
durch.*

Courbet hatte vorher versucht, sich dem Dichter und seinen Idealen anzuver-
wandeln. Wie er Ende 1854 in dem berithmten Brief an Castagnary schrieb, hat er
sich selbst auf dem Ateliergemaélde ,avec le c6té assyrien de ma téte“ [mit dem
assyrischen Profil seines Kopfes] dargestellt, also mit erhobenem Haupt, und mit
dichtem, spitz zulaufendem Bart, von der Seite gesehen.43 So wurde der Maler spa-
ter oft karikiert, wobei seine narzisstische Selbstinszenierung und -vermarktung
angegriffen wurden.** Doch hatte ein anderer ihn zuerst so karikiert: nimlich
Charles Baudelaire, auf einem Blatt, in dem er auch sich selbst festgehalten hatte,
und, wie wir jetzt erkennen, auch Jeanne Duval — nicht gesehen, wie sie sich erst
spater in Courbets Atelierbild, als er es noch nicht tibermalt hat, mit geneigtem
Kopf selbstgefallig dem Spiegel zuwendet, sondern frontal, also wohl so, wie sie in
der noch nicht ibermalten Version im Spiegelbild erscheint. Beschriftet hat das
Blatt der Fotograf Paul Nadar; mehrfach erscheint neben ,assyrischen Kopfen“
der Name Courbets [Abb. 6].

42 Ebd., S. 205-209.

43 Gustave Courbet an Jules Champfleury, Ornans, November/Dezember 1854. In: Correspondance
de Courbet. Hg. von Petra Ten Doesschate-Chu. Paris 1996, S. 121-123, hier S. 122.

44 Petra Ten-Doesschate Chu: The Most Arrogant Man in France. Gustave Courbet and the Nine-
teenth-Century Media Culture. Princeton u. a. 2007, S. 102-107; Stephanie Marchal: Gustave Cour-
bet in seinen Selbstdarstellungen. Miinchen 2012, S. 235-265.



228 = Michael F. Zimmermann

z)éf)’ﬁ;u’ Pe Boudelane
Srar Lot P7es72e -
-,
= . Abb. 6: Zeichnungen Baudelaires, Feder und
\\ Kreide, von Nadar beschriftet, 26 x 21,5 cm,
: 1846-1848, Ausschnitt mit Karikaturen
weter (Nl
ét;f TN Pichois, Jean-Paul Avice: Les dessins de
z Baudelaire, Paris (Les éditions textuel) 2003,
Nr. 4].

Baudelaire also hatte das Gesicht entworfen, das Courbet spater zu seinem Mar-
kenzeichen machte!*® Warum aber gerade der Kopf eines stolzen Assyrers? Wie
an anderer Stelle gezeigt, projizierte der Dichter damit wohl auf den Maler-
freund die Hoffnung, er mége zu einem zweiten Delacroix werden. Denn der
Assyrer ist ein Zitat aus dem Werk Delacroix’, das Baudelaire am meisten be-
wunderte: Der Tod des Sardanapal (1827) [Abb. 1]. Dieser assyrische Konig hatte,
als die Babylonier anriickten, den Euphrat umleiteten und damit die Mauern
der Stadt schleiften, sich selbst und all die Seinen auf einen Scheiterhaufen gela-
gert und dort mit Ruhe sein Ende erwartet. Lord Byron hatte aus diesem als
Schwéchling Verhassten einen Helden gemacht, der sein unvermeidliches Ende
akzeptiert und es selbst inszeniert — also letztlich doch eine ethisch gerettete
Figur.*® Delacroix macht ihn dennoch zum Helden einer schwarzen Romantik,

45 Michael F. Zimmermann: ,Courbet als Assyrer. Selbst-Karikatur und Self-Fashioning im Dia-
log mit Baudelaire“. In: Authentizitdt und Feedback — Authenticity and Feedback. Sonderheft der
Zeitschrift Diaphanes. Kunst-Literatur-Diskurs/Art-Fiction-Discourse 8/9 (2019), S. 76-81. https://
www.diaphanes.net/titel/courbet-als-assyrer-6170.

46 Vincent Pomareéde: Delacroix. La Mort de Sardanapale. Paris 1998.


https://www.diaphanes.net/titel/courbet-als-assyrer-6170
https://www.diaphanes.net/titel/courbet-als-assyrer-6170

Baudelaire und Manet = 229

einer Schénheit im Schrecklichen. Baudelaire sieht in ihm vielleicht einen Bruder
im Geiste, der, anders bei Byron, nicht ethisch-asthetisch doch noch gerettet wird,
sondern, wie er selbst, einer Asthetik des Todes, vielleicht auch des Bosen, und
doch Unvermeidlichen huldigt. Und dieses Gesicht hat zuerst Baudelaire dem
Maler geliehen, und Courbet hat es sich in seinem bertihmtesten Bild von sich
selbst und seinem Engagement zu eigen gemacht. Baudelaire dankt es ihm wenige
Jahre spéter, 1855, als Courbet das Atelierbild ausstellte, indem er ihn zu dem Fa-
natiker eines Extrems, zugleich einer Formel macht — zu einem, der seine Kunst
trotz all der Qualitdten, die der Dichterfreund nicht bestreitet, in den Verfall, in
die ,décrépitude” fithrt.

3 Zum Verhaltnis Baudelaires zur Fotografie, als
Kunst betrachtet

Als Baudelaire 1859, anldsslich des Salons, vier Jahre nach seinem Angriff auf
Courbet, die Anspriiche der Fotografie, in der Kunst eine entscheidende Stellung
einzunehmen, zuriickzuwies, tat er dies mit einem Vokabular, das er zuvor auch
gegen den Maler des Realismus gewandt hatte — und spéter gegen Manet einset-
zen sollte. Die Fotografie wies der Dichter in ihre Schranken, doch nur, sobald
sie, statt der Kunst — wie auch den Wissenschaften und Techniken - zu dienen,
sich selbst zur Kunst erhebt und beansprucht, einen eigenen poetischen Zugang
zur Welt zu schaffen. Fir nichts weniger als die dsthetische Entzauberung der Ge-
genwart machte er sie verantwortlich. Im Verzicht auf dsthetische Aneignung des
Wahrgenommenen oder des Erlebten durch Geist und Hand sah er die Kunst an
eine durchweg prosaisch gewordene Welt verkauft. Einen solchen Verrat hatte er
schon 1855 Courbet angelastet, bevor er zehn Jahre spater Manet als ,ersten im
Verfall seiner Kunst“ adressierte.

Man hat — zu Recht — herausgestellt, wie sehr sich Baudelaire fiir die Fotogra-
fie interessierte. Bemerkenswert oft hat er sich selbst fotografisch inszenieren las-
sen, oder vielmehr sich vor Fotografen, die dies zuliefSen oder gar forderten,
selbst in Pose gesetzt. Dabei entstand eine Vielzahl sehr giltiger, ikonischer Bilder
des Dichters, der auch dadurch noch seinem heutigen Publikum bildméchtig pra-
sent ist. Carte-de-Visite-Fotografien, Standardformate von in vorab festgelegten
MafSen mit den immergleichen Requisiten aufgenommenen Portrats, mied er kon-
sequent. Ihn hielt neben anderen immer wieder Nadar fest, der von der Karikatur
in das Metier des geschatzten Meisters des fotografischen Bildnisses gewechselt
war. Auch noch einige Jahre, nachdem er 1855 sein Fotoatelier eréffnet hatte, war
er als erfolgreicher Zeichner von portraits-charge tatig, wie man diesen Zweig



230 = Michael F. Zimmermann

der Karikatur nannte. Und etwas von der Karikatur, ihrer Freiheit, ihrer Konzent-
ration auf die besondere Art einer individuellen Bewegung oder eines Habitus,
iibertrug Nadar wohl auf seine Art, zu fotografieren. Er lud sein Gegeniiber stets
ein, mit individueller, je unterschiedlicher Haltung und Geste so zu posieren, dass
der Fotografierte mit seiner eigenen, typischen oder im Gegenteil auch ganz mo-
mentanen, vielleicht gar unbewusst typischen Haltung den Bildausschnitt ausfiil-
len konnte. Etienne Carjat tat Gleiches, wenn auch mit der zuriickhaltenderen
Attitude des konservativeren Fotografen, der auch beim Hof des Kaisers Napo-
leon III. gelitten war. Der vor ihm posierende Baudelaire iibersetzte noch jene
wirdevolle Zuriickhaltung, wie sie Carjat in seinen Portrats suchte, in eine als
personliche Haltung zu verstehende Pose: eine momentane Sammlung, eine Ver-
senkung des dennoch nach auen Gekehrten vor der Kamera.*’

All dies hat Baudelaire nicht dazu gebracht, die Fotografie als Kunst zu akzep-
tieren. Vielleicht hat er den Posierenden, in seinen Fotografien sich selbst, als den
eigentlichen Urheber eines fotografischen Werks angesehen, und eher als dem Fo-
tografen der Kamera die Rolle zugeschrieben, die jeweils originelle Art, sich zu
geben, festgehalten zu haben. Méglich ware auch, dass er eigentlich gar nicht auf
die Fotografie abzielte, eine Bildpraxis, an der er sich mehr und mit mehr Reflexion
und Verstand beteiligt hat als viele seiner Zeitgenossen, sondern eher auf eine na-
turalistische Malerei, die mit der Fotografie wetteiferte oder ihr folgte, ohne sich
iber den Unterschied zwischen Bildern, die durch blofSe Belichtung und solchen,
die durch die Bewegungen der Hand hergestellte wurden, viel nachzudenken. Die
Maler beanspruchten seit einiger Zeit, mit dem Bild der Wirklichkeit zu experimen-
tieren, und so als fortschrittlich zu gelten. Den dadurch erzielten Fortschritt in der
Wiedergabe des Realen identifizierten viele Menschen seit ihrer Erfindung mit der
Fotografie, die als Technik unléngst aus wissenschaftlich informierten, chemisch-
technischen Experimenten hervorgegangen war.*®

Auch hierfiir gab es Vorgaben — wir finden sie bei Courbet. Wie kann ein Ge-
malde der Wirklichkeit aus einem Experiment hervorgehen? Courbet hatte, wohl
mit der Hilfe Castagnarys, zu seiner Ausstellung in dem von Bruyas 1855 finanzier-
ten Pavillon des Realismus ein kurzes, programmatisches Programmbheft verfasst,
und darin bekannte er sich so recht und schlecht zum Begriff des Realismus, mit
dem allerdings andere seine Kunst bezeichnet hatten. Seine Devise sei gewesen:

47 Ausfihrlich zu Baudelaire und der Fotografie: Karin Westerwelle: Baudelaire und Paris,
S. 71-81. Dort ist die einschlagige Literatur zitiert.

48 Von der umfassenden Literatur dazu sei genannt: Bernd Stiegler: Philologie des Auges. Die
photographische Entdeckung der Welt im 19. Jahrhundert. Miinchen 2001, S. 172-177.



Baudelaire und Manet = 231

»Savoir pour pouvoir [Malen, um zu konnen].*® Dies erinnert, wie an anderer

Stelle dargelegt, an einen Leitspruch Auguste Comtes, ,Savoir pour prévoir, prévoir
pour prévenir“ [Wissen, um vorherzusehen, Vorhersehen, um Vorzusorgen].>® Dem
Positivismus, einem radikalen Bekenntnis zu einer durch Experiment, nicht auf-
grund doktrindren Wissens gewonnener Erkenntnis, die sich zudem als Handlungs-
wissen in der Praxis zu beweisen hat, sind beide Devisen verpflichtet. Courbet folgt
also dem Ziel, im Hinschauen und Festhalten sozialer Realitdt ein Wissen vorzu-
schlagen, dass dann helfen konnte, schlechten Entwicklungen vorzubeugen. Kunst
war fiir ihn also soziologisches Experiment mit der jeweils dargestellten Wirklich-
keit, und seien es nur drmlichste Steinklopfer an einer Strafse.

Bald nach 1855 wurde dieser Realismus-Begriff ein wenig abgeschwécht. Nun
spielte der personliche Charakter eine besondere Rolle. Man konnte dabei an Alt-
bekanntes ankniipfen. Als Daimon konzipiert, war der Charakter seit der Antike
bestimmt durch die Koérpersafte, geméafs der Galen’schen Medizin die ,Humores®,
und den Stand der Gestirne bei der Geburt. Im 18. Jahrhundert hat schon Montes-
quieu das Klima und die Freigiebigkeit der Natur fiir die Pragung z. B. des Charak-
ters ganzer Vélker verantwortlich gemacht.>! Bald, bei Hippolyte Taine, kamen
Veranlagung, Erbe und ja, auch Rasse hinzu. Vor diesem Hintergrund wéahlte man
fiir den Charakter den Ausdruck Temperament, so auch Baudelaire 1855.> Nach
dieser Zeit setzten sich Kritiker durch, allen voran Jules Husson, der sich ,,Champf-
leuy“ nannte, die, statt den Realismus nur als Kunst des Experiments zu bestim-
men, ihn als Blick auf Natur und Gesellschaft, sofern ein Temperament ihn prégt,
verstanden — bevorzugt ein méglichst starkes, dass sie exemplarisch Courbet zu-
schrieben.”® In der bildenden Kunst hat sich fiir diese, spater von Emile Zola aus-
gebaute, Temperamentsasthetik der Ausdruck Naturalismus eingebiirgert. Und
dieses ,Temperament® sollte sich vor allem frei &ufSern, sich emanzipieren, statt
sich durch altvordere Bildung verbiegen zu lassen. Ein besonders freier Kiinstler
wiirde dann, so die Hoffnung, das Bild der Welt formen, welches hernach wiede-

49 Gustave Courbet: ,Le Réalisme“. In: Gustave Courbet (1819-1877). Hg. von Alan Bowness u. a.
Paris 1978 [1855], S. 77; Peter Brooks: Realist Vision. New Haven 2005, S. 71-95.

50 Auguste Comte: Cours de philosophie positive. Bd. 6. Paris 1842, S. 439. Vgl. Mary Pickering: Au-
guste Comte. An Intellectual Biography. Bd. 1. Cambridge 1993; Michael F. Zimmermann: ,,,Milieu‘ et
,modernité‘ de Courbet a Baudelaire et Manet. Deux figures d’observation participative”. In: La Mo-
dernité en art. Hg. von Audrey Rieber und Baptiste Tochon-Danguy. Paris 2022, S. 139-171.

51 Reimar Miiller: ,Montesquieu iiber Umwelt und Gesellschaft — die Klimatheorie und ihre Fol-
gen“. In: Sitzungsberichte der Leibniz-Sozietdt 80 (2005), S. 19-32.

52 Michael F. Zimmermann: ,,Winkel der Schopfung‘. Was Realismus, Naturalismus und Impressio-
nismus ,zu sehen geben. In: Von Poussin bis Monet. Die Farben Frankreichs. Hg. von Eva Fischer-
Hausdorf. Miinchen 2015, S. 58-67.

53 Thomas Schlesser: Réceptions de Courbet, S. 207-210 und S. 231-236.



232 —— Michael F. Zimmermann

rum sein Publikum tiberzeugen sollte. So kdnnte es auch fiir Nachfolgende zum
Ausgangspunkt werden, von dem diese, sofern sie stark genug dafiir waren, sich
dann abstoRen wiirden.>*

Unverkennbar kniipft diese moderne Variante des Individualismus, besonders
bei Baudelaire, an den romantischen Subjekt-Begriff an: das Ideal der unbedingten
Verpflichtung des sich selbst doch unergriindlichen Kiinstlers zur Authentizitat
stimmt auch mit liberalistisch-republikanischen oder gar anarchistischen Ideologien
iiberein.® Auch das Temperament, von dem vor Zola schon Baudelaire spricht, ist
nicht in vollem Besitz seiner selbst, da es sich selbst Natur, Naturell ist.>® Aber statt,
wie die Romantiker, auch Baudelaire, das Subjekt, in allen Fragmentierungen und
Infragestellungen, als seine eigene, innere Unendlichkeit zu beschworen, es auch als
Leiden an sich selbst und der Welt zu verstehen, lasst sich das Subjekt der Tempera-
mentsasthetik, wie sie sich nun, im Ausgang von Courbet, entfaltete, einfach gesche-
hen, und versteht sich zugleich als innere Natur und als Ursprung aller Kultur.”’
Gemaf$ solcher, liberaler Ideologien, ist das Subjekt jene Instanz, worin die Natur
sich immer wieder neu zeigt, wahrend es zugleich immer weiter iber sich hinaus-
waéchst, ein unaufhaltsamer Fortschritt. Und dessen Herrschaft, ja seine Anbetung,
sah Baudelaire tiberall am Werk, so auch im Verdrangungswettbewerb zwischen
Fotografie und Kunst. Im Fortschritt aber war ein Subjekt am Werk, das sich zwar
in die Zukunft projiziert, dabei aber nicht zur Ganzheit, und so auch nicht wirklich
zu sich selber fand.

Das Begriffspaar Realismus und Naturalismus, wie es sich hier zeigt — Realis-
mus experimentell der Wirklichkeit ergeben, Naturalismus das Gegebene, das
Reale gerade durch das Subjekt filternd, aber durch ein besonders emanzipiertes,
fortschrittliches — ist der Begrifflichkeit, wie sie sich in den Literaturwissenschaf-
ten durchgesetzt hat, in mancher Hinsicht entgegengesetzt. Georg Lukacs hat wie
die franzosischen Kunstkritiker des 19. Jahrhunderts den Realismus als die zeit-
lich vorhergehende Bewegung angesehen, doch war er nach seiner Einschatzung
gerade nicht einer aus gesteuertem Experiment resultierenden Wirklichkeitstreue
ergeben. Er sah vielmehr frithere Autoren wie Jean-Honoré de Balzac als Zeugen
einer Zeit, in der sich so etwas wie der Kapitalismus, auch am Markt der Kiinste
und ihrer Medien, noch nicht durchgesetzt hatte, und der Kampf um seine lebens-
pragende Macht sich im Schicksal seiner Helden, stets auch ,Typen®, noch frei in

54 Michael F. Zimmermann: Die Kunst des 19. Jahrhunderts. Realismus, Impressionismus, Symbo-
lismus. Miinchen 2011, S. 29-44.

55 Peter V. Zima: Theorie des Subjekts.

56 Zu Baudelaires Realismus als Asthetik des Subjekts: Arnaud Buchs: L’écriture du réel. Baude-
laire et le réalisme scriptural. Paris 2019, S. 76-98.

57 Thomas Schlesser: Réceptions de Courbet, S. 231-236 und S. 252-279.



Baudelaire und Manet = 233

Erzdhlungen entfalten konnte.*® Als jedoch bald nach der Jahrhundertmitte die
Sache des Kapitalismus entschieden war, dieser die Gesellschaft bereits durch und
durch formte, wandte sich die Literatur, so Lukacs, auf sich selbst, pflegte tiberma-
Big Form und Asthetik, und fetischisierte das konfliktreiche Erleben, in dem
vorher Balzac seine Leserschaft gefunden hatte. Statt der Erzahlung tritt nun
die Beschreibung, mit stilisierender Strenge an der Erfassung der Gegenstiande
haftend, in den Vordergrund.® Naturalismus nannte er dies, auf historischen Quel-
len basierend, weil die Natur, sowohl die innere des Kiinstlers als auch die duf3ere,
die dieser festhalt, dabei zum Fetisch erstarrt. Sie wird zur zweiten Natur — so wie
der Kapitalismus mit seinen vermeintlich unveranderlichen Gesetzen sich als na-
turhaft préasentiert. Diese Fetischisierung eines kapitalistisch gepragten Begriffs
von Kunst, die sich am Markt durchzusetzen hatte, sah Lukacs etwa bei Flaubert
am Werk. Solche Versuche, zwischen einem (bei dem Ungarn) erzdhlenden Realis-
mus und einem beschreibenden Naturalismus zu unterscheiden, sind zwar verwir-
rend, aber nicht abwegig.®° Was Lukacs als fetischisierte, iiberasthetisierte Formel
ansah, ist vielleicht das, was Baudelaire 1855 als die ,fanatismes inverses“ [die ei-
nander kreuzenden Fanatismen], ansprach, ndmlich die ornamentierte Zeichnung
und die Wirklichkeit, der Courbet sich allzu ergeben verschrieben hatte. — Kunst
hatte sich dabei an eine Natur entfremdet, die sie beschwor, wie Walter Benjamin
meinte, analog zu jener Strategie, mit der sich der Kapitalismus als zweite Natur
anbot.™

Dabei fehlte Baudelaire der Abstand der Kunst vom Wirklichen. Kunst musste
fiir den Dichter-Kritiker stets bizarr sein, wie bei Delacroix, fremdartig erscheinen,
und das, was sie zeigt, als neu und fremd préasentieren. Diesen gar nicht entfrem-
denden, oder Entfremdung hinnehmend analysierenden Effekt stand das Bizarre

58 Balzacs Konzept der ,Physiognomie“ trifft sich auch mit dem Verstdndnis von Mode und von
der entstehenden Karikatur. Vgl. dazu: Richard Sennett: The Fall of Public Man. New York/London
2017 [1974], S. 187-242. Eine neuere Lektiire dieses Werks: Dominik Skala: Urbanitdt als Humani-
tdt. Anthropologie und Sozialethik im Stadtdenken Richard Sennetts. Paderborn 2015, S. 111-164.
Vgl. auch: Bettina Full: Karikatur und Poiesis. Die Asthetik Charles Baudelaires. Heidelberg 2005,
S. 128-146.

59 Georg Lukéacs: Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien iiber marxistische Dialektik. Berlin
2013 [1923].

60 Hanno Plass (Hg.): Klasse Geschichte Bewusstsein. Was bleibt von Georg Lukdcs’ Theorie? Ber-
lin 2015.

61 Walter Benjamin: Uber einige Motive bei Baudelaire (zuerst 1939). Ders.: Das Paris des Second
Empire bei Baudelaire (zuerst 1937). Zentralpark (zuerst 1938-1939). Alle in: Ders.: Gesammelte
Schriften. Bd. 1. Frankfurt am Main 1974, S. 605-653, S. 511-604, S. 655-690. Vgl. dazu Christine
Schmider u. Michael Werner: ,Das Baudelaire-Buch®. In: Benjamin-Handbuch. Hg. von Burkhard
Lindner. Stuttgart/Weimar 2006, S. 567-584.



234 —— Michael F. Zimmermann

als befreiende Verfremdung entgegen. Die russischen Formalisten, und eine von
ihnen ausgehende literarische Erzédhltheorie, haben dafiir den russischen Ausdruck
ostranenje verwendet, ein aktives fremd Machen, eine Strategie, am allzu Bekann-
ten das Befremdliche herauszuarbeiten, und dadurch zum Staunen tiber das Allté-
gliche zu animieren.®” Der schleichenden Entfremdung des Subjekts von sich selbst
und seiner Welt kann so nur durch deren sichtbar machende I"Jherbietung, durch
Verfremdung entgegengewirkt werden. Die Fotografie lud, iibertragt man dies auf
die Sichtweise Baudelaires, nun zu abgehobenen, nicht mehr eingebundenen, ent-
fremdeten und weiter entfremdenden Beschreiben ein. Und sie huldigte dem Ab-
gott des Fortschritts, an den sich die freie Vorstellungskraft, fiir den Dichter der
héchste Wert der Kunst, nun relegierte, oder vielmehr verlor. Mit Bezug auf Cour-
bet scheut der Dichter sich nicht, den Fortschritt als ,fanal perfide“ [perfiden
Leuchtturm] zu verdammen, ihn geradezu als Symptom der Dekadenz zu werten —
hier fallt der Ausdruck der ,décrépitude, des Verfalls —,les races amoindries, si
cette navrante folie dure longtemps, s’endormiront sur l'oreiller de la fatalité dans
le sommeil radoteur de la décrépitude“ [wenn diese beklagenswerte Wahn lange
dauert, werden die schon geschwéchten Rassen auf dem Kissen der Fatalitét ein-
schlafen, sich dem geschwitzigen Schlaf des Verfalls preisgeben].®®

Eine Asthetik, die sich dem Fortschritt, und damit der Wirklichkeit ver-
schreibt, und sich die Fotografie zum Modell nahm, war fiir Baudelaire das Ende
der freien, tragisch und schmerzhaft ihrer eigenen Notwendigkeit folgenden Vor-
stellungskraft, und damit der Kunst. ,La poésie et le progrés sont deux ambitions
qui se haissent d’une haine instinctive, et, quand ils se rencontrent dans le méme
chemin, il faut que l'un des deux serve ’autre“ [Die Poésie und der Fortschritt
sind zwei Ambitionen, die sich mit einem instinktiven Hass hassen, und, wenn sie
auf ihrem Weg einander begegnen, muss eine der anderen dienen].** Eine Foto-
grafie, die der Kunst lediglich diente, konnte er fiir seine dffentliche Selbstverge-
wisserung nutzen. Eine Kunst dagegen, die der Fotografie folgte, hatte, je mehr
sie die Wirklichkeit vermeintlich anvisierte, sich selbst in Baudelaires Augen
verloren.®

62 Grundlegend zum Begriff der Verfremdung als eines aktiven Fremd-Erscheinen-Lassens:
Aage A. Hansen-Love: Der russische Formalismus. Wien 1978, S. 19-42.

63 Charles Baudelaire: Salon de 1859, S. 608—682, kritischer Apparat S. 1382-1413.

64 Ebd., S. 614-619, kritischer Apparat S. 1382-1413.

65 Bernd Stiegler: Philologie des Auges, S. 153-177 (iiber Champfleury und Baudelaire).



Baudelaire und Manet = 235

4 Constantin Guys als ,Maler des modernen
Lebens“ - Baudelaires Gegenbild zuerst
Courbets, dann Manets

Dies galt, so der Dichter, nicht fiir Constantin Guys, den er — nach langen Vorarbei-
ten, von denen Manet sicherlich wusste® — in einem erst 1863 erschienenen Text
als ,Maler des modernen Lebens“ zum Vorbild erhob. Als Antwort des Kiinstlers
darauf musste das Gemalde Musik in den Tuillerien wirksam werden, ebenfalls
1863 ausgestellt [Abb. 2].°” Andernorts habe ich zu begriinden versucht, warum
Manet hier eine elegante, anonyme Menge, wie Guys sie festzuhalten wusste, erst
auf den zweiten Blick als Gruppenportrit von den Persénlichkeiten der Pariser
Avantgarde erkennbar machte, deren Nédhe er suchte, ohne sie jedoch beanspru-
chen zu wollen. Baudelaire — vor dem linken zweier Baume zu sehen, welche die
Szene rahmen - ist darin nichts als eine Silhouette, fast eine Karikatur. Doch zeugt
diese Reduktion seines Gesichts — auch im Vergleich zu anderen, konventionell
portrathaft festgehaltenen, auch dem des am linken Bildrand stehenden Manet —
nur vordergriindig von Fliichtigkeit. Denn derart karikiert wurden nur 6ffentlich
bekannte Gesichter: nur diese waren auch in ikonischer Formelhaftigkeit erkenn-
bar, und tatsidchlich hat Manet seine Variante des Gesichts des Dichter-Freundes
auch als Karikatur bekannt gemacht [Abb. 3].°® Dieses Aufscheinen aus der Menge,
durch das Baudelaire gerade in vermeintlicher Fliichtigkeit sich geltend zu machen
scheint, ist Manets Hommage an den Dichter, vielleicht aber auch seine Antwort
auf den ,Maler des modernen Lebens*.

Verstdndlich wird dies erst, wenn man erfasst, gemafs welchen Kriterien, mit
welchen Ideen, Baudelaire gerade Guys zum Vorbild des wirklich der Moderne
zugewandten Geistes erhob, obwohl andere, wie Courbet und Manet, die mit Bau-
delaire geradezu 6ffentlich eine Freundschaft pflegten, um seine Anerkennung
warben. Courbet und 1863 auch Manet, der eine akademisch geschult, der andere
erfolgreich darum bemiiht, sich in freien Ateliers in der Kunstgeschichte zu veran-
kern, ambitionierten auf einem kiinstlerisch, trotz aller Kritik, weit besser beglau-

66 So Julien Zanetta: Baudelaire, la mémoire et les arts. Paris 2019, S. 191-254.

67 So schon Pierre Bourdieu: Manet. Une révolution symbolique. Cours au Collége de France
(1998-2000). Paris 2013, S. 501 und S. 512-516. Siehe auch: Claude Pichois: ,Baudelaire et Constan-
tin Guys“. In: Constantin Guys. Fleurs du mal. Hg. von Daniel Marchesseau. Paris 2002, S. 17-28.
68 Michael F. Zimmermann: ,Offentliche Privatheit. Manets Eintritt in das 6ffentliche Leben und
seine Aufhebung der Genremalerei“. In: Asthetische Eigenlogiken des europdischen Genrebildes.
Temporalitit, Ambuiguitdt, Latenz. Hg. von Dominik Brabant und Britta Hochkirchen. Bielefeld
2023, S. 291-337.



236 = Michael F. Zimmermann

bigtem Niveau als der Zeichner und Aquarellist Guys radikale Zeitgenossenschaft.
Anders als diesem traute man den Maler-Rebellen zu, die Wirklichkeit nicht sum-
marisch, sondern mit vielen Details, und so auch in ihrer emotionalen Komplexitat
einzufangen.

Seinen berithmten Aufsatz iber ,Den Maler des modernen Lebens“ entwarf
Baudelaire schon kurze Zeit nach der Kritik der Fotografie 1859.%° Er arbeitete
lange daran, konnte ihn dann erst Ende 1863 vertffentlichen, gerade in jenem Jahr,
als Manet ebenso im Salon wie in der von einem ehemaligen republikanischen
Kunstpolitiker betriebenen, elegant-fortschrittlichen Galerie Martinet ausgestellt
hatte.” So konnte sich wohl eher die spitere Kunstgeschichte als die zeitgendssi-
sche Kritik die Frage stellen: warum hat er nicht Edouard Manet als den Maler des
modernen Lebens gepriesen, sondern den Zeichner Constantin Guys, den er aller-
dings gar nicht direkt nennt, sondern nur mit seinen Anfangsbuchstaben ,,C.G.“?
Von Gesehenem fertigte Guys, in Aquarell oder Tusche, schnelle Skizzen, die dann
in Drucktechniken umgesetzt und in der illustrierten Presse abgedruckt wurden.
Hlustrierte Zeitschriften gab es erst seit etwas mehr als zehn Jahren.”! Guys’ Zeich-
nungen waren fliichtig und summarisch, und er konnte damit nur ein sehr sparli-
ches Leben fristen, bevor er im Alter verarmte. Allerdings verstand er es, die
Bewegung einer Menge sehr treffend zu erfassen, auch in génzlich typisierten, fast
karikierten Gestalten.”> Mal war es das Gewoge der Menschen anlésslich eines Festes,
mal waren es Manner, Dandys, und Damen zum Ausritt in den eleganten Vierteln
und Parks, stets sehr elegant und nach letzter Mode gekleidet. Oft war das Szenario
der Boulevard. Doch auch als zeichnender Kriegsbherichterstatter war Guys tatig,
etwa im Krimkrieg.” SchlieRlich schloss er auch die Halbwelt in sein Repertoire ein.

Baudelaire freute sich schon lange auch an der Karikatur, auch in ihr sah er
Bizarres erfasst.”* Die Eleganz der Bewegung der Menge sah er durch Guys zwar

69 Charles Baudelaire: Le peintre de la vie moderne. In: Ders.: (Euvres complétes. Bd. 2. Hg. von
Claude Pichois. Paris 1976 [1863], S. 683-724.

70 Carol Armstrong: Manet Manette, S. 112-133; Jérome Poggi: ,,Les galeries du boulevard des Italiens
a Paris, antichambre de la modernité“. In: 48/14. La revue du Musée d’Orsay 27 (2008), S. 22-33 und
S. 92. Siehe auch dessen Notiz: Louis Martinet (1814-1895). In: Société d’histoire du Vésinet (2003).
http://histoire-vesinet.org/martinet-bio.htm; Karin Westerwelle: Baudelaire und Paris, S. 409-420.

71 Michael F. Zimmermann: Industrialisierung der Phantasie. Malerei, illustrierte Presse und das
Mediensystem der Kiinste in Italien, 1875-1900. Berlin 2006, Kap. 1; Thomas Smits: The European
Illustrated Press and the Emergence of a Transnational Visual Culture of the News, 1842-1870.
London/New York 2020, S. 21-66.

72 Julien Zanetta: Baudelaire, la mémoire et les arts, S. 236 f.

73 Karen W. Smith: Constantin Guys. Crimean War Drawings 1854-1856. Cleveland 1978.

74 Bettina Full: Karikatur und Poiesis. Die Asthetik Charles Baudelaires. Heidelberg 2005, S. 87-111,
S.128-146, S. 166-189.


http://histoire-vesinet.org/martinet-bio.htm

Baudelaire und Manet = 237

nicht karikiert, doch in ihrer ganz besonderen Physiognomie treffend erfasst — zwi-
schen biindiger Charakterisierung und Karikatur war der Ubergang noch flieSend.
So hatte er sicher Vergniigen daran, den Presseillustrator und nicht Courbet oder
einen naturalistischen Kiinstler, der sich zeitgendssischen Szenen verschrieben
hatte, zum Modell jeglicher Malerei der Modernitit zu erheben. Wir kénnen den
vielen Facetten von Baudelaires langem Text hier nicht folgen, seinem Loblied der
Mode, des Fliichtigen, aber auch des Ewigen, das ihm im pldtzlichen Aufscheinen
einer Asthetik gerade des Ephemeren erschien — so seine beriihmte Definition der
Modernitat, so oft zitiert, als Ewiges im Transitorischen.” Was hier im Vordergrund
stehen soll, ist die Idee der Verfremdung, zu der ihn ,,C.G.“ inspirierte. Guys war
ein Kenner der feinsten Schattierungen aktueller Mode, daflir hatte Manet ein
Auge. Durch ihn verstehen wir noch heute die Wirkung schwingender Krinolinen
auf das Schreiten der Frauen, und der schwarz silhouettierten Manner, die sich
iiber den dadurch erzwungenen Abstand zu ihnen beugen.”® Fiir Baudelaire war
Guys wie ein Konvaleszent, dem die Welt fremd geworden war, und der sie, obwohl
sie thm noch als altvertraut wiederbegegne, nun doch wie ein Kind neu entdecke.
Fir diese Idee des malenden Flaneurs, zugleich der Menge, hatte Baudelaire, Uber-
setzer Edgar Allan Poes, ein Vorbild, dessen Text The man of the crowd (1840) — auch
er ein Konvaleszent, dem alles zugleich fremd und vertraut ist. Eine Art ausgebuff-
ter Naivitat mache es ihm moglich, das Aktuelle wirklich zu sehen, und es in seinem
asthetischen Wert in Erinnerung zu halten.”’

Guys halte, so Baudelaire, das abends Gesehene noch in der gleichen Nacht
fest. Der kurze zeitliche Abstand ermégliche es ihm, das Erlebte aus frischer Er-
innerung zu zeichnen, es dabei aber schon so entriickt festzuhalten, dass sich
ihm das Charakteristische zeigte. Da ist sie also, Baudelaires ,imagination®, die
Vorstellungskraft, welche die Naturalisten verfehlten, blind der Fotografie und
dem Fortschritt, fiir die sie vermeintlich stehe, folgend! Ohne Zweifel war Guys,
so gesehen, als Entriickter, vielleicht auch als Outsider im Reich akzeptierter
Kunst, als Naiver, als Entfremdeter, zugleich als Verfremder, ein Gegenbild zu
Courbet und den Realisten oder auch den Naturalisten. Vielleicht ist es nicht blo-
fer Zufall, dass das Namenskiirzel ,C.G.“, umgekehrt gelesen, die Initialen Cour-
bets ergdbe. Die Verfremdung war zweifellos fiir Baudelaire das, was ihm die
biindige Erfassung der Modernitét erst ermdoglichte. Mdglicherweise wollte der

75 Dazu ausfithrlich Karin Westerwelle: Baudelaire und Paris, S. 394-408.

76 Zu Poe und Baudelaire Rudolf Koella: Constantin Guys. Winterthur 1989; Jéréme Dufilho:
yConstantin Guys: Artist-Reporter.“ In: Constantin Guys: Fleurs du mal. Hg. von Jéréme Dufilho
u. Christine Lancha. Paris 2002, S. 75-92.

77 Vgl. auch den Ausstellungskatalog: Guy Cogeval (Hg.): L’Impressionnisme et la Mode. Paris
2012.



238 = Michael F. Zimmermann

Dichter, der wohl spatestens seit 1859 eng mit Manet befreundet war, ihm diesem
als Vorbild préasentieren, wie er vorher Courbet Delacroix’ Sardanapal [Abb. 1] na-
hegelegt hatte. Vielleicht sah der Dichter in ,C.G.4 als er den Text schlieflich ver-
offentlichen konnte, schon ein Gegenbild fiir den jungen Manet, den er vielleicht
als, wie Courbet, allzu sehr von der Idee eines treffenden Bilds faszinierten, viel-
leicht dadurch fanatisierten Zeitgenossen einschétzte. — Der Forschung hat schon
dieser Gedanke wenig gefallen, zu gern wollte man beide, Baudelaire und den elf
Jahre jliingeren Maler, der zeitgendssisches Leben im Pinselduktus eines Velaz-
quez oder Goya erfasste, als solidarisch kdmpfende Kiinstler ansehen. Doch wird
hier vorgeschlagen, diesen Gedanken wenigstens zuzulassen — und zwar schon
flir das Jahr 1863, in das wir uns gerade hineindenken.

Baudelaires Vorstellung des Malers des modernen Lebens tragt noch Spuren
der romantischen Auffassung des Subjekts, die schon in seinen Salonberichten
1845 und 1846 fasshar ist. Der Dichter vergleicht diesen 1863 mit einem von langer
Krankheit ins Leben Zurtickgekehrten:

Or, la convalescence est comme un retour vers 'enfance. Le convalescent jouit au plus haut
degré, comme l’enfant, de la faculté de s’intéresser vivement aux choses, méme les plus tri-
viales en apparence. [...] L’enfant voit tout en nouveauté; il est toujours ivre“ [Nun ist die
Konvaleszenz wie eine Riickkehr in die Kindheit. Der Gesundende freut sich in héchstem
Mafle, wie das Kind, an der Féahigkeit, sich lebhaft fiir die Dinge zu interessieren, sogar die
augenscheinlich trivialsten. [...] Das Kind sieht alles als Neuheit; es ist stets trunken].”®

Die Idee der Konvaleszenz weist auf den Selbstverlust des Subjekts an eine Krank-
heit hin, um dieses Subjekt dann wiedergeboren zu sehen, wiederauferstanden
durch die Wiederentdeckung, ,Neuerschaffung“ der Welt gerade im sich selbst
fremd gewordenen Subjekt. Die Modernitét ist diesem eine Epiphanie: eine Entde-
ckung des Ewigen in der Gegenwart, die sich selbst dadurch erst als Geschichtse-
poche mit eigener Asthetik, eigener Geltung offenbart wird.”® Diese Ewigkeit ist
die der Vorstellungskraft, der Kunst, eine in der Epoche des Historismus stets
schon durch andere, frithere asthetische Ideale, Leitbilder anderer Zeiten, relati-
vierte Ewigkeit. Schon die Romantik war dem Historismus verpflichtet, seiner
Einladung zur Einfiihlung in viele Welten, zum Ausgang aus der gut sortierten
Welt des einen, immergleichen &sthetischen Ideals, nur durch Perfektionierung

78 Charles Baudelaire: Le peintre de la vie moderne, S. 690, kritischer Apparat S. 1413-1430.

79 Michael F. Zimmermann: ,Die Gegenwart unter dem Versprechen kiinftiger Epiphanie. Bau-
delaire und Apollinaire iiber die Moderne als sich selbst unbekannte Epoche“. In: Handbuch Rhe-
torik der Bildenden Kiinste. Hg. von Wolfgang Brassat. Berlin 2017, S. 691-710.



Baudelaire und Manet = 239

vermehrt.®° Der Glaube an den Fortschritt, mitsamt seinem linearen Geschichts-
bild, seiner zum Zeitstrahl verkiirzten Teleologie, da war Baudelaire sich sicher,
war poetisch ein Riickschritt, da er die vielen Ewigkeiten, und auch unsere, ihren
Reichtum, das ,Ewige im Voriibergehenden“ verdiistert.

Und doch ist fiir ihn das Bizarre, sein Ideal in der Kunst, stets auch neu, eine
Neuigkeit, die er auch im Werk Guys’, dem wieder zum Leben erwachten Kind,
mit Entziicken entdeckt. Wie kann man das Bizarre, schon bei Delacroix, Baude-
laires Gegen-Ideal zum Fortschritt, resiimierend verstehen? Unerwartet ist es,
nicht ganz am Platz, nicht vollends dasjenige, was zu einem gegebenen Thema
passen wiirde... Kunst solle nicht als natiirlich empfunden werden, nicht nur in
dem Sinne, dass die Natur getroffen wiirde, sondern auch in dem, dass ein kiinst-
lerisches Subjekt sich frei, auf eine erkdmpfte, leidende Weise ungezwungen au-
Rern wiirde. Bizarr ist der Ausdruck fiir eine befremdende Uberraschung, und
dies erwartet der Dichter von einer als modern empfundenen Fantasie. Diese
Wertung steht unter dem Diktat des Neuen, des Uberraschenden und doch nach
anfanglichem Zogern begierig Nachempfundenen, eines Mehrwerts, in dem sich
schon das Diktat jener Okonomie der Aufmerksamkeit geltend macht, mit wel-
cher der Kapitalismus einhergeht. Doch bei Baudelaire ist es frei von Kalkiil, und
damit ein Gegenbild der Marktokonomie, wenn auch in dieser selbst. Das Origi-
nelle, das Neue, ist eine Figur stetiger Selbstiiberschreitung, wie Jean-Frangois
Lyotard dies als erster empfand, kennzeichnend fiir das modern Neue, das sich
im Ubrigen auch in bizarr hohen Preisen dufern kann, die gerade fiir Kunst-
werke von jiingster Aktualitit gezahlt werden.®" Auch Guys ist fiir Baudelaire bi-
zarr, gerade er macht am bizarren das stets Neue, Uberraschende sichtbar — neu
und iiberraschend wie die Mode, deren Fliichtigkeit er doch ins Ewige erhebt:

s11 cherche ce quelque chose qu’on nous permettra d’appeler la modernité [...]. 11 s’agit, pour
lui, de dégager de la mode ce qu’elle peut contenir de poétique dans I’historique, de tirer
I’éternel du transitoire“ [Er sucht diese gewisse Sache, die man uns Modernitit zu nennen
erlaube [...]. Es handelt sich fiir ihn darum, aus der Mode freizulegen, was sie an Poetischem
im Historischen enthalten kann, das Ewige aus dem Vortiberghenden zu ziehen].®

80 Régis Michel: Le beau idéal ou art du concept. Paris 1979; Michael Brix und Monika Steinhau-
ser (Hg.): ,,Geschichte allein ist zeitgemdys.“ Historismus in Deutschland. Gieflen 1978.

81 Jean-Francois Lyotard: Lecons Sur UAnalytique Du Sublime: (Kant, Critique de la faculté de
Jjuger, § 23-29). Paris 1991.

82 Charles Baudelaire: ,Le peintre de la vie moderne®, S. 694-697, kritischer Apparat S. 1413-1430.



240 —— Michael F. Zimmermann

5 Baudelaire und Manet - Einheit der
Vorstellungskraft versus Selbsterkundung
durch Begegnung

AbschliefSend sei die so verwirrende Frage aufgeworfen, warum Baudelaire den
Malerfreund 1865 als ,ersten im Verfall seiner Kunst“ anspricht — und ihm dabei
Kronzeugen der Romantik wie in der Literatur Chateaubriand und in der Musik
Richard Wagner entgegenhielt. Sucht man nach Antwort, so gilt es, neben Guys wei-
ter Delacroix als Baudelaires Ideal in der bildenden Kunst im Auge zu behalten.

Der Dichter, unter drmlichen Verhéltnissen in Briissel lebend, wahlte diese
harsche Formulierung in einem Brief an Manet, der die riiden Kritiken an sei-
nem im Salon im Frithjahr 1865 ausgestellten Gemélde Olympia [Abb. 7] hatte
hinnehmen miissen.

Abb. 7: Edouard Manet, Olympia, 1863, 130,5 x 190 cm, Paris, Musée d’Orsay. [nach: Galeries
nationales du Grand Palais: Manet 1832-1883, Paris 1983, S. 175, Abb. 64.]



Baudelaire und Manet = 241

Er hatte sich dariiber beklagt und den Dichter mehr oder weniger direkt auch um
Unterstiitzung gebeten.®® Das Gemélde zeigt bekanntlich Manets Modell Victorine
Meurent, die, nackt auf einer Art Paradebett liegend, die Betrachtenden anblickt,
und zwar auf Augenhﬁhe.84 Diese sind, jeweils als Einzelne:r, gezwungen, sich
selbst als Teil der Geschichte zu sehen: die Blumen, die ein als Betrachtender in
die Geschichte Gebrachter, gerade wohl selbst der schwarzen Bediensteten iiber-
geben hat, werden der gar nicht idealisiert schénen Frau von dieser als Gastge-
schenk des Herrn présentiert, und die Hauptfigur, die dieses Geschenk, ohne
gerade schon davon Notiz zu nehmen, im nachsten Augenblick ohne viel Aufhe-
bens entgegennehmen wird, scheint ihn mit einem kurzen Blick zu begriifien. Im
Gemalde wird dieser Blick Ewigkeit.

In seinem Brief an Baudelaire, der das Gemélde nur vom Horensagen kannte,
beklagte Manet sich, dass das skandalose Gemaélde der Prostitution, und damit
einer allseits als ,Verfall“ beklagten sozialen Praktik, tatsdchlich Skandal gemacht
hatte.®® Baudelaire weist die Klage zuriick, und weist den jungen Kiinstlerfreund
in die Schranken.

Il faut donc que je vous parle encore de vous. Il faut que je m’applique a vous démontrer ce
que vous valez. C’est vraiment béte ce que vous exigez. On se moque de vous ; les plaisante-
ries vous agacent ; on ne sait pas vous rendre justice, etc., etc... Croyez-vous que vous soyez
le premier homme placé dans ce cas ? Avez-vous plus de génie que Chateaubriand et que
Wagner ? On s’est bien moqué d’eux cependant ? IIs n’en sont pas morts. Et pour ne pas
vous inspirer trop d’orgeuil, je vous dirai que ces hommes sont des modeles, chacun dans
son genre, et dans un monde trés riche et que vous, vous n’étes que le premier dans la dé-
crépitude de votre art. J'espére que vous ne m’en voudrez pas du sans-fagon avec lequel je
vous traite. Vous connaissez mon amitié pour vous.*® [Dann muss ich also von Thnen spre-
chen. Ich muss mich daran machen, Ihnen zu zeigen, was Sie wert sind. Es ist wirklich

83 Zu den Umstdnden: Wolfgang Drost: Der Dichter und die Kunst. Kunstkritik in Frankreich,
S. 273-276; Karin Westerwelle: Baudelaire und Paris, S. 420-427.

84 Aus der tberbordenden Fiille der Literatur sei Carol Armstrong: Manet Manette, S. 135-172,
hervorgehoben. Siehe auch: Theodore Reff: Manet. Olympia. New York 1976. Uber Victorine Meu-
rent: Margaret Mary Armbrust Seibert: A Biography of Victorine-Louise Meurent and Her Role in
the Art of Edouard Manet. Columbus 1986. http://rave.ohiolink.edu/etdc/view?acc_num=
0su1217266489; Eunice Lipton: Alias Olympia. A Woman’s Search for Manet’s Notorious Model and
Her Own Desire. Ithaca/London 2013 [1996].

85 Zum Skandal der Prostitution vgl. den klassischen Text: Timothy J. Clark: The Painting of Mo-
dern Life: Paris in the Art of Manet and his Followers. Princeton 1984, S. 79-146; sowie zum Hin-
tergrund: Nicola Behrmann: ,Sucht. Abgriindiger Korper. Die Prostituierte als Medium der
literarischen Moderne“. In: Verhandlungen im Zwielicht. Momente der Prostitution in Geschichte
und Gegenwart. Hg. von Sabine Grenz und Martin Liicke. Bielefeld 2015, S. 223-236.

86 Charles Baudelaire: A Edouard Manet. Jeudi 11 mai 1865. In: Ouevres complétes de Charles
Baudelaire. Correspondance générale. Bd. 5. Hg. von Jacques Crépet. Paris 1949, S. 95-97.


http://rave.ohiolink.edu/etdc/view?acc_num%3Dosu1217266489
http://rave.ohiolink.edu/etdc/view?acc_num%3Dosu1217266489

242 —— Michael F. Zimmermann

dumm, was Sie verlangen. Man mokiert sich iiber Sie; die Scherze regen Sie auf; man kann
Thnen nicht gerecht werden, etc. etc. ... Glauben Sie, der erste Mensch zu sein, dem es so
geht? Haben Sie mehr Genie als Chateaubriand oder Wagner? Dabei hat man sich auch
iiber sie mokiert. Sie sind daran nicht gestorben. Und um Ihnen nicht zu viel Stolz einzuflo-
f3en, werde ich Ihnen sagen, dass diese Manner Vorbilder sind, jeder in seiner Sparte, und
dies in einer sehr reichen Welt, und Sie, Sie sind nur der erste im Verfall Threr Kunst. Ich
hoffe, Sie nehmen mir die mangelnde Férmlichkeit, mit der ich Sie behandle, nicht iibel. Sie
kennen meine Freundschaft zu Ihnen.]

Die Deutung dieses Briefs ist denkbar kontrovers. Der Dichter vergleicht den
Maler mit einem Francois-René de Chateaubriand, als Romancier der wichtigste
Frithromantiker Frankreichs, und mit Richard Wagner. ,Der erste im Verfall sei-
ner Kunst“? Kann dies nicht ernst gemeint gewesen sein? Nur ein Ausrutscher in
der Freundschaft des Dichters und des jiingeren Malers? So versucht man, mit
wenigen Ausnahmen, in der Literatur, diese harsche Wertung, zugleich eine Zu-
rechtweisung, zu relativieren. Baudelaire war mit Manet eng befreundet, und die-
ser tat viel fir den Dichter, bis hin zu finanzieller Unterstiitzung. Dies aber lasst
das Urteil, ja das Verdikt, des Geistesaristokraten, der seinen Ruhm, wie er
wusste, dennoch dem Publikum verdankte, nur noch schwerer wirken.

»Décrépitude“ — dem Wort sind wir mehrfach begegnet. Es durchzieht wie
ein roter Faden, zuerst, 1855, die Kritik an dem ,Fanatiker Courbet, dann, 1859,
die Zuruckweisung der Anspriiche der Fotografie als Kunst, zugleich am Fort-
schrittsglauben, einem Tanz um das goldene Kalb. Als sein Schatten ldsst die ,,dé-
crépitude“ das Licht von ,,C.G.“ 1963 nur noch heller leuchten. Ja Manet sei
begabt, so unterstreicht Baudelaire weiter, wie er dies dfters schon seit 1859 getan
hatte. Aber die Begabung liegt fiir ihn, wie fiir so viele andere, im Pinselstrich, im
Detail, in einer Unbefangenheit und Eleganz, die Baudelaire durchaus bewundert.
Aber das Ganze, das er in Delacroix, Chateaubriand und Wagner fand, das findet
er bei Manet nicht mehr. Die alles einende ,imagination“ bescheinigt er ihm hier
und auch sonst nicht. Das ist konsistent. Und konsistent ist auch der Gebrauch
des Worts ,décrépitude“. Darum kommt man, so die hier erneut verfochtene
These, nicht herum.

An der Freundschaft und auch kiinstlerischen Solidaritdt zwischen den bei-
den Kiinstlern besteht kein Zweifel. Die Distanznahme, fiir die vielleicht Charles
Baudelaire als Freund, und nicht als Dichter und Kritiker, sich sofort entschuldigt,
ohne sie jedoch zu relativieren, hat ihre tragische Seite. Baudelaire war eben kein
Opportunist, er blieb sich treu — méglicherweise gerade um der Freundschaft wil-
len. Das hat, das Urteil sei erlaubt, Grofie.

Austausch und Wettstreit der Kiinstlerfreunde hat der Beitrag zu deuten ver-
sucht, und zugleich eine Antwort auf die Frage vorgeschlagen, ob das romanti-
sche Subjekt sich im Subjektivismus naturalistischer und impressionistischer



Baudelaire und Manet = 243

Programmatiken fortsetzt. Romantisch grundiert ist das Konzept, das Programm
eines Subjekts, das sich vorbehaltlos zu sich selbst bekennt — zur Authentizitat
verpflichtet, geradezu verurteilt, gerade weil es sich selbst nicht transparent ist,
der Kiinstler nicht etwa — im Besitz dessen, was er etwa an einer Akademie er-
lernt hat - sich génzlich seiner Fahigkeiten gewiss sein kann, auch nicht dessen,
welchen Schritt der Fortschritt ihm nahelegen wiirde. So ,macht“ er sein Werk
nicht, vielmehr offenbart sich seiner Vorstellungskraft geradezu, was nur durch
ihn présentiert und wirksam gemacht werden kann. Dies sieht Baudelaire bei De-
lacroix am Werk, sogar bei Guys, auch in seinen eigenen Visionen, die er oft in
seinen Gedichten in so strenge lyrische Formen gegossen hat.®’

Auch Manet folgt seinem Blick, der Wirklichkeit, wie sie sich ihm zeigt. Doch
fiir Baudelaire scheint er die Einheit seiner Vision aufzugeben, wenn er sich in
die feinsten sozialpsychologischen Schattierungen eines sozialen Felds einfiihlt,
wahrend er es dsthetisch gerade erst aufschliisselt, so selbstkritisch, so fern von
Klischees und sozialtypologischen Vorurteilen. Doch geht ihm dabei die Ganzheit
der Vision verloren, jedenfalls nach dem Urteil des Dichter-Freundes. So ist er fiir
diesen eben ,nur der erste im Verfall seiner Kunst“. Er sieht Manet als einen, der,
wie alle Naturalisten, die kiinstlerische Ganzheit an die Fotografie preisgegeben
hatte, an eine nicht mehr durchdrungene Wirklichkeit entfremdet — letztlich zu-
gunsten eines Fortschritts, der auf Entfremdung, mangelnde Beheimatung und
den Verfall des Verhaltnisses eines Subjekts zu seiner Welt hinausliuft.*® Nimmt
man das Wort ,décrépitude“ im kunstkritischen Schreiben Baudelaires zum Leit-
faden, kann man nur zu einem derartigen Ergebnis gelangen.

Manet tat alles, um seinem Freund Baudelaire zu folgen, doch konnte der
Dichter diese Gefolgschaft nicht akzeptieren. Umgekehrt blieb Manet davon iiber-
zeugt, dass seine Suche nach dem é&sthetischen Sinn des absolut Gegenwartigen,
gerade weil er sich daran auch verlor, Baudelaires und Delacroix’ Idealen ver-
pflichtet blieb. Dartiber hinaus holte er das Leithild des sich selbst zugleich uner-
griindlichen und doch verpflichteten Subjekts — eine solche Uberzeugung geht
aus seinem Oeuvre hervor — aus den Hohen nostalgischer Tradume, romantischer
Erzdhlungen herunter, sicher tief davon durchdrungen, dass er die Ideale kiinst-
lerischer Freiheit und Autonomie erst dadurch in seiner Gegenwart glaubhaft
und daher zukunftsfahig machte. Sein Werk ist dialogisch — erst in der Begegnung

87 Rachel Killick: ,Baudelaire’s versification: conservative or radical?“ In: The Cambridge Com-
panion to Baudelaire. Hg. von Rosemary Lloyd. Cambridge u. a. 2005, S. 51-68.

88 Lassen wir Manet Naturalisten sein, ,Impressionist“ ist er nicht, das ist eine Projektion der
auf ,Einordnung“ versessenen Kunstgeschichte. Vgl. Steven Eisenman: ,The Intransigent Artists
or How the Impressionists Got Their Name“. In: The New Painting. Impressionism 1874-1886. Hg.
von Charles S. Moffett. Washington DC, 1986, S. 51-60.



244 —— Michael F. Zimmermann

mit anderen kann in seiner Kunst auch das freie, offene Subjekt sich selbst begeg-
nen.®® Olympia“ [Abb. 7] blickt den Betrachtenden an, der sich dadurch auch
schon in einer Rolle wiederfindet, ob er sich nun als Kunde gesehen und treffend
eingeschatzt flihlt oder nicht. Bis zur spaten Bar aux Folies-Bergeére (1882) behélt
Manet diese Strategie bei, den Betrachter ins Bild einzuladen, wenn nicht gar in
die Szene zu zwingen.”® Baudelaires Werk dagegen ist oft von der monologischen
Perspektive der Romantik bestimmt, zugleich eines apokalyptischen Blicks auf
den Fortschritt.®* Mit Blick auf Manets Verstindnis des freien, kreativen, sich
selbst entriickten Subjekts wére es jedoch nicht falsch, den Maler unter die Ge-
genRomantiker zu zéhlen.

89 Michael Luthy: Bild und Blick in Manets Malerei. Berlin 2000, S. 93-120.
90 Michael Fried: Manet’s Modernism, or, The Face of Painting in the 1860s. Chicago 1996, S. 185-364.
91 Jaques Derrida: D’un ton apocalyptique adopté nagueére en philosophie. Paris 1983.



Christoph Rauen

(Gegen-)Romantik und (Gegen-)Ironie

in Liebesromanen von Leif Randt und Sally
Rooney

1 Romantik als Modellsystem und die
Konjunkturen der Ironie

Die deutschsprachige Romantik dient der Germanistik nicht selten als ,Modellsys-
tem* fiir Analysen moderner Literatur:' An ihr lassen sich, so scheint es, paradigma-
tisch Kommunikations- und Bewusstseinstechniken studieren, die in abgewandelter
Form und unter anderen Bedingungen bis heute aktuell sind. Hierzu zahlt die viel-
beschworene ,romantische Ironie, verstanden nicht mehr als rhetorische Figur des
Ausdrucks des Gemeinten durch sein Gegenteil, sondern als schwerer dingfest zu
machende, auf historisch spezifische Probleme der Makroepoche ,Moderne‘ bezo-
gene Reaktionsweise. Man kann sie als eine Form des Erwartungsmanagements be-
greifen, mit dem tiberzogene und kaum einlésbare Anspriiche, etwa an Identitat
(zum Beispiel des Bewusstseins mit sich selbst oder im Verhéltnis zu Kommunika-
tion und Verhalten), Authentizitdt und Originalitat, wie sie vermutlich erst in der
Moderne auf breiter Front vorgebracht werden, relativiert werden kénnen; in der
Weise ndmlich, dass ein Wissen um die Unzulédnglichkeit der jeweiligen Inhalte und
Ausdrucksformen mitkommuniziert und so erwartbare Kritik antizipierend ent-
schérft wird.* Funktionszuschreibungen an die traditionelle, vormoderne Ironie wie
die, wonach Ironie Tadel durch Lob ausdriickt oder umgekehrt, greifen hier nicht
recht, denn zwar beinhaltet auch die moderne Ironie ein negatives und distanzie-
rendes Moment; dieses ist jedoch héufig in einen tibergeordneten Funktionszusam-

1 Steffen Martus und Carlos Spoerhase: Geistesarbeit. Eine Praxeologie der Geisteswissenschaft.
Frankfurt am Main 2022, S. 226: ,Modellsysteme sind privilegierte Untersuchungsgegenstande,
die in einer wissenschaftlichen Disziplin einen ungewdéhnlich hohen Grad an Aufmerksamkeit
erhalten und (meist implizit) fiir eine spezifische Gruppe von Objekten exemplarisch ,einste-
hen‘.“ — Siehe auch Stefan Matuschek und Sandra Kerschbaumer: ,Romantik als Modell“. In: Auf-
kldrung und Romantik. Epochenschnittstellen. Hg. von dens. und Daniel Fulda. Paderborn 2015,
S. 141-155.

2 Christoph Rauen: ,Ironie“. In: Handbuch Historische Authentizitit. Hg. von Martin Sabrow und
Achim Saupe. Gottingen 2022, S. 243-249, hier S. 243. — Siehe dort auch die skizzenhafte Rekon-
struktion der Konjunkturen von Ironie und Ironiekritik um 1800 und 2000 sowie zahlreiche
Literaturverweise.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-013


https://doi.org/10.1515/9783111199733-013

246 —— Christoph Rauen

menhang eingebunden, innerhalb dessen es — positiv — der Erreichung eines an-
sonsten schwer oder gar nicht zu realisierenden Ziels dient.? Im Ergebnis erscheinen
w~menschliche[] Kulturleistungen und Lebensmuster unter den Aspekten von Plurali-
tét, Kontingenz, Geschichtlichkeit“.* Postrhetorische Ironie wird fiir gewohnlich in
einem Spannungsfeld zu ,Authentizitdt als Kommunikationsideal des ,freien, natiir-
lichen und individuellen Ausdruck[s]“ verortet, das in der biirgerlich-empfindsamen
Epoche entsteht.”

Auf das Einseitige und Zwanghafte solcher Forderungen nach Identitat (etwa
von Bewusstsein und Kommunikation) reagiert Friedrich Schlegels Ironiekonzept.
Schlegel verband damit unter anderem die Vorstellung eines in sich pluralen
Ichs, das potenzielle Spannungen zwischen heterogenen, gegenldufigen und in-
kompatiblen Inhalten durch Kompartmentalisierung, also Zuweisung zu abge-
schotteten Teilbereichen des Bewusstseins, handhabbar zu machen versucht. Das
Vorhandensein mehrerer Teilpersonlichkeiten, zwischen denen, in Abhangigkeit
von wechselnden Anforderungslagen, hin und her gewechselt werden kann, ist
dabei Voraussetzung fiir die gewtinschte Komplexitit und Flexibilitat. Denn

sich willkiirlich bald in diese bald in jene Sphére, wie in eine andre Welt, nicht blof8 mit
dem Verstande und der Einbildung, sondern mit ganzer Seele versetzen; bald auf diesen
bald auf jenen Teil seines Wesens frei Verzicht zu tun, und sich auf einen andern ganz be-
schrénken; jetzt in diesem, jetzt in jenem Individuum sein Eins und Alles suchen und fin-
den, und alle tibrigen absichtlich vergessen: das kann nur ein Geist, der gleichsam eine
Mehrheit von Geistern, und ein ganzes System von Personen in sich enthélt [..]18

In diesem Zusammenhang findet sich bei Schlegel eine Rhetorik der Verdingli-
chung und planvollen Selbststeuerung des Subjektes, die, ganz im Geist des politi-
schen Aufbruchs von 1789/90, auf maximale Plastizitdt bei minimaler Natur- und
Schicksalsabhéngigkeit ausgeht. Es komme darauf an, ,sich selbst nach Belieben
philosophisch oder philologisch, kritisch oder poetisch, historisch oder rhetorisch,

3 Werner Wolf: ,,Schutzironie‘ als Akzeptanzstrategie fiir problematische Diskurse. Zu einer ver-
nachléssigten Nahe erzeugenden Funktion von Ironie“. In: Irony revisited. Spurensuche in der
englischsprachigen Literatur. Festschrift fiir Wolfgang G. Miiller. Hg. von Thomas Honegger, Eve
Maria Orth und Sandra Schwabe. Wiirzburg 2007, S. 27-50.

4 Bérbel Frischmann: ,Ironie in der Philosophie und philosophische Ironie“. In: Ironie in Philoso-
phie, Literatur und Recht. Hg. von ders. Wiirzburg 2014, hier S. 9-35.

5 Ursula Geitner: Die Sprache der Verstellung. Studien zum rhetorischen und anthropologischen
Wissen im 17. und 18. Jahrhundert. Tiibingen 1992, S. 3.

6 Friedrich Schlegel: Athendumsfragment 121. In: Kritische-Friedrich-Schlegel-Ausgabe (KFSA),
Bd. 2. Hg. von Hans Eichner. Miinchen 1967 [1798], S. 185.



(Gegen-)Romantik und (Gegen-)Ironie = 247

antik oder modern stimmen [zu] konnen, ganz willkiirlich, wie man ein Instru-
ment stimmt, zu jeder Zeit, und in jedem Grade*.”

Doch auch die Unwégbarkeiten, Irritationspotentiale, Grenzen und Risiken
einer so verstandenen Ironie spielen bereits bei Schlegel eine Rolle, etwa in Uber
die Unverstdndlichkeit (1799). Darin wird das Umschlagen von Ironie als einer Form
des Spielrdume erdffnenden ,Erwartungsmanagements‘ in normative Festlegungen
und Zwang thematisiert (,wenn man [...] wider Willen Ironie machen muf“),?
ebenso wie eine Entwertung dieses Mittels durch einen standardisierten und in-
flationdren Gebrauch (,wenn die Ironie Manier wird“).® Kritik an Ironie und
Humor, wie sie mit anderem Schwerpunkt und in anderer Absicht dann traditions-
bildend Hegel in den Vorlesungen zur Asthetik vorbringen wird, die den vermeintli-
chen Subjektivismus und die fehlende Fahigkeit zur Anerkennung ,substanzieller*
iiberindividueller Normen moniert,'° ist also nicht ausschlieflich Sache externer
Beobachter der Romantik, sondern — man denke nur an die problematischen, zwi-
schen Melancholie und Scherz hin- und hergerissenen Ironiker-Figuren bei Ludwig
Tieck (etwa Rudolf/Roderigo in Franz Sternbalds Wanderungen, 1798) und E.T.A.
Hoffmann (zum Beispiel der Musikkapellmeister Johannes Kreisler) — integraler Be-
standteil der Romantik selbst. Bei Tieck wie Hoffmann geht die Disposition der
,SpafSmacher und ,Grimassenschneider‘ fast immer auf Enttduschungen und Welt-
vertrauenskrisen zuriick. Der Humor der Figuren ist, wie es in Das Abenteuer der
Sylvester-Nacht heifdt, von der Art, die ,nur aus dem tief bis auf den Tod verletzten
Gemiite kommt“ ™

Fragt man nach Kontexten und Konjunkturen, die ,Ironie‘ und ,Ironiekritik‘
seit ihrer ,Erfindung‘ durchlaufen haben, so erdffnet sich ein weites Feld. Um nur
Beispiele aus dem 20. Jahrhundert zu nennen, sei auf die neusachlichen ,Verhal-
tenslehren der Kélte‘ verwiesen, denen Brecht im Lesebuch fiir Stddtebewohner
eine giiltige Gestalt verliehen hat: Im Stil eines Ratgebers wird eine deutlich har-
schere, nassforschere Version dessen geliefert, was Friedrich Schlegel unter ,Urbani-
tat* verstand. So heifst es im ersten Gedicht dieses Hymnus auf die Unverbindlichkeit:

7 Friedrich Schlegel: Lyceumsfragment 55. In: KFSA, Bd. 2 [1797], S. 154.

8 Friedrich Schlegel: Uber die Unverstindlichkeit. In: KFSA, Bd. 2 [1799], S. 363-372, hier S. 369.

9 Ebd. - Siehe dazu Peter L. Oesterreich: ,Ironie“. In: Literarische Romantik. Hg. von Helmut
Schanze. Stuttgart 2008, S. 174-188, hier S. 181. Oesterreich rekonstruiert Schlegels Problematisie-
rung einer auf Selbstiiberbietung angelegten Ironie: ,Die Attraktivitit der Ironie, die vor allem in
ihrer Abweichung und Kontrastwirkung zur Gewohnlichkeit besteht, kann sich ndmlich durch
ihren unbegrenzten Gebrauch selbst zerstoren.“

10 Siehe dazu die Einleitung zu diesem Band, S. 2.

11 E.T.A. Hoffmann: Fantasiestiicke in Callot’s Manier. In: Ders.: Werke 1814. Hg. von Hartmut
Steinecke. 2. Aufl. Frankfurt am Main 2015, S. 336.



248 —— Christoph Rauen

Was immer du sagst, sag es nicht zweimal

Findest du einen Gedanken bei einem andern: verleugne ihn.
Wer seine Unterschrift nicht gegeben hat, wer kein Bild hinterlief§
Wer nicht dabei war, wer nichts gesagt hat

Wie soll der zu fassen sein!

Verwisch die Spuren!"

Die Faktur des Gedichtes selbst kann insofern als ironisch bewertet werden, als
seine Aussage strukturell in der Schwebe gehalten wird, denn am Ende ist der
Text als zitierte Fremdrede ausgewiesen: ,(Das wurde mir gesagt).“

Fur die Nachkriegszeit konnen Popkunst und -theorie genannt werden. Bei
Andy Warhol geht es um einen Zugang zur US-amerikanischen Alltags-, Werbe-
und Konsumkultur, der auf explizite Kommentare und Bewertungen im Sinne von
Kultur- und Konsumkritik verzichtet.!* Susan Sontags Notes on Camp (1964) umrei-
BBen (sub-)kulturelle Praktiken, die spater unter Bezeichnungen wie ,bad taste“ und
»guilty pleasures“ prominent werden. ,Camp“ meint eine elaborierte Rezeptions-
weise fragwiirdiger kunstlerischer Artefakte, die in der Tradition des Dandyismus
mit asthetischem Wert aufgeladen und im Kontext distinktionspolitischer Konflikte
als ,Erkennungszeichen kleiner urbaner Gruppen“ gegen einen etablierten Mittel-
schichten-Geschmack in Stellung gebracht werden. Sie dient einer ,Aristokratie des
Geschmacks™® zur Selbstermachtigung. Das paradigmatische dsthetische Urteil lau-
tet in diesem Zusammenhang, dass etwas gut sei, ,weil es schrecklich ist«Y” Ein we-
sentliches Element ist dabei metareprasentativer Art und bringt die Kontingenz und
Konventionalitidt von Gegenstdnden zum Ausdruck: ,Camp sieht alles in Anfith-
rungsstrichen: nicht eine Lampe, sondern eine ,Lampe‘; nicht eine Frau, sondern
eine ,Frau‘. Camp in Personen oder Sachen wahrnehmen heifSt die Existenz als das
Spielen einer Rolle begreifen.«®

Daran schliefst der intellektuelle westdeutsche Popdiskurs linker Kulturjour-
nalisten, Schriftsteller, Musiker und bildender Kiinstler um 1980 (Diedrich Diede-
richsen, Rainald Goetz, Joachim Lottmann, Albert Oehlen und andere) an, wobei

12 Bertolt Brecht: Lesebuch fiir Stddtebewohner. In: Grofse kommentierte Berliner und Frankfur-
ter Ausgabe. Bd. 2. Hg. von Jan Knopf und Gabriele Knopf. Berlin u. a. 1988 [1930], S. 156-176, hier
S.157.

13 Ebd.

14 Andy Warhol und Pat Hackett: Popism. The Warhol Sixties. Orlando 1980.

15 Susan Sontag: ,Anmerkungen zu ,Camp‘“. In: Dies.: Kunst und Antikunst. 24 literarische Analy-
sen. Hamburg 2004 [1964], S. 322-341, hier S. 79.

16 Ebd, S. 80.

17 Ebd, S. 76.

18 Ebd, S. 85.



(Gegen-)Romantik und (Gegen-)Ironie =—— 249

hier fast durchgéangig auf die Bezeichnung ,Ironie verzichtet und Formeln wie
,Subversion durch Affirmation‘ bevorzugt werden. Diederichsen richtet sich in
Artikeln fiir die Musikzeitschriften Sounds und Spex sowie in dem Buch Sexbeat
(1985) vor allem gegen den kulturellen Konservativismus einer sozialdemokrati-
schen BRD der 1970er und 80er Jahre sowie gegen linken Anti-Konsumismus. Er
engagiert sich anfangs fiir eine postmoderne, an die historischen Avantgarden
(vor allem den Situationismus) anschlieffende, popkulturelle Linke, die sich von
den Authentizititsforderungen und dem Moralismus der herkommlichen, in den
1960er und 70er Jahren politisierten Jugend- und Gegenkultur abgrenzt.

Genannt werden konnen ferner auch die Auseinandersetzungen um eine ironi-
sche ,(Neo-)Popliteratur um das Jahr 2000 (Christian Kracht, Benjamin von Stuck-
rad Barre, Florian Illies und erneut Rainald Goetz). Wie beim Popjournalismus
spielen feuilletonistische, essayistische, autobiografische und (generations-)soziolo-
gische Gegenwartsdiagnosen und Erzahlmuster eine Rolle, etwa was die Kooptation
einer urspringlich als emanzipatorisch verstandenen Ironie durch eine ,neolibe-
rale Spafigesellschaft angeht; moralische und politische Fluiditét, so heifit es, gelte
in einer flexibilisierten Arbeitswelt, die Individuen zu Unternehmern ihres Selbst
mache, als gesellschaftlich erwiinschte Eigenschaft. Hier dridngen sich strukturelle
Ahnlichkeiten zum Gestaltbarkeitsoptimismus und der eingangs skizzierten Idee
einer Kompartmentalisierung und situationsaddquaten Flexibilisierung des Be-
wusstseins bei Friedrich Schlegel auf, insofern es den ,Poptheoretikern‘ darum
geht, ,das Nichtauthentische zu gestalten“ und ,Entfremdung [...] als Chance zu
erkennen, das eigene Seelen- und dsthetische Leben zu objektivieren und zu
programmieren.*

Innerhalb von Popdiskurs und Popliteratur entwickeln sich Gegen-Narrative
vom krisenhaften Einbruch einer existenziellen ,Realitdt’, die auf individueller wie
kollektiver Ebene die aufgebaute ironische Distanz wegfegt und zur Anerkennung
uberindividueller und bleibender Werte zwingt: Ereignisse wie die Aids-Epidemie
der 1980er Jahre und das Ende der sozialliberalen Koalition unter Helmut Schmidt
1982,%° die Terroranschldge vom 11. September 2001 oder der Amtsantritt Donald
Trumps im November 2016, iiber die es heifst, sie wiirden dazu drdngen, die Ambi-
guitatslust und Positionslosigkeit der Ironie aufzugeben und ,Farbe zu bekennen’,
das heifst ein neues Verhéltnis zur Welt und sich selbst zu entwickeln, das starker
auf Identititen setzt und fiir das womdglich auch Opfer zu bringen sind. Mit
Trump etwa sahen manche das Ende eines ,Age of Irony“ gekommen und zogen

19 Diedrich Diederichsen: ,And then they move, and then they move - 20 Jahre spater. In:
Ders.: Sexbeat. 1972 bis heute. K6ln 2002 [1985], S. I-XXXIV, hier S. II.
20 Siehe dazu Diederichsens Vorwort zur Neuauflage von Sexbeat, ebd.



250 —— Christoph Rauen

daraus die Konsequenz, ,to ditch the culture of sarcasm and self-infantilization“.?!

Als neues Ziel wurde ausgegeben, dass nun eine verbindliche, Machtfragen ernst
nehmende und in effektives Handeln umsetzbare Haltung zu entwickeln sei, ohne
dass diese inhaltlich genauer bestimmt worden wére. Es liegt aber nahe, die mit
»~MeToo%, ,Identitatspolitik“ und dem Krieg in der Ukraine verbundenen Diskussio-
nen und Positionen und speziell eine neue Vorsicht, wenn nicht Abneigung gegenii-
ber Phdnomenen der Ambivalenz und Transgression vor diesem Hintergrund zu
sehen.

2 fur immer pendeln“. Randts Allegro Pastell

Unter den aktuellen Beispielen fiir literarische Texte, die in dem skizzierten Zu-
sammenhang diskutiert werden, gehoren die Romane Leif Randts zu den promi-
nentesten. Der letzte, Allegro Pastell (2020), erzahlt die Geschichte einer vom
Frihling 2018 bis Sommer 2019 dauernden Liebesbeziehung zwischen dem in
Maintal bei Frankfurt wohnenden Webdesigner Jerome Daimler und der in Berlin
lebenden Romanautorin Tanja Arnheim. Das Verhdltnis kriselt recht frith und
wird daraufhin von Tanja auf Eis gelegt. Als sie sich Jerome erneut anzundhern
versucht, erfahrt sie, dass er mit einer ihm seit Kindheitszeiten bekannten Frau
Nachwuchs erwartet und eine Wiederaufnahme der Beziehung mit Tanja nicht
mehr infrage kommt.

Der Roman wurde von der Literaturkritik, mal ablehnend, mal positiv, als Wie-
derauflage romantischer, ironischer und popliterarischer Haltungen und Verfahren
rezipiert. Ekkehard Knorer attestiert dem Text, einen ,Punkt der Unentscheidbar-
keit“ und Ambivalenz anzuvisieren, um so gangige ideologische, moralische und
dsthetische Orientierungsmuster zu unterlaufen: ,Das ist Leif Randts Kunst (manche
finden sie groR, ich finde sie unertraglich).“** Michael Navratil hingegen lobt Randt
als ,Meister des schwebenden Sowohl-als-auch“ und Allegro Pastell als ,spate, be-
sonders raffinierte Manifestation des Pop-Romans“ sowie ,genialen Relaunch friih-
romantischer Poetik?

21 Christy Wampole: ,How to Live Without Irony (for Real, This Time) “. In: The New York
Times, 19.12.2016. https://www.nydmes.com/2.0i6/r2-/r9/opinion/how-to-live-without-irony-for-real
this-time-.html (03.11.2023).

22 Ekkehard Knérer: Notizen 2020. https://www.cargo-film.de/notizen-2020/ (03.11.2023).

23 Michael Navratil: ,Die reale Kiinstlichkeit des Gliicks. Leif Randt erzahlt in ,Allegro Pastell’
von hyperreflektierten Millennials, selbstgewdéhlten Fernbeziehungen und der Gegenwart als
Utopie“. In: Literaturkritik 3 (2020). https://literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=26570
(03.11.2023).


https://www.nydmes.com/2.oi6/r2-/r9/opinion/how-to-live-without-irony-for-realthis-time-.html
https://www.nydmes.com/2.oi6/r2-/r9/opinion/how-to-live-without-irony-for-realthis-time-.html
https://www.cargo-film.de/notizen-2020/
https://literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id%3D26570

(Gegen-)Romantik und (Gegen-)Ironie =—— 251

Um sich ein eigenes Bild zu machen, kann man bei der eigentiimlichen Figu-
renkonstruktion ansetzen, die Randt nicht nur hier, sondern auch in seinen ande-
ren Romanen préferiert. Er zeichnet Menschen, die standig damit beschéftigt sind,
eine ,mittlere [..] Ausgewogenheit“ herzustellen,* wie Moritz BaRler das mit Blick
auf den Vorgangerroman Planet Magnon (2015) formuliert hat. Deutlich wird das
beispielsweise, wenn Jerome in Allegro Pastell zum ersten Mal auf Tanja trifft und
darauf achtet, dass sein Lob fiir ihr Werk nicht zu ,tiberschwénglich“ geré\t.25 Es
lasst sich auch den Bemithungen der Figuren um eine didtische Lebensfithrung ab-
lesen, etwa wenn Jerome den Eindruck hat, dass seine ,[d]ufsere und innere Per-
sonlichkeit [...] in keiner souverdnen Distanz mehr zueinander“ stehen, und er sich
fragt, ,0b er dagegen ansteuern konnte, indem er zum Beispiel ganz aufhorte, Alko-
hol zu trinken, oder indem er sich im Gegenteil wieder haufiger gehen lief3“ [AP
204]. Sein Ziel ist eine ,souverane Distanz zu den Dingen“ [AP 15], die aber Empa-
thie und Leidenschaftlichkeit nicht ausschliefSen soll. Ausschlége auf der Skala, wie
sie durch Drogen, Sex oder Sport zustande kommen konnen, aber auch durch
krisenhafte Momente wie Konflikte mit Freunden und Partnern, sind dabei im Rah-
men einer konsequent-hedonistischen und pragmatischen Einstellung, die grund-
satzlich ein weites Spektrum an Erlebnisméglichkeiten auskosten will, erwiinscht
oder doch miteinkalkuliert, nur wird peinlich darauf geachtet, dass sie keine un-
kontrollierbare Eskalation ausldsen.”® Ironische Verhaltensweisen spielen dabei
insofern eine Rolle, als wiederholt auf scherzhafte Weise problematische Aspekte
von Normalitdt und Durchschnittlichkeit zum Ausdruck gebracht werden, etwa
wenn Jerome, dessen Vater und Bekannte durch Ubertreibung mehr oder weniger
humorvoll-distanzierend ihre Verankerung in der regionalen Kultur kommentie-
ren und ein ,ausgestelltes* Hessisch sprechen, in Apfelwein-Stuben gehen oder
sich zur BegriiBung rituell auf den Riicken klopfen. Ahnliches lésst sich beobach-
ten, wenn Jerome und die spatere Mutter seines Kindes, Marlene Steidl, bei
einem Rendezvous demonstrativ besonders einfache und traditionelle Gerichte
wie ,Kochkéseschnitzel“ wahlen und darum wetteifern, ,wer weniger eitel und
in Konsumfragen der normalere Hesse war*. [AP 149]

Immer wieder sind dabei auch Artikulationen von Differenzbewusstsein und ein
Sich-Brechen durch Ironie von Bedeutung. Die Figuren registrieren, wenn ihr Selbst-
verstandnis als moderne stilbewusste Individuen und eine von ihnen antizipierte

24 Moritz Bafiler: Populdrer Realismus. Zum International Style gegenwidrtigen Erzihlers. Min-
chen 2022, S. 367.

25 Leif Randt: Allegro Pastell. Koln 2020, S. 19, im Folgenden als ,AP“ mit Seitenzahlen zitiert.

26 Siehe dazu auch diese Stelle: ,Tanja und Amelie hatten gelernt, auch die eher anstrengenden
Eigenschaften der jeweils anderen zu mogen, Reibung war jederzeit moglich, aber es eskalierte
nie“ [AP 28].



252 —— Christoph Rauen

Aufiensicht auf ihr Tun auseinanderklaffen und sich Situationen und Gesten im
Beziehungsleben einstellen, die auf Beobachter bieder und traditionsverhaftet
wirken konnten. So heif$t es tiber einen Besuch Tanjas in Maintal:

Sie saflen Arm in Arm auf Jeromes anthrazitfarbener Couch in Siidhessen. Zu keinem Zeit-
punkt hatte Jerome das Gefiihl, dass ihnen beiden dieses Bild vollends entsprach, er hatte
auch nicht das Gefiihl, auf seiner Couch in seinem Haus zu sitzen, aber er fiihlte sich gut.
~Morgen soll es regnen®, sagte Tanja mit Blick auf ihr Telefon. [AP 20 f.]

Auf struktureller Ebene lésst sich das mit dem romantischen Ironie-Konzept ver-
gleichen, insofern es um die Kommunikation der verbleibenden Differenz zwi-
schen einem aktuellen Zustand und einer Erwartung geht. Doch wahrend es bei
Schlegel die Erwartung einer ,vollstindigen Mitteilung‘ und letztlich des ,Unbe-
dingten’, ,Absoluten ist,”’ steht bei Randts Figuren ein durch Représentationen
unerreichtes und vielleicht unerreichbares Ideal-Ich zur Diskussion.

An anderer Stelle wird die Klischeehaftigkeit des eigenen Verhaltens als Lieb-
haber vermerkt. Abweichungen vom Erwarteten werden mit Rollendistanz beant-
wortet, so etwa, als Jerome Tanja am Bahnhof abholt und mit ihr ,Hand in Hand
in Richtung U 4“ [AP 10] geht:

Jerome hatte sich nur selten zuvor dafiir entschieden, an der Hand eines Girlfriends durch
Menschenansammlungen zu gehen. An der Seite von Tanja hinterfragte er dieses Bild nicht
einmal mehr. [...] Jerome kokettierte mit der Rolle des tibergliicklichen heterosexuellen Part-
ners. In einem Moment machte er die U4 in Richtung Enkheim zu seiner eitlen Biihne, im
nachsten vergafd er seine Umwelt komplett. [...] Jerome mochte den Gedanken, daf er sich
selbst gegebenenfalls unertraglich finden wiirde, kdnnte er sich hier in der U4 von aufien
sehen. [AP 10 f]

Tanja setzt noch einen drauf, wenn sie feststellt, sie erlebe den Kontrast zwischen
dem Leben in den Bahnen einer heterosexuellen weifien Mittelstandshiografie
und ihrer gesellschaftspolitischen Position dazu als Quelle von Vergniigen. Sie
freut sich am bis zur Paradoxie zugespitzten Urteil und gibt in einem Interview
zu Protokoll,

dass sie sich zunehmend vor heterosexuellen Paaren ekele. Das Wort ekeln hatte sie dabei
bewusst gewdhlt, in dem Wissen, dass es eigentlich viel zu hart war. Echten Ekel empfand
sie ndmlich nicht, wenn sie Dinge sah, die als normal galten — dafiir war ihre Kindheit viel
zu glicklich gewesen. Dennoch hatte sie ihre helle Freude daran, im Radio auszusprechen,
dass von zufriedenen Hetero-Paaren kein Fortschritt ausgehen konne. Im selben Interview
hatte sie zugleich nicht verheimlicht, dass sie selbst schon mit mehreren Mannern recht

27 ,Die sokratische Ironie [...] enthalt und erregt ein Gefiihl von dem unaufléslichen Widerstreit
des Unbedingten und des Bedingten, der Unméglichkeit und Notwendigkeit einer vollstdndigen
Mitteilung.“ Friedrich Schlegel: Lyceumsfragment 108. In: KFSA. Bd. 2 [1797], S. 160.



(Gegen-)Romantik und (Gegen-)Ironie = 253

Kklassisch liiert gewesen war. ,Faktisch lebe ich Dinge aus, die ich ideell ablehne. Ich glaube
das ist normal. Man muss in der Lage bleiben, derartige Widerspriiche zu geniefsen.‘ [AP 67]

Ambiguitétstoleranz und, als Steigerung, eine irgendwie frivole Lust an gelebten
Paradoxien spielen in Romantik wie Poptheorie eine prominente Rolle und erfahren
hier eine Neuauflage im Kontext zeitgendssischer identitdtspolitischer Diskussionen.
Tanja behauptet eine gesellschaftliche Verbreitung des besagten Widerspruchsbe-
wusstseins, was auf eine Normalisierung einer ,ironischen‘ Lebensfiihrung verweist.

Die Homoostaase wird nun bei beiden Figuren gestort, als Tanja um die Zeit
ihres 30. Geburtstags tibellaunig und dem unterm Strich etwas gleichmiitigeren
Jerome gegentiber ausfillig wird. Als sie die Beziehung fiir ein sexuelles Aben-
teuer unterbricht, reagiert Jerome zundchst verstandnislos, verlegt sich dann
aber auf eine Vertiefung der bereits angebahnten Affare mit Marlene. Der Roman
verhandelt hier, ob oder inwieweit romantische Liebe mit Ironie im dargelegten
Sinn kompatibel ist. Fiir Tanja hdngt eine gelingende Partnerwahl in erster Linie
davon ab, ob ,die Chemie stimmt’, das heif$t, es handelt es ich um einen manipu-
lierbaren, herstellbaren, gestaltbaren Umstand. Als ihr Verhéltnis zu Jerome be-
reits erschiittert ist, besuchen die beiden gemeinsam eine Hochzeit und nehmen
dort Ecstasy ein. Die korperliche Ndhe Jeromes empfindet Tanja in diesem Zu-
stand als ,richtig“, ,vieles andere wéare aber ebenfalls richtig gewesen. Wenn
man so wollte, gab es jetzt, am vielleicht warmsten 13. Oktober der Dekade,
nichts, das absolut falsch gewesen wére.“ [AP 174] Die Kontingenz der augenblick-
lichen Empfindungen, deren Bedingtheit durch situative Faktoren sowie eine
gewisse Beliebigkeit und Austauschbarkeit des Gegentibers stehen in einem Span-
nungsverhaltnis zum Absolutheitsanspruch wie zur Individualitdtsemphase passio-
nierter Liebe. Jerome wiederum kommt auf dem Tiefpunkt seines Liebeskummers
Tanja wegen zu der nicht minder ntichtern, ja desillusioniert anmutenden Einsicht,
dass Bindung mit erheblichen Risiken verbunden sei und man sich folglich ,nie
abhéngig von Einzelpersonen“ [AP 247] machen dtirfe.

Hinzu kommt, dass die romantische Liebe ihrem Ideal nach auf Dauer hin-
auswill, ,Ironiker‘ aber Vorlaufigkeit und Flexibilitat schitzen und Fixierungen
als Gefahr fiir die Kreativitdt betrachten. Hier ist an den romantischen Problem-
komplex einer grundsatzlichen Unzufriedenheit mit dem Gegebenen zu erinnern,
des endlos sich erneuernden Strebens nach dem Unbekannten und Unverfiigha-
ren sowie der im Extremfall pathologischen Rastlosigkeit und Progressivitit.
Nach Goethes Faust hat Ludwig Tieck dies anhand von Rudolf in Franz Sternbalds
Wanderungen gestaltet, der bereits eine passende Partnerin gefunden hat, sie



254 —— Christoph Rauen

aber zugunsten des Offenhaltens erotischer Optionen verlasst.”® Im Runenberg
spitzt Tieck das zu einer tragisch-ausweglosen Aporie zu, wenn die Hauptfigur
sich nach Jahren der Ehe wie ein riickféllig werdender Stichtiger an die eindriick-
liche Begegnung mit einer nackten Frau erinnert, die als Phantom der Inbegriff
des Unverfligharen ist, und ihr letztlich das Familiengliick opfert. Etwas von die-
ser Problemdiagnose bleibt noch bei Randt erhalten, doch ohne, dass es mit ver-
gleichbarem Nachdruck und Pathos aufgegriffen wiirde. Tanja jedenfalls scheint
sich mit der Kreisstruktur des Begehrens und der Unmoglichkeit einer dauerhaf-
ten Erfullung abgefunden zu haben. Sie fragt Jerome riickblickend, ob eine lan-
gere Beziehung mdglich und sinnvoll gewesen waére:

Was hétte noch werden sollen? Schleichende Entfremdung? Ein Baby, das keiner von uns
wirklich will? Eine gemeinsame Wohnung in Berlin, in Wolfsburg, in Kopenhagen? Oder fiir
immer pendeln zwischen Hessen und Berlin? Vielleicht am ehesten das. Zwei alternde Men-
schen im ICE. Dann im FlixTrain. Dann wieder im ICE. [AP 277]

Die Schwierigkeiten der Vereinbarkeit von Liebe und ,Ironie‘ zeigen sich unter
anderem beim Thema ,Familiengriindung“. Tanja ist sich angesichts der Belas-
tungen und Einschrédnkungen, die sie mit dem Aufziehen von Kindern verbindet,
sicher, auf Nachwuchs verzichten zu wollen. An ihrem Geburtstag schreibt sie:
»Stell dir vor, vor dir liegen deine Dreifiger und du weifdt, dass du keine Kinder
willst. What a playground!“ [AP 63] Jerome hingegen ist von Anfang an offener
fir die der Elternrolle inhdrenten Mdglichkeiten, durchaus auch im Sinne einer
Perfektionierung der pragmatisch-flexiblen Ironiker-Existenz. So beobachtet er
an seinem Vater eine Souveranitat und Heiterkeit, die er auf die Eltern-Rolle und
die damit verkniipfte Reduzierung von Selbsthezogenheit zurtickfiihrt. Er fragt
sich, ob man sich einen ,spezifischen Humor“ erst aneignen konne, ,sobald man
sich mit der Geburt eines Kindes selbst ein Stiick aufgegeben habe [AP 48]. An-
ders als Tanja sieht er die Verbindlichkeit biologisch-sozialer Beziehungen nicht
primér als Freiheitsverlust, sondern Bedingung einer gewissen ,erwachsenen’
Gemuitsruhe.

An diesem Punkt zeigt sich, dass die Figuren einander nicht nur &dhneln, son-
dern als unterschiedliche Auspragungen des Typus des ,ironischen‘ Lebenséstheten
auch komplementdr angelegt sind. Tanja tendiert im Spannungsfeld zwischen Kon-
trollverlust und Anhedonie eher zu ersterem. Sie ist stirker dem Ideal permanen-
ter Jugendlichkeit und Bindungslosigkeit verpflichtet, vignettenhaft macht das die

28 Siehe dazu Michael Titzmann: ,,Aufklarung‘ und ,Romantik‘. Zum theoretischen Status zweier
Begriffe“. In: Aufkldrung und Romantik. Epochenschnittstellen. Hg. von Daniel Fulda, Sandra
Kerschbaumer und Stefan Matuschek. Paderborn 2015, S. 69-86, hier S. 77f.



(Gegen-)Romantik und (Gegen-)Ironie = 255

Randbemerkung deutlich, dass sie bei Sprachnachrichten ,ungern auf behalten*
[AP 72] driickt. Deshalb kann es auch nicht verwundern, dass sie und nicht Jerome
die Beziehung beendet. Sie ist ,fasziniert” vom eigenen ,Kontrollverlust, als sie fiir
eine Affdre eine langjahrige Freundschaft riskiert [AP 109]. Bezeichnenderweise
kann sie sich erst nach dem Scheitern der Beziehung zu einem ,Ich liebe dich“ [AP
278] Jerome gegeniiber durchringen. Zu diesen letzten Worten des Romans sei
noch einmal Bafdler zitiert:

Als Autorin ist Tanja letztlich den zukunftsoffenen Moglichkeitsstrukturen radikaler ver-
schrieben als Jerome. Der droht bereits mit der von ihm programmierten Website tanja-
arnheim-space, seinem Geburtstagsgeschenk zu ihrem Dreifdigsten, sie zu sehr festzulegen,
und wird am Ende des Romans auch mit einer anderen Frau ein Kind, einen SUV und ein
Einfamilienhaus in Maintal haben. Erst als Tanja diese Art von Schliefung nicht mehr
droht, kann sie die finalen Worte dieses post-postmodernen Liebensromans (nicht sprechen,
sondern) schreiben [...].2

Fiir Jerome sind Sicherheit und Vertrautheit wichtiger als fiir Tanja, weshalb ihn
das Ende der Beziehung stdrker beunruhigt. Doch die Verwandtschaft mit Tanja
macht sich wieder bemerkbar, wenn er zum Ende des Romans hin, als sich fiir
ihn eine Kleinfamilien-Existenz abzeichnet, eine Midlife-Crisis am Horizont her-
aufddmmern sieht, bei der sich ,vermutlich [...] alles so anfiihlte, als wére es
schon mehrfach da gewesen, bei gleichzeitig sinkender Intensitét. Als wiirde man
zwar nicht die Kontrolle verlieren, aber die Begeisterung.“ [AP 246] Beide Figuren
versuchen ,Kontrolle‘ und ,Begeisterungsfahigkeit‘ zu vereinbaren, setzen aber
unterschiedliche Prioritéaten.

Am Ende ldsst der Roman im Unklaren, ob das Gleichgewicht der Figuren je
ernsthaft gefahrdet war oder ob es sich bei dem vermeintlichen Zusammenbruch
eines Lebensmodells nicht eher um dessen krisenbedingte Weiterentwicklung
handelt, denn was Tanja angeht, erreicht der Lieheskummer zu keinem Zeitpunkt
eine grundstiirzende Intensitét; der ,,Grad des Leids®, schreibt sie riickblickend,
sei ,okay“ gewesen [AP 276], was sich auch als Bagatellisierung lesen lasst. Je-
romes Entscheidung hingegen, Vater zu werden, kann sowohl als Einschwenken
auf einen vorgezeichneten, traditionellen Lebensweg als auch als originelle Ab-
weichung von einem zeitgendssischen Single-Lifestyle gewertet werden.*

29 Moritz Bafiler: Populdrer Realismus, S. 274 £.

30 Tanja kommentiert diese Entscheidung so: ,Man konnte es fiir den normalen, quasi-
reaktionédren Verlauf halten, aber in deinem Fall ist es das nicht. Was wére akzeptierter als ein
narzisstischer Webdesigner, der sein Leben lang kinderlos bleibt? Ich empfinde es fast als sub-
versiv, dass du Vater wirst. Und cute ist es sowieso“ [AP 278]. Das Wort ,subversiv‘ ruft die Se-
mantik der politisierten Ironie in Erinnerung.



256 —— Christoph Rauen

Was die Handlung und das Wertesystem der Figuren angeht, sei abschlie-
Bend kurz auf das Thema ,Religion“ eingegangen, das in dem Roman nicht hau-
fig, aber in auffélliger Weise aufgegriffen wird. Man kénnte meinen, dass die
abgeklart-pragmatische Weltsicht und Lebensweise der Protagonisten religioses
Engagement ausschlieflen. Doch in Tanjas neuem Roman soll Religion an die
Stelle der Psychologie treten, was Jerome entgegenkommt, ,[d]enn wihrend man
seiner Psyche oft schutzlos ausgeliefert schien, lief$ sich die eigene Religiositat wo-
moglich designen®. [AP 22] Er und Marlene sprechen dartber, dass ihr Kind ,,zum
Beispiel eine sinnvolle Religion erlernen [AP 269] kdnne. Dass Religion ,erlern-
bar‘, also entscheidungsabhéngig sei, steht in einem Spannungsverhéltnis dazu,
dass sie es mit dem Nicht-Kontingenten, Unbezweifelbaren und deshalb auch
nicht Wahlbaren zu tun habe. Gleichwohl versucht vor allem Jerome, sie in seine
ironische Lebensfithrung zu integrieren, wodurch sie freilich modifiziert und ihr
Absolutheitsanspruch relativiert wird. Das lasst sich schon an der Form erken-
nen, die Jerome wahlt, um das Thema mit Marlene zu diskutieren: Er hilt eine
Power-Point-Prasentation, die eine Entscheidung dariiber herbeifiihren soll, wie
mit der Schwangerschaft Marlenes umzugehen sei.

Wenn man an dem Roman abschliefSend ,Ironie“ als Thema bzw. Bestandteil
der erzahlten Welt und Haltung der Figuren von Ironie als literarischem Verfah-
ren und textstrukturierendem Prinzip unterscheiden mdchte, so muss man auf
die Erzahlstruktur eingehen. Es liegt eine heterodiegetische Erzdhlinstanz vor,
die abwechselnd aus der Innenperspektive der beiden Hauptfiguren berichtet,
was Ekkehard Knorer als Affirmation der Weltsicht der Figuren deutet und
moniert:

Die ungeheure Enge des Ganzen, literarisch wie existenziell, wird nicht reflektiert. Ertrag-
lich ware sie, liefSe sich unterstellen, dass dieses Erzdhlen eine Instanz impliziert, die sich
zum Geschilderten als tota allegoria totalironisch verhélt. Mir freilich scheint das Einvers-
tandnis auch der impliziten Instanzen mit dem Erzéhl(t)en komplett.*!

Dem Text ist aber keine Positionierung des Erzadhlers zur Selbsteinschdtzung der
Figuren zu entnehmen. Fiir die Rede- und Gedankenwiedergabe wird vor allem auf
die indirekte und erlebte Rede zuriickgegriffen, etwa wenn es anlésslich eines Aus-
flugs von Jerome und Marlene heifst, die beiden ,wiirden nun in den Rheingau fah-
ren, als werdende Eltern, um mit Blick tiber die Weinberge Spargel zu essen. So
weit war es gekommen.“ [AP 270] Ob die humorvoll, aber auch konsequenzlos si-
gnalisierte Distanz zu der etwas biederen Romantik der Situation aufs Konto der

31 Ekkehard Knérer: Notizen 2020.



(Gegen-)Romantik und (Gegen-)Ironie = 257

Figuren oder des Erzahlers zu schreiben ist, ist aufgrund der erlebten Rede®” — der
von Jerome ,in Wirklichkeit‘ gedachte Satz ,So weit ist es gekommen® wird in das
Préateritum der Erzahlerrede tbersetzt (,S0 weit war es gekommen*), aber die stilis-
tischen und grammatischen Eigenheiten Jeromes werden beibehalten — nicht ein-
deutig auszumachen. Insofern wird hier eine narrativ-formale Ironie zumindest
angedeutet. Das gilt auch fiir eine Stelle, die deutlich macht, dass die Erzdhlinstanz
die aus dem Bewusstsein und der Kommunikation der Figuren bezogenen Informa-
tionen auch dann nicht korrigiert, wenn es sich um offensichtliche Fehlinformatio-
nen handelt: ,Von Tanja wusste Jerome, dass sie Peter Handke ebenfalls mochte, er
hatte in Erinnerung, dass er ihr liebster Autor aus der Schweiz war.“ Es handelt
sich um ein Krypto-Zitat eines der ersten und hekanntesten Texte der Popliteratur
der 1990er Jahre, Faserland (1995) von dem — Schweizer — Autor Christian Kracht,
worin der Ich-Erzahler an einer Stelle verlauten lasst, dass Walter von der Vogel-
weide ein Maler sei>® Bei Randts Erzahler konnte man sich vorstellen — und das
wird durch den Konjunktiv der indirekten Rede verstarkt —, dass der Fehler zwar
registriert, aber im Vertrauen auf kompetente Leser, die nicht auf solche Hilfe an-
gewiesen sind, nicht eigens angesprochen wird. Der Effekt ist, trotz der differieren-
den Erzdhlkonstruktion (in Faserland haben wir es mit einem Ich-Erzdhler zu tun
dhnlich wie in Faserland: Das Wissen und die Weltsicht der Figuren werden relati-
viert, ohne dass eine Alternative Kontur annehmen wiirde. Als Einverstindnis des
Erzé&hlers mit den Figuren im Sinne Knoérers ist das jedoch nicht zu deuten.

3 ,trivialities of sex and friendship“:
Rooneys Beautiful World, Where Are You

Ein Beispiel fiir einen ebenfalls als symptomatisch fiir die Gegenwart angesehenen
Liebesroman, dem man im Gegensatz zu Allegro Pastell eine anti-ironische Agenda
attestieren kann, ist Sally Rooneys Beautiful World, Where Are You (2021). Liebe in
den Zeiten des Online-Datings spielt darin nicht nur auf der Handlungsebene eine
zentrale Rolle, sondern wird im Rahmen des E-Mail-Wechsels der beiden Hauptfi-
guren auch essayistisch abgehandelt. Wahrend die beiden heterosexuellen Paare
im Zentrum der Handlung auf verschlungenen Wegen und nicht ohne Anleihen bei

32 Matthias Lowe hat geholfen, diesen Zusammenhang klarer zu erfassen.
33 Christian Kracht: Faserland. Miinchen 1997 [1995], S. 63. Siehe auch Moritz Bafiler: Populdrer
Realismus, S. 374, Fufinote 70.



258 —— Christoph Rauen

den Schemata der Romantic Comedy zueinander gefithrt werden, miinden die Be-
gleitdiskussionen der weiblichen Hauptfiguren in eine Apologie der Liebe und des
Liebesromans (sowie teils auch der christlichen Religion). Der Roman beginnt aber
mit einer radikalen Kritik an beidem. Eileen und Alice verleihen ihrer Verachtung
des Literaturbetriebs und derjenigen Romane, die mit ,trivialities of sex and fri-
endship“ punkten,® Ausdruck, obgleich Alice (wie Rooney) solchen Texten ihren
Erfolg verdankt. Vor dem Hintergrund aktueller gesellschaftlicher, politischer und
okologischer Krisen, die in den schwérzesten Farben gemalt werden, erscheint
Alice zufolge eine Beschéftigung mit der Liebe bestenfalls als frivoler Eskapismus,
wenn nicht als systemstabilisierender Faktor, wobei sie sich keineswegs ausnimmt:

Who can care, in short, what happens to the novels protagonist, when it’s happening in the
context of the increasingly fast, increasingly brutal exploitation of a majority of the human
species? Do the protagonists break up or stay together? In this world what does it matter?
[...] My own work is, it goes without saying, the worst culprit in this regard. [BW 95 f.]

Die gegenwartigen Sitten eines bestimmten, internationalen Milieus von jungen Er-
wachsenen sind in den Augen der beiden Frauen Produkt einer Wegwerfmentali-
tét, die den nicht-nachhaltigen Strukturen der Produktion und des Konsums in den
westlichen Gesellschaften entspricht. Dabei wird das die eigene Unabhangigkeit
uber soziale Bindungen stellende, kinderlose Singledasein, wie es Tanja in Allegro
Pastell préferiert, als ,apocalypse in the first person“ [BW 111] bezeichnet. Die stabi-
len Zweierbeziehungen, auf welche die Handlung zulduft (bei Eileen und ihrem
Freund Simon kiindigt sich ebenfalls Nachwuchs an), kénnen so als Rettung der
Welt im Kleinen betrachtet werden. Die anfinglich starken moralisch-intellektuellen
Bedenken beztglich der vermeintlichen Trivialitit der Liebe werden, wenn nicht
ganzlich zerstreut, so doch relativiert und praktisch beiseitegestellt.

Um Unterschiede zu Allegro Pastell zu beleuchten, kann man bei der Ironie auf
der Figuren- und Handlungsebene ansetzen. Eileen reprasentiert ein Ideal der
Liebe, das Ironie als Artikulation von Distanz- und Vorlaufigkeitshewusstsein idea-
liter ausschlief3t. Als sie zusammen mit dem glaubigen Katholik Simon nach einer
Liebesnacht, die beiden neue Zukunftsperspektiven eroffnet, einen Gottesdienst be-
sucht, beobachtet sie seine Partizipation am Ritus. Als der Priester die Gemeinde
dazu aufruft, die Herzen zu Gott zu erheben, antwortet Simon ,,without any hesita-
tion or irony: ,We lift them up to the Lord‘.“ [BW 114] Die zuvor als leere Phrase
eingeschitzte, eigentlich nur scherzhaft verwendbare liturgische Formel gewinnt

34 Sally Rooney: Beautiful World, Where Are You. London 2021, hier S. 111. Im Folgenden als
,BW* mit Seitenzahlen zitiert.



(Gegen-)Romantik und (Gegen-)Ironie = 259

plotzlich an Bedeutung fiir Eileen, die sich von dieser Demonstration von Glaubens-
fahigkeit angezogen fiihlt: ,I feel that at least some of the people in that church
sincerely believed that they were lifting their hearts up to the Lord. And I think
Simon believed it.“ [BW 115] Obwohl — oder weil — sie selbst nicht in der gleichen
unbedingten Weise glauben kann, empfindet sie, als Simon ihr die Hand reicht und
den Frieden Gottes wiinscht, den starken Wunsch, dass der Glauben ihres Partners
vorbehaltlos und mdglichst ,buchstéblich‘ sein mdge: ,] wanted him to mean it. I
didn’t feel anymore that I wanted him to be joking, and in fact I felt that I wanted
him to be as serious as he seemed, and more serious, and to mean every word.“
[BW 115]

Die Figur hat Sehnsucht nach der Tilgung des ironischen Zweifels, der einer
metaphysisch-emotionalen Gewissheit im Wege steht. Begreift man ein bestimmtes
Balanceverhéltnis zwischen Glauben und Zweifel an einer transzendenten Dimen-
sion als entscheidende Innovation der Romantik, wie Stefan Matuschek dies tut,*
so zeigen sich gewisse Ahnlichkeiten zwischen diesem Konzept und Eileens
Wunsch. Insofern sie keine Aufrechterhaltung, sondern eine Aufldsung der Ba-
lance zugunsten des Glaubens anstrebt, scheint sie einer ,gegen-ironischen und
insofern ,gegen-romantischen‘ Intuition zu folgen. Allerdings macht sich dann
doch noch die romantische ,Kippfigur aus Realismus und Transzendenz*“ gel-
tend,* als Eileen zum Ende des Kapitels einrdumt, dass ihre Empféanglichkeit fiir
das Religiose in diesem Augenblick womdglich auch etwas mit ihrer hormonellen
und psychischen Verfassung nach der gemeinsamen Nacht zu tun haben konnte:
»[Als 'm sure an evolutionary psychologist would suggest, maybe I'm just a frai-
led little female, and after sleeping in a man’s bed I come over all weak and ten-
der about him. I make no great claims for myself, it could well be true.“ [BW 116]
Damit wére ihre plotzliche ,religiose Musikalitdt‘ aus einer aufgeklart-niichternen,
naturwissenschaftlichen Sicht erklart und in gewisser Weise neutralisiert. Doch ist
die naturalistische Entzauberung eben nur eine hypothetische (,maybe*). Eindeuti-
ger ist das Ende des Romans, als die wie Marlene in Allegro Pastell ungewollt
schwangere Eileen sich trotz ihrer 6kologischen Bedenken, den Beitrag des neuen
Erdenwesens zum Klimawandel betreffend [vgl. auch AP 268], fiir das Kind von
Simon entscheidet. Zwar gebe es, so Eileen, immer noch keinen Grund, anzuneh-
men, ,that human civilization as we know it is going to persist beyond our lifeti-
mes“ [333], doch diirfe man sich dessen ungeachtet nicht der Pflicht entziehen, eine
lebenswerte Welt fiir die Nachkommen zu errichten. Im Sinne der Empfindsamkeit

35 Stefan Matuschek: Der gedichtete Himmel. Eine Geschichte der Romantik. Miinchen 2021,
S. 370.
36 Ebd.



260 —— Christoph Rauen

des 18. Jahrhunderts rekurriert Eileen dabei auf die Wahrheit des Herzens, die sie
einer kritisch-rationalistischen Weltsicht fiir iberlegen hélt: ,I know in a thin ratio-
nalist way that what I'm saying doesn’t make any sense. But I feel it, I feel it, and I
know it to be true.“ [BW 334]

Abschliefiend sollen auch hier einige Anmerkungen zur Erzdhlweise und der
davon abhéngigen Modalisierung und Perspektivierung der Figurengedanken und
-duflerungen, der verhandelten Themen und der Axiologie des Romans folgen. Die-
ser wechselt zwischen heterodiegetisch und homodiegetisch erzéhlten Kapiteln,
wobei die letzteren in der Form essayistischer E-Mails von Eileen und Alice vorlie-
gen. Die ,in der dritten‘ Person prédsentierten, ganz ohne erzéhlerische Kommentare
auskommenden Kapitel sind insofern formal experimenteller gestaltet, als sie ganz-
lich oder iiber weite Strecken extern fokalisiert sind, also keinen Einblick ins Fi-
gurenbewusstsein geben. Dadurch nimmt die Darstellungsweise eine filmische
Qualitat an, Zweck und Zusammenhang des Figurenverhaltens miissen in der
Lektiire erschlossen werden, so etwa im ersten Kapitel, das von einem, wie sich
herausstellt, online verabredeten Date zwischen Alice und Felix handelt. Der Ef-
fekt ist eine VerdufSerlichung: Die Aktionen der Figuren werden als automatisiert
vorgefiihrt, und es ist anfangs unklar, worin ihr Sinn liegt. Dazu tragt bei, dass
héufig Medienverhalten wie das Scrollen durch die Timeline von Social Media-
Profilen im Vordergrund steht, bei dem unklar ist, inwiefern Medien nach Maf3-
gabe menschlicher Interessen benutzt werden oder vielmehr menschliches Han-
deln programmieren. Diese >Verdinglichung« l4sst sich als darstellerische und
wirkungsasthetische Entsprechung zu dem zivilisations- und kulturkritischen Im-
petus des Romans — deutlich werdend schon in dem Zitat von Schillers ,Die Gotter
Griechenlands® im Titel — und der von Alice und Eileen vorgebrachten Kritik an
der Kommodifizierung und Zerstorung der Welt begreifen. Freilich wird die Be-
deutung des in den extern fokalisierten Kapiteln Geschilderten in den jeweils an-
schlieffenden Emails der Protagonisten nachgetragen.

An einer Stelle wird diese Erzahlkonstruktion allerdings aufgegeben, ndmlich
im Zusammenhang mit der Hochzeit von Eileens Schwester. Ausnahmsweise kann
man hier gleich ,in die Kopfe‘ aller anwesenden Figuren hineinsehen und ihre ge-
teilten Erinnerungen an biografische Ereignisse zur Kenntnis nehmen, die von be-
sonderer Bedeutung fiir die Beziehungen der Figuren untereinander waren. So
wird ein Netz der Zugehorigkeit und Verbundenheit zwischen den Figuren abgebil-
det, das die von Alice und Eileen in den theoretisierenden Passagen formulierte
Apologie der (sexuellen, partnerschaftlichen, familidren) Liebe illustriert. Im Falle
Simons etwa wird eine Situation erinnert, die der jungen Eileen einen Vorge-
schmack auf seine spéteren Vaterqualitiaten gab, sodass noch einmal deutlich wird,
dass Eileen und Simon schon immer ein ,perfect match‘ waren:



(Gegen-)Romantik und (Gegen-)Ironie =——— 261

He remembered when she was born the Lydons’ new baby, and the first time he was allo-
wed to see her, the red wrinkled face more like an old creature than something new [...].
And she was the adolescent girl he remembered, thin and freckled, standing at the kitchen
counter [...]. He was that too, for her, the boy, the young man of twenty, who helped out on
the farm for the summer, she had seen him, with incomparable tenderness, bottle-feeding a
baby lamb [...]. [BW 240]

Der Eindruck einer systematischen Uneindeutigkeit und Bewertungsenthaltung in
der Darstellung, der andernorts aufkommt, wird folglich nicht aufrechterhalten.
Auch in narrativer Hinsicht lasst sich der Roman damit als Widerpart zu Randts
Jronie‘ konsequent auf formaler Ebene umsetzenden Allegro Pastell begreifen.

Beide Romane stehen, so lasst sich abschliefSend festhalten, im langen Schat-
ten der Romantik. Sie behandeln die Opposition von ,Ironie‘ (vor allem im Sinne
von Festlegungsaversion) und ,Authentizitat’, die ihre semantische Form mafgeb-
lich der Romantik verdankt. Doch wéhrend Randt in Allegro Pastell inhaltlich wie
formal an einer Weiterentwicklung ironischer und insofern romantischer Strate-
gien interessiert ist, bezieht Rooneys Text eine Gegenposition dazu und kann in
dieser Hinsicht als anti-romantisch betrachtet werden; was hingegen die durch
den Roman transportierte Kulturkritik angeht, schliefit Beautiful World durchaus
an romantische Positionen an.






Michael Makropoulos
Die Romantisierung der Welt vor dem
Gesetz der Avantgarde

1.

Gegensétze verstehen sich nicht von selbst, weil sie fast nie in der Sache und fast
immer in den Perspektiven auf die Sache begriindet sind. Aber nicht nur aus diesem
Grund kann man am sachlichen Gehalt des Gegensatzes von Avantgarde und Roman-
tik zweifeln und die gegenromantischen Momente der Avantgarde in erster Linie als
historische und nur in zweiter Linie als systematische Momente ihres Verhéltnisses
zur Romantik betrachten — also als Momente einer konfligierenden Positionierung, die
eher akzidentielle und nicht so sehr substanzielle Griinde hat.* Schlieflich gibt es in
der historischen Forschung mindestens diesen einen positiven ,Konnex von Romantik
und Avantgarde, der den gegenromantischen Momenten der Avantgarde trotz ihrer
rhetorischen Schérfe die sachliche Plausibilitit nehmen konnte: Der ,avantgardistische
Aufbruch®, der die dsthetischen Tendenzen der Klassischen Moderne in ihren wesent-
lichen Ziigen bestimmt und fiir das unerhért Neue eines forcierten Modernismus
steht, erscheint trotz seiner erklarten historischen wie systematischen Diskontinuitédt
nicht ,,allein als Bruch mit der Vergangenheit®, wie Winfried Eckel erklért hat, sondern
»zugleich auch als Fortsetzung und Radikalisierung &lterer Bestrebungen®, in denen
die Romantik zu Beginn der biirgerlichen Epoche ,eine Wegbereiterin“ der Avant-
garde ist, die das Ende dieser Epoche propagiert. Die ,Avantgardebewegungen, so
Eckel, hatten némlich ,bewusst oder unbewusst zentrale Vorstellungen der Romantik*
aufgegriffen und ,nicht selten bis an einen extremen Punkt“ weiterverfolgt. ,Das be-
trifft vor allem die avantgardistischen Vorstellungen zum Verhéltnis von Kunst und
Leben sowie der Kiinste untereinander.“ Man kann

den Traum der Futuristen, Dadaisten, Surrealisten und anderer, die biirgerliche ,Institution
Kunst“ zurtickzufithren in die Lebenspraxis und damit das Leben um die bislang ungenutz-

1 Kaum eine asthetische Stromung ist so heterogen gewesen wie die Avantgarde der Klassischen
Moderne — heterogen in fast jeder Hinsicht. Trotzdem lésst sich eine gemeinsame Rationalitat
der verschiedenen Avantgardismen rekonstruieren, eine tiefenstrukturelle ,Logik‘ der Avant-
garde, die den typologischen Singular gegeniiber dem empirischen Plural rechtfertigt. Ahnliches
gilt fir die Romantik. Zum Begriff der ,Avantgarde“ vgl. Hannes Bohringer: ,Avantgarde — Ge-
schichten einer Metapher®. In: Archiv fiir Begriffsgeschichte 22 (1978), S. 90-114. Zum Begriff der
»~Romantik“ vgl. Eudo C. Mason: Deutsche und englische Romantik. Eine Gegeniiberstellung. Gottin-
gen 1970 [1959], bes. S. 3-31.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-014


https://doi.org/10.1515/9783111199733-014

264 —— Michael Makropoulos

ten Potentiale der Kunst zu bereichern, als eine radikalere Version des romantischen
Traums von der Poetisierung der Welt verstehen,

meint Eckel mit Bezug auf Peter Biirgers Theorie der Avantgarde. Wie radikal diese
sversion des romantischen Traums®, der aus der Perspektive der Poesie ,ein verdn-
dertes Anschauen der Wirklichkeit erhoffte“, dann allerdings war, zeigt sich fiir Eckel
wie fiir Biirger darin, dass die Kunst als Institution der dsthetischen Erfahrung und
das Kunstwerk als spezifisches dsthetisches Objekt durch die Verwirklichung dieses
LTraums“ paradoxerweise aufgelost werden — und auch aufgelést werden sollen. ,,Als
gleichsam militant gewordene Romantiker®, so Eckel, wollten ,die Avantgardisten
sich mit einer Verdnderung der Perspektive nicht begniigen“ und versuchten deshalb,

die Mauer zwischen Kunst und Leben auf eine gewaltsame Weise niederzureifien und einer-
seits die Kunst als Aktion auf die Strafle zu tragen, andererseits Rohmaterial aus dem Leben
mehr oder weniger unbearbeitet in ihre Kunstwerke zu {ibernehmen oder einfach zu Kunst
zu erklaren. Zwischen Kunst und Leben soll schlieRlich gar kein Unterschied mehr bestehen.”

Das Resultat dieser Negation der Differenz von Kunst und Leben sollte jedoch
nicht nur deren Vereinigung durch ihre lebensweltliche Integration sein, son-
dern, Birger zufolge, auch die viel weiter zielende, strategische Aufthebung der
Autonomie des Asthetischen als ,Funktionsmodus des gesellschaftlichen Teilsys-
tems Kunst, in dem sich ,die Herauslosung der Kunst aus der Lebenspraxis und
die damit einhergehende Herausdifferenzierung eines besonderen Bereichs der
Erfahrung (eben der dsthetischen)“ manifestierte.®

Es ging hier also nicht nur um die Integration der asthetischen Erfahrung in
die ,Lebenspraxis“ und auch nicht nur darum, ,das Leben um die bislang unge-
nutzten Potentiale der Kunst zu bereichern¢, sondern um eine restlose ,,Uberfiih-
rung der Kunst in Lebenspraxis®, die zugleich ein Angriff auf die strukturelle
Dimension einer historischen Gesellschaftsformation sein sollte. Insofern war die
Avantgarde ein Angriff auf die Differenzierung weitgehend autonomer Wertsphé-
ren, die die biirgerliche Gesellschaft charakterisiert. Und damit ein Angriff auf
die biirgerliche Gesellschaft selbst. Das bedeutete in der Konsequenz aber nicht
nur eine radikale Entdifferenzierung der sozialen Wirklichkeit auf eine nach-
biirgerliche Gesellschaft hin — es bedeutete vor allem die funktionelle Aufladung
der &sthetischen Erfahrung zum privilegierten Organisationsprinzip des Lebens
iberhaupt. Deshalb war das avantgardistische Projekt in allen seinen Varianten
auf die Konstitution einer neuen Totalitdt der Erfahrung gerichtet. Und in diesem

2 Winfried Eckel: Ut musica poiesis. Die Literatur der Moderne aus dem Geist der Musik. Ein Bei-
trag zur Poetik der Figuration. Paderborn 2015, S. 329 f.
3 Peter Biirger: Theorie der Avantgarde. Frankfurt am Main 1974, S. 31f. bzw. S. 72.



Die Romantisierung der Welt vor dem Gesetz der Avantgarde =—— 265

Sinne - oder besser: auf dieser Ebene der Gegeniiberstellung — ist es durchaus
plausibel, im Projekt der Avantgarde die Radikalisierung eines zentralen Motivs
der Romantik zu sehen. Denn die Romantisierung der Welt, die besonders die
deutsche Frihromantik gefordert hat, zielte ebenfalls auf eine &sthetische Trans-
formation des Lebens, auch wenn sie sich dabei weitgehend — und anders als die
Avantgarde — auf die metaphysische Dimension der Wirklichkeit konzentrierte.
»Die Welt mufd romantisirt werden“ — diese Forderung Friedrich von Harden-
bergs, dessen nom de plume Novalis war, lasst sich miihelos mit der spateren Be-
hauptung von Percy Bysshe Shelley verschranken, ,die Dichter” seien ,die nicht
anerkannten Gesetzgeber der Welt“.* Dadurch wird das romantische Projekt trotz
der reflexiven Abstraktheit seiner ersten deutschen Auspragungen zu einer fri-
hen Manifestation jener dsthetischen Souverdénitét, die sich als Medium eines sa-
kularen, immanenten und vollkommen profanen Willens zur Ganzheit und zum
Absoluten verstanden hat, der sich dann im avantgardistischen Projekt — unter
ganzlich anderen historischen, sozialen, kulturellen und nicht zuletzt technischen
Bedingungen - in einem aktivistischen Radikalismus Bahn bricht, der nicht nur
auf die metaphysische, sondern entschieden auch auf die physische Dimension
der Welt gerichtet war.

2.

Obwohl es bei den romantischen Gestaltungsanspriichen nicht so sehr um die
konkrete materielle, sondern eher um die abstrakte metaphysische und in diesem
Fall um die transzendentale Dimension der Wirklichkeit ging, die nicht ohne Wei-
teres mit der technizistischen Weltauffassung der Avantgarde korrespondiert,
hatte auch die Romantik gerade in ihren philosophisch grundierten und wissen-
schaftlich informierten Tendenzen erklartermafien etwas ausgesprochen Kon-
struktivistisches. SchliefSlich verstand Novalis die ,romantische Poesie“ zwar
prinzipiell als ,transcendentale Poesie“ — aber er konzipierte sie im Sinne des
griechischen ,poiesis‘ als herstellendes Handeln und erklarte die ,romantische
Poesie“ dementsprechend zur ,symbolischen, indirecten, Constructionslehre des

4 Novalis: Poéticismen. In: Werke, Tagebticher und Briefe Friedrich von Hardenbergs. Bd. 2. Hg.
von Hans-Joachim Méhl und Richard Samuel. Miinchen 1978 [1798], S. 325-353, hier S. 334; Percy
Bysshe Shelley: ,Eine Verteidigung der Dichtung®. In: Englische Literaturtheorie des 19. Jahrhun-
derts. Hg. von Hans-Heinrich Rudnick. Stuttgart 1979 [1821], S. 204-248, hier S. 248.



266 —— Michael Makropoulos

schaffenden Geistes“.> Daher seine Forderung: ,Man muf eine poétische Welt um

sich her bilden und in der Poésie leben“ — auch wenn er diese Forderung gleich
im nachsten Satz seinem ,mercantilistischen Plan“ eines praktischen Lebens ,un-
terordnete“.® Denn ,nichts bewahrt gewif so sicher vor Unsinn — als Thatigkeit —
technische Wircksamkeit“.” Friedrich Schlegel konzipierte die ,romantische Poe-
sie“ wiederum entschieden als eine ,progressive Universalpoesie®, die nicht nur
das Denken, sondern insbesondere ,das Leben und die Gesellschaft poetisch ma-
chen“ sollte. Und mehr noch als bei Novalis zielte die ,romantische Poesie“ bei
Schlegel auf einen dauernden Uberschuss: ,Die romantische Dichtart ist noch im
Werden; ja das ist ihr eigentliches Wesen, daf$ sie ewig nur werden, nie vollendet
sein kann“. Aber genau darin bestand fiir Schlegel ihre Positivitit. Denn ,sie al-
lein ist unendlich, weil sie allein frei ist und das als ihr erstes Gesetz anerkennt,
daf die Willkiir des Dichters kein Gesetz iiber sich leide“? Auch das war ein kon-
struktivistischer Anspruch, aber in ihm artikulierte sich keine dsthetische Souve-
ranitat, sondern eine asthetische Autonomie, weil er nicht auf einen finalen
Zustand, sondern auf einen permanenten Modus zielte. Damit hatte zwar auch
das romantische Projekt etwas Radikales. Aber der romantische Konstruktivismus
hatte durch die modalontologische Subtilitat, die Schlegels Unendlichkeitsforde-
rungen grundierte, etwas Schwarmerisches, Zieloffenes und Phantastisches, das
zwar keine gegebene Ordnung der Dinge respektierte, aber auch keine definitive
Ordnung der Dinge stiften wollte. Das romantische Projekt blieb deshalb stets im
Horizont des Experimentellen, des Moglichkeitsoffenen und des Unabschlief$ba-
ren — auch wenn der Weg der Romantisierung, Novalis zufolge, nicht nur vom
Endlichen zum Unendlichen, sondern auch vom Unendlichen zum Endlichen
fithrte und damit ,Wechselerh6hung und Erniedrigung® zugleich bedeutete.’

Das romantische Projekt hatte damit weder das Definitive noch das Autoritare,
das die diskontinuierliche Radikalitdt der Avantgarde unweigerlich ins Utopische
finalisierte und gleichzeitig auf dessen Realisierung im nachsten Augenblick ver-
pilichtete — wenn notig mit Gewalt. Aus avantgardistischer Perspektive nimmt sich
die romantische Unendlichkeit deshalb zwar als eine ,schlechte Unendlichkeit* im

5 Novalis: Poésie. In: Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von Hardenbergs. Bd. 2, S. 324
bzw. Novalis: Brief an Friedrich Schlegel. In: Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von Har-
denbergs. Bd. 1 [1798], S. 673.

6 Novalis: Brief an Caroline Schlegel. In: Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von Harden-
bergs. Bd. 1 [1799], S. 685.

7 Novalis: Fragmente und Studien 1799/1800. In: Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von
Hardenbergs. Bd. 2, S. 751-848, hier S. 757.

8 Friedrich Schlegel: Athendums-Fragmente. In: Ders.: Schriften zur Literatur. Hg. von Wolfdiet-
rich Rasch. Miinchen 1970 [1798], S. 25-83, hier S. 37 f.

9 Novalis: ,Poéticismen®, S. 334.



Die Romantisierung der Welt vor dem Gesetz der Avantgarde =—— 267

Hegelschen Sinne aus, als selbstgentigsame, offene Progression, als ,ein abstraktes
Hinausgehen“, das ,unvollstindig bleibt, indem iiber dies Hinausgehen nicht selbst
hinausgegangen wird“° Aber die romantische Unendlichkeit ist nicht die Unend-
lichkeit der negatorischen Uberschreitung und sie ist auch nicht die Unendlichkeit
der permanenten optimierenden Uberbietung, die fortschrittslogisch auf einen un-
abléssig steigerbaren Mehrwert zielt. Die romantische Unendlichkeit ist eben nicht
die Unendlichkeit, die einen immer besseren und am Ende dann einfach einen an-
deren Zustand als den jeweils erreichten sucht. Die romantische Unendlichkeit ist
deshalb auch nicht die Unendlichkeit der ,Anomie“ — wie man mit einem Begriff
von Emile Durkheim sagen konnte.!! ,Wer etwas Unendliches will*, hat namlich
Schlegel erklért, ,der weifd nicht, was er will. Aber umkehren®, fiigte er hinzu, ,lafst
sich dieser Satz nicht“'* Denn die romantische Unendlichkeit ist iiberhaupt keine
zielbestimmte Unendlichkeit, wie offen das Ziel auch immer sein mag. Sie ist viel-
mehr — im Gegenteil — eine konnexionistische Unendlichkeit, wie Walter Benjamin
erklart hat, eine ,,Unendlichkeit der Reflexion®, die ,in erster Linie nicht eine Un-
endlichkeit des Fortgangs, sondern eine Unendlichkeit des Zusammenhanges* ist.
Es ist eine Unendlichkeit, die Schlegel und Novalis, Benjamin zufolge, entschieden
»als eine erfiillte Unendlichkeit des Zusammenhanges verstanden“ haben. ,Die Re-
flexion ist“ deshalb ,kein Anschauen, sondern ein absolut systematisches Denken,
ein Begreifen“

Die romantische Unendlichkeit ist dadurch, mit einem Wort, eine Unendlich-
keit der Intensitit. Und wenn sie etwas Utopisches im strikten Sinne hat, dann ist
es die Forderung, diese Modalitdt auf Dauer zu stellen. Sehr anders nimmt sich da-
gegen das avantgardistische Projekt im Lichte seiner Konstruktionen aus: Es hatte
gerade durch seine Metaphysik des vollkommenen Bruchs mit aller Vergangenheit
nicht nur etwas Definitives, sondern auch etwas Gerichtetes, Gezieltes und nicht
selten Gereiztes. Gegen die prinzipielle konnexionistische Offenheit der romanti-

10 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Wissenschaft der Logik I. In: Ders.: Werke. Bd. 5. Hg. von Eva
Moldenhauer. Frankfurt am Main 1979 [1812], S. 154.

11 ,Anomie“ bezeichnet den moralischen Krisenzustand in einer Gesellschaft, in dem die , Lei-
denschaften und die Begierden“ der Individuen ,entregelt“ sind und ,durch diese Entregelung
selbst entfesselt“ werden, sodass sie unweigerlich ,aufier sich“ geraten und in die ,Sehnsucht
nach dem Unendlichen“ miinden, die einer Zeit entspricht, ,,die nur die Sehnsucht nach dem Un-
endlichen® kennt. Aber man ,nédhert sich keinem Ziel, das im wahrsten Sinn im Unendlichen
liegt“. Emile Durkheim: Erziehung, Moral und Gesellschaft. Vorlesung an der Sorbonne 1902/1903.
Frankfurt am Main 1984, S. 95 bzw. 93.

12 Friedrich Schlegel: Kritische Fragmente. In: Ders.: Schriften zur Literatur, S. 7-24, hier S. 13

13 Walter Benjamin: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik. In: Ders.: Gesam-
melte Schriften. Bd. L.1. Hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhéauser. Frankfurt am
Main 1974 [1920], S. 7-122, hier S. 26 bzw. S. 32.



268 —— Michael Makropoulos

schen Reflexion, in der das Unendliche als dessen Intensivierung auf das Endliche
einwirken sollte, das seinerseits das Unendliche zumindest situativ gegen die blofe
Spekulation abgrenzen sollte, um — so Novalis — ,den urspringlichen Sinn“ wieder-
zufinden, steht deshalb die Geschlossenheit der forcierten Abschlusserwartungen
und der produktivistischen Absolutismen, die alle strategischen Dispositive der
Avantgarde leiten.* Fast mdchte man sagen: Gegen die reflexive Logik der Roman-
tik steht die instrumentelle Logik der Avantgarde. Und gegen die romantische Poe-
tik des Werdens steht die avantgardistische Praxis des Machens.

3.

Vielleicht sind es nicht nur die modalstrukturellen, sondern auch die pragmati-
schen Effekte dieser Differenz von instrumenteller und reflexiver Logik, die die
Avantgarde von der Romantik unterscheiden und sie am Ende gegen diese posi-
tionierbar machen. Jedenfalls manifestiert sich in den Wirklichkeitserwartungen,
die von den jeweiligen Akteuren gehegt werden, tatsdchlich ein gegenromantisch
deutbares Moment der Avantgarde. Dabei geht es weniger um die Struktur der
Wirklichkeit, sofern beide, Avantgarde wie Romantik, von selbstverstédndlichen
und deshalb nicht weiter problematisierten Ganzheits-, Universalitats- und Tota-
litdtserwartungen geleitet werden; eher geht es um die Qualitat der angestrebten,
der erwarteten oder auch nur der ersehnten Wirklichkeit. Wenn es namlich wirk-
lich so etwas wie eine funktionelle Logik der Avantgarde gibt, dann wendet sie
sich nicht wie die entsprechende Logik der Romantik gegen die Versachlichung
der Welt, sondern setzt die Versachlichung der Welt voraus, positiviert sie, for-
ciert sie und radikalisiert sie — selbst dort, wo die Versachlichung dann wie in der
Neuen Sachlichkeit bewusst destruktiv wird, indem sie die Rationalisierung le-
bensweltlich normalisiert und strategisch auf die funktionelle Zurichtung auch
der Gefithlskultur nach Mafigabe der Verstandeskultur ausweitet. Das charakteri-
siert nicht nur die emphatischen futuristischen und konstruktivistischen Techni-
zismen, sondern auch jene Tendenzen umfassender Alltagsrationalisierung, die
unter dem Schlagwort des ,Amerikanismus“ auf eine durchgreifende funktiona-
listische Gestaltung der gesamten materiellen und immateriellen Wirklichkeit
zielten und — quer durch die zeitgendssischen politischen Positionierungen — ein
entscheidender Modernisierungsfaktor in der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts

14 Novalis: ,Poéticismen*, S. 334.



Die Romantisierung der Welt vor dem Gesetz der Avantgarde =—— 269

wurden.” Die Positivitit der Versachlichung ist aber in einer besonderen Hinsicht
auch fiir die scheinbar ganz anti-sachlichen dadaistischen und surrealistischen
Auflésungen noch der letzten traditionellen sprachlichen und bildlichen Sinnresi-
duen essenziell. Denn die Destruktion aller Ausdrucks- und Wahrnehmungskon-
ventionen samt der tradierten Grammatiken ihrer Kohédrenz geht hier mit einer
Instrumentalisierung der ,Imagination“ gegen die ,Herrschaft der Logik“ einher,
die gerade den Traum und den Rausch gleichsam zum Material einer neuen,
iiberwirklichen Wirklichkeit machen sollte, wie André Breton postuliert hat.'®
Vielleicht ist der Surrealismus gerade durch diese Uberbietungstendenz tat-
sachlich ,das Paradigma“ und ,das vollkommene Modell aller avantgardistischen
Bewegungen®, das ,deren Mdglichkeiten und Begrenzungen ein fiir allemal zu
Ende formuliert und alle Aporien“ dieser Bewegungen ,entfaltet hat“, wie Hans
Magnus Enzensberger bemerkt."” Dafiir, dass sich die Aporien der avantgardisti-
schen Bewegungen nicht zuletzt in ihren ,latenten totalitdren Zligen“ &uflerten,
stehen flir Enzensberger allerdings nicht so sehr ,die gelegentlichen Sympathien
der Avantgarde fir die totalitiren Bewegungen“ der Zeit, sondern eher das ,Ver-
langen nach absoluter Freiheit“, das sich in der ,absoluten Revolte, der totalen
Unbotméfigkeit, der obligatorischen Sabotage“ manifestiert und am Ende in der
seinfachsten surrealistischen Handlung“ entlddt, die Breton zufolge darin besteht,
»mit Revolvern in den Fausten auf die Straffe zu gehen und blindlings soviel
wie méglich in die Menge zu schiefen“.'® Das war der fiir die schrankenlose Frei-
heit instrumentalisierte Nihilismus. Aber auch diesseits dieser Outrierung gehort
die Militanz konstitutiv zum Surrealismus. ,Wer vom Surrealismus spricht, hat
Rudolf Liischer bemerkt, ,hat Miihe, militdrische Metaphern zu meiden.“ Denn
der Surrealismus ,stellt sich als Generalangriff auf eine Fassadenwelt dar, die
weggesprengt werden muss, wenn Erfahrung mdglich werden soll und nicht nur

15 Zum ,Amerikanismus“ und zur Neuen Sachlichkeit vgl. Helmut Lethen: ,Chicago und Mos-
kau. Berlins moderne Kultur der 20er Jahre zwischen Inflation und Wirtschaftskrise“. In: Die
Metropole. Industriekultur in Berlin im 20. Jahrhundert. Hg. von Jochen Boberg, Tilman Fichter
und Eckhard Gillen. Miinchen 1986, S. 190-213; Detlev ].K. Peukert: Die Weimarer Republik. Kri-
senjahre der Klassischen Moderne. Frankfurt am Main 1987, S. 166-190 sowie Detlev ]J.K. Peukert:
Max Webers Diagnose der Moderne. Gottingen 1989, S. 71-83.

16 André Breton: ,Erstes Manifest des Surrealismus®. In: Ders.: Die Manifeste des Surrealismus.
Reinbek bei Hamburg 1968 [1924], S. 9-43, hier S. 15.

17 Hans Magnus Enzensberger: ,Die Aporien der Avantgarde“: In: Ders.: Einzelheiten II. Poesie
und Politik. Frankfurt am Main 1962, S. 50-80, hier S. 78.

18 Ebd. André Breton: ,Zweites Manifest des Surrealismus®. In: Ders.: Die Manifeste des Surrea-
lismus. Reinbek bei Hamburg 1968 [1930], S. 49-99, hier S. 56.



270 —— Michael Makropoulos

das Einsinken in die vorregulierte, durch Erwartungen und Regeln vergitterte
Welt der méchtiggewordenen Bouvards und Pécuchets<.'

Wo dieser Sturm auf das biirgerliche juste milieu subjektivierende Effekte
haben sollte, wurde die Entfesselung normalitdtstranszendierender Erfahrungen
im Rausch erprobt, wie Benjamin tiber die Drogenexperimente der Surrealisten
berichtet hat. Darin steckte zwar die vehemente Sehnsucht nach einer ,wahren,
schopferischen Uberwindung religidser Erleuchtung®; aber die konnte ,wahrhaf-
tig nicht bei den Rauschgiften“ liegen, weil die Drogenexperimente fiir Benjamin
allenfalls die ,Vorschule“ einer ,profanen Erleuchtung“ waren. Dennoch: ,Die
Kréfte des Rausches fiir die Revolution zu gewinnen, darum kreist der Stirrealis-
mus“. Aber diese Revolution war nicht die proletarische Revolution — die nicht
nur aus historisch-politischen Griinden im strategischen Horizont der konstrukti-
vistischen Avantgarde stand. Es war aber auch nicht die biirgerliche Revolution -
die gerade aus der Perspektive der Surrealisten nur das Kleinbiirgertum ubiqui-
tdr hatte werden lassen. Die surrealistische Revolution zielte vielmehr auf die
Anarchie. ,Seit Bakunin®, schreibt Benjamin, ,hat es in Europa keinen radikalen
Begriff von Freiheit mehr gegeben. Die Siirrealisten haben ihn. Sie sind die ersten,
das liberale moralisch-humanistisch verkalkte Freiheitsideal zu erledigen.“*
Damit aber war die surrealistische Revolution eine Kulturrevolution im strikten
Sinne; sie zielte nicht auf die Verdnderung der politischen oder sozialen Ordnung,
sondern auf die Vernichtung des gesamten zeitgenéssischen Weltverhaltnisses.

Dem entspricht die Destruktivitidt und die Aggressivitat, die die avantgardisti-
sche Rhetorik bestimmt und die schon frith im Futurismus kulminiert. ,, Wir wol-
len von der Vergangenheit nichts wissen, wir jungen und starken Futuristen®,
erklart Filippo Tommaso Marinetti und fiigt hinzu: ,Ergreift die Spitzhacken, die
Axte und die Himmer und reifit nieder, reif}t ohne Erbarmen die ehrwiirdigen
Stidte nieder“. Und das war nur eine der konkreten, gleichsam begrenzten Visio-
nen. Die abstrakte, umfassende Vision aber war ein Delirium der Gewalt und der
»Geschwindigkeit, des ,Kampfes“ und der Unterwerfung: ,Schonheit gibt es nur
noch im Kampf. Ein Werk ohne aggressiven Charakter kann kein Meisterwerk
sein. Die Dichtung muf aufgefafit werden als ein heftiger Angriff auf die unbe-

19 Rudolf M. Liischer: ,Sabotage und Surrealismus“. In: Ders.: Einbruch in den gewéhnlichen Ab-
lauf der Ereignisse. Ziirich 1984 [1978], S. 220-240, hier S. 230. — Geradezu trivial nimmt es sich
ubrigens angesichts dieses Diktums aus, darauf hinzuweisen, dass der Begriff der ,Avantgarde“
selbst militarischen Ursprungs ist.

20 Walter Benjamin: Der Siirrealismus. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. IL.1. Hg. von Rolf Tie-
demann und Hermann Schweppenhéduser. Frankfurt am Main 1977 [1927], S. 295-310, hier S. 297
bzw. S. 306 f.



Die Romantisierung der Welt vor dem Gesetz der Avantgarde =— 271

kannten Kréfte, um sie zu zwingen, sich vor dem Menschen zu beugen.“ Und
dann, in einem antizivilisatorischen Amoklauf:

Wir wollen den Krieg verherrlichen — diese einzige Hygiene der Welt — den Militarismus,
den Patriotismus, die Vernichtungstat der Anarchisten, die schonen Ideen, fiir die man
stirbt, und die Verachtung des Weibes. Wir wollen die Museen, die Bibliotheken und die
Akademien jeder Art zerstéren und gegen den Moralismus, den Feminismus und gegen jede
Feigheit kiimpfen, die auf ZweckmaRigkeit und Eigennutz beruht.?*

Auf diese Weise verschrankte Marinetti ,die Schénheit der Geschwindigkeit mit
der kriegerischen ,Hygiene der Welt“ zu einer unerbittlichen Logik der Sduberung.

Benjamin hat diese Disposition des totalen Bruchs mit der Vergangenheit, die
sich vor dem Ersten Weltkrieg nahezu fanatisch artikuliert hat, angesichts der
transzendentalen Leere der biirgerlichen Welt und ihrer verheerenden ,Erfah-
rungsarmut“ nach dem Krieg, als ,neues Barbarentum“ bezeichnet — allerdings
nicht, um sie zu diskreditieren, sondern um ,einen neuen, positiven Begriff des
Barbarentums einzufiihren®, der das destruktive Moment der Avantgarde kon-
struktivistisch als Herstellung eines ,Zeichentischs“ deutet.?? Denn die Dialektik
von Destruktion und Konstruktion war tatsdchlich das allgemeine funktionelle
Prinzip einer ,Kunstform der vollendeten Traditionslosigkeit“, wie dann Helmuth
Plessner erklart hat. Die ,Tabula rasa“ die dadurch unabweisbar ,,Ende und An-
fang zugleich“ war, bildet den Entstehungsnexus dessen, was er als ,Gesetz der
Avantgarde“ identifiziert hat.?® Dieses ,Gesetz der Avantgarde“ bestimmte nicht
nur das allgemeine avantgardistische Verfahren, eben die Dialektik von Destruk-
tion und Konstruktion, es bestimmte auch die allgemeine avantgardistische Form,
die sich in ihren elementaristischen Abstraktionen und in ihren technizistischen
Entwiirfen radikal von allen organischen Bestandteilen der Wirklichkeit befreien
sollte. Und sofern die Form ,die héchste Richterin des Lebens war, wie Georg
Lukacs fiir eine ganze dsthetische Epoche erklart hat, wurde das Gesetz der

21 Filippo Tommaso Marinetti: ,Futuristisches Manifest“/,Tod dem Mondschein“. In: Manifeste
und Proklamationen der europdischen Avantgarde (1909-1938). Hg. von Wolfgang Asholt und
Walter Fahnders. Stuttgart/Weimar 1995 [1909], S. 4-11, hier S. 6 f.

22 Walter Benjamin: Erfahrung und Armut. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. I1.1 [1933],
S. 213-219, hier S. 215. - Man kann die Apotheose des Krieges vor dem Ersten Weltkrieg vielleicht
am Treffendsten mit einer Wendung von Robert Musil als ,Flucht vor dem Frieden“ bezeichnen.
Robert Musil: Das hilflose Europa oder Reise vom Hundertsten ins Tausendste. In: Ders.: Gesam-
melte Werke. Bd. II. Hg. von Adolf Frisé. Reinbek bei Hamburg 1978 [1922], S. 1075-1094, hier
S.1089.

23 Helmuth Plessner: Uber die gesellschaftlichen Bedingungen der modernen Malerei. In: Ders.:
Gesammelte Schriften. Bd. X. Hg. von Giinter Dux. Frankfurt am Main 1985 [1965], S. 265-284, hier
S. 270.



272 —— Michael Makropoulos

Avantgarde zur Richtschnur, an der sich die funktionelle Struktur aller genuin
modernen Kunstwerke auszurichten hatte.*

4.

Die Logik der Avantgarde steht dadurch nicht nur im Horizont einer Asthetik der
absoluten Voraussetzungslosigkeit, sie korrespondiert auch mit dem Prinzip wis-
senschaftlich-technischer Naturbeherrschung in der Neuzeit, dass die Wirklichkeit
nicht mehr sinnhaft geordnet ist und deshalb zum blofien Material willkiirlicher
Konstruktionen degradiert werden kann. Die Versachlichung, die sich darin mani-
festiert, erhalt im Asthetischen allerdings noch eine weitere Dimension, mit der
sich die konstruktivistische Avantgarde im ontologischen Spannungsfeld des ,0rga-
nischen‘ und des ,Anorganischen‘ positioniert. Schliefdlich sind im Idealfall nicht
nur die Konstruktionen willkiirlich und deshalb artifiziell; auch das Material, aus
dem diese Konstruktionen bestehen, wird als Resultat arbitrdarer Setzungen be-
griffen. Dadurch wird ihre Kiinstlichkeit absolut. ,Das Entscheidende“ an den
avantgardistischen Produkten ist, wie Benjamin betont, ,ihr Zug zum willkiirlichen
Konstruktiven; im Gegensatz zum Organischen namlich“?® Damit erfiillen sie den
Sachverhalt des Allegorischen im strikten Sinne, also einer willkiirlichen Sinnkon-
struktion, der eine ebenso willkiirliche, von der Melancholie bestimmte Sinnentlee-
rung vorausgeht:

Wird der Gegenstand unterm Blick der Melancholie allegorisch, 1a53t sie das Leben von ihm
abfliefien, bleibt er als toter, doch in Ewigkeit gesicherter zuriick, so liegt er vor dem Allego-
riker, auf Gnade und Ungnade ihm tiberliefert. Das heift: eine Bedeutung, einen Sinn auszu-
strahlen, ist er von nun an ganz unfdhig; an Bedeutung kommt ihm nur das zu, was der
Allegoriker ihm verleiht. Er legt’s in ihn hinein und langt hinunter: das ist nicht psycholo-
gisch, sondern ontologisch hier der Sachverhalt. In seiner Hand wird das Ding zu etwas
anderem.”

Und wenn das moderne Kunstwerk tatsachlich noch im Horizont der europai-
schen Melancholie steht, weil das Asthetische darin zum Trager eines immanen-
ten Absoluten und einer kompensatorischen Totalitdt der Erfahrung wird, wie

24 Georg Lukacs: Metaphysik der Tragddie: Paul Ernst. In: Ders.: Die Seele und die Formen. Es-
says. Neuwied/Berlin 1971 [1911], S. 218-250, hier S. 248.

25 Walter Benjamin: Erfahrung und Armut, S. 216.

26 Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels. In: Ders.: Gesammelte Schriften.
Bd. L1, S. 203-430, hier S. 359.



Die Romantisierung der Welt vor dem Gesetz der Avantgarde =—— 273

Benjamin nahegelegt hat, bekommt seine avantgardistische Aufladung nicht nur
eine unwiderstehliche Plausibilitit, sondern auch eine unbestreitbare Legitimitét.’

»Allegorien“, erklirt Benjamin, ,sind im Reiche der Gedanken was Ruinen im
Reiche der Dinge.“ Ihr Prinzip ist die ,Mortifikation der Werke: nicht also — roman-
tisch — Erweckung des Bewusstseins in den lebendigen, sondern Ansiedlung des
Wissens, in ihnen, den abgestorbenen*.® Substanziell wird der Einfluss der Allego-
rie dadurch fiir den avantgardistischen Konstruktivismus. Das hat auch Biirger in
seiner Verschrankung der avantgardistischen Montagetechniken mit der Konzep-
tion des Fragmentarischen hervorgehoben, die er an Benjamins Theorie der Allego-
rie orientiert hat. ,Der Allegoriker®, so Biirger, ,reifdt ein Element aus der Totalitit
des Lebenszusammenhangs heraus. Er isoliert es, beraubt es seiner Funktion. Die
Allegorie ist daher wesenhaft Bruchstiick.“* Und dieses Bruchstiick wird als Frag-
ment zum Material der avantgardistischen Montage. Allerdings unterscheidet Biir-
ger hier nicht zwischen dem avantgardistischen und dem romantischen Fragment.
Tatséchlich gibt es eine signifikante Differenz zwischen dem avantgardistischen
Fragment, das mit der barocken Allegorie korrespondiert, und dem romantischen
Fragment, das nicht durch eine sinndestruierende Operation gewonnen wird, son-
dern organischer Teil eines verborgenen Zusammenhangs ist, der reflexiv zur Gel-
tung gebracht werden soll. Das dementiert zumindest in formaler Hinsicht die
funktionelle Kontinuitdt von Romantik und Avantgarde, die nicht nur Biirger an-
hand der pauschalen ,Uberfithrung der Kunst in Lebenspraxis“ behauptet hat. Das
Fragment ist in der Romantik ndmlich kein &sthetisches Element, sondern ein theo-
retisches Medium, in dem die Unendlichkeit der konnexionistischen Reflexion zur
diskursiven Praxis wird. Der Avantgarde geht es dagegen nicht um experimentelle
Wiedergewinnung einer verlorenen Totalitdt der Erfahrung — des ,urspriinglichen
Sinns“ — in der Unendlichkeit der Reflexion, sondern um die definitive Konstruk-
tion einer neuen Totalitdt der Erfahrung in der strategisch finalisierten Aktion.

27 Das ist zumindest die These, die sich aus einer Synopse von Benjamins Allegoriebegriff in sei-
nem Trauerspiel-Buch mit dem Aurabegriff in seinem Baudelaire-Aufsatz formulieren lésst.
Vgl. Walter Benjamin: ,,Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 353 ff. bzw. Walter Benjamin:
Uber einige Motive bei Baudelaire. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 1.2. Hg. von Rolf Tiede-
mann und Hermann Schweppenhéuser. Frankfurt am Main 1974 [1938], S. 605-653, hier S. 611.

28 Walter Benjamin: Ursprung des deutschen Trauerspiels, S. 354 bzw. S. 357.

29 Vgl. Peter Biirger: Theorie der Avantgarde, S. 93.



274 —— Michael Makropoulos

5.

Indem sie absolut willktirliche Sinnkonstruktionen bilden, die bis in ihre letzten
Bausteine hinein gegennatiirlich sind und auf diese Weise den artifiziellen Lebens-
welten der Moderne entsprechen sollen, ratifizieren die avantgardistischen Kon-
struktionen die forcierte Versachlichung der Welt, gegen die sich die Romantik
positioniert hatte. Denn die romantische Logik zielt gerade nicht auf eine Versoh-
nung mit der Versachlichung und schon gar nicht auf ihre instrumentelle Nutzung,
sondern auf ihre Aufthebung in einem universellen reflexiven Zusammenhang, des-
sen Kohérenz ebenso willkiirlich wie unwillkiirlich ist, der auf die Synthese des ,Or-
ganischen mit dem ,Anorganischen‘ zielt, und der erst darin den poetischen
Uberschuss generieren kann, den die Romantisierung der Welt erfordert. Romanti-
sche Kunstwerke sind deshalb, mit einem synoptischen Konzept von Hans Blumen-
berg und Paul Valéry gesagt, prinzipiell ontologisch zweideutige und gerade darin
genuin asthetische Objekte. Valérys ,,objet ambigu“ hat als ,zweideutigstes Ding der
Welt“ unaufhebbar ,den paradoxen Status der vollendeten Unbestimmtheit*; fir
Blumenberg leitet sich eine solche Unbestimmtheit hermeneutisch als ,,offengelas-
sene perspektivische Potentialitat“ her, die mit der Romantik anhebt und die sich
in der ,essentiellen Vieldeutigkeit des dsthetischen Gegenstandes“ manifestiert.*°
Garant dieser Zwei- oder Vieldeutigkeit ist fiir die Romantik das ambivalente Als-
Ob der Ironie in einem ausgesprochen positiven Sinne: Sie ist die rhetorische Form
der kalkulierten Zweideutigkeit sprachlicher Kunstwerke, die sich nicht zuletzt aus
der Differenz von Autorintention und Werkintentionalitit ergibt. Die ,vollendete
Unbestimmtheit“ korrespondiert mit der vom zeitgendssischen Publikum beklagten
scheinbaren ,Unverstandlichkeit“ der Texte in der romantischen Leitpublikation,
der Zeitschrift Athendum. Allerdings war diese ,,Unverstandlichkeit“ durchaus in-
tendiert, wie Schlegel eindringlich erklirt hat, weil sie eine wesentliche, wenn
nicht sogar eine essenzielle Funktion fiir das romantische Projekt hatte. Denn

das kostlichste, was der Mensch hat, die innere Zufriedenheit selbst hdngt, wie jeder leicht
wissen kann, irgendwo zuletzt an einem solchen Punkte, der im Dunkeln gelassen werden
muss, dafiir aber auch das Ganze tragt und hélt, und diese Kraft in demselben Augenblicke
verlieren wiirde, wo man ihn in Verstand auflésen wollte. Wahrlich, es wiirde euch bange

30 Paul Valéry: Eupalinos oder der Architekt. In: Ders.: Werke. Bd. 2. Hg. von Karl Alfred Biihler.
Frankfurt am Main 1990 [1921], S. 7-85, hier S. 48; Hans Blumenberg: ,Die essentielle Vieldeutig-
keit des dsthetischen Gegenstandes®. In: Ders.: Asthetische und metaphorologische Schriften. Hg.
von Anselm Haverkamp. Frankfurt am Main 2001 [1966], S. 112-119, hier S. 119.



Die Romantisierung der Welt vor dem Gesetz der Avantgarde =— 275

werden, wenn die ganze Welt, wie ihr es fordert, einmal im Ernst durchaus verstdndlich
wiirde.*

Man mag in diesen Sitzen etwas Gegenaufklarerisches sehen. Aber angesichts der
materiellen wie funktionellen Transparenz der avantgardistischen Konstruktionen
ist die ,,Unverstandlichkeit der ironischen Moglichkeitsoffenheit vor allem etwas,
das dem Gesetz der Avantgarde vehement widerspricht und das von diesem keines-
falls toleriert werden kann. Das hat nicht so sehr mit der durchgangigen Ausrich-
tung der Avantgarde auf ein Massenpublikum zu tun, das nicht nur politisch,
sondern auch kulturell, also in seinem gesamten Weltverhdltnis, mobilisiert wer-
den soll. Es hat vor allem mit der Eigenart der spezifisch asthetischen ,Unvers-
tandlichkeit“ zu tun. Denn die instrumentelle Dialektik von Destruktion und
Konstruktion im versachlichten Weltverhéltnis duldet keine strukturelle Zwei-
deutigkeit, keine dauerhafte Moglichkeitsoffenheit und schon gar keine prinzi-
pielle Unendlichkeit, weil diese offenen modalontologischen Momente, die nicht
nur das romantische, sondern genauso auch jedes andere autonome Kunstwerk
charakterisieren, das Definitive jeder Utopie unterminieren — sofern der Begriff
nicht nur irgend einen anderen, sondern einen idealen und deshalb uniiberbiet-
baren Zustand bezeichnet. Am Ende mag hier auch der Grund dafiir liegen, dass
es im romantischen Projekt trotz der Versuche, ,eine poétische Welt um sich her
bilden und in der Poésie leben“ zu wollen, weiterhin autonome Kunstwerke gibt,
wahrend das avantgardistische Projekt deren restlose Auflgsung in einer neuen
Totalitat der Erfahrung betreibt. Die These, dass zwischen Kunst und Leben am
Ende kein Unterschied mehr bestehen soll, ist im Uhrigen fiir die Romantik schon
deshalb problematisch, weil die romantische Poesie nur dann eine auf Unendlich-
keit ausgerichtete ,progressive Universalpoesie“ sein kann, wenn sie Poesie bleibt
und gerade nicht restlos in der Endlichkeit des Lebens aufgeht. Das aber hebt die
Autonomie der Kunst nicht auf, sondern setzt sie im Gegenteil vielmehr voraus.
Und die These, dass die strategische Aufhebung der Differenz von Kunst und
Leben ein ,Konnex von Romantik und Avantgarde“ sei, verliert spatestens auf
diesem Hintergrund vollends ihre Plausibilitét.

Dafir spricht nicht zuletzt auch das unterschiedliche Verhéltnis von Romantik
und Avantgarde zur Revolution. Uberhaupt manifestiert sich in Begriff und Sache
der Revolution ein entscheidendes Moment, das die Avantgarde von der Romantik
unterscheidet. Allerdings hat diese Ebene der Problematisierung nichts mit der
Frage zu tun, welche Revolution angestrebt wird, sondern mit der Frage, wo sich
die Revolution auf der historischen Zeitachse befindet. Denn die Romantik ist

31 Friedrich Schlegel: Uber die Unverstindlichkeit. In: Ders.: Schriften zur Literatur, S. 332-342,
hier S. 340.



276 —— Michael Makropoulos

gewissermafien ein Kind der jiingst vergangenen — biuirgerlichen — Revolution.
Die Avantgarde versteht sich dagegen als privilegierter Agent einer kiinftigen —
anti-burgerlichen - Revolution. Das begriindet nicht nur vollig verschiedene
Zeiterfahrungen der jeweiligen Akteure, sondern auch unvereinbare Zeiterfah-
rungskoeffizienten der jeweiligen Projekte. Die aggressive Dringlichkeit, die das
avantgardistische Projekt vom romantischen unterscheidet, positioniert es damit
nicht nur rhetorisch oder programmatisch, sondern auf geradezu inkommensura-
ble Weise strukturell gegen das romantische. ,Die Franzosische Revolution, Fichtes
Wissenschaftslehre und Goethes Meister sind die grofiten Tendenzen des Zeital-
ters*, hat Schlegel erklart und damit den historisch-metaphysischen Ort der roman-
tischen Poesie klar markiert.*? Es ist ein Ort, der mindestens diese drei Daten als
Maf$stabe anerkennt und vielleicht deshalb den radikalen Bruch mit der Vergan-
genheit nicht nétig hat. Das Gesetz der Avantgarde hingegen kennt keine Maf3stébe
und darf auch keine Maf$stabe auflerhalb seiner eigenen, letztlich geschlossenen
Modalstruktur kennen. Unter dem logischen Zwang des radikalen Bruchs mit der
Vergangenheit, der nur die Option des totalen Neuanfangs hat, ist dieses Gesetz
rickhaltlos auf eine diskontinuierliche Zukunft ausgerichtet. Vielleicht ist es diese
Riickhaltlosigkeit samt aller Radikalisierungen, die sich aus ihr ergeben, was am
Ende dann tatsdchlich ein genuines, authentisch gegenromantisches Moment der
Avantgarde generiert, also ein gegenromantisches Moment, das nicht nur eine akzi-
dentielle, sondern eine substanzielle Qualitat hat.

32 Friedrich Schlegel: Athendums-Fragmente, S. 45.



Uber die Autorinnen und Autoren

Sandra Kerschbaumer, Dr. habil., Privatdozentin am Institut fiir Germanistische
Literaturwissenschaft der Friedrich-Schiller-Universitat Jena und Forschungskoordinatorin des DFG-
Graduiertenkollegs ,Modell Romantik. Variation - Reichweite - Aktualitat“. Thematisch verwandte
Publikationen: ,Romantisierung von Politik? Einige Gedanken und Hintergriinde zur Einfihrung®. In:
Romantisierung von Politik. Historische Konstellationen und Gegenwartsanalysen. Sonderheft der Zeitschrift
Athendum. Hg. von ders. und Matthias Léwe. Paderborn 2022, S. 1-44; ,,,Schaffe dir Ironie und bilde
dich zur Urbanitét’. Versuch einer Neubewertung des Verhaltnisses von Stadt und Romantik*. In:
Romantische Urbanitdt. Transdisziplindre Perspektiven vom 19. bis ins 21. Jahrhundert. Hg. von Gisela
Mettele und ders. Wien 2020; Dies./Matuschek, Stefan (Hg.): Romantik erkennen - Modelle finden.
Paderborn 2019; Immer wieder Romantik. Modelltheoretische Beschreibungen ihrer Wirkungsgeschichte.
Heidelberg 2018.

Patricia KleBen, Dr., Wissenschaftliche Mitarbeiterin in der Geschichtsdidaktik an der Friedrich-
Schiller-Universitat Jena. Thematisch verwandte Publikationen: Adelige Selbstbehauptung und
romantische Selbstentwiirfe: Die ,queeren‘ Inszenierungen Herzog Augusts von Sachsen-Gotha-Altenburg
(1772-1822). Frankfurt 2022; ,Romantik als ,Prinzip des Adels?“. In: Gestern | Romantik | Heute.
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/romantik-als-prinzip-des-adels
(06.06.2024). https://doi.org/10.22032/dbt.59023.

Matthias Lowe, Dr. habil., Privatdozent und Akademischer Rat auf Zeit am Institut fiir
Germanistische Literaturwissenschaft der Friedrich-Schiller-Universitat Jena. Thematisch verwandte
Publikationen: ,Poetische Staaten: Friithromantik und Politik“. In: Romantisierung von Politik.
Historische Konstellationen und Gegenwartsanalysen. Sonderheft der Zeitschrift Athendum. Hg. von
Sandra Kerschbaumer und dems. Paderborn 2022, S. 45-58; Idealstaat und Anthropologie.
Problemgeschichte der literarischen Utopie im spdten 18. Jahrhundert. Berlin 2012; ,,,Politische
Romantik - Sinnvoller Begriff oder Klischee? Exemplarische Uberlegungen zum friihromantischen
,Staatsorganismus‘-Konzept und seiner Rezeptionsgeschichte®. In: Athendum. Jahrbuch der Friedrich
Schlegel-Gesellschaft 21 (2011), S. 189-202.

Michael Makropoulos, Dr. habil., Privatdozent am Institut fiir Sozialwissenschaften der Humboldt-
Universitat zu Berlin. Thematisch verwandte Publikationen: ,Blumenberg und die Ontologie des
asthetischen Gegenstandes®. In: Permanentes Provisorium. Hans Blumenbergs Umwege. Hg. von
Michael Heidgen, Matthias Koch, Christian Kdhler. Miinchen 2015, S. 93-112; Theorie der Massenkultur.
Munchen 2008; Modernitdit und Kontingenz. Minchen 1997; Modernitdt als ontologischer
Ausnahmezustand? Walter Benjamins Theorie der Moderne. Miinchen 1989.

Kristina Mateescu, Dr., Wissenschaftliche Mitarbeiterin im Sonderforschungsbereich
LVigilanzkulturen“ der Ludwig-Maximilians-Universitat Miinchen. Thematisch verwandte
Publikationen: Engagement und esoterische Kommunikation unterm Hakenkreuz. Am Beispiel des
Hochland-Kreises. Berlin 2022; ,,Katholischer Universalismus und nationalsozialistischer
Partikularismus. ,Internationalitat‘ in der Kulturzeitschrift Hochland (1933-1941)¢. In:
wZwischenvolkische Aussprache®. Internationale Wissenschaftsbeziehungen in wissenschaftlichen
Zeitschriften 1933-1945. Hg. von Andrea Albrecht, Lutz Danneberg, Ralf Klausnitzer, Dies. Berlin 2020,
S. 363-397.

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-015


https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/romantik-als-prinzip-des-adels
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/romantik-als-prinzip-des-adels
https://doi.org/10.22032/dbt.59023
https://doi.org/10.1515/9783111199733-015

278 —— Uber die Autorinnen und Autoren

Stefan Matuschek, Prof. Dr., Professor am Institut fiir Germanistische Literaturwissenschaft der
Friedrich-Schiller-Universitat Jena. Thematisch verwandte Publikationen: Die Romantik: Themen,
Stromungen, Personen. Miinchen 2024; Der gedichtete Himmel. Eine Geschichte der Romantik. Munchen
2021; Sandra Kerschbaumer/Ders. (Hg.): Romantik erkennen - Modelle finden. Paderborn 2019;
»,Romantiker, die keine sind - und umgekehrt. Die Pluralitat der europdischen Romantiken®. In:
Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts (2017), S. 127-146. https://doi.org/10.46500/83533105-004.

Christoph Rauen, Dr., Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fir Neuere Deutsche Literatur und
Medien der Christian-Albrechts-Universitat zu Kiel. Thematisch verwandte Publikationen: ,Kunst der
Darstellung”. Ludwig Tieck, Selbstbeziiglichkeit und die Entstehung der Romantik. (In Vorbereitung.) ,Ironie“.
In: Handbuch Historische Authentizitdt. Hg. von Martin Sabrow und Achim Saupe. Géttingen 2022,

S. 243-249; ,Nachschub fiirs geistliche Regiment. Poesie als Religionsersatz und Fundierungsinstanz
von Herrschaft in Ludwig Tiecks ,Leben und Tod der heiligen Genoveva‘ (1800). In: Das Politische des
romantischen Dramas. Sonderheft der Zeitschrift Athendum. Hg. von Christian Kirchmeier. Paderborn 2019,
S. 107-132; Pop und Ironie. Popdiskurs und Popliteratur um 1980 und 2000. Berlin 2010.

Tilman Reitz, Prof. Dr., Professor fiir Wissenssoziologie und Gesellschaftstheorie an der Friedrich-
Schiller-Universitat Jena. Thematisch verwandte Publikationen: ,Der revolutionédre und der
romantische Geist des Konsums*. In: Romantik erkennen - Modelle finden. Hg. von Sandra
Kerschbaumer und Stefan Matuschek. Paderborn 2019, S. 187-203; Das zerstreute Gemeinwesen.
Politische Semantik im Zeitalter der Gesellschaft. Wiesbaden 2015.

Felix Schallenberg, Dr., Thematisch verwandte Publikationen: Romantik im Realismus. Transformation
eines literarischen Modells bei Theodor Storm und Wilhelm Jensen. Berlin 2024; Schleidens Pflanzen. Der
Botaniker als Romantikkritiker. In: Gestern | Romantik | Heute. https://www.gestern-romantik-heute.
uni-jena.de/wissenschaft/artikel/schleidens-pflanzen-der-botaniker-als-romantikkritiker (06.06.2024).
https://doi.org/10.22032/dbt.59445; ,Meeresgewalt. Zur Funktion von Flutkatastrophen in Wilhelm
Jensens ,Posthuma‘ und ,Vor der Elbmiindung‘“. In: literatur fiir leser:innen 44,3 (2023), S. 265-278.

Alexander Schmidt, Dr., Associate Professor of European Studies an der Vanderbilt University.
Thematisch verwandte Publikationen: ,Introduction. Between Morality and Anthropology -
Sociability in Enlightenment Thought”. In: Sociability in Eighteenth-Century Thought, Special Issue
History of European Ideas 41. Hg. von Eva Piirimae und Alexander Schmidt. 2015, S. 571-588;
,Freedom and State Action in German Late Enlightenment Thought”. In: Freedom and the Construction
of Europe Bd. 2. Hg. von Quentin Skinner und Martin van Gelderen. New York 2013, S. 208-226.;
»Self-cultivation (Bildung) and Sociability between Mankind and the Nation: Fichte and
Schleiermacher on Higher Education”. In: Ideas of Education: Philosophy and politics from Plato to
Dewey. Hg. von Elizabeth Frazer und Christopher Brooke. London 2013, S. 160-177.

Benjamin Specht, Prof. (apl.) Dr., Department Germanistik und Komparatistik an der Friedrich-
Alexander-Universitat Erlangen-Nirnberg. Thematisch verwandte Publikationen: ,,Alles Vergangliche
ist nur ein Gleichnis‘. Hermann von Helmholtz liest Johann Wolfgang von Goethe“. In: Physiker lesen,
Physiker schreiben. Wissen der Literatur und humanistische Bildung in der modernen Physik. Hg. von
Michael Gamper und Lukas Wolff. Gottingen 2024, S. 59-89; Ders./Philip Ajouri (Hg.): Empirisierung
des Transzendentalen. Erkenntnisbedingungen in Wissenschaft und Kunst 1850-1920. Géttingen 2019;
,Wurzel allen Denkens und Redens". Die Metapher in Wissenschaft, Weltanschauung, Poetik und Lyrik um
1900. Heidelberg 2017; Physik als Kunst. Die Poetisierung der Elektrizitit um 1800. Berlin 2010.


https://doi.org/10.46500/83533105-004
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/schleidens-pflanzen-der-botaniker-als-romantikkritiker
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/schleidens-pflanzen-der-botaniker-als-romantikkritiker
https://doi.org/10.22032/dbt.59445
https://doi.org/10.22032/dbt.59445

Uber die Autorinnen und Autoren =— 279

Alexander Stdger, Dr., Postdoktorand im Nachwuchskolleg Europa an der Universitdt des
Saarlandes. Thematisch verwandte Publikationen: Epistemische Tugenden im deutschen und britischen
Galvanismusdiskurs um 1800. Leiden 2021; ,Alexander von Humboldts Selbst- und Fremddarstellung
als Experimentalwissenschaftler®. In: Abhandlungen der Humboldt-Gesellschaft 52 (2021), S. 219-246;
yFachzeitschriften als Diskussionsrdume naturwissenschaftlicher Forschungsmethoden um 1800“. In:
Wissen in Bewegung. Hg. von Katrin Loffler. Stuttgart 2020, S. 231-243.

Stefan Tetzlaff, Prof. Dr., Professor fiir Neuere Deutsche Literatur am Seminar fiir Deutsche
Philologie an der Universitat Gottingen. Thematisch verwandte Publikationen: ,Fremde eigene
Stimme. Uber einen kérperlichen Medieneffekt der Romantik®. In: Von Mund- und Handwerk. Hg. von
Thomas Boyken und Anna Stemmann. Berlin 2022. S. 129-143; ,Theatrale Weltmodelle. Zur
realistischen Sem-Ontologie in Gottfried Kellers Sinngedicht“. In: Kellers Medien. Hg. von Frauke
Berndt. Berlin 2022. S. 91-109; Heterotopie als Textverfahren. Erzéhlter Raum in Romantik und Realismus.
Berlin 2016; ,Zufall und Modell. Zur Differenz der sekundaren modellbildenden Systeme Romantik
und Realismus®. In: Asthetik des Zufalls. Ordnungen des Unvorhersehbaren in Literatur und Theorie. Hg.
von Christoph Pflaumbaum, Carolin Rocks, Christian Schmitt, Ders. Heidelberg 2015. S. 193-208.

Michael F. Zimmermann, Prof. Dr., Professor fiir Kunstgeschichte an der katholischen Universitat
Eichstatt-Ingolstadt. Thematisch verwandte Publikationen: ,Offentliche Privatheit. Manets Eintritt in
das éffentliche Leben und seine Aufhebung der Genremalerei“. In: Asthetische Eigenlogiken des
europdischen Genrebildes. Temporalitdt, Ambuiguitdt, Latenz. Hg. von Dominik Brabant und Britta
Hochkirchen. Bielefeld 2023, S. 291-337; Die Kunst des 19. Jahrhunderts. Naturalismus -
Impressionismus - Symbolismus. 2. Aufl. Miinchen 2020; ,,Die Gegenwart unter dem Versprechen
kiinftiger Epiphanie. Baudelaire und Apollinaire (iber die Moderne als sich selbst unbekannte
Epoche”. In: Handbuch Rhetorik der Bildenden Kiinste. Hg. von Wolfgang Brassat. Berlin 2017,

S. 691-710; ,Manets ,Atelierfrihstuick’: Malerei aus der Mitte des Lebens“. In: Kanon Kunstgeschichte.
Einfiihrung in Werke, Methoden und Epochen. Bd. 3. Hg. von Kristin Marek und Martin Schulz. Miinchen
2015, S. 77-112.






Personenregister

Auerbach, Berthold 184
Austen, Jane 165

BaRler, Moritz 190, 197-198, 251, 255, 257

Baudelaire, Charles 13, 216, 218, 221-225, 227,
233-234, 236, 238-239, 241

Baumgarten, Hermann 124-125

Below, Georg von 127

Benjamin, Walter 233, 267, 270-273

Berlin, Isaiah 12,103, 145-146, 154-156, 159

Biese, Alfred 183

Bismarck, Otto von 120

Blumenberg, Hans 201, 274

Bluntschli, Johann Caspar 120

Bohrer, Karl Heinz 8, 115, 146, 190

Bois-Reymond, Emil du 10, 34, 36, 46-50, 55,
84-85

Breidbach, Olaf 4, 34, 37, 56, 79-82

Brentano, Clemens 12, 172-176

Breton, André 269

Bronté, Emily 165

Burckhardt, Jacob 131, 138, 143

Burger, Peter 264, 273

Byron, George Gordon 116, 228

Carlyle, Thomas 116

Carus, Carl Gustav 4, 80, 95

Castagnary, Jules-Antoine 219

Chladni, Ernst Florens Friedrich 203
Courbet, Gustave 219, 226-227, 231
Creuzer, Georg Friedrich 12,172, 176-178

Delacroix, Eugéne 216-217, 222
Diederichsen, Diedrich 248-249
Dilmen, Richard van 168-169, 171

Eckel, Winfried 34-35, 49, 85, 102

Eckermann, Johann Peter 42

Eckstein, Ernst 13, 205

Eichendorff, Joseph von 113,128, 135, 184,
192-193, 203, 211

Enzensberger, Hans Magnus 269

Esenbeck, Christian Gottlieb Nees von 79, 81

Fichte, Johann Gottlieb 83
Follen, Karl 116

Fontane, Theodor 197, 199, 205
Foscolo, Ugo 116

Foucault, Michel 162

Fries, Jakob Friedrich 83-84
Frobel, Julius 119

Galilei, Galileo 38

Gerhard, Myriam 34, 84-85

Gloy, Karen 90, 96, 101

Guardini, Romano 129

Guys, Constantin 220, 235-237

Goethe, Johann Wolfgang von 62, 188, 197

Glinderrode, Karoline von 12, 86, 92, 170, 172,
176-179

Hacks, Peter 9, 22-24

Hardenberg, Georg Philipp Friedrich von 17, 59,
66, 80, 98, 127, 147-149, 151, 170, 202, 213,
265-266

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 2, 267

Heidegger, Martin 161-162

Heine, Heinrich 5, 105, 113, 201

Helmholtz, Hermann von 5, 10, 53-56, 60,
64-66, 70-71, 78, 80

Herwegen, Ildefons 129, 135

Hoffmann, Ernst Theodor Amadeus 15, 23, 184,
188, 191-192, 204, 210, 247

Humboldt, Alexander von 35, 40, 47, 49-51,
92,98

Illouz, Eva 12, 165, 168
Ingres, Jean-Auguste-Dominique 222-225

Kant, Immanuel 82-83

Kastner, Karl Wilhelm Gottlob 39-40

Keller, Gottfried 10, 13, 53, 78, 205

Kerschbaumer, Sandra 4, 10-11, 31, 80-81, 100,
115, 150, 170, 201, 245

Kierkegaard, Seren 134, 161

Klaue, Magnus 167-168

Klemperer, Victor 20-21

@ Open Access. ©2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111199733-016


https://doi.org/10.1515/9783111199733-016

282 —— Personenregister

KleRen, Patricia 4,12

Knorer, Ekkehard 250, 256

Kochy, Kristian 31, 34, 37, 50-51, 80, 91-92,
94-95, 99

Kracht, Christian 249, 257

Kurt, Seyda 4,9, 12, 22, 27-28, 34, 84,
165-168, 172

Laplace, Pierre-Simon 94

Lassalle, Ferdinand 119

Latour, Bruno 104

Liebig, Justus 5, 10, 31, 35-36, 39-45

Lovelock, James 106

Léwe, Matthias 4, 6, 12, 115, 117, 150, 257

Ludwig, Otto 13, 207, 209-211

Lukacs, Georg 6, 10, 12, 19-20, 22, 117, 145, 147,
160, 232-233, 272

Maar, Michael 16

Magnus, Gustav 61

Makropoulos, Michael 8,14

Mancuso, Stefano 107-108

Manet, Edouard 13, 221, 223, 236, 240-241

Mann, Thomas 10, 19-22, 153

Mannheim, Karl 11, 130, 132, 134, 140-141, 143

Marder, Michael 107

Marinetti, Filippo Tommaso 8, 270-271

Martin, Alfred von 6, 11, 127-134, 136-144

Marx, Karl 119, 159, 162

Mateescu, Kristina 6, 11

Matuschek, Stefan 4, 9, 19, 31, 51, 80, 154, 187,
201, 216, 245, 254, 259

Mickiewicz, Adam 116

Mereau, Sophie 12, 172-174, 176, 179

Mérike, Eduard 198

Miiller, Adam 115, 118, 158

Miller, Johannes 46, 49, 70

Muth, Carl 128-129, 133-135, 137

Nadar, Paul 227

Napoléon, Louis 120

Nassar, Dalia 97, 99

Newton, Isaac 94, 102

Nietzsche, Friedrich 11, 130-131, 137-144,
156-157, 162

Nitzke, Solvejg 107-109

Oken, Lorenz 34,107
@rsted, Hans Christian 95
Ostwald, Wilhelm 50, 80

Petersdorff, Dirk von 1, 100, 117, 201
Platz, Hermann 128

Plessner, Helmuth 10, 19, 271

Poe, Edgar Allan 237

Prutz, Robert Eduard 5

Randt, Leif 14, 245, 250-251

Rauen, Christoph 4,14, 245

Reitz, Tilman 6, 12, 150, 175

Rigby, Kate 103-105

Ritter, Johann Wilhelm 4, 46-47, 49-50, 58, 60,
66, 80, 95

Rochau, August Ludwig von 11, 113-114, 118-125

Rooney, Sally 14, 245, 258

Rorty, Richard 12, 147, 155, 161-162

Rotkopf, Marie 6, 9, 22, 25-26, 28

Rotteck, Karl von 114, 121

Rousseau, Jean-Jacques 148-149, 156

Ruge, Arnold 5, 115

Salutati, Coluccio 131-132

Schallenberg, Felix 7,12, 87-88

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph 31, 58-59,
62,77, 90-97

Schiller, Friedrich 1,183

Schlegel, August Wilhelm 1-2, 98

Schlegel, Caroline 266

Schlegel, Friedrich 1,2, 4,12, 14, 23, 92, 98-99,
115, 117, 135, 151, 165, 169, 202, 216,
246-247, 249, 252, 266-267, 275-276

Schleiden, Matthias Jakob 4, 10, 37-38, 79-84,
86-90, 110

Schleiermacher, Friedrich 105

Schmidt, Alexander 8, 11, 119

Schmidt, Julian 113, 125, 175, 184-185, 197

Schmitt, Carl 5, 11-12, 117, 127-130, 133, 137, 140,
142,145, 154, 157-158

Shelley, Percy Bysshe 265

Siemens, Werner von 55, 187

Sontag, Susan 248

Specht, Benjamin 4-5, 10, 71, 79-80, 95, 97

Spielhagen, Friedrich 199, 212

Spinoza, Baruch de 86-87, 92, 96, 103



Personenregister =—— 283

Staél, Germaine de 21,172 Viereck, Peter 19
Steffens, Henrik 1, 34, 80, 95 Virchow, Rudolf 34, 47, 49
Stoger, Alexander 10, 32, 34-35, 38, 45, 47, 49,

51,95 Wagner, Richard 240, 242
Storm, Theodor 7, 12-13, 88, 183-194, 198, Warhol, Andy 248

207, 209 Weber, Max 11, 124-125, 134, 269
Straul3, Botho 15-16 Weber, Wilhelm 36
Strich, Fritz 21-22 Whewell, William 38
Stromaquist, Liv 167 Wobhlleben, Peter 108

Wulf, Andrea 1, 101-103
Taylor, Charles 109, 116
Tetzlaff, Stefan 13, 202 Zimmermann, Michael F. 8,13, 218, 228,
Tieck, Ludwig 1, 135, 171, 199, 203, 253 231-232, 235-236, 238
Tyndall, John 68

Valéry, Paul 274
Veit, Dorothea 1-2






	Inhaltsverzeichnis
	GegenRomantik: Einleitende Gedanken
	Der Romantik-Popanz
	Naturwissenschaftliche Romantikkritik und romantische Naturphilosophie
	Kontroverse Romantikrezeption in den Naturwissenschaften
	Die ‚Gesetze des Geistes‘ und die ‚Gesetze der Wirklichkeit‘
	Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie – und ihr Nutzen in ökokritischen Debatten
	Antiromantische und romantische Konzeptionen von Politik
	Realpolitik als Anti-Romantik. August Ludwig von Rochau und die liberale Romantikkritik
	Romantische und gegenromantische Weltanschauung
	Bescheidene Freiheit und „unendliche freye Thätigkeit“
	Radikales Missverständnis? Eine geschlechtergeschichtliche Einordnung der gegenwärtigen Kritik an romantischer Liebe
	Romantische Ästhetik und Formationen der Abgrenzung
	Wiederkehrendes Abendrot
	Ablehnendes Wohlwollen. Sem-Ontologie und das Gespräch des Realismus über die Romantik
	Baudelaire und Manet: Distanz und Nähe, Abgrenzung und Aneignung, Romantik und Gegenromantik
	(Gegen-)Romantik und (Gegen-)Ironie in Liebesromanen von Leif Randt und Sally Rooney
	Die Romantisierung der Welt vor dem Gesetz der Avantgarde
	Über die Autorinnen und Autoren
	Personenregister



