
Sandra Kerschbaumer

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der
romantischen Naturphilosophie – und ihr
Nutzen in ökokritischen Debatten

1 Einleitung

Mitte des 19. Jahrhunderts findet die Ablehnung der romantischen Naturphiloso-
phie durch empirisch ausgerichtete Naturwissenschaftler einen ersten Höhepunkt:
Matthias Jakob Schleiden (1804–1881), Professor in Jena und Leiter des Botanischen
Gartens, verfasste mit den Grundzügen der Wissenschaftlichen Botanik ein Lehr-
buch, das für seine Wissenschaft erstmals analytische Prinzipien zu Grunde legte
und für die Konsolidierung der Botanik als moderne Naturwissenschaft wegwei-
send war.1 Die Besprechung des ersten Bandes seiner „Grundzüge“ durch den als
Vertreter einer romantischen Naturforschung bekannten Christian Gottlieb Nees
von Esenbeck verstimmte Schleiden so sehr,2 dass er ihr eine Schrift entgegensetzt,
die seine Kritik an der Naturphilosophie systematisch fasste. Er ordnete in Schel-
ling’s und Hegel’s Verhältnis zur Naturwissenschaft. Zum Verhältnis der physikali-
schen Naturwissenschaft zur spekulativen Naturphilosophie (Leipzig 1844) zentrale
Argumentationen, die bis dahin in Form punktueller Ablehnung auftraten.3 Schlei-
dens Schrift bildet damit ein Scharnier in der Wissenschaftsgeschichte, an einem
Punkt, an dem die Hochphase moderner Naturphilosophie zu ihrem Ende kommt.
Die um 1800 und in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts noch konkurrie-
renden Zugriffe auf ‚Natur‘ weichen einer zunehmenden Binnendifferenzierung
und Dominanz der Naturwissenschaften.4 Religiöse und philosophische Weltdeu-

 Matthias Jakob Schleiden: Grundzüge der wissenschaftlichen Botanik: nebst einer Methodologi-
schen Einleitung als Anleitung zum Studium der Pflanze. Leipzig 1842–1850. Bekannt wurde Schlei-
den vor allem dadurch, dass er die Bedeutung des Zellkerns erkannte und zusammen mit
Theodor Schwann die Zelltheorie entwickelte.
 Nees von Esenbeck war ab 1818 Präsident der Akademie der Naturforscher Leopoldina und
Professor für Botanik in Bonn (1819–1830), bis 1851 in Breslau. Vgl. Johanna Bohley: Christian
Nees von Esenbeck. Ein Lebensbild. Stuttgart 2003.
 Olaf Breidbach: „Schleidens Kritik an der spekulativen Naturphilosophie.“ In: Matthias Jakob
Schleiden: Schelling’s und Hegelʼs Verhältnis zur Naturwissenschaft. Zum Verhältnis der physikali-
schen Naturwissenschaft zur spekulativen Naturphilosophie. Hg von dems. Leipzig 1844. Reprint:
Weinheim 1988, S. 1–57.
 Benjamin Specht schildert die um 1800 komplexe Gemengelage, in der sich unterschiedliche
Wissenssysteme (Naturwissenschaft, Philosophie, Kunst) in einem Differenzierungsprozess befin-

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-005

https://doi.org/10.1515/9783111199733-005


tungen treten zugunsten einer naturwissenschaftlich-technischen Umgestaltung
der Gesellschaft zurück.5

Schleiden hebt in seiner Streitschrift die fachliche und methodische Differen-
zierung auf dem Gebiet des Naturwissens ebenso hervor wie eine fortschreitende
Trennung der gesellschaftlichen Sphären. Seine vehemente Kritik richtet sich
gegen einen romantischen Synthesewillen, den Versuch, das sich ausdifferen-
zierende naturwissenschaftliche Wissenssystem wieder mit den Weltdeutungs-
ambitionen von Religion und Philosophie zusammenzuführen. Gerade dieser
synthetisierende Anspruch, der sich in einem holistischen Naturverständnis zeigt,
ist von Interpreten zur gemeinsamen Eigenschaft einer romantischen Naturphilo-
sophie erklärt worden, die sonst durchaus als verzweigtes, überregionales und
disziplinenübergreifendes Netzwerk von Akteuren und Programmen verstanden
werden muss.6 Kristian Köchy hat gezeigt, inwiefern eine als spekulativ, metaphy-
sisch und mythologisierend verstandene romantische Naturphilosophie im Verlauf
des 19. Jahrhunderts zum Gegenmodell naturwissenschaftlicher Forschung wurde.7

Matthias Jakob Schleiden nimmt in diesem Prozess eine zentrale Rolle ein.8 Im Fol-
genden wird es darum gehen, (1) die Position Schleidens darzustellen und sie (2) in
ein Verhältnis zu bestimmenden Merkmalen der romantischen Naturphilosophie
zu setzen. Modelliert werden auf diese Weise ontologische, erkenntnistheoretische,
methodische und ästhetische Differenzen. Können diese – so soll (3) gefragt wer-
den – helfen, gegenwärtige Debatten über Natur besser zu verstehen und einzuord-

den, sich aber noch nicht so deutlich scheiden lassen, wie dies im Verlauf des 19. Jahrhunderts
(und natürlich heute) der Fall ist. Es bilden sich eigene kommunikative, professionelle und insti-
tutionelle Zusammenhänge (etwas das spezialisierte Zeitschriftenwesen und gegenstandsbezo-
gene Methodiken), aber noch gibt es Versuche, diese Bereiche zu vermitteln. Specht verweist auf
personelle Doppelrollen und die Tatsache, dass empirisch ausgerichtete Naturwissenschaftler an
wichtigen Universitäten ebenso Professuren bekleiden wie Naturphilosophen. Benjamin Specht:
Physik als Kunst. Die Poetisierung der Elektrizität um 1800. Tübingen 2010, S. 5 f.
 Herbert Schnädelbach: Philosophie in Deutschland 1831–1933. Frankfurt am Main 1983, S. 90.
 Kristian Köchy zählt zu den Protagonisten: Carl Gustav Carus, Adelbert von Chamisso, Christoph
Wilhelm Hufeland, Johann Wilhelm Ritter, Hans Christian Oersted, Gustav Theodor Fechner, Fried-
rich von Hardenberg, Henrik Steffens. Vgl. Kristian Köchy: „Romantische Naturphilosophie.“ In:
Online Lexikon Naturphilosophie [2021]. Hg. von Thomas Kirchhoff. doi: 10.11.588/oepn.2021.1.80608
(25.01.2024).
 Kristian Köchy: „Dogmatisierende Träumerei? Zu Anspruch und Wirkung der romantischen
Naturphilosophie.“ In: Romantik erkennen – Modelle finden. Hg von Stefan Matuschek und
Sandra Kerschbaumer. Paderborn 2019, S. 59–86, hier S. 61 f. Exemplarische kritische Positionen
findet Köchy bei Wilhelm Ostwald, Justus von Liebig, Hermann von Helmholtz und eben bei Mat-
thias Jakob Schleiden,
 Neben Köchy verweist Olaf Breidbach auf die zentrale Rolle Schleidens in diesem Prozess. Olaf
Breidbach: „Schleidens Kritik“, S. 2.

80 Sandra Kerschbaumer



nen? An welchen Stellen wirken romantische Denkmodelle fort und wo sind Schlei-
dens Gegenargumente bis heute überzeugend?9

2 Matthias Jakob Schleidens Angriff auf die
Naturphilosophie

Schleidens Schrift startet mit einem polemischen Auftakt, der seinen Gegner Nees
von Esenbeck desavouieren und den eigenen Redeimpuls mit dem Anliegen be-
gründen soll, wissenschaftshinderliche Tendenzen zu bekämpfen. Schnell kommt
Schleiden zu dem für ihn zentralen Punkt seiner Argumentation: dem Gegensatz
von empirisch „inductiver“ Naturwissenschaft und deduktiver Natur-Spekulation.
Mit Letzterer verbinden sich für ihn grundlegende Probleme, zu denen allen
voran der Rückfall naturphilosophischer Spekulationen hinter die Erkenntniskri-
tik Kants gehört. Zudem zeigt Schleiden sich grundsätzlich skeptisch gegenüber
verschiedenen Varianten monistischen Denkens, die er von der Naturphilosophie
fortgeführt sieht. Schelling und (weniger ausführlich) Hegel werden außerdem
herangezogen, um vorzuführen, wie unklar sie methodisch vorgehen, wie häufig
sie naturwissenschaftliche Fakten ignorieren, verfälschen oder mit undefinierten
Begriffen arbeiten. Einbildungskraft – so Schleiden – trete an die Stelle von Erfah-
rungswissen, Systemdenken an die Stelle der Auswertung methodisch streng er-
mittelter Daten. So hemmten naturphilosophische Denker – auch in Gestalt ihrer
Adepten – die naturwissenschaftliche Entwicklung.

Schleiden selbst gehörte einer Schule der Biowissenschaften an, der es nicht
mehr um die Sammlung von Beobachtungen ging, wie der vorausgegangenen Natur-
geschichte, sondern um die detaillierte Darstellung von Problemzusammenhängen.10

Dabei ist es für Schleiden entscheidend, induktiv von einzelnen Fakten auszugehen
und diese methodisch kontrolliert zu behandeln, um im besten Fall Gesetzmäßigkei-
ten innerhalb der Disziplin formulieren zu können. Nur das mit quantifizierenden
Methoden Messbare, nur Daten, die in einem homogenen Bereich einander zuzuord-
nen sind, werden als wissenschaftlicher Befund anerkannt. Schleiden plädiert für
eine methodologisch begründete Selbst- und Perspektivenbeschränkung der exakten
Naturwissenschaft:

 Zum Modellbegriff vgl. Sandra Kerschbaumer: Immer wieder Romantik. Modelltheoretische Be-
schreibungen ihrer Wirkungsgeschichte. Heidelberg 2018, S. 17–33.
 Vgl. Olaf Breidbach: „Schleidens Kritik“, S. 5.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 81



So ergiebt sich uns denn die Berechtigung und Nothwendigkeit, bei jeder wissenschaftlichen
Thätigkeit zuerst nach der Methode zu fragen, sie zu prüfen und nach dem Resultat dieser
Prüfung allein die ganze Arbeit zu loben oder zu verwerfen. [...] Ihr Eigenthümliches besteht
darin, dass man überhaupt zunächst von allen Hypothesen abstrahirt, kein Princip voraus-
setzt, sondern von dem unmittelbar Gewissen, von den einzelnen Thatsachen ausgeht, diese
rein und vollständig auszusondern sucht, nach ihrer Verwandtschaft anordnet und ihnen
selbst dann die Gesetze, unter denen sie stehen, die sie als Bedingung ihrer Existenz voraus-
setzen, abfragt und so rückwärts fortschreitet, bis man zu den höchsten Begriffen und Ge-
setzen gelangt [...].11

Schleiden integriert empiristische und rationalistische Ansätze, indem er fordert,
Beobachtungsdaten zu sammeln und mithilfe der Vernunft aus diesen Daten ra-
tional begründete Schlussfolgerungen abzuleiten. Olaf Breidbach hat das von
Schleiden geforderte Vorgehen wie folgt beschrieben:

Seine Realität gewinnt das Resultat eines Experiments nicht aus einer Spekulation über
einen möglichen Bezug der so erlangten Daten in einem möglichen System menschlichen
Denkens, sondern eben aus dem methodisch exakten Aufbau des Experimentes. Eine Be-
obachtung hat präzise und nachvollziehbar zu sein. Diese Kriterien ermöglichen es, ein Re-
sultat als Faktum für das Wissenschaftssystem zu akzeptieren.12

Im scharfen Gegensatz zur eigenen Position sieht Schleiden die spekulative De-
duktion, die er auch als „Dogmatismus“ bezeichnet und die er in Auseinanderset-
zung mit naturphilosophischen Schriften von Schelling und Hegel charakterisiert:
Diese wollen jedes erzielte Ergebnis „in ein System menschlichen Denkens“ ein-
ordnen. Dabei werden Zusammenhänge postuliert, die sich exakt, durch Erfah-
rung und Experiment nicht erweisen lassen. Während für Schelling und Hegel
das Einzelne erst im Verhältnis zum Ganzen verständlich wird, verlangt Schlei-
den gerade die Konzentration auf den Bereich der Einzeldinge. Natur ist für ihn
nicht als Ganzes erfahrbar, sondern besteht aus Datenfeldern, Phänomenen und
Funktionszusammenhängen, denen das forschende Subjekt analytisch distanziert
gegenübersteht.

Die Selbstbeschränkung der Naturwissenschaft begründet Schleiden auf zwei
Wegen: Entscheidend ist für ihn zunächst, dass innere Produktionsprinzipien der
Natur dem Menschen nicht zugänglich sind und Aussagen über das Wesen der
Natur Einsichten der kritischen Philosophie Immanuel Kants unterlaufen. Hatte
Kant in seiner Kritik der reinen Vernunft doch betont, dass Tatsachen wissen-
schaftlichen Erkennens durch die Sinne gegeben und vom denkenden Verstand
geformt würden. Da die Vorstellungen von der Welt durch die Erkenntnisformen

 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegelʼs Verhältnis, S. 70 f.
 Olaf Breidbach: „Schleidens Kritik“, S. 17.

82 Sandra Kerschbaumer



des Verstandes mit bedingt seien, könnten keine Aussagen über die Dinge an sich
getroffen werden. Ein Absolutes oder das Ganze der Natur entziehe sich sowohl
der naturwissenschaftlichen Erfassung als auch der formalen Betrachtung durch
die Philosophie. Wollte man die Natur als System der Zwecke beurteilen, heißt es
bei Kant, müsste man „ein übersinnliches Substrat der Natur“ annehmen, „von
dem wir nichts erkennen können“.13 Kant räumt allerdings ein, dass die Annahme
letzter Zwecke und Ursachen in der Natur als regulative Ideen durchaus notwen-
dig sein könnte. Die Idee eines zweckmäßig geordneten Ganzen helfe den Men-
schen – unter anderem als Motor wissenschaftlicher Forschung.14 Während sich
Romantiker wie Schelling an diese Vermittlungsversuche halten, betont Schlei-
den, dass der menschliche Verstand und die menschliche Vernunft einen be-
schränkten Kreis haben, innerhalb dessen sie zu erkennen vermögen. Über diese
Schranken hinaus systematisches Wissen vorzugeben, sei „Charlatanerie“:15

Wie schon oben erwähnt, ist mehr oder weniger die Bearbeitung jeder Wissenschaft an die
Erfahrung gebunden. Die Anforderung, aus Einem Grundsatz heraus den reichen, lebendi-
gen Gehalt der Wirklichkeit zu entwickeln, ist eine in sich so absurde, dass Niemand ihr
consequent treu bleiben kann, wie das von Fries gegen Fichte und Schelling unwiderleglich
nachgewiesen wurde.16

Schleiden zeigt sich besonders skeptisch gegenüber Konzepten des transzendenta-
len Idealismus, die Kants Erkenntniskritik radikalisieren. Suspekt ist ihm vor
allem das Konzept der „intellectuellen Anschauung“ und damit die von Fichte in
seiner Wissenschaftslehre entwickelte Annahme, das sich selbst setzende und re-
flektierende Ich sei Ausgangspunkt allen Wissens, die uns umgebende Welt eine
vom absoluten Ich erschaffene Ordnung.17 In Konsequenz daraus ist für Fichte
ein von empirischen Gegenständen unabhängiges Erkennen a priori möglich –

auch für Schelling, dem die Natur zum Objekt des erkennenden Subjekts werden
kann, weil sie in ihrer Grundstruktur mit dem menschlichen Ich übereinstimme.

 Immanuel Kant: Kritik der Urteilkraft. In: Kants Werke. Akademie-Textausgabe. Bd. 5. Berlin
1902. Reprint: Berlin 1968, S. 165–486, hier S. 370. Zu diesem Zusammenhang vgl. Ludwig Stockin-
ger: Rhetorik und Metarhetorik in Aufklärung und Romantik. Theorie und Praxis der ‚Beredsam-
keit‘ bei Gottsched, Wieland und in der Romantik. Berlin/Boston 2023, S. 278 f.
 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, S. 384. Darüber hinaus deutet Kant entgegen der
Hauptlinie seiner Argumentation in der Kritik der Urteilskraft an, dass die Schönheit der Natur
als Indiz für deren zweckmäßige Verfasstheit gewertet werden könne.
 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verhältnis, S. 24.
 Ebd., S. 22 f.
 „Alles, was ist, ist nur insofern, als es im Ich gesetzt ist, und ausser dem Ich ist nichts.“ Johann
G. Fichte: Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre. In: Fichtes Werke. Bd. 1. Hg. von Imma-
nuel H. Fichte. Berlin/Bonn 1834/1845. Reprint: Berlin 1971, S. 83–328, hier S. 99.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 83



Jede durch den innern Sinn als vorhanden erkannte Vorstellung wurde als intellectuelle An-
schauung für unmittelbare Erkenntniss ausgegeben; der Unterschied zwischen Vorstellung
und Erkenntniss, zwischen unmittelbarer und gedachter Erkenntniss, endlich zwischen ge-
dachter Erkenntniss und combinatorischem Spiel der Einbildungskraft völlig verwischt [...].
Sehen wir aber auf den eigentlichen Zweck wissenschaftlicher Ausbildung, [...] so finden
wir, dass jene Combinationsspiele uns gar keine Erkenntnisse, sondern nur problematische
Vorstellungen geben [...].18

Gegen das Postulieren von intellektuell angeschauten ‚unmittelbaren Erkenntnis-
sen‘ sprechen für Schleiden neben den empiristischen und kritizistischen Grund-
lagen seines Denkens zudem seine quasi systemtheoretisch argumentierenden
Beobachtungen einer Wahrheitspluralität, die sich aus der Ausbildung verschie-
dener Weltzugänge ergibt. Nicht erst in Schleidens Gegenwart hatte sich die Gesell-
schaft dergestalt differenziert, dass verschiedene Sinnhorizonte von Wissenschaft,
Ökonomie, Politik, Religion und Kunst nebeneinander existierten, innerhalb derer
differierende Logiken und Methoden der Erkenntnisgewinnung vorherrschten:

Das grosse Problem, dessen Verkennung hier beständig die mangelhaft Orientirten täuscht
und auf Irrwege führt, ist das von Fries zuerst entwickelte Gesetz der Spaltung der Wahr-
heit. Unsere Erkenntnisse fliessen nicht aus einer und derselben Erkenntnisquelle und las-
sen sich deshalb nicht in Ein System vereinigen. Jede Erkenntniss gilt in ihrer Bestimmtheit
nur auf ihrem Gebiete.19

Schleiden reagiert empfindlich auf Integrationsversuche, die er bei Schelling und
anderen Naturphilosophen ausmacht. Anstatt Wissenssysteme und Wahrheitszu-
gänge nebeneinander bestehen zu lassen, greifen die Naturphilosophen deutend
auf die exakten Wissenschaften zu, um diese – trotz ihrer je verschiedenen metho-
dischen Voraussetzungen und Erkenntnisziele – wieder zu vereinen. Das ist aus
Schleidens Sicht unlauter, handelt es sich doch um fundamental unterschiedliche
Antworten auf die Frage nach dem, was wir von der Natur erkennen können.

Schleiden tritt an, die Scheidung von positivem Wissen und metaphysischer
Spekulation weiter durchzusetzen, eine Haltung, die etwas später Emil Du Bois-
Reymond prominent vertritt.20 In seiner Rede vom 14. August 1872 auf der Leipzi-
ger Versammlung Deutscher Naturforscher und Ärzte spricht der Physiologie und

 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verhältnis, S. 27 f.
 Ebd., S. 75.
 Myriam Gerhard: „Du Bois-Reymonds Ignorabimus als naturphilosophisches Schibboleth“. In:
Weltanschauung, Philosophie und Naturwissenschaft im 19. Jahrhundert. Bd. 3. Hg. von Kurt
Bayertz, Myriam Gerhard und Walter Jaeschke. Hamburg 2007, S. 241–252, hier S. 252 und S. 243:
Die Kraft als Erklärungsprinzip der Bewegung und Veränderung bleibe selbst erklärungsbedürf-
tig. Dieser Mangel liege in der Natur des menschlichen Intellekts.

84 Sandra Kerschbaumer



Rektor der Berliner Universität Über die Grenzen des Naturerkennens und stellt
die Abwesenheit eines absoluten Erklärungsprinzips in den Naturwissenschaften
heraus. Materie und Kraft etwa seien kein Gegenstand der Naturerkenntnis. Auch
das menschliche Selbstbewusstsein lasse sich nicht erklären. Von der Unerkenn-
barkeit innerster Prinzipien bleibe die Naturwissenschaft aber unberührt, weil
sie ohnehin nicht darauf ziele, sondern lediglich auf den Funktionszusammenhang
einzelner Naturerscheinungen. Der berühmt gewordene Einspruch „Ignorabimus“,
mit dem Du Bois-Reymond seine Rede beschließt, lässt sich nach Myriam Gerhard
weniger als Bescheidung des naturwissenschaftlichen Anspruchs verstehen denn
als Forcierung der Naturwissenschaft als positive, induktiv vorgehende Wissen-
schaft, die sich von Spekulation freizuhalten habe.21 Mit einem Rückgriff auf Kant
verwahrt sich auch Du Bois-Reymond nicht nur gegen naturphilosophische Welt-
deutungen, sondern zugleich gegen einen Materialismus, wie er sich seit der Jahr-
hundertmitte artikulierte und im „Materialismusstreit“ kulminierte.22

Bei Schleiden wie bei Du Bois-Reymond geht das Eintreten für die Experimen-
talwissenschaften mit einer Anerkennung von Philosophie und Religion einher.
Diese basiert auf den genannten Differenzierungseinsichten, sie zeugt aber auch
von einem erkenntnistheoretischen und ontologischen Dualismus. Die Wissen-
schaft der Natur kann kein Wissen über den Geist, die Seele oder die Sittlichkeit
beisteuern, denn diese sind nach Ansicht Schleidens nicht in für Menschen er-
kennbare Weise in die Natur inkorporiert. Schleiden richtet sich grundsätzlich
gegen monistisches Denken – im Sinne einer philosophischen Lehre, die eine Ein-
heit alles Seienden annimmt und die sich als Materialismus oder als Pantheismus

 Vgl. ebd., S. 241. Du Bois-Reymond Rückgriff auf Kant ist eingebettet in ein allgemeines Erstar-
ken des Neukantianismus. Vgl. auch den Beitrag zum vorliegenden Band, in dem Specht im
19. Jahrhundert einen Makrotrend zur „Empirisierung des Transzendentalen“ (S. 71) konstatiert.
 Unter Rückgriff auf Positionen des 18. Jahrhunderts entwickeln Ludwig Büchner, Carl Vogt
und Jakob Moleschott (um nur die die produktivsten Autoren zu nennen), später auch Darwinis-
ten wie Ernst Haeckel Theorien, die sich an den Grundsätzen und Methoden der Naturwissen-
schaften orientieren, die allerdings auch die Bestrebung haben, über ihre Fachgrenzen hinaus
eine normative Kraft zu entwickeln. Vgl. etwa: Ludwig Büchner: Kraft und Stoff. Empirisch-
naturphilosophische Studien in allgemein-verständlicher Darstellung. Frankfurt am Main 1855.
Frederick C. Beiser fasst in After Hegel. German Philosophy 1840–1900 zusammen: „The main
question posed by the materialism controversy was wether modern natural science, whose au-
thority and prestige were now beyond question, necessarily leads to materialims. Materialism
was generally understood to be the doctrine that only matter exists and that everything in nature
obeys only mechanical laws. If such doctrine were true, it seemed there could be no God, no free
will, no soul, and hence no immortality. Theses beliefs, however, seemd vital to morality and reli-
gion.“ Frederick C. Beiser: After Hegel. German Philosophy 1840–1900. Princeton 2014, S. 15.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 85



ausprägen kann.23 Die Skepsis gegenüber einer pantheistischen Identifikation
von Gott und Welt prägt die hier analysierte Schrift. Die Kritik an materialisti-
schen Positionen wird in Ueber den Materialismus der neueren deutschen Natur-
wissenschaft, sein Wesen und seine Geschichte (1863) entfaltet.24

Mit beiden Schriften stellt sich Schleiden auch in eine Tradition, die seit dem
18. Jahrhundert problematisiert, dass sich aus monistischem Denken schwerlich
ein freier, von der Natur unabhängiger Wille ableiten lässt, ein Wille, der nach
(moralischen) Gesetzen handelt, die sich von den Wirkmechanismen der physi-
schen Natur unterscheiden.25 Ohne eine autonome Seele oder Vernunft ergibt sich
ein Problem mit der Handlungsfreiheit des Menschen und in deren Folge mit der
Verantwortlichkeit für das eigene Handeln sowie mit der Legitimation von Nor-
men. Monistische Weltbilder neigen, da sie nicht zwischen Sein und Sollen trennen,
zu Determinismus und Fatalismus und können den modernen Gedanken der Frei-

 Jens Ole Schneider betont in seiner den Monismus-Begriff aufarbeitenden Studie, dass Chris-
tian Wolff in seiner Psychologia Rationalis (1734) erstmals eine Trennung zwischen Monismus
und Dualismus vornimmt. Wolff macht durch Einführung des Begriffspaares eine implizit schon
lange vorhandene Konkurrenz der Weltbilder bewusst und reflexiv verfügbar. Die Wolff’sche De-
finition korrespondiert nach Schneider mit der heutigen philosophischer Lexika, etwa dem Arti-
kel von Gottfried Gabriel aus der Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie: „Jede
philosophische oder religiöse Auffassung“ nennt dieser monistisch, „die Bestand oder Entstehung
der Welt aus einem einzigen Stoff, einer Substanz oder einem einzigen Prinzip erklärt. Gottfried
Gabriel: „Monismus“. In: Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie. Bd. 2. Hg. von Jür-
gen Mittelstraß. Stuttgart/Weimar 2013, S. 445 f., hier S. 445. Differenzen ergeben sich daraus,
gegen welche Art von Dualismus sich der Monismus wendet. Ob er sich auf eine Seite des Gegen-
satzes stellt wie der Materialismus/Biologismus oder ob er den Gegensatz unter einem überge-
ordneten Gesichtspunkt aufheben will wie der Pantheismus mit seiner Gleichsetzung von Gott
und Welt. Vgl. Jens Ole Schneider: Aporetische Moderne. Monistische Anthropologie und poetische
Skepsis 1890–1910. Frankfurt am Main 2020, S. 22.
 Matthias Jakob Schleiden: Ueber den Materialismus der neueren deutschen Naturwissenschaft,
sein Wesen und seine Geschichte. Leipzig 1863, S. 54: Schleiden beklagt hier „die tiefe Unsittlich-
keit der materialistischen Lehren“.
 Friedrich Heinrich Jacobi hatte den Pantheismusstreit der 1780er Jahre ausgelöst, indem er
der Philosophie Spinozas Fatalismus vorwarf, da sie seiner Ansicht nach eine blinde Notwendig-
keit der Natur ohne Zweck und letzte Ursache annahm: Deus sive natura – die Natur selbst ist
Gott. Spinoza verneint aus Sicht Jacobis die Eigenschaften, die dem Menschen in der kartesiani-
schen Philosophie zugesprochen werden, die von ihm angenommene Tatsache, dass der Mensch
nach Gesetzen handelt, die sich von denen der physischen Natur unterscheiden. Dies hat zur
Folge, dass es keine Willenskraft, ob göttlich oder menschlich, unabhängig von der natürlichen
Ordnung von Ursachen und Wirkungen geben kann und damit keine Freiheit. Vgl. Joanna Rais-
beck: Rezeptionsphänomen und metaphysische Dichterin: Karoline von Günderrode. https://www.
gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/rezeptionsphaenomen-und-metaphysi
sche-dichterin-karoline-von-guenderrode (09.01.2024).

86 Sandra Kerschbaumer

https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/rezeptionsphaenomen-und-metaphysische-dichterin-karoline-von-guenderrode
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/rezeptionsphaenomen-und-metaphysische-dichterin-karoline-von-guenderrode
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/rezeptionsphaenomen-und-metaphysische-dichterin-karoline-von-guenderrode


heit nur schwer integrieren.26 Schleiden folgt Kant in seiner Ablehnung monisti-
scher Lehrsätze, seiner Trennung von Erscheinung und Ding an sich und fordert
eine Wissenschaft, die sich mit ihren beschränkten Mitteln allein der Erscheinungs-
welt widmet, ein Naturverständnis, das auf Spekulationen über Zweckursachen
und eine teleologische Deutung der Natur verzichtet. Diesen Bereichen sollen sich
andere zuwenden:

Aus der Einschränkung unsrer beschränkten Erfahrungserkenntniss in die Unendlichkeit
von Raum und Zeit resultirt endlich auch die Zufälligkeit der mathematischen Zusammen-
setzung. Dass wir gerade diese Sterne am Himmel sehen, dass die Sonne gerade 11 Planeten
hat, bleibt für uns rein zufällig. Wir fordern zwar eine nothwendige Bestimmung für die
einzelne Thatsache im Zusammenhang einer ganzen Weltsicht; dieses Postulat aber können
wir niemals wissenschaftlich brauchen, es gilt nur im Glauben und wird nur durch die
ästhetischen Ideen in der Ahnung lebendig.27

Über der empirisch und logisch erfahrbaren Realität öffnet sich auch für Matthias
Jakob Schleiden ein Bereich, den er der Religion, der Philosophie und der Poesie
zuordnet.28 Felix Schallenberg hat hervorgehoben, dass Schleiden selbst in einer
populärwissenschaftlichen Publikation, Die Pflanze und ihr Leben von 1848, das
Bedürfnis nach Auseinandersetzung mit metaphysischen Fragen artikuliert und
es sogar Gedichte aus Schleidens Feder gibt. Entscheidend bleibt die Arbeitstei-

 Frederick C. Beiser formuliert in After Hegel: „The materialism controversy was not a little
reminiscent of the ‚pantheism controversy‘ which had taken place some seventy years earlier. In
the late 1780s Friedrich Heinrich Jacobi had posed a very similar dilemma for his own genera-
tion. It had to choose, he contended, between Spinoza’s pantheism or a ‚salto mortale‘ in theism,
immortality and a free will. Since Spinozas’s pantheism represented for Jacobi a complete natu-
ralism, whose consequences were fatalism and atheism, the choice he posed was very much like
that of materialism controversy. Just as the pantheism controversy dominated the intellectual
landscape of the late eighteenth century, so the materialism controversy did the same for
the second half of the nineteenth century.“ Frederick C. Beiser: After Hegel, S. 53 f.
 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verständnis, S. 73 f.
 Felix Schallenberg, dem der vorliegende Aufsatz wichtige Anregungen verdankt, hat darauf
hingewiesen, dass für Schleiden Religion ein subjektives Sinnmedium bleibt und auch der Be-
reich der Kunst für die Reflexion höherer Zusammenhänge notwendig scheint. Schallenberg ver-
weist darauf, dass Schleiden in seinem populärwissenschaftlichen Buch Die Pflanze und ihr
Leben. Populäre Vorträge diese Bedürfnisse artikuliert: „Wir durchschauen wohl den Mechanis-
mus der Marionetten, aber wer hält die Fäden in seiner Hand und leitet alle Bewegungen zu
einem Zweck? Hier ist die Aufgabe des Naturforschers zu Ende, und statt aller Antwort weist er
über die Raumwelt der todten Massen hinaus dahin, wo wir in heiliger Ahnung den Lenker der
Welten suchen“. Matthias Jakob Schleiden: Die Pflanze und ihr Leben. Populäre Vorträge. Leipzig
1848, S. 72. Felix Schallenberg: Schleidens Pflanzen. Der Botaniker als Romantikkritiker. https://
www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/schleidens-pflanzen-der-botaniker-
als-romantikkritiker (09.01.2024).

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 87

https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/schleidens-pflanzen-der-botaniker-als-romantikkritiker
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/schleidens-pflanzen-der-botaniker-als-romantikkritiker
https://www.gestern-romantik-heute.uni-jena.de/wissenschaft/artikel/schleidens-pflanzen-der-botaniker-als-romantikkritiker


lung: Sinnsuche und Weltdeutungsansprüche sind für Schleiden aus der wissen-
schaftlichen Forschung herauszuhalten.29 Am Ende des Jahrhunderts hat diese
Position den Status von lexikalischem Wissen angenommen. Im Brockhaus Konver-
sationslexikon von 1894 findet sich unter dem Lemma „Naturwissenschaft“ folgen-
der Eintrag:

Die heutige N., die durch Herausbildung einer verfeinerten Untersuchungstechnik gegen die
Forschung der Alten einen unermeßlichen Vorsprung gewonnen hat, unterscheidet sich von
der Naturphilosophie dadurch, daß sie sich auf eine möglichst breite Grundlage von Beob-
achtungen und Experimenten [...] verläßt und alle Demonstrationen aus kosmologischen
Grundsätzen und aprioristischen Annahmen ausschließt; ferner dadurch, daß sie sich auf
die mechan. Erklärung aus Bewegungsursachen, wie Anziehung und Abstoßung, Ausdeh-
nung und Zusammenziehung, Trennung und Verbindung unter den kleinsten Körperteil-
chen, beschränkt und daher alle geistigen und moralischen Wissensgebiete ausschließt.30

Vornehmlich am Beispiel Schellings führt Schleiden konkrete Probleme vor, die
sich aus naturphilosophischen Überschreitungen der disziplinären Grenzen erge-
ben: Der Botaniker liefert Beispiele für das Unvermögen der Philosophen, den ak-
tuellen Stand verschiedener exakter Wissenschaften adäquat zu erfassen, ein
Unvermögen, das nicht nur der Nonchalance der beteiligten Personen, sondern be-
reits damals dem Stand der Spezialisierung geschuldet ist. So prüft Schleiden etwa
Schellings Idee der Potenzen und Polaritäten im Hinblick auf den Erkenntnisstand
der Chemie oder verweist auf das Missverstehen mathematisch-physikalischer
Grundlagen der Astronomie.31 Schwierigkeiten bei der philosophischen Nutzung
wissenschaftlichen Faktenmaterials ergeben sich aber nicht nur aus dem kaum
mehr einholbaren Spezialisierungsniveau, sondern auch aus dem Wechsel des Zei-
chen- und Sprachsystems:

Ob das, was Schelling vorgebracht hat, Wissenschaft, ob es Philosophie ist und ob es Natur-
philosophie genannt werden dürfe, ist eine Frage, die die Philosophen auf ihrem Gebiete
entscheiden mögen. Wenn er aber die Ausdrücke, die bestimmte fassbare Dinge oder si-
chere, klar erkannte und längst festgestellte Begriffe in der Naturwissenschaft bezeichnen,
in einem Sinne gebraucht, den die Naturwissenschaft als solche nicht fassen kann, der ihn
in jedem Augenblick mit dem unmittelbar Gewissen der Erfahrung in die schreiendsten
und unauflöslichsten Widersprüche verwickelt, so ist für uns Naturforscher so viel klar,
dass Schelling selbst jedes Band zwischen sich und uns zerrissen, jede Brücke abgebrochen
hat, welche von den Naturwissenschaften in seine Philosophie hinüberführen könnte [...].32

 Felix Schallenberg: Romantik im Realismus. Transformation eines literarischen Modells bei
Theodor Storm und Wilhelm Jensen. Berlin 2024, S. 90–93.
 Brockhaus Konversationslexikon Autorenkollektiv. 14. Aufl. Leipzig u. a. 1894–1896.
 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verständnis, S. 34 f.
 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verständnis, S. 52.

88 Sandra Kerschbaumer



Die Naturwissenschaft arbeitet mit festgelegten Begriffen (oder mit formalisierten
Zeichensystemen). Im Rahmen der Naturphilosophie werden diese in einen neuen
Kontext versetzt, in narrative Strukturen eingefügt, zum Teil umgedeutet oder me-
taphorisch genutzt. Sie verlieren ihre wissenschaftlich exakt definierte Bedeutung
mit dem Transport in eine sprachliche Umgebung, in der Polyvalenz nicht ausge-
schlossen oder sogar erwünscht ist, in der Ähnlichkeitsbeziehungen und Analogien
Übertragungs- und Imaginationsprozesse anregen sollen. Die Gefahr liegt für
Schleiden in der Deutungsoffenheit und der Vagheit der Relationen, die einen inter-
subjektiven Nachvollzug und damit die Verifizierbarkeit aufgestellter Aussagen er-
schweren. Zudem scheint Schleiden davor zu warnen, den hypothetisch-vorläufigen
Charakter naturwissenschaftlicher Erkenntnisse zu vergessen. Teilbeobachtungen
der Natur, die im Widerspruch zu anderen stehen oder sich jederzeit als falsch he-
rausstellen können, dürften nicht willkürlich in einen als notwendig postulierten Zu-
sammenhang gestellt und damit verabsolutiert werden:

Aber es kann doch dieses Aufnehmen und Aneignen aus der Erfahrung mit mehr oder weni-
ger Bewusstsyn geschehen, und man kann sich und Andre täuschend wirklich versuchen
oder zu versuchen glauben, aus einem constitutiven Princip den ganzen Gehalt einer Wis-
senschaft zu entwickeln, wo dann consequent jede Tatsache, die man unbewusst aus dem
Zufälligen der Erfahrung aufgenommen hat, im System ihre Stelle wenigstens scheinbar als
nothwendige Folge des Princips findet.33

Naturwissenschaftliche Hypothesen beschreiben unter bestimmten methodischen
Bedingungen ermittelte, jederzeit falsifizierbare Funktionszusammenhänge – na-
turphilosophische Entwürfe zielen auf ein bleibendes, von Kontingenz und Ver-
änderlichkeit des Forschungsstandes unabhängiges Prinzip. Die Erkenntnismodi
sind fundamental unterschieden. Schleiden kämpft – hier in ironischem Ton –

für eine endgültige Trennung der Sphären und der Sprachen:

Das Wasser enthält ebenso, wie das Eisen, nur in absoluter Indifferenz, wie
jenes in relat iver , Kohlen- und Stickstoff , und so kommt al le wahre Polarität
der Erde auf die Eine ursprüngliche, Süd und Nord, zurück, welche im Mag-
net f ixiert ist . Der Chemiker, der dies liest, wird sehr ärgerlich und meint, das sey völli-
ger Unsinn, ich suche ihn aber zu beruhigen und spreche: ‚Du irrst, lieber Freund; bedenke
nur, dieser Kohlenstoff ist ja nicht dein Kohlenstoff, dieser Stickstoff nicht dein Stickstoff,
[...]. Das Wasser der Naturphilosophie ist auch nicht dieses oder jenes schlechte empirische
Wasser etwa aus dem Brunnen oder Bach, welches der Chemiker in seinen Tiegel bringt,
nicht einmal das chemisch reine aus dem Verbrennen des Wasserstoffs entstandene, son-
dern ein gar geheimnisvolles Wesen, welches dem Chemiker ewig fremd bleiben wird.34

 Ebd., S. 23.
 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegel’s Verständnis, 31 f.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 89



Schleiden nutzt seine Schrift Schelling’s und Hegel’s Verhältnis zur Naturwissen-
schaft, um zu erklären, warum es nicht möglich ist, aus naturwissenschaftlichen
Erkenntnissen eine ‚Weltseele‘ abzuleiten. Seine Einwände betreffen erkenntnis-
theoretische und methodische Divergenzen. Er richtet sich gegen monistisches
Denken. Die Differenzierung und Spaltung des Wissens ist als Phänomen seiner
Gegenwart nicht mehr aufzuhalten. Empirische, induktive Verfahren können nur
partielle Ergebnisse erzielen, die nicht in andere Wissensbereiche mit anderen
methodischen Voraussetzungen übertragen werden können. Der Wunsch einer
Re-Integration resultiert – so klingt es bei Schleiden – aus einer modernen Ermü-
dung und einem aus dieser folgenden Bedürfnis nach Komplexitätsreduktion!35

Gerade bei der lebendigen Entwicklung, die in neuerer Zeit die thierische Physiologie und
neben ihr unter gleicher Methode die Medicin gewonnen, haben sich wieder Stimmen ver-
nehmen lassen: es sey nun auch wieder an der Zeit, das viele gewonnene Material zu einem
theoretischen Ganzen zu vereinigen und systematisch zu verarbeiten. In’s reine Deutsch
übersetzt scheint mir diese Anforderung nicht Anderes zu heissen als: ‚Von dem vielen Den-
ken und der beständigen geistigen Entwicklung thut uns allmälig der Kopf weh, daher wol-
len wir uns von den nunmehr zusammengetragenen Brocken ein hübsches Kopfkissen
stopfen und uns darauf schlafen legen.‘36

3 Schelling als Protagonist der romantischen
Naturphilosophie

Die Ursachen der von Schleiden konstatierten Probleme lassen sich in den Schrif-
ten Schellings aus seiner naturphilosophischen Phase näher betrachten. Karen
Gloy hat Schellings Werkentwicklung und die variierende Ausgestaltung der Natur-
philosophie zusammengefasst und zugleich hervorgehoben, dass sich unabhängig
von ihren Wandlungen Grundzüge abstrahieren lassen.37 Als repräsentativer Be-
zugstext wird hier die Einleitung zu dem Entwurf eines Systems der Naturphiloso-
phie (1799) gewählt, um sie Schleidens Kritik entgegenzusetzen.38 Seitenblicke auf

 Dieser Befund entspricht gegenwärtigen soziologischen Diagnosen, die von einer Modernisie-
rungsprozesse begleitenden Entdifferenzierungshoffnung ausgehen.
 Matthias Jakob Schleiden: Schelling’s und Hegelʼs Verständnis, S. 69 f.
 Karen Gloy: „Schellings Naturphilosophie. Grundzüge und Kritik“. In: Friedrich Wilhelm Jo-
seph Schelling. Neue Wege der Forschung. Hg. von Reinhard Hiltscher und Stefan Klingner. Darm-
stadt 2012, S. 85–102, hier S. 87–90.
 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung zu seinem Entwurf eines Systems der Naturphi-
losophie. In: historisch-kritische Friedrich-Wilhelm-Joseph-Schelling-Ausgabe. Bd. 8. Hg. von Man-
fred Durner und Wilhelm G. Jacobs. Stuttgart 2004, S. 1–86. In dieser Werkphase erschienen

90 Sandra Kerschbaumer



andere Autoren können andeutungsweise zeigen, wie vielfältig sich eine romanti-
sche Naturbetrachtung ausprägt, trotz gemeinsamer Grundlinien, die im Wunsch
einer organischen Zusammenführung von Geist und Materie, von erkennendem
Subjekt und objektiver Natur liegen und die in ihre Suche nach der Einheit des
Seins die modernen Naturwissenschaften einbinden.39

Als Folge einer immer weiter ausgreifenden empirischen Wissenschaft und
eines als dominant wahrgenommenen Deismus scheint die Welt in romantischer
Sicht als zunehmend von Geist und Sinn getrennt. Anders als Fichte, der mit sei-
nem transzendentalen Idealismus versucht, „das Reelle aus dem Ideellen“ zu ent-
wickeln, tritt Schelling mit seiner Naturphilosophie an, „das Ideelle aus dem
Reellen zu erklären“.40 Den Philosophen Schelling bewegt dabei genau die Frage,
die der Naturwissenschaftler Schleiden später als unlösbar suspendiert: „Denn
immer noch drückt uns dieselbe Unbegreiflichkeit, wie zwischen Materie und
Geist Zusammenhang möglich seye“.41 Seinen Auftrag sieht Schelling darin, das
erkennende Subjekt aus der Natur herzuleiten und auf diesem Weg eine Einheit
des Materiellen mit dem Geistigen zu verbürgen.42 Seine Formulierung vom „Spi-
nozismus der Physik“ zeigt dabei, dass es darum geht, das Einheitsdenken mit der

zudem: 1797: Ideen zu einer Philosophie der Natur, 1798: Von der Weltseele, 1799: Einleitung zu
dem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie, 1801: Über den wahren Begriff der Naturphiloso-
phie und die richtige Art ihre Probleme aufzulösen.
 Kristian Köchy spricht von einem romantischen Forschungsprogramm. Ders.: „Dogmatisie-
rende Träumerei“, S. 66. Friedrich von Engelhardt fasst zusammen: „Ausgangpunkt und Resultat
der Naturphilosophie ist die Identität von Natur und Geist, von Materie und Bewußtsein, von
erkennendem Geist und beobachteter Natur. Was in uns erkennt, soll mit dem, was erkannt
wird, identisch sein. Diese Identität soll ein adäquates Naturverständnis ermöglichen, ein Begrei-
fen der Natur, welches der Natur entspricht und nicht äußere Gesichtspunkte und Ziele für das
Naturverständnis bestimmend sein läßt, die Natur nicht dem menschlichen Verstand unterwirft.“
Ders.: „Prinzipien und Ziele der Naturphilosophie Schellings – Situation um 1800 und spätere
Wirkungsgeschichte“. In: Schelling. Seine Bedeutung für eine Philosophie der Natur und der Ge-
schichte. Hg. von Ludwig Halser. Stuttgart 1981, S. 78.
 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 30.
 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur. In: historisch-
kritische Friedrich-Wilhelm-Joseph-Schelling-Ausgabe. Bd. 13. Hg. von Manfred Durner und Pat-
rick Leistner. Stuttgart 2018, S. 93.
 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 30 f. Hierzu vgl. Franz Josef Wetz: Friedrich
W.J. Schelling: Zur Einführung. Hamburg 1996, S. 74. Wetz betont, dass der frühe Schelling davon
überzeugt war, dass das System der Philosophie erst durch zwei Grundwissenschaften vollendet
sei: Hatte die Naturphilosophie die Aufgabe, die Entwicklung der Welt bis zum bewussten Ich
nachzuzeichnen, so musste die Transzendentalphilosophie erklären, wie dieses Ich zur Erkennt-
nis der Welt gelangte. Trotz des behaupteten Zusammenspiels ergibt sich – so Wetz – eine Apo-
rie: „Denn geht diese von einer selbständigen Natur aus, betrachtet jene die Natur als durch das
unbewußt wirkende Ich des Menschen geworden und bestreitet damit deren An-sich-sein“.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 91



modernen Naturwissenschaft zu verbinden. Schelling stellt sich in die Tradition
einer Neudeutung der Philosophie Spinozas gegen Ende des 18. Jahrhunderts.43

Spinoza hatte in der griechischen Antike und in der christlichen Tradition wir-
kende Vorstellungen modifiziert, indem er die Welt als einen göttlich durchwirk-
ten Organismus verstand. In diesem Naturorganismus war für Spinoza eine
absolute Substanz produktiv tätig (natura naturans). Da ihr unendlich viele Attri-
bute und verschiedene Modi zukamen, fächerte sie sich in die gestalthafte Ord-
nung der Dinge auf (natura naturata). Schelling übernimmt von Spinoza die
Annahme einer ursprünglichen göttlichen Substanz ebenso wie den Doppelcha-
rakter der Natur: „Die Natur als bloßes Product (natura naturata) nennen wir
Natur als Object (auf diese allein geht alle Empirie). Die Natur als Productivität
(natura naturans) nennen wir Natur als Subjekt (auf diese allein geht alle Theo-
rie)“ – deren Zusammenwirken erklärt Kristian Köchy wie folgt:44

Obwohl [...] auf die absolute Tätigkeit oder Produktivität ausgerichtet, muß auch die Natur-
philosophie der Tatsache Rechnung tragen, dass jede Objektivierung – im Wissen wie im
Sein – die Bildung von Produkten erfordert. Diese statische Tendenz der Ausbildung konkre-
ter Naturdinge kann jedoch angesichts der übergeordneten Dynamik lediglich als ‚Hem-
mung‘ der ursprünglichen Aktivität gedeutet werden. Hemmung und Produktivität bilden
so eine ‚Duplizität‘, die einerseits Motor der Entwicklung ist, die jedoch andererseits darauf
angewiesen bleibt, dass niemals vollkommene Gleichwertigkeit beider Pole eintritt. So ist
das Wechselspiel von Produktivität und Hemmung eine ewige Abfolge von Auflösung und
Erhaltung.45

Für Schelling wie für Spinoza ist die Natur zugleich eine unendliche expansive
Kraft und ihr Gehemmtsein im Produkt – hieraus ergibt sich eine Duplizität in
der Identität. In der Verbindung der Vielfalt der Naturobjekte mit einer schöpferi-
schen Kraft sieht Schelling ein Grundprinzip der Natur. Da sich die Produktivität
potenziert und zu immer komplexeren Produkten führt, es aber nie zu einer letz-
ten Synthese kommt, spricht Schelling von einer dynamischen Stufenfolge der

 Joanna Raisbeck hebt hervor, dass eine heterodoxe Lesart von Spinoza und ein mit ihm verbun-
dener Panentheismus eine Alternative zur Orthodoxie des Theismus auf der einen und zur wissen-
schaftlich-empirischen Wissensbildung auf der anderen Seite bieten sollte. Hölderlin, Schleiermacher
Novalis, Friedrich Schlegel deuteten Spinoza in frühromantischer Weise um. Deus sive natura (Die
Natur selbst ist Gott) sollte das Desiderat des Idealismus füllen und der Hoffnung der Romantik auf
einen absoluten Grund und eine Einheit des Seins entgegenkommen. Vgl. Joanna Raisbeck: Rezepti-
onsphänomen und metaphysische Dichterin: Karoline von Günderrode.
 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 41.
 Kristian Köchy: „Das Ganze der Natur. Alexander von Humboldt und das romantische For-
schungsprogramm“. In: International Review for Humboldtian Studies II,5 (2002), S. 3–15, hier S. 6.

92 Sandra Kerschbaumer



Natur.46 Diese reicht von einfachen anorganischen Prozessen über immer höhere
Organismen bis zum Geist des Menschen, in dessen Bewusstsein die naturkonsti-
tutiven Prozesse zur Reflexion gelangen.47 Sie alle sind als Teile eines organisch-
systemischen Zusammenhangs miteinander verbunden. Beglaubigt wird die Stu-
fenfolge durch Theorien und Ergebnisse zeitgenössischer Naturwissenschaften:

Magnetismus, Electricität und chemischer Proceß sind die Categorien der ursprünglichen
Construction der Natur [der Materie] – diese entzieht sich uns und liegt jenseits der An-
schauung, jene sind das davon zurückbleibende, feststehende, fixierte – die allgemeinen
Schemate der Construction der Materie. Und – um hier den Kreis in dem Punkte wieder zu
schließen, von dem er anfieng, wie in der organischen Natur in der Stuffenfolge der Sensibi-
lität, der Irritabilität, und des Bildungstriebs in jedem Individuum das Geheimnis der Pro-
duction der ganzen organischen Natur liegt, so liegt in der Stuffenfolge des Magnetismus der
Electricität und des chemischen Proceßes, so wie sie auch am einzelnen Körper unterschie-
den werden kann, das Geheimniß der Production der Natur aus sich selbst [...].48

Welche Rolle spielt für Schelling die zeitgenössische Naturwissenschaft, wenn er
vom „Spinozismus der Physik“ spricht? Zunächst betont er die Gemeinsamkeit
von Naturphilosophie und Naturwissenschaften, die darin liege, alles aus den Na-
turkräften zu erklären. Zugleich grenzt er die „spekulative Physik“ von der „empi-
rischen“ Wissenschaft ab: Jene gehe „auf das innere Triebwerk und das, was an
der Natur nicht-objectiv ist, diese hingegen nur auf die Oberfläche der Natur, und
das, was an ihr objectiv und gleichsam Aussenseite, ist“.49 Schellings Interesse
richtet sich erklärtermaßen nicht auf die Naturerscheinungen selbst, auf objekti-
vierbare Gegenstandserkenntnis, sondern auf ihre letzten Gründe, auf die abso-
lute Ursache. Hier liegt dann auch die für Schleiden provozierende Differenz: Auf
der Ebene von beobachtbaren Phänomenen und Ursache-Wirkungsbeziehungen
stehenzubleiben, wird von Schelling als reduktionistisch und mechanistisch abge-
wehrt.50 Dieses Verdikt trifft sowohl Materialisten des 18. Jahrhunderts wie d’Hol-

 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 57. Nur über die durch Potenzierung erklär-
ten Stufen in der Natur ist eine Integration von Reflexivität, Entwicklung und Fortschritt möglich,
auf die Schelling offenbar nicht verzichten will.
 Schelling nennt das auch Evolution, unterscheidet sich aber von Darwins späterer Begrün-
dung darin, dass sie als notwendig und zielgerichtet beschrieben wird. Vgl. Franz Josef Wetz: Zur
Einführung, S. 56.
 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 71.
 Ebd., S. 32 f.
 Ebd., S. 40: „Die Physik als Empirie ist nichts als Sammlung von Tatsachen, von Erzählungen
des Beobachteten, des unter natürlichen oder veranstalteten Umständen Geschehenen. Da die
Wissenschaft von nichts ausgehen kann, was Produkt, d. h. Ding ist, so muß sie von dem Unbe-
dingten ausgehen; die erste Untersuchung der spekulativen Physik ist die über das Unbedingte
der Naturwissenschaft“.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 93



bach und La Mettrie als auch Vertreter der klassischen Physik wie Newton und
Laplace. Experimentelle Wissenschaften können – so Schelling – über die Kräfte,
die sie untersuchen, über die konkreten Naturdinge nicht hinausgelangen.51 Da
die letzten Ursachen, das Unbedingte, um das es Schelling geht, rein empirisch
nicht zu erfassen sind, müssen spekulative Setzungen vorgenommen werden, die
sich als so notwendig erweisen wie die Natur selbst.52 Wie sehr die Naturphiloso-
phie auch auf empirisch ermittelte Befunde als Beleg zurückgreifen mag, sie geht
immer von apriorischen Annahmen aus, die beanspruchen, aller Erfahrung vor-
ausgehendes Wissen zu sein.

An diesem Punkt hakt Schleiden Jahre später ein: Wie kann uns ein solches
Wissen zugänglich sein? Kant hatte doch gezeigt, inwiefern sich das Ganze der
Natur sowohl der naturwissenschaftlichen Erfassung als auch der philosophischen
Betrachtung entzog! Wie konnten die Naturphilosophen die Erkenntnisgrenzen so
einfach überspringen? Die „deduktive Naturspekulation“ postulierte Zusammen-
hänge, die durch empirische Wissenschaften nicht nachweisbar waren, nutzte aber
paradoxerweise deren Ergebnisse gerade für die Plausibilisierung ihrer holisti-
schen Weltsicht. Dabei würden naturwissenschaftliche Befunde zwar zur Kenntnis
genommen, aber auch willkürlich gewählt und verfälscht. So, beklagte Schleiden,
stünden naturwissenschaftliche Erkenntnisse nicht als begrenzte Einsichten eines
funktionalen Systems für sich, sondern würden innerhalb eines als notwendig an-
genommenen Weltentwurfs zu Material, zu Bürgen und Zeichen eines umfassen-
den und höheren Sinns. Tatsächlich weist Schelling ihnen eine entsprechende
Rolle zu:

Jede Naturerscheinung hängt mit den letzten Bedingungen der Natur zusammen, auch
wenn uns die Erklärungen fehlen, die die empirische Wissenschaft liefern muss. Alle Zwi-
schenglieder im Zusammenhang der Natur zu erkennen, bleibt eine unendliche Aufgabe,
ein ‚ins Unendliche gehender Progressus‘.53

Kristian Köchy hat betont, wie sehr der Bezug zur Empirie und damit die Verfahren
und Ansprüche romantischer Naturphilosophie im 19. Jahrhundert zum Gegen-

 Schelling bekennt sich zur Notwendigkeit des Experiments, um unter bestimmten Bedingungen
Antworten auf Fragen zu erhalten. Er betont allerdings, dass durch den Zuschnitt des Experiments
die Folgeerscheinungen bereits mit angelegt sind, die Physik ihre Ergebnisse gewissermaßen selbst
hervorbringe, wir also nur das selbst hervorgebrachte wissen können (Einleitung, S. 33). Er formu-
liert damit noch heute diskutierte epistemologische Probleme. Grundsätzlich besteht bei aller Theo-
riegeladenheit von Experimenten aber ihr wesentliches Merkmal darin, bewusst Objekte aus ihrer
natürlichen Umwelt zu isolieren und sie als isolierte Objekt hinsichtlich ihrer quantifizierbaren Ei-
genschaften zu betrachten.
 Ebd., S. 35.
 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Einleitung, S. 36 f.

94 Sandra Kerschbaumer



stand der Kontroverse wurden: Man diskutierte die erforderliche Breite der empiri-
schen Basis, die Art der Bezugnahme, den Status der Verallgemeinerungen:54 „Wie
der Kontaktschluss zwischen Spekulation und Erfahrung [....] genau aussehen soll –
dieses darzulegen [...] gelingt Schelling nur bedingt“.55 Diese Diagnose trifft auch
stärker empirisch ausgerichtete romantische Wissenschaftler wie Carl Gustav
Carus, Hans Christian Ørsted, Henrik Steffens oder Johann Wilhelm Ritter. Letzte-
rer galt mit seinen Forschungen zum Galvanismus als ausgezeichneter Experimen-
tator, der entscheidende Ergebnisse in der Elektrochemie erzielte.56 Ebenso wie der
Mediziner Carus wollte Ritter auf eine Synthese des empirisch-analytisch ermittel-
ten Wissens aber nicht verzichten. In seinen Fragmenten aus dem Nachlass eines
jungen Physikers (1810) erhob er den Anspruch, mit dem Galvanismus ein Grund-
prinzip der Organisation von Naturphänomenen gefunden zu haben: „Die Unend-
lichkeit der Elektrizitätsquellen ist nichts als zutage gelegte Quelle des Seins. Das
Geheimnis der Natur ist aufgetan“.57 Gerade die Elektrizitätslehre, das hat Benja-
min Specht gezeigt, schien prädestiniert für eine philosophische Ausdeutung: Die
Befunde der Einzelwissenschaft wurden in einem größeren Kontext gedeutet und
so Bestandteil einer Mythologie, die mit der Perspektive, in der sie generiert wur-
den, nichts mehr zu tun hatte. Auch Schelling fand im Galvanismus genau das, was
für ihn die Natur im Ganzen ausmachte: Die Einheit löste sich in Polaritäten und
Prozesse auf, die in ihrer Gesamtheit wieder eine Einheit ergaben.58

Wie aber ist eine Wahrnehmung der die Empirie übersteigenden Einheit
möglich? Oder in den Worten Schellings: „Was ist denn nun jenes geheime Band,
das unsern Geist mit der Natur verknüpft, oder jenes verborgene Organ, durch
welches die Natur zu unserm Geiste, oder unser Geist zur Natur spricht?“59 Schel-
ling bezeichnet die Idee der Zweckmäßigkeit, also die Annahme einer sinnvoll zu-
sammenhängenden Einrichtung der Natur, als eine notwendige Maxime der

 Kristian Köchy: „Naturphilosophie“, S. 7.
 Kristian Köchy: „Dogmatische Träumerei“, S. 72.
 Aus der von Friedrich Wilhelm Herschel gemachten Entdeckung der Infrarotstrahlung (um
1800) leitet Ritter über den Polaritätsgedanken die Suche nach ultravioletten Strahlen ab. Vgl. Ale-
xander Stöger: Epistemische Tugenden im deutschen und britischen Galvanismusdiskurs um 1800.
Paderborn u. a. 2021; Olaf Müller: Ultraviolett. Johann Wilhelm Ritters Werk und Goethes Beitrag –
zur Geschichte einer Kooperation. Göttingen 2021.
 Johann Wilhelm Ritter: Fragmente aus dem Nachlass eines jungen Physikers. Ein Taschenbuch
für Freunde der Natur. Hg. von Steffen und Birgit Dietzsch. Leipzig/Weimar 1984, S. 155 (Nr. 309).
 Vgl. die instruktive Zusammenfassung von Benjamin Specht: „Naturphilosophie, Wissenspoe-
tik und Literatur um 1800“. In: Handbuch Literatur und Philosophie. Hg. von Andrea Allerkamp
und Sarah Schmidt. Berlin/Boston 2021, S. 194–202.
 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 95.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 95



reflektierenden Vernunft.60 Aus der Konzeption der Natur als zweckmäßigem Or-
ganismus folgt, dass auch der Mensch und sein Bewusstsein Teil dieses Zusam-
menhangs sein müssen. Der in der Materie, in Pflanzen und Tieren wirkende
Geist komme im Menschen zum Bewusstsein seiner selbst, so dass auch das den-
kende Individuum zur Realisation des Naturganzen gehöre. Karen Gloy erklärt:

Das Organisationsprinzip, das nur einem bewußten Subjekt verständlich werden kann,
wird von Schelling in die Natur selbst hineingelegt, offensichtlich als bewußtloses, bis es in
der selbstbewußten Intelligenz zur Selbstaufklärung gelangt.61

Schelling formuliert zunächst eine Denknotwendigkeit: „Die Natur soll der sicht-
bare Geist, der Geist die unsichtbare Natur seyn. Hier also, in der absoluten Iden-
tität des Geistes in uns und der Natur außer uns, muß sich das Problem [...]
auflösen“.62 Zugleich scheint sein Identitätsverdikt aber nicht mehr nur eine Hy-
pothese des Erkennens, sondern ein Prinzip des Seins:

Wie zugleich die objektive Welt nach Vorstellungen in uns, und Vorstellungen in uns nach
der objektiven Welt sich bequemen, ist nicht zu begreifen, wenn nicht zwischen den beiden
Welten, der ideellen und der reellen, eine vorherbestimmt Harmonie existirt. Diese vorher-
bestimmte Harmonie aber ist selbst nicht denkbar, wenn nicht die Thätigkeit, durch welche
die objektive Welt produzirt ist, ursprünglich identisch ist mit der, welche im Wollen sich
äußert, und umgekehrt.63

Es bleibt ambivalent, inwiefern es sich bei dieser Annahme um eine regulative
Idee im Kant’schen Sinne oder um eine ontologische Gewissheit handelt. Zuweilen
klingt es, als ob es in der Naturphilosophie darum ginge, sich an der Idee der Iden-
tität von Geist und Natur zu orientieren, zuweilen so, als ob mit ihrem Nachweis
ein letzter und fester Grund erreicht sei.64 In jedem Fall hat der Versuch, die Tren-
nung von Subjekt und Objekt einzuebnen, epistemische Folgen: „[S]olang ich selbst
mit der Natur identisch bin“, formuliert Schelling, „verstehe ich was eine lebendige

 Der Gedanke der Selbstproduktion und Selbsterhaltung geht bereits aus der Philosophie Spi-
nozas hervor, ebenso wie die Annahme, die Alleinheit müsse sich in sich aufspalten, um sich auf
einer höheren Stufe wieder zu vereinen.
 Karen Gloy: „Schellings Naturphilosophie“, S. 97.
 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 95: Erst für den
Menschen – zugleich Produkt natürlicher Prozesse und deren reflexiver Betrachter – stellt sich
die Frage, die Schelling mit Fichte anhaltend debattiert: ob dessen Wahrnehmung aus der Natur
hervorgeht oder die äußere Welt von dieser Wahrnehmung erzeugt wird.
 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: System des transzendentalen Idealismus. In: historisch-
kritische Friedrich-Wilhelm-Joseph-Schelling-Ausgabe. Bd. 9, 1–2. Hg. von Harald Korten und
Paul Ziche. Stuttgart 2005, S. 38.
 Vgl. Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Ideen zu einer Philosophie der Natur, S. 94.

96 Sandra Kerschbaumer



Natur ist so gut, als ich mein eigenes Leben verstehe“.65 Sich mit analytischen Expe-
rimentalverfahren der Natur zu nähern, kann nützliche Einzelbeobachtungen lie-
fern – eine bloß empirische Naturwissenschaft muss aber die Zweckmäßigkeit, den
sinnvollen Zusammenhang des Ganzen verfehlen. Wenn aber die Gesetze menschli-
chen Erkennens grundsätzlich mit denen der untersuchten Natur übereinstimmen,
weil beide der gleichen sich organisch entfaltenden Produktivkraft angehören,
kann Natur teilnehmend erschlossen werden. Die Nähe des Forschers zur Natur er-
laubt intuitive Einsichten in das „innere Triebwerk“, den schöpferischen Geist der
Natur. Dalia Nassar spricht von „intuitive judgment“ romantischer Wissenschaft-
ler.66 An genau diese Position wird in unserer Gegenwart angeknüpft werden.

Schien zunächst die „intellectuelle Anschauung“ das passende Erkenntnismit-
tel, so wird bei Schelling zunehmend die Poesie zu einer bevorzugten Erkenntnis-
und Darstellungsform. Die Anbindung seiner Naturphilosophie an die romanti-
sche Kunsttheorie deutet sich in den naturphilosophischen Schriften an und ma-
nifestiert sich im System des transzendentalen Idealismus (1800).67 Die Kunst wird
mehr und mehr ins Zentrum gestellt, da sie es vermag, die verschiedenen Er-
kenntnisvermögen zusammenzuführen und den Zusammenhang von Produkt
und Produktivität, von Erscheinungswelt und geistigem Prinzip zu symbolisieren,
ohne diese vollkommen in eins fallen zu lassen. Ob der Geist sich in der Natur
wirklich erkennt oder es sich um ein transzendentalphilosophisch gebrochenes
‚als-ob‘ handelt, kann die Poesie in der Schwebe lassen. Wenn aber die Kunst das
adäquate Mittel bietet, in Naturphänomenen ein Geistiges und Absolutes zu zeigen,
muss das Gebiet des propositionalen Sprechens auch in der Wissenschaft verlassen
und diese poetisiert werden.68 Genau über diesem Punkt entsetzt sich später Schlei-
den: Wir befragen und deuten die Natur unter verschiedenen Gesichtspunkten,
konzentrieren uns auf Kausalitäten oder ästhetische Kontemplation. Poetische und
polyvalente Sprache hat in der Wissenschaft nichts zu suchen: Das Wasser ist che-
misches Wasser oder mythisch-metaphorisches Wasser. Beides zugleich kann es
nicht sein. In der symbolischen Deutung wissenschaftlicher Befunde wird eine Ähn-
lichkeit der Sphären behauptet, die methodisch nicht zu rechtfertigen ist.

 Ebd., S. 88.
 Dalia Nassar: Romantic Empiricism. Natur, Art, Ecology from Herder to Humboldt. Oxford
2022.
 Vgl. Benjamin Specht: „Naturphilosophie“, S. 195 f.
 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: System des transscendentalen Idealismus, S. 328: „Die
Kunst ist eben deswegen dem Philosophen das Höchste, weil sie ihm das Allerheiligste gleichsam
öffnet, wo in ewiger und ursprünglicher Vereinigung gleichsam in Einer Flamme brennt, was in
der Natur und Geschichte gesondert ist, und was im Leben und Handeln ebenso wie im Denken
ewig sich fliehen muß.“

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 97



Schelling schloss sich einer romantischen Aufwertung der Kunst an, die sich
in Schillers Ästhetischer Erziehung des Menschen vorbereitet hatte. Von der Poesie
erhofften sich August Wilhelm und Friedrich Schlegel bekanntlich den Impuls
zur Wiedervereinigung der in der Moderne auseinandergefallenen Daseinsberei-
che.69 Gerade Naturphänomene boten sich aus ihrer Sicht für eine Poetisierung
oder auch für eine Romantisierung der Welt an.70 Friedrich von Hardenberg
etwa verfolgte mit seinem Allgemeinen Brouillon (1798/1799) ein enzyklopädisches
Projekt, in dem er naturwissenschaftliche Phänomene versuchsweise auf zu erah-
nende Ideen bezog.71 In Jena tauschten sich nicht nur Novalis, die Schlegels, Schel-
ling und Ritter über den Zusammenhang von Naturwissenschaft, Philosophie und
Poesie aus, auch Alexander von Humboldt verbrachte hier vor seiner Lateiname-
rikareise einige Zeit. Trotz seiner öffentlichen Schelte naturphilosophischer Spe-
kulation72 steht die „physische Weltbeschreibung“ seines immens erfolgreichen

 „Das griechische Ideal der Menschheit war vollkommene Einheit und Ebenmaß aller Kräfte,
natürliche Harmonie,“ heißt es bei August Wilhelm Schlegel, „die Neueren hingegen sind zum
Bewusstsein der inneren Entzweiung gekommen, welche ein solches Ideal unmöglich macht;
daher ist das Streben ihrer Poesie, diese beiden Welten, zwischen denen wir uns geteilt fühlen,
die geistige und die sinnliche, miteinander auszusöhnen“. August Wilhelm Schlegel: Vorlesungen
über dramatische Kunst und Literatur. In: Ders.: Kritische Schriften und Briefe. Bd. 6. Hg. von
Edgar Lohner. Stuttgart 1967, S. 17. „Die romantische Poesie ist eine progressive Universalpoesie.
Ihre Bestimmung ist nicht bloß, alle getrennte Gattungen der Poesie wieder zu vereinigen, und
die Poesie mit der Philosophie und Rhetorik in Berührung zu setzen. Sie will, und soll auch Poe-
sie und Prosa, Genialität und Kritik, Kunstpoesie und Naturpoesie bald mischen, bald verschmel-
zen, die Poesie lebendig und gesellig, und das Leben und die Gesellschaft poetisch machen“.
Friedrich Schlegel: Charakteristiken und Kritiken. In: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe
(KFSA). Bd. 2. Hg. von Hans Eichner. Paderborn u. a. 1967, S. 182 f. (Athenäumsfragment 116).
 „Die Welt muss romantisirt werden. (...) Indem ich dem Gemeinen einen hohen Sinn, dem
Gewöhnlichen ein geheimnisvolles Ansehn, dem Bekannten die Würde des Unbekannten, dem
Endlichen einen unendlichen Schein gebe so romantisire ich es.“ Novalis: Vorarbeiten zu ver-
schiedenen Fragmentsammlungen. Logologische Fragmente II. In: Novalis Schriften. Die Werke
Friedrich von Hardenbergs. Zweite, nach den Handschriften ergänzte, erweiterte und verbes-
serte Aufl. Bd. 2. Hg. von Richard Samuel. Stuttgart 1965, S. 531–564, hier S. 545.
 Erk F. Hansen hat dabei bestehende Schwierigkeiten vorgeführt: Trotz naturwissenschaftli-
cher Ausbildung gelingt es aufgrund des hohen Spezialisierungsgrades auch Novalis nicht, neu-
este Ergebnisse adäquat zu rezipieren, sie werden relativ willkürlich philosophischen, religiösen,
ästhetischen Prämissen untergeordnet. Ders.: Wissenschaftswahrnehmung und -umsetzung im
Kontext der Frühromantik. Zeitgenössische Naturwissenschaft und Philosophie im Werk Friedrich
von Hardenbergs (Novalis). Frankfurt am Main 1992.
 Alexander von Humboldt: Kosmos. Entwurf einer physischen Weltbeschreibung. Bd. 1–5, Stutt-
gart/Tübingen 1845 ff., hier S. 69 und 83.

98 Sandra Kerschbaumer



Kosmos für manche Interpreten und Interpretinnen in romantischer Linie.73 Ging
es Humboldt vor allem um die präzise Vermessung der Natur, suchte er doch
auch nach einem die fachwissenschaftlichen Fakten einigenden Band – und für
dessen Darstellung brauchte er die Kunst. Schon in den Vorreden zu den Ansich-
ten der Natur (1807) hob Humboldt hervor, dass im Genre des „Naturgemäldes“
sowohl die Verschiedenheit der Naturräume als auch deren innere Zusammenstim-
mung zum Ausdruck kommen sollten.74 Heinrich Detering hat darauf aufmerksam
gemacht, dass die einzelne „Gemählde“ durchaus als Fragmente verstanden werden
können, die auf eine Totalität verweisen und Humboldt an das romantische Konzept
einer „Neuen Mythologie“ heranführen.75

Dort, wo Schleiden vehement auf einer Akzeptanz stattgefundener Differenz-
ierungsprozesse besteht, einer Abgrenzung der Disziplinen und einer Pluralisie-
rung der Wahrheitszugänge, versuchte sich die romantische Theorie an einer Re-
Integration. So formuliert Friedrich Schlegel in seiner Rede über die Mythologie
(1800) – angesichts der schon seine Generation bedrängenden gesellschaftlichen
und erkenntnistheoretischen Zersplitterungen – die Hoffnung auf eine Wiederge-
winnung der als verloren geltenden „Harmonie des Ideellen und Reellen“, auf
eine Versöhnung von Natur und Religion, Kunst und Gesellschaft, von Subjekt
und Welt. Eine Naturphilosophie, wie Schlegel sie in seiner Mythologie-Rede an-
spricht, dient ihm dabei zugleich als Beleg und Material für die Gestaltung einer
besseren Zukunft, in der empirische Erkenntnisse nicht eigengesetzlich für sich
stehen, sondern Zeichen einer allseitigen Verbundenheit sind: „Ich kann nicht
schließen, ohne noch einmal zum Studium der Physik aufzufordern, aus deren
dynamischen Paradoxien jetzt die heiligsten Offenbarungen der Natur von allen
Seiten ausbrechen.“76 Ist genau diese Hoffnung für Schleiden Zeichen einer mo-
dernen Ermüdung?

Der anthropologische, gesellschaftliche und religiöse Synthesewille, der in
Schlegels Entwurf zum Ausdruck kommt, ist allerdings eng verbunden mit dem ro-

 Kristian Köchy: „Das Ganze der Natur“, S. 5; Heinrich Detering: Menschen im Weltgarten. Die
Entdeckung der Ökologie in der Literatur von Haller bis Humboldt. Göttingen 2020, S. 315 ff. Dalia
Nassar: Romantic Empiricism.
 Humboldt weist dem Haupttext seines Werks deshalb eine andere Funktion zu als den Fußnoten:
Während ersterer einen ästhetisch komponierten, narrativ strukturierten Essay über den Gesamtzu-
sammenhang einer geographischen Region enthält, bieten letztere eine naturwissenschaftliche Da-
tensammlung und zeigen, dass Wissenschaft und Kunst zusammengeführt werden müssen, wenn
auch das zur Anschauung kommen soll, was der Naturforscher nur erahnen kann: eine „Lebens-
kraft“, die das reale Einzelne konstituiert und erhält und sich in diesem immer nur in Bruchstücken
zeigt.
 Heinrich Detering: Menschen im Weltgarten, S. 328 ff., hier S. 329.
 Friedrich Schlegel: Ästhetische und politische Schriften. In: KFSA. Bd. 2, S. 311–329, hier S. 321.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 99



mantischen Wissen um das Paradox, das darin liegt, eine „Neue Mythologie“ hervor-
bringen zu wollen. So ist die programmatische Rede Teil eines Gesprächs und es sind
hochreflexive Individuen, die die Vorzüge einer mythologischen Weltsicht verhan-
deln. Ihre Versuche, das beschworene Ideal zu fassen, demonstrieren nicht nur das
Ziel ihrer Wünsche, sondern auch ihre unaufhebbare Entfernung. Ähnlich relati-
vierende Strukturen finden sich andernorts: „Wird nicht der Fels ein eigentümliches
Du, wenn ich ihn anrede? Und was bin ich anders, als der Strom, wenn ich wehmütig
in seine Wellen hinabschaue, und die Gedanken in seinem Gleiten verliere?“77 Das
Entsprechungsverhältnis von Natur und Mensch ist in Novalis Lehrlingen zu Sais Teil
einer polyphonen Erzählrede und wird zu einer Perspektive in einem vielstimmigen
Gespräch. Ganzheitsutopien bleiben in diesem Text eine Position unter anderen. Sie
stehen neben der Naturwissenschaft und ihrem davon abweichenden Weltzugriff.
Die romantische Naturphilosophie ist ein Feld, auf dem moderne Aporien
deutlich zu Tage treten: Das bemängelte Problem ist ein typisch modernes, die
daraus resultierende Aufgabe eine des gleichzeitigen Eingeständnisses der Abwe-
senheit von unmittelbarer Seins-Erkenntnis und des formulierten Anspruchs, diese
potentiell liefern zu wollen.78 Die Naturphilosophie bleibt also Teil eines romanti-
schen Gedankenkomplexes, den eine widerstreitende Struktur auszeichnet: die
Sehnsucht nach Synthese bei gleichzeitiger Selbstrücknahme – eine Struktur, die in
der späteren Rezeption oftmals unberücksichtigt bleibt, denn hier schwindet die
Reflexivität und Progressivität, das Erwünschte scheint in der Natur leichter zu
fassen.79

 Novalis: Die Lehrlinge zu Sais. In: Novalis Schriften. Bd. 1. Hg. von Paul Kluckhohn und Ri-
chard Samuel. S. 82–110, hier S. 99.
 Die Lehrlinge zu Sais, Novalis’ „dialogirte[r] Roman“ kann als Beispiel für die moderne Plura-
lität von Naturanschauungen gelten, deren Überwindung in einem beherzten ästhetischen Ver-
such zugleich postuliert und wieder zurückgenommen wird. Vermittelt durch eine Fülle von
Erzählinstanzen treffen hier verschiedene Naturansichten aufeinander: etwa Naturwissenschaft
und ästhetische Naturbetrachtung. Dabei ist jede eine Position unter anderen: „Der eine“ sucht,
„der Andre meynt“, “Wenige“ finden sich „beseeligt“. Selbst die prophetische Rede über eine
kommende goldene Zeit, in der Natur und Kultur wieder zusammenfallen, findet ihren Wider-
part in gnostischer Düsternis. Dirk von Petersdorff hat hervorgehoben, dass das Kompositions-
prinzip der Lehrlinge Divergenzen aufbaut, um diese wieder einzuebnen, dass durch die
fortlaufende Iteration von Gegensatz und Einebnung ein Sog entsteht, der die semantischen
Spannungen aufhebt „und die wissenstheoretisch nicht zu leistende Synthese der Differenzen äs-
thetisch vollzieht“. Dirk von Petersdorff: Mysterienrede. Zum Selbstverständnis romantischer In-
tellektueller. Tübingen 1996, S. 326.
 Sandra Kerschbaumer: Immer wieder Romantik, S. 87–113.

100 Sandra Kerschbaumer



4 Aktualisierungen und Aporien in der
Gegenwart

Schelling und Schleiden bilden paradigmatische Vorstellungen darüber aus, was von
der Welt zu erkennen ist, auf welchem Wege wir diese Erkenntnisse erlangen und
welche Rolle die Naturwissenschaften dabei einnehmen. Während Schleidens metho-
dologische Position in den Hauptstrom der naturwissenschaftlichen Argumentation
mündet, bietet die Naturphilosophie in der Folge einen eher subkutanen Bezugs-
punkt. Die (stufenweise) Aufladung der Natur mit einem höheren Sinn, die Zusam-
menführung des erkennenden Subjekts mit der Natur, deren Organizität und
gesellschaftliche Orientierungsfunktion bleiben attraktive Angebote. Auf das von
Schelling prominent gemachte Modell greift etwa die Populärwissenschaft der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zurück. Andreas Daum hat dargelegt, wie stark
diese zu einem kulturellen Integrationsmedium wird, das auf Technisierung, Ratio-
nalisierung und die Spezialisierung der Einzeldisziplinen mit ästhetischer Naturbe-
wunderung und ganzheitlichen Naturkonzepten reagiert.80 Implizit werden mit
diesen Konzeptionen immer auch Defizite der exakten mathematischen Naturwis-
senschaften verhandelt, deren technische und technologische Spätfolgen man zu-
nehmend in ein gestörtes Naturverhältnis münden sieht und für den Zustand der
Welt verantwortlich macht.81 Auch wenn sich die gegenwärtigen Bedrohungen
durch katastrophale klimatische Veränderungen und die Verantwortung eines auf
Verbrauch und Ausbeutung zielenden Naturverhältnisses nicht leugnen lassen,
bleibt die Frage, ob im Umkehrschluss spekulative Naturzugänge, monistische Ten-
denzen und eine Entdifferenzierung der Wissenssysteme geeignet sind, der ökologi-
schen Krise zu begegnen.82

Als Ausgangpunkt der Gegenwartsbetrachtung wird ein Artikel aus der New
York Times gewählt, der genau dies in essayistischer Form behauptet. Die Erfolgs-
autorin Andrea Wulf, die 2022 ein populärwissenschaftliches Buch über die Jenaer

 Andreas Daum: Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhundert. Bürgerliche Kultur, naturwis-
senschaftliche Bildung und die deutsche Öffentlichkeit 1848–1914. Berlin/Boston 2002, S. 464 f. Die Popu-
lärwissenschaft revitalisiert das, was die Naturwissenschaften aussondern: Anthropomorphismen,
Narrativität, spiritistische und lebensphilosophische Elemente, kosmologische Einheitskonzepte und
Teleologien, moralische und ästhetische Kategorien (S. 464). Viele populärwissenschaftliche Texte ar-
beiten einer Wiederverzauberung der Natur zu – auch diese Gegenbewegung gehört zum naturwis-
senschaftlichen Zeitalter (S. 466). Sie beziehen sich stärker auf Humboldt, Goethe und Schiller als auf
Darwin, Büchner und David Friedrich Strauß.
 Hartmut Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehungen. Berlin 2016, S. 461.
 Karen Gloy: „Schellings Naturphilosophie“, S. 87.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 101



Romantik vorgelegt hat,83 plädiert für eine Renaissance der Naturphilosophie
Schellings, um in Zeiten der sich zuspitzenden ökologischen Krise alternative Na-
turverhältnisse und Erkenntnismodelle zu entwickeln. Entsprechend lautet der
Titel ihres Essays: An 18th-Century Philosophy To Get Us Through the Climate Crisis.
Wie in den Abschnitten, in denen sich ihre Monographie der Naturphilosophie
Schellings widmet, spricht Wulf auch in ihrem New-York-Times-Essay über ein
Band, das unser Bewusstsein mit der Natur verknüpfe, über die Einheit von Ich
und Natur im Sinne eines ontologischen und anthropologischen Monismus:84

To me it seems that we sometimes forget that we’re part of nature – physically of course,
but also emotionally and psychologically – and this insight is missing from our current cli-
mate debates. As a historian, I have looked at the relationship between humankind and na-
ture, and I believe that Schelling’s philosophy of oneness might provide a foundation on
which to anchor the fight for our climate and our survival.85

Wulf rekurriert auf Schellings Organizismus („Schelling pronounced that ever-
ything – from insects to trees, stones to birds, rivers to humans – was part of a
great organism“) und stellt diesen einem mechanistischen Naturverständnis ge-
genüber, das sie (klassischerweise) mit Descartes und Newton beginnen, sich in
den empirischen Naturwissenschaften ausprägen und bis in unsere Gegenwart
verheerend wirken sieht. Gegen einen rational-experimentellen Zugriff auf eine
objektivierte und verdinglichte Natur steht eine Verbundenheit von menschli-
chen und nicht-menschlichen Akteuren – „a more emotional and visceral connec-
tion between humankind and nature that could not be explained with scientific

 Andrea Wulf: Magnificent Rebels: The First Romantics and the Inventions of the Self. New York
2022.
 Jens Ole Schneider differenziert seinen Monismusbegriff, der sich explizit von der Objektsprache
trennt (bspw. der Begriffsprägung durch Ernst Haeckel, der 1906 in Jena den deutschen Monisten-
bund gründete) und liefert eine auch für die Gegenwartsanalyse hilfreiche Binnendifferenzierung. 1.
Als ontologischer Monismus wird eine einheitliche Art des Wirklichkeitsverständnisses bezeichnet,
das davon ausgeht, der Verschiedenheit des Seienden liege ein einheitliches Prinzip zugrunde. 2. Auf
den Menschen bezogen heißt dies, eine Substanz, ein Prinzip fundiere sein Denken und Handeln (an-
thropologischer Monismus). 3. Der erkenntnistheoretische Monismus postuliert statt einer Trennung
von Ding und Erscheinung, Sein und Bewusstsein eine einheitliche phänomenal-ontologische Wirk-
lichkeit. Ein Gegensatz von Subjekt und Objekt, Innen- und Außenwelt, Bewusstsein und Sein wird
damit bestritten. 4. Im ethischen Monismus gehen die Kategorien von Sein und Sollen ineinander
über. Normative Postulate werden aus der empirischen Welt bezogen und nicht in Abgrenzung von
dieser formuliert. Vgl. Jens Ole Schneider: Aporetische Moderne. Monistische Anthropologie und poeti-
sche Skepsis 1890–1910. Frankfurt am Main 2020, S. 24 f.
 Andrea Wulf: An 18th-Century Philosophy to get us through the Climate Crisis. The New York
Times, 13.09.2022. https://www.nytimes.com/2022/09/13/opinion/environment/climate-change-na
ture-friedrich-schelling.html.

102 Sandra Kerschbaumer

https://www.nytimes.com/2022/09/13/opinion/environment/climate-change-nature-friedrich-schelling.html
https://www.nytimes.com/2022/09/13/opinion/environment/climate-change-nature-friedrich-schelling.html


experiments or theories“. Beider tiefe Verbundenheit teilt sich im Sinne eines
erkenntnistheoretischen Monismus über das intuitive Erfühlen eines allseitigen
Lebenszusammenhangs mit: „Humboldt would later describe nature as an inter-
connected whole where everything was entangled in what he called ‚a wonderful
web of organic life‘.“ An eben jenen Befund schließt Andrea Wulf eine Schlussfol-
gerung an, die sich als ethisch-monistisch verstehen lässt: Von Alexander von
Humboldts naturwissenschaftlichen Studien gelangen wir über dessen naturphi-
losophische Deutungen seiner Einzelergebnisse zu einem moralisch-normativen
Handlungsimperativ für die Gegenwart.

Mit der Idee, an romantische Positionen anzuknüpfen, ist Andrea Wulf nicht
allein. Ihr Essay basiert auf Positionen der kulturwissenschaftlichen Strömung des
Ecocriticism,86 innerhalb derer naturphilosophische Positionen stark gemacht wer-
den und ein monistisch verstandener Schelling verehrt wird. Kate Rigby hat in
einem Oxford Handbook den Zusammenhang von Romantik und Ecocriticism ex-
plizit behandelt. Bei aller Differenzierung, die Rigby zwischen frühen und späteren
Phasen, der deutschen und englischen Romantik einzieht, bleibt ihre Einschätzung:
„If, as Isaiah Berlin has claimed, Romanticism inaugurated ‚the greatest single shift
in the conscious of the West‘, then it is clear that we are still living in its wake.“87

Rigby sieht die Wirkungskraft der romantischen Bewegung vor allem in ihrer öko-
logischen Dimension.88 Unter der Prämisse, dass diese sich grundsätzlich gegen
dualistisches Denken richteten, stellt Rigby englische Romantiker der ersten und
zweiten Generation in die Tradition von Spinoza und Schelling.89 Dabei wird Spi-
noza zum Bürgen einer dynamischen Relation, die organische und anorganische

 Vgl. Ecocritical Theory. New European Approaches. Hg. von Axel Goodbody und Kate Rigby.
Charlottesville 2011; Heinrich Detering: „Was heißt Ecocriticism? Theoretische Fragen und deutsche
Debatten“. In: GegenwartsLiteratur 19 (2020), S. 23–45, hier S. 31: „Sollte sich aus den unübersehbar
vielstimmigen natur- und kulturwissenschaftlichen Debatten über die Verwendung des Terminus
‚ökologisch‘ im Jahr 2020 so etwas wie ein common sense extrahieren lassen [...], dann bezeichnet
dieser Terminus eine Auffassung von ‚Natur‘ als einem System aus (1) dynamischen, (2) nicht hier-
archischen und (3) offenen Systemen von (4) Wechselwirkungen zwischen Organismen (5) ein-
schließlich ihrer anorganischen Lebensgrundlagen und (6) unter Einschluss von menschlichen wie
nichtmenschlichen Individuen und Kollektiven, Handlungen und Hervorbringungen.“
 Kate Rigby: „Romanticism and Ecocriticism“. In: The Oxford Handbook of Ecocriticism. Hg.
von Greg Garrard. Oxford 2014, S. 60–79, hier S. 62.
 Rigby schließt sich damit Jonathan Bate an: Jonathan Bate: „Toward Green Romanticism”.
In: ANQ: A Quarterly Journal of Short Articles, Notes and Reviews 6:2–3 (1993). doi: 10.1080/
0895769X.1993.10542812, S. 64–69.
 Vieles davon hat Rigby in ihrer Monografie Reclaiming Romanticism: Towards an Ecopoetics
of Decolonisation, Bloomsbury 2020, ausgeführt.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 103



Entitäten verbindet, deren „Freiheit“ sich als „mode of relational self-actualization“
versteht.90

This reconceptualization of Nature as a dynamic self-transforming, thoroughly animate, and
intricately interconnected ‚multeity-in-unity‘, as Coleridge put it, had profund implications
for human self-understanding, which were widely explored within Romantic literature and
Philosophy.91

Näher erkundet wird das dynamische, Geist und Materie verbindende Naturge-
schehen von Schelling – demjenigen, der für Rigby das menschliche Bewusstsein
und die menschliche Kreativität überzeugend aus der Natur herleitete. Doch wie
lassen sich das Bewusstsein und das Ich naturalisieren und zugleich als frei und
handlungsmächtig konzipieren? Rigby steht im Hinblick auf diese Frage in einer
Tradition, die sich von der Spinoza-Debatte bis in die Gegenwart erstreckt. „Frei-
heit“ versteht sich bei ihr als Teilhabe am Lebensnetzwerk und als Bewusstsein,
seinen Platz neben anderen im Gewebe der Natur einzunehmen.92 Sie wendet
sich mit Bruno Latour gegen die Privilegierung des Menschen und die (anthropo-
zentrische) Frage nach dem intentionalen Handeln:

It does imply a refraiming of our quest for self-determination as a matter of negotiation ra-
ther than mastery, orientated not towards the mirage of autonomy from Nature, but
towards the creation of more life-sustaining patterns of interrelationship among multiple
more-than-human agencies and interests.93

Vordergründig scheint es zwar einnehmend, ein auf Beherrschung und Autonomie
von der Natur konzentriertes Subjekt zu demontieren und dieses in gleichwertige
Naturzusammenhänge zurückzuführen, dem szientistischen Wissenschafts- und
Naturbegriff eine produktive, ganzheitliche und sinnerfüllte Natur entgegenzuset-
zen. Logisch ergeben sich hieraus allerdings mindestens drei Schwierigkeiten. Zum
Ersten beruhen gegenwärtige Bekenntnisse zum Monismus gemeinhin auf einem
vorgelagerten Dualismus. Stets wird die Einheitsvorstellung von einem autonom
agierenden modernen Erkenntnissubjekt ausgesprochen. Dessen reflexiver Wunsch

 Kate Rigby: „Romanticism and Ecocriticism“, S. 64.
 Ebd., S. 65.
 Rigby folgt Bruno Latour (Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie. Berlin 2009)
und seiner Öffnung des Ökologiebegriffs für einen dynamisch bewegten Zusammenhang, in dem
sich Tiere, Steine und Menschen befinden, soziale Praktiken nicht mehr von biologischen Prozes-
sen zu trennen sind, menschliche und nicht-menschliche Wesen Wirkungen erzeugen und erlei-
den. Freiheit wird in die zweckmäßig verfasste Natur hineinverlagert. Damit gibt es aber auch
keine Freiheit von der Natur – dort wo sie nicht harmonisch, sondern agonal ist.
 Kate Rigby: „Romanticism and Ecocriticism“, S. 68.

104 Sandra Kerschbaumer



nach einem Zurücktreten in den Zusammenhang der Natur ist sentimentalischer
Ausdruck eines bereits verlorenen Zustands:

Müßt Ihr Euch nicht nach den ewigen Gesetzen der geistigen Natur um so ängstlicher nach
dem Universum sehnen und nach einer selbstgewirkten Vereinigung mit ihm streben, je mehr
Ihr durch die bestimmteste Bildung und Individualität in ihm gesondert und isoliert seid?,

fragte einst Friedrich Schleiermacher.94 Gegenwärtig führen Cornelia Klinger und
Hartmut Rosa diesen Gedanken fort, indem sie betonen, dass der Niedergang der
einen (metaphysischen) Wahrheit und die Differenzierung der Wissenssysteme
nicht nur die Voraussetzung für eine instrumentell-mechanistische Auffassung der
Natur sei, sondern auch für ihr philosophisch-ästhetisches Pendant: die Hoffnung,
den verlorenen Natur-Sinn auf einer neuen Reflexionsstufe wiederzufinden.95

Auch diese Entwürfe bleiben subjektiv-partielle Versuche neben anderen. Das
Problem, so hatte es Schleiden formuliert, ist die Teilung der Wahrheit.96

Zum Zweiten wirft die alte und neue Annahme, ein in die Natur verwobenes
Subjekt können die mit ihm identische Natur erkennen, noch immer Fragen auf.
Zunächst einmal: Welche Natur ist es überhaupt, die erkannt wird? Die ökolo-
gisch-kooperative Natur oder eine darwinistisch-selektierende? Hat das Subjekt
Einsicht in einen historisch bestimmten geologisch-klimatischen Naturzustand
oder in eine überzeitlich-ewige Natur? Kant hatte die menschliche Einsichtsfähig-
keit begrenzt und die Überformung der Wahrnehmung durch unser Erkenntnis-
vermögen betont. Erkenntnistheoretische Monisten aber gehen von der Annahme
aus, die Natur als schöpferische Kraft sei dem Menschen zugänglich – wobei ein
intuitiver, sinnlich-emotionaler oder ästhetischer Weltzugang gegenüber der
Ratio privilegiert wird. Doch wer oder was – außer einer Glaubensannahme –

verbürgt dessen größere Reichweite und Einsichtsfähigkeit? Schleiden betonte
die Differenz von analytisch-beobachtender Naturbetrachtung und kontemplativ-
ästhetischer Erfahrung. Beide hätten ihr Recht, gingen aber nicht ineinander auf
und beide stießen an eine Grenze, nämlich das menschliche Unvermögen, in der

 Friedrich Schleiermacher: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern.
Hg. von Hans-Joachim Rothert. Hamburg 1958. Reprint: Hamburg 1970. S. 68.
 Cornelia Klinger: Flucht – Trost – Revolte. Die Moderne und ihre ästhetischen Gegenwelten.
München/Wien 1995, S. 164; Hartmut Rosa: Resonanz, S. 455.
 Kate Rigby (S. 73) lobt die Analysekraft Heinrich Heines, wenn sie die satirische Darstellung
der philiströsen Sonnenuntergangsfeier in der Harzreise dafür schätzt, dass hier eine durch Kon-
sum und Tourismus kontaminierte Einheitssehnsucht bloßgestellt wird. Heine aber platziert sei-
nen Erzähler bewusst zwischen den Touristen und transportiert in seinem ironischen Text
zugleich das Wissen um die moderne Trennung von der Natur und den Wunsch nach Wiederver-
zauberung. Schelling konzipiert seine Naturphilosophie nicht zufällig als Gegenstück zu Fichtes
Wissenschaftslehre und auch Novalis macht die Konkurrenz der Naturbegriffe deutlich.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 105



Natur Zweckursachen zu erkennen. Gerade diese Zweckursachen kehren heute in
Gestalt der „Ökologie“ zurück, wenn diese nicht mehr als Teilgebiet der Biologie
verstanden wird, sondern als Synonym für einen sinnvollen Zusammenhang der
Welt und das Ganze der Natur.

Zum Dritten hat die Naturalisierung des Menschen als eine Entität unter ande-
ren Folgen für die Begründung von moralischen Normen. Ist die ethisch monisti-
sche Annahme, die intuitiv gewonnene Erkenntnis einer organischen Einheit
generiere moralisch wünschenswerte Verhaltensweisen, haltbar? Immer wieder
begegnet im Zusammenhang mit dem Ecocriticism (oder dem New Materialismus)
die Denkbewegung, dass zunächst ein Dualismus abgewiesen und die Existenz
eines freien Willens geleugnet wird, bevor moralische Prinzipien ausgegeben wer-
den, nach denen sich die Menschen im besten Falle zu richten hätten, um eine ge-
sellschaftlich gewünschte Entwicklung anzustoßen.97 Diese liegt in der Regel in der
Bewahrung ökologischer Zusammenhänge, der Abwertung der Zentralstellung des
(vernunftorientierten) Menschen und der Aufwertung anderer koexistierender
(Lebens-)Formen. Jene Postulate gehen aber nicht aus einem monistischen Ein-
heitszustand hervor, sondern sind Setzungen, die bestimmte Naturzusammen-
hänge hervorheben. Aspekte biologischer Erkenntnis, die gegenwärtig überzeugen,
die damit aber ihren Status als hypothetische und prinzipiell falsifizierbare wissen-
schaftliche Erkenntnisse nicht verlieren, werden genutzt, um aus ihnen Aussagen
nicht nur über die Natur, sondern auch über menschliche Handlungsziele abzulei-
ten. Dieses Vorgehen garantiert keine ökologisch orientierten Weltsicht. Es kann
auch andere Aspekte hervorheben – das hat die Geschichte gezeigt. Und selbst
wenn man sich auf das dynamisch-organische Netzwerk als maßgebliche Eigenschaft
der Natur verständigt, können aus dieser Erkenntnis die moralisch-praktische Forde-
rung von Diversität ebenso abgeleitet werden wie politisch weniger wünschenswerte
Vorstellungen. Rigby selbst verweist auf die nationalistischen Tendenzen eines poli-
tisch-romantischen Organizismus und die individualitätsfeindlichen Züge von James
Lovelocks berühmter Gaia-Theorie.98 Als Beispiele herangezogen werden könnten
ebenso neurechte Bezugnahmen auf als romantisch verstandene Ökologien

 Jane Bennett: Lebhafte Materie. Eine politische Ökologie der Dinge. Berlin 2020.
 Hinsichtlich der problematischen Übertragung organologischer Naturauffassungen in den ge-
sellschaftlich-politischen Bereich verweist Rigby (S. 70) auf nationalistische Tendenzen des Hei-
mat-Verständnisses der historischen Romantik und aktuell auf James Lovelocks Gaia-Theorie, die
den Planeten Erde als großen, sich selbst hervorbringenden Organismus versteht. Vgl. James
Lovelock: Gaia: A new Look at Life on Earth. Oxford 1979. Vgl. auch Bron Taylor: Dunkelgrüne
Religion. Naturspiritualität und die Zukunft des Planeten. Paderborn 2020. Das Verlangen nach
einer höheren Substantialität droht in beiden Fällen mit der Freiheit der Individuen zu
kollidieren.

106 Sandra Kerschbaumer



oder sogar die hochumstrittene aus Russland stammende völkische Anastasia-
Bewegung.99 Das Problem liegt nicht in der Art der politischen Schlussfolgerun-
gen aus vermeintlichen Naturgegebenheiten, sondern grundsätzlich in der Mo-
ralisierung von Natur, der Annahme, dass uns die Natur – richtig aufgefasst –
schon sage, wie zu handeln sei.

Gegenwärtig zeigen die Plant Studies – und hier insbesondere die aktuelle
„Baumkunde“ – wie groß das Bedürfnis nach einer Einebnung der Subjekt-Objekt-
Spaltung noch immer ist, der Wunsch, Wissenssysteme wieder zu vereinigen und
naturwissenschaftliche Erkenntnisse weltdeutend zu nutzen. Solvejg Nitzke hat in
einem Überblicksartikel dargelegt, inwiefern die Plant Studies angetreten sind, Na-
turverhältnisse neu zu strukturieren, indem sie die Differenz von menschlichen und
nicht-menschlichen Lebewesen grundsätzlich zugunsten einer ökologisch verstande-
nen Organizität in Frage stellen. Die Studien und populärwissenschaftlichen Bücher
des Biologen Stefano Mancuso vom Laboratorio Internazionale di Neurobiologia Vege-
tale etwa zielen darauf, Pflanzen Fähigkeiten zuzuschreiben, die man gewöhnlich
Menschen vorbehält – er spricht von deren Empfindungsfähigkeit, Individualität, So-
zialität, ihren kommunikativen Fähigkeiten und ihrem Entscheidungsvermögen.100

Wissenschaftler wie Mancuso suggerieren die Möglichkeit, aus wissenschaftlichen Er-
kenntnissen moralisch-politisches Handeln abzuleiten. Ergebnisse seiner ‚neuen‘ Bo-
tanik werden philosophisch gedeutet, um angesichts ökologischer und anderer
Krisen zukunftsfähige Verhältnisse zu etablieren. Hierbei geschieht genau das,
wovor Schleiden warnte: Botanische Beobachtungen werden aus ihrem methodisch
eingeschränkten Zusammenhang genommen, die Bestreitbarkeit der Fakten wird zu-
rückgenommen, ihre Historizität ausgeblendet und aus einer falsifizierbaren, parti-
kulären Teilerkenntnis im wissenschaftlichen Feld wird eine verallgemeinerbare
Aussage. Einflussreiche philosophische Vertreter der Plant-Studies wie Michael
Marder (Plant-Thinking. A Philosophy of Vegetal Life, 2013) und Emanuele Coccia
(Philosophie der Pflanzen, 2018) verbinden Mancusos Thesen explizit mit roman-
tischen Quellen. Marder zitiert Schelling als denjenigen, der eine Kontinuität
zwischen Leben und Denken postulierte und Lorenz Oken als jemanden, der
den Geist durch die Blüte der Pflanze verkörpert sah.101 Auch Marders Ziel ist
eine Aufwertung pflanzlicher Lebensformen. Der Mensch kann und sollte – so
springt ihm Emanuele Coccia bei – sich nicht mehr als von ihnen getrennt, son-
dern „im atmenden Austausch mit der Welt als Teil der Pflanzen und zum Teil

 Zum rechtsökologischen Denken: Markus Steinmayr: „Fridays for Yesterday. Ein Kommentar
zur politischen Ökologie“. In: Merkur 74 (2020), S. 20–30. https://de.wikipedia.org/wiki/Anastasia-
Bewegung.
 Stefano Mancuso/Alessandra Viola: Die Intelligenz der Pflanzen. München 2015.
 Michael Marder: Plant-Thinking. A Philosophy of Vegetal Life. New York 2013, S. 157 und S. 61.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 107

https://de.wikipedia.org/wiki/Anastasia-Bewegung
https://de.wikipedia.org/wiki/Anastasia-Bewegung


pflanzlich begreifen“.102 Die Identifikation geht mit der Aufwertung einer Haltung
gegenüber Pflanzen einher, die weniger gewaltvoll als die praktische Instrumenta-
lisierung und die nominalistische Integration in ein Gedankensystem scheint. Sinn-
liche Eindrücke und die Imagination sollen fortan den wissenschaftlichen Diskurs
ergänzen – oder gelten sogar als besserer Wahrheitszugang.

Baumkunden als Strömung auf dem populärwissenschaftlichen Buchmarkt bil-
den einen Teilbereich der Plant Studies. Peter Wohllebens Werk (zuerst: Das geheime
Leben der Bäume, 2015) steht nicht nur im deutschsprachigen Raum, sondern auch
als internationaler Bucherfolg in herausragender Weise für die Annahme, allein per-
sönliche Erfahrung vermöge es, sich mit der Natur in ein adäquates Verhältnis zu
setzen. Erst die Aufwertung des sinnlichen Erlebens und der Nähe zum Gegenstand
mache die Wahrnehmung einer Kommunikation von Bäumen und ihrer sozialen
Bedürfnisse möglich. Auch Wohlleben beruft sich auf die Wissenschaft (Stefano Man-
cuso und Monika Gagliano, ebenso auf die Forstökologin Suzanne Simard), ebnet
aber jede Strittigkeit ein – beispielsweise hinsichtlich der kontroversen Debatte über
die Funktion, die Reichweite und die Interpretation von unsichtbaren Netzwerken
im Waldboden, das Mykorrhiza (die Symbiose von Pflanzenwurzeln und Pilzfäden,
die den Transport und von Signalen und Nährstoffen erlaubt).103 Der Prozesscharak-
ter, die Komplexität und die Ergebnisoffenheit von Wissenschaft verschwinden hin-
ter der individuellen Erfahrung und deren Einkleidung in sprachliche Bilder. Wenn
Wohlleben zunächst noch im Modus des ‚als-ob‘ vergleichend, illustrierend und ver-
anschaulichend spricht, verschmelzen wissenschaftliche Grundlagen durch den Ein-
satz von Metaphern zunehmend mit anderen Lebenssphären, vor allem mit einer
menschlich-familiären.104 Solvejg Nitzke hat betont, wie sehr der ästhetische, indivi-
duelle und leidenschaftliche Blick sowie die intime Kenntnis des Waldes als Erfah-
rungsvorsprung vor den Fachwissenschaften erscheint.

Das ‚geheime’ Leben der Bäume ist in dieser Logik nicht bloß unentdeckt oder vor den Bli-
cken verborgen, es ist ein Mysterium, d. h. ein metaphysisches Geheimnis, das sich der Er-
klärbarkeit entzieht. Wenn man so will, ist Wohlleben dann nicht nur der ‚beste Freund des
Baumes‘, sondern ihr Hohepriester.105

 Emanuele Coccia: Die Wurzeln der Welt. Eine Philosophie der Pflanzen. München 2020.
 Solvejg Nitzke: „Baumkunden. Erzählte Ökologie des Waldes zwischen Wissenschaft und Na-
ture Writing“. In: Non Fiktion. Arsenal der anderen Gattungen 16/1 (2021), S. 271–298, hier S. 282.
Wie stark hier interpretiert wird, zeigt ein Hinweis auf die verschiedenen Deutungen des soge-
nannten Wood Wide Webs: Das Netzwerk mit seinen interagierenden Bäumen wird wahlweise
als sozialistischer Wald oder als Ausdruck eines kompetitiven Systems kapitalistisch gedeutet.
 Solvejg Nitzke: „Baumkunden“, S. 283.
 Ebd., S. 284 f. Nitzke schildert Versuche, ‚ökologisch‘ wahrzunehmen am Beispiel des Science
Writing (z. B. David Georg Haskell, der seine Beobachtungsfähigkeit an einem Waldstück schult

108 Sandra Kerschbaumer



5 Schluss

Charles Taylor hat hervorgehoben, dass Menschen ein Bedürfnis nach starken
Wertungen haben.106 Er geht davon aus, dass nicht wenigen Zeitgenossen die
nüchtern-äußerliche Naturwahrnehmung als unzulänglich gilt, sich die Hoffnung
vielmehr darauf richtet, die Natur als Garant von Sinn zu erfahren, einen Platz
im natürlichen Gefüge zu erhalten, von dem aus sich für den einzelnen Antwor-
ten auf seine existentiellen Fragen erschließen und sich dergestalt eine ontologi-
sche und erkenntnistheoretische Harmonie ergibt. Vernunfterkenntnisse wie die
wissenschaftlichen Informationen über das komplexe unterirdische Zusammen-
spiel von Pilzen und Baumwurzeln stehen dann nicht mehr allein, sondern ent-
sprechen unseren sinnlichen oder ästhetischen Wahrnehmungen beim Gang
durch den sommerlichen Wald, da sie Ausdruck eines umfassenden Zusammen-
hangs von Ich und Natur sind. Solche Überblendungen reagieren auf das Bedürf-
nis, nach einer Zusammenführung von Erkenntnisformen und Identitätsanteilen,
sie reagieren aber auch auf den Wunsch, gesellschaftliches Handeln jenseits der
nüchtern-rationalen Verständigung in einer partikularisierten Gesellschaft abzu-
sichern. Es geht nicht nur darum, sich gegen eine reduzierende und gefährliche
Nutzung der Natur zu verwahren und Lebensräume möglichst vieler Spezies zu
sichern und zu erhalten, sondern auch darum, Natur eine Würde, Substanz und
Wahrheit zu verleihen und sie zur privilegierten Erkenntnisquelle zu machen.

Die Romantik verbürgt dabei eine Denktradition, eine schon lange vorhan-
dene Gegenströmung zur instrumentell-reduzierenden Weltwahrnehmung, die
gegenwärtig nicht mehr nur die Resonanz stärken, sondern darüber hinaus ret-
tend wirken soll. Schelling bietet innerhalb der romantischen Bewegung ein Mo-
dell, das auf die Differenzierungsprozesse seiner Gegenwart mit einem (moderat)
monistischen Entwurf reagiert, der sich sowohl von materialistischen Strömun-
gen als auch von einer als deistisch verstandenen romantischen Religion absetzt.
Durch die Idee der Stufenfolge und partielle Hinweise auf den Konstruktionscha-

und hier versucht, ein Ganzes im Kleinen zu erkennen, eine Wahrnehmung des Waldes jenseits
der Erkenntnisgrenzen westlicher Menschen zu etablieren. Ziel ist ein relationales Wissen, dass
die Trennung zwischen Beobachter und beobachteten Gegenstand aufhebt. David Haskell: The
Songs of Trees. Stories from Nature’s Great Connectors. New York 2018). Ein weiteres Beispiel bie-
tet Hope Jahren (Lab girl. A story of trees, science and love. London 2016) mit einem Plädoyer, die
Wege der Wissenschaft zu überwinden, eine Beziehung zu den Lebewesen aufzubauen, von
denen sich die wissenschaftliche Arbeit in komplexen Verfahren der Objektivierung distanzieren
muss (Nitzke: „Baumkunden“, S. 293 ff.).
 Vgl. Charles Taylor: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität. Berlin 1996.

Die Kritik Matthias Jakob Schleidens an der romantischen Naturphilosophie 109



rakter der Mensch-Natur-Identität integriert er allerdings auch dualistische und
erkenntniskritische Elemente. In der Neuübersetzung von „Holismus“ als „Ökolo-
gie“, in den gegenwärtigen Entdifferenzierungsstrategien und einer neuen monis-
tischen Sehnsucht nach einer Einebnung der Spaltung von erkennendem Subjekt
und zu erkennender Natur ist dies zumeist nicht mehr der Fall. Die Aufwertung
der sinnlich-ästhetischen Erkenntnisformen und der damit verbundene Affekt
gegen die Ratio und den Reduktionismus empirischer Wissenschaft sowie eine de-
istische Metaphysik finden hier ihre Fortsetzung. Zumeist von Vertretern der Kul-
turwissenschaften ausgehend, kehrt auch die Forderung eines Brückenschlags
zwischen Naturwissenschaften und anderen Erkenntnisformen wieder.

Wo stoßen diese Bedürfnisse an Grenzen, die schon Matthias Jakob Schleiden
markiert hat? Er sensibilisierte für Folgeprobleme des Monismus und beharrte in
Fortführung der argumentativen Hauptlinie Kants auf einer Begrenztheit der
menschlichen Erkenntnisfähigkeit. Wir können unseren Erkenntnisapparat und
unsere (anthropozentrische) Perspektive nicht verlassen. Das, was wir mit metho-
discher Strenge an wissenschaftlichen Einzelergebnissen generieren, sagt uns
noch nichts über den Sinn der Welt. Und schon gar nicht entlastet uns die Natur
von ethischen Entscheidungen – zum Beispiel der für eine Ausrichtung an ökolo-
gischen Prinzipien. Moralische Postulate sind keine natürlich gegebenen Dinge.
Überdeutlich macht Schleiden in seiner hier untersuchten Schrift den Abschied
von der einen zusammenhängenden Wahrheit. Es geht ihm um sich ergänzende
Wahrheiten. Die kontemplative Naturbetrachtung, das Resonanzbedürfnis, die
Imagination eines umfassenden Zusammenhanges haben – heute würde man
sagen: auch im Hinblick auf die Handlungsanreize zum Erhalt einer möglichst
vielgestaltigen Natur – einen großen Wert, sie berühren sich allerdings nicht
zwangsläufig mit den Ergebnissen einer distanzierenden wissenschaftlichen For-
schungspraxis. Es ist nicht das gleiche Wasser, sagt Schleiden, das in unseren vie-
len Beschreibungen auftaucht. Das Wasser kann chemisch, biologisch, ästhetisch,
mythologisch wahrgenommen werden. Die Beschreibungen gehen nicht ineinan-
der auf. Die Aspekte des Wassers bleiben unterschiedliche und die Wahrheiten
nebeneinander bestehen. Die verschiedenen Haltungen gegenüber dem Wasser
und der Natur sind rekursiv aufeinander bezogen – ineinander auflösen lassen
sie sich nicht.

110 Sandra Kerschbaumer


