
Sandra Kerschbaumer, Matthias Löwe, Tilman Reitz

GegenRomantik: Einleitende Gedanken

1 Romantik als Streitfall

Der Streit beginnt bereits mitten in der Konsolidierungsphase der Romantik: Mit
dem Dramatiker August von Kotzebue liefern sich die jungen Romantiker einen
regen Austausch von Feindseligkeiten.1 Der Berliner Spätaufklärer Friedrich Nico-
lai mokiert sich – wie Kotzebue – über die hohe Meinung der Romantiker von
sich selber:

Diese Herren traten in eine enge Verbindung, welche man wohl den geheiligten Kreis nen-
nen kann; denn sie hielten sich wechselweise für die Auserwählten, welche vermöge der
von Herrn Fichte erfundenen neuesten Philosophie alles besser wüßten als andere Leute,
oder eigentlich, sie hielten sich für diejenigen, welche allein alles wüßten, so wie man es
wissen soll.2

Nach einem Auftakt in Berlin und Dresden hatte sich in Jena eine Gruppe junger
Schriftsteller und Schriftstellerinnen zusammengefunden, angezogen vom intel-
lektuellen Klima der Universitätsstadt, in der zunächst Fichte, später Schelling
und Hegel lehrten, Friedrich Schiller über Geschichte las und Goethe nicht fern
war. In einer Hinterhof-Wohnung des Döderleinʼschen Hauses in der Leutragasse
fand sich 1799 eine Wohngemeinschaft zusammen, die ungezwungen lebte und
im Umgang miteinander und mit anderen nicht zimperlich war.3 August Wilhelm
Schlegel und seine Frau Caroline (seit 1796), Friedrich Schlegel und seine Lebens-
gefährtin Dorothea Veit (seit 1799) öffneten Novalis, Schelling, dem norwegischen
Naturforscher Henrik Steffens, dem Dichter Ludwig Tieck und dem Studenten
Brentano das Haus zu einem „Concert von Witz und Poesie und Kunst und Wis-

 Mit Garlieb Merkel zusammen gab Kotzebue in Berlin „Der Freimüthige. Berlinische Zeitung
für gebildete, unbefangene Leser“ heraus, die publizistische Plattform dieser Feindseligkeiten.
1799 hatte er sie in seinem Pamphlet „Der hyperboreische Esel oder Die heutige Bildung. Ein
drastisches Drama, und philosophisches Lustspiel für Jünglinge, in Einem Akt“ angegriffen.
 Oscar Fambach: Ein Jahrhundert deutscher Literaturkritik (1750-1850). Ein Lese- und Studien-
werk, Bd. IV: Das große Jahrzehnt (1796-1805). Berlin 1958, S. 407.
 Vgl. Theodore Ziolkowski: Vorboten der Moderne. Eine Kulturgeschichte der Frühromantik.
Stuttgart 2006; Betty Pinkwart: „In der ‚Republik von lauter Despoten‘. Die räumliche Situierung
und gesellschaftlich-literarische Bedeutung des Schlegel-Hauses.“ In: Das Jenaer Romantikertref-
fen im November 1799. Ein romantischer Streitfall. Hg. von Dirk von Petersdorff und Ulrich
Breuer. Paderborn 2015, S. 17–40; Andrea Wulf: Fabelhafte Rebellen. Die frühen Romantiker und
die Erfindung des Ich. München 2022.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111199733-001

https://doi.org/10.1515/9783111199733-001


senschaft“.4 Von Beginn an polarisierten die Romantiker. Man machte sich Schil-
ler zum Gegner und überwarf sich mit der Allgemeinen Literatur-Zeitung. Goethe
ging nach anfänglich intensivem Austausch auf Distanz. Und ebenso rasch, wie
‚Romantik‘ auch jenseits von Jena zu einer kulturellen Bewegung wurde, kamen
in den verschiedenen Lagern kritische Vorbehalte, Einwände und Angriffe gegen
sie auf.

Einen ersten intellektuellen Höhepunkt erlebte die Kritik an der Jenaer Roman-
tik – die sich programmatisch mit dem „Athenäum“ (1798–1800) formiert hatte und
von August Wilhelm Schlegel in seinen Berliner Vorlesungen (1802–1804) bereits
popularisiert worden war – mit Hegels 1820/21 gehaltenen Vorlesungen über die
Ästhetik. Hegel rückte von seinen ehemaligen Jenaer Mitbürgern ab und stellte das
romantische Subjekt ins Zentrum seiner Kritik. Aus der schon von Schiller konsta-
tierten Partikularisierung des modernen Menschen schloss Hegel auf die Notwen-
digkeit, im Rahmen einer „objektiven Vernünftigkeit“ seinen Ort zu finden.5 Ein
aus der Philosophie Fichtes hergeleitetes, sich selbst setzendes Ich lehnte Hegel zu-
nehmend ab, denn er begriff ein solcherart romantisches Subjekt als unfähig, sich
zu vergemeinschaften und überindividuelle Normen und Werte als substantiell an-
zuerkennen. Statt seinen weiterhin vorhandenen „Durst nach Festem und Substan-
tiellem“ zu stillen, könne eine solches Ich sich nur selbst verabsolutieren:6

Dies ist die allgemeine Bedeutung der genialen göttlichen Ironie, als dieser Konzentration
des Ich in sich, für welches alle Bande gebrochen sind und das nur in der Seligkeit des
Selbstgenusses leben mag. Diese Ironie hat Herr Friedrich von Schlegel erfunden, und viele
andere haben sie nachgeschwatzt oder schwatzen sie von neuem wieder nach.7

Man kann den Prozess des „Nachschwatzens“ analysieren – beispielsweise mithilfe
der Annahme, dass die historische Romantik durch Modellbildungs- und Modellan-
wendungsprozesse über ihre Initiierungsphase hinaus wirksam bleibt. Das Aus-
gangssystem schreibt sich geschichtlich durch reduzierende, idealisierende und
abstrahierende Bezugnahmen fort und diese Modelle des Romantischen stehen

 Dorothea Veit an Rahel Levin, 23.01.1800. In: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. III/25.
Hg. von Ernst Behler. Paderborn. 1958 ff., S. 49.
 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik I. In: Ders.: Werke. Bd. 13. Hg.
von Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel. Frankfurt am Main 1969–1971, S. 239. „Denn
wahrhafter Ernst kommt nur durch ein substantielles Interesse, eine in sich selbst gehaltvolle
Sache, Wahrheit, Sittlichkeit usf. herein [...]. Auf dem Standpunkte, auf welchem das alles aus
sich setzende und auflösende Ich des Künstlers ist, dem kein Inhalt das Bewußtsein als absolut
und an und für sich, sondern als selbstgemachter zernichtbarer Schein erscheint, kann solcher
Ernst keine Stätte finden, da nur dem Formalismus des Ich Gültigkeit zugeschrieben wird.“
 Ebd., S. 95.
 Ebd., S. 94 f.

2 Sandra Kerschbaumer, Matthias Löwe, Tilman Reitz



dann für Anwendungen und weitere Anschlüsse zur Verfügung. Sie sorgen so für
einen ‚Transport‘ von Ideen, Darstellungsformen oder Handlungspraxen.8

In diesem Sinn hat das DFG-Graduiertenkolleg „Modell Romantik“ vorwiegend
gearbeitet. Der Band „GegenRomantik“ möchte die Perspektive umkehren. Gefragt
werden soll nicht nach romantischer Traditionsbildung, sondern nach der Wir-
kungsmacht von Romantik-Kritik. Es interessieren diejenigen Kritiken, die romantische
Antworten auf die mit den Umbrüchen des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts
virulent gewordenen Probleme bezweifeln, belächeln, die sie abweisen oder ent-
schieden vor ihnen warnen. In den Fokus treten so Positionen, die sich bewusst als
nicht-romantisch verstehen, und die Debatten, Kontroversen und Konflikte, in
denen sie auftreten. Gegner der Romantik in den Blick zu nehmen, heißt, nach
Alternativmodellen zu fragen: Welche Aspekte romantischen Denkens, Wahrneh-
mens und Urteilens werden von welcher Position aus infrage gestellt? Ist eine anti-
romantische Position selbst Teil einer Tradition und auf welchen Erfahrungen und
Orientierungen fußt diese? Gegenromantik lässt sich dabei aus unterschiedlichen
Richtungen beobachten: Man kann fragen, im Namen welcher Ideen Romantik
wann und warum kritisiert wurde, oder von welchen Positionen sich die romanti-
sche Perspektive selbst absetzt. Möglicherweise lassen sich sogar Äußerungsformen
benennen, die in unterschiedlichen kulturgeschichtlichen Kontexten wahlweise als
romantisch oder antiromantisch verstanden werden.

Auch aus der Kritik kann sich ex negativo eine Modellierung des Gegenstan-
des und damit ein Beitrag zur Romantikforschung ergeben. Denn zur Modellie-
rung dessen, was als ‚Romantik‘ fortgetragen wird, trägt ganz ursächlich die
Romantik-Kritik bei. Sie spitzt zu, hebt Aspekte hervor, vernachlässigt andere
und ist von Eigeninteressen der Kritiker motiviert. In diesem Band soll es darüber
hinaus um die zentrale Frage gehen, inwiefern Wiederaufnahmen romantischer
Deutungs- und Handlungsmuster noch heute als unzulänglich, unpraktikabel
oder gefährlich wahrgenommen werden. In jüngeren Veröffentlichungen wird
der repressive und antifeministische Charakter romantischer Liebeskonzeption

 Die in den Ansätzen zu einer allgemeinen Modelltheorie in den 1970er und 2000er Jahren re-
flektierten, subjektiv-pragmatischen Elemente von Modellbildungen ermöglichen es, die Vielzahl
der Fortschreibungen von Romantik zu erklären und zu vergleichen. Bisherige typologisierende
Zugriffe können dynamisiert werden, indem nicht nach überzeitlichen Merkmalen, sondern
nach verschiedenen Auffassungen von Romantik und ihren möglichen gemeinsamen Bezugs-
punkten gefragt wird. Vgl. Herbert Stachowiak: Allgemeine Modelltheorie. Wien/New York 1973;
Ders.: Modelle und Modelldenken im Unterricht. Bad Heilbrunn 1980; Bernd Mahr: „Ein Modell
des Modellseins“. In: Modelle. Hg. von Ulrich Dirks und Eberhard Knobloch. Frankfurt am Main
2008, S. 187–218; Ders.: „Modelle und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Modell-
theorie“. In: Erwägen, Wissen, Ethik 26 (2015), S. 329–241.

GegenRomantik: Einleitende Gedanken 3



beklagt. Patricia Kleßen und Stefan Matuschek setzten sich in ihren Beiträgen mit
diesen Angriffen auseinander. Politisch wird nicht nur die Indienstnahme roman-
tisch-organologischer Ideen durch die Neue Rechte behauptet,9 sondern selbst die
Impfskepsis auf die Romantik zurückgeführt. Christoph Rauen stellt sich die
Frage, inwiefern Debatten um ein ironisches Bewusstsein in der Gegenwartslite-
ratur in der Tradition der Auseinandersetzung Hegels mit Friedrich Schlegel ste-
hen. Es ist zu hoffen, dass der analytische Blick auf historische Streitszenarien
uns zeitgenössische Auseinandersetzungen besser verstehen lässt.

2 Konfliktfelder: Natur, Politik, Liebe, Ästhetik

Mit welchen Gründen Romantik abgelehnt wurde und gegenwärtig abgelehnt
wird, soll der vorliegende Band in verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen
zeigen. Zwei Jahrzehnte nach Hegel schreibt Matthias Jakob Schleiden:

Gerade bei der lebendigen Entwicklung, die in neuerer Zeit die thierische Physiologie und
neben ihr unter gleicher Methode die Medicin gewonnen, haben sich wieder Stimmen ver-
nehmen lassen: es sey nun auch wieder an der Zeit, das viele gewonnene Material zu einem
theoretischen Ganzen zu vereinigen und systematisch zu verarbeiten. In’s reine Deutsch
übersetzt scheint mir diese Anforderung nicht Anderes zu heissen als: ‚Von dem vielen Den-
ken und der beständigen Entwicklung thut uns allmälig der Kopf weh, daher wollen wir
uns von den nunmehr zusammengetragenen Brocken ein hübsches Kopfkissen stopfen und
uns darauf schlafen legen.10

Der Botaniker Schleiden war prominenter Teil der das 19. Jahrhundert durchzie-
henden Auseinandersetzung zwischen den immer stärker dominierenden empiri-
schen Naturwissenschaften und zeitgenössischen Formen der Naturphilosophie.
Während die Naturwissenschaften auf theorieförmiges, möglichst allgemeines und
abstraktes Gesetzes- und Ursachenwissen zielten, auf die methodisch kontrollierte
Auseinandersetzung mit der Natur auf empirischer Basis,11 ging es Vertretern der
Naturphilosophie darum, Wissenschaft und Sinnstiftung wieder zu verbinden.
Schelling, Johann Wilhelm Ritter oder Carl Gustav Carus leitete eine philosophisch-

 Şeyda Kurt: Radikale Zärtlichkeit. Warum Liebe politisch ist. Hamburg 2021. Markus Linden:
„Rattenfängerromantik – Zu einer Strategie der Neuen Rechten“. In: Romantisierung von Politik.
Historische Konstellationen und Gegenwartsanalysen. Hg. von Sandra Kerschbaumer und Mat-
thias Löwe. Paderborn 2022, S. 179–211.
 Matthias Jakob Schleiden: Schellings’s und Hegel’s Verhältnis zur Naturwissenschaft. Hg. von
Olaf Breidbach. Weinheim 1988, S. 69 f.
 Vgl. Benjamin Specht: Physik als Kunst. Die Poetisierung der Elektrizität um 1800. Berlin/New York
2010, S. 8.

4 Sandra Kerschbaumer, Matthias Löwe, Tilman Reitz



religiöse Hoffnung, Differenzierungsprozesse zurückzunehmen und die Gesell-
schaft quasi-mythologisch zu vereinen. Der Chemiker Justus Liebig schimpft im
Hinblick auf die Naturphilosophie über die „Pestilenz, den schwarzen Tod des Jahr-
hunderts“,12 und klagt dramatisch: „Wie viele der Begabtesten und Talentvollsten
sah ich in diesem Schwindel untergehen, wie viel Klagen über ein völlig verfehltes
Leben habe ich nicht später vernehmen müssen!“13 Hermann von Helmholtz, einer
der wichtigen Wissenschaftler der zweiten Jahrhunderthälfte, brauchte in diese
Klagen nicht einzustimmen: Er blieb lebenslang bei seiner Ablehnung romanti-
scher Naturphilosophie, die Benjamin Specht anhand des Vortragswerks – in all
seinen Widersprüchen – analysiert. Finden sich Spuren dieser Gegenstellungen
und Auseinandersetzung noch in heutigen Debatten um New Materialism und
Ecocriticism? Wie romantisch sind die Plant Studies und das zunehmende Baum-
und Waldbewusstsein?

Von Anfang an ist die politische Positionierung ein Streitpunkt in der Ausein-
andersetzung mit der Romantik. Der Vorwurf der ‚Reaktion‘ spielt schon in Hein-
rich Heines Romantischer Schule (1830) eine Rolle, wenn in diesem ästhetisch
reizvollen Pamphlet vor allem die späteren Phasen der Romantik als gefährlich
organologisch, religiös-politisch restaurativ, als unfrei und fortschrittsfeindlich
markiert werden.

Friedrich Schlegel übersieht [...] die ganze Literatur von einem hohen Standpunkte aus,
aber dieser hohe Standpunkt ist doch immer der Glockenturm einer katholischen Kirche.
Und bei allem, was Schlegel sagt, hört man diese Glocken läuten; manchmal hört man sogar
die Turmraben krächzen, die ihn umflattern.14

Im Verlauf des 19. Jahrhunderts hören viele die antiliberalen Turmraben kräch-
zen, wenn sie von Romantik sprechen: die Junghegelianer, die liberalen Literar-
historiker. Allerdings führen Kritiker wie Arnold Ruge und Robert Eduard Prutz
in den Halleschen Jahrbüchern (1838–1841) auch den Hegelʼschen Subjektivismus-
Vorwurf fort.15 Dieser Vorwurf blüht im 20. Jahrhundert grell auf: Er wird na-
mentlich von Carl Schmitt in seiner Schrift Politische Romantik erhoben.16 Ein mit
der Realität nur lose und spielerisch-okkasionell verbundenes Subjekt könne

 Justus Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften und über den Zustand der Chemie in
Preußen. Braunschweig 1840, S. 28.
 Ebd., S. 45.
 Heinrich Heine: Die Romantische Schule. Stuttgart 1976, S. 63.
 Zwischen 1838 und 1841 erschien in einzelnen Folgen das Manifest: „Der Protestantismus und
die Romantik. Zur Verständigung über die Zeit und ihre Gegensätze“.
 „Ihrem Wesen nach ist die romantische Ironie das intellektuelle Mittel des vor der Objektivi-
tät sich reservierenden Subjekts.“ Carl Schmitt: Politische Romantik. 6. Aufl. Berlin 1998 [1919],
S. 82.

GegenRomantik: Einleitende Gedanken 5



nicht politisch denken und handeln. Es entziehe sich dem Ernst politischer Ord-
nungen und Entscheidungen:

Aus immer neuen Gelegenheiten entsteht eine immer neue, aber immer nur occasionelle
Welt, eine Welt ohne Substanz und ohne funktionelle Bindung, ohne feste Führung, ohne
Konklusion und ohne Definition, ohne Entscheidung, ohne letztes Gericht, unendlich weiter-
gehend, geführt nur von der magischen Hand des Zufalls, the magic hand of chance.17

Schmitt, dem Staatsrechtler und späteren Unterstützer des NS-Regimes, dient die
Kritik an der fluiden romantischen Subjektivität mit ihrem ewigen Wechsel von
Positionen der Delegitimation von liberaler, parlamentarischer Demokratie, in
die er diese Haltung münden sieht. In Auseinandersetzung mit Schmitt, allerdings
aus katholischer Perspektive, beschäftigt sich der sehr viel unbekanntere Alfred
von Martin kritisch mit dem romantischen Typus des freischwebenden Intellektu-
ellen. Kristina Mateescu rückt diese Position ins Licht. Auch aus marxistischer
Sicht gibt es gravierende Einwände gegen eine Romantik, die verkehrten gesell-
schaftlichen Verhältnissen durch Eskapismus entflieht:

Die falsche, ästhetenhafte Richtung des romantischen Kampfes gegen die Spießer zeigt sich
sozial darin, dass keine Weltanschauung oder Kunstrichtung die deutschen Spießer so sehr
erfasst und so nachhaltig beeindruckte wie gerade die Romantik. Von der mittelalterlichen
Kaiserherrlichkeit [...] bis zur Verherrlichung des ‚Gemütslebens‘, bis zum verstandesfeindli-
chen quietistischen Versinken in die Nacht eines beliebigen Unbewussten, einer beliebigen
‚Gemeinschaft‘.18

In Die Zerstörung der Vernunft (1954) konzentriert Georg Lukács sich dann vor-
nehmlich auf den „romantischen Irrationalismus“, den er für den Faschismus
verantwortlich macht und damit ein bis in die Gegenwart mächtiges Argumenta-
tionsmuster stärkt, das noch im Jahr 2017 ein „Antiromantisches Manifest“ grun-
diert.19 Matthias Löwe und Tilman Reitz haben es sich zur Aufgabe gemacht, in
ihrem Beitrag verschiedene Stoßrichtungen politisch motivierter Romantikkritik
zusammenzufassen. Sie konstatieren einen ‚liberalen Antiliberalismus‘ der Ro-
mantik, der die konträren Zuschreibungen erst ermöglicht.

Wie in der naturwissenschaftlichen und politischen Kritik geht es auch in
den ästhetischen Debatten immer wieder um das Schlagwort ‚Wirklichkeit‘ und
um den unterstellten Verlust von Realitätssinn. Der Vorwurf der ‚Auflösung der
Wirklichkeit‘ wird mit der Warnung vor einer übersteigerten Einbildungskraft
und ästhetischer Hyperreflexivität verbunden. Nicht nur im programmatischen

 Ebd., S. 19–20.
 Georg Lukács: „Die Romantik als Wendung in der deutschen Literatur“. In: Romantikfor-
schung seit 1945. Hg. von Klaus Peter. Königstein im Taunus 1980 [1945], S. 40–54.
 Vgl. Marie Rotkopf: Antiromantisches Manifest. Hamburg 2016.

6 Sandra Kerschbaumer, Matthias Löwe, Tilman Reitz



Realismus der Zeitschrift Die Grenzboten wird das berühmte Goethe-Diktum vom
Klassischen als dem Gesunden und dem Romantischen als dem Kranken variiert:

Denn nicht in nebelhaften Illusionen, in eigensinnigen und seltsamen Gedankenspielen, in
rückwärts nach der Vergangenheit zugekehrten Wünschen zu leben: nicht das, sondern
nüchternen Verstandes und männlichen Entschlusses die Mächte und Bedürfnisse der Wirk-
lichkeit anzuerkennen, besonnen und geduldigen Muths vorwärts zu schreiten, das gilt uns
Heutigen mit Recht als die unabweisliche Forderung der Zeit [...].20

Die programmatischen Texte der deutschsprachigen Realisten vollziehen eine Ab-
grenzung von den wirkungsmächtigen Autoren der ersten Hälfte des 19. Jahrhun-
derts und schaffen eine romantikfeindliche Atmosphäre; in ihrer Sicht gilt es den
falschen Einbildungen und Träumereien zu entkommen. Statt ‚Weltflucht‘ wird
Mimesis gefordert, statt ästhetischer Eskapaden eine Orientierung am Bewusst-
sein des Normallesers, statt forcierter ästhetischer Autonomie eine Bindung an
andere gesellschaftliche Bereiche und feste Normen. Mitunter wurden solche rea-
listischen Romantik-Aversionen auch in der älteren Germanistik weitertradiert.21

Der Blick auf die Texte des literarischen Realismus selbst zeigt allerdings auch,
dass hier oft kein einfaches, dichotomisches Verhältnis zur Romantik besteht.
Felix Schallenberg entfaltet in seinem Beitrag ein Spannungsfeld zwischen ro-
mantikkritischem Diskurs, literarischer Sozialisation und dichterischer Praxis bei
Theodor Storm.

Eine vergleichbare Spannung zwischen expliziter Programmatik und prakti-
scher Umsetzung kennzeichnet auch das Verhältnis zwischen Romantik und Rea-
lismus in der bildenden Kunst, insbesondere in der Malerei. Die Begriffe des
‚Romantischen‘ und des ‚Realistischen‘ können hier ebenfalls sowohl zur Kenn-
zeichnung von eigenständigen Epochen und Strömungen herangezogen werden
als auch allgemeine Haltungen, Darstellungsformen und ästhetische Strategien
bezeichnen. Es erstaunt daher nicht, dass auch hier (vermeintliche) Gegensätze
bis in die Gegenwart wirken, während klare Grenzziehungen bei genauerer Be-

 Rudolf Haym: Die romantische Schule. Ein Beitrag zur Geschichte des deutschen Geistes. Berlin
1870, S. 4.
 In seiner dreibändigen Epochendarstellung zur Biedermeierzeit bekennt der Germanist und
Wieland-Biograph Friedrich Sengle offenherzig seine Vorbehalte gegenüber der Romantik: „Ich
muß [...] zugeben [...], daß mir die ‚transzendentale‘, d. h. die im engeren Sinne idealistische Ro-
mantik – ein hybrides und völlig deutsches Produkt! – theoretisch und menschlich von jeher so
ferne lag wie meinem ehemaligen ‚Vater Wieland‘ [...]. Vielleicht darf ich generalisieren und be-
haupten, daß die meisten Süddeutschen meine Aversion gegen die transzendentale Romantik tei-
len und, negativ ausgedrückt, ihre poetische und philosophische Spekulation keineswegs zu
interpretieren versuchen.“ Friedrich Sengle: Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungs-
feld zwischen Restauration und Revolution 1815–1848. Bd. III. Stuttgart 1980, S. 1026 f.

GegenRomantik: Einleitende Gedanken 7



trachtung immer wieder fraglich werden und tief in persönliche Verhältnisse hin-
einwirken. Michael Zimmermann zeichnet die enge Freundschaft nach, die den
Dichter Baudelaire und den Maler Manet verband. Eine Freundschaft, die Manet
nicht vor der fundamentalen Kritik seiner ‚anti-romantischen‘ Kunstauffassung
durch den älteren Freund schützte.

Bezieht man Strömungen unterhalb der dichotomisierenden Epochennamen
ein und begreift (Natur-)Wissenschaft, Ästhetik und Politik nicht als strikt vonein-
ander abgegrenzte Bereiche, kommen weitere Fronten und Einsätze der Romantik-
Kritik in den Blick. Eine ‚realistische‘Motivation schreibt man bekanntlich auch po-
litischen Theorien zu, die Durchsetzungsmacht und Interessenkonflikte betonen.
Wie auch diese Orientierung seit dem 19. Jahrhundert mit antiromantischer Stoß-
richtung gefestigt wurde, beleuchtet Alexander Schmidt. Im 20. Jahrhundert haben
dann politische wie ästhetische Avantgarden dem (unterstellten) romantischen Es-
kapismus und Festlegungsmangel den Impuls entgegengesetzt, das faktisch Mach-
bare oder radikal Andere im Hier und Jetzt zu verwirklichen. Michael Makropoulos
zeigt in seinem Beitrag, wie auch hier die romantischen Strategien, Einheit und
Ganzheit zumindest als Möglichkeiten präsent zu halten und einen Horizont von
Unerfülltheit, Vorstellungsleben und Sehnsucht zu kultivieren, als bloße Entschei-
dungsschwäche angegriffen werden. Parolen wie „Tod dem Mondschein!“ (Mari-
netti) oder „Glotzt nicht so romantisch!“ (Brecht) geben davon Zeugnis.

3 Kritik und Modellangebot

In Die Kritik der Romantik erklärt Karl Heinz Bohrer die Ablehnung der Romantik
vor allem als ein anhaltendes Missverstehen ihrer ästhetischen Modernität und
nimmt für diese Partei.22 Das ist heute nicht mehr nötig, die Anerkennung ist längst
erfolgt. Deshalb kann man Kernmotive der historischen Romantik nüchtern zu re-
konstruieren versuchen und hoffen, mit diesem Angebot auch einen Referenzpunkt
für die Einordnung von Romantik-Kritiken zu bieten. Eine wesentliche Struktur der
Romantik liegt im Wechselspiel von Einheitssehnsucht und Partialitätsbewusstsein.
Zeugnisse der historischen Romantik sind Teil einer Bewegung, in der sich die Mo-
derne subjektiviert, fragmentiert, pluralisiert und dynamisiert (im Sinne der von
Hegel beschriebenen romantischen Ironie). Zugleich verteidigen Autoren wie Fried-
rich Schlegel, Novalis und Schelling das Bedürfnis, die Welt als erfüllende Ganzheit
zu sehen: nicht nur religionsphilosophische, sondern auch naturphilosophische und

 Karl Heinz Bohrer: Die Kritik der Romantik. Der Verdacht der Philosophie gegen die literari-
sche Moderne. Frankfurt am Main 1989.

8 Sandra Kerschbaumer, Matthias Löwe, Tilman Reitz



politische Konzeptionen wollen das individuelle und gemeinschaftliche Leben wei-
terhin in einen übergeordneten und geteilten Sinnhorizont eingebunden wissen. Sie
wirken damit auf und gemeinsam mit Autoren anderer europäischer Länder (von
Leopardi bis Coleridge, Chateaubriand und Byron).23 Die Erfahrungswirklichkeit soll
im frühromantischen Sinn mit einer unendlichen Dimension verbunden werden.
Dieses Spannungsfeld führt zu Denkfiguren und ästhetischen Strukturen, die dem
weltanschaulichen Sinnbedürfnis ebenso zu entsprechen versuchen wie den Frag-
mentierungs- und Relativierungsbewegungen der Moderne. Dass die Ausrichtung
auf ein Absolutes immer vom Wissen um das zwangsläufige Verfehlen dieses Ziels
begleitet ist, erzeugt eine nicht stillzustellende Bewegung.

Was macht die Romantik-Kritik aus der – angebotsweise so verstandenen –

historischen Romantik? Teilt sie das skizzierte Verständnis, wenn sie etwa die Ba-
lance von moderner Fragmentierung und festgehaltener Einheitssehnsucht einsei-
tig bzw. aktivistisch auflöst? In welcher Form werden Auffassungen und Stereotype
über Romantik kritisch weitergereicht? Wir widmen uns diesen Fragen, weil wir
glauben, dass sowohl Romantiker als auch ihre Kritiker Antworten auf Grundfra-
gen der Moderne geben, die es uns erlauben, gerade in ihren Auseinandersetzun-
gen Konstellationen zu finden, die noch unsere heutige Lebenswelt prägen. Die
Analyse von vergangenen und gegenwärtigen Streitszenarien zeigt uns im besten
Fall moderne Aporien in Politik, Naturwissenschaft und Ästhetik.

4 Zu den Beiträgen

Gegenromantische Erklärungen, Analysen und Polemiken ziehen sich bis in die
Gegenwart. Den Beitrag von Stefan Matuschek, der dies eindrücklich demons-
triert und zugleich selbst deutlich Stellung bezieht, stellen wir unseren Analysen
zu Teilbereichen voran. Matuscheks Beitrag setzt sich kritisch mit gegenwärtigen
Aktualisierungen der sogenannten Sonderwegsthese auseinander, der zufolge in
Deutschland mit der Romantik eine irrationalistische Bewegung entstanden sei,
die im Nationalsozialismus mündete. Neben einer Feuilletondebatte zum Zusam-
menhang von Romantik und deutscher Impfskepsis beleuchtet Matuschek Reak-
tualisierungen der Sonderwegsthese im Spätwerk des ostdeutschen Schriftstellers
Peter Hacks, im Antiromantischen Manifest (2017) der französischen Künstlerin
Marie Rotkopf und im Bestseller-Essay Radikale Zärtlichkeiten, mit dem die Jour-
nalistin Şeyda Kurt 2021 Stellung gegen romantische Liebeskonzepte bezogen hat.
Gemeinsam sei diesen drei gegenromantischen Positionierungen ein verkürztes

 Vgl. Stefan Matuschek: Der gedichtete Himmel. München 2021.

GegenRomantik: Einleitende Gedanken 9



Verständnis von Romantik als Verblendung und Unterdrückung produzierende
kulturelle Bewegung. Ihren historischen Grund finden diese in den Entwürfen
einer gegenromantischen Sonderwegsthese bei Helmuth Plessner, Thomas Mann
und Georg Lukács.

Alexander Stöger widmet sich der Frage, welche (rhetorische) Funktion die
gegenromantische Haltung vieler deutscher Naturforscher des 19. Jahrhunderts
für die Konsolidierung der empirischen Naturwissenschaften und die Identitäts-
findung ihrer Protagonisten hatte. Metareflexive Texte kommen selten ohne
Selbstdefinition ex negativo aus und hier liegt die Abgrenzung von der romanti-
schen Naturphilosophie ebenso nahe wie die Berufung auf epistemische Tugen-
den, die sich im Labor zeigen: Zu diesen gehört die Spezialisierung, die induktive
Methode, die Erkenntnisgewinnung durch Experimente. Der Chemiker Justus Lie-
big, der im Zentrum von Stögers Beitrag steht, sieht Romantiker als Relikt über-
kommener Spekulation und Phantasterei. Bei diesen Zuschreibungen geht es
auch um die Rolle der Naturwissenschaften in der Gesellschaft und ganz konkret
um die finanziell-politische Unterstützung durch den Preußischen Staat. Für
diese hatte man es damals augenscheinlich noch nötig, sich von den Geisteswis-
senschaften abzugrenzen; Liebig wählte zu diesem Zweck das dramatische Bild
der die Naturwissenschaften potentiell zugrunderichtenden romantischen Seu-
che. In der nächsten Generation führt Emil Du-Bois-Reymond den gegenromanti-
schen Topos fort.

Benjamin Spechts Beitrag setzt an bei Gottfried Kellers Roman Der Grüne
Heinrich, in dessen Abrechnung mit der romantischen Naturbetrachtung er eine
Koinzidenz zu Hermann von Helmholtz wissenschaftstheoretischer Positionierung
ausmacht, die er dann durch die Analyse von dessen Vortragswerk entfaltet. In der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts steigt Helmholtz zum führenden public scientist
in Deutschland auf und begründet so nicht nur durch seine wissenschaftlichen Leis-
tungen in Medizin, Physiologie und Physik, eine ungeheure Deutungsmacht. Lebens-
lang bleibt er bei seiner Ablehnung der romantischen Naturphilosophie. Specht legt
diese hinsichtlich des tragenden Naturbegriffs, der Methodologie sowie der Semiotik
und der ästhetischen Naturerfahrung differenziert dar – nicht ohne hinter den funda-
mentalen Unterschieden auf überraschende und bisher nicht gesehene Gemeinsam-
keiten zu verweisen. Diese basieren – so Benjamin Specht – auf der Rezeption der
Transzendentalphilosophie durch die Romantiker und Hermann von Helmholtz.

Sandra Kerschbaumer rekonstruiert ebenfalls eine paradigmatische Posi-
tion aus der Zeit der sich konsolidierenden empirischen Naturwissenschaften
und der romantischen Naturphilosophie. Matthias Jakob Schleiden hat in mehrfa-
cher Weise musterhaft gegen Schelling und verwandte Ansätze Position bezogen.
Wichtig ist ihm zunächst, dass wissenschaftliche Naturforschung grundsätzlich
Erfahrungsbezug verlangt. Spekulationen, die (wie man seit Popper sagen würde)

10 Sandra Kerschbaumer, Matthias Löwe, Tilman Reitz



nicht falsifizierbar sind, können für ihn keinen wissenschaftlichen Anspruch er-
heben, und diverse naturphilosophische Theorien beweisen für ihn hauptsäch-
lich, dass die Autoren den aktuellen Stand der Forschung nicht kennen. Ebenso
wichtig ist für ihn zweitens eine Trennung des naturwissenschaftlich Erforschba-
ren von unseren normativen Ideen und unserer ‚Freiheit‘ sowie schließlich das,
was man später funktionale Differenzierung nennt. Wasser ist in der Dichtung
etwas Anderes als in der Ökonomie und eben auch in der chemischen Analyse.
Damit markiert Schleiden in Abgrenzung zur Romantik Grundsätze, die für das
Selbstverständnis moderner Naturwissenschaften entscheidend geblieben sind.
Neuere Breiträge zur ökologischen Debatte geben, wie Sandra Kerschbaumer ab-
schließend ausführt, trotzdem Anlass zu fragen, ob Schleiden oder Schelling recht
hatte.

Alexander Schmidt analysiert mit August Ludwig von Rochau und dessen
Schrift Grundsätze der Realpolitik von 1853 das Muster einer antiromantisch-
liberalen Realpolitik, die sich weder in der Verarbeitung der gescheiterten Revolu-
tion erschöpft noch als eine Art Vorbereitung nationalliberaler Kompromisse mit
Bismarck einordnen lässt. Ähnlich wie etwa Marx (und ähnlich erschüttert vom
Staatsstreich Louis Bonapartes) verbindet Rochau emanzipatorische Grundsätze
mit einer Analyse, die Macht und Interessenkonflikte im Zentrum von Politik sieht.
Der Beitrag arbeitet heraus, dass der Gegner dabei keineswegs nur das rechts-
theoretisch geprägte Denken der Vormärz-Liberalen, sondern eine als romantisch
begriffene Tendenz zur Harmonisierung von Gegensätzen bildet – im liberalen und
demokratischen Lager ebenso wie im Kultur-Nationalismus und sogar in der kon-
servativen oder reaktionären Beschwörung von Tradition und Autorität. Noch in
Max Webers späten Schriften und Vorträgen kann Alexander Schmidt Nachwirkun-
gen dieses antiromantischen politischen Realismus nachweisen.

Kristina Mateescu untersucht die Romantikrezeption im Umfeld der Kultur-
zeitschrift Hochland, die dort geführten Debatten um die Verhältnisbestimmung
von ‚Katholizismus‘ und ‚Romantik‘ und konzentriert sich dabei auf Alfred von
Martin. Dieser wendet sich gegen eine Indienstnahme der Romantik von verschie-
denen Seiten (z. B. durch Carl Schmitt) und plädiert für eine historisch und kul-
tursoziologisch informierte Betrachtung, für die er sich an Karl Mannheim und
Max Weber orientiert. In Anlehnung an Webers ‚Idealtypen‘ unterscheidet von
Martin zwischen einem negativ gewerteten, alle Bereiche des Lebens ästhetisie-
renden romantischen Katholizismus (Brentano, Tieck, Novalis) und einer katholi-
schen Romantik Eichendorffʼscher Prägung. In seiner späteren Studie Nietzsche
und Burckhardt erfolgt eine Entdifferenzierung, in dem nun Nietzsche für eine
allein pejorativ beurteilte ‚romantische Weltanschauung‘ steht, in der ein echtes
Wahrheitsverlangen zugunsten eines überspitzen Subjektivismus preisgegeben
wird. Hieraus leitet sich ein Irrationalismus ab, den von Martin (wie Lukács) mit

GegenRomantik: Einleitende Gedanken 11



der Ideologie des Nationalsozialismus assoziiert. Burckhardt hingegen repräsen-
tiert eine ‚klassische Weltanschauung‘, die eine christlich-humanistische Leser-
schaft als antiromantisch und antinazistisch verstehen soll.

Matthias Löwe und Tilman Reitz unterscheiden im Sinne Isaiah Berlins zwi-
schen „negativer“ und „positiver Freiheit“, die bei Novalis und Friedrich Schlegel in
einem Spannungsverhältnis zueinander stehen. Romantische Subjekte wollen ein
besseres Selbst entwickeln, können sich auf dieses positive Freiheitsideal aber nur
im Modus unendlicher Sehnsucht beziehen und bewahren so individuelle Hand-
lungsspielräume einer negativen Freiheit. Das komplexe und durchaus wider-
sprüchliche Verhältnis der Romantik zum Liberalismus fassen sie unter den Begriff
eines „liberalen Antiliberalismus“. Genau dieser begünstigt die verschiedenen
Spielarten von politisch motivierter Romantikkritik, die Löwe und Reitz in ihrem
Beitrag vorführen. In der Rezeption des 19. und frühen 20. Jahrhunderts konstatie-
ren sie die Gegenstellung eines antiromantischen Liberalismus (etwa im Vormärz)
und einer antiliberalen Romantikapologese (etwa in der Kulturkritik Thomas
Manns). Für das 20. Jahrhundert zeichnen sie die Positionen von Isaiah Berlin, Carl
Schmitt, Georg Lukács und Richard Rorty nach, die das Verhältnis von Romantik
und Liberalismus weiter auffächern.

Die Einsicht, dass auch das Private politisch ist, hat (früh-)romantische Vorläu-
fer, die Patricia Kleßen in ein Verhältnis zu aktueller Gegenromantik setzt. Intel-
lektuellengruppen wie die Jenaer haben die vorherrschenden Muster von Liebe,
Familie und Geschlechterverhältnissen theoretisch wie praktisch in Frage gestellt.
In gegenwärtigen Darstellungen wird vor allem betont, dass sie hierbei nicht weit
genug gegangen seien oder bestimmte Aspekte männlicher Herrschaft sogar ver-
stärkt oder mit erfunden hätten. Die aktuelle geschlechterpolitische Gegenromantik
bezieht sich hierfür teils auf historische Protagonisten, teils auf Stereotype der ‚ro-
mantischen Liebe‘, wie sie etwa Eva Illouz soziologisch nachzeichnet. Patricia Kle-
ßen setzt sich u. a. mit dem bereits bei Matuschek angesprochenen Traktat von
Şeyda Kurt auseinander, den sie mit prüfenden Relektüren frühromantischer Lie-
besbeziehungen und deren literarischen Verarbeitungen verbindet. Die dargestell-
ten Vorwürfe halten der Konfrontation nur begrenzt stand. Zeichnet sich schon im
Überblick ab, dass die Frühromantik in Deutschland eben auch die bürgerliche Ehe
in Frage stellte. So wird an der Beziehung Sophie Mereaus zu Clemens Brentano
und derjenigen Karoline von Günderrodes zu Friedrich Creuzer ein neues weibli-
ches Selbstbewusstsein deutlich, das Handlungsspielräume jenseits der männlich
dominierten Ehe einklagt und den beteiligten, nur begrenzt überzeugten Männern
Zugeständnisse abringt.

Trotz der Zuordnung Theodor Storms zur Epoche des Realismus wird der
Autor – so zeigt Felix Schallenberg – immer wieder mit der historischen Roman-
tik in Verbindung gebracht. Schon frühe Biografen haben Bedürfnisse nach tran-

12 Sandra Kerschbaumer, Matthias Löwe, Tilman Reitz



szendenten Heimaten in seinemWerk bemerkt und auch auf persönliche Äußerun-
gen Storms sowie seine literarische Sozialisation hingewiesen. Dieser durchaus ro-
mantikaffinen Sozialisation stellt Schallenberg den vehement romantikkritischen,
ja romantikfeindlichen Diskurs seiner Zeit gegenüber, in dem vor allem der pro-
grammatische Realismus der Romantik Eigenschaften wie ‚reaktionär‘, ‚abstrakt‘
und ‚krank‘ zuschrieb, um sich hiervon als tatkräftig und gesund, als an konkreten
Objekten und Gegenständen orientiert, abzugrenzen. Am Beispiel der Erzählung
Eine Halligfahrt (1871) führt Schallenberg die literarisch-praktische Auseinanderset-
zung Theodor Storms mit dem Erbe der Romantik vor. Hier hat eine jugendliche
Figur noch Zugang zu romantischen Erfahrungswelten, die allerdings ihr wirklich-
keitsveränderndes Gestaltungspotential verlieren. Es geht – so Schallenberg – um
keine einfache Dichotomie, sondern um ein komplexes Transformationsverhältnis.

Das ambivalente Abgrenzungsverhältnis von Romantik und Realismus lässt
sich, wie Stefan Tetzlaff in seinem Beitrag zeigt, auch zeichentheoretisch darstel-
len. Auf die romantische These einer durchgängigen Lesbarkeit und symbolischen
Verfasstheit der Welt, die in Fällen wie Tiecks Blondem Eckbert beinahe magische
Probleme folgenschweren Zeichengebrauchs bedingt, antworten realistische Texte
mit einer beachtlich differenzierten, sprachpragmatischen Gegenthese. Statt Spra-
che einfach zur möglichst angemessenen Darstellung der Wirklichkeit einzusetzen,
schildern Autoren wie Gottfried Keller, Ernst Eckstein, Theodor Storm oder Otto
Ludwig Situationen, in denen menschlicher Sprach- und Zeichengebrauch Realität
herstellt, selbst wenn der Effekt nicht selten die Intentionen der Äußerungssubjekte
durchkreuzt. Von der fraglichen Gegenromantik lässt sich beinahe sagen, dass sie
die romantischen Experimente aufhebt, indem sie ihren Impuls aufnimmt und pro-
duktiv umdeutet. Das ‚Modell Romantik‘ scheint hier gerade von der Gegenbe-
wegung verstanden worden zu sein.

Michael F. Zimmermann beschäftigt sich mit der spannungsreichen Freund-
schaft zwischen dem Dichter Charles Baudelaire und dem Maler Édouard Manet.
Gezeigt wird, dass sich diese intermediale ästhetische Konstellation mit der Begriffs-
opposition zwischen Romantik und Gegenromantik lesen lässt, wobei Baudelaire als
Romantiker, Manet als Gegenromantiker verstanden werden. Die zentrale Differenz,
die sich vor allem in Baudelaires Kritik an Manet auftut, besteht im Verhältnis zum
romantischen Subjektkonzept, das bei Baudelaire transformierend fortgeschrieben,
bei Manet hingegen zu überwinden versucht wird. Das romantische Subjektkonzept,
an das Baudelaire anknüpft, gründet Zimmermann zufolge in der Idee eines authen-
tischen Selbst, das sich dem eigenen Zugriff gleichwohl immer wieder entzieht, das
sich selbst unergründlich bleibt. Das Gegenmodell ist ein am Fortschritt orientiertes
Subjekt, das sich auf die Zukunft fokussiert, sich dabei aber vom ‚authentischen‘
Kern seines Selbst entfremdet. Für Baudelaire repräsentiert insbesondere Manet ein
solches gegenromantisches Subjekt- und Kunstverständnis: Manets naturalistische

GegenRomantik: Einleitende Gedanken 13



Bildästhetik habe sich mit ihrer Orientierung an Gegenwärtigkeit und Beobachtung,
gar am Realismus der Fotographie, zu sehr der Idee des Fortschritts verschrieben.
Eingehend diskutiert Zimmermanns Beitrag, ob diese Perspektive Baudelaires der
Bildästhetik Manets gerecht wird.

An der Romantik kann man – so Christoph Rauen – Kommunikations- und
Bewusstseinstechniken studieren, die bis heute in abgewandelter Form relevant
sind. Zu ihnen gehört die romantische Ironie, die Rauen als Haltung und Sprech-
weise versteht, die Ansprüche auf Identität und Authentizität unter den modernen
Bedingungen von Pluralität, Kontingenz und Geschichtlichkeit fortwährend mit Re-
lativierungen begleitet. Rauen skizziert Friedrich Schlegels sich selbst entwerfendes
Ich und die zeitgenössischen Einsprüche, die dessen fehlende Fähigkeit zur Aner-
kennung überindividueller Normen reklamierten. Nach einem flotten Durchgang
durch Stationen im 20. Jahrhundert, einem Stopp in der Popkultur und bei ihren
Kritikern unternimmt Christoph Rauen zwei detaillierte Analysen von aktuellen
Liebesromanen. Leif Randts Allegro Pastell, von der Kritik als „Relaunch frühro-
mantischer Poetik“ gefeiert und verflucht, zeigt Figuren in permanenter Distanz zu
sich selbst und bei dem tentativen Versuch, diese zu überwinden. Die Frage, ob die
Liebe die Tilgung ironischer Zweifel zu gunsten einer metaphysisch-emotionalen
Gewissheit voraussetzt, stellt auch Sally Rooney in Beautiful World, Where Are You
und beantwortet sie anders als Leif Randt mit: ja.

Michael Makropoulos wendet sich schließlich dem gespannten Verhältnis
von Romantik und Avantgarden zu, das sowohl ästhetische als auch politische An-
teile hat. Vor allem umfasst sie, wie Makropoulos zeigt, aber auch einen Wandel im
Möglichkeitssinn. Makropoulos setzt bei der verbreiteten Annahme an, dass die
Avantgarden des frühen 20. Jahrhunderts romantische Figuren aufnahmen und ra-
dikalisierten: In beiden Fällen überschritt man betont die Grenzen zwischen Kunst
und ‚Leben‘, in beiden wollte man das letztere zum Gegenstand radikaler Experi-
mente und die ästhetische Gestaltung zum Ordnungszentrum der Wirklichkeit ma-
chen. Anders als die ‚Romantisierung‘ der Welt, die immer möglichkeitsoffen blieb
und die Resultate reflexiv in der Schwebe ließ, zielten die Avantgarden Makropou-
los zufolge aber auf eindeutige, definitive Ordnungen. Von Marinetti bis Breton,
vom Konstruktivismus bis zur Neuen Sachlichkeit dominiere eine ‚instrumentelle‘
und ‚technizistische‘ Logik, der sich Friedrich Schlegel und Novalis bei aller kon-
struktiven Offenheit gerade nicht hingegeben hatten. Die Avantgarden werden
damit als eine Gegenromantik lesbar, der man die Romantik selbst durchaus vor-
ziehen kann. Wir danken Max Emunds, Christian Nastevski und Caroline Will für
die Unterstützung bei der Vorbereitung der Publikation.

14 Sandra Kerschbaumer, Matthias Löwe, Tilman Reitz


