
Schluss

Viele Griechen, deren Migrationen hier als ‚kleines‘ und ‚stilles‘ Migrationsphäno-
men aus der Geschichte des Alten Reiches im Hinblick auf wissens- und konfessi-
onsgeschichtliche Implikationen und Folgewirkungen untersucht wurden, gaben als
Grund für ihre Abreise das Klima oder besser die gescheiterte Akklimatisierung an.
In feineren Nuancen, war es mal die Unverträglichkeit der Luft und die ungewohnte
Kälte, mal das Wasser oder die Nahrung, die einenWeggang unbedingt erforderlich
machten.¹ Die Menschen der Frühen Neuzeit waren gewohnt, die Verfassung des
Körpers aus dem Gleichgewicht der Körpersäfte abzuleiten. Gemäß der Vier-Säfte-
Lehre des antiken Arztes Galen waren das Klima, der geographische Raum und die
Nahrung Faktoren, die Gesundheit und Krankheit bedingten.

Der ehemalige Hallenser Student aus Thessalien Alexander Helladius, der seine
Abreise aus Halle übrigens gegenüber seinen Oberen ebenfalls mit dem Klima be-
gründen musste, fasste plastisch in Worte, was andere Migranten ähnlich emp-
funden haben werden: Es war die konfessionelle Überheblichkeit und Bildungsar-
roganz der deutschen Universitätsdozenten und Gelehrten, die er als „neue Catos“
verspottet, die vom Himmel herabgefallen seien („quasi novi Catones de coelo
delapsi“), die die Luft im pietistischen Halle für Griechen einfach unerträglich
werden ließ („aer loci Graecis infensissimus“).² Man sollte das Klima als Grund für
die Rückkehr oder für gescheiterte Migrationen nicht bagatellisieren. Doch zeigt
eine genauere Prüfung, dass sich hinter den physischen Auswirkungen des Klimas
eigentlich das für Migranten unerträglich gewordene konfessionelle oder kulturelle
Klima verbirgt; oder mit anderen Worten: der sehr rigide normative Anpassungs-
druck, dem Migranten ausgesetzt waren und der die ‚Luft‘ schier unerträglich
werden ließ.

Migration führte bereits in der Frühen Neuzeit bei Migranten ebenso wie bei
den Angehörigen der Gesellschaften, in die sie zuwanderten, zur Erschütterung

1 Zur Unverträglichkeit des Klimas, die von griechischen Studenten in Halle als Grund ihrer Abreise
angegeben wurde, s. oben, S. 228. Der Arabischlehrer in Halle Salomon Negri begründete seine
Abreise im Herbst 1716 ebenfalls mit der „Bösartigkeit der Luft und des Wassers“ („mechanceté de
l’air et de l’eau“), s. Brief Callenberg an Sell, o. D., AFSt/H K91b, 164v, zitiert nach Bochinger 1996, S. 71.
Der Äthiopier Abba Gorgoryos wurde hingegen im Spätsommer 1652 vorsorglich von seinen Gast-
gebern in Gotha verabschiedet und nach Rom zurückgeschickt, weil man ihm den bevorstehenden
Winter nicht zumuten wollte, s. Ludolf 1691, S. 35. Metrophanes Kritopoulos gab (in England!) an,
dass er das für Griechen ungewohnte Bier nicht vertrage und durch den notgedrungenen Bier-
konsum (statt Weinkonsum) erkranke. Denn man finde in Griechenland leichter Vogel-Milch als
Bier (s. Davey 1987, S. 70).
2 Helladius 1714, S. 2r, 56.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111194387-016



überkommener Ordnungsvorstellungen. Sie löste zwischen beiden Seiten Aus-
handlungen von Normen aus. Alfred Schütz hat hierfür den Begriff der „persönli-
chen Krisis“ des Fremden geprägt.³ Die Akkommodation an den konfessionellen
Horizont der Zuwanderungsgesellschaft, die oben insbesondere am Beispiel der
Almosenfahrer dargestellt wurde, aber prinzipiell bei Angehörigen aller drei Mi-
grationsregime zu beobachten ist, ließe sich insofern als Vorgang beschreiben, der
mit der Überwindung dieser Krisis im Zusammenhang steht.

Der epistemische Kollateraleffekt dieser Akkommodationsleistung mag ein
negativer gewesen sein, nämlich die Verfälschung des von Migranten kommuni-
zierten Wissens über Sachverhalte, die ihre Konfessionen und Kulturen anbelang-
ten. Für die Normenaushandlung zwischen Migranten und Einheimischen war sie
jedoch sehr sinnvoll. Ein Vergleich drängt sich hier zur Akkommodationsbereit-
schaft der Jesuiten in ihrer globalen Missionsarbeit auf, die im 17. und 18. Jahr-
hundert zu massiven Konflikten mit der Kirchenleitung in Rom und mit anderen
katholischen Akteuren führte.⁴ Im Fall der China-Mission hatten die Kritiker der
Jesuiten die negativen Effekte einer Akkommodation an die chinesische Kultur für
das Ziel der authentischen Vermittlung christlicher Glaubenslehren betont. Für die
Jesuiten in ihrer Eigenschaft als ‚exotische‘ Fernmigranten war es schlicht eine
gebotene Integrationsstrategie.

Die von den Migranten geleistete Akkommodation war eine notwendige, jedoch
nicht hinreichende Bedingung, um für das Migrationsregime erfolgreich Normen
durchzusetzen. In der Einwanderungsgesellschaft spielte die Bereitschaft der
Ortsansässigen, den Migranten flexible Frei- und Spielräume für die Aushandlung
von Normen zuzugestehen, eine ebenso zentrale Rolle. Die geringe normative Fle-
xibilität der Pietisten in Halle hat sich insofern als Schwachpunkt des dortigen
Migrationsregimes für griechische Studenten herausgestellt; zumindest was die
Integration von Griechen in das Collegium Theologicum Orientale in den 1700er
Jahren anbelangt. Das was die Singularität dieses Migrationsregimes ausmachte,
dass es von den ‚Einheimischen‘ sorgfälltigst im Voraus geplant und reglementiert
worden war, ist gleichzeitig als dessen Defizit anzusehen. Ein höheres Maß an
Flexibilität wiesen hingegen die Normenaushandlungen auf, die das Migrations-
regime der ‚griechischen Handelsmänner‘ in Wien und an anderen Orten des
Habsburger Reichs charakterisierten. Migranten eigneten sich in diesem Fall Nor-
menbestände, etwa die Institution der Bruderschaft oder der frommen Stiftung, auf
eine höchst kreative Weise an. Katholische Normenbestände wurden in der Kon-
sequenz nicht zur trennenden Kraft, sondern ermöglichten den Migranten Kom-

3 Schütz 1972, S. 59; vgl. Schunka 2014, S. 32.
4 Friedrich 2018, S. 506–5013 und Po-Chia Hsia 2016.

454 Schluss



promisse und Kompensationen zwischen den Konfessionskulturen des Ursprungs-
und Zielortes. Die Loyalität gegenüber demHabsburger Kaiser zu untermauern, den
eigenen Status als Fremde (als ‚Nicht-Unierte‘, als ‚Akatholiken‘) abzumildern und
gleichzeitig der Konfession und Kultur am Ursprungsort treu zu bleiben, wurden
dadurch zu für Migranten komplementären und kompatiblen Zielstellungen.

Was waren die ‚Griechen‘ für die Bewohner des Alten Reichs? Wie nahm man
sie in Zentren des osmanisch-mitteleuropäischen Austauschs (wie Wien oder
Leipzig) und in den Peripherien des Reichs wahr? Manche frühneuzeitliche Spe-
zialisten suchten nach den Unterscheidungsmerkmalen, die die ‚Griechen‘ als ei-
gene kulturelle und konfessionelle Gruppe auszeichneten. Zugleich eine Form der
Alterisierung, aber auch ein Anzeichen gelungener Integration war es, wenn von
„unseren Griechen“ die Rede ist, etwa in Bezug auf die Bewohner des ‚Griechen-
viertels‘ am Wiener Fleischmarkt oder in Bezug auf die im pietistischen Halle
weilenden griechischen Studenten.⁵ Ihrem Selbstverständnis gemäß betrachteten
sich Migranten aus griechischen Siedlungsgebieten des Osmanischen Reichs als
christliche Nachkommen des Oströmischen Reichs und als Römer (‚Romioi‘ bzw.
‚Romaioi‘, Ρωμηοί bzw. Ρωμαίοι). Der Weltreisende Heinrich Wilhelm Ludolf be-
zeichnete die Griechen in Briefen an orthodoxe Kleriker als anatolikoi/ανατολικοί,
also je nach Deutung als ‚Ostler‘ oder aber als ‚Orientale‘, und ihre Kirche als
anatoliki eklissia/ανατολική εκκλισία, also als ‚Ostkirche‘ oder als ‚Orientalische
Kirche‘.⁶ Er selbst sah sie in einem fast postkonfessionellen Sinne als Bewohner des
östlichen Teils der christlichen Ökumene an. Es war aber ebenso geläufig, die
‚Griechen‘ in das komplexe orientalische Konfessions- und Religionskonglomerat
einzuordnen, das u. a. aus Äthiopiern, Kopten, Armeniern, Maroniten, orientali-
schen Juden und nicht zuletzt arabischen Moslems bestand. Seit den Eroberungen
Mehmeds II. (r. 1444– 1446, 1451– 1481) und Selims I. (r. 1512– 1520) standen diese
Gruppen, ebenso wie die Kaaba in Mekka, überwiegend unter osmanischer Obrig-
keit. Ab ca. 1650 machte sich unter den europäischen Gelehrten ein „Drang nach
Osten“ breit, der auf kulturelle Räume projiziert war, die jenseits des für die Re-
naissance so faszinierenden antiken mediterranen Raums lagen und historisch wie
geographischwenig bekannt waren; was auch zur ‚überdehnten‘Wahrnehmung der
Griechen als ‚Morgenländer‘ und ihrer Kirche als „morgenländisch“ führte.⁷ Un-

5 Siehe die Quellenbelege oben, S. 14, Anm. 46.
6 Ludolf spricht von „der wunderbaren Vorsehung Gottes, der mir den Gedanken einhauchte, eine
Reise in den Osten/Orient [ταξιδίου ανατολικού] zu machen, und der mich segnete mit Begegnungen
mit guten Bewohnern des Ostens/Orients [με κάποιους καλούς ανατολικούς]“ (Ludolf an Papama-
karios, 18. September 1703, AFSt/H D23, Bl. 64v-65v).
7 Mulsow 2023, S. 13, 19–21.

Schluss 455



kundige Ortsansässige sahen in ihnen ohnehin exotische Fremde und hielten sie
wegen ihrer Kleidung für Juden oder für „denen Juden nicht ohnähnliche Leuthe“.⁸
’Griechen’ konnten für die Bewohner des Alten Reichs vieles sein. Sie wiesen eine
breite und paradoxe Palette an Identitäts- und Alteritätsmerkmalen auf. Dass jedoch
die ‚Griechen‘ in der Frühen Neuzeit nicht nur im Osmanischen Reich, sondern
auch im Alten Reich ihre eigene Geschichte hatten, sollte in diesem Buch heraus-
gestellt werden.

8 So eine behördliche Formulierung in Bezug auf die Kleidung von Athosmönchen in Schreiben der
Kanzlei der Grafschaft Hohenlohe-Kirchberg, 2. Oktober 1731, Hohenlohe Zentralarchiv Neuenstein,
HZAN, Ki 10, Nr. 25, Lit. A-41.

456 Schluss


