Schluss

Viele Griechen, deren Migrationen hier als ,kleines‘ und ,stilles* Migrationsphéno-
men aus der Geschichte des Alten Reiches im Hinblick auf wissens- und konfessi-
onsgeschichtliche Implikationen und Folgewirkungen untersucht wurden, gaben als
Grund fiir ihre Abreise das Klima oder besser die gescheiterte Akklimatisierung an.
In feineren Nuancen, war es mal die Unvertraglichkeit der Luft und die ungewohnte
Kalte, mal das Wasser oder die Nahrung, die einen Weggang unbedingt erforderlich
machten.! Die Menschen der Frithen Neuzeit waren gewohnt, die Verfassung des
Korpers aus dem Gleichgewicht der Kérperséfte abzuleiten. Geméfs der Vier-Safte-
Lehre des antiken Arztes Galen waren das Klima, der geographische Raum und die
Nahrung Faktoren, die Gesundheit und Krankheit bedingten.

Der ehemalige Hallenser Student aus Thessalien Alexander Helladius, der seine
Abreise aus Halle iibrigens gegentiber seinen Oberen ebenfalls mit dem Klima be-
griinden musste, fasste plastisch in Worte, was andere Migranten dhnlich emp-
funden haben werden: Es war die konfessionelle Uberheblichkeit und Bildungsar-
roganz der deutschen Universitidtsdozenten und Gelehrten, die er als ,neue Catos“
verspottet, die vom Himmel herabgefallen seien (,quasi novi Catones de coelo
delapsi“), die die Luft im pietistischen Halle fiir Griechen einfach unertraglich
werden lie (,aer loci Graecis infensissimus“).> Man sollte das Klima als Grund fiir
die Riickkehr oder fiir gescheiterte Migrationen nicht bagatellisieren. Doch zeigt
eine genauere Priifung, dass sich hinter den physischen Auswirkungen des Klimas
eigentlich das fur Migranten unertraglich gewordene konfessionelle oder kulturelle
Klima verbirgt; oder mit anderen Worten: der sehr rigide normative Anpassungs-
druck, dem Migranten ausgesetzt waren und der die ,Luft® schier unertraglich
werden liefs.

Migration fithrte bereits in der Frithen Neuzeit bei Migranten ebenso wie bei
den Angehorigen der Gesellschaften, in die sie zuwanderten, zur Erschiitterung

1 Zur Unvertraglichkeit des Klimas, die von griechischen Studenten in Halle als Grund ihrer Abreise
angegeben wurde, s. oben, S. 228. Der Arabischlehrer in Halle Salomon Negri begriindete seine
Abreise im Herbst 1716 ebenfalls mit der ,Bosartigkeit der Luft und des Wassers* (,mechanceté de
lair et de 'eau*), s. Brief Callenberg an Sell, o. D., AFSt/H K91b, 164y, zitiert nach Bochinger 1996, S. 71.
Der Athiopier Abba Gorgoryos wurde hingegen im Spatsommer 1652 vorsorglich von seinen Gast-
gebern in Gotha verabschiedet und nach Rom zuriickgeschickt, weil man ihm den bevorstehenden
Winter nicht zumuten wollte, s. Ludolf 1691, S. 35. Metrophanes Kritopoulos gab (in England!) an,
dass er das fiir Griechen ungewohnte Bier nicht vertrage und durch den notgedrungenen Bier-
konsum (statt Weinkonsum) erkranke. Denn man finde in Griechenland leichter Vogel-Milch als
Bier (s. Davey 1987 S. 70).

2 Helladius 1714, S. 2r, 56.

8 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/#doi.org/10.1515/9783111194387-016



454 —— Schluss

iberkommener Ordnungsvorstellungen. Sie 1oste zwischen beiden Seiten Aus-
handlungen von Normen aus. Alfred Schiitz hat hierfiir den Begriff der ,personli-
chen Krisis“ des Fremden geprigt.® Die Akkommodation an den konfessionellen
Horizont der Zuwanderungsgesellschaft, die oben inshesondere am Beispiel der
Almosenfahrer dargestellt wurde, aber prinzipiell bei Angehorigen aller drei Mi-
grationsregime zu beobachten ist, liefSe sich insofern als Vorgang beschreiben, der
mit der Uberwindung dieser Krisis im Zusammenhang steht.

Der epistemische Kollateraleffekt dieser Akkommodationsleistung mag ein
negativer gewesen sein, ndmlich die Verfalschung des von Migranten kommuni-
zierten Wissens iiber Sachverhalte, die ihre Konfessionen und Kulturen anbelang-
ten. Fur die Normenaushandlung zwischen Migranten und Einheimischen war sie
jedoch sehr sinnvoll. Ein Vergleich dréngt sich hier zur Akkommodationshereit-
schaft der Jesuiten in ihrer globalen Missionsarbeit auf, die im 17 und 18. Jahr-
hundert zu massiven Konflikten mit der Kirchenleitung in Rom und mit anderen
katholischen Akteuren fithrte.* Im Fall der China-Mission hatten die Kritiker der
Jesuiten die negativen Effekte einer Akkommodation an die chinesische Kultur fir
das Ziel der authentischen Vermittlung christlicher Glaubenslehren betont. Fir die
Jesuiten in ihrer Eigenschaft als ,exotische‘ Fernmigranten war es schlicht eine
gebotene Integrationsstrategie.

Die von den Migranten geleistete Akkommodation war eine notwendige, jedoch
nicht hinreichende Bedingung, um fiir das Migrationsregime erfolgreich Normen
durchzusetzen. In der Einwanderungsgesellschaft spielte die Bereitschaft der
Ortsansassigen, den Migranten flexible Frei- und Spielraume fiir die Aushandlung
von Normen zuzugestehen, eine ebenso zentrale Rolle. Die geringe normative Fle-
xibilitat der Pietisten in Halle hat sich insofern als Schwachpunkt des dortigen
Migrationsregimes fiir griechische Studenten herausgestellt; zumindest was die
Integration von Griechen in das Collegium Theologicum Orientale in den 1700er
Jahren anbelangt. Das was die Singularitit dieses Migrationsregimes ausmachte,
dass es von den ,Einheimischen‘ sorgfalltigst im Voraus geplant und reglementiert
worden way, ist gleichzeitig als dessen Defizit anzusehen. Ein hoheres Maf8 an
Flexibilitdt wiesen hingegen die Normenaushandlungen auf, die das Migrations-
regime der ,griechischen Handelsménner‘ in Wien und an anderen Orten des
Habsburger Reichs charakterisierten. Migranten eigneten sich in diesem Fall Nor-
menbesténde, etwa die Institution der Bruderschaft oder der frommen Stiftung, auf
eine hochst kreative Weise an. Katholische Normenbestdnde wurden in der Kon-
sequenz nicht zur trennenden Kraft, sondern ermoglichten den Migranten Kom-

3 Schiitz 1972, S. 59; vgl. Schunka 2014, S. 32.
4 Friedrich 2018, S. 506—5013 und Po-Chia Hsia 2016.



Schluss =—— 455

promisse und Kompensationen zwischen den Konfessionskulturen des Ursprungs-
und Zielortes. Die Loyalitét gegeniiber dem Habsburger Kaiser zu untermauern, den
eigenen Status als Fremde (als ,Nicht-Unierte’, als ,Akatholiken‘) abzumildern und
gleichzeitig der Konfession und Kultur am Ursprungsort treu zu bleiben, wurden
dadurch zu fir Migranten komplementaren und kompatiblen Zielstellungen.

Was waren die ,Griechen’ fiir die Bewohner des Alten Reichs? Wie nahm man
sie in Zentren des osmanisch-mitteleuropdischen Austauschs (wie Wien oder
Leipzig) und in den Peripherien des Reichs wahr? Manche frithneuzeitliche Spe-
zialisten suchten nach den Unterscheidungsmerkmalen, die die ,Griechen‘ als ei-
gene kulturelle und konfessionelle Gruppe auszeichneten. Zugleich eine Form der
Alterisierung, aber auch ein Anzeichen gelungener Integration war es, wenn von
sunseren Griechen“ die Rede ist, etwa in Bezug auf die Bewohner des ,Griechen-
viertels* am Wiener Fleischmarkt oder in Bezug auf die im pietistischen Halle
weilenden griechischen Studenten.’ Threm Selbstverstindnis geméf betrachteten
sich Migranten aus griechischen Siedlungsgebieten des Osmanischen Reichs als
christliche Nachkommen des Ostromischen Reichs und als Romer (,Romioi‘ bzw.
,Romaioi‘, Pwunoi bzw. Pwuaiot). Der Weltreisende Heinrich Wilhelm Ludolf be-
zeichnete die Griechen in Briefen an orthodoxe Kleriker als anatolikoi/oavatoAwkol,
also je nach Deutung als ,Ostler‘ oder aber als ,Orientale‘, und ihre Kirche als
anatoliki eklissia/ovatoAkn exkAloia, also als ,Ostkirche‘ oder als ,Orientalische
Kirche“® Er selbst sah sie in einem fast postkonfessionellen Sinne als Bewohner des
ostlichen Teils der christlichen Okumene an. Es war aber ebenso gelaufig, die
,Griechen‘ in das komplexe orientalische Konfessions- und Religionskonglomerat
einzuordnen, das u.a. aus Athiopiern, Kopten, Armeniern, Maroniten, orientali-
schen Juden und nicht zuletzt arabischen Moslems bestand. Seit den Eroberungen
Mehmeds II. (r. 1444 -1446, 1451-1481) und Selims I. (r. 1512—-1520) standen diese
Gruppen, ebenso wie die Kaaba in Mekka, iberwiegend unter osmanischer Obrig-
keit. Ab ca. 1650 machte sich unter den europiischen Gelehrten ein ,Drang nach
Osten“ breit, der auf kulturelle Rdume projiziert war, die jenseits des fiir die Re-
naissance so faszinierenden antiken mediterranen Raums lagen und historisch wie
geographisch wenig bekannt waren; was auch zur,iberdehnten‘ Wahrnehmung der
Griechen als ,Morgenlédnder und ihrer Kirche als ,morgenlandisch” fithrte.” Un-

5 Siehe die Quellenbelege oben, S. 14, Anm. 46.

6 Ludolf spricht von ,der wunderbaren Vorsehung Gottes, der mir den Gedanken einhauchte, eine
Reise in den Osten/Orient [tagidiov avatoAwkot] zu machen, und der mich segnete mit Begegnungen
mit guten Bewohnern des Ostens/Orients [ue kamoloug karovg avatoiwkovg]“ (Ludolf an Papama-
karios, 18. September 1703, AFSt/H D23, BL. 64v-65v).

7 Mulsow 2023, S. 13,19-21.



456 —— Schluss

kundige Ortsansdssige sahen in ihnen ohnehin exotische Fremde und hielten sie
wegen ihrer Kleidung fiir Juden oder fiir ,denen Juden nicht ohnéhnliche Leuthe“®
’Griechen’ konnten fiir die Bewohner des Alten Reichs vieles sein. Sie wiesen eine
breite und paradoxe Palette an Identitédts- und Alteritdtsmerkmalen auf. Dass jedoch
die ,Griechen‘ in der Frithen Neuzeit nicht nur im Osmanischen Reich, sondern
auch im Alten Reich ihre eigene Geschichte hatten, sollte in diesem Buch heraus-
gestellt werden.

8 So eine behordliche Formulierung in Bezug auf die Kleidung von Athosménchen in Schreiben der
Kanzlei der Grafschaft Hohenlohe-Kirchberg, 2. Oktober 1731, Hohenlohe Zentralarchiv Neuenstein,
HZAN, Ki 10, Nr. 25, Lit. A-41.



