
Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes
im Ursprungs- und Zielterritorium

1 Die Vorstellungen der Projektemacher: August Hermann
Francke, Hiob Ludolf, Heinrich Wilhelm Ludolf

Was die Zielstellungen und das Profil der hier im Mittelpunkt stehenden Bil-
dungsanstalten anbelangt, dem Collegium Orientale und dem Seminarium Graecum
als dessen Bestandteil, herrscht in der Forschung Dissens. Gegenüber Otto Podcz-
ecks Untersuchung zum Collegium Orientale, der diese Institution vornehmlich als
bibelwissenschaftliches Unternehmen und aus dem Blickwinkel der aus ihr her-
vorgegangenen Hallenser Biblia Hebraica (1720) interpretiert hat, haben Ulrich
Moennig und Hermann Goltz in ihren Studien für eine Horizonterweiterung plä-
diert. Moennig stellt in seiner mikrohistorischen Arbeit zu den griechischen Stu-
denten am Collegium Orientale einen missionarische Ziele verfolgenden Aktionis-
mus der Pietisten um August Hermann Francke und Heinrich Wilhelm Ludolf
(1655– 1712) fest. Diese beiden Figuren hätten ein „kirchenmissionarisches Gegen-
gewicht zu den Bemühungen der Jesuiten um die Christen im Osmanischen Reich“
schaffen und eine „christlich-christliche Mission in der griechisch-orthodoxen
Kirche“ betreiben wollen.¹ Für Goltz sticht hingegen als markantes Merkmal die
Bemühung der Pietisten hervor, durch den Erwerb der im Orient gesprochenen
Sprachen ganz praktisch die Grundlage für Kommunikation zu schaffen. Nicht die
„Protestantisierung“ der Orthodoxen und anderer Ostchristen, sondern die Kom-
munikation der protestantischen Nationen mit den Christen im Osmanischen Reich
sei das Anliegen gewesen.² Für Goltz ist das Collegium Orientale und die tatsächlich
realisierte Rekrutierung von Griechisch-Orthodoxen nur die bescheidene Frucht
eines viel größer angelegten Projekts zur Erschaffung eines Seminarium Universale,
einer in Halle angesiedelten missionarischen Pflanzstätte, an der in globaler Per-
spektive die kirchlichen und kulturellen Eliten der ganzen Christenheit ausgebildet
werden sollten.³ Das Osmanische Reich ist insofern als einer von vielen globalen

1 Moennig 1998, S. 300, 303–305; vgl. Podczeck 1958. Die globalen missionarischen Praktiken der
Hallenser Pietisten sind für Indien und Nordamerika weitaus besser erforscht als für den osma-
nischen Raum; vgl. Liebau 1994, Liebau et al 2010; Pyrges 2015; Ruhland 2018; Delfs 2020. Zur Mission
katholischer Orden im Osmanischen Reich Ruiu 2014; Friedrich 2016, S. 431–434; Santus 2020b.
2 Goltz 2002, v. a. S. 112, 117.
3 „Das Seminarium universale ist das projektierte Hochhaus, der skyscraper in der Franckeschen
Vision der Anstalten, aus welcher hochschießenden Idee dann die viel bescheidenere, aber in ihrer
hartnäckigen Arbeit bemerkenswerte Hütte des Collegium orientale theologicum erwuchs“ (ebd.,

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111194387-008



Operationsräumen der Hallenser Pietisten zu sehen, dem allerdings auffällig viel
Aufmerksamkeit entgegengebracht wurde.

Podczeck, Moennig und Goltz bemühen sich um die Fokussierung eines Aspekts
(also Bibelexegese/Bibeldruck vs. Konfession/Mission vs. Sprache/Kommunikati-
onsnetzwerke), auch wenn sie die jeweils anderen Zielstellungen des Collegium
Orientale sehr wohl zur Kenntnis nehmen.⁴ Blicken wir aber zunächst auf einige
Eindrücke aus den Quellen, die vor Augen führen, dass diverse Zielstellungen, wie
die Spitzenbildung, die Bibelwissenschaft, der Wettbewerb mit den katholischen
Missionaren, aus Sicht der Gründer des Collegium miteinander kompatibel waren
und gleichermaßen dominant hervorstechen.⁵

Die Pietisten zeigten sich durch die Erfolge der Papstkirche bei der Anwerbung
von Ostchristen für katholische Bildungsanstalten alarmiert. Der Russland- und
Orientreisende und globale Netzwerkbilder Heinrich Wilhelm Ludolf berichtete
während seines Aufenthalts in Smyrna besorgt nach Halle vom Aktionismus der
Jesuiten und anderer katholischer Orden („Jesuitae et Capucini Gallici, Zaccolanti
Itali“) im Osmanischen Reich und von ihren Erfolgen auf dem Gebiet der Jugend-
bildung („instruendae iuventuti“). Später inspizierte er das Athanasius-Kolleg in
Rom.⁶ Ludolf wünschte sich, wie wohl auch andere Pietisten, dass die jungen
Griechen aus Halle die Fähigkeit in die Heimat mit zurückbringen mögen, „auch
würcklich alle Pabstische Missionarios über den Hauffen [zu] disputiren“.⁷

In Halle war man sich im Klaren, dass man mit den pietistischen Missions-
netzwerken eine Art institutionelles Gegenstück zu den globalen Missionierungs-
apparaten der Katholiken schaffen wollte. Heinrich Wilhelm Ludolfs Onkel, der

S. 102).Vgl. Franckes Project. Zu einem Seminario Universali oder Anlegung eines Pflantz-Gartens, von
welchem man eine reale Verbesserung in allen Ständen in und auserhalb Teutschlandes, ja in Europa
und allen übrigen Theilen der Welt zu gewarten von 1701, in: Francke 1969, S. 108– 115. Laut Sträter
ging es Francke in diesem Projekt um die Ausbildung einer Elite zur „realen Verbesserung letztlich
der ganzen Welt“ (Sträter 2010, S. 18).
4 Für die Beziehungen der Hallenser Pietisten zur Orthodoxie, auch zur russischen Orthodoxie, die
hier vernachlässigt werden muss, und zur Rolle H. W. Ludolfs als deren ‚Brückenkopf‘ zum Orient
und nach Russland Winter 1953; Kriebel 1955; Tetzner 1955; Goodman-Thau/Beltz 1994; Wilson 1998;
Bochinger 1996.
5 Zur Konkurrenz zwischen pietistischen und katholischen Missionaren Grunewald/Saracino/
Zaunstöck 2021.
6 Brief Ludolf an Francke, aus Smyrna, 14. November 1698, AFSt: D 71, Bl. 11r-12r, abgedruckt in
Moennig 1998, S. 321 f.; zu Ludolfs Besuch im Athanasius-Kollegs während seiner Rom-Reise Brief
Ludolf an Francke, aus Livorno, 14. Juni 1700, AFSt: D 71, Bl. 43r-43v. Ludolf bot in einem auf Neu-
griechisch verfassten Brief an den Abt von Melos Papamakarios, dem Siegelträger des Jerusalemer
Patriarchen, seine Hilfe im Kampf gegen die katholischen Missionare an (Brief aus London, 14. Ok-
tober 1702, AFSt/H D 23, Bl. 56v-57v).
7 Brief Ludolf an Francke, vom 27. Februar 1703, AFSt/H D 23, Bl. 125v-128r, 127r.

174 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



berühmte Äthiopist Hiob Ludolf (1624– 1704), warnte Francke jedoch, dass bei der
Einrichtung des Collegium Orientale unbedingt nach außen der Eindruck vermie-
den werden müsse, als ob man vorhabe, „das Collegium Romanum de propaganda
fide zu aemuliren und zu imitiren“. Auch sollten die Katholiken möglichst wenig
darüber erfahren, um „die jalousie zu vermeiden, welches die Röm[ischen]. Ca-
tholischen ohne allen Zweifel darob empfinden, und die reysenden [pietistische
Reisende] nicht anders als ihrer Missionarien antagonisten consideriren, und Sie
quarismodo hindern werden“.⁸ Die Außenposten und Schulen, die der Jesuitenor-
den, aber auch andere katholische Akteure (etwa die Kapuziner) im griechischen
Siedlungsraum unterhielten, breiteten sich im 17. Jahrhundert zusehends aus. In
seinem Bericht an den französischen Marineminister Pontchartrain vom März 1714
schildert der leitende Missionar und Jesuit Tarillon die Tätigkeiten in den jesuiti-
schen Missionsstationen in Konstantinopel, Smyrna, Thessaloniki, Chios, Naxos und
Santorini.⁹

Georg Heinrich Neubauer (1666– 1726), Franckes ‚rechte Hand‘ in der Wirt-
schaftsverwaltung der Anstalten in Halle, betonte hingegen, dass es auch darum
ging, im Collegium Orientale deutsche Studenten zu fähigen Nachwuchskräften für
das Prediger- und Lehreramt auszubilden („darin [zukünftige] Professores und
Superintendenten bereitet“). Ebenso sollten die griechisch-orthodoxen Studenten
auf solche Berufe für die Zeit nach ihrer Rückkehr in ihre Heimat vorbereitet
werden.¹⁰ Die von Francke gegründeten Bildungsanstalten in bei Halle bildeten die
Ständegesellschaft ab und waren hierarchisch angeordnet. Es gab Schulen für den
‚Nährstand‘ (etwa die Armenschulen), für den ‚Lehrstand‘ (etwa die Lateinische
Schule) und für den ‚Regentenstand‘ (das für Sprosse adeliger oder gutbürgerlicher
Familien vorgesehene Paedagogium Regium). Innerhalb dieser Ordnung war das
mit der theologischen Fakultät der Universität Halle eng verzahnte Collegium Ori-
entale ein Ort, an dem universitäre Spitzenbildung vermittelt werden sollte.¹¹

8 Ludolf, Hiob, Unmaßgebliche Erinnerungen bey dem Project des Collegii Orientalis Theologici
Hallensis, 9. Juni 1703, AFSt/H H 39, Bl. 50r-63r, 51v sowie Brief Hiob Ludolfs an Francke, 21. Juli 1703,
ebd., Bl. 64r. Zur Vorbildfunktion der Propaganda Fide für protestantische missionarische Projekte
Friedrich 2014b.
9 Tarillon an Pontchartrain, 4. März 1714, in: Nouveaux mémoires des Missions de la Compagnie de
Jesus dans le Levant, Bd. 1, Paris 1715, S. 1– 125.
10 Neubauer äußert sich im Hinblick auf eine geplante Neugründung des Collegium Orientale, s.
Neubauer an AntonWilhelm Böhme, 24. Dezember 1714, AFSt/HA 185: 77; vgl. zum Ziel, kompetenten
Nachwuchs für das Prediger- und Lehramt auszubilden, Francke, Erstes Project, fol. 3 und Viertes
Project, S. 4 (wie in Anm. 21).
11 Zur Orientierung der Bildungsanstalten in Glaucha an der StändeordnungWallmann 2005, S. 119.
Francke erstattete der theologischen Fakultät Bericht über das CollegiumOrientale, s. Podczeck 1958,
v. a. S. 1062, 1066.

1 Die Vorstellungen der Projektemacher 175



Dass das Collegium Orientale stellvertretend für die Leistungsfähigkeit der
Hallenser Pietisten auf dem Gebiet der Bibelwissenschaft steht, ist unstrittig. In
Franckes Dritter Fortsetzung der wahrhaften und umständlichen Nachricht vom
Waysen-Hause, einer gedruckten Werbeschrift der Pietisten, werden die bibelwis-
senschaftlichen Forschungen am Collegium Orientale beschrieben und die Dispu-
tationen aufgelistet, die dort zu philologischen Sachfragen zur hebräischen Sprache
abgehalten wurden.¹² Die leistungsstärksten Kollegiaten, darunter auch Anastasios
Michael als einziger unter den Griechen, unterstützten ihre Dozenten in der For-
schung und Lehre. Sie vertraten ihre Professoren in Lehrveranstaltungen der
Theologischen Fakultät, boten hochspezialisierte Kollegien an oder arbeiteten an
der Edition des neugriechischen Neuen Testaments (1710) oder der Biblia Hebraica
(1720) mit.¹³

Man kann ebensowenig in Abrede stellen, dass es bei der Ausbildung von
Griechen am Collegium Orientale um Mission ging, um die Entsendung von ‚Boten
des Lichts‘ und des ‚wahren Christentums‘ unter die Ostchristen, so gängige For-
mulierungen in den Quellen. In einem Brief vom 1. Oktober 1721, den Francke an
seinen ehemaligen Schüler Anastasios Michael nach St. Petersburg adressierte, wo
dieser eine steile theologische Karriere hingelegt hatte, heißt es, dass er, der in Halle
in den Studien die Siegespalme davongetragen habe („in studiis palmam prae-
ripuisti“), seinen Konfessionsverwandten („Graecis omnibus“) durch seinen Glau-
ben und Lebenswandel stets ein leuchtendes Beispiel geben solle („exemplo fidei
sincera et vita sanctiori praeluceas“).¹⁴ Die gleiche Metaphorik verwendet auch der
pietistische Agent in Venedig Wilhelm Christian Schneider im Hinblick auf einen
der griechischen Studenten in Halle namens Nikolaos Michalitsis.¹⁵ Francke
schreibt im Großen Aufsatz, der zu Werbezwecken an Unterstützer der Glaucha-
schen Anstalten gerichtet war, über die nach Halle geholten Griechen: sie sollen
„gleichsam Lichter seyn“ und „bey ihrer Wiederkunfft in Griechenland […] denen
von ihrer Nation“ hilfreich sein, zur „Errettung vieler tausend Seelen, ja ich sage

12 Francke 1709, S. 8 (=Dritte Fortsetzung).
13 Moennig betont, dass durch die Anwesenheit der Griechen „ein lebendiger Kontakt zur Sprache
des Neuen Testaments und der Septuaginta“ entstehen sollte, „der die Möglichkeit eines besseren
Textverständnisses in sich barg“, wobei man sich letzten Endes in dieser Hoffnung enttäuscht sah, s.
Moennig 1998, S. 310, 312.
14 Brief von Francke an Anastasios Michael, aus Halle, 1. Oktober 1721, AFSt/H A 175, Nr. 144.
15 „Gott gebe daß solche feurige Kohlen nie auf seinem Haupte verleschen mögen, sondern ihm bis
in sein Vaterland warm halten, und alda ein Feuer anzünden mögen“ (Brief Schneider an Francke,
aus Venedig, undatiert, vermutlich Jahreswende 1705/06, Stab/F 27/19: 43).

176 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



nicht unbillich, vieler tausend mal tausend Seelen“.¹⁶ Die Pietisten zielten auf die
spirituelle Erweckung und Aussendung der Griechen. Von einer Konversion eines
der orthodoxen Studenten zum lutherischen Bekenntnis, wie sie etwa im Hinblick
auf tatarische Kalmückenjungen belegt ist, die aus Russland nach Halle gebracht
worden waren, ist in den Quellen hingegen keine Spur vorhanden.¹⁷

Der Erwerb und die Erforschung orientalischer Sprachen am Collegium Ori-
entale unterstützte die globalen missionarischen Pläne der Pietisten, die von der
allgemeinen Begeisterung für die Mission getragen wurden, die sich im Luthertum
im Alten Reich um 1700 ausbreitete.¹⁸ In den Worten Hiob Ludolfs ging es im Col-
legium auch darum, „eine communication mit den Christlichen Orientalischen
Völkern“ anzufangen. Das Kolleg sollte den Grund legen für ein mit der Ostchris-
tenheit in Kontakt stehendes „Telekommunikationsunternehmen“ (Goltz).¹⁹

Bei der Gründung des Collegium Orientale waren drei schillernde Figuren der
frühneuzeitlichen Gelehrten- und Konfessionsgeschichte federführend: Neben Au-
gust Hermann Francke (1.) der ab 1678 in Frankfurt a.M. weilende Äthiopist und
Orientforscher Hiob Ludolf (2.), Prototyp des von Martin Mulsow als „armchair
orientalist“ charakterisierten Experten auf dem Gebiet der studia orientalia im
Alten Reich, ferner dessen weitgereister und polyglotter Neffe Heinrich Wilhelm
Ludolf (3.), ein wichtiger Unterstützer der Hallenser Pietisten im Ausland.²⁰

(1.) Zwischen März und Mai 1702 verfasste Francke vier Projektschriften für das
zu gründende Collegium. Sie sind enthalten im Liber Actorum Collegii Orientalis
Theologici.²¹ Diese Schriften lassen sich der Gattung der Statuten-, Protokoll- oder

16 Francke 1962 S. 50, 96 f. (=Großer Aufsatz). Podczeck (1958, S. 1068f.) insistiert, dass die Mission
nicht das ursprüngliche Ziel des Collegium Orientale war und erst durch den Einfluss Hiob Ludolfs
an Bedeutung gewann.
17 Franckes Dritte Fortsetzung von 1707 berichtet von zwei „vor ettlichen Jahren“ nach Halle ge-
kommenen und zur „Evangelischen Lehre“ konvertierten „Kalmückentartaren“, s. Francke 1709,
S. 30.
18 Friedrich 2014b, v. a. S. 279.
19 Hiob Ludolf, Unmaßgebliche Erinnerungen, 1703, fol. 61v; vgl. Goltz 2002, v. a. S. 117.
20 Mulsow 2017. Zu Heinrich Wilhelm Ludolf, der nach seinem von einer Krankheit begleiteten
Erweckungserlebnis 1691 seine Dienste im Stab des Königsgemahls der englischen Königin Anne,
Prinz Georg von Dänemark, aufgab und sich auf Reisen nach Russland (1692– 1694) und in den
Orient (1698– 1700) begab, aber auch mehrmals in Halle weilte, sowie zu seiner Funktion als
‚Brückenkopf‘ zur Orthodoxie ebenso wie nach England, s. Winter 1953; Tetzner 1955; Wilson 1998;
Schunka 2014b, v. a. S. 65–86, Schunka 2019.
21 Liber Actorum Collegii Orientalis Theologici. Das ist Gantzer Verlauff des Collegii Orientalis
Theologici,Wie daßelbe unter Gottes Seegen angefangen und fortgeführet worden, und was sich sonst
mit den membris deßelben begeben, AFSt/H H 38 (im Folgenden zitiert als Erstes-Drittes Project). Das
die anderen drei Projektschriften zusammenfassende und letztgültige Vierte Projekt wird nach der
modernen Edition zitiert (s. Francke 2002).

1 Die Vorstellungen der Projektemacher 177



Stammbücher zuordnen, wie sie in universitären Kollegien ebenso wie in anderen
Körperschaften geführt wurden. Ihre Wurzeln liegen im mittelalterlichen univer-
sitären Kollegienwesen. Franckes vier Projektschriften projektieren deshalb nicht
bloß, sondern dienten als geschriebene Satzungen, werden zudem flankiert von den
im Liber Actorum ebenfalls enthaltenen Lebensläufen der Kollegiaten, die von
diesen eigenhändig eingetragen wurden, sowie von Semesterberichten, die ver-
mutlich auch der Theologischen Fakultät in Halle vorgelegt wurden.²² Dass Francke
die vier Projektschriften kurz nach ihrer Niederschrift zur Begutachtung an Hiob
Ludolf nach Frankfurt a.M. sandte, zeigt aber auch deren Charakter als Plan-
schriften und Blaupausen für das zu gründende Kolleg. Insofern lassen sich diese
Quellen dem damals unter den Pietisten in Halle florierenden Genre der zu-
kunftsorientierten (utopischen) Projektschrift zuordnen.²³

Die Anforderungen, die an die Studenten des Kollegs gestellt wurden, waren
hoch. Im Ersten Project wurde gefordert, dass sie „tüchtige Subiecta, so Theologiam
studiren“ seien, „gute profectus in Graecis et Ebraicis“ haben, ferner „mit einem
guten dono docendi et proponendi von Gott begabet, andere wiederum lehren und
unterrichten können“. Das Vierte Project ergänzt, dass sie über„gute fundamente in
denen nöthigen Wißenschafften, sonderlich in linguis O[rientalisbus] und Theolo-
gia“ verfügen sollten.²⁴ Diese Kompetenzen waren nicht nur erforderlich, damit sie
in den bibeleditorischen Projekten mitarbeiten konnten. Wie für universitäre Kol-
legien üblich, forderten die Statuten von den Kollegiaten ebenfalls, sich im uni-
versitären oder semi-universitären Lehrangebot als Dozenten zu betätigen.

In Anlehnung an das von Johann Arndt (1555– 1621) und Philipp Jacob Spener
(1635– 1705) ausgeformte pietistische Ideal christlicher Lebensführung sollten die
Kollegiaten durch ihren Aufenthalt im Kolleg jedoch keinesfalls bloß zur weltlichen
Gelehrsamkeit (Francke bezeichnet sie als „polymathiam externam“) ausgebildet
werden, sondern zur „göttlichen Weißheit“ und gleichzeitig zur „wahren Übung der
Gottseligkeit“, nicht zu einer„eruditio humana“, sondern zu „Schrifftgelehrten zum
Himmelreich“. Die erworbene Bildung blieb dem übergeordneten Daseinsziel der
Frömmigkeit untergeordnet.²⁵ Einem „Consilium“ des ‚Vaters‘ des Pietismus Johann

22 Die Semesterberichte erstrecken sich nur bis zum September 1704, s. Podczeck 1958, v. a. S. 1062,
1066.
23 Zu Franckes auf die Zukunft gerichtetes „Projektieren“ im Hinblick auf die zukünftige Ent-
wicklung und Expansion der Glauchaschen Anstalten im Gegensatz zu seinen Fußstapfen als auf die
vergangenen Leistungen gerichteter Text, der diese zudem nach außen propagieren möchte, Sträter
2005 und ders. 2010.
24 Erstes Project, fol. 1; Viertes Project, S. 1.
25 Erstes Project, fol. 8. Vgl. zum Ziel, den sich ausbreitenden „Atheismus und Scepticismus“ ab-
zuwehren, Viertes Project, S. 4. Siehe die explizite Berufung auf Arndt ebd., S. 17.

178 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



Arndt folgend, sollten die Kollegiaten neben den Morgen- und Abendandachten
täglich Zeit finden, um sich zu sammeln und das „Hertz zu Gott zu richten“. Getreu
dem Gebot einer nicht bloß denkenden, spekulativen Annäherung an Gott, sondern
einer in tätiger Nächstenliebe geäußerten pietas, waren die Kollegiaten zudem
verpflichtet, sich im Halleschen Waisenhaus als Katecheten für Arme und Not-
dürftige einzubringen.

Das Liber Actorum, dessen Protokolle sich bis zum September 1704 erstrecken,
verzeichnet noch, dass im August/September 1703 die ersten Studenten aus dem
Osmanischen Reich eingetroffen waren und dem Collegium Orientale angegliedert
wurden. Sie wurden vom Adjunctus der Theologischen Fakultät Johannes Tribbe-
chow (1677– 1712) betreut und unterrichtet.²⁶ Die Anwerbung griechisch-orthodoxer
Studenten war von den Pietisten jedoch bereits viel früher ins Auge gefasst worden,
anlässlich der bevorstehenden Orientreise HeinrichWilhelm Ludolfs. Deshalb ist es
notwendig, das ‚Projektieren‘ Franckes im Hinblick auf die Errichtung eines Semi-
narium Graecummindestens bis ins Jahr 1698 zurückzudatieren. Auch die Pläne im
Hinblick auf die Anwerbung junger Griechen aus dem Osmanischen Reich entfaltete
Francke also in einem sehr frühen Stadion seiner Tätigkeit in Halle.²⁷

Die von Ludolf während seiner Orientreise an Francke verfassten Briefe do-
kumentieren, dass er dort gemäß der von ihnen getroffenen Absprache nach
tüchtigen griechischen „subjecta“ Ausschau hielt. Ludolf, der zu Jahresbeginn 1698
noch in Halle bei Francke geweilt und an den Plänen zur Rekrutierung von Grie-
chen und zur Schaffung eines Collegium Orientalemitgearbeitet hatte, versuchte auf
der Hinreise bereits in Venedig im Umfeld des dortigen „Seminario Greco“ (der
griechischen Schule von San Giorgio) Bekanntschaft mit geeigneten Rekruten zu
machen. Er begegnete dort Chrysanthos Notaras, dem Neffen des Jerusalemer Pa-
triarchen Dositheos II. und später dessen Nachfolger im Amt, der sich auf einer
Bildungsreise durch Europa befand. Ludolf machte ihm den Vorschlag, auch nach

26 Zweiter Semesterbericht des Collegium Orientale, in: Liber Actorum, AFSt/H H38, fol. 183.
27 Wie Müller-Bahlke (1994) gezeigt hat, entwickelte Francke 1695 noch als Pfarrer der Georgen-
kirche von Glaucha, nach dem Empfang der legendären anonymen Spende von 7 mal 16 Gros-
chenstücken, Pläne für das gesamte Spektrum der späteren pietistischen Tätigkeitsfelder (Wai-
senhaus, Schulen, studentische Freitische, Buchdruckerei, Mission), auch wenn die Umsetzung
angesichts mangelnder finanzieller Möglichkeiten lange auf sich warten ließ. Das Beispiel der
Chronologie des Paedagogium Regium kann dies veranschaulichen: Die Unterrichtung von kapi-
talkräftigen und zahlenden Sprössen adeliger und bürgerlicher Familien begann bereits zu
Pfingsten 1695 in bescheidenem Ausmaß, auch wenn das Paedagogium erst 1702 ein königliches
Privileg erhielt und dessen Gebäude erst 1713 fertiggestellt und bezogen werden konnte, s. Francke
1709, S. 10 (=Fußstapfen); ebd., S. 9 (=Zweite Fortsetzung); Francke 1714, S. 7 (=Ordnung und Lehrart).

1 Die Vorstellungen der Projektemacher 179



Halle zu gehen („[h]e hath promised me to make you a visit in Germany“).²⁸ Ge-
genüber dem Leiter der griechischen Schule in Venedig habe sich Ludolf aus stra-
tegischem Kalkül verstellt und behauptet, dass man lediglich für linguistische
Zwecke griechische Studenten anwerben wolle („some friends of mine in Germany
wanted some ingenious pious Greek youth to learn the vulgar Greek of them“). Die
von Ludolf aus dem Osmanischen Reich an Francke mitgeteilten Vorschläge be-
herzigend, schickte Francke bereits 1700 zwei Universitätsabsolventen und loyale
Unterstützer, Anhard Adelung und Carl Salchow, nach Istanbul, die kurz später die
ersten Rekrutierungserfolge erzielten.²⁹

(2.) Als Hiob Ludolf seine Unmaßgeblichen Erinnerungen abfasste – sie sind
vom Autor auf den 9. Juni 1703 datiert – waren seit Franckes Niederschrift des
Vierten Projects 15 Monate vergangen. Das Collegium Orientale hatte bereits seit
Monaten den Betrieb aufgenommen.³⁰ Es ist anzunehmen, dass Franckes Bitte an
Hiob Ludolf um ein Gutachten zeitnah zur Antwort des Gelehrten erfolgt war. Was
aber bewog den Direktor der Anstalten in Glaucha, erst so spät den Expertenrat
Ludolfs einzuholen? Neben Ludolfs Expertise in der Geschichte, Sprache und Kultur
der biblischen und orientalischen Völker, die man aber schon zu einem früheren
Zeitpunkt hätte zu Rate ziehen können, geschah dies vielleicht wegen des gerade in
diesen Monaten Gestalt annehmenden Vorhabens, die Griechen nach Halle zu ho-
len.

Hiob Ludolf hatte in seiner Zeit am Hof von Ernst I. von Sachsen-Gotha (r. 1640–

1675) selbst Erfahrungen mit einemMigranten aus dem Orient gemacht, als 1652 der
äthiopische Mönch Abba Gorgoryos auf Einladung des Herzogs auf Schloss Frie-
denstein weilte. Die Äthiopien-Forschungen Ludolfs wurden vom Fürsten unter-
stützt, wie man im Proömium seiner Historia Aethiopica (Frankfurt a.M. 1681) und
in deren Fortsetzung von 1691 lesen kann. Sie profitierten zudem stark vom Auf-
enthalt des Fernmigranten Gorgoryos.³¹

28 Brief Ludolf an Francke, aus Venedig, 11. Mai 1698, AFSt/H A112, Bl. 270. Zur Unterredung mit
Notaras Brief Ludolf an Francke, aus Venedig, vom 29. Mai 1698, ebd., Bl. 271–274. Zur Europareise
des Notaras Kontouma 2021. Ludolf berichtet von Gesprächenmit weiteren potenziellen Kandidaten
und deren Eltern, etwa mit Elias Miniatis („another Grecian of Cephalonia, called P.re Mignati“),
später ein einflussreicher Gelehrter und antikatholischer Pamphletist, und von dessen Interesse an
einem Studium in Halle; zum damals in Venedig nach Arbeit suchenden Miniatis Podskalsky 1988,
S. 319–323.
29 Moennig 1998, S. 304 und unten, S. 200 ff.
30 Siehe den vom Mai 1702 bis Mai 1703 reichenden 1. Semesterbericht, AFSt/H H38, Bl. 175– 182. Zu
Hiob Ludolfs Unmaßgeblichen Erinnerungen Podczeck 1958, S. 62–66.
31 Siehe Ludolf 1681, Proemium, v.a. fol. A2r und Ludolf 1691, S. 28–35. Zu Gorgoryos Smidt 2006.
„Aba Gregorius’s accounts […] let him [Ludolf ] to believe that the faith of the Ethiopians was far
closer to that of the Lutherans than to that of the Catholics“ (Hamilton 2018, S. 5). Auf der Grundlage

180 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



Die in den Unmaßgeblichen Erinnerungen vorgebrachten Einwände und Vor-
schläge am Vierten Project, das Ludolf nach Frankfurt gesendet worden war, lassen
sich in drei Punkten zusammenfassen. Es ging erstens um Korrekturen, die die
Ergebnisse der wissenschaftlichen Arbeit im Kolleg optimieren sollten, zweitens
sollte dessen Profil geschärft werden, drittens fügte Ludolf nicht uneigennützig die
Pläne für eine Expedition nach Äthiopien und für die Rekrutierung von vielver-
sprechenden jungen Abessiniern für Halle als Leitziel hinzu.³²

Dem ersten Punkt entsprechen Vorschläge, die auf eine Verschlankung des
Lehrplans abzielten. Ludolf forderte, dass das Angebot an orientalischen Sprachen
im Collegium reduziert werden sollte. Auch kritisiert er das von den Kollegiaten
abverlangte Lesepensum, v. a. dass sie im Verlauf eines Jahres mehrmals die he-
bräischen Bibel und das griechische Neue Testament kursorisch lesen sollten.³³
Francke präzisierte in seiner ehrerbietigen Replik, dass der Kanon an Sprachen
nicht von jedem Studenten abverlangt würde, sondern dass sich die Kandidaten
gemäß Talent und Leistungsfähigkeit abgesehen vom Hebräischen und Griechi-
schen auf einzelne Sprachen spezialisieren und dann das ganze Kolleg von ihren
Sprachkenntnissen profitieren lassen sollten. Das „Neu-Griechische“ sei verankert
worden, weil man „auff einen Griechen [als Sprachlehrer, St. Sa.] gewartet habe, der
zu uns kommen wollen, wie man denn versichert, daß deren zwey unter wegens zu
uns seyn“.³⁴

Neben der Reduktion des Sprach- und Lesepensums schlug Ludolf im Sinne
einer Profilschärfung auch eine Änderung des Namens des Kollegs vor. Da der
Schwerpunkt auf der Theologie und Bibelforschung liege, sei das Prädikat „orien-
tale“ irreführend, weshalb das Institut nur Collegium Theologicum genannt werden
solle.³⁵ Eine andere profilschärfende Anregung Ludolfs hatte Francke „sonderlich

von Gorgoryos’ Auskünften entwarf Ludolf auch eine geographische Karte Äthiopiens (Mulsow 2017,
S. 260).
32 „Dannenhero habe ich hiermit zu bedencken vorstellen wollen, weil bey keiner andern nation,
sowohl wegen des Haupts und Regiments, als des Volcks und deßen Beschaffenheit solche Ümb-
stände und Hoffnungen zubefinden, welche der großen mühe und arbeit, auch deswegen aufzu-
wendenden Kosten würdiger zu achten, als eben bey den Habeßinnern vor allen andern Völckern,
die der Mahomatischen Religion ergeben, und darumb vermeinte ich, hette man die meistn refle-
xiones auf Sie zu machen“ (Unmaßgebliche Erinnerungen, Bl. 62r).
33 Zu den im Lehrplan verankerten Sprachen, neben Hebräisch und Griechisch auch Chaldäisch,
Syrisch, Arabisch, Talmudisch, Rabbinisch, Äthiopisch und als wahlweise oder ergänzend zu ler-
nende Sprachen Armenisch, Persisch, Sinisch (Chinesisch), Türkisch und Neugriechisch, s. Viertes
Project, §10; zur „lectionem cursoriam“ der Bibel in den Originalsprachen ebd., §6.
34 Erklärung des Projects vom Collegio Orientali Theologico dazu illustris Autor der Erinnerungen
bey selbigem Project Gelegenheit gegeben, in: Liber actorum, AFSt/H H38, Bl. 153– 165, 155 f.
35 Hiob Ludolf, Unmaßgebliche Erinnerungen, Bl. 51r.

1 Die Vorstellungen der Projektemacher 181



wohlgefallen“, so schreibt er, nämlich dass die Ausbildung im neugegründeten
Kolleg neben der Vorbereitung aufs „Predigerambt“ oder „zu dem Officio docendi
auf Universitäten, oder in Gymnasiis“ als dritte Zielgruppe Absolventen auf Reisen
ins oder auf Kommunikation mit dem Ausland vorbereiten solle.³⁶

In seinem Gutachten präsentierte Hiob Ludolf auch Gedanken für eine Expe-
dition nach Äthiopien, die in der Arbeit des Collegium Orientale zielführend sein
sollten. In einem im Oktober 1703 an Francke gesendetenweiteren Brief wurden die
Vorstellungen zu diesem äthiopischen Projekt durch zusätzliche Vorschläge kon-
kretisiert und zudem bei Francke in Erinnerung gerufen. Es sollte darum gehen,
drei oder vier Absolventen des Kollegiums zu den „Habeßinnern“ zu senden, wobei
Ludolf praktische Gesichtspunkte erläutert, wie die Zusammensetzung der Reise-
gruppe, die erforderlichen Eigenschaften der Reisenden oder die Unterstützung
durch den englischen Konsul in Ägypten bzw. die holländische Gesandtschaft in
Konstantinopel.³⁷ Diese Vorschläge knüpften an die Äthiopien-Projekte am Gothaer
Hof an. So hatte Ludolf 1663 im Auftrag Ernsts I. seinen Schüler Johann Michael
Wansleben (1635– 1679), der wie die Ludolfs aus Erfurt stammte, für eine Expedtion
nach Äthiopien vorbereitet, wobei Wansleben nur bis Ägypten kam und später zum
katholischen Glauben konvertierte.³⁸

Noch im Brief an Francke vom Oktober 1703 hatte Ludolf, der mittlerweile von
der Ankunft der Griechen in Halle informiert war, bezüglich der „uhralten Christ-
lichen nationen, als Griechen und Habessiner“, und der Bemühungen um sie, in-
sistiert, dass „von […] beyden die Habeßiner billich vorzuziehen“ seien. Francke ließ
den fast 80jährigen Ludolf – er verstarb nur wenige Monate später am 8. April 1704
– und seine äthiopischen Pläne jedoch abblitzen.³⁹

(3.) Auf viel fruchtbareren Boden fielen die Anregungen des Neffen, Heinrich
Wilhelm, dem eigentlichen Architekten des uns hier interessierenden missionari-
schen Migrationsregimes der Pietisten. Im Begleitbrief zu seinen Unmaßgeblichen
Erinnerungen hatte Hiob Ludolf die bevorstehende, tatsächlich im September 1703
erfolgte, Ankunft seines Neffen Heinrich Wilhelm in Halle angekündigt, der be-

36 „zu dem reisen ad Externos, oder zu der conversation cum exteris“ (Francke, wie Anm. 34,
Bl. 154v); vgl. zu den von Ludolf anvisierten drei Zielberufen der Absolventen Ludolf, Unmaßgebliche
Erinnerungen, Bl. 52v f.
37 Unmaßgebliche Erinnerungen, Bl. 62r-63r und Brief Hiob Ludolf an Francke, aus Altdorf, 23. Ok-
tober 1703, AFSt/H D 61, Bl. 263–266. In diesem ergänzenden Brief bietet er zudem an, den nach
Äthiopien Reisenden „alle meine Labores AEthiopicos“, alle seine äthiopistischen Publikationen, als
Geschenk zur Verfügung zustellen.
38 Collet 2007, S. 146– 155; Smidt 2010; Hamilton 2018.
39 Auch wenn er Hiob Ludolf im Glauben beließ, dass „wir des scopi und der guten hoffnung pro
natione Habessinorum einig [sind]“ (Ludolf, Brief, 23. Oktober 1703, Bl. 266), so ließ er keine kon-
kreten Taten folgen.

182 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



stimmt „noch ein und anders, zu dem löblichen Zweck dienendes, anzugeben
wißen“werde.⁴⁰ Diese Zeilen erwecken den Eindruck, als sei Hiob Ludolf über die in
die 1690er Jahre zurückreichende Kooperation seines Neffen Heinrich Wilhelm mit
Francke und den Hallenser Pietisten nicht informiert gewesen. Inhaltlich gingen die
Vorstellungen des Onkels und Neffen zudem in völlig entgegengesetzte Richtungen.

Denn es waren die bei seinen Aufenthalten in Halle und in seinen Briefen aus
der Ferne mitgeteilten Eingebungen und Handreichungen Heinrich Wilhelms, die
dazu führten, dass die ‚griechische Komponente‘ im Hallenser Projekt derart in den
Vordergrund rückte. Trotz des auch bei ihm ausgeprägten Interesses an der äthio-
pischen Sprache und Kultur unternahm Heinrich Wilhelm rein gar nichts, um die
Wünsche seines Onkels im Hinblick auf eine Äthiopien-Expedition und die Rekru-
tierung von jungen Äthiopiern für Halle zu unterstützen.⁴¹ In einem Notizheft Lu-
dolfs findet sich die programmatische Aussage: „Ehe mann es mit den Griechen
wohl eingerichtet, hat mann nicht nach Abessinern oder andern zu verlangen“.⁴²

Die Entstehung des Seminarium Graecum in Halle, als dessen spiritus rector
Ludolf anzusehen ist, profitierte von seinen Ratschlägen. Diese zeugen von seinem
praktischen Organisationstalent, seinen Sprachkompetenzen und seiner Auslands-
und Orienterfahrung.⁴³ Insgesamt formte Ludolf maßgeblich die Außenbeziehun-
gen der Hallenser Pietisten ins Osmanische Reich und zur Confessio Graeca. Das
Bild, das man sich von den Griechen machte, die Netzwerke, die man zum ortho-
doxen Klerus und zu nichtklerikalen Akteuren im Osmanischen Reich knüpfte, das
Interesse an der neugriechischen Sprache, die Leitprinzipien, auf denen die inter-
konfessionelle Kommunikation gründete, waren zu einem erheblichen Anteil
Früchte seines Engagements.⁴⁴ Heinrich Wilhelm war sich der Tragweite seines
Tuns bewusst, ja er sah sich als Werkzeug Gottes. Gott habe ihn, so beteuerte er
gegenüber dem in Konstantinopel residierenden Abt von Melos Papamakarios, bei
seiner Orientreise inspiriert, mit griechischen Klerikern in Kontakt zu treten und
darauf hinzuarbeiten, dass junge Griechen von dort nach Deutschland kommen

40 Brief Hiob Ludolf an Francke, 11. Juni 1703, AFSt/H H30, fol. 49r.
41 Siehe zu H. W. Ludolfs Aufnahme von Kontakten mit Abessiniern im Orient den Brief Ludolfs an
Francke aus Jerusalem, 19. Oktober 1699, AFSt/H D71, Bl. 27v; vgl. Schröder-Kahnt 2018.
42 H. W. Ludolf, Circa Seminarium Orientale, AFSt/H B71a, Bl. 139 f.
43 Ludolf weilte im Winter 1698/99 in Smyrna, verbrachte den Sommer 1699 in Konstantinopel, bis
er im Herbst 1699 nach Jerusalem aufbrach und anschließend über Alexandrien nach Livorno zu-
rückkehrte.
44 Moennig 1998, S. 299; Wilson 1998.

1 Die Vorstellungen der Projektemacher 183



sollten, wobei er berichten konnte, dass unlängst die ersten von ihnen glücklich in
Halle angelangt seien (Abb. 1).⁴⁵

Wann begann aber Ludolf, sich für die Griechen zu interessieren? Ludolfs
Vorstellungen im Hinblick auf die Ostorthodoxie fingen bereits als Folge seiner
Russlandreise (1692–94) an, Gestalt anzunehmen. Auf dieser Reise entstanden auch
die ersten Kontakte zu griechischen Klerikern (u. a. zu Chrysanthos Notaras), die
sich später als sehr hilfreich erweisen sollten.⁴⁶ Erheblich ausgebaut wurden die
Kontakte zu Vertretern der griechisch-orthodoxen Kirche während seiner Orient-
reise 1698/99. Programmatische Texte Ludolfs, wie Instruktionen und Denkschrif-
ten, die die Beziehungen der Pietisten zur Orthodoxie und die Gründung von Au-
ßenposten im Osmanischen Reich zum Gegenstand haben, entstanden kurz nach
seiner Rückkehr aus dem Orient. Nach seiner Ankunft schrieb er Francke: „Die
Griechische Kirche sehe ich vor die wichtigste an, umbwelcher erbauungmann sich
zu bewerben habe.“⁴⁷

Der Beginn von Ludolfs Engagement für die Griechen fällt zeitlich zusammen
mit der Gründung des Greek College in Oxford durch den mit Ludolf bekannten
Leiter des Glouchester Colleges Benjamin Woodroffe (1628– 1711). Ludolf, der nach
seiner Rückkehr aus dem Orient seinen Lebensmittelpunkt weiterhin in London
hatte, berichtete Francke vom Fortgang des Projekts von Woodroffe, dem es 1699
mit der Unterstützung des Patriarchen von Konstantinopel Kallinikos II. (r. 1694–

45 „και εστοχαθήκαμεν την θαύμαστην πρόνοιαν του θεού, όπου μου έβαλε την γνώμην του ταξιδίου
ανατολικού εις τον νουν, και ευλόγησε την αναστροφήν μου με κάποιους καλούς ανατολικούς τετοιον
τρόπον, δια να ιδούμεν ακόμι κάποιους από το γένος σας αναμεσά μας“ (Brief Ludolf an Papama-
karios, 18. September 1703, AFSt/H D23, Bl. 64v-65v).
46 Zu Ludolfs Russlandreise 1692– 1694 und zum Aufbau von Kontakten dort, die er später auf der
Orientreise nutzen konnte, Wilson 1998. Seinen ersten Brief an Francke schrieb er nach seiner
Rückkehr aus Russland am 4. Oktober 1695 aus London; er dreht sich um die Situation der Protes-
tanten in Russland (AFSt/H A 112, Bl. 1–4).
47 Ludolf an Francke, aus Amsterdam, 2. September 1700, AFSt/H D71, Bl. 45–48, Bl. 46v. Diesem
Brief hing Ludolf für Francke zwei Denkschriften an: Denen nach Constantinopel reisenden ist zu
recommendiren und Pro memoria der nach Constantinopel reisenden (s. AFSt/H D 71, fol. 47r/v und
55r-57v). Vgl. die Briefe aus Smyrna (14./24. November 1698 und 22. Februar 1699, fol. 11– 13), aus
Konstantinopel (30. August 1699, 13. September 1699, Bl. 20r-21v, 24 r/v), „auf dem Englischen Schiffe
the Drake genandt zwischen Cyprus und Jaffa“ (3. Oktober 1699, fol. 25 r/v), aus Jerusalem (19. Ok-
tober 1699, fol. 26 r/v) und aus Kairo (20. Dezember 1699, fol. 27 r/v). In die Zeit kurz nach der
Rückkehr aus dem Orient ist der Eintrag mit der Überschrift „Seminarium Ecclesiae Orientalis“ in
einem Notizbuch Ludolfs zu datieren, wohingegen der Eintrag „Circa Seminarium Orientale“ später
entstand, da von der Anwesenheit des Griechen Papa Serapheim in Halle die Rede ist, den Ludolf im
September 1703 aus England nach Halle mitgebracht hatte; AFSt/H B71a, Bl. 35–42.

184 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



1702) gelungen war, einige griechische Studenten nach England zu holen.⁴⁸ Als
korrespondierendesMitglied der einflussreichen Londonermissionarischen Society
for Promoting Christian Knowledge (SPCK) versuchte Ludolf auch dort Unterstüt-
zung für seine ambitionierten griechischen Pläne zu gewinnen. Zudem erhielt er
aus den Reihen ihrer Mitglieder finanzielle Zuwendungen, mit denen die 1703 unter
seiner Leitung in London herausgegebene neugriechische Edition des Neuen Tes-
taments finanziert wurde.⁴⁹ An deren Entstehung wirkte einer der späteren grie-
chischen Studenten am Collegium Orientale, Papa Serapheim von Mytilene, als
Redakteur mit. Wir haben ihn bereits in Teil I als betrügerischen Almosensammler
kennengelernt.

Ludolf umreisst sein auf die Ostkirche fokussiertes missionarisches Projekt in
einer Denkschrift, die er kurz nach seiner Rückkehr der SPCK in London vorlegte.
Das Projekt kreist um folgende Punkte: Neben der Anwerbung und Ausbildung von
jungen Orthodoxen („the project of a seminary for youths of the oriental Church“)
ging es um die Aussendung vonMissionaren in den Orient („sending such paterns of
Christian virtues amongst them“), um die Vorbereitung und Verbreitung kateche-
tischer Texte oder der Bibel in der griechischen Volkssprache sowie um die Auf-
nahme einer Korrespondenz mit möglichst einflussreichen und hohen Vertretern
des orthodoxen Klerus.⁵⁰

Aus Ludolfs Feder stammt ein Korpus von Briefen (Abb. 1), die er auf Neu-
griechisch verfasste und an wohlgesonnene griechisch-orthodoxe Kleriker adres-

48 Doll 2005; zu Ludolfs Berichterstattung über das Greek College an die Hallenser Moennig 1998,
S. 305 f. Als es nach Konflikten zwischen den Studenten undWoodroffe zu einem Zerwürfnis und der
Abreise einiger der Griechen kam, befürchtete Ludolf mit Bedauern, „daß sie einen so üblen nah-
men von den Protestanten unter den Griechen in orient ausbreiten, und also den Päbstlichen
Missionariis dadurch eine ziemliche freude und aufsehen machen werden“ (Ludolf an Francke,
London, 8. Dezember 1702, AFSt/H D 71, Bl. 114v).
49 Moennig 2003a, beruhend auf folgender Quelle: Account of the Money received and disbursed
about printing the New Testament in Vulgar Greek, AFSt/H D23, fol. 7v-8r. Zu Ludolf und der SPCK
Brunner 1993, S. 42 ff.
50 Ludolf,Memorial presented to the Society for the Propagation of Christian Knowledge (1700), AFSt/
H D 23, Bl. 4r-5v (dieser Plan wurde mit geringfügigen Modifikationen abgedruckt in den von Anton
Wilhelm Böhme herausgegebenen Reliquiae Ludolfianae, s. Ludolf 1712, S. 145– 152). In der Denk-
schrift für die SPCK ist von einer geplanten katechetischen Schrift die Rede („a small scriptural
catechism, where the idea of Christianity is laid down onely by passages of the Bible disperged
amongst them“), ebd., Bl. 5r. Im selben Passus der posthum gedruckten Version dieses Texts in den
Reliquiae Ludoflianae wird dieses Vorhaben mit Ludolfs Londoner neugriechischen Editionen des
Neuen Testaments von 1703 gleichgesetzt (Siehe Fußnote vom Herausgeber Böhme in Ludolf 1712,
S. 151).

1 Die Vorstellungen der Projektemacher 185



sierte.⁵¹ Deren Bekanntschaft hatte er auf seiner Reise ins Osmanische Reich ge-
macht. Das Neugriechische hatte er sich dort selber beigebracht. Ludolf bewarb in
dieser Korrespondenz gezielt konkrete pietistische Projekte, wie den neugriechi-
schen Druck des Neuen Testaments von 1703 oder die Anwerbung von Studenten für
das Collegium Orientale in Halle.

51 Im Brief Ludolfs vom 21. November 1701 an den Metropoliten von Kyzikos Kyrillos wünscht sich
dieser eine Institutionalisierung der Korrespondenz zwischen den Dienern Christi im Osten und im
Westen („δια να θεμελιωθή αγαθή συναναστροφή ανάμεσα τους δούλους του Χριστού της ανατολής
και των δυσμών“); siehe die Briefe an den Metropoliten von Kyzikos vom 1. März 1701, AFSt/H D23,
Bl. 52r-52v; vom 21. November 1701, Bl. 53r-53v, vom 17. Oktober 1702, Bl. 57v-59r und vom 3. April 1703,
Bl. 63r-64v; ferner an den Metropoliten von Philippoupolis Neophytos, undatiert (vermutlich 1701),
Bl. 54r-54v, vom 14. März 1703, Bl. 63r-63v und vom 19. September 1703, Bl. 66r-67r; schließlich an den
Siegelträger (Protosyngelos) des Jerusalemer Patriarchen und Abt von Melos Papamakarios vom
14. Oktober 1702, Bl. 56v-57v und vom 18. September 1703, Bl. 64v-65v; vgl. auch den Brief an Chrys-
anthos Notaras, in lateinischer Sprache, vom 19. Oktober 1702, Bl. 59r-61r. Einige der Briefe aus
diesem Korpus wurden posthum in einem neugriechischen Druck herausgegeben, der in der von
Johann Heinrich Callenberg in Halle gegründeten Typographia Orientalis erschien, s. Ludolf 1747
und Moennig 1999, S. 78–82.

Abb. 1: Brief von H. W. Ludolf an Abt Papamakarios, 14. Oktober 1702, AFSt/H D 23, Bl. 56v-57r.

186 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



Die Kenntnis der von den Zielgruppen gesprochenen Sprachen war in der
Frühen Neuzeit eine Schlüsselkompetenz missionarischer Akteure. In der Korre-
spondenz Ludolfs mit den Hallenser Pietisten wird deshalb die Notwendigkeit be-
nannt, die neugriechische Sprache zu erlernen. Das Sprachgenie Ludolf erteilte in
seinen Briefen aus Smyrna und Konstantinopel Francke und seinen Mitarbeitern
bereits aus der Ferne Unterricht in dieser Sprache. Seine Reisen in die griechischen
Siedlungsräume des Osmanischen Reichs eröffneten nicht nur für seine Missions-
pläne, sondern auch für seine Sprachstudien unschätzbare Möglichkeiten.⁵² Ludolf,
der in seinen Briefen zahlreiche Sprachen verwendet (Deutsch, Latein, Englisch,
Französisch, Holländisch, Italienisch, Neugriechisch, Russisch, Äthiopisch/Ge’ez),
brachte als Frucht seiner Russlandreise eine russische Grammatik in den Druck. Im
Wintersemester 1697/98 bot er in Halle „erstmalig in Europa universitären Rus-
sischunterricht“ an.⁵³

Ludolfs Denkschriften und Briefe versorgten die Londoner SPCK ebenso wie die
Hallenser Pietisten mit praktischen Ratschlägen bezüglich missionarischer Unter-
nehmungen im Osmanischen Reich. Die Orthodoxen könne man durch das Zitieren
der von ihnen hochgeschätzten Kirchenväter oder durch die Aussprache griechi-
scher Bibelstellen in der bei ihnen geläufigen Form (also nicht in der erasmiani-
schen Form, die in Europa Konvention war) für sich einnehmen. Er riet zukünftigen
Missionaren „alles Secten gezäncke sorgfältig zu meiden, der andern ritus und ce-
remonias nie nicht anzugreiffen, in dem mann sich nur dadurch verhaßt machet
und realia an den mann zu bringen, sich den weg abschneidet“.⁵⁴

52 Siehe die Anleitung zur Aussprache des Neugriechischen in Ludolfs Brief an Francke, vom
30. August 1699, aus Konstantinopel, AFSt/H D71, Bl. 20r-21r. In einem Brief an seinen Halbbruder
Georg Melchior von Ludolf schreibt er aus Konstantinopel voll Begeisterung von den außerge-
wöhnlichen Sprachkenntnissen der Frauen europäischer Händler in der Levante, die zudem die
nötige Muße hätten, um mit ihm Konversation zu betreiben: „Un amateur des langues trouve
beaucoup d’occasions ici à s’y exercer et les Femmes des marchands Europeens parlent reguliere-
ment turc, grec, Italien et Esclavon. La Femme du Consul Hollandois à Smirne parle encore le
françois, le Hollandois et l’Espagnol par dessus les dites quatres langues“ (Brief vom 11. März 1699,
AFSt/H D40, Bl. 37–39, Bl. 38). Aus dem Lazarett in Livorno schwärmt er Francke vor, welche Mög-
lichkeiten zu Sprachstudien und Konversationenmit Muttersprachlern „von allerhand nationen aus
osten undwesten“ sich dort eröffneten, u.a. mit einem Bosniaken (Brief Ludolf an Francke, Livorno,
15. April 1700, AFSt/D 71, Bl. 29).
53 Zitat aus Mengel 2008, S. 245; vgl. Ludolf 1696 und Winter 1953.
54 Brief Ludolf an Francke vom 2. September 1700, aus Amsterdam, AFSt/H D71, Bl. 45–48. Zur
Aussprache von Bibelstellen gemäß dem Usus der Griechen („if one pronounces the book Greek as
they do“), s. Memorial an die SPCK, AFSt/H D23, Bl. 3v. Im Notizbuch schreibt Ludolf, dass es günstig
sei, wenn der pietistische Reisende „einen oder andern Griechischn Patrem sich wohl bekandt
machte, auch eine oder andere gute Sentenz daraus auswendig lernet, weil solches bey ihnen eine

1 Die Vorstellungen der Projektemacher 187



Hinter solchen Zeilen verbirgt sich mehr als strategisches Kalkül, wie man sich
als Missionar durch Anpassung an die lokale Kultur Vorteile verschaffen kann.
Ludolf war am dogmatischen Disput der Konfessionen und an den Details konfes-
sionskirchlicher Verfasstheit uninteressiert. Gemäß seiner eigenwilligen – und si-
cherlich nicht auf die Pietisten insgesamt übertragbaren – Vision einer Ecclesia
Universalis suchte Ludolf nach einem gemeinchristlichen Fundament, für das er
essenzialisierende Begriffe wie „Substanz“, „Realia“ oder„Essenz“ des Christentums
bzw. im Griechischen das Schlagwort „θεολογία ουσιαστική“ verwendet.⁵⁵ Es ging
Ludolf, auch in seiner Kommunikation mit Griechen, um die Wiederbelebung eines
allen Christentümern gemeinsamen Kerns, wohingegen er eine an äußeren Formen
des Glaubens und Gottesdienstes verhaftete Frömmigkeit für verfehlt hielt.

Trotz der Euphorie, die persönliche Kontakte und Unterredungen mit Griechen
bei Ludolf erzeugen konnten, und der Faszination, die er der neugriechischen
Sprache entgegenbrachte, kamen schon früh skeptische oder kritische Töne in
seinen Briefen nach Halle auf. Erstaunlich früh, noch vor Beginn einer Reihe von
Konflikten, die in Halle zwischen den Studenten aus dem Osmanischen Reich und
dem pietistischen Lehrpersonal für Unmut sorgen sollten, hatte Ludolf gewarnt,
dass „[d]er Griechen unbeständiger und hochmuthiger sinn, […] viel neid und un-
einickeit unter ihnen selbst, und unvergnüglickeit mit ihrer hiesigen [in Halle]
Bewirthung verursachen“ werde. Man sollte sie deshalb möglichst selten alleine
unter sich sein lassen und sie durch den Unterricht ständig in Beschäftigung hal-
ten.⁵⁶ Neben dem Zerwürfnis, zu dem es im Frühjahr 1703 zwischen den Griechen in
Oxford und ihrem Lehrer Woodroffe gekommen war, und den noch eingehender
darzustellenden Konflikten am Hallenser Collegium Orientale, stellte für Ludolf die
Verurteilung seines neugriechischen Neuen Testaments, für das er viel Zeit und
Geld investiert hatte, durch den ökumenischen Patriarchen Gabriel III. (1704) eine
Zäsur dar und löste einen Gesinnungswandel aus. Nun beklagte Ludolf sich in der
Korrespondenz über den „flüchtigen Griechischen Sinn“ und ihr „sanguines tem-
perament“, sorgte sich zudem, dass er in Halle wegen seines eifrigen Eintretens für
„seine“ Griechen Missfallen verursacht habe. Als Folge dieser Ernüchterung ge-

große captatio benevolentiae. Chrysostomus und Nazianzenus sind bei ihnen absonderlich beliebt“
(Seminario Ecclesiae Orientalis, AFSt/H B71a, Bl. 42).
55 Siehe die Darstellung seines theologischen Standpunkts im Brief an Papamakarios, 14. Oktober
1702, AFSt/H D 23, Bl. 56v-57v; vgl. Ludolfs posthume Schrift Considerations of the Church Universal,
in: Ludolf 1712; vgl. zu diesem anti- oder post-konfessionellen theologischen Standpunkt Goltz 1979;
Schunka 2014b, S. 73 f.
56 Circa Seminarium Orientale, AFSt/H B71a, Bl. 139.

188 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



wannen negativ stereoypisierende Wahrnehmungen bei Ludolf nun die Über-
hand.⁵⁷

2 Das Migrations- und Kommunikationsnetzwerk der
Hallenser Pietisten im Osmanischen Reich und die
Errichtung eines Außenstützpunkts in Konstantinopel (1700–
1705)

Neben den Vorstellungen der Projektemacher bestand eine zentrale Voraussetzung
für die Entstehung des Migrationsregimes griechischer Studenten in Halle darin,
dass zunächst pietistische Agenten ins Osmanische Reich migrierten, dort geeignete
und reisewillige Studenten rekrutierten und sich um die Errichtung stabiler Kom-
munikationskanäle zwischen Ursprungs- und Einwanderungsort bemühten. Aus
Sicht einer Geschichte der Zuwanderung Griechisch-Orthodoxer ins Alte Reich ist
dies eine Besonderheit, die die griechisch-orthodoxe Immigration ins pietistische
Halle im Vergleich zu anderen Migrationen aufweist.

Die insgesamt 9 Studenten aus dem Osmanischen Reich, die Anfang des
18. Jahrhunderts nach Halle migrierten, um am Collegium Orientale zu studieren (in
den 1730er-1740er Jahren sollten zahlreiche weitere von dort und aus dem ungari-
schen Grenzland folgen), waren nicht die einzigen Migranten in Glaucha. Das
Paedagogium Regium, das im Alten Reich und über dessen Grenzen hinweg einen
guten Ruf genoss, war ein ‚Magnet für Migranten‘.⁵⁸ Wo das Paedagogium und das
Collegium Orientale Fernmigranten anzogen, weilten an anderen pietistischen
Schulanstalten viele Nahmigranten, etwa aus dem Herzogtum Magdeburg oder aus

57 „Wiemann sich denn bey der Griechischen Nation nicht satsamvorsehen kan. Ich habe unlängst
schlechte Zeitungen von Seraphim gehabt, und werde Zweifels ohne bey vielen über die Zunge
springen müßen, daß ich wieder andere einrathen zu viel von ihnen gehalten“ (Brief Ludolf an
Francke, Juli 1703, AFSt/H A112, Bl. 31); vgl. Ludolfs Rede vom „flüchtigen Griechischen Sinne“ im
Brief an Francke, 27. Februar 1703, AFSt/H D 23, Bl. 125v-128r, Bl. 126v. Vgl. die Rede vom „sanguini-
schen temperament“ der„griechischen Nation“ im Brief an Francke vom 21. September 1703, AFSt/H
A112, Bl. 35.
58 Über die Herkunftsorte der Schüler des Paedagogiums heißt es: „Die Untergebenen [Schüler]
sind adelichen oder bürgerlichen Standes und meistens von fremden Orten: wie sie denn bis hieher
nicht nur aus deutschen Provinzen, sondern auch aus Holland, Engelland, Dänemark, Norwegen,
Schweden, Liefland, Curland, Preußen, Polen, Ungarn, Siebenbürgen, Italien, der Schweiz, auch
einige aus Moscau und Asien angekommen; der Franzosen nicht zu gedenken, die der Information
mit genossen haben“ (Francke 1714, Kap. 3, §1, S. 15).

2 Das Migrations- und Kommunikationsnetzwerk der Hallenser Pietisten 189



anderen Territorien Preußens, aus Sachsen, Thüringen und angrenzenden Reichs-
kreisen. Schüler, die nicht aus Halle stammten, machten 1707 etwa 31 Prozent aus.⁵⁹

In etwa zeitgleich zur Zuwanderung junger griechisch-orthodoxer Studenten
wurden auch Schüler und Studenten u.a. aus England und Russland nach Halle
geholt. Auch diese Rekrutierungserfolge waren durch die Tätigkeiten pietistischer
Vorposten dort und durch die Unterstützung der dortigen Obrigkeiten zustande-
gekommen. In den Jahren nach 1700, und somit zeitgleich zur Einwanderung der
Griechen, migrierten an die 10 englischen Schüler im Alter von 10 bis 12 Jahren nach
Halle, wo sie gemäß den Vorstellungen ihrer Eltern ausgebildet werden sollten.
Englische Studenten, die an der Universität immatrikuliert waren, beaufsichtigten
die jüngeren englischen Schüler.⁶⁰ Auch im Falle der englischen Studentenmigration
war die Unterstützung der SPCK und Heinrich Wilhelm Ludolfs entscheidend.
Durch die Vermittlung Ludolfs kam etwa der Sohn des in der Levante tätigen
Händlers Jacob Turner, Thomas Turner, von 1701 bis 1704 ans Paedagogium. Der
junge Turner, der beruflich in die Fußstapfen seines Vaters treten sollte, erhielt von
einem Kollegiaten des Collegium Orientale Arabischunterricht.⁶¹

Eine Frucht der Präsenz englischer Schüler und Studenten war der vor 1710
gegründete Englische Tisch, der mit finanzieller Unterstützung Prinz Georgs von
Dänemark, des Gemahls der englischen Königin Anne (r. 1702– 1714), und seines in
Halle ausgebildeten Hofpredigers Anton Wilhelm Böhme (1673– 1722) eingerichtet
wurde. Zum Zweck des Fremdsprachenerwerbs speisten am Englischen Tisch im
Waisenhaus englische Muttersprachler mit ausgewählten deutschen Studenten.
Zeitgleich wurde ein Gebäude errichtet, für das sich die Bezeichnung ‚Englisches
Haus‘ einbürgerte und das engliche Migranten beherbergte. Ebenso nutzten die

59 So laut Franckes Summa aller Scholaren und Kinder / so beydes im Paedagogio Regio und in den
Schulen des Waysen-Hauses für ietzo sich befinden. Diese statistische Übersicht aus Franckes Dritter
Fortsetzung vom Juni 1707 informiert über den Anteil von Nah- und Fernmigranten:Von den damals
insgesamt 1092 Schülern seien 755 aus Halle (also 69%); aus dem Herzogtum Magdeburg 46 Schüler,
aus weiteren Territorien des Preußischen Königs 34 Schüler, aus Sachsen 98 Schüler, aus Thüringen
38 Schüler; aus dem Fränkischen Kreis 10 Schüler, aus dem Schwäbischen Kreis 2 Schüler, aus dem
Oberrheinischen Kreis 15 Schüler, aus dem Westfälischen Kreis 9 Schüler, aus dem Niedersächsi-
schen Kreis 39 Schüler. Was entferntere Territorien anbelangt, finden sich aus Schlesien 17 Schüler,
aus den Niederlanden 1 Schüler, aus England 5 Schüler, aus Polen 1 Schüler, aus dem Russischen
Reich („Moscau“) 2 Schüler und aus der „Türkey“ 2 Schüler, aus Ungarn 1 Schüler, aus Italien 1
Schüler, aus der Schweiz 3 Schüler (Francke 1709, S. 29 f.).
60 Jacobi 2014, S. 132– 135; Schunka 2017, S. 146 ff.
61 Francke, Viertes Projekt, S. 14. In Franckes Entgegnung auf Hiob Ludolfs Unmaßgebliche Erin-
nerungen erfährt man, dass der Arabischunterricht „für den Engeländer ausdrücklich verlanget
worden [ist], weil man ihn zur Handlung im Orient destiniret gehabt“ (Francke, Erklärung des
Projects, fol. 157).

190 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



Pietisten ihre Beziehungen zu den lutherischen Gemeinden in Russland oder zum
Zarenhof, um Söhne russischer Adeliger, aber auch verwaiste Kinder, wie die oben
erwähnten Kalmükentartaren, nach Halle zu holen.⁶²

Für England und Russland wie für die griechischen Siedlungsräume des Os-
manischen Reichs gilt, dass es sich stets um vorab geplante (nicht spontane) sowie
um reziproke Migrationen handelte: Personen und Netzwerke migrierten zunächst
aus Halle nach England, Russland und Konstantinopel, worauf es dann zur besagten
Gegenbewebung und Migration von Schülern und Studenten aus diesen Her-
kunftsräumen nach Halle und zur Gründung von eigenen Seminaren für diese
nationes kam.⁶³ Wie konnte aber überhaupt eine Hallesche Präsenz am Bosporus zu
Beginn des 18. Jahrhunderts entstehen?

Ludolfs Aufenthalt im Orient 1698/99 einbegriffen verfügten die Hallenser
Pietisten von 1698 bis Ende 1705 über einen Kontakt- oder Außenposten im Osma-
nischen Reich, um dessen Genese und Entwicklung es nun gehen soll. Auf den In-
struktionen Ludolfs aufbauend wurden im Jahre 1700 die Theologiestudenten An-
hard Adelung, der aus Thüringen stammte, und Christoph Salchow, der aus
Pommern gebürtig war, nach Konstantinopel geschickt. Die beiden bekamen später
Verstärkung. Kurz nachdem Adelung im August 1703 mit zwei Griechen nach Halle
zurückgereist war, wurde er zusammen mit zwei weiteren Hallenser Studenten
erneut nach Konstantinopel entsandt: mit Christian Wilhelm von Heering aus
Sonderhausen und Georg Friedrich Hollstein aus Durlach.⁶⁴

Der in Konstantinopel während Adelungs Abwesenheit die Stellung haltende
Salchow, von dem Ludolf viel hielt, war in dessen Abwesenheit 1704 an der Pest
gestorben und „auf dem holländischen Teil des protestantischen Friedhofs in
Konstantinopel“ beigesetzt worden.⁶⁵ Auch von Heering und Hollstein fielen in
Konstantinopel der Pestepidemie zum Opfer und wurden an der Seite Salchows
bestattet. Heering verstarb am 4. Februar 1705. Hollstein verstarb am 22. Oktober
1705, als bereits die Vorbereitungen für die Rückreise der Deutschen nach Halle und

62 Winter 1953, S. 98– 106; Wilson 1998. Erst 1727 nahm ein „Seminarium Lituanicum“, das insti-
tutionell mit der theologischen Fakultät der Universität Halle eng verstrickt war, seinen Betrieb auf,
s. Drotvinas 1998.
63 Die Kapitelüberschriften in einschlägigen Forschungsarbeiten lauten deshalb etwa „Hallenser in
Russland“ und „Russen in Halle“, s. Winter 1953, oder „Hallenser in London“ und „Engländer in
Halle“, s. Jacobi 2014.
64 Zu den beiden Reisen Adelungs in den Orient und zu seinen Begleitern Kriebel 1955.
65 Kriebel 1955, S. 59. Ludolfs großzügiges Lob für Salchow ist enthalten im Brief an Francke, aus
London, 8. Juli 1702, AFSt/H D71, Bl. 109– 110, Bl. 109r.

2 Das Migrations- und Kommunikationsnetzwerk der Hallenser Pietisten 191



die Auflösung des Vorpostens im Gange waren. Den Pietisten ereilte somit das
gleiche Schicksal wie zuvor katholischen Missionsposten am Bosporus.⁶⁶

Blicken wir nun auf Aspekte, die für die Entstehung des Außenpostens der
Pietisten wichtig waren: auf die Erwerbstätigkeiten, mit denen die Hallenser ihren
Unterhalt finanzierten (A.), auf die Hilfeleistungen seitens der diplomatischen Ap-
parate europäischer Mächte und deren Handelsnetzwerke (B.), auf Kontakte und
Interaktionen mit Repräsentanten der orthodoxen Kirche (C.), und auf die Rekru-
tierung von Studenten für das Collegium Orientale (D.).

A Medizinische Erwerbstätigkeiten: Der von den Pietisten aus Halle in Istanbul
geführte Arzneiladen

In der multikulturellen Metropole Istanbuls, die größte Stadt auf dem europäischen
Kontinent, begegneten sich um 1700 auf alltäglicher Basis Türken, Griechen, Juden,
Armenier, aber auch westeuropäische Händler und Missionare sowie unlängst im
Krieg mit den Habsburgern gefangengenommene und versklavte Deutsche, Öster-
reicher, Ungarn. In dieses bunte Treiben gesellte sich die Gruppe von Pietisten, die
ihren Lebensunterhalt hauptsächlich mit medizinischen Dienstleistungen ver-
diente. Adelung hatte sich zunächst als Hauslehrer in der Familie des holländischen
Händlers Isaak Rombouts (1656– 1702) versucht, dem Schwager des Gesandten der
Vereinigten Niederlande Jacobus Colyer. Salchow hingegen praktizierte in Kon-
stantinopel als Mediziner, wobei er anfangs „ein schlechtes auskommen mit seiner
Medicin“ fand und ihm deshalb Rombouts Geld zuschießen musste.⁶⁷ Im Juli 1701
meldeten die beiden, dass sie dank der Unterstützung Rombouts eine Genehmigung
(„Firman“) erhalten hatten, die ihnen die Ausübung medizinischer Praktiken offi-
ziell erlaubte.⁶⁸

66 Voll Bestürzung schrieb Adelung an Francke: „ich kans fast nicht sagen, mein Heering, ja ists
möglich, ja mein B[ruder] Heering ist todt, u. zwar an der Pest, mein Gott wie hat dein Kind solches
treffen können“ (Brief Adelung an Francke, aus Smyrna, 24. Februar 1705, Stab/F 6,2/34: 24); vgl.
Adelungs Bericht von dem seligen Hintritt H. Georgs Friedrich Hollsteins, welcher erfolget zu Con-
stantinopel zu Mitternacht zwischen den 22. und 23. October 1705. Nachdem er den 6ten eiusd. an
einem Fieber kranck un bettlägerig worden war, AFSt/H A144: Bl. 41–55. Hollsteins Krankheit sei „den
Tag zuvor ehe wir abreisen soltn“ ausgebrochen. Zur Dezimierung der Jesuiten-Mission am Bos-
porus durch die Pest und der Aufgabe der Missionsstation 1586 Ruiu 2014.
67 Brief Ludolf an Francke, aus London, vom 9. April 1702, AFSt/H D 71, Bl. 101– 103. In der älteren
Literatur ist gelegentlich zu lesen, dass Rombouts holländischer Legationsprediger gewesen sei, was
von Cornelissen widerlegt wurde (Cornelissen 2015, S. 471 f.).
68 Brief Adelung an Francke, Konstantinopel, 25. Juli 1701, Stab/F 6,2/34: 7.

192 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



Nach Salchows Tod unterhielt Adelung zusammen mit von Heering und Holl-
stein in Konstantinopel eine Arztpraxis oder ein Arzneimittelgeschäft – in den
Quellen ist vom „Hekim-Laden“ (vom Türkischen hekim für Arzt) die Rede sowie
von „Apothece“ und „bottega“. Dieser lag „Mitten in der Stadt“ und definitiv nicht im
„Europäerviertel“ Galata, wo die europäischen Gesandtschaften und die katholi-
schen Missionen ihren Sitz hatten und wo die Pietisten bei der holländischen Ge-
sandtschaft Anstandsbesuche machen mussten.⁶⁹

Obwohl eigentlich nicht medizinisch ausgebildet, wurden die Theologieabsol-
venten und missionarischen Agenten Franckes in Konstantinopel mit pharmazeu-
tischen Produkten aus der Waisenhausapotheke (gegründet 1698) in Halle beliefert,
für deren Anwendung sie instruiert worden waren. Die Quellen berichten von
Medikamentenkisten, die auf dem Weg von Halle nach Konstantinopel in Belgrad
an der Grenze stecken blieben, und davon, dass den pietistischen Heilpraktikern
der Nachschub an bestimmten Arzneien (etwa der „essentia amara“) „höchst nö-
thig“ war.⁷⁰ Nach dem Tod Heerings und einer dadurch verursachten mehrwöchi-
gen Schließung, einer obrigkeitlich verordneten Quarantänemaßnahme, musste
Hollstein den Laden aufgeben.⁷¹ Adelung befand sich zu diesem Zeitpunkt mit dem
Prediger des holländischen Konsulats in Smyrna, dem Experten für orientalische
Sprachen Johannes Heymann, auf einer Reise durch Syrien, Palästina und Ägyp-
ten.⁷² Das medizinische Unternehmen der Pietisten war nicht nur wirtschaftlich
erfolgreich. Es verschaffte ihnen auch Zugang zur Einwanderungsgesellschaft. Ihre
Apotheke erfreute sich großer Beliebtheit, denn als der Venezianer, dem Hollstein

69 Hollstein schildert Francke in einem Brief, wie er nach einem Besuch bei Rombouts in der
holländischen Gesandtschaft von Galata „in unsere bottege nach Constpl.“, also in die Stadt, zu-
rückgekehrt sei (Brief Hollstein an Francke, 10. Februar 1705, H C102: 1). Laut Adelung war ihre
Unterkunft „fast mitten in d[er] Stadt, wo der meiste Handel u[nd]. wandel ist“ (Adelung an Francke,
30. Mai 1705, Stab/F 6,2/34: 32).
70 Zu den Medikamentenkisten Brief Adelung an Francke, 22. Juni 1705, Stab/F 6,2/34: 34. Im selben
Brief meldet Adelung Bedarf an der „essentia amara“ an, die für die Behandlung von Krankheits-
bildern wie Geschwüre, Syphilis, Gonorrhoe, Magenerkrankungen, Fieber und Husten angewandt
wurde (Wilson 2000, S. 72). Zur Anwendung der in Halle produzierten Medikamentensets durch
Laien und für missionarische Praktiken Helm 2008. Zum Export von Medikamenten aus Halle nach
Russland und Nordamerika Veltmann 2018; Wilson 2000.
71 Informationen zum pietistischen Arzneimittelladen in den Briefen Adelungs an Francke, vom
9. April 1705/ 30. Mai 1705, Stab/F 6,2/34: 31–32 und im Brief Hollsteins an Francke, vom 10. Februar
1705, AFSt/H C102: 1.
72 Zu dieser Reise s. die Briefe Adelungs an Francke aus Rosetta (19. August 1704), aus Tripolis
(September 1704), aus Akkon und Smyrna (2. November 1704), aus Smyrna (23. Januar 1705), Stab/F
6,2/34: 17–20.

2 Das Migrations- und Kommunikationsnetzwerk der Hallenser Pietisten 193



den Laden übergeben hatte, ebenfalls an der Pest starb, verlangten die Leute, dass
die Deutschen ihren Laden wieder öffneten.⁷³

Der pietistische Außenposten in Istanbul kombinierte medizinische und mis-
sionarische Praktiken. Ähnlich nutzten auch katholische Missionare (Jesuiten, Ka-
puziner) und die Herrnhuter im Osmanischen Reich die Medizin als Türöffner.⁷⁴
Dass die europäische Medizin im Osmanischen Reich Ansehen genoss und dort eine
starke Nachfrage an Ärzten und Arzneien existierte, wurde den Hallensern erneut
durch die beiden Ludolfs bekannt gemacht. Beide hatten geraten, bei geplanten
Expeditionen den pietistischen Reisenden Arzneien und medizinische Kenntnisse
mit auf den Weg zu geben. Denn dadurch würden sie nicht bloß finanziell autark
werden, sondern auch Zugang zu den Eliten und Ansehen bei der Bevölkerung
erlangen können.⁷⁵ Die beiden Ludolfs, deren Beteiligung an protestantischen
Missionsprojekten Pioniercharakter besaß, hatten sicherlich den vorteilhaften Ge-
brauch der Medizin seitens katholischer Missionare als Vorbild im Sinn, als sie ihre
Ratschläge unterbreiteten. Schon 1663 bei der Expedition Johann Michael Wansle-
bens von Gotha nach Äthiopien, in deren Vorbereitung Hiob Ludolf involviert war,
waren diesem Medikamente und Instruktionen zu ihrer Verwendung mit auf den
Weg gegeben worden.⁷⁶

Die Rolle der (westlichen) Medizin als Sprungbrett vergegenwärtigt auch der
Aufstieg griechischer Mediziner in die osmanische Führungselite, die an italieni-
schen Hochschulen (etwa Padua) ausgebildet worden und vor ihrer politischen
Laufbahn als Mediziner tätig gewesen waren – die bekanntesten Beispiele sind die

73 Adelung an Francke, aus Konstantinopel, 22. Juni 1705, Stab/F 6,2/34: 34. Zur Schließung des
„hekim Ladens“ als Quarantänemaßnahme Hollstein an Francke, aus Konstantinopel, 19. März 1705,
AFSt/H C102: 2.
74 Bericht des Jesuiten Jacques Xavier Portier aus Naxos an Pére Fleuriau, 20. März 1701, Neuer
Welt-Bott, Bd. 3/1, Augsburg 1726, Brief Nr. 79, S. 78–82; für den Athos Hofmann 1939, S. 20.Vgl. Haas
2021; Röder 2023.
75 „Sehr nothwendig, und zur erlangung des guten zwecks höchst dienlichwürde seyn, wenn solche
Missionarii etliche fundamentaMedicinae und remedia promorbis communissimis verstünden und
wüsten, könte es ihnen zumerklichen dienst, Gunst und Beförderung inter Barbaros ipsos gedeyhen
[…]. Ja es würde diesem hohen Zweck sehr Vorträglich seyn, wenn nebst einem Studioso Theologiae
auch ein Studiosus Medicinae in das Collegium recipiret, in der Arabischen und Aethiopischen
Sprache wohl informiret, und dem andern Studioso assotiiret würde“ (Hiob Ludolf, Unmaßgebliche
Erinnerungen, Bl. 63r). „Verstünden sie [die pietistischen Missionare] was von der medicin oder
chirurgi dabey, were es so viel beßer“ (H. W. Ludolf an Francke, 13. November 1709, AFSt/H A112,
Bl. 169– 172). „Können sie ihm an ein oder ander bewehrtes secretum medicum mit auf den weg
geben, ist es ein guter Zehrpfennig, und mittel sich bekandt und beliebt zu machen“ (Brief H. W.
Ludolf an Francke, aus Amsterdam, 2. September 1700, Bl. 45–48, Bl. 46v).
76 Hamilton 2018, S. 8. Vgl. zu medizinischen Praktiken katholischer Äthiopienmissionare Röder
2023.

194 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



Großdragomanen (Hofdolmetscher) an der Pforte Panajotis Nikusios (1613– 1673)
und dessen Amtsnachfolger Alexandros Mavrokordatos ex Aporriton (1641– 1709).
Griechen absolvierten dank des Medizinstudiums und der Ausübung des Arztbe-
rufes steile politische Karrieren im Osmanischen Reich.⁷⁷

B Kommunikation und Kooperation mit Diplomaten, Händlern und
Legationspredigern

Die Hallenser Pietisten waren in Istanbul auf die Unterstützung der konfessions-
verwandten holländischen und englischen Gesandtschaften sowie von deren Pre-
digern, Konsulaten und Handelsnetzwerken angewiesen. Nur so konnten sie die
Kommunikation mit Briefpartnern im nichtosmanischen Europa sicherstellen,
neue Kontakte im Osmanischen Reich knüpfen und ihren Aufenthaltsstatus in
Konstantinopel rechtlich absichern. Ludolf, der im Orient selbst unter deren Schutz
stand, hatte dies in seinen Instruktionen herausgestrichen.⁷⁸

Ludolf hatte nach seiner Überfahrt von Livorno nach Smyrna zunächst zwei
Monate im Haus der englischen Kaufmannsfamilie Turner gewohnt und später für
seine Reise nach Jerusalem einen Pass vom englischen Gesandten William Paget
erhalten.⁷⁹ Durch die englische Kaufmannsfamilie der Turner sowie Edmund
Chishull, dem Prediger der englischen Handelskompanie in Smyrna, und später
durch den in London residierenden Heinrich Wilhelm Ludolf besaß Francke
wichtige Kontakte zum englischen Netzwerk in der Levante.⁸⁰ Ludolf leitete etwa
Post weiter, die bei ihm aus der Levante für die griechischen Studenten in Halle

77 Zu Nikusios und Mavrokordatos Camariano 1970; Janos 2005/2006; Saracino/Makridis 2021e. Zu
den Iatrophilosophoi, den griechischen Studenten der Medizin an westlichen Universitäten, die sich
neben der medizinischen Expertise eine humanistische Gelehrsamkeit aneigneten und nach ihrer
Rückkehr ins Osmanische Reich Karriere machten, Gialas 1979 und Lazarou 2017. Zur Medizin in
Istanbul Shefer-Mossensohn 2009.
78 „Wenn sie in H. Rombouts gesellschafft gehen, wird er ihnen schon unter holländische Pro-
tection helffen, ist mann nicht unter eines oder andern ambassadeurs od[er] Consuls Protection,
kann mann in Orient allerhand ungelegenheit haben“ (Brief Ludolf an Francke, aus Amsterdam,
2. September 1700, AFSt/H D 71, fol. 47r). Unter dem Lemma „Seminarium Ecclesiae Orientalis“ no-
tiert Ludolf: „England kann ammeisten zu diesem scopo seminarii Ecclesiae Orient. mit beytragn, in
dem sie stetig bey ihren factoreyen zu Smirna, Aleppo, Cairo und Constantinopel, Prediger fur die
Englischen Kaufleute halten“ (AFSt/H B 71a). Zur Rolle der Kapläne englischer Handelsnetzwerke für
die Kommunikation zwischen England und der Levante Mills 2020.
79 Vgl. Schröder-Kant 2018; Lewy 2003.
80 Franke informierte sich bei Chishull auch über das Angebot und den Preis vonWaren in Smyrna:
Francke an Chishull, 24. November 1703, Stab/F 1a/1 A: 1.

2 Das Migrations- und Kommunikationsnetzwerk der Hallenser Pietisten 195



eintraf.⁸¹ Er setzte sich aus England auch beim holländischen Gesandten in Kon-
stantinopel Colyer für die anreisenden Missionare von Heering und Holstein ein.⁸²

Wo der ‚Wahlengländer‘ Ludolf sich eher der Unterstützung englischer Netz-
werke in der Levante bediente, waren im Falle Adelungs und seiner Gefährten die
holländischen Vertretungen in Konstantinopel und Smyrna bevorzugte Anlaufstel-
len. Die Pietisten erhielten beim Aufbau ihres medizinischen Gewerbes vom hol-
ländischen Botschafter Colyer und dessen Schwager Rombouts entscheidende Hil-
feleistungen. Adelung verfügte aber auch über gute Kontakte zum Prediger der
holländischen Gemeinde in Smyrna, Johannes Heymann. Heymann hatte sich im
Sommer 1703, als Adelung sich mit zwei Griechen (Anastasios Michail und Nikolaos
Michalitsis) über der kontinentalen Route auf dem Weg nach Halle gemacht hatte,
um die Verschickung zweier weiterer Studenten (Matthäos Lefas und Theodoros
Vassiliou) über dem Seeweg und über Amsterdam nach Halle gekümmert.⁸³ Später
begleitete Heymann Adelung dann persönlich nach Syrien, Palästina und Ägypten
(Adelung besuchte auch Jerusalem wie Ludolf vor ihm). Nach der Rückkehr von
dieser Reise im Januar 1705 fand Adelung in Smyrna Anstellung als Sekretär des
„Holländischen Vice Consul H. Maashouk, einem großen u[nd]. sehr verständigen
Kauffman, der Geburt nach aus Rotterdam“, von dem er auch persönlich Unterricht
im Arabischen erhielt.⁸⁴ Zu den konfessionsfremden Vertretungen der französi-
schen Krone oder des Habsburger Hofes in Konstantinopel scheinen die Pietisten
hingegen keinerlei Kontakte gehabt zu haben.⁸⁵

81 Francke meldete Ludolf, dass „des jungen griechn sein brieff“, den er von ihm aus London
bekommen habe, dem Empfänger ausgehändigt worden sei, s. Brief Francke an Ludolf, 21. März
1706, AFSt/H C 838: 28.
82 Brief Ludolf an Colyer, 18. September 1703, aus Berlin, AFSt/H D 23, Bl. 10v-11v.
83 Heymann berichtete Francke von den „2 Griechen, so vor ungefehr 2 Monaten auß der
Reichsstadt Constantinopel von Messrs Salchow und Adelung ahn mir anhero gesandt, und zur
Weiter Einschickung ahnbefohlen seyend. […] Ich habe dan diese 2 leute mit guten rath nach
meinem Vermögen beygestanden, seit sie sich in dieser Stadt haben eingefunden, und dabey be-
wirket, daß sie ohne schifflohn biß Amsterdamvon hier sollen überbracht werden“ (Brief Heymann
an Francke, 1. Juli 1703, AFSt/H A 193: 43). Vgl. zu Heymann Boogert 2017.
84 Brief Adelung an Francke, aus Akkon und Smyrna, 2. November 1704/15. Januar 1705, Stab/F 6,2/
34: 19–20.
85 Zum Wissenstransfer französischer Händler und Diplomaten in der Levante Miller 2015; Zwi-
erlein 2016.

196 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



C Kommunikation und Kooperation mit griechisch-orthodoxen Klerikern

Als Ausländer und Konfessionsfremde mussten Heinrich Wilhelm Ludolf und
später Anhard Adelung und dessen Gefährten, um mit hohen Repräsentanten der
orthodoxen Kirche in Kontakt zu treten, zunächst zu Bekannten aus deren Umfeld
eine Beziehung aufbauen. Die Kontaktaufnahme war voraussetzungsbedürftig und
musste gut vorbereitet sein, falls sie zum Erfolg führen sollte. Blicken wir auf die
Vorgehensweise Ludolfs.

Bereits aus der Zeit seiner Reise nach Russland verfügte Ludolf über Kontakte
zu hohen griechisch-orthodoxen Klerikern. Durch einen glücklichen Zufall war er in
Venedig mit einem dieser Kontaktpersonen, Chrysanthos Notaras, zusammenge-
troffen, der ihm Empfehlungsschreiben mit auf den Weg gab. Insofern war die
Ausgangslage des Erfurters günstig.⁸⁶ Auf Anraten von Notaras suchte Ludolf in
Konstantinopel zunächst den Kontakt zum dort residierenden Jerusalemer Patri-
archen Dositheos II. (r. 1669– 1707), dem Onkel des Notaras. Ludolf verzögerte die
Weiterreise von Smyrna nach Konstantinopel um mehrere Monate, weil er zu-
nächst im Neugriechischen so bewandert sein wollte, um mit Dositheos in dieser
Sprache ein Gespräch zu führen.⁸⁷ Von seinem Gespräch mit Dositheos lieferte er
Francke einen ausführlichen Bericht ab. Er hielt Dositheos, den die Forschung als
einen Protagonisten der Konfessionalisierung der griechisch-orthodoxen Kirche im
Osmanischen Reich ansieht, für einen jener scharfmachenden Dogmatiker, die
durch den Streit über Fragen der konfessionellen Verfasstheit ihrer Kirche vor-
eingenommen und irregeleitet waren:

Den Patriarchen von Jerusalem Dositheum habe ich seit seiner ankunfft besuchet, in conver-
satione aber mit der antiquität, orthodoxia und a patribus acceptis ceremoniis sehr einge-
nommen befunden, dannenhero er sich nicht viel geneigter erga Protestantes, als erga Pon-
tificios bezeiget, gleichwohl sagte er verdamme niemand und haße auch niemand, darumb daß
er in einer andern Kirche stünde. Mit dem Griechischen, so mir unser H[err]. Gott bescheret,
bemühete ich mich ihm zu zeigen, wie der essentialis et realis Christianismus, nicht in eu-
ßerlichen, sondern in innerlichen bestehe, und Christus nicht für meinungen und Kirchen
ceremonien, sondern zur herstellung des in uns verloschenen Göttlichen ebenbildes gelitten.
[…] Dieser alte Greiß, so bey die 30 jahr patriarche gewesen, stärcket mich in der meinung, daß

86 Ludolf bedankt sich für die Geleitbriefe, s. Brief von Ludolf an Notaras, aus Konstantinopel,
21. Mai 1699, Archiv des Metochion des Heiligen Grabes in Konstantinopel, Ordner 64, Bl. 52; in:
Moennig 1998, S. 320 f.
87 Brief Ludolf an Francke, aus Smyrna, vom 14./24. November 1698, AFSt/H D71, Bl. 11r-12r. Eklatant
scheiterte hingegen ca. 1728/29 ein späterer pietistischer Orientreisender, Johann Friedrich Bach-
strom, in seiner Kommunikation mit dem Patriarchen Paisios II. (r. 1726– 1732), weil er insistierte,
mit ihm auf Altgriechisch zu sprechen; s. nach dem Zeugnis von Stephan Schultz (Schultz 1771, Bd. 4,
S. 130 f.).

2 Das Migrations- und Kommunikationsnetzwerk der Hallenser Pietisten 197



der secten eyfer mit zunahmenden jahren ohne Gottes sonderbahre gnade eher zu als ab-
nimbt, und dannenhero die jenigen dem Leibe Christi schlechten dienst thun, welche ge-
dachten secten eyfer der Jugend imprimiren.⁸⁸

Ludolfs Annäherung an Dositheos war dennoch ein voller Erfolg. Der Patriarch
vermittelte ihm Kontakte zu Klerikern in Konstantinopel und Jerusalem; darunter
etwa dem Abt von Melos Papamakarios, der das Amt des Siegelträgers am Hof des
Dositheos innehatte und nach Ludolfs Rückkehr nach Europa sein Korrespon-
denzpartner wurde. Bei einem zweiten Treffen mit Dositheos war die Stimmung
freundlicher. Der Patriarch schenkte Ludolf ein Exemplar seines gerade erschie-
nenen antikatholischen Traktats Tomos agapis kata latinon und stellte ihm ein
Empfehlungsschreiben an seinen Vikar in Jerusalem Neophytos, dem Bruder des
Notaras, aus.⁸⁹ Der wichtige Kontakt Ludolfs zumMetropoliten von Kyzikos Kyrillos
kam in Konstantinopel hingegen dank eines französischen Arztes („M. le Docteur le
Duc“) zustande, der bei „Türcken und Griechen“ eine „große Kundschafft“ genoss.⁹⁰

Die von Ludolf geknüpften Kontakte zu griechisch-orthodoxen Klerikern bil-
deten das Fundament, auf dem Adelung und seine Gefährten später die Beziehung
zur griechischen Kirche ausbauten.⁹¹ In seinen Instruktionen listete Ludolf für die
Nachreisenden nicht bloß Namen und Adressen von Kontaktpersonen auf. Er zeigte
auch an, wo man im Griechenviertel („Phanari“) auf Griechen treffen könne, die
Lust und Zeit hätten, mit ihnen auf Neugriechisch Konversation zu betreiben und
notierte theologische Gedanken und Stichwörter, die sie in der Kommunikation mit
Griechen gebrauchen sollten. Er riet aber auch zu Dissimulation und Geheimhal-

88 Ludolf an Francke, aus Konstantinopel, 30. August 1699, AFSt/H D71, Bl. 20r-21. Dositheos kon-
fessionalisierte die orthodoxe Theologie, indem er in seiner Kirche sowohl gegen pro-katholische
Strömungen als auch gegen Sympathiesanten der Protestanten ankämpfte, vor allem durch eine
unter seiner Leitung auf der Synode von Jerusalem/Betlehem 1672 verabschiedete Bekenntnisschrift
und durch dogmatische Werke, die in den neu eingerichteten griechischen Druckerpressen in Bu-
karest und Iași gedruckt wurden (Podskalsky 1988, S. 284–291; Tsakiris 2009, S. 228–231; Russel 2013;
Kontouma 2015/2016; Zwierlein 2016, S. 124– 134). Laut Podskalsky lieferte die Confessio des Dosi-
theos von 1672 den Text, der für Jahrhunderte wie kein anderer in der Orthodoxie konfessionelle
Orientierung und Abgrenzung bot (Podskalsky 1988, S. 286).
89 Ludolf an Francke, aus Konstantinopel, 13. September 1699, AFSt/H D71, Bl. 24r-24v; vgl. zu diesem
1698 in Iași (Moldau) gedruckten Werk des Dositheos Legrand 1895, Bd. 3, Nr. 681, S. 54–59.
90 Brief Ludolf an Francke, aus Amsterdam, 2. September 1700, AFSt/H D71, Bl. 45–48, Bl. 47r.
91 Einem Adressbuch gleich werden in der Denkschrift Pro memoria der nach Constantinopel
reisenden Ludolfs Kontakte in der griechischen Kirche aufgezählt, an die sich Adelung und seine
Gefährten wenden sollten: Abt Makarios, Dositheos II., Chrysanthos Notaras, der Metropolit von
Kyzikos und ein „Padre Hyacinto einen Dominicaner aus Scio [Chios], mit dem ich sehr vertraulich
gewesen“ (AFSt/H D71, Bl. 55r-57v).

198 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



tung, um nicht den Verdacht schlecht gesonnener orthodoxer, katholischer und
selbst protestantischer Akteure auf sich zu lenken.⁹²

Mit großem Geschick hatte Ludolf darüber hinaus vor seiner Abreise Arran-
gements getroffen, die es ermöglichten, dass die Hallenser in Konstantinopel die
Beziehungen zum Amtsklerus an seiner statt fortsetzen konnten. Er hatte für die
Neuankömmlinge bei Rombouts Büchergeschenke deponiert, die sie in seinem
Namen am Patriarchenhof überreichen sollten. So die „Ägyptischen Homilien“ des
Makarios (ca. 300–390), die sie Dositheos überbringen sollten. Ferner sollten sie
dem alten Patriarchen ausrichten, dass sein an Ludolf vermachter antikatholischer
Traktat „in England gerne gesehen worden, und mann gefraget [habe], ob nicht
etliche exemplaria umb geld zu bekommen“ wären. Für Notaras, Abt Makarios und
Metropolit Kyrillos hatte er ebenfalls Büchergeschenke und Briefe deponiert. Nach
seiner Rückkehr nach Europa setzte Ludolf Adelung und Salchow als Mittelsmänner
ein. Über Salchow ließ er diesen Klerikern aus England Briefe und Bücher zustel-
len.⁹³

Ludolf versorgte schließlich Franckes Agenten am Bosporus mit Exemplaren
seiner 1703 in London gedruckten neugriechischen Edition des Neuen Testaments.
Der Nachschub an Exemplaren dieser Bibelausgabe verlief über den englischen
Legationsprediger Williams.⁹⁴ Ludolf wünschte, dass die Hallenser ihre Exemplare
kostenlos an Griechen verteilen sollten. Dass die Ludolfsche Ausgabe des Neuen
Testaments dann 1704 offiziell verurteilt und sogar am Hof des Patriarchen öf-
fentlich verbrannt wurde, löste bei Ludolf ebenso wie bei Adelung große Ernüch-
terung aus. Adelung meldete Francke, dass er seit diesem Vorkommnis den Kontakt
zur orthodoxen Kirchenleitung meide, obwohl man in Halle ungeduldig auf die
Antwort des Patriarchen Gabriel III. auf einen vom Studenten Anastasios Michael

92 Gegenüber orthodoxen Klerikern (v. a. jenen, die sich zu den „Papisten“ halten) sollten sie nicht
vermerken lassen, „daß mann restaurationem Ecclesiae suche“, weil sie sonst meinen müssten,
„mannwolle ihnen seine eigene secte aufschafzen.Viele von den Papisten selbst haben mich umb so
viel williger gehöret, wenn ich den verfall der lutherischn Kirche mit beklaget“. Selbst dem engli-
schen Legationsprediger gegenüber dürfe man nicht „verlauten laßen, daß mann propter rei Ec-
clesiae die reise angetreten. Die betreibung an fremden Sprachn und umbgange mit entlegenen
nationen muß alle zeit der vorwand seyn“ (ebd.).
93 Ludolf erkundigte sich bei Salchow nach den Briefen, die er ihm für Rombouts, Notaras, den
Metropoliten von Kyzikos Kyrillos und Abt Makarios zugeschickt habe; s. Brief Ludolf an Salchow,
5. April 1703, aus London, AFSt/H D23, Bl. 133v-136r, Bl. 133v.
94 Ludolf sandte Williams 50 Exemplare für „Mr. Salchov a Countryman of mine“ zu, sowie 100
Exemplare zur freien Verfügung von Williams, wobei er diesem zu einer umsichtigen Verteilung
riet, denn „some amongst the Chief of their Church […] are averse to the putting the Bible into
Laymen’s hands, as the Pope at Rome“ (Brief Ludolf an Williams, aus London, 16. April 1703, AFSt/H
D23, Bl. 9v).

2 Das Migrations- und Kommunikationsnetzwerk der Hallenser Pietisten 199



verfassten Brief wartete.⁹⁵ Man hatte den ‚Musterschüler‘ Anastasios Michael in
Halle damit beauftragt, eine Korrespondenz zwischen Halle und dem Kirchen-
oberhaupt in Konstantinopel einzuleiten. Die Antwort des Patriarchen stand 1705
immer noch aus.⁹⁶ Die Gesprächsbereitschaft auf orthodoxer Seite war nach den
Zerwürfnissen am Greek College in England und den Vorkomnissen um die Bibel-
ausgabe Ludolfs nur noch gering. Die Vorkomnisse in England sollten hingegen das
Projekt der Pietisten, Griechen nach Halle zu holen, stark begünstigen.

D Die Früchte der Arbeit: Rekrutierungserfolge und gescheiterte
Rekrutierungen

Dass griechische Studenten ins Alte Reich migrierten und in Halle im Collegium
Orientale aufgenommen wurden, ist Resultat der soeben beschriebenen Vernet-
zungstätigkeiten von Hallenser Pietisten in Konstantinopel. Den landesfremden
deutschen Migranten war es dank der Unterstützung ortsansässiger Personen und
Institutionen gelungen, einen abgesicherten und anerkannten Aufenthaltsstatus zu
erlangen. Die Rekrutierung der griechischen Studenten hatte diese erfolgreiche
Niederlassung zur Voraussetzung. Um junge Griechen zur weiten und nicht unge-
fährlichen Reise ins Alte Reich zu überzeugen, mussten die Anwerber attraktive
Angebote machen. Mochte das Studium an einer deutschen Universität (der 1694
gegründeten Friedrichsuniversität in Halle) auch an sich attraktiv sein, so stellte
man ihnen darüber hinaus kostenfreien Unterhalt und einen soliden Lateinunter-
richt in Aussicht. Gerade das Angebot des Lateinstudiums musste aufgrund man-
gelnder Lehrangebote an den griechischen Bildungsanstalten im Osmanischen
Reich verlockend klingen.⁹⁷

95 „[…] ich habe vor dieses mahl des Schreibens zuviel gehabt, u[nd]. von Patriarchen habe auch
keine abfordern können weil nachdem er das Testament verbrennet u[nd]. verdammt bey meiner
Zurückkunfft allhier mir es noch nicht in meinen Kopf gehen wollen ihn zu besuchen u[nd]. ent-
weder zu heucheln od[er] die runde Wahrheit zu sagen“ (Brief Adelung an Francke, aus Konstan-
tinopel, vom 9. April 1705, Stab/F 6,2/34: 31).
96 „Auf des Anastasii Brieff an den Patriarchen von Const[antino]p[e]l habe noch keine Antwort, sie
[die Kleriker am Patriarchenhof ] sind iezo in ihren großen Fasten begriffen, u[nd]. also nicht wie
sonst übrig disponirt, wenn H. Adlung kommt, wird sichs ehe damit geben, weil er mehr unter ihnen
bekant ist“ (Hollstein an Francke, aus Konstantinopel, 19. März 1705, AFSt/H C102: 2).
97 So auch Moennig 1998, S. 312. Die im Osmanischen Reich gegründeten jesuitischen Schulen
wurden wegen des dort angebotenen Lateinunterrichts aufgesucht (Hofmann 1939). Jesuitische
Missionare verschafften sich durch den Lateinunterricht Zugang zu Herrscherhöfen, wie jenem des
Nikolaos Mavrokordatos in Bukarest, der einen Jesuiten als Lateinlehrer für seine Kinder anstellen
ließ: Neuer Welt-Bott, 9. Theil, Augsburg/Graz 1727, Nr. 238–245, S. 56.

200 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



In der Kommunikation zwischen den ‚Scouts‘ aus Halle und potenziellen
Kandidaten kam es zu Missverständnissen. Bei den Rekruten wurden Hoffnungen
geweckt, die später enttäuscht wurden, ja man habe sie mit falschen Versprechen
und Lügen nach Halle gelockt. Dies behauptet Alexander Helladius, einer der ehe-
maligen Studenten am Collegium Orientale. Anastasios Michail und Nikolaos Mi-
chalitsis seien im Glauben belassenworden, dass Venedig ihr Reiseziel sei, Matthäos
Lefas und Theodoros Vassiliou hätten gedacht, nach Oxford gebracht zu werden.⁹⁸
Doch kann man Helladius nur bedingt Glauben schenken, weil er in seinem
hochpolemischen Traktat Status Praesens Ecclesiae Graecae von 1714 mit den Hal-
lenser Pietisten abrechnen und sie in ein negatives Licht stellen wollte. Gegen diese
Anschuldigungen spricht zudem, dass Ludolf unterstützungswillige orthodoxe
Kleriker wie Papamakarios in die Pläne eingeweiht hatte, dieser sich zudem für die
Verschickung von Anastasios Michail und Nikolaos Michalitsis aktiv eingesetzt hatte
und von ihrer Ankunft in Halle umgehend unterrichtet wurde.⁹⁹ Dass man sie zu
Sendboten pietistischer Glaubensauffassung ausbilden und für die Erweckung der
Ostkirche einspannen wollte, wird man ihnen sicher nicht eröffnet haben.

Der erste Rekrutierungserfolg Salchows und Adelungs – sie berichteten davon
bereits im Juli 1701 nach Halle – endete in einem Debakel. Wir erfahren nicht den
Namen oder die genaue Herkunft des Rekruten, nur dass er um die 30 Jahre alt war
und dass seine Verschickung wegen mangelnder Sprachkenntnisse (er beherrschte
nur Griechisch und Türkisch) sie vor Herausforderungen stellte.¹⁰⁰ Um dieses
Problem zu lösen, sollte er zusammen mit einem freigelassenen deutschen Katho-
liken, der 12 Jahre in der Sklaverei gehalten worden war, auf die Reise nach Halle
geschickt werden.¹⁰¹ Der rekrutierte Grieche wurde von Adelung für die einzelnen

98 Helladius 1714, S. 327 f. Auch katholische Missionare lockten im Osmanischen Reich junge ara-
bische Christen mit falschen oder übertriebenen Versprechungen an katholische Bildungsinstitu-
tionen, s. Ghobrial 2017a, S. 315 f.
99 Briefe von Ludolf an Papamakarios, 14. Oktober 1702 und 18. September 1703, in AFSt/H D23,
Bl. 56v-57v, 64v-65v. Im letzteren Brief bezeichnet Ludolf die beiden Studenten als Freunde des Abtes
(„τους φίλους της λογιοτιτός σου τον πάπα Νικολάον και τον κύριον αναστάσιον“).
100 „es ist ein feiner Mensch, hat noch zieml[iche]. studia, kan aber keine als die Griechische u.
türckische Sprache, welches uns die sorge macht, wie wir ihn mit bequemlichkeit doch fort bringen
mögen […] durch die Wallachey, Siebenbürgen u[nd]. Ungarn, über Wien […], daß demnach alles
leicht anzeige, wenn er nur lateinisch od deutsch sprechen könte“ (Adelung an Francke, aus Kon-
stantinopel, 25. Juli 1701, Stab/F 6,2/34: 7).
101 Informationen zum Begleiter des Griechen im Brief von Heinrich Wilhelm Bilstein an Francke,
Augsburg, 8. Januar 1703, AFSt/H F14, Bl. 435. Auch das Empfehlungsschreiben, das diesem ehema-
ligen Sklaven für seine Weiterreise von Unterstützern der Hallenser Pietisten in Nürnberg ausge-
stellt wurde, ist erhalten: Brief von Balthasar Schmidt an Francke, Nürnberg, vom 27. Januar 1703,
AFSt/H C750: 3.

2 Das Migrations- und Kommunikationsnetzwerk der Hallenser Pietisten 201



Reisestationen mit Empfehlungsschreiben ausgestattet.¹⁰² Er kam jedoch niemals
an, weil er in Venedig in der griechischen Gemeinde mit pro-katholischen Kreisen
in Kontakt gekommen und von seinem Vorhaben, nach Halle zu reisen, abgebracht
worden war.¹⁰³

Die Reise protestantischer Missionare oder ihrer ‚Proselyten‘ über Venedig und
allgemein durch das katholische Italien barg Risiken. In seinen Instruktionen vom
September 1700 hatte Ludolf davor gewarnt, Rekruten über diese Route reisen zu
lassen, „sonst dürffte er in Italien aufgefangen werden“, wohingegen er England für
den sichersten Weg hielt. Ludolf war gewiss mit dem Fall des aus Gotha in den
Orient entsandten Johann Michael Wansleben vertraut, einem Pionierprojekt
protestantischer Mission, an dem sein Onkel mitgewirkt hatte. Auf seiner Rückreise
aus Ägypten über Livorno 1665 war Wansleben nicht nach Gotha zurückgekehrt,
sondern hatte sich nach Aufenthalten in Florenz und Rom entschlossen, den ka-
tholischen Glauben anzunehmen und in den Dominikanerorden einzutreten.¹⁰⁴

Bei den nächsten Rekruten gingen Adelung und Salchow mit größerer Umsicht
vor. Der Priester aus Kefallonia Nikolaos Michalitsis und der aus Naoussa in Ma-
kedonien stammende Anastasios Michail, die sich zur Reise nach Halle entschlossen
hatten, wurden von Adelung persönlich begleitet. Sie reisten von Adrianopel über
die Walachei nach Hermannstadt, Ofen, Wien und Dresden nach Halle, wo sie im
August 1703 eintrafen.¹⁰⁵ Zwei weitere Rekruten, Matthäos Lefas aus Paros und
Theodoros Vassiliou, der von der Schwarzmeerküste stammte, wurden hingegen
überm Seeweg nach Amsterdam verschickt und trafen im Oktober 1703 in Halle ein.
Johannes Heymann hatte in Smyrna deren freie Überfahrt nach Amsterdam ar-
rangiert. Auch sie wurden von freigelassenen Sklaven, zwei Österreichern, begleitet
und unterstützt.¹⁰⁶ Ludolf veranlasste zudem, dass der in Amsterdam weilende

102 Erhalten ist etwa ein solches Schreiben, das an den Nürnberger Tuchmacher und Unterstützer
der Pietisten Samuel Schöpfs adressiert war: „daß ich ihm durch gegenwärtiges ersuche, über-
bringern dieses mit Rath und That an die Hand zu gehen. Es ist ein Griechischer Jüngling, so nach
Halle gehet, weiß aber unsere Sprache nicht […]. Sorget daß er mit der Land-Kutsche wol nach
Leipzig komme […]. Nebst diesen Griechenwerdet ihr auch einen Teutschen sehen, so hier ein Sclav
gewesen und von Gott aus der harten dienstbarkeit erlöset worden“ (Adelung an Schöps, aus
Konstantinopel, vom 27. Januar 1702, Stab/F 6,2/34: 5).
103 Moennig 1998, S. 307; Ludolf an Francke, 27. Februar 1703, AFSt/H D 23, Bl. 125v-128r, v. a. 126v.
104 Hamilton 2018, S. 11– 14.
105 Siehe die Briefe Adelungs an Francke aus Hermannstadt (4. Juli 1703), aus Wien (21. Juli 1703)
und aus Dresden (7. August 1703), in Stab/6,2/34: 11– 14.
106 Zu den zwei freigelassenen Sklaven, die Lefas und Vassiliou begleiteten, heißt es, sie seien „mit
guter recommendation und anderer Bedürffniß versehen wieder in Oesterreich als ihr Vaterland
nach ihrem Wunsch gereiset“ (Brief Francke an Chishull, 24. November 1703; Stab/F 1a/1 A: 1).

202 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



griechische Händler Andreas Nikolaou sich der beiden Griechen annahm.¹⁰⁷ Lefas
berichtete Francke später in einem lateinischen Brief, vielleicht eine im Unterricht
entstandene Schreibübung, von den Ängsten, die er bei der Seereise ausgestanden
hatte sowie davon, dass der ‚Scout‘ Adelung ihn in Adrianopel in der Schule ange-
sprochen und ihm ein Lateinstudium („de futuris maxime de Latinae linguae stu-
diis“) in Halle in Aussicht gestellt habe.¹⁰⁸

Etwa zeitgleich mit Adelung und seinen beiden griechischen Reisegefährten
war auch Ludolf aus London über Amsterdam nach Halle gereist, um den von ihm
in England rekrutierten Papa Serapheim aus Mytilene als weiteren Studenten an die
Saalestadt zu begleiten. Serapheim hatte in London bei der redaktionellen Über-
arbeitung des Neuen Testaments mitgewirkt und hatte auch dem Oxforder Greek
College angehört.¹⁰⁹ Nach demWeggang Serapheims aus Halle zu Beginn des Jahres
1704, dessen aneckender Charakter Konflikte verursacht hatte, wurde dieser von
Nikolaos Pauli oder Pavlou ersetzt, einem Händler (!) aus Kastoria in Makedonien,
der in Russland kommerziell tätig gewesen war, über den die Quellen ansonsten
kaum Informationen preisgeben. Die Regularien des Collegium Orientale sahen vor,
dass ausscheidende Mitglieder – wie für universitäre Kollegien üblich – möglichst
schnell ersetzt werden sollten und die Nachfolge vom Ausscheidenden zu organi-
sieren war.¹¹⁰ Die vorerst letzten Neuzugänge sind erneut den ‚Scouting‘-Tätigkeiten
Ludolfs in England zu verdanken. Nach der Auflösung des Greek College in Oxford
lotste er zwei Studenten von dort nach Halle, Eustachios Plakidas aus ‚Albanien‘, der
am 6. September 1705 in Halle eintraf, und als letzten Zugang Alexander Helladius
aus Larissa (Thessalien), der im Sommer 1706 ankam. Die beiden ersetzten Nikolaos

107 Sie erhielten bei diesem Händler einen Kredit über 10 Taler, mit denen sie ihre Reisekosten
decken konnten (Ludolf an Francke, aus Kopenhagen, 11. März 1704, AFSt/H D71, Bl. 135 f.). Vgl. Lu-
dolfs neugriechischen Brief an Andreas Nikolaou vom 25. April 1705, AFSt/H D23, Bl. 77v-79r.
108 Lefas an Francke, 18. Januar 1706, AFSt/H C809, B. 19–20. Die Rekrutierung in Lefas’ Schule
ereignete sich im September 1702. Die gleiche Schule in Adrianopel hatte auch Helladius besucht, s.
Makridis 2003, S. 37 f.
109 Anfang August 1703 war Francke bereits informiert, dass Adelung mit den zwei Griechen und
Ludolf mit Serapheim auf dem Weg nach Halle waren sowie dass zwei weitere Griechen überm
Seeweg anreisen würden, s. Brief Francke an Daniel Herrnschmidt, 10. August 1703, AFSt/H D 43a,
Bl. 400. Zur Kooperation von Serapheim und Ludolf Moennig 2003a. Serapheims Migration nach
Halle steht auch mit Vorwürfen in Zusammenhang, denen er in London ausgesetzt war. Man be-
schuldigte ihn, ein minderjähriges Mädchen vergewaltigt zu haben, weshalb er überstürzt aus
London nach Amsterdam geflohen war, s. Helladius 1714, S. 254.
110 Francke, Viertes Project, §3, S. 5. „Nicolaus Pauli, aus Castoria bürtig, welcher aus Rußland
anhero kam, da er seiner Professionwegen als ein Kaufmann sich aufgehalten hatte“ (Erzählung von
den vier Griechen, AFSt/H D 84, Bl. 318).

2 Das Migrations- und Kommunikationsnetzwerk der Hallenser Pietisten 203



Michalitsis, der 1705 über Venedig in die Heimat zurückgekehrt war, und Theodoros
Vassiliou, der 1706 abgereist war.¹¹¹

Gut dokumentiert sind auch weitere Rekrutierungsversuche, die jedoch ent-
weder scheiterten, weil es sich die Rekruten noch anders überlegten, oder weil
Francke keine Neuaufnahmen mehr zuließ – vermutlich wurde eine Anzahl von 6
griechischen Kollegiaten für ideal angesehen, die den 12 deutschen Kollegiaten des
Collegium Orientale zur Seite gestellt wurden. So interessierte sich etwa ein Grieche
aus Thessaloniki für das Studium in Halle: ein „braver Griechischer Jüngling, […]
welcher […] von seiner jugend auff mit Fleiß den studiis oblegen“. Dieser änderte
jedoch später seine Pläne wieder.¹¹² Im November 1705 berichtete Franckes Agent in
Venedig, Wilhelm Christian Schneider, der selbst am Collegium Orientale studiert
und dort mithilfe der griechischen Kollegiaten deren Sprache erlernt hatte, dass
mehrere Griechen in der Lagunenstadt hartnäckig bei ihm vorsprechen würden,
weil sie nach Halle wollten. Zunächst aufgrund des Schweigens von Francke und
später auf dessen explizite Anweisung hin erteilte Schneider ihnen jedoch eine
Absage und schickte keine weiteren Griechen nach Halle.¹¹³ Francke begründete
sein Zögern, die Griechen aus Venedig aufzunehmen, „weil die 5. so ich [in Halle]
habe, den H[errn]. Prof. Michaelis u[nd]. d[em]. gantzen Coll[egium]. Orient[ale].
allzuviel Verdruß gemachet, daher ich ihn die last [nicht] gern vermehrn will“.¹¹⁴
Was es mit dem Verdruss auf sich hatte, den die Griechen im Collegium Orientale
und besonders dessen Leiter, dem Professor für orientalische Sprachen Johann
Heinrich Michaelis (1668– 1738), bereiteten, wird noch zu erläutern sein.

Im Jahre 1708, als alle Griechen, die Ludolf und Adelung rekrutiert hatten,
wieder aus Halle abgereist waren, machte sich Francke erneut auf die Suche nach
einem Griechen, der die Redaktionsarbeit am Neuen Testament abschließen sollte,
die bis dahin Anastatios Michail versehen hatte. Francke entschied sich für Liverios
Kolettis aus Athen, dessen Bruder oder Verwandter Nicolaus Coletti im August 1710
in Halle in der Latina eingeschriebenwurde.¹¹⁵ Die Mitarbeit Kolettis, aber auch des

111 Helladius 1714, S. 319, 367; Moennig 1998, S. 314 f.; Makridis 2003, S. 158.
112 Brief Adelung an Francke, aus Rosetta, vom 19. August 1704, Stab/F 6,2/34: 17; „daß der Selani-
chische [aus Saloniki] Grieche, von dem ich aus Rosetto schrieb, nun nicht mehr kommen u[nd]. sich
einstellen möchte“ (Adelung an Francke, aus Konstantinopel, vom 9. August 1705, Stab/F 6,2/34: 38).
113 Es handelte sich um einen Priestermönch namens Grigorios von der Insel Skopelos („ein armer
Ιερομόναχο, [der] gut stil, und kein trotziges gemüth hatt; er ist 25 Jahre alt“), ferner um einen
Griechen aus Patmos, der das Schulgeld für die griechische Schule in Venedig nicht aufbringen
könne (Schneider an Francke, aus Venedig, 20./27. November 1705, Stab/F27/19: 20–21). Zu Schneiders
Neugriechischkenntnissen Moennig 1998, S. 313 f.
114 Francke an Ludolf, 21. März 1706, AFSt/H C 838: 28.
115 Siehe den Eintrag vom 18. August 1710 im Schulregister (AFSt/S L1, S. 247, Nr. 786). Zu Liverios
Kolettis und dessen Arbeit an der Hallenser Edition des Neuen Testaments Moennig 1998, S. 319.

204 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium



Anastasios Michail, die beide die Londoner Ausgabe von 1703 für die Hallenser
neugriechisch-altgriechische Edition des Neuen Testaments überarbeitet hatten,
wird im Vorwort anerkennend erwähnt. Dort heisst es zudem, dass Liverios aus
Venedig angereist sei und ein Priester war („Sacerdos Graecus“).¹¹⁶

Ziel der missionarischen Praktiken Adelungs und seiner Mitstreiter in Istanbul
war es, vielversprechende griechische Studenten nach Halle zu locken und inter-
konfessionelle Beziehungen zwischen Halle und der griechisch-orthodoxen Kirche
aufzubauen. Die jungen deutschen Missionare waren aber wohlgemerkt auch auf
anderen Tätigkeitsfeldern aktiv. Dazu gehörte die karitative Fürsorge für und reli-
giöse Kommunikation mit Sklaven und freigelassenen Sklaven, die aus dem Alten
Reich und aus Ungarn stammten und im Großen Türkenkrieg (1683– 1699) in Ge-
fangenschaft geraten und nach Istanbul deportiert worden waren. Dies war wohl-
gemerkt auch ein klassisches Tätigkeitsfeld jesuitischer Missionare am Bosporus,
die sich in den Sklaven-Bagnos um die Seelsorge und um die Befreiung von Sklaven
kümmerten.¹¹⁷ Dass den ersten griechischen Rekruten als Begleiter und ‚Aufpasser‘
österreichische und deutsche Freigelassene mit auf die Reise gegeben wurden, ist
oben zur Sprache gekommen. Aber sogar osmanische Muslime wurden von den
Pietisten missioniert. Zu ‚Gefolgsleuten‘ der Pietisten wurden in Istanbul etwa eine
„geweste Sclavin Anna“, die aus Ungarn stammte, der türkische Arzt Abdullah sowie
dessen Frau und Kind, ferner ein „barbier mit seinem Weib, auch ehemals scla-
ven“.¹¹⁸ Abdullah griff den jungen Deutschen auch finanziell unter die Arme.¹¹⁹ Als
Adelung 1705 den Missionsposten in Istanbul aufgab, kündigte er Schneider in Ve-
nedig eine Reisegesellschaft von insgesamt 9 Personen an, die ihn dorthin begleiten
würden. Abdullahs Frau brachte in der Lagunenstadt eine Tochter zur Welt, die
sogleich in der lutherischen Gemeinde am Fondaco dei Tedeschi getauft wurde,
wobei Schneider und der pietistisch gesinnte deutsche Händler in Venedig Johann
Jacob Pommer als Paten fungierten, in dessen Haus die Reisenden auch wohnten.¹²⁰

116 Η καινή Διαθήκη του Κυρίου και Σωτήρος ημών Ιησού Χριστού Δίγλωττος τουτ’ έστι, Το Θείον
Αρχέτυπον και η αυτού Μετάφρασις εις κοινήν διάλεκτον, Halle: Verlag des Waisenhauses 1710,
Praefatio von August Hermann Francke, unpaginiert.
117 Siehe zu diesem Tätigkeitsbereich den Bericht aus Konstantinopel des Jesuitenpaters Tarillon,
wie oben S. 175, Anm. 9, dort v. a. S. 5 f.
118 Adelung an Francke, aus Konstantinopel, 9. August/14. September 1705, Stab/F 6,2/34: 38, 40; aus
Venedig, 7. Januar 1706 Stab/F 6,2/42/II und an Schneider, aus Konstantinopel, 27. August 1705, Stab/F
6,2/34: 39.
119 Hollstein berichtete Francke, dass der„türck. Doctor H. Abdula […] unser guter Freund“ ihm 100
Taler geborgt habe (Hollstein an Francke, aus Konstantinopel, 19. März 1705, AFSt/H C102: 2).
120 „Mein werther Herr Abdula ist nun auch hier ankommen, u[nd]. ist gleich darauff seine Frau
liebste gar sehr glücklich eine junge Tochter genesen: der H[err] Joh: Jacob Pommer u[nd]. H.
Schneider sind darbey gevattern worden“ (Adelung an Francke,Venedig, 5. Februar 1706, Stab/F 6,2/

2 Das Migrations- und Kommunikationsnetzwerk der Hallenser Pietisten 205



Aus Nürnberg äußerte Adelung am 3. April 1706 Vorschläge, wie man diese Personen
in Halle unterbringen und wie der Arzt Abdullah dort eine Erwerbstätigkeit finden
könne. Danach verliert sich die Spur von Adelungs Reisebegleitern, die aber ver-
mutlich in Halle ankamen und wohl von den Pietisten versorgt und einquartiert
wurden. Der Brief aus Nürnberg ist „das letzte erhaltene, auf diesen Orientauf-
enthalt sich beziehende Schreiben nach Halle“.¹²¹

34: 47). Schneider war Hauslehrer der Pommer. Zu Türkentaufen Friedrich 2012, 2014. Zum pietis-
tischen Händler Johann Jacob Pommer in Venedig Ressel 2021, S. 481 ff. Abdullah und seine Familie
reisten auf einem Schiff der englischen Firma Turner nach Livorno und dann nach Venedig. Sie
reisten unabhängig von Adelung und den anderen, um keinen Verdacht zu wecken (Adelung an
Francke, aus „Venedig aus dem Lazareth“, 7. Januar 1706, Stab/F 6,2/34: 42/II).
121 Kriebel 1955, S. 63; vgl. Brief an Francke aus Nürnberg, 3. April 1706; Stab/F 6,2/34: 52.

206 Kap. I Voraussetzungen des Migrationsregimes im Ursprungs- und Zielterritorium


