
Claudia Weiss

Zarubežnaja Rossija –
eine Heimat zwischen den Welten

Die russische Emigration nach den Revolutionen von 1917 war mit ihren ein bis einein-
halb Millionen Flüchtlingen bei Weitem nicht die größte Flüchtlingsbewegung, die das
20. Jahrhundert weltweit zu verzeichnen hat. Allein an europäischen Flüchtlingen wur-
den nach dem Ersten Weltkrieg 9,5 Millionen gezählt. Während des Zweiten Weltkrieges
verloren an die sechzig Millionen Europäer ihre Heimat, wobei die Vertreibungen nach
Ende des Krieges nicht mitgezählt sind.1 Auch die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts
sah viele Millionen von Flüchtlingen, vor allem in Afrika, aber auch auf allen anderen
Kontinenten.

Trotzdem stellt die russische Emigration bis heute etwas Besonderes dar:
– Sie war die erste bürgerliche Emigration in dieser Größenordnung;
– sie dokumentierte die dauerhafte Entmachtung einer europäischen Elite, die einen

Wertekanon mit den anderen europäischen Mächten und ihren Eliten teilte;
– sie wurde zum Zeugnis, zum Mythos einer mit dem Ersten Weltkrieg untergegangenen

Welt – der des bürgerlichen, imperial orientierten Russland.
Die Stilisierung der russischen Emigration zu diesem Mythos ist das, was sie über Gene-
rationen hinweg am Leben erhalten und ihr vollständiges und spurloses Aufgehen in den
Gesellschaften der Gastländer bis heute verhindert hat. Die russischen Emigranten selbst
bezeichneten ihre Gemeinschaft, ihre Welt, als Zarubežnaja Rossija, als Russland jenseits
der Grenzen.

Im Folgenden möchte ich die Ursachen für die Entstehung der Zarubežnaja Rossija
kurz erläutern sowie einige ihrer prägenden Elemente skizzieren.2

Ausgelöst wurde der riesige Flüchtlingsstrom aus Russland durch die Oktoberrevolu-
tion 1917 und den anschließenden Bürgerkrieg. Der größte Teil der russischen Flüchtlin-
ge verteilte sich gen Westen über Europa, aber auch über die östlichen Grenzen des Lan-
des flohen ca. 150000 Menschen in den Fernen Osten, in die Mandschurei, nach China,
Japan und Korea.3 Die wichtigsten Zufluchtsländer in Europa waren zunächst einmal die

1 Michael M. Marrus: Die Unerwünschten. Europäische Flüchtlinge im 20. Jahrhundert. Ber-
lin /Göttingen /Hamburg 1999, S.9.

2 Meine Ausführungen basieren dabei auf meinem Buch: Claudia Weiss: Das Russland zwischen
den Zeilen. Die russische Emigrantenpresse im Frankreich der 1920er-Jahre und ihre Bedeutung
für die Genese der „Zarubežnaja Rossija“. Hamburg / München-Ebenhausen 2000.

3 Eugene M. Kulischer: Europe on the Move. War and Population Changes, 1917−1947. New York
1948, S. 55.



Weiss: Zarubežnaja Rossija 157

Anrainerstaaten Russlands, so Polen, durch das 1920 rund eine Million russischer Flücht-
linge gezogen sein sollen, von denen aber nur wenige auf Dauer blieben. In Deutschland,
insbesondere in Berlin bildete sich das erste große Zentrum der russischen Flüchtlinge:
Gut 500000 wurden hier Anfang der 1920er-Jahre registriert, mehr als irgendwo anders.4

Die Gruppe der Flüchtlinge war heterogen. Ehemalige Militärs der Weißen Armee und
der ehemaligen zarischen Armee fanden sich unter ihnen genauso wie Zivilisten. Mit-
glieder des Adels, Bauern und Juden zählten zu ihr. Der größte Teil jedoch gehörte den
bürgerlichen Mittelschichten an. So wurden die russischen Emigranten in der Forschung
häufig als eine eigene, wenn auch nicht perfekte Gesellschaft betrachtet. Schon ihre so-
ziale Struktur sprach dafür: Fast alle gesellschaftlichen Schichten des vorrevolutionären
Russland waren in der Emigration vertreten, wenn auch nicht in denselben Proportionen
wie in Russland. Das Bildungsniveau der Emigranten lag eindeutig höher als der statisti-
sche Durchschnitt. Ungefähr zwei Drittel der erwachsenen Emigranten hatte eine weiter-
führende Ausbildung genossen, praktisch alle verfügten über eine Schulbildung, und ein
Siebtel konnte einen Universitätsabschluss vorweisen. Der Anteil von Akademikern und
anderen Angehörigen der Intelligencija war überdurchschnittlich hoch.5 Mit ihnen hatte
Russland einen wesentlichen Teil seiner gesellschaftlichen Eliten verloren.

Aber auch die Emigranten hatten einen furchtbaren Verlust zu verzeichnen: ihre Hei-
mat. Viele Konsequenzen waren damit verbunden: Der Verlust des Sprach- und Kultur-
raumes, physische und psychische Belastungen als Folgen des Krieges und der Flucht,
zerrissene Familien, wirtschaftliche Not, die Entwertung ihres früheren sozialen Status
etwa durch Nichtanerkennung von Diplomen in den Gastländern sowie die ungewohn-
ten Herausforderungen des neuen Lebens. Viele Emigranten gerieten über diese funda-
mentalen Umwälzungen in ihrem Leben in tiefe Identitätskrisen. Verstärkt wurden diese
Krisen noch dadurch, dass sich im neuen Sowjetrussland eine völlig neue Gesellschaft
konstituierte, die eine Rückkehr kaum vorstellbar machte und den Verlust der alten Welt
umso deutlicher aufzeigte. Umso verständlicher war es, dass die Menschen zusammen-
rückten und im Miteinander neuen Halt suchten.

Doch eine Gesellschaft macht noch keine Gemeinschaft. Dazu bedarf es einer iden-
titätsstiftenden Idee, um die sich die Mitglieder einer Gemeinschaft finden können und
die ihnen bei der Ausformung einer kollektiven Identität hilft. Für die Russen in der
Fremde kristallisierte sich sehr schnell ihre spezifisch russische Kultur als identitätsstiften-
de Idee heraus, und bald wurde sie zum Fundament der entstehenden Exilgemeinschaft,
der Zarubežnaja Rossija.

Darauf, wie der Begriff russische Kultur in der Emigration verwendet wurde, gibt
Klaus Städtke in seinem Aufsatz „Kultur und Zivilisation“ Hinweise. Er kommt zu der

4 Ebd., S. 54; Madeleine de Bryas: Les peuples en marche. Les migrations politiques et écono-
miques en Europe depuis la guerre mondiale. Paris 1926, S.78; Marrus, Die Unerwünschten,
S.60.

5 Alexander Rekow hält in seinem Aufsatz, „Die russische politische Emigration. Altmonarchisten,
Menschewiken, Trotzkisten, Wlasow-Soldaten, Neuemigranten“, in: Berichte und Informatio-
nen 9 (1954), S. 5−6, die soziale Struktur der russischen Emigration für eine Besonderheit ge-
genüber anderen Exilgemeinschaften. Auch Marc Raeff sieht in „Russia Abroad. Cultural History
of the Russian Emigration“, 1919−1939. New York, Oxford 1990, S.26, die Bedeutung der
sozialen Struktur für die starke eigene gesellschaftliche Prägung der Emigranten.



158 II. Vorträge 2006

Erkenntnis, dass zu Beginn des 20. Jahrhunderts der russischen Kultur ein von der rus-
sischen Intelligencija getragenes idealistisches Konzept zu Grunde lag. Es ging von einer
kulturgeschichtlichen Sonderrolle Russlands gegenüber Europa aus und propagierte zu-
gleich eine nationale, als geistig titulierte Kultur. Diese Auffassung wandte sich gegen eine
reale, geschichtlich gewordene Kultur. Als gemeinschaftstiftendes Element wurde so eine
„volkstümlich“ verklärte „nationale Kultur“ postuliert, deren Grundlage die Religiosität
sowie die Entwicklung von Literatur, Kunst und religiöser Philosophie bildete.6

Wie formierte sich nun diese Exilgemeinschaft in der Fremde um ihre spezifisch rus-
sische Kultur?

Hier zeigen sich drei Ebenen:
1. das Schaffen von realen Kulturräumen und Aktivitäten
2. die Kommunikation über diese Räume und Aktivitäten
3. das Tradieren der durch die Kommunikation definierten verbindenden Werte.

Als eine „große Karawanserei“ bezeichnete der Dichter Vladimir Chodasevič das russische
Berlin der frühen Zwanzigerjahre.7 Quasi über Nacht überfluteten Hunderttausende rus-
sische Flüchtlinge Berlin und machten es zu ihrem ersten Zentrum, der Ersatzhauptstadt
ihres Ersatz-Russlands, der Zarubežnaja Rossija. Binnen kürzester Zeit sprossen in Berlin
russische Institutionen wie Pilze aus dem Boden. Verlage entstanden, Theater, Zeitungen,
Berufsvereinigungen, russische Schulen und Kirchen. Russische Restaurants und Kanti-
nen belebten die Straßen von Charlottenburg und Wilmersdorf, russische Ärzte und An-
wälte boten ihre Dienste an, russische Krämerläden versorgten die Emigranten mit dem
Nötigsten an ihnen vertrauten Waren. Eindrucksvoll präsentiert die von Karl Schlögel
herausgegebene Chronik der russischen Emigration in Deutschland die überwältigende
Vielfalt des gesellschaftlichen und kulturellen Lebens, das sich in Berlin ausbreitete.8 Für
die Emigranten entstand so ein Auffangnetz, das sie gegen die harte Realität des frem-
den Landes abfederte. Gerade Berlin bot vor der Währungsreform 1923 jenen russischen
Flüchtlingen, die noch über Kapital verfügten, aufgrund der galoppierenden Inflation
recht passable Lebensumstände. So konnten sich einige von ihnen noch einige Zeit der
trügerischen Hoffnung hingeben, auf gepackten Koffern sitzend nur darauf zu warten,
dass der Weg zurück sich auftat. Und die Zeit bis dahin verbrachten sie mit kulturellen
Aktivitäten.

Bei wem sich nun vor dem inneren Auge das Bild von rund 500000 kulturschaffen-
den Russen im Berlin der frühen Zwanzigerjahren entfaltet, der ist bereits ganz dem
Mythos der Zarubežnaja Rossija erlegen. Tatsächlich handelte es sich immer nur um eine
Minderheit von Emigranten, die aktiv das gesellschaftliche und kulturelle wie auch das
politische Leben der russischen Emigration gestalteten. Daran Teil hatten aber unendlich
viele mehr.

6 Klaus Städtke: Kultur und Zivilisation. Zur Geschichte des Kulturbegriffs in Russland. In: Chris-
ta Ebert (Hrsg.): Kulturauffassungen in der literarischen Welt Russlands. Kontinuitäten und
Wandlungen im 20. Jahrhundert. Berlin 1995, S.18−46, S.41f.

7 Karl Schlögel: Berlin – Ostbahnhof Europas. Russen und Deutsche in ihrem Jahrhundert. Berlin
1998, S. 78.

8 Karl Schlögel u. a. (Hrsg.): Chronik russischen Lebens in Deutschland 1918−1941. Berlin 1999.



Weiss: Zarubežnaja Rossija 159

Hier kommen wir zum zweiten Punkt, der Kommunikation über die Räume und Akti-
vitäten der russischen Emigration. Die Emigrantenpresse spielte dabei eine zentrale Rolle.
Über Tausend verschiedene Zeitungen und Zeitschriften haben die russischen Emigran-
ten während der Zwischenkriegszeit in ihren vielen Gastländern weltweit auf den Markt
gebracht. Einige von ihnen erschienen die ganzen Zwanzigerjahre hindurch, andere ka-
men nur wenige Male heraus. Die größten Tageszeitungen erschienen in Berlin, Paris,
Prag und Riga. Schnell kristallisierte sich Paris als das Zentrum der russischen Exilpresse
heraus. Allein in den Zwanzigerjahren erschienen hier fast 200 verschiedene Periodika. Sie
erfassten alle Bereiche des Lebens der Emigranten, von Alltagsfragen über Kulturthemen,
politischen Diskussionen, philosophischen Exkursionen bis hin zu leichter Unterhaltung
in Form von Illustrierten und Kreuzworträtseln.9 Insgesamt rangierte dabei die Kommu-
nikation unter den Emigranten durch ihre Presse noch vor der Information, die sie bot.
Das Leben außerhalb der russischen Kolonien wurde meist nur schlaglichtartig beleuch-
tet, den größten Raum in den Presseprodukten nahmen Fragen und Bedürfnisse der russi-
schen Emigranten ein. Sehr typisch für die Zeitungen war eine selektive Berichterstattung,
die fast ausnahmslos Ereignisse und Themen zum Gegenstand hatte, welche entweder die
Sowjetunion direkt betrafen oder einen Bezug zu ihr zuließen. Auf jeden Fall aber suchten
die Zeitungen immer einen Anlass zur Reflektion der eigenen Situation im Exil. Auf ge-
sellschaftlicher und kultureller Ebene und bei emigrantenpolitischen Auseinandersetzun-
gen diente die Presse in erster Linie der Kommunikation untereinander. Gleichzeitig hielt
sie damit die Emigranten von fremden Einflüssen ihrer Umgebung fern. Integration, gar
Assimilierung in die Gastgesellschaften wurde abgelehnt: Man ließ sich nicht auf die neue
Umgebung ein, was sowohl Ausdruck als auch Bestätigung in der Presse fand. Damit trieb
die Presse die Konstituierung der Zarubežnaja Rossija enorm voran.

Bis sich allerdings aus den russischen Flüchtlingen eine wirkliche russische Exilgemein-
schaft bilden konnte, verging einige Zeit. Der Verlust der realen Heimat musste als mög-
licherweise dauerhafter Zustand ins Bewusstsein vordringen. Die junge Sowjetunion bzw.
das junge Sowjetrussland trug dazu wesentlich bei. Die sowjetischen Erlasse von Oktober
und Dezember 1921, die eine Registrierung durch sowjetische Behörden als Vorausset-
zung des Beibehaltens der russischen Staatsbürgerschaft forderten, sowie die diplomati-
sche Anerkennung Sowjetrusslands durch Deutschland 1922 machten mit einem Schlag
Hunderttausende Russen zu Staatenlosen und führten ihnen ihr Schicksal nochmals in
seinem ganzen Ausmaß vor Augen.

So schrieb Mark Višnjak 1922 in den „Sovremennye Zapiski“: „Es entstehen zwei ver-
schiedene Russlands: ‚Das Russland, das in Russland geblieben ist‘, das echte, das eine Zu-
kunfthat,unddas irreale, vergangene, stilleRussland,das emigrantische ‚RusslandNr.2‘.“10

Als Frankreich dem deutschen Beispiel folgte und im Oktober 1924 die Sowjetunion
anerkannte, wurde auch dort der Nansenpass zur Regel für die Emigranten, wenn sie
nicht den Schritt der Einbürgerung wagen wollten oder konnten. Die Einbürgerung zer-
störte jedoch die Hoffnung auf Rückkehr. Diese Hoffnung konnte nur in der Pflege und

9 Eine eingehende Analyse der russischen Presselandschaft in Frankreich findet sich in: Weiss, Das
Russland zwischen den Zeilen, S. 56−147.

10 Mark V. Višnjak: Na rodine. My i oni. In: Sovremennye Zapiski. 1922. Kn. 10, S.324−343, hier
S.325.



160 II. Vorträge 2006

Wahrung der eigenen, der russischen Kultur, ihrer Sprache, Kunst und Religion bewahrt
werden, wie die „Sovremennye Zapiski“ betonten: „Wenn es irgendwann zur Versöhnung
der ‚zwei Russlands‘ kommen wird, dann wird die erste Brücke die der Literatur und der
Kunst sein, die Vereinigung zweier Enden einer einzigen, unnütz zerrissenen Kette.“11

Aber was ist nun eigentlich dieses Russland Nr. 2, die Zarubežnaja Rossija? Am besten
lässt sie sich als eine vorgestellte Gemeinschaft – imagined community – im Sinne der
Definition von Benedict Anderson verstehen. Vorgestellt, da ihre Mitglieder die meisten
anderen niemals kannten, ihnen niemals begegneten oder auch nur von ihnen hörten,
aber im Kopf eines jeden die Vorstellung ihrer Gemeinschaft existierte. Eine Gemein-
schaft, weil sie, unabhängig von realer Ungleichheit, als „kameradschaftlicher“ Verbund
von Gleichen verstanden wurde.12 In diesem Ansatz liegt eine dialektische Verbindung
zwischen dem Entstehen der Exilgemeinschaft und einem in der Emigration stark auf-
flammenden Nationalismus nahe. Anderson versteht auch die Nation als vorgestellte
Gemeinschaft. Ein nationales Bewusstsein spielte für die Entstehung der russischen Exil-
gemeinschaft eine wichtige Rolle. Die Gemeinschaft konnte so bei der Herausbildung
ihrer kollektiven Identität auf ein bereits vorhandenes, spezifisch ausgebildetes nationales
Bewusstsein zurückgreifen. Zudem förderte die Gemeinschaft wiederum verstärkt natio-
nalistische Tendenzen unter ihren Mitgliedern.

So ist die Zarubežnaja Rossija ein Ausdruck einer kollektiven Identität, die den rus-
sischen Emigranten, die ihre Heimat und ihre frühere Identität weitestgehend verloren
haben, eine neue, wenn auch nur vorgestellte Heimat bot, die deshalb aber nicht weniger
real war.

Das Gefühl, nicht allein in dieser schweren Lebenslage eines Flüchtlings zu sein, half
schon. Noch mehr half es zu wissen, mit anderen Gemeinsamkeiten zu teilen. Alltäg-
liche Sorgen ebenso wie kulturelle Werte, oder aber Erinnerungen an die Vergangen-
heit, die verlorene Heimat. Dies sind die wesentlichen identitätsstiftenden Bausteine der
Zarubežnaja Rossija: ein gemeinsames national geprägtes Kulturverständnis und eine kol-
lektive Erinnerung an die frühere Heimat.

Das Definieren und Tradieren dieser Bausteine bildete die dritte Formierungsebene
der Zarubežnaja Rossija. So wie sich Teile der vorrevolutionären Intelligencija gegenüber
dem Westen abgegrenzt hatten, so distanzierte sich die russische Exilgemeinschaft von
der historischen Realität, welche die sowjetische Herrschaft geschaffen hatte. Indem die
Exilgemeinschaft die Kulturtraditionen der vorsowjetischen Intelligencija konservierte,
grenzte sie sich von Sowjetrussland ab und stilisierte sich gleichzeitig zur „Hüterin der
wahren russischen Kultur“. Zudem grenzte sich die Zarubežnaja Rossija durch die starke
Betonung ihrer Kultur von der Gesellschaft ihres jeweiligen Gastlandes ab. Wesentliche
Schritte der Integration ließen sich nur schwer mit der Teilhabe an der Zarubežnaja Ros-
sija vereinbaren. Etwa das Erlernen und möglichst konstante Sprechen in der Sprache des
Gastlandes. Vladimir Nabokov beispielsweise sprach kein Deutsch, obwohl er 15 Jahre

11 Michail Ossorgin: Russkie žurnaly. In: Sovremennye zapiski. 1924. Kn. 22, S.426−433, hier
S.433.

12 Benedict Anderson: Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of National-
ism. London /New York 1995, S.5−7.



Weiss: Zarubežnaja Rossija 161

seines Lebens in Berlin verbrachte (1922−1937). Ein weiterer Punkt zur Integration war
der Kontakt mit der Bevölkerung des Gastlandes. Sehr viele der russischen Emigranten
konnten in ihrer Karawanserei nahezu ohne direkte Kontakte zu Deutschen auskommen.
Sie verfügten ja über eine russische Infrastruktur in speziellen Stadtvierteln. Paris zeigte
ein ähnliches Bild. Da man auch vermehrt Schulen ins Leben rief, konnten selbst die
Kinder von der Gesellschaft und den Einflüssen des Gastlandes weitgehend ferngehalten
werden. Auch grenzte die Religion ab. Russisch-orthodoxe Kirchen wurden zu Anlauf-
plätzen der Emigranten, die die Menschen weit über religiöse Belange hinaus zusammen-
brachten.13

Darüber hinaus bot die Zarubežnaja Rossija ihren Mitgliedern eine persönliche ideelle
und soziale Aufwertung. Ungezählte Klischees beeinflussten die Außenwirkung der Emi-
granten: russische Gräfinnen als Garderobenfrauen, Fürsten als Taxichauffeure, Offiziere
als Kellner, Kosaken als Gepäckträger oder junge Damen der gehobenen Gesellschaft als
Models. Sie verliehen jedem einzelnen Emigranten leicht eine Aura von vergangenem
Glanz und einem edlen, gebildeten Kern unter einem von unverschuldeter Not gezeich-
neten Äußeren. Dabei waren sich die Emigranten selbst ihrer Zugehörigkeit zu einer
von ihren kulturellen Werten durchdrungenen und mit entsprechendem Stolz erfüllten
Gemeinschaft bewusst. Anders gesagt: Der einfache russische Arbeiter am Fließband von
Renault konnte seinen gefühlten sozialen Status aufwerten dank seiner Zugehörigkeit
zur Zarubežnaja Rossija, die er z.B. durch das Lesen einer russischen Emigrantenzeitung
während der Pause oder etwa durch die Einnahme seines Mittagessens in einer russischen
Kantine zum Ausdruck brachte. Auch die Emigrantenpresse generierte dieses Bild: „Wer
ist er? Jurist? Dragoner? Ingenieur? Beamter für Sonderaufträge? Seemann?… Pilot?…
Oder Gymnasiallehrer? Welches war sein ‚b‘ (byvšij) Unbekannt… Aber jetzt ist er ein
großartiger Taxifahrer, kennt Paris auswendig, ist immer höflich mit seinen Kunden und
schimpft niemals, wenn man ihm ein schlechtes ‚pour boire‘ gibt… ‚Pour boire‘… Trink-
geld… Nun, daran kann er sich noch nicht gewöhnen. Trinkgeld zu geben war zu seiner
Zeit wesentlich einfacher als heute ‚pour boire‘ zu bekommen…“14

Bilder dieser Art tradierte die Zarubežnaja Rossija. Ihr Wertekanon, der sich ab Mitte
der Zwanzigerjahre immer deutlicher herausbildete, fasste neben einem höflichen und
guten Benehmen auch ein möglichst hohes Bildungsniveau, das weit reichende Kenntnis-
se der russischen Kultur, insbesondere der Literatur einschloss. Zur Zarubežnaja Rossija
zu gehören, heißt so – sogar noch bis heute – ein bisschen anders zu sein als andere. Mit
einem Fuß zwischen den Welten zu stehen.

13 Einen hervorragenden Überblick und ein umfassendes Bild der russischen Emigranten der Zwi-
schenkriegszeit in Frankreich bietet Catherine Gousseff in: L’exil russe. La fabrique de réfugié
apatride. Paris 2008.

14 Russkie šofery v Pariže. In: Illjustrirovannaja Rossija. 1927. Nr.94.


