
Peter C. Pohl

Literarische Mobilität und Theoriepolitik.
Claude Lévi-Strauss’ Traurige Tropen (1955)

1 Die politische Karriere überschlagen

Ein junger Politiker und Pädagoge, ein agrégé der Philosophie, der seine Lehr-
jahre in der französischen Provinz verbringt, biegt ab.1 Er verlässt sowohl die po-
litische Laufbahn, seine Herkunftsdisziplin als auch seine Heimatnation – zuvor
allerdings abrupt die Straße. Claude Lévi-Strauss, ambitionierter 25-jähriger Kan-
didat der sozialistischen Partei, befindet sich auf Wahlkampftournee im Départe-
ment Landes. Er sitzt am Steuer des 5 CV, der ihn und zwei weitere Personen zu
einer Veranstaltung bringen soll. Seine Liebe zur Geschwindigkeit ist groß, der
Unfall schwer. Der Citroën Trefle kommt vom Weg ab, überschlägt sich, fliegt
über den Graben. Der Lenker wird keine Erinnerung an den Unfall und die
nächste Stunde haben. Einer der Mitfahrer – es handelt sich um Lévi-Strauss’
Schwager, den späteren französischen Industrieminister und Präsidenten des Au-
toherstellers Renault, Pierre Dreyfus – erbricht Blut und erleidet eine Gesichtsläh-
mung. Die dritte Person ist seine Schwester, Lévi-Strauss’ erste Frau Dina. Wie
durch ein Wunder kommt sie, die Claude als Philosophin und Anthropologin
nach Brasilien und auf Exkursionen begleiten wird, heil aus dem Geschehen.
Rasch kursiert die drastisch ausgeschmückte Meldung in den Medien. Sie er-
schreckt Parteigenossen und beschädigt die ohnehin schwache Kandidatur des
Lenkers. Denn Lévi-Strauss ist nicht ermächtigt, das Auto, das womöglich Dreyfus
gehört, zu steuern. Er hat keinen Führerschein. Ein Pamphlet, das Lévi-Strauss
aufbewahrt hat, spottet:

Vous voulez diriger, vous, le char de l’État
Et vous ne saver pas menez votre voiture
Hélas! Vous l’avez mise en piteux état
En allant pérorer sur la cité future.
Vous vous êtes aussi démoli la figure
Et nous regrettons fort ce fâcheux accident
Mais nous doutons de vous et de votre talent

 Ich bedanke mich bei Doris Eibl für den Hinweis auf diesen Unfall und die Lévi-Strauss-
Biographie Loyers; vgl. zum Folgenden Emmanuelle Loyer: Lévi-Strauss. Paris 2015, S. 103–105;
Loyer behauptet allerdings, das Auto habe Lévi-Strauss gehört und sei unversichert gewesen.
Lévi-Strauss dagegen bezeichnet Dreyfus als Besitzer des 5 CV in Claude Lévi-Strauss, Didier Eri-
bon: De près et de loin. Suivi d’un entretien inédit deux ans après. Paris 1991, S. 24.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111179940-004

https://doi.org/10.1515/9783111179940-004


Monsieur le professeur, il faut bien le dire
Avant de nous guider, apprenez à conduire.2

Der Unfall zu Beginn des Jahres 1933 könnte als eine im Nachhinein amüsante
Anekdote abgetan werden. Eine Jugendsünde des honorigen Doyens der struktura-
listischen Anthropologie. Gleichwohl ist sie bei näherem Besehen in mehrerlei Hin-
sicht aussagekräftig. Zunächst ist sie aufgrund der realen Umwege, die sich aus
diesem Verfahren für Lévi-Strauss ergeben, relevant. Retrospektiv führt er in
einem Interview den Unfall als Grund an, weshalb er die Politik aufgegeben habe.3

Sein Weg wird ihn im Jahr 1934 nach Brasilien und in die Ethnographie führen.
Sodann lässt sich fragen, welchen Einfluss das Funktionieren moderner Verkehrs-
mittel oder technische sowie andere Unzulänglichkeiten bei der Mobilität auf das
Schicksal westeuropäischer und insbesondere jüdischer Intellektueller im Zeitalter
der Extreme4 nahmen. Verwandte Fälle, wenn man an Brasilien-Reisen in den
1930er und 1940er Jahren denkt, wären Vilém Flusser und Stefan Zweig.5 Schließ-

 [„Sie wollen den Staatswagen lenken, Sie, / Und wissen nichtmal, Ihr eigenes Auto zu steuern. /
Leider! Sie haben es in schlechten Zustand gebracht. / Während Sie über die künftige Gesellschaft
sinnierten, / Haben sie sich auch Ihre Gestalt demoliert. / Zwar bedauern wir diesen unglückli-
chen Unfall sehr. / Aber wir zweifeln doch an Ihnen und Ihrem Talent. / Herr Professor, es muss
gesagt werden: / Bevor Sie uns führen, lernen Sie erst einmal fahren.“] Anonym zit. nach Loyer:
Lévi-Strauss, S. 104.
 Vgl. Lévi-Strauss, Eribon: De près et de loin, S. 24.
 Eric Hobsbawm: Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts. München,
Wien 1995.
 Die Unterschiede zwischen den dreien sind frappant: Zweig war ein globaler Schriftstellerstar,
der luxuriös reiste und vom Vargas-Regime begeistert empfangen wurde. Er kam wie Lévi-
Strauss das erste Mal vor dem 2. Weltkrieg nach Brasilien; Flusser gelangte über London unter
prekären Umständen dagegen erst 1940 nach Brasilien, während seine Familie in den Nazi-
Konzentrationslagern umgebracht wurde. Lévi-Strauss’ Überfahrten waren erst luxuriös, dann
frugal. Ihre Schilderungen Brasiliens fallen unterschiedlich aus. Während Zweig das Regime
nicht kritisiert, einer imperialen europäischen Idee anhängt und die Städte nach dem Grad ihrer
Europäisierung bewertet – er schätzt Rio de Janeiro und weniger São Paulo –, dreht Lévi-Strauss
die Wertung um, er hebt die emblematische urbane Dynamik der paulinischen Metropole her-
vor. Einige Textpassagen von Zweigs Brasilien-Buch, Brasilien. Ein Land der Zukunft (1941), und
insbesondere der Reisebeschreibung, die 1937 erschien, und den Traurigen Tropen sind nahezu
austauschbar bis auf diesen einen, aber entscheidenden Punkt: die Bewertung des Gesehenen.
Und während Flusser gerade in den (auch sprachlichen) Vermischungen des modernen Brasili-
ens eine nomadische Kultur erkennt und darin Optionen sieht, auf die kulturell-technischen Ver-
änderungen der Gegenwart einzugehen, versucht Lévi-Strauss, wie ich zu zeigen hoffe, durch
Kulturanalyse auf kulturelle Universalien zu stoßen und ein Innehalten zu provozieren.

60 Peter C. Pohl



lich, und eng mit diesen beiden Punkten verbunden, schöpft Lévi-Strauss deren
Potenzial – also: das biographische und intellektuellengeschichtliche Element
des (Ver-)Fahrens – in seinem Reisebericht Traurige Tropen aus. Zwischen der
technischen Mobilität des 20. Jahrhunderts und einer seiner folgenreichsten
Kulturtheorien, dem Strukturalismus, bestehen zahlreiche theoriepolitische
Verbindungen.

Unter Theoriepolitik rubriziert der Essay diverse Aspekte. Auf der einen Seite
orientiere ich mich hierbei an Publikationen, die ein gleichlautendes Konzept nut-
zen.6 Sowohl der Philosoph Thomas Schäfer als auch die Pädagogen Christian Gra-
bau und Markus Rieger-Ladich zeigen in ihren Studien zur French Theory, dass
Michel Foucaults und Jacques Rancières Theorien eine politische Dimension besit-
zen, was sie an der sprachlichen Ausgestaltung der Ansätze darlegen. Schäfer konze-
diert Foucault eine „anarchische[] Form von Subjektivität“7, die nicht argumentativ
‚überzeugen‘, sondern durch Techniken sprachlicher Darstellung zu alternativen
Sichtweisen ‚überreden‘ möchte: Foucaults ‚Kunst‘ bestehe darin, „eine Person von
sich selbst, d. h. von ihrer Meinungsposition abzubringen, indem die Voraussetzun-
gen ihrer Meinungsbildung geändert werden.“8 Foucaults Perspektivismus ist eine
Konsequenz seiner an Nietzsche geschulten Einsicht in die historische Bedingtheit
von Wahrheit. Theoriepolitik meint hier, sich mit ironischem Sprachgebrauch über
vermeintlich normative, letztlich machtbasierte und kontingente Regeln der Wahr-
heitsproduktion hinwegzusetzen und den Leser anzuregen, Gleiches zu tun. Georg
W. Bertram und Stefan Blank haben Schäfers Beobachtungen im Anschluss für den
philosophischen Diskurs der jüngeren Gegenwart generalisiert: Mangels eines über-
greifenden Rationalitätsstandards ist es nicht mehr möglich, sich zwischen Theorien
zu verständigen. Vielmehr ist bereits die Theorieformulierung ein politischer Akt
der Abgrenzung von anderen Ansätzen.9 Theoriepolitik bedeutet demnach auch das
Theorien implizite Moment, alternierenden Konstrukten Wahrheitsfähigkeit abzu-
sprechen, ohne dies begründen zu müssen – und, folgt man den Autoren, zu kön-

 Vgl. Thomas Schäfer: Reflektierte Vernunft. Michel Foucaults philosophisches Projekt einer an-
titotalitären Macht- und Wahrheitskritik. Frankfurt/Main 1995; Christian Grabau, Markus Rieger-
Ladich: Formexperimente als Theoriepolitik. Zu den Schreibstrategien Jacques Rancières. In:
Jacques Rancière: Pädagogische Lektüren. Hg. von Ralf Mayer, Alfred Schäfer, Steffen Wittig.
Wiesbaden 2019, S. 71–89; Georg W. Bertram, Stefan Blank: „Theoriepolitik“ – das Widerspiel der
Diskurse. In: Undarstellbares im Dialog. Facetten einer deutsch-französischen Auseinanderset-
zung. Hg. von Thomas Bedorf u. a. Amsterdam 1997, S. 103–115.
 Schäfer: Reflektierte Vernunft, S. 61.
 Ebd., S. 81, Hervorh. im Original.
 Vgl. Bertram, Blank: Theoriepolitik.

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 61



nen. Grabau und Rieger-Ladich verwenden ein damit kompatibles, wenngleich an-
ders nuanciertes Verständnis von Theoriepolitik. Sie konzentrieren sich auf die politi-
sche Dimension von Rancières Montagetechnik in dessen früher sozialgeschichtlicher
Arbeit Die Nacht der Proletarier. Die Studie zur Juli-Revolution führt politische und
literarische Zeugnisse von Arbeiterinnen und Arbeitern an und verwendet eine Dar-
stellungsform, die das Macht-Wissensgefälle zwischen Autor (Rancière) und Gegen-
stand (den nächtlich diskutierenden und schreibenden Proletarierinnen und
Proletariern) reduziert bzw. zu annullieren sucht. Rancière, so Grabau und Rieger-
Ladich, versuche Egalität „gerade nicht argumentativ nachzuweisen, sondern
wählt sie als Prämisse seiner thematisch breit gestreuten Analysen.“10 Seine Studie
will Gleichheit nicht begründen, sondern präskribiert sie durch ihre Repräsentati-
onsweise. Allerdings berge die subversive Fähigkeit der Literatur, Stimmen para-
taktisch zu reihen und über Polyphonie Gleichheit zu simulieren, die Gefahr, über
die literarische Konstruktion „das Wagnis der politischen Aktion“11 zu vergessen.

Auf der anderen Seite haben diverse Arbeiten von Steffen Martus mein Vor-
gehen beeinflusst. Zwei seien hier besonders hervorgehoben: In seiner Habilitati-
onsschrift zur Werkpolitik untersucht Martus am Beispiel der Literaturgeschichte
kritischer Kommunikation von Klopstock bis George, wie Autoren über ihre literari-
schen Werke, über Texte und Paratexte an ihre Leserschaft appellieren und Nachfol-
gekommunikationen antizipieren, präfigurieren und organisieren.12 Werkpolitiken,
so könnte man in sehr grober Vereinfachung sagen, zielen darauf ab, eine „selekti-
onslose Aufmerksamkeit“13 zu provozieren und zu stimulieren und so die Rezeption
an sich zu binden. Martus hat mit Carlos Spoerhase überdies eine praxeologische Stu-
die zur Geistesarbeit vorgelegt und darin in mehreren Kapiteln Praktiken der Theorie
analysiert. Die Autoren begründen überzeugend, weshalb „Theorie als eine dynami-
sche Praxis“14 aufzufassen ist, die u. a. „zwischen Einzelbeobachtungen und Genera-
lisierungen“15 oszillieren kann. Und im Kapitel Theoretisieren und Publizieren16

unterstreichen sie die Bedeutung der Publikationsform für die Formierung und Dis-

 Grabau, Rieger-Ladich: Formexperimente, S. 75, Hervh. im Original.
 Ebd., S. 86. Dass diese Gefahr Rancière nicht unbekannt geblieben ist, zeigen diverse seiner Pu-
blikationen: vgl. nur Jacques Rancière: Politik der Literatur. Übers. von Richard Steurer-Boulard.
Wien 2008; Ders.: Die stumme Sprache. Essay über die Widersprüche der Literatur. Übers. von Ri-
chard Steurer. Zürich 2010.
 Vgl. Steffen Martus: Werkpolitik. Zur Literaturgeschichte kritischer Kommunikation vom 17.
bis ins 20. Jahrhundert mit Studien zu Klopstock, Tieck, Goethe und George. Berlin 2007.
 Vgl. ebd., insb. S. 467–476.
 Steffen Martus, Carlos Spoerhase: Geistesarbeit. Eine Praxeologie der Geisteswissenschaften.
Berlin 2022, S. 171.
 Ebd., S. 170.
 Vgl. ebd., S. 186–206.

62 Peter C. Pohl



tribution von Theorie. Diese drei Aspekte – die werkpolitische Organisation von
Nachfolgekommunikationen, die Verbindung von Beobachtung und Abstraktion
bzw. von Praxis und Theorie, die Bedeutung des Publikationsortes – werde ich in
meiner Analyse aufgreifen, wohlwissend, dass mein Versuch keineswegs alle Optio-
nen ausschöpft, die Martus’ Publikationen für theoriegeschichtliche und -politische
Untersuchungen bereitstellen.

Bei der Theoriepolitik, die ich an Lévi-Strauss’ Traurigen Tropen herausarbeiten
möchte, geht es (1) um den Versuch, ein Aussagesystem (den anthropologischen
Strukturalismus) als alternativloses (ethnologisches) Paradigma zu etablieren – es
finden sich im Reisebericht implizite und explizite Abgrenzungen gegenüber konkur-
rierenden Ansätzen, etwa der Soziologie Durkheims, und die Formulierung scheinba-
rer Kontinuitäten zu Alliierten, die jedoch, wie Derrida und andere darlegen, auf
einer eigenwilligen, wenn nicht falschen Aneignung von Konzepten Rousseaus,
Marx’ und Freuds basiert.17 Theoriepolitisch stellt dies, so Bertram und Blank, keine
Ausnahme, sondern in Anbetracht einer fehlenden ‚objektiven‘ Verständigungsebene
ohnehin die Regel dar.18 Dabei wird dem präferierten Aussagesystem (2) zugemutet,
auch außerhalb theoretischer Konflikte politisch wirken zu können; der anthropo-
logische Strukturalismus fungiert als Advokat Marginalisierter, der anstelle der
Näherinnen und Handwerker aus Rancières Studie schriftlose, im Verschwinden
begriffene oder bereits verschwundene Kulturen (re-)präsentiert. Ferner handelt es
sich (3) um den Versuch, Leserinnen und Leser durch literarische Darstellungstech-
niken an eine (kontemplative, strukturalistische) Betrachtungsweise heranzufüh-
ren und sie dauerhaft für diese Perspektive zu gewinnen. Lévi-Strauss will nicht
nur – argumentativ – ‚überzeugen‘, Sachverhalte strukturalistisch zu sehen, viel-

 Die Anknüpfungen an Rousseau und Marx (nicht nur) in den Traurigen Tropen sind in der
Forschung als Missverständnisse und Fehlinterpretationen Lévi-Strauss’ kritisiert worden; dies ge-
schah allerdings selbst aus einer theoriepolitischen Perspektive, die etwa die Schrift-Feindlichkeit
des abendländischen ‚Logozentrismus‘ nachzuweisen oder die ‚Reinheit‘ der eigenen Marx-
Auslegung gegen die ‚Unreinheit‘ der französisch-strukturalistischen Auslegung zu behaupten suchte.
Vgl. Jacques Derrida: Grammatologie [1967]. Frankfurt/Main 1983, S. 178–243; Ders.: Die Struktur, das
Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom Menschen. In: Ders.: Die Schrift und die
Differenz [1967]. Frankfurt/Main 1972, S. 422–442; Jerzy Topolski: Levi-Strauss [sic!] and Marx on
History. In: History and Theory 12 (1973), S. 192–207; Wolf Lepenies (Hg.): Orte des wilden Denkens.
Zur Anthropologie von Claude Lévi-Strauss. Frankfurt/Main 1974; Tanya M. Luhrmann: Our Master,
Our Brother: Lévi-Strauss’s Debt to Rousseau. In: Cultural Anthropology 5 (1990), H. 4, S. 396–413.
 Da zwei Aussagesysteme nie vollständig kompatibel sind, kann der theoriepolitische Versuch,
das eigene Aussagesystem durch die Benennung von Konvergenzen und Einflüssen zu stärken,
indem man Rousseau, Marx und Freud anzitiert, gegenteilige Effekte haben. Vgl. hierzu Bertram,
Blank: Theoriepolitik.

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 63



mehr will er auch – performativ, narrativ, rhetorisch – dazu ‚überreden‘, die Resul-
tate dieser Betrachtungsweise als eigene Erkenntnisse zu begreifen. Im Hinblick
auf Martus könnte man zuspitzen: Indes Werkpolitik Weiterleser macht, erzeugt
TheoriepolitikMitdenker.

Die Fragestellung, die in theoriepolitischer Perspektive nun verfolgt wird, lau-
tet, wie Lévi-Strauss’ Reisebericht Traurige Tropen (1955) Mobilität für das Theorie-
unternehmen Strukturalismus fruchtbar macht. Die Wahl des Gegenstandes und
des Themas sind aus mehreren Gründen naheliegend: Einer ist der Publikationsort.
Lévi-Strauss wurde eingeladen, den zweiten Band zur Reihe Terre humaine. Civili-
sations et sociétés beizutragen, die Jean Malaurie im Verlag Plon begonnen hatte.
Die Reihe wollte zum einen die Tradition philosophischer Reiseliteratur im Stile
Montaignes, Montesquieus oder Voltaires fortführen, zum anderen den peripheren
Kulturen eine Stimme leihen und sie einem breiten Publikum bekannt machen.
Eine solche Ausrichtung erlaubte es Lévi-Strauss, der sich in zunehmender Entfrem-
dung vom Gelehrtenbetrieb und auf der Suche nach Einnahmequellen befand, Dar-
stellungsformen zu variieren.19 Der Text ist ein merkwürdiges Hybrid, das zwischen
Autobiographie, Fiktion, Reisebericht und Methodenreflexion changiert.20 Insbeson-
dere in der Gestaltung jener Mittel und Wege, mit bzw. auf denen der Anthropologe
als junger Mann reiste, in der narrativen Modellierung des Reisens sowie den Abhal-
tungen und Umlenkungen des narrativen Flusses, wird deutlich, dass Lévi-Strauss
literarische Dimensionen von Mobilität einsetzt, um Theorie-Praxis-Verhältnisse zu
reflektieren und den strukturalistischen Ansatz zu formieren.

Gewisse Teile des Buches werde ich nun ‚nah‘ und in der Hoffnung lesen, zu
grundlegenden Widersprüchen des anthropologischen Strukturalismus zu gelan-
gen. Zugleich möchte ich die Traurigen Tropen im Anschluss an die Arbeiten von
Christopher Johnson gegen Einwände verteidigen, die marxistische und poststruk-
turalistische Denker formulierten.21 Denn die Widersprüche und Kritikpunkte (ver-

 Lévi-Strauss schreibt an Maurice Merleau-Ponty, der darüber nachdenkt, ihn nach zwei Fehl-
schlägen erneut als Kandidaten für das Collège de France vorzuschlagen: „Je suis en train d’é-
crire un livre (Tristes Tropiques) et quand vous-même et les professeurs du Collège [de France]
l’aurez lu, vous ne songerez plus à essayer de me faire élire.“ [„Ich bin dabei ein Buch (Traurige
Tropen) zu schreiben und sobald sie und die Professoren des Collège [de France] es gelesen
haben werden, werden sie nicht mehr erwägen, mich wählen zu lassen.“] Lévi-Strauss, Eribon:
De près et de loin, S. 89. Vgl. hierzu auch Loyer: Lévi-Strauss, S. 414.
 Dem Rezensenten des Canard enchaîné fiel es bereits auf: „Triste Tropiques n’est ni une étude
monographique, ni un récit de voyage, ni une autobiographie. C’est tout cela et autre chose en-
core.“ [„Traurige Tropen sind weder eine Monographie, noch ein Reisebericht, noch eine Autobio-
graphie. Sie sind all das und noch etwas ganz Anderes.“] Zit. nach Loyer: Lévi-Strauss, S. 428.
 Vgl. zur marxistisch-poststrukturalistischen Kritik Anmerkung 17. Vgl. die Gegenargumente
von Christopher Johnson: Cinna’s Apotheosis: Tristes Tropqiues and the Structure of Redemption.

64 Peter C. Pohl



einfacht gesagt: Lévi-Strauss sei ahistorisch, apolitisch, szientistisch, formalistisch)
erscheinen in den Traurigen Tropen weniger als Resultate falscher Vorannahmen,
sondern als präzise benannte Probleme und eigentliche Prämissen des ethnolo-
gisch-strukturalistischen Vorgehens, das sich als Doublebind zwischen der Verstri-
ckung ins Geschehen und einem daraus erwachsenen Anspruch auf analytische
Distanz charakterisieren lässt. Das Erleben weicht der Reflexion, die zu Vergleichen
führt, und mit wachsendem Wissen über die strukturelle Dimension der Erfahrun-
gen wächst der Abstand zum einstigen Selbst und dessen historischer Kultur.

Freilich bedarf der Versuch, werk- und theoriepolitische Elemente engzuführen,
weiterer Überprüfung; zumal sich Skepsis hinsichtlich der Generalisierbarkeit des
hier Gesagten aufdrängt. Denn es ist unwahrscheinlich, dass in anderen Theorien
ästhetische Aspekte einen ähnlichen Status besitzen wie in der French Theory gene-
rell und besonders in diesem Text. Allerdings ist die Verbindung von mobilisierter
Poetik und poetisierter Mobilität (s. u.) kein Alleinstellungsmerkmal der Traurigen
Tropen. Parallelen zwischen Lévi-Strauss’ Reisebericht und den von Alena Heinritz
analysierten Texten des russischen Formalismus sind evident. Bei den Traurigen
Tropen handelt es sich gleichfalls um einen „liminalen Text[]“22, in dem eine Me-
thode erprobt wird und eine „Theorie-Praxis-Theorie-Wechselbeziehung“23 vorhan-
den ist. Gleichwohl bestehen zu Viktor Šklovskij, dem Formalismus und anderen
Vertretern des Strukturalismus frappante Unterschiede, was die Mobilitätsauf-
fassung betrifft. Sie hängen mit Lévi-Strauss’ ambivalenter Einstellung gegenüber
Progressionsideen zusammen, wie sie die künstlerischen und wissenschaftlichen
Avantgarden seiner Zeit teilten. Anders als Roman Jakobson, der den futuristischen
Kreisen als junger Mensch angehörte und später den Picasso’schen Kubismus als
Vorläufer des Strukturalismus bezeichnete,24 hegte Lévi-Strauss zunehmend Vorlie-

In: French Studies 48 (1994), H. 3, S. 299–309; Ders.: Rien ne va plus: Claude Lévi-Strauss et l’his-
toire virtuelle. In: Les Temps Modernes 628 (2004), H. 59, S. 58–74; vgl. ferner Marcio Goldmann:
Lévi-Strauss et les sens de l’histoire. In: Les Temps Modernes 628 (2004), H. 59, S. 98 –114. Zu Lévi-
Strauss’ in den Debatten häufig diskutierten Texten zählen: Claude Lévi-Strauss: Rasse und Ge-
schichte. Aus dem Franz. von Traugott König. Frankfurt/Main 1972; Ders.: Das wilde Denken. Aus
dem Franz. von Hans Naumann. Frankfurt/Main 1973, S. 282–310; Ders.: Jean-Jacques Rousseau,
Begründer der Wissenschaften vom Menschen [1975]. In: Strukturale Anthropologie II. Übers.
von Hans Naumann. Frankfurt/Main1975, S. 45–56.
 Vgl. hierzu den Aufsatz von Alena Heinritz in diesem Band. Sie bezieht den Ausdruck „limi-
nale Texte“ von Susanne Knaller: Mit Texten umgehen. Ein theoretisch-methodologisches Modell.
Bielefeld 2022, S. 58.
 Vgl. dazu ausführlicher Aage A. Hansen-Löve: Der russische Formalismus. Methodologische
Rekonstruktion seiner Entwicklung aus dem Prinzip der Verfremdung. 2. Auflage. Wien 1996,
S. 510 f.
 Vgl. nur Roman Jakobson: Meine futuristischen Jahre. Berlin 1999.

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 65



ben für die Kunst, Musik und Literatur des 19. Jahrhunderts: Seine literarischen
Präferenzen lauteten Chateaubriand, Balzac oder Dickens; und in den Traurigen Tro-
pen verlässt er Debussy zugunsten von Chopin.25 Sowohl seine kritischen Aussagen
über die westliche Zivilisation26 als auch seine kulturellen Neigungen spiegeln sein
methodisches Vorgehen. Douglas Smith schreibt über die Differenzen zwischen den
Ansätzen von Lévi-Strauss und seinem linguistischem Mentor Jakobson treffend:

Si le chemin emprunté par Jakobson implique un mouvement progressif, celui de Lévi-
Strauss rend explicite une activité de comparaison et de contraste entre cultures différentes
qui met en question la notion progrès historique comme modèle explicatif.27

Für das Folgende wird es sich als sinnvoll erweisen, wie angedeutet, zwei Arten
von Mobilität zu unterscheiden, um Lévi-Strauss’ theoriepolitisches Oszillieren zwi-
schen Theorie und Praxis zu analysieren. Die Rede ist von der erzählten, zumeist
von ihm erlebten Mobilität, bei der unterschiedlichste Verkehrsmittel, vom Flug-
zeug zum Einbaum, vom motorisierten Last- zum neolithischen Ochsenwagen, Ver-
wendung finden, sowie von der erzählenden oder beschreibenden Mobilität, die sich
in der Fähigkeit zur geistigen Neu-Verortung äußert, etwa wenn ferne geographi-
sche, historische, kulturelle Phänomene narrativ und argumentativ aufeinander
bezogen werden. Beide Mobilitätstypen sind über literarische Verfahren gekoppelt,
wobei ein kompositorisches Muster auffällt. Oft ermöglicht die gehemmte erzählte
Mobilität – etappenreiche Schiffsreise, Bruch der Kardanwelle, Warten auf Ersatz-
teile, Anheuern von Trägern, im Schlamm feststeckende oder weidende Ochsen –

eine intensivierte Wahrnehmung, die gedehnt erzählt wird. Die physisch-narrative
Dezeleration erhöht dann – z. B. auf der ersten Überfahrt, vor dem Zusammentref-
fen mit den Bororo – die Wahrscheinlichkeit, einer relevanten Erscheinung gewahr
zu werden, deren Interpretation zur erzählerischen Pause und zur Reflexion
zwingt und dabei zeitliche, geographische und ethnologische Mobilität freisetzt. Die
reale, technische Mobilität, die ein Resultat abendländischer Moderne ist, führt in
der Poetik des Reiseberichts zumeist dort zu relevantem Wissen, wo sie gehemmt,

 Vgl. Lévi-Strauss, Eribon: De près et de loin, S. 249 f. Seine bevorzugte Avantgarde, der Surrea-
lismus, hilft ihm, die Bindekräfte der abendländisch-modernen Gegenwart und ihrer Geschichts-
vorstellung zu lockern. Den anderen Avantgarden unterstellt er totalitäre Tendenzen. Vgl. ebd.,
S. 235–241. Vgl. auch Patrick Wilcken: Claude Lévi-Strauss. The Poet in the Laboratory. London
u. a. 2010, S. 235–238.
 Vgl. nur Lévi-Strauss: Rasse und Geschichte.
 [„Indes dem von Jakobson eingeschlagenen Weg eine progressive Bewegung impliziert, macht
der von Lévi-Strauss beschrittene eine Aktivität des Vergleichens und Kontrastierens zwischen dis-
tinkten Kulturen explizit, der das Konzept des historischen Fortschritts als Erklärungsmodell in
Frage stellt.“] Douglas Smith: Le structuralisme au miroir: Lévi-Strauss et le modernisme. In: Les
Temps Modernes 628 (2004), H. 59, S. 115–132, hier S. 116.

66 Peter C. Pohl



unterbrochen, sabotiert wird. Die Stockung des mobilitätsbasierten Ereignisflusses
provoziert Epiphanien, die die beschreibende Mobilität in Gang bringen und asso-
ziative oder analytische Gedankenverbindungen im Stile von Proustsmémoire invo-
lontaire28 und mémoire volontaire29 lostreten können.

Der Frage – „Wie lesen sich die Traurigen Tropen im Fokus auf Verflechtun-
gen und Wechselwirkungen von Mobilität, literarischen Verfahren und Theorie,
von Reisen, Erzählen und Kontemplieren?“ – werde ich nun genauer am Beispiel
des doppelten Auftakts (2), anhand der Nutzung erzählerischer Formen (3), im
Vergleich mit Hölderlins Hyperion. Ein Eremit in Griechenland und am Beispiel
der Rousseau-Rezeption (4), sodann im Rekurs auf die literarischen Passagen (5),
nachgehen und abschließend versuchen, die einzelnen Beobachtungen im Hin-
blick auf die sie verbindende Theoriepolitik zusammenzuführen (6).

2 Ein Anruf

Seine Zuwendung zur Ethnographie erzählt Claude Lévi-Strauss zu Beginn des
zweiten Teils der Traurigen Tropen, der mit Reisenotizen betitelt ist. Da das Buch
hauptsächlich von seinen ersten Fahrten nach Brasilien und zwei Exkursionen zu
den Stämmen der Caduveo, Bororo, Nambikwara und Tupi in den Jahren 1935 bis
1938 berichtet, handelt es sich in narratologischer Hinsicht um den Beginn der
Basiserzählung. Obgleich der Unfall unerwähnt bleibt, setzt das mit Rückblicke
bezeichnete Unterkapitel ereignishaft ein: „Mein berufliches Schicksal entschied
sich an einem Herbstsonntag des Jahres 1934 um 9 Uhr morgens durch einen Tele-
fonanruf.“ (TT, S. 39) Ein Trivialschriftsteller hätte einen Roman ähnlich begon-
nen – medias in res, um leidlich aufmerksame Leser in den Bann zu schlagen. Ein
Zufall reißt den autodiegetischen Erzähler ins Geschehen: „Célestin Bouglé, da-
mals Direktor an der École normale supérieur“ (ebd.), rät Lévi-Strauss, „sich als
Professor der Soziologie bei der Universität von São Paulo“ (ebd.) zu bewerben

 Ich zitiere Claude-Lévi-Strauss: Traurige Tropen. Übers. von Eva Moldenhauer. 12. Auflage.
Frankfurt/Main 1999, von nun an mit der Sigle TT direkt nach dem Zitat. Beispiele für unfreiwilli-
ges Erinnern: „Ganz ohne meine Absicht hat mich eine Art geistiges travelling aus Zentralbrasi-
lien nach Südasien geführt“ (TT, S. 134); „Heute vermischt sich die Erinnerung an das große Hotel
von Goiânia in meinem Gedächtnis mit anderen“ (TT, S. 117); „Später habe ich noch viele andere
Abreisen erlebt, alle zerfließen sie in meiner Erinnerung, die nur wenige Bilder bewahrt“ (TT,
S. 54).
 Zwei Beispiele: „Schon einmal habe ich etwas Ähnliches erlebt“ (TT, S. 83); „es bedurfte zwan-
zig Jahres des Vergessens, um mich einer alten Erfahrung zu stellen, deren Sinn und innerstes
Wesen mir einst eine Reise bis ans Ende der Welt vorenthalten hatte.“ (TT S. 38)

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 67



und zwar „noch vor Mittag“ (ebd.). – Allerdings beginnen die Traurigen Tropen
nicht mit den Reisenotizen, sondern mit einer grundlegenden Reflexion über
Schreiben und Mobilität. Das Ende der Reisen, so der Titel des Abschnitts, teilt
ganz zu Anfang eine negative Emotion mit: „Ich verabscheue Reisen und For-
schungsreisende.“ (TT, S. 9) Die apodiktische Wertung, ein Echo auf Rousseaus
Missbilligung der Bücher als Erziehungsmittel im Émile,30 frappiert. Es ist eine
Aussage, die den Autor – eine Art Forschungsreisender, der eine Art Reisebericht
publiziert – in Begründungszwänge bringt und die angedeutete Spannung zwi-
schen abstrahierender Reflexion und ereignishafter Erzählung als Spannung zwi-
schen den beiden ersten Teilen sowie zwischen dem Erzählzeitpunkt und dem
erzählten Geschehen installiert.

Das Ende der Reisen trägt poetologische Züge und erinnert an ein Vorwort.
Darin wird der wissenschaftlich fundierte ethnographische Bericht als methodisch
notwendiges Verfahren eingeordnet – aber: „[s]oll man etwa des langen und brei-
ten die vielen kleinen Belanglosigkeiten und unbedeutenden Ereignisse erzählen?“
(TT, S. 9) Der Beruf des Ethnographen ließe „[f]ür das Abenteuer [...] keinen Platz.“
Monatelange sei man unterwegs, „voller Entbehrungen und tödlicher Langweile“;
allenfalls gewinne man randständige Kenntnisse. Dagegen gäbe es eine Flut an
„Reisebüchern, Forschungsberichten und Fotoalben“ (ebd.), „in denen die Effektha-
scherei zu sehr vorherrscht, als daß der Leser den Wert der Botschaft, die man mit-
bringt, würdigen könnte.“ (TT, S. 9 f.) Der populäre Reisebericht setze kein rigoroses
Studium und Aufschreibesystem voraus; für ihn gelte es,

eine Vielzahl von Kilometern zu durchrasen und – möglichst farbige – Bilder oder Filme
anzusammeln, mit deren Hilfe man mehrere Tage hintereinander einen Saal mit einer
Menge von Zuschauern füllen kann, für die sich die Plattitüden und Banalitäten wundersa-
merweise in Offenbarungen verwandeln, nur weil ihr Autor, statt sie an Ort und Stelle aus-
zusondern, sie durch eine Strecke von zwanzigtausend Kilometern geadelt hat. (TT, S. 10)

Der Text, den wir lesen, benennt demnach eingangs generische Register – und kon-
turiert sein eigenes, indem er sich ihnen nicht vollends zuordnen lässt und die er-
wähnte Spannung beibehält. Das Buch enthält zahlreiche Photographien; sein
Erzähler durchrast tausende Kilometer, insbesondere in den letzten Kapiteln, in
denen Orient, Okzident und Amerika verglichen werden (vgl. TT, S. 389–413). Er be-
richtet zudem von abenteuerlichen Geschehnissen, Ekel erregenden Speisen, furcht-
baren Krankheiten und Unfällen sowie kriegerischen Handlungen. Gleichwohl sind

 Im Original: „Je hais les voyages et les explorateurs.“ Claude Lévi-Strauss: Tristes Tropiques.
2. Auflage. Paris 1993 (Terre humaine/Poche), S. 9. Im Émile heißt es sinnverwandt: „Je hais les
livres“. Jean-Jacques Rousseau: Œuvres complètes 4 (Émile, Education, Morale, Botanique). Hg.
von Bernard Gagnebin, Marcel Raymond. Paris 1969 (Bibliothèque de la Pléiade), S. 454.

68 Peter C. Pohl



Lévi-Strauss’ Bilder altmodisch und schwarzweiß; es werden Feldnotizen zitiert und
komplizierte Passagen aus der thèse complémentaire (La vie familiale et sociale des
indiens Nambikwara) verwendet.

Man kann anhand des Beginns der Traurigen Tropen eine Tabelle entwerfen
und hierfür zu den erwähnten Oppositionen (Reflexion/Erleben; Zeit des Erzäh-
lens/erzählte Zeit, erzählende Mobilität/erzählte Mobilität) weitere Begriffspaare
ergänzen. Die Ebenen scheinen sich gegenseitig zu verstärken. Jedoch lassen sich
Textpassagen fast nie ‚sauber‘ der einen oder anderen Seite zuschlagen; es sind
äußerste, die textkonstituierende Spannung erzeugende Extreme:

3 Erzählerische Strategien

Die Behauptung, dass die Traurigen Tropen die Lesenden theoriepolitisch auf die
Seite der strukturalistischen Reflexion ziehen, lässt sich mittels weiterer narratolo-
gischer Kategorien erhärten. Was eingangs an Raffungen, Dehnungen, Pausen an-
gedeutet wurde, bestätigt der Blick auf die Frequenz des Erzählens: Lévi-Strauss
setzt singulative Erzählweisen für Ereignisse ein, deren Relevanz er unterstreichen
will; er erzählt iterativ, wenn er Stimmungen schildert und verallgemeinert. Auch
diese Aspekte sind nicht immer getrennt. Gleich zu Beginn der erzählten ersten
Schiffsreise nach Brasilien offenbart sich Lévi-Strauss als unreliable narrator: „Spä-
ter habe ich noch viele andere Abreisen erlebt, und alle zerfließen sie in meiner
Erinnerung, die nur wenige Bilder bewahrt“ (TT, S. 54). Die Schiffsreise wird denn
auch nicht durchweg als einzelne Fahrt geschildert, sondern wie im folgenden Zitat
im Übergang ins iterative Erzählen mit anderen Reisen überblendet.

Unsere Schiffe legten häufig an. Um die Wahrheit zu sagen, verbrachten wir die erste
Woche der Reise fast ausschließlich an Land, wo Frachten ein- und ausgeladen wurden; auf
dem Wasser fuhren wir nachts. Jedes Erwachen bescherte uns einen anderen Hafen:
manchmal [Hervorh. jetzt und in der Folge PCP] Barcelona, Tarragona, Valencia, Alicante,
Malaga, Cadix; oder Algier, Oran, Gibraltar, bevor uns die nächste Etappe nach Casablanca
und schließlich nach Dakar führte. Erst dann begann die große Überfahrt, entweder direkt
nach Santos oder, seltener, die Küste entlang mit Zwischenlandungen in Recife, Bahia und
Viktoria, wo der Küstenhandel wiederauflebte. (Ebd.)

Abschnitt Das Ende der Reisen Reisenotizen
Zeitpunkt Gegenwart Vergangenheit
Zeit Zeit des Erzählens Erzählzeit
Weltbezug Reflexion, Vergleichen Erleben, Wahrnehmen
Ich-Jetzt-Hier-Origo Strukturalistischer Ethnologe Ethnograph im Feld
Mobilität Erzählerische Mobilität Erzählte Mobilität

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 69



Freilich gibt es auch den gegenläufigen Fall, in dem das singulative Erzählen in-
tensiviert und die Relevanz des konkreten Ereignisses dadurch bekräftigt wird.
Die bedeutendsten Beispiele hierfür sind die ersten Aufeinandertreffen mit den
Bororo und Nambikwara. Die Tage vor Sichtung der ersten Bororo werden „als
wüster Alptraum“ erinnert: „[U]m ein paar Meter zurückzulegen, haben wir tage-
lang kampiert, den Wagen be- und wieder entladen“; sie seien so erschöpft gewe-
sen, „daß wir auf der nackten Erde einschliefen“ (TT, S. 204). Man vereinbart eine
Einbaumfahrt, deren Erinnerung dem Erzähler kaum mehr präsent ist.

Ich werde noch Gelegenheit haben, andere Reisen im Einbaum zu beschreiben, die mir bes-
ser im Gedächtnis geblieben sind als diese. Jedenfalls kämpften wir acht Tage lange gegen
eine Strömung, die durch die täglichen Regenfälle immer stärker wurde. Als wir einmal
[Hervorh. jetzt und in der Folge PCP] an einem kleinen Strand zu Mittag aßen, hörten wir
ein Rascheln: es kam von einer sieben Meter Boa-Schlange, die wir mit unserem Gespräch
aufgeweckt hatten. Mehrere Kugeln waren nötig, um sie zu erledigen, denn diese Tiere ma-
chen Wunden am Körper nichts aus: man muß den Kopf treffen. Als wir sie ausnahmen –

was einen halben Tag in Anspruch nahm –, fanden wir in ihrem Leib ein Dutzend Junge,
die schon lebendig waren, aber an der Sonne eingingen. Und eines Tages, als wir gerade mit
Erfolg eine irara [Hervorh. im Original], eine Art Dachs erlegt hatten, erblickten wir zwei
nackte Gestalten am Ufer; unsere ersten Bororo. (S. 205 f.)

Die Komposition der Passage ist beispielhaft. Die Entbehrungen, das zentimeter-
weise Voranschieben mit dem Ochsenwagen durch Gewitter und Schlamm, die
verringerte erzählte Mobilität wird im Vergleich zum Rest des Exkursionsberichts
gedehnter erzählt. Das, was sich mehrfach wiederholt hat, die Einbaumfahrt,
wird dagegen schnell übergangen. Die Übersetzung ist hier wenig hilfreich, denn
im Original heißt es: „Je passe donc vite [Hervorh. PCP] sur ces huit jours consacré
à remonter un courant grossis par les pluies quotidiennes.“31 Die Epiphanie –

denn als solche wird das Aufeinandertreffen mit den Bororo und Nambikwara
gestaltet32 – wird dann durch singulatives Erzählen angebahnt. Hierbei ist die
Übersetzung zwar erneut ungenau, unterstreicht diesmal aber die vermutliche
Absicht Lévi-Strauss’. Zumindest bestärkt die dreifache Anapher „als wir“ den sin-
gulären Gehalt bereits der Teilepisoden des Geschehens, der im Original durch
die Tempuswahl (Passé simple) sowie den parallelen Satzbau bekräftigt wird.

 Lévi-Strauss: Tristes Tropiques, S. 247.
 Und sie wird als Epiphanie von Lévi-Strauss weiterhin erinnert und so auch von der biogra-
phischen Forschung übernommen: Vgl. Lévi-Strauss’ Interviewaussagen in einem Film aus dem
Jahr 2008, denen zufolge er die Sichtung der Bororo noch erinnerte, als sei sie gestern gewesen
(Pierre-André Boutang, Annie Chevallay: Claude Lévi-Strauss par lui-même. ARTE France, Films
du Bouloi 2008); vgl. Wilcken: The Poet, S. 65 f.

70 Peter C. Pohl



Dort heißt es: „une fois [...] nous entendîmes“; „[e]t puis, un jour [...] nous aperçû-
mes deux formes nues“33.

Die erste Sichtung „unsere[r] Bororo“ ist exakt in der Mitte des Buches posi-
tioniert. Das nun beginnende Kapitel Gute Wilde variiert das Spiel mit den beiden
Seiten – Einbettung in den Erlebnisstrom einerseits, zeitloses Sinnieren über wie-
derholte Geschehnisse andererseits. Schon sein Auftakt – „In welcher Reihenfolge
soll ich die wirren und tiefen Eindrücke beschreiben, die den Neuankömmling in
einem Eingeborenendorf überfallen, dessen Kultur einigermaßen intakt geblie-
ben ist?“ (TT, S. 206) – differenziert die beiden Perspektiven im ersten Satz, der
die berichtende Instanz, die im Original unpersönlich ist („Dans quel ordre dé-
crire“34), vom unpersönlichen ‚Neuankömmling in einem Dorf‘ sondert. Obschon
den Reisenden die ersten Eindrücke verwirren, obliegt es dem Erzähler, Ordnung
ins Chaos, Struktur ins diffuse Erleben zu bringen. Das Ereignis, die Ankunft in
Kejara, verliert dabei ihren singulären Gehalt und wird von Lévi-Strauss mit zeit-
lich und geographisch weit entfernten Erfahrungen in Bezug gesetzt; noch „bei
meinem letzten dermaligen Erlebnis dieser Art [...], als ich hoch auf einem Berg
in ein Kuki-Dorf an der birmanischen Grenze gelangte“ (ebd.), habe er ähnliche
Gefühle wie bei seinem allerersten Eintreffen in der Bororo-Gemeinde gehabt.
Wie beim Bericht der ersten Überfahrt tendiert die Darstellungsweise – hier in
Form einer Prolepse – dazu, Ereignishaftigkeit zu relativieren.

Das Aufeinandertreffen mit den Nambikwara stellt eine Variation des Sche-
mas dar. Zäh waren die Vorbereitungen für die „Reise von sechs Monaten wäh-
rend der Trockenzeit durch ein Plateau, das man als Wüste ohne Weiden und
ohne Wild beschrieb[.]“ (TT, S. 254) Männer, Maultiere und Ochsen mussten be-
sorgt werden – im Wissen, dass einige der Lasttiere, die maximal 25 Kilometer
pro Tag laufen konnten und nach einigen Tagen längere Pausen benötigten, ster-
ben würden. Danach würde man die Reise im Einbaum fortsetzen müssen. „Wir
wollten uns an einem Juni-Tag des Jahres 1938 vor den Toren der Stadt versam-
meln, von wo sich Ochsen und Reiter unter der Führung von Fulgencio [dem bra-
silianischen Mannschaftsführer, PCP] mit einem Teil des Gepäcks auf den Weg
machen sollten.“ (TT, S. 256) Lévi-Strauss habe dagegen geplant,

den Weg mit einem Lastwagen zurückzulegen, solange die Piste es erlaubte; das heißt bis
Utiarity, 500 Kilometer nördlich von Cuiabá, einem Posten der Telegraphenlinie, der bereits
auf dem Nambikwara-Territorium am Ufer des Rio Papagaio liegt; dort hinderte eine allzu
zerbrechliche Fähre den Wagen an der Weiterfahrt. Dann würde das Abenteuer beginnen.
(TT, S. 257)

 Lévi-Strauss: Tristes Tropiques, S. 247.
 Ebd., S. 249.

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 71



Acht Tage nach der Karawane machte er sich auf den Weg; bereits nach 50 Kilo-
metern traf er auf die Ochsen und hatte seinen ersten „Wutanfall“, da weder der
Ethnograph noch sein „Mannschaftsführer“ das Tempo bestimmten: „Es waren
die Ochsen. Diese schwerfälligen Tiere verwandelten sich in Herzoginnen, deren
Unwohlsein, Launen und Anwandlungen von Mattigkeit es zu überwachen galt.“
(Ebd.) Lévi-Strauss lässt die „Viehtreiber“ und ihre „Herzoginnen“ hinter sich.
Doch auch dem motorisierten Forscher droht Ungemach: So

brach die Kardanwelle. Wir waren etwa dreißig Kilometer von Diamantino entfernt; unsere
Fahrer gingen zu Fuß dorthin, um nach Cuiabá zu telegrafieren, wo man sich das Ersatzteil
per Flugzeug aus Rio schicken lassen konnte; ein Lastwagen sollte es uns dann bringen.
Wenn alles gut ging, würde die Operation acht Tage dauern, und die Ochsen hätten Zeit uns
einzuholen. (TT, S. 260)

Die Techniken, die Lévi-Strauss einsetzt, lassen sich weiterhin einem Ereignis-
und Reflexionspol zuordnen. Häufig springt der Erzähler ins Präsens bzw. gleich-
zeitige Erzählen. Etwa nach dem ersten Aufwachen im Bororo-Dorf: „Bei Tagesan-
bruch stehe ich auf, um mir das Dorf anzusehen [...]. [...] Ich befinde mich mitten
in einer Lichtung[.]“ (TT, S. 210) Die folgende Beschreibung des Dorfes, der Hei-
ratssitten, der Bogen, Pfeilenden und Penisbeutel, mitsamt Illustrationen, erfolgt
dann wieder auf der Ebene genereller Betrachtungen, in der iteratives Erzählen
und Pausen dominieren. Und auch beim Warten auf die Ersatzteile während der
Nambikwara-Exkursion, also erneut im Zustand blockierter Mobilität, springt
Lévi-Strauss ins Präsens: Der „Rettungswagen mit dem Ersatzteil“ (TT, S. 263)
komme; sie fahren die restlichen Kilometer; sie gelangen an, tags darauf sehen
sie sich die Wasserfälle an. „Wir entladen die Lastwagen, schleppen die Vorräte
und das Gepäck auf die Fähre. Wir verabschieden uns von den Fahrern. Und am
anderen Flußufer erblicken wir zwei nackte Gestalten: die Nambikwara.“ (Ebd.)
Mit diesem Satz, dem der Abschied von der motorisierten Existenz vorausgeht,
endet das Kapitel Im Busch. Die Schilderungen, die sich anschließen, werden wie-
der iterativ erzählt.35

 „Jeden Morgen erwacht der Telegraf zu einem ephemeren Leben: man tauscht Nachrichten
aus“; „sie sind eine tägliche Gefahr“; „Wenn sie [die Gelegenheit, PCP] sich ein- oder zweimal im
Jahr bietet“ (TT, S. 265) usw. usf. Danach beginnen die gleichfalls iterativ erzählten Beschreibun-
gen der Nambikwara-Gesellschaft: „Das Nambikwara-Jahr teilt sich in zwei verschiedene Peri-
oden. Während der Regenzeit [...]“ (TT, S. 267) usw. usf.

72 Peter C. Pohl



Die aus den ersten beiden Teilen generierte Tabelle lässt sich mithin ergänzen:

Kapitel Das Ende der Reisen Reisenotizen
Zeitpunkt Gegenwart Vergangenheit
Zeit Zeit des Erzählens Erzählte Zeit
Weltbezug Reflexion, Vergleichen Erleben, Wahrnehmen
Ich-jetzt-hier-Origo Strukturalistischer Ethnologe Ethnograph im Feld
Mobilität Erzählerische Mobilität Erzählte Mobilität
Frequenz Iterativ Singulativ
Zeitpunkt des Erzählens Späteres Erzählen Gleichzeitiges Erzählen
Dauer Gerafftes Erzählen, Pause Gedehntes, zeitdeckendes Erzählen

Die beiden Extreme der Seiten liegen, wie gesagt, kaum in Reinform vor. Jedoch
findet sich in der Schilderung der Zeit bei den Nambikwara eine Passage, die sie
virtuos verdichtet. Ein kleiner Text, der aus dem Ephemeren eine generelle
menschliche Wahrheit entfaltet. Es handelt sich bei diesen Kapiteln um das Herz-
stück der Traurigen Tropen und eine kühne Montage, die Auszüge aus Lévi-
Strauss thèse complémentaire, Berichte persönlichen Erlebens, erzählerische Re-
flexionen und Feldnotizen verbindet. Zumindest behauptet Lévi-Strauss, die idyl-
lische Beschreibung des schlafenden Stammes seinen Feldnotizen entnommen zu
haben: „[J]enes Bild, das ich eines Nachts beim Schein meiner Taschenlampe in
mein Notizbuch kritzelte“ (TT, S. 287), entsteht schreibend, im Modus gleichzeiti-
gen und zeitdeckenden Erzählens. Wir lesen, wie der junge Lévi-Strauss notiert.
Was er beschreibt, ist gedehnt mitgeteilt:

Tastend geht er [der Besucher der Nambikwara, PCP] durch das Gestrüpp und vermeidet
behutsam, hier auf eine Hand, dort auf einen Arm, einen Körper zu treten, dessen warmen
Widerschein er im Licht des Feuers errät. Doch dieses Elend ist von Flüstern und Lachen
erfüllt. Die Paare umarmen sich, als überfiele sie Sehnsucht nach einer verlorenen Einheit;
sie unterbrechen ihre Liebkosungen nicht, wenn der Fremde vorübergeht. Von ihnen allen
geht eine große Freundlichkeit aus, eine tiefe Sorglosigkeit, eine naive und bezaubernde
animalische Zufriedenheit und, alle dies Gefühle zusammenfassend, so etwas wie der rüh-
rendste und wahrhaftigste Ausdruck menschlicher Zärtlichkeit. (TT, S. 287 f.)

Diese Schreibszene ist von Jacques Derrida als „Vorbedingung der Schreibstunde[n]“36,
dem folgenden Kapitel, interpretiert worden; wobei Derrida darauf hinweist, dass
sich „[z]wischen den Bekenntnissen und dem theoretischen Diskurs des Ethnologen
[...] hier eine Trennung [vollzieht.]“37 Die Anführungszeichen signalisieren ja, dass
die Szene auf einer anderen Ebene als das anschließende Kapitel gelagert ist. Das in

 Derrida: Grammatologie, S. 204.
 Ebd.

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 73



der Vorvergangenheit Erlebte wird im Präsens von jenem Ethnographen berichtet,
von dem der gereifte Ethnologe und Erzähler kompositorisch getrennt ist. Über die
Motive seiner Reise schreibt Lévi-Strauss am Ende des Kapitels zu den Nambikwara,
dass er einst „nach einer auf ihren einfachsten Ausdruck reduzierte Gesellschaft“
im Sinne Rousseaus gesucht hatte: „Die der Nambikwara war so einfach, daß ich in
ihr nur Menschen fand.“ (TT, 314) Allerdings befindet sich die Gesellschaft der Nam-
bikwara im Niedergang und es ist unklar, ob sie beim Zusammentreffen noch „ein
Überbleibsel der Vergangenheit darstellt oder nicht: traditionell oder degeneriert,
sie brachte mich in Berührung mit einer der armseligsten Formen sozialer und poli-
tischer Organisation“ (ebd.). Spätere Berichte bestätigen seine Befürchtung: Die
Gruppe wird dezimiert und von Seuchen heimgesucht. Das gekritzelte Bild – selbst
schriftlicher Abdruck eines Ereignisses, das vielleicht nur Abdruck einer noch unzu-
gänglicheren Zeit ist – zeigt unwiederbringliche Vergangenheit, allerdings eine, die
uns der Text ganz nahe bringt.

4 Der Club der einsamen Spaziergänger:
Rousseau, Hölderlin, Lévi-Strauss

Literaturgeschichtlich gesehen sind die Techniken, die Lévi-Strauss anwendet, um
sowohl den populären als auch den ethnologischen Reisebericht zurückzuweisen
und durch seine Verfahren eine alternative Perspektive zu formulieren und zu
plausibilisieren, keineswegs neu. Sowohl Prousts À la recherche du temps perdu als
auch Friedrich Hölderlins 1797 bis 1799 finalisierter und publizierter Roman Hype-
rion. Der Eremit in Griechenland verfahren erzähltechnisch ähnlich. Hölderlin ge-
staltet eine Rahmung, in der Hyperion (wie Lévi-Strauss in den Traurigen Tropen)
auf vergangene Ereignisse und eigenes Erleben zurückblickt. Auch Hyperion er-
zählt Enttäuschungen und Selbsttäuschungen; die jüngere Geschichte erscheint
ihm ebenfalls als Zerstörungsprozess: Während Hölderlins einstiger griechischer
Freiheitskämpfer dem Deutschen Bellarmin allerdings von der jüngeren Vergan-
genheit, der scheiternden Orlow-Revolte gegen die Türken 1770 berichtet, schildert
uns Lévi-Strauss ein Brasilien, das er vor fünfzehn Jahre bereiste und das nicht nur
im Fall der Nambikwara nicht mehr vorhanden ist. Seine Zerfallsbeobachtungen
fundieren eine generelle Zivilisationskritik:

Nie wieder werden uns Reisen, Zaubertruhen voll traumhafter Versprechen, ihre Schätze
unberührt enthüllen. Eine wuchernde, überreizte Zivilisation stört für immer die Stille der
Meere. Eine Gärung von zweifelhaftem Geruch verdirbt die Düfte der Tropen und die Fri-
sche der Lebewesen, tötet unsere Wünsche und verurteilt uns dazu, halb verfaulte Erinne-
rungen zu sammeln. (TT, S. 31)

74 Peter C. Pohl



Die zeitliche Distanz zur jüngeren Vergangenheit erweist sich beiden Erzählern
überdies als Voraussetzung, von den Geschehnissen abstrahieren, ihnen einen
Sinn verleihen zu können.

Scheinbar zusammenhanglose Ereignisse aus ganz verschiedenen Zeiten und Gegenden
schieben sich übereinander und erstarren plötzlich zu einer Art Burg, deren Pläne ein Ar-
chitekt, der weiser ist als meine Geschichte, entworfen haben könnte. [...] Es bedurfte zwan-
zig Jahres des Vergessens, um mich einer alten Erfahrung zu stellen, deren Sinn und
innerstes Wesen mir einst eine Reise bis ans Ende der Welt vorenthalten hatte. (TT, S. 38)

Wie Hölderlin im Hyperion an der Möglichkeit einer glücklichen Fügung festhält,
zieht Lévi-Strauss aus desillusionierenden Erfahrungen und frustrierenden Ent-
wicklungen nicht nur resignative Schlüsse. Er argumentiert zu diesem Zweck wie
Hölderlin mit einem tertium datur, mit Kulturen, auf die er durch kulturelle Sedi-
mente zurückschließt. Weder Hölderlin noch Lévi-Strauss mythisieren das An-
dere (die ‚Wilden‘, die griechische Antike), um die vermeintliche Überlegenheit
Europas oder germanisches Spezialistentum zu bemängeln. Jürgen Link hat dar-
gelegt, dass Hölderlin durch die ‚Entmythologisierung der Vergangenheit‘ die Ge-
genwart aufzuklären und kulturelle Veränderungspotenziale zu öffnen sucht.38

Ähnlich beruht die Position des strukturalistischen Ethnologen auf einer „Gewis-
senhaftigkeit in die Einschätzung uns fremder Sitten und Lebensweisen, ohne
ihnen deshalb absolute Tugenden zuzuerkennen“ (TT, S. 384). Die Bezugnahme
auf das Andere ist in beiden Fällen sowohl Rekonstruktion als auch bewusste
Konstruktion. Link spricht diesbezüglich passend von einer ‚inventiven Rück-
kehr‘39, bei der sich Hölderlin wie Lévi-Strauss an einem dritten einsamen Spa-
ziergänger orientieren. Denn das gesellschaftliche Ideal, das Lévi-Strauss beim
Vergleichen der Kulturen vorschwebt, lehnt sich an Rousseaus ‚Naturzustand‘ an:
Allerdings sei dies „kein utopischer Naturzustand“, wie er, Rousseau zitierend,
schreibt, sondern

ein theoretisches Modell der menschlichen Gesellschaft [...], das zwar keiner der Betrach-
tung zugänglichen Realität entspricht, aber mit dessen Hilfe es gelingen kann, „das Ur-
sprüngliche vom Künstlichen in der heutigen Natur des Menschen zu scheiden und einen
Zustand zu erfahren, der nicht mehr existiert, vielleicht nie existiert hat und wahrscheinlich
auch nie existieren wird und von dem wir die richtigen Vorstellungen haben müssen, um
unseren gegenwärtigen Zustand beurteilen zu können.“ (TT, S. 387 f.)

 Vgl. Jürgen Link: Hölderlins Fluchtlinie Griechenland. Göttingen 2020, S. 132–136. Die Unter-
schiede, die hier nicht eigens ausgeführt werden können, sind allerdings beträchtlich.
 Jürgen Link: Hölderlin-Rousseau. Inventive Rückkehr. Opladen, Wiesbaden 1999.

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 75



Das Ziel ist demnach, in der vergleichenden Rekonstruktion anderer, vergange-
ner wie fremder Kulturen ein außerhalb von Zeit und Raum situiertes soziales
Modell zu entwerfen. Die Vorzüge dieser (re-)konstruktiven Tätigkeit werden
ethisch, historisch und politisch begründet, da das privilegierte Europa an der
Zerstörung der einzigen anderen, der Neuen Welt teilhat(te):

[F]ür uns Europäer bedeutet das Abenteuer im Herzen der Neuen Welt zunächst, daß diese
Welt nicht die unsrige war und daß wir die Verantwortung für das Verbrechen tragen, sie
zu zerstören; und zuletzt, daß es keine andere mehr geben wird. Durch diese Gegenüber-
stellung auf uns selbst zurückgeworfen, sollten wir zumindest lernen, sie in ihren ursprüng-
lichen Begriffen auszudrücken – in den Begriffen eines Orts und im Hinblick auf eine Zeit,
in der unsere Welt die gebotene Chance, zwischen ihren Aufgaben wählen zu können, ver-
spielt hat. (TT, S. 389)

Der Vergleich mit Hyperion, der jugendlichen Ansichten entsagt, um einsamer
Dichter zu werden, und der Hinweis auf Lévi-Strauss’ Rousseau-Rezeption ver-
deutlichen, dass es ihm keineswegs darum geht, Geschichte zu suspendieren. Wie
bei Hölderlin, der eine Modellgesellschaft aus den vergangenen entwirft, sobald
er kairologisch schreibt, gewinnt bei Lévi-Strauss das Zerrinnende und Zerron-
nene im Hinblick auf die rastlose westliche Zivilisation Wert und Würde.

5 Roman- und Dramenprojekt

Die genuin literarischen Passagen der Traurigen Tropen bestärken die eingangs
geäußerten theoriepolitischen Annahmen. Zwei Texte von Lévi-Strauss, ein Aus-
zug aus einem Roman, eine Zusammenfassung eines Dramas, rahmen die Erzäh-
lung. Die Beschreibung eines Sonnenuntergangs, „[a]uf dem Schiff geschrieben“
(TT, S. 55), wird als Versuch bezeichnet, den flüchtigen Vorgang des verdämmern-
den Tages bei der ersten Reise festzuhalten. Der wörtlich wiedergegebene Teil
des gleichnamigen Romanprojekts firmiert als Probelauf für die ethnographische
Beobachtung:

Könnte ich Worte finden, um diese flüchtigen Erscheinungen festzuhalten, die jedem Ver-
such, sie zu beschreiben, spotten, und wäre es mir gegeben, anderen Menschen die Phasen
und Glieder eines Ereignisses mitzuteilen, das doch einmalig ist und sich nie in denselben
Formen wiederholen würde, dann, so schien es mir, wäre ich mit einem Schlag in das Ge-
heimnis meines Berufs gedrungen; dann gäbe es kein noch so bizarres oder absonderliches
Erlebnis, dem die ethnographische Forschung mich aussetzen würde, dessen Sinn und Be-
deutung ich nicht eines Tages begreiflich machen könnte. (Ebd.)

76 Peter C. Pohl



Die Parallelen zu dem bislang Gesagten sind überdeutlich. Zunächst will die Be-
schreibung des Sonnenuntergangs Vergleichbares wie der Strukturalismus leisten:
die Bedeutung des Ephemeren in seiner Reduktion auf strukturierende Aspekte,
auf „die Phasen und Glieder“, dauerhaft zu machen. Sodann ist die Sonnenunter-
gangsbeschreibung gleich der nächtlichen Kritzelei im Nambikwara-Dorf ein in der
Vergangenheit geschriebener und Vergangenheit (be-)schreibender Text – der nur
geschrieben werden konnte, weil sein junger Autor noch nicht der Erzähler gewor-
den ist. Literatur stellt Lévi-Strauss in den Traurigen Tropen, die selbst literarische
Techniken nutzen, als überwundene Betätigung dar, was er durch eigene künstleri-
sche Unzulänglichkeiten erklärt. Defizitär wird auch das Theaterstück bewertet,
das Lévi-Strauss nach der Reise vorgibt, wieder aufgenommen zu haben. Die Kons-
tellation ist interessant:

The play is written at a moment of particular crisis for the protagonist, described in the
passage immediately preceding its narration. The ethnographer has been separated from
his travelling companions, and is alone with two Indian tribes on the brink of conflict, and
equally hostile towards him.40

Es handle sich, so Johnson, um eine therapeutic response auf die Situation als
Feldforscher, um eine talking cure. Während die „jüngeren Kollegen im Begriff
[waren], deren [der Universität, PCP] Stufenleitern zu erklimmen“, trieb Lévi-
Strauss sich „in der Wüste herum, um Überresten der Menschheit nachzujagen.“
(TT, S. 370) War das listige Karrierestrategie oder Ausdruck

einer tiefgehenden Unvereinbarkeit zwischen mir und meiner sozialen Gruppe, von der ich
mich, was auch geschehen, immer weiter entfernen wollte? Doch statt mir eine neue Welt
zu eröffnen, gab mir mein abenteuerliches Leben – ein seltsames Paradox – eher die alte
zurück, während mir jene andere, der ich nachgestrebt hatte, zwischen den Fingern zer-
rann. (Ebd.)

Die neue Welt ‚zerrann‘, Erinnerungen an die „französische Landschaft“ kamen
auf, an „die Etüde Nr. 3, op. 10 von Chopin, die [...] alles zu enthalten schien, was
ich hinter mir gelassen hatte.“ (TT, S. 371) Beim Gang durch den Busch lernte er
den Älteren, Chopin, wieder schätzen: „Meile um Meile erklang in meinem Kopf
immer dieselbe Melodie, ohne daß ich mich von ihr lösen konnte. Ich gewann ihr
immer neue Reize ab. [...] Bestand darin also die Reise? War sie die Erforschung
der Wüsten meiner Erinnerung anstelle der Umgebung?“ (TT, S. 372) In der Hän-
gematte liegend, habe er eines „Nachmittags, als in der drückenden Hitze jeder-

 Johnson: Cinna, S. 299.

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 77



mann schlief“ (ebd.), gedacht, dass „die Probleme, die mich peinigten, den Stoff
für ein Theaterstück abgaben.“ (Ebd.) Den ganzen Tag schrieb er

die Rückseite von Blättern voll, die vorn mit Vokabeln, Skizzen und Stammbäumen bedeckt
waren. Danach hat mich die Inspiration wieder verlassen und ist nie wiedergekehrt. Wenn
ich heute mein Gekritzel noch einmal lese, glaube ich nicht, es bedauern zu müssen. (Ebd.)

Einerseits haben wir es wie bei der nächtlichen Notiz und der Beschreibung des
Sonnenuntergangs erneut mit einer scheinbar authentischen Schreibszene zu
tun, die als Reaktion auf Verzögerungen und Entschleunigungen präsentiert wird.
(Aber wecken diese Ähnlichkeiten nicht größte Zweifel an der Authentizität der
Ereignisse?) Andererseits gibt Lévi-Strauss den Text diesmal kaum wörtlich, son-
dern größtenteils aus der Erinnerung und in geraffter Prosa wieder. Der Erzähler
distanziert sich zunehmend vom literarischen Schreiben der erzählten Zeit.

Das Stück orientiert sich an einem Drama Corneilles, Cinna ou la Clémence
d’Auguste. L’Apothéose d’Auguste handelt von zwei Antagonisten: der eine, Augus-
tus, ist Politiker kurz vor der Apotheose durch den Senat; der andere, Cinna,
strebte in die Natur und entfernte sich von der Zivilisation. „Der eine, der glaubte,
sich gegen seine Kultur entschieden zu haben, entdeckt, daß er sich lediglich
eines komplizierten Weges bedient hat, um zu ihr zurückzukehren.“ (TT, S. 372)
Indes der andere, Augustus, „von Geburt an für das gesellschaftliche Leben und
dessen Ehren bestimmt, begreift, daß alle seine Bemühungen auf ein Ziel gerich-
tet war, das diese zunichte macht. Und so versuchen beide durch ihre gegensei-
tige Vernichtung [...] den Sinn der Vergangenheit zu retten.“ (S. 372 f.) Das Drama
bezieht sich, laut Johnson, auf „vital interests or preoccupations that would conti-
nue to operate at the time of narration.“41 Tatsächlich scheint es von beiden Sei-
ten der Lévi-Strauss’schen Persönlichkeit zur Zeit der Abfassung der Traurigen
Tropen zu handeln: Lévi-Strauss war in den 1950er Jahren die akademische ‚Apo-
theose‘ durch Aufnahme ins Collège de France versagt geblieben; und er stellte
einen einsamen Reisenden dar, der den Weg zum Ursprung gesucht hatte und
desillusioniert aus dem selbstgewählten Exil zurückkehrte. Recht betrachtet, be-
zieht sich das Stück aber zudem auf die politische Existenz, die Lévi-Strauss vor
seinem Unfall und der Entscheidung für die Ethnographie angestrebt hatte. Und
ferner nähern sich darin, auf einer dritten, literarischen Ebene der Ausgangs-
punkt (die erzählende Zeit, Lévi-Strauss’ biographische Situation) und die er-
zählte Zeit des Ethnographen auf der Hängematte an. Lévi-Strauss teilt ja die
Gedanken Cinnas, die die Möglichkeit des Reisens selbst in Frage stellen.

 Ebd., S. 301.

78 Peter C. Pohl



Jetzt ist er zurückgekehrt, beladen mit Wunderdingen: ein Weltumsegler, um den sich die
feine Gesellschaft für ihre Empfänge reißt, und der als einziger weiß, daß dieser teuer er-
kaufte Ruhm auf einer Lüge beruht. Nichts von alledem, was gekannt zu haben man ihm
unterstellt, ist real: die Reise ist eine Täuschung. (TT, S. 375)

Lévi-Strauss führt folglich am Ende der Basiserzählung die beiden Extreme, die
die Traurigen Tropen konstituieren, in einer Spirale von Bezügen auf die Vergan-
genheit vor und die Zukunft nach der Reise zusammen. Cinna wird sich im
Drama von seinem einstigen Ich distanzieren, im Übrigen in der einzig direkt zi-
tierten Passage, einem Text also, der in der Hängematte 1938 geschrieben wurde:

Ich habe Eidechsen, Schlangen und Heuschrecken gegessen; und dieser Nahrung, die dir
schon in Gedanken Übelkeit bereitet, habe ich mich mit der Erregung des Neulings
genähert, fest davon überzeugt, daß ich ein neues Band zwischen der Welt und mir knüpfen
werde. [...] Ich habe alles verloren[, ...] sogar das Menschlichste ist mir unmenschlich gewor-
den. (Ebd.)

Lévi-Strauss, der das Drama teils sehr genau memoriert und an dieser Stelle
sogar zu zitieren weiß, kann sich allerdings nicht an dessen Ende erinnern und
bietet zwei Varianten an: In einer lässt sich Augustus von Cinna töten und erfährt
so die offizielle Unsterblichkeit, in der anderen „läßt er [Augustus, PCP] heimlich
die Wachen verdoppeln“, die dann Cinna töten. Augustus wird so „Gott, aber bei
den Menschen sein“ (S. 376 f.). Wie Johnson klug sieht,42 wendet Lévi-Strauss
seine Methode auf sich selbst an: Der literarische Text, den das jüngere Ich des
Erzählers auf der Hängematte kritzelt, ist nur in Partikeln, in den Erinnerungen
eines unzuverlässigen Zeugen, in Varianten und Interpretationen zugänglich. Er
ist ein Mythos, dessen Analyse Claude Lévi-Strauss zu den contradictions eines
Menschen führt, der er als Analytiker nicht mehr ist. Vielmehr ist er mit seiner
Kultur ein Gegenstand der Beobachtung geworden.

6 Zwei Ereignisse – eine Art Fazit

Die Spannung, die den Text konstituiert und das Vergnügen seiner Lektüre er-
höht, kann man zum Teil auf seine Produktionsbedingungen zurückführen. Eine
trockene Abhandlung war bei Terre humaine nicht vorgesehen. Zugleich war das,
was Lévi-Strauss auf seiner Erika-Schreibmaschine mit deutscher Tastatur in we-

 Ebd.; vgl. auch Wilcken: The Poet, S. 94–96.

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 79



nigen Monaten „speed-writing“43 mit zahlreichen Fehlern (etwa bei portugiesi-
schen Worten) produzierte, auch kein populärer Reisebericht. Man könnte es als
einen doppelten Bildungsroman bezeichnen, der sich um zwei völlig unterschied-
liche Ereignisse dreht. Im narratologischen Sinn Bachtins erzählt der Travelogue
ein typisches Sujet; er erzählt von einem Helden, der semantische, topographi-
sche und topologische Grenzen überschreitet:44 Lévi-Strauss wird Anthropologe.
Dafür spricht, dass die Traurigen Tropen eine Reihe merkwürdiger Geschehnisse
beinhalten, von starken Akteuren, wunderlichen Erfahrungen, grausamen Be-
wandtnissen und einer immensen Mobilität und Mobilitätsaffinität der Personen
handeln. Für einen ganz anderen Bildungsroman spricht dagegen die narrative
Verfugung, die iterative Relativierung der Ereignisse und die Reflexion, die zu-
nehmend das Geschehen als solches, dann den Protagonisten, das Reisen und
schließlich ‚den Sinn der Vergangenheit‘ in Frage stellen. Die Dimensionen litera-
rischer Mobilität scheinen dabei eine doppelte Bedeutung zu haben: Es sind Ver-
fahren der literarischen Erinnerungsarbeit im Stile Rousseaus, Prousts und der
surrealistischen Montage, die nicht nur helfen, die Geschichte der ‚Strukturalis-
tenwerdung‘ zu rekonstruieren, sondern vielmehr zugleich die Mittel für eine
Mobilität liefern, die die Ereignisschichten vergleichen und relativieren lässt.
Lévi-Strauss gestaltet das eigene Reisen, die Zufälle und Hindernisse einerseits
narrativ, andererseits nutzt er narrative und kompositorische Verfahren, um
eine strukturalistische Betrachtungsweise sowohl argumentativ als auch perfor-
mativ zu implementieren, die von den einzelnen Reisen und ihren Zufällen ab-
sieht und über Rekurrenzen und Vergleiche zu Abstraktionen kommt. Der Text
erzählt die „formation du narrateur“45 als Formierung des strukturalistischen Pa-
radigmas – und nimmt seinem Helden sukzessive die Bedeutung des persönlichen
Erlebens.

In der Wahl ihrer Darstellungsmittel reagieren die Traurigen Tropen auf eine
konkrete historische Situation (die Zerstörung von Natur und Kultur durch den
Westen). Was Theorie kann, zeigen sie, wenn die erzählte Mobilität von der mobi-
len Argumentationsführung und Darstellung (durch den Vergleich weit auseinan-
derliegender indischer, südamerikanischer und arabischer Kulturen) abgelöst

 Loyer: Lévi-Strauss, S. 415; ein Bild der Erika findet sich ebd., S. 417.
 Zum Begriff des Ereignisses vgl. Jurij M. Lotman: Die Struktur literarischer Texte. Übers. von
Rolf-Dietrich Keil. München 1972, S. 329–340 (Das Problem des Sujets); und den Artikel von Sebas-
tian Donat in diesem Band. Es ist interessant zu sehen, dass die surrealistisch beeinflussten Au-
toren und Lévi-Strauss auf den unterschiedlichen, aber nicht vollends getrennten Wegen
avantgardistischer Literatur und Theorie ereignislose Texte produzieren, die die Wahrneh-
mungsreflexion des Lesenden stärken, ihn auf sich selbst zurückfallen lassen.
 Loyer: Lévi-Strauss, S. 419.

80 Peter C. Pohl



wird und man sich so einem idealen, zeit- und raumenthobenen Blickpunkt annä-
hert, der in einem negativen Bezug zum erzählten Ich steht. Sie modellieren das
Kritzeln im Taschenlampenschein und weitere Techniken der Beobachtung, Refle-
xion oder Vergleichung – kurz: Theorie – als ein Resultat der Stilllegung des Indi-
viduums und als adäquate Umgangsweise mit der Welt.

François Dosse sagt in seiner instruktiven Geschichte des Strukturalismus, dass
der Strukturalismus „Protest und Gegenkultur“ und „Ausdruck eines gewissen
Maßes an Selbsthaß, der Ablehnung der traditionellen abendländischen Kultur wie
des Drangs zu Modernisierung bei der Suche nach neuen Modellen“46 gewesen sei.
Man achte auf die Verbindung von Hass auf abendländische Kultur und Drang zur
wissenschaftlichen Modernisierung, in der sich die Paradoxie des Lévi-Strauss’schen
Selbsthasses verdichtet. (An Kybernetik und Computern war er ja durchaus interes-
siert.) Und tatsächlich lassen sich die Traurigen Tropen als Bildungsroman einer
Theorie lesen, die in ihrer Formierung massiv von der technischen Mobilität und
Dynamik der Moderne ermöglicht und zugleich als kritischer Gegenentwurf zu ihr
konstruiert worden ist. Sie tendiert zwar „zur Ontologisierung der Struktur“47 und
ist durch „eine erkaltete Zeitlichkeit gekennzeichnet“48. Aber in der gewählten Per-
spektive erscheint sie nicht nur als hermetisches Bollwerk der Abstraktion, sondern
auch als schwierig zu gewinnender Gegen- und Ruhepol, als ein Weg, die Spannun-
gen der Moderne in ihr auszutragen und zu maximieren. Diese Affinität zu kulturel-
len Spannungen resultiert bei Lévi-Strauss aus dem erfahrungsbasierten Vergleich
zwischen Kulturen, der ihm die geringe Wahrhaftigkeit der eigenen vor Augen
führt:

Wenn sich der Mensch innerhalb seines Rahmens fortbewegt, trägt er alle Positionen mit
sich, die er bereits eingenommen hat, und auch alle, die er noch einnehmen wird. Er ist
überall gleichzeitig, er ist eine Menge, die gemeinsam voranschreitet und in jedem Augen-
blick auf die Totalität von Etappen zurückblickt. Denn wir leben in mehreren Welten, von
denen jede wahrer ist als diejenige, die sie in sich schließt, aber falsch in bezug auf dieje-
nige, von der sie umschlossen ist. Der scheinbare Widerspruch, der sich durch ihre Koexis-
tenz ergibt, wandelt sich in den Zwang, den uns am nächsten befindlichen Welten einen
Sinn zuzugestehen und ihn den entferntesten zu verweigern; während die Wahrheit in
einer allmählichen Ausdehnung des Sinns in umgekehrter Reihenfolge liegt, bis es zur Ex-
plosion kommt. (TT, S. 410)

Diese Explosion intellektuell zu antizipieren, sie in eine Methode zu transformie-
ren, um sie real aufzuschieben, scheint mir eine der Absichten des anthropologi-

 Dossé: Geschichte des Strukturalismus, S. 10.
 Ebd., S. 11.
 Ebd., S. 9.

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 81



schen Strukturalismus zu sein. Der Strukturalismus ‚bremst‘ den alle kulturelle
Differenzen nivellierenden Fortschritt zugunsten der Vergleichung aus. Diese Ver-
wandlung der Katastrophe in eine zeitintensive, skrupulöse Methode, bringt den
Verlust des Selbst und der alten Bedeutungen mit sich. Wäre das das ‚eigentliche‘
Ereignis der Traurigen Tropen? Es machte zumindest die Zustimmung verständ-
lich, mit der der gealterte Lévi-Strauss (lange Besitzer eines Führerscheins) eine
große Reisende zitiert: „Voyager est [...] un de plus tristes plaisirs de la vie.“49

Literaturverzeichnis

Bertram, Georg W., Blank, Stefan: „Theoriepolitik“ – das Widerspiel der Diskurse. In: Undarstellbares
im Dialog. Facetten einer deutsch-französischen Auseinandersetzung. Hg. von Thomas Bedorf
u.a. Amsterdam 1997, S. 103–115.

Boutang, Pierre-André, Chevallay, Annie: Claude Lévi-Strauss par lui-même. ARTE France, Films du
Bouloi 2008.

Derrida, Jacques: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen. In: Ders.: Die Schrift und die Differenz [1967]. Frankfurt/Main 1972, S. 422–442.

Derrida, Jacques: Grammatologie [1967]. Frankfurt/Main 1983.
Goldmann, Marcio: Lévi-Strauss et les sens de l’histoire. In: Les Temps Modernes 628 (2004), H. 59,

S. 98–114.
Grabau, Christian, Rieger-Ladich, Markus: Formexperimente als Theoriepolitik. Zu den

Schreibstrategien Jacques Rancières. In: Jacques Rancière: Pädagogische Lektüren. Hg. von Ralf
Mayer, Alfred Schäfer, Steffen Wittig. Wiesbaden 2019, S. 71–89.

Hansen-Löve, Aage A.: Der russische Formalismus. Methodologische Rekonstruktion seiner
Entwicklung aus dem Prinzip der Verfremdung. 2. Auflage. Wien 1996.

Hobsbawm, Eric: Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts. München,
Wien 1995.

Jakobson, Roman: Meine futuristischen Jahre. Berlin 1999.
Johnson, Christopher: Cinna’s Apotheosis: Tristes Tropqiues and the Structure of Redemption. In:

French Studies 48 (1994), H. 3, S. 299–309.
Johnson, Christopher: Rien ne va plus: Claude Lévi-Strauss et l’histoire virtuelle. In: Les Temps

Modernes 628 (2004), H. 59, S. 58–74.
Knaller, Susanne: Mit Texten umgehen. Ein theoretisch-methodologisches Modell. Bielefeld 2022.
Lepenies, Wolf (Hg.): Orte des wilden Denkens. Zur Anthropologie von Claude Lévi-Strauss.

Frankfurt/Main 1974.
Lévi-Strauss, Claude: Rasse und Geschichte. Aus dem Franz. von Traugott König. Frankfurt/Main 1972.
Lévi-Strauss, Claude: Das wilde Denken. Aus dem Franz. von Hans Naumann. Frankfurt/Main 1973.

 „Reisen ist [...] eines der traurigsten Vergnügen der Welt.“ Germaine de Staël: Corinne ou l’Ita-
lie [1807], hg. von Simone Balayé. Paris 1985, S. 32. Aus dem Gedächtnis zitiert von Lévi-Strauss in
Lévi-Strauss, Eribon: De près et de loin, S. 126.

82 Peter C. Pohl



Lévi-Strauss, Claude: Jean-Jacques Rousseau, Begründer der Wissenschaften vom Menschen [1975].
In: Strukturale Anthropologie II. Übers. von Hans Naumann. Frankfurt/Main 1975, S. 45–56.

Lévi-Strauss, Claude, Eribon, Didier: De près et de loin. Suivi d’un entretien inédit Deux ans après.
Paris 1991.

Lévi-Strauss, Claude: Tristes Tropiques. 2. Auflage. Paris 1993 (Terre humaine/Poche).
Lévi-Strauss, Claude: Traurige Tropen. Übers. von Eva Moldenhauer. 12. Auflage. Frankfurt/

Main 1999.
Link, Jürgen: Hölderlin-Rousseau. Inventive Rückkehr. Opladen, Wiesbaden 1999.
Link, Jürgen: Hölderlins Fluchtlinie Griechenland. Göttingen 2020.
Lotman, Jurij M.: Die Struktur literarischer Texte. Übers. von Rolf-Dietrich Keil. München 1972.
Loyer, Emmanuelle: Lévi-Strauss. Paris 2015.
Luhrmann, Tanya M.: Our Master, Our Brother: Lévi-Strauss’s Debt to Rousseau. In: Cultural

Anthropology 5 (1990), H. 4, S. 396–413.
Martus, Steffen, Spoerhase, Carlos: Geistesarbeit. Eine Praxeologie der Geisteswissenschaften.

Berlin 2022.
Martus, Steffen: Werkpolitik. Zur Literaturgeschichte kritischer Kommunikation vom 17. bis ins

20. Jahrhundert mit Studien zu Klopstock, Tieck, Goethe und George. Berlin 2007.
Rancière, Jacques: Die stumme Sprache. Essay über die Widersprüche der Literatur. Übers. von

Richard Steurer. Zürich 2010.
Rancière, Jacques: Politik der Literatur. Übers. von Richard Steurer-Boulard. Wien 2008.
Rousseau, Jean-Jacques: Œuvres complètes 4 (Émile, Education, Morale, Botanique). Hg. von Bernard

Gagnebin, Marcel Raymond. Paris 1969 (Bibliothèque de la Pléiade).
Schäfer, Thomas: Reflektierte Vernunft. Michel Foucaults philosophisches Projekt einer

antitotalitären Macht- und Wahrheitskritik. Frankfurt/Main 1995.
Smith, Douglas: Le structuralisme au miroir: Lévi-Strauss et le modernisme. In: Les Temps Modernes

628 (2004), H. 59, S. 115–132.
Staël, Germaine de: Corinne ou l’Italie [1807], hg. von Simone Balayé. Paris 1985.
Topolski, Jerzy: Levi-Strauss [sic!] and Marx on History. In: History and Theory 12 (1973), S. 192–207.
Wilcken, Patrick: Claude Lévi-Strauss. The Poet in the Laboratory. London u.a. 2010.

Literarische Mobilität und Theoriepolitik 83




