
Gregor Schöffberger (Wien)

Illusion und Lüge
Die Candace-Episode in Iul. Val. 3,18–24

1 Einleitung

Vielleicht kommt es einer Untersuchung sprachlicher Gegebenheiten und narrativer
Strukturen wie der folgenden zugute, wenn man über den Autor des behandelten Texts
wie im Falle des Iulius Valerius tendenziell wenig zu berichten weiß und sich die all-
gemeine Einleitung – zumal in Gesellschaft zahlreicher anderer Beiträge,¹ deren The-
matik es erlaubt, in organischerer Art und Weise auf solcherlei Umstände einzugehen –

auf das Nötigste beschränken kann.Weit interessanter als die Herkunft² des vir claris-
simus oder die (genaue) Datierung³ erscheinen in diesem Kontext drei Tatsachen: 1.) das
gattungsspezifische Umfeld des antiken Romans innerhalb/in der Folge der zweiten
Sophistik, 2.) die Abweichung eines der für diese Gattung hergebrachten konstituie-
renden Merkmale und 3.) die – nun wieder typische – pseudohistorische Machart.

Als verbindliches Konstitutionselement der antiken griechischen Romane lassen
sich insbesondere zwei Faktoren festmachen: Liebe und Abenteuer.⁴ Während der
Alexanderroman nun eine Fülle der letzteren bietet, sucht man erstere vergeblich –mit
den Worten Richard Stonemans nimmt er sich als „a story of a missed opportunity for
sexual conquest“⁵ aus. Aus diesem Grund hat Niklas Holzberg ihn gemeinsammit Texten
wie dem Äsop-Roman oder den beiden romanhaften Troja-Erzählungen unter dem
Begriff ‚fringe novel‘ subsumiert: Erzählungen, die motivisch und teilweise strukturell
verwandt sind mit der ‚ancient novel proper‘.⁶ Den Alexanderroman definiert er weiters
als romanhafte Biographie, deren „Fiktionalität… nicht die Grundessenz der Erzählung“
sei, „sondern Zutat, die dem Zweck einer speziellen Form von Präsentation der Le-
bensgeschichte eines berühmten Mannes dient.“⁷ So spricht auch Frédéric Foubert von
einem „roman historique.“⁸ Dieses Nebeneinander von Historie und Fiktion, das Aus-

 Siehe dazu etwa den Beitrag von Ingrid Brenez im vorliegenden Band.
 Foubert (2014) 13– 15.
 Dazu Foubert (2014) 4– 13.
 Holzberg (2006) 20–22; vgl. auch Kuch (1989a) 13. Futre Pinheiro (2014) 207–209 legt formal drei Fak-
toren fest: Struktur des Narrativs,Wahrscheinlichkeitsgehalt und erotisches Motiv, zählt aber „an intri-
cate plot unfolding through unimaginable adventures“ ebenfalls zu den invariablen, permanenten
strukturellen Merkmalen des Romans.
 Stoneman (2008) 134; ebenso Nawotka (2017) 28. Gleichwohl ist das erotische Element in späteren
Bearbeitungen des Alexanderromans sichtbar, wo es zum Zeitgeist passt, vgl. Rubanovich (2016) 128– 129.
 Holzberg (2006) 38.
 Holzberg (2006) 26.
 Foubert (2014) 19.

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111091679-010



bleiben erotischer Handlungsmomente sowie der eigentümliche Stil, dessen stark rhe-
torisierte Machart man als Endpunkt oder Übertreffen des Stilideals und offensiven
Zurschaustellens der antiken Bildung im Zuge der Zweiten Sophistik sehen kann, sind es
also, die wir als prägende Rahmenbedingungen für die in den Blick genommene Episode
feststellen können. Im Folgenden mehr dazu.

Die Unterschiede des Alexanderromans zu den ‚kanonischen‘ antiken Romanen
sind mehrfach hervorgehoben worden – dennoch gibt es auch einige Ähnlichkeiten, die
es meiner Ansicht nach wert sind, beleuchtet zu werden. Holzberg kommt zu dem
Schluss, dass die Distinktion zwischen ‚fringe novels‘ und ‚novels proper‘ keine so klare
ist,wie oft postuliert wurde, hält jedoch an dem Begriff fest, indem er argumentiert, dass
zwar für eine kleine Gruppe hochgebildeter antiker Leser die pseudo-historische
Machart sämtlicher, grob unter dem Terminus antiker Roman zusammengefasster Texte
offenkundig war, ein weit größerer Teil jedoch zwischen der idealistischen Fiktion von
Texten wie Charitons Kallirhoe und der vordergründigen Historizität eines Alexander-
romans unterschied.⁹ Nawotka sieht den Text in einem Graubereich zwischen ernst-
hafter und fiktionaler Biographie.¹⁰ Das Grau, mithin das romanhafte Element in Iulius
Valerius’ Übertragung, möchte ich in diesem Beitrag näher untersuchen.

2 Synopse der Mikroerzählung

Die zur Untersuchung stehende Episode hebt sich aus ihrem Kontext im Roman auf eine
Weise ab, die an eine dem übergeordneten Narrativ eingelegte Binnenerzählung erin-
nert, man hat sie daher auch als ‚novella di Candake‘ bezeichnet;¹¹ Jouanno spricht
aufgrund der Kohärenz der Episode von einem Kleinroman innerhalb des Romans.¹² Die
Candace-Novelle schließt sich unmittelbar an den umfangreichen Brief Alexanders an
Aristoteles (3,17)¹³ an, worin der Feldherr seinem Lehrer von seinen Erlebnissen in In-
dien berichtet. Er endet mit der Bemerkung, nun aus Prasiake wieder nach Persien
ziehen zu wollen, um dort das Reich der Semiramis zu besuchen (3,17,608–609). Es folgt
ein Briefwechsel mit der dort (s. dazu den folgenden Abschnitt) herrschenden Königin
Candace (3,18): Alexander bittet um ein gemeinsames Opfer für Ammon, von dessen
hohem Stellenwert bei Candace er gehört habe (625–633). Sie antwortet ihm, indem sie
diese Verehrung Ammons bestätigt, dem Besuch zustimmt und die Zusendung von
Gastgeschenken ankündigt (634–659). Sobald Candace vom Aufbruch Alexanders er-
fährt, sendet sie ihm heimlich einen Maler entgegen, der ihn für sie malt; dieses Bildnis

 Holzberg (2003) insbes. 27.
 Nawotka (2017) 18.
 Centanni (1991) 269.
 Jouanno (2002) 88.
 Diesem Beitrag lege ich die kritische Textausgabe von Rosellini (2004) zugrunde; Textstellen in Iulius
Valerius werden daher nach Buch, Kapitel und Zeile zitiert. Zum griechischen Alexanderroman s. meine
Anmerkung 29, für den armenischen sei auf Wolohojian (1969) verwiesen.

162 Gregor Schöffberger



verwahrt sie (19,662–667). Auf demWeg zur Königsburg gelangt zunächst Candaules, der
Sohn Candaces, der sich in Schwierigkeiten befindet, in Alexanders Heerlager: Seine
Frau sei vom König der Bebryker geraubt, seine Truppen aufgerieben worden (668–
684). An dieser Stelle (685–697) folgt jenes Moment der Täuschung, auf dem die im
Folgenden analysierte Passage beruht: Alexander gibt sich gegenüber Candaules als sein
eigener Berater Antigonos aus, während seine rechte Hand Ptolemaios die Rolle Alex-
anders übernimmt. So wird in einer Art Scheinberatung beschlossen, Candaules mit
dem eigenen Heer zu helfen (698–708).

Alexander ersinnt (als Antigonos) einen Plan zur Befreiung (20,709–723), der so-
gleich umgesetzt wird: In einem nächtlichen Überfall wird die Frau des Candaules unter
Androhung völligen Niederbrennens der Stadt der Bebryker befreit; Candaules bittet
Alexander, ihn zu Candace zu begleiten,welcher zustimmt (724–740). DieWeiterführung
des Rollentausches mit Ptolemaios wird vereinbart (740–748). Es folgt eine Beschrei-
bung der lokalen Flora und Fauna, die Alexander auf dem Weg zum Königspalast be-
wundert (21,749–772), sowie eine kurze Erwähnung eines Felsabschnitts, der angebli-
chenWohnstatt der Götter (773–780) – später (3,24) wird Alexander dort auf Sesonchosis
treffen – ehe er schließlich von Candace in einem feierlichen Zug an der Seite des
Candaules empfangen wird (3,21,781–785). Von den Erlebnissen rund um die Befreiung
der Frau des Candaules wird berichtet, anschließend ein Festbankett abgehalten (785–
796).

Am folgenden Tag führt Candace Alexander durch ihren Palast, der detailliert be-
schrieben wird (22,797–844) – schließlich, nach Bitten des Candaules, Alexander für
seine Hilfe reich zu entlohnen, auch in ihre Privatgemächer, deren beeindruckende
Ausstattung zur Sprache kommt (845–862). Mit Alexanders eingeschränktem Lob (dazu
genauer weiter unten) wird das Herzstück der Episode in Gang gesetzt: Die verbale
Konfrontation mit Candace (863–870). Die Königin enttarnt Alexander, indem sie ihm
das zuvor angefertigte Bildnis präsentiert (870–888); auf dessenWutausbruch und seine
Drohung, sie beide zu töten (889–899), reagiert sie mit dem Versprechen, sein Ge-
heimnis als Dank für den Dienst, den er ihrem Sohn erwiesen habe, zu bewahren (899–
910), wobei hier zum ersten Mal deutlich wird, weshalb das ein ganz entscheidendes
Moment der Erzählung ist: Candace ist nämlich die Schwiegermutter der Tochter des
(kurz zuvor von Alexander getöteten) Inderkönigs Poros, was im folgenden Abschnitt
einen großen Konflikt provoziert.

Dieser stellt den zweiten Höhepunkt der ‚Novelle‘ dar: Candaces jüngerer Sohn
Charagos (verheiratet mit der Tochter des Poros) fordert nämlich Vergeltung für den Tod
seines Schwiegervaters und möchte zu diesem Zweck Alexander (den er ja für dessen
Gesandten Antigonos hält) umbringen (23,916–922),wovon ihn sowohl Candace als auch
Candaules abzubringen suchen (922–930). Um den sich anbahnenden Konflikt zwischen
den beiden Brüdern (930–935) zu verhindern, bittet Candace Alexander darum, die
Situation in der Rolle seines eigenen Unterhändlers aufzulösen (935–940); dieser be-
schwichtigt die angespannte Situation mit einer ausgeklügelten Rede (940–953), wor-
aufhin er von Candace gelobt und reichlich beschenkt wird und freies Geleit erhält (953–
968). Damit schließt die Mikroerzählung.

Illusion und Lüge 163



3 Diffuse Geographie

Man könnte zu Recht argumentieren, dass das Auffälligste an der oben zusammenge-
fassten Episode die verworrenen geographischen Verhältnisse sind, in denen sie ange-
siedelt ist.¹⁴ Zuwelcher Gruppe an Texten man das Werk des Julius Valerius auch zählen
mag: Ich halte es für angebracht, in diesem Zusammenhang darauf zu verweisen, dass es
sich nicht um ein Werk der Geschichtsschreibung handelt, dass also Zuweisungen wie
‚Roman‘ oder ‚romanhafte Biographie‘ hinsichtlich der fehlenden Historizität durchaus
ihre Berechtigung haben, insofern die Grenzen zwischen historischem Substrat und
Fiktion aufgebrochen werden.¹⁵ Nichtsdestoweniger scheint es in Hinblick auf die
Machart der hier zu beobachtenden Mikro-Erzählung sinnvoll, ihre fiktionale geogra-
phische Verortung deutlich abzugrenzen, weil sich daraus, wie ich glaube, eine litera-
risch-narrative Tendenz ablesen lässt.

Betrachten wir den Verlauf des Romans, so befindet sich Alexander in Indien, als er
zum Palast der Candace aufbricht. An dieser Stelle konnte sich das antike Lesepublikum
ebenso wie das heutige die Frage stellen, wer Candace eigentlich sein soll – Iulius Va-
lerius erklärt (wie wohl auch seine Vorlage): proneptis erat haec Samiramidos (3,18,624).
Maßgeblicher ist aber eigentlich die Frage, wo Candace sein soll. Plinius (6,185– 186)
verortet sie korrekt in Meroe (200 km nordwestlich von Khartum im heutigen Sudan),
der einstigen Hauptstadt des Reichs von Kusch, und erklärt, dass der Name von Königin
zu Königin vererbt wird, eigentlich also ein Titel ist.¹⁶ Sowohl Strabon (17,54) wie auch die
Apostelgeschichte (8,27) erwähnen Candace als Königin Äthiopiens; zum fiktiven Ver-
wandtschaftsverhältnis mit Semiramis passt es, dass diese auf ihren extensiven Feld-
zügen auch Äthiopien einnahm (so Diodor 3,3,1), und ebenso fügt es sich, wenn Candace
Alexander fünfhundert äthiopische Jünglinge schenken will (Iul. Val. 3,18,647). Dieser
plötzliche Ortswechsel fühlt sich etwas uneben an; schon Ausfeld vertritt den Stand-
punkt, der Besuch bei Candace habe sich eigentlich ans Kapitel 34 im ersten Buch an-
schließen müssen.¹⁷ Die Novelle ist schon durch ihre Verortung insofern romanhaft,wie
der Orient und Ägypten überhaupt beliebte Schauplätze im antiken Romanwaren,¹⁸ und
es ist leicht zu erklären, wie man derartige, episodenhafte Erzählungen mit Alexanders
Feldzügen in Verbindung bringen kann, um diese durch spannende, abwechslungsreiche
Abenteuer anzureichern. Schon der Verfasser des griechischen Romans versucht, die
offensichtlichen Schnittstellen der Einfügung dieser eigentlich in Äthiopien spielenden,
ursprünglich dem Roman nicht zugehörigen¹⁹ Episode innerhalb der indischen Geo-
graphie zu verbergen, allerdings wenig erfolgreich. Die Bemühungen des Iulius Valerius

 Vgl. den Beitrag von Szalc (2014).
 Callu (2010) 18.
 Nawotka (2017) 211; Reisner (1923) 21; Szalc (2014) 379.
 Ausfeld (1907) 188.
 Kuch (2003) 210–211.
 Ausfeld (1907) 187.

164 Gregor Schöffberger



dagegen, derlei Unebenheiten in seiner Vorlage zu glätten, lassen sich an dieser Stelle gut
sehen: Bei ihm fehlt die Angabe, dass sich Candace in Meroe aufhalte, und er vereint die
beiden Regionen sprachlich im Briefwechsel Alexanders mit Candace, indem er In-
diamque tenuisse (628) und Indiam nostram (635–636) schreibt.²⁰

Andererseits geht die Vermischung von Äthiopiern und Indern in der Antike auf
eine lange Tradition zurück: Man sah beide als ein und dasselbe Volk bzw. die Äthiopier
als Abkömmlinge der Inder an.²¹ Das mag der Grund dafür gewesen sein, die Episode an
die Feldzüge in Indien anschließen zu lassen und erklärt womöglich auch die Ähn-
lichkeiten Candaces mit Cleophis, der Königin der Assakaner, die im Krieg mit Alexander
einen Friedensschluss aushandelt.²² Zwei Faktoren lassen an Candace denken: Justin
schreibt, sie habe inlecebris consecuta, quod armis non poterat (Just. 12,7,9), Diodor, sie
habe τὴν μεγαλοψυχίαν τοῦ A̓λεξάνδρου θαυμάσασα δῶρά τε κράτιστα ἐξέπεμψε (Diod.
17,84,1). Obwohl auch der Mirabilienkatalog (Iul. Val. 3,21,751–772) und die Tempelbe-
schreibung (22,831–836) besser nach Indien passen,²³ geht der Übergang zur Candace-
Episode dennoch etwas holprig vonstatten und die Geographie wird auch in späteren
Bearbeitungen des Stoffes nicht weniger konfus.²⁴

4 Am Hof der Candace: Ein Exempel der
ars interpretandi

Liest man die Candace-Novelle, so kristallisieren sich meiner Ansicht nach drei Ele-
mente heraus, die sie als besonders lesenswert und interessant ausweisen: 1.) die ac-
tionreiche Sequenz der Befreiung der Frau des Candaules, 2.) die drei Mirabilienkata-
loge (Candaces Geschenke, Flora und Fauna, Königspalast), die Indien als Land der
Wunder hervorheben, sowie 3.) die systematisch aufgebaute Spannung zwischen Alex-
ander und Candace, die in zwei Konfliktsituationen am Königshof mündet. Iulius Va-
lerius greift oft mit minutiöser Präzision,wo er kann, in den Text seiner Vorlage ein und
macht ihn damit stringenter, stilistisch ausgefeilter und glatter.²⁵ Dies ist bei den soeben

 Freilich könnte dies schon in der von Iulius Valerius verwendeten Vorlage organischer gestaltet ge-
wesen sein.
 Vgl. Od. 1,22–24; Philostr. Ap. 2,18. Siehe auch Szalc (2014) 379–381. Jouanno (2002) 89–95 verweist auf
die Verarbeitung griechischer Legenden über Äthiopien im Alexanderroman.
 Vgl. Stoneman (2010) 137– 138.
 Nawotka (2017) 215; Szalc (2014) 382–386.
 Siehe Rubanovich (2016) 136– 137. Callu (2010) 19 bescheinigt, auch in Hinblick auf die anderen
Merkwürdigkeiten, dem gesamten dritten Buch nicht zu Unrecht „une forte tendance à l’anormalité.“
 So in umfassender Weise von Bohmhammel (2008) dargelegt. Dass Iulius Valerius, nebst Anleihen
klassischer(er) Autoren vor allem aus Apuleius schöpft, hat Fassbender (1909) 25–59 in seiner umfas-
senden lexikalischen Studie deutlich gemacht. Knapp äußert sich dazu Brenez (2003) 27–29; die rheto-
rische Gestaltung, v. a. der Reden, hebt Ausfeld (1907) 11 hervor. Eine detaillierte stilistische Analyse für
das dritte Buch bietet Digruber (2019).

Illusion und Lüge 165



aufgezählten Elementen, insbesondere beim dritten festzustellen; seine Übersetzung ist
charakterisiert durch amplificatio, sein Latein „more flowing…more expansive…more
stylish.“²⁶ Callu bringt es auf den Punkt, wenn er ihn als „alternative historienne“, be-
zeichnet, der „permettait … d’ajouter de l’imaginaire romanesque, de la rhétorique, de
l’ethnographie rêvée.“²⁷

Den Beginn der Novelle markiert, so könnte man vereinfacht sagen, ein Moment der
Begierde, die spätestens mit Arrian für Alexander ja sprichwörtlich geworden ist:²⁸
ἐπιθυμητικῶς γὰρ αὐτὰ εἶχε θεάσασθαι (AR 3,18,1)²⁹ bzw. bei Iulius Valerius omni studio
properans … visere (3,17,609–610). Diese Begierde danach, zu erkunden und zu entde-
cken, die hintersten Winkel der Welt zu besuchen, sind prägend für das dritte Buch des
Romans;³⁰ das Bild einer Art fahrenden Abenteurers ist sicher nicht verfehlt.³¹ Aber
nicht nur dieser Charakterzug Alexanders ist prägend für unsere Novelle: „la nouveauté
la plus intéressante … concerne la personnalité d’Alexandre. … ne s’identifie plus à un
Conquérant belliqueux: il va pacifiquement … vers la Candace.“³²

Die zwei Konfliktsituationen an Candaces Hof sind in Abschnitt 2 kurz skizziert
worden und folgen unmittelbar aufeinander. Die erste besteht zwischen Candace und
Alexander selbst, die zweite zwischen ihm und Charagos. Der Konflikt Candaces mit
Alexander und dessen Austragung wird bereits in Iul. Val. 3,18,658–659 vorbereitet, als
Candace Alexander (rückblickend recht provokant) bittet: scribasque ad nos velim ecqui
te iam orbis universi dominum esse gratulemur (sie geht ja davon aus, dass er das nicht
wird tun können); weiters durch das Anfertigen des Bildes von Alexander (19,663–666).
Hierdurch nämlich wird das Lesepublikum vor ein vorläufiges Rätsel gestellt und mittels
der eingeschobenen fabula über Candaules’ entführte Frau ein erstes Spannungsele-
ment aufgebaut. Iulius Valerius’ Vermerk, Candace habe dies ex ingenio (662) angeord-
net, legt die Art des später folgenden Duells der beiden an: Es ist ein Kampf auf geistiger,
nicht auf körperlicher Ebene; einer der Klugheit, nicht der Waffen.

Diese unscheinbare Anmerkung, die an späterer Stelle, bei der Enthüllung des
Bildes, Früchte tragenwird, greift Iulius Valerius wieder auf, als Candaules zu Alexander
ins Heerlager kommt, indem er anmerkt: grata Alexandro et ex voto accidere videbantur
(686–687). Auch hierbei handelt es sich um einen Vorverweis auf die späteren Ereig-
nisse undmanmuss sich zwangsläufig beim Lesen der Stellen fragen,was unsere beiden
Protagonisten jeweils voraussehen, dass sie dergestalt handeln bzw. die Umstände nüt-
zen: Wie weiß Candace bereits an dieser Stelle, dass sie das Bild gegen Alexander wird

 Stoneman (1999) 149.
 Callu (2010) 6.
 Arr. An. 1,3,5: πόθος ἔλαβεν αὐτὸν; 7,1,1: πόθος λαμβάνει αὐτὸν; 7,2,2: πόθος ἐγένετο; 7,16,2: πόθος γὰρ
εἶχεν αὐτὸν et passim.
 Ich gebe zur besseren Auffindbarkeit der zitierten Stellen aus der griechischen Rezension α die Pa-
ragraphenunterteilung wieder, wie sie die Edition von Kroll (1926) vorgenommen hat.
 Callu (2010) 22.
 Holzberg (2006) 29.
 Callu (2010) 21.

166 Gregor Schöffberger



verwenden können? Das uns erhaltene griechische Original begründet ihr Vorhaben,
Alexander malen zu lassen, damit, sie habe ἀκούσασα … πῶς ταῖς πόλεσιν ἐπιβαίνει καὶ
πῶς χειροῦται τοὺς τηλικούτους βασιλεῖς (AR 3,19,2) – eine aus der gegebenen Situation
durchaus verständliche Handlung, vergegenwärtigt man sich, dass sie in ihrem Ant-
wortbrief ein gemeinsames Opfer ablehnt, weil ein Orakelspruch Ammons vorgibt,
sämtliche, von außen in ihr Reich kommende Fremde seien als Feinde zu behandeln:
τοὺς δὲ παραγινομένους πρὸς ἡμᾶς ἀμύνασθαι καὶ χρῆσθαι ὡς πολεμίοις (18,5–6). Das
übernimmt auch Iulius Valerius (si quis huc audeat, hisce utpote hostibus occursare; Iul.
Val. 3,18,636–637), doch bei ihm wird die gesamte Novelle schon unmittelbar nach dem
Briefwechsel dadurch, dass Candace Alexander mit einem offensichtlichen Vorsatz, der
dem Lesepublikum jedoch nicht mitgeteilt wird, mystifiziert und für ihren Verlauf da-
durch mit einer ständigen, unterschwelligen Spannung aufgeladen. Mithin wird an
dieser Stelle als weiteres romanhaftes Element die Fokalisierung des Narrativs greifbar,
die (zumindest kurz) zwischen intern und extern oszilliert: Das Lesepublikum weiß
nicht mehr als die handelnden Figuren, in diesem Fall anscheinend sogar weniger.

Für Alexander scheint die Sachlage zunächst etwas verständlicher: Die Situation des
Candaules ist ihm bei Iulius Valerius deshalb grata et ex voto, weil er eine Chance sieht,
durch seine Hilfestellung doch noch zu einem Besuch bei Candace zu kommen – sie hat
ihn ja gerade nicht zu sich eingeladen, sondern mit den zahlreichen Geschenken und
der Aufforderung vertröstet, ihr schriftlich mitzuteilen, sobald er die gesamte Welt er-
obert habe, ein entscheidender Umstand, der aber angesichts des Geschenkekatalogs
leicht übersehen werden kann. Nicht leicht zu erkennen ist aber, worin Alexander die
Notwendigkeit sieht, als sein eigener Untergebener aufzutreten, zumindest nicht bis
zum zweiten Spannungshöhepunkt der Novelle, als er sich in seiner an Charagos ge-
richteten Rede selbst das Leben rettet.³³ Wie dieses Moment prophetischer Weitsicht zu
erklären ist,wird im Text nicht explizit genannt; das Lesepublikum erfährt erst in dieser
Szene vom Verwandtschaftsverhältnis zwischen Candace und Poros, aber nirgendwo
gibt es einen Verweis darauf, dass Alexander selbst das schon vorher gewusst hätte und
sich deshalb als Antigonos tarnt. Man kann das angesichts der Gestaltung der Episode, in
der Klugheit als Tugend im Mittelpunkt steht, natürlich implizieren und es tut dem
spannungsreichen Narrativ auch keinerlei Abbruch.

Die zuvor getätigte Beobachtung, dass Iulius Valerius mittels amplificatio in den Text
seiner Vorlage eingreift, kann man noch durch jene präzisieren, dass seine stark rhe-
torisch gefärbten Änderungen insbesondere dort zur Geltung kommen, wo sie das
Narrativ gestalten. Noch ehe Alexander überhaupt zu Candace gelangt, wird seine
letztendliche Konfrontation mit ihr durch wiederholtes Fokussieren auf seinen Ruf als
Welteneroberer vorbereitet: Erstens durch die schon erwähnte, gegenüber der Vorlage
wohl signifikant modifizierte Schlussformel in Candaces Brief, ecqui te iam orbis uni-
versi dominum esse gratulemur (658–659), die Alexander selbst schon zu diesem Zeit-

 Einen Vergleich dieser Episode mit anderen, in denen Alexander sich verkleidet, unternimmt Garstad
(2018) 183– 184.

Illusion und Lüge 167



punkt bejahen würde, zweitens durch die tautologische und damit amplifizierte, ja ge-
radezu militärisch-formelhafte Übergabe des Heeres, insinuat ergo traditque Candaules
Alexandro vel maximam exercitus sui partem (21,749–750). Diese Eingriffe scheinen
minimal, erzeugen aber, wie ich glaube, deshalb eine große Wirkung, weil sie die Ge-
gebenheiten der Novelle nützen, um größtmögliche Stringenz und Spannung zu erzeu-
gen: Man merkt sich den Umstand, dass Candace ein Bild von Alexander anfertigen lässt
und behält auch seine Tarnung als Antigonos im Kopf, weiß, dass diese Umstände noch
wichtig werden, wartet aber eine Weile darauf, dass sie tatsächlich relevant werden.
Dafür sorgen die Einschübe: 1.) das ‚Binnenabenteuer‘ rund um Candaules sowie 2.) die
(von Iulius Valerius umfassender gestalteten) Ekphraseis (die er ebenfalls narratolo-
gisch zu nutzen weiß, s.u.).

Zu Beginn von Kapitel 22 tritt Candace nun endlich selbst auf. Ihre Darstellung
kennzeichnet sie sofort als dem Makedonenkönig ebenbürtig: Sie ist superba (798),
statura auctior (799) und aetate veneranda (ibid.). Im antiken Roman wird die Charak-
terisierung einzelner Figuren oft mittels Vergleich umgesetzt, der sie in den Bereich des
Göttlichen rückt.³⁴ Dies ist auch in der uns erhaltenen griechischen Fassung der Fall (τὴν
ὄψιν ἡμίθεον; AR 3,22,1). Bei Iulius Valerius fehlt diese Angabe und der Vergleich bezieht
sich stattdessen ausschließlich auf Alexanders Mutter Olympias, rückt Candace also
nicht in göttliche Sphäre, sondern in eine des Familiären und damit gleichzeitig au-
ßerhalb jeglicher Erotik,womit der Verlauf der Konfrontation in Teilen vorgegeben ist.³⁵
Auf einer weiteren Ebene werden in den antiken Romanen Figuren durch ihren sozialen
Rang definiert.³⁶ Alexander muss sich mit anderen Herrschern – Dareius, Poros,
Candace, den Amazonen – qua ihrer Stellung als Herrscher auseinandersetzen und
macht dabei unterschiedliche Formen der Konfrontation nutzbar, die umgekehrt wie-
derum ihn qua seiner auf die Situation angepassten Handlungen charakterisieren. Das
lässt sich anhand des Dialogs mit Candace gut demonstrieren.

Nach dem Rundgang durch den Königspalast führt die Bemerkung Alexanders, die
Schätze und das Zierwerk seien zwar gewaltig, aber angesichts der reichen Vorkommen
der Gegend nichts Besonderes, zu seiner Enttarnung durch die Königin. Das folgende
verbale Duell ist ein „rhetorically enriched quick-fire dialogue“,³⁷ der einer Partie Tennis
in zehn Sätzen ähnelt. Dabei wird an mehreren Stellen hervorgehoben, dass es ein
Kräftemessen des Intellekts ist, dessen Zeugen wir werden: Alexanders oben genannte
Bemerkung tätigt er, ne victus rudi quadam admiratione videretur (22,863–864), intellegit
regina (870) kann stellvertretend für Candaces gesamtes Wesen gelten, das ingenium viri

 Billault (2003) 126– 127.
 Candace bewegt sich damit außerhalb der gängigen Kategorien, die man für die typenhaften Cha-
raktere der antiken Romane herausarbeiten konnte; sie ist weder wirklich Mutter noch vollständige
Antagonistin noch Ratgeberin. In Katharine Haynes maßgeblicher Arbeit unberücksichtigt geblieben ist
sie aber wohl eher deshalb,weil diese ausschließlich die ‚novels proper‘ in den Blick nimmt, siehe Haynes
(2003) bes. 101– 136.
 Billault (2003) 122– 123.
 Anderson (2014) 229.

168 Gregor Schöffberger



(870) greift ihr eigenes aus 19,662 wieder auf, provisam (22,879) betont erneut ihre Vor-
aussicht, Alexanders famosa prudentia (886) wirdmit sollertiorem (887) übertroffen und
schließlich auf eine adrogantiam nimiae prudentiae (887–888) reduziert. Den Anstoß für
das verbale Kräftemessen gibt Alexander dadurch, dass er aus seiner Rolle als Antigonos
fällt, gleichsam zu sehr er selbst ist und als König spricht: Mit seiner Bemerkung, in
Griechenland wären die Reichtümer Candace etwas wirklich Bemerkenswertes, prescht
er ungestüm vor wie sonst in der Schlacht; es wird offenbar, dass er auch friedliche
Kontexte alsWettkämpfe wahrnimmt. Candace reagiert gelassen, ja man kann sich sogar
ihr genüssliches Lächeln vorstellen, mit dem sie Alexander enttarnt, indem sie vera mihi
dixisti haec, Alexander mi (871–872) sagt – anders als in der griechischen (und der ar-
menischen) Fassung, wo sie wütend reagiert (παρωργίσθη; AR 3,22,10). Diese implizite
Visualisierung und Plastik des Geschehens bei Iulius Valerius kontrastiert die folgende
Überrumpelung und wütende Ohnmacht Alexanders viel deutlicher; mit dem bildhaf-
teren obstupescens (Iul. Val. 3,22,872) wird das vorher in eigentlich gegensätzlicher In-
tention gebrauchte und somit doppeldeutig-proleptische victus (863) gekonnt wieder
aufgegriffen. Alexander versucht zunächst –wenig überzeugend – zurück in seine Rolle
zu finden, sein apage (872) wirkt unbeholfen und wird von Candace ironisch abgekan-
zelt, die sagt esto sane … Antigonus apud ceteros (875–876) und ihm daraufhin sein
Bildnis offenbart.Wie Alexander daraufhin seine Fassung verliert, erfahren wir durch
Candace, nicht durch die Stimme einer Erzählinstanz,was noch stärkere Rhetorisierung
erlaubt: Alexanders Zittern wird durch die Alliteration intremuisti tam trepide … tur-
baris (881) wiedergegeben. Candaces fünffache rhetorische Frage ist klimaktisch und in
ihrer Wucht mit Schwerthieben zu vergleichen, der letzte Teil am gewichtigsten: in
manus feminae devenisse (884–885).³⁸ Aus der sentenzhaften Lehre, die wir im Grie-
chischen geboten bekommen (ὅστις δοκεῖ τῶν ἀνθρώπων φρονεῖν μέγα, ἄλλος μείζονα
τούτου τὴν φρόνησιν σχῇ; AR 3,22,12– 13),wird bei Iulius Valerius ein viel persönlicherer,
individualisierter Triumph – Candacem tui videris sollertiorem (Iul.Val. 3,22,886–887) –,
der zeigt, dass Candace bei all ihrer Klugheit auch eitel ist. Indem sie die Situation
sichtlich auskostet, gibt sie Alexander – dies eine weitere Parallele zu tatsächlichen
Schlachten – die Möglichkeit zur Kapitulation: deponito (888).

Das vorher implizite Lächeln Candaces wird nun als Reaktion auf Alexanders
Zähneknirschen realisiert: subridens (890); auch dieser non-verbale Austausch ein
markantes Element antiker Romane.³⁹ Dass es ihr sichtlich Genuss bereitet, Alexander
zappeln zu lassen, wird an ihrer wiederum klimaktischen rhetorischen Frage deutlich:
quid te iuvat … haec tui tacita indignatio sic saevientem vel, si mavelis, insanientem?
(891–892). Sowohl ihre Frage wie auch Alexanders Antwort sind von Iulius Valerius um
ein Vielfaches besser aufeinander abgestimmt als vom Verfasser des griechischen Tex-
tes, letztere greift Candaces Wortwahl auf und macht den Übergang flüssiger, den Dialog

 Centanni (1991) xxxv–xxxvi sieht darin einen Reflex auf die Odyssee, wo dieses Motiv in der Gefan-
genschaft bei Circe fassbar ist.
 Anderson (2014) 229: „Dialogue can encompass the articulate speech of one character and the emo-
tional reaction of another by non-verbal means.“

Illusion und Lüge 169



organischer, Alexanders Selbstironie und seinen Gemütszustand greifbarer: una mihi –
nam sane profitendum – … vel maxima indignatio est quod mihi gladius meus huc comes
non sit (892–894). Diese wortgewandte Entgegnung übertrifft Alexander noch in seiner
folgenden Äußerung, die das verbale Duell zu seinen Gunsten kippen lässt; auf Candaces
Frage, was er mit seinem Schwert anfangen wolle, sagt er

quod enim in huiuscemodi tempore atque rebus regale admodummunus foret interfecta te comitem
me praemissae morti praestitisse, ne quid sit foedius quod praeteritas nostras glorias obumbraverit
(896–899),

eine Antwort, die ebenso nüchtern wie rhetorisch ausgefeilt ist. Auf die elegante Kom-
bination eines Hendiadyoin (tempore atque rebus) und eines Hyperbatons (regale ad-
modummunus), das seine moralische Obligation als König hervorhebt, folgt eine weitere
Doppelung, die mit aggressiver Assonanz (praemissae morti praestitisse) das von Alex-
ander intendierte Geschehen syntaktisch abbildet (interfecta te comitem me) und den
dahinter stehenden höheren Zweck bis zum Ende des Satzes retardiert, wobei die Op-
position von morti und glorias uns einen interessanten Einblick in Alexanders Psyche
gewährt, der selbst im Angesicht des Todes noch vorrangig an Ruhm denkt. Sein rhe-
torisches Kunststück bleibt nicht ohne Effekt, denn Candace nimmt diese aufrichtige
verbale Eruption Alexanders zum Anlass, ihm ihre Wertschätzung auszusprechen, in
der sich gleichsam Alexanders ‚Triumph‘ konstituiert: Die ganze Situation wirkt rück-
blickend wie eine Art Test für Alexander, den er mit Candaces singulärem accipio (899)
besteht – wenn man so möchte, mit Auszeichnung: dignam viro et animo sane regali
(900).

Die gesamte Dialogszene erinnert in ihrer Ausformung bei Iulius Valerius stark an
einen Agon, wie wir ihn in den Komödien des Aristophanes lesen können; mit Ana-
gnorismos (871–879), Peripetie (916–936) und happy end (952–968) bietet uns die
Candace-Novelle weitere Elemente der griechischen Komödie und Tragödie, wie sie der
antike Roman üblicherweise verarbeitet und sich damit der modernen Fernsehserie
annähert.⁴⁰ Das happy end freilich haben wir noch nicht erreicht; auch ist Alexanders
Triumph kein Sieg im eigentlichen Sinne, mehr eine victoria ex verbis, um genau zu sein
ein quid pro quo – denn wie wir als Lesepublikum erst jetzt (Pori sis interfector, cuius
filiam scito iunioris mei filii coniugio copulatam; 907–909) erfahren, ist Alexander an
Candaces Hof eigentlich unter Feinden und ihre Geheimniswahrung bewahrt ihn als
Gegenleistung für seine Hilfe gegenüber ihrem Sohn Candaules vor ernster Lebensge-
fahr. Diese Analepse mag überraschend erscheinen, ist innerhalb des Narrativs aber
stringent. Wenn man davon ausgeht, dass Alexander über die Verwandtschaftsverhält-
nisse im Bild war und sich deshalb vorausschauend als Antigonos getarnt hat, als er von
Candaules’ Notlage erfuhr, so erscheint rückblickend Candace als die weiter voraus-
schauende und damit klügere Regentin, die diesem Schachzug Alexanders etwas ent-
gegenzuhalten wusste und so mit dem sonst in den antiken Romanen üblichen Schema

 Holzberg (2006) 21, ebenso Kuch (1989a) 40 u. (1989b) 75–77.

170 Gregor Schöffberger



bricht, dass die griechischen Protagonisten über ihre „barbarian antagonists“ obsie-
gen.⁴¹ Zum Glück für Alexander ist auch Candace „endowed with considerable indivi-
duality and a great deal of noble character“⁴² und meint es gut mit ihm – anders als ihr
Sohn Charagos.

Dieser drängt auf Vergeltung für den Tod seines Schwiegervaters Poros, der ja durch
Alexanders Hand getötet worden war (23,917–922); zwar versuchen sowohl Candace
(923–926) wie auch Candaules (927–930), ihn davon abzubringen, doch ihre drei Argu-
mente, der Tod eines Unterhändlers schade Alexander nicht, das Gesandtenrecht dürfe
man nicht verletzen und es widerspreche einem edlen Gemüt, einen ungerechtfertigten
Tod zu verursachen, erzielen nicht die gewünschte Wirkung, sondern Charagos fordert
Candaules im Gegenteil zum Duell um den Preis von Alexanders/Antigonos’ Leben (931–
933). Candaces Bitte an Alexander, die Situation zu schlichten, verweist nochmals auf
seine bereits demonstrierte Klugheit, tuae celebratae prudentiae (938), womit sich ihm
die zweite Gelegenheit für einen verbalen Triumph bietet. Die eindrückliche Assonanz
neque me … minae istae mortis magnopere terrebunt (940–941), mit der Alexander zu
sprechen anhebt, leiten eine äußerst selbstironische Argumentationskette ein: Sein (sc.
Antigonos’) Verlust werde für Alexander kein großer sein, das verdeutlicht die folgende,
anaphorische rhetorische Frage quot enim satellitum milia et quantus animantium nu-
merus hoc regi obsequium munusque hoc praestare non poterit? (942–944), aber Alex-
ander habe eine Schwachstelle, er werde von selbst an den Königshof kommen, sei er
doch immodice habendi cupidum atque opibus inhiantem (948–949). Diese bildhafte
ironische Selbstbeschreibung ist das Herzstück der Rede und nutzt geschickt die bereits
angesprochene, von Iulius Valerius erweiterte Ekphrasis der Schätze im Reich der
Candace aus, um die argumentative Position zu stärken. Zwar sind kulturhistorische
Exkurse aus Historiographie oftmals Teile des antiken Romans,⁴³ doch hat Angela
Holzmeister beobachtet, dass sich Ekphraseis im Roman generell nicht auf bloße Füll-
elemente reduzieren lassen, im Gegenteil:

The alert reader is meant to attribute the meaning of these images to one another and to the story
line, in order to gain a fuller understanding of the narrative direction and artistic dimensions of the
text.⁴⁴

Nicht nur, dass Alexander sich in abfälliger Weise explizit selbst beschreibt, er cha-
rakterisiert sich auch durch seine Wortwahl insofern indirekt selbst, als er damit
neuerlich seine Geistesgegenwart und sein rhetorisches Können demonstriert, mittels
dessen es ihm gelingt, soziale Konfliktsituationen aufzulösen.⁴⁵ Die abfällig hinterher-

 Kuch (2003) 218.
 Kuch (2003) 217.
 Vgl. Kuch (1989a) 44–45.
 Holzmeister (2014) 414.
 Auf dieses Phänomen doppelter Charakterisierung im antiken Roman sowie auf Rhetorik als Mittel
sozialer Kontrolle hat De Temmerman (2014) 235–237 hingewiesen.

Illusion und Lüge 171



geworfene Bemerkung, was mit Alexander geschehe, wenn er erst in die Hände des
Charagos geraten sei, sei ihm herzlich egal (haud magni faciam, quid de eius exitio
consultetis; 950–951), sowie die Betonung der eigenen Bezahlung als Bedingung für die
gegenseitige Übereinkunft (modo ut vos gratiae memores remunerat<ur>osque in pos-
terum mihi vos sedulo promittatis; 951–952) sorgen für Alexanders zweiten rhetorischen
Triumph: Der Bruderstreit wird beigelegt und Candace spricht dem Makedonenkönig
ihr neuerliches Lob in Form des Wunsches aus, sie könnte ihn adoptieren.⁴⁶

Die beiden untersuchten Dialogpartien lassen uns den Einfluss der Rhetorik und
Bildung des Iulius Valerius so deutlich spüren wie kaum irgendwo sonst;⁴⁷ mithin reicht
der Autor seine eigene Eloquenz an Alexander weiter.⁴⁸ Dessen doppelter Triumph fußt
nicht zuletzt auf seiner unverstellten Aufrichtigkeit, seiner situationsbewussten Klug-
heit und einer nicht unwesentlichen Portion Selbstironie. Es sind ‚indirekte‘⁴⁹ Triumphe
ohne Kampf und Waffen – und sie sind unecht: Candace ist es ja, die ihm erst die Ge-
legenheit zu diesen Triumphen gibt und die, all ihrem Lob für ihn zum Trotz, am Ende
das letzte Wort behält: quis enim dubitet tunc demum fore Candacem orbis universi re-
ginam (956–957). Ihr Auftreten ist durch die Modifikationen des Iulius Valerius deutlich
souveräner, prägnanter und definierter, wie die gesamte Novelle in ihren Details
glaubhafter ist: Der Agon der zwei königlichen Kontrahenten gewinnt an Dimension und
wirkt weniger aus der Luft gegriffen, das Narrativ der Episode zwar einerseits kom-
plexer, gleichzeitig aber auch zugänglicher und nachvollziehbarer.

5 Fazit

Ich habe versucht zu zeigen, dass sich der Alexanderroman, insbesondere die Über-
tragung des Iulius Valerius, in vielen Bereichen nah an den ‚eigentlichen‘ antiken Ro-
manen orientiert und zahlreiche Schnittpunkte zu diesen aufweist. Weiters sollte her-
vorgehoben werden,wie sein Text eine stilistische Entwicklung nach oben hin abbildet,
wie sie der Tendenz des vierten Jahrhunderts und seiner Orientierung an Sallust ent-
spricht.⁵⁰ Nicht nur sind die späteren griechischen Romane rhetorisierter als die frü-
heren, Iulius Valerius stellt auch eine Parallele zu Diktys dar, der sich seinerseits um
schlüssige Darstellung bemüht und seine Vorlage stilistisch stark verbessert und er-
weitert.⁵¹ Die Beobachtung, dass der Verfasser des Alexanderromans „[has] not been
able to address the management of conversation in muchmore than a randomway“ und
dass „there is no obvious indication that they [sc. the dialogues] occur strategically or

 Das Motiv geht laut Centanni (1991) 270 auf Arr. An. 1,23 zurück.
 Foubert (2014) 19.
 Digruber (2019) 100. Diese Tendenz der Rhetorik als „much more significant and self-conscious in-
gredient“ innerhalb der späteren antiken Romane beobachtet Anderson (2014) 221.
 Stoneman (2008) 138 bezeichnet sie als „emblematic“.
 Merkle (1990) 87.
 Merkle (1990) bes. 86.

172 Gregor Schöffberger



artistically at particularly significant points“ lässt sich für Iulius Valerius nicht halten:
Seine Dialoge sind bewusst und gezielt, „a matter of conscious and calculated artistry.“⁵²
Daran sowie an den erweiterten Ekphraseis lässt sich die spürbare Tendenz des dritten
Buches ablesen, dass das Wort – ob direkt oder indirekt von Alexander oder bloß von
der Erzählinstanz geäußert – zu einem noch stärkeren Einflussträger wird, dass be-
stimmte Typen von Reden (imweitesten Sinn, also auch Ekphraseis) besonderes Gewicht
erhalten.⁵³ Das gesprochene Wort wird für Alexander, dessen Charakter insofern fa-
cettenreicher wird, als er situations- und personenbedingt angepasst handelt, zu einem
weiteren Mittel der Eroberung. Sein ‚Triumph‘ über Candace aber ist ein zweischnei-
diger, werden sich doch ihre Worte – a caede tui homines natura saeviores haud facile
temperaturos (3,22,905–907) – am Ende bewahrheiten.⁵⁴

Bibliographie

Anderson (2014): Graham Anderson, „The Management of Dialogue in Ancient Fiction“, in: Edmund P.
Cueva u. Shannon N. Byrne (Hgg.), A Companion to the Ancient Novel, Chichester, 217–230.

Ausfeld (1907): Adolf Ausfeld, Der griechische Alexanderroman, Leipzig.
Billault (2003): Alan Billault, „Characterization in the Ancient Novel“, in: Gareth Schmeling (Hg.), The Novel

in the Ancient World, Leiden, 115– 129.
Bohmhammel (2008): Hartmut Bohmhammel, Valerius’ Übertragung der Alexandergeschichte und ihre

gesellschaftlichen Tendenzen, Dissertation: Berlin.
Brenez (2003): Ingrid Brenez, Julius Valérius et le corpus alexandrin du IVe siècle. Présentation et traduction,

suivies d’une étude de synthèse, Diss. Metz.
Callu (2010): Jean-Pierre Callu, Julius Valère. Roman d’Alexandre, Turnhout.
Centanni (1991): Monica Centanni, Il Romanzo di Alessandro, Turin.
De Temmerman (2014): Koen de Temmerman, „Characterization in the Ancient Novel“, in: Edmund P. Cueva

u. Shannon N. Byrne (Hgg.), A Companion to the Ancient Novel, Chichester, 231–239.
Digruber (2019): Mario Digruber, Alexander der Große in Indien – Sprachliche und inhaltliche Aspekte in den

lateinischen Überlieferungen des Alexanderromans, unveröffentlichte Abschlussarbeit: Wien.
Fassbender (1909): Christian Fassbender, De Iuli Valeri sermone quaestiones selectae, Münster.
Foubert (2014): Frédéric Foubert, La geste d’Alexandre le Grand. Version Latine de Julius Valerius,

Leuven/Paris/Walpole.
Futre Pinheiro (2014): Marília P. Futre Pinheiro, „The Genre of the Novel: A Theoretical Approach“, in:

Edmund P. Cueva u. Shannon N. Byrne (Hgg.), A Companion to the Ancient Novel, Chichester, 201–216.
Garstad (2018): Benjamin Garstad, „Alexander the Great, the Disguised Dinner Guest“, Symbolae Osloenses

92/1, 171– 197.
Haynes (2003): Katharine Haynes, Fashioning the Feminine in the Greek Novel, London.
Holzberg (2003): Niklas Holzberg, „The Genre: Novels proper and the fringe“, in: Gareth Schmeling (Hg.),

The Novel in the Ancient World, Leiden, 11–28.
Holzberg (2006): Niklas Holzberg: Der antike Roman, 3. Aufl., Darmstadt.
Holzmeister (2014): Angela Holzmeister, „Ekphrasis in the Ancient Novel“, in: Edmund P. Cueva u. Shannon

N. Byrne (Hg.), A Companion to the Ancient Novel, Chichester, 411–423.

 Anderson (2014) 228.
 Vgl. Callu (2010) 20–21.
* Mein Dank gilt Georg Danek für seine hilfreichen Ausführungen zum antiken griechischen Roman.

Illusion und Lüge 173



Jouanno (2002): Corinne Jouanno, Naissance et métamorphoses du Roman d’Alexandre. Domaine grec, Paris.
Kroll (1926): Wilhelm Kroll, Historia Alexandri Magni. Recensio vetusta, Berlin.
Kuch (1989a): Heinrich Kuch, „Die Herausbildung des antiken Romans als Literaturgattung“, in: Heinrich

Kuch (Hg.), Der antike Roman. Untersuchungen zur literarischen Kommunikation und Gattungsgeschichte,
Berlin, 11–51.

Kuch (1989b): Heinrich Kuch, „Funktionswandlungen des antiken Romans als Literaturgattung“, in: Heinrich
Kuch (Hg.), Der antike Roman. Untersuchungen zur literarischen Kommunikation und Gattungsgeschichte,
Berlin, 52–81.

Kuch (2003): Heinrich Kuch, „A Study on the Margin of the Ancient Novel: ‘Barbarians’ and others“, in:
Gareth Schmeling (Hg.), The Novel in the Ancient World, Leiden, 209–220.

Merkle (1990): Stefan Merkle, „‘Artless and abrupt?’ Bemerkungen zur ‚Ephemeris belli Troiani‘ des Diktys
von Kreta“, Groningen Colloquia on the Novel 3, 79–90.

Nawotka (2017): Krzysztof Nawotka, The Alexander Romance by Ps.-Callisthenes. A historical Commentary,
Leiden/Boston.

Reisner (1923): George A. Reisner, „The Pyramids of Meroe and the Candaces of Ethiopia“, Museum of Fine
Arts Bulletin 21/124, 11–27.

Rosellini (2004): Michaela Rosellini, Iuli Valeri Res gestae Alexandri Macedonis translatae ex Aesopo Graeco, 2.
Aufl., München/Leipzig.

Rubanovich (2016): Julia Rubanovich, „Re-writing Alexander and Candace in Medieval Persian Literature:
Patterns, Sources, and Motif Transformation“, in: Markus Stock (Hg.), Alexander the Great in the Middle
Ages. Transcultural Perspectives, Toronto, 123– 152.

Stoneman (1999): Richard Stoneman, „The Latin Alexander“, in: Heinz Hofmann (Hg.): Latin Fiction. The Latin
Novel in Context, London/New York, 141– 157.

Stoneman (2008): Richard Stoneman, Alexander the Great, A Life in Legend, New Haven/London.
Szalc (2014): Alexandra Szalc, „Kandake, Meroe and India – India and the Alexander Romance“, in: Volker

Grieb (Hg.): Alexander the Great and Egypt. History, Art, Tradition, Wiesbaden, 377–390.
Wolohojian (1969): Albert Mugrdich Wolohojian, The Romance of Alexander the Great by Pseudo-Callisthenes,

New York/London.

174 Gregor Schöffberger


