
Marc Steinmann (Gießen)

Weise Brahmanen, apokalyptische Ungeheuer
und mirakulöse Wasserläufe
Zu einigen Passagen bei Iulius Valerius und in Palladios’
Brahmanen-Traktat

Jürgen Trumpf, viro humanissimo doctissimoque
de Alexandri Magni historia fabulosa bene merito,

amicitiae causa

Die verschiedenen Rezensionen des
Alexanderromans, sein drittes Buch sowie Iulius
Valerius und Palladios
Der Alexanderroman (AR) ist in seinen griechischen, lateinischen und volkssprachli-
chen Fassungen ein Best- und Longseller von der Antike bis in die frühe Neuzeit ge-
wesen. Als open text wurde er in verschiedenen Versionen tradiert und immer wieder
umgearbeitet, erweitert und den jeweiligen Aussageabsichten seiner Bearbeiter ange-
passt. Hierbei lassen sich (zumindest) seine griechischen Fassungen grob in zwei
Hauptgruppen einteilen, die der konservativen und die der innovativen Bearbeitungen.
Während erstere im Großen und Ganzen der Erzählung, wie sie in der ältesten greif-
baren Fassung alpha tradiert wird, folgen und hauptsächlich ganze Episoden hinzufügen
oder fortlassen, gehen letztere sehr frei mit ihren Vorlagen um und ändern Namen,
Lokalitäten sowie zeitliche Abfolgen, fügen neue Figuren hinzu oder christianisieren
den Text tiefgreifend. Zu dieser innovativen Gruppe gehören vor allem die Fassungen
epsilon, gamma und zeta des Alexanderromans ab dem 8./9. Jh. n.Chr. Vertreter der
eher konservativen Gruppe sind die Fassungen beta (ca. 5. Jh. n.Chr.) und lambda
sowie das byzantinische Alexandergedicht (BAP).¹

Die lateinischen Res gestae Alexandri Macedonis des Iulius Valerius, entstanden in
konstantinischer Zeit (vor 330 n.Chr.),² zählen zur Fassung alpha des AR, dessen Urform

 Vgl. für die Zweiteilung und einen gedrängten Überblick über die verschiedenen Fassungen des
Alexanderromans Jouanno (2021) 139– 142; siehe auch Moennig (2016), Nawotka (2017) 30–33 und die
Gesamtschau in Stoneman (2008) 230–239. Ausführliche Analysen bei Jouanno (2002) und Merkelbach/
Trumpf (1977). Die Abkürzung BAP geht auf Aerts (2014) zurück. Das Gedicht ist wahrscheinlich im Jahre
1388 entstanden, obwohl vereinzelt auch ältere Zeiträume favorisiert werden.
 Zur Datierung siehe besonders Tabacco (2012), die sowohl eine hauptsächlich von Jean-Pierre Callu und
Ingrid Brenez vertretene Spätdatierung der Res gestae auf das Ende des vierten Jahrhunderts (zwischen

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111091679-008



sich mit weiteren auf die alpha-Fassung zurückgehenden Versionen, nämlich der äl-
testen griechischen Version, erhalten in einer singulären Handschrift (A) aus dem
11. Jahrhundert,³ sowie der armenischen Übersetzung (etwa 5. Jh. n.Chr.) weitgehend
erschließen lässt.⁴ Auch in BAP scheinen viele Elemente aus alten Schichten auf.

Im Gegensatz jedoch zu den eher populär gehaltenen griechischen und auch jün-
geren lateinischen Fassungen⁵ des AR zeichnet sich Iulius Valerius’ Version durch in-
tertextuelle Referenzen und vergleichsweise hohe literarische und stilistische Ansprü-
che aus und richtet sich somit an eine gebildete Leserschaft, die derart stilisierte Texte
zu goutieren weiß.⁶ Somit stellt sich Iulius Valerius’ Übertragung gewissermaßen als ein
Hybrid dar, folgt sie doch einerseits auf der inhaltlichen Ebene (weitgehend) der grie-
chischen Fassung alpha, reichert diese andererseits aber sprachlich-stilistisch bzw. in-
tertextuell an.⁷

Im Folgenden sollen jedoch weniger sprachliche Aspekte in und an Iulius Valerius’
AR beleuchtet, sondern das Augenmerk auf bestimmte ausgesuchte Episoden bzw. Mo-
tive gelegt werden, wobei die Palladios, dem Bischof von Helenopolis (ca. 364–ca. 430
n.Chr.), zugeschriebene Schrift Περὶ τῶν τῆς Ἰνδίας ἐθνῶν καὶ τῶν Βραγμάνων / De
gentibus Indiae et Bragmanibus (CPG 6038) besondere Bedeutung erhält.⁸ Wie bekannt,

360 und 380) als vor allem auch einen Datierungsversuch der ältesten griechischen Fassung (siehe dazu
auch Anm. 4) ins späte vierte Jahrhundert – und damit nach Iulius Valerius – m.E. schlagend widerlegt.
 Es handelt sich um den Codex Parisinus Graecus 1711, gemeinhin mit der Sigle A bezeichnet und
vielleicht sogar eher ins 10. Jahrhundert zu datieren. Vgl. zu dieser Handschrift, verschiedene byzanti-
nische Historiographen enthaltend, z.B. die praefatio von Krolls Ausgabe (1926). Digitalisat unter https://
gallica. bnf.fr/ark:/12148/btv1b10723005 g (zuletzt überprüft am 10.10. 2022).
 In dieser Hinsicht immer noch sehr nützlich die paraphrasierende Rekonstruktion mit Erläuterungen
von Ausfeld (1907). Unzweifelhaft dürften viele Teile des AR in hellenistischer Zeit im ptolemäischen
Ägypten entstanden und vielleicht auch schon (teilweise) zusammengefügt worden sein (anders ist z.B.
die Nektanebos-Episode am Anfang kaum zu erklären), doch ist für uns erst die durch die alpha-Fas-
sungen belegte Version greifbar, die man wohl nur ins dritte nachchristliche Jahrhundert datieren kann;
vgl. Jouanno (2002) bes. 26–28 und jüngst überzeugend Garstad (2018).
 Die auf einer griechischen Fassung beruhende, zwischen 951 und 969 angefertigte lateinische Über-
setzung des Archipresbyters Leo von Neapel (daraus werden später die drei interpolierten Versionen der
Historia de preliis weitergebildet) und die syrische Übersetzung des AR werden letztlich auf eine nicht
erhaltene griechische Rezension delta zurückgeführt, die der Fassung alpha recht nahe stand.Vgl. zu den
lateinischen Fassungen z.B. Steinmann (2012) 18–22, zur syrischen Fassung siehe etwa Doufikar-Aerts
(2016).
 Diese Intertextualität auf Motiv- und Strukturebene hat jüngst vor allem Hartmut Wulfram im Ver-
gleich mit Vergils Aeneis und Pindars Epinikien herausgearbeitet; vgl.Wulfram (2018) und seinen Beitrag
in diesem Band.
 Iulius Valerius’ Lexis sowie Syntax und Stil charakterisiert Wulfram (2018) 169– 170 treffend wie folgt:
„Julius’ lexis […] exhibits a uniquely colourful and sophisticated mixture of archaisms, poeticisms, neo-
logisms, grecisms and colloquialisms.“ Sein Streben nach „amplificatio becomes apparent also on the
rhetorical and syntactic levels.“
 Die Autorschaft ist ebenso umstritten wie die genaue Entstehungszeit unklar ist. Palladios als Urheber
der Schrift wird von etlichen Gelehrten anerkannt, von etlichen jedoch auch bestritten; dazu und zur
Schrift insgesamt jüngst kurz Tabacco (2020); vgl. Schmidt (2020a). Die Datierungsversuche schwanken

134 Marc Steinmann



steht dieser ansonsten auch selbständig umlaufende Traktat zwar in der Handschrift A,
fehlt jedoch in allen anderen alpha-Versionen des AR, weshalb es sich um eine spätere
Interpolation handeln muss. Dass diese erst vom Schreiber der Handschrift A, also im
11. Jahrhundert, eingeschwärzt worden ist, wie Wilhelm Kroll einst vermutete,⁹ möchte
ich bezweifeln; doch dazu weiter unten mehr. Der Palladios-Traktat also steht in der
Handschrift A am Beginn des dritten und zugleich letzten Buches und umfasst die Ka-
pitel 7– 16 in der durch Karl Müller eingeführten Zählung.¹⁰ Buch 3 beginnt mit Alex-
anders Indienzug und seinem Kampf gegen den indischen König Poros (1–4). Darauf
folgt Alexanders Gespräch mit den Gymnosophisten / Oxydraken, d.h. den Brahmanen
(5–6), dem sich in A die Schrift des Palladios anschließt (7– 16). Kapitel 17 gibt dann eine
gekürzte Version der Epistula Alexandri ad Aristotelem über Alexanders Erlebnisse in
Indien (von diesem Brief existiert eine selbständige jüngere lateinische Fassung mit
umfangreicherem Text).¹¹ In den Kapiteln 18–24 wird Alexanders Treffen mit Kandake,
der Königin von Meroe in Äthiopien, erzählt,¹² worauf ein Briefwechsel mit den Ama-
zonen (25–26) sowie ein Brief von Aristoteles an Alexander und einer von Alexander an
seine Mutter Olympias (27–28) folgen. Nach einigen weiteren Episoden auf dem Rück-
weg stirbt Alexander und wird letztlich in Alexandria begraben (34). Das abschließende
Kapitel des dritten Buches bringt noch eine Liste der von ihm gegründeten Städte (35).

Mithin ist der größte Teil des dritten Buches des AR im fernen Osten, im sagen-
umwobenen Indien, verortet, wie dieser kurze inhaltliche Abriss zeigt. Zwar zogen im
Tross Alexanders auch Geschichtsschreiber und Wissenschaftler mit, die sich mit der
Fauna und Flora sowie den fremden Sitten und Gebräuchen der indigenen Völker be-

zwischen etwa 360/70 n.Chr. und der Mitte des fünften Jahrhunderts. Hinsichtlich der Verfasserfrage
könnte eine jüngst aufgefundene arabische Übersetzung des Werkes die Waagschale vielleicht zugunsten
des Palladios ausschlagen lassen. Genaue Untersuchungen stehen jedoch noch aus, auch dazu, ob mithilfe
der arabischen Fassung der Abfassungszeitpunkt von Palladios’ Schrift wird enger eingegrenzt werden
können. Siehe fürs erste Pirtea (2021).
 Kroll (1926) IV: „Quam non veritus sit [sc. librarius ignotus] librum, quem inveniebat [sc. librum de
Alexandri historia], deturpare, cognoscas inde quod tertio libro Palladii de Brahmanis libellum inseruit,
ne indicare quidem tanti ratus, se ad alium auctorem transilire.“
 Siehe Müller (1846) 102– 120. Rezente kritische Ausgaben des selbständigen griechischen Textes geben
Derrett (1960) und Berghoff (1967). Eine neue kritische Edition der lateinischen Fassung befindet sich in
Vorbereitung durch Raffaella Tabacco und Marc Steinmann. Für einen Überblick über die verschiedenen
Brahmanen-Traktate, d.h. die diesbezüglichen Texte von und um Palladios, siehe z.B. Steinmann (2012)
42–50; vgl. auch Merkelbach/Trumpf (1977) 142.
 Zu dieser Schrift vgl. knapp mit Hinweisen auf die grundlegende Literatur Steinmann (2012) 22–23,
ferner Merkelbach/Trumpf (1977) 142– 145, Schmidt (2020b). Zwar mögen inhaltliche Unstimmigkeiten in
Bezug auf vorausgehende und folgende Kapitel des dritten Buches den Brief an Aristoteles als nicht zur
„ursprünglichen Fassung des Romans“ gehörend kennzeichnen (Ausfeld [1907] 177), doch weist ihn seine
Existenz in allen alpha-Versionen als sehr alte Einfügung aus. Diese stellt nach der communis opinio eine
gekürzte Version einer heute verlorenen längeren griechischen Fassung dar, von der die lateinische
Übersetzung noch ein (späterer) Zeuge ist. Zur Entstehung und Entwicklung der Epistula siehe jetzt auch
Stoneman in diesem Band.
 Vgl. dazu Merkelbach/Trumpf (1977) 146– 147 und Schöffberger in diesem Band.

Weise Brahmanen, apokalyptische Ungeheuer und mirakulöse Wasserläufe 135



schäftigten, doch zum einen sind diese Quellen aus erster Hand fast alle verloren, zum
anderen wurde mit dem Werk des Megasthenes, der sich kurz vor 300 v.Chr. als Ge-
sandter am indischen Hof des Chandragupta im heutigen Patna aufhielt, die literarische
Tradition über Indien kanonisiert. Spätere naturwissenschaftliche Erkenntnisse, die
man z.B. durch intensivere Handelsbeziehungen gewann,wurden in die Literatur (fast)
nicht aufgenommen. Das (literarische) Bild von Indien als Ort des Exuberanten und
Wunderbaren, als Gegenwelt zu Griechenland (und später Rom), wurde über Genera-
tionen in literarischen Einzelwerken und Kompendien fort- und festgeschrieben.¹³

Der Odontotyrannus und die night of horrors
bei Iulius Valerius (3,17)
Nach diesem gedrängten Überblick, der der Leserschaft zumindest einen ungefähren
Hintergrund für die folgenden Ausführungen geben möge, sei nun zunächst der be-
rühmt-berüchtigte Odontotyrannus betrachtet, ein spektakuläres Untier, für das von der
Forschung verschiedene real existierende Lebewesen vorgeschlagen worden sind in
dem Bemühen, die fabulöse Beschreibung, wie sie sich in den uns erhaltenen schrift-
lichen Fassungen darbietet, ihres mirakulös-phantastischen Charakters zu entkleiden
und auf einen naturwissenschaftlich-objektivierbaren Kern zurückzuführen. Die com-
munis opinio des 19. und 20. Jahrhunderts sah im Odontotyrannus das (indische) Nas-
horn, alternativ wurde er u. a. als Mammut oder Krokodil zu erklären versucht.¹⁴ Von
Alexanders Begegnung mit diesem unheimlichen Tier wird von Iulius Valerius im
17. Kapitel des dritten Buches berichtet, nachdem er nach langem Marsch mit seinem
Heer an einem See (stagnum quoddam dapsile) sein Lager aufgeschlagen hat.¹⁵ Da
kommen zur dritten Nachtstunde undique ex omni silva quae circumsteterat wilde Tiere
(bestias quasdam) zur Tränke, zuerst mehr als ellengroße Skorpione und gehörnte
Schlangen. Auf diese folgen quadrupedes beluae vehementes, u. a. Löwen größer als
Stiere, Rhinozerosse, Elephanten, Eber, Panther, Luchse, Tiger, aber auch (heute) schwer
fassbare Tiere wie Vierfüßler mit Skorpionschwänzen, bukrioi und taurelephantes.
Dann kommen missgestaltete Menschen mit sechs Händen, himantopodes („Riemen-

 Vgl. aus der reichen Literatur zum Thema etwa Romm (1992) 82– 120, Karttunen (2013) und Selden
(2018) bes. 83–91.
 Siehe aus der einigermaßen umfangreichen Spezialliteratur zu diesem biologischen Kuriosum vor
allem Goossens (1929), der 31–34 einen Abriss der Forschungsgeschichte des 19. Jahrhunderts zum Thema
gibt. Für Ausfeld (1907) 183– 184 und spätere Forscher ist der Odontotyrannus unzweifelhaft das Nashorn,
aber diese Tiere waren – wie Nawotka (2017) 206 ganz richtig bemerkt – den Griechen wohlbekannt und
werden in der Odontotyrannus-Episode z.B. von Iulius Valerius auch explizit erwähnt (lin. 438: rhi-
nocerotes).
 Iul.Val. 3,17, lin. 418 (Stellenbezeichnungen geben zuerst Buch und Kapitel desAR nachMüller, dann die
Zeilennummer von Rosellinis Iulius Valerius-Ausgabe). Die folgenden Kurzzitate stammen alle aus den
Zeilen 425–446.

136 Marc Steinmann



füßler“) und cynoperdices („Hundshühner“?)¹⁶ sowie verschiedenste formarum hu-
manarum genera invisitata. Alexander lässt zu denWaffen greifen und Feuer anzünden,
den ganzen Wald in Brand setzen. Der Kampf der Makedonen gegen die Bestien dauert

donec cum lunae occasu umbrata tellure offusisque tenebris ad consueta silvarum refugia omnes
illae bestiae remearent. non tamen prius memorata saevities animantium receptui consulit quam id
animal supervenisset quod regnum quidem tenere in hasce bestias dicitur; nomen autem odonto-
tyrannum vocant. haec bestia facie elephantus quidem est, sed magnitudinem etiam huius ani-
mantis longe praevectus, nec minor etiam saevitudine omnibus egregie saevientibus. quare cum
nostros incesseret ac ferme viginti et sex de occursantibus viros morti dedisset, tandem tamen
reliqua multitudine ignibus circumvallatur et sternitur. adhuc tamen saucius odontotyrannus cum
indidem fugiens aquae fluenta irrupisset ibique exanimavisset, vix trecentorum hominum manus
nisu extractus de flumine est. hactenus igitur noctis illius nobis periculi finis fuit.¹⁷

solange, bis sich alle jene Untiere in ihre gewohnten Schlupfwinkel im Wald zurückzogen, als der
Mond unterging, die Erde im Dunkeln lag und Finsternis sich ausbreitete. Nicht eher allerdings
machte sich besagte wilde Rotte von Tieren auf den Rückzug, als dasjenige Tier erschien, das – so
heißt es – wie ein König über jene Bestien herrscht; sie nennen es aber Odontotyrannus. Dieses
Untier hat zwar die Gestalt eines Elephanten, übertrifft diesen aber sogar noch an Größe, und es legt
noch mehr Wildheit an den Tag als alle zügellos rasenden Bestien. Als es deswegen auf unsere
Männer losgegangen und etwa 26 der Widerstand Leistenden in den Tod geschickt hatte, wurde es
schließlich doch von der verbliebenen Menge mit Feuern umzingelt und niedergestreckt. Als der
waidwunde Odontotyrannus trotzdem von dort geflohen, sich ins Wasser gestürzt und da verendet
war, konnte er nur mit größter Mühe von 300 Männern mit den Händen¹⁸ aus dem Fluss gezogen
werden. Damit war nun für uns der Schrecken jener Nacht zu Ende.

In der Darstellung dieser night of horrors¹⁹ stimmt Iulius Valerius inhaltlich eng mit den
anderen Vertretern der alpha-Fassung überein, sowohl mit dem griechischen Text der
Handschrift A als auch mit der armenischen und der syrischen Version. Im Kern scheint
der Kampf mit den ungeheuren Tieren und den abnormen Menschengestalten, also den
nach antiker Vorstellung typischen Bewohnern Indiens, zwar apokalyptische Deutungen
nahezulegen, aber schließlich doch der Glorifizierung Alexanders zu dienen, der die
monströsen Geschöpfe ja letztlich überwindet.²⁰

 Dieses von Ausfeld für überliefertes cynopendices vorgeschlagene und von Rosellini in den Text
übernommene Wort hat zwar eine verständliche Bedeutung, ist aber sonst in der griechischen und la-
teinischen Literatur nicht bezeugt und passt auch nicht recht in die Reihe der hier aufgelisteten
menschlichen Hybridwesen (allerdings hat auch der armenische AR „dog-partridges“).Wenn nicht an die
bekannten Kynokephaloi („Hundsköpfige“) zu denken ist, ist sicher Ausfelds (1907) 92, Anm. 17 vorge-
schlagenes und 183 kurz begründetes Κυνοκέρκιδες („Hundsschwänzige“) vorzuziehen.
 Iul. Val. 3,17, lin. 450–464. Übersetzungen stammen vom Verfasser, sofern nicht anders angegeben.
 Krolls Vorschlag communi nisu für das hier übertragene manus nisu ist m.E. sehr bedenkenswert.
 Der Begriff in Anlehnung an Romm (1992) 115, der von „night of terrors“ und einer „unholy Wal-
purgisnacht“ spricht.
 Die apokalyptischen Züge – in Spätantike und Mittelalter sicher eine gern aufgegriffene Rezepti-
onsmöglichkeit – betont Cizek (1981) ebenso wie die kontrastierenden paradiesischen Aspekte der auf die
night of horrors folgenden Episode von den Orakelbäumen der Sonne und des Mondes.

Weise Brahmanen, apokalyptische Ungeheuer und mirakulöse Wasserläufe 137



Bei den Namen der furchterregenden Tiere folgt Iulius Valerius dem, was auch A
überliefert – mit der entscheidenden Ausnahme, dass dort gerade der Odontotyrannus
(und einiges weitere) ausgelassen ist.²¹ Vielleicht hat der ursprüngliche Schreiber bzw.
Kompilator der A-Fassung, der nach den Gymnosophisten-Kapiteln 5–6 des dritten
Buches die oben erwähnte Schrift des Palladios eingeschoben hatte, in welcher der
Odontotyrannos ebenfalls vorkommt (in Kapitel 10 nach der Müllerschen Zählung), hier
im 17. Kapitel eine Dopplung vermeiden wollen.²² Damit jedoch fehlt der night of horrors
ihr Höhepunkt, den Iulius Valerius in seiner lateinischen Version noch dadurch be-
sonders markiert, dass er den Odontotyrannus quasi als König aller furchteinflößenden
wilden Tiere bezeichnet: animal […] quod regnum […] tenere in hasce bestias dicitur.
Dieses Attribut erscheint sonst in keiner alten Fassung des AR.²³

Im syrischen Roman heißt dieses schrecklichste der Untiere Mashḳĕlath, im ar-
menischen Roman Bṙnažani, wofür Wolohojian in seiner Übersetzung „unicorn“ gesetzt
hat.²⁴ Da das Einhorn aber seit der Antike anders als das in der night of horrors be-
schriebene apokalyptische Tier konnotiert ist, sollte sein armenischer Name lieber
unübersetzt bleiben, zumal es sich m.E. wahrscheinlich um ein mythisches Wesen
handelt. In mittelalterlichen gereimten Randnotizen (sog. kafas) zum armenischen AR
wird der Bṙnažani z.B. als Blaupause für den Satan interpretiert.²⁵ Wörtlich bedeutet
Odontotyrannus svw. „tooth-tyrant“ / „Zahn-König“²⁶ und könnte eventuell ursprünglich
auf ein indisches Fabelwesen zurückgehen, dessen Aussehen und Eigenschaften dann
weiter ausgesponnen wurden. Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang nämlich
eine wiederum nur bei Iulius Valerius erwähnte Einzelheit: Der waidwunde Odonto-

 Kroll ergänzt im Apparat zur Stelle aus dem armenischen AR, allerdings in der griechischen Retro-
version von Richard Raabe.
 Da jedoch andere viel auffälligere Ungereimtheiten im plot des dritten Buches stehengeblieben sind
(vgl. oben, Anm. 11), wäre gerade diese Glättung des Textes merkwürdig. Das Problem scheint mir noch
nicht endgültig gelöst zu sein. Auf jeden Fall wird deutlich, dass Iulius Valerius nach einer anderen
griechischen Fassung gearbeitet hat, als sie die Handschrift A bietet. Siehe dazu auch noch,was unten im
Haupttext zur Schrift des Palladios ausgeführt ist.
 Wahrscheinlich will Iulius Valerius den Odontotyrannus damit als ebenbürtigen Gegner des Königs
Alexander stilisieren und so Alexanders Sieg über das nicht-menschliche Wesen noch (weiter) erhöhen.
 Wolohojian (1969) 126. Diese Übersetzung steht sicher unter dem Einfluss der kurz darauf folgenden
Bezeichnung des Untieres als „one-horned beast“.
 Siehe MacFarlane (2020) 154 für den armenischen Text mit englischer Übersetzung sowie 149– 162 für
die night of horrors insgesamt und zum Einhorn. – Flusser (1988) sieht Parallelen zwischen dem
Odontotyrannus und dem vierten, dem letzten apokalyptischen Ungeheuer, wie es im Buch Daniel 7,7 des
Alten Testaments beschrieben wird.
 Für linguistische Bezüge zu bzw. Herleitung ausWörtern des Sanskrit (mit teilweise unterschiedlichen
Bedeutungen) vgl. z.B. Seldeslachts (1998) 285–286 und Goossens (1929) bes. 43–52. Der Frage, ob oder
inwiefern eine Verbindung des Odontotyrannus mit indischen nāgas oder dem von Ktesias F 45–46 und
F 45r Lenfant beschriebenen garstigen Indus-Wurm σκώληξ vorliegt, kann hier nicht weiter nachge-
gangen werden. Mir scheint allerdings die von Karttunen (2013) 104 geäußerte einfache Gleichsetzung
(„the fantastic tooth-monster odontotyrannos, perhaps an incarnation of the skôlêx of Ctesias“) zu kurz zu
greifen.

138 Marc Steinmann



tyrannus durchbricht mit letzter Kraft den um ihn gezogenen Feuerkessel, um ins
Wasser zu gelangen (Iul. Val. 3,17, lin. 461–462: saucius odontotyrannus […] indidem fu-
giens aquae fluenta irrupisset ibique exanimavisset), aus dem (lin. 463: de flumine)²⁷ man
seinen Kadaver danach nur unter größten Anstrengungen herausziehen kann. Dies
scheint mir auf ein amphibisches (Fabel‐)Wesen zu deuten, und Nawotkas Vorschlag des
„powerful composite beast Makara“ hat einiges für sich.²⁸

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass Iulius Valerius in dem Erzählabschnitt
der night of horros an einem Süßwassersee im fernen Indien hinsichtlich des plot und
auch in der Benennung der Untiere seiner griechischen alpha-Vorlage im Großen und
Ganzen treu folgt,²⁹ jedoch den Odontotyrannus explizit zum König der Untiere und
menschlichen monstra aufwertet und so – ganz analog seiner grundsätzlichen Inten-
tion, mit der Alexanderfigur in seiner Übersetzung des griechischen AR das Bild eines
idealen Herrschers zu konstruieren³⁰ – Alexanders Sieg über den Odontotyrannus noch
bedeutender erscheinen lässt.

Der Odontotyrannus und das Geschlechtsleben
der Brahmanen bei Palladios
Auch im Text von Palladios’ Περὶ τῶν τῆς Ἰνδίας ἐθνῶν καὶ τῶν Βραγμάνων spielt der
Odontotyrannus eine wichtige Rolle. Wie oben bereits ausgeführt, ist diese sonst selb-
ständig umlaufende Schrift zu einem nicht genau bekannten Zeitpunkt in die Hand-
schrift A eingefügt worden. Die Tatsache, dass sich in der armenischen und auch der
syrischen Übersetzung des AR keine Spuren des Palladios-Traktates finden, legt es nahe,

 Nur im syrischen AR wird noch ein Bezug zum Wasser hergestellt, und zwar zu einem von den
Makedonen vor der night of horrors gegrabenen zwei Meilen langen Kanal entlang eines Flusses. Der
Mashḳĕlath des syrischen AR hat „das Verlangen und die Absicht, in den Kanal hineinzukommen und die
Leute zu töten; und sogleich lief es in den Kanal hinein und tötete sechsundzwanzig Männer“ (Ryssel
[1893] 362). Dieser Kanal befindet sich allerdings an dem Ort, von dem aus die Makedonen erst zum
Süßwassersee gekommen waren, kann also nicht in der Nähe des Sees der night of horrors liegen. Auch
dies ein noch zu klärendes Detail.
 Nawotka (2017) 206, der ferner darauf hinweist, dass auch die taurelephantes (vgl. zu ihnen etwa noch
Philostorg. Hist. eccl. 3,11,2 mit Bleckmann ad loc.) wohl indischer Mythologie entstammen und den
sechshändigen Menschen des AR Bildnisse des vielarmigen Gottes Śiva zugrundeliegen dürften (Nawotka
[2017] 205–206). Zum Makara vgl. Krishna Murthy (1985) 45: „[T]he makara has the head of a crocodile
and the body of a fish […] Sometimes […] horns are stuck above the eyes. [It] gradually acquires a snout
resembling the curled trunk of the elephant […] The teeth are prominent.“
 Vgl. Bohmhammel (2008) 77–78. Im gesamten Abschnitt hat Iulius Valerius folgende erwähnenswerte
amplificationes eingearbeitet: illustrisque admodum luna nihil diurni luminis demutaret (lin. 425–426),
mando vero ignes quammaximos et creberrimos fieri silvisque ipsis conflagrare facillimis immitti incendia
(lin. 444–446) und die bereits oben im Haupttext genannte Apostrophierung des Odontotyrannus als
König der Tiere (lin. 453–454).
 Vgl. Bohmhammel (2008) 134– 135, 154 und passim.

Weise Brahmanen, apokalyptische Ungeheuer und mirakulöse Wasserläufe 139



dass er zum Zeitpunkt der jeweiligen Übersetzung noch in keiner Handschrift des
griechischen alpha-Textes enthalten war.³¹ Dass Iulius Valerius, dessen lateinischer al-
pha-Text im frühen vierten Jahrhundert entstand, ihn noch nicht kennen konnte, ist
selbstredend bei einemWerk, das ziemlich sicher nicht vor ca. 360 n.Chr. – eher später –
verfasst worden ist. Außer in die Handschrift A ist die Palladios-Schrift nur noch in das
zweite (nicht das dritte) Buch der Rezension gamma des griechischen AR integriert
worden, allerdings nur teilweise.³² Dort fehlt deshalb der Part mit dem Odontotyrannus,
zu dem wir nach diesem kurzen Überlieferungs-Exkurs nun zurückkehren.

Im Palladios-Traktat wird der Odontotyrannus wie bei Iulius Valerius als riesen-
großes Tier beschrieben, „ein Amphibium, das einen Elefanten und einen Menschen
ganz verschlingen kann.“³³ Sein Habitat ist der Ganges, aber eine besondere Wildheit
oder gar apokalyptische Züge wie bei Iulius Valerius oder im armenischen und syrischen
AR werden ihm nicht attestiert. Allerdings hindert er die Männer der Brahmanen, die
jenseits des Ganges „gegen den Okeanos zu“ und getrennt von ihren Frauen („diesseits
auf der Seite gegen Indien zu“) leben, zu ihren Frauen hinüberzugehen. Nur im Juli und
August lässt sich der Odontotyrannus nicht blicken.³⁴ Das aber sind genau die beiden
Monate im Jahr, in denen allein die Brahmanen ihre Frauen besuchen und ihnen bei-
wohnen. Denn „das sind ihre kältesten Monate, da dann die Sonne bei uns noch weiter
im Norden sich hoch erhebt. Deshalb ist, wie sie sagen, die Witterung mild und erregt
den Geschlechtstrieb.“³⁵ Der Odontotyrannus – bei Iulius Valerius und in den anderen
alpha-Fassungen ein aggressives Hindernis für Alexander auf seinem Zug an den östli-
chen Rand der Oikumene (und letztlich darüber hinaus zum Paradies) – fungiert hier im
Palladios-Traktat quasi als zweite Sicherungsstufe, falls ein Brahmanen-Mann eventuell
die Fortpflanzungsregeln seines Volkes nicht einhalten und außerhalb des vorge-
schriebenen Zeitfensters die Frauen besuchen sollte. Palladios hat also offenbar in
seiner Darstellung des Lebens der Brahmanen auf das bekannte Tier nicht verzichten

 Dies könnte auch ein indirektes Indiz für eine Datierung des Palladios-Traktats erst am Anfang des
fünften Jahrhunderts sein, was aber beim derzeitigen Forschungsstand letztlich (noch) hypothetisch
bleibt.
 Eine genaue Datierung der Rezension gamma ist bisher nicht gelungen. Da sie aber hauptsächlich auf
beta und epsilon beruht, muss sie nach diesen – und hier ist epsilon die jüngere der beiden Rezensionen,
aus etwa dem 8./9. Jahrhundert – entstanden sein. In gamma fehlen der komplette erste der beiden Teile
des Palladios-Traktates sowie die ersten beiden Paragraphen des zweiten Teiles, der ansonsten fast
vollständig in gamma 2,35a eingearbeitet ist.
 Pfister (1978) 115 = Palladios 1,14 (112 Derrett): ἀμφίβολον, ἐλέφαντα ὁλόκληρον καὶ ἀκέραιον
ἄνθρωπον καταπιεῖν δυνάμενον (Berghoff [10,22–23] leicht abweichend: ἀμφίβιον [sicher Derretts
ἀμφίβολον vorzuziehen], … καὶ ἀκέραιον καταπιεῖν δυνάμενον). Im Folgenden werden unwesentliche
Abweichungen zwischen Berghoffs und Derretts Text nicht extra erwähnt.
 Vgl. Palladios 1,13– 14 (112 Derrett [10 Berghoff ]), Pfister (1978) 114– 115.
 Pfister (1978) 114 = Palladios 1,13 (112 Derrett [10,7– 10 Berghoff ]): αὐτοὶ γάρ εἰσι παρ’ αὐτοῖς οἱ μῆνες
ψυχρότεροι, τοῦ ἡλίου πρὸς ἡμᾶς καὶ ὑπὲρ βοῤῥὰν ὑψωθέντος· οἱ καὶ εὐκρατότεροι λέγονται εἶναι οἱ
μῆνες ἐκεῖνοι, καὶ οἶστρον κινεῖν.

140 Marc Steinmann



wollen und es deshalb in einer„entschärften“ Version in seine Erzählung vom Leben der
Brahmanen ein- und seinen damit verbundenen Intentionen angepasst.

Der Odontotyrannus und ein Nilschwellen-Additum
in der byzantinischen Überlieferung
Tatsächlich war dieses Narrativ vom Odontotyrannus quasi als Sittenwächter offenbar
so faszinierend, dass es in etliche byzantinische Kompendien Eingang gefunden hat.
Nicht nur Georgios Monachos (Hamartolos) hat es im Rahmen von weiten Teilen von
Palladios’ Text in sein Chronikon syntomon (ca. 866/867 n.Chr.) übernommen, sondern
aus Georgios wiederum hat es auch die Suda (um 1000 n.Chr.) als integralen Aspekt der
Lebensweise der Brahmanen auszugsweise in das Lemma „Βραχμάν“ (β 524 Adler) in-
tegriert. Ferner findet sich die Passage in Georgios Kedrenos’ Synopsis historion (nach
1057 n.Chr.) und in BAP. In allen diesen Schriften ist dem Abschnitt über das Ge-
schlechtsleben der Brahmanen jedoch ein bisher anscheinend kaum beachteter Passus
über die Nil-Schwelle beigefügt worden, und zwar:

οἱ οὖν ἄνδρες περῶσι πρὸς τὰς γυναῖκας Ἰουλίῳ καὶ Αὐγούστῳ μηνί, παρ’ οἷς ὑπάρχουσι ψυχρότεροι,
τοῦ ἡλίου πρὸς ἡμᾶς καὶ βορρᾶν ὑψωθέντος, οἵ γε καὶ εὐκρατότεροι γινόμενοι πρὸς οἶστρον αὐτοὺς
κινεῖν λέγουσιν.
ὅπερ δὴ καὶ τὸν Νεῖλόν φασιν οὐ κατὰ τὸν αὐτὸν τοῖς ἄλλοις ποταμοῖς πλημμυρεῖν καιρόν, ἀλλὰ
μεσοῦντος τοῦ θέρους ἐπικλύζειν τὴν Αἴγυπτον,ὡς τοῦ γε πάντως ἡλίου τὴν βορειοτέραν διαθέοντος
ζώνην, καὶ τοῖς ἄλλοις μὲν παρενοχλοῦντος ποταμοῖς καὶ σμικρύνοντος, τούτου δὲ πλεῖστον
ἀπέχοντος.
καὶ ποιήσαντες μετὰ τῶν γυναικῶν αὐτῶν ἡμέρας μ′ πάλιν ἀντιπερῶσι.³⁶

Die Männer setzen zu den Frauen in den Monaten Juli und August (über den Ganges) über, welche
bei ihnen kühler sind, während sich die Sonne (dann) bei uns und im Norden hoch erhebt; die
(Männer) aber werden noch ausgeglichener und sagen, dass (dieses Klima) ihre Libido anregt.
Gerade so wie der Nil, sagt man, nicht zur selben Zeit wie die anderen Flüsse Hochwasser führt,
sondern mitten im Sommer Ägypten überschwemmt,weil die Sonne die nördlichere Zone durcheilt
und zwar den anderen Flüssen zusetzt und sie schwinden lässt, sich aber von ihm [dem Nil]
größtenteils zurückhält. Und wenn (die Männer) 40 Tage bei ihren Frauen zugebracht haben, gehen
sie wieder zurück.

Die genauere Erklärung dieses Zusatzes über die Nil-Schwelle und seine Verortung in
der langen literarischen Tradition dieser in der Antike vielbehandelten Frage soll bei

 Georg. Mon. 36,12–22 de Boor (der Zusatz ist der mittlere der drei Sätze) ~ Suda β 524 (494,12–20
Adler) ~ Cedr. 168,1 (300,11– 19 Tartaglia = 268,13–22 Bekker) ~ BAP 4819–4830,wobei die ersten drei Prosa-
Schriften im jeweiligen Textbestand nur wenige unwesentliche Abweichungen voneinander aufweisen,
BAP infolge seiner metrischen Form verständlicherweise stärker differiert. Alle drei jüngeren Texte
scheinen aber jeweils direkt auf Georgios Monachos zurückzugreifen.

Weise Brahmanen, apokalyptische Ungeheuer und mirakulöse Wasserläufe 141



anderer Gelegenheit erfolgen.³⁷ In unserem Zusammenhang ist von Interesse, dass das
Fehlen dieses Additums sowohl in allen bisher bekannten Palladios-Handschriften³⁸ als
auch in der armenischen und syrischen Übersetzung des AR auf zweierlei hindeutet:
Zum einen handelt es sich bei diesem kurzen Einschub über die Nil-Schwelle um eine
relativ späte Ergänzung (das φασιν könnte auf eine ehemalige Glosse hinweisen). Si-
cherer terminus ante quem ist die Abfassungszeit von Georgios Monachos’ Chronik,
terminus post quem der Zeitpunkt der armenischen bzw. syrischen Übersetzung des AR.
Zum anderen muss Georgios Monachos als Vorlage einen griechischen Text benutzt
haben,³⁹ in den bereits der Palladios-Traktat mit der zugesetzten Nilschwellen-Glosse
interpoliert war – sofern sie nicht von ihm selbst eingefügt worden ist. Im Umkehr-
schluss ergibt sich hieraus ein zusätzlicher Hinweis darauf, dass die Handschrift A,
unser einziges erhaltene griechische Manuskript der alpha-Fassung, in der Tat einen
ziemlich alten Textzustand widerspiegelt.⁴⁰

Nil, Euphrat und Tigris im Alexanderroman, die
Flüsse des Paradieses und die Euphrat-Überquerung
der Makedonen bei Iulius Valerius (2,9)
Auch in der dritten und letzten zu besprechenden Passage bleiben wir in der Wasser-
Thematik im weiteren Sinne, verabschieden uns jedoch vom Odontotyrannus. Hat sich
der gerade behandelte Satz über die Nil-Schwelle wahrscheinlich als ursprüngliche
Glosse, sicher als eher später Zusatz gezeigt, so bringt uns dieselbe Nil-Thematik nun zu
einem sehr alten Teil des AR. Am Anfang des neunten Kapitels des zweiten Buches heißt
es:

 Für einen ersten Überblick sei auf den berühmten doxographischen Exkurs bei Herodot 2,19–27
verwiesen, zu dem man z.B. Lloyds luziden Kommentar hinzuziehe.
 Auch von der lateinischen Übersetzung ist bisher keine Handschrift mit diesem Zusatz bekannt. – Die
Biblos chronike (spätes 12. Jahrhundert) des Michael Glykas (Sikidites) enthält ihn ebenfalls nicht, was
aber auch daran liegen mag, dass Glykas den Palladios-Text insgesamt stärker gekürzt hat.
 Jouanno (2018) 227 vermutet, dass Georgios Monachos eher eine griechische alpha-Fassung des AR
benutzt habe als den eigenständigen Palladios-Traktat: „The extensive sequence devoted to Alexander’s
encounter with the Brahmans in George the Monk, followed by Cedrenus and Glycas, may also [like e.g.
the Candace episode] come from the reading of a manuscript of the Romance akin to the Parisinus gr. 1711,
our sole Greek testimony of the oldest version of the Romance (text ‘A’ of the so-called alpha recension): in
his description of the Indian wise men, George the Monk admittedly follows Palladius’ treatise On the
peoples of India and the Brahmans, but Palladius’ opuscule had been fully interpolated in the A text
(3,7– 16) before Alexander’s Letter to Aristotle on the marvels of India (3,17) so that George the Monk could
have read it as an integral part of the Alexander Romance.“
 Sofern nicht der mittelalterliche Schreiber von A selbst den Palladios-Traktat interpoliert hat, was
aber aufgrund seiner Arbeitsweise etc. wenig wahrscheinlich scheint.

142 Marc Steinmann



εἶσι δὲ Τίγρις ποταμὸς καὶ Εὐφράτης διὰ τῆς Μεσοποταμίας καὶ Βαβυλῶνος, οἵτινες ἀπορρέουσιν εἰς
τὸν Νεῖλον ποταμόν. φασὶ γὰρ <ὅτι>, ὅτε Νεῖλος εἰς τὴν Αἴγυπτον ἔρχεται, τότε οὗτοι οἱ ποταμοὶ
κενοῦνται, <ὅτε δὲ> ἀποβαίνει τῆς Αἰγύπτου πλημμυροῦσιν.⁴¹

Der Tigris und der Euphrat fließen durch Mesopotamien und Babylon und ergießen sich in den Nil,
und man sagt, daß, wenn der Nil nach Ägypten kommt, sich diese Flüsse entleeren, und wenn er
zurücktritt, sie sich füllen.

Dieser Passus findet sich zwar nicht bei Iulius Valerius⁴² und im syrischen AR,wird aber
im armenischen AR, im AR des Archipresbyters Leo und in BAP tradiert und kann damit
als echter Bestandteil der ältesten Fassung alpha gelten.⁴³ Wohl in Anlehnung an Ausfeld
hat Pfister in dem kleinen geographischen Exkurs ein „ursprüngliches Scholion des
griechischen Textes“ vermutet.⁴⁴ Scholien zum AR sind allerdings wahrscheinlich nie
geschrieben worden (was beim eingangs dieses Aufsatzes skizzierten populären Cha-
rakter zumindest der meisten Fassungen des AR auch kaum verwundert).⁴⁵ Man muss
diesen Passus daher als Zusatz des ursprünglichen Verfassers bzw. Kompilators des AR
zur laufenden Erzählung der historischen Quelle ansehen, zumal er ein eindeutig
ägyptozentrisches Motiv enthält, mit dem sicherlich die Bedeutung des Landes am Nil
herausgestellt werden sollte.⁴⁶ Er mag letztlich aus einem paradoxographischen Sam-
melwerk stammen, ist aber zu einem echten Bestandteil der alpha-Fassung des AR ge-
worden.⁴⁷

Die dem Passus zugrundeliegenden geographischen Vorstellungen haben eine ihrer
Wurzeln in der Faszination der Griechen für unterirdische Wasserläufe, wofür das

 Ps.-Call. 2,9 (75,15– 18 Kroll), übersetzt von Pfister (1978) 41.
 Er müsste bei Iul. Val. 2,9 in Zeile 501 beginnen.
 Für den armenischen AR sieheWolohojian (1969) 88: „InMesopotamia and in Babylon, the great rivers
are the Dklat‘ [i.e. Tigris] and the Aracani [i.e. Euphrat (eigentlich nur ein Zufluss zu diesem; vgl. Wol-
ohojian [1969] 177 und Nawotka [2017] 163)],which flow to the Nile River. For it is said that when the Nile,
in annual periods, overflows and soaks Egypt, who feeds the world, then these rivers, the Dklat‘ and the
Aracani, run dry. But when it recedes and leaves Egypt, they fill to overflowing.“ Sehr ähnlich ist Leos AR
(84,27–85,3 Pfister): Fluvius itaque Tigris et Eufrates pergunt per mediamMesopotamiam et Babiloniam et
intrant fluvium Nilum. Referunt enim, quia, quando fluvius Nilus pergit in Egiptum, ista flumina evacu-
antur et, quando iterum egreditur ab Egipto, superabundant ista flumina.Vgl. BAP 3084–3095.
 Pfister (1913) 84 im Apparat ad loc.; vgl. Ausfeld (1907) 67, Anm. 5.
 Etwas anders sind die oben erwähnten mittelalterlichen armenischen kafas zu beurteilen.
 So, im Anschluss an Merkelbach/Trumpf (1977) 125– 126, auch Nawotka (2017) 163– 164. Ähnliche
geographische Angaben, konkret jedoch nur über den Euphrat, finden sich z.B. auch in Philostrats Vita
Apollonii 1,20,2 und bei Pausanias 2,5,3. Beide sprechen allerdings im Gegensatz zu unserer Stelle von
einem λόγος. Bei Pausanias verliert sich der Euphrat in einem Sumpf und kommt als Nil in Äthiopien
wieder zum Vorschein, bei Philostrat (der zusätzlich auch die Sumpf-Theorie anführt) strömt er unter-
irdisch weg, taucht in Ägypten wieder auf und vermischt sich dort mit dem Nil.
 Die Ähnlichkeiten zu den Stellen bei Philostrat und Pausanias legen trotz jeweils leicht unter-
schiedlicher Akzente ein paradoxographisches Handbuch (mit Erklärungen auch zur Nil-Schwelle) als
gemeinsame Quelle nahe. Das φασὶ könnte darauf hindeuten. Andererseits handelt es sich hier um
geographisches Allgemeinwissen (vgl. weiter unten im Haupttext). Insofern könnte der ursprüngliche
Autor/Kompilator des AR eventuell auch eine eigene „Fußnote“ gestaltet haben; vgl. dazu Horsfall (1990).

Weise Brahmanen, apokalyptische Ungeheuer und mirakulöse Wasserläufe 143



berühmteste Beispiel sicher der Alpheios-Mythos bietet, demzufolge der Fluss Alpheios
vom Peloponnes aus das Mittelmeer durch- oder unterfließe und bei der Arethusa-
Quelle in Syrakus auf Sizilien wieder auftauche.⁴⁸ Eine andere wirkmächtige Tradition
ist die in Genesis 2,10– 14 schriftlich fixierte Hydrologie, nach der die vier Flüsse des
Paradieses unterirdisch, d.h. der menschlichen Wahrnehmung und Erkenntnis entzo-
gen, fortfließen und in der bewohnten Welt wieder auftauchen.⁴⁹ Zwei der Paradies-
flüsse sind namentlich exakt benannt, nämlich der Tigris und der Euphrat. Die Namen
der anderen beiden, Phison/Pishon und Geon/Gihon, sind mit verschiedenen Flüssen
gleichgesetzt worden. Der Phison wird am häufigsten mit dem Ganges identifiziert (so
z.B. auch durch Palladios⁵⁰), oft aber auch mit dem Indus, seltener mit der Donau, der
Geon in der Regel mit dem Nil.⁵¹ Eine der ausführlichsten Versionen dieser aus unserer
heutigen Sicht mirakulösen Verläufe der Paradiesflüsse findet sich in der Historia ec-
clesiastica des Philostorgios von Borissos (ca. 368–ca. 439 n.Chr.), die er in seinem letzten
Lebensjahrzehnt verfasst hat.⁵² Die Ausführungen dieses vielbelesenen Kirchen-Ge-
schichtsschreibers (Hist. eccl. 3,7– 11) spiegelnwohl nicht nur die zu seiner Zeit allgemein
bekannten Ansichtenwider, sondern beruhen sicher auch auf literarischen Quellen bzw.
tralatizischem Gut.⁵³ Insofern greift Nawotkas Begründung, dass Iulius Valerius, der ja
für eine gebildete Leserschaft schreibt, den geographischen Passus über Tigris, Euphrat
und Nil in seiner lateinischen Fassung des AR deswegen ausgelassen, weil er sich als
„learned author“ von derart phantasievollen Naturerklärungen distanziert habe, m.E.

 Vgl. u. a. Philostephanos (FGrHist 1751) F 28 (für den Titon) und Timaios (FGrHist/BNJ 566) F 41b (für
den Alpheios) mit den Kommentaren ad locc. Siehe ferner Pind. Nem. 1,1–4, Verg. Aen. 6,694–697, Ov.
Met. 5,572–641 (aus Sicht der Nymphe Arethusa) usw. Im Zuge seiner Erläuterung des Phänomens führt
Seneca Nat. 6,8 (vgl. auch 3,26,3–4) den Tigris, den Alpheios und den Nil an.
 Vgl. dazu etwa den Kommentar von Fischer (2018) 193–201 zu Genesis 2,10– 14 sowie z.B. Meyer (2004)
zum aristotelischen und christlichen Kontext und Tesei (2015) für analoge Vorstellungen in der musli-
mischen Welt, besonders im Koran; speziell zum Geon-Nil vgl. Hermann (1959) bes. 38–43. Für unseren
Zusammenhang ist obige leicht vereinfachte Darstellung hinreichend; für (weitere) Details vgl. die an-
gegebene Literatur.
 Siehe Palladios 1,1 (108 Derrett [2,14– 16 Berghoff ]): ὁ δὲ Γάγγης οὗτος ποταμός ἐστιν ὁ καθ’ ἡμᾶς
καλούμενος Φεισὼν, ὁ ἐν ταῖς γραφαῖς κείμενος, εἶς ὢν τῶν τεσσάρων ποταμῶν τῶν λεγομένων ἐξιέναι ἐκ
τοῦ παραδείσου = Pfister (1978) 112: „Dieser Ganges ist der Fluß, den wir Pheison nennen, der auch in der
Heiligen Schrift erwähnt wird, einer von den vier Flüssen, die, wie überliefert wird, im Paradies ent-
springen“.
 Eine Auswahl von Textstellen geben z.B. Karttunen (2002) 139– 140 und Meyer (2004) 96, Anm. 35.
 Vgl. zu ihm Meyer (2004) und die Einleitung in Bleckmann/Stein (2015) 1,1– 101. Philostorg. Hist. eccl.
3,10,1 setzt den biblischen Phison mit dem indischen Hyphasis gleich – wohl aus phonetischen Gründen,
wie Bleckmann ad loc. vermutet. Vielleicht ist es kein Zufall, dass gerade dieser Fluss die Grenze für
Alexanders Zug nach dem Osten bildete? Nach Kevin van Bladel (apud Tesei [2015] 23, Anm. 22) bringt die
Phison-Hyphasis-Verbindung „Alexander into the world of the Bible“.
 Dessen Autorität ist bis weit ins Mittelalter ungebrochen. So bemerkt z.B. Burchard von Straßburg in
seinem nicht genauer betitelten Reisebericht (1175/1176) über den Nahen Osten: Sciendum enim est quod
Eufrates et Nilus una et eadem aqua est (517,52–53 Thomsen; ihre Ausführungen [2018] 110– 113 zu diesem
Passus und seinem Kontext sind erhellend, aber in Details nicht immer korrekt).

144 Marc Steinmann



zu kurz.⁵⁴ Immerhin stellt Iulius Valerius den Euphrat mit einer amplifizierenden At-
tribuierung sogar besonders heraus, lässt dafür jedoch die in der Handschrift A erfolgte
Erwähnung des Tigris und Armeniens am Anfang des Kapitels 2,9 aus,⁵⁵ weshalb die
erste Nennung des Tigris im Fortgang des Kapitels (lin. 538) recht unvermittelt geschieht.

Die Engführung des Textes auf den Euphrat und die Betonung, dass dieser hin-
sichtlich seiner Größe wohl keinem anderen Fluss nachstehe, dürfte sowohl der Her-
vorhebung von Alexanders Bau einer Pontonbrücke zur Überquerung des Euphrats als
auch der im Anschluss folgenden langen Rede Alexanders an seine Soldaten dienen.
Diese haben nämlich zunächst nicht nur Angst, den gewaltigen Fluss zu überqueren
(und tun dies erst, als Alexander primus omnium pontem emensus auctoritatem cunctis
audaciae praestitit⁵⁶), sondern murren auch am anderen Ufer des intranatabilis fluvii
über den danach erfolgten Abriss der Behelfsbrücke, weil ihnen so jedwede Flucht-
möglichkeit abgeschnitten sei.⁵⁷ Da hält Alexander – accepto hoc murmure et indigna-
tione militum – eine Rede an seine Soldaten (lin. 508–535), die um ein Vielfaches länger
ist als die in allen anderen alpha-Fassungen nahezu identische „Vorlage“.⁵⁸ Damit steht
Iulius Valerius jedoch in guter historiographischer Tradition, und zugleich erhalten wir
ein weiteres Indiz, dass seine lateinische Version des AR keine bloße Übersetzung aus
dem Griechischen ist, die der reinen Unterhaltung dienen soll, sondern – wie eingangs
bereits erwähnt – exzeptionellen Charakter hat.

Konnten die Geschichtsschreiber der Antike ihrer Leserschaft im allgemeinen die
Worte historischer Persönlichkeiten nicht exakt wiedergeben, so entsprach dies zudem
sowieso nicht den Gepflogenheiten dieser literarischen Gattung. Vielmehr nutzten sie
die vor allem rhetorischen Möglichkeiten, einen inhaltlich-argumentativen Kern einer

 Vgl. Nawotka (2017) 163. Man nähme damit in ahistorischer Weise an, Iulius Valerius besäße die
geographischen Kenntnisse des 20. Jahrhunderts oder folgte modernen naturwissenschaftlichen Denk-
weisen.
 Vgl. Iul. Val. 2,9, lin. 497–498: ad Euphratem veniens, fluvium magnitudine haud cuiquam facile se-
cundum. Auch die in der Handschrift A, im armenischen AR und in Leos AR (im syr. AR fehlen die
Kap. 2,6–2,13) erwähnte Unterwerfung der durchquerten Gebiete sowie die „Areiake“ o.ä. genannte
Gegend (dazu Nawotka [2017] 163) lässt Iulius Valerius fort. Nur der armenische AR bringt noch die zu-
sätzliche Information, dass der Euphrat bzw. sein Zufluss Aracani in der Provinz Angł gegenüber dem
Berg Ararat fließe.
 Iul. Val. 2,9, lin. 499–501 = „als erster von allen die Brücke überquerte und (alle) übrigen durch den
Ausweis seines Wagemutes in den Schatten stellte“.
 Vgl. Iul. Val. 2,9, lin. 501–506 (das Zitat 505).
 Vgl. Ps.-Call. 2,9 (75,23–76,2 Kroll) ~ armen. AR (88–89 Wolohojian) ~ Leo (85,9– 17 Pfister); ähnlich
auch BAP (3105–3119 Aerts). Bohmhammel (2008) 57–58 paraphrasiert die Rede bei Iulius Valerius und
vergleicht sie hinsichtlich Zusätzen und Auslassungen mit ihrer „Vorlage“. Für einen historischen Kom-
mentar zum gesamten Kapitel 2,9, also dem Kontext von Alexanders Rede, siehe Nawotka (2017) 162– 165:
U.a. sind z.B. die geographischen Angaben des Kapitels inkongruent bzw. vage. Für eine Beurteilung der
geographischen Konzeption des AR insgesamt siehe z.B. Garstad (2018).

Weise Brahmanen, apokalyptische Ungeheuer und mirakulöse Wasserläufe 145



Rede in einem historischen Kontext ihren jeweiligen Intentionen gemäß zu modellieren
und so in einen intertextuellen Dialog mit anderen Texten und Exempla zu treten.⁵⁹

Eine eingehende Analyse von Iulius Valerius’ Ausgestaltung der Rede Alexanders an
seine Soldaten würde über den Rahmen und das Thema des vorliegenden Aufsatzes
allzu weit hinausgehen, sodass hier nur einige Punkte angerissen werden können:
Alexanders einleitenden ironischen Vorwurf in der Handschrift A („Ihr gebt mir schöne
Hoffnungen, wenn ihr eine solche Gesinnung habt!“⁶⁰) nimmt Iulius Valerius nur lose
auf (lin. 513–515), indem er ihn in eine lange antithetisch aufgebaute Redeeinleitung
einarbeitet (lin. 508–527), die mit der Gegenüberstellung von spes und pavor beginnt
und in ihrem Kern ein Trikolon von rhetorischen Fragen enthält. Die topische Exhortatio
der Handschrift A, es sei besser, kämpfend zu siegen als besiegt unterzugehen, wandelt
Iulius Valerius (lin. 527–529) ab in den Gegensatz melius hic occumbere gloriose quam …

dedecorosius evasisse. Dass Krieg „nicht Sache der Fliehenden, sondern der Verfolger“
sei,⁶¹ übernimmt Iulius Valerius (lin. 529–530) dann in sehr ähnlicher Weise, lässt je-
doch den Punkt, dass die Makedonen nach Hause „nur als Sieger über die Barbaren
zurückkehren werden“, aus.⁶² Den fünften und letzten Aspekt hingegen, dass der Krieg
für Mutige (nur) ein Spiel sei, übernimmt er wieder, leicht abgewandelt (lin. 533–535),
aus der Fassung der Handschrift A. Neben diversen Stilmitteln fällt inhaltlich vor allem
auf, dass Iulius Valerius an zwei Stellen (einen) Gott bzw. die Götter in Alexanders Rede
einflicht und zudem Alexanders eigene Kriegserfahrung und seine Siege sowie seine
Aufrichtigkeit betont.⁶³ Wie in der oben untersuchten Episode um das garstige Fluss-
ungeheuer Odontotyrannus scheint Iulius Valerius also die Person Alexanders auch hier
zu glorifizieren bzw. zu idealisieren.

Schlussbetrachtung

Fassen wir zusammen: Die in unserem Aufsatztitel genannten weisen Brahmanen sind
der Ausgangspunkt für Alexanders Zug noch weiter nach Osten, wo man das Paradies
vermutete. Auf seinem Weg dorthin muss Alexander apokalyptischen Ungeheuern, vor
allem dem gewaltigen Odontotyrannus, gegenübertreten (3,17), den auch Palladios –

wenn auch in anderer Funktion – in seinen Traktat Über die Völker Indiens und über die

 Zwar mit Fokus auf pre-battle speeches, zu denen die Rede in 2,9 nicht direkt gehört, aber dennoch
instruktiv für den vorliegenden Zusammenhang ist die Studie von Iglesias-Zoido (2010).
 Pfister (1978) 41 = Ps.-Call. 2,9 (75,23 Kroll).
 Pfister (1978) 41 = Ps.-Call. 2,9 (75,25 Kroll).
 Pfister (1978) 41 = Ps.-Call. 2,9 (75,26–76,1 Kroll). Fraglich ist, ob Bohmhammel (2008) 58 mit seiner
Begründung für die Auslassung richtig liegt: „[…] da dies im Roman auch nicht der späteren Wirklichkeit
entspricht.“ Vielleicht kam es Iulius Valerius auch bzw. eher auf das Streichen der in militärischen ex-
hortationes topischen Diffamierung der Gegner als Barbaren an?
 Lin. 520: deus (Konjektur Müllers für überliefertes dies), lin. 532: deos immortales, lin. 521–522: ego, qui
tot proeliis, tot victoriis doctus nihil aliud nisi de incremento vestrae gloriae cogitaverim, lin. 525–526:
neque id dissimulabo quod sentio.

146 Marc Steinmann



Brahmanen als wichtigen Bestandteil dieser Erdenregion vorkommen lässt. Palladios’
Text wurde später nicht nur hinter den ursprünglichen Brahmanenkapiteln 3,5–6 in die
Handschrift A des AR als Kapitel 3,7– 16 eingefügt, sondern erfreute sich auch im by-
zantinischen Schrifttum einiger Beliebtheit – hier mit einem Additum über die Nil-
Schwelle, auf die auch in der alpha-Fassung angespielt (2,9), die von Iulius Valerius aber
ausgelassen wird. Zu erkennen scheint eine allen Fassungen grundsätzlich einheitliche
(zumindest ähnliche) Vorstellung von der Oikumene zu sein, die uns mit ihren mira-
kulösen Wasserläufen als loser Ariadnefaden durch unsere Untersuchung geleitet hat,
bei der neben verschiedenen kleineren gewonnenen Erkenntnissen vor allem Iulius
Valerius’ Bestreben einer Idealisierung Alexanders augenscheinlich geworden ist.
Gleichwohl stellt die skrupulösere Untersuchung geographischer Einzelheiten bei Iulius
Valerius noch ein Forschungsdesiderat dar – wie auch die eingehendere (rhetorische)
Analyse der in seinen Res gestae Alexandri Macedonis vorkommenden Reden.⁶⁴

Bibliographie

Primärliteratur

Aerts (2014): Willem Johan Aerts, The Byzantine Alexander poem. Volume 1: introduction and text. Volume 2:
commentary, Berlin/Boston [mit fortlaufender Paginierung].

Berghoff (1967): Palladius. De gentibus Indiae et Bragmanibus, herausgegeben von Wilhelm Berghoff,
Meisenheim.

Bleckmann/Stein (2015): Philostorgios. Kirchengeschichte, ediert, übersetzt und kommentiert von Bruno
Bleckmann u. Markus Stein, zwei Bände, Paderborn 2015.

Derrett (1960): John Duncan Martin Derrett, „The history of ‘Palladius on the races of India and the
Brahmans’“, Classica et Mediaevalia 21, 64– 135.

Kroll (1926): Historia Alexandri Magni (Pseudo-Callisthenes). Volumen I. Recensio vetusta, edidit Guilelmus Kroll,
Berlin 1926 [mehrere Nachdrucke].

Müller (1846): Pseudo-Callisthenis historiam fabulosam, ex tribus codicibus nunc primum edidit […] Carolus
Mullerus, Paris [mehrere Nachdrucke].

Pfister (1913): Der Alexanderroman des Archipresbyters Leo, untersucht und herausgegeben von Friedrich
Pfister, Heidelberg.

Rosellini (20042): Iulius Valerius. Res gestae Alexandri Macedonis translatae es Aesopo Graeco, adhibitis schedis
Roberti Calderan edidit Michela Rosellini, editio correctior cum addendis, München/Leipzig.

Übersetzungen

Pfister (1978): Friedrich Pfister, Der Alexanderroman mit einer Auswahl aus den verwandten Texten,
Meisenheim.

Ryssel (1893): Viktor Ryssel, „Die syrische Übersetzung des Pseudo-Callisthenes. Ins Deutsche übertragen“,
Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Litteraturen 47 (90), 83– 134, 269–288, 353–402.

 Zu letzteren siehe den Beitrag von Ammann in diesem Band.

Weise Brahmanen, apokalyptische Ungeheuer und mirakulöse Wasserläufe 147



Wolohojian (1969): Albert Mugrdich Wolohojian, The romance of Alexander the Great by Pseudo-Callisthenes.
Translated from the Armenian version, New York/London.

Sekundärliteratur

Ausfeld (1907): Adolf Ausfeld, Der griechische Alexanderroman, Leipzig.
Bohmhammel (2008): Hartmut Bohmhammel, Valerius’ Übertragung der Alexandergeschichte und ihre

gesellschaftlichen Tendenzen, Diss. Berlin.
Cizek (1981): Alexander Cizek, „Ungeheuer und magische Lebewesen in der Epistula Alexandri ad magistrum

suum Aristotelem de situ Indiae“, in: Jan Goossens u. Timothy Sodmann (Hgg.), Third international beast
epic, fable and fabliau colloquium. Münster 1979. Proceedings, Köln/Wien, 78–94 mit Abb. 12– 16
[547–548].

Cupane/Krönung (2016): Carolina Cupane u. Bettina Krönung (Hgg.), Fictional storytelling in the medieval
eastern Mediterranean and beyond, Leiden/Boston.

Doufikar-Aerts (2016): Faustina C. W. Doufikar-Aerts, „A hero without borders 2: Alexander the Great in the
Syriac and Arabic tradition“, in: Cupane/Krönung (Hgg.), 190–209.

Fischer (2018): Georg Fischer, Genesis 1– 11. Übersetzt und ausgelegt, Freiburg/Basel/Wien.
Flusser (1988): David Flusser, „The fourth empire – an Indian rhinoceros?“, in: David Flusser (Hg.), Judaism

and the origins of Christianity, Jerusalem, 345–354.
Garstad (2018): Benjamin Garstad, „Alexander’s circuit of the Mediterranean in the Alexander Romance“, in:

Richard Stoneman et al. (Hgg.), The Alexander Romance: history and literature, Groningen, 129– 157.
Goossens (1929): Roger Goossens, „L’ὀδοντοτύραννος, animal de l’Inde“, Byzantion 4 (1927–28 [publiziert

1929]), 29–52.
Hermann (1959): Alfred Hermann, „Der Nil und die Christen“, Jahrbuch für Antike und Christentum 2, 30–69.
Horsfall (1990): Nicholas Horsfall, „Virgil and the illusory footnote“, Papers of the Leeds international Latin

seminar 6, 49–63.
Iglesias-Zoido (2010): Juan Carlos Iglesias-Zoido, „The pre-battle speeches of Alexander at Issus and

Gaugamela“, Greek, Roman, and Byzantine studies 50, 215–241.
Jouanno (2002): Corinne Jouanno, Naissance et métamorphoses du Roman d’Alexandre. Domaine grec, Paris.
Jouanno (2018): Corinne Jouanno, „Alexander Romance and Byzantine world chronicles: history

cross-fertilized by fiction and reverse“, in: Richard Stoneman et al. (Hgg.), The Alexander Romance:
history and literature, Groningen, 225–243.

Jouanno (2021): Corinne Jouanno, „The Alexander Romance and metaphrasis“, in: Anne P. Alwis et al. (Hgg.),
Metaphrasis in Byzantine literature, Turnhout, 139– 153.

Karttunen (2002): Klaus Karttunen, „The naked ascetics of India and other eastern religions in the Greek
and Roman sources of the late classical antiquity“, in: Antonio Panaino u. Giovanni Pettinato (Hgg.),
Ideologies as intercultural phenomena. Proceedings of the third annual symposium of the Assyrian and
Babylonian intellectual heritage project […], Mailand, 135– 142.

Karttunen (2013): Klaus Karttunen, „India as a mirror of otherness in the classical and medieval west“,
Indologica Taurinensia 39, 95– 135.

Krishna Murthy (1985): Konakondla Krishna Murthy, Mythical animals in Indian art, New Delhi.
MacFarlane (2020): Alex MacFarlane, Alexander re-mapped: geography and identitiy in the Alexander

Romance in Armenia, Diss.: Oxford.
Merkelbach/Trumpf (1977): Reinhold Merkelbach u. Jürgen Trumpf, Die Quellen des griechischen

Alexanderromans, zweite, neubearbeitete Auflage unter Mitwirkung von J. Trumpf, München.
Meyer (2004): Doris Meyer, „Die unsichtbaren Flüsse: Geographie, Geophysik und Medizin in Philostorgios,

Kirchengeschichte III,9– 10“, in: Jochen Althoff et al. (Hgg.), Antike Naturwissenschaft und ihre Rezeption
14, Trier, 87– 110.

148 Marc Steinmann



Moennig (2016): Ulrich Moennig, „A hero without borders 1: Alexander the Great in ancient, Byzantine and
modern Greek tradition“, in: Cupane/Krönung (Hgg.), 159– 189.

Nawotka (2017): Krzysztof Nawotka, The Alexander Romance by Ps.-Callisthenes. A historical commentary,
Leiden/Boston.

Pirtea (2021): Adrian Pirtea, „Palladius’ De bragmanibus in Sinai Arab. 448 and the History of the Rechabites“,
e-Sketikon | blog (online gestellt am 27. 10.2021, aktualisiert am 01. 12.2021)
<https://esketikon.hypotheses.org/28> [zuletzt überprüft am 10.10.2022].

Romm (1992): James S. Romm, The edges of the earth in ancient thought. Geography, exploration, and fiction,
Princeton (New Jersey).

Schmidt (2020a): Peter Lebrecht Schmidt, „§ 640.1. Palladius (Pseudo-Ambrosius) De vita Bragmanorum“, in:
Jean-Denis Berger, Jacques Fontaine u. Peter Lebrecht Schmidt (Hgg.), Handbuch der lateinischen
Literatur der Antike. Sechster Band. Erster Teil, München, 679–682.

Schmidt (2020b): Peter Lebrecht Schmidt, „§ 640.3. Epistola Alexandri Magni Macedonis ad Aristotelem
magistrum suum de itinere et de situ Indiae“, in: Jean-Denis Berger, Jacques Fontaine u. Peter Lebrecht
Schmidt (Hgg.), Handbuch der lateinischen Literatur der Antike. Sechster Band. Erster Teil, München,
684–686.

Selden (2018): Daniel Selden, „Alexander in the Indies“, in: Richard Stoneman et al. (Hgg.), The Alexander
Romance: history and literature, Groningen, 69– 107.

Seldeslachts (1998): Erik Seldeslachts, „Translated loans and loan translations as evidence of Graeco-Indian
bilingualism in antiquity“, L’antiquité classique 67, 273–299.

Steinmann (2012): Marc Steinmann, Alexander der Große und die „nackten Weisen“ Indiens. Der fiktive
Briefwechsel zwischen Alexander und dem Brahmanenkönig Dindimus. Einleitung, lateinischer Text,
Übersetzung und Kommentar, Berlin.

Stonemann (2008): Richard Stoneman, Alexander the Great. A life in legend, New Haven/London.
Stoneman et al. (2018): Richard Stoneman, Krzysztof Nawotka u. Agnieszka Wojciechowska (Hgg.), The

Alexander Romance: history and literature, Groningen.
Tabacco (2012): Raffaella Tabacco, „La datazione di Giulio Valerio e della recensio uetusta del Romanzo di

Alessandro: una messa a punto a proposito della recente edizione di J.P. Callu“, Bollettino di studi latini
42, 146– 169.

Tabacco (2020): Raffaella Tabacco, „Note critiche al Commonitorium Palladii“, in: Giovanni Polara (Hg.),
Omne tulit punctum qui miscuit utile dulci. Studi in onore di Arturo De Vivo, Neapel, 999– 1008.

Tesei (2015): Tommaso Tesei, „Some cosmological notions from late antiquity in Q 18:60–65: The Quran in
light of its cultural context“, Journal of the American Oriental Society 135, 19–32.

Thomsen (2018): Christiane M. Thomsen, Burchards Bericht über den Orient. Reiseerfahrungen eines
staufischen Gesandten im Reich Saladins 1175/1176, Berlin/Boston.

Wulfram (2018): Hartmut Wulfram, „Intertextuality through translation: the foundation of Alexandria and
Virgil in Julius Valerius’ Alexander Romance“, in: Richard Stoneman et al. (Hgg.), The Alexander Romance:
history and literature, Groningen, 169– 188.

Weise Brahmanen, apokalyptische Ungeheuer und mirakulöse Wasserläufe 149




