
V Geistige Triumphe

Literatur als Triumph – unter dieser weit gefassten Metapher könnte ein großer Teil der
bisherigen Überlegungen in dieser Arbeit subsumiert werden. In den bisher unter-
suchten Texten konnte der Triumph insofern als eine metaphorische Folie für den Text
bezeichnet werden, als dass strukturelle Kohärenz hinsichtlich der textuellen Darstel-
lungsprinzipien herausgestellt wurde. Texte wie De bello Gallico und die Naturalis
Historia sind in der Lage, dieselben natürlichen Ressourcen undmilitärischen Narrative
mit vergleichbaren Mitteln wie der Triumphzug darzustellen. So werden sie selbst zum
Ort des Sieges und der triumphalen Ostentation von Beutestücken und natürlichen
Ressourcen. Dieser performative Zugriff auf den Triumph wurde primär über die als
imperium und spectaculum bezeichneten Konzepte erfasst und scheint vor dem Hin-
tergrund der in den Texten explizit verhandelten Siegesthematik und ihrer Vernetzung
mit anderen Formen triumphaler Repräsentation eher einem konventionellen Umgang
mit diesen Themen zu entsprechen. Der Text verwendete die triumphalen Strukturen
als Signale, die, wenn sie vom Rezipienten wiedererkannt wurden, auf bestimmte
Formen der Wahrnehmung und Interaktion aufmerksam machen sollten.

Etwas anders sieht die Situation der Metapher des geistigen Triumphs aus. Texte, in
denen der Triumph auf andere Weise als Auszeichnung für eine andere Art von Leis-
tung – sei sie wissenschaftlicher, künstlerischer oder ziviler Natur – aufgefasst wird und
in dieser Bedeutung auf andere Bereiche des römischen Lebens und Alltags transferiert
wird, scheinen nicht einer konventionellen Auseinandersetzung mit dem Triumph zu
entspringen, sondernmüssen sich andererMethoden bedienen, um das Konzept für den
eigenen Text zu instrumentalisieren. Solche Abstraktionen, die der Triumph in der Li-
teratur erfahren hat, wurden in der Forschung häufig unmittelbar mit dem Rückgang
der triumphalen Praxis in der Kaiserzeit in Verbindung gebracht, so etwa bei Beard
(2007), die von einer dort aufkommenden „Kultur des Triumphs“ spricht,⁸³¹ als auch bei
Itgenshorst (2008), die am Ende ihrer Darstellung der Entwicklung des Triumphrituals
zu dem Fazit gelangt, erst die augusteische Zeit habe über den Triumph „nachgedacht,
geforscht und gedichtet“⁸³² und den „gleichsam intellektuelle[n] Umgang mit dem Tri-
umph, der dessen Metaphorisierung in ganz unterschiedlichen Kontexten mit sich
bringen sollte“⁸³³ herbeigeführt.⁸³⁴ Diese Annahmen erscheinen zwar zunächst

831 Vgl. Beard (2007) 71.
832 Itgenshorst (2008) 51.
833 Itgenshorst (2008) 51.
834 Treffender formuliert Itgenshorst (2017) 74 dagegen: „Der Triumph verschwand also, obwohl er
nunmehr viel seltener als reale Pompa zu sehen war, nicht aus der Realität der stadtrömischen Bevöl-
kerung, sondern blieb auf verschiedenen Ebenen – durch die Monumente im öffentlichen Raum, aber
auch durch die zeitgenössische Literatur – bildlich wie begrifflich präsent. Diese Tatsache hat sicher mit
dazu beigetragen, dass trotz der geringen Anzahl tatsächlich gefeierter Triumphe Begriff und Idee des
Triumphes lebendig blieben und unter den späteren Herrschern auch über lange Zeitintervalle hinweg
jeweils wieder neu belebt und aktualisiert werden konnten“.

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111082479-006



schlüssig – dass die augusteische Zeit nicht nur für den Literaturbetrieb, sondern auch
für die Kommunikation über den Triumph in sämtlichen Kontexten einen zentralen
Wendepunkt darstellt, ist unbestritten –, legen aber einen Kausalzusammenhang zwi-
schen dem Verschwinden des Rituals und seiner Konzeptualisierung nahe, der aus dem
literarischen Befund der beiden Epochen nicht ohne Weiteres abgeleitet werden kann.
Zum einen handelt es sich um eine Beobachtung, die vor allem eine quantitative Ent-
wicklung in der augusteischen Dichtung widerspiegelt, dabei jedoch offen lässt, inwie-
weit die dort zu beobachtenden Triumphkonstruktionen auf konkrete Änderungen am
Triumphritual zurückgehen und inwieweit diese von intertextuellen Bezügen aus dem
Bereich der Siegesdichtung, den stark rezipierten Literaturkonzepten des Hellenismus
und bestehenden Traditionen in der römischen Dichtung beeinflusst sind;⁸³⁵ zweitens
ist es kaumvorstellbar, dass eine von den Triumphzügen bestimmte Kultur wie die späte
Republik keinerlei Reflexionen über dieses hart umkämpfte und immer schwieriger zu
erreichende Privileg, das für die meisten nobiles den Höhepunkt einer politischen und
militärischen Karriere bedeutete, angestellt hatte. Auch wenn man der Hypothese folgt,
dass erst das Fehlen des Rituals die Suche nach Alternativen initiiert, so würde dies
kaum auf eine Zeit so sehr zutreffen wie die späte Republik, in der das Privileg, einen
Triumphzug zu feiern, trotz der hohen Popularität des Rituals doch nur einer kleinen
Minderheit vorbehalten blieb.⁸³⁶

Die Idee geistiger Triumphe scheint auf den ersten Blick dem Charakter der kon-
zeptuellen Metapher zu widerstreben und eher mit traditionellen Definitionen der
Metapher vereinbar zu sein: Konstellationen, in denen sich Dichter oder Redner zu
siegreichen Triumphatoren stilisieren, erscheinen als zu abstrakt und zu gewagt, als
dass sie außerhalb rhetorischer oder poetischer Texte irgendeine Gültigkeit besitzen
könnten. Dass sie sich in der römischen Kultur als ein allgemeines Konzept des Denkens
und Handelns manifestiert hatten, ist kaum vorstellbar, vor allem, wenn man die stark
von militärischen Kommandos bestimmte Zeit der späten Republik in den Blick nimmt.
Andererseits wurde diese Perspektive in den letzten Jahren teilweise wieder revidiert
und festgestellt, dass der einseitige Blick auf die römische Adelskultur als ein alterna-
tivlos militaristisches System viel zu kurz gegriffen ist. Daher genügt es m. E. nicht, den
geistigen Triumph lediglich als ein poetisches oder rhetorisches Konstrukt ohne jegli-
chen Gesellschaftsbezug zu verstehen, sondern auch dieses Phänomen muss aus einer
konzeptuell-metaphorischen Perspektive in seinem politischen und gesellschaftlichen
Wirkungspotenzial ernst genommen und überprüft werden. Inwiefern ist die Vorstel-
lung, auch auf anderen Wegen als mit einem militärischen Erfolg ‚Sieghaftigkeit‘ be-
weisen zu können, mit geltenden Konventionen undWerten der römischen Gesellschaft
vereinbar? Und inwieweit sind Triumphmetaphern als diskursive Elemente dazu ge-
eignet, diese Werte zu beeinflussen oder zu verändern?

835 Vgl. Anm. 261.
836 Vgl. Kapitel V.1.1.

V Geistige Triumphe 229



Auf den ersten Blick betreffen diese Fragen die Konventionalität der Metapher.
Auch die konzeptuelle Metapherntheorie nähert sich diesen Fragen, indem sie auf die
vielfach getroffene Unterscheidung von konventionalisierten und innovativen Meta-
phern zurückgreift. Konventionalisierte Metaphern sind nach Lakoff/Johnson „Meta-
phern, die das gängige Konzeptsystem unserer Kultur strukturieren, das sich seinerseits
in unserer Alltagssprache niederschlägt“⁸³⁷; als neue Metaphern bezeichnen sie hin-
gegen solche, die „der individuellen Phantasie und Kreativität entspringen“⁸³⁸. Wichtig
erscheint hierbei folgender Zusatz, der das wirklichkeitsverändernde Potenzial neuer
Metaphern betont: „Metaphern dieser Art [scil. neue Metaphern] können dazu beitra-
gen, daß wir unsere Erfahrung in einem neuen Licht sehen. Folglich können sie unserer
Vergangenheit und unseren Wissens- und Glaubenssystemen eine neue Bedeutung ge-
ben“⁸³⁹. In einem ähnlichen Zusammenhang verortet sich auch die Theorie der dis-
kursiven Metapher. So untersucht auch Hülsse (2003) das Verhältnis von konventio-
nellen und innovativen Metaphern, stellt beide aber in einen noch schärferen
Zusammenhang, indem er den kreativen Spielraum des Individuums einschränkt und
dem Diskurs unterordnet:⁸⁴⁰

Konventionelle Metaphern lassen sich […] als diskursstabilisierende Elemente auffassen, die nicht
so sehr neue Wirklichkeiten schaffen, sondern vielmehr bereits bestehende Wirklichkeiten re-
produzieren. Und selbst wenn sich ein Individuum einmal anschickt, eine neue Metapher zu er-
finden, so sind seinem Erfindungsreichtum durch den Diskurs Grenzen gesetzt.

Beide Theorien tun sich gleichermaßen schwer damit, das Verhältnis von konventio-
nellen und innovativen Metaphern zu erklären. Obwohl die Unterscheidung sog. ‚kon-
ventioneller ‘, ‚kreativer‘ und ‚toter‘⁸⁴¹ Metaphern im Rahmen der diskursiven Meta-
pherntheorie als fließend eingestuft wird,⁸⁴² vermutet Hülsse (2003), dass der kognitive
Ansatz sich dafür eigne, um das Entstehen neuer Metaphern zu begreifen, während ein
„diskursiver Metaphernansatz zur Analyse konventioneller Metaphern besser geeig-
net“⁸⁴³ sei. Die Grenzen dieser Unterscheidung zeigt insbesondere Pielenz (1993) auf, der
in seiner Interpretation der konzeptuellen Metapher darauf aufmerksam gemacht hat,
dass die Unterscheidung konventioneller und neuer Metaphern auf der type-Ebene
(welche der Metaphernbegriff bei Lakoff/Johnson im engen Sinne betrifft) hinfällig sei
und nur im Gebrauch der Metapher untersucht werden könne. Eine strenge Differen-

837 Lakoff/Johnson (1998) 161.
838 Lakoff/Johnson (1998) 161.
839 Lakoff/Johnson (1998) 161.
840 Hülsse (2003) 222.
841 Da Hülsse (2003) 219 auch Lexikalisierungs- und Habitualisierungsprozesse berücksichtigt, greift er
zusätzlich auf die Unterscheidung zwischen konventionellen und toten (d. h. in ihrem Gebrauch völlig
verselbstständigten) Metaphern aus der Linguistik zurück.
842 Vgl. Hülsse (2003) 220.
843 Hülsse (2003) 220.

230 V Geistige Triumphe



zierung der beiden Metapherntypen würde im Sinne der Theorie Lakoff/Johnsons zu
terminologischen Schwierigkeiten führen.⁸⁴⁴

Gemeinsam ist den aufgeführten Theorien das reziproke Verhältnis zwischen dem
individuellen Gebrauch einer Metapher und ihrer Kontextualisierung: Einerseits sind
Metaphern notwendig an bestehende Diskurse gebunden, andererseits wirken sie auf
bestehende Diskurse ein und schaffen neue Optionen des Denkens und Handelns.⁸⁴⁵
Ausgehend von der Annahme, dass sowohl konventionalisierte als auch neueMetaphern
in der Lage sind, Diskurse zu strukturieren, soll dieses Schema zunächst als Grundlage
für den Umgang mit dem vorliegenden Textmaterial dienen. In jedem Fall – ob es sich
um konventionelle oder neue Metaphern handelt – müssen Thesen über den indivi-
duellen und diskursiven Kontext zum Verständnis ihres Wirkungspotenzials herange-
zogen werden.⁸⁴⁶

Was die Metapher des geistigen Triumphs von der literarischen Beuteschau un-
terscheidet und sie zumindest in die Nähe des Unkonventionellen rückt, ist ihre
selbstlegitimierende Dimension. Es handelt sich im Folgenden um Texte, in denen der
Triumphbegriff primär in der Bedeutung einer außerordentlichen und unübertreffli-
chen Ehrung verwendet wird, dabei verstärkt mit den Alltagshandlungen des otium
verbunden ist und mit der geistigen oder literarischen Arbeit in Beziehung, wenn nicht
sogar in Konflikt gesetzt wird. Eine Reflexion des Triumphs findet – anders als in den
vorhergehenden Texten – dezidiert im Hinblick auf die Metaphorisierung ziviler und
geistiger Tätigkeiten statt, d. h. solcher Bereiche, die nicht unmittelbar mit einer tra-
ditionellen politischen oder militärischen Laufbahn in Verbindung standen wie der
Rhetorik, der Architektur sowie den sozialen und philosophischen Gesprächen des
otium. Daher muss in diesem Fall eine besondere Aufmerksamkeit auf die Inszenierung

844 Pielenz (1993) 112: „Doch die Merkmale, die nach L/J eine konventionelle Metapher bestimmen,
treffen nach unserer Terminologie ebenso auf nicht-konventionelle Metaphern zu. Auch kreative und
imaginative Metaphern strukturieren das in der Alltagssprache eingesenkte konzeptuelle System des
Menschen. Demzufolge sind auch nicht-konventionelle Metaphern L/Jscher Prägung konventioneller
Natur. Wie sollte es auch anders sein? […] Die Unklarheit der Begriffsbestimmung liegt darin, daß L/J
offensichtlich nicht zwischen der type-Ebene und der token-Ebene einer Metapher unterscheiden“.
845 Hülsse (2003) 225 spricht von einer nicht-kausalen Verknüpfung im Sinne des enabling: „Es besteht
keine kausale Verbindung zwischen der Verwendung einer bestimmten Metapher und einer in ihrem
Licht selbstverständlich erscheinenden Handlung. Metaphern ermöglichen, aber sie verursachen nicht“.
846 Natürlich ist es nicht ohne weiteres möglich, Einblicke in den alltäglichen Metapherngebrauch
antiker Kulturen zu erhalten. Demnach sind auch die üblicherweise mit den Theorien verbundenen
Methoden der Metaphernanalyse in unserem Fall vermutlich unzuverlässige Indikatoren um die (Un‐)
Konventionalität von Metaphern nachzuweisen. Quantitative Methoden der Korpuslinguistik anzuwen-
den, wie Hülsse (2003) 230 empfiehlt („[…] eine Durchsicht des gesamten Diskurses bzw. des Textkorpus,
bei der es zunächst einmal darum geht, die im Diskurs verwendeten Metaphern zu identifizieren und
verwandte Metaphern zu Gruppen zusammenzufassen“) ermöglichen hier einen weitaus weniger vali-
den Zugriff auf Diskurse als das reiche und medial vielfältige Textmaterial des digitalen Informations-
zeitalters. Dieses konstruktivistische Grundproblem besteht zwar generell bei der Diskursanalyse und ist
keine Besonderheit historischer Rekonstruktionsansätze, ist aber im Hinterkopf zu behalten, wenn im
Folgenden von antiken Diskursen gesprochen wird.

V Geistige Triumphe 231



des Verhältnisses zummilitärischen Kern des Triumphzugs gelegt werden. Als wichtiges
Instrument zur Signalisierung von Ruhm und Prestige war der Triumph stets geeignet,
ummilitärischen Erfolg, Sieghaftigkeit und idealtypischeWerte zu demonstrieren. Oder,
um einen Schritt weiter zu gehen: Da die Kriegsführung und das Ausführen von mili-
tärischen Kommandos sowohl in republikanischer Zeit (vor allem durch seine Präsenz
in der pompa funebris) als auch weit in die Kaiserzeit hinein (vor allem durch die or-
namenta triumphalia) die öffentliche memoria dominierten, gehe ich im Folgenden
davon aus, dass die Abweichung von dieser Norm einen nobilis, der sich etwa auf einem
anderem Gebiet auszeichnen wollte, gerade zu einer Reaktion und einer Rechtfertigung
dieser Abweichung aufforderte.

Solche fundamentalen Umgestaltungen und Ambivalenzen des Triumphrituals
traten jedoch nicht erst in augusteischer Zeit auf, in der sich diese Handlungsfelder
parallel zur Einschränkung militärischer Auszeichnungen in einem größeren institu-
tionellen Rahmen ausbreiteten. Auch in der Literatur der späten Republik⁸⁴⁷ wurden
schon verstärkt Fragen nach der Anerkennung von Leistung auf geistigen und wissen-
schaftlichen Gebieten verhandelt. Hier ist besonders das späte Werk Ciceros zu nennen,
der u. a. in De re publica und De officiis das Ziel verfolgt, den Nutzen und die Wertigkeit
von geistigen Leistungen vor dem Hintergrund der militärisch dominierten Erinne-
rungskultur der späten Republik aufzuwerten. Im folgenden Kapitel soll zum einen
Ciceros später Dialog Brutus als Beispiel einer nach republikanischen und an trium-
phalen Erinnerungsmustern orientierten römischen Erfolgsgeschichte betrachtet wer-
den, zum anderen der vom römischen Architekten Vitruv verfasste Fachtext De Archi-
tectura, der in der Übergangszeit zum Prinzipat entstand und vor allem in den Vorreden
eine sehr vielseitige Auseinandersetzungmit militärischem Ruhm und dem Triumphzug
aufweist. Als ein Beispiel aus der Kaiserzeit soll der Fokus zuletzt auf die später ent-
standene Laus Pisonis gerichtet werden, um einen Einblick in den weiteren Verlauf und
die mögliche Verselbstständigung dieser Diskursivierungs- und Legitimationsstrategien
zu gewinnen.

Um die Funktionen der Metaphern in den vorliegenden Texten zu untersuchen, ist
also ein umfassender und multiperspektivischer Ansatz notwendig, der nicht nur die
politischen und gesellschaftlichen Hintergründe, sondern auch biographische Faktoren
berücksichtigt; schließlich handelt es sich um Personen, die selbst über ein militärisches
Kommando verfügten (Cicero), an militärischen Kampagnen beteiligt waren (Vitruv)
oder als bekannte Personen der Öffentlichkeit ein gewisses Ansehen genossen (Cicero
und auch – soweit es aus der Laus Pisonis hervorgeht – der dort gepriesene Piso):
kurzum, Personen, die unmittelbarer Teil des öffentlichen Diskurses waren, und die sich
in irgendeiner Form für die Abweichung von erwarteten Handlungsnormen zu ver-

847 In leicht abgewandelter Form liegt ein vergleichbarer Diskurs sogar bereits in der griechischen
Literatur vor und geht dort primär auf die Gegenüberstellung geistiger Tätigkeiten mit den Siegen in
sportlichen Wettkämpfen zurück. Die Prämisse ist jedoch dieselbe: Geistige Tätigkeiten, z. B. im Bereich
der Rhetorik oder Philosophie sollen anerkannt, dauerhaft geehrt und vor allem gegenüber körperlichen
Leistungen aufgewertet werden.

232 V Geistige Triumphe



antworten hatten. Damit wir vom Text als einem geistigen Triumph im Sinne einer
konzeptuellen Metapher sprechen können, die diese legitimatorische Funktion erfüllt,
muss der Text einerseits konkrete sprachliche Bezüge aufweisen, welche die Metapher
realisieren, gleichzeitig muss die Metapher als Teil einer größeren, im Text angelegten
Argumentationsstruktur zu erkennen sein.⁸⁴⁸ Ein wesentlicher Unterschied zwischen
traditionellen Ansätzen und konzeptuell-diskursiven Metapherntheorien besteht zu-
letzt in der Annahme, dass Metaphern nicht ausschließlich präexistierende Ähnlich-
keiten abbilden, sondern in der Lage sind, neue Ähnlichkeiten herzustellen.⁸⁴⁹ Diese
Annahme, die im oberen Teil die Grundlage eines performativen Ansatzes bildete, wäre
also auch im Fall der geistigen Triumphe ernst zu nehmen und im Hinblick darauf zu
untersuchen, ob die Texte auch über die Verwendung metaphorischer Ausdrücke hin-
aus argumentativen Strukturen folgen, die sie mit den Repräsentationsmöglichkeiten
und Triumphdebatten ihrer Zeit in Beziehung setzen und sie auch nach den Regeln und
Konventionen eines zeitgenössischen Publikums ‚triumphwürdig‘ erscheinen lassen.
Damit eine solche Aufwertungsstrategie glaubwürdig ist und von einem Leser ver-
standen und akzeptiert wird, muss sie sich in irgendeiner Weise mit den Regeln des
Diskurses auseinandersetzen. Um also ein umfassendes Bild des rhetorischen und dis-
kursverändernden Potenzials der Triumphmetapher in den vorliegenden Texten zu
erhalten, wird diese im Folgenden in drei Schritten betrachtet, welche sowohl die
Verwendungmetaphorischer Ausdrücke auf derMikroebene als auch ihre Einbettung in
einen größeren Kontext auf der Makroebene berücksichtigt. Dabei sind die Analyse-
schritte und die mit ihnen verbundenen Fragen nicht als strenge Kategorien zu ver-
stehen, sondern sind eng miteinander verknüpft und bauen aufeinander auf.

Schritt 1: Kontextanalyse
Wie gestaltet sich die Triumphsituation zur Entstehungszeit des Textes?
Welchen Rang nimmt militärischer Erfolg ein?
Verweist der Autor im Text auf eigene militärische Erfahrungen oder Triumphbestreben?

Mit diesem Schritt sollen sowohl möglichen Einflüssen individueller Erfahrung als auch
diskursiver ‚Spielregeln‘ für den Gebrauch der Metapher Rechnung getragen werden.
Der erste notwendige Schritt muss es sein, den kulturellen Horizont abzustecken und,
sofern es möglich ist, die Entstehungszeit des Texts zu beleuchten. Da die Metapher des
geistigen Triumphs mit dem eigentlich militärischen Wertesystem des Triumphzugs
bricht, ist es hierbei von höchster Priorität, den gesellschaftlichen und politischen
Diskurs über militärische Erfolge in den Fokus zu rücken, und ihn, wenn möglich, im
Lichte der oben etablierten Konzeptbereiche imperium und spectaculum zu erfassen. Da

848 Zur Rechtfertigungsfunktion der konzeptuellen Metapher schreibt Pielenz (1993) 106: „Indem man
den Schlußregelcharakter vonMetaphern bloßlegt, läßt sich ihre rechtfertigende Funktion erkennen“. Die
unter dem argumentationstheoretischen Begriff der Schlussregel bezeichneten Aussagen seien demnach
nichts anderes als Implikate einer übergeordneten Rechtfertigungsfunktion der Metapher, vgl. ebd. 175 f.
849 Vgl. Lakoff/Johnson (1998) 177.

V Geistige Triumphe 233



sich die Untersuchung immer jeweils auf den individuellen Gebrauch einer Metapher
bezieht, können auch biographische Informationen einen Rahmen für die Funktiona-
lität der Metapher bereitstellen.⁸⁵⁰ Um hierbei der Gefahr zu entgehen, in voreinge-
nommene Interpretationsmuster zu verfallen, soll sich der biographische Anteil aller-
dings vorrangig auf textimmanente Reflexionen beschränken, d. h. Bezüge zu
militärischen oder politischen (Triumph‐)Erfahrungen sollen nur dann gezogenwerden,
wenn diese auch im Text angelegt sind.

Schritt 2: Funktionale Analyse triumphaler Ausdrücke im Text
In welcher Funktion treten metaphorische Ausdrücke, d. h. Triumphbegriffe oder militärisches Vokabular, im
Text auf?
Auf welche Eigenschaften von Triumph bezieht sich die Metapher und in welchen wird Ähnlichkeit (Kohärenz)
hergestellt? Welche werden ausgeblendet?

Im zweiten Schritt wird untersucht, in welchen Zusammenhängen die Triumphmeta-
pher sprachlich markiert wird, wobei die Metaphern rhetorik ist triumph für Brutus,
architektur ist triumph für De Architectura und vita ist triumph für die Laus Pisonis
als referenzieller Rahmen der Untersuchung angenommen werden. Lakoff/Johnson
(1998) gehen davon aus, dass eine konzeptuelle Metapher, unabhängig davon, ob sie
konventionell ist oder nicht, eine Vielzahl an Ableitungen hervorbringt, von denen ei-
nige wieder metaphorisch, andere wörtlich zu verstehen sind.⁸⁵¹ Auch zwischen den
geistigen Bereichen von Rhetorik, Architektur und otium und den Konzeptbereichen des
Triumphs gibt es Berührungspunkte, in denen Ähnlichkeit inszeniert werden kann.
Einige entsprechen dem konventionellen Konzeptsystem und bestätigen den beste-
henden Diskurs, andere dagegen sind neu und erweitern ihn. In diesem Sinne ist das
Prinzip des hiding und highlighting in besonderem Maße zu berücksichtigen: Der Ge-
brauch einer Metapher macht immer auf bestimmte Aspekte eines Konzepts aufmerk-
sam, während andere verborgen werden.⁸⁵² Erst in dieser Doppelstruktur des Hervor-
hebens und Verbergens gelingt es der Metapher schließlich, neue Bedeutungen zu
erschaffen oder eigene Zielsetzungen argumentativ zu unterstützen.⁸⁵³ In diesem Lichte
sind auch die geistigen Triumphmetaphern zu betrachten. Wichtiger als die einzelnen
metaphorischen Ausdrücke aufzuzählen und zu klassifizieren, ist es, sie in ihrer argu-
mentativen Funktion zu untersuchen und festzuhalten, welche Aspekte des Triumph-
zugs jeweils in den Vordergrund gestellt werden undwelche in den Hintergrund rücken.
Von besonderem Interesse für die argumentative Funktionalisierung des Triumphs ist
dabei die Auseinandersetzung mit seinem militärischen Kerngedanken. Findet eine

850 Lakoff/Johnson (1998) heben diesen Aspekt hervor: „Fünftens ist die Bedeutung, die der einzelne
Mensch einer Metapher beimißt, teils kulturell und teils an seine persönliche Biographie gebunden“.
851 Vgl. Lakoff/Johnson (1998) 161 f.
852 Vgl. Lakoff/Johnson (1998) 66–69.
853 Vgl. Pielenz (1993) 102– 109.

234 V Geistige Triumphe



Annäherung zwischen den beiden Konzepten statt oder werden sie gegeneinander
ausgespielt?

Schritt 3: Überprüfung der Triumphmetapher als programmatisches Konzept
Wie positioniert sich der Text im Hinblick auf den Triumphdiskurs?
In welcher Weise werden geistiger und militärischer Ruhm gegenübergestellt?
Inwiefern trägt die Triumphmetapher zur Legitimation des Texts bzw. auktorialen Selbstkonstruktion bei?

In einem letzten Schritt sollen die Einzelbeobachtungen auf sprachlicher Ebene aus-
geweitet und die Triumphmetapher vor dem Hintergrund ihrer konzeptionellen Be-
deutung für den Text diskutiert werden. Einen ersten Zugang liefert die Frage, wie der
Text im Allgemeinen auf den Triumphzug Bezug nimmt: seien es die Triumphzüge ihrer
Zeitgenossen, aktuelle Triumphdebatten oder mit dem Triumph verbundene Erinne-
rungs- und Repräsentationspraktiken. Von zentralem Interesse ist dabei die Frage, wie
der Text die grundsätzliche Abweichung der Metapher, dass eine geistige Leistung und
kein militärischer Erfolg inszeniert wird, überwindet und mit welchen Strategien das
Geistige gegenüber dem Militärischen aufgewertet wird. Dieser Schritt betrifft insbe-
sondere die Selbstinszenierung des Autors: Unter welchen (möglicherweise program-
matischen) Gesichtspunkten werden die Qualitäten des Textes bzw. die inszenierten
Leistungen verhandelt? Da auch im Fall des geistigen Triumphs, nicht anders als bei
Caesar und Plinius, der literarische Text gleichzeitig das Medium und der Ort ist, an dem
der Triumph konstruiert wird, kann ist in diesem Zusammenhang auch der selbstre-
ferenzielle Charakter der Metapher und eine mögliche Orientierung an entsprechenden
performativen Strukturen diskutiert werden.

Der hier vorgestellte Dreischritt ist zwar nicht im Sinne einer ausführlichen Dis-
kurs-, Metaphern- oder Toposanalyse zu verstehen, wie Pielenz (1993) oder Hülsse (2003)
sie vorschlagen, entspricht in seinen wesentlichen Grundzügen aber den Erkenntnissen
der diskursiven Metaphernanalyse und ihrem Bestreben, Ergebnisse auf der Mikro-
ebene mit Überlegungen zur Makroebene zu verbinden, um eine angemessene Balance
zwischen der Auswertung einzelsprachlicher Details und den Rahmenbedingungen ei-
nes sozialen oder politischen Diskurses zu finden.⁸⁵⁴ Da mir bewusst ist, dass ich mit
Cicero, Vitruv und der Laus Pisonis einen breiten zeitlichen Rahmen aufspanne, der
nicht in allen Einzelheiten dargelegt und erörtert werden kann, beziehe ich mich zur
Erörterung der politischen und sozialen Rahmenbedingungen in den Schritten 1 und 3
nur umrisshaft auf die Rekonstruktionen der Sekundärliteratur, deren Nennung und
Auflistung zugleich ausdrücklich als Verweis auf eine ausführlichere Lektüre verstan-
den werden soll.

854 Vgl. Hülsse (2003) 230 f.

V Geistige Triumphe 235



1 Ciceros Brutus: Eine römische Erfolgsgeschichte im Spiegel der
Rhetorik

1.1 Cicero und der gescheiterte Triumph

Im Allgemeinen tritt Cicero als jemand hervor, der sich in seinen Schriften immer
wieder in verschiedener Weise mit dem Triumph auseinandergesetzt hat. Sein Zugriff
auf die Thematik stellt eine Besonderheit in der römischen Literatur dar, da es sich um
einen Autor handelt, dessen Schriften eng mit seiner politischen Karriere zusammen-
hängen und der, soweit es aus seinen Briefen hervorgeht, für eine lange Zeit selbst an
einem Triumph interessiert war.⁸⁵⁵ Das Scheitern, diesen Triumph im Senat durchzu-
setzen, welches sich vor allem in Ciceros Briefkommunikation spiegelt, zeigt auf, welche
Bedeutung der Triumphzug für einen Staatsmann wie Cicero hatte und wie sein
‚Scheitern‘ vor dem Hintergrund des spätrepublikanischen Diskurses über Triumphe zu
werten ist.

In republikanischer Zeit war der Triumphzug in erster Linie eine außerordentliche
und unübertreffliche Ehrung, die der erfolgreiche Feldherr von Volk und Senat für seine
res gestae erhielt. Von diesen beiden Gruppen wurde ihm nach dem Triumphzug
schließlich auch eine Ehrenstatue, die eine dauerhafte Erinnerung an seine virtus und
seine Verdienste für die dignitas populi Romani garantieren sollte, gewährt. Dafür er-
hielten Volk und Senat Teile der Kriegsbeute; seit der späten Republik folgten dazu
vermehrt monumentale Bauprojekte, die der Triumphator ebenfalls der Öffentlichkeit
widmete. Flaig (2003a) 305 beschreibt den republikanischen Triumph daher auch als ein
reziprokes Tauschgeschäft zwischen dem Triumphator und dem populus Romanus:

Der Triumph ritualisierte einenmateriellen und symbolischen Tausch in gigantischemAusmaß. Der
Feldherr übergab der res publica erstens einen stattlichen Beuteanteil; zweitens erlesene Gefangene
und drittens das heimgekehrte römische Heer.Undwas bekam er dafür? Die Senatoren und das Volk
von Rom anerkannten zeremoniell, daß das römische Heer unter den Auspicien des Triumphators
gesiegt hatte; ja noch mehr; indem sie an den rituellen Vorgängen in ihrer Rolle als Zuschauer und
Mitfeiernde teilnahmen, anerkannten sie, daß er, der Triumphator den Sieg errungen hatte – einen
Sieg für sie, für das Volk und den Senat.

Die These Flaigs ist in ihrer Radikalität nicht unumstritten,⁸⁵⁶ hebt aber m. E. treffend
hervor, dass die Interaktion zwischen Feldherrn und Öffentlichkeit keineswegs als
einseitiger Prozess zu verstehen ist. Für die Nobilität war diese exzeptionelle Ehrung
einerseits notwendig, da sie die Stabilität des politischen Systems immer wieder affir-

855 Vgl. u. a. Cic. Att. 5,20; Cic. fam. 15,4.
856 Beck (2005) 80, Anm. 16 etwa bemängelt, dass die Rolle der Soldaten bei diesem Ansatz zu kurz käme.
Itgenshorst (2005) 196 f., Anm. 24 weist zudem auf die längerfristigen Prozesse der Anerkennung hin:
„Diese Interpretation kann jedoch nicht erklären, warum die Feldherren bereits vor ihrer Rückkehr in
Inschriften und auf Münzen […] auf eindeutig nicht materielle […] Verdienste hingewiesen hatten“.

236 V Geistige Triumphe



mierte,⁸⁵⁷ aber auch gefährlich, da sie stets mit einer Umverteilung politischer Macht
zugunsten des Triumphators verbundenwar. Dieses Ungleichgewicht führte vor allem in
der letzten Phase der römischen Republik zu Spannungen innerhalb der senatorischen
Elite, sodass der republikanische Triumph trotz seines konsensstiftenden Charakters
über die Triumphsituation hinaus zur Projektionsfläche nobilitärer Selbstinszenierung
und politischer Machtkämpfe werden konnte.⁸⁵⁸

Die Exklusivität und die singulär militärische Ausrichtung des Triumphs führten
jedoch zu einem unvermeidlichen Problem: Der Triumph war zwar in republikanischer
Zeit die größte mögliche Ehrung und somit für viele nobiles neben dem Konsulat der
Zielpunkt politischer Ambitionen, wurde jedoch in der Praxis immer seltener vergeben,
was irgendwann zu einem Ungleichgewicht in der Verteilung der politischen Macht
führen musste. Für die Durchsetzung eines Triumphs war immer ein militärisches
Kommando nötig, das aber nur wenigen Einzelnen vorbehalten blieb, und selbst dann
führte nicht jeder errungene Sieg zwangsläufig zu einem Triumphzug. Da der Tri-
umphzug sich wiederum neben der politischen Karriere als die wichtigste Größe bei der
Anerkennung und vor allem der Verewigung von Individuen (z. B. in der pompa fune-
bris) etabliert hatte, war es vor allem in der späten Republik besonders schwierig, einen
fehlenden Triumph oder Lücken in der militärischen Laufbahn zu kompensieren.
Nichtsdestoweniger war die Aristokratie der späten Republik im Umgang mit geschei-
terten Triumphzügen vermutlichweitaus offener, als es bisher angenommenwurde, und
dürfte einige realistische Handlungsalternativen gehabt haben.⁸⁵⁹ Zum einen darf nicht
unterschätzt werden, dass sich gerade in dieser Zeit neue Formen und Variationen von
Triumph sowie eine Vielzahl an alternativen Repräsentationsformen und individuellen
Distinktionsversuchen neben dem Triumphzug eine Blütezeit erlebten, deren Auswir-
kungen und Popularität sich durchaus mit den Entwicklungen des Triumphzugs in der
augusteischen Zeit vergleichen lässt. Die hohe Prestigeträchtigkeit des Rituals und die
zunehmende Problematisierung militärischer Triumphe, die vor dem Hintergrund der
Bürgerkriege zu einem hartnäckigen und konfliktreichen Konkurrenzkampf um die
Bewilligung von Triumphzügen geführt hatten, waren Faktoren, die zwangsläufig eine
regelrechte Suche nach Ersatzritualen in Gang setzen mussten. In der Folge kam es
schließlich auch in der republikanischen Zeit zu Triumphvariationen wie den oft als
sekundär eingestuften triumphus in monte Albano und die supplicatio sowie erstmals
auch einer Reihe an Sonderfällen, in denen zunehmend auch nicht-militärische Er-

857 Vgl. Itgenshorst (2005) 217 f.
858 Freilich ist dies eine Dimension des Triumphs, die, wie erwähnt, mit derMonopolisierung des Rituals
durch den princeps in augusteischer Zeit weitgehend verloren ging und sich zugunsten einer wieder-
kehrenden und notwendigen Legitimation seiner dauerhaften Sieghaftigkeit veränderte, vgl. Itgenshorst
(2005) 219–226, Itgenshorst (2008).
859 Dass diese alternativen Optionen bislang unterschätzt wurden, zeigt jetzt Hölkeskamp (2019) 14–21
auf. Auch Flaig (2019), der von einem soziologischen Standpunkt aus argumentiert, legt plausibel dar, dass
ein endgültiges und alternativloses Scheitern in einer agonalen Kultur wie der römischen kaum möglich
gewesen sein dürfte.

1 Ciceros Brutus: Eine römische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik 237



rungenschaften als Triumph inszeniert wurden.⁸⁶⁰ Selbst bei den öffentlichen Denk-
mälern, bei denen die militärischen Kommandos in der Regel an oberster Stelle standen,
gab es in der republikanischen Zeit durchaus Möglichkeiten, auch nicht-militärische
Leistungen wie das Bekleiden bestimmter Ämter in vergleichbarer Weise zu honorie-
ren.⁸⁶¹ Hinzu kam, dass auch die schnell wechselnde politische Lage immer wieder neue
Fragen an die Triumphpraxis stellte. Konnte man über Gesetzlose wie Sklaven oder
Piraten triumphieren?⁸⁶² Wie ging man mit Schlachten um, bei denen auf beiden Seiten
Römer beteiligt waren?⁸⁶³ Und wie inszenierte man Siege, die nicht durch Kampf, son-
dern hauptsächlich durch diplomatische Bemühungen erzielt wurden?⁸⁶⁴ In diesem
Horizont der Öffnung und Umstrukturierung triumphaler Praktiken dürfte auch Ciceros
Inszenierung seiner politischen Auftritte und Erfolge zu bewerten sein. So lassen sich in
Ciceros Schriften immer wieder Strategien erkennen, zentrale Ereignisse seiner politi-
schen Karriere wie den Sieg über die catilinarischen Verschwörer⁸⁶⁵ oder seine Rück-
kehr aus dem Exil⁸⁶⁶wie einen Triumph erscheinen zu lassen. Äquivalent lässt sich auch
in seinen Bemühungen um eine supplicatio eine großzügige Anwendung von Tri-
umphmetaphern erkennen, die Cicero nicht nur in seinen Reden, sondern auch in der
privaten Kommunikation über dieses Thema verwendet.⁸⁶⁷

Dieser Variationsreichtum der spätrepublikanischen Triumphzüge, die von einer
exklusiven Auszeichnung für militärische Siege zu Modellen für diplomatische und
innenpolitische Erfolge avancierten, lassen sich als Vorstufe dessen betrachten, was im
Folgenden als Metapher des geistigen Triumphs bezeichnet werden soll. Denn parallel zu
dieser Öffnung des Rituals lassen sich auch im Bereich der Bildung einige Entwicklungen
der späten Republik beobachten, welche die Beschäftigung mit philosophischen und
wissenschaftlichen Themen zu einem echten Alternativmodell neben dem militärisch

860 Lange (2016) nennt hier Caesars ovatio ex monte Albano im Jahr 43 v. Chr. als ein in doppelter
Hinsicht bemerkenswertes Beispiel: Zum einen gibt es keinen Sieg, der dem Ereignis vorausgeht, zum
anderen wird die als ovans ex monte Albano bezeichnete Prozession trotzdem in den fasti triumphales
aufgeführt und somit wie ein militärischer Erfolg inszeniert: „This could be a plan to ‚militarize‘ an
achievement – and thus invoce the associated sense of glory – by deliberately celebrating it as an ovation“
(ebd. 66).
861 Walter (2002) 142 stellt etwa heraus, dass „es keinen automatischen Zusammenhang […] zwischen
Triumph und Ehrenstatue gab“ und verweist auf der Seite 139, Anm. 28. auf eine in spätrepublikanischer
Zeit datierbare Ehrenstatue des Cato Censorinus, „deren Inschrift ausdrücklich nicht die militärischen,
sondern die censorischen Erfolge rühmte“.
862 Vgl. Lange (2016) 115– 121.
863 Vgl. Lange (2016) 95– 124.
864 So wurde etwa die diplomatische Übereinkunft von Marcus Antonius und Octavian ähnlich wie ein
militärischer Sieg dargestellt. Später inszenierte Augustus auch die Rückgabe der Partherfeldzeichenwie
einen Triumph.
865 Vgl. Rollinger (2017).
866 Vgl. Itgenshorst (2005) 79 f.
867 So schreibt Cicero an Atticus, er habe über Cato, der ihm die supplicatio verweigert hatte, ‚trium-
phiert‘, was wohl als euphorische Reaktion auf ein vorhergehendes Schreiben von Atticus zu deuten ist,
vgl. Rollinger (2017) 222.

238 V Geistige Triumphe



ausgerichteten Triumphzug erscheinen lassen. Flaig (2019) hat in diesem Zusammen-
hang auf die Biographie des Rutilius Rufus verwiesen, der 88 v. Chr. nicht mehr aus
seinem Exil zurückkehrenwollte, sondern sich ganz der Lebensweise eines griechischen
Intellektuellen hingegeben habe.⁸⁶⁸ Obwohl dieser gewiss nicht der erste Römer gewe-
sen sei, der sich in einer solchen Weise inszeniert habe, sei er als erster zum exemplum
geworden und habe durch seine zunächst innovative Art der Inszenierung ein Hand-
lungsmodell etabliert, das in den folgenden Generationen immer mehr konventionali-
siert und akzeptiert worden sei.⁸⁶⁹ Die Texte Ciceros bewegen sich damit in einer Zeit, in
der nicht nur der Triumphzug als Institution, sondern auch die römische Bildungskultur
einem aktiven Wandel unterzogen war. Als ein prominentes Beispiel ist die Strömung
des sog. antiquarianism zu nennen, die zu einer enormen Aufwertung literarischer und
wissenschaftlicher Tätigkeit geführt hatte.⁸⁷⁰ Der Universalgelehrte Varro sowie Cicero
selbst sind als die wohl berühmtesten Vertreter dieser Strömung bekannt geworden und
hatten einen enormen Einfluss auf die Bildungskonzepte, die sich ab der augusteischen
Zeit entwickelten und durch öffentliche Einrichtungen institutionalisierten.⁸⁷¹ Auch
Ciceros Freund Atticus, der sich bewusst dem cursus honorum entzog und sich statt-
dessen durch einen kultivierten Lebensstil und literarische sowie philosophische Tä-
tigkeiten auszeichnete, lässt sich diesem Umfeld alternativer Lebensentwürfe zuord-
nen.⁸⁷²

In diesem Horizont entstanden schließlich die späten rhetorischen und philoso-
phischen Schriften Ciceros. Verbunden mit einem weitgehenden Rückzug aus dem po-
litischen Leben gewähren diese einen umfassenden Einblick in die Selbstpräsentation
Ciceros in der Übergangszeit der späten Republik zum augusteischen Prinzipat. In seiner
letzten Schaffensperiode ab 46 v. Chr. – also zur selben Zeit, als Caesar seinen spekta-
kulären Vierfachtriumph feierte und sich zwei Jahre später zum dictator ausrufen ließ –

lässt sich zwar auf den ersten Blick eine vermeintliche Abwendung von der Politik
zugunsten rhetorisch-philosophischer Themen erkennen, dennoch verschwindet der
Triumph zumindest konzeptuell niemals gänzlich aus Ciceros Blickfeld.⁸⁷³ Vor allem in

868 Vgl. Flaig (2019) 70–74.
869 Flaig (2019) 74: „Die ästhetisierte Lebensführung wird eine legitime Form des sozialen Umgangs.Und
dann kann – je nach den Umständen – das zunächst Legitimierte allmählich mit dem Anspruch des
Normativen auftreten. Das geschah in der Kaiserzeit“.
870 Auch die wissenschaftliche Bildung „als Alternativentwurf zu althergebrachten Formen der gesell-
schaftlichen Bewährung“ (Krasser [2005] 374), die unter Augustus schließlich öffentlich-institutionell
gefördert wurde, hatte ihre Wurzeln bereits in der späten Republik, vgl. ebd. 363.
871 Vgl. Krasser (2005).
872 Vgl. Stein-Hölkeskamp (2019) 172.
873 Das Konzept des Triumphs zeigt sich auch hier in einer Reihe vonMetaphern, mit denen Cicero seine
Verdienste in der Rhetorik und Philosophie beschreibt. Bezeichnend ist etwa die Sprache, die Cicero in
einem Brief an Cato (Cic. fam. 15,4,16) gebraucht: […] societas studiorum atque artium nostrarum, quibus a
pueritia dediti ac devincti soli prope modum nos philosophiam veram illam et antiquam […] in forum atque
in rem publicam atque in ipsam aciem paene deduximus […]. Wesentliche Kohärenz- und Funktions-
merkmale der Metapher hebt Martelli (2017) 95–98 hervor: der Triumph als kulturelle Aneignung

1 Ciceros Brutus: Eine römische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik 239



seinem späten rhetorischen Text Brutus kann man eine Erweiterung des Begriffs be-
obachten, die sich in der Auseinandersetzung mit seiner Beschränkung als eine Aus-
zeichnung, die exklusiv für eine äußerliche, d. h. in diesem Fall militärische Leistung,
vergeben wird, entwickelt und nun auf den Bereich der sapientia übertragen wird.⁸⁷⁴

Vor diesem Hintergrund ist es schwierig, einen Text wie Brutus ohne Berücksich-
tigung dieser textexternen und biographischen Hintergründe zu betrachten, und in der
Tat lässt sich erkennen, dass diese Lesart – zumindest bis zu einem gewissen Grad –

auch textimmanent angelegt ist. Denn schon die ersten Worte in Brut. 1, die dem ver-
storbenen Hortensius gelten, erinnern an den unerfüllten Triumph, den Cicero sich für
seine Statthalterschaft als Prokonsul in Kilikien erhofft hatte:⁸⁷⁵

Cum e Cilicia decedens Rhodum venissem et eo mihi de Q. Hortensi morte esset adlatum, […]

Als ich bei meinem Auszug aus Kilikien nach Rhodos gekommenwar und die Nachricht vom Tod des
Quintus Hortensius erhalten hatte, […]

Mit Kilikien und Rhodos werden gleich zu Beginn zwei Orte genannt, die engmit Ciceros
Biographie verbunden sind: Cilicia, das hier gleich zu Beginn an prominenter Stelle
steht, verweist auf die Provinz, in der Cicero als Prokonsul seine einzigen militärischen
Erfolge verzeichnen konnte und immerhin zum imperator ausgerufen wurde, obgleich
sich die Hoffnung auf einen Triumph, wie aus seinen Briefen ad Atticum und ad fami-
liares hervorgeht, nicht erfüllen konnte.⁸⁷⁶ Rhodos dagegen steht mit Ciceros Ausbildung
bei Apollonios Molon in Verbindung, bei dem er zwischen 79 und 77 v. Chr. seine ersten
Fortschritte in der Rhetorik erzielen konnte. Durch die Erwähnung dieser beiden spe-
zifischen Orte wird so zunächst ein Horizont abgesteckt, der nicht nur die persönlich-
individuellen Erfahrungen Ciceros widerspiegelt, sondern zugleich militärische und
rhetorische Erfolgsmodelle gegenüberstellt. Diese Dichotomie, die den Anfang der

griechischen Gedankenguts, der Transfer geistiger Beschäftigungen in die Bereiche des Staats- und Mi-
litärwesens (in ipsam aciem paene) sowie der Innovationsgedanke, der dem Einführen neuer Ressourcen
durch den Triumphator ähnelt.
874 Die Engführung von militärischer und körperlicher Leistung wird von Cicero etwas ausführlicher in
off. 1,74–79 behandelt: Sed cum plerique arbitrentur res bellicas maiores esse quam urbanas, minuenda est
haec opinio. […] Omnino illud honestum […] animi efficitur, non corporis viribus. Die scheinbaren Di-
chotomien zwischen res bellicae – res urbanae und corpus – animus werden von Cicero hier vor allem
durch die Rhetorik, die in beiden Bereichen wichtig sei, wieder aufgelöst. Vgl. Cic. Brut. 49.
875 Ziel meiner Betrachtung ist es nicht, biographische Umstände als monokausales Erklärungs- bzw.
Interpretationsmodell heranzuziehen; ebenso wenig ist der Brutus als reine Kompensation des uner-
füllten kilikischen Triumphs zu verstehen. Dennoch kann man den Triumph m.E. nur dann als Gegen-
stand des Textes erfassen bzw. nur dann von einem ‚literarischen Triumph‘ sprechen, wenn alle Ebenen,
in denen er in der Textstruktur in Erscheinung tritt (und die noch dazu stark aufeinander verweisen und
so nicht immer strikt voneinander zu trennen sind), berücksichtigt werden: d. h. die sprachliche und
konzeptionelle Seite mit der biographischen verknüpft wird.
876 Vgl. Itgenshorst (2005) 67–69.

240 V Geistige Triumphe



Schrift markiert, wird an verschiedenen Stellen des Brutus wieder aufgegriffen, sodass
sich bereits hier eine programmatische Bedeutung vermuten lässt.

Unterstützt wird diese These auch durch die scheinbare Okkasionalität des Textes,
indem Cicero das Proöm ausgerechnet mit dem Tod des Quintus Hortensius beginnen
lässt. Nicht zuletzt aufgrund dieser Beobachtung ist der Dialog in der Forschung häufig
mit einem weiteren rhetorischen Modell in Beziehung gesetzt worden: der laudatio
funebris⁸⁷⁷. Als die geläufigste Erscheinungsform des γένος ἐπιδεικτικόν wurden die
laudationes in der späten Republik ausschließlich im Kontext der öffentlichen Bestat-
tungsrituale (pompa funebris) vorgetragen, die in besonderem Maße mit der Konzep-
tionalität und der Symbolik des Triumphs interagierten. Zwar sind zum Aufbau und
Inhalt der Reden, die i. d. R. vom Sohn des Verstorbenen gehalten wurden, nicht allzu
viele Informationen erhalten, jedoch ist bekannt, dass in ihnen nicht ausschließlich die
individuellen Qualitäten des Verstorbenen im Vordergrund standen, sondern dass diese
als Teil der Ruhmesgeschichte einer gesamten gens präsentiert wurden, die wiederum
die Leistungen der bekanntesten und erfolgreichsten Familienmitgliedern aufzählte.⁸⁷⁸
Sowohl in ihrer symbolischen Struktur als auch ihrer Funktionalität waren die repu-
blikanischen Leichenzüge ein eng mit dem Triumphzug verbundenes Ritual.⁸⁷⁹ Die au-
ßerordentliche Wertschätzung, die vor allem den militärischen Erfolgen der gens zu-
teilwurde, führte meist dazu, dass in der pompa vor allem diejenigen maiores als
exempla angeführt wurden, die einst Konsuln oder Triumphatoren gewesen waren⁸⁸⁰

und in manchen Fällen wurden sogar triumphale Elemente wie Beutestücke in die
pompa funebris integriert⁸⁸¹. Infolgedessen rief die pompa funebris immer auch die

877 Vgl. etwa Gowing (2000) 58 f., Dugan (2005) 173, Stroup (2010) und Taylor (2013). Cicero greift das
Thema der laudatio funebris auch in Brut. 62 wieder auf und wirft dieser Gattung eine Verfälschung und
Übertreibung genealogischer Erfolge vor.
878 Walter (2004) 98 f.: „Die gentilizische Leichenrede auf dem Forum (laudatio funebris) reproduzierte
ferner in ihren beiden Hauptteilen die Funktion des Begräbniszuges als […] Feier für den Verstorbenen
und […] Statusdemonstration der ganzen gens, indem sie die Aufzählung der honores und res gestae des
verstorbenen mit einem Lobpreis auf herausragende Taten der Vorfahren verband“.
879 Die pompae funebres der späten Republik hatten einen engen symbolischen Bezug zum Triumphzug:
So traten diejenigen maiores, die in der Vergangenheit triumphiert hatten, selbst symbolisch im pur-
purnen Triumphalgewand auf, aber auch durch Beutestücke und Bilder konnte an Triumphe erinnert
werden, vgl. Walter (2003) 262, Flower (2006) 327 f.; Hölkeskamp (2008) 97– 107. Ähnlich wie der Triumph
war die pompa funebris trotz ihres konkurrenzfördernden Charakters unter den nobiles ein stark kon-
sensstiftendes Ritual mit einem starken Identifikationspotenzial, vgl. hierzu: Flower (2006) 321, Hölkes-
kamp (2008) 106, der beide Eigenschaften als komplementär versteht: „Gerade weil die pompa funebris
zunächst ein wichtiges Medium der Selbstdarstellung […] war, konnte dieses Ritual zugleich der kollek-
tiven Selbstbestätigung […] dienen“.
880 Vgl. Walter (2004) 92, Anm. 40 und vorsichtiger Itgenshorst (2005), die zwar ebenfalls von der Un-
übertrefflichkeit militärischer Leistungen (unter Berücksichtigung unterschiedlicher Kommemorati-
onspraktiken einzelner gentes, vgl. ebd. 206–208) ausgeht, dabei aber hervorhebt, dass Triumphe
prinzipiell auch – auf Basis individuell gewählter Kriterien – gleichwertig kompensiert werden konnten,
vgl. ebd. 218.
881 Vgl. Walter (2003) 262.

1 Ciceros Brutus: Eine römische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik 241



vergangenen Triumphzüge der gens wieder ins Gedächtnis. Wenn Cicero den vorwie-
gend dialogischen Text nun zuerst in diesem autobiographischen (cum e Cilicia dece-
dens) und persönlich-affektiven (cepi dolorem) Modus beginnt, verleiht er ihm einen
pragmatischen Rahmen, der nicht nur an den Aufbau einer Rede des γένος ἐπιδεικτικόν
erinnert, sondern zusammen mit dem expliziten Verweis auf den Tod seines Konkur-
renten und Freundes Hortensius sowohl den Inhalt als auch die Struktur einer laudatio
funebris erwarten lassen könnte. Die Frage, inwieweit diese Erwartung auch durch den
sich daraufhin entfaltenden Dialog und die Erörterung verschiedener Redner der rö-
mischen und griechischen Geschichte erfüllt wird, hat zu unterschiedlichen Ergebnissen
geführt: Während die Assoziation der laudatio funebris vor allem im Zusammenhang
mit Stellen wie Brut. 22 (eloquentia obmutuit), in denen Cicero einen Niedergang der
Rhetorik konstatiert, dazu verleitet, den Text als gedächtnisbewahrende Grabrede auf
die Rhetorik selbst zu verstehen,⁸⁸² lässt sich der optimistische und zukunftsgerichtete
Zweck, den diese Reden als Bindeglied zwischen Vergangenheit und Zukunft erfüllten,
auch im Hinblick auf das self-fashioning Ciceros als Bewahrer und Hoffnungsträger
interpretieren.⁸⁸³

Auch im Hinblick auf die erinnerungsstiftende Funktion der Triumphe lässt sich
diese Perspektive fruchtbar machen und es wäre m. E. nicht nur eine plausible, sondern
eine durchaus reizvolle Überlegung, dass Cicero hier durch die Konstruktion dieses
okkasionellen Rahmens die Redner der römischen Geschichte von Anfang an als gens im
Sinne einer Rhetorenfamilie inszeniert. Um das Profil, welches der Triumphzug in
diesem Spannungsfeld zwischen militärischem und und rhetorischem Ruhm erhält, zu
schärfen, ist es im Folgenden notwendig, einen Blick auf die Metapher selbst zu werfen.

1.2 Triumphator der Redekunst – eine vielseitige Metapher und ihre
Diskursivierung

Insgesamt ist der Dialog, wie Kytzler (2000) bemerkt hat, durchaus reich an Metaphern,
mit denen der Redner und seine Fähigkeiten in ein positives Licht gerückt werden
sollen. Dabei weist der Text sowohl solche Metaphern auf, die sich dem Bereich des
Krieges zuordnen lassen, als auch vermehrt solche, die vermehrt auf den Bereich des
Theaters und der Bühne zurückgreifen.⁸⁸⁴ Im Zentrum dieser beiden Bilder steht

882 Vgl. Gowing (2000) 59.
883 Vgl. Stroup (2010) 264, die weniger von einem Tod der Redekunst als von ihrer Transformation vom
öffentlichen in den privaten Bereich spricht: „By the end of the dialogue Cicero has translated a dan-
gerously destabilized Republican oratory into the terms of private, authoritative, and definitively con-
trollable social exchange“. Taylor (2013), der dagegen die Rolle der actio im Brutus hervorhebt, versteht
den Text als einen Versuch, die republikanische Rhetorik als gelebte performance (gegenüber einer in der
Kaiserzeit aufkommenden Lesekultur) zu erhalten.
884 Kytzler (2000) 298, der einige der Metaphern im Brutus auflistet, hält es zwar für „bemerkenswert,
wie selten militärische Metaphern in Erscheinung treten“, hält aber immerhin fünf Stellen fest, an denen

242 V Geistige Triumphe



schließlich eine einzige Triumphmetapher, durch welche die beiden Konzepte promi-
nent miteinander verbunden werden: Als der Dialog auf Caesar zu sprechen kommt,
nimmt Cicero die Metapher zum Anlass, um nicht nur die eigenen rhetorischen Erfolge
zu präsentieren, sondern den Stellenwert und Nutzen militärischer Leistungen und
geistiger Arbeit in einem umfassenden Vergleich zwischen Redner und Feldherrn ge-
genüberzustellen. Ausgangspunkt dafür bildet zunächst ein Zitat aus der an Cicero ge-
richteten Widmung von Caesars De Analogia, welches in Brut. 253 zunächst wörtlich
wiedergegeben (Nam scripsit his verbis […]), aber dann ab 254 von Cicero zu einem ei-
genständigen Vergleich zwischen dem Nutzen beider Tätigkeiten erweitert wird:⁸⁸⁵

Tum Brutus: amice hercule, inquit, et magnifice te laudatum puto, quem non solum principem atque
inventorem copiae dixerit, quae erat magna laus, sed etiam bene meritum de populi Romani nomine et
dignitate. quo enim uno vincebamur a victa Graecia, id aut ereptum illis est aut certe nobis cum illis
communicatum. Hanc autem, inquit, gloriam testimoniumque Caesaris tuae quidem supplicationi
non, sed triumphis multorum antepono. […] multo magnus orator praestat minutis imperatoribus.

Darauf sagte Brutus: „Das stimmt genau, mein Freund, und ich glaube, dass du ein großartiges Lob
erhalten hast, weil er dich nicht nur als den Begründer und Erfinder des reichen Ausdrucks be-
zeichnet hat, was schon ein großes Lob war, sondern auch als wohlverdient in Bezug auf den Namen
und die Würde des römischen Volks. Denn die eine Sache, in der wir vom besiegten Griechenland
besiegt werden, hast du ihnen entweder entrissen oder uns doch zumindest darin mit ihnen ver-

militärische Metaphern verwendet werden: Brut. 37, 139, 171, 216 und 222. Gleichzeitig erkennt er eine
gehäufte Theater- und Bühnenmetaphorik, die auf den Redner übertragen werde: „In einem anderen,
anziehenderen Bilde vergleicht Cicero das Forum nicht mit dem Schlachtfeld, sondern mit den Stätten
der Bühne und der öffentlichen Schaustellung: theatrum (6), scaena (116 f. 239. 290.), circus (173), stadium
(234) sind die Begriffe.“ (ebd.).
885 Das Zitat aus De Analogia beinhaltete somit zwar die von Cicero aufgegriffenen – und durchaus
militärisch konnotierten (vgl. Raaflaub [2018] 13) – Titulierungen principem copiae atque inventorem und
bene de nomine ac dignitate populi Romani meritum, aber nicht, wie Plinius d. Ä. in Nat. Hist. 7,117 später
schreibt, das Bild von Cicero als geistigem Triumphator: primus in toga triumphum linguaeque lauream
merite et facundiae Latinarumque litterarum parens aeque – ut dictator Caesar, hostis quondam tuus, de te
scripsit – omnium triumphorum laurea maiorem, quanto plus est ingenii Romani terminos in tantum
promovisse quam imperii. Sollte Caesar tatsächlich in einem anderen Kontext eine ähnliche Aussage
getroffen haben, wäre dies natürlich auf der Grundlage seiner eigenen auftrumpfenden Inszenierung als
Triumphator, der mit seinem Vierfachtriumph sogar in der Lage ist, Pompeius zu überbieten, umso
beachtlicher, wenn nicht vielleicht sogar konfliktträchtiger, da Plinius u. a. von omnium triumphorum
(vgl. bei Cicero das einschränkende minuti triumphatores) spricht. Wahrscheinlicher scheint es daher,
dass Plinius sich unmittelbar auf Ciceros Brutus bezieht und auf das (ursprünglich von Caesar geprägte)
Bild Ciceros zur eigenen Selbstdarstellung zurückgreift (vgl. Zwischenfazit in Kapitel IV.2.1.4). Zentral für
meine Untersuchung des Textes ist die Beobachtung, dass die offenbar vorgenommene Stilisierung des
Triumphatorenvergleichs als Fremdaussage einen wichtigen Teil von Ciceros rhetorischer Strategie der
Selbsterhöhung darstellt. So ist gerade der Verweis auf Caesar, den Cicero seinerseits in prov. cons. 7,15
gegenüber anderen Triumphatoren abgrenzt, geeignetes Mittel, um dem Ausspruch auctoritas zu ver-
leihen. Ebenso ist es natürlich eine geschickte rhetorische Strategie Ciceros, dass er in De Officiismit dem
Verweis auf Pompeius auch dem anderen ‚Mega-Triumphator‘ der Republik einen Triumphvergleich in
den Mund legt. Cic. off. 1,78: […] ut diceret frustra se triumphum tertium deportaturum fuisse, nisi meo in
rem publicam beneficio ubi triumpharet esset habiturus.

1 Ciceros Brutus: Eine römische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik 243



einigt. Diesen Ruhm aber und das Zeugnis Caesars setze ich zwar nicht vor dein Dankesfest, jedoch
vor die Triumphzüge vieler. […] Ein großer Redner ragt weit über kleine Feldherren hinaus.

Mit der Rede des Brutus erfasst Cicero zunächst einige Ähnlichkeitsrelationen der
Metapher, die anschließend erläutert und konkretisiert werden: Wie ein Triumphator
habe Cicero dem römischen Imperium etwas Neues zugeführt (principem atque inven-
torem copiae), den Einfluss Roms in der Welt vergrößert (populi Romani nomine et di-
gnitate) und schließlich einen mächtigen Feind endgültig besiegt (quo enim uno vin-
cebamur a victa Graecia). Ausgehend davon entwickelt Cicero die These, dass die Arbeit
großartiger Redner den Eroberungen bestimmter Feldherren vorzuziehen sei. Dabei
fällt in erster Linie die Unterscheidung von magnus und minutus ins Auge, die eine
Vergleichbarkeit beider Betätigungsfelder nahelegt und zunächst impliziert, dass mili-
tärische Eroberung nicht als einzige und exklusive Kategorie von Leistung betrachtet
werden solle, sondern ausschließlich die ‚Größe‘ (quantitas) des Verdienstes als wich-
tigster und einziger Faktor der umkämpften Ehrung zu berücksichtigen sei. Wie diese
quantitas im Einzelnen zu messen ist, lässt Cicero zunächst scheinbar offen, weist aber
bereits darauf hin, dass vor allem der Innovationsaspekt, der sich in dem Anspruch
principem atque inventorem copiae gewesen zu sein, reflektiert, als eine große und
triumphwürdige Leistung (magna laus) zu verstehen sei. Damit folgt Cicero zum einen
einer allgemeinen rhetorischen Praxis, die später von Quintilian aufgegriffen wird, der
Lobrednern empfiehlt, in panegyrischen Reden vor allem Dinge zu nennen, in denen die
Person der erste oder einzige gewesen sei⁸⁸⁶, und verbindet diesen zum anderen mit der
Metapher eines siegreichen Triumphators, der neue Kulturgüter in das Imperium ein-
führt, was eine nicht ungewöhnliche Form triumphaler Inszenierung darstellt.⁸⁸⁷

Während in diesen Bereichen grundsätzlich Kohärenz zwischen Triumph und
Rhetorik hergestellt wird, hat die Metapher auf der anderen Seite auch eine diskursive
Funktion. Im folgenden Abschnitt kommt es zu einer radikalen Abgrenzung von der
militärischen Seite des Triumphs. Da die Unterscheidung von geistiger und militärischer
Leistung zunächst nur auf Basis ihrer quantitas vorgenommen wird, wird auch der
Triumph entgegen seiner tatsächlichen Vorrangstellung als höchste Ehrung der Repu-
blik zu einem weniger absoluten Kriterium zur Erfassung und Kommemoration von
Leistung degradiert. So lehnt Cicero den mit einer concessio zugestandenen allgemeinen
‚Nutzen‘ des Feldherrn (prodesse), der hier zunächst als unhinterfragtes, nicht weiter
quantifizierbares Charakteristikum militärischer Eroberungen interpretiert wird, ab
und führt diese Ablehnung durch einen rhetorisch inszenierten Einwand vor (Brut. 256–

257):

886 Vgl. Quint. inst. 3,7,16.
887 Martelli (2017) 97: „the claim to be the first (primus) to have imported cultural goods back to Italy is
an integral part of the triumphal trope, as one cultural triumphator after another claims to outdo the last
by bringing back something new“.

244 V Geistige Triumphe



‚At plus interfuit rei publicae castellum capi Ligurum quam bene defendi causam M’. Curi.‘ Credo; sed
Atheniensium quoque plus interfuit firma tecta in domiciliis habere quam minervae signum ex ebore
pulcherrimum; tamen ego Phidiam esse mallem quam vel optimum fabrum tignarium.

„Aber es war mehr im Interesse des Staates, dass ein Kastell der Ligurer eingenommen wurde, als
dass der Fall des Marcus Curius eine gute Verteidigung erhielt.“ – Das glaube ich. Aber es war auch
mehr im Interesse der Athener, dass sie feste Dächer an ihrenWohnhäusern hatten, als dass sie ihre
wunderschöne Athenastatue aus Elfenbein hatten; dennochwürde ich lieber Phidias seinwollen als
ein Dachdecker, mag er auch der beste sein.

Cicero verwirft somit die eingeworfene Gegenthese, dass der Feldherr generell einen
höheren Nutzen für den Staat erbringe (At prodest plus imperator)⁸⁸⁸, indem der eng
gefasste Nutzen-Begriff dem durch den Bildhauer Phidias verkörperten Ideal von
künstlerischer Meisterschaft und ausgefeilter Schönheit (pulcherrimum) entgegenge-
setzt wird.⁸⁸⁹ Auch die Arbeit eines Dachdeckers sei nützlich, trage aber kaum jene
künstlerische Exzellenz in sich, die Cicero für erstrebenswert hält. Dieser rudimentären
Vorstellung von prodesse wird weiterhin in Brut. 254 der Begriff der dignitas gegen-
übergestellt. Der diffuse und in der Forschung höchst unterschiedlich interpretierte
Begriff scheint hier vor allem durch seine Spezifizierung als dignitas populi Romani in
seiner politisch-sozialen Bedeutung aufzutreten, die Barschel (2016) 209 in einer kor-
puslinguistischen Untersuchung des Begriffs folgendermaßen beschreibt:

Die republikanische dignitas speist sich immer aus einer Menge von Faktoren institutioneller Art
und individueller Leistungen, die mit bestimmten, tradierten Wertvorstellungen verbunden sind.
Mit ihnen wird auch die Überlegenheit des römischen Volkes anderen Völkern gegenüber be-
gründet.

Der Verweis auf den Wert der dignitas zusammen mit dem Triumphbegriff führt zu
zwei Überlegungen (die sich nicht notwendig ausschließen müssen): Einerseits führt der
Gebrauch des Begriffs an dieser Stelle dazu, dass dem Redner ein Nutzen für den Staat
zugesprochen wird, der mit einem militärischen Sieg vergleichbar ist bzw. diesen sogar
übertrifft,⁸⁹⁰ andererseits verleiht er Ciceros wissenschaftlicher Betätigung auf dem
Gebiet der Rhetorik die Bedeutung einer außenpolitischen Siegesleistung. Letzterer
Punkt erhält gewiss noch dadurch eine gewisse Attraktivität, dass ausgerechnet Caesar,

888 Cic. Brut. 256.
889 Vgl. hierzu die Unterscheidung von utilitas, firmitas und venustas als zentrale architektonische
Prinzipien bei Vitruv (Vitr., 1,3). Während Vitruv die Kategorien gleichrangig behandelt, betrachtet Cicero
das Ideal der Schönheit hier als das erstrebenswertere Ideal; die utilitas (prodesse) wird zusammen mit
der firmitas (firma tecta) eher im Sinne von Zweckmäßigkeit verstanden.
890 Vgl. Barschel (2016) 59: „Nach Ciceros Überzeugung ist das Nützliche immer auch ehrenvoll, sonst
könnte es nicht nützlich sein“ und ebd. 204 f.: „Die Zuerkennung von dignitas ist dabei eine gebührende
Anerkennung für geleistete Dienste am Staat […]. Dass das Empfangen von dignitas zugleich ein ihr
verpflichtetes Verhalten impliziert, ist ein äußerst wichtiges Element in der Argumentationskette Cice-
ros“.

1 Ciceros Brutus: Eine römische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik 245



der die dignitas populi Romani in seinen commentarii zu einem entscheidenden Faktor
römischer Sieghaftigkeit erklärt,⁸⁹¹ hier als Urheber und Gewährsmann der Sentenz
genannt wird. Auch die Vorstellung, dass eine Auseinandersetzung zwischen Rom und
Griechenland nicht auf militärischem, sondern geistigem Weg ausgetragen werden
müsse, ist ein in der römischen Welt fest verankertes Konzept und greift hier mögli-
cherweise ein Zitat von Ciceros Lehrer Apollonios Molon auf, der Ciceros Fortschritte als
Redner als eine Translationsleistung bezeichnete, die in der Lage sei, die Vormacht-
stellung Griechenlands auf dem Gebiet der Rhetorik ernsthaft zu gefährden.⁸⁹² Die
Aussage Caesars und seine Verwendung des Begriffs der dignitas fügen sich so kohärent
in die Triumphmetaphorik ein: Sieger und Triumphator ist Cicero, seine Beute die
rhetorische copia und die Rolle des bezwungenen Volkes wird durch das militärisch
schon eroberte Griechenland (victa Graecia) ausgefüllt, dessen Vorleistungen auf dem
Gebiet der Rhetorik in Ciceros rhetorischen Werken zwar anerkannt, aber im Vergleich
mit Rom immer wieder relativiert werden.⁸⁹³

Zusammen mit dem Begriff der dignitas wird dem Begriff des Triumphs weiterhin
eine unmittelbare Diskursivität verliehen, die seine Bedeutung über den Kern einer
substitutiven Metapher hinauszutragen scheint und sie zusätzlich aus dem öffentlichen
Diskurs heraus zu legitimieren versucht. Die Triumphmetapher dient hier keineswegs
ausschließlich als Substituent der öffentlichen Anerkennung oder der Kommemoration
von Leistung, sondern mündet bereits in einen greifbaren Diskurs und Vergleich über
den Nutzen beider Professionen. Die Konzeption von Cicero als Sieger und Triumphator
erscheint somit als eine Komponente, die nicht inhärent aus Brut. 254 ff. begründet
werden kann, sondern erst im Zusammenspiel mit der argumentativen Struktur des
Textes zu entwickeln ist. Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, inwieweit die
Dichotomie zwischen militärischem und geistigem Ruhm, auf die der Triumph in Brut.
254 ff. zurückgreift, auch in Bezug auf den Text in seiner Gesamtheit angewendet wer-
den kann.

1.3 Ein alternatives Erinnerungsmodell: Rednergeschichte vs. Triumphgeschichte

Cicero rekurriert auf den Triumph erstens biographisch – natürlich mit allen Vorbe-
halten, die einer solchen, auf textexternen Beobachtungen gründenden Interpretation

891 Vgl. Kapitel IV.1.2.
892 Plut. Cic. 4,7: σὲ μὲν, ὦ Κικέρων, ἐπαινῶ καὶ θαυμάζω, τῆς δ’ Ἑλλάδος οἰκτίρω τὴν τύχην, ὁρῶν, ἃ μόνα
τῶν καλῶν ἡμῖν ὑπελείπετο, καὶ ταῦτα Ῥωμαίοις διὰ σοῦ προσγινόμενα, παιδείαν καὶ λόγον.
893 Im Brutus wird die vorangestellte Erörterung der rhetorischen Ursprünge in Griechenland (26–52)
zwar in ihrer Bedeutsamkeit hervorgehoben (Graecia, quam […] iamdiuque excellat, ebd. 26), im Vergleich
mit Rom jedoch wieder relativiert. So wird die griechische Rhetorik – entgegen ihrer umrisshaften
Darstellung – stets an ihrem hohen Alter (vetustas) gemessen, während die römische Redekunst dagegen
als relativ junge Disziplin dargestellt wird, die noch wenig Zeit gehabt habe, sich zu entwickeln, vgl. Cic.
Brut. 26; 39; 49.

246 V Geistige Triumphe



entgegengebracht werden müssen –, zweitens metaphorisch im Sinne eines sprachli-
chen Ausdrucks, der zunächst in Bezug auf die eigenen Qualitäten als Symbol maxi-
maler Ehrung übertragen und in einen neuen Kontext transferiert wird. Im Hinblick auf
den Gesamttext gilt es nun, diesen letzten Aspekt weiterzuverfolgen und zu prüfen,
inwieweit die argumentative Auseinandersetzung militärischer und geistiger Errun-
genschaften sich auch konzeptionell unter einer Deutung des Texts als geistigem Tri-
umph Ciceros zusammenführen lässt. Diese These beruht auf der Annahme, dass Ci-
ceros Selbstdarstellung sowie sein Umgang mit dem Triumphkonzept nicht, wie der
Feldherrnvergleich vermuten lässt, auf einer weitreichenden Ablehnung gegenüber der
spätrepublikanischen Triumphpraxis beruht, sondern im Gegenteil einen weitgehend
im Einklang mit spätrepublikanischen Triumph- und Geschichtsmodellen entwickelten
Gegenentwurf präsentiert. Cicero verhandelt seine Rolle im Brutus vorrangig in der
Auseinandersetzung mit den Rednern der griechischen und römischen Geschichte, in-
dem er bekannte Repräsentations- und Kommemorationsmodelle auf einen rhetorisch-
geistigen Kontext überträgt und zur Selbstmonumentalisierung im Rahmen seiner in-
dividuellen historia nutzbar macht,⁸⁹⁴ sodass man von einer römischen Erfolgsge-
schichte im Spiegel der Rhetorik sprechen kann. Im Zentrum steht nicht, wie Cicero
selbst mehrmals betont,⁸⁹⁵ eine radikale Systemkritik oder eine konsequente Negation
militärischer Leistungen, sondern die Aufwertung der eloquentia bzw. sapientia und, auf
dieser Basis, die Entwicklung einer auftrumpfenden Präsentation der eigenen (rheto-
rischen) Leistung.

Ein erster Bezugspunkt lässt sich bereits in der formalen Struktur des Brutus er-
kennen: Der Text ist in Dialogform verfasst und als Synkrisis der römischen und grie-
chischen Redner konzipiert, die durch Cicero als Sprecher- und Lehrerfigur in ihren
spezifischen Qualitäten miteinander verglichen und bewertet werden.⁸⁹⁶ Durch diese
Synkrisis sollen dann die Eigenschaften des vollendeten Redners ermittelt werden. Wer
dieser perfectus orator ist, wird jedoch – zumindest oberflächlich, da Cicero sich in
scheinbarer Bescheidenheit aus der Betrachtung ausnimmt – offengelassen. In der
Praxis lässt sich aber zweifellos vermuten, dass sich Cicero selbst als Höhepunkt und
τέλος der Betrachtung versteht, da er die anfangs nur angedeuteten Selbstreflexionen in
der Progression des Textes immer stärker durchscheinen lässt.⁸⁹⁷ Das zentrale Strukt-

894 Bücher (2006) 86: „Geschichte war in dieser Gesellschaft kein (nationales) Abstraktum, das gelehrten
Spezialwissenschaftlern vorbehalten blieb, sondern konkrete und vor allem eigene Erinnerung“.
895 Dass es Cicero um eine Aufwertung der Redekunst als Reaktion auf die vorherrschende Überhöhung
militärischer Erfolge geht, ist u. a. in Brut. 10 und 24 erkennbar. Äquivalent spricht Cicero in off. 1,74 davon,
dass der Primat militärischer Ehrungen zu vermindern (minuenda) sei.: Sed cum plerique arbitrentur res
bellicas maiores esse quam urbanas, minuenda est haec opinio. Eine strenge Exklusion militärischer
Leistung wird auch im Brutus nicht angestrebt; vielmehr wertet Cicero die Rhetorik als Instrument, das
auch in Kriegszeiten nützlich ist, vgl. Cic. Brut. 49.
896 Zur Verwendung der Synkrisis als Methode im Brutus vgl. Kytzler (2000) 292–295.
897 Ein solcher Bescheidenheitsgestus ist gewiss ebenfalls ein rhetorisches Mittel zur Selbstpräsentation
und dieselbe Perspektive, die scheinbar abgelehnt wird, wird durch die Figur des Brutus an mehreren
Stellen des Werkes nahegelegt, z. B. in Brut. 190; 232; 322. Die scheinbare Ablehnung in 190 weist dabei

1 Ciceros Brutus: Eine römische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik 247



urelement des Textes bilden dabei historische Personen – diese müssen nicht zwangs-
läufig professionelle Redner gewesen sein –, an denen sich Cicero in weitgehend
chronologischer Abfolge orientiert und die er in ihren rhetorischen Fähigkeiten lobt,
kritisiert und kontrastiert. In diesem Punkt wird eine grundsätzliche Orientierung an
den Kommemorationspraktiken der späten Republik erkennbar. Zum einen orientiert
sich die Katalogisierung berühmter Männer an dem Auflisten historischer exempla, die
in republikanischer Zeit sowohl für das nobilitäre Selbstverständnis als auch für die
Auslegung von Geschichte eine zentrale Rolle gespielt hatten,⁸⁹⁸ zum anderen wurden
sie aufgrund dieser hohen auctoritas nicht selten in republikanischen Debatten um die
Bewilligung von Triumphen als Vergleichsgrößen und Maßstäbe politischen Handelns
herangezogen.⁸⁹⁹ Cicero ist als politischer Akteur und Redner mit der Instrumentali-
sierung historischer exempla natürlich bestens vertraut und führt die Namen bedeu-
tender Feldherren häufig in seinen Reden an, um seine Argumentation zu unterstützen
und unter seinen Zuhörern Konsens zu erzeugen. Dabei nahmen die gefeierten Tri-
umphzüge eine so repräsentative Rolle ein, dass hier oft der bloße Verweis auf diese
genügte, um die Geltungskraft der exempla zu legitimieren.⁹⁰⁰ Berühmte Triumphatoren
stellten im republikanischen Rom geradezu musterhafte exempla dar. Die Namen ver-
gangener Triumphatoren konnten mit der Zeit eine außergewöhnliche auctoritas ent-
falten und nobiles, die in republikanischer Zeit einen Triumphzug feierten, waren auf
dem besten Weg, selbst zum exemplum zu werden.⁹⁰¹ Die Namen der berühmtesten
Feldherrnwaren Ciceros Publikum also nicht nur gut bekannt, sondern so fest in dessen
Geschichtsverständnis verankert, dass sie vor allem in annalistischen Modellen der
Geschichtsschreibung erwartet wurden; eine Abweichung von diesemMuster, wie es bei
Catos Origines der Fall war,⁹⁰² musste sich einer solchen Geschichtsauslegung in auf-
fälliger Weise verweigern und konnte, wie Flaig (2003a) bemerkt, als regelrechter ‚Anti-
Triumph‘ verstanden werden.⁹⁰³ Auch Cicero weicht im Brutus zunächst von dieser
Grundstruktur ab, pflegt dabei allerdings einen etwas anderen Umgangmit den exempla
als Cato. Ciceros Strategie besteht keineswegs darin, die exempla der römischen Ge-
schichte außer Kraft zu setzen oder sie zu übergehen; stattdessen werden berühmte
Feldherren und Triumphatoren durchaus in seine Geschichte der Rhetorik integriert.

zumindest durch dieWiederholung von nescio eine formale Ähnlichkeit zur vermeintlichen Aporie in 162
auf und auch die Formulierung quisquis est ille in 255 ist aus ihrem vorherigen Kontext auf Cicero zu
beziehen. Zu den Strategien der Selbstinszenierung Ciceros als teleologisches Ziel der Redekunst im
Brutus vgl. auch Schwindt (2000) 113– 121.
898 Vgl. Holliday (2002) 13, Walter (2004) 51–62.
899 Vgl. Pittenger (2008) 134 f.
900 Vgl. Itgenshorst (2005) 69–80; zur stabilisierenden und konsensstiftenden Funktion von exempla in
der Rhetorik vgl. auch Stemmler (2001), Walter (2004) 63–70, Van der Blom (2018) 240–244.
901 Vgl. Itgenshorst (2005) 206–208, Bücher (2006) 329 f.
902 Cato griff in den Origines zwar auf exempla zurück, nannte dabei jedoch keine individuellen Namen,
vgl. Walter (2004) 290–292.
903 Vgl. Flaig (2003a) 310 f. Dabei stellt natürlich auch Catos Verzicht auf die Nennung der Namen eine
Form der Selbstdarstellung dar.

248 V Geistige Triumphe



Besonders evident lässt sich diese Herangehensweise in der Synkrisis von Scipio und
Laelius in Brut. 83–84 erkennen, die in dem folgenden Fazit mündet:

Nam ut ex bellica laude aspirare ad Africanum nemo potest […] sic ingenii litterarum eloquentiae
sapientiae denique etsi utrique primas, priores tamen libenter deferunt Laelio.

Denn wie niemand im Bezug auf militärischen Ruhm an Africanus heranreichen kann, […] so hält
man beide in Sachen Talent, Bildung, Beredsamkeit und schließlich im Geistigen zwar für die
besten, gibt aber trotzdem gern Laelius den Vorzug.

Ähnlich wie in Ciceros späterer Schrift De amicitia, in der die beiden Figuren zur Ex-
emplifizierung einer mustergültigen Freundschaft herangezogen werden, findet auch
hier eine diskursive Umdeutung der beiden Figuren statt. Dazuwerden in dem Abschnitt
nicht nur die militärischen, sondern auch die geistigen und rhetorischen Qualitäten der
beiden Freunde miteinander verglichen und somit zwei parallel verlaufende, für Cicero
nicht unvereinbare Perspektiven erschlossen. Obwohl jeder der beiden Staatsmänner
sowohl in der Rhetorik als auch im Militärwesen eigene Erfolge verzeichnen konnte,
hebt Cicero zuletzt als den größeren Feldherrn, Laelius als den besseren Redner hervor
und trifft so eine Entscheidung, welche die Rhetorik als alternatives Geschichtsmodell
neben dem militärischen legitimiert. In gewisser Weise treten sie damit als gleichran-
gige ‚Sieger‘ in Erscheinung und hätten sich beide durch die Leistung auf ihrem indi-
viduellen Gebiet ihr Ansehen und ihren Platz im kulturellen Gedächtnis verdient.⁹⁰⁴
Indem Cicero die Vergleichbarkeit und mögliche Gleichwertigkeit militärischer und
rhetorisch-geistiger Anerkennung an diesen berühmten exempla demonstriert, kann er
seine Argumentation stärken, ohne dabei so weit zu gehen, die Strukturen anerkannter
Erinnerungsmodelle der römischen Geschichte zu hinterfragen und so möglicherweise
mit der Mustergültigkeit der unangefochtenen exempla zu brechen.⁹⁰⁵

Das Verhältnis von militärischem Erfolg und rhetorischem Können erscheint also,
anders als der Feldherrenvergleich vielleicht erwarten lässt, nicht als ein exklusives

904 Cic. Brut. 85: Erat omnino tum mos […], ut faciles essent in suum cuique tribuendo.
905 Der umgekehrte Fall, d. h. neue exempla zu kreieren, ist dagegen nicht frei von Konfliktträchtigkeit.
Wie Cicero selbst in Brut. 244 einwendet, ist es ein durchaus gewagter Schritt, dass neben den allgemein
anerkannten exempla auch unbekannte Personenmit der einzigen Begründung, dass sie Redner gewesen
seien, in den Kanon aufgenommen werden. Die Entscheidung rechtfertigt Cicero schließlich dadurch,
dass es insgesamt nur eine geringe Zahl an erwähnenswerten Rednern gegeben habe: Volo autem hoc
perspici, omnibus conquisitis, qui in multitudine dicere ausi sint, memoria quidem dignos perpaucos,
verum qui omnino nomen habuerint, non ita multos fuisse. Fox (2007) 195 diskutiert diese – zweifellos
nicht unproblematische – Beobachtung auch im Hinblick auf Brut. 269 f. und kommt zu dem Schluss:
„Rather, therefore, than using Atticus’ chronicle to provide a structure aiming teleology, wemust conclude
that Cicero is adding an extra dimension to that chronicle: the assessment of rhetorical competence“.
Damit gewinnt auch die im Feldherrnvergleich von Cicero geforderte quantitas im Gesamtwerk eine
programmatische Bedeutung. Wie es zwischen den militärischen Erfolgen der Verstorbenen Abstufun-
gen gibt, so sind auch ihre rhetorischen Fähigkeiten unterschiedlich zu beurteilen. Ein Experte, der wie
Cicero eine Beurteilung dieser quantitas leisten kann, würde sich somit gleichsam als Kenner und Deuter
von Geschichte inszenieren.

1 Ciceros Brutus: Eine römische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik 249



Modell, sondern scheint ähnlich mit Ciceros allgemeinem Blick auf die Rhetorik als
Wissenschaft mit einem konkreten Nutzen für den Staat einherzugehen.⁹⁰⁶ Die Idee,
dass Rhetorik und Politik sich nicht ausschließen, sondern beide Bereiche eine kom-
plementäre Einheit bilden, stellt überhaupt im Brutus die programmatische Grundlage
dar, auf welcher der Dialog entwickelt wird.⁹⁰⁷ In den Wirren der späten Republik sei es
zwar für einen römischen Bürger nicht mehr möglich, durch consilium, ingenium und
auctoritas – Eigenschaften, die durchaus auch in militärischen Kontexten Anwendung
finden –⁹⁰⁸ Ruhm zu erwerben; dennoch werden res gestae und sapientia als Kategorien
vorgestellt, die gleichrangig behandelt werden sollen.⁹⁰⁹ Vor diesem Hintergrund lässt
sich auch die stetige Abweichung von dem zu Beginn des Werks formulierten Vorsatz,
nichts über Politik zu sagen (de re publica silentium), einordnen. Indem Cicero diesen
Punkt als im Dialog inszenierte Praeteritio ganz im Sinne des Stilmittels nicht übergeht,
sondern seine rhetorischen Ausführungen unterbricht und mit kritischen Kommenta-
ren über die aktuellen politischen Verhältnisse anreichert, wird die Entwicklung einer
Geschichte der Rhetorik als legitimer Gegenentwurf zu einer trügerischen und unzu-
verlässigen Geschichtsauslegung erkennbar. Diese verkenne nicht nur die Leistungen
auf geistigen Gebieten, sondern führe bisweilen selbst zu Verfälschungen der historia. In
Brut. 62 beklagt Cicero, dass durch die übertrumpfende Selbstpräsentation einzelner
Familien,⁹¹⁰ die sich politische Ämter, Genealogien, aber auch falsche Triumphzüge (falsi
triumphi) ausdenken würden, ein verzerrtes Bild der Geschichte entstanden sei. Die
Textstelle, die zusammenmit Liv. 8,40 immer wieder zu einer kritischen Diskussion über
den Quellenwert entsprechender Triumphüberlieferungen beigetragen hat, scheint sich
damit auch gegen eine primär von Triumphen bestimmte Memorialkultur zu wenden,
wie sie sich gerade in der späten Republik durch die nobilitäre Selbstverewigung durch
Monumente im öffentlichen Raum und – auch wenn die Frage nach der Existenz einer
republikanischen Vorform der Triumphalfasten umstritten ist –⁹¹¹ zumindest durch
vergleichbare Modelle wie die von Cicero genannte laudatio funebris etabliert hatte.⁹¹²

906 ZumVerhältnis von Politik, Geschichte, Philosophie und Rhetorik in Ciceros Spätwerk vgl. Fox (2007).
907 Neben dem angeführten Scipio-Laelius-Vergleich in Brut. 83–84 lässt sich dieser Punkt exemplarisch
auch in Brut. 103 beobachten. Tiberius Gracchus und Gaius Carbo dagegen gesteht Cicero hier zwar
rhetorisches Talent, aber kein politisches Verständnis zu: Profecto nemo his viris gloria praestitisset.
908 Die Rolle geistiger virtutes in Kriegszeiten fasst z. B. Sallust in Cat. 1,5–7 zusammen: Sed diu magnum
inter mortalis certamen fuit, vine corporis an virtute animi res militaris magis procederet. Nam et, prius
quam incipias, consulto et, ubi consulueris, mature facto opus est. Ita utrumque per se indigens alterum
alterius auxilio egit.
909 Cic. Brut. 7–9.
910 Cicero bezieht sich in Brut. 62 im Einzelnen auf die laudationes funebres. Die Verfälschungen, die
Cicero anklagt, sind damit vor allem als Ausdruck nobilitärer Selbstpräsentation zu betrachten, be-
rücksichtigt man, dass die pompa funebris ein öffentliches Spektakel mit einer hohen öffentlichen
Reichweite war und für die römischen gentes neben dem Triumph eine der größten Gelegenheiten zur
Selbstpräsentation in der Republik darbot, vgl. Flower (2006), Holliday (2002) 126– 154.
911 Vgl. Itgenshorst (2005) 222, Anm. 8.
912 Beard (2007) 76: „In fact, some aspect of triumphal chronology seem to have been so well established
in the Roman world that Varro could treat a notable triumph in 150 bce as a fixed date against which to

250 V Geistige Triumphe



Der Triumphzug wird hier, wie zuvor in der Kritik an denminuti triumphatores, als eine
äußere, oberflächliche Ehrung betrachtet und zu einer unzuverlässigen Perspektive auf
individuelle Leistung und historia erklärt, die hier einem alternativen Geschichtsmo-
dell, das auch die sapientia erfasst und würdigt, entgegengestellt wird.

Betrachtet man die Triumphmetapher im Horizont dieser Stellen, so lässt sich diese
kaum als eine ernsthafte Triumphkritik betrachten. Denn die Beobachtung, dass der
Triumph als absolutes Siegessymbol und alleiniges Geschichtsmodell durch die Kritik
derminuti triumphatores und der falsi triumphi in Zweifel gezogen wird, lässt sich nicht
ohne das kompetitive Umfeld des Textes und Ciceros self-fashioning betrachten. Wäre es
hier nicht die natürliche Konsequenz einer im Text angelegten und vorgeführten Ver-
gleichbarkeit von Leistungen auf unterschiedlichen Gebieten, dass das Abwerten
fremder Triumphe auch unter den Aspekten von Konkurrenz und Überbietung zu be-
trachten ist, die für den Diskurs der späten Republik und für Cicero so zentral sind? So
scheint Cicero sich gerade dadurch, dass er sich nur gegen die aus seiner Sicht unver-
dienten Triumphe wendet, nicht die großen exempla der römischen Triumphgeschichte,
ja nicht einmal militärisches Können als Möglichkeit des Ruhmerwerbs vollständig
abzulehnen, sondern, indem er die Divergenz zwischen der vom Triumph verkörperten
dignitas und denjenigen Triumphen, die auf Basis einer bloßen, unhinterfragten utilitas
militärischer Leistungen vergeben wurden, infrage stellt, vielmehr an der Legitimation
einer Metapher, in der die Bedeutung geistiger und wissenschaftlicher Leistungen eine
größere Aufmerksamkeit erfährt, interessiert zu sein. Cicero inszeniert die Rhetorik als
eine mit militärischer Leistung durchaus vereinbare Tätigkeit und versteht sie, auch
wenn er sich über eine mögliche Perfektion auf beiden Gebieten eher skeptisch äu-
ßert,⁹¹³ als eine Möglichkeit des Ruhmerwerbs, die als vergleichbar und gleichwertig zu
betrachten ist und mit der daher nach den Regeln der späten Republik konkurriert
werden kann. Es scheint mir daher angemessen zu sein, auch vermeintliche Degra-
dierungsstrategien militärischer Leistungen, wie sie in Brut. 62 und 254 ff. in Erschei-
nung treten, nicht als radikale Triumphkritik zu verstehen, sondern vielmehr als Ver-
fahren literarischen self-fashionings und einer im Text inszenierten Konkurrenz, wie sie
für die späte Republik und die Schriften Ciceros nicht untypisch ist.⁹¹⁴ Nimmt man die
Inszenierung eines Wettbewerbs von rhetorischer und militärischer Leistung dagegen
ernst, bewegt sich der Umgang mit dem Triumph im Brutus sogar weitgehend im Ein-

calibrate prices of wheat and other staples“, vgl. auch Flaig (2003a) 300f. mit seiner zentralen These, dass
die Triumphe „die römische Republik ruiniert haben“.
913 So z. B. in Brut. 84. Hier wäre jedoch zu beachten, dass der Sprecher mit der Fomulierung sed est mos
hominum, ut nolint eine deutliche Distanz zu dieser Position markiert, sodass die Möglichkeit einer
Vereinigung von beidem in der Figur des perfectus orator zumindest angedeutet wird.
914 Ähnliche Strategien der Exklusion und Selbstinszenierung vor dem Hintergrund aristokratischer
Konkurrenz lassen sich auch an anderen Stellen bei Cicero beobachten. In fam. 7,1 etwa werden die
Triumphspiele des Pompeius lediglich als Prunkveranstaltung für die breite Masse dargestellt und auf
der anderen Seite Kultiviertheit und Eleganz als Gegenkonzepte aufgezeigt. Die Welt des Geistigen bildet
somit auch dort einen rivalisierenden Gegenentwurf zu den spektakulär inszenierten Eroberungsleis-
tungen des Triumphzugs.

1 Ciceros Brutus: Eine römische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik 251



klang mit den von Konkurrenz bestimmten Normen der späten Republik, sodass Cicero
gerade dadurch, dass er die Triumphe anderer degradiert, ihre soziale Dimension und
den öffentlichen Diskurs darüber wieder zu affirmieren scheint.⁹¹⁵

Betrachtet man den Text zuletzt in seiner Konzeption und berücksichtigt dazu
seinen performativen Charakter – der Text wird schließlich nicht als formale Lehr-
schrift inszeniert, sondern stellt ein dialogisches, rhetorisch ausgearbeitetes Werk dar,
in dessen Verlauf sich Cicero sich sowohl als Erzeuger als auch als Exeget von historia
präsentiert –⁹¹⁶, könnte man die Metapher des geistigen Triumphs durchaus als einen
ernst gemeinten Versuch Ciceros verstehen, mit dem Brutus zwar keinen ‚Anti-Triumph‘
in der Tradition Catos oder einen ‚Ersatz-Triumph‘ im Sinne einer reinen Kompensation
für Kilikien, sondern eine wahrhaftige Triumph-Alternative zu realisieren: eine römi-
sche Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik.⁹¹⁷ Nicht nur das Ritual, sondern auch die
historischen exempla und individuellen Memorialkonzepte der späten Republik werden
aufgegriffen und in ein gemäß den Konventionen republikanischer Geschichtsmodelle
konzipiertes Gegenmodell integriert. Als Dreh- und Angelpunkt dieses Neuentwurfs
dient neben der pompa triumphalis auch das Modell der pompa funebris. Ob die Me-
taphorik dabei letztlich um eine Tendenz zur ‚Militarisierung‘ geistiger Arbeit oder einer
‚Vergeistigung‘ des Militärischen leistet, lässt sich kaum entscheiden.⁹¹⁸ Die Transfor-
mation des Begriffs in ein geistiges, rhetorisches Umfeld könnte aber zumindest im
Spiegel dessen betrachtet werden, was in der Republik ohnehin eingetreten war: Ei-
nerseits hatten der sich zuspitzende Konkurrenzkampf der späten Republik und die
politische Ausnahmesituation der Bürgerkriege eine Reihe konkreter Kompensationen
für den Triumphzug in der Form von Ersatz-Ritualen wie der supplicatio oder der
Prozession in monte Albano hervorgebracht, andererseits bildeten sich zunehmend al-
ternative Modelle der Lebensführung heraus, die, wie Stein-Hölkeskamp (2019) zeigt,
etwa in den Bereichen der Villenkultur, der Literatur oder in rhetorischen Auftritten
neue (und mit politischem Karrierestreben durchaus nicht unvereinbare) Perspektiven

915 Vgl. Flower (2006) 331 zur stabilisierenden Rolle der Konkurrenz: „Es herrschte Einigkeit über die
Regeln des politischen Spiels und die darin winkenden Belohnungen, deren letzte und wichtigste das
dauerhafte öffentliche Erinnertwerden war. […] Die Konkurrenz der nobiles untereinander um die ho-
nores konnte überhaupt nur so groß sein, weil die Regeln dieser Konkurrenz lange Zeit so klar und
unangefochten waren.“ Eine kategorische Ablehnung des Triumphs wäre als grober Verstoß gegen diese
Regeln zu werten und für Cicero unter Berücksichtigung seiner politischen Situation auch wohl kaum
möglich gewesen. Vgl. auch Itgenshorst (2005) 217 f., die den Triumph insgesamt als konfliktträchtiges,
aber stabiles System beschreibt, allerdings von einer ‚Waffenruhe‘ anstatt einer ‚Versöhnung‘ spricht.
916 Vgl. Schwindt (2000) 113– 121.
917 Fox (2007) 207 beschreibt Ciceros Umgang mit der historia treffend: „Rhetoric in Brutus is, by a
paradox […], both a product of that history and a way of escaping it“.
918 Dass beides für Cicero engmiteinander verbunden ist, zeigt er u. a. in prov. cons. 33. Hier führt Cicero
den umgekehrten Fall vor, indem er Caesars Siegen über die unbekannteren gentes mit dem Begriff der
litterae einen geradezu wissenschaftlichen Wert zuweist: quasque gentis nullae nobis antea litterae, nulla
vox nulla fama notas fecerat […].

252 V Geistige Triumphe



des Ruhmerwerbs eröffneten.⁹¹⁹ Parallel zu diesen Entwicklungen vollzog sich, wie wir
gesehen haben, bereits in der späten Republik eine Hinwendung zu verstärkt annalis-
tischen und universalistischen Geschichtsmodellen, sodass gerade die Systematisierung
und Archivierung von antiquarischemWissen, wie Cicero sie im Brutus vorführt, immer
mehr zu einem attraktiven und angesehenen Betätigungsfeld in der Gesellschaft wurde:
eine Tendenz, die später im Antiquar- und Bibliothekswesen der augusteischen Zeit zu
seiner Vollendung gelangte. Besonders vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen ist es
gut vorstellbar, dass sich Cicero, der den Ruhm militärischer Leistung immer wieder in
seinem politischen Handeln zu spiegeln versucht hatte,⁹²⁰ ihn im Brutus erstmals auch
auf seine wissenschaftliche Tätigkeit übertrug und sich hier nicht etwa einer festge-
legten Tradition anschloss, sondern dem Triumphbegriff sogar den Weg zu seiner Ab-
strahierung und Instrumentalisierung im augusteischen Literatur- und Bildungskontext
bereitet hatte.⁹²¹

2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum
Ruhm

2.1 Ein Architekt mit literarischen Ambitionen

Der Fachtext De Architectura des römischen Architekten M. Vitruvius Pollio stellt die
einzige vollständige Abhandlung über Architektur dar, die aus der Antike erhalten ist.
Sie wurde vermutlich in republikanischer Zeit geschrieben und in der Anfangszeit des
augusteischen Prinzipats vollendet und veröffentlicht.⁹²² Der Text ist in insgesamt zehn
Bücher gegliedert, die sich jeweils einem bestimmten Thema der Architektur widmen
und unterschiedliche Bauformen beinhalten. Zusätzlich ist jedem der Bücher jeweils
eine Vorrede vorangestellt, die sich wesentlich vom Haupttext unterscheiden. Meist
fungieren sie als eine Metaebene, die der Autor für anekdotische Erzählungen, pro-
grammatische Fragen und eigene Reflexionen zur Entwicklung zeitgenössischer Bau-
praktiken nutzt.

919 Vgl. Stein-Hölkeskamp (2019) 172 f.
920 Vgl. Itgenshorst (2005) 80.
921 Auch van der Blom (2018) 252 hat wieder dafür argumentiert, Ciceros Brutus (sowie seinen Blick auf
die Rhetorikgeschichte im Allgemeinen) in die Geistesbewegung des sog. antiquarianism zuzuordnen:
„Cicero’s narrative of oratory at Rome should be seen in light of the development of what has traditionally
been called antiquarianism. The growing interest in investigating and collecting information about the
past, especially the religious, legal, genealogical, chronographical, and etymological developments lea-
ding from the past to the present, related to Cicero’s interest in constructing a history of oratory at Rome
with its own periodisation, detailed information about orators, and the chronological structure of, par-
ticularly, the Brutus“.
922 Zur unterschiedlichen Datierung des Textes vgl. Knell (1991) 2, Anm. 18. Bei den im Folgenden be-
trachteten Vorreden kann es allerdings keinen Zweifel geben, dass diese zu einer Zeit veröffentlicht
wurden, in der die Triumphe bereits aus dem römischen Alltag zurückgegangen waren.

2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm 253



Über das Leben des Autors ist wenig bekannt. Die These, ihn aufgrund seiner Arbeit
als praefectus fabrum unter Caesar mit dem bei Catull erwähnten Mamurra gleichzu-
setzen, ist kaum mit den biographischen Informationen über die beiden Personen zu
vereinbaren und erscheint höchst spekulativ.⁹²³ Hervorzuheben ist dagegen die wichtige
Beobachtung, dass es sich wie bei Cicero um einen Autor handelte, der selbst militäri-
sche Erfahrung vorzuweisen hatte und diese, auch wenn er nicht als Feldherr diente,
sondern als praefectus fabrum, also als Kriegsingenieur, der u. a. für den Bau von Ar-
tilleriewaffen zuständig war, in seine literarische Arbeit einfließen ließ. Die wenigen
biographischen Informationen, die wir dem Text entnehmen können, sind daher eng
mit Vitruvs Militärdienst verknüpft.⁹²⁴ Vitruv verweist im Proöm auf die von ihm be-
aufsichtige Produktion von Belagerungsmaschinen unter Caesar (1, praef. 2), für die er
im zehnten Buch genaue Konstruktionsanweisungen geben kann (10,13– 15) und greift
für seine wissenschaftlichen Quellen sogar einmal auf ein Zeltgespräch im Militärlager
zurück (8,25). Fest steht: Für Vitruv, der selbst jahrelange militärische Erfahrung auf-
weisen konnte und dessen Bautätigkeit vor allem in der Konstruktion von Belage-
rungsmaschinen bestand, ist die militärische Befähigung des Architekten und seine
Partizipation an der Ausbreitung des imperium niemals grundsätzlich infrage gestellt.⁹²⁵
Dieser enge Zusammenhang von militärischen Siegen und Baukunst zeigt sich bereits in
der Auswahl der Baumaterialien durch den Architekten, der Vitruv das ganze zweite
Buch widmet. Wie bereits am Beispiel der Naturalis Historia deutlich wurde, war es
keine ungewöhnliche Perspektive, natürliche Ressourcen, die in Rom verwendet wur-
den, im Kontext ihrer ersten Eroberung und ihres ersten Auftretens im Triumphzug
einzuordnen. Ein Beispiel aus dem Feldzug Caesars, den Vitruv in einem seltenen Au-
genzeugenbericht schildert, veranschaulicht diesen Prozess in besonderer Weise (Vitr.
2,9,15):

Ea autem materies quemadmodum sit inventa, est causam cognoscere. Divus Caesar cum exercitum
habuisset circa Alpes imperavissetque municipiis praestare commeatus, ibique esset castellum mu-
nitum, quod vocaretur Larignum, tunc, qui in eo fuerunt, naturali munitione confisi noluerunt imperio
parere. […] Erat autem ante eius castelli portam turris ex hac materia […].

Es gilt aber auch den Anlass zu erfahren, wie dieses Bauholz entdeckt wurde. Als der vergöttlichte
Caesar sein Heer rings an den Alpen aufgestellt hatte und den Munizipien aufgetragen hatte, Ver-
pflegung zur Verfügung zu stellen, und es dort auch ein Kastell gab, das den Namen Larignum trug,

923 Vgl. Fögen (2009) 108 f.
924 Den einzigen Hinweis, der auf eine im größeren Umfang durchgeführte Bautätigkeit Vitruvs
schließen lässt, gibt die Basilika in Fano (Vitr. 5,1,6– 10). Diese wird allerdings erst in der Mitte des Buchs
erwähnt und dort besonders in Szene gesetzt: Non summam dignitatem et venustatem possunt habere
conparationes basilicarum, quo genere Coloniae Iuliae Fanestri conlocavi curavique faciendam […].
925 McEwen (2003) 38: „The late republican imperatores were, of course, no strangers to displays of
architectural magnificence. But what these fiercely competitive men had not thought about and Vitruvius
had […] was why architecture would ‚increase‘ the commonwealth and how it would record Roman
greatness“.

254 V Geistige Triumphe



wollten dessen Bewohner daraufhin, im Vertrauen auf ihre natürliche Befestigung, dem Befehl
nicht Folge leisten. […] Es gab aber vor dem Tor dieses Kastells einen Turm aus diesem Holz […].

An erster Stelle steht die Entdeckung eines neuen und unbekannten Objekts. Das Holz,
das die Verteidiger von Larignum verwenden, weist bisher unbekannte Eigenschaften
auf und kann daher nicht mit den herkömmlichen Mitteln der Kriegstechnik über-
wunden werden. In dieser Funktion steht das fremde Material für einen bisher nicht
erschlossenen Raum, aber auch für jene ungebändigte Wildheit und Gefahr, die der
Flora und Fauna auf unbesetztem Territorium üblicherweise zugeschrieben wurde. In
einem zweiten Schritt erfolgt, wie wir auch bei Caesar gesehen haben, die Überwindung
des Objekts bzw. seine Eroberung durch kämpferische, strategische oder technische
Mittel. Hierbei kommen oft römische virtutes zur Geltung: Sowohl das consilium des
Feldherrn, der eine effiziente Methode, das Material zu überwinden, ersinnen kann, als
auch die fortitudo der Soldaten, die in der Lage sind, den Plan folgerichtig umzusetzen,
können hierbei als entscheidende Faktoren der Bezwingung hervorgehoben werden.
Vitruv schildert, wie Caesar versucht habe, den Turm mithilfe von Fackeln und Rei-
sigzweigen niederzubrennen (Vitr. 2,9,16). Nachdem dieser Versuch erfolglos geblieben
sei, habe Caesar die Einwohner durch eine längere Belagerungs- und Zermürbungs-
taktik zur Kapitulation gezwungen:

[…] Itaque timore coacti oppidani cum se dedissent, quaesitum, unde esset ea ligna, quae ab igni non
laederentur.Tunc ei demonstraverunt eas arbores, quarum in his locis maximae sunt copiae. Et ideo id
castellum Larignum, item materies larigna est appellata. Haec autem per Padum Ravennam depor-
tatur; in colonia Fanestri, Pisauri, Anconae reliquisque, quae sunt in ea regione, municipiis praebetur.
Cuius materies si esset facultas adportationibus ad urbem, maximae haberentur in aedificiis utilitates
et si non omne, certe tabulae in subgrundiis circum insulas si essent ex ea conlocatae, ab traiectio-
nibus incendiorum aedificia periculo liberarentur, quod ea neque flammam nec carbonem possunt
recipere nec facere per se.

Als die Bewohner sich dann, von Angst bezwungen, ergeben hatten, wurden sie gefragt, woher
dieses Holz käme, das vom Feuer keinen Schaden erleide. Daraufhin zeigten sie ihm diese Bäume,
von denen es in diesem Gebiet eine sehr große Menge gibt. Daher wurde das Holz, wie das Kastell
Larignum genannt wurde, larigna (Lärche) genannt. Dieses wurde aber über den Po nach Ravenna
transportiert und wird in der Kolonie von Fanestrum, in Pisaurum, Ancona und den übrigen Mu-
nizipien, die in dieser Gegend liegen, verwendet. Wenn es eine Möglichkeit gäbe, dieses Holz in die
Hauptstadt zu transportieren, hätte man den größten Nutzen beim Gebäudebau, und wenn auch
nicht bei jedem, so wären die Gebäude, wenn Bretter an den Dachvorsprüngen rund um die
Wohninseln (insulae) angebracht wären, von der Gefahr übergreifender Brände befreit, da diese
weder Flamme noch Kohle in sich aufnehmen und sie auch nicht selbst erzeugen.

Der letzte Schritt besteht in der Aneignung und Integration des eroberten Objekts in den
römischen Kulturraum. Erst jetzt erfolgt auch die Benennung des Objekts; in diesem Fall
wird es mit dem Namen Larignum, dem Namen der eroberten Stadt versehen und so mit
dem Sieg über die Stadt imprägniert. Das Objekt erhält durch die Benennung somit die

2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm 255



symbolische Bedeutung von Sieghaftigkeit und imperialer Größe.⁹²⁶ Zugleich mit seiner
Aneignung kann das Material aber nun auch hinsichtlich seiner Funktionalität und
kulturellen Bedeutsamkeit ausgewertet werden: Da das Lärchenholz, wie Vitruv be-
merkt, die Eigenschaft besitzt, schwer brennbar zu sein, und die Ressource zuerst in
einem unmittelbar militärischen Handlungskontext vorgeführt wird, hat es einen
konkreten militärischen Nutzen, der dem neuen Material, das von nun an auch im
italischen Raumverfügbar ist⁹²⁷, als eine besonders nützliche Eigenschaft zugeschrieben
wird. Diesen Aspekt der utilitas reflektiert Vitruv auch in Bezug auf die potenzielle
Integration des Holzes in den urbanen Raum: Für die Fachwerkhäuser der insulae, die in
Rom immer einer hohen Brandgefahr ausgesetzt waren,⁹²⁸ könne der neue Baustoff
einen besonders großen Nutzen entfalten und zukünftige Großbrände in der Stadt
verhindern.

Die Erzählung aus Gallien zeigt, wie Vitruv militärischen Erfolg eng mit seinen li-
terarischen Ambitionen sowie mit seinem Fachgebiet, der Architektur, verbindet. Je-
doch nehmen die Teile, in denen Vitruv eigene militärische Erfahrung verweist oder
diese überhaupt näher ausführt, insgesamt nur einen sehr geringen Umfang ein. Im
Folgenden soll die Selbstinszenierung Vitruvs daher hauptsächlich im Spannungsfeld
seiner Inszenierung als Architekt und Schriftsteller betrachtet werden. In diesem Zu-
sammenhang gilt es zu diskutieren, inwiefern neben der Reflexion des Nutzens (utilitas)
auch künstlerisch-ästhetische bzw. geistige Kategorien eine Rolle spielen. Um diesen
Fragen nachzugehen, soll, wie auch zuvor, zunächst die Verwendung des Triumphbe-
griffs in einzelnen Stellen überprüft werden, um danach eine Einordnung dieses Ge-
brauchs in den Gesamtkontext des Textes vorzunehmen.

2.2 Kluge Baumeister und prahlende Athleten: Der Triumph als ambivalentes
Siegesmodell

Zunächst ist zu sagen, dass Vitruv den Begriff triumphus bereits weitaus offener ver-
wendet als Cicero. An den Stellen, an denen der Begriff gebraucht wird, referiert er
kaum noch auf konkrete Triumphprozessionen, sondern wird allgemeiner auf Situa-
tionen angewendet, in denen Siege gefeiert oder perpetuiert werden. Hinzu kommt die
meist anachronistische Projektion des Rituals in den griechischen Raum, die für eine
zusätzliche Entfremdung von der aktuellen Triumphsituation der spätrepublikanischen
und augusteischen Zeit sorgt. Dadurch entsteht eine sehr ambivalente Perspektive auf
den Triumph.Vitruv kann verschiedene Aspekte, die der Begriff impliziert, in den Blick
nehmen und ihn je nachdem, in welchem Kontext er ihn verwendet, in einer bestär-
kenden oder ablehnenden Funktion aufgreifen.

926 Zur aneignenden Funktion der Namen vgl. Kapitel III.1.3.
927 Da Vitruv am Bau der Basilica in der hier genannten Colonia Fanestri beteiligt war, könnte er hier
selbst einige Erfahrungen mit dem vorher unbekannten Baumaterial gesammelt haben.
928 Vitr. 2,8,20.

256 V Geistige Triumphe



Die erste metaphorische Verwendung von triumphus, die sich explizit auf den Ar-
chitekten bezieht, findet in der Auseinandersetzung mit der Monumentfunktion von
Architektur statt. In 1,5 und 6 verwendet Vitruv den Triumphbegriff zwei Mal in seiner
Erläuterung der historia, indem er ihn einmal in der Ursprungsgeschichte der Karya-
tiden, einmal im spartanischen Sieg bei Plataiai spiegelt. Da beide Beispiele im Grunde
genommen denselben Sachverhalt veranschaulichen, soll im Folgenden nur ein kurzer
Blick auf die berühmte Karyatiden-Erzählung geworfen werden, die bisher fast aus-
schließlich unter historisch-archäologischen Gesichtspunkten betrachtet wurde:

Carya, civitas Peloponnensis, cum Persis hostibus contra Graecam consensit. Postea Graeci per vic-
toriam gloriose bello liberati communi consilio Caryatibus bellum indixerunt. Itaque oppido capto,
viris interfectis, civitate deflagrata matronas eorum in servitutem abduxerunt, nec sunt passi stolas
neque ornatus matronales deponere, uti non uno triumpho ducerentur, sed aeterno servitutis exemplo
gravi contumelia pressae poenas pendere viderentur pro civitate. Ideo qui tunc architecti fuerunt
aedificiis publicis designaverunt earum imagines oneri ferundo collocatas, ut etiam posteris nota
poena peccati Caryatium memoriae traderetur.

Karyai, eine Stadt auf der Peloponnes, paktierte mit den persischen Feinden gegen Griechenland.
Später, als sich Griechenland ruhmreich durch einen Sieg aus dem Krieg befreit hatte, erklärte es
Karyai nach allgemeinem Beschluss den Krieg. Und als dann die Stadt erobert, die Männer getötet
und die Stadt niedergebrannt worden war, versklavten sie ihre Frauen und erlaubten ihnen weder,
ihre Stolen, noch den Schmuck, den Matronen tragen, abzulegen, damit sie nicht in einem einzigen
Triumphzug geführt würden, sondern man sie in einem ewigen Beispiel ihrer Unterwerfung dabei
sehen könnte, wie sie, erdrückt von schwerer Schmach, die Strafe für ihre Heimatstadt büßten.
Daher brachten die alten Architekten an den öffentlichen Gebäuden Statuen von ihnen an, die zum
Tragen einer Last aufgestellt waren, damit die Strafe für das Fehlverhalten der Karyer auch der
Nachwelt bekannt und ihrem Gedächtnis überliefert wäre.

Vitruv verbindet die Anekdote aus dem griechischen Raum mit dem spezifisch römi-
schen Konzept des Triumphs. Denn die zusätzliche dauerhafte Kommemoration der an
sich vergänglichen Triumphzüge bildete ein zentrales Bedürfnis der Triumphatoren, die
mit zunehmender Häufigkeit und Größe Monumentalbauten ex manubiis, also aus dem
ihnen zustehenden Teil der eingelösten Kriegsbeute errichteten, sodass sich bereits bei
den berühmten Triumphatoren der späten Republik wie Pompeius und Caesar ein
großes Interesse am Feld der Architektur abzuzeichnen begann.⁹²⁹ An dieser Stelle
werden jedoch keine weiteren Namen, vor allem keine konkreten Heerführer als Ur-
heber des ‚Triumphzugs‘ genannt, sondern ausschließlich die anonymen architecti.
Diese sind die Produzenten des Monuments und damit auch für den Triumph verant-
wortlich.Vor dem Hintergrund der Antithese non uno triumpho ducerentur, sed aeterno
exemplo wird den architecti die Befähigung zugeschrieben, eine dauerhafte Unterwer-
fung und somit auch eine endgültige Sieghaftigkeit zu gewährleisten. Eine daraus ab-

929 Gros/Sauron (1988) 65: „Unter den unzähligen Propagandamitteln, die der imperator ge- und miß-
braucht, nimmt die Architektur eine besondere Stellung ein. Sie erlaubt, den verschiedenen ideologi-
schen Themen eine dauerhafte Form zu verleihen […]. Man darf sich daher nicht wundern, wenn unsere
schriftlichen Quellen auf dem Sachverstand der römischen imperatores im Fach Architektur insistieren“.

2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm 257



geleitete Funktion bzw. Wirkung der Karyatiden deutet Vitruv selbst im Text an, indem
er in seiner Darstellung auf Teile des urbs-capta-Motivs zurückgreift, diese aber kaum im
Text entwickelt. Wie bereits dargelegt, stellte die Methode, die Eroberung einer Stadt in
vielen Einzelhandlungen wie das Töten der Männer (viris interfectis), das Niederbren-
nen der Stadt (civitate deflagrata) oder die Verschleppung der Frauen (matronas […]
abduxerunt) zu schildern, nach Quintilian ein geläufiges Muster dar, um das Leid (πάθος)
der Katastrophe zu betonen. Hier spiegelt sich diese Funktion weniger in Vitruvs lite-
rarischer Gestaltung als in der Darstellungsleistung des Architekten, der nicht nur die
Erinnerung an den Sieg, sondern vor allem das große Leid und die Bestrafung als ab-
schreckendes und warnendes Beispiel (exemplo servitutis) vermitteln kann. Der archi-
tectus rückt somit nicht nur in die Rolle eines Siegers, der mit der Verarbeitung der
Karyatiden einen Akt dauerhafter Unterwerfung durchführt, sondern nimmt gleich-
zeitig eine Künstlerfunktion ein, da er mittels seiner Darstellung bestimmte Wirkungen
hervorruft: ein Verständnis von Architektur, das in erster Linie das gemeinsame
schöpferische und gestalterische Potenzial der beiden Professionen betont und so an
dieser Stelle teilweise auch Vitruvs literarische Ambitionen durchscheinen lässt.⁹³⁰

Die Gegenüberstellung von architectus und imperator wird im zehnten Buch noch
weiter auf die Spitze getrieben. Im letzten Abschnitt, der dieWirkung spontaner Einfälle
bei kritischen Verteidigungssituationen behandelt, erscheint der Architekt sogar selbst
als ruhmreicher Stratege und Sieger, der ebenso wie der Feldherr mit seiner sollertia
und seinen spontanen consilia Siege herbeiführen kann.⁹³¹ Vor dem historischen Hin-
tergrund der Belagerung von Rhodos erzählt Vitruv eine Version, die vor allem im
Horizont üblicher Ausgestaltungen des Stoffes sehr ungewöhnlich erscheint. Die Er-
zählung, die Vitruv präsentiert, beschreibt kaum militärische Handlungen und stellt im
Vergleich zu den Schilderungen bei Diodor und Plutarch die beteiligten Diadochen
Antigonos und Ptolemaios und besonders den belagernden Heerführer Demetrios Po-
liorketes⁹³² völlig in den Hintergrund. Vitruvs Darstellung erscheint vielmehr als geis-
tiger Kampf zwischen den Architekten, die auf beiden Seiten beteiligt sind: Diognetos,
seinem Konkurrenten und Nachfolger Kallias und dem Baumeister der Belagerer, Ep-

930 Vgl. McEwen (2003) 32–38, die diesen kreativen Aspekt unter dem Begriff des auctor bzw. der au-
ctoritas einordnet.
931 Vgl. den letzten Satz des Kapitels in 10,16,12: Ita eae victoriae civitatum non machinis, sed contra
machinarum rationem architectorum sollertia sunt liberatae.
932 Vgl. insbesondere die Darstellung des Demetrios in Diod. 20,92 und Plut. Demetr. 20,1–3. Auch die
unterschiedliche Namensetymologie ist interessant: In Diod. 20,92,2 wird Demetrios’ Beiname Poliorketes
aus dessen eigenem handwerklichen und belagerungstechnischen Vermögen abgeleitet: εὐμήχανος γὰρ
ὢν καθ’ ὑπερβολήν ἐν ταῖς ἐπινοίαις καὶ πολλὰ παρὰ τὴν τῶν ἀρχιτεκτόνων τέχνην παρευρίσκων
ὠνομάσθη μὲν πολιορκητής. Auch Plutarch beschreibt Demetrios als einen besonders kunstfertigen
Herrscher (Demetr. 1–3).Vitruv dagegen, der Demetrios nur an einer einzigen Stelle erwähnt, begründet
den Beinamen in einem kurzen Relativsatz mit seiner ‚Hartnäckigkeit‘: Demetrius, qui propter animi
pertinaciam Poliorcetes est appellatus.

258 V Geistige Triumphe



imachos.⁹³³ Während Kallias das Modell einer machina – einem Kran, der feindliche
Belagerungsmaschinen ergreifen und in den Mauerring setzen soll – entwirft und da-
durch zunächst zu hohem Ansehen gelangt (10,16,3), verlässt sich Diognetos, wie Vitruv
besonders hervorhebt, allein auf seine sapientia (10,16,7) und sollertia (10,16,8). Diese
geistigen Eigenschaften unterliegen zwar auf den ersten Blick der Idee des Kallias,
zahlen sich aber in der konkreten Belagerungssituation aus. Epimachos entwirft eine
kolossale Belagerungsmaschine, eine helepolis, die allein durch ihre Ausmaße von
Kallias nicht mehr überboten werden kann (10,16,4–6). Erst durch die adäquate Reak-
tion des Diognetos, der mit dem improvisierten Plan, die helepolis durch Schlamm und
Fäkalien festzusetzen, erfolgreich ist (10,16,7), kann das Gerät überwunden und die
Schlacht gewonnen werden. Die Erzählung endet schließlich mit dem Schlusssatz:⁹³⁴

Diognetus eam helepolim reduxit in urbem et in publico conlocavit et inscripsit: ‚Diognetus e manubiis
id populo dedit munus.‘

Diognetus brachte diese Helepolis in die Stadt zurück, stellte sie öffentlich aus und versah sie mit der
Inschrift: „Diognetus hat diesen Teil aus der Kriegsbeute dem Volk als Gabe geweiht.“

Eine derart herausragende Ehrung eines Architekten wird jedoch weder bei Diodor
noch bei Plutarch erwähnt.⁹³⁵ Überhaupt war eine Ehrung von Architekten auf In-
schriften, wie ein seltenes Beispiel aus republikanischer Zeit zeigt, nur selten und als
zusätzliche Information möglich, die aber keinesfalls obligatorischwar.⁹³⁶ Dagegen steht
Diognetus hier nicht nur an erster Stelle, sondern sogar als einziger Name auf der In-
schrift. Die verwendete Formulierung reduxit in urbem evoziert durch den beigefügten
Wortlaut der Inschrift einen deutlichen Bezug zur Präsentation der Kriegsbeute im
römischen Triumph undweist dem Architekten so gleichsam die Rolle des Triumphators
zu. Damit wird der sapientia auch für die militärische Praxis ein außerordentlich hoher

933 Auch bei Diodor und Plutarch werden vor allem die belagerungstechnischen Innovationen der
Schlacht hervorgehoben – Plutarch erwähnt sogar mehrere ἑλεπόλεις in Demetr. 20,4 – die ausführenden
Architekten der Geräte werden jedoch an keiner Stelle genannt. Vitruv, der die Architekten nicht nur
namentlich nennt, sondern sie zu zentralen Akteuren der Handlung macht, bedient dagegen jenen
schichtübergreifenden Modus der Historiographie, den wir bereits bei Caesar und Plinius sehr deutlich
beobachten konnten.
934 Vitr. 10,16,8.
935 Diodor erwähnt zwar in 20,100,1 die Ehrung einzelner ἄνδρες ἀγαθοί durch angemessene Geschenke
(ταῖς ἀξίαις δωρεαῖς) und Freilassungen (bei Sklaven), behält aber die großen monumentalen Ehrungen
den βασιλεῖς vor (vgl. ebd. 2–4). Plutarch beschreibt die Aneignung diverser Kriegsgeräte dagegen in
Demetr. 20,5 als Ergebnis eines ausgehandelten Friedensvertrags mit Demetrios: Ῥόδιοι δὲ […], ἐπεὶ
κατελύσαντο τὸν πόλεμον, ᾐτήσαντο τῶν μηχανῶν ἐνίας, ὅπως ὑπόμνημα τῆς ἐκείνου δυνάμεως ἅμα καὶ
τῆς ἁυτῶν ἀνδραγαθίας ἔχωσιν.
936 CIL I² 1576 = ILLRP² 559:M(arcus) Herennius M(arci) f(ilius) Gallus, Q(uintus) Veserius Q(uinti) f(ilius)
duovir(i) quinq(uennales) d(e) d(ecurionum) s(ententia) f(aciundum) c(uraverunt) eidemq(ue) prob(aver-
unt). Arcitectus Hospes Appiai servus. Die Inschrift, die neben den duumviri auch einen Sklaven als Ar-
chitekten anführt, ist einzigartig und gehört wahrscheinlich in die Zeit Caesars, vgl. Schumacher (1988)
147.

2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm 259



Rang zugesprochen. Sie lässt Diognetos nicht nur über seinen Konkurrenten Kallias
‚triumphieren‘, sondern führt im letzten Schritt auch zu einer materiellen Aneignung
der von der Gegenseite entworfenenmachinae, die nun als Monumente in das Stadtbild
integriert werden. Dadurch, dass gleichzeitig auf die Erwähnung weiterer im Kontext
des Sieges entstehenden Monumentalprojekte verzichtet wird – insbesondere das
Fehlen des Ptolemaion oder des nach Plinius d. Ä. aus dem Erlös der von Demetrios
hinterlassenen Kriegsgeräte finanzierten Kolosses von Rhodos dürfte hier ein hohes
assoziatives Potenzial entfalten –⁹³⁷, wird der Sieg und der Prozess seiner Monumen-
talisierung allein auf Diognetos übertragen. Kein Feldherr, sondern allein der archi-
tectus wird zum Eigentümer des Sieges erklärt und durch die Inschrift verewigt, die
wiederum ein Teil von Vitruvs eigener monumentalisierender Erzählung ist.

Dass Vitruv sich schließlich nicht nur in seiner Rolle als Architekt, sondern auch als
Schriftsteller den Anspruch der sapientia zuschreibt, wird dagegen in der neunten
Vorrede deutlich. Das neunte Buch beginnt mit einem Abschnitt, der die vor allem in der
griechischen Literatur geläufige Polemik gegen Athleten aufgreift und geschickt auf die
eigene literarische Arbeit in einem römischen Umfeld überträgt (9, praef. 1–3):

Nobilibus athletis […] Graecorum maiores ita magnos honores constituerunt, uti non modo in con-
ventu stantes cum palma et corona ferant laudes, sed etiam, cum revertantur in suas civitates cum
victoria, triumphantes quadrigis in moenia et in patrias invehantur e reque publica perpetua vita
constitutis vectigalibus fruantur. Cum ergo id animadvertam, admiror, quid ita non scriptoribus eidem
honores etiamque maiores sint tributi, qui infinitas utilitates aevo perpetuo omnibus gentibus prae-
stant. […] Cum ergo tanta munera ab scriptorum prudentia privatim publiceque fuerint hominibus
praeparata, non solum arbitror palmas et coronas his tribui oportere, sed etiam decerni triumphos et
inter deorum sedes eos dedicando iudicari.

Den berühmten Athleten […] haben die alten Griechen so hohe Ehren ausgesetzt, dass sie nicht nur,
wenn sie in der versammelten Menge standen, ihren Lohn mit dem Palmzweig und dem Kranz
davontrugen, sondern auch, wenn sie siegreich in ihre Städte zurückkehrten, triumphierend auf der
Quadriga in ihre Stadtmauern und Heimatstädte hineinfuhren und vom Staat eine festgesetzte
Pension auf Lebenszeit erhielten. Wenn ich das also bedenke, wundere ichmich, dass man demnach
nicht den Schriftstellern die gleichen oder noch höhere Ehrungen zugewiesen hat, die allen Völkern
auf ewig einen unendlichen Nutzen erweisen. […] Da also den Menschen von der Klugheit der
Schriftsteller so große Schätze im Privaten und Öffentlichen zur Verfügung gestellt wurden, meine
ich, dass man ihnen nicht nur Palmzweige und Kränze zuteilen, sondern auch Triumphzüge be-
schließen und ihnen durch Weihung einen Platz zwischen den Sitzen der Götter anweisen müsste.

Um die Leistungen von Athleten und Schriftstellern primär zu unterscheiden, greift
Vitruv auf den Gedanken der utilitas zurück, den er bereits am Anfang von De Archi-
tectura programmatisch auflädt⁹³⁸ und der vor allem in der Gattung der Fachliteratur
eine entscheidende Rolle einnimmt⁹³⁹. Als Grundlage dient ein Vergleich zwischen den
griechischen Athleten und den Schriftstellern, die Vitruv als scriptores und später als

937 Plin. Nat. Hist. 34,41 f.
938 Vitr. 1,3,2.
939 Vgl. Fögen (2005), ders. (2009) 126– 128, 151.

260 V Geistige Triumphe



sapientes bezeichnet, worunter, wie am Ende der Praefatio deutlich wird, nicht nur die
griechischen Philosophen, sondern ebenso römische Autoren wie Cicero und Varro
sowie die Dichter Ennius, Accius und Lukrez fallen.⁹⁴⁰ Diese scriptores bzw. sapientes
zeichnen sich nach Vitruv allesamt durch die allgemein gültige, unvergängliche aucto-
ritas ihrer Schriften aus, der von der Seite der Athleten eine hohe, aber vergängliche und
für Gesellschaft und Staat nutzlose nobilitas entgegengestellt wird. Das vor diesem
Hintergrund konstatierte Ungleichgewicht zwischen den Leistungen der Athleten und
den Preisen, die ihnen verliehen werden, wird dagegen vom Autor kritisiert und kul-
miniert schließlich in der Forderung, die Auszeichungen der Sieger, die er einmal mit
triumphantes quadrigis (9, praef. 1), einmal mit triumphos (9, praef. 3) erfasst, auf der
Basis ihrer utilitas zu vergeben.

Die Prätexte spiegeln sich an dieser Stelle recht deutlich. Die Kontrastierung ath-
letischer Leistung und geistiger Arbeit ist ein beliebter Topos der griechischen Literatur
und geht bereits auf vorsokratische Gedanken zurück, wie ein Fragment des Xeno-
phanes zeigt. Der Dichter und Philosoph führt dort eine Polemik gegen die – wie er
argumentiert – übermäßigen Ehrungen, die den Athleten verliehen werden, vor und
stellt ihnen wie Vitruv die σοφία⁹⁴¹ als das nützlichere⁹⁴² und damit ehrwürdigere
Konzept entgegen. In ähnlicher Funktion nutzt später auch Isokrates das Proöm seines
Panegyrikos, um den Ruhm athletischer Siege mit dem eigenen, mit der Nachwirkung
der Rede assoziierten Ruhm zu vergleichen. Mit dem Triumph führt Vitruv aber ein
neues Element in den Diskurs ein, das ihn einerseits, wie Soubiran (1969) bemerkt, um
die Konnotation militärischen Ruhms erweitert,⁹⁴³ vor allem aber dazu in der Lage ist,
seine Transformation in ein römisches Umfeld zu leisten. Dabei lässt sich bereits durch
die lockere Verwendung des Triumphbegriffs, der speziell auf die Siegerehrungen der
Griechen angewandt wird, eine gewisse Abstraktion des Triumphs von seiner rituellen
Praxis erkennen. Der Triumph wird aus dem militärischen Sektor entnommen und in
einem neuen, literarischen Kontext verwendet, wo er auf den semantischen Gehalt
einer besonderen Ehrung reduziert wird, die nicht exklusiv für einen Sieg, sondern auch
auf anderen Gebieten für eine Leistung beansprucht werden kann. Ausschlaggebend ist
nur, dass diese das Kriterium der utilitas erfüllt. Der Begriff ist an dieser Stelle also nicht
als reine ‚Zweckmäßigkeit‘ zu verstehen – ein solches Verständnis von Nutzen hatte

940 Vitr. 9, praef. 17. Im Aufzählen der Namen, das analog in der 7.Vorrede zum Einsatz kommt, lässt sich
wieder ein ähnlich triumphaler Gestus wie bei Plinius erkennen, vgl. dazu ausführlich Novara (2005) 80–

109.
941 Vitruv verweist auf dasselbe Konzept, wenn er äquivalent in 9, praef. 15 den auch von Cicero für die
Rhetorik gebrauchten Begriff der sapientia verwendet.
942 Xenophanes stellt den Nutzen der σοφία unmittelbar in Relation mit den konkreten Auswirkungen
auf die πόλις, die erst durch sie ἐν εὐνομίῃ geraten könne. Die Rolle des Vergnügens (χάρμα) wird in
Xenophan. DK 21 B 2 zwar ebenfalls als eigenständiger Faktor der σοφία hervorgehoben, ist aber, wie aus
dem begründenden Charakter des letzten Verses hervorgeht, sehr eng mit ihrem politischen Nutzen
verbunden: οὐ γὰρ πιαίνει ταῦτα μυχοὺς πόλεως.
943 Soubiran (1969) 44: „Mais il introduit un élément disparate dans l’opposition athlètes/penseurs qui
domine depuis le début, quisqu’il fait intervenir une récompense essentiellement militaire“.

2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm 261



Cicero bereits unter dem Begriff des prodesse im Kontext der Feldherrenkritik de-
monstriert –⁹⁴⁴, sondern scheint vor allem dadurch, dass er hier eng mit der auctoritas
verbunden ist, durchaus mit Ciceros Konzept der dignitas vergleichbar zu sein. Der
Begriff der utilitaswird vor allem verwendet, um im Kontrast zur kurzfristigen nobilitas
der Athleten, einen ewigen, unvergänglichen Nutzen zu betonen. Der Gedanke wird in 9,
praef. 16 wieder aufgegriffen, schließt dort aber mit einer etwas anderen Pointe:

Cum vero neque moribus neque institutis scriptorum praestantibus tribuantur honores, ipsae [autem]
per se mentes aeris altiora prospicientes memoriarum gradibus ad caelum elatae aevo inmortali non
modo sententias sed etiam figuras eorum posteris cogunt esse notas.

Doch obwohlweder durch Bräuche noch Gesetze herausragenden Schriftstellern Ehrungen zugeteilt
werden, steigt ihr Geist selbst, der auf das Höhere gerichtet ist, eigenständig auf den Stufen des
Gedächtnisses in den Himmel auf und sorgt dafür, dass die Nachwelt nicht nur ihre Gedanken,
sondern auch ihr Aussehen kennt.

Die Polemik gegen die Athleten und die Forderung, dass die sapientes auf Basis ihrer
auctoritas die höheren Ehrungen erhalten sollten, wird am Ende der Vorrede nun da-
durch relativiert, dass Vitruv ihnen durch ihre Schriften per se Unsterblichkeit zu-
schreibt.⁹⁴⁵ Eine dauerhafte Monumentalisierung, die zunächst mit den Begriffen
coronae und triumphi assoziiert wird, wird offenbar nicht – wie man zu Beginn der
Praefatio noch erwarten könnte – als exklusive und inhärente Qualität dieser Ehrungen
präsentiert, sondern vollständig von der selbsterhöhenden Wirkung literarischer
Schriften übertroffen. Durch die Verortung der Kritik im griechischen Raum wird zwar
eine gewisse Distanz zum echten Triumphritual gewahrt; dennoch führt Vitruv einen
Wert literarischen und wissenschaftlichen Arbeitens vor, der diesem als materielle
Auszeichnung prinzipiell überlegen ist.⁹⁴⁶ Die Literatur erscheint nicht nur als Mittel
der Ehrung und Monumentalisierung fremder Taten, sondern auch als Mittel zur
Selbstmonumentalisierung: als eine wahrhaftige Alternative, der eigenen schriftstelle-
rischen Leistung ein ewiges Denkmal zu setzen.⁹⁴⁷

944 Obwohl die Argumentation beider Autoren ähnlich ist, scheinen sie sich in ihrer Auffassung von
utilitas zu unterscheiden. Dass Vitruv seinen utilitas-Begriff mit einem hohen Anspruch an den Künstler
verbindet, zeigt sich u. a. in 6, praef. 4–7 und den nicht weniger umfangreichen Anforderungen an den
Architekten, die er in 1,1,1 formuliert.
945 Die Formulierung mentes aeris altiora prospicientes in praef. 16 kann als Verweis auf Ciceros Som-
nium Scipionis verstanden werden, vgl. Soubiran (1969) 67.
946 Eine ähnliche Abkehr von materiellen Ehrungen zugunsten eines durch Literatur hervorgebrachten
immateriellen und dauerhaften Ruhms findet sich bereits in Isokrates’ Verarbeitung des Motivs, der im
Proöm des Panegyrikos den Ruhm, den seine Rede hervorbringen soll (Isokr. or. 4,3: τὴν δόξαν τὴν ἀπ’
αὐτοῦ τοῦ λόγου γενησομένην) explizit als ἆθλον bezeichnet und ihn zur eigenständigen Qualität bzw.
zum Anlass der Rede stilisiert.
947 Die Dauerhaftigkeit von Literatur und monumentalen Bauwerken ist ein vor allem in der Dichtung
gängiger Topos, am bekanntesten freilich in Hor. carm. 3,30: exegi monumentum aere perennius […].

262 V Geistige Triumphe



2.3 Augustus, der Meisterarchitekt? Die Rolle des Kaisers in der ersten Vorrede

Der Begriff triumphus wurde in den untersuchten Beispielen mit einer zeitlichen und
räumlichen Distanz in einem historischen Griechenland gespiegelt und so in eine lange
und erweiterbare Kette äußerlicher Ehrungen eingereiht, die in der rhetorischen Tra-
dition, literarische undwissenschaftliche Leistungen aufzuwerten, vom Autor abgelehnt
und verworfen werden. Durch diese Verfremdung wirkt die Metapher zugleich jedoch
unvollständig; es findet keine Auseinandersetzung mit der aktuellen politischen Lage,
insbesondere der Triumphsituation unter Augustus statt. Vor diesem Hintergrund ist
zuletzt die Frage zu stellen, welche Bedeutung dem Triumph in seiner augusteischen
Ausprägung – eine Dimension, die in den bisherigen Textstellen offenbar ausgeblendet
wird – zugemessen wird und in welchem Verhältnis er zur Konzeption des Textes steht.
Dafür ist ein Blick auf den einzigen Textteil, der sich eindeutig der augusteischen Zeit
zuordnen lässt, das berühmte Proöm im ersten Buch, einer näheren Betrachtung zu
unterziehen. Hier führt die Betrachtung von Triumph zu einem grundsätzlich anderen
Ergebnis, denn während Vitruv in 9, praef. 1– 18 ausschließlich die Siege im sportlichen
Agon abgrenzt, wird eine Parallelisierung von militärischer Expansion und Baupolitik
hier geradezu angestrebt. Diese Konzeption lässt sich zunächst darin erkennen, dass die
pax Augusta überhaupt als notwendige Voraussetzung für eine Beschäftigung mit der
Architektur inszeniert wird. Die Eroberungen unter Augustus und die damit verbun-
dene Ausdehnung des imperialen Raumes werden gleich zu Beginn des Proöms mit dem
augusteischen Bauprogramm enggeführt (1, praef. 1–2):

Cum divina tua mens et numen, imperator Caesar, imperio potiretur orbis terrarum invictaque virtute
cunctis hostibus stratis triumpho victoriaque tua cives gloriarentur et gentes omnes subactae tuum
spectarent nutum populusque Romanus et senatus liberatus timore amplissimis tuis cogitationibus
consiliisque gubernaretur, non audebam, tantis occupationibus, de architectura scripta et magnis
cogitationibus explicata edere, metuens, ne non apto tempore interpellans subirem tui animi offen-
sionem. Cum vero adtenderem te non solum de vita communi omnium curam publicaeque rei con-
stitutione habere, sed etiam de opportunitate publicorum aedificiorum, ut civitas per te non solum
provinciis esset aucta, verum etiam ut maiestas imperii publicorum aedificiorum egregias haberet
auctoritates […].

Als dein göttlicher Geist, Imperator Caesar, sich der Herrschaft über den Erdkreis bemächtigte und
die Bürger, nachdem du alle Feinde durch deine unbesiegte Tapferkeit niedergestreckt hattest, stolz
auf deinen Triumph und Sieg waren, und alle Völker in Unterwerfung dein Geheiß abwarteten und
das römische Volk und der Senat, von Furcht befreit, von deinen sehr bedeutenden Überlegungen
und Einsichten gelenkt wurden, wagte ich es nicht, bei so vielen Beschäftigungen meine mit langen
Überlegungen entwickelten Schriften über Architektur herauszugeben, da ich fürchtete, dass ich,
wenn ich zu einem ungeeigneten Zeitpunkt störe, Anstoß bei dir errege. Als ich aber bemerkte, dass
du deine Aufmerksamkeit nicht nur auf das Gemeinwohl aller und die Verfassung des Staates,
sondern auch auf die Vorteilhaftigkeit öffentlicher Gebäude richtetest, damit die Bürgerschaft durch
dich nicht nur an Provinzen vergrößert wäre, sondern das Ansehen des Imperiums auch über das
besondere Ansehen öffentlicher Gebäude verfüge […].

2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm 263



Mit dieser Forderung inszeniert Vitruv einen ideologischen Zusammenhang zwischen der
Veröffentlichung seiner Lehrschrift über Architektur und der Ausdehnung des Imperium
Romanum, indem er seinem Fachtext zuerst die außenpolitischen und militärischen Er-
folge des Augustus voranstellt. Obwohl diese selbst die Publikation der Schrift nicht be-
gründen bzw. ihr zunächst sogar zu widersprechen scheinen (non apto tempore inter-
pellans), werden die daraus resultierenden und in der ganzen Stadt wahrnehmbaren
Veränderungen im Zuge der augusteischen Bauprogrammatik als geeigneter Anlass ihrer
Veröffentlichung markiert.⁹⁴⁸ Diese Einordnung lässt sich jedoch weniger aus dem Inhalt
des Textes begründen. Sie ist weder im Sinne einer durchgängig augusteischen Ausrich-
tung des Fachtexts oder einer verstärkten Orientierung an monumentalen Bauformen zu
verstehen⁹⁴⁹ – dieser Teil fällt inDe Architectura erstaunlicherweise ziemlich gering aus –,
noch als stilistisches Ideal – in der fünften Vorrede wird die amplitudo zugunsten der
brevitas abgelehnt – ⁹⁵⁰, stattdessen scheint mit pro amplitudine rerum gestarum auch ein
hoher qualitativer Anspruch formuliert zu werden, der sich im eigenen Werk wider-
spiegeln soll. In welchem Umfang dieser Anspruch das Programm des gesamten Texts
bestimmt, wird konkreter, wenn man zusätzlich Vitruvs Aussagen in den anderen Vor-
reden berücksichtigt. Dort unterscheidet Vitruv fortwährend zwischen erstrebenswerten
und abzulehnenden Wegen des Ruhmerwerbs und erklärt, welche der genannten Qua-
litäten er auch für die eigene Arbeit in Anspruch nimmt: Zu den abgelehnten Methoden
gehören körperliches Aussehen (statura), das durch sein hohes Alter nicht mehr zu er-
reichen sei,⁹⁵¹ und öffentliches Umwerben (ambitio), was er für die verwerflichste aller
Methoden hält und bestenfalls den Stümpern seines Fachs zugesteht⁹⁵². Als Qualitäten des
literarischen Texts werden stattdessen seine Systematik (perfectam ordinem)⁹⁵³, sein
vollständiger und enzyklopädischer Charakter (corpus architecturae)⁹⁵⁴ und sein inno-
vativer Anspruch (institutiones novas)⁹⁵⁵ festgehalten. Der Text enthalte somit nicht nur
sämtliche Lehren der Baukunst (aperui omnes disciplinae rationes)⁹⁵⁶, sondern sei auch
die erste systematische Abhandlung einer umfassenden Architekturtheorie, die sämtliche
Lehren griechischer Schriften auch einem römischen Publikum bzw. der ganzen Welt
(omnibus gentibus in 6, praef. 7) zugänglich mache. Die territoriale Expansion des princeps
und die kulturell-geistige Aneignung Vitruvs in der Auseinandersetzungmit Griechenland

948 Zur Spiegelung augusteischer Leitkonzepte in Vitruvs erster Vorrrede vgl. Ramage (1987) 63.
949 Wiseman (2014) 44 vermutet hier eine Anspielung auf den Apollontempel auf dem Palatin und das
vestibulum des Augustus, die beide mit spolia geschmückt waren.
950 Die bloße Länge des Werks (amplitudo) könne den Ruhm nicht vergrößern, da der zugrunde lie-
gende Stoff im Gegensatz zu Historiographie und Dichtung, die schon durch ihren Unterhaltungswert
eine umfassendere Darstellung ermöglichen, nur für eine kurze Darstellung (brevitas) geeignet sei vgl.
Vitr. 5, praef.
951 Vgl. Vitr. 2, praef.
952 Vgl. Vitr. 3, praef.
953 Vgl. Vitr. 6, praef. 1.
954 Vgl. Vitr. 6, praef. 7.
955 Vgl. Vitr. 7, praef. 10.
956 Vgl. Vitr. 1, praef. 3.

264 V Geistige Triumphe



erscheinen vor diesem Hintergrund als untrennbar miteinander verbunden. Denn der
Bildungsanspruchwird im Proöm nicht ausschließlich auf den Autor übertragen, sondern
zugleich auch auf die Person des Kaisers projiziert (1, praef. 3):

conscripsi praescriptiones terminatas, ut eas adtendens et ante facta et futura qualia sint opera, per te
posses nota habere.

Ich habe festgesetzte Vorschriften niedergeschrieben, damit dir unter ihrer Beachtung sowohl einst
geschaffene als auch zukünftige Bauwerke bekannt sein können.

Das von Vitruv gesammelte und verfügbar gemachte Wissen über Architektur wird Au-
gustus in der Form von praescriptiones terminatae präsentiert und somit als ein abge-
schlossenes und geradezu verbindliches Regularium im Horizont der augusteischen
Bauvorhaben präsentiert. Die formale Gestaltung als private Widmung an den princeps
erweist sich an dieser Stelle als ein geschickter Gestus der Selbstinszenierung. Die For-
mulierung nota habere hat zunächst eine informierende Bedeutung und lässt sich mit
‚bekannt sein‘ übersetzen. Vitruv geht hier aber einen Schritt weiter und betont den di-
daktischen Charakter und die wirklichkeitsgestaltende Wirkung seines Textes, wenn er
sagt, dass nicht nur die Bauwerke der Vergangenheit, sondern auch die der Zukunft durch
die Lektüre verfügbar gemacht werden sollen (et ante facta et futura qualia sit opera).
Dabei tritt der Kaiser tritt nicht als passiver Rezipient in Erscheinung, sondern als ein
aktiver Leser, der in der Lage ist, die von Vitruv niedergeschriebenen Vorschriften zu
beachten und auszuführen (adtendens). Obwohl Augustus nicht alle seine Bauvorhaben
eigenständig leitet und beurteilt, impliziert dieWidmung Vitruvs, dass der Kaiser selbst in
Fragen der Architektur als Fachmann und Experte auftreten kann. Mit dieser Konstruk-
tion eines idealen Lesers wird, ähnlich wie zuvor in der Naturalis Historia, ein breiter
Bildungshorizont aufgespannt. Dass die Architektur keine einfache Disziplin darstellt,
sondern ein umfangreiches Wissen in allen wissenschaftlichen Zweigen erfordert, führt
Vitruv kurz darauf in 1,1 aus, wenn er sein enzyklopädisches Bildungskonzept und die
damit verbundenen hohen Anforderungen an den Architekten vorstellt. Zentral seien
neben den festen rationes der Vorschriften auch hier Eigenschaftenwie sapientia, eruditio
und studium.⁹⁵⁷ Somit wird die Legitimation des Texts nicht nur formal aus der impe-
rialen Ausdehnung begründet, sondern gleichzeitig auch als Teil eines in augusteischer
Zeit aufblühenden und in allen Bereichen präsenten Bildungswesens gekennzeichnet.⁹⁵⁸

Der Text diskursiviert den militärischen Sieg und den Triumphzug also in doppelter
Weise, indem er in verschiedenen Aspekten entweder Ablehnung oder Annäherung
inszeniert. Bis zu einem gewissen Grad lässt sich dieses Spannungsverhältnis auf die
doppelte Rollenkonstruktion Vitruvs zurückführen, der sich einerseits wie Cicero als
gebildeter Literat inszeniert, der scharfe Kritik an der Vergabe von äußerlichen Eh-

957 Vgl. Vitr. 1,1.
958 Vgl. auch das Ende des zehnten Buchs (10,16,12), in dem die von Vitruv getroffene Auswahl explizit
aus einem Nutzen für Kriegs- und Friedenszeiten begründet wird: Quas potui de machinis expedire ra-
tiones pacis bellique temporibus et utilissimas putavi, in hoc volumine perfeci.

2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm 265



rungen übt, andererseits aber auch in seiner Funktion als praefectus fabrum und ar-
chitectus aktiv am römischen Imperialismus partizipiert hat und diesen Beitrag na-
türlich auch prominent in der an Augustus gerichteten Praefatio hervorhebt. Auch diese
Unterscheidung vollzieht sich allerdings nicht ohne eine integrative Dimension. Denn es
sind insbesondere die geistigen Qualitäten von consilium, sollertia und ratio, die, wie wir
gesehen haben, sowohl in der ersten Vorrede als auch in den Belagerungssequenzen am
Ende des zehnten Buchs als wesentliche Faktoren römischer Sieghaftigkeit vorgestellt
werden, und selbst die Athleten- und Triumphpolemik soll die Literatur ja nicht von
einer praktischen utilitas abgrenzen, sondern diese gerade unter Beweis stellen. Vor
diesem Hintergrund lassen sich folgende Charakterisierungsmuster festhalten:

Tab. 9: Verwendung und Evaluierung von triumphus in De Architectura.

Geistige Qualitäten⁹⁵⁹ utilitas Gebrauch von triumphus

scriptores + prudentia, sapientia, doctrina (9,
praef.)

+ (9,
praef.)

als Auszeichnung: Autoren verdienen triumphi auf-
grund ihrer unvergänglichen auctoritas und dignitas
(9, praef.)

athleti/ in-
docti⁹⁶⁰

- - (9,
praef.)

als (einmalige) Auszeichnung: triumphi verleihen
nur kurzfristige nobilitas (9, praef.)

architecti/
artifices⁹⁶¹

+ scientia, eruditio, studium (1,1),
sapientia, sollertia, consilium
(10,16)

+
(10,16,1)

als dauerhafte Sieghaftigkeit: architecti können
aeterni triumphi statt unus triumphus erzeugen
(1,5 f.)

princeps + consilium (1, praef. 1), virtus (1,
praef. 1.),

?⁹⁶² als dauerhafte Sieghaftigkeit und Friedensgarantie:
cunctis hostibus stratis triumpho victoriaque […] gen-
tes omnes subactae (1, praef. 1)

Die tabellarische Aufstellung zeigt, dass die unterschiedliche Wertung des Triumphs bei
Vitruv nicht so sehr an den Vergleich militärischer und geistiger Leistung gebunden ist
wie an die Unterscheidung von einzelnem Erfolg und dauerhafter Sieghaftigkeit. Dies
verleiht dem Triumphdiskurs eine andere Dimension als bei Cicero und lässt an die
Argumentation des Schein-Triumph-Motivs erinnern. Anstelle der Quantifizierung von
Leistung (gegenüber einer nicht weiter quantifizierbaren utilitas) wird der Aspekt des
Nutzens immanent an die Monumentalisierungs- und Kommemorationsfunktion geis-
tig-künstlerischer Produkte gekoppelt und zum vorrangigen Distinktionsfaktor gegen-

959 Die unterstrichenen Eigenschaften erscheinen zusätzlich explizit als militärische Qualifizierungen.
960 In Vitr. 3, praef.wird der artifex von den indocti abgegrenzt, also denjenigen Architekten, die über die
jeweiligen geistigen Qualitäten nicht verfügen. Diese erhalten zwar durch ihre ambitio mehr Aufträge,
erfahren aber wie die Athleten ebenfalls nur eine kurzfristige nobilitas.
961 s. o.
962 Verweis auf Nutzen durch opportunitate publicorum aedificiorum (Vitr. 1, praef. 2). Implizit wird aber
auch ein Nutzen der praescriptiones terminatae formuliert, da diese den princeps bei diesen Bauvor-
haben erst zum Fachmann werden lassen (1, praef. 3).

266 V Geistige Triumphe



über der äußerlichen und vergänglichen nobilitas äußerlicher ‚Schein-Triumphe‘ erho-
ben. Um den Anforderungen, die das neue Konzept des triumphus aeternus mit sich
bringt, gerecht zu werden, erscheinen die traditionellen Formen des Triumphzugs, auch
wenn dies zunächst nur vorsichtig im griechischen Raum verhandelt wird, hinfällig und
veraltet; weitaus nützlicher können dagegen die Bereiche erscheinen, die durch die
Metapher strukturiert werden: Architektur und Literatur. Komplementär dazu er-
scheint nur ein triumphator aeternus, also ein Sieger, dessen Leistung von Dauer ist, als
ein wahrer Triumphator. Die ideale Figur, die dies verkörpern soll, ist natürlich der im
Proöm angesprochene princeps, der bereits zu Beginn des Proöms als eine Figur vor-
gestellt wird, die alle äußeren Bedrohungen beseitigt hat und dauerhaften Frieden ga-
rantieren kann. Konzeptionell spiegelt sich die Idee der dauerhaften Sieghaftigkeit aber
auch in der Selbstdarstellung Vitruvs, der sich genau in diesem Punkt durch seine Zu-
satzqualifikation als Verfasser von praescriptiones terminatae von seinen zeitgenössi-
schen Konkurrenten, die durch ambitio lediglich zu kurzfristigem Ruhm gelangen
würden, abzugrenzen versucht, aber auch – und hier zeigt sich der spätrepublikanische
Einfluss – von einer militärisch dominierten Erinnerungskultur, in deren Zentrum
konzeptuell immer noch der Triumph steht.

Auch vor dem Hintergrund der augusteischen Realität des Triumphes, in der dieser
immer mehr zur Projektionsfläche einer allgemeinen Sieghaftigkeit stilisiert wird, lässt
sich eine Integration in den zeitgenössischen politischen Diskurs beobachten, indem
Architektur und imperialistische Ausdehnung in 1, praef. 1 parallel betrachtet werden
und letztlich in der Figur des Kaisers, der zum ultimativen Sieger und Gelehrten stilisiert
wird, zur Vollendung gelangen. Durch die so inszenierte gemeinsameWertebasis, in der
sowohl geistige Qualitäten als auch praktische utilitas ihren Platz finden, rücken Autor
und princeps sichtbar zusammen; nicht nur innerhalb der im Text inszenierten pane-
gyrischen Situation, sondern auch vor dem konkreten Hintergrund eines dauerhaften
und globalen Siegeskonzepts, das sich unter Augustus vielfältig in Rom etabliert hatte: in
den vergrößerten Provinzen des römischen Imperiums, in der monumentalen Er-
neuerung des römischen Stadtbilds⁹⁶³ und schließlich auch in einem aufblühenden Li-
teratur- und Bildungswesen⁹⁶⁴.

3 Die Laus Pisonis – Militärische virtus in Zeiten des Friedens

3.1 Frieden, Fest und Spiele – Die frühe Kaiserzeit als Kultur des spectaculum

Ein sehr ungewöhnliches Dokument, das schließlich als Resultat und Zuspitzung der
bisher festgehaltenen Entwicklungen verstanden werden kann, stellt die sog. Laus
Pisonis dar. Der nicht exakt datierbare Text ist in der Mitte des 1. Jh. entstanden. Sowohl

963 Vgl. Levick (2010) 253–256, Hölscher (2019) 259–284.
964 Vgl. Levick (2010) 251–280.

3 Die Laus Pisonis – Militärische virtus in Zeiten des Friedens 267



der anonyme Panegyriker als auch der angesprochene Piso sind aus dem Text heraus
nicht eindeutig zu identifizieren, obwohl für die Identifikation mit dem an der nero-
nischen Verschwörung beteiligten Gaius Calpurnius Piso einige berechtigte Gründe
genannt wurden und der Text daher in die neronische Zeit datiert wurde.⁹⁶⁵ Im Fol-
genden möchte ich diese Datierung zugrundelegen und den Text so im Horizont einer
aristokratischen Kultur betrachten, in der sich die Tendenzen, die bereits bei Cicero und
Vitruv zu beobachten waren, weiter verschärft und entwickelt haben. Die kaiserzeitli-
che Entwicklung fand vor allem in der politischen Umstrukturierung Ausdruck, welche
die Möglichkeiten, auch abseits von militärischer und politischer Karriere im otium zu
Ruhm zu gelangen, weiter ausdifferenzierte, diese mit zunehmender Präsenz in den
öffentlichen Raum integrierte und ihnen innerhalb der senatorischen Elite eine grö-
ßeren Akzeptanz ermöglichte. Dabei handelte es sich keineswegs um die spontane
Entwicklung eines völlig neuen Alternativsystems, welches die traditionellen Karrie-
rewege infrage stellte oder ablöste. Das durch militärische und politische Leistungen
erworbene Prestige bildete auch mit dem einsetzenden Bildungswesen und der Mono-
polisierung des Triumphzugs durch den Kaiser immer noch einen zentralen Bestandteil
des senatorischen Denkens und blieb in der öffentlichen Repräsentation erhalten; ge-
rade die politischen Laufbahnen wurden vielleicht sogar dadurch noch attraktiver, dass
nun der gesamte cursus honorum auf Ehreninschriften, insbesondere im Zusammen-
hang mit der Vergabe der ornamenta triumphalia und der Verewigung auf dem Au-
gustusforum, angeführt wurde.⁹⁶⁶ Schon in den Anfängen der Kaiserzeit vollzog sich
eine flächendeckende Integration der republikanischen Bildungskultur in das römische
Stadtbild und den öffentlichen Lebensraum: Bibliotheken (in lateinischer und griechi-
scher Sprache) wurden eingerichtet, das Deklamations- und Rezitationswesen gewann
durch die Einrichtung und Förderung von Dichterzirkeln zunehmend an Bedeutung und
Agone verschiedener Art wurden nach griechischem Vorbild⁹⁶⁷ verstärkt auch im rö-
mischen Kulturraum abgehalten. Im Zuge dieser Institutionalisierung von gymnischer
und musischer Bildung gewannen vermehrt auch wissenschaftliche Disziplinen wie die
Rhetorik, die Dichtung oder die Philosophie an Bedeutung für die Selbstinszenierung
der nobiles. Das Präsentieren von Bildungswissen in der Öffentlichkeit sowie die eigene
Lebensführung verbunden mit dem Handeln nach philosophischen Werten und Nor-
men – Dinge, die ausschließlich der privaten Repräsentation im otium zugeordnet wa-
ren – entwickelten sich immer mehr zu eigenständigen Kategorien, in denen soziales
Prestige verdient und öffentlich präsentiert werden konnte. Obwohl diese zivilen
Handlungsfelder teilweise anderen Regeln folgten als die traditionellen militärischen
und politischen Karrierewege und nicht immer unumstritten waren – ein besonders

965 Vgl. Leppin (1992) 222, Anm. 4., Stein-Hölkeskamp (2003) 327.
966 Vgl. Eck (2005).
967 In der griechischen Kultur unterschied man zwischen athletischen Agonen (γυμνικοί), musischen
Agonen (μουσικοί) und hippischen Agonen, d. h. Pferde-/Wagenrennen (ἱππικοί), vgl. Reinmuth (1964)
135– 140. Sie hatten traditionell keinen militärischen Nutzen (vgl. Flaig [2010] 357) und waren daher ge-
rade aus römischer Sicht nicht völlig unproblematisch.

268 V Geistige Triumphe



kontroverses Feld stellte weiterhin der Konsum von Luxusgütern dar, der vor allem von
den Stoikern verurteilt wurde –⁹⁶⁸, bildete sich in der Kaiserzeit ein Umfeld heraus, in
dem die Praktiken des otium und des negotium viel leichter miteinander vereinbar
waren, als es noch in der späten Republik der Fall war.⁹⁶⁹ So entwickelte sich auch in-
nerhalb der traditionellen Repräsentationsmuster der Nobilität ein neuer und von der
militärisch und politisch geprägten memoria der Republik losgelöster Variationsreich-
tum, sodass auch an den öffentlichen Denkmälern, wie vor allem die Fälle der flavischen
Zeit zeigen, Möglichkeiten entstanden, Leistungen ganz unterschiedlicher Bereiche zu
kommemorieren und sie sogar gelegentlich zur Kompensation fehlender militärischer
Tätigkeit anzuführen.⁹⁷⁰ So beschreibt etwa der jüngere Plinius in epist. 2,7, wie dem jung
verstorbenen Aristokraten Cottius als Trost für seinen frühen Tod eine Ehrenstatue
zugestanden worden sei. Damit setzt Plinius, wie Egelhaaf-Gaiser (2006a) bemerkt, ei-
nerseits den herausragenden militärischen Erfolgen des Vaters, die er erwähnt, ein li-
terarisches Denkmal.⁹⁷¹ Äquivalent versucht Plinius aber auch, die fehlende militäri-
sche Erfahrung des Cottius, die er zu Beginn des Briefs bemängelt, zugleich literarisch zu
kompensieren, indem er selbst dessen im zivilen Bereich gezeigte Tugenden wie san-
ctitas, gravitas und auctoritas lobt.⁹⁷² Ein besonders interessantes Monument stellt aus
ähnlichen Gründen das Grabmal des Q. Sulpicius Maximus⁹⁷³ dar. Wie bei Cottius

968 Die Ostentation und der Konsum von Luxusgütern etablierte sich schon ab der späten Republik als
ein Feld, das durchaus zur Selbstdarstellung geeignet war. Diese Variante des Prestigeerwerbs war jedoch
sowohl in der späten Republik als auch in der Kaiserzeit immer wieder scharfer Kritik ausgesetzt, vgl.
Klingenberg (2019) 215–218, Lundgreen (2019), Stein-Hölkeskamp (2019) 176– 178.
969 Vgl. Beagon (1992) 7 f.
970 Stein-Hölkeskamp (2019) 185 f. äußert sich dagegen eher kritisch gegenüber dem repräsentativen
Status dieser Leistungsfelder: „Erfolge in der Konkurrenz um die kostspieligsten und exklusivsten Lu-
xusgüter, Triumphe in den Zirkeln der Literaten, Rezitationen und Deklamationen, die einem immer
exklusiver werdenden Publikum präsentiert wurden, dessen Zusammensetzung hochgradig kontingent
und auf keinen Fall repräsentativ war, sicherten dem Einzelnen nun zwar Prestige und Prominenz
jenseits von cursus und Karriere. Doch die Leistungen schlugen sich weder in den tituli der imagines in
den Atrien der adligen Häuser noch in Inschriften auf den Grabmälern und Ehrendokumenten nieder. Sie
waren weder zählbar noch hierarchisierbar und schufen damit eigene stets volatile Rangordnungen“.
Gewiss folgten die zivilen, dem otium entsprungenen Tätigkeiten eigenen Regeln undwurden auch in der
Kaiserzeit nicht ohne Weiteres den traditionellen Karrieren gleichgesetzt, dennoch zeigt die Kommu-
nikation über Leistungen ein deutlich breiter gestreutes Bild auf, vgl. Krasser (2011a). Dass in den ‚neuen‘
Bereichen der Repräsentation durchaus bekannte Strukturmuster der Zählbarkeit und Hierarchisierung
übernommen wurden, hat insbesondere das Beispiel der Naturalis Historia gezeigt, in der nicht nur die
von Plinius erarbeitete Wissensbestände stolz mit konkreten Zahlen präsentiert wurden (Kapitel IV.2.1.2),
sondern auch im Vergleich der miracula mundi ein – wenngleich negativ konnotiertes – Konkurrenz-
modell der luxuria vorgeführt wurde (vgl. Kapitel IV.2.3.2). Auch die Reduktion von sozialem Prestige auf
die materielle Ebene der Inschriften und imagines scheint vor dem Hintergrund des literarischen
Nachwirkens berühmter Persönlichkeiten wie Cicero oder Varro etwas zu kurz gegriffen.
971 Vgl. Egelhaaf-Gaiser (2006a) 128.
972 Plin. min. epist. 2,7,4.
973 Zum Auffindungskontext und zur Beschaffenheit des Grabmals vgl. Döpp (1996) 99– 103, zum Inhalt
des Gedichts vgl. ebd. 104– 114.

3 Die Laus Pisonis – Militärische virtus in Zeiten des Friedens 269



handelte es sich auch hierbei um einen jungen Mann, der aufgrund seines frühen Todes
keinerlei militärische oder politische Auszeichnungen aufweisen konnte. Stattdessen
wird auf dem Grabmonument allein das poetische Talent des verstorbenen Familien-
mitglieds in den Vordergrund gestellt: Da der Junge nach den Angaben der lateinischen
Grabinschrift beim dritten Agon Capitolinus – einem von Domitian eingerichteten
Wettbewerb, der gymnische, hippische und musische Wettkämpfe beinhaltete – an
Erschöpfung gestorben sei, aber mit seiner Dichtung das Wohlwollen des Publikums
gewonnen habe (cum honore discessit), wird er mit einer Pergamentrolle dargestellt. An
der unteren Seite des Monuments befinden sich die Grabinschrift sowie zwei Epi-
gramme, welche die poetischen Fähigkeiten des Verstorbenen aufführen. Auf der linken
und rechten Seite wird die Darstellung des Sulpicius Maximus dagegen von seinen im
Agon rezitierten Versen eingerahmt. Die Integration der Verse auf dem Grabdenkmal
kann als Verewigung der poetischen Leistung verstanden werden und verleiht dem
Monument zugleich eine performative Dimension, sodass sich ein potenzieller Be-
trachter gewissermaßen in einer dauerhaften Live-Aufführung von der Dichtkunst des
Sulpicius Maximus überzeugen konnte.

Im Hintergrund dieser Ausprägung und Anerkennung ziviler Tätigkeitsfelder stand
aber zweifellos das öffentliche Handeln des Kaisers. Auch wenn gewiss nicht alle Be-
schäftigungen und Vorlieben des Kaisers mit kulturellen Trends in Verbindung standen,
so ist der Kaiser als einflussreiche Größe bei Fragen darüber, wie man sich in der Öf-
fentlichkeit präsentieren konnte, nicht wegzudenken. Wir konnten diese legitimatori-
sche Funktion der Kaiserfigur zum Beispiel im letzten Kapitel am Beispiel des Vitruv-
Proöms erkennen, in dem die Projektion von Bildungskonzepten auf die Person des
Kaisers bereits unter Augustus als effektive Strategie für die Inszenierung literarischer
Arbeit eingesetzt wurde. Ebenso hat Plinius’ Widmung der Naturalis Historia an den
Kaiser Titus vergleichbare Strategien aufgezeigt, um durch die Anerkennung des Kaisers
qualifikatorische Maßstäbe für die Inhalte des Texts zu setzen. Doch sogar in unge-
wöhnlichen Zusammenhängen konnte das Handeln des Kaisers als Vorbild dienen. So
habe Claudius nach Sueton sich nicht nur leidenschaftlich in den artes liberales ver-
sucht,⁹⁷⁴ sondern auch dasWürfelspiel, dem er leidenschaftlich ergeben gewesen sei, als
eine ars betrachtet und sogar ein Buch über sie in Umlauf gebracht.⁹⁷⁵ Über die Re-
zeption dieses Buchs ist zwar wenig bekannt, und den einzigen weiteren Kommentar zu
Claudius’ Würfelspiel erhalten wir durch die nachträgliche (und natürlich negative)
Reaktion Senecas in der Apocolocyntosis. Die Veröffentlichung eines solchen Buchs, das
„als bemerkenswerter Versuch, dem Spielen mit Würfeln zu einem gewissen Ansehen
zu verhelfen, betrachtet werden kann“⁹⁷⁶, lässt hier nur erahnen, wie weit ein Kaiser
gehen konnte.Vor diesem Hintergrund erscheint auch der Kontext der neronischen Zeit
als ein attraktiver Entstehungskontext für einen Text wie die Laus Pisonis: einer Zeit, in

974 Vgl. Suet. Claud. 3,1.
975 Vgl. Suet. Claud. 33,2.
976 Schädler (1994) 60.

270 V Geistige Triumphe



der die Dichtkunst durch den Kaiser selbst ausgeübt und durch die Einrichtung von
Agonen nach griechischem Vorbild, den Neronia, gefördert wurde, aber auch die Aus-
zeichnung der ornamenta triumphalia, wie Sueton berichtet, wohl reichlich und ohne
militärische Vorleistungen vergeben wurden.⁹⁷⁷

Die Laus Pisonis stellt insofern unter den anderen Texten der julisch-claudischen
Zeit ein einzigartiges Beispiel dar.Vergleichbare panegyrische Texte wie die sog. laudes
Messallae aus dem Corpus Tibullianum verzichteten, wie Leppin (1992) gezeigt hat, selbst
wenn sie zivile Leistungen erwähnen, niemals ganz darauf, vorhandene militärische
Ehrungen und Triumphe aufzuführen. Ein vergleichbarer Fokus auf die zivilen Tätig-
keiten, wie er in der Laus Pisonis vorherrscht, ist nur im Panegyricus des Plinius wieder
zu finden. Die auftrumpfende Inszenierung der Tätigkeiten des otium, die wir bereits bei
Cicero und Vitruv vor allem im wissenschaftlich-literarischen Bereich beobachten
konnten, bildet hier den alleinigen Kern des panegyrischen Textes und erstreckt sich
nicht nur auf einen bestimmten Bereich, sondern schließt den gesamten Lebenswandel
des Senators mit ein.

3.2 Ein Feldherr, der kein Blut vergießt – Piso als Triumphator des otium

Der Begriff triumphus wird an zwei Stellen der Laus Pisonis verwendet: einmal in V. 8
und einmal in V. 37. Obwohl beide Verwendungen sich auf die früheren Triumphzüge
berühmter Adelsgeschlechter beziehen und in einem eher diskursiven Zusammenhang
stehen,⁹⁷⁸ eröffnet insbesondere V. 37 einen metaphorischen Zugriff auf den Text und
das ihm zugrunde liegende Triumphkonzept. Als Hintergrund dienen die Auftritte Pisos
in öffentlichen Zivilprozessen, die in V. 25–80 einen recht langen Abschnitt einnehmen
und insgesamt als Hauptgegenstand des panegyrischen Lobs fungieren. Sowohl durch
die prominente Stellung im ersten Teil des Lobgedichts als auch durch ihren Umfang
scheint diesem Handlungsbereich Pisos eine besondere Aufmerksamkeit zu gelten.
Dieser wird vor allen anderen Leistungen Pisos, die der Dichter erwähnt, den graviora,
also den ‚ernsthafteren‘ Beschäftigungen, die noch nicht in das otium fallen, zugeordnet.
Die Darstellung der rhetorischen Erfolge erschließt dabei einen breiten Assoziations-
horizont durch die Reihung von Metaphern aus dem militärischen Sektor, die der
Dichter in bestimmten Aspekten miteinander vergleicht: Gerichtsprozesse seien wie
Kriege, die in der Toga (togatae […] militiae, V. 27 f.), ohne Blutvergießen (sine sanguinis
haustu, V. 28) und unter Aufsicht des Richters (sub iudice, V. 29) geführt werden. Im
Anwalt dagegen vereinigen sich das Bild des mutigen Soldaten und des erfolgreichen
Wettkämpfers. Er sei in der Lage, seine Klientenwie auf einem Schlachtfeld vor dem Tod
zu retten, und erhalte dafür wie die Sieger in den griechischen Agonen einen Palmzweig

977 Suet. Nero 15,2: triumphalia ornamenta etiam quaestoriae dignitatis et nonnullis ex equestri ordine
tribuit nec utique de causa militari.
978 Anders als die triumphi in V. 37, bei denen triumphus und vita zusammengeführt werden, werden die
beiden Begriffe in V. 8 voneinander abgegrenzt.

3 Die Laus Pisonis – Militärische virtus in Zeiten des Friedens 271



als Symbol des Sieges.⁹⁷⁹ Auch das Erzeugen von Affekten in den Reden, das der Dichter
gleichsam als Kampf bzw. Bezähmungsakt gegen die Richter (V. 44–48) erscheinen lässt,
eröffnet einen weiten Spielraum an epischen Assoziationen und ermöglichen dem
Dichter einen ausschweifenden Vergleich mit einem Wagenlenker (V. 49–56), der sein
Pferd mit den Zügeln lenkt. Zuletzt werden auch die mythischen Vorbilder Odysseus,
Menelaos und Nestor als sowohl rhetorisch als auch militärisch begabte Heroen auf-
gerufen (V. 57–64). In diesem Zusammenhang steht schließlich auch das Cicero-Zitat in V.
36 (laurea facundis cesserunt arma togatis)⁹⁸⁰. Dieses stellt einenwichtigen Bezug zu den
spätrepublikanischen Vorläufermodellen her und führt das von Cicero in De officiis und
Brutus eingeführte Bild vom Redner als Triumphator konsequent fort (V. 35–40):

sic etiam magno iam tunc Cicerone vigente
laurea facundis cesserunt arma togatis.
sed quae Pisonum claros visura triumphos
olim turba vias impleverat agmine denso,
ardua nunc eadem stipat fora, cum tua maestos
defensura reos vocem facundia mittit.

So wichen auch damals schon, zu Lebzeiten des großen Cicero,
der Lorbeerkranz den Worten, die Waffen der Toga.
Doch dieselbe Menge, die, um die berühmten Triumphe der Pisonen zu sehen,
einst die Straßen in dicht gedrängter Schar erfüllte,
drängt nun zu den steilen Gerichtsplätzen, wenn deine Redekunst
ihre Stimme entfesselt, um traurige Angeklagte zu verteidigen.

Wie bei Cicero wird der Triumphbegriff zunächst in Bezug darauf gebraucht, auf welche
Weise rhetorisches Können visualisiert und quantifiziert werden kann. Diesmal werden
die assoziativen Potenziale des Motivs jedoch in eine ganz unterschiedliche Richtung
gelenkt: Erstens bildet der Triumph durch den bereits im Proöm angelegten Verweis auf
die lange Ahnenreihe und die lange Triumphgeschichte der Pisones das Verbindungs-
stück zwischen Vergangenheit und Gegenwart und greift die zuvor ausgedrückte Mög-
lichkeit einer individuellen Kommemoration durch die Reproduktion einer gemeinsa-
men virtus auf; zweitens steht er in lockerer Verknüpfung mit der Kriegsmetapher, die
in den Versen 25–64 sprachlich entfaltet wird, und lässt sich unter Berücksichtigung der
Cicero-Stelle zum Konzept vom Redner als Triumphator zusammenfügen; drittens wird
der Triumph eng mit der begleitenden turba assoziiert und seine Bedeutung als öf-
fentliches Schauspiel in den Vordergrund gestellt, was wiederum eine andere Facette
von Triumph als in den zuvor betrachteten Diskursen beleuchtet. Mit der Behauptung,
dass Piso durch seine Auftritte dieselbe Menge an Zuschauern (eadem) herbeilocken
könne wie einst die Triumphe seiner Vorfahren, stellt der Autor nicht mehr die sieg-
haften und epischen Assoziationen, welche durch die Militärmetaphorik erzeugt wer-

979 Dieser Teil scheint einer durchaus gängigen Praxis zu entstammen, dem Anwalt als Dank für eine
erfolgreiche Vertretung einen Palmzweig über der Türschwelle aufzuhängen, vgl. Duff/Duff (1998) 297
980 Cic. off. 1,77; Cic. Phil. 2,20.

272 V Geistige Triumphe



den, in den Vordergrund, sondern betont vor allem Pisos Fähigkeit, durch sein öffent-
liches Handeln ähnlich wie bei den großen spectacula der Kaiserzeit eine große Menge
an Zuschauern und Bewunderern zu versammeln.

Diese Akzentuierung des spectaculum entspricht jener Verabsolutierung des Kon-
zepts, die zuletzt im Modell der Schein-Triumphe zu beobachten war, erfüllt hier al-
lerdings entgegen ihrer Abwertung bei Sueton eine legitimatorische und aufwertende
Funktion. Bereits in julisch-claudischer Zeit⁹⁸¹ hatte sich das spectaculum zu einem
allgemeineren Begriff entwickelt, den Murphy (2004) als „a recognized avenue for de-
monstrating his [scil. the emperors] mastery and resources to a vast audience“⁹⁸² und als
„entertainment, in reading or in life“⁹⁸³ bezeichnet. Insbesondere unter Nero gewinnt
diese Deutung von Triumph, wie in Kapitel III.2.2 gezeigt wurde, an Bedeutung, sodass
der Begriff nicht nur auf die traditionellen ludi und munera angewendet wird, sondern
u. a. auch die von Nero eingeführten gymnischen, musischen und hippischen Agone
beschreibt.⁹⁸⁴ Dass das Gesehenwerden in der Öffentlichkeit auch als panegyrische
Strategie funktioniert, zeigt sich spätestens im Panegyricus, in dem das spectaculum
nicht nur zur Kritik an Domitian, sondern gleichermaßen zur Erhöhung Trajans bei-
trägt.⁹⁸⁵ Innerhalb dieses erweiterten Bedeutungshorizonts von Triumph lässt sich auch
die hier vorgenommene Inszenierung Pisos als Triumphator betrachten. Der Rückver-
weis auf die Öffentlichkeit in der Laus Pisoniswäre insofern tatsächlich als ein legitimes
Statussymbol und als panegyrische Erhöhungsstrategie zu verstehen. Die Fähigkeit, eine
großeMenschenmenge bei der Ausübung unterschiedlicher Tätigkeiten zu versammeln,
bildet gleich an zwei weiteren Stellen der Laus Pisonis ein zentrales Thema des Lobes
und bezieht sich nicht ausschließlich auf die Reden auf dem Forum, die grundsätzlich
vor einem öffentlichen Publikum stattfanden, sondern schließt auch die im Kreis der
‚gesamten Jugend‘ vorgetragenen Deklamationen (huc etiam tota concurrit ab urbe iu-
ventus auditura virum, 84 f.) und sogar ganz alltägliche Beschäftigungen wie das Ball-
spiel mit ein (haeret in haec populus spectacula, totaque ludos turba repente suos iam
sudabunda relinquit, 188 f.). Der Vergleich mit dem Triumph scheint also trotz seiner

981 Die literarische (Selbst‐)Inszenierung durch eine breite Öffentlichkeit hat Krasser (2005) 372 bereits
als zentrale Entwicklung der augusteischen Zeit hervorgehoben: „Insgesamt kann man davon sprechen,
dass sich in augusteischer Zeit die Adressatenkreise der textuellen und literarischen Kommunikation
massiv verändern. Wurde die republikanische Literatur zu wesentlichen Teilen im Umfeld adliger Zirkel
rezipiert und hatte ihre primäre Funktion im Horizont adliger Repräsentation, so wird nun in großem
Maßstab die städtische im Besonderen natürlich die stadtrömische Öffentlichkeit zum Adressaten“. Wie
die Antizipation eines breiten Publikums als literarische Strategie der (Selbst‐)Inszenierung fungieren
konnte, zeigt außerdem Krasser (2011b) 231 am Beispiel der literarischen Konstruktion des Amphithea-
ters bei Martial.
982 Murphy (2004) 202.
983 Murphy (2004) 203.
984 Suet. Nero 12,3 f.
985 Plin. min. paneg. 21,4: Quod quidem nomen qua benignitate qua indulgentia exerces! Ut cum civibus
tuis quasi cum liberis parens vivis! Ut reversus imperator qui privatus exieras, agnoscis agnosceris! Vgl.
ebd. 22; 26,1

3 Die Laus Pisonis – Militärische virtus in Zeiten des Friedens 273



einmaligen und lockeren Verknüpfung eine weitaus größere Reichweite zu besitzen, als
Leppin (1992) behauptet, der die Aussage vor dem Hintergrund der fehlenden Erwäh-
nung politischer (und somit ‚messbarer‘) Erfolge Pisos als „etwas hilflos“ bezeichnet.⁹⁸⁶
Dieser Eindruck mag zwar angesichts der, wie wir gesehen haben, lockeren und frag-
menthaften Verknüpfung mit der dominanten Schlachtenmetaphorik des Abschnitts
durchaus entstehen: Dennoch ist auch dieser Aspekt des Spektakulären und der
Selbstpräsentation durch eine große Öffentlichkeit – mag er der Wahrheit entsprechen
oder nicht – nicht zu unterschätzen und muss als Teil der im Text verfolgten überge-
ordneten Aufwertungsstrategie aufgefasst werden.⁹⁸⁷ Vor allem in seiner Anwendung
auf andere Aktivitäten, die nicht traditioneller Teil eines geregelten negotium sind,
scheint die Erwähnung einer turba einen Versuch darzustellen, das spectaculum als eine
neue und zentrale Kategorie der Repräsentation fruchtbar zu machen, um dem Nicht-
Quantifizierbaren eine Größenordnung zu geben und dem Senatoren ein Denkmal für
seine im öffentlichen Raum gezeigten Leistungen zu setzen.

Das Wechselspiel zwischen der Reproduktion und der Kontrastierung militärischer
Handlungen erstreckt sich nicht nur auf die vielfältigen metaphorischen Assoziationen
mit dem Gerichtswesen, sondern zieht sich geradezu leitmotivisch durch die verschie-
denen Lebensbereiche, die in der Laus Pisonis erwähnt werden. Nach der ersten größeren
Zäsur in V. 81 (quare age) erfolgt ein weiterer Bezug auf das Epos. Hier wird ausgerechnet
Calliope, die Muse der epischen Dichtung angerufen, entgegen ihrer eigentlichen Funktion
aber dazu aufgefordert, die gravitas der Öffentlichkeit abzulegen und sich in den priva-
teren Bereich der domus zu begeben. Auf der Inhaltsebene werden daher auch hier nicht,
wie zu erwarten wäre, militärische Leistungen aufgezählt. Stattdessen wendet sich der
Dichter einer Reihe an unterschiedlichen Betätigungsfeldern des otium zu, die aber so-
wohl argumentativ als auch in ihrer Beschreibung durch den Dichter mit militärischen
bzw. epischen Topoi verknüpft werden. Das Spektrum dieser Aktivitäten lässt sich dabei
im Kontext des Gesamttexts etwa folgendermaßen zusammenfassen:

Tab. 10: Aufbau der Laus Pisonis mit Hervorhebung der gepriesenen Aktivitäten Pisos im öffentlichen und
privaten Raum.

Vers Aktivität Lebens-
bereich

Bezug zur (militärischen) virtus

1–24 Proöm

25–80 Auftreten in Gerichts-
prozessen

gravitas
(forum)

Gerichtsprozesse als bella togata, Zuschauermenge wie im
Triumph, (s. o.)

81–83 Erste Überleitung (fo-
rensis gravitas – limina)

986 Leppin (1992) 229.
987 Vgl. Stenger (2010).

274 V Geistige Triumphe



Tab. 10: Aufbau der Laus Pisonis mit Hervorhebung der gepriesenen Aktivitäten Pisos im öffentlichen und
privaten Raum. (fortgesetzt)

Vers Aktivität Lebens-
bereich

Bezug zur (militärischen) virtus

84–108 Deklamationen (grie-
chisch)

(limina) Rhetorische ‚Enteignung‘ Griechenlands (vgl. dazu analog
Cicero, Kapitel V.1.2)

109–137 probitas Pisos und sei-
ner Klienten

(limina) virtus zerfällt in eine Reihe moralischer (probitas, castitas V.
114, 120 f.), urbaner (iocus, amicitia, V. 115–119) und
künstlerischer (ars, studium, V. 133–137) Qualitäten, die sich
sowohl bei Piso als auch seinen Klienten zeigen

138–162 Zweite Überleitung
(gravitas – levitas)

163–177 Dichtung und Lyra-
spiel

levitas kein explizit militärischer Nutzen, aber Vergleiche mit mu-
sisch begabten Göttern und Heroen wie Achilles

178–184 (Übungs‐)Kämpfe,
‚Fechten‘

levitas beweist mobilitas, erscheint als epischer Zweikampf (arma)

185–189 Ballspiel levitas beweist mobilitas, Partien als spectaculum mit hoher Zu-
schauerzahl

190–208 Brettspiel (ludus la-
trunculorum)

levitas Parallelen zu militärischer Schlacht und Triumph, beweist
strategisches Geschick

209–261 Schluss und Selbstemp-
fehlung des Dichters

Selbstbezug: Der Dichter hat ähnliche virtus wie Piso (vgl.
Kapitel V.3.3)

Weitaus breiter und vielfältiger als Pisos Auftritte als Redner erscheinen seine Tätig-
keiten im otium, die in V. 138 f. zusätzlich noch einmal als leviora von der als graviora
eingestuften rhetorischen Arbeit differenziert werden. Zusätzlich wird in den Versen
81–83 zwischen einer öffentlicheren (forensis) und einer privateren (limina) Situation
unterschieden. Den privaten Deklamationen vor einem größeren Publikum und dem
häuslichen Klientenempfang, die in der Mitte des Gedichts stehen und so das negotium
und otium voneinander trennen, kommt eine ‚Schwellenfunktion‘ im wahrsten Sinne
zu.⁹⁸⁸ Da in V. 81 jedoch bereits der Musenanruf mit der Anweisung erfolgt, die gravitas
abzulegen, (quare age, Calliope, posita gravitate forensi), gehe ich im Folgenden davon
aus, dass auch diese Tätigkeiten den leviora zugerechnet werden.

Legt man diese Einteilung zugrunde, dominieren die leviora den Hauptteil des Ge-
dichts in quantitativer Hinsicht deutlich.⁹⁸⁹ Die Deklamationen in griechischer Sprache,

988 Auch Leppin (1992) 224 hält fest: „Die Verse über die Deklamationen haben somit kompositorisch die
Funktion eines Scharniers“, zur Einordnung der Deklamationen in das Feld zwischen gravitas und levitas
vgl. ebd., Anm. 14.
989 Leppin (1992) 227, der das Forum dem negotium, alle anderen Tätigkeiten dem otium zuordnet,
folgert: „Das otium erhält so ein Eigengewicht, das ihm traditionell nicht zukommt; dem entspricht die

3 Die Laus Pisonis – Militärische virtus in Zeiten des Friedens 275



die im Umfeld der limina verortet wurden, locken ebenso wie Pisos öffentliche Auftritte
eine breite Schar an Zuhörern und Bewunderern an, die aber – und hier werden erstmals
auch eigenständige virtutes, die abseits von militärischem Nutzen stehen, gepriesen –⁹⁹⁰

selbst gebildet und kultiviert sind. Piso, der sich also zum einen selbst durch einen ta-
dellosen moralischen Charakter auszeichnet,⁹⁹¹ zum anderen auch in der Auswahl seiner
Freunde auf eine gleichwertige Gesinnung achtet,⁹⁹² erfüllt somit auch aus philosophi-
scher Sicht sämtliche Anforderungen an einen vir bonus⁹⁹³. Zugleich kann der Zugang zu
einem breiten und gebildeten Freundeskreis wieder als eine Strategie verstandenwerden,
um die levitas gegenüber der gravitas aufzuwiegen. Das otium erscheint hier als eine
Kategorie, mit der gravitas und militärische Leistung auch in die andere Richtung, d. h.,
wenn sie im Übermaß vorhanden waren, kompensiert werden konnten. Dabei wird
deutlich, dass im otium andere Kriterien gelten als für das Auftreten in öffentlichen
Kreisen. Während in der Öffentlichkeit die Menge an Begleitern als Statusmerkmal
wahrgenommen (notabilis celebritate et frequentia occurrentium) und von der großen
Masse akzeptiert wurde (plerique, quibus magnos viros per ambitionem aestimare mos
est), spielte für die Inszenierung im otium vor allem bescheidenes und ruhiges Auftreten
eine Rolle, welches Agricola nach Tacitus ebenfalls perfektioniert hatte (tranquilliattem
eatque otium penitus hausit). Da dieses Distinktionsmerkmal auch in der Laus Pisonis
hervorgehoben wird,⁹⁹⁴ könnte man die Stelle durchaus als Gegengewicht zur gravitas
und der im Rahmen der Gerichtsprozesse inszenierten turba verstehen.⁹⁹⁵

Pisos Verhalten und sein Umgang mit Bittstellern werden somit als eine weitere
Möglichkeit, seine virtus und nobilitas und damit auch seine potenzielle politische und
militärische Handlungsfähigkeit zu beweisen, vorgestellt (V. 97–108). Daneben steht eine
Reihe an Tätigkeiten, die ganz eindeutig dem otium zuzuordnen sind und die auf den
ersten Blick ohne politische Bedeutung sind. Eingeleitet von einem erneuten Einschub,
der ein weiteres Mal dazu auffordert, sich der levitas zuzuwenden (V. 138–162), wendet
sich der Dichter ab V. 163 nun endgültig einer Auswahl an Aktivitäten zu, die kaum noch
als prototypische Gegenstände von Panegyrik erfasst werden können. Dazu gehören etwa
Pisos Qualitäten in der Dichtung, dem Fechtsport, sowie im Ball- und Brettspiel. Wie die

oben angesprochene Gewichtung in der Behandlung der beiden Bereiche:Während dem otium 128 Verse
gewidmet sind, wird das negotium Pisos mit ganzen 80 Verse [sic!] abgehandelt“.
990 Laus Pis. 137: sed virtus numerosa iuvat.
991 Laus Pis. 104– 108.
992 Laus Pis. 129– 132.
993 Zum Stellenwert einer vergleichbaren moralischen Gesinnung in der Freundschaft vgl. Cic. amic. 82:
Sed plerique perverse, ne dicam impudenter, habere talem amicum volunt quales ipsi esse non possunt,
quaeque ipsi non tribuunt amicis, haec ab eis desiderant. Par est autem primum ipsum esse virum bonum,
tum alterum similem sui quaerere.
994 Laus Pis. 134 f.: nec enim tibi dura clientum turba rudisve placet, misero quae freta labore nil nisi
summoto novit praecedere vulgo; […].
995 Vgl. auch die Beispiele in Krasser (2011a), insbesondere die Zeichnung Pisos in Tac. ann. 15,48, die Piso
– wahrscheinlich denselben aus der Laus Pisonis – als eine Persönlichkeit beschreibt, die „eine gewisse
moralische Laxheit geradezu programmatisch zum Teil seines Selbstbildnisses macht“ (ebd. 159).

276 V Geistige Triumphe



Tabelle zeigt, steht das Lob allerdings auch in diesen Abschnitten weiterhin in enger
Verbindung mit dem virtus-Begriff; diese werden zwar, anders als die Qualitäten der li-
mina, nicht als eigenständige virtutes hervorgehoben, dienen aber nichtsdestoweniger zur
Illustration militärischer und strategischer Qualifikation. Damit findet ein grundlegender
Wechsel der panegyrischen Strategie statt. Inwieweit diese unterschiedliche Akzentset-
zung mit einem stärkeren Legitimationsbedürfnis der einzelnen Aktivitäten vor einem
senatorischen Publikum einhergeht, lässt sich nicht im Allgemeinen beantworten, er-
scheint aber im Horizont der neronischen Zeit besonders plausibel. Gerade das Lob von
Dichtung und Lyraspiel, das vielleicht die ungewöhnlichste Stelle des Textes darstellt,
dürfte unter einem Kaiser wie Nero weitaus weniger konfliktträchtig gewesen sein als
unter seinen Vorgängern der julisch-claudischen Dynastie.⁹⁹⁶ Der Bezug zu Triumph und
Epos wird hier über den Vergleich von Pisos Kunst mit den Göttern und Heroen herge-
stellt. Kritischen Stimmen greift der Autor dabei explizit vor (ne pudeat […] ne pudeat […],
V. 169, 171) und assoziiert Pisos Lyraspiel und Gesang mit den mythischen Beispielen
Apollons, Hektors und Achills, die sowohl gute Kämpfer als auch mit der Lyra begabt
gewesen seien: Phoebea chelys sic creditur illis pulsari manibus, quibus et contenditur
arcus⁹⁹⁷. Obwohl in diesem Fall kein gemeinsamer Kohärenzbereich zwischen Krieg und
Musik besteht, genügen wie bei den ciceronischen exempla offenbar bereits Name und
Habitus der mythischen Autoritäten, um die Tätigkeit zu legitimieren.

Im folgenden Abschnitt (V. 178– 189) hebt der Autor sowohl für das Ballspiel als auch
Pisos Geschick im Zweikampf die mobilitas als hervortretende Kompetenz hervor. Die
Interpretation, dass es sich bei letzterem um eine Art Fechtkampf handelt, ist nicht
unwahrscheinlich, zu beachten ist jedoch die dezidiert epische Gestaltung dieser Szene:
Sie wird mit dem seit Vergil kanonischen arma eingeleitet und entfaltet sich in einer
Abfolge unterschiedlicher Manöver, die zwar termini technici sein könnten, aber ebenso
in epischen Kontexten zu finden sind. Der so erzielte Effekt, dass sich kaum zwischen
dem Kampf in der Schlacht und einem Übungsgefecht unterscheiden lässt, scheint dabei
der zuvor durch Calliope markierten Metapher vom otium als Ort des Epos unterge-
ordnet zu sein. Als qualifizierende Eigenschaft der pisonischen arma und offenbar
publikumswirksames Element wird die herausragende mobilitas des Spielers hervor-
gehoben, welche nicht nur explizit mit der Beschreibung der Zuschauer,⁹⁹⁸ sondern auch
für den Leser interessant gemacht wird:Wie Geue (2019) beobachtet hat, ist die Agilität
Pisos etwa durch die Reduplikation von nunc und das die Zäsur in V. 180 überbrückende
simul auch in die Textstruktur eingeschrieben und lässt den Rezipienten die schnelle

996 Leppin (1992) 225 weist darauf hin, „daß die praktische Ausübung von Musik von vornehmen Rö-
mern zumeist scharf abgelehnt wurde“ und verweist in diesem Zusammenhang wieder auf die nero-
nische Zeit, die solchen Handlungen gegenüber weitaus offener gewesen sei, als einen plausiblen Ent-
stehungskontext des Gedichts.
997 Laus Pis. 171.
998 Laus Pis. 188– 189: haeret in haec populus spectacula, totaque ludos // turba repente suos iam su-
dabunda relinquit.

3 Die Laus Pisonis – Militärische virtus in Zeiten des Friedens 277



Abfolge der Ereignisse in ebenso schneller Abfolge wahrnehmen.⁹⁹⁹ Die Aktivitäten
werden so neben ihrer epischen Konzeptionalisierung als spectacula klassifiziert und
mit Darstellungsprinzipien des spectaculum charakterisiert.

Der letzte Teil widmet sich Pisos Fähigkeiten im Brettspiel, welche der Panegyriker
außerordentlich hoch einschätzt und lobt. Mit einer Länge von V. 190 bis V. 208 handelt
es sich hierbei um die längste und ausführlichste Sequenz, mit der Parallelen zwischen
den Beschäftigungen des otium und (strategischem) Kampf hergestellt werden. Dabei
wird die Tätigkeit zunächst zwischen der gravitas der Studien (studiorum pondere fes-
sum) und einem unproduktiven Nichtstun (languere) verortet:¹⁰⁰⁰

te si forte iuvat studiorum pondere fessum
non languere tamen lususque movere per artem,
callidiore modo tabula variatur aperta
calculus et vitreo peraguntur milite bella,
ut niveus nigros, nunc et niger alliget albos.
sed tibi quis non terga dedit? quis te duce cessit
calculus? aut quis non periturus perdidit hostem?
Mille modis acies tua dimicat: […]

Wenn du einmal, erschöpft von der Last deiner Studien, Lust hast,
trotzdem nicht untätig zu sein und strategische Spiele zu spielen,
wird der Spielstein in klügerer Weise auf dem offenen Brett
hin- und hergezogen und mit Glassoldaten werden Kriege geschlagen,
sodass der weiße Stein die schwarzen, der schwarze die weißen aufhält.
Wer aber floh nicht vor dir? Welcher Spielstein ging unter deiner Führung
verloren? Und welcher hat nicht, bevor er geschlagen wurde, einen Feind geschlagen?
Auf tausende Arten kämpft deine Schlachtformation: […]

Die Passage bezieht sich, wie häufig vermutet wurde, auf das bei den Römern sehr
verbreitete ludus latrunculorum, ein taktisches Brettspiel, bei dem es, ähnlich dem
Schach, darum ging, möglichst viele gegnerische Spielsteine (calculi) zu schlagen oder
mit den eigenen calculi Formationen zu bilden, um den Gegner zugunfähig zu ma-
chen.¹⁰⁰¹ Der Autor ordnet dabei im Folgenden die Spielzüge verschiedenen Situationen
im militärischen Kontext zu und lässt die Steine fliehen (V. 198), täuschen (V. 200), For-
mationen bilden (V. 206), Belagerungen ausführen (V. 204) und Gefangene nehmen (V.
208), wobei im selben Vers¹⁰⁰² durch die Doppelbedeutung von manus als ‚Hand‘ oder
‚Menschenmenge‘ in der Kombination mit turba und resonat gewiss auch angesichts der
oben gezeigten Verknüpfung von Triumph und spectaculum eine triumphale Konno-
tation außerhalb des Spielbretts gegeben ist.¹⁰⁰³ Die Beschreibung des Spielverlaufs

999 Vgl. Geue (2019) 151 f.
1000 Laus Pis. 190– 197.
1001 Zu den Spielregeln und deren Rekonstruktion vgl. Schädler (1994).
1002 Laus Pis. 208: et tibi captiva resonat manus utraque turba.
1003 So genügt es in dem ‚Quasi-Triumph‘ des Cn. Domitius offenbar, auf die Anwesenheit einer turba
militum hinzuweisen, um den Auftritt als triumphähnlich zu klassifizieren, vgl. Suet. Nero 2,1.

278 V Geistige Triumphe



durch episches Vokabular war, wie Schädler (1994) im Vergleich mit Martial und Ovid
zeigt, ein beliebter und keineswegs ungewöhnlicher Topos der antiken Literatur.¹⁰⁰⁴ Die
Assoziation mit dem Bereich des Epischen ist bereits vor dem Hintergrund der Be-
zeichnung des Spiels als Latrunculi (wörtl.: ‚Soldaten-Spiel‘, die Bedeutung entstand
wohl aus einer Bedeutungsverschiebung von latro)¹⁰⁰⁵ nicht ungewöhnlich. Daher ist
davon auszugehen, dass die Metaphorik zwischen Strategiespiel undmilitärischer virtus
keine reine Innovation des Dichters ist, sondern vermutlich durchaus der zeitgenössi-
schen Wahrnehmung in Pisos Umfeld entsprach: Während Glücksspiele wie das Wür-
feln mit astragali (vor allem von Seiten der Stoiker) einer scharfen Kritik¹⁰⁰⁶ ausgesetzt
waren und in der Kaiserzeit für lange Zeit sogar verboten wurden, gehörte das ludus
latrunculorum als ein Spiel, das keine Zufallsvariablen beinhaltete, sondern allein auf
dem Geschick des Spielers (per artem) beruhte, noch bis in die Spätantike zu den
Spielen, die virtutis causa, also aus demselben Grund, den der Sprecher der Laus Pisonis
zu bekräftigen versucht, erlaubt waren.¹⁰⁰⁷ Das taktische Feld des Spielbretts bildet
somit den idealen Raum, um die militärischen Qualitäten Pisos im panegyrischen Text
zur Geltung zu bringen und die Grenzen zwischen einer öffentlichen und einer privaten
virtus endgültig im Bild des sowohl im Spiel als auch auf dem Schlachtfeld fähigen
Strategen verschwimmen zu lassen.

3.3 Die programmatische Dimension der virtus

Wie sich bereits erkennen lässt, gelangt die bei den spätrepublikanischen Autoren zu
beobachtende Strategie, militärische Leistungen und Ehrungen metaphorisch auf neue
Handlungsfelder zu übertragen, in der Laus Pisonis zur Vollendung, indem der Tri-
umphbegriff entgegen seiner kriegerischen Assoziationen in das friedliche otium ver-
lagert wird und sich dort komplementär auf eine Bandbreite ganz alltäglicher Le-
bensbereiche erstreckt, sodass selbst Pisos Fähigkeiten im Ball- oder im Brettspiel als
Projektionsflächen für körperliches und strategisches Geschick herangezogen werden.
Die Produktivität der Metapher im Text scheint dabei für einen grundsätzlich anderen
Umgang mit dem Triumphkonzept zu sprechen. Um diesen Punkt weiter zu vertiefen
und die Alltagstauglichkeit der Metapher weiter zu prüfen, ist auch hier ein Blick darauf

1004 Vgl. Schädler (1994) 54 f., 59. Die Assoziation des Spiels mit militärischem Vokabular ist u. a. auch aus
Texten der Anthologia Latina bekannt und spiegelt wahrscheinlich eine gängige soziale Konnotation des
Brettspiels in der Antike wider, dessen Beherrschung gerade in aristokratischen Kreisen als Beweis
strategischen Geschicks verstanden wurde, vgl. Körfer (2019) 329–333 mit einer übersichtlichen Zu-
sammenfassung der auf Basis von Hist. Aug. Proc. 13.2 aufgeworfenen Debatte, ob Sieger im ludus la-
trunculorum tatsächlich als imperator bezeichnet wurden in Anm. 82.
1005 Vgl. Schädler (1994) 47.
1006 Vgl. Sen. cons. ad Pol. 17,4.
1007 Dazu gehörten vor allem körperliche Aktivitäten wie das Ballspiel, Laufen und Boxen, vgl. Schädler
(1994) 60.

3 Die Laus Pisonis – Militärische virtus in Zeiten des Friedens 279



zuwerfen, wie sich der Text in Bezug auf den Triumphzug und die mit ihmverbundenen
Diskurse positioniert und inszeniert.

Die Laus Pisonis ist ein Text, der sich zwar als traditioneller Panegyricus auf Piso
ankündigt, im Konkreten aber ausschließlich dessen zivile Leistungen in den Vorder-
grund stellt. Dieser Fokuswechsel, der deutlich mit den Erwartungen, die an die Text-
sorte gestellt wurden, bricht, wird vom Anonymus im Wesentlichen auf zwei Arten
legitimiert: Zum einen wird die Strategie verfolgt, die zivilen Leistungen völlig von ih-
rem militärischen Pendant abzutrennen und stattdessen anhand bestimmter Verhal-
tensweisen Pisos (z. B. Pisos Aktivitäten an den limina) eigenständige Werte wie amicitia
zu demonstrieren. Andererseits gibt es Passagen – z. Β. die Beschreibung des ludus la-
trunculorum –, bei denen die aufgerufenen Werthorizonte völlig mit denen der
Kriegsmetaphern zusammenfallen und Piso durchaus auch im Krieg verwendbare Tu-
genden attestieren. Zentral für die Kontrastierung dieser Konzepte ist in beiden Fällen
der Triumph als Wertesystem, mit dem der wesentliche Kohärenzbereich durch den
Begriff der virtus erschlossen wird. Dieser umfasst wiederum zwei Diskurse, die in der
Laus Pisonis verhandelt werden: zum einen wieder die Gegenüberstellung von militä-
rischem und zivilem Prestige, zum anderen die Frage, ob dieses Prestige angeboren
(nobilitas) oder durch die eigene Lebensführung (vita) erworben wurde.

Den letzteren Punkt finden wir bereits im Proöm des Texts angelegt. In der Kai-
serzeit, in der die großen militärischen Auszeichnungen wie der Triumph tatsächlich
nur noch bei den Ahnen zu finden waren, ist die Assoziation von Genealogie und mi-
litärischem Erfolg natürlich umso stärker, sodass der Triumph hier eine eher diskursive
Funktion erfüllt. Auch wenn der Autor keinen konkreten Triumphzug Pisos benennt
und wahrscheinlich auch keine militärischen Erfolge benennen kann, tritt der Begriff
triumphus prominent gleich zu Beginn des Texts auf und wird in engem Bezug zur
Ahnenreihe der Pisones genannt. Seine grundsätzliche Bedeutung wird dabei zunächst
wie bei Cicero und Vitruv weder entwertet noch abgelehnt, sondern als einer von vielen
Gesichtspunkten aufgeführt, unter denen der Adressat zu loben ist (V. 1– 11):

Unde prius coepti surgat mihi carminis ordo
quosve canam titulos, dubius feror. Hinc tua, Piso,
nobilitas veterisque citant sublimia Calpi
nomina, Romanas inter fulgentia gentes;
hinc tua me virtus et miranda per omnes
vita modos: quae, si desset tibi forte creato
nobilitas, eadem pro nobilitate fuisset.
Nam quid imaginibus, quid avitis fulta triumphis
atria, quid pleni numeroso consule fasti
profuerint, cui vita labat? Perit omnis in illo
gentis honos, cuius laus est in origine sola.

Wo der Anfang des Liedes, das ich begann, entspringen
oder welche Titel ich besingen soll, finde ich schwierig. Hierhin, Piso,
treiben mich dein Adelsrang und die hohen Namen des altehrwürdigen Calpus,
die unter den römischen Familien herausragen;
dorthin treibt mich deine Tugend und dein in jeder Hinsicht bewundernswertes

280 V Geistige Triumphe



Leben: Würde dir der Adelsrang durch das Wirken des Schicksals fehlen,
so hätte ein solches Leben dir den Adelsrang ersetzt.
Denn was nützen Atrien, vollgestopft mit Statuen, mit Triumphen der Vorväter,
was nützen Chroniken, die voll sind von zahlreichen Konsulaten,
jemandem, der seine Lebensführung vernachlässigt? Jedes Ansehen eines Geschlechts
vergeht bei dem, dessen Ruhm allein in seiner Abstammung liegt.

Der Triumphbegriff wird im Proöm zunächst dem Feld der Ahnenrepräsentation zu-
geordnet und zusammen mit den imagines und den fasti ausschließlich auf die genti-
lizische Abstammung Pisos projiziert. Gleichzeitig wird den Repräsentationsformen der
Republik trotz ihrer Positionierung in einer entfernten Vergangenheit immer noch eine
grundsätzliche Gültigkeit zugewiesen. Die in den Atrien ausgestellten Leistungen sind
immer noch sichtbar und sind weiterhin in ihrer Funktion als Träger gentilizischer
memoria präsent.¹⁰⁰⁸ Mit einem rhetorischen Trick wendet sich der Dichter jedoch vom
Thema der nobilitas ab, indem er sie Piso zwar in den ersten Versen bescheinigt, zu-
gleich nach dem Muster einer praeteritio übergeht. In V. 8– 11 wird die nobilitas als
Beweis von virtus dann endgültig relativiert: Angestammter Ruhm sei zwar ein poten-
zieller Gegenstand des Lobes, aber für sich allein betrachtet nutzlos, solange die virtus
der Vorfahren nicht in allen Bereichen des Lebens (per omnes vita modos) reproduziert
werde. Diese Vorstellung deckt sich weitgehend mit den Empfehlungen, die auch in der
antiken Rhetorik für den Aufbau von laudationes gegeben werden, nach denen sowohl
äußerliche, vom Zufall oder der Abstammung verliehene Eigenschaften als auch die
spezifischen, selbst ausgebildeten virtutes, die dementsprechend ein größeres Lob
verdienen, in den Vordergrund gestellt werden sollen.¹⁰⁰⁹ Auf den ersten Blick ist also
der offene und relativierende Blick auf traditionelle gentilizische Modelle nichts
grundsätzlich Neues und kann bereits im Umgang mit den imagines in der späten Re-
publik, z. B. bei Cicero¹⁰¹⁰ oder Sallust¹⁰¹¹, beobachtet werden. In der kaiserzeitlichen
Literatur ist sie dagegen, wie Leppin (1992) anmerkt, immer mehr zu einem „geistige[n]
Allgemeingut“¹⁰¹² geworden, sodass die Fokussierung der vita hier keine allzu unge-
wöhnliche Perspektive darstellt. Vor allem in der Philosophie der Stoa lässt sich ein
vergleichbarer Umgangmit dem Diskurs über nobilitas beobachten, sodass die Stelle der
Laus Pisonis markante Ähnlichkeiten zu den Schriften Senecas aufweist. Dieser äußert

1008 Vgl. dazu auch die Darstellung der imagines bei Plin. Nat. Hist. 35,6 f. Wie Carey (2003) 149 treffend
herausstellt, betont Plinius die Rolle des atrium als Ort des ‚dauerhaften Triumphes‘: „Pliny emphasizes
the permanence of the domus (aeternae) – the house may change masters, but it will always remain as a
memorial to the gens whose memories it houses“.
1009 Cic. de orat. 2,342–343: genus […], quae fortuna dat aut extrinsecus aut corpori, non habent in se
veram laudem, quae deberi virtuti uni putatur; […]. Virtus autem, quae est per se laudabilis […]; vgl. auch
Quint. inst. 3,7,10.
1010 Vgl. neben den zitierten Beispielen auch Cic. Verr. 2,4,81, vgl. dazu Walter (2004) 103 f.
1011 Vgl. das Proöm in Sall. Iug. 1–7, vgl. auch Walter (2003) 266 f. und ders. (2004) 101 f. zur Rede des
Marius in Sall. Iug. 85., wobei Walter den Inhalt der Rede auf die historische Person des Marius statt auf
Sallusts Programmatik bezieht.
1012 Leppin (1994) 226 mit Belegen in Anm. 20.

3 Die Laus Pisonis – Militärische virtus in Zeiten des Friedens 281



sich etwa in epist. 44,5 in ähnlicher Weise kritisch über die Bedeutung der imagines und
stellt diese ebenso wie die Laus Pisonis der individuellen Lebensführung gegenüber.¹⁰¹³
Der Hervorhebung des animus bei Seneca entspricht die Aufwertung der vita, die in der
Laus Pisonis als zentrale Kategorie und kompensatorischer Gegenbegriff zur nobilitas
bzw. origo aufgerufen wird. Sie hat einen unmittelbaren Hintergrund in der zuneh-
menden Ausdifferenzierung der senatorischen Handlungsfelder in der Kaiserzeit und
veranschaulicht die Möglichkeiten eines Senators, durch das Aufzeigen bestimmter
Tugenden in der eigenen Lebensführung zu Ruhm und Ansehen unter den Zeitgenossen
zu gelangen.¹⁰¹⁴

In diesem Sinne unterscheidet der Text mit der vorangestellten Differenzierung von
nobilitas (repräsentiert durch fremde fasti und triumphi) und virtus (repräsentiert
durch die vita) bereits von Anfang an zwischen beiden Kategorien zur Erfassung von
Prestige, führt sie aber später, wie wir gesehen haben, durch die Figur des spectaculum
wieder zusammen. Es wird also auch in diesem Text keine Ablehnung des republika-
nischen Konzepts vorgenommen, sondern dieses wird vielmehr aktualisiert und nahtlos
in das ‚neue‘ System eingeschrieben. Auch dieser Aspekt wird unter dem Begriff der
virtus verhandelt, der in V. 25–27 sogar eine konkrete Annäherung erfährt:

nos quoque pacata Pisonem laude nitentem
exaequamus avis. nec enim, si bella quierunt,
occidit et virtus […]

Auch ich habe Piso, auf den Ruhm im Frieden gestützt,
seinen Vorvätern gleichgemacht. Denn, wenn Kriege ruhen,
fällt damit nicht auch der Wert eines Mannes. […]

In diesem Abschnitt werden schließlich die beiden zentralen Diskurse der Laus Pisonis
zusammengeführt:Während die Kriege den avi und somit dem Bereich der nobilitas aus
dem Proöm (avitis triumphis) zugeordnet werden, wird die virtus, welche durch zivile
Lebensführung repräsentiert wird, als dauerhaft und somit auch in Zeiten des Friedens
als gültig klassifiziert. Leppin (1992) nimmt die Aussage, dass Kriege und militärische
Tätigkeit insgesamt der Vergangenheit angehören, zum Anlass, die Stelle als „eine der
heikelsten Äußerungen der Laus Pisonis“¹⁰¹⁵ zu bezeichnen. In der Tat lässt sich im
Umgang mit den Triumphen der Vergangenheit (imagines und triumphi als unzuver-
lässige Indikatoren von Ruhm, vita als zuverlässige Bezugsgröße) eine ähnliche Kon-
stellation beobachten wie bei den ‚Schein-Triumphen‘; diese dürften aber, wie bereits
deutlich wurde, im literarischen Umfeld der Laus Pisonis alles andere als unkonven-
tionell gewesen sein. Bereits in der späten Republik, in der militärisches Handeln, po-
litische Karriere und soziales Prestige noch weitaus fester miteinander verbunden

1013 Sen. epist. 44,5: Non facit nobilem atrium plenum fumosis imaginibus; nemo in nostram gloriam vixit
nec quod ante nos fuit nostrum est: animus facit nobilem […]. Vgl. auch Sen. cons. ad Pol. 18,2.
1014 Vgl. Krasser (2011a) 160.
1015 Leppin (1992) 228.

282 V Geistige Triumphe



waren, gab es vergleichbare Fälle, und auch die augusteische Dichtung hatte als Antwort
auf die Bürgerkriege eine Reihe an Texten und literarischen Gattungen hervorgebracht,
die aus der Umkehrung militärischer und epischer Motive hervorgegangen waren, wie
die Liebeselegie, das Lehrgedicht oder das Epyllion. So schreibt Ovid in einem Gedicht
der Fasti über die Ara Pacis (1,709–724), dass in Friedenszeiten Triumphe überhaupt
nicht mehr nötig seien und der Ruhm des Friedens den des Krieges bei weitem über-
treffe.¹⁰¹⁶

Berücksichtigt man diese Entwicklungen, so wirkt die Aussage der Laus Pisonis
weniger konfliktträchtig, als es auf den ersten Blick scheint. Anders als die falsi triumphi
Ciceros oder die ‚Schein-Triumphe‘ der Kaiserzeit nimmt die Laus Pisonis keine
grundsätzliche Kontrastierung zwischen den kriegerischen und den spektakulären
Aspekten des Triumphkonzepts vor, sondern verfolgt die Strategie, beide Bereiche
miteinander zu verbinden. In Zeiten eines dauerhaften und allgemeinen Friedens, so
der anonyme Autor, habe sich die Natur der virtus nicht verändert, sondern lediglich die
Formen und Möglichkeiten, diese zu repräsentieren.Vor dem Hintergrund der Aussage
des Proöms, dass die traditionellen Kategorien, in denen Leistung materiell gemessen
wurde – der Triumphzug und das Konsulat, welche in den imagines verewigt sind –,
allein den maiores zugewiesen werden, steht die hier formulierte Erwartung, dass Piso
den immateriellen Wert der virtus mithilfe seiner individuellen vita gleichwertig zu
reproduzieren (exaequare) vermöge.¹⁰¹⁷ Umgesetzt wird diese Ankündigung schließlich
in der anknüpfenden Schilderung der Zivilprozesse, welche in vielfältiger Weise durch
die Triumphmetapher strukturiert werden, sodass sich in diesem Text eine ambivalente
Diskursivierung von virtus erkennen lässt. Einerseits erfolgt eine grundlegende Um-
deutung des Begriffs, die sich deutlich von den früheren, in der späten Republik ent-
wickelten Dekadenzmodellen (wie z. B. bei Sallust, der im Catilina-Proöm das Nicht-
vorhandensein äußerer Kriege gerade als Hauptgrund für einen Verfall der virtutes
angeführt hatte)¹⁰¹⁸ abgrenzt und stattdessen Gegenkonzepte entwirft;¹⁰¹⁹ andererseits

1016 Ov. fast. 1,712 ff.: Pax, ades et toto mitis in orbe mane! // dum desint hostes, desit quoque causa tri-
umphi, // tu ducibus bello gloria maior eris.
1017 Als verbindendes Element wird zunächst auch hier, wie in Ciceros Brutus und Vitruvs De Archi-
tectura, der Aspekt des Nutzens (quid […] profuerint, Laus Pis. 9– 10) hervorgehoben. Interessant ist je-
doch, dass prodesse hier nicht mehr explizit als staatlicher Nutzen qualifiziert wird; ein Legitimations-
versuch durch die Rückkopplung an das Handlungsfeld der Politik wie im Brutus (durch die
übergeordnete Engführung von Rhetorik, Politik und Militär) oder in De Architectura (durch den Nutzen,
der im Kontext von Augustus’ Bauvorhaben erzielt werden soll) findet zunächst nicht statt. Der indivi-
duelle Nutzen der vita scheint vielmehr aus sich selbst heraus legitimiert: ein Konzept, das vor allem in
den philosophischen Strömungen der Kaiserzeit Anwendung findet, vgl. Sen. epist. 21,2.
1018 Vgl. Sall. Cat. 7– 10: igitur talibus viris non labor insolitus, non locus ullus asper aut arduus erat, non
armatus hostis formidulosus: virtus omnia domuerat. […] sed ubi labore atque iniustitia res publica crevit,
reges magni bello domiti, nationes ferae et populi ingentes vi subacti, Carthago, aemula imperi Romani, ab
stirpe interiit, cuncta maria terraeque patebant, saevire fortuna ac miscere omnia coepit. […] igitur primo
pecuniae, deinde imperi cupido crevit: ea quasi materies omnium malorum fuere.
1019 In diesem Sinne scheint der Autor eher der Vergangenheitsbetrachtung des Livius nahezustehen,
der, wie Walter (2004) 424 bemerkt, zwar ebenfalls einem Dekadenzmodell folgt, diese aber unmittelbar

3 Die Laus Pisonis – Militärische virtus in Zeiten des Friedens 283



werden republikanische Vorstellungen nicht ausgeblendet, sondern sind immer noch
als fester Bestandteil mit dem Konzept verbunden: Die in den Atrien ausgestellten
imagines werden immer noch als gültige Statussymbole anerkannt, und auch die durch
exaequare ausgedrückte Vorstellung eines Wettbewerbs (der in diesem Fall mit den
verstorbenen Ahnen geführt wird) ist im Kern eine zutiefst republikanische.¹⁰²⁰Mit dem
Triumphbegriff, der einmal für die Beschreibung der Atrien (V. 8) und einmal im Kon-
text der Zivilprozesse (V. 37) verwendet wird, werden somit weniger militärische und
zivile virtutes gegenübergestellt, sondern vielmehr ihre Gleichsetzung und Aktualisie-
rung vorgeführt.

In diesem Punkt lässt sich zuletzt ein Blick auf die möglichen performativen Di-
mensionen des Texts werfen.¹⁰²¹ Wenngleich die Konstellation in der Laus Pisonis, die
sich als panegyrischer Text zusätzlich zur imaginierten Adressatengruppe an Piso als
Adressaten richtet, eine andere ist als in den bisherigen Texten und die Metaphern
daher nicht ohne weiteres einem autoreflexiven oder programmatischen Anspruch
zugeordnet werden können, scheinen insbesondere die zitierten Verse 22–27 zur Re-
flexion der literarischen Leistung des Dichters einzuladen.¹⁰²² Der Prozess des Anglei-
chens wird durch die Form exaequamus explizit als Aufgabe des Dichters markiert, der
in diesem Punkt – äquivalent zu Piso, der den Quirites in V. 23 gegenübersteht – mit den
vates der Vergangenheit in Konkurrenz tritt. Ebenso scheint die Konnotation der alt-
römischen Klientenpoeten das Verhältnis zwischen laudator und laudatus in einen
triumphalen Kontext zu rücken, sodass sich die Metaphorik des Triumphierens selbst
im Schlussteil des Gedichts wiedererkennen lässt. Der Gedanke, dass Patron und Dichter
sich komplementieren, ist für den gesamten Schlussteil des Textes, welcher ab V. 209
einsetzt, zentral. Im Wesentlichen zeichnet der Dichter dabei die bereits in der grie-
chischen Siegesdichtung übliche Aufgabenteilung zwischen dem Patron als Sieger und
Inspirationsquelle und dem Dichter als notwendiger Instanz, die den Sieg verewigt und
ausschmückt. Aufbauend auf dieses Klientenverhältnis lässt sich zwar keine Zuschrei-
bung triumphaler Qualitäten für den Text erkennen, dennoch findet keine unbedeu-
tende Positionierung des Dichters vor dem Hintergrund der Triumphmetapher statt. So
wird der Name des Maecenas, mit dem Piso in V. 248 gleichgesetzt wird (tu mihi Mae-

mit Gegenkonzepten (remedia) verbindet. Auch die in Livius’ Praefatio formulierte Forderung, auf vita
und mores der vorgestellten historischen Persönlichkeiten zu achten, spiegelt sich in der exempla-
Wahrnehmung der Laus Pisonis wider (vgl. Liv. praef. 9).
1020 Vgl. Walter (2004) 100.
1021 Es würde an dieser Stelle mit Sicherheit zu weit führen, den Aufbau der Laus Pisonis im Horizont
panegyrischer Modelle zu betrachten. Es sei daher ein weiteres Mal auf die Analyse Leppins (1992) 229–
231 verwiesen, der u. a. am Beispiel der sog. laudes Mesallae aus dem Corpus Tibullianum und Auszügen
aus Statius’ Silvae wesentliche Gemeinsamkeiten und Unterschiede des panegyrischen Lobs herausge-
stellt hat. Erwartungsgemäß nehmen militärische Erfolge in den Vergleichstexten einen weitaus größe-
ren Anteil ein als in der Laus Pisonis. Es gebe zwar auch Beispiele wie Vergils Catalepton 9, bei denen
zivile und musische Erfolge aufgelistet werden, jedoch würden sie vor dem militärischen Lob stets
deutlich in den Hintergrund gestellt.
1022 Vgl. Krasser (2011a) 162 f., Geue (2019) 158.

284 V Geistige Triumphe



cenas) durch die Formulierung in V. 239–240 (Maecenas alta tonantis eruit et populis
ostendit nomina Graiis) triumphal konnotiert, während der Dichter seinem Patron im
Gegenzug in V. 249 ein ewiges Denkmal verspricht: possumus aeternae nomen commit-
tere famae. Der bereits in der griechischen Siegesdichtung zentrale Gedanke, dass
zwischen Sieger und Dichter ein reziprokes Verhältnis besteht, weist natürlich starke
Kohärenzen zum materiellen und immateriellen Austausch des Rituals auf: Umso in-
teressanter ist es, dass auch der Dichter gemäß seiner Strategie in der Laus Pisonis
vorgibt, auf den materiellen Anteil zu verzichten, und stattdessen in V. 215–223 seinen
animus anpreist:

at voluisse sat est: animum, non carmina, iacto.
tu modo laetus ades: forsan meliora canemus
et vires dabit ipse favor, dabit ipsa feracem
spes animum: dignare tuos aperire Penates
hoc solum petimus. nec enim me divitis auri
imperiosa fames et habendi saeva libido
impulerunt, sed laudis amor. iuvat, optime,
tecum degere cumque tuis virtutibus omne per aevum
carminibus certare meis: […]

Aber der Versuch genügt: meinen Willen, nicht meine Dichtung, zeige ich stolz vor,
steh du mir nur gefällig bei: Vielleicht werde ich Höheres singen
und deine Gunst selbst wird mir die Kraft verleihen, deine Hoffnung selbst
mir einen fruchtbaren Geist gewähren: Bitte öffne mir dein Heim,
nur das erbitte ich. Denn mich hat kein herrischer Hunger
nach wertvollem Gold und kein wildes Verlangen nach Besitz angetrieben,
sondern meine Liebe zum Ruhm. Es ist mir ein Vergnügen, mein Bester,
an deiner Seite zu sein und auf alle Zeit mit deinen Tugenden
durch meine Dichtung zu wetteifern: […]

Auch wenn der Dichter in den darauffolgenden Abschnitten andere Metaphern ge-
braucht, in denen Piso als Bergmann (cultor) und Schiffsführer (ductor) erscheint,¹⁰²³
könnte die Metapher des geistigen Triumphs durch den auf V. 25–27 zurückverwei-
senden Absatz cumque tuis virtutibus per aevum carminibus certare meis hier noch eine
programmatische Pointe erfahren. Die Ankündigung eines Wettstreits zwischen dem
Panegyriker und seinem Adressaten lädt zusammen mit dem vorausgehenden exae-
quamus (!) dazu ein, den Text auch im Hinblick auf die Qualitäten des Dichters zu lesen,
sodass ein gewisser Teil des Lobes abschließend wieder auf den Dichter zurückfällt.¹⁰²⁴

1023 Laus Pis. 225–229.
1024 Krasser (2011a) 162: „In der Vorstellung des amor laudis, der vom Sprecher in diesem Zusam-
menhang als eigentlicher Motivationskern seiner Dichtung in Anschlag gebracht wird, wird dabei die
Vorstellung gemeinsamer Werte, die patronus und cliens gleichermaßen teilen, imaginiert und damit ein
reziproker Wirkungszusammenhang postuliert. Es ist gerade die elegant-kultivierte Lebensführung Pi-
sos, die ihn als prädestinierten patronus erscheinen lässt.

3 Die Laus Pisonis – Militärische virtus in Zeiten des Friedens 285



Abschließend ist festzuhalten, dass eine allgemeine Abwesenheit des Triumphri-
tuals von der senatorischen Lebenswelt im Text zu spüren ist. Anders als noch bei Cicero
und Vitruv nimmt die Auseinandersetzung mit den Triumphzügen oder militärischen
Erfolgen von Zeitgenossen in der Laus Pisonis eine untergeordnete Rolle ein. Die ein-
zigen Triumphe, die erwähnt werden, werden den Pisonen und einer entfernten Ver-
gangenheit zugeordnet. Infolgedessen ist der diskursive Zugriff auf das Konzept weniger
von Konkurrenz geprägt, sondern scheint eher mit der moralistisch-philosophischen
Ausrichtung des Begriffs verbunden zu sein, der insbesondere mit der Fokussierung des
spectaculum einhergeht. In der Folge lassen sich Akzentuierungen der Triumphmeta-
pher beobachten, die, anders als bei Cicero und Vitruv, weniger an dem imperialisti-
schen Paradigma ‚Geistige Aneignung als militärische Aneignung‘ orientiert sind, son-
dern sich mit einer persönlicheren Akzentuierung auf die vita als maßgebliche und
eigenständige Kategorie beziehen. Kohärenz wird in der Laus Pisonis primär über den
Begriff der virtus hergestellt, welcher gleichermaßen für den Krieg als auch für das
otium geltend gemacht wird und beide Bereiche metaphorisch dicht aneinanderreiht.
Der Text formuliert so eine allgemeine Bedeutung von virtus in allen Lebensbereichen,
die in dieser Form sowohl für die bisher betrachteten Texte als auch für die römische
Panegyrik im Allgemeinen einzigartig ist. Die eng mit dem Begriff der nobilitas ver-
bundene Vorstellung einer natürlichen Begabung wird auch damit nicht abgelehnt,
sondern wird als Grundlage zur Reproduktion gentilizischer Leistungsansprüche in
neuen Kontexten herangezogen. Damit löst sich das zugrunde liegende Modell der virtus
zwar nicht völlig auf, zerfällt aber in vielfältige Ausprägungen, die der Dichter gegen-
über dem traditionellen Konzept eines angeborenen Ruhmes aufwiegt und gleichzeitig
für seine eigene Darstellung nutzt, um selbst ein abwechslungsreiches und mit vielfäl-
tigen poetischen Mitteln ausgestaltetes Bild Pisos zu zeichnen.

Als eine zusätzliche Dimension, die dafür umso stärker mit dem Triumph assoziiert
wird, erscheint hier die eigenständige Repräsentation über Konzepte des spectaculum.
In vielen Beispielen, die aufgeführt wurden, wurde nur auf die Anwesenheit einer
großen Menge verwiesen, um Piso die genannten Tugenden zu bescheinigen und sie
triumphwürdig erscheinen zu lassen. Die bereits in den Literaturzirkeln der auguste-
ischen Zeit aufkommende Tendenz, auch das Handeln im otium und das Auftreten vor
großen Zuschauermengen als gesellschaftliche Distinktionsfaktoren zu erschließen,
wäre daher als eine interessante Zuspitzung jener Akzentuierungen, welche das Tri-
umphkonzept in der Kaiserzeit erfährt, festzuhalten und kann für eine Zeit, in der der
Triumph für einen Senatoren als Karriereziel außer Sichtweite war, durchaus als ein
probates Mittel zur Reproduktion, Distinktion und Quantifikation von Erfolgen plausi-
bilisiert werden.¹⁰²⁵

1025 Die These Leppins (1992), den Text in die neronische Zeit zu verorten, lässt sich durch die Zu-
sammenführung von Triumph und spectaculum bestärken, welche vor allem im Zusammenhang mit den
Tätigkeiten im otium beobachtet wurde. Die überwiegend negative Zeichnung der Schein-Triumphe
Neros darf, wie bereits bemerkt, nicht dazu verleiten, von einer grundsätzlichen Ablehnung dieser Ka-
tegorien auszugehen. Vor allem Senecas philosophische Schriften, mit deren Konzeptualisierungen von

286 V Geistige Triumphe



4 Fazit und Ausblick

Geht man davon aus, dass in den zitierten Beispielen der Triumph jeweils nicht nur als
punktuelle Metapher zu verstehen ist, sondern auch darüber hinaus mit einer be-
stimmten Ästhetisierung verbunden ist, die den Text selbst zur Projektionsfläche se-
natorischer Selbstdarstellung und -monumentalisierung macht – was sich, wie ich zu
zeigen versucht habe, weder rein autobiographisch noch durch die Analyse einzelner
Metaphern erschließen lässt, sondern einen multiperspektivischen Zugriff erfordert,
der auch den Kontext ihres Gebrauchs einbezieht –, so lässt sich bereits hier, vom Ende
der Republik bis in die Kaiserzeit, die Ausprägung eines Triumphkonzepts finden, das
nicht mehr nur als externer Gegenstand durch das Medium des Textes repräsentiert
wird, sondern im Text selbst zur Konstruktion neuer Ruhm- und Verewigungskonzepte
genutzt werden kann. Insbesondere Cicero kann hier als Begründer einer Tradition
gelten, in der Leistungen auf ganz unterschiedlichen Gebieten als Sieg oder Triumph
inszeniert werden können: Cornelius Nepos etwa scheint sich, wie schon Suerbaum
vermutet hat,¹⁰²⁶ in seiner Biografie von Cato dem Älteren recht deutlich auf Brutus
254 ff. zu beziehen, wenn er die Entdeckung des Dichters Ennius noch vor der Erwäh-
nung von Catos eigentlichem Triumphzug als seine herausragendste Leistung nennt,
welche die höchsten Triumphe über Sardinien übertreffe (Ex Africa decedens Quintum
Ennium deduxerat, quod non minoris aestimamus quam quemlibet amplissimum Sardi-
niensem triumphum)¹⁰²⁷, Vitruv führt Cicero neben Varro und Lucrez unter den wich-
tigsten sapientes seiner Zeit auf ¹⁰²⁸ und auch Plinius d. Ä. greift auf Ciceros Interpre-
tation des Caesar-Zitats zurück, wenn er ihm in der Naturalis Historia den Titel des
primus in toga triumphum linguaeque laureammerite zuweist.¹⁰²⁹ Spätere Texte wie der
Panegyricus¹⁰³⁰ von Plinius d. J. und (höchstwahrscheinlich) die Laus Pisonis greifen in
ähnlicher Weise auf Ciceros Konzept des geistigen Triumphs zu, zitieren ihn sogar ex-
plizit¹⁰³¹ und funktionalisieren das Konzept im Spannungsfeld militärischer und ziviler

Triumph die Laus Pisonis große Gemeinsamkeiten aufweist, zeichnen die neronische Zeit als eine Epo-
che, in der innere Geisteshaltungen sowie die im otium gezeigte Lebensführung gleichermaßen mit den
Kategorien des Triumphs und der spectacula erfasst werden konnten, vgl. Sen. tranq. 17,4; v. beat. 25,4;
clem. 1,21,2; epist. 44,5.
1026 Vgl. Häußler (1976) 129, Anm. 35 (mit Verweis auf die Urheberschaft der Beobachtung bei Suer-
baum).
1027 Nep. Cato 1,4. Ex Africa decedens erinnert gleichermaßen an den Einleitungssatz des Brutus (Cum e
Cilicia decedens) und an die Parallelstelle in Cic.Tusc. 1,3 (duxerat autem consul ille in Aetoliam, ut scimus,
Ennium), wobei das finite deduxerat bei Nepos bereits stärker mit dem Triumph assoziiert ist als das von
Cicero verwendete duxerat. Der Inhalt des Relativsatzes dagegen könnte an Brut. 254 ff. angelehnt und
amplissimum Sardiniensem triumphum als Parallele zu Ciceros castella Ligurum zu verstehen sein.
1028 Zu Cicero als Vorbild Vitruvs vgl. McEwen (2003) 142– 150, zur Nähe von Architektur und Rhetorik
bei Vitruv vgl. Callebat (2017) 87– 116.
1029 Plin. Nat. Hist. 7,117.
1030 Plin. min. paneg. 4,5–6; 29,1.
1031 Laus Pis. 36: laurea facundis cesserunt arma togatis.

4 Fazit und Ausblick 287



Verdienste zu einem Lobesgestus, der selbst in der triumpharmen Umgebung der Kai-
serzeit immer noch eine hohe rhetorische Wirksamkeit vermuten lässt. Obwohl sich die
Ursprünge der konzeptuellen Metapher und des Diskurses um den ‚geistigen Triumph‘
vermutlich bis zu Ennius zurückverfolgen lassen und auch Ciceros Umgang mit dem
Konzept gewiss als Teil einer größeren Bewegung zu betrachten ist,¹⁰³² veranschaulicht
Ciceros Gebrauch der Metapher die von Lakoff/Johnson (1998) propagierte Aussage, dass
„Metaphern Realitäten schaffen können“¹⁰³³ in einer Weise, wie sie für die Antike nur
selten bezeugt ist. Das im Brutus inszenierte Bild vom geistigen Triumphator und die
Konstruktion neuer exempla-Reihen scheint nicht zuletzt daher zu gelingen, dass diese
Metaphern auch nach seinem Tod in der Literatur immer wieder bestätigt werden und
Cicero so selbst als geistigen Triumphator und exemplum verewigen.¹⁰³⁴ Spätestens zur
Zeit der Laus Pisonis ist die Metapher dann konventionell geworden.

Es ist wichtig, hervorzuheben, dass sich solche Verselbstständigungen von Meta-
phern niemals einseitig, als vollständige Auflösung oder Abstraktion bestehender
Konzepte vollziehen, sondern eine besonders raffinierte Form der Auseinandersetzung
mit unterschiedlichen Facetten und konventionellen Wahrnehmungsmustern darstel-
len. So wird in den genannten Beispielen – trotz der meist kontrastiven Gegenüber-
stellung militärischer und ziviler Leistungen – die kulturelle Maxime, dass militärische
Leistungen höherwertiger sind als geistige, niemals außer Kraft gesetzt.¹⁰³⁵ Im Gegenteil
wurde beobachtet, dass mit dem Triumph verbundene Konzepte wie imperiale Größe,
Aneignung und Unterwerfung sowie die traditionell mit dem Feldherrn und den Sol-
daten assoziierten Qualitäten der virtus und dignitas als wichtige Legitimationsstrate-
gien der Texte instrumentalisiert werden. Cicero kann seine Vorleistungen auf dem
Gebiet der Rhetorik beispielsweise nur daher in Konkurrenz zu anderen militärischen
Eroberungen stellen, da er sie zugleich als geistige Aneignung eines bislang den Griechen
zugerechneten Eigentums inszeniert, Vitruv zeigt an verschiedenen Beispielen, wie mit
sapientia Kriege gewonnen werden, stellt aber der kurzfristigen Ehrung äußerlicher
Ehrungen die ewigen ‚Triumphe‘ durch Architektur und Literatur entgegen, und selbst
in der Laus Pisonis besteht ein zentraler Mehrwert der Beschäftigungen des otium
immer auch darin, dass sie exemplarisch ein hohes kämpferisches und strategisches
Können Pisos demonstrieren. Die von den Autoren gezeichneten Parallelen fungieren
zwar einerseits als kohärente Metaphern, gehen aber auch über sie hinaus, indem sie
gleichermaßen zur Distinktion und auktorialen Selbstinszenierung (bzw. in der Laus
Pisonis als panegyrische Legitimationsstrategie) herangezogen werden. Dies zeigt zu-
letzt die Notwendigkeit einer diskursiven Betrachtung der Metaphern, die trotz ihrer
unkonventionellen Art niemals ganz aus den bestehenden Triumphdebatten gelöst
werden. Die geistigen Triumphe beschränken sich so nicht nur auf die Gebiete von Li-

1032 Vgl. Buchheit (1977) 66.
1033 Lakoff/Johnson (1998) 168.
1034 Vgl. Künzer (2016) 221–223.
1035 Zur Kohärenz kultureller Werte mit dem zugrunde liegenden Metaphernsystem vgl. die Überle-
gungen von Lakoff/Johnson (1988) 31–34.

288 V Geistige Triumphe



teratur, Philosphie und Rhetorik, sondern positionieren sich darüber hinaus auch in den
sie umgebenden Triumphdiskursen: sei es über das Reproduzieren geläufiger Verfahren
der Adelsrepräsentation oder durch den Rekurs auf allgemeinere Wertevorstellungen
wie den virtus-Begriff, der, wie wir gesehen haben, bereits bei Caesar auch abstraktere
Dimensionen von Sieg, wie die Demonstration technischer Überlegenheit durch Brü-
ckenbau, beinhaltete.

Auch der individuelle und biographisch geprägte Charakter der untersuchten Texte
warnt davor, die gewonnenen Erkenntnisse allzu stark zu verallgemeinern oder sie
vorschnell auf flächendeckende gesellschaftliche oder politische Entwicklungen der
jeweiligen Epochen zurückzuführen. Erst kürzlich hat man in den 2019 erschienenen
Beiträgen zur Tagung ‚Verlierer in der Konkurrenz unter Anwesenden‘ wieder den
Fokus auf die Gemeinsamkeiten aristokratischer Lebensentwürfe zwischen der späten
Republik und dem Prinzipat gerichtet.¹⁰³⁶ Es ist zwar gewiss davon auszugehen, dass
eine Einschränkung der politischen und militärischen Karrierewege, wie sie sich in
augusteischer Zeit vollzog, einen entscheidenden Faktor der Neubewertung bestehen-
der Konzepte darstellte und einen nicht unerheblichen Teil zur Popularität ihrer Ver-
handlung in der Literatur beitrug. Es wäre jedoch, wie wir gesehen haben, zu eng ge-
dacht, diese Konzepte monokausal auf Umgestaltungen der Triumphzüge wie die
Reformen unter Augustus zurückzuführen. So haben die untersuchten Texte gezeigt,
dass die Tendenz zu einer Transformation des Triumphbegriffs, die Aufwertung wis-
senschaftlicher Praxis und die Anwendung militärischer Konzepte auf zivile und geis-
tige Tätigkeitsfelder nicht unmittelbar auf eine aus dem Alltag verschwindende Praxis
des Triumphrituals zurückgeführt werden kann. Auch der Fortbestand dieser Konzepte
über die augusteische Zeit hinaus – insbesondere ihr Wiederaufleben in der Spätantike,
wo Konzepte von Triumph und Sieghaftigkeit gerade im Rahmen von Kaiserpanegy-
rik¹⁰³⁷ und in der christlichen Literatur¹⁰³⁸ einen neuen Aufschwung erleben¹⁰³⁹ –

scheint einer direkten Anknüpfung an die augusteische Politik zu widersprechen, son-

1036 Hölkeskamp (2019) 21: „Ebenfalls überhaupt noch nicht behandelt ist die jüngst verstärkt disku-
tierte Möglichkeit, daß sich nicht erst in der frühen Kaiserzeit […], sondern schon in der (späten) Re-
publik die Entstehung von Distinktionsmerkmalen und Lebensentwürfen, Modi und Strategien des self-
fashioning abzuzeichnen begann, die zunächst neben das klassische Karrieremuster des agonalen Er-
werbs von honores traten und es später wenigstens partiell bzw. gar ersetzt zu haben scheinen“.
1037 Vgl. Wienand (2012) 13–24.
1038 Vgl. Lau (2019).
1039 In der Tradition der Kaiserpanegyrik stellen hinsichtlich ihrer Performativität vor allem die Git-
tergedichte Optatians ein bemerkenswertes Beispiel dar, indem dort die technopaignische Kunstfertigkeit
gleichsammit der Sieghaftigkeit Konstantins in Verbindung gebracht wird, vgl. Körfer (2019) 68, Anm. 215,
168–205. Für die Neukonzeptualisierung des Triumphs im Christentum sind vor allem Prudenz’ Mär-
tyrergedichte aus dem Peristephanon zu nennen, in denen Konzepte von Sieghaftigkeit auf das Märty-
rertum übertragenwerden (z. B. der Tod des Laurentius in Prud. perist. 2, 501–508) sowie Minucius Felix,
der den Begriff des Triumphs im Rahmen seines apologetischen Dialogs Octavius aufgreift, um dort sogar
den Bekehrungsakt selbst als einen Sieg über den error zu stilisieren: Nam ut ille mei victor est, ita ego
triumphator erroris (Min. Fel. 40).

4 Fazit und Ausblick 289



dern auf ein hohes Potenzial zur Weiterentwicklung und Aktualisierung der literari-
sierten Metapher hinzuweisen. Eine erste Diskursivierung des Begriffs und seine In-
strumentalisierung in literarischen Texten wäre demnach, sofern sich ein solcher Zu-
sammenhang zur historischen Ritualpraxis überhaupt feststellen lässt, schon früher, in
der politischen Realität der späten Republik und im Zusammenhang mit den sich dort
entwickelnden, nicht weniger gravierenden Änderungen des Triumphrituals anzuset-
zen:¹⁰⁴⁰ im Rahmen von Entwicklungen, die ein intensives Nachdenken und Diskutieren
über den Triumph, seine Funktionen und mögliche Alternativen erst ermöglichten und
gerade für Senatoren, denen die konventionellen Karrierewege verschlossen blieben,
unentbehrlich machten.

Zuletzt hat sich im Umgang mit dem Triumphkonzept eine Verlagerung des meta-
phorischen Kohärenzbereichs von den Strukturen zu den Akteuren bemerkbar ge-
macht. Anders als bei Caesar und Plinius d. Ä. nimmt die textstrukturelle Orientierung
an Darstellungs- und Interaktionsmustern des Triumphzugs, die man von einer per-
formativen Inszenierung des Textes als Triumph erwarten würde, eine weitaus gerin-
gere Rolle ein. Die untersuchten Texte scheinen (aus der Perspektive von nobiles, die sich
nicht im Militärischen, sondern auf alternativen Wegen auszuzeichnen versuchten)
vorwiegend auf die qualifizierenden Aspekte, die den Triumphator betreffen, zuzu-
greifen, während sich die im Triumphzug gezeigten Symbole und Repräsentationen
sowie seine sozialen Dynamiken und Interaktionen mit dem Publikum dort nur an-
satzweise wiederfinden lassen. Ein wiederkehrendes Thema könnte allerdings die Idee
der kulturellen Aneignung darstellen, die zusammen mit einer Hinwendung zur Lite-
ratur und den dort verhandelten Bildungsinhalten das Zentrum einer systematisie-
renden Textstruktur bildet. Sowohl dem antiquarianism zugeordnete Autoren wie Ci-
cero und Varro als auch Fachautoren wie Vitruv oder Plinius d. Ä. bedienen sich durch
Techniken der Katalogisierung, Systematisierung und Translation von Wissensbestän-
den immer auch Strukturen sprachlicher Aneignung,¹⁰⁴¹ und vor diesem Hintergrund
erscheint auch die Art der Aufarbeitung und der didaktische Anspruch der Texte als
eine alternative, doch legitime Dimension, römische Erfolgs- und Triumphgeschichte zu
erfassen und die Leserschaft an ihr teilhaben zu lassen.¹⁰⁴²

1040 Lange (2016) 71: „This honour of triumph gradually changed during the Late Republic, and together
with changes to the political system in the first century, led to a significant transformation in form and
function of the triumph“.
1041 Vgl. exemplarisch die Ergebnisse der Kapitel IV.2.1, V.1.3 und V.2.3.
1042 Zur Schwierigkeit, die antiken ‚Fachtexte‘ als solche zu bestimmen und von anderen Literatur-
formen abzugrenzen vgl. Fögen (2005).

290 V Geistige Triumphe


