V Geistige Triumphe

Literatur als Triumph — unter dieser weit gefassten Metapher kdnnte ein grofier Teil der
bisherigen Uberlegungen in dieser Arbeit subsumiert werden. In den bisher unter-
suchten Texten konnte der Triumph insofern als eine metaphorische Folie fiir den Text
bezeichnet werden, als dass strukturelle Kohdrenz hinsichtlich der textuellen Darstel-
lungsprinzipien herausgestellt wurde. Texte wie De bello Gallico und die Naturalis
Historia sind in der Lage, dieselben nattirlichen Ressourcen und militarischen Narrative
mit vergleichbaren Mitteln wie der Triumphzug darzustellen. So werden sie selbst zum
Ort des Sieges und der triumphalen Ostentation von Beutestiicken und natiirlichen
Ressourcen. Dieser performative Zugriff auf den Triumph wurde primar tber die als
imperium und spectaculum bezeichneten Konzepte erfasst und scheint vor dem Hin-
tergrund der in den Texten explizit verhandelten Siegesthematik und ihrer Vernetzung
mit anderen Formen triumphaler Reprasentation eher einem konventionellen Umgang
mit diesen Themen zu entsprechen. Der Text verwendete die triumphalen Strukturen
als Signale, die, wenn sie vom Rezipienten wiedererkannt wurden, auf bestimmte
Formen der Wahrnehmung und Interaktion aufmerksam machen sollten.

Etwas anders sieht die Situation der Metapher des geistigen Triumphs aus. Texte, in
denen der Triumph auf andere Weise als Auszeichnung fiir eine andere Art von Leis-
tung — sei sie wissenschaftlicher, kiinstlerischer oder ziviler Natur — aufgefasst wird und
in dieser Bedeutung auf andere Bereiche des rémischen Lebens und Alltags transferiert
wird, scheinen nicht einer konventionellen Auseinandersetzung mit dem Triumph zu
entspringen, sondern miissen sich anderer Methoden bedienen, um das Konzept fiir den
eigenen Text zu instrumentalisieren. Solche Abstraktionen, die der Triumph in der Li-
teratur erfahren hat, wurden in der Forschung héufig unmittelbar mit dem Riickgang
der triumphalen Praxis in der Kaiserzeit in Verbindung gebracht, so etwa bei Beard
(2007), die von einer dort aufkommenden ,Kultur des Triumphs* spricht,831 als auch bei
Itgenshorst (2008), die am Ende ihrer Darstellung der Entwicklung des Triumphrituals
zu dem Fazit gelangt, erst die augusteische Zeit habe tiber den Triumph ,nachgedacht,
geforscht und gedichtet“*** und den ,gleichsam intellektuelle[n] Umgang mit dem Tri-
umph, der dessen Metaphorisierung in ganz unterschiedlichen Kontexten mit sich
bringen sollte“**® herbeigefiihrt.®** Diese Annahmen erscheinen zwar zunéchst

831 Vgl. Beard (2007) 71.

832 Itgenshorst (2008) 51.

833 Itgenshorst (2008) 51.

834 Treffender formuliert Itgenshorst (2017) 74 dagegen: ,Der Triumph verschwand also, obwohl er
nunmehr viel seltener als reale Pompa zu sehen war, nicht aus der Realitat der stadtromischen Bevol-
kerung, sondern blieb auf verschiedenen Ebenen — durch die Monumente im offentlichen Raum, aber
auch durch die zeitgenossische Literatur — bildlich wie begrifflich préasent. Diese Tatsache hat sicher mit
dazu beigetragen, dass trotz der geringen Anzahl tatsdchlich gefeierter Triumphe Begriff und Idee des
Triumphes lebendig blieben und unter den spateren Herrschern auch iiber lange Zeitintervalle hinweg
jeweils wieder neu belebt und aktualisiert werden konnten*.

a Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https:/#doi.org/10.1515/9783111082479-006



V Geistige Triumphe —— 229

schliissig — dass die augusteische Zeit nicht nur fiir den Literaturbetrieb, sondern auch
fliir die Kommunikation tber den Triumph in sdmtlichen Kontexten einen zentralen
Wendepunkt darstellt, ist unbestritten —, legen aber einen Kausalzusammenhang zwi-
schen dem Verschwinden des Rituals und seiner Konzeptualisierung nahe, der aus dem
literarischen Befund der beiden Epochen nicht ohne Weiteres abgeleitet werden kann.
Zum einen handelt es sich um eine Beobachtung, die vor allem eine quantitative Ent-
wicklung in der augusteischen Dichtung widerspiegelt, dabei jedoch offen ldsst, inwie-
weit die dort zu beobachtenden Triumphkonstruktionen auf konkrete Anderungen am
Triumphritual zuriickgehen und inwieweit diese von intertextuellen Beziigen aus dem
Bereich der Siegesdichtung, den stark rezipierten Literaturkonzepten des Hellenismus
und bestehenden Traditionen in der rémischen Dichtung beeinflusst sind;*** zweitens
ist es kaum vorstellbar, dass eine von den Triumphziigen bestimmte Kultur wie die spéte
Republik keinerlei Reflexionen iiber dieses hart umkampfte und immer schwieriger zu
erreichende Privileg, das fiir die meisten nobiles den Hohepunkt einer politischen und
militdrischen Karriere bedeutete, angestellt hatte. Auch wenn man der Hypothese folgt,
dass erst das Fehlen des Rituals die Suche nach Alternativen initiiert, so wiirde dies
kaum auf eine Zeit so sehr zutreffen wie die spate Republik, in der das Privileg, einen
Triumphzug zu feiern, trotz der hohen Popularitit des Rituals doch nur einer kleinen
Minderheit vorbehalten blieb.**®

Die Idee geistiger Triumphe scheint auf den ersten Blick dem Charakter der kon-
zeptuellen Metapher zu widerstreben und eher mit traditionellen Definitionen der
Metapher vereinbar zu sein: Konstellationen, in denen sich Dichter oder Redner zu
siegreichen Triumphatoren stilisieren, erscheinen als zu abstrakt und zu gewagt, als
dass sie aufierhalb rhetorischer oder poetischer Texte irgendeine Gultigkeit besitzen
konnten. Dass sie sich in der romischen Kultur als ein allgemeines Konzept des Denkens
und Handelns manifestiert hatten, ist kaum vorstellbar, vor allem, wenn man die stark
von militdrischen Kommandos bestimmte Zeit der spaten Republik in den Blick nimmt.
Andererseits wurde diese Perspektive in den letzten Jahren teilweise wieder revidiert
und festgestellt, dass der einseitige Blick auf die romische Adelskultur als ein alterna-
tivlos militaristisches System viel zu kurz gegriffen ist. Daher gentigt es m. E. nicht, den
geistigen Triumph lediglich als ein poetisches oder rhetorisches Konstrukt ohne jegli-
chen Gesellschaftsbezug zu verstehen, sondern auch dieses Phdnomen muss aus einer
konzeptuell-metaphorischen Perspektive in seinem politischen und gesellschaftlichen
Wirkungspotenzial ernst genommen und tiberpriift werden. Inwiefern ist die Vorstel-
lung, auch auf anderen Wegen als mit einem militarischen Erfolg ,Sieghaftigkeit‘ be-
weisen zu konnen, mit geltenden Konventionen und Werten der romischen Gesellschaft
vereinbar? Und inwieweit sind Triumphmetaphern als diskursive Elemente dazu ge-
eignet, diese Werte zu beeinflussen oder zu verandern?

835 Vgl. Anm. 261.
836 Vgl. Kapitel Vi1.1.



230 — V Geistige Triumphe

Auf den ersten Blick betreffen diese Fragen die Konventionalitdt der Metapher.
Auch die konzeptuelle Metapherntheorie ndhert sich diesen Fragen, indem sie auf die
vielfach getroffene Unterscheidung von konventionalisierten und innovativen Meta-
phern zuriickgreift. Konventionalisierte Metaphern sind nach Lakoff/Johnson ,Meta-
phern, die das gangige Konzeptsystem unserer Kultur strukturieren, das sich seinerseits
in unserer Alltagssprache niederschldgt“®®’; als neue Metaphern bezeichnen sie hin-
gegen solche, die ,der individuellen Phantasie und Kreativitit entspringen“®®®, Wichtig
erscheint hierbei folgender Zusatz, der das wirklichkeitsverdndernde Potenzial neuer
Metaphern betont: ,Metaphern dieser Art [scil. neue Metaphern] konnen dazu beitra-
gen, daf$ wir unsere Erfahrung in einem neuen Licht sehen. Folglich kdnnen sie unserer
Vergangenheit und unseren Wissens- und Glaubenssystemen eine neue Bedeutung ge-
ben“®®®, In einem dhnlichen Zusammenhang verortet sich auch die Theorie der dis-
kursiven Metapher. So untersucht auch Hiulsse (2003) das Verhéltnis von konventio-
nellen und innovativen Metaphern, stellt beide aber in einen noch schérferen
Zusammenhang, indem er den kreativen Spielraum des Individuums einschréankt und
dem Diskurs unterordnet:**°

Konventionelle Metaphern lassen sich [...] als diskursstabilisierende Elemente auffassen, die nicht
so sehr neue Wirklichkeiten schaffen, sondern vielmehr bereits bestehende Wirklichkeiten re-
produzieren. Und selbst wenn sich ein Individuum einmal anschickt, eine neue Metapher zu er-
finden, so sind seinem Erfindungsreichtum durch den Diskurs Grenzen gesetzt.

Beide Theorien tun sich gleichermafien schwer damit, das Verhéltnis von konventio-
nellen und innovativen Metaphern zu erklaren. Obwohl die Unterscheidung sog. ,kon-
ventioneller ¢, kreativer‘ und ,toter®*' Metaphern im Rahmen der diskursiven Meta-
pherntheorie als flieRend eingestuft wird,*** vermutet Hiilsse (2003), dass der kognitive
Ansatz sich dafiir eigne, um das Entstehen neuer Metaphern zu begreifen, wéhrend ein
sdiskursiver Metaphernansatz zur Analyse konventioneller Metaphern besser geeig-
net“®** sei. Die Grenzen dieser Unterscheidung zeigt insbesondere Pielenz (1993) auf, der
in seiner Interpretation der konzeptuellen Metapher darauf aufmerksam gemacht hat,
dass die Unterscheidung konventioneller und neuer Metaphern auf der type-Ebene
(welche der Metaphernbegriff bei Lakoff/Johnson im engen Sinne betrifft) hinfallig sei
und nur im Gebrauch der Metapher untersucht werden konne. Eine strenge Differen-

837 Lakoff/Johnson (1998) 161.

838 Lakoff/Johnson (1998) 161.

839 Lakoff/Johnson (1998) 161.

840 Hiilsse (2003) 222.

841 Da Hiilsse (2003) 219 auch Lexikalisierungs- und Habitualisierungsprozesse beriicksichtigt, greift er
zusatzlich auf die Unterscheidung zwischen konventionellen und toten (d. h. in ihrem Gebrauch véllig
verselbststandigten) Metaphern aus der Linguistik zurtick.

842 Vgl. Hiilsse (2003) 220.

843 Hiilsse (2003) 220.



V Geistige Triumphe —— 231

zierung der beiden Metapherntypen wiirde im Sinne der Theorie Lakoff/Johnsons zu
terminologischen Schwierigkeiten fithren.®*

Gemeinsam ist den aufgefithrten Theorien das reziproke Verhéltnis zwischen dem
individuellen Gebrauch einer Metapher und ihrer Kontextualisierung: Einerseits sind
Metaphern notwendig an bestehende Diskurse gebunden, andererseits wirken sie auf
bestehende Diskurse ein und schaffen neue Optionen des Denkens und Handelns.®*®
Ausgehend von der Annahme, dass sowohl konventionalisierte als auch neue Metaphern
in der Lage sind, Diskurse zu strukturieren, soll dieses Schema zunéchst als Grundlage
fir den Umgang mit dem vorliegenden Textmaterial dienen. In jedem Fall — ob es sich
um konventionelle oder neue Metaphern handelt — miissen Thesen iiber den indivi-
duellen und diskursiven Kontext zum Verstandnis ihres Wirkungspotenzials herange-
zogen werden.®*¢

Was die Metapher des geistigen Triumphs von der literarischen Beuteschau un-
terscheidet und sie zumindest in die Ndhe des Unkonventionellen riickt, ist ihre
selbstlegitimierende Dimension. Es handelt sich im Folgenden um Texte, in denen der
Triumphbegriff primér in der Bedeutung einer aufserordentlichen und uniibertreffli-
chen Ehrung verwendet wird, dabei verstarkt mit den Alltagshandlungen des otium
verbunden ist und mit der geistigen oder literarischen Arbeit in Beziehung, wenn nicht
sogar in Konflikt gesetzt wird. Eine Reflexion des Triumphs findet — anders als in den
vorhergehenden Texten — dezidiert im Hinblick auf die Metaphorisierung ziviler und
geistiger Tatigkeiten statt, d. h. solcher Bereiche, die nicht unmittelbar mit einer tra-
ditionellen politischen oder militirischen Laufbahn in Verbindung standen wie der
Rhetorik, der Architektur sowie den sozialen und philosophischen Gesprachen des
otium. Daher muss in diesem Fall eine besondere Aufmerksamkeit auf die Inszenierung

844 Pielenz (1993) 112: ,Doch die Merkmale, die nach L/] eine konventionelle Metapher bestimmen,
treffen nach unserer Terminologie ebenso auf nicht-konventionelle Metaphern zu. Auch kreative und
imaginative Metaphern strukturieren das in der Alltagssprache eingesenkte konzeptuelle System des
Menschen. Demzufolge sind auch nicht-konventionelle Metaphern L/Jscher Pragung konventioneller
Natur. Wie sollte es auch anders sein? [...] Die Unklarheit der Begriffshestimmung liegt darin, daf§ L/
offensichtlich nicht zwischen der type-Ebene und der token-Ebene einer Metapher unterscheiden.

845 Hiilsse (2003) 225 spricht von einer nicht-kausalen Verkniipfung im Sinne des enabling: ,Es besteht
keine kausale Verbindung zwischen der Verwendung einer bestimmten Metapher und einer in ihrem
Licht selbstverstandlich erscheinenden Handlung. Metaphern erméglichen, aber sie verursachen nicht“.
846 Nattrlich ist es nicht ohne weiteres maoglich, Einblicke in den alltdglichen Metapherngebrauch
antiker Kulturen zu erhalten. Demnach sind auch die tblicherweise mit den Theorien verbundenen
Methoden der Metaphernanalyse in unserem Fall vermutlich unzuverlassige Indikatoren um die (Un-)
Konventionalitdt von Metaphern nachzuweisen. Quantitative Methoden der Korpuslinguistik anzuwen-
den, wie Hiilsse (2003) 230 empfiehlt (,[...] eine Durchsicht des gesamten Diskurses bzw. des Textkorpus,
bei der es zundchst einmal darum geht, die im Diskurs verwendeten Metaphern zu identifizieren und
verwandte Metaphern zu Gruppen zusammenzufassen) ermdglichen hier einen weitaus weniger vali-
den Zugriff auf Diskurse als das reiche und medial vielfaltige Textmaterial des digitalen Informations-
zeitalters. Dieses konstruktivistische Grundproblem besteht zwar generell bei der Diskursanalyse und ist
keine Besonderheit historischer Rekonstruktionsansétze, ist aber im Hinterkopf zu behalten, wenn im
Folgenden von antiken Diskursen gesprochen wird.



232 —— V Geistige Triumphe

des Verhéltnisses zum militirischen Kern des Triumphzugs gelegt werden. Als wichtiges
Instrument zur Signalisierung von Ruhm und Prestige war der Triumph stets geeignet,
um militdrischen Erfolg, Sieghaftigkeit und idealtypische Werte zu demonstrieren. Oder,
um einen Schritt weiter zu gehen: Da die Kriegsfiihrung und das Ausfiihren von mili-
tarischen Kommandos sowohl in republikanischer Zeit (vor allem durch seine Prasenz
in der pompa funebris) als auch weit in die Kaiserzeit hinein (vor allem durch die or-
namenta triumphalia) die o6ffentliche memoria dominierten, gehe ich im Folgenden
davon aus, dass die Abweichung von dieser Norm einen nobilis, der sich etwa auf einem
anderem Gebiet auszeichnen wollte, gerade zu einer Reaktion und einer Rechtfertigung
dieser Abweichung aufforderte.

Solche fundamentalen Umgestaltungen und Ambivalenzen des Triumphrituals
traten jedoch nicht erst in augusteischer Zeit auf, in der sich diese Handlungsfelder
parallel zur Einschrédnkung militarischer Auszeichnungen in einem gréfieren institu-
tionellen Rahmen ausbreiteten. Auch in der Literatur der spiten Republik®*” wurden
schon verstdrkt Fragen nach der Anerkennung von Leistung auf geistigen und wissen-
schaftlichen Gebieten verhandelt. Hier ist besonders das spite Werk Ciceros zu nennen,
der u. a. in De re publica und De officiis das Ziel verfolgt, den Nutzen und die Wertigkeit
von geistigen Leistungen vor dem Hintergrund der militdrisch dominierten Erinne-
rungskultur der spiten Republik aufzuwerten. Im folgenden Kapitel soll zum einen
Ciceros spéter Dialog Brutus als Beispiel einer nach republikanischen und an trium-
phalen Erinnerungsmustern orientierten romischen Erfolgsgeschichte betrachtet wer-
den, zum anderen der vom romischen Architekten Vitruv verfasste Fachtext De Archi-
tectura, der in der Ubergangszeit zum Prinzipat entstand und vor allem in den Vorreden
eine sehr vielseitige Auseinandersetzung mit militdrischem Ruhm und dem Triumphzug
aufweist. Als ein Beispiel aus der Kaiserzeit soll der Fokus zuletzt auf die spater ent-
standene Laus Pisonis gerichtet werden, um einen Einblick in den weiteren Verlauf und
die mogliche Verselbststandigung dieser Diskursivierungs- und Legitimationsstrategien
zu gewinnen.

Um die Funktionen der Metaphern in den vorliegenden Texten zu untersuchen, ist
also ein umfassender und multiperspektivischer Ansatz notwendig, der nicht nur die
politischen und gesellschaftlichen Hintergriinde, sondern auch biographische Faktoren
bertcksichtigt; schliefflich handelt es sich um Personen, die selbst iiber ein militarisches
Kommando verfugten (Cicero), an militdrischen Kampagnen beteiligt waren (Vitruv)
oder als bekannte Personen der Offentlichkeit ein gewisses Ansehen genossen (Cicero
und auch — soweit es aus der Laus Pisonis hervorgeht — der dort gepriesene Piso):
kurzum, Personen, die unmittelbarer Teil des 6ffentlichen Diskurses waren, und die sich
in irgendeiner Form fiir die Abweichung von erwarteten Handlungsnormen zu ver-

847 In leicht abgewandelter Form liegt ein vergleichbarer Diskurs sogar bereits in der griechischen
Literatur vor und geht dort primér auf die Gegeniiberstellung geistiger Tétigkeiten mit den Siegen in
sportlichen Wettkdmpfen zuriick. Die Pramisse ist jedoch dieselbe: Geistige Téatigkeiten, z. B. im Bereich
der Rhetorik oder Philosophie sollen anerkannt, dauerhaft geehrt und vor allem gegeniiber kérperlichen
Leistungen aufgewertet werden.



V Geistige Triumphe =—— 233

antworten hatten. Damit wir vom Text als einem geistigen Triumph im Sinne einer
konzeptuellen Metapher sprechen konnen, die diese legitimatorische Funktion erfillt,
muss der Text einerseits konkrete sprachliche Beziige aufweisen, welche die Metapher
realisieren, gleichzeitig muss die Metapher als Teil einer grofieren, im Text angelegten
Argumentationsstruktur zu erkennen sein.**® Ein wesentlicher Unterschied zwischen
traditionellen Ansédtzen und konzeptuell-diskursiven Metapherntheorien besteht zu-
letzt in der Annahme, dass Metaphern nicht ausschliefflich praexistierende Ahnlich-
keiten abbilden, sondern in der Lage sind, neue Ahnlichkeiten herzustellen.**’ Diese
Annahme, die im oberen Teil die Grundlage eines performativen Ansatzes bildete, wére
also auch im Fall der geistigen Triumphe ernst zu nehmen und im Hinblick darauf zu
untersuchen, ob die Texte auch iiber die Verwendung metaphorischer Ausdriicke hin-
aus argumentativen Strukturen folgen, die sie mit den Reprasentationsmdglichkeiten
und Triumphdebatten ihrer Zeit in Beziehung setzen und sie auch nach den Regeln und
Konventionen eines zeitgenossischen Publikums ,triumphwiirdig® erscheinen lassen.
Damit eine solche Aufwertungsstrategie glaubwiirdig ist und von einem Leser ver-
standen und akzeptiert wird, muss sie sich in irgendeiner Weise mit den Regeln des
Diskurses auseinandersetzen. Um also ein umfassendes Bild des rhetorischen und dis-
kursverdndernden Potenzials der Triumphmetapher in den vorliegenden Texten zu
erhalten, wird diese im Folgenden in drei Schritten betrachtet, welche sowohl die
Verwendung metaphorischer Ausdriicke auf der Mikroebene als auch ihre Einbettung in
einen grofieren Kontext auf der Makroebene beriicksichtigt. Dabei sind die Analyse-
schritte und die mit ihnen verbundenen Fragen nicht als strenge Kategorien zu ver-
stehen, sondern sind eng miteinander verkntipft und bauen aufeinander auf.

Schritt 1: Kontextanalyse

Wie gestaltet sich die Triumphsituation zur Entstehungszeit des Textes?

Welchen Rang nimmt militérischer Erfolg ein?

Verweist der Autor im Text auf eigene militarische Erfahrungen oder Triumphbestreben?

Mit diesem Schritt sollen sowohl méglichen Einfliissen individueller Erfahrung als auch
diskursiver ,Spielregeln‘ fiir den Gebrauch der Metapher Rechnung getragen werden.
Der erste notwendige Schritt muss es sein, den kulturellen Horizont abzustecken und,
sofern es moglich ist, die Entstehungszeit des Texts zu beleuchten. Da die Metapher des
geistigen Triumphs mit dem eigentlich militdrischen Wertesystem des Triumphzugs
bricht, ist es hierbei von hdchster Prioritat, den gesellschaftlichen und politischen
Diskurs iiber militarische Erfolge in den Fokus zu riicken, und ihn, wenn mdglich, im
Lichte der oben etablierten Konzepthereiche imperium und spectaculum zu erfassen. Da

848 Zur Rechtfertigungsfunktion der konzeptuellen Metapher schreibt Pielenz (1993) 106: ,Indem man
den Schlufiregelcharakter von Metaphern blofilegt, 143t sich ihre rechtfertigende Funktion erkennen®. Die
unter dem argumentationstheoretischen Begriff der Schlussregel bezeichneten Aussagen seien demnach
nichts anderes als Implikate einer iibergeordneten Rechtfertigungsfunktion der Metapher, vgl. ebd. 175f.
849 Vgl. Lakoff/Johnson (1998) 177.



234 —— V Geistige Triumphe

sich die Untersuchung immer jeweils auf den individuellen Gebrauch einer Metapher
bezieht, konnen auch biographische Informationen einen Rahmen fiir die Funktiona-
litit der Metapher bereitstellen.®**® Um hierbei der Gefahr zu entgehen, in voreinge-
nommene Interpretationsmuster zu verfallen, soll sich der biographische Anteil aller-
dings vorrangig auf textimmanente Reflexionen beschrdnken, d. h. Beziige zu
militdrischen oder politischen (Triumph-)Erfahrungen sollen nur dann gezogen werden,
wenn diese auch im Text angelegt sind.

Schritt 2: Funktionale Analyse triumphaler Ausdriicke im Text

In welcher Funktion treten metaphorische Ausdriicke, d. h. Triumphbegriffe oder militarisches Vokabular, im
Text auf?

Auf welche Eigenschaften von Triumph bezieht sich die Metapher und in welchen wird Ahnlichkeit (Kohdrenz)
hergestellt? Welche werden ausgeblendet?

Im zweiten Schritt wird untersucht, in welchen Zusammenhdangen die Triumphmeta-
pher sprachlich markiert wird, wobei die Metaphern RHETORIK IST TRIUMPH fUr Brutus,
ARCHITEKTUR IST TRIUMPH fUr De Architectura und VITA IST TRIUMPH fiir die Laus Pisonis
als referenzieller Rahmen der Untersuchung angenommen werden. Lakoff/Johnson
(1998) gehen davon aus, dass eine konzeptuelle Metapher, unabhéngig davon, ob sie
konventionell ist oder nicht, eine Vielzahl an Ableitungen hervorbringt, von denen ei-
nige wieder metaphorisch, andere wortlich zu verstehen sind.**' Auch zwischen den
geistigen Bereichen von Rhetorik, Architektur und otium und den Konzeptbereichen des
Triumphs gibt es Berithrungspunkte, in denen Ahnlichkeit inszeniert werden kann.
Einige entsprechen dem konventionellen Konzeptsystem und bestdtigen den beste-
henden Diskurs, andere dagegen sind neu und erweitern ihn. In diesem Sinne ist das
Prinzip des hiding und highlighting in besonderem Mafde zu berucksichtigen: Der Ge-
brauch einer Metapher macht immer auf bestimmte Aspekte eines Konzepts aufmerk-
sam, wihrend andere verborgen werden.®*> Erst in dieser Doppelstruktur des Hervor-
hebens und Verbergens gelingt es der Metapher schliefSlich, neue Bedeutungen zu
erschaffen oder eigene Zielsetzungen argumentativ zu unterstiitzen.®*® In diesem Lichte
sind auch die geistigen Triumphmetaphern zu betrachten. Wichtiger als die einzelnen
metaphorischen Ausdriicke aufzuzéhlen und zu klassifizieren, ist es, sie in ihrer argu-
mentativen Funktion zu untersuchen und festzuhalten, welche Aspekte des Triumph-
zugs jeweils in den Vordergrund gestellt werden und welche in den Hintergrund rticken.
Von besonderem Interesse flir die argumentative Funktionalisierung des Triumphs ist
dabei die Auseinandersetzung mit seinem militdrischen Kerngedanken. Findet eine

850 Lakoff/Johnson (1998) heben diesen Aspekt hervor: ,Funftens ist die Bedeutung, die der einzelne
Mensch einer Metapher beimifdt, teils kulturell und teils an seine persénliche Biographie gebunden®.
851 Vgl. Lakoff/Johnson (1998) 161f.

852 Vgl. Lakoff/Johnson (1998) 66— 69.

853 Vgl. Pielenz (1993) 102-109.



V Geistige Triumphe =—— 235

Anndherung zwischen den beiden Konzepten statt oder werden sie gegeneinander
ausgespielt?

Schritt 3: Uberpriifung der Triumphmetapher als programmatisches Konzept

Wie positioniert sich der Text im Hinblick auf den Triumphdiskurs?

In welcher Weise werden geistiger und militarischer Ruhm gegenubergestellt?

Inwiefern trdgt die Triumphmetapher zur Legitimation des Texts bzw. auktorialen Selbstkonstruktion bei?

In einem letzten Schritt sollen die Einzelbeobachtungen auf sprachlicher Ebene aus-
geweitet und die Triumphmetapher vor dem Hintergrund ihrer konzeptionellen Be-
deutung fiir den Text diskutiert werden. Einen ersten Zugang liefert die Frage, wie der
Text im Allgemeinen auf den Triumphzug Bezug nimmt: seien es die Triumphziige ihrer
Zeitgenossen, aktuelle Triumphdebatten oder mit dem Triumph verbundene Erinne-
rungs- und Reprasentationspraktiken. Von zentralem Interesse ist dabei die Frage, wie
der Text die grundsatzliche Abweichung der Metapher, dass eine geistige Leistung und
kein militarischer Erfolg inszeniert wird, iiberwindet und mit welchen Strategien das
Geistige gegeniiber dem Militdrischen aufgewertet wird. Dieser Schritt betrifft insbhe-
sondere die Selbstinszenierung des Autors: Unter welchen (moglicherweise program-
matischen) Gesichtspunkten werden die Qualitdten des Textes bzw. die inszenierten
Leistungen verhandelt? Da auch im Fall des geistigen Triumphs, nicht anders als bei
Caesar und Plinius, der literarische Text gleichzeitig das Medium und der Ort ist, an dem
der Triumph konstruiert wird, kann ist in diesem Zusammenhang auch der selbstre-
ferenzielle Charakter der Metapher und eine mégliche Orientierung an entsprechenden
performativen Strukturen diskutiert werden.

Der hier vorgestellte Dreischritt ist zwar nicht im Sinne einer ausfiihrlichen Dis-
kurs-, Metaphern- oder Toposanalyse zu verstehen, wie Pielenz (1993) oder Hulsse (2003)
sie vorschlagen, entspricht in seinen wesentlichen Grundziigen aber den Erkenntnissen
der diskursiven Metaphernanalyse und ihrem Bestreben, Ergebnisse auf der Mikro-
ebene mit Uberlegungen zur Makroebene zu verbinden, um eine angemessene Balance
zwischen der Auswertung einzelsprachlicher Details und den Rahmenbedingungen ei-
nes sozialen oder politischen Diskurses zu finden.®®* Da mir bewusst ist, dass ich mit
Cicero, Vitruv und der Laus Pisonis einen breiten zeitlichen Rahmen aufspanne, der
nicht in allen Einzelheiten dargelegt und erortert werden kann, beziehe ich mich zur
Erorterung der politischen und sozialen Rahmenbedingungen in den Schritten 1 und 3
nur umrisshaft auf die Rekonstruktionen der Sekundérliteratur, deren Nennung und
Auflistung zugleich ausdriicklich als Verweis auf eine ausfiihrlichere Lektiire verstan-
den werden soll.

854 Vgl. Hiilsse (2003) 230f.



236 —— V Geistige Triumphe

1 Ciceros Brutus: Eine romische Erfolgsgeschichte im Spiegel der
Rhetorik

1.1 Cicero und der gescheiterte Triumph

Im Allgemeinen tritt Cicero als jemand hervor, der sich in seinen Schriften immer
wieder in verschiedener Weise mit dem Triumph auseinandergesetzt hat. Sein Zugriff
auf die Thematik stellt eine Besonderheit in der romischen Literatur dar, da es sich um
einen Autor handelt, dessen Schriften eng mit seiner politischen Karriere zusammen-
hédngen und der, soweit es aus seinen Briefen hervorgeht, fiir eine lange Zeit selbst an
einem Triumph interessiert war.®*** Das Scheitern, diesen Triumph im Senat durchzu-
setzen, welches sich vor allem in Ciceros Briefkommunikation spiegelt, zeigt auf, welche
Bedeutung der Triumphzug fiir einen Staatsmann wie Cicero hatte und wie sein
,Scheitern‘ vor dem Hintergrund des spatrepublikanischen Diskurses tiber Triumphe zu
werten ist.

In republikanischer Zeit war der Triumphzug in erster Linie eine aufserordentliche
und untbertreffliche Ehrung, die der erfolgreiche Feldherr von Volk und Senat fiir seine
res gestae erhielt. Von diesen beiden Gruppen wurde ihm nach dem Triumphzug
schlieflich auch eine Ehrenstatue, die eine dauerhafte Erinnerung an seine virtus und
seine Verdienste fiir die dignitas populi Romani garantieren sollte, gewéhrt. Dafiir er-
hielten Volk und Senat Teile der Kriegsbeute; seit der spaten Republik folgten dazu
vermehrt monumentale Bauprojekte, die der Triumphator ebenfalls der Offentlichkeit
widmete. Flaig (2003a) 305 beschreibt den republikanischen Triumph daher auch als ein
reziprokes Tauschgeschéft zwischen dem Triumphator und dem populus Romanus:

Der Triumph ritualisierte einen materiellen und symbolischen Tausch in gigantischem Ausmaf. Der
Feldherr tibergab der res publica erstens einen stattlichen Beuteanteil; zweitens erlesene Gefangene
und drittens das heimgekehrte romische Heer. Und was bekam er dafiir? Die Senatoren und das Volk
von Rom anerkannten zeremoniell, daf$ das romische Heer unter den Auspicien des Triumphators
gesiegt hatte; ja noch mehr; indem sie an den rituellen Vorgéngen in ihrer Rolle als Zuschauer und
Mitfeiernde teilnahmen, anerkannten sie, daf er; der Triumphator den Sieg errungen hatte — einen
Sieg fir sie, fiir das Volk und den Senat.

Die These Flaigs ist in ihrer Radikalitdt nicht unumstritten,®®® hebt aber m. E. treffend
hervor, dass die Interaktion zwischen Feldherrn und Offentlichkeit keineswegs als
einseitiger Prozess zu verstehen ist. Fiir die Nobilitdt war diese exzeptionelle Ehrung
einerseits notwendig, da sie die Stabilitit des politischen Systems immer wieder affir-

855 Vgl. u. a. Cic. Att. 520; Cic. fam. 154.

856 Beck (2005) 80, Anm. 16 etwa bemangelt, dass die Rolle der Soldaten bei diesem Ansatz zu kurz kdme.
Itgenshorst (2005) 196f., Anm. 24 weist zudem auf die ldngerfristigen Prozesse der Anerkennung hin:
»Diese Interpretation kann jedoch nicht erkldren, warum die Feldherren bereits vor ihrer Riickkehr in
Inschriften und auf Minzen [...] auf eindeutig nicht materielle [...] Verdienste hingewiesen hatten®.



1 Ciceros Brutus: Eine rémische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik — 237

mierte,®” aber auch gefihrlich, da sie stets mit einer Umverteilung politischer Macht

zugunsten des Triumphators verbunden war. Dieses Ungleichgewicht fithrte vor allem in
der letzten Phase der romischen Republik zu Spannungen innerhalb der senatorischen
Elite, sodass der republikanische Triumph trotz seines konsensstiftenden Charakters
uber die Triumphsituation hinaus zur Projektionsflache nobilitirer Selbstinszenierung
und politischer Machtkdmpfe werden konnte.**®

Die Exklusivitdt und die singuldr militdrische Ausrichtung des Triumphs fithrten
jedoch zu einem unvermeidlichen Problem: Der Triumph war zwar in republikanischer
Zeit die grofite mogliche Ehrung und somit fiir viele nobiles neben dem Konsulat der
Zielpunkt politischer Ambitionen, wurde jedoch in der Praxis immer seltener vergeben,
was irgendwann zu einem Ungleichgewicht in der Verteilung der politischen Macht
fihren musste. Fir die Durchsetzung eines Triumphs war immer ein militdrisches
Kommando notig, das aber nur wenigen Einzelnen vorbehalten blieb, und selbst dann
fiihrte nicht jeder errungene Sieg zwangslaufig zu einem Triumphzug. Da der Tri-
umphzug sich wiederum neben der politischen Karriere als die wichtigste Grofie bei der
Anerkennung und vor allem der Verewigung von Individuen (z. B. in der pompa fune-
bris) etabliert hatte, war es vor allem in der spaten Republik besonders schwierig, einen
fehlenden Triumph oder Liicken in der militdrischen Laufbahn zu kompensieren.
Nichtsdestoweniger war die Aristokratie der spaten Republik im Umgang mit geschei-
terten Triumphziigen vermutlich weitaus offener, als es bisher angenommen wurde, und
diirfte einige realistische Handlungsalternativen gehabt haben.®*® Zum einen darf nicht
unterschétzt werden, dass sich gerade in dieser Zeit neue Formen und Variationen von
Triumph sowie eine Vielzahl an alternativen Reprasentationsformen und individuellen
Distinktionsversuchen neben dem Triumphzug eine Bliitezeit erlebten, deren Auswir-
kungen und Popularitét sich durchaus mit den Entwicklungen des Triumphzugs in der
augusteischen Zeit vergleichen lasst. Die hohe Prestigetrachtigkeit des Rituals und die
zunehmende Problematisierung militérischer Triumphe, die vor dem Hintergrund der
Biirgerkriege zu einem hartnidckigen und konfliktreichen Konkurrenzkampf um die
Bewilligung von Triumphziigen gefiihrt hatten, waren Faktoren, die zwangslaufig eine
regelrechte Suche nach Ersatzritualen in Gang setzen mussten. In der Folge kam es
schliefilich auch in der republikanischen Zeit zu Triumphvariationen wie den oft als
sekundér eingestuften triumphus in monte Albano und die supplicatio sowie erstmals
auch einer Reihe an Sonderfillen, in denen zunehmend auch nicht-militdrische Er-

857 Vgl. Itgenshorst (2005) 217f.

858 Freilich ist dies eine Dimension des Triumphs, die, wie erwahnt, mit der Monopolisierung des Rituals
durch den princeps in augusteischer Zeit weitgehend verloren ging und sich zugunsten einer wieder-
kehrenden und notwendigen Legitimation seiner dauerhaften Sieghaftigkeit verdnderte, vgl. Itgenshorst
(2005) 219226, Itgenshorst (2008).

859 Dass diese alternativen Optionen bislang unterschitzt wurden, zeigt jetzt Holkeskamp (2019) 14-21
auf. Auch Flaig (2019), der von einem soziologischen Standpunkt aus argumentiert, legt plausibel dar, dass
ein endgtiltiges und alternativloses Scheitern in einer agonalen Kultur wie der rémischen kaum mdglich
gewesen sein diirfte.



238 —— V Geistige Triumphe

rungenschaften als Triumph inszeniert wurden.®*® Selbst bei den oéffentlichen Denk-
malern, bei denen die militdrischen Kommandos in der Regel an oberster Stelle standen,
gab es in der republikanischen Zeit durchaus Mdglichkeiten, auch nicht-militarische
Leistungen wie das Bekleiden bestimmter Amter in vergleichbarer Weise zu honorie-
ren.®®! Hinzu kam, dass auch die schnell wechselnde politische Lage immer wieder neue
Fragen an die Triumphpraxis stellte. Konnte man tber Gesetzlose wie Sklaven oder
Piraten triumphieren?*** Wie ging man mit Schlachten um, bei denen auf beiden Seiten
Romer beteiligt waren?®®® Und wie inszenierte man Siege, die nicht durch Kampf, son-
dern hauptséchlich durch diplomatische Bemiihungen erzielt wurden?*** In diesem
Horizont der Offnung und Umstrukturierung triumphaler Praktiken diirfte auch Ciceros
Inszenierung seiner politischen Auftritte und Erfolge zu bewerten sein. So lassen sich in
Ciceros Schriften immer wieder Strategien erkennen, zentrale Ereignisse seiner politi-
schen Karriere wie den Sieg tiber die catilinarischen Verschworer®® oder seine Riick-
kehr aus dem Exil**® wie einen Triumph erscheinen zu lassen. Aquivalent lisst sich auch
in seinen Bemithungen um eine supplicatio eine grofiziigige Anwendung von Tri-
umphmetaphern erkennen, die Cicero nicht nur in seinen Reden, sondern auch in der
privaten Kommunikation iiber dieses Thema verwendet.**’

Dieser Variationsreichtum der spétrepublikanischen Triumphzuge, die von einer
exklusiven Auszeichnung fiir militdrische Siege zu Modellen fiir diplomatische und
innenpolitische Erfolge avancierten, lassen sich als Vorstufe dessen betrachten, was im
Folgenden als Metapher des geistigen Triumphs bezeichnet werden soll. Denn parallel zu
dieser Offnung des Rituals lassen sich auch im Bereich der Bildung einige Entwicklungen
der spiten Republik beobachten, welche die Beschéftigung mit philosophischen und
wissenschaftlichen Themen zu einem echten Alternativmodell neben dem militérisch

860 Lange (2016) nennt hier Caesars ovatio ex monte Albano im Jahr 43 v. Chr. als ein in doppelter
Hinsicht bemerkenswertes Beispiel: Zum einen gibt es keinen Sieg, der dem Ereignis vorausgeht, zum
anderen wird die als ovans ex monte Albano bezeichnete Prozession trotzdem in den fasti triumphales
aufgefiihrt und somit wie ein militarischer Erfolg inszeniert: ,This could be a plan to ,militarize‘ an
achievement — and thus invoce the associated sense of glory — by deliberately celebrating it as an ovation“
(ebd. 66).

861 Walter (2002) 142 stellt etwa heraus, dass ,es keinen automatischen Zusammenhang [...] zwischen
Triumph und Ehrenstatue gab“ und verweist auf der Seite 139, Anm. 28. auf eine in spatrepublikanischer
Zeit datierbare Ehrenstatue des Cato Censorinus, ,deren Inschrift ausdriicklich nicht die militarischen,
sondern die censorischen Erfolge rithmte“.

862 Vgl. Lange (2016) 115-121.

863 Vgl. Lange (2016) 95-124.

864 So wurde etwa die diplomatische Ubereinkunft von Marcus Antonius und Octavian dhnlich wie ein
militdrischer Sieg dargestellt. Spater inszenierte Augustus auch die Riickgabe der Partherfeldzeichen wie
einen Triumph.

865 Vgl. Rollinger (2017).

866 Vgl. Itgenshorst (2005) 79f.

867 So schreibt Cicero an Atticus, er habe tber Cato, der ihm die supplicatio verweigert hatte, ,trium-
phiert’, was wohl als euphorische Reaktion auf ein vorhergehendes Schreiben von Atticus zu deuten ist,
vgl. Rollinger (2017) 222.



1 Ciceros Brutus: Eine rémische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik —— 239

ausgerichteten Triumphzug erscheinen lassen. Flaig (2019) hat in diesem Zusammen-
hang auf die Biographie des Rutilius Rufus verwiesen, der 88 v. Chr. nicht mehr aus
seinem Exil zuriickkehren wollte, sondern sich ganz der Lebensweise eines griechischen
Intellektuellen hingegeben habe.®® Obwohl dieser gewiss nicht der erste Romer gewe-
sen sei, der sich in einer solchen Weise inszeniert habe, sei er als erster zum exemplum
geworden und habe durch seine zundchst innovative Art der Inszenierung ein Hand-
lungsmodell etabliert, das in den folgenden Generationen immer mehr konventionali-
siert und akzeptiert worden sei.*® Die Texte Ciceros bewegen sich damit in einer Zeit, in
der nicht nur der Triumphzug als Institution, sondern auch die rémische Bildungskultur
einem aktiven Wandel unterzogen war. Als ein prominentes Beispiel ist die Strémung
des sog. antiquarianism zu nennen, die zu einer enormen Aufwertung literarischer und
wissenschaftlicher Tétigkeit gefiihrt hatte.*”® Der Universalgelehrte Varro sowie Cicero
selbst sind als die wohl berithmtesten Vertreter dieser Stromung bekannt geworden und
hatten einen enormen Einfluss auf die Bildungskonzepte, die sich ab der augusteischen
Zeit entwickelten und durch éffentliche Einrichtungen institutionalisierten.®”* Auch
Ciceros Freund Atticus, der sich bewusst dem cursus honorum entzog und sich statt-
dessen durch einen kultivierten Lebensstil und literarische sowie philosophische Té-
tigkeiten auszeichnete, lasst sich diesem Umfeld alternativer Lebensentwiirfe zuord-
nen.*’?

In diesem Horizont entstanden schliefllich die spaten rhetorischen und philoso-
phischen Schriften Ciceros. Verbunden mit einem weitgehenden Riickzug aus dem po-
litischen Leben gewéhren diese einen umfassenden Einblick in die Selbstprasentation
Ciceros in der Ubergangszeit der spéten Republik zum augusteischen Prinzipat. In seiner
letzten Schaffensperiode ab 46 v. Chr. — also zur selben Zeit, als Caesar seinen spekta-
kuléren Vierfachtriumph feierte und sich zwei Jahre spéter zum dictator ausrufen lief} —
lasst sich zwar auf den ersten Blick eine vermeintliche Abwendung von der Politik
zugunsten rhetorisch-philosophischer Themen erkennen, dennoch verschwindet der
Triumph zumindest konzeptuell niemals géinzlich aus Ciceros Blickfeld.?”® Vor allem in

868 Vgl. Flaig (2019) 70— 74.

869 Flaig (2019) 74: ,Die asthetisierte Lebensfithrung wird eine legitime Form des sozialen Umgangs. Und
dann kann - je nach den Umstdnden — das zundchst Legitimierte allmé&hlich mit dem Anspruch des
Normativen auftreten. Das geschah in der Kaiserzeit*.

870 Auch die wissenschaftliche Bildung ,als Alternativentwurf zu althergebrachten Formen der gesell-
schaftlichen Bewdhrung® (Krasser [2005] 374), die unter Augustus schliefllich 6ffentlich-institutionell
gefordert wurde, hatte ihre Wurzeln bereits in der spaten Republik, vgl. ebd. 363.

871 Vgl. Krasser (2005).

872 Vgl. Stein-Holkeskamp (2019) 172.

873 Das Konzept des Triumphs zeigt sich auch hier in einer Reihe von Metaphern, mit denen Cicero seine
Verdienste in der Rhetorik und Philosophie beschreibt. Bezeichnend ist etwa die Sprache, die Cicero in
einem Brief an Cato (Cic. fam. 154,16) gebraucht: [...] societas studiorum atque artium nostrarum, quibus a
pueritia dediti ac devincti soli prope modum nos philosophiam veram illam et antiquam [...] in forum atque
in rem publicam atque in ipsam aciem paene deduximus [...]. Wesentliche Kohédrenz- und Funktions-
merkmale der Metapher hebt Martelli (2017) 95—98 hervor: der Triumph als kulturelle Aneignung



240 —— V Geistige Triumphe

seinem spaten rhetorischen Text Brutus kann man eine Erweiterung des Begriffs be-
obachten, die sich in der Auseinandersetzung mit seiner Beschrdnkung als eine Aus-
zeichnung, die exklusiv fir eine dufierliche, d. h. in diesem Fall militdrische Leistung,
vergeben wird, entwickelt und nun auf den Bereich der sapientia libertragen wird.*’*

Vor diesem Hintergrund ist es schwierig, einen Text wie Brutus ohne Bertcksich-
tigung dieser textexternen und biographischen Hintergriinde zu betrachten, und in der
Tat lasst sich erkennen, dass diese Lesart — zumindest bis zu einem gewissen Grad —
auch textimmanent angelegt ist. Denn schon die ersten Worte in Brut. 1, die dem ver-
storbenen Hortensius gelten, erinnern an den unerfillten Triumph, den Cicero sich fir
seine Statthalterschaft als Prokonsul in Kilikien erhofft hatte:*”®

Cum e Cilicia decedens Rhodum venissem et eo mihi de Q. Hortensi morte esset adlatum, [...]

Als ich bei meinem Auszug aus Kilikien nach Rhodos gekommen war und die Nachricht vom Tod des
Quintus Hortensius erhalten hatte, [...]

Mit Kilikien und Rhodos werden gleich zu Beginn zwei Orte genannt, die eng mit Ciceros
Biographie verbunden sind: Cilicia, das hier gleich zu Beginn an prominenter Stelle
steht, verweist auf die Provinz, in der Cicero als Prokonsul seine einzigen militdrischen
Erfolge verzeichnen konnte und immerhin zum imperator ausgerufen wurde, obgleich
sich die Hoffnung auf einen Triumph, wie aus seinen Briefen ad Atticum und ad fami-
liares hervorgeht, nicht erfiillen konnte.®”® Rhodos dagegen steht mit Ciceros Ausbildung
bei Apollonios Molon in Verbindung, bei dem er zwischen 79 und 77 v. Chr. seine ersten
Fortschritte in der Rhetorik erzielen konnte. Durch die Erwéhnung dieser beiden spe-
zifischen Orte wird so zunédchst ein Horizont abgesteckt, der nicht nur die personlich-
individuellen Erfahrungen Ciceros widerspiegelt, sondern zugleich militarische und
rhetorische Erfolgsmodelle gegentiberstellt. Diese Dichotomie, die den Anfang der

griechischen Gedankenguts, der Transfer geistiger Beschéftigungen in die Bereiche des Staats- und Mi-
litdrwesens (in ipsam aciem paene) sowie der Innovationsgedanke, der dem Einfiihren neuer Ressourcen
durch den Triumphator dhnelt.

874 Die Engfiihrung von militarischer und korperlicher Leistung wird von Cicero etwas ausfithrlicher in
off.1,74-79 behandelt: Sed cum plerique arbitrentur res bellicas maiores esse quam urbanas, minuenda est
haec opinio. [...] Omnino illud honestum [...] animi efficitur; non corporis viribus. Die scheinbaren Di-
chotomien zwischen res bellicae — res urbanae und corpus — animus werden von Cicero hier vor allem
durch die Rhetorik, die in beiden Bereichen wichtig sei, wieder aufgeldst. Vgl. Cic. Brut. 49.

875 Ziel meiner Betrachtung ist es nicht, biographische Umstdnde als monokausales Erklarungs- bzw
Interpretationsmodell heranzuziehen; ebenso wenig ist der Brutus als reine Kompensation des uner-
fullten kilikischen Triumphs zu verstehen. Dennoch kann man den Triumph m.E. nur dann als Gegen-
stand des Textes erfassen bzw. nur dann von einem literarischen Triumph‘ sprechen, wenn alle Ebenen,
in denen er in der Textstruktur in Erscheinung tritt (und die noch dazu stark aufeinander verweisen und
so nicht immer strikt voneinander zu trennen sind), berticksichtigt werden: d. h. die sprachliche und
konzeptionelle Seite mit der biographischen verkniipft wird.

876 Vgl. Itgenshorst (2005) 67— 69.



1 Ciceros Brutus: Eine rémische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik —— 241

Schrift markiert, wird an verschiedenen Stellen des Brutus wieder aufgegriffen, sodass
sich bereits hier eine programmatische Bedeutung vermuten lasst.

Unterstiitzt wird diese These auch durch die scheinbare Okkasionalitat des Textes,
indem Cicero das Prodm ausgerechnet mit dem Tod des Quintus Hortensius beginnen
lasst. Nicht zuletzt aufgrund dieser Beobachtung ist der Dialog in der Forschung héufig
mit einem weiteren rhetorischen Modell in Beziehung gesetzt worden: der laudatio
funebris®”’. Als die geldufigste Erscheinungsform des yévog émdewtikév wurden die
laudationes in der spaten Republik ausschlieilich im Kontext der 6ffentlichen Bestat-
tungsrituale (pompa funebris) vorgetragen, die in besonderem MafSe mit der Konzep-
tionalitdt und der Symbolik des Triumphs interagierten. Zwar sind zum Aufbau und
Inhalt der Reden, die i. d. R. vom Sohn des Verstorbenen gehalten wurden, nicht allzu
viele Informationen erhalten, jedoch ist bekannt, dass in ihnen nicht ausschliefSlich die
individuellen Qualitaten des Verstorbenen im Vordergrund standen, sondern dass diese
als Teil der Ruhmesgeschichte einer gesamten gens prasentiert wurden, die wiederum
die Leistungen der bekanntesten und erfolgreichsten Familienmitgliedern aufzahlte.®”®
Sowohl in ihrer symbolischen Struktur als auch ihrer Funktionalitdt waren die repu-
blikanischen Leichenziige ein eng mit dem Triumphzug verbundenes Ritual.®’® Die au-
ferordentliche Wertschédtzung, die vor allem den militarischen Erfolgen der gens zu-
teilwurde, fithrte meist dazu, dass in der pompa vor allem diejenigen maiores als
exempla angefiihrt wurden, die einst Konsuln oder Triumphatoren gewesen waren®®
und in manchen Féllen wurden sogar triumphale Elemente wie Beutestiicke in die
pompa funebris integriert®'. Infolgedessen rief die pompa funebris immer auch die

877 Vgl. etwa Gowing (2000) 58f., Dugan (2005) 173, Stroup (2010) und Taylor (2013). Cicero greift das
Thema der laudatio funebris auch in Brut. 62 wieder auf und wirft dieser Gattung eine Verfalschung und
Ubertreibung genealogischer Erfolge vor.

878 Walter (2004) 98f.: ,Die gentilizische Leichenrede auf dem Forum (laudatio funebris) reproduzierte
ferner in ihren beiden Hauptteilen die Funktion des Begrabniszuges als [...] Feier fiir den Verstorbenen
und [...] Statusdemonstration der ganzen gens, indem sie die Aufzédhlung der honores und res gestae des
verstorbenen mit einem Lobpreis auf herausragende Taten der Vorfahren verband“.

879 Die pompae funebres der spaten Republik hatten einen engen symbolischen Bezug zum Triumphzug:
So traten diejenigen maiores, die in der Vergangenheit triumphiert hatten, selbst symbolisch im pur-
purnen Triumphalgewand auf, aber auch durch Beutestiicke und Bilder konnte an Triumphe erinnert
werden, vgl. Walter (2003) 262, Flower (2006) 327f.; Holkeskamp (2008) 97-107. Ahnlich wie der Triumph
war die pompa funebris trotz ihres konkurrenzférdernden Charakters unter den nobiles ein stark kon-
sensstiftendes Ritual mit einem starken Identifikationspotenzial, vgl. hierzu: Flower (2006) 321, Holkes-
kamp (2008) 106, der beide Eigenschaften als komplementér versteht: ,Gerade weil die pompa funebris
zundchst ein wichtiges Medium der Selbstdarstellung [...] war, konnte dieses Ritual zugleich der kollek-
tiven Selbstbestétigung [...] dienen®.

880 Vgl. Walter (2004) 92, Anm. 40 und vorsichtiger Itgenshorst (2005), die zwar ebenfalls von der Un-
ubertrefflichkeit militdrischer Leistungen (unter Beriicksichtigung unterschiedlicher Kommemorati-
onspraktiken einzelner gentes, vgl. ebd. 206-208) ausgeht, dabei aber hervorhebt, dass Triumphe
prinzipiell auch - auf Basis individuell gewahlter Kriterien — gleichwertig kompensiert werden konnten,
vgl. ebd. 218.

881 Vgl. Walter (2003) 262.



242 —— V Geistige Triumphe

vergangenen Triumphziige der gens wieder ins Geddchtnis. Wenn Cicero den vorwie-
gend dialogischen Text nun zuerst in diesem autobiographischen (cum e Cilicia dece-
dens) und personlich-affektiven (cepi dolorem) Modus beginnt, verleiht er ihm einen
pragmatischen Rahmen, der nicht nur an den Aufbau einer Rede des yévog émideiktikdv
erinnert, sondern zusammen mit dem expliziten Verweis auf den Tod seines Konkur-
renten und Freundes Hortensius sowohl den Inhalt als auch die Struktur einer laudatio
funebris erwarten lassen konnte. Die Frage, inwieweit diese Erwartung auch durch den
sich daraufhin entfaltenden Dialog und die Erdrterung verschiedener Redner der ro-
mischen und griechischen Geschichte erfiillt wird, hat zu unterschiedlichen Ergebnissen
gefiihrt: Wahrend die Assoziation der laudatio funebris vor allem im Zusammenhang
mit Stellen wie Brut. 22 (eloquentia obmutuit), in denen Cicero einen Niedergang der
Rhetorik konstatiert, dazu verleitet, den Text als gedachtnishewahrende Grabrede auf
die Rhetorik selbst zu verstehen,®* l4sst sich der optimistische und zukunftsgerichtete
Zweck, den diese Reden als Bindeglied zwischen Vergangenheit und Zukunft erfiillten,
auch im Hinblick auf das self-fashioning Ciceros als Bewahrer und Hoffnungstrager
interpretieren.®®®

Auch im Hinblick auf die erinnerungsstiftende Funktion der Triumphe lésst sich
diese Perspektive fruchtbar machen und es wére m. E. nicht nur eine plausible, sondern
eine durchaus reizvolle Uberlegung, dass Cicero hier durch die Konstruktion dieses
okkasionellen Rahmens die Redner der romischen Geschichte von Anfang an als gens im
Sinne einer Rhetorenfamilie inszeniert. Um das Profil, welches der Triumphzug in
diesem Spannungsfeld zwischen militdrischem und und rhetorischem Ruhm erhilt, zu
schérfen, ist es im Folgenden notwendig, einen Blick auf die Metapher selbst zu werfen.

1.2 Triumphator der Redekunst - eine vielseitige Metapher und ihre
Diskursivierung

Insgesamt ist der Dialog, wie Kytzler (2000) bemerkt hat, durchaus reich an Metaphern,
mit denen der Redner und seine Fahigkeiten in ein positives Licht gertickt werden
sollen. Dabei weist der Text sowohl solche Metaphern auf, die sich dem Bereich des
Krieges zuordnen lassen, als auch vermehrt solche, die vermehrt auf den Bereich des
Theaters und der Biihne zuriickgreifen.®®* Im Zentrum dieser beiden Bilder steht

882 Vgl. Gowing (2000) 59.

883 Vgl. Stroup (2010) 264, die weniger von einem Tod der Redekunst als von ihrer Transformation vom
offentlichen in den privaten Bereich spricht: ,By the end of the dialogue Cicero has translated a dan-
gerously destabilized Republican oratory into the terms of private, authoritative, and definitively con-
trollable social exchange“. Taylor (2013), der dagegen die Rolle der actio im Brutus hervorhebt, versteht
den Text als einen Versuch, die republikanische Rhetorik als gelebte performance (gegeniiber einer in der
Kaiserzeit aufkommenden Lesekultur) zu erhalten.

884 Kytzler (2000) 298, der einige der Metaphern im Brutus auflistet, hélt es zwar fiir ,bemerkenswert,
wie selten militarische Metaphern in Erscheinung treten, halt aber immerhin finf Stellen fest, an denen



1 Ciceros Brutus: Eine rémische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik —— 243

schliefilich eine einzige Triumphmetapher, durch welche die beiden Konzepte promi-
nent miteinander verbunden werden: Als der Dialog auf Caesar zu sprechen kommt,
nimmt Cicero die Metapher zum Anlass, um nicht nur die eigenen rhetorischen Erfolge
zu préasentieren, sondern den Stellenwert und Nutzen militarischer Leistungen und
geistiger Arbeit in einem umfassenden Vergleich zwischen Redner und Feldherrn ge-
geniiberzustellen. Ausgangspunkt dafiir bildet zunachst ein Zitat aus der an Cicero ge-
richteten Widmung von Caesars De Analogia, welches in Brut. 253 zunachst wortlich
wiedergegeben (Nam scripsit his verbis [...]), aber dann ab 254 von Cicero zu einem ei-
genstandigen Vergleich zwischen dem Nutzen beider Tatigkeiten erweitert wird:**®

Tum Brutus: amice hercule, inquit, et magnifice te laudatum puto, quem non solum principem atque
inventorem copiae dixerit, quae erat magna laus, sed etiam bene meritum de populi Romani nomine et
dignitate. quo enim uno vincebamur a victa Graecia, id aut ereptum illis est aut certe nobis cum illis
communicatum. Hanc autem, inquit, gloriam testimoniumque Caesaris tuae quidem supplicationi
non, sed triumphis multorum antepono. [...] multo magnus orator praestat minutis imperatoribus.

Darauf sagte Brutus: ,Das stimmt genau, mein Freund, und ich glaube, dass du ein grofartiges Lob
erhalten hast, weil er dich nicht nur als den Begriinder und Erfinder des reichen Ausdrucks be-
zeichnet hat, was schon ein grofies Lob war, sondern auch als wohlverdient in Bezug auf den Namen
und die Wiirde des romischen Volks. Denn die eine Sache, in der wir vom besiegten Griechenland
besiegt werden, hast du ihnen entweder entrissen oder uns doch zumindest darin mit ihnen ver-

militdrische Metaphern verwendet werden: Brut. 37 139, 171, 216 und 222. Gleichzeitig erkennt er eine
gehdufte Theater- und Bithnenmetaphorik, die auf den Redner tibertragen werde: ,In einem anderen,
anziehenderen Bilde vergleicht Cicero das Forum nicht mit dem Schlachtfeld, sondern mit den Stéatten
der Bithne und der 6ffentlichen Schaustellung: theatrum (6), scaena (116 f. 239. 290.), circus (173), stadium
(234) sind die Begriffe.“ (ebd.).

885 Das Zitat aus De Analogia beinhaltete somit zwar die von Cicero aufgegriffenen — und durchaus
militdrisch konnotierten (vgl. Raaflaub [2018] 13) — Titulierungen principem copiae atque inventorem und
bene de nomine ac dignitate populi Romani meritum, aber nicht, wie Plinius d. A. in Nat. Hist. 7117 spéter
schreibt, das Bild von Cicero als geistigem Triumphator: primus in toga triumphum linguaeque lauream
merite et facundiae Latinarumque litterarum parens aeque — ut dictator Caesar; hostis quondam tuus, de te
scripsit — omnium triumphorum laurea maiorem, quanto plus est ingenii Romani terminos in tantum
promovisse quam imperii. Sollte Caesar tatsdchlich in einem anderen Kontext eine dhnliche Aussage
getroffen haben, wére dies natiirlich auf der Grundlage seiner eigenen auftrumpfenden Inszenierung als
Triumphator, der mit seinem Vierfachtriumph sogar in der Lage ist, Pompeius zu iiberbieten, umso
beachtlicher, wenn nicht vielleicht sogar konflikttrachtiger, da Plinius u. a. von omnium triumphorum
(vgl. bei Cicero das einschrankende minuti triumphatores) spricht. Wahrscheinlicher scheint es daher,
dass Plinius sich unmittelbar auf Ciceros Brutus bezieht und auf das (urspriinglich von Caesar gepréagte)
Bild Ciceros zur eigenen Selbstdarstellung zurtickgreift (vgl. Zwischenfazit in Kapitel 1V.2.14). Zentral fiir
meine Untersuchung des Textes ist die Beobachtung, dass die offenbar vorgenommene Stilisierung des
Triumphatorenvergleichs als Fremdaussage einen wichtigen Teil von Ciceros rhetorischer Strategie der
Selbsterhohung darstellt. So ist gerade der Verweis auf Caesar, den Cicero seinerseits in prou cons. 715
gegeniiber anderen Triumphatoren abgrenzt, geeignetes Mittel, um dem Ausspruch auctoritas zu ver-
leihen. Ebenso ist es natiirlich eine geschickte rhetorische Strategie Ciceros, dass er in De Officiis mit dem
Verweis auf Pompeius auch dem anderen ,Mega-Triumphator‘ der Republik einen Triumphvergleich in
den Mund legt. Cic. off 1,78: [...] ut diceret frustra se triumphum tertium deportaturum fuisse, nisi meo in
rem publicam beneficio ubi triumpharet esset habiturus.



244 —— V Geistige Triumphe

einigt. Diesen Ruhm aber und das Zeugnis Caesars setze ich zwar nicht vor dein Dankesfest, jedoch
vor die Triumphziige vieler. [...] Ein grofler Redner ragt weit tiber kleine Feldherren hinaus.

Mit der Rede des Brutus erfasst Cicero zunichst einige Ahnlichkeitsrelationen der
Metapher, die anschliefSend erldutert und konkretisiert werden: Wie ein Triumphator
habe Cicero dem romischen Imperium etwas Neues zugefiihrt (principem atque inven-
torem copiae), den Einfluss Roms in der Welt vergrofert (populi Romani nomine et di-
gnitate) und schliefilich einen machtigen Feind endgiiltig besiegt (quo enim uno vin-
cebamur a victa Graecia). Ausgehend davon entwickelt Cicero die These, dass die Arbeit
grofRartiger Redner den Eroberungen bestimmter Feldherren vorzuziehen sei. Dabei
fallt in erster Linie die Unterscheidung von magnus und minutus ins Auge, die eine
Vergleichbarkeit beider Betatigungsfelder nahelegt und zunéchst impliziert, dass mili-
tarische Eroberung nicht als einzige und exklusive Kategorie von Leistung betrachtet
werden solle, sondern ausschliefllich die ,Grofie‘ (quantitas) des Verdienstes als wich-
tigster und einziger Faktor der umkdmpften Ehrung zu beriicksichtigen sei. Wie diese
quantitas im Einzelnen zu messen ist, ldsst Cicero zunachst scheinbar offen, weist aber
bereits darauf hin, dass vor allem der Innovationsaspekt, der sich in dem Anspruch
principem atque inventorem copiae gewesen zu sein, reflektiert, als eine grofse und
triumphwiirdige Leistung (magna laus) zu verstehen sei. Damit folgt Cicero zum einen
einer allgemeinen rhetorischen Praxis, die spater von Quintilian aufgegriffen wird, der
Lobrednern empfiehlt, in panegyrischen Reden vor allem Dinge zu nennen, in denen die
Person der erste oder einzige gewesen sei®®®, und verbindet diesen zum anderen mit der
Metapher eines siegreichen Triumphators, der neue Kulturgiiter in das Imperium ein-
fiihrt, was eine nicht ungewdhnliche Form triumphaler Inszenierung darstellt.®*’

Wahrend in diesen Bereichen grundsatzlich Kohdrenz zwischen Triumph und
Rhetorik hergestellt wird, hat die Metapher auf der anderen Seite auch eine diskursive
Funktion. Im folgenden Abschnitt kommt es zu einer radikalen Abgrenzung von der
militarischen Seite des Triumphs. Da die Unterscheidung von geistiger und militarischer
Leistung zundchst nur auf Basis ihrer quantitas vorgenommen wird, wird auch der
Triumph entgegen seiner tatsdchlichen Vorrangstellung als hochste Ehrung der Repu-
blik zu einem weniger absoluten Kriterium zur Erfassung und Kommemoration von
Leistung degradiert. So lehnt Cicero den mit einer concessio zugestandenen allgemeinen
,Nutzen‘ des Feldherrn (prodesse), der hier zunéchst als unhinterfragtes, nicht weiter
quantifizierbares Charakteristikum militdrischer Eroberungen interpretiert wird, ab
und fithrt diese Ablehnung durch einen rhetorisch inszenierten Einwand vor (Brut. 256 —
257):

886 Vgl. Quint. inst. 3,716.

887 Martelli (2017) 97: ,the claim to be the first (primus) to have imported cultural goods back to Italy is
an integral part of the triumphal trope, as one cultural triumphator after another claims to outdo the last
by bringing back something new*.



1 Ciceros Brutus: Eine romische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik —— 245

LAt plus interfuit rei publicae castellum capi Ligurum quam bene defendi causam M. Curti. Credo; sed
Atheniensium quoque plus interfuit firma tecta in domiciliis habere quam minervae signum ex ebore
pulcherrimum; tamen ego Phidiam esse mallem quam vel optimum fabrum tignarium.

»Aber es war mehr im Interesse des Staates, dass ein Kastell der Ligurer eingenommen wurde, als
dass der Fall des Marcus Curius eine gute Verteidigung erhielt.“ — Das glaube ich. Aber es war auch
mehr im Interesse der Athener, dass sie feste Dacher an ihren Wohnhédusern hatten, als dass sie ihre
wunderschone Athenastatue aus Elfenbein hatten; dennoch wiirde ich lieber Phidias sein wollen als
ein Dachdecker, mag er auch der beste sein.

Cicero verwirft somit die eingeworfene Gegenthese, dass der Feldherr generell einen
héheren Nutzen fiir den Staat erbringe (At prodest plus imperator)®®, indem der eng
gefasste Nutzen-Begriff dem durch den Bildhauer Phidias verkoérperten Ideal von
kiinstlerischer Meisterschaft und ausgefeilter Schonheit (pulcherrimum) entgegenge-
setzt wird.*® Auch die Arbeit eines Dachdeckers sei niitzlich, trage aber kaum jene
kiinstlerische Exzellenz in sich, die Cicero fiir erstrebenswert hélt. Dieser rudimentéiren
Vorstellung von prodesse wird weiterhin in Brut. 254 der Begriff der dignitas gegen-
ubergestellt. Der diffuse und in der Forschung hochst unterschiedlich interpretierte
Begriff scheint hier vor allem durch seine Spezifizierung als dignitas populi Romani in
seiner politisch-sozialen Bedeutung aufzutreten, die Barschel (2016) 209 in einer kor-
puslinguistischen Untersuchung des Begriffs folgendermafien beschreibt:

Die republikanische dignitas speist sich immer aus einer Menge von Faktoren institutioneller Art
und individueller Leistungen, die mit bestimmten, tradierten Wertvorstellungen verbunden sind.
Mit ihnen wird auch die Uberlegenheit des rémischen Volkes anderen Vélkern gegeniiber be-
grindet.

Der Verweis auf den Wert der dignitas zusammen mit dem Triumphbegriff fiihrt zu
zwei Uberlegungen (die sich nicht notwendig ausschlieRen miissen): Einerseits fiihrt der
Gebrauch des Begriffs an dieser Stelle dazu, dass dem Redner ein Nutzen fiir den Staat
zugesprochen wird, der mit einem militarischen Sieg vergleichbar ist bzw. diesen sogar
tibertrifft,**® andererseits verleiht er Ciceros wissenschaftlicher Betitigung auf dem
Gebiet der Rhetorik die Bedeutung einer aufSenpolitischen Siegesleistung. Letzterer
Punkt erhélt gewiss noch dadurch eine gewisse Attraktivitat, dass ausgerechnet Caesar,

888 Cic. Brut. 256.

889 Vgl. hierzu die Unterscheidung von utilitas, firmitas und venustas als zentrale architektonische
Prinzipien bei Vitruv (Vitr, 1,3). Wahrend Vitruv die Kategorien gleichrangig behandelt, betrachtet Cicero
das Ideal der Schonheit hier als das erstrebenswertere Ideal; die utilitas (prodesse) wird zusammen mit
der firmitas (firma tecta) eher im Sinne von Zweckmafigkeit verstanden.

890 Vgl. Barschel (2016) 59: ,Nach Ciceros Uberzeugung ist das Niitzliche immer auch ehrenvoll, sonst
konnte es nicht niitzlich sein“ und ebd. 204f.: ,Die Zuerkennung von dignitas ist dabei eine gebithrende
Anerkennung fiir geleistete Dienste am Staat [...]. Dass das Empfangen von dignitas zugleich ein ihr
verpflichtetes Verhalten impliziert, ist ein dufSerst wichtiges Element in der Argumentationskette Cice-
ros.



246 —— V Geistige Triumphe

der die dignitas populi Romani in seinen commentarii zu einem entscheidenden Faktor
romischer Sieghaftigkeit erklart,®®* hier als Urheber und Gewéhrsmann der Sentenz
genannt wird. Auch die Vorstellung, dass eine Auseinandersetzung zwischen Rom und
Griechenland nicht auf militarischem, sondern geistigem Weg ausgetragen werden
musse, ist ein in der romischen Welt fest verankertes Konzept und greift hier mogli-
cherweise ein Zitat von Ciceros Lehrer Apollonios Molon auf, der Ciceros Fortschritte als
Redner als eine Translationsleistung bezeichnete, die in der Lage sei, die Vormacht-
stellung Griechenlands auf dem Gebiet der Rhetorik ernsthaft zu gefihrden.*** Die
Aussage Caesars und seine Verwendung des Begriffs der dignitas fiigen sich so kohérent
in die Triumphmetaphorik ein: Sieger und Triumphator ist Cicero, seine Beute die
rhetorische copia und die Rolle des bezwungenen Volkes wird durch das militarisch
schon eroberte Griechenland (victa Graecia) ausgefiillt, dessen Vorleistungen auf dem
Gebiet der Rhetorik in Ciceros rhetorischen Werken zwar anerkannt, aber im Vergleich
mit Rom immer wieder relativiert werden.*”*

Zusammen mit dem Begriff der dignitas wird dem Begriff des Triumphs weiterhin
eine unmittelbare Diskursivitat verliehen, die seine Bedeutung tiber den Kern einer
substitutiven Metapher hinauszutragen scheint und sie zusétzlich aus dem offentlichen
Diskurs heraus zu legitimieren versucht. Die Triumphmetapher dient hier keineswegs
ausschliefSlich als Substituent der 6ffentlichen Anerkennung oder der Kommemoration
von Leistung, sondern miindet bereits in einen greifbaren Diskurs und Vergleich tiber
den Nutzen beider Professionen. Die Konzeption von Cicero als Sieger und Triumphator
erscheint somit als eine Komponente, die nicht inhdrent aus Brut. 254 ff. begriindet
werden kann, sondern erst im Zusammenspiel mit der argumentativen Struktur des
Textes zu entwickeln ist. Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, inwieweit die
Dichotomie zwischen militdrischem und geistigem Ruhm, auf die der Triumph in Brut.
254f1f. zuruckgreift, auch in Bezug auf den Text in seiner Gesamtheit angewendet wer-
den kann.

1.3 Ein alternatives Erinnerungsmodell: Rednergeschichte vs. Triumphgeschichte

Cicero rekurriert auf den Triumph erstens biographisch — natiirlich mit allen Vorbe-
halten, die einer solchen, auf textexternen Beobachtungen griindenden Interpretation

891 Vgl. Kapitel IV1.2.

892 Plut. Cic. 4,7: ot pév, O Kiképwy, énavd kal Oavpdlw, Tiig 8§ EAAGS0G oiktipw THY TOXNY, 0pdY, & pova
THOV KOA®Y Nl vreeineto, kal tadta Pwpaiotg 8w 6ol mpooywvdpeva, madeiav kal Adyov.

893 Im Brutus wird die vorangestellte Erérterung der rhetorischen Urspriinge in Griechenland (26 -52)
zwar in ihrer Bedeutsamkeit hervorgehoben (Graecia, quam [...] iamdiuque excellat, ebd. 26), im Vergleich
mit Rom jedoch wieder relativiert. So wird die griechische Rhetorik — entgegen ihrer umrisshaften
Darstellung — stets an ihrem hohen Alter (vetustas) gemessen, wahrend die rémische Redekunst dagegen
als relativ junge Disziplin dargestellt wird, die noch wenig Zeit gehabt habe, sich zu entwickeln, vgl. Cic.
Brut. 26; 39; 49.



1 Ciceros Brutus: Eine rémische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik —— 247

entgegengebracht werden miissen —, zweitens metaphorisch im Sinne eines sprachli-
chen Ausdrucks, der zundchst in Bezug auf die eigenen Qualititen als Symbol maxi-
maler Ehrung tibertragen und in einen neuen Kontext transferiert wird. Im Hinblick auf
den Gesamttext gilt es nun, diesen letzten Aspekt weiterzuverfolgen und zu priifen,
inwieweit die argumentative Auseinandersetzung militdrischer und geistiger Errun-
genschaften sich auch konzeptionell unter einer Deutung des Texts als geistigem Tri-
umph Ciceros zusammenfiihren ldsst. Diese These beruht auf der Annahme, dass Ci-
ceros Selbstdarstellung sowie sein Umgang mit dem Triumphkonzept nicht, wie der
Feldherrnvergleich vermuten lasst, auf einer weitreichenden Ablehnung gegentiber der
spatrepublikanischen Triumphpraxis beruht, sondern im Gegenteil einen weitgehend
im Einklang mit spatrepublikanischen Triumph- und Geschichtsmodellen entwickelten
Gegenentwurf prasentiert. Cicero verhandelt seine Rolle im Brutus vorrangig in der
Auseinandersetzung mit den Rednern der griechischen und romischen Geschichte, in-
dem er bekannte Repréasentations- und Kommemorationsmodelle auf einen rhetorisch-
geistigen Kontext tibertragt und zur Selbstmonumentalisierung im Rahmen seiner in-
dividuellen historia nutzbar macht,** sodass man von einer romischen Erfolgsge-
schichte im Spiegel der Rhetorik sprechen kann. Im Zentrum steht nicht, wie Cicero
selbst mehrmals betont,** eine radikale Systemkritik oder eine konsequente Negation
militarischer Leistungen, sondern die Aufwertung der eloquentia bzw. sapientia und, auf
dieser Basis, die Entwicklung einer auftrumpfenden Prasentation der eigenen (rheto-
rischen) Leistung.

Ein erster Bezugspunkt lasst sich bereits in der formalen Struktur des Brutus er-
kennen: Der Text ist in Dialogform verfasst und als Synkrisis der rémischen und grie-
chischen Redner konzipiert, die durch Cicero als Sprecher- und Lehrerfigur in ihren
spezifischen Qualitdten miteinander verglichen und bewertet werden.®*® Durch diese
Synkrisis sollen dann die Eigenschaften des vollendeten Redners ermittelt werden. Wer
dieser perfectus orator ist, wird jedoch — zumindest oberflachlich, da Cicero sich in
scheinbarer Bescheidenheit aus der Betrachtung ausnimmt — offengelassen. In der
Praxis lasst sich aber zweifellos vermuten, dass sich Cicero selbst als Hohepunkt und
Té)\og der Betrachtung versteht, da er die anfangs nur angedeuteten Selbstreflexionen in
der Progression des Textes immer stirker durchscheinen lisst.®*” Das zentrale Strukt-

894 Biicher (2006) 86: ,Geschichte war in dieser Gesellschaft kein (nationales) Abstraktum, das gelehrten
Spezialwissenschaftlern vorbehalten blieb, sondern konkrete und vor allem eigene Erinnerung®.

895 Dass es Cicero um eine Aufwertung der Redekunst als Reaktion auf die vorherrschende Uberhéhung
militarischer Erfolge geht, ist u. a. in Brut. 10 und 24 erkennbar. Aquivalent spricht Cicero in off: 1,74 davon,
dass der Primat militdrischer Ehrungen zu vermindern (minuenda) sei.: Sed cum plerique arbitrentur res
bellicas maiores esse quam urbanas, minuenda est haec opinio. Eine strenge Exklusion militarischer
Leistung wird auch im Brutus nicht angestrebt; vielmehr wertet Cicero die Rhetorik als Instrument, das
auch in Kriegszeiten niitzlich ist, vgl. Cic. Brut. 49.

896 Zur Verwendung der Synkrisis als Methode im Brutus vgl. Kytzler (2000) 292 —295.

897 Ein solcher Bescheidenheitsgestus ist gewiss ebenfalls ein rhetorisches Mittel zur Selbstprasentation
und dieselbe Perspektive, die scheinbar abgelehnt wird, wird durch die Figur des Brutus an mehreren
Stellen des Werkes nahegelegt, z. B. in Brut. 190; 232; 322. Die scheinbare Ablehnung in 190 weist dabei



248 —— V Geistige Triumphe

urelement des Textes bilden dabei historische Personen — diese miissen nicht zwangs-
laufig professionelle Redner gewesen sein —, an denen sich Cicero in weitgehend
chronologischer Abfolge orientiert und die er in ihren rhetorischen Féahigkeiten lobt,
kritisiert und kontrastiert. In diesem Punkt wird eine grundséatzliche Orientierung an
den Kommemorationspraktiken der spaten Republik erkennbar. Zum einen orientiert
sich die Katalogisierung bertihmter Ménner an dem Auflisten historischer exempla, die
in republikanischer Zeit sowohl fiir das nobilitdre Selbstverstandnis als auch fiir die
Auslegung von Geschichte eine zentrale Rolle gespielt hatten,**® zum anderen wurden
sie aufgrund dieser hohen auctoritas nicht selten in republikanischen Debatten um die
Bewilligung von Triumphen als Vergleichsgrofien und Maf$stabe politischen Handelns
herangezogen.®*® Cicero ist als politischer Akteur und Redner mit der Instrumentali-
sierung historischer exempla natiirlich bestens vertraut und fiihrt die Namen bedeu-
tender Feldherren hédufig in seinen Reden an, um seine Argumentation zu unterstiitzen
und unter seinen Zuhoérern Konsens zu erzeugen. Dabei nahmen die gefeierten Tri-
umphziige eine so repréasentative Rolle ein, dass hier oft der blofle Verweis auf diese
geniigte, um die Geltungskraft der exempla zu legitimieren.®® Beriihmte Triumphatoren
stellten im republikanischen Rom geradezu musterhafte exempla dar. Die Namen ver-
gangener Triumphatoren konnten mit der Zeit eine auflergewohnliche auctoritas ent-
falten und nobiles, die in republikanischer Zeit einen Triumphzug feierten, waren auf
dem besten Weg, selbst zum exemplum zu werden.””" Die Namen der beriihmtesten
Feldherrn waren Ciceros Publikum also nicht nur gut bekannt, sondern so fest in dessen
Geschichtsverstandnis verankert, dass sie vor allem in annalistischen Modellen der
Geschichtsschreibung erwartet wurden; eine Abweichung von diesem Muster, wie es bei
Catos Origines der Fall war,** musste sich einer solchen Geschichtsauslegung in auf-
falliger Weise verweigern und konnte, wie Flaig (2003a) bemerkt, als regelrechter ,Anti-
Triumph‘ verstanden werden.’®® Auch Cicero weicht im Brutus zunéchst von dieser
Grundstruktur ab, pflegt dabei allerdings einen etwas anderen Umgang mit den exempla
als Cato. Ciceros Strategie besteht keineswegs darin, die exempla der romischen Ge-
schichte aufier Kraft zu setzen oder sie zu tibergehen; stattdessen werden bertihmte
Feldherren und Triumphatoren durchaus in seine Geschichte der Rhetorik integriert.

zumindest durch die Wiederholung von nescio eine formale Ahnlichkeit zur vermeintlichen Aporie in 162
auf und auch die Formulierung quisquis est ille in 255 ist aus ihrem vorherigen Kontext auf Cicero zu
beziehen. Zu den Strategien der Selbstinszenierung Ciceros als teleologisches Ziel der Redekunst im
Brutus vgl. auch Schwindt (2000) 113-121.

898 Vgl. Holliday (2002) 13, Walter (2004) 51-62.

899 Vgl. Pittenger (2008) 134f.

900 Vgl. Itgenshorst (2005) 69-80; zur stabilisierenden und konsensstiftenden Funktion von exempla in
der Rhetorik vgl. auch Stemmler (2001), Walter (2004) 63—70, Van der Blom (2018) 240—-244.

901 Vgl. Itgenshorst (2005) 206 —208, Biicher (2006) 329f.

902 Cato griff in den Origines zwar auf exempla zuriick, nannte dabei jedoch keine individuellen Namen,
vgl. Walter (2004) 290-292.

903 Vgl. Flaig (2003a) 310f. Dabei stellt natiirlich auch Catos Verzicht auf die Nennung der Namen eine
Form der Selbstdarstellung dar.



1 Ciceros Brutus: Eine romische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik —— 249

Besonders evident lasst sich diese Herangehensweise in der Synkrisis von Scipio und
Laelius in Brut. 83—84 erkennen, die in dem folgenden Fazit miindet:

Nam ut ex bellica laude aspirare ad Africanum nemo potest [...] sic ingenii litterarum eloquentiae
sapientiae denique etsi utrique primas, priores tamen libenter deferunt Laelio.

Denn wie niemand im Bezug auf militdrischen Ruhm an Africanus heranreichen kann, [...] so halt
man beide in Sachen Talent, Bildung, Beredsamkeit und schliefllich im Geistigen zwar fiir die
besten, gibt aber trotzdem gern Laelius den Vorzug.

Ahnlich wie in Ciceros spiterer Schrift De amicitia, in der die beiden Figuren zur Ex-
emplifizierung einer mustergiltigen Freundschaft herangezogen werden, findet auch
hier eine diskursive Umdeutung der beiden Figuren statt. Dazu werden in dem Abschnitt
nicht nur die militarischen, sondern auch die geistigen und rhetorischen Qualitaten der
beiden Freunde miteinander verglichen und somit zwei parallel verlaufende, fiir Cicero
nicht unvereinbare Perspektiven erschlossen. Obwohl jeder der beiden Staatsméanner
sowohl in der Rhetorik als auch im Militdrwesen eigene Erfolge verzeichnen konnte,
hebt Cicero zuletzt als den grofieren Feldherrn, Laelius als den besseren Redner hervor
und trifft so eine Entscheidung, welche die Rhetorik als alternatives Geschichtsmodell
neben dem militarischen legitimiert. In gewisser Weise treten sie damit als gleichran-
gige ,Sieger‘ in Erscheinung und hatten sich beide durch die Leistung auf ihrem indi-
viduellen Gebiet ihr Ansehen und ihren Platz im kulturellen Gedéchtnis verdient.”**
Indem Cicero die Vergleichbarkeit und mogliche Gleichwertigkeit militdrischer und
rhetorisch-geistiger Anerkennung an diesen bertihmten exempla demonstriert, kann er
seine Argumentation starken, ohne dabei so weit zu gehen, die Strukturen anerkannter
Erinnerungsmodelle der rémischen Geschichte zu hinterfragen und so méglicherweise
mit der Mustergiiltigkeit der unangefochtenen exempla zu brechen.’®®

Das Verhdltnis von militdrischem Erfolg und rhetorischem Kénnen erscheint also,
anders als der Feldherrenvergleich vielleicht erwarten lésst, nicht als ein exklusives

904 Cic. Brut. 85: Erat omnino tum mos [...], ut faciles essent in suum cuique tribuendo.

905 Der umgekehrte Fall, d. h. neue exempla zu kreieren, ist dagegen nicht frei von Konflikttrachtigkeit.
Wie Cicero selbst in Brut. 244 einwendet, ist es ein durchaus gewagter Schritt, dass neben den allgemein
anerkannten exempla auch unbekannte Personen mit der einzigen Begriindung, dass sie Redner gewesen
seien, in den Kanon aufgenommen werden. Die Entscheidung rechtfertigt Cicero schliefllich dadurch,
dass es insgesamt nur eine geringe Zahl an erwahnenswerten Rednern gegeben habe: Volo autem hoc
perspici, omnibus conquisitis, qui in multitudine dicere ausi sint, memoria quidem dignos perpaucos,
verum qui omnino nomen habuerint, non ita multos fuisse. Fox (2007) 195 diskutiert diese — zweifellos
nicht unproblematische — Beobachtung auch im Hinblick auf Brut. 269f. und kommt zu dem Schluss:
»Rather, therefore, than using Atticus’ chronicle to provide a structure aiming teleology, we must conclude
that Cicero is adding an extra dimension to that chronicle: the assessment of rhetorical competence®.
Damit gewinnt auch die im Feldherrnvergleich von Cicero geforderte quantitas im Gesamtwerk eine
programmatische Bedeutung. Wie es zwischen den militdrischen Erfolgen der Verstorbenen Abstufun-
gen gibt, so sind auch ihre rhetorischen Fahigkeiten unterschiedlich zu beurteilen. Ein Experte, der wie
Cicero eine Beurteilung dieser quantitas leisten kann, wiirde sich somit gleichsam als Kenner und Deuter
von Geschichte inszenieren.



250 —— V Geistige Triumphe

Modell, sondern scheint dhnlich mit Ciceros allgemeinem Blick auf die Rhetorik als
Wissenschaft mit einem konkreten Nutzen fiir den Staat einherzugehen.906 Die Idee,
dass Rhetorik und Politik sich nicht ausschliefSen, sondern beide Bereiche eine kom-
plementére Einheit bilden, stellt iitberhaupt im Brutus die programmatische Grundlage
dar, auf welcher der Dialog entwickelt wird.*”” In den Wirren der spiten Republik sei es
zwar fiir einen romischen Biirger nicht mehr méglich, durch consilium, ingenium und
auctoritas — Eigenschaften, die durchaus auch in militdrischen Kontexten Anwendung
finden —°°® Ruhm zu erwerben; dennoch werden res gestae und sapientia als Kategorien
vorgestellt, die gleichrangig behandelt werden sollen.’® Vor diesem Hintergrund lasst
sich auch die stetige Abweichung von dem zu Beginn des Werks formulierten Vorsatz,
nichts uber Politik zu sagen (de re publica silentium), einordnen. Indem Cicero diesen
Punkt als im Dialog inszenierte Praeteritio ganz im Sinne des Stilmittels nicht tibergeht,
sondern seine rhetorischen Ausfithrungen unterbricht und mit kritischen Kommenta-
ren Uber die aktuellen politischen Verhéltnisse anreichert, wird die Entwicklung einer
Geschichte der Rhetorik als legitimer Gegenentwurf zu einer triigerischen und unzu-
verldssigen Geschichtsauslegung erkennbar. Diese verkenne nicht nur die Leistungen
auf geistigen Gebieten, sondern fithre bisweilen selbst zu Verfalschungen der historia. In
Brut. 62 beklagt Cicero, dass durch die tibertrumpfende Selbstprasentation einzelner
Familien,”° die sich politische Amter, Genealogien, aber auch falsche Triumphziige (falsi
triumphi) ausdenken wurden, ein verzerrtes Bild der Geschichte entstanden sei. Die
Textstelle, die zusammen mit Liv. 8,40 immer wieder zu einer kritischen Diskussion tiber
den Quellenwert entsprechender Triumphiiberlieferungen beigetragen hat, scheint sich
damit auch gegen eine primér von Triumphen bestimmte Memorialkultur zu wenden,
wie sie sich gerade in der spaten Republik durch die nobilitdre Selbstverewigung durch
Monumente im 6ffentlichen Raum und — auch wenn die Frage nach der Existenz einer
republikanischen Vorform der Triumphalfasten umstritten ist —°** zumindest durch
vergleichbare Modelle wie die von Cicero genannte laudatio funebris etabliert hatte.”"

906 Zum Verhaéltnis von Politik, Geschichte, Philosophie und Rhetorik in Ciceros Spatwerk vgl. Fox (2007).
907 Neben dem angefiihrten Scipio-Laelius-Vergleich in Brut. 83 -84 lasst sich dieser Punkt exemplarisch
auch in Brut. 103 beobachten. Tiberius Gracchus und Gaius Carbo dagegen gesteht Cicero hier zwar
rhetorisches Talent, aber kein politisches Verstdndnis zu: Profecto nemo his viris gloria praestitisset.
908 Die Rolle geistiger virtutes in Kriegszeiten fasst z. B. Sallust in Cat. 1,5-7 zusammen: Sed diu magnum
inter mortalis certamen fuit, vine corporis an virtute animi res militaris magis procederet. Nam et, prius
quam incipias, consulto et, ubi consulueris, mature facto opus est. Ita utrumque per se indigens alterum
alterius auxilio egit.

909 Cic. Brut. 7-9.

910 Cicero bezieht sich in Brut. 62 im Einzelnen auf die laudationes funebres. Die Verfalschungen, die
Cicero anklagt, sind damit vor allem als Ausdruck nobilitédrer Selbstprasentation zu betrachten, be-
rucksichtigt man, dass die pompa funebris ein offentliches Spektakel mit einer hohen 6ffentlichen
Reichweite war und fiir die romischen gentes neben dem Triumph eine der grofiten Gelegenheiten zur
Selbstprasentation in der Republik darbot, vgl. Flower (2006), Holliday (2002) 126 —154.

911 Vgl. Itgenshorst (2005) 222, Anm. 8.

912 Beard (2007) 76: ,In fact, some aspect of triumphal chronology seem to have been so well established
in the Roman world that Varro could treat a notable triumph in 150 BCE as a fixed date against which to



1 Ciceros Brutus: Eine rémische Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik —— 251

Der Triumphzug wird hier, wie zuvor in der Kritik an den minuti triumphatores, als eine
duflere, oberflachliche Ehrung betrachtet und zu einer unzuverlédssigen Perspektive auf
individuelle Leistung und historia erklrt, die hier einem alternativen Geschichtsmo-
dell, das auch die sapientia erfasst und wiirdigt, entgegengestellt wird.

Betrachtet man die Triumphmetapher im Horizont dieser Stellen, so l4sst sich diese
kaum als eine ernsthafte Triumphkritik betrachten. Denn die Beobachtung, dass der
Triumph als absolutes Siegessymbol und alleiniges Geschichtsmodell durch die Kritik
der minuti triumphatores und der falsi triumphi in Zweifel gezogen wird, 1asst sich nicht
ohne das kompetitive Umfeld des Textes und Ciceros self-fashioning betrachten. Ware es
hier nicht die natiirliche Konsequenz einer im Text angelegten und vorgeftihrten Ver-
gleichbarkeit von Leistungen auf unterschiedlichen Gebieten, dass das Abwerten
fremder Triumphe auch unter den Aspekten von Konkurrenz und Uberbietung zu be-
trachten ist, die fiir den Diskurs der spaten Republik und fiir Cicero so zentral sind? So
scheint Cicero sich gerade dadurch, dass er sich nur gegen die aus seiner Sicht unver-
dienten Triumphe wendet, nicht die grofSen exempla der rémischen Triumphgeschichte,
ja nicht einmal militédrisches Kénnen als Moglichkeit des Ruhmerwerbs vollstandig
abzulehnen, sondern, indem er die Divergenz zwischen der vom Triumph verkérperten
dignitas und denjenigen Triumphen, die auf Basis einer blofien, unhinterfragten utilitas
militarischer Leistungen vergeben wurden, infrage stellt, vielmehr an der Legitimation
einer Metapher, in der die Bedeutung geistiger und wissenschaftlicher Leistungen eine
grofere Aufmerksamkeit erfahrt, interessiert zu sein. Cicero inszeniert die Rhetorik als
eine mit militdrischer Leistung durchaus vereinbare Tatigkeit und versteht sie, auch
wenn er sich tiber eine mogliche Perfektion auf beiden Gebieten eher skeptisch du-
Rert,”™ als eine Moglichkeit des Ruhmerwerbs, die als vergleichbar und gleichwertig zu
betrachten ist und mit der daher nach den Regeln der spiaten Republik konkurriert
werden kann. Es scheint mir daher angemessen zu sein, auch vermeintliche Degra-
dierungsstrategien militdrischer Leistungen, wie sie in Brut. 62 und 254ff. in Erschei-
nung treten, nicht als radikale Triumphkritik zu verstehen, sondern vielmehr als Ver-
fahren literarischen self-fashionings und einer im Text inszenierten Konkurrenz, wie sie
fiir die spite Republik und die Schriften Ciceros nicht untypisch ist.”’* Nimmt man die
Inszenierung eines Wetthewerbs von rhetorischer und militarischer Leistung dagegen
ernst, hewegt sich der Umgang mit dem Triumph im Brutus sogar weitgehend im Ein-

calibrate prices of wheat and other staples®, vgl. auch Flaig (2003a) 300£. mit seiner zentralen These, dass
die Triumphe ,die romische Republik ruiniert haben“.

913 Soz.B.in Brut. 84. Hier wére jedoch zu beachten, dass der Sprecher mit der Fomulierung sed est mos
hominum, ut nolint eine deutliche Distanz zu dieser Position markiert, sodass die Moglichkeit einer
Vereinigung von beidem in der Figur des perfectus orator zumindest angedeutet wird.

914 Ahnliche Strategien der Exklusion und Selbstinszenierung vor dem Hintergrund aristokratischer
Konkurrenz lassen sich auch an anderen Stellen bei Cicero beobachten. In fam. 71 etwa werden die
Triumphspiele des Pompeius lediglich als Prunkveranstaltung fiir die breite Masse dargestellt und auf
der anderen Seite Kultiviertheit und Eleganz als Gegenkonzepte aufgezeigt. Die Welt des Geistigen bildet
somit auch dort einen rivalisierenden Gegenentwurf zu den spektakuldr inszenierten Eroberungsleis-
tungen des Triumphzugs.



252 —— V Geistige Triumphe

klang mit den von Konkurrenz bestimmten Normen der spaten Republik, sodass Cicero
gerade dadurch, dass er die Triumphe anderer degradiert, ihre soziale Dimension und
den dffentlichen Diskurs dariiber wieder zu affirmieren scheint.’*®

Betrachtet man den Text zuletzt in seiner Konzeption und bertcksichtigt dazu
seinen performativen Charakter — der Text wird schliefSlich nicht als formale Lehr-
schrift inszeniert, sondern stellt ein dialogisches, rhetorisch ausgearbeitetes Werk dar,
in dessen Verlauf sich Cicero sich sowohl als Erzeuger als auch als Exeget von historia
prisentiert —°'®, kénnte man die Metapher des geistigen Triumphs durchaus als einen
ernst gemeinten Versuch Ciceros verstehen, mit dem Brutus zwar keinen ,Anti-Triumph*
in der Tradition Catos oder einen ,Ersatz-Triumph‘im Sinne einer reinen Kompensation
fur Kilikien, sondern eine wahrhaftige Triumph-Alternative zu realisieren: eine romi-
sche Erfolgsgeschichte im Spiegel der Rhetorik.”*” Nicht nur das Ritual, sondern auch die
historischen exempla und individuellen Memorialkonzepte der spaten Republik werden
aufgegriffen und in ein geméfs den Konventionen republikanischer Geschichtsmodelle
konzipiertes Gegenmodell integriert. Als Dreh- und Angelpunkt dieses Neuentwurfs
dient neben der pompa triumphalis auch das Modell der pompa funebris. Ob die Me-
taphorik dabei letztlich um eine Tendenz zur,Militarisierung‘ geistiger Arbeit oder einer
,Vergeistigung® des Militarischen leistet, lasst sich kaum entscheiden.’*® Die Transfor-
mation des Begriffs in ein geistiges, rhetorisches Umfeld konnte aber zumindest im
Spiegel dessen betrachtet werden, was in der Republik ohnehin eingetreten war: Ei-
nerseits hatten der sich zuspitzende Konkurrenzkampf der spaten Republik und die
politische Ausnahmesituation der Burgerkriege eine Reihe konkreter Kompensationen
fir den Triumphzug in der Form von Ersatz-Ritualen wie der supplicatio oder der
Prozession in monte Albano hervorgebracht, andererseits bildeten sich zunehmend al-
ternative Modelle der Lebensfiihrung heraus, die, wie Stein-Holkeskamp (2019) zeigt,
etwa in den Bereichen der Villenkultur, der Literatur oder in rhetorischen Auftritten
neue (und mit politischem Karrierestreben durchaus nicht unvereinbare) Perspektiven

915 Vgl. Flower (2006) 331 zur stabilisierenden Rolle der Konkurrenz: ,Es herrschte Einigkeit tiber die
Regeln des politischen Spiels und die darin winkenden Belohnungen, deren letzte und wichtigste das
dauerhafte offentliche Erinnertwerden war. [...] Die Konkurrenz der nobiles untereinander um die ho-
nores konnte iiberhaupt nur so grof$ sein, weil die Regeln dieser Konkurrenz lange Zeit so klar und
unangefochten waren.“ Eine kategorische Ablehnung des Triumphs wére als grober Verstof gegen diese
Regeln zu werten und fiir Cicero unter Beriicksichtigung seiner politischen Situation auch wohl kaum
moglich gewesen. Vgl. auch Itgenshorst (2005) 217f.,, die den Triumph insgesamt als konflikttrachtiges,
aber stabiles System beschreibt, allerdings von einer ,Waffenruhe‘ anstatt einer ,Verséhnung* spricht.
916 Vgl. Schwindt (2000) 113-121.

917 Fox (2007) 207 beschreibt Ciceros Umgang mit der historia treffend: ,Rhetoric in Brutus is, by a
paradox [...], both a product of that history and a way of escaping it*.

918 Dass beides fiir Cicero eng miteinander verbunden ist, zeigt er u. a. in prov cons. 33. Hier fiithrt Cicero
den umgekehrten Fall vor, indem er Caesars Siegen iiber die unbekannteren gentes mit dem Begriff der
litterae einen geradezu wissenschaftlichen Wert zuweist: quasque gentis nullae nobis antea litterae, nulla
vox nulla fama notas fecerat [...].



2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm —— 253

des Ruhmerwerbs erdffneten.’*® Parallel zu diesen Entwicklungen vollzog sich, wie wir
gesehen haben, bereits in der spiten Republik eine Hinwendung zu verstarkt annalis-
tischen und universalistischen Geschichtsmodellen, sodass gerade die Systematisierung
und Archivierung von antiquarischem Wissen, wie Cicero sie im Brutus vorfiihrt, immer
mehr zu einem attraktiven und angesehenen Betéatigungsfeld in der Gesellschaft wurde:
eine Tendenz, die spéter im Antiquar- und Bibliothekswesen der augusteischen Zeit zu
seiner Vollendung gelangte. Besonders vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen ist es
gut vorstellbar, dass sich Cicero, der den Ruhm militarischer Leistung immer wieder in
seinem politischen Handeln zu spiegeln versucht hatte,?*° ihn im Brutus erstmals auch
auf seine wissenschaftliche Tatigkeit tibertrug und sich hier nicht etwa einer festge-
legten Tradition anschloss, sondern dem Triumphbegriff sogar den Weg zu seiner Ab-
strahierung und Instrumentalisierung im augusteischen Literatur- und Bildungskontext
bereitet hatte.**!

2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum
Ruhm

2.1 Ein Architekt mit literarischen Ambitionen

Der Fachtext De Architectura des romischen Architekten M. Vitruvius Pollio stellt die
einzige vollstandige Abhandlung iiber Architektur dar, die aus der Antike erhalten ist.
Sie wurde vermutlich in republikanischer Zeit geschrieben und in der Anfangszeit des
augusteischen Prinzipats vollendet und veréffentlicht.”** Der Text ist in insgesamt zehn
Blicher gegliedert, die sich jeweils einem bestimmten Thema der Architektur widmen
und unterschiedliche Bauformen beinhalten. Zusétzlich ist jedem der Biicher jeweils
eine Vorrede vorangestellt, die sich wesentlich vom Haupttext unterscheiden. Meist
fungieren sie als eine Metaebene, die der Autor fiir anekdotische Erzahlungen, pro-
grammatische Fragen und eigene Reflexionen zur Entwicklung zeitgendssischer Bau-
praktiken nutzt.

919 Vgl. Stein-Holkeskamp (2019) 1721

920 Vgl. Itgenshorst (2005) 80.

921 Auch van der Blom (2018) 252 hat wieder dafir argumentiert, Ciceros Brutus (sowie seinen Blick auf
die Rhetorikgeschichte im Allgemeinen) in die Geisteshewegung des sog. antiquarianism zuzuordnen:
»Cicero’s narrative of oratory at Rome should be seen in light of the development of what has traditionally
been called antiquarianism. The growing interest in investigating and collecting information about the
past, especially the religious, legal, genealogical, chronographical, and etymological developments lea-
ding from the past to the present, related to Cicero’s interest in constructing a history of oratory at Rome
with its own periodisation, detailed information about orators, and the chronological structure of, par-
ticularly, the Brutus®.

922 Zur unterschiedlichen Datierung des Textes vgl. Knell (1991) 2, Anm. 18. Bei den im Folgenden be-
trachteten Vorreden kann es allerdings keinen Zweifel geben, dass diese zu einer Zeit verdffentlicht
wurden, in der die Triumphe bereits aus dem romischen Alltag zuriickgegangen waren.



254 —— Vv Geistige Triumphe

Uber das Leben des Autors ist wenig bekannt. Die These, ihn aufgrund seiner Arbeit
als praefectus fabrum unter Caesar mit dem bei Catull erwdhnten Mamurra gleichzu-
setzen, ist kaum mit den biographischen Informationen tber die beiden Personen zu
vereinbaren und erscheint héchst spekulativ.?®® Hervorzuheben ist dagegen die wichtige
Beobachtung, dass es sich wie bei Cicero um einen Autor handelte, der selbst militari-
sche Erfahrung vorzuweisen hatte und diese, auch wenn er nicht als Feldherr diente,
sondern als praefectus fabrum, also als Kriegsingenieur, der u. a. fir den Bau von Ar-
tilleriewaffen zustandig war, in seine literarische Arbeit einflieflen lief3. Die wenigen
biographischen Informationen, die wir dem Text entnehmen kénnen, sind daher eng
mit Vitruvs Militdrdienst verkniipft.”** Vitruv verweist im Proém auf die von ihm be-
aufsichtige Produktion von Belagerungsmaschinen unter Caesar (1, praef. 2), fiir die er
im zehnten Buch genaue Konstruktionsanweisungen geben kann (10,13-15) und greift
fiir seine wissenschaftlichen Quellen sogar einmal auf ein Zeltgesprach im Militarlager
zuriick (8,25). Fest steht: Fiir Vitruv, der selbst jahrelange militarische Erfahrung auf-
weisen konnte und dessen Bautdtigkeit vor allem in der Konstruktion von Belage-
rungsmaschinen bestand, ist die militdrische Befahigung des Architekten und seine
Partizipation an der Ausbreitung des imperium niemals grundsétzlich infrage gestellt.”*®
Dieser enge Zusammenhang von militarischen Siegen und Baukunst zeigt sich bereits in
der Auswahl der Baumaterialien durch den Architekten, der Vitruv das ganze zweite
Buch widmet. Wie bereits am Beispiel der Naturalis Historia deutlich wurde, war es
keine ungewohnliche Perspektive, natiirliche Ressourcen, die in Rom verwendet wur-
den, im Kontext ihrer ersten Eroberung und ihres ersten Auftretens im Triumphzug
einzuordnen. Ein Beispiel aus dem Feldzug Caesars, den Vitruv in einem seltenen Au-
genzeugenbericht schildert, veranschaulicht diesen Prozess in besonderer Weise (Vitr.
2,915):

Ea autem materies quemadmodum sit inventa, est causam cognoscere. Divus Caesar cum exercitum
habuisset circa Alpes imperavissetque municipiis praestare commeatus, ibique esset castellum mu-
nitum, quod vocaretur Larignum, tunc, qui in eo fuerunt, naturali munitione confisi noluerunt imperio
parere. [...] Erat autem ante eius castelli portam turris ex hac materia |[...].

Es gilt aber auch den Anlass zu erfahren, wie dieses Bauholz entdeckt wurde. Als der vergottlichte
Caesar sein Heer rings an den Alpen aufgestellt hatte und den Munizipien aufgetragen hatte, Ver-
pflegung zur Verfiigung zu stellen, und es dort auch ein Kastell gab, das den Namen Larignum trug,

923 Vgl. Fogen (2009) 108f.

924 Den einzigen Hinweis, der auf eine im grofieren Umfang durchgefiihrte Bautétigkeit Vitruvs
schliefien lasst, gibt die Basilika in Fano (Vitr. 51,6 —10). Diese wird allerdings erst in der Mitte des Buchs
erwdhnt und dort besonders in Szene gesetzt: Non summam dignitatem et venustatem possunt habere
conparationes basilicarum, quo genere Coloniae Iuliae Fanestri conlocavi curavique faciendam [...].

925 McEwen (2003) 38: ,The late republican imperatores were, of course, no strangers to displays of
architectural magnificence. But what these fiercely competitive men had not thought about and Vitruvius
had [...] was why architecture would ,increase‘ the commonwealth and how it would record Roman
greatness®.



2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm —— 255

wollten dessen Bewohner daraufhin, im Vertrauen auf ihre natiirliche Befestigung, dem Befehl
nicht Folge leisten. [...] Es gab aber vor dem Tor dieses Kastells einen Turm aus diesem Holz [...].

An erster Stelle steht die Entdeckung eines neuen und unbekannten Objekts. Das Holz,
das die Verteidiger von Larignum verwenden, weist bisher unbekannte Eigenschaften
auf und kann daher nicht mit den herkdmmlichen Mitteln der Kriegstechnik tiber-
wunden werden. In dieser Funktion steht das fremde Material fiir einen bisher nicht
erschlossenen Raum, aber auch fiir jene ungebandigte Wildheit und Gefahr, die der
Flora und Fauna auf unbesetztem Territorium tiblicherweise zugeschrieben wurde. In
einem zweiten Schritt erfolgt, wie wir auch bei Caesar gesehen haben, die Uberwindung
des Objekts bzw. seine Eroberung durch kdmpferische, strategische oder technische
Mittel. Hierbei kommen oft romische virtutes zur Geltung: Sowohl das consilium des
Feldherrn, der eine effiziente Methode, das Material zu iiberwinden, ersinnen kann, als
auch die fortitudo der Soldaten, die in der Lage sind, den Plan folgerichtig umzusetzen,
konnen hierbei als entscheidende Faktoren der Bezwingung hervorgehoben werden.
Vitruv schildert, wie Caesar versucht habe, den Turm mithilfe von Fackeln und Rei-
sigzweigen niederzubrennen (Vitr. 2,916). Nachdem dieser Versuch erfolglos geblieben
sei, habe Caesar die Einwohner durch eine langere Belagerungs- und Zermiirbungs-
taktik zur Kapitulation gezwungen:

[...] Itaque timore coacti oppidani cum se dedissent, quaesitum, unde esset ea ligna, quae ab igni non
laederentur: Tunc ei demonstraverunt eas arbores, quarum in his locis maximae sunt copiae. Et ideo id
castellum Larignum, item materies larigna est appellata. Haec autem per Padum Ravennam depor-
tatur; in colonia Fanestri, Pisauri, Anconae reliquisque, quae sunt in ea regione, municipiis praebetur.
Cuius materies si esset facultas adportationibus ad urbem, maximae haberentur in aedificiis utilitates
et si non omne, certe tabulae in subgrundiis circum insulas si essent ex ea conlocatae, ab traiectio-
nibus incendiorum aedificia periculo liberarentur, quod ea neque flammam nec carbonem possunt
recipere nec facere per se.

Als die Bewohner sich dann, von Angst bezwungen, ergeben hatten, wurden sie gefragt, woher
dieses Holz kdme, das vom Feuer keinen Schaden erleide. Daraufhin zeigten sie ihm diese Baume,
von denen es in diesem Gebiet eine sehr grofle Menge gibt. Daher wurde das Holz, wie das Kastell
Larignum genannt wurde, larigna (Larche) genannt. Dieses wurde aber tiber den Po nach Ravenna
transportiert und wird in der Kolonie von Fanestrum, in Pisaurum, Ancona und den tbrigen Mu-
nizipien, die in dieser Gegend liegen, verwendet. Wenn es eine Moglichkeit gibe, dieses Holz in die
Hauptstadt zu transportieren, hatte man den grofiten Nutzen beim Gebdudebau, und wenn auch
nicht bei jedem, so wéren die Gebdude, wenn Bretter an den Dachvorspriingen rund um die
Wohninseln (insulae) angebracht wéren, von der Gefahr tibergreifender Bréande befreit, da diese
weder Flamme noch Kohle in sich aufnehmen und sie auch nicht selbst erzeugen.

Der letzte Schritt besteht in der Aneignung und Integration des eroberten Objekts in den
romischen Kulturraum. Erst jetzt erfolgt auch die Benennung des Objekts; in diesem Fall
wird es mit dem Namen Larignum, dem Namen der eroberten Stadt versehen und so mit
dem Sieg Uber die Stadt imprégniert. Das Objekt erhélt durch die Benennung somit die



256 —— V Geistige Triumphe

symbolische Bedeutung von Sieghaftigkeit und imperialer GréRe.*?® Zugleich mit seiner
Aneignung kann das Material aber nun auch hinsichtlich seiner Funktionalitit und
kulturellen Bedeutsamkeit ausgewertet werden: Da das Larchenholz, wie Vitruv be-
merkt, die Eigenschaft besitzt, schwer brennbar zu sein, und die Ressource zuerst in
einem unmittelbar militdrischen Handlungskontext vorgefiihrt wird, hat es einen
konkreten militarischen Nutzen, der dem neuen Material, das von nun an auch im
italischen Raum verfiighar ist**’, als eine besonders niitzliche Eigenschaft zugeschrieben
wird. Diesen Aspekt der utilitas reflektiert Vitruv auch in Bezug auf die potenzielle
Integration des Holzes in den urbanen Raum: Fiir die Fachwerkhéuser der insulae, die in
Rom immer einer hohen Brandgefahr ausgesetzt waren,’”® kénne der neue Baustoff
einen besonders groflen Nutzen entfalten und zukiinftige GrofSbrénde in der Stadt
verhindern.

Die Erzahlung aus Gallien zeigt, wie Vitruv militarischen Erfolg eng mit seinen li-
terarischen Ambitionen sowie mit seinem Fachgebiet, der Architektur, verbindet. Je-
doch nehmen die Teile, in denen Vitruv eigene militarische Erfahrung verweist oder
diese tiberhaupt ndher ausfiihrt, insgesamt nur einen sehr geringen Umfang ein. Im
Folgenden soll die Selbstinszenierung Vitruvs daher hauptsachlich im Spannungsfeld
seiner Inszenierung als Architekt und Schriftsteller betrachtet werden. In diesem Zu-
sammenhang gilt es zu diskutieren, inwiefern neben der Reflexion des Nutzens (utilitas)
auch kiinstlerisch-asthetische bzw. geistige Kategorien eine Rolle spielen. Um diesen
Fragen nachzugehen, soll, wie auch zuvor, zundchst die Verwendung des Triumphbe-
griffs in einzelnen Stellen tberpriift werden, um danach eine Einordnung dieses Ge-
brauchs in den Gesamtkontext des Textes vorzunehmen.

2.2 Kluge Baumeister und prahlende Athleten: Der Triumph als ambivalentes
Siegesmodell

Zunéchst ist zu sagen, dass Vitruv den Begriff triumphus bereits weitaus offener ver-
wendet als Cicero. An den Stellen, an denen der Begriff gebraucht wird, referiert er
kaum noch auf konkrete Triumphprozessionen, sondern wird allgemeiner auf Situa-
tionen angewendet, in denen Siege gefeiert oder perpetuiert werden. Hinzu kommt die
meist anachronistische Projektion des Rituals in den griechischen Raum, die fiir eine
zusétzliche Entfremdung von der aktuellen Triumphsituation der spatrepublikanischen
und augusteischen Zeit sorgt. Dadurch entsteht eine sehr ambivalente Perspektive auf
den Triumph. Vitruv kann verschiedene Aspekte, die der Begriff impliziert, in den Blick
nehmen und ihn je nachdem, in welchem Kontext er ihn verwendet, in einer bestar-
kenden oder ablehnenden Funktion aufgreifen.

926 Zur aneignenden Funktion der Namen vgl. Kapitel I11.1.3.

927 Da Vitruv am Bau der Basilica in der hier genannten Colonia Fanestri beteiligt war, kénnte er hier
selbst einige Erfahrungen mit dem vorher unbekannten Baumaterial gesammelt haben.

928 Vitr. 2,8,20.



2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm —— 257

Die erste metaphorische Verwendung von triumphus, die sich explizit auf den Ar-
chitekten bezieht, findet in der Auseinandersetzung mit der Monumentfunktion von
Architektur statt. In 1,5 und 6 verwendet Vitruv den Triumphbegriff zwei Mal in seiner
Erlduterung der historia, indem er ihn einmal in der Ursprungsgeschichte der Karya-
tiden, einmal im spartanischen Sieg bei Plataiai spiegelt. Da beide Beispiele im Grunde
genommen denselben Sachverhalt veranschaulichen, soll im Folgenden nur ein kurzer
Blick auf die berithmte Karyatiden-Erzdhlung geworfen werden, die bisher fast aus-
schlieflich unter historisch-archdologischen Gesichtspunkten betrachtet wurde:

Carya, civitas Peloponnensis, cum Persis hostibus contra Graecam consensit. Postea Graeci per vic-
toriam gloriose bello liberati communi consilio Caryatibus bellum indixerunt. Itaque oppido capto,
viris interfectis, civitate deflagrata matronas eorum in servitutem abduxerunt, nec sunt passi stolas
neque ornatus matronales deponere, uti non uno triumpho ducerentur, sed aeterno servitutis exemplo
gravi contumelia pressae poenas pendere viderentur pro civitate. Ideo qui tunc architecti fuerunt
aedificiis publicis designaverunt earum imagines oneri ferundo collocatas, ut etiam posteris nota
poena peccati Caryatium memoriae traderetur.

Karyai, eine Stadt auf der Peloponnes, paktierte mit den persischen Feinden gegen Griechenland.
Spater, als sich Griechenland ruhmreich durch einen Sieg aus dem Krieg befreit hatte, erklarte es
Karyai nach allgemeinem Beschluss den Krieg. Und als dann die Stadt erobert, die Mdnner getotet
und die Stadt niedergebrannt worden war, versklavten sie ihre Frauen und erlaubten ihnen weder,
ihre Stolen, noch den Schmuck, den Matronen tragen, abzulegen, damit sie nicht in einem einzigen
Triumphzug gefithrt wiirden, sondern man sie in einem ewigen Beispiel ihrer Unterwerfung dabei
sehen konnte, wie sie, erdriickt von schwerer Schmach, die Strafe fiir ihre Heimatstadt biifSten.
Daher brachten die alten Architekten an den 6ffentlichen Gebduden Statuen von ihnen an, die zum
Tragen einer Last aufgestellt waren, damit die Strafe fiir das Fehlverhalten der Karyer auch der
Nachwelt bekannt und ihrem Gedéachtnis tiberliefert ware.

Vitruv verbindet die Anekdote aus dem griechischen Raum mit dem spezifisch romi-
schen Konzept des Triumphs. Denn die zusétzliche dauerhafte Kommemoration der an
sich verganglichen Triumphzige bildete ein zentrales Bediirfnis der Triumphatoren, die
mit zunehmender Héaufigkeit und Gréfle Monumentalbauten ex manubiis, also aus dem
ihnen zustehenden Teil der eingeldsten Kriegsbeute errichteten, sodass sich bereits bei
den berihmten Triumphatoren der spaten Republik wie Pompeius und Caesar ein
grofRes Interesse am Feld der Architektur abzuzeichnen begann.”® An dieser Stelle
werden jedoch keine weiteren Namen, vor allem keine konkreten Heerfiihrer als Ur-
heber des ,Triumphzugs‘ genannt, sondern ausschliefilich die anonymen architecti.
Diese sind die Produzenten des Monuments und damit auch fiir den Triumph verant-
wortlich. Vor dem Hintergrund der Antithese non uno triumpho ducerentur, sed aeterno
exemplo wird den architecti die Befahigung zugeschrieben, eine dauerhafte Unterwer-
fung und somit auch eine endgiiltige Sieghaftigkeit zu gewéhrleisten. Eine daraus ab-

929 Gros/Sauron (1988) 65: ,Unter den unzéhligen Propagandamitteln, die der imperator ge- und mif3-
braucht, nimmt die Architektur eine besondere Stellung ein. Sie erlaubt, den verschiedenen ideologi-
schen Themen eine dauerhafte Form zu verleihen [...]. Man darf sich daher nicht wundern, wenn unsere
schriftlichen Quellen auf dem Sachverstand der rémischen imperatores im Fach Architektur insistieren*.



258 —— V Geistige Triumphe

geleitete Funktion bzw. Wirkung der Karyatiden deutet Vitruv selbst im Text an, indem
er in seiner Darstellung auf Teile des urbs-capta-Motivs zurtickgreift, diese aber kaum im
Text entwickelt. Wie bereits dargelegt, stellte die Methode, die Eroberung einer Stadt in
vielen Einzelhandlungen wie das Téten der Médnner (viris interfectis), das Niederbren-
nen der Stadt (civitate deflagrata) oder die Verschleppung der Frauen (matronas [...]
abduxerunt) zu schildern, nach Quintilian ein geldufiges Muster dar, um das Leid (11d60oc)
der Katastrophe zu betonen. Hier spiegelt sich diese Funktion weniger in Vitruvs lite-
rarischer Gestaltung als in der Darstellungsleistung des Architekten, der nicht nur die
Erinnerung an den Sieg, sondern vor allem das grof8e Leid und die Bestrafung als ab-
schreckendes und warnendes Beispiel (exemplo servitutis) vermitteln kann. Der archi-
tectus ruckt somit nicht nur in die Rolle eines Siegers, der mit der Verarbeitung der
Karyatiden einen Akt dauerhafter Unterwerfung durchfiihrt, sondern nimmt gleich-
zeitig eine Kunstlerfunktion ein, da er mittels seiner Darstellung bestimmte Wirkungen
hervorruft: ein Verstindnis von Architektur, das in erster Linie das gemeinsame
schopferische und gestalterische Potenzial der beiden Professionen betont und so an
dieser Stelle teilweise auch Vitruvs literarische Ambitionen durchscheinen lésst.”*
Die Gegeniiberstellung von architectus und imperator wird im zehnten Buch noch
weiter auf die Spitze getrieben. Im letzten Abschnitt, der die Wirkung spontaner Einfélle
bei kritischen Verteidigungssituationen behandelt, erscheint der Architekt sogar selbst
als ruhmreicher Stratege und Sieger, der ebenso wie der Feldherr mit seiner sollertia
und seinen spontanen consilia Siege herbeifithren kann.”*' Vor dem historischen Hin-
tergrund der Belagerung von Rhodos erzahlt Vitruv eine Version, die vor allem im
Horizont tblicher Ausgestaltungen des Stoffes sehr ungewohnlich erscheint. Die Er-
zahlung, die Vitruv préasentiert, beschreibt kaum militarische Handlungen und stellt im
Vergleich zu den Schilderungen bei Diodor und Plutarch die beteiligten Diadochen
Antigonos und Ptolemaios und besonders den belagernden Heerfiihrer Demetrios Po-
liorketes®* vollig in den Hintergrund. Vitruvs Darstellung erscheint vielmehr als geis-
tiger Kampf zwischen den Architekten, die auf beiden Seiten beteiligt sind: Diognetos,
seinem Konkurrenten und Nachfolger Kallias und dem Baumeister der Belagerer, Ep-

930 Vgl. McEwen (2003) 32-38, die diesen kreativen Aspekt unter dem Begriff des auctor bzw. der au-
ctoritas einordnet.

931 Vgl. den letzten Satz des Kapitels in 10,16,12: Ita eae victoriae civitatum non machinis, sed contra
machinarum rationem architectorum sollertia sunt liberatae.

932 Vgl. inshesondere die Darstellung des Demetrios in Diod. 20,92 und Plut. Demetr: 20,1-3. Auch die
unterschiedliche Namensetymologie ist interessant: In Diod. 20,92,2 wird Demetrios’ Beiname Poliorketes
aus dessen eigenem handwerklichen und belagerungstechnischen Vermdgen abgeleitet: eopnyavog yap
OV Ka® VmepPoAnv év Talg émwvolalg kal TOAAA Tapd THY TOV APXLTEKTOVWY TEXVIV TAPELPLOKWY
wvopdoOn pev moAopkntng. Auch Plutarch beschreibt Demetrios als einen besonders kunstfertigen
Herrscher (Demetr. 1-3).Vitruv dagegen, der Demetrios nur an einer einzigen Stelle erwéahnt, begriindet
den Beinamen in einem kurzen Relativsatz mit seiner ,Hartndckigkeit: Demetrius, qui propter animi
pertinaciam Poliorcetes est appellatus.



2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm —— 259

imachos.®*® Wihrend Kallias das Modell einer machina — einem Kran, der feindliche
Belagerungsmaschinen ergreifen und in den Mauerring setzen soll — entwirft und da-
durch zunéchst zu hohem Ansehen gelangt (10,16,3), verlasst sich Diognetos, wie Vitruv
besonders hervorhebt, allein auf seine sapientia (10,16,7) und sollertia (10,16,8). Diese
geistigen Eigenschaften unterliegen zwar auf den ersten Blick der Idee des Kallias,
zahlen sich aber in der konkreten Belagerungssituation aus. Epimachos entwirft eine
kolossale Belagerungsmaschine, eine helepolis, die allein durch ihre Ausmafie von
Kallias nicht mehr iiberboten werden kann (10,164 —6). Erst durch die addquate Reak-
tion des Diognetos, der mit dem improvisierten Plan, die helepolis durch Schlamm und
Fékalien festzusetzen, erfolgreich ist (10,16,7), kann das Gerat tiberwunden und die

Schlacht gewonnen werden. Die Erzahlung endet schlieflich mit dem Schlusssatz:***

Diognetus eam helepolim reduxit in urbem et in publico conlocavit et inscripsit: ,Diognetus e manubiis
id populo dedit munus.*

Diognetus brachte diese Helepolis in die Stadt zuriick, stellte sie 6ffentlich aus und versah sie mit der
Inschrift: ,Diognetus hat diesen Teil aus der Kriegsheute dem Volk als Gabe geweiht.“

Eine derart herausragende Ehrung eines Architekten wird jedoch weder bei Diodor
noch bei Plutarch erwihnt.”®® Uberhaupt war eine Ehrung von Architekten auf In-
schriften, wie ein seltenes Beispiel aus republikanischer Zeit zeigt, nur selten und als
zusitzliche Information méglich, die aber keinesfalls obligatorisch war.**® Dagegen steht
Diognetus hier nicht nur an erster Stelle, sondern sogar als einziger Name auf der In-
schrift. Die verwendete Formulierung reduxit in urbem evoziert durch den beigefligten
Wortlaut der Inschrift einen deutlichen Bezug zur Prasentation der Kriegsheute im
romischen Triumph und weist dem Architekten so gleichsam die Rolle des Triumphators
zu. Damit wird der sapientia auch fir die militarische Praxis ein aufSerordentlich hoher

933 Auch bei Diodor und Plutarch werden vor allem die belagerungstechnischen Innovationen der
Schlacht hervorgehoben — Plutarch erwédhnt sogar mehrere éAenoAelg in Demetr: 204 — die ausfithrenden
Architekten der Gerédte werden jedoch an keiner Stelle genannt. Vitruv, der die Architekten nicht nur
namentlich nennt, sondern sie zu zentralen Akteuren der Handlung macht, bedient dagegen jenen
schichtiibergreifenden Modus der Historiographie, den wir bereits bei Caesar und Plinius sehr deutlich
beobachten konnten.

934 Vitr. 10,16,8.

935 Diodor erwdhnt zwar in 20,100,1 die Ehrung einzelner évSpeg dyafot durch angemessene Geschenke
(taig a&larg Swpeaig) und Freilassungen (bei Sklaven), behdlt aber die groffen monumentalen Ehrungen
den Bactielg vor (vgl. ebd. 2—4). Plutarch beschreibt die Aneignung diverser Kriegsgeradte dagegen in
Demetr. 20,5 als Ergebnis eines ausgehandelten Friedensvertrags mit Demetrios: ‘PoStot 8¢ [...], émel
KATEADGAVTO TOV TTOAEUOY, THOAVTO TAOV UNYAVAOV €viag, OTwg VITOUVNUA TiG €keivou Suvapens dua kat
Thig QUT®OV Avdpayabiag Exwov.

936 CIL I%1576 = ILLRP? 559: M(arcus) Herennius M(arci) f{ilius) Gallus, Q(uintus) Veserius Q(uinti) f(ilius)
duovir(i) quing(uennales) d(e) d(ecurionum) s(ententia) flaciundum) c(uraverunt) eidemq(ue) prob(aver-
unt). Arcitectus Hospes Appiai servus. Die Inschrift, die neben den duumviri auch einen Sklaven als Ar-
chitekten anfiihrt, ist einzigartig und gehort wahrscheinlich in die Zeit Caesars, vgl. Schumacher (1988)
147,



260 —— V Geistige Triumphe

Rang zugesprochen. Sie lasst Diognetos nicht nur lber seinen Konkurrenten Kallias
,Jtriumphieren’, sondern fithrt im letzten Schritt auch zu einer materiellen Aneignung
der von der Gegenseite entworfenen machinae, die nun als Monumente in das Stadtbild
integriert werden. Dadurch, dass gleichzeitig auf die Erwdhnung weiterer im Kontext
des Sieges entstehenden Monumentalprojekte verzichtet wird — inshesondere das
Fehlen des Ptolemaion oder des nach Plinius d. A. aus dem Erlés der von Demetrios
hinterlassenen Kriegsgerdte finanzierten Kolosses von Rhodos durfte hier ein hohes
assoziatives Potenzial entfalten —°*, wird der Sieg und der Prozess seiner Monumen-
talisierung allein auf Diognetos tbertragen. Kein Feldherr, sondern allein der archi-
tectus wird zum Eigentiimer des Sieges erklart und durch die Inschrift verewigt, die
wiederum ein Teil von Vitruvs eigener monumentalisierender Erzhlung ist.

Dass Vitruv sich schliefSlich nicht nur in seiner Rolle als Architekt, sondern auch als
Schriftsteller den Anspruch der sapientia zuschreibt, wird dagegen in der neunten
Vorrede deutlich. Das neunte Buch beginnt mit einem Abschnitt, der die vor allem in der
griechischen Literatur geldufige Polemik gegen Athleten aufgreift und geschickt auf die
eigene literarische Arbeit in einem rémischen Umfeld tibertragt (9, praef 1-3):

Nobilibus athletis [...] Graecorum maiores ita magnos honores constituerunt, uti non modo in con-
ventu stantes cum palma et corona ferant laudes, sed etiam, cum revertantur in suas civitates cum
victoria, triumphantes quadrigis in moenia et in patrias invehantur e reque publica perpetua vita
constitutis vectigalibus fruantur. Cum ergo id animadvertam, admiror, quid ita non scriptoribus eidem
honores etiamque maiores sint tributi, qui infinitas utilitates aevo perpetuo omnibus gentibus prae-
stant. [...] Cum ergo tanta munera ab scriptorum prudentia privatim publiceque fuerint hominibus
praeparata, non solum arbitror palmas et coronas his tribui oportere, sed etiam decerni triumphos et
inter deorum sedes eos dedicando iudicari.

Den berithmten Athleten [...] haben die alten Griechen so hohe Ehren ausgesetzt, dass sie nicht nur,
wenn sie in der versammelten Menge standen, ihren Lohn mit dem Palmzweig und dem Kranz
davontrugen, sondern auch, wenn sie siegreich in ihre Stadte zuriickkehrten, triumphierend auf der
Quadriga in ihre Stadtmauern und Heimatstddte hineinfuhren und vom Staat eine festgesetzte
Pension auf Lebenszeit erhielten. Wenn ich das also bedenke, wundere ich mich, dass man demnach
nicht den Schriftstellern die gleichen oder noch hdhere Ehrungen zugewiesen hat, die allen Volkern
auf ewig einen unendlichen Nutzen erweisen. [...] Da also den Menschen von der Klugheit der
Schriftsteller so groRe Schétze im Privaten und Offentlichen zur Verfiigung gestellt wurden, meine
ich, dass man ihnen nicht nur Palmzweige und Krénze zuteilen, sondern auch Triumphziige be-
schlieflen und ihnen durch Weihung einen Platz zwischen den Sitzen der Gotter anweisen miisste.

Um die Leistungen von Athleten und Schriftstellern primdr zu unterscheiden, greift
Vitruv auf den Gedanken der utilitas zuriick, den er bereits am Anfang von De Archi-
tectura programmatisch aufladt®*® und der vor allem in der Gattung der Fachliteratur
eine entscheidende Rolle einnimmt®*°, Als Grundlage dient ein Vergleich zwischen den
griechischen Athleten und den Schriftstellern, die Vitruv als scriptores und spéter als

937 Plin. Nat. Hist. 3441f.
938 Vitr. 1,3,2.
939 Vgl. Fogen (2005), ders. (2009) 126 -128, 151.



2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm —— 261

sapientes bezeichnet, worunter, wie am Ende der Praefatio deutlich wird, nicht nur die
griechischen Philosophen, sondern ebenso romische Autoren wie Cicero und Varro
sowie die Dichter Ennius, Accius und Lukrez fallen.**® Diese scriptores bzw. sapientes
zeichnen sich nach Vitruv allesamt durch die allgemein giiltige, unvergangliche aucto-
ritas ihrer Schriften aus, der von der Seite der Athleten eine hohe, aber vergéangliche und
flir Gesellschaft und Staat nutzlose nobilitas entgegengestellt wird. Das vor diesem
Hintergrund konstatierte Ungleichgewicht zwischen den Leistungen der Athleten und
den Preisen, die ihnen verliehen werden, wird dagegen vom Autor kritisiert und kul-
miniert schlieSlich in der Forderung, die Auszeichungen der Sieger, die er einmal mit
triumphantes quadrigis (9, praef. 1), einmal mit triumphos (9, praef. 3) erfasst, auf der
Basis ihrer utilitas zu vergeben.

Die Pratexte spiegeln sich an dieser Stelle recht deutlich. Die Kontrastierung ath-
letischer Leistung und geistiger Arbeit ist ein beliebter Topos der griechischen Literatur
und geht bereits auf vorsokratische Gedanken zuriick, wie ein Fragment des Xeno-
phanes zeigt. Der Dichter und Philosoph fiihrt dort eine Polemik gegen die — wie er
argumentiert — iberméfiigen Ehrungen, die den Athleten verliehen werden, vor und
stellt ihnen wie Vitruv die cogia®" als das niitzlichere®* und damit ehrwiirdigere
Konzept entgegen. In dhnlicher Funktion nutzt spater auch Isokrates das Proom seines
Panegyrikos, um den Ruhm athletischer Siege mit dem eigenen, mit der Nachwirkung
der Rede assoziierten Ruhm zu vergleichen. Mit dem Triumph fiihrt Vitruv aber ein
neues Element in den Diskurs ein, das ihn einerseits, wie Soubiran (1969) bemerkt, um
die Konnotation militdrischen Ruhms erweitert,*® vor allem aber dazu in der Lage ist,
seine Transformation in ein romisches Umfeld zu leisten. Dabei ldsst sich bereits durch
die lockere Verwendung des Triumphbegriffs, der speziell auf die Siegerehrungen der
Griechen angewandt wird, eine gewisse Abstraktion des Triumphs von seiner rituellen
Praxis erkennen. Der Triumph wird aus dem militdrischen Sektor entnommen und in
einem neuen, literarischen Kontext verwendet, wo er auf den semantischen Gehalt
einer besonderen Ehrung reduziert wird, die nicht exklusiv fiir einen Sieg, sondern auch
auf anderen Gebieten fiir eine Leistung beansprucht werden kann. Ausschlaggebend ist
nur, dass diese das Kriterium der utilitas erfiillt. Der Begriff ist an dieser Stelle also nicht
als reine ,Zweckmafligkeit* zu verstehen — ein solches Verstdndnis von Nutzen hatte

940 Vitr. 9, praef. 17 Im Aufzéhlen der Namen, das analog in der 7 Vorrede zum Einsatz kommt, lasst sich
wieder ein dhnlich triumphaler Gestus wie bei Plinius erkennen, vgl. dazu ausfithrlich Novara (2005) 80—
109.

941 Vitruv verweist auf dasselbe Konzept, wenn er dquivalent in 9, praef 15 den auch von Cicero fiir die
Rhetorik gebrauchten Begriff der sapientia verwendet.

942 Xenophanes stellt den Nutzen der cogia unmittelbar in Relation mit den konkreten Auswirkungen
auf die moAwg, die erst durch sie év ebvopin geraten kénne. Die Rolle des Vergniigens (xappa) wird in
Xenophan. DK 21 B 2 zwar ebenfalls als eigenstédndiger Faktor der cogia hervorgehoben, ist aber, wie aus
dem begriindenden Charakter des letzten Verses hervorgeht, sehr eng mit ihrem politischen Nutzen
verbunden: o0 yap miaivel Tadta puyoug TOAEWS.

943 Soubiran (1969) 44: ,Mais il introduit un élément disparate dans I'opposition athletes/penseurs qui
domine depuis le début, quisqu’il fait intervenir une récompense essentiellement militaire“.



262 —— V Geistige Triumphe

Cicero bereits unter dem Begriff des prodesse im Kontext der Feldherrenkritik de-
monstriert —***, sondern scheint vor allem dadurch, dass er hier eng mit der auctoritas
verbunden ist, durchaus mit Ciceros Konzept der dignitas vergleichbar zu sein. Der
Begriff der utilitas wird vor allem verwendet, um im Kontrast zur kurzfristigen nobilitas
der Athleten, einen ewigen, unverganglichen Nutzen zu betonen. Der Gedanke wird in 9,
praef. 16 wieder aufgegriffen, schliefSt dort aber mit einer etwas anderen Pointe:

Cum vero neque moribus neque institutis scriptorum praestantibus tribuantur honores, ipsae [autem]
per se mentes aeris altiora prospicientes memoriarum gradibus ad caelum elatae aevo inmortali non
modo sententias sed etiam figuras eorum posteris cogunt esse notas.

Doch obwohl weder durch Brauche noch Gesetze herausragenden Schriftstellern Ehrungen zugeteilt
werden, steigt ihr Geist selbst, der auf das Hohere gerichtet ist, eigenstandig auf den Stufen des
Gedachtnisses in den Himmel auf und sorgt dafii;, dass die Nachwelt nicht nur ihre Gedanken,
sondern auch ihr Aussehen kennt.

Die Polemik gegen die Athleten und die Forderung, dass die sapientes auf Basis ihrer
auctoritas die héheren Ehrungen erhalten sollten, wird am Ende der Vorrede nun da-
durch relativiert, dass Vitruv ihnen durch ihre Schriften per se Unsterblichkeit zu-
schreibt.”*® Eine dauerhafte Monumentalisierung, die zunichst mit den Begriffen
coronae und triumphi assoziiert wird, wird offenbar nicht — wie man zu Beginn der
Praefatio noch erwarten konnte — als exklusive und inharente Qualitét dieser Ehrungen
présentiert, sondern vollstindig von der selbsterhéhenden Wirkung literarischer
Schriften tibertroffen. Durch die Verortung der Kritik im griechischen Raum wird zwar
eine gewisse Distanz zum echten Triumphritual gewahrt; dennoch fiihrt Vitruv einen
Wert literarischen und wissenschaftlichen Arbeitens vor, der diesem als materielle
Auszeichnung prinzipiell tiberlegen ist.”*® Die Literatur erscheint nicht nur als Mittel
der Ehrung und Monumentalisierung fremder Taten, sondern auch als Mittel zur
Selbstmonumentalisierung: als eine wahrhaftige Alternative, der eigenen schriftstelle-
rischen Leistung ein ewiges Denkmal zu setzen.**’

944 Obwohl die Argumentation beider Autoren dhnlich ist, scheinen sie sich in ihrer Auffassung von
utilitas zu unterscheiden. Dass Vitruv seinen utilitas-Begriff mit einem hohen Anspruch an den Kiinstler
verbindet, zeigt sich u. a. in 6, praef. 4—7 und den nicht weniger umfangreichen Anforderungen an den
Architekten, die er in 1,1,1 formuliert.

945 Die Formulierung mentes aeris altiora prospicientes in praef. 16 kann als Verweis auf Ciceros Som-
nium Scipionis verstanden werden, vgl. Soubiran (1969) 67.

946 Eine dhnliche Abkehr von materiellen Ehrungen zugunsten eines durch Literatur hervorgebrachten
immateriellen und dauerhaften Ruhms findet sich bereits in Isokrates’ Verarbeitung des Motivs, der im
Prodm des Panegyrikos den Ruhm, den seine Rede hervorbringen soll (Isokr. or: 4,3: tv §6%av v v’
avTod T Adyou yevnoopévny) explizit als d0Aov bezeichnet und ihn zur eigenstéindigen Qualitit bzw.
zum Anlass der Rede stilisiert.

947 Die Dauerhaftigkeit von Literatur und monumentalen Bauwerken ist ein vor allem in der Dichtung
gangiger Topos, am bekanntesten freilich in Hor. carm. 3,30: exegi monumentum aere perennius [...].



2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm —— 263

2.3 Augustus, der Meisterarchitekt? Die Rolle des Kaisers in der ersten Vorrede

Der Begriff triumphus wurde in den untersuchten Beispielen mit einer zeitlichen und
rdumlichen Distanz in einem historischen Griechenland gespiegelt und so in eine lange
und erweiterbare Kette &ufSerlicher Ehrungen eingereiht, die in der rhetorischen Tra-
dition, literarische und wissenschaftliche Leistungen aufzuwerten, vom Autor abgelehnt
und verworfen werden. Durch diese Verfremdung wirkt die Metapher zugleich jedoch
unvollstdndig; es findet keine Auseinandersetzung mit der aktuellen politischen Lage,
inshesondere der Triumphsituation unter Augustus statt. Vor diesem Hintergrund ist
zuletzt die Frage zu stellen, welche Bedeutung dem Triumph in seiner augusteischen
Auspragung — eine Dimension, die in den bisherigen Textstellen offenbar ausgeblendet
wird - zugemessen wird und in welchem Verhaltnis er zur Konzeption des Textes steht.
Dafiir ist ein Blick auf den einzigen Textteil, der sich eindeutig der augusteischen Zeit
zuordnen lésst, das berithmte Proom im ersten Buch, einer ndheren Betrachtung zu
unterziehen. Hier fithrt die Betrachtung von Triumph zu einem grundsatzlich anderen
Ergebnis, denn wéahrend Vitruv in 9, praef. 1-18 ausschlieflich die Siege im sportlichen
Agon abgrenzt, wird eine Parallelisierung von militarischer Expansion und Baupolitik
hier geradezu angestrebt. Diese Konzeption lasst sich zundchst darin erkennen, dass die
pax Augusta tiberhaupt als notwendige Voraussetzung fiir eine Beschaftigung mit der
Architektur inszeniert wird. Die Eroberungen unter Augustus und die damit verbun-
dene Ausdehnung des imperialen Raumes werden gleich zu Beginn des Prodms mit dem
augusteischen Bauprogramm enggefiihrt (1, praef. 1-2):

Cum divina tua mens et numen, imperator Caesar, imperio potiretur orbis terrarum invictaque virtute
cunctis hostibus stratis triumpho victoriaque tua cives gloriarentur et gentes omnes subactae tuum
spectarent nutum populusque Romanus et senatus liberatus timore amplissimis tuis cogitationibus
consiliisque gubernaretur, non audebam, tantis occupationibus, de architectura scripta et magnis
cogitationibus explicata edere, metuens, ne non apto tempore interpellans subirem tui animi offen-
sionem. Cum vero adtenderem te non solum de vita communi omnium curam publicaeque rei con-
stitutione habere, sed etiam de opportunitate publicorum aedificiorum, ut civitas per te non solum
provinciis esset aucta, verum etiam ut maiestas imperii publicorum aedificiorum egregias haberet
auctoritates [...].

Als dein gottlicher Geist, Imperator Caesar, sich der Herrschaft iiber den Erdkreis beméachtigte und
die Biirger, nachdem du alle Feinde durch deine unbesiegte Tapferkeit niedergestreckt hattest, stolz
auf deinen Triumph und Sieg waren, und alle Volker in Unterwerfung dein Geheif$ abwarteten und
das rémische Volk und der Senat, von Furcht befreit, von deinen sehr bedeutenden Uberlegungen
und Einsichten gelenkt wurden, wagte ich es nicht, bei so vielen Beschaftigungen meine mit langen
Uberlegungen entwickelten Schriften {iber Architektur herauszugeben, da ich fiirchtete, dass ich,
wenn ich zu einem ungeeigneten Zeitpunkt store, Anstofs bei dir errege. Als ich aber bemerkte, dass
du deine Aufmerksamkeit nicht nur auf das Gemeinwohl aller und die Verfassung des Staates,
sondern auch auf die Vorteilhaftigkeit 6ffentlicher Gebaude richtetest, damit die Biirgerschaft durch
dich nicht nur an Provinzen vergrofiert wére, sondern das Ansehen des Imperiums auch tber das
besondere Ansehen o6ffentlicher Gebdude verfiige [...].



264 —— V Geistige Triumphe

Mit dieser Forderung inszeniert Vitruv einen ideologischen Zusammenhang zwischen der
Veroffentlichung seiner Lehrschrift tiber Architektur und der Ausdehnung des Imperium
Romanum, indem er seinem Fachtext zuerst die aufSenpolitischen und militarischen Er-
folge des Augustus voranstellt. Obwohl diese selbst die Publikation der Schrift nicht be-
grinden bzw. ihr zunachst sogar zu widersprechen scheinen (non apto tempore inter-
pellans), werden die daraus resultierenden und in der ganzen Stadt wahrnehmbaren
Veranderungen im Zuge der augusteischen Bauprogrammatik als geeigneter Anlass ihrer
Veréffentlichung markiert.”*® Diese Einordnung lasst sich jedoch weniger aus dem Inhalt
des Textes begriinden. Sie ist weder im Sinne einer durchgingig augusteischen Ausrich-
tung des Fachtexts oder einer verstarkten Orientierung an monumentalen Bauformen zu
verstehen®*® — dieser Teil fillt in De Architectura erstaunlicherweise ziemlich gering aus —,
noch als stilistisches Ideal — in der flinften Vorrede wird die amplitudo zugunsten der
brevitas abgelehnt — **°, stattdessen scheint mit pro amplitudine rerum gestarum auch ein
hoher qualitativer Anspruch formuliert zu werden, der sich im eigenen Werk wider-
spiegeln soll. In welchem Umfang dieser Anspruch das Programm des gesamten Texts
bestimmt, wird konkreter, wenn man zusétzlich Vitruvs Aussagen in den anderen Vor-
reden berticksichtigt. Dort unterscheidet Vitruv fortwahrend zwischen erstrebenswerten
und abzulehnenden Wegen des Ruhmerwerbs und erklart, welche der genannten Qua-
litaten er auch fiir die eigene Arbeit in Anspruch nimmt: Zu den abgelehnten Methoden
gehoren korperliches Aussehen (statura), das durch sein hohes Alter nicht mehr zu er-
reichen sei,”! und offentliches Umwerben (ambitio), was er fiir die verwerflichste aller
Methoden hilt und bestenfalls den Stiimpern seines Fachs zugesteht®**. Als Qualitéiten des
literarischen Texts werden stattdessen seine Systematik (perfectam ordinem)®®, sein
vollstdndiger und enzyklopédischer Charakter (corpus architecturae)®** und sein inno-
vativer Anspruch (institutiones novas)®> festgehalten. Der Text enthalte somit nicht nur
séamtliche Lehren der Baukunst (aperui omnes disciplinae rationes)®*®, sondern sei auch
die erste systematische Abhandlung einer umfassenden Architekturtheorie, die sdmtliche
Lehren griechischer Schriften auch einem romischen Publikum bzw. der ganzen Welt
(omnibus gentibus in 6, praef. 7) zugénglich mache. Die territoriale Expansion des princeps
und die kulturell-geistige Aneignung Vitruvs in der Auseinandersetzung mit Griechenland

948 Zur Spiegelung augusteischer Leitkonzepte in Vitruvs erster Vorrrede vgl. Ramage (1987) 63.

949 Wiseman (2014) 44 vermutet hier eine Anspielung auf den Apollontempel auf dem Palatin und das
vestibulum des Augustus, die beide mit spolia geschmiickt waren.

950 Die blofSe Lange des Werks (amplitudo) konne den Ruhm nicht vergréfiern, da der zugrunde lie-
gende Stoff im Gegensatz zu Historiographie und Dichtung, die schon durch ihren Unterhaltungswert
eine umfassendere Darstellung ermdglichen, nur fiir eine kurze Darstellung (brevitas) geeignet sei vgl.
Vitr. 5, praef.

951 Vgl.Vitr. 2, praef.

952 Vgl.Vitr. 3, praef.

953 Vgl.Vitr. 6, praef. 1.

954 Vgl. Vitr. 6, praef. 7.

955 Vgl. Vitr. 7 praef. 10.

956 Vgl.Vitr. 1, praef. 3.



2 Vitruvs De Architectura: Architektur und Literatur als Wege zum Ruhm —— 265

erscheinen vor diesem Hintergrund als untrennbar miteinander verbunden. Denn der
Bildungsanspruch wird im Prodm nicht ausschliefllich auf den Autor tibertragen, sondern
zugleich auch auf die Person des Kaisers projiziert (1, praef. 3):

conscripsi praescriptiones terminatas, ut eas adtendens et ante facta et futura qualia sint opera, per te
posses nota habere.

Ich habe festgesetzte Vorschriften niedergeschrieben, damit dir unter ihrer Beachtung sowohl einst
geschaffene als auch zukiinftige Bauwerke bekannt sein konnen.

Das von Vitruv gesammelte und verflighar gemachte Wissen tiber Architektur wird Au-
gustus in der Form von praescriptiones terminatae prasentiert und somit als ein abge-
schlossenes und geradezu verbindliches Regularium im Horizont der augusteischen
Bauvorhaben présentiert. Die formale Gestaltung als private Widmung an den princeps
erweist sich an dieser Stelle als ein geschickter Gestus der Selbstinszenierung. Die For-
mulierung nota habere hat zunéchst eine informierende Bedeutung und lésst sich mit
,Jbekannt sein‘ ibersetzen. Vitruv geht hier aber einen Schritt weiter und betont den di-
daktischen Charakter und die wirklichkeitsgestaltende Wirkung seines Textes, wenn er
sagt, dass nicht nur die Bauwerke der Vergangenheit, sondern auch die der Zukunft durch
die Lektiire verfiighar gemacht werden sollen (et ante facta et futura qualia sit opera).
Dabei tritt der Kaiser tritt nicht als passiver Rezipient in Erscheinung, sondern als ein
aktiver Leser, der in der Lage ist, die von Vitruv niedergeschriebenen Vorschriften zu
beachten und auszufiihren (adtendens). Obwohl Augustus nicht alle seine Bauvorhaben
eigenstandig leitet und beurteilt, impliziert die Widmung Vitruvs, dass der Kaiser selbst in
Fragen der Architektur als Fachmann und Experte auftreten kann. Mit dieser Konstruk-
tion eines idealen Lesers wird, dhnlich wie zuvor in der Naturalis Historia, ein breiter
Bildungshorizont aufgespannt. Dass die Architektur keine einfache Disziplin darstellt,
sondern ein umfangreiches Wissen in allen wissenschaftlichen Zweigen erfordert, fithrt
Vitruv kurz darauf in 1,1 aus, wenn er sein enzyklopadisches Bildungskonzept und die
damit verbundenen hohen Anforderungen an den Architekten vorstellt. Zentral seien
neben den festen rationes der Vorschriften auch hier Eigenschaften wie sapientia, eruditio
und studium.®®” Somit wird die Legitimation des Texts nicht nur formal aus der impe-
rialen Ausdehnung begriindet, sondern gleichzeitig auch als Teil eines in augusteischer
Zeit aufblithenden und in allen Bereichen prasenten Bildungswesens gekennzeichnet.”®

Der Text diskursiviert den militdrischen Sieg und den Triumphzug also in doppelter
Weise, indem er in verschiedenen Aspekten entweder Ablehnung oder Anndherung
inszeniert. Bis zu einem gewissen Grad lédsst sich dieses Spannungsverhéltnis auf die
doppelte Rollenkonstruktion Vitruvs zuriickfiihren, der sich einerseits wie Cicero als
gebildeter Literat inszeniert, der scharfe Kritik an der Vergabe von &uflerlichen Eh-

957 Vgl. Vitr. 1,1.

958 Vgl. auch das Ende des zehnten Buchs (10,16,12), in dem die von Vitruv getroffene Auswahl explizit
aus einem Nutzen fiir Kriegs- und Friedenszeiten begriindet wird: Quas potui de machinis expedire ra-
tiones pacis bellique temporibus et utilissimas putavi, in hoc volumine perfeci.



266 —— V Geistige Triumphe

rungen Ubt, andererseits aber auch in seiner Funktion als praefectus fabrum und ar-
chitectus aktiv am romischen Imperialismus partizipiert hat und diesen Beitrag na-
turlich auch prominent in der an Augustus gerichteten Praefatio hervorhebt. Auch diese
Unterscheidung vollzieht sich allerdings nicht ohne eine integrative Dimension. Denn es
sind inshesondere die geistigen Qualitaten von consilium, sollertia und ratio, die, wie wir
gesehen haben, sowohl in der ersten Vorrede als auch in den Belagerungssequenzen am
Ende des zehnten Buchs als wesentliche Faktoren romischer Sieghaftigkeit vorgestellt
werden, und selbst die Athleten- und Triumphpolemik soll die Literatur ja nicht von
einer praktischen utilitas abgrenzen, sondern diese gerade unter Beweis stellen. Vor
diesem Hintergrund lassen sich folgende Charakterisierungsmuster festhalten:

Tab. 9: Verwendung und Evaluierung von triumphus in De Architectura.

Geistige Qualititen®™ utilitas  Gebrauch von triumphus
scriptores  + prudentia, sapientia, doctrina (9, + (9, als Auszeichnung: Autoren verdienen triumphi auf-
praef.) praef)  grund ihrer unverganglichen auctoritas und dignitas
(9, praef.)
athleti/ in- - - (9, als (einmalige) Auszeichnung: triumphi verleihen
docti®® praef)  nur kurzfristige nobilitas (9, praef.)
architecti/  + scientia, eruditio, studium (1,1), + als dauerhafte Sieghaftigkeit: architecti konnen
artifices®'  sapientia, sollertia, consilium (10,16,1) aeterni triumphi statt unus triumphus erzeugen
(10,16) (1,5f)
-)962

princeps  + consilium (1, praef. 1), virtus (1, als dauerhafte Sieghaftigkeit und Friedensgarantie:
praef. 1.), cunctis hostibus stratis triumpho victoriaque [...] gen-
tes omnes subactae (1, praef. 1)

Die tabellarische Aufstellung zeigt, dass die unterschiedliche Wertung des Triumphs bei
Vitruv nicht so sehr an den Vergleich militarischer und geistiger Leistung gebunden ist
wie an die Unterscheidung von einzelnem Erfolg und dauerhafter Sieghaftigkeit. Dies
verleiht dem Triumphdiskurs eine andere Dimension als bei Cicero und lasst an die
Argumentation des Schein-Triumph-Motivs erinnern. Anstelle der Quantifizierung von
Leistung (gegentber einer nicht weiter quantifizierbaren utilitas) wird der Aspekt des
Nutzens immanent an die Monumentalisierungs- und Kommemorationsfunktion geis-
tig-kiinstlerischer Produkte gekoppelt und zum vorrangigen Distinktionsfaktor gegen-

959 Die unterstrichenen Eigenschaften erscheinen zusétzlich explizit als militarische Qualifizierungen.
960 In Vitr. 3, praef wird der artifex von den indocti abgegrenzt, also denjenigen Architekten, die iiber die
jeweiligen geistigen Qualitaten nicht verfiigen. Diese erhalten zwar durch ihre ambitio mehr Auftrége,
erfahren aber wie die Athleten ebenfalls nur eine kurzfristige nobilitas.

961 s. 0.

962 Verweis auf Nutzen durch opportunitate publicorum aedificiorum (Vitr. 1, praef. 2). Implizit wird aber
auch ein Nutzen der praescriptiones terminatae formuliert, da diese den princeps bei diesen Bauvor-
haben erst zum Fachmann werden lassen (1, praef. 3).



3 Die Laus Pisonis - Militarische virtus in Zeiten des Friedens = 267

uber der dufderlichen und verganglichen nobilitas aufSerlicher ,Schein-Triumphe‘ erho-
ben. Um den Anforderungen, die das neue Konzept des triumphus aeternus mit sich
bringt, gerecht zu werden, erscheinen die traditionellen Formen des Triumphzugs, auch
wenn dies zunédchst nur vorsichtig im griechischen Raum verhandelt wird, hinféllig und
veraltet; weitaus nutzlicher konnen dagegen die Bereiche erscheinen, die durch die
Metapher strukturiert werden: Architektur und Literatur. Komplementar dazu er-
scheint nur ein triumphator aeternus, also ein Sieger, dessen Leistung von Dauer ist, als
ein wahrer Triumphator. Die ideale Figur, die dies verkorpern soll, ist natiirlich der im
Prodm angesprochene princeps, der bereits zu Beginn des Prodms als eine Figur vor-
gestellt wird, die alle dufleren Bedrohungen beseitigt hat und dauerhaften Frieden ga-
rantieren kann. Konzeptionell spiegelt sich die Idee der dauerhaften Sieghaftigkeit aber
auch in der Selbstdarstellung Vitruvs, der sich genau in diesem Punkt durch seine Zu-
satzqualifikation als Verfasser von praescriptiones terminatae von seinen zeitgenossi-
schen Konkurrenten, die durch ambitio lediglich zu kurzfristigem Ruhm gelangen
wirden, abzugrenzen versucht, aber auch — und hier zeigt sich der spédtrepublikanische
Einfluss — von einer militdrisch dominierten Erinnerungskultur, in deren Zentrum
konzeptuell immer noch der Triumph steht.

Auch vor dem Hintergrund der augusteischen Realitat des Triumphes, in der dieser
immer mehr zur Projektionsflache einer allgemeinen Sieghaftigkeit stilisiert wird, lasst
sich eine Integration in den zeitgendssischen politischen Diskurs beobachten, indem
Architektur und imperialistische Ausdehnung in 1, praef. 1 parallel betrachtet werden
und letztlich in der Figur des Kaisers, der zum ultimativen Sieger und Gelehrten stilisiert
wird, zur Vollendung gelangen. Durch die so inszenierte gemeinsame Wertebasis, in der
sowohl geistige Qualitdten als auch praktische utilitas ihren Platz finden, riicken Autor
und princeps sichtbar zusammen; nicht nur innerhalb der im Text inszenierten pane-
gyrischen Situation, sondern auch vor dem konkreten Hintergrund eines dauerhaften
und globalen Siegeskonzepts, das sich unter Augustus vielféltig in Rom etabliert hatte: in
den vergrofierten Provinzen des romischen Imperiums, in der monumentalen Er-
neuerung des romischen Stadtbilds®*® und schlieglich auch in einem aufbliihenden Li-
teratur- und Bildungswesen®®,

3 Die Laus Pisonis - Militarische virtus in Zeiten des Friedens
3.1 Frieden, Fest und Spiele - Die friihe Kaiserzeit als Kultur des spectaculum
Ein sehr ungewohnliches Dokument, das schliefilich als Resultat und Zuspitzung der

bisher festgehaltenen Entwicklungen verstanden werden kann, stellt die sog. Laus
Pisonis dar. Der nicht exakt datierbare Text ist in der Mitte des 1. Jh. entstanden. Sowohl

963 Vgl. Levick (2010) 253-256, Holscher (2019) 259-284.
964 Vgl. Levick (2010) 251-280.



268 —— V Geistige Triumphe

der anonyme Panegyriker als auch der angesprochene Piso sind aus dem Text heraus
nicht eindeutig zu identifizieren, obwohl fiir die Identifikation mit dem an der nero-
nischen Verschworung beteiligten Gaius Calpurnius Piso einige berechtigte Griinde
genannt wurden und der Text daher in die neronische Zeit datiert wurde.’®® Im Fol-
genden mochte ich diese Datierung zugrundelegen und den Text so im Horizont einer
aristokratischen Kultur betrachten, in der sich die Tendenzen, die bereits bei Cicero und
Vitruv zu beobachten waren, weiter verscharft und entwickelt haben. Die kaiserzeitli-
che Entwicklung fand vor allem in der politischen Umstrukturierung Ausdruck, welche
die Moglichkeiten, auch abseits von militarischer und politischer Karriere im otium zu
Ruhm zu gelangen, weiter ausdifferenzierte, diese mit zunehmender Prédsenz in den
offentlichen Raum integrierte und ihnen innerhalb der senatorischen Elite eine gro-
Beren Akzeptanz ermoglichte. Dabei handelte es sich keineswegs um die spontane
Entwicklung eines vollig neuen Alternativsystems, welches die traditionellen Karrie-
rewege infrage stellte oder abloste. Das durch militdrische und politische Leistungen
erworbene Prestige bildete auch mit dem einsetzenden Bildungswesen und der Mono-
polisierung des Triumphzugs durch den Kaiser immer noch einen zentralen Bestandteil
des senatorischen Denkens und blieb in der 6ffentlichen Représentation erhalten; ge-
rade die politischen Laufbahnen wurden vielleicht sogar dadurch noch attraktiver, dass
nun der gesamte cursus honorum auf Ehreninschriften, insbesondere im Zusammen-
hang mit der Vergabe der ornamenta triumphalia und der Verewigung auf dem Au-
gustusforum, angefithrt wurde.*®® Schon in den Anfingen der Kaiserzeit vollzog sich
eine flichendeckende Integration der republikanischen Bildungskultur in das rémische
Stadtbild und den 6ffentlichen Lebensraum: Bibliotheken (in lateinischer und griechi-
scher Sprache) wurden eingerichtet, das Deklamations- und Rezitationswesen gewann
durch die Einrichtung und Forderung von Dichterzirkeln zunehmend an Bedeutung und
Agone verschiedener Art wurden nach griechischem Vorbild®®” verstirkt auch im ré-
mischen Kulturraum abgehalten. Im Zuge dieser Institutionalisierung von gymnischer
und musischer Bildung gewannen vermehrt auch wissenschaftliche Disziplinen wie die
Rhetorik, die Dichtung oder die Philosophie an Bedeutung fiir die Selbstinszenierung
der nobiles. Das Présentieren von Bildungswissen in der Offentlichkeit sowie die eigene
Lebensfithrung verbunden mit dem Handeln nach philosophischen Werten und Nor-
men - Dinge, die ausschliefSlich der privaten Reprasentation im otium zugeordnet wa-
ren — entwickelten sich immer mehr zu eigenstandigen Kategorien, in denen soziales
Prestige verdient und o6ffentlich prasentiert werden konnte. Obwohl diese zivilen
Handlungsfelder teilweise anderen Regeln folgten als die traditionellen militdrischen
und politischen Karrierewege und nicht immer unumstritten waren — ein besonders

965 Vgl. Leppin (1992) 222, Anm. 4., Stein-Ho6lkeskamp (2003) 327

966 Vgl. Eck (2005).

967 In der griechischen Kultur unterschied man zwischen athletischen Agonen (yvpviko{), musischen
Agonen (povowkoi) und hippischen Agonen, d. h. Pferde-/Wagenrennen (inmikot), vgl. Reinmuth (1964)
135-140. Sie hatten traditionell keinen militérischen Nutzen (vgl. Flaig [2010] 357) und waren daher ge-
rade aus romischer Sicht nicht vollig unproblematisch.



3 Die Laus Pisonis — Militdrische virtus in Zeiten des Friedens = 269

kontroverses Feld stellte weiterhin der Konsum von Luxusgiitern dar, der vor allem von
den Stoikern verurteilt wurde —°%, bildete sich in der Kaiserzeit ein Umfeld heraus, in
dem die Praktiken des otium und des negotium viel leichter miteinander vereinbar
waren, als es noch in der spiten Republik der Fall war.’®® So entwickelte sich auch in-
nerhalb der traditionellen Représentationsmuster der Nobilitit ein neuer und von der
militarisch und politisch gepragten memoria der Republik losgeloster Variationsreich-
tum, sodass auch an den 6ffentlichen Denkmaélern, wie vor allem die Félle der flavischen
Zeit zeigen, Moglichkeiten entstanden, Leistungen ganz unterschiedlicher Bereiche zu
kommemorieren und sie sogar gelegentlich zur Kompensation fehlender militérischer
Tatigkeit anzufithren.”® So beschreibt etwa der jiingere Plinius in epist. 2,7 wie dem jung
verstorbenen Aristokraten Cottius als Trost fiir seinen frithen Tod eine Ehrenstatue
zugestanden worden sei. Damit setzt Plinius, wie Egelhaaf-Gaiser (2006a) bemerkt, ei-
nerseits den herausragenden militarischen Erfolgen des Vaters, die er erwéahnt, ein li-
terarisches Denkmal.””* Aquivalent versucht Plinius aber auch, die fehlende militéri-
sche Erfahrung des Cottius, die er zu Beginn des Briefs beméngelt, zugleich literarisch zu
kompensieren, indem er selbst dessen im zivilen Bereich gezeigte Tugenden wie san-
ctitas, gravitas und auctoritas lobt.””* Ein besonders interessantes Monument stellt aus
ahnlichen Griinden das Grabmal des Q. Sulpicius Maximus®”® dar. Wie bei Cottius

968 Die Ostentation und der Konsum von Luxusgiitern etablierte sich schon ab der spiten Republik als
ein Feld, das durchaus zur Selbstdarstellung geeignet war. Diese Variante des Prestigeerwerbs war jedoch
sowohl in der spaten Republik als auch in der Kaiserzeit immer wieder scharfer Kritik ausgesetzt, vgl.
Klingenberg (2019) 215-218, Lundgreen (2019), Stein-Holkeskamp (2019) 176 -178.

969 Vgl. Beagon (1992) 7f.

970 Stein-Holkeskamp (2019) 185f. dufsert sich dagegen eher kritisch gegeniiber dem reprasentativen
Status dieser Leistungsfelder: ,Erfolge in der Konkurrenz um die kostspieligsten und exklusivsten Lu-
xusgiter, Triumphe in den Zirkeln der Literaten, Rezitationen und Deklamationen, die einem immer
exklusiver werdenden Publikum prasentiert wurden, dessen Zusammensetzung hochgradig kontingent
und auf keinen Fall reprédsentativ war, sicherten dem Einzelnen nun zwar Prestige und Prominenz
jenseits von cursus und Karriere. Doch die Leistungen schlugen sich weder in den tituli der imagines in
den Atrien der adligen Hauser noch in Inschriften auf den Grabmalern und Ehrendokumenten nieder. Sie
waren weder zdhlbar noch hierarchisierbar und schufen damit eigene stets volatile Rangordnungen®.
Gewiss folgten die zivilen, dem otium entsprungenen Tétigkeiten eigenen Regeln und wurden auch in der
Kaiserzeit nicht ohne Weiteres den traditionellen Karrieren gleichgesetzt, dennoch zeigt die Kommu-
nikation tiber Leistungen ein deutlich breiter gestreutes Bild auf, vgl. Krasser (2011a). Dass in den ,neuen’
Bereichen der Reprasentation durchaus bekannte Strukturmuster der Z&hlbarkeit und Hierarchisierung
tbernommen wurden, hat inshesondere das Beispiel der Naturalis Historia gezeigt, in der nicht nur die
von Plinius erarbeitete Wissenshestande stolz mit konkreten Zahlen préasentiert wurden (Kapitel IV.2.1.2),
sondern auch im Vergleich der miracula mundi ein — wenngleich negativ konnotiertes — Konkurrenz-
modell der luxuria vorgefithrt wurde (vgl. Kapitel IV.2.3.2). Auch die Reduktion von sozialem Prestige auf
die materielle Ebene der Inschriften und imagines scheint vor dem Hintergrund des literarischen
Nachwirkens bertihmter Personlichkeiten wie Cicero oder Varro etwas zu kurz gegriffen.

971 Vgl. Egelhaaf-Gaiser (2006a) 128.

972 Plin. min. epist. 2,74.

973 Zum Auffindungskontext und zur Beschaffenheit des Grabmals vgl. D6pp (1996) 99103, zum Inhalt
des Gedichts vgl. ebd. 104-114.



270 —— V Geistige Triumphe

handelte es sich auch hierbei um einen jungen Mann, der aufgrund seines friihen Todes
keinerlei militarische oder politische Auszeichnungen aufweisen konnte. Stattdessen
wird auf dem Grabmonument allein das poetische Talent des verstorbenen Familien-
mitglieds in den Vordergrund gestellt: Da der Junge nach den Angaben der lateinischen
Grabinschrift beim dritten Agon Capitolinus — einem von Domitian eingerichteten
Wetthewerb, der gymnische, hippische und musische Wettkdmpfe beinhaltete — an
Erschopfung gestorben sei, aber mit seiner Dichtung das Wohlwollen des Publikums
gewonnen habe (cum honore discessit), wird er mit einer Pergamentrolle dargestellt. An
der unteren Seite des Monuments befinden sich die Grabinschrift sowie zwei Epi-
gramme, welche die poetischen Fahigkeiten des Verstorbenen auffiihren. Auf der linken
und rechten Seite wird die Darstellung des Sulpicius Maximus dagegen von seinen im
Agon rezitierten Versen eingerahmt. Die Integration der Verse auf dem Grabdenkmal
kann als Verewigung der poetischen Leistung verstanden werden und verleiht dem
Monument zugleich eine performative Dimension, sodass sich ein potenzieller Be-
trachter gewissermafien in einer dauerhaften Live-Auffiihrung von der Dichtkunst des
Sulpicius Maximus tiberzeugen konnte.

Im Hintergrund dieser Auspragung und Anerkennung ziviler Tatigkeitsfelder stand
aber zweifellos das 6ffentliche Handeln des Kaisers. Auch wenn gewiss nicht alle Be-
schéftigungen und Vorlieben des Kaisers mit kulturellen Trends in Verbindung standen,
so ist der Kaiser als einflussreiche Grofie bei Fragen dariber, wie man sich in der Of
fentlichkeit prasentieren konnte, nicht wegzudenken. Wir konnten diese legitimatori-
sche Funktion der Kaiserfigur zum Beispiel im letzten Kapitel am Beispiel des Vitruv-
Prodms erkennen, in dem die Projektion von Bildungskonzepten auf die Person des
Kaisers bereits unter Augustus als effektive Strategie fiir die Inszenierung literarischer
Arbeit eingesetzt wurde. Ebenso hat Plinius’ Widmung der Naturalis Historia an den
Kaiser Titus vergleichbare Strategien aufgezeigt, um durch die Anerkennung des Kaisers
qualifikatorische Mafistabe fiir die Inhalte des Texts zu setzen. Doch sogar in unge-
wohnlichen Zusammenhéngen konnte das Handeln des Kaisers als Vorbild dienen. So
habe Claudius nach Sueton sich nicht nur leidenschaftlich in den artes liberales ver-
sucht,””* sondern auch das Wiirfelspiel, dem er leidenschaftlich ergeben gewesen sei, als
eine ars betrachtet und sogar ein Buch iiber sie in Umlauf gebracht.””® Uber die Re-
zeption dieses Buchs ist zwar wenig bekannt, und den einzigen weiteren Kommentar zu
Claudius’ Wiirfelspiel erhalten wir durch die nachtragliche (und nattirlich negative)
Reaktion Senecas in der Apocolocyntosis. Die Verdffentlichung eines solchen Buchs, das
»als bemerkenswerter Versuch, dem Spielen mit Wiirfeln zu einem gewissen Ansehen
zu verhelfen, betrachtet werden kann“*’¢, 14sst hier nur erahnen, wie weit ein Kaiser
gehen konnte. Vor diesem Hintergrund erscheint auch der Kontext der neronischen Zeit
als ein attraktiver Entstehungskontext fiir einen Text wie die Laus Pisonis: einer Zeit, in

974 Vgl. Suet. Claud. 3,1.
975 Vgl. Suet. Claud. 33,2.
976 Schadler (1994) 60.



3 Die Laus Pisonis - Militdrische virtus in Zeiten des Friedens == 271

der die Dichtkunst durch den Kaiser selbst ausgeiibt und durch die Einrichtung von
Agonen nach griechischem Vorbild, den Neronia, geférdert wurde, aber auch die Aus-
zeichnung der ornamenta triumphalia, wie Sueton berichtet, wohl reichlich und ohne
militdrische Vorleistungen vergeben wurden.®”’

Die Laus Pisonis stellt insofern unter den anderen Texten der julisch-claudischen
Zeit ein einzigartiges Beispiel dar. Vergleichbare panegyrische Texte wie die sog. laudes
Messallae aus dem Corpus Tibullianum verzichteten, wie Leppin (1992) gezeigt hat, selbst
wenn sie zivile Leistungen erwdhnen, niemals ganz darauf, vorhandene militarische
Ehrungen und Triumphe aufzufiihren. Ein vergleichbarer Fokus auf die zivilen Tatig-
keiten, wie er in der Laus Pisonis vorherrscht, ist nur im Panegyricus des Plinius wieder
zu finden. Die auftrumpfende Inszenierung der Tatigkeiten des otium, die wir bereits bei
Cicero und Vitruv vor allem im wissenschaftlich-literarischen Bereich beobachten
konnten, bildet hier den alleinigen Kern des panegyrischen Textes und erstreckt sich
nicht nur auf einen bestimmten Bereich, sondern schliefst den gesamten Lebenswandel
des Senators mit ein.

3.2 Ein Feldherr, der kein Blut vergieBt - Piso als Triumphator des otium

Der Begriff triumphus wird an zwei Stellen der Laus Pisonis verwendet: einmal in V. 8
und einmal in V. 37 Obwohl beide Verwendungen sich auf die fritheren Triumphziige
bertihmter Adelsgeschlechter beziehen und in einem eher diskursiven Zusammenhang
stehen,’”® eréffnet inshesondere V. 37 einen metaphorischen Zugriff auf den Text und
das ihm zugrunde liegende Triumphkonzept. Als Hintergrund dienen die Auftritte Pisos
in offentlichen Zivilprozessen, die in V. 25—80 einen recht langen Abschnitt einnehmen
und insgesamt als Hauptgegenstand des panegyrischen Lobs fungieren. Sowohl durch
die prominente Stellung im ersten Teil des Lobgedichts als auch durch ihren Umfang
scheint diesem Handlungsbereich Pisos eine besondere Aufmerksamkeit zu gelten.
Dieser wird vor allen anderen Leistungen Pisos, die der Dichter erwahnt, den graviora,
also den ,ernsthafteren‘ Beschéftigungen, die noch nicht in das otium fallen, zugeordnet.
Die Darstellung der rhetorischen Erfolge erschliefit dabei einen breiten Assoziations-
horizont durch die Reihung von Metaphern aus dem militdrischen Sektor, die der
Dichter in bestimmten Aspekten miteinander vergleicht: Gerichtsprozesse seien wie
Kriege, die in der Toga (togatae [...] militiae, V. 271f.), ohne Blutvergiefien (sine sanguinis
haustu, V. 28) und unter Aufsicht des Richters (sub iudice, V. 29) gefiihrt werden. Im
Anwalt dagegen vereinigen sich das Bild des mutigen Soldaten und des erfolgreichen
Wettkdmpfers. Er sei in der Lage, seine Klienten wie auf einem Schlachtfeld vor dem Tod
zu retten, und erhalte dafiir wie die Sieger in den griechischen Agonen einen Palmzweig

977 Suet. Nero 15,2: triumphalia ornamenta etiam quaestoriae dignitatis et nonnullis ex equestri ordine
tribuit nec utique de causa militari.

978 Anders als die triumphi in V. 37 bei denen triumphus und vita zusammengefiihrt werden, werden die
beiden Begriffe in V. 8 voneinander abgegrenzt.



272 —— V Geistige Triumphe

als Symbol des Sieges.””® Auch das Erzeugen von Affekten in den Reden, das der Dichter
gleichsam als Kampf bzw. Bezdhmungsakt gegen die Richter (V. 44-48) erscheinen lésst,
er6ffnet einen weiten Spielraum an epischen Assoziationen und ermdglichen dem
Dichter einen ausschweifenden Vergleich mit einem Wagenlenker (V. 49-56), der sein
Pferd mit den Ziigeln lenkt. Zuletzt werden auch die mythischen Vorbilder Odysseus,
Menelaos und Nestor als sowohl rhetorisch als auch militarisch begahte Heroen auf-
gerufen (V. 57-64). In diesem Zusammenhang steht schliefSlich auch das Cicero-Zitat in V.
36 (laurea facundis cesserunt arma togatis)*®. Dieses stellt einen wichtigen Bezug zu den
spatrepublikanischen Vorldufermodellen her und fiihrt das von Cicero in De officiis und
Brutus eingefiihrte Bild vom Redner als Triumphator konsequent fort (V. 35—40):

sic etiam magno iam tunc Cicerone vigente
laurea facundis cesserunt arma togatis.

sed quae Pisonum claros visura triumphos

olim turba vias impleverat agmine denso,

ardua nunc eadem stipat fora, cum tua maestos
defensura reos vocem facundia mittit.

So wichen auch damals schon, zu Lebzeiten des grofien Cicero,

der Lorbeerkranz den Worten, die Waffen der Toga.

Doch dieselbe Menge, die, um die beriihmten Triumphe der Pisonen zu sehen,
einst die Straflen in dicht gedrangter Schar erfiillte,

dréngt nun zu den steilen Gerichtspldtzen, wenn deine Redekunst

ihre Stimme entfesselt, um traurige Angeklagte zu verteidigen.

Wie bei Cicero wird der Triumphbegriff zunédchst in Bezug darauf gebraucht, auf welche
Weise rhetorisches Kénnen visualisiert und quantifiziert werden kann. Diesmal werden
die assoziativen Potenziale des Motivs jedoch in eine ganz unterschiedliche Richtung
gelenkt: Erstens bildet der Triumph durch den bereits im Proém angelegten Verweis auf
die lange Ahnenreihe und die lange Triumphgeschichte der Pisones das Verbindungs-
stiick zwischen Vergangenheit und Gegenwart und greift die zuvor ausgedriickte Mog-
lichkeit einer individuellen Kommemoration durch die Reproduktion einer gemeinsa-
men virtus auf; zweitens steht er in lockerer Verkniipfung mit der Kriegsmetapher, die
in den Versen 25— 64 sprachlich entfaltet wird, und lasst sich unter Berticksichtigung der
Cicero-Stelle zum Konzept vom Redner als Triumphator zusammenfiigen; drittens wird
der Triumph eng mit der begleitenden turba assoziiert und seine Bedeutung als 6f-
fentliches Schauspiel in den Vordergrund gestellt, was wiederum eine andere Facette
von Triumph als in den zuvor betrachteten Diskursen beleuchtet. Mit der Behauptung,
dass Piso durch seine Auftritte dieselbe Menge an Zuschauern (eadem) herbeilocken
konne wie einst die Triumphe seiner Vorfahren, stellt der Autor nicht mehr die sieg-
haften und epischen Assoziationen, welche durch die Militirmetaphorik erzeugt wer-

979 Dieser Teil scheint einer durchaus géngigen Praxis zu entstammen, dem Anwalt als Dank fiir eine
erfolgreiche Vertretung einen Palmzweig tiber der Tirschwelle aufzuhéngen, vgl. Duff/Duff (1998) 297
980 Cic. off. 1,77, Cic. Phil. 2,20.



3 Die Laus Pisonis - Militdrische virtus in Zeiten des Friedens == 273

den, in den Vordergrund, sondern betont vor allem Pisos Fahigkeit, durch sein offent-
liches Handeln &hnlich wie bei den grofien spectacula der Kaiserzeit eine grofie Menge
an Zuschauern und Bewunderern zu versammeln.

Diese Akzentuierung des spectaculum entspricht jener Verabsolutierung des Kon-
zepts, die zuletzt im Modell der Schein-Triumphe zu beobachten war, erfiillt hier al-
lerdings entgegen ihrer Abwertung bei Sueton eine legitimatorische und aufwertende
Funktion. Bereits in julisch-claudischer Zeit®®' hatte sich das spectaculum zu einem
allgemeineren Begriff entwickelt, den Murphy (2004) als ,a recognized avenue for de-
monstrating his [scil. the emperors] mastery and resources to a vast audience“*®* und als
sentertainment, in reading or in life“®®® hezeichnet. Inshesondere unter Nero gewinnt
diese Deutung von Triumph, wie in Kapitel II1.2.2 gezeigt wurde, an Bedeutung, sodass
der Begriff nicht nur auf die traditionellen ludi und munera angewendet wird, sondern
u. a. auch die von Nero eingefiihrten gymnischen, musischen und hippischen Agone
beschreibt.?®* Dass das Gesehenwerden in der Offentlichkeit auch als panegyrische
Strategie funktioniert, zeigt sich spatestens im Panegyricus, in dem das spectaculum
nicht nur zur Kritik an Domitian, sondern gleichermafien zur Erhéhung Trajans bei-
triagt.>® Innerhalb dieses erweiterten Bedeutungshorizonts von Triumph lésst sich auch
die hier vorgenommene Inszenierung Pisos als Triumphator betrachten. Der Riickver-
weis auf die Offentlichkeit in der Laus Pisonis wire insofern tatséchlich als ein legitimes
Statussymbol und als panegyrische Erhohungsstrategie zu verstehen. Die Fahigkeit, eine
grofle Menschenmenge bei der Ausiibung unterschiedlicher Tatigkeiten zu versammeln,
bildet gleich an zwei weiteren Stellen der Laus Pisonis ein zentrales Thema des Lobes
und bezieht sich nicht ausschlieflich auf die Reden auf dem Forum, die grundsatzlich
vor einem oOffentlichen Publikum stattfanden, sondern schliefit auch die im Kreis der
,gesamten Jugend‘ vorgetragenen Deklamationen (huc etiam tota concurrit ab urbe iu-
ventus auditura virum, 84f) und sogar ganz alltigliche Beschaftigungen wie das Ball-
spiel mit ein (haeret in haec populus spectacula, totaque ludos turba repente suos iam
sudabunda relinquit, 1881f.). Der Vergleich mit dem Triumph scheint also trotz seiner

981 Die literarische (Selbst-)Inszenierung durch eine breite Offentlichkeit hat Krasser (2005) 372 bereits
als zentrale Entwicklung der augusteischen Zeit hervorgehoben: ,Insgesamt kann man davon sprechen,
dass sich in augusteischer Zeit die Adressatenkreise der textuellen und literarischen Kommunikation
massiv verdndern. Wurde die republikanische Literatur zu wesentlichen Teilen im Umfeld adliger Zirkel
rezipiert und hatte ihre primére Funktion im Horizont adliger Représentation, so wird nun in groflem
MafRstab die stidtische im Besonderen natiirlich die stadtrémische Offentlichkeit zum Adressaten®. Wie
die Antizipation eines breiten Publikums als literarische Strategie der (Selbst-)Inszenierung fungieren
konnte, zeigt aufierdem Krasser (2011b) 231 am Beispiel der literarischen Konstruktion des Amphithea-
ters bei Martial.

982 Murphy (2004) 202.

983 Murphy (2004) 203.

984 Suet. Nero 12,3f.

985 Plin. min. paneg. 214: Quod quidem nomen qua benignitate qua indulgentia exerces! Ut cum civibus
tuis quasi cum liberis parens vivis! Ut reversus imperator qui privatus exieras, agnoscis agnosceris! Vgl.
ehd. 22; 26,1



274 —— V Geistige Triumphe

einmaligen und lockeren Verkniipfung eine weitaus grofiere Reichweite zu besitzen, als
Leppin (1992) behauptet, der die Aussage vor dem Hintergrund der fehlenden Erwéh-
nung politischer (und somit ,messbharer‘) Erfolge Pisos als ,etwas hilflos“ bezeichnet.%®¢
Dieser Eindruck mag zwar angesichts der, wie wir gesehen haben, lockeren und frag-
menthaften Verknipfung mit der dominanten Schlachtenmetaphorik des Abschnitts
durchaus entstehen: Dennoch ist auch dieser Aspekt des Spektakuldren und der
Selbstpréisentation durch eine groRe Offentlichkeit — mag er der Wahrheit entsprechen
oder nicht — nicht zu unterschitzen und muss als Teil der im Text verfolgten tiberge-
ordneten Aufwertungsstrategie aufgefasst werden.”®’ Vor allem in seiner Anwendung
auf andere Aktivititen, die nicht traditioneller Teil eines geregelten negotium sind,
scheint die Erwdhnung einer turba einen Versuch darzustellen, das spectaculum als eine
neue und zentrale Kategorie der Reprasentation fruchtbar zu machen, um dem Nicht-
Quantifizierbaren eine Grofienordnung zu geben und dem Senatoren ein Denkmal fiir
seine im offentlichen Raum gezeigten Leistungen zu setzen.

Das Wechselspiel zwischen der Reproduktion und der Kontrastierung militarischer
Handlungen erstreckt sich nicht nur auf die vielfaltigen metaphorischen Assoziationen
mit dem Gerichtswesen, sondern zieht sich geradezu leitmotivisch durch die verschie-
denen Lebensbereiche, die in der Laus Pisonis erwahnt werden. Nach der ersten grofieren
Zasur in V. 81 (quare age) erfolgt ein weiterer Bezug auf das Epos. Hier wird ausgerechnet
Calliope, die Muse der epischen Dichtung angerufen, entgegen ihrer eigentlichen Funktion
aber dazu aufgefordert, die gravitas der Offentlichkeit abzulegen und sich in den priva-
teren Bereich der domus zu begeben. Auf der Inhaltsebene werden daher auch hier nicht,
wie zu erwarten ware, militdrische Leistungen aufgezahlt. Stattdessen wendet sich der
Dichter einer Reihe an unterschiedlichen Betédtigungsfeldern des otium zu, die aber so-
wohl argumentativ als auch in ihrer Beschreibung durch den Dichter mit militdrischen
bzw. epischen Topoi verkniipft werden. Das Spektrum dieser Aktivitaten lasst sich dabei
im Kontext des Gesamttexts etwa folgendermafien zusammenfassen:

Tab. 10: Aufbau der Laus Pisonis mit Hervorhebung der gepriesenen Aktivitdten Pisos im 6ffentlichen und
privaten Raum.

Vers Aktivitat Lebens- Bezug zur (militérischen) virtus
bereich

1-24 Proom

25-80  Auftreten in Gerichts- gravitas  Gerichtsprozesse als bella togata, Zuschauermenge wie im
prozessen (forum)  Triumph, (s. 0.)

81-83  Erste Uberleitung (fo-
rensis gravitas - limina)

986 Leppin (1992) 229.
987 Vgl. Stenger (2010).



3 Die Laus Pisonis - Militdrische virtus in Zeiten des Friedens == 275

Tab. 10: Aufbau der Laus Pisonis mit Hervorhebung der gepriesenen Aktivitdten Pisos im &ffentlichen und
privaten Raum. (fortgesetzt)

Vers Aktivitat Lebens- Bezug zur (militarischen) virtus
bereich

84-108 Deklamationen (grie- (/imina)  Rhetorische ,Enteignung‘ Griechenlands (vgl. dazu analog
chisch) Cicero, Kapitel V.1.2)

109-137 probitas Pisos und sei- (limina)  virtus zerfallt in eine Reihe moralischer (probitas, castitas V.
ner Klienten 114, 120f.), urbaner (iocus, amicitia, V. 115-119) und
klnstlerischer (ars, studium, V. 133 - 137) Qualitaten, die sich
sowohl bei Piso als auch seinen Klienten zeigen

138-162 Zweite Uberleitung
(gravitas - levitas)

163-177 Dichtung und Lyra- levitas kein explizit militérischer Nutzen, aber Vergleiche mit mu-
spiel sisch begabten Géttern und Heroen wie Achilles

178-184 (Ubungs-)Kampfe, levitas beweist mobilitas, erscheint als epischer Zweikampf (arma)
,Fechten®

185-189 Ballspiel levitas beweist mobilitas, Partien als spectaculum mit hoher Zu-

schauerzahl

190-208 Brettspiel (ludus la- levitas Parallelen zu militarischer Schlacht und Triumph, beweist
trunculorum) strategisches Geschick

209-261 Schluss und Selbstemp- Selbstbezug: Der Dichter hat dhnliche virtus wie Piso (vgl.
fehlung des Dichters Kapitel V.3.3)

Weitaus breiter und vielfaltiger als Pisos Auftritte als Redner erscheinen seine Tatig-
keiten im otium, die in V. 138f. zusatzlich noch einmal als leviora von der als graviora
eingestuften rhetorischen Arbeit differenziert werden. Zusatzlich wird in den Versen
81-83 zwischen einer dffentlicheren (forensis) und einer privateren (limina) Situation
unterschieden. Den privaten Deklamationen vor einem grofieren Publikum und dem
héauslichen Klientenempfang, die in der Mitte des Gedichts stehen und so das negotium
und otium voneinander trennen, kommt eine ,Schwellenfunktion‘ im wahrsten Sinne
zu.*® Da in V. 81 jedoch bereits der Musenanruf mit der Anweisung erfolgt, die gravitas
abzulegen, (quare age, Calliope, posita gravitate forensi), gehe ich im Folgenden davon
aus, dass auch diese Tatigkeiten den leviora zugerechnet werden.

Legt man diese Einteilung zugrunde, dominieren die leviora den Hauptteil des Ge-
dichts in quantitativer Hinsicht deutlich.”®® Die Deklamationen in griechischer Sprache,

988 Auch Leppin (1992) 224 hélt fest: ,,Die Verse tiber die Deklamationen haben somit kompositorisch die
Funktion eines Scharniers®, zur Einordnung der Deklamationen in das Feld zwischen gravitas und levitas
vgl. ebd., Anm. 14.

989 Leppin (1992) 227 der das Forum dem negotium, alle anderen Tatigkeiten dem otium zuordnet,
folgert: ,Das otium erhalt so ein Eigengewicht, das ihm traditionell nicht zukommt; dem entspricht die



276 —— V Geistige Triumphe

die im Umfeld der limina verortet wurden, locken ebenso wie Pisos offentliche Auftritte
eine breite Schar an Zuhorern und Bewunderern an, die aber — und hier werden erstmals
auch eigenstéindige virtutes, die abseits von militirischem Nutzen stehen, gepriesen —°%°
selbst gebildet und kultiviert sind. Piso, der sich also zum einen selbst durch einen ta-
dellosen moralischen Charakter auszeichnet,”* zum anderen auch in der Auswahl seiner
Freunde auf eine gleichwertige Gesinnung achtet,’®* erfiillt somit auch aus philosophi-
scher Sicht sémtliche Anforderungen an einen vir bonus®*. Zugleich kann der Zugang zu
einem breiten und gebildeten Freundeskreis wieder als eine Strategie verstanden werden,
um die levitas gegeniiber der gravitas aufzuwiegen. Das otium erscheint hier als eine
Kategorie, mit der gravitas und militarische Leistung auch in die andere Richtung, d. h.,
wenn sie im UbermaR vorhanden waren, kompensiert werden konnten. Dabei wird
deutlich, dass im otium andere Kriterien gelten als fiir das Auftreten in offentlichen
Kreisen. Wahrend in der Offentlichkeit die Menge an Begleitern als Statusmerkmal
wahrgenommen (notabilis celebritate et frequentia occurrentium) und von der grofien
Masse akzeptiert wurde (plerique, quibus magnos viros per ambitionem aestimare mos
est), spielte fiir die Inszenierung im otium vor allem bescheidenes und ruhiges Auftreten
eine Rolle, welches Agricola nach Tacitus ebenfalls perfektioniert hatte (tranquilliattem
eatque otium penitus hausit). Da dieses Distinktionsmerkmal auch in der Laus Pisonis
hervorgehoben wird,”** kénnte man die Stelle durchaus als Gegengewicht zur gravitas
und der im Rahmen der Gerichtsprozesse inszenierten turba verstehen.’*

Pisos Verhalten und sein Umgang mit Bittstellern werden somit als eine weitere
Moglichkeit, seine virtus und nobilitas und damit auch seine potenzielle politische und
militarische Handlungsfahigkeit zu beweisen, vorgestellt (V. 97-108). Daneben steht eine
Reihe an Tétigkeiten, die ganz eindeutig dem otium zuzuordnen sind und die auf den
ersten Blick ohne politische Bedeutung sind. Eingeleitet von einem erneuten Einschub,
der ein weiteres Mal dazu auffordert, sich der levitas zuzuwenden (V. 138 -162), wendet
sich der Dichter ab V. 163 nun endgiiltig einer Auswahl an Aktivititen zu, die kaum noch
als prototypische Gegenstande von Panegyrik erfasst werden konnen. Dazu gehdren etwa
Pisos Qualitdten in der Dichtung, dem Fechtsport, sowie im Ball- und Brettspiel. Wie die

oben angesprochene Gewichtung in der Behandlung der beiden Bereiche: Wahrend dem otium 128 Verse
gewidmet sind, wird das negotium Pisos mit ganzen 80 Verse [sic!] abgehandelt*.

990 Laus Pis. 137: sed virtus numerosa iuvat.

991 Laus Pis. 104-108.

992 Laus Pis. 129-132.

993 Zum Stellenwert einer vergleichbaren moralischen Gesinnung in der Freundschaft vgl. Cic. amic. 82:
Sed plerique perverse, ne dicam impudenter, habere talem amicum volunt quales ipsi esse non possunt,
quaeque ipsi non tribuunt amicis, haec ab eis desiderant. Par est autem primum ipsum esse virum bonum,
tum alterum similem sui quaerere.

994 Laus Pis. 134f.: nec enim tibi dura clientum turba rudisve placet, misero quae freta labore nil nisi
summoto novit praecedere vulgo; [...].

995 Vgl. auch die Beispiele in Krasser (2011a), inshesondere die Zeichnung Pisos in Tac. ann. 1548, die Piso
— wahrscheinlich denselben aus der Laus Pisonis — als eine Personlichkeit beschreibt, die ,eine gewisse
moralische Laxheit geradezu programmatisch zum Teil seines Selbstbildnisses macht* (ebd. 159).



3 Die Laus Pisonis — Militdrische virtus in Zeiten des Friedens = 277

Tabelle zeigt, steht das Lob allerdings auch in diesen Abschnitten weiterhin in enger
Verbindung mit dem virtus-Begriff; diese werden zwar, anders als die Qualitaten der li-
mina, nicht als eigenstandige virtutes hervorgehoben, dienen aber nichtsdestoweniger zur
Mustration militdrischer und strategischer Qualifikation. Damit findet ein grundlegender
Wechsel der panegyrischen Strategie statt. Inwieweit diese unterschiedliche Akzentset-
zung mit einem starkeren Legitimationsbedurfnis der einzelnen Aktivitdten vor einem
senatorischen Publikum einhergeht, lasst sich nicht im Allgemeinen beantworten, er-
scheint aber im Horizont der neronischen Zeit besonders plausibel. Gerade das Lob von
Dichtung und Lyraspiel, das vielleicht die ungewdhnlichste Stelle des Textes darstellt,
diirfte unter einem Kaiser wie Nero weitaus weniger konflikttrachtig gewesen sein als
unter seinen Vorgéngern der julisch-claudischen Dynastie.”® Der Bezug zu Triumph und
Epos wird hier tiber den Vergleich von Pisos Kunst mit den Gottern und Heroen herge-
stellt. Kritischen Stimmen greift der Autor dabei explizit vor (ne pudeat [...] ne pudeat [...],
V. 169, 171) und assoziiert Pisos Lyraspiel und Gesang mit den mythischen Beispielen
Apollons, Hektors und Achills, die sowohl gute Kampfer als auch mit der Lyra hegabt
gewesen seien: Phoebea chelys sic creditur illis pulsari manibus, quibus et contenditur
arcus®’. Obwohl in diesem Fall kein gemeinsamer Kohérenzbereich zwischen Krieg und
Musik besteht, gentigen wie bei den ciceronischen exempla offenbar bereits Name und
Habitus der mythischen Autoritaten, um die Tatigkeit zu legitimieren.

Im folgenden Abschnitt (V. 178 —189) hebt der Autor sowohl fiir das Ballspiel als auch
Pisos Geschick im Zweikampf die mobilitas als hervortretende Kompetenz hervor. Die
Interpretation, dass es sich bei letzterem um eine Art Fechtkampf handelt, ist nicht
unwahrscheinlich, zu beachten ist jedoch die dezidiert epische Gestaltung dieser Szene:
Sie wird mit dem seit Vergil kanonischen arma eingeleitet und entfaltet sich in einer
Abfolge unterschiedlicher Mandver, die zwar termini technici sein kénnten, aber ebenso
in epischen Kontexten zu finden sind. Der so erzielte Effekt, dass sich kaum zwischen
dem Kampf in der Schlacht und einem Ubungsgefecht unterscheiden lésst, scheint dabei
der zuvor durch Calliope markierten Metapher vom otium als Ort des Epos unterge-
ordnet zu sein. Als qualifizierende Eigenschaft der pisonischen arma und offenbar
publikumswirksames Element wird die herausragende mobilitas des Spielers hervor-
gehoben, welche nicht nur explizit mit der Beschreibung der Zuschauer,”*® sondern auch
flir den Leser interessant gemacht wird: Wie Geue (2019) beobachtet hat, ist die Agilitat
Pisos etwa durch die Reduplikation von nunc und das die Zasur in V. 180 tiberbriickende
simul auch in die Textstruktur eingeschrieben und lasst den Rezipienten die schnelle

996 Leppin (1992) 225 weist darauf hin, ,dafl die praktische Ausiibung von Musik von vornehmen Ro-
mern zumeist scharf abgelehnt wurde“ und verweist in diesem Zusammenhang wieder auf die nero-
nische Zeit, die solchen Handlungen gegeniiber weitaus offener gewesen sei, als einen plausiblen Ent-
stehungskontext des Gedichts.

997 Laus Pis. 171.

998 Laus Pis. 188—189: haeret in haec populus spectacula, totaque ludos / turba repente suos iam su-
dabunda relinquit.



278 —— V Geistige Triumphe

Abfolge der Ereignisse in ebenso schneller Abfolge wahrnehmen.*®® Die Aktivititen
werden so neben ihrer epischen Konzeptionalisierung als spectacula Klassifiziert und
mit Darstellungsprinzipien des spectaculum charakterisiert.

Der letzte Teil widmet sich Pisos Fahigkeiten im Brettspiel, welche der Panegyriker
aufierordentlich hoch einschétzt und lobt. Mit einer Lange von V. 190 bis V. 208 handelt
es sich hierbei um die langste und ausfiihrlichste Sequenz, mit der Parallelen zwischen
den Beschaftigungen des otium und (strategischem) Kampf hergestellt werden. Dabei
wird die Tatigkeit zunachst zwischen der gravitas der Studien (studiorum pondere fes-
sum) und einem unproduktiven Nichtstun (languere) verortet:'**

te si forte iuvat studiorum pondere fessum

non languere tamen lususque movere per artem,
callidiore modo tabula variatur aperta

calculus et vitreo peraguntur milite bella,

ut niveus nigros, nunc et niger alliget albos.

sed tibi quis non terga dedit? quis te duce cessit
calculus? aut quis non periturus perdidit hostem?
Mille modis acies tua dimicat: [...]

Wenn du einmal, erschépft von der Last deiner Studien, Lust hast,

trotzdem nicht untétig zu sein und strategische Spiele zu spielen,

wird der Spielstein in kliigerer Weise auf dem offenen Brett

hin- und hergezogen und mit Glassoldaten werden Kriege geschlagen,

sodass der weif3e Stein die schwarzen, der schwarze die weiflen aufhalt.

Wer aber floh nicht vor dir? Welcher Spielstein ging unter deiner Fiihrung

verloren? Und welcher hat nicht, bevor er geschlagen wurde, einen Feind geschlagen?
Auf tausende Arten kdmpft deine Schlachtformation: [...]

Die Passage bezieht sich, wie hdufig vermutet wurde, auf das bei den Rémern sehr
verbreitete ludus latrunculorum, ein taktisches Brettspiel, bei dem es, dhnlich dem
Schach, darum ging, méglichst viele gegnerische Spielsteine (calculi) zu schlagen oder
mit den eigenen calculi Formationen zu bilden, um den Gegner zugunfdhig zu ma-
chen.'® Der Autor ordnet dabei im Folgenden die Spielziige verschiedenen Situationen
im militarischen Kontext zu und léasst die Steine fliehen (V. 198), tduschen (V. 200), For-
mationen bilden (V. 206), Belagerungen ausfithren (V. 204) und Gefangene nehmen (V.
208), wobei im selben Vers'®” durch die Doppelbedeutung von manus als ,Hand‘ oder
,Menschenmenge in der Kombination mit turba und resonat gewiss auch angesichts der
oben gezeigten Verkniipfung von Triumph und spectaculum eine triumphale Konno-
tation auRerhalb des Spielbretts gegeben ist.'°® Die Beschreibung des Spielverlaufs

999 Vgl. Geue (2019) 151f.

1000 Laus Pis. 190-197

1001 Zu den Spielregeln und deren Rekonstruktion vgl. Schadler (1994).

1002 Laus Pis. 208: et tibi captiva resonat manus utraque turba.

1003 So gentigt es in dem ,Quasi-Triumph‘ des Cn. Domitius offenbar, auf die Anwesenheit einer turba
militum hinzuweisen, um den Auftritt als triumphéahnlich zu klassifizieren, vgl. Suet. Nero 2,1.



3 Die Laus Pisonis - Militdrische virtus in Zeiten des Friedens == 279

durch episches Vokabular war, wie Schadler (1994) im Vergleich mit Martial und Ovid
zeigt, ein beliebter und keineswegs ungewohnlicher Topos der antiken Literatur.'°** Die
Assoziation mit dem Bereich des Epischen ist bereits vor dem Hintergrund der Be-
zeichnung des Spiels als Latrunculi (wortl.: ,Soldaten-Spiel‘, die Bedeutung entstand
wohl aus einer Bedeutungsverschiebung von latro)*°® nicht ungewohnlich. Daher ist
davon auszugehen, dass die Metaphorik zwischen Strategiespiel und militarischer virtus
keine reine Innovation des Dichters ist, sondern vermutlich durchaus der zeitgenossi-
schen Wahrnehmung in Pisos Umfeld entsprach: Wahrend Gliicksspiele wie das Wiir-
feln mit astragali (vor allem von Seiten der Stoiker) einer scharfen Kritik'® ausgesetzt
waren und in der Kaiserzeit flir lange Zeit sogar verboten wurden, gehorte das ludus
latrunculorum als ein Spiel, das keine Zufallsvariablen beinhaltete, sondern allein auf
dem Geschick des Spielers (per artem) beruhte, noch bis in die Spatantike zu den
Spielen, die virtutis causa, also aus demselben Grund, den der Sprecher der Laus Pisonis
zu bekréftigen versucht, erlaubt waren."® Das taktische Feld des Spielbretts bildet
somit den idealen Raum, um die militarischen Qualitdten Pisos im panegyrischen Text
zur Geltung zu bringen und die Grenzen zwischen einer 6ffentlichen und einer privaten
virtus endgiltig im Bild des sowohl im Spiel als auch auf dem Schlachtfeld fahigen
Strategen verschwimmen zu lassen.

3.3 Die programmatische Dimension der virtus

Wie sich bereits erkennen lasst, gelangt die bei den spéatrepublikanischen Autoren zu
beobachtende Strategie, militarische Leistungen und Ehrungen metaphorisch auf neue
Handlungsfelder zu tbertragen, in der Laus Pisonis zur Vollendung, indem der Tri-
umphbegriff entgegen seiner kriegerischen Assoziationen in das friedliche otium ver-
lagert wird und sich dort komplementdr auf eine Bandbreite ganz alltéglicher Le-
bensbereiche erstreckt, sodass selbst Pisos Fahigkeiten im Ball- oder im Brettspiel als
Projektionsflachen fur korperliches und strategisches Geschick herangezogen werden.
Die Produktivitit der Metapher im Text scheint dabei fiir einen grundsétzlich anderen
Umgang mit dem Triumphkonzept zu sprechen. Um diesen Punkt weiter zu vertiefen
und die Alltagstauglichkeit der Metapher weiter zu priifen, ist auch hier ein Blick darauf

1004 Vgl. Schédler (1994) 54f., 59. Die Assoziation des Spiels mit militdrischem Vokabular ist u. a. auch aus
Texten der Anthologia Latina bekannt und spiegelt wahrscheinlich eine gangige soziale Konnotation des
Brettspiels in der Antike wider, dessen Beherrschung gerade in aristokratischen Kreisen als Beweis
strategischen Geschicks verstanden wurde, vgl. Korfer (2019) 329-333 mit einer tibersichtlichen Zu-
sammenfassung der auf Basis von Hist. Aug. Proc. 13.2 aufgeworfenen Debatte, ob Sieger im ludus la-
trunculorum tatséchlich als imperator bezeichnet wurden in Anm. 82.

1005 Vgl. Schédler (1994) 47.

1006 Vgl. Sen. cons. ad Pol. 174.

1007 Dazu gehorten vor allem korperliche Aktivitédten wie das Ballspiel, Laufen und Boxen, vgl. Schadler
(1994) 60.



280 —— V Geistige Triumphe

zuwerfen, wie sich der Text in Bezug auf den Triumphzug und die mit ihm verbundenen
Diskurse positioniert und inszeniert.

Die Laus Pisonis ist ein Text, der sich zwar als traditioneller Panegyricus auf Piso
ankiindigt, im Konkreten aber ausschliefilich dessen zivile Leistungen in den Vorder-
grund stellt. Dieser Fokuswechsel, der deutlich mit den Erwartungen, die an die Text-
sorte gestellt wurden, bricht, wird vom Anonymus im Wesentlichen auf zwei Arten
legitimiert: Zum einen wird die Strategie verfolgt, die zivilen Leistungen v6llig von ih-
rem militdrischen Pendant abzutrennen und stattdessen anhand bestimmter Verhal-
tensweisen Pisos (z. B. Pisos Aktivititen an den limina) eigenstandige Werte wie amicitia
zu demonstrieren. Andererseits gibt es Passagen — z. B. die Beschreibung des ludus la-
trunculorum -, bei denen die aufgerufenen Werthorizonte vollig mit denen der
Kriegsmetaphern zusammenfallen und Piso durchaus auch im Krieg verwendbare Tu-
genden attestieren. Zentral fiir die Kontrastierung dieser Konzepte ist in beiden Fallen
der Triumph als Wertesystem, mit dem der wesentliche Koharenzbereich durch den
Begriff der virtus erschlossen wird. Dieser umfasst wiederum zwei Diskurse, die in der
Laus Pisonis verhandelt werden: zum einen wieder die Gegentiberstellung von milita-
rischem und zivilem Prestige, zum anderen die Frage, ob dieses Prestige angeboren
(nobilitas) oder durch die eigene Lebensfithrung (vita) erworben wurde.

Den letzteren Punkt finden wir bereits im Prodm des Texts angelegt. In der Kai-
serzeit, in der die groffen militarischen Auszeichnungen wie der Triumph tatsachlich
nur noch bei den Ahnen zu finden waren, ist die Assoziation von Genealogie und mi-
litarischem Erfolg natiirlich umso starker, sodass der Triumph hier eine eher diskursive
Funktion erfiillt. Auch wenn der Autor keinen konkreten Triumphzug Pisos benennt
und wahrscheinlich auch keine militdrischen Erfolge benennen kann, tritt der Begriff
triumphus prominent gleich zu Beginn des Texts auf und wird in engem Bezug zur
Ahnenreihe der Pisones genannt. Seine grundsatzliche Bedeutung wird dabei zunachst
wie bei Cicero und Vitruv weder entwertet noch abgelehnt, sondern als einer von vielen
Gesichtspunkten aufgefiihrt, unter denen der Adressat zu loben ist (V. 1-11):

Unde prius coepti surgat mihi carminis ordo
quosve canam titulos, dubius feror. Hinc tua, Piso,
nobilitas veterisque citant sublimia Calpi
nomina, Romanas inter fulgentia gentes;

hinc tua me virtus et miranda per omnes

vita modos: quae, si desset tibi forte creato
nobilitas, eadem pro nobilitate fuisset.

Nam quid imaginibus, quid avitis fulta triumphis
atria, quid pleni numeroso consule fasti
profuerint, cui vita labat? Perit omnis in illo
gentis honos, cuius laus est in origine sola.

Wo der Anfang des Liedes, das ich begann, entspringen

oder welche Titel ich besingen soll, finde ich schwierig. Hierhin, Piso,

treiben mich dein Adelsrang und die hohen Namen des altehrwiirdigen Calpus,
die unter den rémischen Familien herausragen;

dorthin treibt mich deine Tugend und dein in jeder Hinsicht bewundernswertes



3 Die Laus Pisonis — Militdrische virtus in Zeiten des Friedens =—— 281

Leben: Wiirde dir der Adelsrang durch das Wirken des Schicksals fehlen,

so hétte ein solches Leben dir den Adelsrang ersetzt.

Denn was niitzen Atrien, vollgestopft mit Statuen, mit Triumphen der Vorvéter,

was niitzen Chroniken, die voll sind von zahlreichen Konsulaten,

jemandem, der seine Lebensfithrung vernachléssigt? Jedes Ansehen eines Geschlechts
vergeht bei dem, dessen Ruhm allein in seiner Abstammung liegt.

Der Triumphbegriff wird im Prodm zunachst dem Feld der Ahnenreprésentation zu-
geordnet und zusammen mit den imagines und den fasti ausschliefllich auf die genti-
lizische Abstammung Pisos projiziert. Gleichzeitig wird den Reprasentationsformen der
Republik trotz ihrer Positionierung in einer entfernten Vergangenheit immer noch eine
grundsatzliche Gultigkeit zugewiesen. Die in den Atrien ausgestellten Leistungen sind
immer noch sichtbar und sind weiterhin in ihrer Funktion als Trager gentilizischer
memoria prasent.'*® Mit einem rhetorischen Trick wendet sich der Dichter jedoch vom
Thema der nobilitas ab, indem er sie Piso zwar in den ersten Versen bescheinigt, zu-
gleich nach dem Muster einer praeteritio Uibergeht. In V. 8—11 wird die nobilitas als
Beweis von virtus dann endgtiltig relativiert: Angestammter Ruhm sei zwar ein poten-
zieller Gegenstand des Lobes, aber fiir sich allein betrachtet nutzlos, solange die virtus
der Vorfahren nicht in allen Bereichen des Lebens (per omnes vita modos) reproduziert
werde. Diese Vorstellung deckt sich weitgehend mit den Empfehlungen, die auch in der
antiken Rhetorik fiir den Aufbau von laudationes gegeben werden, nach denen sowohl
dufSerliche, vom Zufall oder der Abstammung verliehene Eigenschaften als auch die
spezifischen, selbst ausgebildeten virtutes, die dementsprechend ein gréferes Lob
verdienen, in den Vordergrund gestellt werden sollen.'®® Auf den ersten Blick ist also
der offene und relativierende Blick auf traditionelle gentilizische Modelle nichts
grundsatzlich Neues und kann bereits im Umgang mit den imagines in der spiten Re-
publik, z. B. bei Cicero'®*® oder Sallust'®*!, beobachtet werden. In der Kkaiserzeitlichen
Literatur ist sie dagegen, wie Leppin (1992) anmerkt, immer mehr zu einem ,geistige[n]
Allgemeingut“'®** geworden, sodass die Fokussierung der vita hier keine allzu unge-
wohnliche Perspektive darstellt. Vor allem in der Philosophie der Stoa lésst sich ein
vergleichbarer Umgang mit dem Diskurs iiber nobilitas beobachten, sodass die Stelle der
Laus Pisonis markante Ahnlichkeiten zu den Schriften Senecas aufweist. Dieser dufSert

1008 Vgl. dazu auch die Darstellung der imagines bei Plin. Nat. Hist. 35,6 f. Wie Carey (2003) 149 treffend
herausstellt, betont Plinius die Rolle des atrium als Ort des ,dauerhaften Triumphes‘: ,Pliny emphasizes
the permanence of the domus (aeternae) — the house may change masters, but it will always remain as a
memorial to the gens whose memories it houses*“.

1009 Cic. de orat. 2,342-343: genus [...], quae fortuna dat aut extrinsecus aut corpori, non habent in se
veram laudem, quae deberi virtuti uni putatur; [...]. Virtus autem, quae est per se laudabilis [...]; vgl. auch
Quint. inst. 3,710.

1010 Vgl. neben den zitierten Beispielen auch Cic. Verr: 24,81, vgl. dazu Walter (2004) 103f.

1011 Vgl. das Proom in Sall. Tug. 1-7 vgl. auch Walter (2003) 266 f. und ders. (2004) 101f. zur Rede des
Marius in Sall. Tug. 85., wobei Walter den Inhalt der Rede auf die historische Person des Marius statt auf
Sallusts Programmatik bezieht.

1012 Leppin (1994) 226 mit Belegen in Anm. 20.



282 —— V Geistige Triumphe

sich etwa in epist. 44,5 in ahnlicher Weise kritisch tiber die Bedeutung der imagines und
stellt diese ebenso wie die Laus Pisonis der individuellen Lebensfithrung gegentiber.'**®
Der Hervorhebung des animus bei Seneca entspricht die Aufwertung der vita, die in der
Laus Pisonis als zentrale Kategorie und kompensatorischer Gegenbegriff zur nobilitas
bzw. origo aufgerufen wird. Sie hat einen unmittelbaren Hintergrund in der zuneh-
menden Ausdifferenzierung der senatorischen Handlungsfelder in der Kaiserzeit und
veranschaulicht die Mdglichkeiten eines Senators, durch das Aufzeigen bestimmter
Tugenden in der eigenen Lebensfithrung zu Ruhm und Ansehen unter den Zeitgenossen
zu gelangen.'*"*

In diesem Sinne unterscheidet der Text mit der vorangestellten Differenzierung von
nobilitas (reprasentiert durch fremde fasti und triumphi) und virtus (reprasentiert
durch die vita) bereits von Anfang an zwischen beiden Kategorien zur Erfassung von
Prestige, fithrt sie aber spéter, wie wir gesehen haben, durch die Figur des spectaculum
wieder zusammen. Es wird also auch in diesem Text keine Ablehnung des republika-
nischen Konzepts vorgenommen, sondern dieses wird vielmehr aktualisiert und nahtlos
in das ,neue‘ System eingeschrieben. Auch dieser Aspekt wird unter dem Begriff der
virtus verhandelt, der in V. 25-27 sogar eine konkrete Anndherung erfahrt:

nos quoque pacata Pisonem laude nitentem
exaequamus avis. nec enim, si bella quierunt,
occidit et virtus [...]

Auch ich habe Piso, auf den Ruhm im Frieden gestiitzt,
seinen Vorvitern gleichgemacht. Denn, wenn Kriege ruhen,
fallt damit nicht auch der Wert eines Mannes. [...]

In diesem Abschnitt werden schlieflich die beiden zentralen Diskurse der Laus Pisonis
zusammengefiihrt: Wahrend die Kriege den avi und somit dem Bereich der nobilitas aus
dem Prodm (avitis triumphis) zugeordnet werden, wird die virtus, welche durch zivile
Lebensfithrung représentiert wird, als dauerhaft und somit auch in Zeiten des Friedens
als gultig klassifiziert. Leppin (1992) nimmt die Aussage, dass Kriege und militarische
Tatigkeit insgesamt der Vergangenheit angehoren, zum Anlass, die Stelle als ,eine der
heikelsten AuRerungen der Laus Pisonis“'*® zu bezeichnen. In der Tat lisst sich im
Umgang mit den Triumphen der Vergangenheit (imagines und triumphi als unzuver-
lassige Indikatoren von Ruhm, vita als zuverldssige Bezugsgrofie) eine dhnliche Kon-
stellation beobachten wie bei den ,Schein-Triumphen’; diese diirften aber, wie bereits
deutlich wurde, im literarischen Umfeld der Laus Pisonis alles andere als unkonven-
tionell gewesen sein. Bereits in der spaten Republik, in der militdrisches Handeln, po-
litische Karriere und soziales Prestige noch weitaus fester miteinander verbunden

1013 Sen. epist. 44,5: Non facit nobilem atrium plenum fumosis imaginibus; nemo in nostram gloriam vixit
nec quod ante nos fuit nostrum est: animus facit nobilem [...]. Vgl. auch Sen. cons. ad Pol. 18,2.

1014 Vgl. Krasser (2011a) 160.

1015 Leppin (1992) 228.



3 Die Laus Pisonis - Militdrische virtus in Zeiten des Friedens =—— 283

waren, gab es vergleichbare Fille, und auch die augusteische Dichtung hatte als Antwort
auf die Biirgerkriege eine Reihe an Texten und literarischen Gattungen hervorgebracht,
die aus der Umkehrung militarischer und epischer Motive hervorgegangen waren, wie
die Liebeselegie, das Lehrgedicht oder das Epyllion. So schreibt Ovid in einem Gedicht
der Fasti uber die Ara Pacis (1,709-724), dass in Friedenszeiten Triumphe tiberhaupt
nicht mehr nétig seien und der Ruhm des Friedens den des Krieges bei weitem tber-
treffe.'*'

Beriuicksichtigt man diese Entwicklungen, so wirkt die Aussage der Laus Pisonis
weniger konflikttrachtig, als es auf den ersten Blick scheint. Anders als die falsi triumphi
Ciceros oder die ,Schein-Triumphe‘ der Kaiserzeit nimmt die Laus Pisonis keine
grundsdtzliche Kontrastierung zwischen den kriegerischen und den spektakuldren
Aspekten des Triumphkonzepts vor, sondern verfolgt die Strategie, beide Bereiche
miteinander zu verbinden. In Zeiten eines dauerhaften und allgemeinen Friedens, so
der anonyme Autor, habe sich die Natur der virtus nicht verédndert, sondern lediglich die
Formen und Méglichkeiten, diese zu reprasentieren. Vor dem Hintergrund der Aussage
des Prooms, dass die traditionellen Kategorien, in denen Leistung materiell gemessen
wurde — der Triumphzug und das Konsulat, welche in den imagines verewigt sind —,
allein den maiores zugewiesen werden, steht die hier formulierte Erwartung, dass Piso
den immateriellen Wert der virtus mithilfe seiner individuellen vita gleichwertig zu
reproduzieren (exaequare) vermége.'*"” Umgesetzt wird diese Ankiindigung schlieRlich
in der ankniipfenden Schilderung der Zivilprozesse, welche in vielfaltiger Weise durch
die Triumphmetapher strukturiert werden, sodass sich in diesem Text eine ambivalente
Diskursivierung von virtus erkennen ldsst. Einerseits erfolgt eine grundlegende Um-
deutung des Begriffs, die sich deutlich von den friitheren, in der spdten Republik ent-
wickelten Dekadenzmodellen (wie z. B. bei Sallust, der im Catilina-Proém das Nicht-
vorhandensein duflerer Kriege gerade als Hauptgrund fir einen Verfall der virtutes
angefiihrt hatte)'®'® abgrenzt und stattdessen Gegenkonzepte entwirft;'*® andererseits

1016 Ow. fast. 1,7121f.: Pax, ades et toto mitis in orbe mane! / dum desint hostes, desit quoque causa tri-
umphi, / tu ducibus bello gloria maior erts.

1017 Als verbindendes Element wird zunéchst auch hier, wie in Ciceros Brutus und Vitruvs De Archi-
tectura, der Aspekt des Nutzens (quid [...] profuerint, Laus Pis. 9—10) hervorgehoben. Interessant ist je-
doch, dass prodesse hier nicht mehr explizit als staatlicher Nutzen qualifiziert wird; ein Legitimations-
versuch durch die Riickkopplung an das Handlungsfeld der Politik wie im Brutus (durch die
ubergeordnete Engfithrung von Rhetorik, Politik und Militér) oder in De Architectura (durch den Nutzen,
der im Kontext von Augustus’ Bauvorhaben erzielt werden soll) findet zunéchst nicht statt. Der indivi-
duelle Nutzen der vita scheint vielmehr aus sich selbst heraus legitimiert: ein Konzept, das vor allem in
den philosophischen Strémungen der Kaiserzeit Anwendung findet, vgl. Sen. epist. 21,2.

1018 Vgl. Sall. Cat. 7-10: igitur talibus viris non labor insolitus, non locus ullus asper aut arduus erat, non
armatus hostis formidulosus: virtus omnia domuerat. [...] sed ubi labore atque iniustitia res publica crevit,
reges magni bello domiti, nationes ferae et populi ingentes vi subacti, Carthago, aemula imperi Romani, ab
stirpe interiit, cuncta maria terraeque patebant, saevire fortuna ac miscere omnia coepit. [...] igitur primo
pecuniae, deinde imperi cupido crevit: ea quasi materies omnium malorum fuere.

1019 In diesem Sinne scheint der Autor eher der Vergangenheitsbetrachtung des Livius nahezustehen,
der, wie Walter (2004) 424 bemerkt, zwar ebenfalls einem Dekadenzmodell folgt, diese aber unmittelbar



284 —— V Geistige Triumphe

werden republikanische Vorstellungen nicht ausgeblendet, sondern sind immer noch
als fester Bestandteil mit dem Konzept verbunden: Die in den Atrien ausgestellten
imagines werden immer noch als giiltige Statussymbole anerkannt, und auch die durch
exaequare ausgedriickte Vorstellung eines Wetthewerbs (der in diesem Fall mit den
verstorbenen Ahnen gefiihrt wird) ist im Kern eine zutiefst republikanische.'**° Mit dem
Triumphbegriff, der einmal fiir die Beschreibung der Atrien (V. 8) und einmal im Kon-
text der Zivilprozesse (V. 37) verwendet wird, werden somit weniger militarische und
zivile virtutes gegeniibergestellt, sondern vielmehr ihre Gleichsetzung und Aktualisie-
rung vorgefiihrt.

In diesem Punkt lasst sich zuletzt ein Blick auf die méglichen performativen Di-
mensionen des Texts werfen."”" Wenngleich die Konstellation in der Laus Pisonis, die
sich als panegyrischer Text zusétzlich zur imaginierten Adressatengruppe an Piso als
Adressaten richtet, eine andere ist als in den bisherigen Texten und die Metaphern
daher nicht ohne weiteres einem autoreflexiven oder programmatischen Anspruch
zugeordnet werden konnen, scheinen insbhesondere die zitierten Verse 22—27 zur Re-
flexion der literarischen Leistung des Dichters einzuladen.'’** Der Prozess des Anglei-
chens wird durch die Form exaequamus explizit als Aufgabe des Dichters markiert, der
in diesem Punkt — dquivalent zu Piso, der den Quirites in V. 23 gegeniibersteht — mit den
vates der Vergangenheit in Konkurrenz tritt. Ebenso scheint die Konnotation der alt-
romischen Klientenpoeten das Verhaltnis zwischen laudator und laudatus in einen
triumphalen Kontext zu riicken, sodass sich die Metaphorik des Triumphierens selbst
im Schlussteil des Gedichts wiedererkennen lasst. Der Gedanke, dass Patron und Dichter
sich komplementieren, ist fiir den gesamten Schlussteil des Textes, welcher ab V. 209
einsetzt, zentral. Im Wesentlichen zeichnet der Dichter dabei die bereits in der grie-
chischen Siegesdichtung iibliche Aufgabenteilung zwischen dem Patron als Sieger und
Inspirationsquelle und dem Dichter als notwendiger Instanz, die den Sieg verewigt und
ausschmiickt. Aufbauend auf dieses Klientenverhdltnis 14sst sich zwar keine Zuschrei-
bung triumphaler Qualitdten fiir den Text erkennen, dennoch findet keine unbedeu-
tende Positionierung des Dichters vor dem Hintergrund der Triumphmetapher statt. So
wird der Name des Maecenas, mit dem Piso in V. 248 gleichgesetzt wird (tu mihi Mae-

mit Gegenkonzepten (remedia) verbindet. Auch die in Livius’ Praefatio formulierte Forderung, auf vita
und mores der vorgestellten historischen Personlichkeiten zu achten, spiegelt sich in der exempla-
Wahrnehmung der Laus Pisonis wider (vgl. Liv. praef. 9).

1020 Vgl. Walter (2004) 100.

1021 Es wiirde an dieser Stelle mit Sicherheit zu weit fithren, den Aufbau der Laus Pisonis im Horizont
panegyrischer Modelle zu betrachten. Es sei daher ein weiteres Mal auf die Analyse Leppins (1992) 229—
231 verwiesen, der u. a. am Beispiel der sog. laudes Mesallae aus dem Corpus Tibullianum und Auszligen
aus Statius’ Silvae wesentliche Gemeinsamkeiten und Unterschiede des panegyrischen Lobs herausge-
stellt hat. Erwartungsgemafl nehmen militdrische Erfolge in den Vergleichstexten einen weitaus grofie-
ren Anteil ein als in der Laus Pisonis. Es gebe zwar auch Beispiele wie Vergils Catalepton 9, bei denen
zivile und musische Erfolge aufgelistet werden, jedoch wiirden sie vor dem militdrischen Lob stets
deutlich in den Hintergrund gestellt.

1022 Vgl. Krasser (2011a) 162f., Geue (2019) 158.



3 Die Laus Pisonis - Militdrische virtus in Zeiten des Friedens = 285

cenas) durch die Formulierung in V. 239-240 (Maecenas alta tonantis eruit et populis
ostendit nomina Graiis) triumphal konnotiert, wahrend der Dichter seinem Patron im
Gegenzug in V. 249 ein ewiges Denkmal verspricht: possumus aeternae nomen commit-
tere famae. Der bereits in der griechischen Siegesdichtung zentrale Gedanke, dass
zwischen Sieger und Dichter ein reziprokes Verhaltnis besteht, weist natiirlich starke
Kohérenzen zum materiellen und immateriellen Austausch des Rituals auf: Umso in-
teressanter ist es, dass auch der Dichter gemif$ seiner Strategie in der Laus Pisonis
vorgibt, auf den materiellen Anteil zu verzichten, und stattdessen in V. 215-223 seinen
animus anpreist:

at voluisse sat est: animum, non carmina, iacto.

tu modo laetus ades: forsan meliora canemus

et vires dabit ipse favor, dabit ipsa feracem

spes animum: dignare tuos aperire Penates

hoc solum petimus. nec enim me divitis auri
imperiosa fames et habendi saeva libido

impulerunt, sed laudis amor: iuvat, optime,

tecum degere cumque tuis virtutibus omne per aevum
carminibus certare meis: [...]

Aber der Versuch gentigt: meinen Willen, nicht meine Dichtung, zeige ich stolz vor,
steh du mir nur gefallig bei: Vielleicht werde ich Hoheres singen

und deine Gunst selbst wird mir die Kraft verleihen, deine Hoffnung selbst

mir einen fruchtbaren Geist gewéhren: Bitte 6ffne mir dein Heim,

nur das erbitte ich. Denn mich hat kein herrischer Hunger

nach wertvollem Gold und kein wildes Verlangen nach Besitz angetrieben,
sondern meine Liebe zum Ruhm. Es ist mir ein Vergniigen, mein Bester,

an deiner Seite zu sein und auf alle Zeit mit deinen Tugenden

durch meine Dichtung zu wetteifern: [...]

Auch wenn der Dichter in den darauffolgenden Abschnitten andere Metaphern ge-
braucht, in denen Piso als Bergmann (cultor) und Schiffsfithrer (ductor) erscheint,'**
konnte die Metapher des geistigen Triumphs durch den auf V. 25-27 zuriickverwei-
senden Absatz cumque tuis virtutibus per aevum carminibus certare meis hier noch eine
programmatische Pointe erfahren. Die Ankiindigung eines Wettstreits zwischen dem
Panegyriker und seinem Adressaten lddt zusammen mit dem vorausgehenden exae-
quamus (1) dazu ein, den Text auch im Hinblick auf die Qualititen des Dichters zu lesen,
sodass ein gewisser Teil des Lobes abschliefSend wieder auf den Dichter zuriickfallt."***

1023 Laus Pis. 225-229.

1024 Krasser (2011a) 162: ,In der Vorstellung des amor laudis, der vom Sprecher in diesem Zusam-
menhang als eigentlicher Motivationskern seiner Dichtung in Anschlag gebracht wird, wird dabei die
Vorstellung gemeinsamer Werte, die patronus und cliens gleichermafien teilen, imaginiert und damit ein
reziproker Wirkungszusammenhang postuliert. Es ist gerade die elegant-kultivierte Lebensfithrung Pi-
sos, die ihn als pradestinierten patronus erscheinen lasst.



286 —— V Geistige Triumphe

Abschliefiend ist festzuhalten, dass eine allgemeine Abwesenheit des Triumphri-
tuals von der senatorischen Lebenswelt im Text zu spiiren ist. Anders als noch bei Cicero
und Vitruv nimmt die Auseinandersetzung mit den Triumphziigen oder militdrischen
Erfolgen von Zeitgenossen in der Laus Pisonis eine untergeordnete Rolle ein. Die ein-
zigen Triumphe, die erwdhnt werden, werden den Pisonen und einer entfernten Ver-
gangenheit zugeordnet. Infolgedessen ist der diskursive Zugriff auf das Konzept weniger
von Konkurrenz geprégt, sondern scheint eher mit der moralistisch-philosophischen
Ausrichtung des Begriffs verbunden zu sein, der insbesondere mit der Fokussierung des
spectaculum einhergeht. In der Folge lassen sich Akzentuierungen der Triumphmeta-
pher beobachten, die, anders als bei Cicero und Vitruv, weniger an dem imperialisti-
schen Paradigma ,Geistige Aneignung als militdrische Aneignung orientiert sind, son-
dern sich mit einer personlicheren Akzentuierung auf die vita als mafsgebliche und
eigenstandige Kategorie beziehen. Kohdrenz wird in der Laus Pisonis primdr iber den
Begriff der virtus hergestellt, welcher gleichermafien fiir den Krieg als auch fiir das
otium geltend gemacht wird und beide Bereiche metaphorisch dicht aneinanderreiht.
Der Text formuliert so eine allgemeine Bedeutung von virtus in allen Lebensbereichen,
die in dieser Form sowohl fiir die bisher betrachteten Texte als auch fiir die romische
Panegyrik im Allgemeinen einzigartig ist. Die eng mit dem Begriff der nobilitas ver-
bundene Vorstellung einer nattirlichen Begabung wird auch damit nicht abgelehnt,
sondern wird als Grundlage zur Reproduktion gentilizischer Leistungsanspriiche in
neuen Kontexten herangezogen. Damit 16st sich das zugrunde liegende Modell der virtus
zwar nicht vollig auf, zerfallt aber in vielféltige Auspragungen, die der Dichter gegen-
iber dem traditionellen Konzept eines angeborenen Ruhmes aufwiegt und gleichzeitig
flir seine eigene Darstellung nutzt, um selbst ein abwechslungsreiches und mit vielfal-
tigen poetischen Mitteln ausgestaltetes Bild Pisos zu zeichnen.

Als eine zusétzliche Dimension, die dafiir umso starker mit dem Triumph assoziiert
wird, erscheint hier die eigenstdndige Reprasentation iiber Konzepte des spectaculum.
In vielen Beispielen, die aufgefiihrt wurden, wurde nur auf die Anwesenheit einer
groflen Menge verwiesen, um Piso die genannten Tugenden zu bescheinigen und sie
triumphwtirdig erscheinen zu lassen. Die bereits in den Literaturzirkeln der auguste-
ischen Zeit aufkommende Tendenz, auch das Handeln im otium und das Auftreten vor
grofen Zuschauermengen als gesellschaftliche Distinktionsfaktoren zu erschliefSen,
waére daher als eine interessante Zuspitzung jener Akzentuierungen, welche das Tri-
umphkonzept in der Kaiserzeit erfahrt, festzuhalten und kann fiir eine Zeit, in der der
Triumph fiir einen Senatoren als Karriereziel aufier Sichtweite war, durchaus als ein
probates Mittel zur Reproduktion, Distinktion und Quantifikation von Erfolgen plausi-
bilisiert werden.'**

1025 Die These Leppins (1992), den Text in die neronische Zeit zu verorten, lasst sich durch die Zu-
sammenfiihrung von Triumph und spectaculum bestarken, welche vor allem im Zusammenhang mit den
Tatigkeiten im otium beobachtet wurde. Die iberwiegend negative Zeichnung der Schein-Triumphe
Neros darf, wie bereits bemerkt, nicht dazu verleiten, von einer grundsatzlichen Ablehnung dieser Ka-
tegorien auszugehen. Vor allem Senecas philosophische Schriften, mit deren Konzeptualisierungen von



4 Fazit und Ausblick =— 287

4 Fazit und Ausblick

Geht man davon aus, dass in den zitierten Beispielen der Triumph jeweils nicht nur als
punktuelle Metapher zu verstehen ist, sondern auch dariiber hinaus mit einer be-
stimmten Asthetisierung verbunden ist, die den Text selbst zur Projektionsflache se-
natorischer Selbstdarstellung und -monumentalisierung macht — was sich, wie ich zu
zeigen versucht habe, weder rein autobiographisch noch durch die Analyse einzelner
Metaphern erschliefien lasst, sondern einen multiperspektivischen Zugriff erfordert,
der auch den Kontext ihres Gebrauchs einbezieht —, so lasst sich bereits hier, vom Ende
der Republik bis in die Kaiserzeit, die Auspragung eines Triumphkonzepts finden, das
nicht mehr nur als externer Gegenstand durch das Medium des Textes reprasentiert
wird, sondern im Text selbst zur Konstruktion neuer Ruhm- und Verewigungskonzepte
genutzt werden kann. Insbesondere Cicero kann hier als Begriinder einer Tradition
gelten, in der Leistungen auf ganz unterschiedlichen Gebieten als Sieg oder Triumph
inszeniert werden kénnen: Cornelius Nepos etwa scheint sich, wie schon Suerbaum
vermutet hat,'”* in seiner Biografie von Cato dem Alteren recht deutlich auf Brutus
254ff. zu beziehen, wenn er die Entdeckung des Dichters Ennius noch vor der Erwéh-
nung von Catos eigentlichem Triumphzug als seine herausragendste Leistung nennt,
welche die hochsten Triumphe iiber Sardinien iibertreffe (Ex Africa decedens Quintum
Ennium deduxerat, quod non minoris aestimamus quam quemlibet amplissimum Sardi-
niensem triumphum)'®*’, Vitruv fiihrt Cicero neben Varro und Lucrez unter den wich-
tigsten sapientes seiner Zeit auf'°*® und auch Plinius d. A. greift auf Ciceros Interpre-
tation des Caesar-Zitats zuriick, wenn er ihm in der Naturalis Historia den Titel des
primus in toga triumphum linguaeque lauream merite zuweist.'**® Spitere Texte wie der
Panegyricus'®*° von Plinius d. J. und (hochstwahrscheinlich) die Laus Pisonis greifen in
dhnlicher Weise auf Ciceros Konzept des geistigen Triumphs zu, zitieren ihn sogar ex-
plizit'®" und funktionalisieren das Konzept im Spannungsfeld militirischer und ziviler

Triumph die Laus Pisonis grofie Gemeinsamkeiten aufweist, zeichnen die neronische Zeit als eine Epo-
che, in der innere Geisteshaltungen sowie die im otium gezeigte Lebensfiihrung gleichermafien mit den
Kategorien des Triumphs und der spectacula erfasst werden konnten, vgl. Sen. tranq. 174; v beat. 254;
clem. 1,21,2; epist. 44,5.

1026 Vgl. Haufler (1976) 129, Anm. 35 (mit Verweis auf die Urheberschaft der Beobachtung bei Suer-
baum).

1027 Nep. Cato 14. Ex Africa decedens erinnert gleichermafien an den Einleitungssatz des Brutus (Cum e
Cilicia decedens) und an die Parallelstelle in Cic. Tusc. 1,3 (duxerat autem consul ille in Aetoliam, ut scimus,
Ennium), wobei das finite deduxerat bei Nepos bereits starker mit dem Triumph assoziiert ist als das von
Cicero verwendete duxerat. Der Inhalt des Relativsatzes dagegen konnte an Brut. 254ff. angelehnt und
amplissimum Sardiniensem triumphum als Parallele zu Ciceros castella Ligurum zu verstehen sein.
1028 Zu Cicero als Vorbild Vitruvs vgl. McEwen (2003) 142-150, zur Nahe von Architektur und Rhetorik
bei Vitruv vgl. Callebat (2017) 87-116.

1029 Plin. Nat. Hist. 7117

1030 Plin. min. paneg. 4,5-6; 29,1.

1031 Laus Pis. 36: laurea facundis cesserunt arma togatis.



288 —— V Geistige Triumphe

Verdienste zu einem Lobesgestus, der selbst in der triumpharmen Umgebung der Kai-
serzeit immer noch eine hohe rhetorische Wirksamkeit vermuten lasst. Obwohl sich die
Urspriinge der konzeptuellen Metapher und des Diskurses um den ,geistigen Triumph*
vermutlich bis zu Ennius zuriickverfolgen lassen und auch Ciceros Umgang mit dem
Konzept gewiss als Teil einer groReren Bewegung zu betrachten ist,'*** veranschaulicht
Ciceros Gebrauch der Metapher die von Lakoff/Johnson (1998) propagierte Aussage, dass
,2Metaphern Realititen schaffen konnen“'°*® in einer Weise, wie sie fiir die Antike nur
selten bezeugt ist. Das im Brutus inszenierte Bild vom geistigen Triumphator und die
Konstruktion neuer exempla-Reihen scheint nicht zuletzt daher zu gelingen, dass diese
Metaphern auch nach seinem Tod in der Literatur immer wieder bestétigt werden und
Cicero so selbst als geistigen Triumphator und exemplum verewigen.'*** Spétestens zur
Zeit der Laus Pisonis ist die Metapher dann konventionell geworden.

Es ist wichtig, hervorzuheben, dass sich solche Verselbststandigungen von Meta-
phern niemals einseitig, als vollstdndige Auflésung oder Abstraktion bestehender
Konzepte vollziehen, sondern eine besonders raffinierte Form der Auseinandersetzung
mit unterschiedlichen Facetten und konventionellen Wahrnehmungsmustern darstel-
len. So wird in den genannten Beispielen — trotz der meist kontrastiven Gegeniiber-
stellung militarischer und ziviler Leistungen — die kulturelle Maxime, dass militarische
Leistungen hoherwertiger sind als geistige, niemals aufSer Kraft gesetzt.'**® Im Gegenteil
wurde beobachtet, dass mit dem Triumph verbundene Konzepte wie imperiale Grofe,
Aneignung und Unterwerfung sowie die traditionell mit dem Feldherrn und den Sol-
daten assoziierten Qualitdten der virtus und dignitas als wichtige Legitimationsstrate-
gien der Texte instrumentalisiert werden. Cicero kann seine Vorleistungen auf dem
Gebiet der Rhetorik beispielsweise nur daher in Konkurrenz zu anderen militarischen
Eroberungen stellen, da er sie zugleich als geistige Aneignung eines bislang den Griechen
zugerechneten Eigentums inszeniert, Vitruv zeigt an verschiedenen Beispielen, wie mit
sapientia Kriege gewonnen werden, stellt aber der kurzfristigen Ehrung dufierlicher
Ehrungen die ewigen ,Triumphe‘ durch Architektur und Literatur entgegen, und selbst
in der Laus Pisonis besteht ein zentraler Mehrwert der Beschaftigungen des otium
immer auch darin, dass sie exemplarisch ein hohes kdmpferisches und strategisches
Konnen Pisos demonstrieren. Die von den Autoren gezeichneten Parallelen fungieren
zwar einerseits als kohdrente Metaphern, gehen aber auch tber sie hinaus, indem sie
gleichermafien zur Distinktion und auktorialen Selbstinszenierung (bzw. in der Laus
Pisonis als panegyrische Legitimationsstrategie) herangezogen werden. Dies zeigt zu-
letzt die Notwendigkeit einer diskursiven Betrachtung der Metaphern, die trotz ihrer
unkonventionellen Art niemals ganz aus den bestehenden Triumphdebatten gelost
werden. Die geistigen Triumphe beschranken sich so nicht nur auf die Gebiete von Li-

1032 Vgl. Buchheit (1977) 66.

1033 Lakoff/Johnson (1998) 168.

1034 Vgl. Kiinzer (2016) 221—-223.

1035 Zur Kohérenz kultureller Werte mit dem zugrunde liegenden Metaphernsystem vgl. die Uberle-
gungen von Lakoff/Johnson (1988) 31-34.



4 Fazit und Ausblick =— 289

teratur, Philosphie und Rhetorik, sondern positionieren sich dariiber hinaus auch in den
sie umgebenden Triumphdiskursen: sei es tiber das Reproduzieren gelaufiger Verfahren
der Adelsreprasentation oder durch den Rekurs auf allgemeinere Wertevorstellungen
wie den virtus-Begriff, der, wie wir gesehen haben, bereits bei Caesar auch abstraktere
Dimensionen von Sieg, wie die Demonstration technischer Uberlegenheit durch Brii-
ckenbau, beinhaltete.

Auch der individuelle und biographisch gepragte Charakter der untersuchten Texte
warnt davor, die gewonnenen Erkenntnisse allzu stark zu verallgemeinern oder sie
vorschnell auf flaichendeckende gesellschaftliche oder politische Entwicklungen der
jeweiligen Epochen zuriickzufithren. Erst kiirzlich hat man in den 2019 erschienenen
Beitrdgen zur Tagung ,Verlierer in der Konkurrenz unter Anwesenden‘ wieder den
Fokus auf die Gemeinsamkeiten aristokratischer Lebensentwiirfe zwischen der spaten
Republik und dem Prinzipat gerichtet.'"®®® Es ist zwar gewiss davon auszugehen, dass
eine Einschrédnkung der politischen und militarischen Karrierewege, wie sie sich in
augusteischer Zeit vollzog, einen entscheidenden Faktor der Neubewertung bestehen-
der Konzepte darstellte und einen nicht unerheblichen Teil zur Popularitét ihrer Ver-
handlung in der Literatur beitrug. Es ware jedoch, wie wir gesehen haben, zu eng ge-
dacht, diese Konzepte monokausal auf Umgestaltungen der Triumphziige wie die
Reformen unter Augustus zuriickzufithren. So haben die untersuchten Texte gezeigt,
dass die Tendenz zu einer Transformation des Triumphbegriffs, die Aufwertung wis-
senschaftlicher Praxis und die Anwendung militdrischer Konzepte auf zivile und geis-
tige Tatigkeitsfelder nicht unmittelbar auf eine aus dem Alltag verschwindende Praxis
des Triumphrituals zuriickgefiihrt werden kann. Auch der Fortbestand dieser Konzepte
iber die augusteische Zeit hinaus — insbesondere ihr Wiederaufleben in der Spatantike,
wo Konzepte von Triumph und Sieghaftigkeit gerade im Rahmen von Kaiserpanegy-
rik'®” und in der christlichen Literatur'®*® einen neuen Aufschwung erleben'®® —
scheint einer direkten Ankniipfung an die augusteische Politik zu widersprechen, son-

1036 Holkeskamp (2019) 21: ,Ebenfalls iiberhaupt noch nicht behandelt ist die jiingst verstérkt disku-
tierte Moglichkeit, daf$ sich nicht erst in der frithen Kaiserzeit [...], sondern schon in der (spaten) Re-
publik die Entstehung von Distinktionsmerkmalen und Lebensentwiirfen, Modi und Strategien des self-
fashioning abzuzeichnen begann, die zundchst neben das klassische Karrieremuster des agonalen Er-
werbs von honores traten und es spater wenigstens partiell bzw. gar ersetzt zu haben scheinen®.

1037 Vgl. Wienand (2012) 13-24.

1038 Vgl. Lau (2019).

1039 In der Tradition der Kaiserpanegyrik stellen hinsichtlich ihrer Performativitdt vor allem die Git-
tergedichte Optatians ein bemerkenswertes Beispiel dar, indem dort die technopaignische Kunstfertigkeit
gleichsam mit der Sieghaftigkeit Konstantins in Verbindung gebracht wird, vgl. Kérfer (2019) 68, Anm. 215,
168-205. Fiir die Neukonzeptualisierung des Triumphs im Christentum sind vor allem Prudenz’ Mar-
tyrergedichte aus dem Peristephanon zu nennen, in denen Konzepte von Sieghaftigkeit auf das Marty-
rertum ibertragen werden (z. B. der Tod des Laurentius in Prud. perist. 2, 501-508) sowie Minucius Felix,
der den Begriff des Triumphs im Rahmen seines apologetischen Dialogs Octavius aufgreift, um dort sogar
den Bekehrungsakt selbst als einen Sieg tiber den error zu stilisieren: Nam ut ille mei victor est, ita ego
triumphator erroris (Min. Fel. 40).



290 —— V Geistige Triumphe

dern auf ein hohes Potenzial zur Weiterentwicklung und Aktualisierung der literari-
sierten Metapher hinzuweisen. Eine erste Diskursivierung des Begriffs und seine In-
strumentalisierung in literarischen Texten wdare demnach, sofern sich ein solcher Zu-
sammenhang zur historischen Ritualpraxis iiberhaupt feststellen lasst, schon frither, in
der politischen Realitat der spaten Republik und im Zusammenhang mit den sich dort
entwickelnden, nicht weniger gravierenden Anderungen des Triumphrituals anzuset-
zen:'**® im Rahmen von Entwicklungen, die ein intensives Nachdenken und Diskutieren
iber den Triumph, seine Funktionen und mogliche Alternativen erst erméglichten und
gerade fiir Senatoren, denen die konventionellen Karrierewege verschlossen blieben,
unentbehrlich machten.

Zuletzt hat sich im Umgang mit dem Triumphkonzept eine Verlagerung des meta-
phorischen Kohérenzbereichs von den Strukturen zu den Akteuren bemerkbar ge-
macht. Anders als bei Caesar und Plinius d. A. nimmt die textstrukturelle Orientierung
an Darstellungs- und Interaktionsmustern des Triumphzugs, die man von einer per-
formativen Inszenierung des Textes als Triumph erwarten wiirde, eine weitaus gerin-
gere Rolle ein. Die untersuchten Texte scheinen (aus der Perspektive von nobiles, die sich
nicht im Militdrischen, sondern auf alternativen Wegen auszuzeichnen versuchten)
vorwiegend auf die qualifizierenden Aspekte, die den Triumphator betreffen, zuzu-
greifen, wihrend sich die im Triumphzug gezeigten Symbole und Représentationen
sowie seine sozialen Dynamiken und Interaktionen mit dem Publikum dort nur an-
satzweise wiederfinden lassen. Ein wiederkehrendes Thema kénnte allerdings die Idee
der kulturellen Aneignung darstellen, die zusammen mit einer Hinwendung zur Lite-
ratur und den dort verhandelten Bildungsinhalten das Zentrum einer systematisie-
renden Textstruktur bildet. Sowohl dem antiquarianism zugeordnete Autoren wie Ci-
cero und Varro als auch Fachautoren wie Vitruv oder Plinius d. A. bedienen sich durch
Techniken der Katalogisierung, Systematisierung und Translation von Wissensbestén-
den immer auch Strukturen sprachlicher Aneignung,'®*" und vor diesem Hintergrund
erscheint auch die Art der Aufarbeitung und der didaktische Anspruch der Texte als
eine alternative, doch legitime Dimension, rémische Erfolgs- und Triumphgeschichte zu
erfassen und die Leserschaft an ihr teilhaben zu lassen.'**?

1040 Lange (2016) 71: ,This honour of triumph gradually changed during the Late Republic, and together
with changes to the political system in the first century, led to a significant transformation in form and
function of the triumph*.

1041 Vgl. exemplarisch die Ergebnisse der Kapitel IV.2.1, V1.3 und V.2.3.

1042 Zur Schwierigkeit, die antiken ,Fachtexte‘ als solche zu bestimmen und von anderen Literatur-
formen abzugrenzen vgl. Fogen (2005).



