
III Text-Monumente

1 Imperiale Modelle: Der Text als Index

Ein grundlegendes Bedürfnis der Triumphzüge bestand darin, einen Sieg zusammenmit
dem militärischen Erfolg einer Einzelperson dauerhaft zu verewigen. Hier stand das
Ritual allein aber einem grundsätzlichen Problem gegenüber. Da die Prozession den Sieg
zwar ephemer vergegenwärtigen, ihm aber von selbst keine Dauerhaftigkeit verleihen
konnte, mussten weitere Verewigungsprozesse im Anschluss an den Triumph stattfin-
den. So konnten nachträglich entweder einzelne Elemente des Triumphzugs an einem
zugänglichen Platz in der Öffentlichkeit ausgestellt werden – dies war z. B. bei besonders
wertvollen Beutestücken der Fall – oder es bedurfte einer zusätzlichen Monumentali-
sierung des Sieges mithilfe externer Medien. Diese Medien waren sehr vielfältig und
rangierten von materiellen Auszeichnungen wie Ehrenstatuen, Siegesdenkmälern und
Münzprägungen bis zu immateriellen Auszeichnungen wie dem Tragen eines Titels.³⁰⁸
Beinahe jedes Mediumwar dabei engmit dem Einsatz von Schrift verbunden. Anders als
das flüchtige Ritual waren schriftliche Aufzeichnungen dazu geeignet, die Erfolge eines
siegreichen Feldherrn nicht nur für einen vergänglichen Moment hervorzuheben,
sondern sie auch für ein überzeitliches Publikum dauerhaft zu bewahren.³⁰⁹ Bei allen
schriftlichen Aufzeichnungen – seien sie dokumentarischer oder literarischer Natur –

wäre also zunächst der Aspekt der Literalität in engem Zusammenhang mit ihrer Mo-
numentfunktion hervorzuheben. Da die Schrift in der Antike als ein inhärent unver-
gängliches Medium wahrgenommen wurde, kam ihr im Prozess der Monumentalisie-
rung ein sehr hoher Stellenwert zu. Als unmittelbarer Vorteil der Schrift gegenüber
anderen Repräsentationsmedien darf ihre deiktische bzw. indexikalische Funktion an-
genommen werden. Oft sei es, wie etwa Wiseman (2014) hervorhebt, erst durch die
Schrift möglich gewesen, bestimmte Darstellungen zu identifizieren und zu kontextu-
alisieren.³¹⁰ Die Ergänzung eines Monuments mit schriftlichen Elementen sei somit
notwendig gewesen, um über einen längeren Zeitraum hinweg memoria zu stiften.³¹¹
Ein wichtiger Faktor, damit ein Text diesen Zweck erreichte, war zudem der Grad an
Öffentlichkeit, in dem sich der Text verortet. Je präsenter ein Text im öffentlichen Raum

308 Vgl. Itgenshorst (2009a) 90–93.
309 Um die Prozesse der Kommemoration und Monumentalisierung von Siegen zu beschreiben, greift
Östenberg (2009a) 199 auf eine (in einem anderen Kontext getroffene) Unterscheidung Wisemans (vgl.
ebd., Anm. 39) zurück und hält folgende Abfolge fest: An erster Stelle stehen die res gestae und der Sieg,
dann die Belohnung und Ehrung in Form des Triumphes, anschließend das Monument und erst im
letzten Schritt trete die rühmende Verewigung durch die Historiographie ein. Auch wenn sich dieses
Modell als weitgehend praktikabel und zutreffend erweist, erscheint die Differenzierung von Monument
und Historiographie, die sowohl in ihrer Gestaltung als auch in ihrem kommemorativen Anspruch
durchaus ähnlich sein können, nicht unproblematisch.
310 Vgl. Wiseman (2014).
311 Vgl. Walter (2004) 214 f., Beard (2007) 37, Wiseman (2014) 44–48.

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111082479-004



steht, desto größer ist die potenzielle Zielgruppe, die ihn lesen kann. Hier haben lite-
rarische Texte, die „an jedem Ort und zu jeder Zeit rezipiert werden konnte[n]“³¹² einen
praktischen Vorteil gegenüber allen anderen Formen von schriftlichen Texten.³¹³ Dazu
lassen sich generell auf einer fundamentalen Ebene Beispiele von schriftlichen Ele-
menten aufführen, die im öffentlichen Leben im antiken Rom verankert waren und die
– ob im Zusammenhang mit Gebäuden, Statuen oder Münzen – eine primär indexika-
lische und perpetuierende Funktion erfüllten. Die Möglichkeiten, das römische Impe-
rium im öffentlichen Raum der Stadt zu repräsentieren, waren vielfältig und wurden
mit der Zeit sehr unterschiedlich realisiert. Während ein Siegesmonument ursprünglich
einem spezifischen Ereignis galt, das erinnert werden sollte, wurde die Semantik von
Sieg und Triumph im öffentlichen Raum immer globaler und programmatischer. Einen
besonderen Wendepunkt stellte hier der Übergang der späten Republik zum auguste-
ischen Prinzipat dar, in dem, wie Zanker in seiner berühmten Arbeit ‚Augustus und die
Macht der Bilder‘ gezeigt hat, eine umfassende Programmatik innerhalb verschiedener
Medien entworfen wurde. Schrift und Text spielten im öffentlichen Raum eine bedeu-
tende Rolle – man denke etwa an die großflächigen res gestae des Augustus –, sind al-
lerdings als Teil eines größeren intermedialen Diskurses zu betrachten.

Im Folgenden soll ein kurzer Blick auf den Aufbau und Inhalt solcher ‚öffentlichen‘
Texte geworfen werden, um einen Überblick darüber zu gewinnen, welche Aspekte des
Triumphzugs in der öffentlichen Repräsentation fokussiert wurden. Zur Zielsetzung
dieses Abschnitts gehört dabei keine ausführliche Darstellung des breiten Spektrums an
epigraphischen und numismatischen Befunden, welche die Triumphfeier oder Sieges-
szenarien abbilden, sondern das Ziel besteht darin, einen methodischen als auch ter-
minologischen Rahmen abzustecken, mit dem im Folgenden auf spezifische Phänomene
der Textstruktur zugegriffen werden soll.

1.1 Text als Ehrung: Sieges-, Ehren- und Weihinschriften

Zu den prototypischen Textsorten des öffentlichen Raums gehört an erster Stelle die
weite Gattung der Inschriften. Militärische Erfolge waren für die Repräsentation auf
Inschriften besonders beliebt und konnten, sofern sie vorhanden waren, auf beinahe
allen Inschriftenarten (Ehren-, Bau- und Weihinschriften) angeführt werden. Diese In-
schriften waren fest in die römische Monumentallandschaft integriert und begleiteten
z. B. ausgestellte Beutestücke, Ehrenstatuen oder öffentliche Gebäude, die durch den
Erlös der Kriegsbeute vom Triumphator gestiftet worden waren. Auch wenn der Auf-
stellungskontext jeweils verschiedenwar, weist ihre Art undWeise der Referenz auf Sieg
und Triumph in ihrer Struktur einen schematischen, geradezu formelhaften Aufbau auf.

312 Walter (2004) 213.
313 Zum Spannungsverhältnis von kommunikativem und dem durch schriftliche Aufzeichnungen her-
anwachsenden kollektiven Wissen vgl. Walter (2004) 37–41, zum Stiften von memoria durch Erinne-
rungsorte vgl. ebd. 155– 195.

80 III Text-Monumente



Die Ausführlichkeit der Informationen variierte dabei sehr stark und konnte von der
bloßen Erwähnung der Tatsache, dass die Person gesiegt hatte, bis zu einer ausführli-
cheren Beschreibung seiner Handlungen reichen. Wir sehen dies an drei Beispielen, die
unterschiedlich ausführliche Angaben enthalten, in ihrer Grundstruktur aber immer
ähnlich sind:

Tab. 2: Prototypische Repräsentationen von Sieg und Triumph auf lateinischen Inschriften.

(1) Sieger (Name, Titel)

Cn(aeo) Pompeio Cn(aei) f(ilio) Magno imper(atori) iter(um)³¹⁴

(2) Sieger (Name, Titel) – bezwungene Feinde (Ethnien, Anführer)

L(ucius) Aimilius L(uci) f(ilius) inperator de rege Perse Macedonibusque cepet.³¹⁵

(3) Sieger (Name, Titel) – res gestae (z.B. eroberte Städte) – bezwungene Feinde (Ethnien, Anführer)

L(ucius) Mummi(us) L(uci) f(ilius) co(n)s(ul). Duct(u), auspicio imperioque eius Achaia capt(a). Corinto
deleto Romam redieit triumphans. […]³¹⁶

An erster Stelle stand obligatorisch der Name des siegreichen Feldherrn, der zusammen
mit seiner Abstammung und seinen Titeln genannt wurde. Sein imperator-Titel wurde
Itgenshorst zufolge beinahe immer aufgeführt; er trete sogar dann auf, wenn kein Tri-
umph erwähnt wurde.³¹⁷ Häufig war die zusätzliche Kontextualisierung des Sieges durch
die Assoziation mit einer Ethnie oder einer Region (meist äquivalent gebraucht) oder dem
Namen eines besiegten Heerführers oder Königs. Der Umfang, in dem die res gestae des
Feldherrn angegeben wurden, lässt sich, wie im Triumph, weit fassen. Riggsby (2006)
spricht hier etwas unpräzise von Kriegsbeute (plunder), verweist aber selbst darauf, dass
es sich i. d. R. nicht um erbeutete Gegenstände, sondern die Namen von Städten, die er-
obert oder zerstört worden waren, handelt.³¹⁸ Auffällig ist bei den drei Beispielen die
Fokussierung auf den siegreichen Feldherrn und die Angaben seiner res gestae. Diese
waren meist sehr ausführlich und konnten sogar durch konkrete Zahlangaben ergänzt
werden. Wenn ein Triumph gefeiert wurde, konnte zwar, wie die Inschrift des Lucius
Mummius (3) zeigt, zusätzlich auf diesen durch ein angefügtes triumphans verwiesen
werden. Dies war aber, wie Itgenshorst im Rahmen ihrer detaillierten Untersuchung be-
merkt hat, nur selten der Fall: Im Vergleichmit den res gestae habe der Triumphzug selbst
gewissermaßen nur eine sekundäre Rolle eingenommen.³¹⁹

314 CIL I² 768 = ILLRP² 381 = Degrassi: Imagines, Nr. 165.
315 CIL I² 622 = ILLRP² 323 = Degrassi: Imagines, Nr. 142.
316 CIL I² 626 = ILLRP² 122 = Degrassi: Imagines, Nr. 61.
317 Vgl. Itgenshorst (2005) 121– 125.
318 Vgl. Riggsby (2006) 196 f.
319 Itgenshorst (2005) 115: „Die Formulierung, mit der der Triumph thematisiert wird, betont den Vorgang
der Rückkehr aus dem Feld; der Triumph selbst wird als Partizip Präsens lediglich ‚beigeordnet‘“. Stroup
(2002) 145 erkennt bereits hier eine Akzentsetzung auf die spektakulären Eigenschaften des Rituals.

1 Imperiale Modelle: Der Text als Index 81



1.2 Text als Konsens: Die fasti triumphales

Neben den individuellen und auf gentilizische Repräsentation ausgerichteten Ehren-
inschriften der republikanischen Zeit³²⁰, die teils durch Stiftungen von Angehörigen des
Kaiserhauses, teils durch neue senatorische Repräsentationsformen wie die Ehrensta-
tuen auf dem Augustusforum, kommen in augusteischer Zeit verstärkt annalistische
Modelle auf. Ein prominentes Beispiel für ein solches Universalmodell gewähren die sog.
fasti triumphales³²¹. Dabei handelte es sich um systematisierende Listen, die in augus-
teischer Zeit³²² zusammen mit den vergleichbar konzipierten fasti consulares öffentlich
auf dem Forum Romanum zu sehen waren und sich vermutlich am sog. Parther- bzw.
Augustusbogen befanden.³²³ Darauf wurden die Triumphatoren erstmals chronologisch
zusammen mit dem Jahr ihres gefeierten Triumphs verewigt. Die Angaben folgen dabei
anders als die eher fakultativ gebrauchten Schemata der Inschriftentypen einem ein-
heitlichen und systematisierenden Modell:³²⁴ Zu den obligatorischen Angaben gehörten
weiterhin Name und Titel des Triumphators sowie die bezwungenen Feinde oder die
eroberte Region; geordnet waren sie nach den Jahren, in denen der Triumph jeweils
abgehalten wurde. Wider Erwarten spielt der Triumphzug aber auch in den fasti neben
seiner Funktion als Marke für die Datierung des Sieges keine weitere Rolle, d.h. man
erfährt nichts über den Ablauf, die Teilnehmer und die Umstände des jeweiligen Tri-
umphzugs. In den Einträgen der fasti wird nicht einmal unterschieden, ob es sich um
einen ‚regulären‘ Triumph oder um eine ovatio handelte. Dies hat nicht zuletzt vor dem
Hintergrund, dass die Angaben der Listen bereits in der Antike infrage gestellt wur-
den,³²⁵ zu dem Schluss geführt, dass es sich hier nicht um streng dokumentarische
Aufzeichnungen handelte.³²⁶ Stattdessen, so vermutet Itgenshorst (2005), inszenierten

320 Die Angaben der republikanischen Inschriften befriedigten freilich nicht nur die individuellen
Repräsentationsbedürfnisse einzelner gentes, sondern waren zentrale Kategorien, in denen historisches
Bewusstsein erfasst und kommuniziert wurde. In republikanischer Zeit war diememoriavor allem durch
exempla, d.h. Personen, die sich durch besondere Leistungen dauerhaft in das kollektive Gedächtnis
eingeschrieben hatten, gelenkt.
321 Auch wenn der Begriff der Triumphalfasten (fasti triumphales) sich etabliert hat, sprach man im
antiken Sprachgebrauch wohl eher von acta oder tabulae triumphorum, vgl. Künzl (1988) 61.
322 Die These eines direkten republikanischen Vorläufermodells der fasti heute eher kritisch betrachtet,
wenngleich annalistische Modelle gewiss schon vorher im Bereich der Historiographie etabliert waren,
vgl. Itgenshorst (2005) 220 f., Walter (2006) 52.
323 Weitgehend durchgesetzt hat sich die These, dass die fasti am sog. Parther- bzw. Augustusbogen
angebracht waren, einem dreitorigen Monument, das in augusteische Zeit datiert und den Sieg über die
Parther darstellt, vgl. Künzl (1988) 56–59. Dass es sich dabei um eigens zum Zweck dieser öffentlichen
Präsentation entworfene Listen handelt, legt Schipporeit (2008) 115– 124 plausibel dar.
324 Vgl. Walter (2006) 48 f.
325 Vgl. Cic. Brut. 62, Liv. 8,40,3–5.
326 ZumWahrheitsgehalt der fasti vgl. Beard (2007), Lange (2016) 52–61. Walter (2006) 52 folgert daraus,
dass auch die moderne Rekonstruktion eine legitime Variante der fasti darstelle: „Dieses Verfahren (scil.
die ergänzende Rekonstruktion der fasti nach Angaben der Historiographie) kommt der tatsächlichen
Genese der kapitolinischen Fasten auf bestürzende Weise nahe, denn auch das Original war keine do-

82 III Text-Monumente



die fasti, in denen die verschiedenen Siegesfeiern gleichwertig aneinandergereiht
wurden, selbst eine Homogenität der Triumphe, die nicht zwingend der augusteischen
Realität entsprach.³²⁷

1.3 Text als Beute: Die tituli als Symbole imperialer Aneignung

Wie sich am Beispiel der im letzten Kapitel erörterten kommemorativen Texte wie den
Ehreninschriften oder den fasti triumphales erkennen lässt, waren Informationen über
die Besiegten, insbesondere ihre Namen, für die öffentliche Repräsentation und Mo-
numentalisierung von Triumphen von erheblicher Bedeutung und gehörten neben dem
Namen des Triumphators zu den zentralen und unverzichtbaren Angaben, die bei jeg-
licher Form ihrer medialen Darstellung berücksichtigt werden mussten. Aus einer
zeichen- und kommunikationstheoretischen Perspektive ist das zunächst auch ein
plausibler und notwendiger Schritt der Semantisierung von Informationen und ihres
Fortbestands im öffentlichen Gedächtnis, dennoch waren sie weit mehr als bloße Ge-
dächtnisstützen. Für die zeitgenössische Rezeption hatten die Namen neu eroberter
Ressourcen und besiegter Gegner auch über ihre kommemorative Dimension hinaus
einen wichtigen performativen Stellenwert, wie sich bereits in der Praxis, verschiedene
Objekte, Personen und Darstellungen im Triumphzug mit tituli zu versehen, zeigt. Diese
Täfelchen, die kurze Angaben (nach Ovid knapp zu untergliedern in causas, res, no-
mina)³²⁸ über das Gezeigte enthielten, erfüllten nach Östenberg (2009b) gleich mehrere
Funktionen: Zunächst ergänzten sie die gemeinsam mit ihnen gezeigten Darstellungen,
Personen und Objekte durch Informationen und seien insofern als Label – äquivalent zu
weiteren epigraphischen Texten, die u. a. ebenfalls unter der Bezeichnung tituli bekannt
waren –³²⁹ zu verstehen gewesen.³³⁰ Darüber hinaus könne man ihnen jedoch auch eine
performative Funktion zuweisen, die über den referenziellen Aspekt hinausgehe: Da-
durch, dass sie nur zusammen mit denjenigen Elementen des Triumphs gezeigt wurden,
die als unterworfen oder erobert galten, stellten sie ein distinktives Element dar, das
zwischen Siegern und Besiegten, Zivilisation und Fremde, zwischen Zentrum und Pe-
ripherie, unterschied und daher immer auch die symbolische Unterwerfung und An-
eignung des Fremden anzeigte:³³¹

kumentarische Quelle oder die bloße Übertragung eine zwar wenig ansehnlichen, inhaltlich aber iden-
tischen Verzeichnisses, sondern eine gelehrte Kompilation, verfertigt für einen bestimmten Moment,
dabei keinem historischen, sondern einem propagandistischen Zweck dienend“.
327 Nach Itgenshorst (2005) 221 sei dies aufgrund der anhaltenden Konfliktträchtigkeit des republika-
nischen Rituals auch nicht möglich gewesen. Die gleichwertige Auflistung der Triumphe stelle vielmehr
einen ‚Trick‘ dar, mit dem jene Konfliktträchtigkeit überdeckt worden sei.
328 Die Angaben stammen aus Ov. trist. 4,2,19–28, vgl. Östenberg (2009b) 463.
329 Der Begriff titulus ist u. a. auch als ergänzendes Element zu Statuen oder Votivgaben bezeugt, vgl.
Östenberg (2009b) 466 f.
330 Vgl. Östenberg (2009b) 464–467.
331 Östenberg (2009b) 469.

1 Imperiale Modelle: Der Text als Index 83



The role of the name on the text was therefore not to repeat in words the visual implication of the
imagery. Nor was it to educate the Roman audience […]. Rather, by informing the spectators about
what particular land, town, mountain or river that was being shown, the text specified the subjected
contents displayed by the imagery. Thus, the importance of the text lay in its written confirmation of
conquest.

Gerade diese distinktive und zugleich aneignende Bedeutung der Namen scheint sich
vielfach in den öffentlichen Diskursen über Siege und Triumphe widerzuspiegeln und
dort über eine rein identifikatorisch-didaktischen Funktion hinauszugehen.³³² Vor
diesem Hintergrund erscheint es notwendig, auch weitere, vermeintlich dokumentari-
sche Zeugnisse aus dem Bereich der Literatur kritisch zu betrachten und neben ihrem
semantischen Inhalt auch auf ihr interaktives Potenzial zu untersuchen.

Eines der wenigen Beispiele für die antike Korrespondenz über Triumphe stellen
Ciceros Briefcorpora dar. Insbesondere seine Briefe ad Atticum und ad familiares, in
denen er ausführlich über seinen Antrag auf einen Triumph über Kilikien berichtet,
dürften wohl sehr genuine, wenn auch natürlich subjektiv gefärbte Dokumente für den
Verlauf einer Triumphdebatte in republikanischer Zeit darstellen.³³³ In einem seiner
Briefe an Atticus (Att. 5,20,1) beklagt er die unzureichenden Möglichkeiten, in der klei-
nen Provinz Kilikien zu Ruhm zu gelangen:

‚quid, malum? isti Pindenissitae qui sunt?‘ inquies; ‚nomen audivi numquam.‘ quid ego faciam? num
potui Ciliciam Aetoliam aut Macedoniam reddere?

‚Was zum Henker? Diese Pindenissiten, wer sind die?‘, wirst du fragen; ‚Den Namen habe ich noch
nie gehört.‘ Was hätte ich tun sollen? Konnte ich etwa aus Kilikien ein Ätolien oder Makedonien
machen?

Wer waren diese Pindenissiten? Wer hofft, an dieser Stelle von Cicero eine befriedi-
gende Antwort auf diese Frage zu bekommen, muss hier enttäuscht werden. Gewiss ist
es nicht Ciceros Anliegen, seinem Freund Atticus exakte Informationen über die kili-
kische Bevölkerung zukommen zu lassen, und aus historiographischer Sicht dürfte der
Brief freilich ein dürftiges Zeugnis darstellen. Nichtsdestoweniger gewährt die hier in-
szenierte Kommunikationssituation einen grundlegenden Einblick in die Verständigung
und Wahrnehmung über (exotische) Namen. Obwohl Cicero seinem Freund bis zuletzt

332 Haynes (2008) 54 f., die die Visualität des Triumphs anhand der TV-Serie Rome untersucht, zieht
einen interessanten Vergleich zwischen den tituli und modernen Rezeptionsgewohnheiten in Vor- und
Abspann einer Serie: „In the case of both the tituli and the opening titles of the series, the text is less
important for its actual content – who really pays attention to opening credits after they announce the
names of the first couple of stars? – than for its function as a guarantee of effort and quality. […] Similarly,
when viewers watch the opening titles, they see the actors’ names but are already imagining the cha-
racters they play, while the credits in general signify the concrete efforts expended in the creation of the
show“.
333 Zu den Briefen Ciceros als Ort kommunikativen Handelns vgl. Rühl (2019). Zum Quellenwert der
Triumphdebatte bei Cicero vgl. auch Beard (2007) 196– 199.

84 III Text-Monumente



eine konkrete Antwort schuldig bleibt, lassen sich in der Art, wie dieses inszenierte
Gespräch strukturiert ist, Kennzeichen eines bestimmten kommunikativen Modus im
Umgang mit derartigen Informationen erkennen.³³⁴ Der Name der Pindenissiten wird
hier weniger in semantischer Funktion, als Träger einer Information, sondern, wie die
Dialogstruktur erkennen lässt, funktional gebraucht: eine Perspektive, die für Ciceros
Rhetorik nicht ungewöhnlich ist.³³⁵ Allein die Nennung eines unbekannten Namens – so
wird es nahegelegt – führt zu Irritation, nein, kann sogar rufschädigend sein, indem
Ruhm und Erfolg der gesamten Expedition infrage gestellt werden. Erfasst man den im
Brief entfalteten Dialog als illokutionären Sprechakt nach Searle³³⁶, müsste der Frage
qui sunt derselbe illokutionäre Gehalt unterstellt werden, den Cicero noch expliziter in
einem Brief an Caelius Rufus formuliert (‚der Name ist unbekannt, also bringt er auch
keinen Ruhm‘)³³⁷ während die Gegenfrage gewissermaßen die Antwort impliziert: ‚Es
handelt sich um Kilikien, also ist es nicht verwunderlich, dass du den Namen nicht
kennst‘. Die rhetorische Frage lässt sich also als ein konventioneller, wenn auch ge-
scheiterter Versuch der Sinnstiftung verstehen, indem ein formaler Bezug zwischen den
(nicht vorhandenen) ethnischen Informationen und dem (immerhin bekannten) Namen
der kleinen Provinz hergestellt wird. Denn die Etikettierung mit einem möglichst be-
kannten Namen stellte die wohl geläufigste und einfachste Methode dar, um einem Sieg

334 Die Form des fiktiven Einwands sowie die für Ciceros Briefe nicht untypische Kolloquialität des Stils
lassen den Eindruck einer unmittelbaren Gesprächssituation entstehen. Die aneinandergereihten Fra-
gesätze sowie das eingeworfene malum lassen auf eine hohe Affiziertheit des (fiktiven) Dialogpartners
und auf eine konzeptionelle Mündlichkeit des Dialogs schließen.
335 Den Handlungscharakter der Namen bei Cicero zeigt auch eindrücklich seine hyperbolische Aussage
in imp. Cn. Pomp. 13, dass allein Pompeius’ Name genügen würde, um die Angriffe im Osten niederzu-
schlagen: cuius adventu et nomine […] tamen impetus hostium repressos esse intellegunt ac retardatos.
Itgenshorst (2005) 77 hält insbesondere für die Namen der Sieger und Triumphatoren fest: „Die Tatsache,
daß Cicero sich beim rhetorischen Einsatz […] auf die bloße Nennung von Namen beschränken konnte, ist
ein Hinweis darauf, daß das Publikum mit den aufgezählten Namen so vertraut war, daß es genügte, mit
einem Stichwort darauf hinzuweisen und so beim Zuhörer eine ganze Vorstellungswelt zu evozieren“.
336 Searle (1988) 40 f. fasst den propositionalen und den illokutionären Akt als parallel verlaufende
Prozesse auf. So schließt die Referenz (für Searle neben der Prädikation ein zentrales Mittel zum Vollzug
propositionaler Akte), die durch den Gebrauch von Eigennamen erfüllt sei (vgl. ebd. 45), keineswegs ihren
Gebrauch als Teil eines illokutionären Aktes aus, ebd. 47 f.: „Der Gebrauch dieser Ausdrücke muß nicht
nur von dem Gebrauch prädikativer Ausdrücke und vollständiger Sätze unterschieden werden, sondern
auch von dem Gebrauch unbestimmter hinweisender Ausdrücke, auf Universalien hinweisender Aus-
drücke und pluralischer bestimmter hinweisender Ausdrücke“. Hier scheint jedoch gerade die insze-
nierte Verletzung des Identifikationsprinzips (ebd. 251: „Diesem Prinzip zufolge muß jeder, der einen
Eigennamen verwendet, auf Verlangen eine identifizierende Beschreibung […] des Gegenstandes geben
können, auf den er sich mittels des Eigennamens bezogen hat“) auf eine stärkere illokutionäre Absicht
der Aussage hinzuweisen.
337 Cic. fam. 2,10,3: ibi quintum et quintesimum iam diem aggeribus, viniis, turribus, oppugnabam oppi-
dum munitissimum, Pindenissum, tantis opibus tantoque negotio ut mihi ad summam gloriam nihil desit
nisi nomen oppidi.

1 Imperiale Modelle: Der Text als Index 85



einen hohen Wiedererkennungswert zu verleihen³³⁸, und auch die Bewertung, die ein
Sieg in der Öffentlichkeit erfuhr, war größtenteils abhängig von den Assoziationen, die
durch die mit ihm verbundenen Namen hervorgerufen wurden. So konnte in der Rhe-
torik z. B. der Name eines berühmten Anführers wie Mithridates³³⁹, lange gefürchteter
Stämme wie den Galli oder – eng damit verbunden und oft nicht zu unterscheiden³⁴⁰ –

der Name einer großen Provinz, in der gekämpft wurde wie die von Cicero genannten
Macedonia und Aetolia, bereits Anerkennung hervorrufen und gloria und laus des
Feldherrn erhöhen, während Triumphe über kleinere Provinzen eher gering einge-
schätzt und oft zum Ziel von Spott und Polemik wurden.³⁴¹ Ein Sieg in einer großen und
umkämpften Provinz hätte natürlich, wie Cicero am Ende des Briefs einräumt, einen
beeindruckenderen Effekt gehabt als sein Sieg über die Einwohner von Pindenissum. So
ist es kaum verwunderlich, dass Cicero in prov. cons. 33 für Caesars Eroberungen in
Gallien ganz andere Worte findet:

Itaque cum acerrimis nationibus et maximis Germanorum et Helvetiorum proeliis felicissime dec-
ertavit, ceteras conterruit, compulit, domuit, imperio populi Romani parere adsuefecit, et quas re-
giones quasque gentis nullae nobis antea litterae, nulla vox, nulla fama notas fecerat, has noster
imperator nosterque exercitus et populi Romani arma peragrarunt.

Daher hat er mit größtem Erfolg die unerbittlichsten Stämme der Germanen und Helvetier in ge-
waltigen Schlachten in die Knie gezwungen, die übrigen hat er abgeschreckt, in die Enge getrieben,
bezähmt, daran gewöhnt, sich dem Herrschaftsanspruch des römischen Volks zu fügen, und auch
solche Gebiete und Stämme, die zuvor keine Schrift, kein Wort, kein Gerücht bekannt gemacht
hatte, haben unser Imperator und unser Heer und die Waffen des römischen Volks völlig durch-
drungen.

Cicero bezieht sich hier auf einen Feldzug, der alle vergleichbaren Unternehmungen der
römischen Republik übertroffen hatte, und bereits die hohen Erwartungshorizonte, die
durch die Nennung der gefürchteten Germani und Helvetii erzeugt werden, verleihen
den Siegen Caesars in Gallien eine weitaus höhere rhetorische Wirkungskraft als Ci-
ceros einmaliger und geringerer Sieg. Die genannten und nicht weiter spezifizierten
regiones und gentes werden zwar deutlich von den großen Namen der acerrimi bzw.
maximae nationes abgegrenzt, erfahren hier jedoch eine ganz besondere Akzentuie-
rung. Cicero hebt bei Caesar gerade das hervor, was er in seinem Brief beklagt: die

338 Auch die Benennung der Triumphe selbst erfolgte, wie Hölkeskamp (2006) 258 über Pompeius’
Triumph über Spanien anmerkt, nach einer„traditionellen, anspruchsgesättigten Sprachregelung, in der
die Triumphe nach den jeweiligen (nicht unbedingt auch wirklich derart großräumigen) Kriegsschau-
plätzen bezeichnet wurden“.
339 Vgl. dazu etwa die Semantik der Namen Mithridates und Tigranes in Cic. imp. Cn. Pomp., mit denen
sowohl die Vorstellung der vergangenen Kriege als auch die Erwartung einer neuen, immer wieder
zurückkehrenden Bedrohung verknüpft wird.
340 Vgl. Riggsby (2006) 59–71.
341 Vgl. dazu auch Cic. Brut. 255 f. (abwertend gegenüber den sog. castellani triumphi über die Ligurer),
Nep. Cato 1,4 (über Sardinien).

86 III Text-Monumente



Leistung, bislang völlig unbekannte gentes besiegt und bekannt gemacht zu haben. Man
könnte es als einen gekonnten rhetorischen Kniff verstehen, dass Cicero dabei nur die
bekanntesten und erwartbaren Namen explizit nennt, während die Art und Weise, in
der er auf die unbekannten regiones und gentes rekurriert, impliziert, dass es sich um
Dinge handle, die keiner namentlichen Nennung mehr bedürfen und nun allgemein
bekannt wären: Eine Frage nach der genauen Identifikation der unbekannten Namen
muss in diesem Fall also überhaupt nicht gestellt werden. Ein Trugschluss dieser Be-
obachtung würde hingegen zu der Annahme führen, dass Cicero Caesars militärische
Siege als eine didaktische oder sogar wissenschaftliche Leistung interpretiert habe.
Schließlich wird die Kenntnis der Namen von Cicero an keiner Stelle explizit mit einem
ethnologischen Wissen gleichgesetzt. Die anerkennenswerte Errungenschaft Caesars,
die Cicero in prov. cons. 22 hervorhebt, besteht lediglich darin, dass man in Rom täglich
von novis nominibus gentium nationum locorum hören könne.³⁴² Auch das Trikolon
nullae […] litterae, nulla vox nulla fama scheint, da dieselben Elemente in prov. cons. 22
in anderer Reihenfolge auftreten, keine Antiklimax darzustellen, sodass es laut Cicero
offenbar genügen würde, dass Gerüchte (fama) über die bezwungenen gentes in Umlauf
sind, um das Unbekannte bekannt werden zu lassen (notas fecerat). Die Leistungen
Caesars werden somit nicht unbedingt mit dem Anspruch eines wissenschaftlichen
Erkenntnisgewinns gleichgesetzt: Umso wichtiger ist es, dass bereits durch die Mög-
lichkeit, dem Unbekannten einen Namen geben zu können, ihre Aneignung demon-
striert und der eigene Herrschaftsanspruch legitimiert werden kann. Die von Cicero
genannten famae, voces und litterae scheinen also eine Funktion zu erfüllen, die weit-
gehend mit der symbolisch-aneignenden Funktion der im Triumph gezeigten tituli
vergleichbar sind. Ohne dass sie konkret genannt und aufgezählt werden müssen,
können sie als rhetorisches Argument und zugleich als Beweis für Caesars Siege in
Gallien gebraucht werden.

Dieser indexikalische Gebrauch der Namenwird auch von Caesar selbst verwendet,
der zwar, was die Namen der von ihm unterworfenen Gegenden und Ethnien betrifft, in
De bello Gallico³⁴³ durchaus konkreter wird, allerdings weit davon entfernt ist, eine
systematische Ethnographie zu leisten; nicht umsonst erscheinen der Forschung noch
heute viele der von Caesar genannten ethnischen Gruppen obskur und rätselhaft. So
lässt sich für den gesamten Text die Beobachtung treffen, dass Caesar immer dann,
wenn er eine größere Menge dieser Namen aufführt, aus der aktuellen Erzählsituation
zurücktritt und in einen katalogartigen Modus übergeht, der ihm schon früh die Be-
zeichnung eines nüchternen, sachlichen oder ‚dokumentarischen‘ (gegenüber eines

342 Cic. prov. cons. 22: An ego possum huic esse inimicus cuius litteris fama nuntiis celebrantur aures
cotidie meae novis nominibus gentium nationum locorum?
343 Auch wenn sich nicht eindeutig feststellen lässt, ob Cicero sich mit dem Begriff der litterae auf
Caesars De bello Gallico bezieht (vgl. Riggsby [2006]), sind die Ähnlichkeiten in der Verwendung der
Namen beachtlich. Insgesamt dürfte De bello Gallico wohl das wichtigste Dokument für einen Einblick in
die Semantik von Namen in der Antike darstellen.

1 Imperiale Modelle: Der Text als Index 87



‚narrativen‘) Stils eingebracht hat.³⁴⁴ In diesen Sequenzen geht die ἐνάργεια des Textes
auf ein Minimum zurück, sodass man hier durchaus strukturelle Ähnlichkeiten zu den
lakonischen Angaben auf manchen tituli erkennen könnte.³⁴⁵ In Gall. 1,29,2 etwa be-
schreibt Caesar, wie er nach dem Sieg über die Helvetier an eine Reihe von Aufzeich-
nungen (tabulae³⁴⁶) gelangt, die mit einer akribischen Auflistung der am bellum Hel-
vetiorum beteiligten Stämme aufwarten:

quarum omnium rerum summa erat capitum Helvetiorum milia ducenta sexaginta tria, Tulingorum
milia xxxvi, Latobicorum xiiii, Rauracorum xxiii, Boiorum xxxii; ex his, qui arma ferre possent, ad
milia nonaginta duo. Summa omnium fuerunt ad milia trecenta sexaginta octo.

Ihre Kopfzahl summierte sich auf 263.000 Helvetier, 36.000 Tulinger, 14.000 Latobiker, 23.000 Rau-
raker, 32.000 Boier; davon 92.000, die waffenfähig waren. Die Gesamtsumme betrug 368.000.

Mit der Beschreibung des Inhalts der tabulae distanziert³⁴⁷ sich Caesar von der er-
zählten Handlung. Die listenartige, aber nicht weiter ins Detail gehende Auflistung von
Namen vermag gleichzeitig auch an die Bezeichnung peragrare zu erinnern, mit der
Cicero die Art Caesars, unbekannte Namen in den öffentlichen Diskurs einzuführen,

344 Dass sich in den commentarii unterschiedliche Formen der Darstellung erkennen lassen, hat bereits
Schlicher (1936) gezeigt, der von einer Entwicklung von einem ‚dokumentarischen‘ zu einem ‚narrativen‘
Modus ausgeht (die Benennung ‚dokumentarisch‘-‚narrativ‘ verwendet Richter [1977] 71 Anm. 50). Rüpke
(2015) 129 geht sogar noch einen Schritt weiter undweist demGesamttext den Stil einer Ehreninschrift zu.
Da der Begriff des Dokumentarischen, wie Richter (1977) 97 ihn später verwendet, sich allerdings mehr
auf den Aspekt der Echtheit von Caesars Ausführungen bezieht, ist es exakter und einer modern nar-
ratologischen Perspektive angemessener, das Gesamtwerk als Narrativ zu betrachten und Abweichungen
in der Darstellung dieses Narrativs, wie in Kapitel I.2.2 dargelegt, mit einem Skalierungsmodell zu un-
terscheiden. Die grundsätzliche Beobachtung, dass es im Text unterschiedliche Darstellungsmodi gibt –
ob man von einer stilistischen Entwicklung in den Büchern ausgehen möchte oder nicht –, lässt sich
insofern auch in die Konzepte von imperium und spectaculum integrieren, sofern man sie als Ausdruck
einer unterschiedlichen, stark akzentuierten Graduierung der ἐνάργεια des Textes versteht: In de-
skriptiven bzw. ‚dokumentarischen‘ Textstellen wie Gall. 1,29 wäre die ἐνάργεια des Textes minimal,
während z. B. die Fokussierung einzelner Aristien von Zenturionen wie in Gall. 5,44 von einer durch-
gängig sehr hohen ἐνάργεια gekennzeichnet sind.
345 Vgl. Hölkeskamp (2008) 99, Anm. 65.
346 Durch die Klassifikation der Texte als tabulaewird hier ein etwas irreführender Bezug zum Triumph
eröffnet. Denn in diesem Kontext bezeichnet der Begriff eine andere Darstellungsform als die häufig als
‚Schlachtengemälde‘ interpretierten, topographischen tabulae (vgl. Kapitel IV.1.1). Wesentlich häufiger
bezeichnet tabula den Platz für Inschriften in unterschiedlichen öffentlichen Kontexten, vgl. Leatherbury
(2017) 558. Auch im Militärischen traten tabulae nicht ausschließlich als tabulae pictae, also in gemalter
Form, auf, sondern konnten in manchen Fällen auch schriftliche Dokumente bezeichneten, auf denen
Beutestücke des Feldherrn mit konkreten Informationen und Zahlen aufgeführt wurden. So seien etwa
beim Triumph des Publius Vatia Isauricus tabulae am aerarium aufgestellt worden, auf denen die genaue
Zahl der eroberten Statuen verzeichnet gewesen seien, vgl. Östenberg (2009a) 196 f.
347 Zur Spezifizierung des narratologischen Begriffs der Distanz vgl. Martinez/Scheffel (2009) 47–63. Die
von den Autoren vorgeschlagene Unterscheidung zwischen ‚Erzählung von Worten‘ und ‚Erzählung von
Ereignissen‘ erscheint hier treffender als die Dichotomien ‚dokumentarisch-narrativ‘ bzw. ‚narrativ-
dramatisch‘ (vgl. ebd. 49).

88 III Text-Monumente



beschreibt: Es scheint, als würden die verschiedenen Namen der Ethnien ebenso wie die
mit ihnen assoziierten Regionen ‚durchdrungen‘ oder ‚durchwandert‘. Die knapp auf-
gelisteten und asyndetisch miteinander verbundenen Namenwerden jeweils durch eine
konkrete Zahl ergänzt, die ihre addierte militärische Truppengröße (summa capitum)
angeben soll. Im letzten Satz werden diese ein weiteres Mal zu ihrer Gesamtsumme
(summa omnium) aufaddiert. Dieser gleichsam mathematisch-kaufmännische Gestus ist
zwar in triumphalen Kontexten auf schriftlichen tabulae oder tituli geläufig, bezieht sich
dort jedoch i. d. R. auf erbeutete Gegenstände.³⁴⁸ In gewisser Weise könnte man daher
hier von einer ‚Objektifizierung‘³⁴⁹ der Besiegten sprechen: Die erbeuteten tabulae, die
den Sieg der Römer und das Ende des Helvetieraufstands markieren, sind Beweis ihrer
Unterwerfung und Siegestrophäe zugleich.

Die Strategie, viele Namen in dieser akkumulativen Form aneinanderzureihen,
stellt keine Seltenheit in De bello Gallico dar, sondern gehört zu den bevorzugten Mitteln
Caesars, um viele neue Namen auf möglichst engem Raum einzuführen und zu ver-
dichten.³⁵⁰ Diese ‚Namenskataloge‘ treten in der Handlung meist unmittelbar vor einer
größeren militärischen Konfrontation (im Rahmen einer Kriegsversammlung) auf oder
folgen unmittelbar auf einen römischen Sieg und sind somit ebenso wie die tituli engmit
der Demonstration von Sieghaftigkeit verbunden. Auch hier lässt sich die Frage nach
dem informativen Gehalt der Sequenzen durchaus stellen. Caesar nennt zwar die Na-
men, hält sich aber mit näheren Informationen über die einzelnen gentes zurück. So
vermutet Riggsby (2006), dass der aufzählende Gestus zwar eine essenzielle Strategie
Caesars sei, um Sieghaftigkeit und Aneignung im Text zu demonstrieren, sich aber durch
die ausbleibende Spezifizierung als eine „somewhat empty gesture“ erweise³⁵¹. Musste
man also tatsächlich davon ausgehen, dass diese Angaben bei einem Publikum, das mit
Gallien nicht vertraut war, Verwirrung stifteten? Immerhin konnte auch Caesar sich
trotz (oder gerade wegen) der Größe seiner Provinzen nicht darauf verlassen, dass jeder
seiner städtischen Rezipienten wissen konnte, wer etwa mit den Latobici oder Rauraci
gemeint war.³⁵²

Eine mögliche Strategie, um dem entgegenzuwirken, könnte man in der Struktur
der Kataloge selbst erkennen. Während die bekannten und gefürchteten Namen der
maximae gentes, die ein römischer Rezipient schon beim antiken Titel Gallia erwarten
musste, wie die Galli, Germani und Helvetii, zum größten Teil wesentliche Akteure der
Handlung sind und innerhalb des Narrativs oftmals stellvertretend für eine große, he-
terogene Gruppe eingesetzt werden, treten die Namen der unbekannteren Stämme

348 Vgl. Östenberg (2009a) 196 f., dies. (2009b) 464.
349 Zur sprachlichen ‚Objektifizierung‘ auf Inschriften vgl. auch Kapitel IV.1.3.3.
350 Vgl. Caes. Gall. 2,4; 3,27; 7,4 und 7,75.
351 Vgl. Riggsby (2006) 71.
352 Auch Riggsby (2006) 71 kommt zu einem solchen Schluss: „Yet these impressions are not supported
by much information. Who are these people? In many cases it is impossible for the reader to tell, because
more than half the tribes Caesar mentions appear only in the context of such lists (sixty-two, plus eight
questionable cases).“

1 Imperiale Modelle: Der Text als Index 89



i. d. R. einmalig und in der Form solcher langen Listen auf. Die unterschiedlichen Namen
werden zwar kaum mit expliziten Erläuterungen versehen, dennoch werden sie auch
nicht gänzlich ohne Systematik vorgeführt. Meist werden die Namen cluster-ähnlich um
einen bekannten Oberbegriff zusammengefasst oder innerhalb eines Clusters ggf. re-
lational voneinander unterschieden. In den tabulae aus 1,29 werden die Namen deutlich
mit dem übergeordneten Begriff des bellum Helveticum assoziiert,³⁵³ indem sie am Ende
des Abschnitts in ihrer Summe zusammengefasst werden.³⁵⁴ Dieses additive Arrangie-
ren der Namen um bestimmte Begriffe spiegelt sich auch an den vergleichbaren Stellen
in De bello Gallico wider. So klassifiziert Caesar etwa sämtliche Namen in Gall. 7,4,6 als
omnes, qui Oceanum attingunt, in 2,4 treten die Beteiligten unter einem Oberkommando
der Belger (in communi Belgarum concilio) zusammen und werden auch innerhalb
dieses clusters weiter zusammengeführt.³⁵⁵ In dieser Verwendung sind die Namen also
eher quantitativ als qualitativ zu verstehen: Erst in ihrer Gesamtheit konstituieren sie
den jeweils mit ihnen assoziierten Gegenstand.

Auf der anderen Seite muss allerdings die Frage gestellt werden, inwieweit sich hier
die Erwartungen eines wissenschaftlich orientierten Lesers, der zwangsläufig ganz
andere Fragen an den Text stellt, noch mit denen eines antiken Rezipienten decken:
Sowohl die Ähnlichkeiten zu tituli und Inschriften als auch der Vergleich mit den un-
terschiedlichen Bewertungen Ciceros zeigen, dass Namen in triumphalen Kontexten
offenbar nicht als wahrheitsgetreue Repräsentationen im Sinn einer natürlichen oder
durch Konvention entstandenden Assoziation von einem materiellen Signifikans und
einem mentalen Signifikat verstanden wurden. Auf welchen Kriterien beruht also der
Benennungsakt? Oder ist er doch – im Saussurschen Sinn – von völliger Arbitrarität
geprägt?

Eine Antwort auf diese Frage könnte kurioserweise Ovid in seiner Ars Amatoria
liefern.³⁵⁶ Im Rahmen der Beschreibung eines imaginierten Parthertriumphes in ars 1,
177–212, kehrt er zur gewöhnlichen Sprechsituation des Lehrgedichts zurück und
schlägt dem Adressaten, einem unerfahrenen iuvenis und amator in Ausbildung, eine
elegante Lösung vor, wie er den Triumph für sein eigenes Ziel, das Kennenlernen einer
puella, nutzen kann:³⁵⁷

Spectabunt laeti iuvenes mixtaeque puellae,
diffundetque animos omnibus ista dies.
Atque aliqua ex illis cum regum nomina quaeret,
quae loca, qui montes, quaeve ferantur aquae,
Omnia responde, nec tantum siqua rogabit;
et quae nescieris, ut bene nota refer.

353 Caes. Gall. 1,30,1: bello Helvetico confecto […].
354 Caes. Gall. 1,29,2: Summa omnium fuerunt ad milia trecenta sexaginta octo.
355 Caes. Gall. 2,4,10: Condrusos, Eburones, Caerosos, Paemanos, qui uno nomine Germani appellantur,
arbitrari ad xl milia.
356 Vgl. auch Ov. trist. 4,2,25 f.
357 Ov. ars 1,218–228.

90 III Text-Monumente



Hic est Euphrates, praecinctus harundine frontem:
Cui coma dependet caerula, Tigris erit.
Hos facito Armenios; haec est Danaeia Persis:
Urbs in Achaemeniis vallibus ista fuit.
Ille vel ille duces; et erunt quae nomina dicas,
si poteris, vere, si minus, apta tamen.

Heiter werden die Jünglinge zuschauen und Mädchen vereint,
und dieser Tag wird allen das Herz erfreuen,
und wenn eine von ihnen nach den Namen der Könige fragt,
welche Orte, welche Berge oder welche Gewässer getragen werden,
antworte auf alles, auch nicht nur dann, wenn eine dich fragt;
und was du nicht weißt, das trage vor, als wäre es dir gut bekannt.
Das da ist der Euphrat, der an der Stirn mit Schilf bekränzt ist:
Der, dem das dunkle Haar herabhängt, das wird Tigris sein.
Diese da mach zu Armeniern! Das da ist das von Danaë stammende Persien:
Dies war eine Stadt in den achämenischen Tälern.
Diese oder jene sind Anführer; und ihre Namen werden die sein, die du nennst.
Wenn du kannst, wahrheitsgemäß, wenn nicht, dann zumindest angemessene.

Zunächst fällt auf, dass hier mit keinemWort begleitende tituli erwähnt werden, sodass
eine Identifikation des Gezeigten aufgrund schriftlicher Angaben nicht möglich er-
scheint.³⁵⁸ Es handelt es sich hier also, anders als in den vorigen Beispielen, um Bilder,
denen kein bestimmtes Signifikans in der Form eines Namens zugewiesen ist. Der
Sprecher führt hingegen eine recht simple Lösung für dieses Problem vor: Statt des
Vorlesens eines Namens, der auf einem titulus steht, präsentiert Ovid das eigenständige,
intuitive Benennen als eine selbstverständliche und konventionelle Auseinanderset-
zung des Publikumsmit dem Gezeigten. Die Art, in der der referenzielle Akt beschrieben
wird, kommt dabei durchaus modernen Ansätzen der linguistischen Pragmatik nahe: Es
spielt für den aktiven Betrachter offenbar nur eine geringe Rolle, ob ein natürliches oder
wahrheitsgemäßes Verhältnis zwischen Signifikans und Signifikat besteht; stattdessen
beruht der Erfolg (oder das Glücken des performativen Sprechakts) ausschließlich auf
Kriterien der Wahrscheinlichkeit (aptum). Becker (2017) hat hier zu Recht auf den
steigernden Gebrauch performativer Verben aufmerksam gemacht, die sich von einem
präsentischen hic est über das futurische erit zum höchst performativen facito entwi-
ckeln.³⁵⁹ Nimmt man die starke Performativität dieser Formulierungen ernst, so wird
die Benennung selbst als wirklichkeitsverändernder Akt beschrieben. Weder ein den
Objekten inhärenter Sinn noch der Inhalt der tituli prädestinieren die Namen, sondern

358 Geht dies mit der häufig in Bezug auf die Rezeption der tituli bemerkten Problematik einher, dass
diese sowohl aufgrund der hohen Entfernung als auch der wahrscheinlich mangelnden Literalität des
Publikums realiter kaum wahrgenommen werden konnten? Eine interessante Interpretation stellt Ös-
tenberg (2009b) 471 f. auf, die die Stelle als Beleg dafür anführt, dass vielmehr die durch die schriftliche
Form der tituli implizit ausgedrückte Erwartung eines literalen Publikums einen distinktiven Faktor
gegenüber den nicht römischen und daher als ungebildet geltenden Fremden darstellte.
359 Vgl. Becker (2017) 26.

1 Imperiale Modelle: Der Text als Index 91



die Interpretation selbst bringt sie hervor, wie Ovid zum Schluss prominent in seinem
Fazit et erunt quae nomina dicas ausdrückt. Demzufolge erscheint das Individuum als
letzte und entscheidende Interpretationsinstanz, die sich die Ressourcen mit dem Be-
nennungsakt gleichsam sprachlich aneignet. Dass die Benennung jedoch nicht auf
völliger Arbitrarität beruht, sondern bestimmten Regeln folgen muss, geht aus Ovids
Forderung nach dem aptum hervor. Abgesehen von seinem üblichen Gebrauch in der
Rhetorik und seinem (im Kontext von Ovids Dichtung) durchaus vorhandenen poeto-
logischen Deutungspotenzial,³⁶⁰wurde der Begriff im Allgemeinen als ästhetischerWert
zur Beurteilung künstlerischer Darstellungen gebraucht³⁶¹ und scheint vom Sprecher
gerade im letzten Vers (im Gegensatz zum verum, das durch das potentiale si poteris
eingeschränkt wird) als obligatorische Voraussetzung verlangt zu werden.³⁶²

Obwohl man der Passage der Ars Amatoria also gewiss auch eine durchaus heiter-
ironische Seite zugestehen kann,³⁶³ wäre es m. E. kein allzu verwegener Schritt, die hier
beschriebenen Mechanismen der Interpretation und Partizipation als eine mögliche,
wenn nicht sogar übliche Handlungsroutine außerhalb der von Ovid fingierten Tri-
umphsituation zu verstehen: Schließlich erfolgten sowohl die Benennung in den Tri-
umphzügen als auch die Benennung der Triumphzüge selbst, wie wir gesehen haben,
bereits nach ähnlichen Prinzipien. Überträgt man das Schema auf die Darstellung
Caesars, so werden dort jeweils Zuweisungen vorgenommen, die nach dem Kriterium
des aptum durchaus nachvollziehbar sind und alle unbekannten Namen – ebenso wie
der iuvenis sich Unbekanntes über Bekanntes erschließen (ut bene nota refer) und
diejenigen Elemente aufzählen soll, die er von einem Parthertriumph in dieser Grö-
ßenordnung erwartete (Euphrates, Tigris, Persis, etc.) – als Subkomponenten eines
größeren Gallierfeldzugs auflisten. Freilich geschieht das bei Caesar in einem umge-
kehrten Modus, indem hier der siegreiche Feldherr den Benennungsakt selbst vorführt,

360 Die Kategorie weist hier auch als Intertext zu Ov. Pont. 2,1, wie Becker (2017) überzeugend darlegt,
eine poetologisch-programmatische Dimension auf und spiegelt in diesem Zusammenhang die perfor-
mativen Qualitäten des Dichters.
361 Vgl. Pucci (2018) 344 f. Dass das aptum/πρέπον auch in ästhetischen Diskursen als zentrales Quali-
tätskriterium in der Beurteilung von Darstellungen wahrgenommen wurde, führt Vitruv mit seiner
Alabanda-Anekdote (Vitr. 7,5,4–6) und seiner Forderung neque enim picturae probari debent, quae non
sunt similes veritati eindrücklich vor. Darstellungen, die dem Kriterium des similis veritati zuwiderliefen,
sahen sich nach Vitruv schnell dem Vorwurf der insapientia ausgesetzt. Die Einschränkung Ovids si
minus, apta tamen ist somit durchaus als ernstzunehmende Warnung an den iuvenis zu verstehen, der
mit seiner Benennung des Dargestellten (die ja zugleich als produktiver Prozess verstanden wird)
gleichzeitig auch seine urbane Bildung bzw. seine Unbildung zur Schau stellt.
362 Plinius d. J. nimmt in paneg. 17,1 eine ganz ähnliche Verknüpfung zwischen dem Namen und dem
äußeren Erscheinungsbild gefangener Anführer vor, wenn er schreibt: videor ingentia ducum nomina nec
indecora nominibus corpora noscitare. Plinius, der den Triumph Trajans in diesem Abschnitt interes-
santerweise durch die Wiederholung von videor (paneg. 17,1–2) explizit als Imagination kennzeichnet,
konstruiert eine ähnlich fiktive Triumphsituation wie Ovid. An erster Stelle stehen die Namen, die, wie
die attributive Verknüpfung mit ingentia zeigt, berreits mit einer Erwartungshaltung verknüpft sind; erst
danach kommen die corpora, die gemäß dem aptum bzw. des decorum passend imaginiert werden.
363 Vgl. Beard (2004) 123.

92 III Text-Monumente



und es stellt sich die Frage, ob für den Rezipienten nicht letztendlich die von Cicero
genannten famae und nuntii die entscheidende Rolle dabei spielten, dem Unbekannten
ein Gesicht zu verleihen. Oder, nicht weniger metaphorisch von Searle ausgedrückt: „Die
Eigennamen funktionieren nicht als Beschreibungen, sondern als Nägel, an denen Be-
schreibungen aufgehängt werden“³⁶⁴.

1.4 Fazit: Darstellungsprinzipien des imperium

Die Beispiele zeigen erstens, dass der gefeierte Triumphzug in den öffentlichen Monu-
menten in Bezug auf den Feldherrn und seine res gestae oft nur eine sekundäre Rolle
einnahm, ja, oft nicht einmal selbst zum Gegenstand der Repräsentation wurde. Fo-
kussiert wurden dagegen dieselben Dinge, die grundsätzlich auch in den Triumphen
gezeigt wurden: der Triumphator, mit dessen Namen und Titeln der Sieg in Verbindung
gebracht wurde, sowie Raum, Beute und Ressourcen, die dem Imperium hinzugefügt
wurden. Was die genannten Texte also auf inhaltlicher Ebene verbindet, ist ihre ihre
Fokussierung auf bestimmte Informationen, die den Sieg betrafen. Im Vordergrund
ihrer Repräsentation stand die Kontextualisierung der res gestae des Imperators und
der Ergebnisse des Krieges: allen voran die eroberten Regionen, Städte und die be-
zwungenen Völker, welche mit Eigennamen benannt wurden; eine ähnliche Funktion
scheint den Zahlen zuzukommen, welche oft zwischen den Eigennamen eingefügt
wurden und die Beutestücke und getöteten Feinde quantifizierten.

Auf stilistischer Ebene folgen die Texte einer erwartungsgemäß knappen Struktur,
die überwiegend von Nominalphrasen dominiert wird. Die Textstruktur ist geprägt von
einem akkumulativen, meist asyndetisch verbundenen Aufzählungsstil, der sich durch
eine hohe Dichte von Eigennamen auszeichnet. Hier wurde besonders im Fall der tituli
deutlich, dass diese Art der Repräsentation nicht ausschließlich mit einem höheren
Informationsgehalt der Texte einhergeht, sondern dass die Darstellungsform auch eine
performative Dimension aufweist. So können die durchgeführten sprachlichen Akte der
Benennung, Auflistung, Aufzählung und Katalogisierung im Kontext des Triumphmo-
dells immer auch als Indexe ihrer Bezwingung und Aneignung verstanden werden,
wobei derselbe Akt – wenn wir Ovid glauben – nicht einmal als abgeschlossener
Sprechakt zu verstehen ist, sondern vermutlich gerade in seinen Leerstellen zur Er-
gänzung und Interaktion mit dem Publikum aufruft.

Ausgeblendet werden detaillierte Angaben über die Triumphprozession selbst so-
wie Details und Einzelheiten aus dem Erfahrungsraum des Feldzugs. Natürlich waren
auch solche Darstellungen gelegentlich im Triumph oder seiner engeren Kommem-
oration vorhanden, wurden aber dort meist vom Text ausgelagert und in Bildmedien
dargestellt. Diese sind auch für die Rezeption und Bewertung der Texte nicht uner-
heblich, denn es gilt zu berücksichtigen, dass es sich bei den vorgestellten Texten nicht

364 Searle (1988) 258.

1 Imperiale Modelle: Der Text als Index 93



um isolierte Dokumente, sondern um Teile des öffentlichen Raumes und der römischen
Monumentallandschaft handelt, in die sie integriert waren und mit der sie interagier-
ten. In ihrer Konzeptionwaren sie auf eine multimediale Rezeption ausgelegt und traten
daher in der Regel nur zusammen mit anderen, visuellen Darstellungsformen auf.³⁶⁵ Ihr
gesamter performativer Gehalt entfaltet sich somit erst im synthetischen Zusammen-
spiel verschiedener medialer Formen, sodass der schriftliche Text, wie in diesem Kapitel
gezeigt wurde, letztlich immer auch im Sinne einer indexikalischen Handlungsanwei-
sung zur Interpretation des Referenzmaterials zu verstehen ist³⁶⁶. Wir werden auf
diesen besonderen intermedialen Aspekt am Beispiel der geographischen tabulae in
Kapitel III.1.1 zurückkommen und uns nun Beispielen zuwenden, in denen diese Aspekte
im Text selbst narrativ konstruiert werden und die wir oben demMetaphernbereich des
spectaculum zugeordnet haben.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel

Der Triumph als spectaculum – unter dieser Perspektive sollen primär diejenigen As-
pekte in den Vordergrund gerückt werden, bei denen der Triumphzug in seiner Ei-
genschaft als öffentliche Inszenierung und publikumswirksames Spektakel im Vorder-
grund stehen. Um diesen Aspekt in der Literatur zu untersuchen, eignen sich
grundsätzlich alle Texte, in denen ein Triumphzug und seine Inhalte ausführlicher
beschrieben werden. Das bevorzugte literarische Medium, in dem Siege repräsentiert
wurden, waren entweder die Historiographie (als Prosaform) oder das Epos als sein
poetisches Äquivalent.³⁶⁷ Natürlich kann auch solchen Texten, ebenso wie den In-
schriften, zunächst eine kommemorative Funktion zugewiesen werden. Diese Texte
jedoch aufgrund ihrer Gattungszuweisung auf eine repräsentative oder dokumentari-
sche Funktion zu reduzieren, gestaltet sich nicht weniger problematisch, als den Begriff

365 Diese konnten wiederum eine sehr hohe Anschaulichkeit zeigen, wie Brilliant (1999) 225 f. am Bei-
spiel des Titusbogens erörtert.
366 Ein performativer Gehalt kann den Inschriften insofern zugeschrieben werden, soweit sie mehr der
sprachwissenschaftlichen Herkunft des Begriffs als einer strukturellen Performativität, wie sie in Kapitel
II.2.2 definiert wurde, zuzuordnen ist.Texte, die „in spezifische, institutionelle Kontexte eingebettet sind“,
besitzen nach Fischer-Lichte (2012) 136 eine generelle Performativität; dabei räumt sie aber ein, dass sich
die dort entfaltete performativeWirkung von der in literarischen Texten unterscheidet: „Es sind in diesen
Fällen die institutionellen Bedingungen, die eine solche Wirkung ermöglichen“. Vgl. auch Witzmann
(2000), der den Weih-/Ehreninschriften sogar eine performative Funktion im Sinne einer ewigen Itera-
tion des Weiheaktes zuschreibt.
367 Dass Historiographie und Epos in der Antike nicht grundsätzlich verscheiden waren, zeigt bereits
der Begriff des ‚historischen‘ Epos. Zur Komplementarität der Gattungen vgl. Häußler (1976) 21–38, 151–
299.

94 III Text-Monumente



der Repräsentation allgemein auf den literarischen Bereich zu übertragen.³⁶⁸ Literari-
sche Texte sind nicht nur aus einer modernen, von Dekonstruktivismus und New Cri-
ticism geprägten Perspektive, sondern bereits im antiken μίμησις-Diskurs mit dem
Problem konfrontiert worden, dass sie streng genommen niemals als repräsentativ im
Sinne eines genauen Abbilds derWirklichkeit gelten können.³⁶⁹ Vor diesemHintergrund
ist hier an erster Stelle die Untersuchung von Itgenshorst (2005) hervorzuheben, die –

erstmals auch als Argument einer kritischen Betrachtung des Quellenwertes entspre-
chender Darstellungen – in Anlehnung an Max Weber von einem ‚Idealtyp‘ der Dar-
stellung von Triumphen gesprochen hat.³⁷⁰ Die Annahme macht neben dem dort be-
merkten quellenkritischen Aspekt auf zwei Punkte aufmerksam, die auch für eine
literaturwissenschaftliche Analyse von Bedeutung sind. Zum einen – und darauf ver-
weist Itgenshorst nachdrücklich – muss die Tatsache berücksichtigt werden, dass Tri-
umphdarstellungen in der Literatur in unterschiedliche funktionale Kontexte einge-
bettet sind: Die Beschreibung eines Triumphs kann z. B. mitunter in moralistische
Diskurse eingebettet sein³⁷¹ oder panegyrische Funktionen erfüllen³⁷²; das Ideal einer
umfassenden und aus heutiger Sicht wissenschaftlichen Dokumentation triumphaler
Praxis ist dagegen niemals ein primäres Anliegen der antiken Aufzeichnungen gewesen.
Zum anderen macht die Beobachtung eines Idealtyps ohne Entsprechung in einer his-
torischen Realität auf Fälle aufmerksam, in denen selbst bei vermeintlich detaillierten
Beschreibungen von Triumphzügen die Deskription gleichzeitig als Modus zur Insze-
nierung literarischer Qualitäten genutzt wird. Die fließenden Grenzen und Überlage-
rungen zwischen dem kommemorativen Anspruch und der Funktionalisierung und li-
terarischen Selbstdarstellung in historiographischen Texten wurden bereits sehr
aufschlussreich von Itgenshorst in ihrer exemplarischen Diskussion von griechischen
Triumphbeschreibungen bei Dionysios, Plutarch, Appian, Zonaras und Flavius Josephus
aufgezeigt.³⁷³ Triumphbeschreibungen müssen sich, wie die Autorin annimmt, zwar
zum einen referenziell auf einen historisch gefeierten Triumph beziehen, lassen sich
aber in ihrer Darstellung nicht als wahrheitsgetreue Schilderungen identifizieren.
Stattdessen käme diesen Texten als ‚Idealtypen‘ ein konstruktives Potenzial zu. So zeigt
sie u. a. ausführlich am Beispiel von Livius’ Ab urbe condita, wie der Triumph als
übergreifendes Modell in einem historiographischen Text angewendet werden kann.
Diesen betrachtet sie bei Livius als „Monument der republikanischen Erfolgsgeschich-

368 Der Begriff ist hier im engeren Sinne gemeint. Man könnte freilich auch einen großen Teil der ge-
nannten Texte als ‚literarisch‘ bezeichnen, indem man z. B. auf die Fiktionalität bei vielen Angaben
verweist.
369 Vgl. Feeney (2004) 4 f. Die hier aufgezeigte Problematik lässt sich auf sämtliche Formen der Re-
präsentation übertragen, vgl. Itgenshorst (2005) 28, Anm. 28.
370 Vgl. Itgenshorst (2005) 13–41.
371 Vgl. Itgenshorst (2005) 22 f.
372 Vgl. Itgenshorst (2005) 28.
373 Vgl. Itgenshorst (2005) 13–30.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 95



te“³⁷⁴ und „eine Art literarische[n] Kommentar zu den augusteischen Triumphalfas-
ten“³⁷⁵ und plausibilisiert die These, dass es sich aufgrund struktureller Ähnlichkeiten
sowie der wiederkehrenden Kontinuität und ordnenden Systematik der livianischen
Triumphbeschreibungen um die Inszenierung von Triumph als einem zeitlosen Phä-
nomen statt um eine ausführliche Darstellung der individuell gefeierten ‚historischen‘
Triumphzüge handle.

Neben den umfangreichen Untersuchungen Itgenshorsts lassen sich zwei weitere
Arbeiten anführen, die den konzeptionellen Charakter des Triumphs in der Historio-
graphie an weiteren Beispielen diskutiert haben. Egelhaaf-Gaiser (2006b) weist in ihrem
Essay über die Siegesfeier von Amphipolis bei Livius eine Orientierung an römischen
Triumph- und Siegesfeierpraktiken auf der Mikroebene des Texts nach, während Pausch
(2016) ähnliche Beobachtungen für die Gestaltung einzelner Szenen in der Historia
Alexandri des Curtius Rufus gemacht hat.³⁷⁶ Egelhaaf-Gaiser (2006b) geht in ihrer Un-
tersuchung zu Livius noch einen Schritt weiter als Itgenshorst, indem sie die Frage stellt,
welche Bedeutung der Triumph durch seine Kontrastierung mit der Siegesfeier als ein
implizites Modell für die Gestaltung von Siegesszenen im Allgemeinen gewinnt. Auf
dieser Basis zeigt sie am Beispiel der Siegesfeier (Liv. 45) und der makedonischen lu-
stratio in Pella (Liv. 40), wie Livius die konsensstiftende Dimension von Triumph nutzt,
um mit dieser Folie auch innerhalb alternativer historischer settings Aspekte von
Sieghaftigkeit und römischen Überlegenheitsanspruchs ähnlich wie im Triumph zu
inszenieren. So stelle der römische Triumphzug sowohl in Amphipolis als auch in Pella
ein implizites Gegenmodell dar, vor dessen Hintergrund die römische Siegesfeier in
ihrer Ordnung und Universalität umso überlegener erscheinen müsse.³⁷⁷ Als Kontrast-
fläche diene dabei vor allem der große Triumphzug des Aemilius Paullus, der bei Livius
vor allem in seinem kontroversen Vorspiel, d.h. der konfliktreichen Debatte um die
Bewilligung des Triumphs sowie der Lösung des Problems durch das Berufen auf einen
gemeinsamen, von allen geteilten Wertekanon geschildert werde. Dadurch werde ge-
rade für einen römischen Leser eine weitere Rezeptionsebene erschlossen, die der
Autor zugleich zur Selbstinszenierung nutzen würde.³⁷⁸

Die Modellhaftigkeit, die in der Forschung für die Triumphbeschreibungen der
Historiographie festgestellt wurde, lässt die Vermutung zu, dass es auch bei den am
häufigsten zur Rekonstruktion herangezogenen Triumphbeschreibungen kaummöglich
ist, diese auf eine repräsentative Funktion oder auf ihren dokumentarischen Gehalt zu
reduzieren. Dies zeigt sich u. a. auch in dem hohen diskursiven Charakter, den der
Triumph über seine performance hinaus hatte. Allein mit der Nennung von Begriffen
wie triumphus oder triumphare musste ein gewisser konzeptioneller Kern verbunden

374 Itgenshorst (2005) 150.
375 Itgenshorst (2005) 154.
376 Vgl. dazu ausführlicher Kapitel III.2.3.
377 Vgl. Egelhaaf-Gaiser (2006b) 52–57.
378 Vgl. Egelhaaf-Gaiser (2006b) 57–59. Die selbstinszenierende Komponente des Triumphs zeige sich
insbesondere in der intertextuellen Auseinandersetzung mit Thukydides.

96 III Text-Monumente



sein, welcher auch durch das literarische Motiv ‚mitgetragen‘ wurde und sich ver-
selbstständigte. Dennochmuss eine repräsentative Funktion literarischer Texte dadurch
keineswegs ausgeschlossen werden. Im Gegenteil: Versteht man Sieg und Triumph als
vomWahrheitsbegriff losgelöste Konzepte, so stehen sich Historiographie und Fiktion in
ihren Absichten sehr nahe. Auch zwischen literarischen Texten gibt es graduelle Un-
terschiede, wenn man die strukturelle Performativität einzelner Stellen betrachtet:
Während sich einige Darstellungen nur auf die Kerninformation, dass ein Triumph
gefeiert wurde, beschränken, können andere in einer ausführlicheren Weise auf den
Triumph zugreifen. So weisen einerseits die Stellen Bello Sabino perfecto Tarquinius
triumphans Romam redit oder z. B. bei Sallust, der den Triumph des Marius am Ende des
bellum Iugurthinum lediglich mit den Worten isque Kalendis Ianuariis magna gloria
triumphavit³⁷⁹ erwähnt, für sich allein betrachtet eine geringe ἐνάργεια auf und
scheinen primär auf die reine Dokumentation des jeweiligen Triumphzugs ausgerichtet
zu sein. Während sich der Triumph im ersten Fall deutlich in die historische Chrono-
logie einer militärischen Erfolgsgeschichte, vergleichbar mit dem annalistischen Aufbau
der fasti, einreiht, beschränkt sich letzteres Beispiel dagegen auf die wesentlichen Daten
und erinnert somit in seinem Stil stark an die knappe und formelhafte Diktion von
Inschriften und Triumphalfasten. Andererseits gibt es Beschreibungen wie bei Appian,
Plutarch oder Flavius Josephus, der mit seiner Beschreibung des flavisch-jüdischen
Triumphes in bell. Iud. 7,139– 147 die wohl detailreichste erhaltene Schilderung eines
Triumphzugs liefert. Diese Darstellungen besitzen ekphrastische Züge. Sie sind selbst-
referenziell undmachen auf ihre eigenen Konstruktcharakter aufmerksam, um zugleich
mit den dargestellten Publikumsreaktionen auch die Aufmerksamkeit des Lesers an-
zusprechen und ihn zu einer ähnlich emotionalen Rezeption aufzufordern.³⁸⁰ Auch die
Darstellungsform des spectaculum erzeugtmemoria, diese entsteht aber – im Gegensatz
zum kurzen oder annalistischen Stil der Inschriften – dadurch, dass der Text selbst eine
Interaktion mit dem Leser aufbaut, und dieser im Zusammenspiel mit den vom Text
gelieferten Informationen in der Lage ist, sich den Triumphzug lebendig und detailliert
vorzustellen.³⁸¹

Die Beobachtung eines ‚Idealcharakters‘ literarischer Triumphe, wie Itgenshorst
ihn vorschlägt, stellt somit eine berechtigte Hinwendung zum performativen Potenzial
literarischer Texte über den Triumph dar: Triumphdarstellungen können zwar immer
noch eine repräsentative Funktion erfüllen, sofern wir Repräsentation weiterhin als
Darstellung und nicht als Abbild von Wirklichkeit verstehen.³⁸² Die konstative Funktion
dieser Texte verhält sich in diesem Fall nicht unterminierend gegenüber ihrer perfor-
mativen Dimensionen: Ebenso wie ein Bild oder ein Porträt nicht für sich allein me-

379 Sall. Iug. 114.
380 Zur Funktion von Emotionalität in Ritual und Text vgl. die Kapitel I.1.2 und IV.1.3.2.
381 Vgl. Itgenshorst (2005) 28 f., Backhaus (2019) 84–86.
382 Itgenshorst (2005) scheint den Darstellungsaspekt der Repräsentationen generell mit dem von ihr
verwendeten Begriff des (literarischen) Monuments zu verbinden, wenngleich sie diesen leider nicht
näher erläutert, vgl. ebd. 28, Anm. 28 und ebd. 29, Anm. 29.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 97



moria erzeugt, sondern erst gemeinsam mit der Ergänzung durch die schriftlichen
Angaben einer Inschrift ein anschauliches Bild entwirft,³⁸³ erzeugen auch ekphrastische
Beschreibungen, die einem festen Topos oder Idealtypus folgen, in Bezug auf ein re-
präsentiertes Ereignis Anschaulichkeit. Dadurch, dass sie die dargestellten Elemente des
Rituals im Medium des literarischen Texts konstruieren, lassen sie diese lebendig in
Erscheinung treten. Dabei ist im Lichte des Theatermodells anzunehmen, dass diese
Darstellungen im Sinne eines Dispositivs mit bestimmten Wirkungen verbunden wer-
den, sodass etwa bestimmte emotionale Reaktionen, die beschrieben werden, mit der
Lektüre des Textes zusammenfallen. Gerade an Stellen, an denen sich der Text Dar-
stellungsprinzipien bedient, die der Erzeugung von Anschaulichkeit und Emotionalität
dienen, wären daher die performativen Aspekte des spectaculum zu untersuchen.³⁸⁴

2.1 Emotionale Motive: Eroberte Städte, zivile Opfer und gefangene Anführer

Die Triumphzüge wurden in der antiken Historiographie nicht selten als überaus
emotionale Veranstaltungen beschrieben. So erwähnen Autoren sowohl Trauer über
Schicksale, die als hart oder unverdient wahrgenommen wurden, als auch Gelächter
über die Demütigung von Feinden, die ihr Schicksal durch Anmaßung und Grausamkeit
herausgefordert hatten.³⁸⁵ Allerdings fällt hierbei auf, dass nicht alle Themen des Tri-
umphzugs in gleicher Weise für eine solche Darstellung geeignet waren. Unter den
prominenten Motiven spektakulärer Triumphkonstruktionen fallen besonders zwei ins
Auge: einmal die Darstellung von Städteeroberungen und einmal die Präsentation von
berühmten Gefangenen, allen voran die feindlichen Anführer und ihre Familien. Dass
beide Themen eng mit dem Konzept des spectaculum assoziiert waren, zeigt vor allem
Livius, bei dem das Schildern von Belagerungssituationen und anschließender Sieges-
feiern zu den wiederkehrenden Motiven gehört. So schreibt Livius dem Ritual in 25,29
eine geradezu transformative Wirkung zu, wenn er in der Rede der Syrakuser festhält,
die Stadt sei durch den Triumph des Marcellus vom alten Gerücht (fama) zum immer-
währenden spectaculum geworden, und bezeichnet ebenso das Auftreten von Königen
in 45,39 mit den Worten illud spectaculum maximum. Hinzu kommt die Beobachtung,
dass beide Motive nicht nur als spectaculum klassifiziert, sondern oft auch mit ent-
sprechenden Darstellungsstrategien beschrieben werden. Eine besonders anschauliche
Konstruktion von Triumphator, König und königlicher Familie findet sich etwa bei
Plutarchs Beschreibung des Triumphzugs des Aemilius Paullus. Plutarch beschreibt
zunächst den Sieger als περίβλεπτον und ζηλωτόν: jeder habe zu ihm aufgeblickt und
kein anständiger Bürger habe ihn beneidet (οὐδενὶ δὲ τῶν ἀγαθῶν ἐπίφθονον); sein
Gegenspieler Perseus dagegen wird zunächst nicht aus der Zuschauerperspektive be-

383 Wiseman (2014) 47: „[…] it was not the marble, bronze, or wax in itself that carried the message but
the written word. And if the written word was false, so was the memory“.
384 Zur Spektakularität als ästhetische Kategorie vgl. jetzt auch Frisch/Fritz/Rieger (2018).
385 Vgl. Östenberg (2009a) 159.

98 III Text-Monumente



schrieben, sondern, wie es heißt, von seinen Freunden beweint und beklagt³⁸⁶, vom
Triumphator verspottet³⁸⁷. Den Einzug selbst beschreibt Plutarch in Aem. 34,1 folgen-
dermaßen:

Αὐτὸς δὲ τῶν τέκνων ὁ Περσεὺς καὶ τῆς περὶ αὐτὰ θεραπείας κατόπιν ἐπορεύετο, φαιὸν μὲν ἱμάτιον
ἀμπεχόμενος καὶ κρηπῖδας ἔχων ἐπιχωρίους ὑπὸ δὲ μεγέθους τῶν κακῶν πάντα θαμβοῦντι καὶ
παραπεπληγμένῳ μάλιστα τὸν λογισμὸν ἐοικώς. καὶ τοῦτῳ δ’ εἵπετο χορὸς φίλων καὶ συνήθων,
βεβαρημένων τὰ πρόσωπα πένθει, καὶ τῷ πρὸς Περσέα βλέπειν ἀεὶ καὶ δακρύειν ἔννοιαν παρι-
στάντων τοῖς θεωμένοις, ὅτι τὴν ἐκείνου τύχην ὀλοφύρονται, τῶν καθ ἑαυτοὺς ἐλάχιστα
φροντίζοντες.

Hinter seinen Kindern und ihrer Dienerschaft folgte Perseus selbst, der mit einem dunklen Gewand
und den Schuhen seiner Heimat bekleidet war und unter der Last an Übeln einen ganz verwirrten
und vollkommen wahnsinnigen Eindruck machte. Ihm folgte eine Schar seiner Freunde und Ver-
trauten, deren Gesichter vom Kummer bedrückt waren und die den Zuschauern mit ihrem be-
ständigen Hinblicken zu Perseus und ihremWeinen zu verstehen gaben, dass es sein Schicksal war,
das sie beklagten, während sie ihre eigene Lage kaum beachteten.

Durch die unterschiedlichen Reaktionen werden gewiss, wie Östenberg (2009a) be-
merkt, zum einen Aemilius als Sieger und Perseus als Verlierer kontrastiert und das im
Triumph inszenierte Machtgefüge sichtbar gemacht.³⁸⁸ Doch auf der Ebene der Dar-
stellung kommt interessanterweise hinzu, dass das Publikum trotz der anschaulichen
Darstellung im Hintergrund bleibt und keine unmittelbaren Publikumsreaktionen auf
das Gezeigte vorgeführt werden. Die verschiedenen emotionalen Wirkungen – Trauer
gegenüber dem Schicksal des gefangenen Königs und Gelächter gegenüber dem Tri-
umphator – werden zunächst nur innerhalb der Triumphprozession vorgeführt; die
Zuschauer treten nicht als primäre Adressaten des Affekts in Erscheinung, sondern
werden erst aus zweiter Reihe in einer eher rationalenWeisemit dem dargestellten Leid
konfrontiert, die geradezu aristotelisch³⁸⁹ anmutet: Das Leid wird dem Publikum se-
kundär über die gefangenen Perser vermittelt, die beim Anblick des Perseus in Tränen
ausbrechen (ὅτι τὴν ἐκείνου τύχην ὀλοφύρονται) und dabei keinen Gedanken an ihre
eigene Situation verlieren (τῶν καθ’ ἑαυτοὺς ἐλάχιστα φροντίζοντες). Erst an dritter
Stelle tritt der Leser als Rezeptionsinstanz in Erscheinung. Indem der Affekt in dieser
verfremdeten Weise auf die metaphorische ‚Bühne‘ des Triumphzugs gebracht wird,
wird der Leser nicht unmittelbar (durch die visualisierende Wirkung der ἐνάργεια) mit
der Emotionalität der Szene konfrontiert, sondern gleichzeitig dazu aufgefordert, diesen
Zustand mit einer gewissen Distanz zu reflektieren, sodass keine Sympathie gegenüber

386 Plut. Aem. 34,2: βεβαρημένων τὰ πρόσωπα πένθει, καὶ τῷ πρὸς Περσέα βλέπειν ἀεὶ καὶ δακρύειν […].
387 Plut. Aem. 34,3: ὁ δὲ τῆς ἀνανδρίας αὐτοῦ καὶ φιλοψυχίας, ὡς ἔοικε καταγελῶν […].
388 Vgl. Östenberg (2009a) 133.
389 Tragische ἡδονή und distanzierte Reflexion bilden bei Aristoteles keine gegensätzlichen Kategorien,
sondern sind eng miteinander verbunden. Das Streben nach Erkenntnis wird als menschliches Grund-
bedürfnis verstanden und wenn es erfüllt wird, bringt es Freude hervor. Das Rezipieren von Literatur sei
dabei stets in der Lage, einen Erkenntnisgewinn zu vollbringen, der sich im Vergleich von Dargestelltem
und Darstellung bzw. in der Wiedererkennung des Dargestellten vollziehe (Aristot. Poet. 1448b).

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 99



dem gefangenen Anführer entsteht. Ganz anders werden die Emotionen des Publikums
dagegen dargestellt, wenn die Familie des geschlagenen Königs auftritt (Aem. 33,5–8):

τούτοις ἐπέβαλλε τὸ ἅρμα τοῦ Περσέως καὶ τὰ ὅπλα καὶ τὸ διάδημα τοῖς ὅπλοις ἐπικείμενον. εἷτα
μικροῦ διαλείμματος ὄντος ἤδη τὰ τέκνα τοῦ βασιλέως ἤγετο δοῦλα, καὶ σὺν αὐτοῖς τροφέων καὶ
διδασκάλων καὶ παιδαγωγῶν δεδακρυμένων ὄχλος, αὐτῶν τε τὰς χεῖρας ὀρεγόντων εἰς τοὺς θεατὰς
καὶ τὰ παιδία δεῖσθαι καὶ λιτανεύειν διδασκόντων. ἦν δ’ ἄρρενα μὲν δύο, θῆλυ δὲ ἕν, οὐ πάνυ συμ-
φρονοῦντα τῶν κακῶν τὸ μέγεθος διὰ τὴν ἡλικίαν· ᾖ καὶ μᾶλλον ἐλεεινὰ πρὸς τὴν μεταβολὴν τῆς
ἀναισθησίας ἦν, ὥστε μικροῦ τὸν Περσέα βαδίζειν παρορώμενον· ὅυτως ὑπ’ οἴκτου τοῖς νηπίοις
προσεῖχον τὰς ὄψεις οἱ Ῥομαῖοι, καὶ δάκρυα πολλοῖς ἐκβάλλειν συνέβη, πᾶσι δὲ μεμειγμένην ἀλγη-
δόνι καὶ χάριτι τὴν θέαν εἶναι μέχρι οὗ τὰ παιδία παρῆλθεν.

Ihnen folgte der Streitwagen des Perseus, auf dem die Waffen lagen und darüber das Diadem. Dann
wurden schon nach kurzem Abstand die Kinder des Königs als Gefangene geführt und in ihrer
Begleitung eine Menge an Ammen, Lehrern und Erziehern, die ihre Hände zu den Zuschauern
streckten und die Kinder lehrten, zu bitten und zu flehen. Es waren zwei Jungen und ein Mädchen,
die das Ausmaß der Übel aufgrund ihres Alters nicht verstanden: Dadurchwaren sie imHinblick auf
den Umschwung in ihrer Teilnahmslosigkeit umso bemitleidenswerter, sodass man dem Auftritt des
Perseus kaum Beachtung schenkte. So hielten die Römer aus Mitleid ihre Blicke auf die kleinen
Kinder gerichtet und viele vergossen Tränen, und alle blicktenmit einerMischung von Kummer und
Wohlwollen, bis die Kinder vorbeigefahren waren.

Obwohl der Auftritt des gefangenen Perseus, der bewaffnet und mit den königlichen
Insignien geschmückt gewesen sei, in Aem. 33,3 als vermeintlicher Höhepunkt des Tri-
umphzugs angekündigt wird, stellt Plutarch eine ausführliche Beschreibung der kö-
niglichen Kinder voran, deren Auftritt dem gefangenen König, wie Plutarch bemerkt
(ὥστε μικροῦ τὸν Περσέα βαδίζειν παρορώμενον) und Östenberg zusätzlich anhand von
Münzfunden bestätigt,³⁹⁰ die Show gestohlen habe. Auch dieser Effekt wird in der
Darstellung des Texts kenntlich gemacht. Erst hier wird das römische Publikum als
explizite Rezeptionsinstanz genannt (οἱ Ῥομαῖοι) und der Rezeptionsakt mit dem ganzen
Arsenal tragischer Affektwirkungen verbunden (ἐλεεινά, οἴκτος). Indem der Text die
körperlichen und emotionalen Reaktionen des Publikums in dieser Weise fokussiert,
wird auch die emotionale Involviertheit des Lesers erhöht. Dabei ist es gewiss weder ein
Zufall noch ein Einzelfall, dass Plutarch die Darstellung des Perseus und seiner Familie
mit so unterschiedlichen Affektwirkungen assoziiert. Während sich feindliche Soldaten,
Anführer und Könige im Triumphzug nur schlecht als Sympathieträger eigneten, war
das Leid unverschuldeter ziviler Opfer beinahe prototypisch mit bestimmten Affekt-
wirkungen verbunden, was sie zugleich in ein enges Verhältnis mit dem zweiten Motiv
setzt: der Eroberung von Städten.

Um auch dieses Motiv im Zusammenhang mit dem Triumphzug zu beleuchten,
beziehe ich mich zuletzt noch auf die Beschreibung des flavischen Doppeltriumphs bei
Flavius Joesphus, in der eine weitere spezifische ‚dramatische‘ Darstellungsform, die
Östenberg (2009a) als war scenes bezeichnet, vorgestellt wird, und lege zu großen Teilen
ihre innovativen und m. E. sehr überzeugenden Überlegungen zur rekonstruktiven

390 Vgl. Östenberg (2009a) 136.

100 III Text-Monumente



Vorstellung dieser Szenen zugrunde:³⁹¹ Ausgehend von einer grundlegenden Abgren-
zung kommemorativer, also nach dem Triumph ausgestellter Elemente von den ‚Re-
präsentationen‘ des Triumphzugs geht Östenberg davon aus, dass es neben den im
Triumphalkontext aufgeführten fabulae praetextae auch während der Prozession eine
Art von szenischen Aufführungen gegeben habe, in welche die gefangenen Anführer
integriert worden seien.³⁹² Den Ausgangspunkt dieser Annahme liefert Josephus’ Er-
wähnung sog. πήγματα – ein Begriff, der i. d. R. ein bewegliches und zumehreren Etagen
ausfahrbares Bühnenelement, das im Theater verwendet wurde, bezeichnet³⁹³ –, auf
denen die gefangenen Anführer (στρατηγοί) inmitten verschiedener aufgemalter
Kriegsszenarien präsentiert worden seien. Auch wenn die konkrete Beschaffenheit der
begleitenden dramatischen Inszenierungsformen im Einzelnen nicht mehr zu bestim-
men ist – Östenberg geht hier von einer multimedialen Inszenierung aus, die sich aus
„sculptures, models or actors“³⁹⁴ zusammengesetzt habe und von szenischen Darbie-
tungen begleitet worden seien³⁹⁵ –, lässt sich der Begriff bei Josephus durch seine Nähe
zum Theater durchaus als Marker einer erhöhten Performativität verstehen, welche
sich im darauffolgenden Abschnitt entfaltet:³⁹⁶

θαῦμα δ’ ἐν τοῖς μάλιστα παρεῖχεν ἡ τῶν φερομένων πηγμάτων κατασκευή· […] καὶ τῇ πολυτελείᾳ τῇ
περὶ τὴν κατασκευὴν ἦν ἡσθῆναι μετ’ ἐκπλήξεως. καὶ γὰρ ὑφάσματα πολλοῖς διάχρυσα περιβέβλητο,
καὶ χρυσὸς καὶ ἐλέφας οὐκ ἀποίητος πᾶσι περιεπεπήγει. διὰ πολλῶν δὲ μιμημάτων ὁ πόλεμος ἄλλος
εἰς ἄλλα μεμερισμένος ἐναργέστατην ὄψιν αὑτοῦ παρεῖχεν· ἦν γὰρ ὁρᾶν χώραν μὲν εὐδαίμονα
δῃουμένην, ὅλας δὲ φάλαγγας κτεινομένας πολεμίων, καὶ τούς μὲν φεύγοντας τοὺς δ’ εἰς αἰχμαλωσίαν
ἀγομένους, τείχη δ’ ὑπερβάλλοντα μεγέθει μηχαναῖς ἐρειπόμενα καὶ φρουρίων ἁλισκομένας ὀχυ-
ρότητας καὶ πόλεων πολυανθρώπους περιβόλους κατ’ ἄκρας ἐχομένους, καὶ στρατίαν ἔνδον τειχῶν
εἰσχεομένην, καὶ πάντα φόνου πλήθοντα τόπον, καὶ τῶν ἀδυνάτων χεῖρας ἀνταίρειν ἱκεσίας, πῦρ τε
ἐνιέμενον ἱεροῖς καὶ κατασκαφὰς οἴκων ἐπὶ τοῖς δεσπόταις, καὶ μετὰ πολλὴν ἐρημίαν καὶ κατήφειαν
ποταμοὺς ῥέοντας οὐκ ἐπὶ γῆν γεωργουμένην, οὐδὲ ποτὸν ἀνθρώποις ἢ βοσκήμασιν ἀλλὰ διὰ τῆς ἔτι
πανταχόθεν φλεγομένης· ταῦτα γὰρ Ἰουδαῖοι πεισομένους αὑτοὺς τῷ πολέμῳ παρέδοσαν.Ἡ τέχνη δὲ
καὶ τῶν κατασκευασμάτων ἡ μεγαλουργία τοῖς οὐκ ἰδοῦσι γινόμενα τοτ’ ἐδείκνυεν ὡς παροῦσι.
τέτακτο δ’ εφ’ ἑκάστῳ τῶν πηγμάτων ὁ τῆς ἁλισκομένης πόλεως στρατηγὸς ὃν τρόπον ἐλήφθη.

391 Anders als die meisten Interpretationen der bekannten Josephus-Stelle, sucht Östenberg (2009a)
auch unter Berücksichtigung weiterer literarischer Beschreibungen bei Appian, Plinius d. J. und Polybios
nach Referenzen auf äquivalente Darstellungsformen. So bringt sie die statische Haltung der Anführer in
den bei Josephus genannten πήγματα u. a. mit den bei Appian erwähnten σχήματα in Verbindung und
zeigt so, dass es sich keineswegs, wie oft angenommen wurde, um eine einmalige Besonderheit des
flavischen Triumphzugs gehandelt haben muss.
392 Vgl. Östenberg (2009a) 248–257. Zum Triumph als mimetisches ‚Rollenspiel‘ vgl. auch Beard (2007)
178– 186, 253–256.
393 Vgl. Östenberg (2009a) 253.
394 Östenberg (2009a) 253.
395 Dabei interpretiert sie die Formulierung aus App. Pun. 66, dass im Triumph Scipios καὶ γραφαὶ καὶ
σχήματα τῶν γεγονότων eingesetzt worden seien, als dramatisches Spiel vor einem gemalten Bühnen-
hintergrund, vgl. Östenberg (2009a) 252f.
396 Ios. bell. Iud. 7,139– 148.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 101



Das größte Staunen unter diesen Dingen erzielten aber die Bühnenkonstruktionen: […] und auch
über die Pracht der Konstruktionen konnte man sich mit Erstaunen erfreuen. Denn viele waren mit
golddurchwirkten Stoffen behängt, und an allen waren Gold und Elfenbein von großer Kunstfer-
tigkeit befestigt. Durch viele Darstellungen bot der Krieg, da er in einzelne Segmente aufgeteilt war,
ein höchst anschauliches Bild von sich selbst: Denn man konnte sehen, wie ein reiches Land ver-
wüstet wird, wie ganze Scharen von Feinden getötet werden, während die eine Seite flieht, die
andere gefangen genommenwird, wieMauernvon überragender Größe von Belagerungsmaschinen
eingerissen werden, Festungsmauern eingenommen und Ringwälle vielbevölkerter Städte auf
Berggipfeln besetzt werden und eine Armee ins Innere der Mauern strömt, wie jeder Ort von Ge-
metzel erfüllt ist und wie die Hände der Ohnmächtigen flehend erhoben sind, auch wie Feuer an
Heiligtümern gelegt wird und wie Häuser über ihren Besitzern einstürzen, auch wie Flüsse hinter
weiter Wüste und Ödnis nicht in bebautes Land und nicht zum Trinken für Mensch oder Vieh,
sondern durch das noch ringsum brennende Land fließen. Denn diesen Leiden, die kommen sollten,
hatten sich die Judäer mit dem Krieg ausgesetzt. Die Kunstfertigkeit und die Großartigkeit der
Konstruktionen zeigten den Zuschauern, die es nicht gesehen hatten, was damals geschehenwar, so
als wären sie dabei gewesen. Auf jeder Bühne stand der Anführer der eroberten Stadt in der Weise,
in der er gefangen genommen worden war.

Insgesamt fällt auf, dass hier mit großer Intensität die Seite der Opfer fokussiert wird.
Drastische Ereignisse, die einzelne Kampfhandlungen (ὅλας δὲ φάλαγγας κτεινομένας
πολεμίων), oder Resultate des Kriegs wie das Verschleppen von Kriegsgefangenen (τοὺς
δ’ εἰς αἰχμαλωσίαν ἀγομένους) und das Niederbrennen von Heiligtümern (πῦρ τε
ἐνιέμενον ἱεροῖς) zeigen, werden mit einem hohen Grad von ἐνάργεια geschildert, die
Josephus nicht nur explizit als Darstellungsmerkmal benennt (ἐναργεστάτην ὄψιν),
sondern zugleich selbst durch seine eigene Darstellung vorführt. Dafür ruft Josephus ein
Musterbeispiel der sog. urbs capta auf: ein beliebtes Motiv in der Rhetorik und Histo-
riographie, mit dem man nach antiker Auffassung bei Schilderungen von Eroberungen
durch die Kombination fester Topoi mit bestimmten stilistischen Darstellungstechniken
eine hohe emotionale Wirkung erzeugen konnte.³⁹⁷ Wie kurze, fragmenthafte Eindrü-

397 Die urbs capta tritt als Motiv in verschiedenen Gattungen auf und ist sowohl mit rekurrierenden
Motiven (Feuer, Versklavung, Plünderungen, Flucht) als auch stilistischen Merkmalen (πάθος als ver-
stärkte Fokussierung auf das Leid der Betroffenen und ἐνάργεια) verbunden, die in der Lage sind, dem
Rezipienten das Ereignis möglichst anschaulich vor Augen zu rufen und ihn emotional zu involvieren. Die
ausführlichste systematische Abhandlung über das Motiv und seine Wirkung liefert Quintilian im 1.
Jh. n. Chr. in inst. 8,3,68–69:At si aperias haec, quae verbo uno inclusa erant, apparebunt effusae per domus
ac templa flammae et ruentium tectorum fragor et ex diversis clamoribus unus quidam sonus, aliorum fuga
incerta, alii extremo complexu suorum cohaerentes et infantium feminarumque ploratus et male usque in
illum diem servati fato senes. Tum illa profanorum sacrorumque direptio, efferentium praedas repetenti-
umque discursus, et acti ante suum quisque praedonem catenati et conata retinere infantem suummater, et
sicubi maius lucrum est, pugna inter victores („Dochwenn du entfaltest, was in einemWort enthaltenwar,
werden sich Flammen zeigen, die sich über Häuser und Tempel ergießen, der Lärm einstürzender Dä-
cher, ein vertrauter Klang aus unsortiertem Geschrei, die einen, wie sie sich zur ungewissen Flucht be-
geben, die anderen, wie sie in der letzten Umarmung mit ihren Liebsten verharren, das Geschrei von
kleinen Kindern und Frauen, und Greise, die das Schicksal in böser Absicht für jenen Tag aufgespart hat.
Dann die Plünderungen geweihter und ungeweihter Stätten, das Umherlaufen der Plünderer, welche die
Beute heraustragen und immer wieder zurückkommen, die Gefangenen, wie sie ein jeder vor ihrem

102 III Text-Monumente



cke werden die verschiedenen Schreckensbilder asyndetisch aneinandergereiht und in
ihrer sinnlichen (ἦν γὰρ ὁρᾶν) und affektiven (θαῦμα, ἐκπλήξεος) Wirkung auf das
Publikum vorgeführt. Als Höhepunkt der Inszenierung erscheint hier jedoch nicht die
brennende Stadt, sondern der στρατηγός, der im Zentrum dieser Montage von Kriegs-
szenen präsentiert wird: τέτακτο δ’ ἐφ’ ἑκάστῳ τῶν πηγμάτων ὁ τῆς ἁλισκομένης πόλεως
στρατηγὸς ὃν τρόπον ἐλήφθη. Josephus’ ergänzender Kommentar, dass der jeweilige
Kommandant in der Situation, in der er gefangen wurde, auf den Bühnen zu sehen war,
erweitert die Inszenierung nicht nur um ein Element, das für das Motiv der urbs capta
untypisch ist,³⁹⁸ sondern verweist darauf, dass die besiegten Anführer als Höhepunkt
und τέλος der dargestellten Handlungen verstanden wurden. Östenberg (2009a) 259
vermutet daher einen engen Zusammenhang zwischen der Präsentation der gefangenen
Anführer und dem Narrativ der Szenen:

Clearly, these captive generals cannot have been displayed detached from the rest of the scenes, but
they must have formed integral parts of the visual contents of the πήγματα. In fact, being the one
recurrent element of the πήγματα, the captive generals in all probability formed the very objects of
the scenes.

Aus der Formulierung ὃν τρόπον ἐλήφθη lasse sich folgern, dass die Anführer durch ihre
Gestik in die Darstellungen integriert waren; dazu habe es wahrscheinlich weitere
Aufführungen gegeben, z. B. Reden, die entweder von den verkleideten Gefangenen oder
professionellen Schauspielern gesprochen wurden.³⁹⁹ Ziel der Inszenierung sei es we-
niger gewesen, die Taten des Triumphators und der römischen Armee zur Aufführung
zu bringen,⁴⁰⁰ sondern vielmehr die Gegenseite in den Blick zu nehmen. Dadurch, dass
bei der Entfaltung des Ereignisses vor allem das Leid der zivilen Opfer hervorgehoben
werde, würden die Anführer, die auf der Bühne als Gefangene präsentiert wurden, in
einer anklagenden Weise präsentiert und als Schuldige angeprangert.⁴⁰¹

Entführer abgeführt werden, die Mutter, wie sie versucht, ihren Säugling festzuhalten und Kämpfe unter
den Siegern, wo immer ein größerer Gewinn zu holen ist“). Die urbs captawird hier als konkretes Beispiel
der evidentia/ἐνάργεια genannt. Das Motiv eroberter Städte dagegen ist bereits weit vor seiner rhetori-
schen Diskursivierung weit verbreitet und findet sich z. B. bereits bei Homer (etwa in Hom. Il. 9,593 f.).
398 Man könnte hier zunächst die Beschreibung Quintilians in inst. 8,3,67–69 als normativen Ansatz
betrachten, der nur allgemein von catenati spricht, die von den Siegern in ähnlicher Formwie vermutlich
die Gefangenen im Triumphzug ante currum abgeführt werden (zur Frage, ob die Gefangenen vor dem
Wagen des Triumphators geführt wurden vgl. Beard [2007] 124– 128), aber auch in dem größeren Text-
corpus, den ich im Rahmen meiner Examensarbeit nach motivischen Strukturen untersucht habe, ließ
sich keine explizite Fokussierung der duces finden. Es scheint mir daher ein angemessenerer Zugriff zu
sein, die von Josephus beschriebenen Elemente nicht an bestimmten Einzeltopoi der urbs capta festzu-
machen, sondern sie unter dem Aspekt der ἐνάργεια, die Quintilian unter dem lateinischen Begriff der
evidentia als zentrales Darstellungselement der eversio einer Stadt festhält, zu betrachten.
399 Vgl. Östenberg (2009a) 259.
400 Vgl. Östenberg (2009a) 260.
401 Vgl. Östenberg (2009a) 257.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 103



Die Beschreibung des Josephus weist nicht zuletzt aufgrund ihres ekphrastischen
Charakters eine erhöhte Performativität auf, was ihr zwar als historische Quelle eine
gewisse Problematik verleiht, sie aber als Inszenierung eines literarischen Triumphs
nicht weniger interessant macht. Wie eingangs erwähnt schließen sich Referenz und
Performativität nicht aus. Im Gegenteil: Gerade dadurch, dass der Triumph sich als li-
terarische Konstruktion explizit macht, erhalten wir einen unmittelbaren Zugang zu
Kategorien, mit denen sich die beschriebenen Effekte im Medium der Literatur be-
schreiben lassen. Von zentraler Bedeutung scheint auch hier gewiss das zentrale Stil-
mittel der ἐνάργεια zu sein, deren Stellenwert nicht nur bei Josephus, sondern bei fast
allen von Östenberg genannten Autoren hervorgehoben wird,⁴⁰² aber auch das πάθος –

hier ausgedrückt durch das Leid, das vor allem den zivilen Opfern des Krieges zuteil-
wurde (ταῦτα γὰρ Ἰουδαῖοι πεισομένους αὑτοὺς τῷ πολέμῳ παρέδοσαν), – erfährt bei
Josephus eine starke Akzentuierung. Östenberg vermutet, dass vor allem die Darstel-
lungen der πήγματα darauf ausgelegt waren, emotionale Reaktionen beim Publikum
hervorzurufen. In Bezug auf die Fragestellung bedeutet dies, dass die Verfahren auch als
zentrale Darstellungsstrategien von literarischen Texten, welche nach dem Konzept des
Triumphs strukturiert sind, anzunehmen sind. Sowohl die urbs capta als eine Mög-
lichkeit, die Leiden von Familienangehörigen, Frauen und Kindern zu präsentieren, als
auch die Integration der Anführer, die in einer eher kathartischen Weise als grausame,
aber gescheiterte Herrscher mit diesem setting verbunden werden, gehören zu den
spektakulären Darstellungsstrategien des Triumphs.

2.2 Falsche Triumphe? Die Siegesfeier zwischen Sein und Schein

Gleich zu Beginn beschreibt Josephus die πήγματα mit dem Wort θαῦμα. Das Staunen
wurde insbesondere zur neronischen und flavischen Zeit zum dominanten Rezepti-
onsmodus imperialer Größe und kam dort, wie Krasser (2019) bemerkt, vor allem im
Kontext „bühnentechnische[r] Überraschungseffekte“ und „technische[r] Wunderwer-
ke“ zum Einsatz⁴⁰³. Auch bei Josephus wird offenbar die unglaubliche Größe (μέγεθος)
der Bühnenkonstruktionen und weniger die dargestellten Inhalte als vorrangiger Ini-
tiator des Staunens hervorgehoben, sodass nahe liegt, auch Kategorien wie Größe,
Pracht und Überraschung für den Triumph zugrunde zu legen. Dass dieser spezielle
Aspekt von spectaculum zwar für die Rezeption der Triumphzüge eine große Rolle
spielte, allerdings auch zu den kontroversesten Darstellungstechniken gehörte, soll im
Folgenden an einer spezifischen Präfiguration der Triumphmetapher veranschaulicht
werden, die ich im Folgenden als ‚Schein-Triumph‘ bezeichne.

Die konzeptuelle Nähe zum imperium ist, wie u. a. im Pliniusbrief deutlich wurde,
geradezu prototypisch in die Semantik des Triumphs eingeschrieben. Vor diesem Hin-

402 Vgl. Östenberg (2009a) 259.
403 Krasser (2019) 240.

104 III Text-Monumente



tergrund erscheint es auf den ersten Blick selbstverständlich, den Triumph mit militä-
rischen Siegen zu assoziieren. Ein großer Sieg gegen äußere Feinde bildete zugleich die
Voraussetzung – Valerius Maximus überliefert die häufig zitierte, doch wahrscheinlich
mythische Zahl von 5000 getöteten Feinden, die zur Durchführung eines Triumphzugs
erforderlich gewesen seien⁴⁰⁴ – wie auch den Kerninhalt der Prozession, deren Be-
standteile und Repräsentationen stets in enger Verbindungmit den Ereignissen oder der
Ausbeute eines Krieges standen. Dies ist jedoch nur die eine Seite der Medaille und wie
so oft, trifft auch auf die römischen Triumphzüge die Beobachtung zu, dass die Regel
mehr in der Ausnahme als in der Einhaltung strenger Vorgaben bestand. Zwei parallele
Faktoren lassen sich hier anführen: die Metaphorisierung des Triumphs in der Literatur
und die Entwicklung des Triumphrituals im Horizont politischer und sozialer Diskurse.

Zum einen hatten bereits die frühen Debatten über die Vergabe von Triumphzügen
immer wieder zahlreiche Zweifelsfälle hervorgebracht, bei denen eine Einschätzung
des erzielten Erfolgs erforderlich war, um den Triumphzug überhaupt zu vergeben. Es
wurde bereits darauf verwiesen, dass diese Abweichungen von der Norm zu einigen
Variationen des Rituals geführt haben, wie z. B. der ovatio, dem triumphus in monte
Albano oder auch neuen kaiserzeitlichen Repräsentationsformen wie den ornamenta
triumphalia oder den späteren, den Triumphzug ablösenden adventus.⁴⁰⁵ Selbst hier
wäre es wohl der falsche Weg, den Triumphzug als Norm und all jene Phänomene als
Abweichungen zu betrachten; vielmehr zeigt die Notwendigkeit dieser institutionali-
sierten ‚Sonderfälle‘, dass die Bewertung und Vergabe von Triumphzügen immer indi-
viduell erfolgen musste. Doch auch über die Triumphdebatten hinaus blieb das Ver-
hältnis von Triumph und Sieg spannungsreich. Was geschah etwa, wenn ein
Triumphator allgemeine Konventionen des Triumphzugs – sei es, dass er trotz frag-
würdiger militärischer Verdienste einen Triumph feierte oder bei der Durchführung des
Rituals von der Norm abwich – massiv verletzte? In diesen Fällen rückt der Begriff der
falsi triumphi in den Vordergrund.

Parallel zu dieser Erscheinung lässt sich jenes literarische Phänomen beobachten,
welches ich als ‚Schein-Triumph‘ bezeichne und welches ich als rhetorisches Äquivalent
zu den falsi triumphi verstehe. Es beschreibt literarische Strategien, um die angemes-
sene Durchführung und überhaupt die Rechtmäßigkeit eines Triumphzugs anzuzwei-
feln, was natürlich oft im Zuge einer eigenen politischen oder moralistischen Agenda
des Autors geschah. Eine geläufige Strategie zur Konstruktion solcher Schein-Triumphe
war es, den Show-Aspekt bestimmter Triumphzüge übermäßig zu betonen und einzelne
Siegesfeiern so außergewöhnlich und extravagant darzustellen, dass sie in ihrer Funk-
tion als Siegessymbol schlicht nicht mehr glaubwürdig waren. Andere Autoren ver-
weisen dagegen recht unverblümt auf fehlende oder unzureichende militärische Erfolge
des triumphierenden Generals und stellen die Siege hinter dem Triumph infrage. Eine

404 Val. Max. 2,8,1.
405 Vgl. Künzl (1988) 38 ff, 119– 133, Itgenshorst (2008, 2016), Lange (2016, 2017), Meister (2017a) 95– 101.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 105



große Rolle spielt also wieder einmal die Frage nach dem angemessenen Verhältnis von
Sieg und triumphaler Inszenierung.

Nachdem bei den Inschriften und tituli bereits das Ideal einer normhaften Ver-
knüpfung von Triumph und Sieg sichtbar wurde, gilt es im Folgenden, einen Blick auf
die Abweichungen von dieser Norm zu werfen. Spätestens hier reicht eine rein se-
mantische Verknüpfung von Sieg und Triumph nicht mehr aus, um das Wirkungspo-
tenzial des Triumphkonzepts zu erklären. Vielmehr ist von einem grundsätzlichen
diskursiven Spannungsverhältnis zwischen Triumph und Sieg auszugehen, einer Art
aptum-Verhältnis, das zwischen beiden Polen besteht, und dessen Verhältnis konkret in
der Anwendung des Konzepts realisiert wird. Einen ersten Einblick in den Gebrauch der
Metapher in einem festen politischen Diskurs findenwir bereits in den Reden Ciceros.⁴⁰⁶
Eine sehr interessante Stelle ist Ciceros Auseinandersetzung mit bisherigen Siegen über
Mithridates in seiner Rede für das Oberkommando des Pompeius (imp. Cn. Pomp. 8):

Etenim adhuc ita nostri cum illo rege contenderunt imperatores ut ab illo insignia victoriae, non
victoriam reportarent. Triumphavit L. Sulla, triumphavit L. Murena de Mithridate, duo fortissimi viri
et summi imperatores, sed ita triumpharunt ut ille pulsus superatusque regnaret.

Denn bis jetzt haben unsere Feldherren mit jenem König derart gekämpft, dass sie von ihm die
Siegeszeichen, nicht den Sieg davontrugen. Triumphiert hat Lucius Sulla, triumphiert hat Lucius
Murena über Mithridates, zwei überaus tapfere Männer und hervorragende Feldherren, doch ha-
ben sie so triumphiert, dass jener, obwohl er geschlagen und besiegt war, als König regierte.

Gemäß der in der Rede verfolgten Agenda, Pompeius ein weiteres militärisches impe-
rium zu verschaffen, nimmt Cicero eine differenzierte Unterscheidung zwischen den im
Triumph gezeigten Siegeszeichen (insignia victoriae) und einem tatsächlichen Sieg
(victoria) vor. Der Krieg gegen Mithridates, so argumentiert Cicero, sei mit den Vorstö-
ßen Sullas und Murenas keineswegs beendet, da alle militärischen Kampagnen die
Feinde lediglich zurückgestoßen, jedoch nicht zu einer Unterwerfung des Königs und
einer dauerhaften Beseitigung der immer noch drohenden Gefahr geführt hätten.
Ebenso wird auch der Triumphbegriff, den Cicero zweimal wiederholt (triumphavit […]
triumphavit […]) abgestuft. Cicero geht bei den berühmten Männern, die summi impe-
ratores gewesen seien, zwar nicht so weit, ihre militärischen Erfolge vollständig zu
entwerten, indem er zumindest die Notwendigkeit und Legitimität ihrer Rückkehr nach
Rom rechtfertigt (verum tamen illis imperatoribus laus est tribuenda), jedoch erfährt die
assoziative Vorstellung, dass ein Triumphzug einen Sieg und einen dauerhaften Frieden
symbolisiert, eine bedeutende Einschränkung, indem bestehende Begriffe umgekehrt

406 Die Wurzeln der Metapher lassen sich vielleicht sogar noch weiter bis in die römische Komödie
zurückverfolgen. Dort zeigt sich das Vortäuschen von Sieghaftigkeit bereits im Typus des prahlerischen
Soldaten, der seine Komik durch die überzogene und unglaubwürdige Darstellung militärischer Erfolge
entfaltet. Insofern wäre die Idee des Schein-Triumphs nicht nur konzeptuell, sondern auch institutionell
an das Theater geknüpft, vgl. Itgenshorst (2005) 43–50.

106 III Text-Monumente



werden. Siegeszeichen seien eben nur Siegeszeichen, und nicht jeder Triumph stehe für
das, was er verspricht: einen vollständigen Sieg und einen dauerhaften Frieden.

Eine ähnliche Auseinandersetzung von Triumph und Sieg nimmt Cicero später auch
in der Invektivrede In Pisonem vor. Dort erhebt Cicero gegenüber seinem Zeitgenossen
Lucius Calpurnius Piso den Vorwurf, dass dieser ohne Triumph aus Makedonien zu-
rückgekehrt sei (Pis. 55):

Tu inventus es qui consulari imperio praeditus ex Macedonia non triumphares. At audistis, patres
conscripti, philosophi vocem. Negavit se triumphi cupidum umquam fuisse. O scelus, o pestis, o labes!

Du bist der erste, der, nachdem er die Befehlsgewalt eines Consuls erhalten hatte, nicht mit einem
Triumph aus Makedonien zurückgekehrt ist. Doch habt ihr, versammelte Väter, die Stimme des
Philosophen vernommen. Er sagte, dass er niemals einen Triumph begehrt habe. O, du Verbrechen,
du Pest, du Schande!

Ciceros Polemik geht hier in zwei Richtungen: Zum einen wird mit der Provinz Ma-
cedonia ein Horizont eröffnet, der mit einer ganzen Reihe an berühmten römischen
Siegen und Triumphzügen assoziiert ist, und vor dem Piso, der, wie Cicero betont, als
erster ohne einen Triumph aus der Provinz zurückkehrt, umso mehr als gescheiterter
Feldherr erscheinen muss, zum anderen greift er auch Pisos nachträglichen Versuch an,
sein Versagen philosophisch zu bemänteln. Piso, der angeblich nie einen Triumphzug
angestrebt hatte, wird zugleich als unfähiger Feldherr und Pseudo-Philosoph entlarvt.
Damit wird die oben gezeigte Argumentationslinie leicht umgekehrt. Anders als in der
Darstellung der Kriege gegen Mithridates geht es nicht darum, dass ein unvollständiger
Sieg mit einem Triumphzug bedacht wurde, sondern darum, dass Piso überhaupt keinen
Triumph gefeiert hatte. Ebenso wie es möglich sei, einen unverdienten Triumph zu
feiern – ein Fall, gegenüber dem sich Cicero in derselben Rede nicht weniger verächtlich
äußert –⁴⁰⁷, gebe es Situationen, in denen ein Sieg so groß sei, dass er einen Triumphzug
geradezu erfordere und der Verzicht auf einen Triumphzug unangemessen sei. Itgens-
horst (2005) zufolge erhält die Darstellung mit der Kritik an Pisos Ablehnung dadurch
eine besondere Pointe: ⁴⁰⁸ Der Verzicht auf einen Triumphzug sei zugleich als Beleidi-
gung gegen die maiores zu werten, die sich als berühmte exempla in derselben Provinz
einen Namen verdient hätten.⁴⁰⁹ In diesem Fall sei es die Berühmtheit der Provinz selbst
und die lange Reihe berühmter Triumphatoren über Macedonia, die Piso in Zugzwang
bringen und eine rhetorische Argumentationskraft entfalten sollen. Itgenshorst spricht
daher in Bezug auf Ciceros Schilderung von Pisos Einzug in Rom von einem ‚Anti-Tri-
umph‘, schlägt aber die Deutung vor, dass die Kritik an Pisos Vorgehen wiederum Ein-

407 Cic. Pis. 57: Nam ut levitatis est inanem aucupari rumorem et omnis umbras etiam falsae gloriae
consectari, sic est animi lucem splendoremque fugientis iustam gloriam, qui est fructus verae virtutis
honestissimus, repudiare.
408 Vgl. Itgenshorst (2005) 73 f.
409 Cic. Pis. 58.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 107



blicke in das erwartete Verhalten eines Statthalters der späten Republik ermöglichen
könnte.⁴¹⁰

Cicero, der selbst in der Politik der späten Republik aktiv war, gibt also bereits einige
wertvolle Einblicke, wie unterschiedlich die Rezeption der Triumphzüge ausfallen
konnte, indem er Triumph und Sieg in seinen Reden nicht synonymverwendet, sondern
an bestimmten Stellen bewusst unterscheidet und dort offenbar andere Kategorien für
deren Rezeption heranzieht. Insgesamt scheint sich für das Erfassen von Sieg und Tri-
umph eine argumentative Kontrastierung der imperialen und spektakulären Aspekte
des Triumphs abzuzeichnen. Denn es fällt auf, dass Cicero in seinen Reden gerade die
Fälle skandalisiert, in denen der militärische Sieg und seine triumphale Inszenierung
nicht gleichwertig sind, sodass die Dichotomie hier mehr als ein fließendes Spektrum
erscheint, in dem Fragen der individuellen virtus, der Angemessenheit und Rechtmä-
ßigkeit verhandelt werden können. Ein Sieg wirft demnach die Frage auf, ob er im
Hinblick auf einen Triumph ausreichend, erwartet oder sogar notwendig war;Triumphe
dagegen werden danach befragt, ob sie vor dem Hintergrund der Größe der militäri-
schen Leistung erlaubt, verdient und angemessenwaren.Vor diesem Hintergrund lassen
sich m. E., äquivalent zu Ciceros Unterscheidung zwischen iusta und falsa gloria in
Pis. 57, auch die oft zitierten Begriffe iustus triumphus und falsus triumphus als ein
Begriffspaar verstehen, in dem die Wertigkeit und Angemessenheit von Triumphzügen
verhandelt wird. Für den ersten Begriff gibt Cicero in Phil. 14,13 selbst eine sehr vage
‚Definition‘:

is enim demum est mea quidem sententia iustus triumphus ac verus, cum bene de re publica meritis
testimonium a consensu civitatis datur.

Denn schließlich handelt es sich, zumindest meiner Meinung nach, dann um einen rechtmäßigen
undwahren Triumph, wenn dieser von der Mehrheit der Bürgerschaft als Beweis für Verdienste am
Staat vergeben wird.

Natürlich sind die hier vorgestellten Kriterien für Cicero, der seine eigene Situation mit
einer ovatio vergleicht, äußerst zweckdienlich, und Lange (2016) weist zu Recht darauf
hin, dass Cicero hier eigene Regeln und Konventionen erfindet.⁴¹¹ Als eine metaphori-
sche Anwendung des Konzepts ist die Definition jedoch zur Veranschaulichung des
aptum-Verhältnisses von Sieg und Triumph durchaus zu gebrauchen. Cicero beruft sich
nicht auf ein strenges Regelwerk, sondern definiert den Triumph als testimonium für
einen Verdienst (meritis) und dessen Beurteilung durch eine Mehrheit (a consensu).
Ähnlich scheint mir auch der Gegenbegriff des falsus triumphus konzipiert zu sein.

410 Da die Rede den besonderen Fall behandelt, dass Piso gerade keinen Triumph gefordert hat, wird die
Reihe römischer exempla dem Nicht-Triumphator gegenübergestellt und der Verzicht als Schmähung
früherer Triumphatoren inszeniert, vgl. Itgenshorst (2005) 73 f. Beard (2007) 217 f. merkt dazu an: „he (scil.
Cicero) in fact elevates the cupiditas triumphi to a leading principle of Roman public life. In fact, more
than that – a triumph is the single most approved driving force in a man’s career, the acceptable face of
other less acceptable ambitions.“
411 Vgl. Lange (2016) 38.

108 III Text-Monumente



Dieser hat vor allem im Kontext der vielzitierten Stellen Brut. 62 und Liv. 8,40 große
Aufmerksamkeit erfahren und wird meist zum Anlass genommen, um den Wahr-
heitsanspruch antiker Triumphaufzeichnungen zu diskutieren.⁴¹² Die Bedeutung des
Begriffs geht dabei jedoch über den historischen Status der Triumphzüge hinaus, und
die Bewertung eines Triumphs als falsus bedeutet nicht, dass er nicht stattgefunden hat,
sondern scheint zunächst nur darauf zu verweisen, dass in diesem Fall Kriterien des
aptum verletzt wurden⁴¹³. Diese Verletzungen konnten dann sowohl, wie in den oben
genannten Beispielen deutlich wurde, den zugrunde liegenden Sieg als auch die ‚re-
gelrechte‘ Durchführung des Triumphzugs betreffen.

Die Frage, ob das Triumphritual in einer angemessenen Art und Weise durchge-
führt wurde, findet sich nicht nur in der diskursreichen Zeit der späten Republik,
sondern insbesondere bei den Triumphzügen der römischen Kaiser wieder, wo sich die
falsi triumphi, wie Stoll (2019) festhält, zu „ein[em] Topos für die Kennzeichnung
schlechter Kaiser“⁴¹⁴ entwickeln. Zwar lässt sich auf der einen Seite in zahlreichen
Beispielen der kaiserlichen Repräsentation eine deutliche Tendenz erkennen, den Tri-
umphzug als ein Siegessymbol zu instrumentalisieren und ihn mit einer allgemeinen
Sieghaftigkeit des Kaisers zu assoziieren,⁴¹⁵ allerdings sollte diese Beobachtung nicht
dazu verleiten, von einer homogenen und völlig wertfreien Rezeption des kaiserzeitli-
chen Triumphrituals auszugehen. Während die Prozession selbst schon in augusteischer
Zeit durch wiederkehrende Motive im öffentlichen Raum (z. B. dem Lorbeer) eine breit
angelegte und auf den Kaiser gerichtete Siegessymbolik entfaltete, konnte die Rezeption
der Triumphzüge ganz andere Züge annehmen und den Triumph zu einer Projekti-
onsfläche unterschiedlicher Diskurse werden lassen. Dies konnte in der Retrospektive
sogar vergangene republikanische Triumphe wie den Dreifachtriumph des Pompeius
betreffen, der bereits früh zu einem Negativbeispiel stilisiert wurde und dem Vorwurf
der Maßlosigkeit und übermäßigen Prunks (luxuria) ausgesetzt war. Die ethisch-philo-
sophische Umformung des Triumphs zu einem literarischen Topos, um eine äußere
fehlgeleitete virtus gegenüber einer inneren und wahren philosophischen Haltung ab-

412 Vgl. Ridley (1983), Walter (2001) 248f., Lange (2016) 52 f.
413 Das früheste konkrete Beispiel eines falsus triumphus stellt wohl der Siegeszug des M. Perperna dar.
Dieser wird, obwohl es sich eigentlich um eine ovatio handelte, von Valerius Maximus als caducus tri-
umphus bezeichnet. Generell wählt Valerius Maximus sehr obskure Formulierungen, um die Errun-
genschaften des Perperna zu beschreiben und spricht u. a. von einem falsus consulatus und einem ca-
liginis simile imperium (Val. Max. 3,4,5). Wenngleich diese Bewertung gewiss zu großen Teilen darauf
zurückzuführen ist, dass Perperna als vir de humili loco natus zum Zeitpunkt seines imperium eine ge-
fälschte Staatsbürgerschaft innehatte (vgl. dazu den Eintrag Nr. 214a in der Triumphatorenliste von It-
genshorst [2005]), dürfte auch die Besonderheit, dass es sich um einen Sieg bei einem Sklavenaufstand auf
Sizilien gehandelt hatte, eine Rolle gespielt haben. Da ein Sieg über Sklaven nicht als vollwertiger Sieg
(über einen iustus hostis) zu verstehen war, wurde in solchen Fällen oft statt eines Triumphs die ovatio
vergeben, vgl. Lange (2016) 33 f. Itgenshorst vermutet, dass Perperna für seinen Sieg trotzdem statt der
ovatio zunächst einen regulären Triumphzug beantragt haben könnte.
414 Stoll (2019) 268.
415 Vgl. Hölscher (1988), Zanker (2009) 88–96, 188– 196, 206.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 109



zusetzen, findet ihreWurzeln dagegen in der frühen Kaiserzeit.⁴¹⁶Hier fällt auf, dass die
Echtheit der Triumphe gerade bei denjenigen Kaisern, die mit dem Triumphritual ex-
perimentierten, immer mehr in Frage gestellt wurde, sodass vor allem Caligula, Nero
und Domitian vom Vorwurf ‚unechter‘ Triumphe betroffen waren.⁴¹⁷

Als ein zentraler Faktor dieser Entwicklung ist m. E. die kaiserzeitliche Entwicklung
des spectaculum-Begriffs anzusehen. Dieser wurde in der Literatur der Kaiserzeit zu
einer recht offenen Figur, unter der unterschiedliche Elemente aus Theater und Am-
phitheater und zunehmend auch aus dem Umfeld des Triumphs zusammengefasst
wurden. In Suetons Kaiserbiographien etwa treten die spectacula als eine wiederkeh-
rende Kategorie in Erscheinung, anhand der das Verhalten verschiedener Kaiser ana-
lysiert und miteinander in Beziehung gesetzt wird.⁴¹⁸ Die Konzeption des Triumphzugs
als ein spectaculum ist zwar keineswegs eine Innovation der Kaiserzeit und ist gewis-
sermaßen bereits in seiner Zusammenführung mit dramatischen Aufführungen ange-
legt: Selten wird dieser Aspekt jedoch so sehr reflektiert und ethisch aufgeladen wie von
den kaiserzeitlichen Autoren.⁴¹⁹ Das gilt besonders für die Darstellung Neros bei Sueton
und Domitians im Panegyricus des jüngeren Plinius. Sowohl Nero als auch Domitian
waren Kaiser, in deren Amtszeit die spectacula durch die Einrichtung von Agonen nach
griechischem Vorbild (die Neronia und der von Domitian gegründete Agon Capitolinus)
oder durch die Stiftung monumentaler Unterhaltungsbauten (z. B. das von Nero ge-
gründete Gymnasium und das Stadium Domitiani) umfangreiche Innovationen erleb-
ten.⁴²⁰ Die Grenzen zwischen Sein und Schein, die im Triumph stets schwierig ausein-
anderzuhalten waren, lösen sich zu dieser Zeit besonders stark auf und verschwimmen
unter dem gemeinsamen Aspekt dieser neuen spectacula mit anderen Formen drama-
tischer Inszenierung und Unterhaltung. Im Einklang mit dieser neuen Akzentuierung
des spectaculum lässt sich bei vielen zeitgenössischen Autoren eine Tendenz beobach-
ten, zwischen ‚echten‘ und ‚falschen‘ Triumphen zu unterscheiden. Bereits Neros Ur-
urgroßvater Cn. Domitius Ahenobarbus habe Sueton zufolge nach einem Sieg über die

416 In seiner ausführlichsten Form findet sich das Motiv bei Seneca, der z. B. in v. beat. 25,4 die Rol-
lenkonstruktion eines Gefangenen gegenüber einem victor superbus ac ferus zur Demonstration ‚wahrer‘
Sieghaftigkeit nutzt. Eine Analyse dieser Stelle hat kürzlich Lau (2019) 280–284 vorgelegt.
417 Zu den Schein-Inszenierungen des Domitian vgl. Seelentag (2004) 113– 123, zu Caligula vgl. Icks (2018)
322–325, zu Caligula und Domitian vgl. Beard (2007) 185 f. sowie kurz Stoll (2019) 267 f.
418 Einen direkten Vergleich zu den bei Caligula, Nero und Domitian negativ konnotierten spectacula
ermöglichen z. B. die ausführlichen Abschnitte über Augustus in Suet. Aug. 43–45, dem ein durchgängig
maßvolles Verhalten bei den von ihm gestifteten Spielen attestiert wird. Zur theatralen Selbstinszenie-
rung des Augustus vgl. auch Levick (2010) 205 f.
419 Die römische Kultur war generell auf Performanz ausgelegt. So schreibt Stenger (2010) 397, der von
einer ‚theatralischen Kultur‘ spricht: „In der Politik kam es nicht allein auf militärische und adminis-
trative Maßnahmen und Planungen an, sondern mindestens ebenso auf öffentliche Handlungen von
hohem Symbolgehalt, auf das Spielen von Rollen und theatralischen Aufführungen“. Dennoch sei dieser
Aspekt unter bestimmten Personen wie Nero besonders in den Fokus gerückt, vgl. ebd. 398.
420 Vgl. Heinemann (2014).

110 III Text-Monumente



Allobroger und Arverner ein großes Spektakel veranstaltet, das den Rahmen des Ge-
wöhnlichen in mehrfacher Hinsicht sprengte:⁴²¹

at in consulatu Allobrogibus Arvernisque superatis elephanto per provinciam vectus est turba mil-
itum quasi inter sollemnia triumphi prosequente.

Doch in seinem Konsulat ritt er nach seinem Sieg über die Allobroger und Arverner auf einem
Elefanten durch die Provinz, während ihn eine Schar an Soldaten wie bei einer Triumphfeier be-
gleitete.

Der Sieg über die Arverner und Allobroger wird nicht mit einem regelkonformen Tri-
umphzug gefeiert: Die Prozession findet nicht in der Stadt, sondern in einer der Pro-
vinzen statt und ist somit an ein sowohl mit dem Triumphzug als auch Elefanten un-
vertrauten Publikum gerichtet. Auftritte von Elefanten im Triumphzug kamen zwar im
Kontext des Triumphzugs vor – insbesondere Pompeius, der nach seinem Sieg in einer
von Elefanten gezogenen Quadriga⁴²² erscheinen wollte, habe sich dieser Praxis bedient
–, wurden aber seit dem Sieg über Karthago vor allem bei Triumphen über Africa
präsentiert.⁴²³ Östenberg (2009a) stellt daher die These auf, dass sich die Wahrnehmung
von Elefanten bereits in der späten Republik insoweit verändert habe, dass sie von nun
an weniger als fremde, exotische Bestien galten, denen man auf dem offenen
Schlachtfeld gegenüberstand, sondern dass sich die Tiere aufgrund ihrer zunehmenden
Integration in öffentliche Zeremonien und ludi zu einem Symbol für den Triumphator
und seine Sieghaftigkeit entwickelt hätten.⁴²⁴ Betrachtet man diese Entwicklung im
Horizont einer Zusammenführung von Triumph und spectaculum, so ist zu beachten,
dass sich auch hier eine Differenzierung von ‚wahrer‘ und ‚scheinbarer‘ Sieghaftigkeit
beobachten lässt. Gerade in philosophischen Diskursen wurden Auftritte von Elefanten
sehr ambivalent betrachtet. So erscheint insbesondere die Eröffnungsfeier des Pom-
peiustheaters, bei der wohl u. a. Hinrichtungen und Tierhetzen mit Elefanten durch-
geführt wurden, sowohl bei Cicero als auch bei Plinius d. Ä. als Beispiel für eine un-
angemessene und geschmacklose Inszenierung, die beim Publikum eher Mitleid als
Freude hervorgerufen habe⁴²⁵, und Seneca stellt in seinem Traktat De brevitate vitae am
Beispiel der Veranstaltung sogar Pompeius’ ethische⁴²⁶ und sogar militärische⁴²⁷ Qua-

421 Suet. Nero 2,1.
422 Plin.Nat. Hist. 8,4. Die ersten Elefanten seien Seneca zufolge bereits von Curius Dentatus im Triumph
gezeigt worden, vgl. Sen. brev. vit. 13,3.
423 Zur Wahrnehmung der Elefanten als Punicae victoriae signum vgl. Östenberg (2009a) 177– 179.
424 Vgl. Östenberg (2009a) 181– 184.
425 Plin. Nat. Hist. 8,21., Cic. fam. 7,1,3.
426 Sen. brev vit. 13,6: Princeps civitatis et inter antiquos principes, ut fama tradidit, bonitatis eximiae
memorabile putavit spectaculi genus novo more perdere homines.
427 Sen. brev. vit. 13,7: Ille se supra rerum naturam esse tunc credidit, cum tot miserorum hominum ca-
tervas sub alioc aelo natis beluis obiceret, cum bellum inter tam disparia animalia committeret, […]. At
idem postea Alexandrina perfidia deceptus ultimo mancipio transfodiendum se praebuit, tum demum in-
tellecta inani iactatione cognominis sui.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 111



litäten infrage. Insofern verbleibt auch die Inszenierung des Domitius Ahenobarbus mit
einem fragwürdigen Beigeschmack, zumal es sich um einen gallischen Triumph handelt,
bei dem, wie Östenberg weiterhin bemerkt, zumindest auf der Gegenseite keine Ele-
fanten beteiligt waren,⁴²⁸ sodass der Siegeszug, wennman Sueton glaubt, zwar in der Tat
ein großes Ereignis gewesen sein musste, sich aber erkennbar von dem, was für einen
Triumphzug über Gallien üblich und angemessen war, entfernt hatte. Obwohl trium-
phale Konventionen verletzt wurden, handelt es sich aber immerhin noch um eine
verdiente Siegesfeier, bei der ein militärischer Erfolg im Vordergrund stand: ein Aspekt,
der in den weiteren Triumph-Inszenierungen Neros, die Sueton beschreibt, nicht mehr
so leicht wiederzuerkennen ist.⁴²⁹

Ein weitaus problematischeres Beispiel für Sueton stellt etwa Neros berühmter
Siegeszug durch Italien nach seiner Griechenlandreise dar. Sueton erwähnt, dass Nero in
Griechenland an allen griechischen Agonen teilgenommen und trotz zweifelhafter
Leistung alle Siege für sich beansprucht habe.⁴³⁰Danach sei er bei seinem Einzug in Rom
als Triumphator auf dem Wagen des Augustus erschienen, wobei Sueton Einzelheiten
hervorhebt, welche die Inszenierung wie eine Parodie⁴³¹ auf den augusteischen Drei-
fachtriumph erscheinen lassen. Anstelle der üblichen corona laurea und corona Etrusca
habe Nero die Siegeskränze der olympischen und pythischen Spiele getragen,⁴³² die
mitgeführten tituli seien nicht mit Eroberungen, sondern mit den Titeln seiner Dich-
tungen, den Orten, an denen die Agone ausgetragen wurden, und den Namen der
Konkurrenten versehen gewesen,⁴³³ an die Stelle der Soldaten seien professionelle
Applaudierer (plausores) getreten⁴³⁴ und der Zug habe nicht auf dem Kapitol, sondern in
Neros eigenem Schlafgemach sein Ende gefunden⁴³⁵. Die Schilderung ist insofern ein-
zigartig, da der Triumph gleich in doppelter Weise von der Norm abweicht: Zum einen
wird er aus seinem eigentlich militärischen Kontext enthoben, indem ausschließlich
Siege im griechischen Agon gefeiert werden, zum anderen – und dieser Aspekt ist umso
problematischer – erfüllt er hier nicht einmal das Kriterium eines Sieges, da selbst
Niederlagen, die Nero in Griechenland erfahren habe, nachträglich zum Sieg umge-
deutet worden seien. Einen Abschnitt zuvor berichtet Sueton, dass Nero bei einem

428 Vgl. Östenberg (2009a) 181.
429 Zur Kontroverse über Elefanten im Triumphzug vgl. Meister (2017a) 88 f., der etwa im Auftritt des
Pompeius eine intendierte, aber immer noch regelkonforme Provokation erkennt. Zur Ambivalenz der
Sueton-Stelle vgl. außerdem Leigh (2017) 27 f., der die Stelle zusammen mit Suet. Nero 4 als genealogische
Legitimation der im Buch charakteristischen Nero-Zeichnung versteht.
430 Suet. Nero 23–24.
431 Dem Begriff der ‚Triumphparodie‘, den zuerst Künzl (1988) 107 für Neros Siegeszug verwendet hat, ist
kürzlich Lau (2019) 290–297 nachgegangen, der zeigt, wie in der Darstellung Suetons bekannte Elemente
des Rituals (des Prätexts) mit ihren parodistischen Abweichungen (Verzerrungen des Prätextmotivs)
aufeinandertreffen.
432 Suet. Nero 25,1.
433 Suet. Nero 25,1: cum titulis, ubi et quos quo cantionum quove fabularum argumento vicisset.
434 Suet. Nero 25,1: sequentibus currum ovantium ritu plausoribus.
435 Suet. Nero 25,2: sacras coronas in cubiculis circum lectos posuit.

112 III Text-Monumente



Wagenrennen gestürzt sei und aufgegeben habe, aber dennoch anschließend mit dem
Siegeskranz ausgezeichnet worden sei.⁴³⁶ Der Aspekt des spectaculum steht dem Im-
periumsgedanken somit diametral entgegen, da Nero nicht nur keinen gewöhnlichen
Triumph gefeiert, sondern sogar Niederlagen durch eine aufwändige Inszenierung
kompensiert habe.

Wir sehen eine vergleichbare Umdeutung von Neros Siegesfeiern auch im Rahmen
eines anderen Ereignisses, dem Sueton unter allen anderen spectacula Neros eine be-
sondere Aufmerksamkeit zukommen lässt. Im Jahr 63 n. Chr. hatte der römische General
Domitius Corbulo ein Abkommen mit dem König der Armenier Tiridates ausgehandelt.
Diesen diplomatischen Erfolg habe Nero für sich selbst verbucht und die Zeremonie, in
der der König seine eigene Krone ablegte und dafür symbolisch die Tiara durch den
Kaiser empfing, zu einem spektakulären Staatsempfang umgestaltet:⁴³⁷

Non immerito inter spectacula ab eo edita et Tiridatis in urbem introitum rettulerim. Quem Armeniae
regem […], produxit […], dispositis circa fori templa armatis cohortibus, curuli residens apud rostra
triumphantis habitu inter signa militaria atque vexilla. […] perductum inde in theatrum ac rursus
supplicantem iuxta se latere dextro conlocavit. Ob quae imperator consalutatus, laurea in Capitolium
lata, Ianum geminum clausit, tamquam nullo residuo bello.

Unter den Spektakeln, die von ihm ausgerichtet wurden, dürfte ichmit gutem Recht auch den Einzug
des Tiridates in die Stadt anführen. Diesen König Armeniens […] brachte er in die Stadt, während
bewaffnete Kohorten an den Tempeln des Forums aufgestellt waren und er selbst auf dem kuru-
lischen Stuhl bei den Rostra im Triumphalgewand zwischen Feldzeichen und Standarten thronte.
[…] Nachdem er ihn von dort ins Theater geführt und erneut seinen Kniefall entgegengenommen
hatte, ließ er ihn neben sich auf der rechten Seite Platz nehmen. Er wurde dafür als Imperator
begrüßt und schloss, nachdem er den Lorbeerkranz auf das Kapitol gebracht hatte, die Doppeltür
des Janustempels, so als ob es keinen Krieg mehr gäbe.

Auch diese Stelle lässt sich, insbesondere im Hinblick auf den großen diplomatischen
Erfolg des Augustus durch die Rückgabe der Partherfeldzeichen⁴³⁸, als (gescheiterter)
Versuch einer Augustus-imitatio verstehen. Anders als bei Neros Siegesfeier über
Griechenland sind die Praktiken aus dem Triumphzug hier allerdings noch weiter
verfremdet worden. Nero greift zur Inszenierung des diplomatischen Erfolgs auf ein-
zelne Symbole und Praktiken aus dem Triumphzug zurück, vermischt sie aber gleich-
zeitig mit Elementen des spectaculum, sodass sowohl der Empfang als auch die Krönung
des Tiridates wie eine Hybridveranstaltung zwischen Triumphzug und inszeniertem
Theaterstück erscheinen.⁴³⁹ Den deutlichsten Verweis auf eine Triumphsituation liefert
die Purpurtracht Neros, die er in Kombinationmit den Feldzeichen präsentiert. Letztere

436 Suet. Nero 24,2.
437 Suet. Nero 13,1–2.
438 Suet. Aug. 21,3: Parthi quoque et Armeniam vindicanti facile cesserunt et signa militaria, quae M.
Crasso et M. Antonio ademerant, reposcenti reddiderunt obsidesque insuper optulerunt, denique pluribus
quondam de regno concertantibus, non nisi ab ipso electum probaverunt.
439 Vgl. Weeber (2019) 61–73.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 113



lassen sich dadurch, dass sie auf dem Forum Romanum zusammen mit dem berühm-
testen Siegesmonument über die Parther, dem Augustusbogen, zu sehen waren, als
deutliches Signal für den Versuch einer inszenierten Kontinuität zu den Erfolgen des
Augustus verstehen. Während Augustus die Rückgabe zwar zu einem zentralen Motiv
seiner militärischen Legitimation stilisierte, zu diesem Anlass aber nur eine kleine
ovatio feierte, wirkt die Siegesfeier Neros, die das gesamte Forum Romanum einnimmt,
geradezu übermäßig kompensatorisch. Der ganze Ort wird anlässlich der Audienz zu
einer einzigen Siegeslandschaft umgestaltet und von oben bis unten mit Soldaten be-
setzt. Nach Cassius Dio habe Nero sogar eigens zu diesem Anlass ein Stufenpodest vor
den Rostra aufstellen lassen, auf dem zusätzlich Kaiserporträts zu sehen gewesen sei-
en.⁴⁴⁰ Noch ungewöhnlicher erscheint schließlich der ‚zweite Akt‘ der Veranstaltung.
Nach der Audienz auf dem Forum sei der Armenierkönig zum Pompeiustheater geführt
worden, wo er sich Nero ergeben und die Tiara in Empfang genommen habe. Der ge-
samte Platz sei laut Plinius d. Ä. eigens zu diesem Anlass vergoldet worden,⁴⁴¹ und auch
die kolossale Statue Neros, der dort als Sonnengott Sol dargestellt war, dürfte als me-
galomanische Assoziation im Text präsent sein. Die so konstruierte Ambivalenz zwi-
schen imperialistischer Ostentation und dramatischer Inszenierung scheint hierbei
kein Zufall zu sein, sondern der mit dem Triumph assoziierten Theatralität die zu-
sätzliche Konnotation des Trügerischen und Unechten zu verleihen. Darauf verweist
nicht zuletzt die letzte Bemerkung, dass Nero die Türen des Janustempels schließen
lassen habe: ein Zeichen des Friedens, das zu diesem Zeitpunkt ebenfalls das letzte Mal
unter Augustus geschehen war.⁴⁴² Sueton hebt durch den Kommentar tamquam nullo
residuo bello bissig den scheinbaren und trügerischen Charakter der Veranstaltung
hervor: Die massive Verfremdung der triumphalen Elemente führt auch hier zu einer
grundlegenden Umdeutung der Sieghaftigkeit und zum Schlusskommentar Suetons,
dass es sich um keinen echten Sieg handelt. Ob diese Einschätzung von den zeitgenös-
sischen Teilnehmern so geteilt wurde, ist eine andere Frage – immerhin soll das ganze
Forum bei diesem Anlass vollständig von Römern, Parthern und Armeniern gefüllt
gewesen sein⁴⁴³ –, die Vermischung von konventioneller Triumphsymbolik und osten-
tativen Strategien des spectaculum dürfte in jedem Fall als neuartige und aufwändige
Inszenierung einen gewissen Reiz auf das Publikum gehabt haben.⁴⁴⁴ Erst unter den
moralistischen Gesichtspunkten, unter denen Sueton die Veranstaltung betrachtet, wird
sie zum Schein-Triumph funktionalisiert.⁴⁴⁵

440 Cass. Dio Hist. Rom. 62,23,3.
441 Plin. Nat. Hist. 33,54.
442 Suet. Aug. 22.
443 Cass. Dio Hist. Rom. 62,23,3.
444 Vgl. Weeber (2019) 55–81, der am Beispiel des Tiridates-Empfangs Neros Qualitäten als kompetenter
‚Showmaster‘ hervorhebt.
445 Sueton exemplifiziert hier, ebenso wie Cassius Dio (vgl. Schulz [2014]), übermäßige Prunk- und
Verschwendungssucht, sodass hier Maßstäbe des luxuria-Diskurses geltend gemacht werden. Cordes

114 III Text-Monumente



Die Zusammenführung von Triumph und spectaculum setzt sich, wie das Beispiel
des Flavius Josephus gezeigt hat, insbesondere in flavischer Zeit fort, wobei dieser As-
pekt erst bei Domitian wieder mit einer negativen Bewertung in der Literatur einher-
geht. Plinius d. J. verwendet den Vorwurf des Schein-Triumphators in seinem Pane-
gyricus auf den Kaiser Trajan, der zugleich eine Abrechnung mit Domitian darstellt,
geradezu leitmotivisch. Während Trajan allgemein den verdienten, da durch wahre und
sichtbare virtus untermauerten, Triumphzug verkörpert, wird Domitian wortwörtlich
als ‚Bühnen-Imperator‘ (scaenicus imperator)⁴⁴⁶ entlarvt. Hier geht Plinius so weit, dass
er die Begriffe des Theaters schon synonym für das Nicht-Siegen gebraucht. So habe
Domitian in seinen Triumphzügen mimicos currus und falsae simulacra victoriae mit-
geführt; Trajan, der zu diesem Zeitpunkt noch nicht triumphiert hat, wird seinem
Vorgänger dagegen bereits vorläufig als idealer Triumphator gegenübergestellt.⁴⁴⁷ An-
ders als Nero hatte Domitian keinen Mangel an äußeren Siegen, stand jedoch in der
Tradition der militärisch erfolgreichen flavischen Kaiserhauses stets unter dem Zwang,
seine errungenen Siege schnell und möglichst innovativ zu präsentieren: eine Voraus-
setzung, die den Kaiser, wie Seelentag (2004) vermutet, umso anfälliger für den Vorwurf
der falsi triumphi gemacht habe.⁴⁴⁸ Es besteht kein Zweifel, dass es sich hierbei also um
rhetorische Mittel handelt, die Plinius in erster Linie als Folie verwendet, auf der die
Erfolge Trajans erhöht werden, da Domitian in der Tat militärische Erfolge über die
Chatten und die Daker vorweisen konnte. Besonders polemisch erscheint daher Plinius’
Äußerung in paneg. 11,4: Die Entfremdung von Sieg und Triumph sei unter Domitian
sogar so weit vorangeschritten, dass man immer, wenn ein Triumph gefeiert wurde, vom
Gegenteil ausgehen konnte: quam imperator cuius pulsi fugatique non aliud maius ha-
bebatur indicium, quam si triumpharet. Die Show-Metaphern, die den domitianischen
Triumphzügen zugwiesen wurden, werden hier durch einen konkreten Kritikpunkt
untermauert. Ein wesentlicher Faktor für die Entwertung der Triumphe sei die hohe
Dichte der Siegesfeiern gewesen, sodass der Eindruck entsteht, dass auch ein zu häufiges
Triumphieren im Gegenteil dazu führen konnte, dass der Sieg und die militärischen
Leistungen hinter der Siegesfeier in Zweifel gerieten und Triumphe als ‚unecht‘ wahr-
genommen wurden. Wenngleich es sich gewiss um eine scharfe Zuspitzung durch Pli-
nius handelt, gibt es in der Tat weitere Anhaltspunkte, die darauf hinweisen, dass die
Triumphzüge Domitians einer größeren Kritik ausgesetzt waren. Tacitus spricht explizit
von einem falsus e Germania triumphus, gibt jedoch für diese Wertung den anderen
Grund an, dass Domitian Sklaven gekauft und äußerlich an gefangene Germanen an-
gepasst habe;⁴⁴⁹ Sueton dagegen spricht nicht über die Triumphe Domitians, macht aber
an zwei Stellen die etwas obskure Bemerkung, dass Domitians Feldzüge non necessario

(2017) 32–35 erkennt in Sen. Oct. 627 f. eine weitere mögliche Negativstilisierung des Ereignisses, bei der
die crudelitas als Hauptkriterium herangezogen wird.
446 Plin. min. paneg. 46,4.
447 Plin. min. paneg. 16,3; 17,4.
448 Vgl. Seelentag (2004) 113– 121.
449 Tac. Agr. 39.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 115



gewesen seien, wodurch zumindest impliziert wird, dass es sich nicht um einen bellum
iustum gehandelt habe. Zwar ist es im Einzelnen schwierig festzustellen, ob der Kern
dieser Vorwürfe primär in der militärischen Praxis Domitians zu finden war oder ob in
der Tat seine übermäßige Ostentation während der Triumphzüge eine Rolle spielte; in
jedem Fall sehen wir, dass Domitian der Ruf des ‚falschen‘ Triumphators als ein lang-
fristiges Stigma anhaftete und dass dieses Bild unabhängig von einer bestimmten Kritik
in der Literatur geradezu leitmotivisch durch die Metaphorik der Schein-Triumphe
aufrecht erhalten wurde.

Der Triumph hatte somit auch in der Kaiserzeit, also selbst dann, wenn er keiner
Konkurrenz mehr ausgesetzt war, nichts von seinem diskursiven Charakter verloren. Im
Gegenteil: Es liegt nahe, dass der Kaiser gerade weil er der einzige Feldherr war, dem es
noch erlaubt war, Triumphzüge durchzuführen, zusammen mit der Tatsache, dass der
Triumphzug (neben anderen spectacula) einer der wenigen Anlässe war, bei denen der
Kaiser vor den Augen aller in Erscheinung trat, bei allen seinen Auftritten mit beson-
derer Sorgfalt begutachtet wurde. Auf dieser Basis ist der Triumph im Beispiel des
Panegyricus nicht als Siegessymbol zu verstehen, sondern dient, ähnlich wie die spec-
tacula bei Sueton, als Modell zur Charakterisierung und Quantifizierung, um die virtus
der beiden Kaiser sichtbar zu machen und gegenüberzustellen.

2.3 Exkurs: Der Schein-Triumph als Metapher in der Historia Alexandri

Abschließend soll mit der Historia Alexandri des Curtius Rufus auf einen Sonderfall der
Historiographie verwiesen werden, der zwar nicht genau datierbar ist, aber die bisher
beobachteten Tendenzen einer Loslösung des Triumphzugs vom Siegesbegriff sowie
einer konzeptionell-metaphorischen Verwendung des Triumphbegriffs in literarischen
Kontexten eindrucksvoll zusammenführt. Natürlich spielen Triumphbeschreibungen
im eigentlichen Sinne für den griechischen Stoff des Alexanderfeldzugs keine unmit-
telbare Rolle. Trotzdem gelingt es dem Autor, römische Elemente durch geschickte An-
spielungen so mit der griechischen Historie zu assoziieren, dass sie sich von einem
römischen Leser mühelos ergänzen und aktualisieren lassen.⁴⁵⁰ Dadurch, dass be-
stimmte Ereignisse wie ein Triumph beschrieben werden, erscheint dieser an einzelnen
Textstellen immer wieder als ein implizites Modell, das von einem römischen Leser
aufgerufen und reflektiert werden konnte. Dieses Modell bezieht sich jedoch weniger
auf den Triumph als ein Symbol für Sieghaftigkeit als vielmehr auf die im vorigen Ka-
pitel gezeigten ethischen Wertungen und theatralen Zuspitzungen des Motivs. Die
Ambivalenz dieser Darstellung macht die Historia Alexandri zu einem besonders
spannenden Text, um potenzielle Wahrnehmungsgewohnheiten und Verselbstständi-
gungsmuster der Schein-Triumph-Metaphorik zu beobachten, da der Leser die ver-
fremdeten Elemente selbst wiedererkennen und mit dem eigenen Wissen zum Ge-

450 Vgl. Pausch (2016).

116 III Text-Monumente



samtbild des Triumphzugs ergänzen und bewerten musste. Die offensichtlichste Refe-
renz auf den Triumphzug findet in der Form eines Vergleichs statt, wenn Rufus das
Erscheinen des Perserkönigs in der Schlacht bei Issos beschreibt (Curt. 4,1,1):

Dareus, tanti modo exercitus rex, qui triumphantis magis quam dimicantis more curru sublimis
inierat proelium, per loca, quae prope immensis agminibus impleverat, iam inania et ingenti solitu-
dine vasta fugiebat.

Dareios, gerade noch der König einer so großen Armee, der mehr wie ein Triumphator dennwie ein
Kämpfer hoch oben auf seinem Streitwagen in den Kampf gezogenwar, floh durch die Gegend, die er
mit nahezu unermesslichen Truppen ausgefüllt hatte und die nun leer und verlassen in trostloser
Einsamkeit dalag.

Wie Pausch (2016) anmerkt, legt der Vergleich mit dem Triumphator nahe, der sieges-
sichere Dareios „habe aus übergroßer Zuversicht den Sieg gleichsam schon vor seinem
Erringen gefeiert“⁴⁵¹ und sein Heer damit geradewegs zur unvermeidlichen Niederlage
geführt. Mit dem hier gebrauchten Ausdruck triumphare wird also offenbar eine
Handlung erfasst, die nicht nur seiner eigentlichen Funktion, dem siegreichen Auftreten
des Feldherrn nach einem Sieg, enthoben ist, sondern dem Sieg paradoxerweise sogar
zuwiderläuft. Wie Rufus bereits in 3,5,6 andeutet,⁴⁵² versteht er den Perserkönig Dareios
als eine Figur, die sich beinahe modellhaft anmaßt, nicht errungene Siege vorzeitig zu
feiern, und man könnte diese Charakterisierung zunächst einer prototypischen Bar-
baren- bzw. Königszeichnung anlasten. Interessant ist allerdings, dass nicht nur Dareios,
sondern vor allem der Protagonist Alexander, der in Rom geradezu als Verkörperung
von Sieghaftigkeit wahrgenommen wurde,⁴⁵³ fortwährend durch dieselben Eigen-
schaften charakterisiert wird.⁴⁵⁴ So lassen sich in ähnlicher Weise auch der Einzug
Alexanders in das (freiwillig) unterworfene Babylon⁴⁵⁵ und sein (Rück‐)Zug durch
Karmanien im neunten Buch⁴⁵⁶ als verfremdete Triumphzüge deuten. Letzterer wird
bereits proleptisch in 3,12,18 f. angekündigt und in 9,10,24–27 schließlich als eine be-
sonders kontroverse Variation eines Triumphzugs vorgestellt:

451 Pausch (2016) 84.
452 Curt. 3,5,6: Instare Dareum, victorem antequam vidisset hostem.
453 Die Alexander-imitatio spielte insbesondere bei der (Selbst‐)Darstellung der beiden prominenten
Sieger der späten Republik, Pompeius und Caesar, eine bedeutende Rolle, vgl. Cartledge (2010) 378.
454 Vgl. auch die Zeichnung Alexanders im ‚Alexanderexkurs‘ bei Livius. Obwohl Alexander mit den
römischen Feldherren hätte konkurrieren können, sei er auf dem Höhepunkt seiner Siege eher Dareios
ähnlich gewesen: Dareo magis similis quam Alexandro in Italiam venisset (Liv. 9,18).
455 Pausch (2016) 84: „Dabei erinnern nicht nur die große Menge der Zuschauer und der festliche
Schmuck der Straßen an das Spektakel einer solchen Prozession in Rom, sondern nicht zuletzt wiederum
der Umstand, dass Alexander im Wagen einzieht und sein Ziel mit der regia angegeben wird […], die als
politisches und religiöses Zentrum dem Komplex von Forum und Kapitol als Endpunkt der Triumphroute
entspricht“.
456 Vgl. Pausch (2016) 85.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 117



Igitur, ut supra dictum est, aemulatus Patris Liberi non gloriam solum, quam ex illis gentibus de-
portaverat, sed etiam famam, sive illud triumphus fuit ab eo primum institutus, sive bacchantium
lusus, statuit imitari animo super humanum fastigium elato. Vicos, per quos iter erat, floribus co-
ronisque sterni iubet, liminibus aedium creterras vino repletas et alia eximiae magnitudinis vasa
disponi, vehicula deinde constrata, ut plures capere milites possent, in tabernaculorum modum or-
nari, alia candidis velis, alia veste pretiosa. Primi ibant amici et cohors regia variis redimita floribus
coronisque, – alibi tibicinum cantus, alibi lyrae sonus audiebatur – item vehiculis pro copia cuiusque
adornatis comissabundus exercitus armis, quae maxime decora erant, circumpendentibus. Ipsum
convivasque currus vehebat, creterris aureis eiusdemque materiae ingentibus poculis praegravis. Hoc
modo per dies vii bacchabundum agmen incessit, parata praeda, si quid victis saltem adversus
comissantes animi fuisset. Mille, hercule, viri modo et sobrii vii dierum crapula graves in suo tri-
umpho capere potuerunt.

Und so beschloss er, wie zuvor erwähnt, als Nachfolger des Bacchus nicht allein den Ruhm, den er
von jenen Völkern nach Hause gebracht hatte, sondern auch seinen Ruf – sei es, dass es der Tri-
umphzug war, der das erste Mal von ihm begründet worden war, oder die Bacchantinnenorgie –

nachzuahmen, da sein Sinn über die menschlichen Höhen hinaus erhobenwar. Er befahl, die Dörfer,
durch die er marschierte, mit Blumen und Kränzen zu bestreuen, Mischkrüge, gefüllt mit Wein, und
andere außergewöhnlich große Gefäße an den Schwellen der Tempel aufzustellen; dann sollten
Fahrwerke mit Bretterverdecken, um eine größere Zahl an Soldaten aufnehmen zu können, wie
Zelte ausgestattet werden, die einen mit weißen Tüchern, die anderen mit wertvollen Behängen.
Zuerst kamen seine Freunde und die königliche Schar, die mit bunten Blumen und Kränzen um-
hängt war, – hier hörte man die Musik der Flötenspieler, dort den Klang der Lyra, – ebenso zog das
Heer mit Fahrzeugen, die nach den Möglichkeiten jedes einzelnen geschmückt waren, durch die
Straßen umher, und an denen rings Waffen, die außerordentlich verziert waren, hingen. Ihn selbst
und seine Zechgenossen trug ein Wagen, der mit goldenen Mischbechern und riesigen Pokalen aus
demselbenMaterial beladenwar. In dieserWeise rückte das feiernde Heer sieben Tage lang vor, eine
leichte Beute, hätten die Besiegten nur ein bisschenMut gegen die feiernde Schar aufgebracht. Beim
Hercules, nur tausend nüchterne Männer hätten die, die von sieben Tagen Trunkenheit erschöpft
waren, bei ihrem eigenen Triumphzug gefangen nehmen können.

Was den Vorwurf der superbia betrifft, erscheint Alexanders Festzug, dem kein voll-
ständiger Sieg vorausgeht, aus einer römischen Perspektive wahrscheinlich nicht we-
niger unangemessen als der Auftritt des Dareios in der Schlacht. Dabei exemplifiziert
die Veranstaltung, bei der alle Teilnehmer betrunken auftreten, nicht nur moralisches
Fehlverhalten, sondern repräsentiert als imitatio Bacchi auch eine falsch verstandene
Tradition, infolge der nicht die Sieghaftigkeit des Dionysos, sondern lediglich die äu-
ßerliche Triumphfeier reproduziert wird. Insbesondere wird dieser Aspekt durch die in
9,10,24 vorgenommene Unterscheidung von gloria und fama illustriert, während der
Einschub sive illud triumphus fuit ab eo primum institutus, sive bacchantium lusus nicht
ganz eindeutig dem Erzähler oder den Gedanken Alexanders zuzuordnen ist. So bleibt
offen, ob der Erzähler in seiner Rolle als Historiker verschiedene Erklärungsmodelle
gegeneinander abwägt (was in der Historia Alexandri durchaus üblich ist)⁴⁵⁷, oder ob es
Alexander ist, der fokalisiert wird⁴⁵⁸ und der schlicht nicht in der Lage ist, zwischen

457 Vgl. Kuhlmann (2016) 59–61.
458 Zur internen Fokalisierung in der Historia Alexandri vgl. Kuhlmann (2016) 65–68.

118 III Text-Monumente



Triumphzug und Bacchusorgie zu unterscheiden. Funktionell dürfte die Ambivalenz der
Stelle jedoch nur einen geringen Unterschied machen, da auch der Verweis auf Ein-
schränkungen des eigenen Wissenshorizontes, wie Kuhlmann (2016) bemerkt, meist
„eher als indirekte, aber gezielte Leserlenkung zu verstehen“⁴⁵⁹ sind. Diese Strategie
findet sich schließlich auch im abschließenden Urteil des Erzählers wieder:⁴⁶⁰

Sed fortuna, quae rebus famam pretiumque constituit, hoc quoque militiae probrum vertit in gloriam.
Et praesens aetas et posteritas deinde mirata est per gentes nondum satis domitas incesisse temu-
lentos barbaris, quod temeritas erat, fiduciam esse credentibus.

Aber das Glück, welches das Ansehen und den Wert aller Dinge bestimmt, verkehrte auch diese
Schande der Kriegskunst zum Ruhm. Sowohl die Zeitgenossen als auch die Nachwelt wunderten sich
darüber, dass sie betrunken an Stämmen vorbeizogen, die noch nicht bezwungen waren, während
die Barbaren glaubten, dass das, was Leichtsinn war, Selbstvertrauen gewesen sei.

Lediglich der Zufall (fortuna) habe dazu beigetragen, dass das Ereignis in der Nachwelt
einen positiven Eindruck hinterlassen habe, wobei der Erzähler am Schluss in seine
auktorial-wertende Rolle zurückverfällt und der Deutung der barbari das eigene Urteil,
es habe sich um Leichtsinn (temeritas) gehandelt, entgegenhält. Denn das Fehlen bzw.
die Unvollständigkeit eines Sieges, die als Charakteristikum der Schein-Triumphe fest-
gehalten wurden, geht hier – in einer Situation, in der der Triumph noch dazu in einer
nicht bezwungenen Region stattfindet – mit einer vollständigen Umkehrung der Rol-
lenverhältnisse des Triumphzugs einher. Das Verhältnis der Sieger zu den Besiegten
erscheint so prekär, dass es jederzeit ins Gegenteil verkehrt werden kann. So wären die
‚Besiegten‘ zugleich die Zuschauer des Triumphs gewesen, hätten aber die Sieger, welche
von Curtius Rufus noch während ihres Auftretens als praeda parata bezeichnet werden,
leicht in ihrem eigenen Triumph zu Gefangenen machen können.⁴⁶¹ Stattdessen werden
in Abschnitt 9,10,29 unmäßiger Prunk (luxuria) und Grausamkeit (crudelitas) als die
einzigen zur Schau gestellten Qualitäten des Siegeszugs hervorgehoben:

Hunc apparatum carnifex sequebatur; quippe satrapes Astaspes, de quo ante dictum est, interfici
iussus est: adeo nec luxuriae quicquam crudelitas, nec crudelitati luxuria obstat.

Auf diesen Prunk folgte der Henker; schließlich sollte der Satrap Astaspes, von dem zuvor die Rede
war, getötet werden: So wenig stand die Grausamkeit der Ausschweifung oder die Ausschweifung
der Grausamkeit im Weg.

Auch in diesem Fall steht der Triumphzug also nicht mehr für einen Sieg, sondern erfüllt
als Spiegel der Charaktereigenschaften des Feldherrn eine primär moralistische Funk-
tion.⁴⁶² Müller (2016) hat in ihrer Untersuchung zu den ‚Fallhöhen bei Curtius Rufus‘ auf

459 Kuhlmann (2016) 60.
460 Curt. 9,10,28.
461 Curt. 9,10,27.
462 In diesem Sinne kann die Wertung Alexanders 3,12,19 ebenfalls im Kontext der Triumphfigur ver-
standen werden. Die ‚wahre‘ Alternative zur Bacchusfeier wäre ein vollständiger ‚geistiger‘ Triumph

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 119



die wiederkehrende Anwendung der „Vorstellung, dass der Zustand der Truppen den
des Feldherrn reflektiere“⁴⁶³, aufmerksam gemacht, sodass die von den Soldaten ge-
zeigte Trunkenheit und die Grausamkeit des carnifex gleichzeitig mit Alexander asso-
ziiert werden. Die Verbindung von luxuria und crudelitas greift dabei Aspekte auf, die
zum einen auf das Modell der Schein-Triumphe bzw. falsi triumphi zurückgehen, wie wir
sie bei den Kaisern Nero und Domitian gesehen haben, und die zum anderen intra-
textuelle Bezüge zu anderen Situationen eröffnen, in denen Alexander diese Eigen-
schaften zeigt. Interessanterweise scheint vor allem die crudelitas immer wieder an den
Begriff des spectaculum gekoppelt zu sein, dem im Rahmen des Texts ein besonderer
Status zukommt. Denn neben dem explizit auf den Triumph verweisenden triumphus
bzw. triumphare zeichnet sich die Historia Alexandri wesentlich häufiger durch die
Verwendung von Begriffen des Scheinbaren und Spektakulären wie spectaculum oder
ostentatio aus. Der Begriff des spectaculum – häufig ergänzt durch das Attribut triste –

tritt vor allem dann auf, wenn besonders gewalttätige Kampfhandlungen oder Hin-
richtungen beschrieben werden. So wird bei der Belagerung von Tyros in 4,4 sowohl das
Blutbad, das Alexander auf den Stadtmauern anrichtet, als auch die Kreuzigung von
2000 Gefangenen nach der Eroberung der Stadt unter dem Begriff des spectaculum
erfasst. Im Folgenden soll eine kurze Übersicht über Verteilung und Gebrauch des Be-
griffs gegeben werden:

Tab. 3: Verwendung des Begriffs spectaculum in der Historia Alexandri des Curtius Rufus.

Stelle Kontext Verwendung des Begriffs

3,7,5 Vota deinde pro salute suscepta per ludum atque
otium reddens ostendit, quanta fiducia barbaros
sperneret: […]. Spectanti nuntius laetus adfertur
[…] edito spectaculo ludicro […]

Festspiele zu Ehren von Apollon und Athene:
Alexander erfährt militärische Siege in der Rolle
eines Zuschauers

4,4,11 Et digna prorsus spectaculo edidit: multos e muris
propugnantes hasta transfixit, quosdam etiam
comminus gladio clipeoque impulsos praecipi-
tavit

Alexanders Aristie bei der Belagerung von Tyros

4,4,17 Triste deinde spectaculum victoribus ira praebuit
regis

Hinrichtung der Überlebenden in Tyros durch
Kreuzigung

5,5,10 Ii, qui modo etiam ad opem petendam ex tene-
bris et carcere procedere erubuimus, ut nunc est,
supplicia nostra – quorum nos pudeat magis an
paeniteat, incertum est – ostentare Graeciae ve-
lut laetum spectaculum cupimus.

Rede des Euktemon aus der Gesandtschaft der
von den Persern verstümmelten Griechen. Eu-
ktemon plädiert dafür, im Verborgenen zu blei-
ben und kritisiert den Vorschlag, heimzukehren
und die grausamen Entstellungen wie bei einem
laetum spectaculum offen zu zeigen.

gewesen, bei dem ira und superbia dauerhaft besiegt werden (Sic vicisset profecto superbiam atque iram,
mala invicta […]).
463 Müller (2016) 30.

120 III Text-Monumente



Tab. 3: Verwendung des Begriffs spectaculum in der Historia Alexandri des Curtius Rufus. (fortgesetzt)

Stelle Kontext Verwendung des Begriffs

7,5,36 Spitamenes eum tenebat collo inserta catena,
tam barbaris quam Macedonibus gratum spec-
taculum.

Präsentation des gefangenen Bessos, der durch
eine Intrige gefangen genommen wurde und für
die Ermordung des Dareios hingerichtet werden
soll.

7,5,37 Aperiat ad hoc spectaculum oculos Dareius! wie oben, auch der ermordete Dareios soll dem
spectaculum aus dem Totenreich beiwohnen.

8,7,5 duces exercituum tuorum in eculeum impositi
Persis, quos vicerant, fuere spectaculo.

Hinrichtung der makedonischen Anführer durch
Alexander

8,11,12 Multorum miserabilis fuit casus, triste spectacu-
lum etiam non periclitantibus;

Todessturz der Angreifer bei der Belagerung von
Aornis

9,7,23 Tristis spectaculi eventus nonMacedonibus modo
sed etiam Alexandro fuit, […]

Niederlage des Makedonen Horratas im
Schwertkampf mit dem Griechen Dioxippos

Wie der Triumphzug erscheint auch das spectaculum in der Historia Alexandri als ein
eher problematisches Konzept. Ein zunächst harmloser Fall scheint auf den ersten Blick
(1) zu sein, da der Begriff hier tatsächlich für spielerische Wettkämpfe steht; jedoch
vermag der hiermit verknüpfte Topos, dass der Imperator bei seinen eigenen Feldzügen
nicht anwesend ist und sich Spielen zuwendet, in der Kaiserzeit durchaus auch pro-
blematische Assoziationen erweckt haben. Die Stellen (3) und (5) – (7) thematisieren
Hinrichtungen, und sollen, da sie als weitgehend unverdiente und übertriebene Stra-
fakte dargestellt werden, vor allem ira und crudelitas Alexanders exemplifizieren.
Insbesondere die Kreuzigung der Tyros-Episode erscheint dadurch, dass es sich zum
einen um eine Strafe an bereits Unterworfenen, zum anderen um eine Hinrichtungs-
methode für Sklaven handelte, besonders unpassend gewählt und leitet nach der In-
terpretation Wulframs (2016) Alexanders ‚Barbarisierung‘ ein.⁴⁶⁴ Die Stellen (2) und (8)
dagegen können der ἐνάργεια und dem urbs-capta-Motiv zugeordnet werden, wobei (2)
durch das ira-Motiv eng mit der Hinrichtungssituation in (3) verknüpft ist. Die Rede des
Euktemon (5) sticht im Kontext der Griechen-Episode, die Curtius Rufus mit einiger
Ausführlichkeit schildert, besonders hervor und könnte, vergleichbar der Kritik an lu-
xuria und crudelitas am Ende des Bacchus-Triumphzugs, als auktorialer Kommentar
verstanden werden. Nicht nur wird der Kriegsgefangenen-Episode in der Historia
Alexandri ein Platz eingeräumt, der für die Alexanderhistoriographie ungewöhnlich
hoch ist.⁴⁶⁵ Auch das Rededuell zwischen den beiden Parteiführern Euktemon, der die
Ansiedlung im fremden Asien fordert, und Theaitetos, der sich für eine Rückkehr nach
Griechenland ausspricht, erfährt eine besonders ausführliche Darstellung. Inhaltlich

464 Vgl. Wulfram (2016) 142 f.
465 Vgl. Pausch (2016) 85–87, der hier eine Parallele zur Frage nach der Rückführung der römischen
Kriegsgefangenen nach der Rückgabe der Partherfeldzeichen unter Augustus erkennt.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 121



setzen sich beide Reden mit der Frage auseinander, ob es erlaubt sei, die körperlichen
Entstellungen, die durch die Hand der Feinde empfangen wurden, in ihrer Heimat zur
Schau zu stellen. Während Euktemon dafür plädiert, dass die einzige verbleibende
Option das Leben im Verborgenen sei, argumentiert Theaitetos, dass man zwischen
einem ‚natürlichen‘ und einem unverdienten, durch Grausamkeit zugefügten Leid un-
terscheiden müsse. Die Entscheidung, welches Verhalten richtig oder falsch ist, bleibt
jedoch offen und wird, wie Pausch aufgrund der historischen Bezüge zur Rückführung
der parthischen Kriegsgefangenen unter Augustus vermutet, dem römischen Leser
überlassen.⁴⁶⁶ Auch in diesem Fall lässt sich argumentieren, dass die ambivalente Figur
des spectaculum, die Euktemon zu Beginn seiner Rede aufruft, den römischen Rezipi-
enten gerade auffordert, den eigenen Erfahrungshorizont heranzuziehen und den Fall
im Horizont eines ‚richtigen‘ oder ‚falschen‘ spectaculum zu beurteilen.

Neben dem Vokabular des Triumphzugs und des Spektakulären spiegelt sich die
Metapher der Schein-Triumphe zuletzt auch in den Kriegshandlungen Alexanders, auf
die natürlich viele der im Text präfigurierten Konzepte zurückgeführt werden können.
So lässt sich das Handeln Alexanders, dessen Sieghaftigkeit im Verlauf der Erzählung
immer mehr in Zweifel gezogen wird und im Kontext des Indienfeldzugs nur noch als
leerer Schein entlarvt wird, als Projektionsfläche für die falsi triumphi der Kaiserzeit
verstehen, da seine Siege meist von spektakulären Inszenierungen begleitet werden, die
jedoch im Vergleich zur errungenen Leistung meist extravagant und deplatziert wir-
ken.⁴⁶⁷ Stellvertretend dafür steht zuletzt Alexanders Eroberung der indischen Festung
Aornis. Diese wird etwa nicht als Errungenschaft strategischen Vermögens, sondern
vielmehr als glücklicher Zufall beschrieben, der in einem unangemessenen Verhältnis
zur im Anschluss durchgeführten Siegesfeier steht.⁴⁶⁸ Curtius Rufus zieht daher in
8,11,24 kein vorteilhaftes Fazit:

Rex, locorum magis quam hostium victor, tamen magnae victoriae <ritus> sacrificiis et cultu deum
fecit.

Obwohl der König mehr ein Sieger über den Ort als über die Feinde war, zelebrierte er mit Op-
fergaben und Ehrungen für die Götter die Bräuche eines großen Sieges.

466 Pausch (2016) 87: „Indem Curtius die römische Parallele als zusätzliche Folie aufruft, erhöht er die
emotionaleWirkung der ohnehin schonmit allen Mitteln der rhetorischen Kunst gestalteten Episode und
eröffnet dem Leser zugleich die Möglichkeit, bei der Abwägung der Frage, ob die Entscheidung der be-
freiten Gefangenen, in Asien zu bleiben, richtig war oder nicht, das konträre Schicksal der römischen
Kriegsgefangenen in Betracht zu ziehen“.
467 Ähnlich problematisiert auch Egelhaaf-Gaiser (2006b) 57 bei Livius: „Ungeachtet ihrer [d.h. der
prunkvollen Schiffsfahrten des Hieron, des Ptolemaios Philopator und der Kleopatra] spektakulären
Wirkung bleiben solche temporären Schauinszenierungen allerdings problematisch, da sie jeglicher
pragmatischen Nützlichkeit entbehren“. Dabei verfolgen die Schiffsparaden bei Livius jedoch den Zweck
einer Kontrastierung zum pragmatischen, rein zweckorientierten Auftritt des Aemilius Paullus, vgl. ebd.
468 Müller (2016) 37 bezeichnet die Belagerung treffend als ‚Showveranstaltung‘.

122 III Text-Monumente



Editionskritisch betrachtet gibt es für die Stelle keine eindeutige Lesart. Zwei geläufige
Ergänzungen sind speciem oder ritus⁴⁶⁹, wobei der Aspekt des Scheinbaren, der durch
species ausgedrückt werden kann, bereits wenige Sätze zuvor in ähnlicher Funktion
auftritt (Alexander, cum statuisset desistere incepto […] tamen speciem ostendit in obsi-
dione perseverantis)⁴⁷⁰ und auch dort vermutlich einen Kontrast zwischen Alexanders
‚scheinbarer‘ Sieghaftigkeit und seinem eigentlichen Handeln bzw. dem Vorhaben, die
Belagerung abzubrechen, exemplifizieren soll. In beiden Fällen wird ein Verständnis
von Sieg deutlich, das nicht mehr selbstverständlich an den Triumph gekoppelt ist: Die
anschließende Inszenierung wird dem tatsächlichen Verdienst konträr gegenüberge-
stellt, während sogar die kultischen Aspekte (sacrificiis et cultu deum) zum leeren
Schauspiel degradiert werden. Diese Assoziation wird gewiss noch dadurch verstärkt,
dass der Verliererseite im Grunde kein anderes Verhalten bescheinigt wird. Auch die
Bewohner von Aornis hätten zwei Nächte lang cum ostentatione non fiduciae modo sed
etiam victoriae⁴⁷¹ gefeiert, um dann einen Tag später plötzlich vor der – ebenfalls
vorgetäuschten – pertinentia Alexanders zu fliehen, ohne dass ein wirklicher Kampf
stattgefunden hätte. Das vorgetäuschte Siegesritual Alexanders bildet so das passende
Resultat eines mit Täuschung geführten und durch Täuschung errungenen Sieges.

Der Text setzt an diesen Stellen also jene Forcierung des theatralisch-spektakulären
Aspekts der Triumphfeiern, den wir vor allem am Beispiel der Kaiser Nero und Do-
mitian sehen konnten, als einen bekannten Rezeptionsmodus voraus. Wie sich eine
solche Haltung konkret in die historische Triumphalpraxis der Kaiserzeit einordnen
lässt und ob Curtius Rufus bestrebt ist, durch die Evokation römischer Konzepte und
Schlüsselbegriffe tatsächlich eine verdeckte Kritik an der Inszenierung bestimmter
Kaiser zu üben, ist natürlich immer eine ebenso spannende wie enttäuschende Frage.
Zuordnungsversuche der Historia Alexandri in die neronische Zeit hat es in der For-
schung bereits in einer nicht unansehnlichen Zahl gegeben, auch wenn das Gesamt-
spektrum der Identifizierungen noch viel weiter reicht und u. a. wohl auch die Kaiser
Claudius und Vespasian abdeckt.⁴⁷² Eine eindeutige Zuordnung kann und soll an dieser
Stelle aufgrund der schwierigen Datierung des Texts nicht zweifelsfrei gegeben werden,
auch wenn eine Zuordnung Alexanders zu einem ‚Schein-Triumphator‘ wie Nero oder
Domitian vor dem Hintergrund der aufgezeigten Parallelen, die sich in ähnlicher Form
bei Sueton, Plinius und Tacitus finden lassen, besonders plausibel erscheint.

469 Die originale Lesart ist magnae victoriae mit der Konjektur Zumpts zu magnam victoriam.
470 Curt. 8,11,19: „Obwohl Alexander befohlen hatte, von dem Versuch abzulassen, […] gab er sich
trotzdem den Anschein eines beharrlichen Belagerers“.
471 Curt. 8,11,20.
472 Vgl. Pausch (2016) 89, Anm. 69.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 123



2.4 Fazit: Darstellungsprinzipien des spectaculum

Der Konzeptbereich des spectaculum ist zunächst erwartungsgemäß zu großen Teilen
mit dem Begriff der ἐνάργεια kompatibel: Ausführlichkeit, Detailliertheit, Sinnen- und
Affektbezogenheit gehören zu den zentralen Kategorien, die auf eine große Anschau-
lichkeit bzw. eine erhöhte Theatralität der Triumphbeschreibung hinweisen. Um diese
Beobachtung, die freilich ebenso jede andere Art römischer spectacula markiert, auf
den Triumph bzw. auf die Schnittstelle zwischen diesen Konzepten zu lenken, hat sich
eine Anknüpfung an bestimmte Themen als sinnvoll erwiesen. So verhält sich der
spectaculum-Aspekt, wie wir gesehen haben, einmal besonders affin zur Darstellung der
gefangenen Anführer sowie ihrer Frauen und Kinder, wobei dem Auftreten ziviler Ge-
fangener stets Affekte wie Trauer und Mitleid zugewiesen wurde, während man den
duces und reges distanzierter begegnete und ihren Taten Furcht, Erstaunen oder sogar
Gelächter entgegenbrachte. Eine gemeinsame Schnittmenge mit der literarischen Tra-
dition bildet hier das Motiv der eroberten Stadt (urbs capta), in welchem das Leid
(πάθος) ziviler Opfer in mehreren Einzelmotiven ausgefaltet wurde und dem in der
Antike hohe Affektwirkungen zugeschrieben wurde.

Im Vergleich mit den textuellen Ausprägungen des imperium erscheint das spec-
taculum als das dynamischere und innovativere Konzept. So hat sich im letzten Kapitel
gezeigt, dass die oft diskutierte Unterscheidung von ‚echten‘ und ‚falschen‘ bzw. von
angemessenen und unangemessenen Triumphen nicht allein das Resultat einer mit der
Kaiserzeit einsetzenden Neuinterpretation des Rituals war, sondern allgemeinen Kon-
flikten und Ambivalenzen des Konzepts Ausdruck verleiht. Im Normalfall gehen impe-
rium und spectaculum zwar harmonisch ineinander über, in bestimmten Situationen
konnte sich der Konzeptbereich des spectaculum aber auch verselbstständigen und in
durchaus innovativer Weise gegen den imperialistischen Anspruch des Triumphzugs
ausgespielt werden. Gerade in der wechselhaften Kaiserzeit, in der dem princeps eine
uneingeschränkte und dauerhaft gültige Sieghaftigkeit zugeschrieben wurde, war die
Bestätigung militärischen Erfolgs umso wichtiger. Der Kaiser musste seine Sieghaftigkeit
stets durch konkrete militärische Erfolge untermauern. Standen diese wie bei den
Kaisern Nero und Domitian in Zweifel, verwendeten Schriftsteller oft das Motiv des
Schein-Triumphs. Der Triumphzug diente hier nur noch als oberflächlicher Beweis und
konnte im schlimmsten Fall sogar zum Symbol des Scheiterns umgedeutet werden.

Andererseits sollten die Ergebnisse des letzten Kapitels, die sich insbesondere auf
die kritischen Stimmen Plinius’ und Suetons fokussieren, nicht zu dem Trugschluss
verleiten, dass die beobachteten Abweichungen von der Norm immer und ausschließ-
lich mit Kritik verbunden waren. Während prinzipiell nicht zu bestreiten ist, dass das
Fehlen militärischer Erfolge bei einem römischen Kaiser zu jedem Zeitpunkt ein Pro-
blem darstellte, verweisen gerade die ethisch-wertenden Charakterzüge, die der Tri-
umph in Bezug auf die virtus von Einzelpersonen erhält, auf ein weiter gefasstes Ver-
ständnis von Sieghaftigkeit, das sich in der Kaiserzeit herausgebildet hatte und, wie es
scheint, auch in bestimmten Kontexten akzeptiert war. Ein völlig anderes Bild entwirft
zum Beispiel Seneca, der den triumphus in clem. 1,21,2 dem spectaculum sogar in einer

124 III Text-Monumente



eher abwertenden Weise gegenüberstellt: Adsiduum enim spectaculum alienae virtutis
est; in triumpho cito transisset („Denn er stellt ein dauerhaftes Spektakel fremder Tu-
gend dar; im Triumphzug wäre er rasch vorübergezogen“). Während der Triumph hier
für einen kurzlebigen und vergänglichen Ruhm steht, wird das spectaculum als echter
Indikator einer dauerhaften virtus von diesem ausdifferenziert. Die radikale Umkeh-
rung der Verhältnisse, die sich in diesem Fall in einem unmittelbar neronischen Umfeld
offenbart, zeigt, dass die Ausdifferenzierung des spectaculum neben der Kritik an den
Schein-Triumphen noch ganz andere Funktionen erfüllen konnte. So treten zur selben
Zeit Texte auf, bei denen gerade die Abgrenzung von traditionellen Triumphkonzepten
zur Erhöhung des Kaiserruhms instrumentalisiert wurde und in denen neben Abwei-
chungen von der militärischen Dimension des Rituals auch die scheinbar negativ kon-
notierten Kategorien des spectaculum wiederum zu positiven Neuinterpretationen in-
dividueller Leistung führten.⁴⁷³ Wir werden insbesondere in den Kapiteln zu Plinius
(IV.2.3) und der Laus Pisonis (V.3) auf die Strategien zur Aufwertung des spectaculum
zurückkommen.

In Bezug auf die semantische Zuordnung des Triumphzugs als Siegessymbol ist also
grundsätzlich Vorsicht geboten: Sowohl unter der Prämisse der von Itgenshorst (2005)
eingeführten ‚Idealtypen‘ von Triumphbeschreibungen als auch unter dem Begriff der
konzeptuellen Metapher lässt sich eine rein semantische Perspektive auf den Triumph
nicht rechtfertigen, um die mit ihm verbundenen Diskurse und motivischen Ausprä-
gungen zu erfassen. Äquivalent zu den konventionellen Konfigurationen des Triumphs,
nach denen dieser für militärischen Erfolg, Sieghaftigkeit und imperiale Aneignung
steht, lassen sich in der Literatur verschiedener zeitlicher Epochen auch abweichende
Beispiele erkennen, in denen Triumph und Sieg nicht als komplementäre Begriffe
verstanden werden, sondern in denen die Triumphfeier geradezu kontrastiv für einen
nicht errungenen, nicht verdienten oder unfertigen Sieg steht. „Ein Ritual gewinnt dort
an Kraft, wo Inkongruenz festgestellt und darüber nachgedacht wird“ hält Smith (2003)
allgemein über die symbolische Dimension von Ritualen fest und scheint damit die
Legitimation einer solchen auf den Diskurs gerichteten Perspektive auch für den Tri-
umphzug zu stärken.⁴⁷⁴ Denn natürlich handelt es sich bei den untersuchten Textbei-
spielen um individuelle Zugriffe, die genau diesen Abweichungscharakter zur Basis

473 Dass die alternativen ‚Triumphe‘ der Kaiserzeit nicht grundsätzlich abgewertet werden, sondern
auch eine aufwertende Interpretationslinie besteht, zeigt ebenfalls der Panegyricus; schließlich wird
auch Trajan, der zu der Veröffentlichungszeit des Textes seinen Triumph noch nicht abgehalten hatte,
von Plinius kaum als mustergültiger Triumphator dargestellt. Trajan erscheint zum einen als so fähiger
Diplomat, dass er auch ohne einen Sieg zu erringen, einen Triumph feiern oder diesen sogar übertreffen
könnte (paneg. 16,3–4: sed imperatorem veram ac solidam gloriam reportantem […] et tam confessa
hostium obsequia, ut vincendus nemo fuerit. Pulchrius hoc omnibus triumphis!). Außerdem wird neben
dem von Plinius antizipierten Triumphzug in paneg. 17 schon die Schilderung des Einzugs Trajans in die
Stadt wie ein Triumph geschildert (paneg. 22) und die Verbannung der Delatoren wird in paneg. 34,1
anders als die spectacula Domitians als positives Beispiel für ein spectaculum herangezogen: At tu Caesar,
quam pulchrum spectaculum pro illo nobis exsecrabili reddidisti!
474 Smith (2003) 223.

2 Spektakuläre Modelle: Der Text als Schauspiel 125



ihrer eigenen Argumentation machen und damit verdeutlichen, dass dem Triumph
entgegen aller Tendenzen und Strömungen, ihn als Gegenstand der öffentlichen Re-
präsentation zu vereinheitlichen, in seinem diskursiven und individuellen Gebrauch
kein homogenes Erscheinungsbild zugeschrieben werden kann. Wie allerdings die
Verabsolutierung des spectaculum in der Kaiserzeit zeigt, kann die Abweichung von der
Norm auch wieder eigene Normen hervorbringen.

3 Fazit: imperium und spectaculum als triumphale Kategorien

Wenngleich die Begriffe imperium und spectaculum letztlich ein sich überlagerndes
Spektrum und keine unvereinbare Dichotomie abbilden, skizzieren sie ein Modell, das
es ermöglicht, unterschiedliche Perspektiven auf den Triumph als allgemeine Strategien
textueller Darstellung zu verwenden und auf andere Texte zu übertragen. Dabei haben
sich folgende Eigenschaften als zentrale Differenzierungsmerkmale herausgebildet:

Tab. 4: Gegenüberstellung der für das Triumphkonzept zentralen Begriffe imperium und spectaculum.

imperium spectaculum

Referenzbereich Triumph als Sieg Triumph als performance

konzeptuelle Über-
schneidungen

verbunden mit dem Konzeptbereich
des Krieges

verbunden mit dem Konzeptbereich des
Theaters

typische Motive Regionen, Städte, Ethnien, Flüsse, res
gestae des Imperators, Beutestücke,
natürliche Ressourcen

Belagerungen, feindliche Anführer, Zivilisten
(Frauen, Kinder), exotische Tiere, Wert- und
Luxusgegenstände

verhandelte Werte
(Diskurse)

militärische Qualitäten (z. B. virtus, ce-
leritas)

ethische Qualitäten (z. B. luxuria, crudelitas)

Funktionen Kommemoration,
Referenz (Identifikation, Information),
Ehrung, Konsensstiftung, Aneignung

Kommemoration,
Unterhaltung, Affekte, Kritik (Schein-Trium-
phe)

Performativität indexikalisch/sprechakttheoretisch literarisch-ästhetisch

Textsorten Inschriften, tituli, kommemorative ta-
bulae, z. T. Historiographie

Historiographie, (historisches) Epos, Drama
(πήγματα)

Darstellungstechniken benennen, (auf‐)zählen, auflisten, sor-
tieren, hierarchisieren

visualisieren (showing statt telling), emotio-
nalisieren (πάθος und ἐνάργεια), theatrali-
sieren (spectaculum-Metaphern)

korrespondierende
Rezeptionstechniken

interpretieren imaginieren

Man kann sehen, dass nicht jeder Aspekt des Triumphzugs für dieselbe Darstellungs-
form geeignet ist, und insbesondere im Blick auf die Rezeption antiker Triumphzüge hat
sich eine Perspektive offenbart, die weniger nach den Inhalten als nach ihrer passenden

126 III Text-Monumente



und angemessenen Darstellungsweise fragt. Während sich die Seite, die wir als impe-
rium bezeichnet haben, insgesamt mehr auf die Erfolge des Feldherrn und die im Tri-
umph gezeigten Beutestücke fokussiert und diese in der Art eines rühmenden Monu-
ments festhält, stellt die Seite des spectaculum verstärkt die inszenatorischen und
emotionalen Anteile des Triumphzugs in den Vordergrund und versucht, diese in
möglichst anschaulicher Weise zu reproduzieren. Dabei stellen beide Seiten keine ex-
klusiven Kategorien dar, sondern ergänzen sich, wie wir gesehen haben, selbst in der
Kommemoration der Triumphzüge oft zu Hybridformen, die vielfältig aufeinander
Bezug nehmen und miteinander interagieren. So haben die indexikalischen Texte der
Inschriften ihre Wirkung nicht ohne Bezug auf die größeren und anschaulicheren
Narrative der monumentalen Bild- und Textlandschaft entfaltet, während etwa der
emotionalisierende und sympathetische Blick auf die Königsfamilien nur im Kontrast zu
der nüchternen Darstellung der Anführer zu ihrem Potenzial gelangt ist. Auch für die
Analyse von Texten, die durch den Triumph strukturiert werden, ergibt sich hieraus die
Notwendigkeit, nicht nur eine der beiden Seiten zu betrachten, sondern die Metapher
als Kombination sowohl imperialer als auch spektakulärer Darstellungsstrategien zu
untersuchen.

3 Fazit: imperium und spectaculum als triumphale Kategorien 127


