III Text-Monumente

1 Imperiale Modelle: Der Text als Index

Ein grundlegendes Bediirfnis der Triumphziige bestand darin, einen Sieg zusammen mit
dem militdrischen Erfolg einer Einzelperson dauerhaft zu verewigen. Hier stand das
Ritual allein aber einem grundsatzlichen Problem gegeniiber. Da die Prozession den Sieg
zwar ephemer vergegenwadrtigen, ihm aber von selbst keine Dauerhaftigkeit verleihen
konnte, mussten weitere Verewigungsprozesse im Anschluss an den Triumph stattfin-
den. So konnten nachtraglich entweder einzelne Elemente des Triumphzugs an einem
zuganglichen Platz in der Offentlichkeit ausgestellt werden — dies war z. B. bei besonders
wertvollen Beutestiicken der Fall — oder es bedurfte einer zusétzlichen Monumentali-
sierung des Sieges mithilfe externer Medien. Diese Medien waren sehr vielfiltig und
rangierten von materiellen Auszeichnungen wie Ehrenstatuen, Siegesdenkmadlern und
Miinzpragungen bis zu immateriellen Auszeichnungen wie dem Tragen eines Titels.**®
Beinahe jedes Medium war dabei eng mit dem Einsatz von Schrift verbunden. Anders als
das fliichtige Ritual waren schriftliche Aufzeichnungen dazu geeignet, die Erfolge eines
siegreichen Feldherrn nicht nur fiir einen vergdnglichen Moment hervorzuheben,
sondern sie auch fiir ein iiberzeitliches Publikum dauerhaft zu bewahren.*” Bei allen
schriftlichen Aufzeichnungen - seien sie dokumentarischer oder literarischer Natur —
ware also zundchst der Aspekt der Literalitdt in engem Zusammenhang mit ihrer Mo-
numentfunktion hervorzuheben. Da die Schrift in der Antike als ein inhdrent unver-
gédngliches Medium wahrgenommen wurde, kam ihr im Prozess der Monumentalisie-
rung ein sehr hoher Stellenwert zu. Als unmittelbarer Vorteil der Schrift gegentiber
anderen Reprasentationsmedien darf ihre deiktische bzw. indexikalische Funktion an-
genommen werden. Oft sei es, wie etwa Wiseman (2014) hervorhebt, erst durch die
Schrift moéglich gewesen, bestimmte Darstellungen zu identifizieren und zu kontextu-
alisieren.*"® Die Ergéinzung eines Monuments mit schriftlichen Elementen sei somit
notwendig gewesen, um iiber einen lingeren Zeitraum hinweg memoria zu stiften.*"*
Ein wichtiger Faktor, damit ein Text diesen Zweck erreichte, war zudem der Grad an
Offentlichkeit, in dem sich der Text verortet. Je préisenter ein Text im 6ffentlichen Raum

308 Vgl. Itgenshorst (2009a) 90-93.

309 Um die Prozesse der Kommemoration und Monumentalisierung von Siegen zu beschreiben, greift
Ostenberg (2009a) 199 auf eine (in einem anderen Kontext getroffene) Unterscheidung Wisemans (vgl.
ebd., Anm. 39) zurtick und halt folgende Abfolge fest: An erster Stelle stehen die res gestae und der Sieg,
dann die Belohnung und Ehrung in Form des Triumphes, anschlieffend das Monument und erst im
letzten Schritt trete die rithmende Verewigung durch die Historiographie ein. Auch wenn sich dieses
Modell als weitgehend praktikabel und zutreffend erweist, erscheint die Differenzierung von Monument
und Historiographie, die sowohl in ihrer Gestaltung als auch in ihrem kommemorativen Anspruch
durchaus dhnlich sein kdnnen, nicht unproblematisch.

310 Vgl. Wiseman (2014).

311 Vgl Walter (2004) 214f., Beard (2007) 37 Wiseman (2014) 44—48.

8 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung - Nicht kommerziell - Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111082479-004



80 —— III Text-Monumente

steht, desto grofier ist die potenzielle Zielgruppe, die ihn lesen kann. Hier haben lite-
rarische Texte, die ,an jedem Ort und zu jeder Zeit rezipiert werden konnte[n] «%12 ainen
praktischen Vorteil gegeniiber allen anderen Formen von schriftlichen Texten.*'* Dazu
lassen sich generell auf einer fundamentalen Ebene Beispiele von schriftlichen Ele-
menten auffithren, die im 6ffentlichen Leben im antiken Rom verankert waren und die
— 0b im Zusammenhang mit Gebauden, Statuen oder Miinzen — eine primar indexika-
lische und perpetuierende Funktion erfillten. Die Mdglichkeiten, das romische Impe-
rium im offentlichen Raum der Stadt zu reprasentieren, waren vielféltig und wurden
mit der Zeit sehr unterschiedlich realisiert. Wahrend ein Siegesmonument urspriinglich
einem spezifischen Ereignis galt, das erinnert werden sollte, wurde die Semantik von
Sieg und Triumph im dffentlichen Raum immer globaler und programmatischer. Einen
besonderen Wendepunkt stellte hier der Ubergang der spiten Republik zum auguste-
ischen Prinzipat dar, in dem, wie Zanker in seiner berithmten Arbeit ,Augustus und die
Macht der Bilder* gezeigt hat, eine umfassende Programmatik innerhalb verschiedener
Medien entworfen wurde. Schrift und Text spielten im 6ffentlichen Raum eine bedeu-
tende Rolle — man denke etwa an die grofiflichigen res gestae des Augustus —, sind al-
lerdings als Teil eines grofieren intermedialen Diskurses zu betrachten.

Im Folgenden soll ein kurzer Blick auf den Aufbau und Inhalt solcher,6ffentlichen’
Texte geworfen werden, um einen Uberblick dariiber zu gewinnen, welche Aspekte des
Triumphzugs in der o6ffentlichen Reprasentation fokussiert wurden. Zur Zielsetzung
dieses Abschnitts gehort dabei keine ausfiihrliche Darstellung des breiten Spektrums an
epigraphischen und numismatischen Befunden, welche die Triumphfeier oder Sieges-
szenarien abbilden, sondern das Ziel besteht darin, einen methodischen als auch ter-
minologischen Rahmen abzustecken, mit dem im Folgenden auf spezifische Phdnomene
der Textstruktur zugegriffen werden soll.

1.1 Text als Ehrung: Sieges-, Ehren- und Weihinschriften

Zu den prototypischen Textsorten des dffentlichen Raums gehort an erster Stelle die
weite Gattung der Inschriften. Militarische Erfolge waren fiir die Reprasentation auf
Inschriften besonders beliebt und konnten, sofern sie vorhanden waren, auf beinahe
allen Inschriftenarten (Ehren-, Bau- und Weihinschriften) angefiihrt werden. Diese In-
schriften waren fest in die romische Monumentallandschaft integriert und begleiteten
z. B. ausgestellte Beutestiicke, Ehrenstatuen oder offentliche Gebdude, die durch den
Erlos der Kriegsbeute vom Triumphator gestiftet worden waren. Auch wenn der Auf-
stellungskontext jeweils verschieden war, weist ihre Art und Weise der Referenz auf Sieg
und Triumph in ihrer Struktur einen schematischen, geradezu formelhaften Aufbau auf.

312 Walter (2004) 213.

313 Zum Spannungsverhéltnis von kommunikativem und dem durch schriftliche Aufzeichnungen her-
anwachsenden kollektiven Wissen vgl. Walter (2004) 37-41, zum Stiften von memoria durch Erinne-
rungsorte vgl. ebd. 155-195.



1 Imperiale Modelle: Der Text als Index —— 81

Die Ausfiihrlichkeit der Informationen variierte dabei sehr stark und konnte von der
bloflen Erwéhnung der Tatsache, dass die Person gesiegt hatte, bis zu einer ausfihrli-
cheren Beschreibung seiner Handlungen reichen. Wir sehen dies an drei Beispielen, die
unterschiedlich ausfithrliche Angaben enthalten, in ihrer Grundstruktur aber immer
ahnlich sind:

Tab. 2: Prototypische Reprasentationen von Sieg und Triumph auf lateinischen Inschriften.

(1) Sieger (Name, Titel)

Cn(aeo) Pompeio Cn(aei) f(ilio) Magno imper(atori) iter(um)*"*

(2) Sieger (Name, Titel) - bezwungene Feinde (Ethnien, Anfiihrer)

L(ucius) Aimilius L(uci) f(ilius) inperator de rege Perse Macedonibusque cepet.’”

(3) Sieger (Name, Titel) - res gestae (z.B. eroberte Stadte) - bezwungene Feinde (Ethnien, Anfiihrer)

L(ucius) Mummi(us) L(uci) f(ilius) co(n)s(ul). Duct(u), auspicio imperioque eius Achaia capt(a). Corinto
deleto Romam redieit triumphans. [...]*'"®

An erster Stelle stand obligatorisch der Name des siegreichen Feldherrn, der zusammen
mit seiner Abstammung und seinen Titeln genannt wurde. Sein imperator-Titel wurde
Itgenshorst zufolge beinahe immer aufgefiihrt; er trete sogar dann auf, wenn kein Tri-
umph erwéhnt wurde.*"” Haufig war die zusétzliche Kontextualisierung des Sieges durch
die Assoziation mit einer Ethnie oder einer Region (meist dquivalent gebraucht) oder dem
Namen eines besiegten Heerfithrers oder Kénigs. Der Umfang, in dem die res gestae des
Feldherrn angegeben wurden, lasst sich, wie im Triumph, weit fassen. Riggsby (2006)
spricht hier etwas unprézise von Kriegsbeute (plunder), verweist aber selbst darauf, dass
es sich i. d. R. nicht um erbeutete Gegenstdnde, sondern die Namen von Stédten, die er-
obert oder zerstort worden waren, handelt.**® Auffillig ist bei den drei Beispielen die
Fokussierung auf den siegreichen Feldherrn und die Angaben seiner res gestae. Diese
waren meist sehr ausfithrlich und konnten sogar durch konkrete Zahlangaben erganzt
werden. Wenn ein Triumph gefeiert wurde, konnte zwar, wie die Inschrift des Lucius
Mummius (3) zeigt, zusétzlich auf diesen durch ein angefiigtes triumphans verwiesen
werden. Dies war aber, wie Itgenshorst im Rahmen ihrer detaillierten Untersuchung be-
merkt hat, nur selten der Fall: Im Vergleich mit den res gestae habe der Triumphzug selbst
gewissermaRen nur eine sekundire Rolle eingenommen.**’

314 CIL I? 768 = ILLRP? 381 = Degrassi: Imagines, Nr. 165.

315 CIL I* 622 = ILLRP? 323 = Degrassi: Imagines, Nr. 142.

316 CIL I* 626 = ILLRP* 122 = Degrassi: Imagines, Nr. 61.

317 Vgl. Itgenshorst (2005) 121-125.

318 Vgl. Riggsby (2006) 196 f.

319 Itgenshorst (2005) 115: ,Die Formulierung, mit der der Triumph thematisiert wird, betont den Vorgang
der Riickkehr aus dem Feld; der Triumph selbst wird als Partizip Préasens lediglich ,beigeordnet‘“. Stroup
(2002) 145 erkennt bereits hier eine Akzentsetzung auf die spektakuldren Eigenschaften des Rituals.



82 —— III Text-Monumente

1.2 Text als Konsens: Die fasti triumphales

Neben den individuellen und auf gentilizische Repréasentation ausgerichteten Ehren-
inschriften der republikanischen Zeit**°, die teils durch Stiftungen von Angehérigen des
Kaiserhauses, teils durch neue senatorische Reprasentationsformen wie die Ehrensta-
tuen auf dem Augustusforum, kommen in augusteischer Zeit verstarkt annalistische
Modelle auf. Ein prominentes Beispiel fiir ein solches Universalmodell gewéhren die sog.
fasti triumphales®**. Dabei handelte es sich um systematisierende Listen, die in augus-
teischer Zeit*** zusammen mit den vergleichbar konzipierten fasti consulares bffentlich
auf dem Forum Romanum zu sehen waren und sich vermutlich am sog. Parther- bzw.
Augustusbogen befanden.** Darauf wurden die Triumphatoren erstmals chronologisch
zusammen mit dem Jahr ihres gefeierten Triumphs verewigt. Die Angaben folgen dabei
anders als die eher fakultativ gebrauchten Schemata der Inschriftentypen einem ein-
heitlichen und systematisierenden Modell:*** Zu den obligatorischen Angaben gehorten
weiterhin Name und Titel des Triumphators sowie die bezwungenen Feinde oder die
eroberte Region; geordnet waren sie nach den Jahren, in denen der Triumph jeweils
abgehalten wurde. Wider Erwarten spielt der Triumphzug aber auch in den fasti neben
seiner Funktion als Marke fiir die Datierung des Sieges keine weitere Rolle, d.h. man
erfahrt nichts tber den Ablauf, die Teilnehmer und die Umstdnde des jeweiligen Tri-
umphzugs. In den Eintragen der fasti wird nicht einmal unterschieden, ob es sich um
einen ,reguldren‘ Triumph oder um eine ovatio handelte. Dies hat nicht zuletzt vor dem
Hintergrund, dass die Angaben der Listen bereits in der Antike infrage gestellt wur-
den,*”® zu dem Schluss gefiihrt, dass es sich hier nicht um streng dokumentarische
Aufzeichnungen handelte.>*® Stattdessen, so vermutet Itgenshorst (2005), inszenierten

320 Die Angaben der republikanischen Inschriften befriedigten freilich nicht nur die individuellen
Représentationsbedirfnisse einzelner gentes, sondern waren zentrale Kategorien, in denen historisches
Bewusstsein erfasst und kommuniziert wurde. In republikanischer Zeit war die memoria vor allem durch
exempla, d.h. Personen, die sich durch besondere Leistungen dauerhaft in das kollektive Gedéchtnis
eingeschrieben hatten, gelenkt.

321 Auch wenn der Begriff der Triumphalfasten (fasti triumphales) sich etabliert hat, sprach man im
antiken Sprachgebrauch wohl eher von acta oder tabulae triumphorum, vgl. Kiinzl (1988) 61.

322 Die These eines direkten republikanischen Vorlaufermodells der fasti heute eher kritisch betrachtet,
wenngleich annalistische Modelle gewiss schon vorher im Bereich der Historiographie etabliert waren,
vgl. Itgenshorst (2005) 220f., Walter (2006) 52.

323 Weitgehend durchgesetzt hat sich die These, dass die fasti am sog. Parther- bzw. Augustusbogen
angebracht waren, einem dreitorigen Monument, das in augusteische Zeit datiert und den Sieg tiber die
Parther darstellt, vgl. Kiinzl (1988) 56 —59. Dass es sich dabei um eigens zum Zweck dieser 6ffentlichen
Prasentation entworfene Listen handelt, legt Schipporeit (2008) 115—-124 plausibel dar.

324 Vgl. Walter (2006) 48f.

325 Vgl. Cic. Brut. 62, Liv. 840,3-5.

326 Zum Wahrheitsgehalt der fasti vgl. Beard (2007), Lange (2016) 52— 61. Walter (2006) 52 folgert daraus,
dass auch die moderne Rekonstruktion eine legitime Variante der fasti darstelle: ,Dieses Verfahren (scil.
die ergédnzende Rekonstruktion der fasti nach Angaben der Historiographie) kommt der tatséchlichen
Genese der kapitolinischen Fasten auf bestiirzende Weise nahe, denn auch das Original war keine do-



1 Imperiale Modelle: Der Text als Index —— 83

die fasti, in denen die verschiedenen Siegesfeiern gleichwertig aneinandergereiht
wurden, selbst eine Homogenitat der Triumphe, die nicht zwingend der augusteischen
Realitéit entsprach.®*’

1.3 Text als Beute: Die tituli als Symbole imperialer Aneignung

Wie sich am Beispiel der im letzten Kapitel erdrterten kommemorativen Texte wie den
Ehreninschriften oder den fasti triumphales erkennen lasst, waren Informationen tiber
die Besiegten, inshesondere ihre Namen, fir die 6ffentliche Reprasentation und Mo-
numentalisierung von Triumphen von erheblicher Bedeutung und gehorten neben dem
Namen des Triumphators zu den zentralen und unverzichtbaren Angaben, die bei jeg-
licher Form ihrer medialen Darstellung berticksichtigt werden mussten. Aus einer
zeichen- und kommunikationstheoretischen Perspektive ist das zunéchst auch ein
plausibler und notwendiger Schritt der Semantisierung von Informationen und ihres
Fortbestands im offentlichen Gedéchtnis, dennoch waren sie weit mehr als blofe Ge-
déchtnisstiitzen. Fir die zeitgendssische Rezeption hatten die Namen neu eroberter
Ressourcen und besiegter Gegner auch iber ihre kommemorative Dimension hinaus
einen wichtigen performativen Stellenwert, wie sich bereits in der Praxis, verschiedene
Objekte, Personen und Darstellungen im Triumphzug mit tituli zu versehen, zeigt. Diese
Tafelchen, die kurze Angaben (nach Ovid knapp zu untergliedern in causas, res, no-
mina)**® iiber das Gezeigte enthielten, erfiillten nach Ostenberg (2009b) gleich mehrere
Funktionen: Zunéchst ergénzten sie die gemeinsam mit ihnen gezeigten Darstellungen,
Personen und Objekte durch Informationen und seien insofern als Label — &quivalent zu
weiteren epigraphischen Texten, die u. a. ebenfalls unter der Bezeichnung tituli bekannt
waren —**° zu verstehen gewesen.**° Dariiber hinaus kénne man ihnen jedoch auch eine
performative Funktion zuweisen, die iber den referenziellen Aspekt hinausgehe: Da-
durch, dass sie nur zusammen mit denjenigen Elementen des Triumphs gezeigt wurden,
die als unterworfen oder erobert galten, stellten sie ein distinktives Element dar, das
zwischen Siegern und Besiegten, Zivilisation und Fremde, zwischen Zentrum und Pe-
ripherie, unterschied und daher immer auch die symbolische Unterwerfung und An-
eignung des Fremden anzeigte:**!

kumentarische Quelle oder die bloRe Ubertragung eine zwar wenig ansehnlichen, inhaltlich aber iden-
tischen Verzeichnisses, sondern eine gelehrte Kompilation, verfertigt fiir einen bestimmten Moment,
dabei keinem historischen, sondern einem propagandistischen Zweck dienend*.

327 Nach Itgenshorst (2005) 221 sei dies aufgrund der anhaltenden Konflikttrachtigkeit des republika-
nischen Rituals auch nicht moglich gewesen. Die gleichwertige Auflistung der Triumphe stelle vielmehr
einen ,Trick® dar, mit dem jene Konflikttrachtigkeit tiberdeckt worden sei.

328 Die Angaben stammen aus Ov. trist. 4,2,19-28, vgl. Ostenberg (2009b) 463.

329 Der Begriff titulus ist u. a. auch als ergédnzendes Element zu Statuen oder Votivgaben bezeugt, vgl.
(Ostenberg (2009b) 466 f.

330 Vgl. Ostenberg (2009D) 464467,

331 Ostenberg (2009b) 469.



84 —— III Text-Monumente

The role of the name on the text was therefore not to repeat in words the visual implication of the
imagery. Nor was it to educate the Roman audience [...]. Rather, by informing the spectators about
what particular land, town, mountain or river that was being shown, the text specified the subjected
contents displayed by the imagery. Thus, the importance of the text lay in its written confirmation of
conquest.

Gerade diese distinktive und zugleich aneignende Bedeutung der Namen scheint sich
vielfach in den 6ffentlichen Diskursen tiber Siege und Triumphe widerzuspiegeln und
dort tiber eine rein identifikatorisch-didaktischen Funktion hinauszugehen.*** Vor
diesem Hintergrund erscheint es notwendig, auch weitere, vermeintlich dokumentari-
sche Zeugnisse aus dem Bereich der Literatur kritisch zu betrachten und neben ihrem
semantischen Inhalt auch auf ihr interaktives Potenzial zu untersuchen.

Eines der wenigen Beispiele fiir die antike Korrespondenz tiber Triumphe stellen
Ciceros Briefcorpora dar. Inshesondere seine Briefe ad Atticum und ad familiares, in
denen er ausfithrlich tber seinen Antrag auf einen Triumph tber Kilikien berichtet,
diirften wohl sehr genuine, wenn auch nattirlich subjektiv gefarbte Dokumente fiir den
Verlauf einer Triumphdebatte in republikanischer Zeit darstellen.*** In einem seiner
Briefe an Atticus (Att. 5,20,1) beklagt er die unzureichenden Moglichkeiten, in der klei-
nen Provinz Kilikien zu Ruhm zu gelangen:

,quid, malum? isti Pindenissitae qui sunt?‘ inquies; ,nomen audivi numquam. quid ego faciam? num
potui Ciliciam Aetoliam aut Macedoniam reddere?
,Was zum Henker? Diese Pindenissiten, wer sind die?‘, wirst du fragen; ,Den Namen habe ich noch

nie gehort. Was hitte ich tun sollen? Konnte ich etwa aus Kilikien ein Atolien oder Makedonien
machen?

Wer waren diese Pindenissiten? Wer hofft, an dieser Stelle von Cicero eine befriedi-
gende Antwort auf diese Frage zu bekommen, muss hier enttduscht werden. Gewiss ist
es nicht Ciceros Anliegen, seinem Freund Atticus exakte Informationen tber die kili-
kische Bevolkerung zukommen zu lassen, und aus historiographischer Sicht diirfte der
Brief freilich ein diirftiges Zeugnis darstellen. Nichtsdestoweniger gewdhrt die hier in-
szenierte Kommunikationssituation einen grundlegenden Einblick in die Verstdndigung
und Wahrnehmung tiber (exotische) Namen. Obwohl Cicero seinem Freund bis zuletzt

332 Haynes (2008) 54f., die die Visualitdt des Triumphs anhand der TV-Serie Rome untersucht, zieht
einen interessanten Vergleich zwischen den tituli und modernen Rezeptionsgewohnheiten in Vor- und
Abspann einer Serie: ,In the case of both the tituli and the opening titles of the series, the text is less
important for its actual content — who really pays attention to opening credits after they announce the
names of the first couple of stars? — than for its function as a guarantee of effort and quality. [...] Similarly,
when viewers watch the opening titles, they see the actors’ names but are already imagining the cha-
racters they play, while the credits in general signify the concrete efforts expended in the creation of the
show*.

333 Zu den Briefen Ciceros als Ort kommunikativen Handelns vgl. Riihl (2019). Zum Quellenwert der
Triumphdebatte bei Cicero vgl. auch Beard (2007) 196 —199.



1 Imperiale Modelle: Der Text als Index —— 85

eine konkrete Antwort schuldig bleibt, lassen sich in der Art, wie dieses inszenierte
Gesprach strukturiert ist, Kennzeichen eines bestimmten kommunikativen Modus im
Umgang mit derartigen Informationen erkennen.*** Der Name der Pindenissiten wird
hier weniger in semantischer Funktion, als Tréager einer Information, sondern, wie die
Dialogstruktur erkennen lasst, funktional gebraucht: eine Perspektive, die fiir Ciceros
Rhetorik nicht ungewdhnlich ist.**® Allein die Nennung eines unbekannten Namens — so
wird es nahegelegt — fiihrt zu Irritation, nein, kann sogar rufschidigend sein, indem
Ruhm und Erfolg der gesamten Expedition infrage gestellt werden. Erfasst man den im
Brief entfalteten Dialog als illokutionéren Sprechakt nach Searle**®, miisste der Frage
qui sunt derselbe illokutionédre Gehalt unterstellt werden, den Cicero noch expliziter in
einem Brief an Caelius Rufus formuliert (,der Name ist unbekannt, also bringt er auch
keinen Ruhm9)**” wihrend die Gegenfrage gewissermafen die Antwort impliziert: ,Es
handelt sich um Kilikien, also ist es nicht verwunderlich, dass du den Namen nicht
kennst‘. Die rhetorische Frage lasst sich also als ein konventioneller, wenn auch ge-
scheiterter Versuch der Sinnstiftung verstehen, indem ein formaler Bezug zwischen den
(nicht vorhandenen) ethnischen Informationen und dem (immerhin bekannten) Namen
der kleinen Provinz hergestellt wird. Denn die Etikettierung mit einem moglichst be-
kannten Namen stellte die wohl geldufigste und einfachste Methode dar, um einem Sieg

334 Die Form des fiktiven Einwands sowie die fiir Ciceros Briefe nicht untypische Kolloquialitét des Stils
lassen den Eindruck einer unmittelbaren Gesprachssituation entstehen. Die aneinandergereihten Fra-
gesdtze sowie das eingeworfene malum lassen auf eine hohe Affiziertheit des (fiktiven) Dialogpartners
und auf eine konzeptionelle Miindlichkeit des Dialogs schliefsen.

335 Den Handlungscharakter der Namen bei Cicero zeigt auch eindriicklich seine hyperbolische Aussage
in imp. Cn. Pomp. 13, dass allein Pompeius’ Name gentigen wiirde, um die Angriffe im Osten niederzu-
schlagen: cuius adventu et nomine [...] tamen impetus hostium repressos esse intellegunt ac retardatos.
Itgenshorst (2005) 77 halt insbesondere fiir die Namen der Sieger und Triumphatoren fest: ,Die Tatsache,
daf Cicero sich beim rhetorischen Einsatz [...] auf die blofse Nennung von Namen beschranken konnte, ist
ein Hinweis darauf, dafs das Publikum mit den aufgezéhlten Namen so vertraut war, daf es gentigte, mit
einem Stichwort darauf hinzuweisen und so beim Zuhérer eine ganze Vorstellungswelt zu evozieren.
336 Searle (1988) 40f. fasst den propositionalen und den illokutiondren Akt als parallel verlaufende
Prozesse auf. So schliefst die Referenz (fiir Searle neben der Pradikation ein zentrales Mittel zum Vollzug
propositionaler Akte), die durch den Gebrauch von Eigennamen erfiillt sei (vgl. ebd. 45), keineswegs ihren
Gebrauch als Teil eines illokutiondren Aktes aus, ebd. 47f.: ,Der Gebrauch dieser Ausdriicke muf nicht
nur von dem Gebrauch prédikativer Ausdriicke und vollstandiger Satze unterschieden werden, sondern
auch von dem Gebrauch unbestimmter hinweisender Ausdriicke, auf Universalien hinweisender Aus-
driicke und pluralischer bestimmter hinweisender Ausdriicke“. Hier scheint jedoch gerade die insze-
nierte Verletzung des Identifikationsprinzips (ebd. 251: ,Diesem Prinzip zufolge muf$ jeder, der einen
Eigennamen verwendet, auf Verlangen eine identifizierende Beschreibung [...] des Gegenstandes geben
konnen, auf den er sich mittels des Eigennamens bezogen hat“) auf eine starkere illokutiondre Absicht
der Aussage hinzuweisen.

337 Cic. fam. 2,10,3: ibi quintum et quintesimum iam diem aggeribus, viniis, turribus, oppugnabam oppi-
dum munitissimum, Pindenissum, tantis opibus tantoque negotio ut mihi ad summam gloriam nihil desit
nisi nomen oppidi.



86 —— III Text-Monumente

einen hohen Wiedererkennungswert zu verleihen®*®, und auch die Bewertung, die ein
Sieg in der Offentlichkeit erfuhr, war groftenteils abhéingig von den Assoziationen, die
durch die mit ihm verbundenen Namen hervorgerufen wurden. So konnte in der Rhe-
torik z. B. der Name eines berithmten Anfithrers wie Mithridates®*®, lange gefiirchteter
Stamme wie den Galli oder — eng damit verbunden und oft nicht zu unterscheiden®* —
der Name einer grofSen Provinz, in der gekdmpft wurde wie die von Cicero genannten
Macedonia und Aetolia, bereits Anerkennung hervorrufen und gloria und laus des
Feldherrn erhohen, wahrend Triumphe tber kleinere Provinzen eher gering einge-
schétzt und oft zum Ziel von Spott und Polemik wurden.**! Ein Sieg in einer groen und
umkampften Provinz hitte nattirlich, wie Cicero am Ende des Briefs einrdumt, einen
beeindruckenderen Effekt gehabt als sein Sieg tiber die Einwohner von Pindenissum. So
ist es kaum verwunderlich, dass Cicero in prov cons. 33 fiir Caesars Eroberungen in
Gallien ganz andere Worte findet:

Itaque cum acerrimis nationibus et maximis Germanorum et Helvetiorum proeliis felicissime dec-
ertavit, ceteras conterruit, compulit, domuit, imperio populi Romani parere adsuefecit, et quas re-
giones quasque gentis nullae nobis antea litterae, nulla vox, nulla fama notas fecerat, has noster
imperator nosterque exercitus et populi Romani arma peragrarunt.

Daher hat er mit grofitem Erfolg die unerbittlichsten Stdimme der Germanen und Helvetier in ge-
waltigen Schlachten in die Knie gezwungen, die tibrigen hat er abgeschreckt, in die Enge getrieben,
bezdhmt, daran gewohnt, sich dem Herrschaftsanspruch des rémischen Volks zu fiigen, und auch
solche Gebiete und Stdmme, die zuvor keine Schrift, kein Wort, kein Geriicht bekannt gemacht
hatte, haben unser Imperator und unser Heer und die Waffen des romischen Volks vollig durch-
drungen.

Cicero bezieht sich hier auf einen Feldzug, der alle vergleichbaren Unternehmungen der
romischen Republik tubertroffen hatte, und bereits die hohen Erwartungshorizonte, die
durch die Nennung der gefiirchteten Germani und Helvetii erzeugt werden, verleihen
den Siegen Caesars in Gallien eine weitaus héhere rhetorische Wirkungskraft als Ci-
ceros einmaliger und geringerer Sieg. Die genannten und nicht weiter spezifizierten
regiones und gentes werden zwar deutlich von den grofien Namen der acerrimi bzw.
maximae nationes abgegrenzt, erfahren hier jedoch eine ganz besondere Akzentuie-
rung. Cicero hebt bei Caesar gerade das hervor, was er in seinem Brief beklagt: die

338 Auch die Benennung der Triumphe selbst erfolgte, wie Holkeskamp (2006) 258 {iber Pompeius’
Triumph tber Spanien anmerkt, nach einer ,traditionellen, anspruchsgeséttigten Sprachregelung, in der
die Triumphe nach den jeweiligen (nicht unbedingt auch wirklich derart grofSrdumigen) Kriegsschau-
plétzen bezeichnet wurden®.

339 Vgl. dazu etwa die Semantik der Namen Mithridates und Tigranes in Cic. imp. Cn. Pomp., mit denen
sowohl die Vorstellung der vergangenen Kriege als auch die Erwartung einer neuen, immer wieder
zuriickkehrenden Bedrohung verkniipft wird.

340 Vgl. Riggsby (2006) 59-71.

341 Vgl. dazu auch Cic. Brut. 255f. (abwertend gegentiber den sog. castellani triumphi iber die Ligurer),
Nep. Cato 14 (iber Sardinien).



1 Imperiale Modelle: Der Text als Index —— 87

Leistung, bislang vollig unbekannte gentes besiegt und bekannt gemacht zu haben. Man
konnte es als einen gekonnten rhetorischen Kniff verstehen, dass Cicero dabei nur die
bekanntesten und erwartbaren Namen explizit nennt, wiahrend die Art und Weise, in
der er auf die unbekannten regiones und gentes rekurriert, impliziert, dass es sich um
Dinge handle, die keiner namentlichen Nennung mehr bediirfen und nun allgemein
bekannt wéren: Eine Frage nach der genauen Identifikation der unbekannten Namen
muss in diesem Fall also Uberhaupt nicht gestellt werden. Ein Trugschluss dieser Be-
obachtung wiirde hingegen zu der Annahme fithren, dass Cicero Caesars militarische
Siege als eine didaktische oder sogar wissenschaftliche Leistung interpretiert habe.
SchliefSlich wird die Kenntnis der Namen von Cicero an keiner Stelle explizit mit einem
ethnologischen Wissen gleichgesetzt. Die anerkennenswerte Errungenschaft Caesars,
die Cicero in prou cons. 22 hervorhebt, besteht lediglich darin, dass man in Rom téglich
von novis nominibus gentium nationum locorum horen kénne.*** Auch das Trikolon
nullae [...] litterae, nulla vox nulla fama scheint, da dieselben Elemente in prov cons. 22
in anderer Reihenfolge auftreten, keine Antiklimax darzustellen, sodass es laut Cicero
offenbar gentigen wiirde, dass Gertichte (fama) tiber die bezwungenen gentes in Umlauf
sind, um das Unbekannte bekannt werden zu lassen (notas fecerat). Die Leistungen
Caesars werden somit nicht unbedingt mit dem Anspruch eines wissenschaftlichen
Erkenntnisgewinns gleichgesetzt: Umso wichtiger ist es, dass bereits durch die Mog-
lichkeit, dem Unbekannten einen Namen geben zu konnen, ihre Aneignung demon-
striert und der eigene Herrschaftsanspruch legitimiert werden kann. Die von Cicero
genannten famae, voces und litterae scheinen also eine Funktion zu erfiillen, die weit-
gehend mit der symbolisch-aneignenden Funktion der im Triumph gezeigten tituli
vergleichbar sind. Ohne dass sie konkret genannt und aufgezdhlt werden mussen,
konnen sie als rhetorisches Argument und zugleich als Beweis flir Caesars Siege in
Gallien gebraucht werden.

Dieser indexikalische Gebrauch der Namen wird auch von Caesar selbst verwendet,
der zwar, was die Namen der von ihm unterworfenen Gegenden und Ethnien betrifft, in
De bello Gallico®® durchaus konkreter wird, allerdings weit davon entfernt ist, eine
systematische Ethnographie zu leisten; nicht umsonst erscheinen der Forschung noch
heute viele der von Caesar genannten ethnischen Gruppen obskur und ratselhaft. So
lasst sich fiir den gesamten Text die Beobachtung treffen, dass Caesar immer dann,
wenn er eine grofiere Menge dieser Namen auffiihrt, aus der aktuellen Erzéhlsituation
zurtlcktritt und in einen katalogartigen Modus tibergeht, der ihm schon frith die Be-
zeichnung eines niichternen, sachlichen oder ,dokumentarischen‘ (gegeniiber eines

342 Cic. prov cons. 22: An ego possum huic esse inimicus cuius litteris fama nuntiis celebrantur aures
cotidie meae novis nominibus gentium nationum locorum?

343 Auch wenn sich nicht eindeutig feststellen lasst, ob Cicero sich mit dem Begriff der litterae auf
Caesars De bello Gallico bezieht (vgl. Riggsby [2006]), sind die Ahnlichkeiten in der Verwendung der
Namen beachtlich. Insgesamt diirfte De bello Gallico wohl das wichtigste Dokument fiir einen Einblick in
die Semantik von Namen in der Antike darstellen.



88 —— III Text-Monumente

,narrativen’) Stils eingebracht hat.?** In diesen Sequenzen geht die évapyeia des Textes
auf ein Minimum zuriick, sodass man hier durchaus strukturelle Ahnlichkeiten zu den
lakonischen Angaben auf manchen tituli erkennen konnte.**® In Gall. 1,292 etwa be-
schreibt Caesar, wie er nach dem Sieg Uiber die Helvetier an eine Reihe von Aufzeich-
nungen (tabulae®*®) gelangt, die mit einer akribischen Auflistung der am bellum Hel-
vetiorum beteiligten Stimme aufwarten:

quarum omnium rerum summa erat capitum Helvetiorum milia ducenta sexaginta tria, Tulingorum
milia xxxv1, Latobicorum xi1i, Rauracorum xxI1I, Boiorum xxxI1; ex his, qui arma ferre possent, ad
milia nonaginta duo. Summa omnium fuerunt ad milia trecenta sexaginta octo.

Thre Kopfzahl summierte sich auf 263.000 Helvetier, 36.000 Tulinger, 14.000 Latobiker, 23.000 Rau-
raker, 32.000 Boier; davon 92.000, die waffenfédhig waren. Die Gesamtsumme betrug 368.000.

Mit der Beschreibung des Inhalts der tabulae distanziert®**’ sich Caesar von der er-
zdhlten Handlung. Die listenartige, aber nicht weiter ins Detail gehende Auflistung von
Namen vermag gleichzeitig auch an die Bezeichnung peragrare zu erinnern, mit der
Cicero die Art Caesars, unbekannte Namen in den offentlichen Diskurs einzufiihren,

344 Dass sich in den commentarii unterschiedliche Formen der Darstellung erkennen lassen, hat bereits
Schlicher (1936) gezeigt, der von einer Entwicklung von einem ,dokumentarischen‘ zu einem ,narrativen‘
Modus ausgeht (die Benennung ,dokumentarisch*,narrativ‘ verwendet Richter [1977] 71 Anm. 50). Riipke
(2015) 129 geht sogar noch einen Schritt weiter und weist dem Gesamttext den Stil einer Ehreninschrift zu.
Da der Begriff des Dokumentarischen, wie Richter (1977) 97 ihn spater verwendet, sich allerdings mehr
auf den Aspekt der Echtheit von Caesars Ausfithrungen bezieht, ist es exakter und einer modern nar-
ratologischen Perspektive angemessener, das Gesamtwerk als Narrativ zu betrachten und Abweichungen
in der Darstellung dieses Narrativs, wie in Kapitel [.2.2 dargelegt, mit einem Skalierungsmodell zu un-
terscheiden. Die grundsétzliche Beobachtung, dass es im Text unterschiedliche Darstellungsmodi gibt —
ob man von einer stilistischen Entwicklung in den Biichern ausgehen mochte oder nicht —, lasst sich
insofern auch in die Konzepte von imperium und spectaculum integrieren, sofern man sie als Ausdruck
einer unterschiedlichen, stark akzentuierten Graduierung der évapyeia des Textes versteht: In de-
skriptiven bzw. ,dokumentarischen‘ Textstellen wie Gall. 1,29 wére die évapyela des Textes minimal,
wéhrend z. B. die Fokussierung einzelner Aristien von Zenturionen wie in Gall. 544 von einer durch-
gangig sehr hohen évdpyela gekennzeichnet sind.

345 Vgl. Holkeskamp (2008) 99, Anm. 65.

346 Durch die Klassifikation der Texte als tabulae wird hier ein etwas irrefiihrender Bezug zum Triumph
eroffnet. Denn in diesem Kontext bezeichnet der Begriff eine andere Darstellungsform als die haufig als
,Schlachtengemalde interpretierten, topographischen tabulae (vgl. Kapitel IV.11). Wesentlich haufiger
bezeichnet tabula den Platz fiir Inschriften in unterschiedlichen 6ffentlichen Kontexten, vgl. Leatherbury
(2017) 558. Auch im Militarischen traten tabulae nicht ausschliefilich als tabulae pictae, also in gemalter
Form, auf, sondern konnten in manchen Fallen auch schriftliche Dokumente bezeichneten, auf denen
Beutestiicke des Feldherrn mit konkreten Informationen und Zahlen aufgefithrt wurden. So seien etwa
beim Triumph des Publius Vatia Isauricus tabulae am aerarium aufgestellt worden, auf denen die genaue
Zahl der eroberten Statuen verzeichnet gewesen seien, vgl. Ostenberg (2009a) 196 f.

347 Zur Spezifizierung des narratologischen Begriffs der Distanz vgl. Martinez/Scheffel (2009) 47— 63. Die
von den Autoren vorgeschlagene Unterscheidung zwischen ,Erzdhlung von Worten‘ und ,Erzédhlung von
Ereignissen‘ erscheint hier treffender als die Dichotomien ,dokumentarisch-narrativ’ bzw. ,narrativ-
dramatisch’ (vgl. ebd. 49).



1 Imperiale Modelle: Der Text als Index —— 89

beschreibt: Es scheint, als wiirden die verschiedenen Namen der Ethnien ebenso wie die
mit ihnen assoziierten Regionen ,durchdrungen‘ oder ,durchwandert‘. Die knapp auf-
gelisteten und asyndetisch miteinander verbundenen Namen werden jeweils durch eine
konkrete Zahl ergénzt, die ihre addierte militadrische Truppengréfie (summa capitum)
angeben soll. Im letzten Satz werden diese ein weiteres Mal zu ihrer Gesamtsumme
(summa omnium) aufaddiert. Dieser gleichsam mathematisch-kaufmannische Gestus ist
zwar in triumphalen Kontexten auf schriftlichen tabulae oder tituli geldufig, bezieht sich
dort jedoch i. d. R. auf erbeutete Gegensténde.**® In gewisser Weise konnte man daher
hier von einer ,Objektifizierung®®*® der Besiegten sprechen: Die erbeuteten tabulae, die
den Sieg der Rémer und das Ende des Helvetieraufstands markieren, sind Beweis ihrer
Unterwerfung und Siegestrophée zugleich.

Die Strategie, viele Namen in dieser akkumulativen Form aneinanderzureihen,
stellt keine Seltenheit in De bello Gallico dar, sondern gehort zu den bevorzugten Mitteln
Caesars, um viele neue Namen auf mdglichst engem Raum einzufithren und zu ver-
dichten.**° Diese ,Namenskataloge* treten in der Handlung meist unmittelbar vor einer
groferen militarischen Konfrontation (im Rahmen einer Kriegsversammlung) auf oder
folgen unmittelbar auf einen rémischen Sieg und sind somit ebenso wie die tituli eng mit
der Demonstration von Sieghaftigkeit verbunden. Auch hier lasst sich die Frage nach
dem informativen Gehalt der Sequenzen durchaus stellen. Caesar nennt zwar die Na-
men, hélt sich aber mit ndheren Informationen iiber die einzelnen gentes zurtick. So
vermutet Riggsby (2006), dass der aufzahlende Gestus zwar eine essenzielle Strategie
Caesars sei, um Sieghaftigkeit und Aneignung im Text zu demonstrieren, sich aber durch
die aushleibende Spezifizierung als eine ,somewhat empty gesture® erweise®’. Musste
man also tatsdchlich davon ausgehen, dass diese Angaben bei einem Publikum, das mit
Gallien nicht vertraut war, Verwirrung stifteten? Immerhin konnte auch Caesar sich
trotz (oder gerade wegen) der Grofie seiner Provinzen nicht darauf verlassen, dass jeder
seiner stadtischen Rezipienten wissen konnte, wer etwa mit den Latobici oder Rauraci
gemeint war.>*>

Eine mdgliche Strategie, um dem entgegenzuwirken, kdnnte man in der Struktur
der Kataloge selbst erkennen. Wahrend die bekannten und gefiirchteten Namen der
maximae gentes, die ein romischer Rezipient schon beim antiken Titel Gallia erwarten
musste, wie die Galli, Germani und Helvetii, zum grofiten Teil wesentliche Akteure der
Handlung sind und innerhalb des Narrativs oftmals stellvertretend fiir eine grofSe, he-
terogene Gruppe eingesetzt werden, treten die Namen der unbekannteren Stamme

348 Vgl. Ostenberg (2009a) 196 ., dies. (2009b) 464.

349 Zur sprachlichen ,Objektifizierung‘ auf Inschriften vgl. auch Kapitel IV1.3.3.

350 Vgl. Caes. Gall. 24; 3,27; 74 und 775.

351 Vgl. Riggshy (2006) 71.

352 Auch Riggshy (2006) 71 kommt zu einem solchen Schluss: ,Yet these impressions are not supported
by much information. Who are these people? In many cases it is impossible for the reader to tell, because
more than half the tribes Caesar mentions appear only in the context of such lists (sixty-two, plus eight
questionable cases).



90 —— III Text-Monumente

i. d. R. einmalig und in der Form solcher langen Listen auf. Die unterschiedlichen Namen
werden zwar kaum mit expliziten Erlduterungen versehen, dennoch werden sie auch
nicht ganzlich ohne Systematik vorgefiihrt. Meist werden die Namen cluster-dhnlich um
einen bekannten Oberbegriff zusammengefasst oder innerhalb eines Clusters ggf. re-
lational voneinander unterschieden. In den tabulae aus 1,29 werden die Namen deutlich
mit dem iibergeordneten Begriff des bellum Helveticum assoziiert,**® indem sie am Ende
des Abschnitts in ihrer Summe zusammengefasst werden.*** Dieses additive Arrangie-
ren der Namen um bestimmte Begriffe spiegelt sich auch an den vergleichbaren Stellen
in De bello Gallico wider. So klassifiziert Caesar etwa samtliche Namen in Gall. 74,6 als
omnes, qui Oceanum attingunt, in 24 treten die Beteiligten unter einem Oberkommando
der Belger (in communi Belgarum concilio) zusammen und werden auch innerhalb
dieses clusters weiter zusammengefiihrt.**® In dieser Verwendung sind die Namen also
eher quantitativ als qualitativ zu verstehen: Erst in ihrer Gesamtheit konstituieren sie
den jeweils mit ihnen assoziierten Gegenstand.

Auf der anderen Seite muss allerdings die Frage gestellt werden, inwieweit sich hier
die Erwartungen eines wissenschaftlich orientierten Lesers, der zwangsldufig ganz
andere Fragen an den Text stellt, noch mit denen eines antiken Rezipienten decken:
Sowohl die Ahnlichkeiten zu tituli und Inschriften als auch der Vergleich mit den un-
terschiedlichen Bewertungen Ciceros zeigen, dass Namen in triumphalen Kontexten
offenbar nicht als wahrheitsgetreue Repréasentationen im Sinn einer natiirlichen oder
durch Konvention entstandenden Assoziation von einem materiellen Signifikans und
einem mentalen Signifikat verstanden wurden. Auf welchen Kriterien beruht also der
Benennungsakt? Oder ist er doch — im Saussurschen Sinn — von vélliger Arbitraritit
gepragt?

Eine Antwort auf diese Frage kénnte kurioserweise Ovid in seiner Ars Amatoria
liefern.**® Im Rahmen der Beschreibung eines imaginierten Parthertriumphes in ars 1,
177-212, kehrt er zur gewdhnlichen Sprechsituation des Lehrgedichts zuriick und
schlagt dem Adressaten, einem unerfahrenen iuvenis und amator in Aushildung, eine
elegante Losung vor, wie er den Triumph fiir sein eigenes Ziel, das Kennenlernen einer
puella, nutzen kann:**’

Spectabunt laeti iuvenes mixtaeque puellae,
diffundetque animos omnibus ista dies.

Atque aliqua ex illis cum regum nomina quaeret,
quae loca, qui montes, quaeve ferantur aquae,
Omnia responde, nec tantum siqua rogabit;

et quae nesciertis, ut bene nota refer.

353 Caes. Gall. 1,30,1: bello Helvetico confecto [...].

354 Caes. Gall. 1,292: Summa omnium fuerunt ad milia trecenta sexaginta octo.

355 Caes. Gall. 24,10: Condrusos, Eburones, Caerosos, Paemanos, qui uno nomine Germani appellantur,
arbitrari ad XL milia.

356 Vgl. auch Ow. trist. 4,2,25f.

357 Ov. ars 1,218 -228.



1 Imperiale Modelle: Der Text als Index — 91

Hic est Euphrates, praecinctus harundine frontem:
Cui coma dependet caerula, Tigris erit.

Hos facito Armenios; haec est Danaeia Persis:
Urbs in Achaemeniis vallibus ista fuit.

Ille vel ille duces; et erunt quae nomina dicas,

Si poteris, vere, sl minus, apta tamen.

Heiter werden die Jinglinge zuschauen und Madchen vereint,

und dieser Tag wird allen das Herz erfreuen,

und wenn eine von ihnen nach den Namen der Konige fragt,

welche Orte, welche Berge oder welche Gewdsser getragen werden,

antworte auf alles, auch nicht nur dann, wenn eine dich fragt;

und was du nicht weifit, das trage vor, als wére es dir gut bekannt.

Das da ist der Euphrat, der an der Stirn mit Schilf bekrénzt ist:

Der, dem das dunkle Haar herabhéngt, das wird Tigris sein.

Diese da mach zu Armeniern! Das da ist das von Danaé stammende Persien:
Dies war eine Stadt in den achdmenischen Talern.

Diese oder jene sind Anfiihrer; und ihre Namen werden die sein, die du nennst.
Wenn du kannst, wahrheitsgemaf}, wenn nicht, dann zumindest angemessene.

Zunéchst fallt auf, dass hier mit keinem Wort begleitende tituli erwadhnt werden, sodass
eine Identifikation des Gezeigten aufgrund schriftlicher Angaben nicht mdglich er-
scheint.®*® Es handelt es sich hier also, anders als in den vorigen Beispielen, um Bilder,
denen kein bestimmtes Signifikans in der Form eines Namens zugewiesen ist. Der
Sprecher fithrt hingegen eine recht simple Losung flir dieses Problem vor: Statt des
Vorlesens eines Namens, der auf einem titulus steht, prasentiert Ovid das eigenstandige,
intuitive Benennen als eine selbstverstandliche und konventionelle Auseinanderset-
zung des Publikums mit dem Gezeigten. Die Art, in der der referenzielle Akt beschrieben
wird, kommt dabei durchaus modernen Ansatzen der linguistischen Pragmatik nahe: Es
spielt flir den aktiven Betrachter offenbar nur eine geringe Rolle, ob ein natiirliches oder
wahrheitsgeméfies Verhdltnis zwischen Signifikans und Signifikat besteht; stattdessen
beruht der Erfolg (oder das Gliicken des performativen Sprechakts) ausschliefflich auf
Kriterien der Wahrscheinlichkeit (aptum). Becker (2017) hat hier zu Recht auf den
steigernden Gebrauch performativer Verben aufmerksam gemacht, die sich von einem
présentischen hic est tiber das futurische erit zum héchst performativen facito entwi-
ckeln.®®® Nimmt man die starke Performativitit dieser Formulierungen ernst, so wird
die Benennung selbst als wirklichkeitsverandernder Akt beschrieben. Weder ein den
Objekten inharenter Sinn noch der Inhalt der tituli pradestinieren die Namen, sondern

358 Geht dies mit der haufig in Bezug auf die Rezeption der tituli bemerkten Problematik einher, dass
diese sowohl aufgrund der hohen Entfernung als auch der wahrscheinlich mangelnden Literalitdt des
Publikums realiter kaum wahrgenommen werden konnten? Eine interessante Interpretation stellt Os-
tenberg (2009b) 471f. auf, die die Stelle als Beleg dafiir anfiihrt, dass vielmehr die durch die schriftliche
Form der tituli implizit ausgedriickte Erwartung eines literalen Publikums einen distinktiven Faktor
gegeniiber den nicht romischen und daher als ungebildet geltenden Fremden darstellte.

359 Vgl. Becker (2017) 26.



92 —— III Text-Monumente

die Interpretation selbst bringt sie hervor, wie Ovid zum Schluss prominent in seinem
Fazit et erunt quae nomina dicas ausdriickt. Demzufolge erscheint das Individuum als
letzte und entscheidende Interpretationsinstanz, die sich die Ressourcen mit dem Be-
nennungsakt gleichsam sprachlich aneignet. Dass die Benennung jedoch nicht auf
volliger Arbitraritdt beruht, sondern bestimmten Regeln folgen muss, geht aus Ovids
Forderung nach dem aptum hervor. Abgesehen von seinem tUblichen Gebrauch in der
Rhetorik und seinem (im Kontext von Ovids Dichtung) durchaus vorhandenen poeto-
logischen Deutungspotenzial,*® wurde der Begriff im Allgemeinen als dsthetischer Wert
zur Beurteilung kiinstlerischer Darstellungen gebraucht**' und scheint vom Sprecher
gerade im letzten Vers (im Gegensatz zum verum, das durch das potentiale si poteris
eingeschréinkt wird) als obligatorische Voraussetzung verlangt zu werden.***

Obwohl man der Passage der Ars Amatoria also gewiss auch eine durchaus heiter-
ironische Seite zugestehen kann,*®® wére es m. E. kein allzu verwegener Schritt, die hier
beschriebenen Mechanismen der Interpretation und Partizipation als eine mdgliche,
wenn nicht sogar tbliche Handlungsroutine aufierhalb der von Ovid fingierten Tri-
umphsituation zu verstehen: Schliefilich erfolgten sowohl die Benennung in den Tri-
umphziigen als auch die Benennung der Triumphziige selbst, wie wir gesehen haben,
bereits nach dhnlichen Prinzipien. Ubertrdgt man das Schema auf die Darstellung
Caesars, so werden dort jeweils Zuweisungen vorgenommen, die nach dem Kriterium
des aptum durchaus nachvollziehbar sind und alle unbekannten Namen — ebenso wie
der iuvenis sich Unbekanntes tiber Bekanntes erschliefien (ut bene nota refer) und
diejenigen Elemente aufzédhlen soll, die er von einem Parthertriumph in dieser Gro-
Benordnung erwartete (Euphrates, Tigris, Persis, etc.) — als Subkomponenten eines
grofieren Gallierfeldzugs auflisten. Freilich geschieht das bei Caesar in einem umge-
kehrten Modus, indem hier der siegreiche Feldherr den Benennungsakt selbst vorfiihrt,

360 Die Kategorie weist hier auch als Intertext zu Ov. Pont. 2,1, wie Becker (2017) iberzeugend darlegt,
eine poetologisch-programmatische Dimension auf und spiegelt in diesem Zusammenhang die perfor-
mativen Qualititen des Dichters.

361 Vgl. Pucci (2018) 344f. Dass das aptum/mpénov auch in dsthetischen Diskursen als zentrales Quali-
tatskriterium in der Beurteilung von Darstellungen wahrgenommen wurde, fithrt Vitruv mit seiner
Alabanda-Anekdote (Vitr. 754—6) und seiner Forderung neque enim picturae probari debent, quae non
sunt similes veritati eindriicklich vor. Darstellungen, die dem Kriterium des similis veritati zuwiderliefen,
sahen sich nach Vitruv schnell dem Vorwurf der insapientia ausgesetzt. Die Einschrankung Ovids si
minus, apta tamen ist somit durchaus als ernstzunehmende Warnung an den iuvenis zu verstehen, der
mit seiner Benennung des Dargestellten (die ja zugleich als produktiver Prozess verstanden wird)
gleichzeitig auch seine urbane Bildung bzw: seine Unbildung zur Schau stellt.

362 Plinius d. ]. nimmt in paneg. 171 eine ganz dhnliche Verkniipfung zwischen dem Namen und dem
aufleren Erscheinungsbild gefangener Anfiihrer vor, wenn er schreibt: videor ingentia ducum nomina nec
indecora nominibus corpora noscitare. Plinius, der den Triumph Trajans in diesem Abschnitt interes-
santerweise durch die Wiederholung von videor (paneg. 171-2) explizit als Imagination kennzeichnet,
konstruiert eine dhnlich fiktive Triumphsituation wie Ovid. An erster Stelle stehen die Namen, die, wie
die attributive Verkniipfung mit ingentia zeigt, berreits mit einer Erwartungshaltung verkniipft sind; erst
danach kommen die corpora, die geméafl dem aptum bzw. des decorum passend imaginiert werden.
363 Vgl. Beard (2004) 123.



1 Imperiale Modelle: Der Text als Index —— 93

und es stellt sich die Frage, ob fiir den Rezipienten nicht letztendlich die von Cicero
genannten famae und nuntii die entscheidende Rolle dabei spielten, dem Unbekannten
ein Gesicht zu verleihen. Oder, nicht weniger metaphorisch von Searle ausgedriickt: ,Die
Eigennamen funktionieren nicht als Beschreibungen, sondern als Négel, an denen Be-
schreibungen aufgehingt werden“*®*,

1.4 Fazit: Darstellungsprinzipien des imperium

Die Beispiele zeigen erstens, dass der gefeierte Triumphzug in den 6ffentlichen Monu-
menten in Bezug auf den Feldherrn und seine res gestae oft nur eine sekundére Rolle
einnahm, ja, oft nicht einmal selbst zum Gegenstand der Reprédsentation wurde. Fo-
kussiert wurden dagegen dieselben Dinge, die grundsatzlich auch in den Triumphen
gezeigt wurden: der Triumphator, mit dessen Namen und Titeln der Sieg in Verbindung
gebracht wurde, sowie Raum, Beute und Ressourcen, die dem Imperium hinzugeftgt
wurden. Was die genannten Texte also auf inhaltlicher Ebene verbindet, ist ihre ihre
Fokussierung auf bestimmte Informationen, die den Sieg betrafen. Im Vordergrund
ihrer Représentation stand die Kontextualisierung der res gestae des Imperators und
der Ergebnisse des Krieges: allen voran die eroberten Regionen, Stadte und die be-
zwungenen Volker, welche mit Eigennamen benannt wurden; eine dhnliche Funktion
scheint den Zahlen zuzukommen, welche oft zwischen den Eigennamen eingefiigt
wurden und die Beutestiicke und getoteten Feinde quantifizierten.

Auf stilistischer Ebene folgen die Texte einer erwartungsgemaf knappen Struktur,
die tiberwiegend von Nominalphrasen dominiert wird. Die Textstruktur ist geprégt von
einem akkumulativen, meist asyndetisch verbundenen Aufzéhlungsstil, der sich durch
eine hohe Dichte von Eigennamen auszeichnet. Hier wurde besonders im Fall der tituli
deutlich, dass diese Art der Reprdsentation nicht ausschliefflich mit einem héheren
Informationsgehalt der Texte einhergeht, sondern dass die Darstellungsform auch eine
performative Dimension aufweist. So kénnen die durchgefithrten sprachlichen Akte der
Benennung, Auflistung, Aufzdhlung und Katalogisierung im Kontext des Triumphmo-
dells immer auch als Indexe ihrer Bezwingung und Aneignung verstanden werden,
wobei derselbe Akt — wenn wir Ovid glauben — nicht einmal als abgeschlossener
Sprechakt zu verstehen ist, sondern vermutlich gerade in seinen Leerstellen zur Er-
ganzung und Interaktion mit dem Publikum aufruft.

Ausgeblendet werden detaillierte Angaben tiber die Triumphprozession selbst so-
wie Details und Einzelheiten aus dem Erfahrungsraum des Feldzugs. Nattirlich waren
auch solche Darstellungen gelegentlich im Triumph oder seiner engeren Kommem-
oration vorhanden, wurden aber dort meist vom Text ausgelagert und in Bildmedien
dargestellt. Diese sind auch fiir die Rezeption und Bewertung der Texte nicht uner-
heblich, denn es gilt zu berticksichtigen, dass es sich bei den vorgestellten Texten nicht

364 Searle (1988) 258.



94 —— III Text-Monumente

um isolierte Dokumente, sondern um Teile des 6ffentlichen Raumes und der romischen
Monumentallandschaft handelt, in die sie integriert waren und mit der sie interagier-
ten. In ihrer Konzeption waren sie auf eine multimediale Rezeption ausgelegt und traten
daher in der Regel nur zusammen mit anderen, visuellen Darstellungsformen auf.**® Thr
gesamter performativer Gehalt entfaltet sich somit erst im synthetischen Zusammen-
spiel verschiedener medialer Formen, sodass der schriftliche Text, wie in diesem Kapitel
gezeigt wurde, letztlich immer auch im Sinne einer indexikalischen Handlungsanwei-
sung zur Interpretation des Referenzmaterials zu verstehen ist**®. Wir werden auf
diesen besonderen intermedialen Aspekt am Beispiel der geographischen tabulae in
Kapitel IT11.1.1 zurtiickkommen und uns nun Beispielen zuwenden, in denen diese Aspekte
im Text selbst narrativ konstruiert werden und die wir oben dem Metaphernbereich des
spectaculum zugeordnet haben.

2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel

Der Triumph als spectaculum — unter dieser Perspektive sollen primar diejenigen As-
pekte in den Vordergrund gertickt werden, bei denen der Triumphzug in seiner Ei-
genschaft als 6ffentliche Inszenierung und publikumswirksames Spektakel im Vorder-
grund stehen. Um diesen Aspekt in der Literatur zu untersuchen, eignen sich
grundsatzlich alle Texte, in denen ein Triumphzug und seine Inhalte ausfithrlicher
beschrieben werden. Das bevorzugte literarische Medium, in dem Siege reprasentiert
wurden, waren entweder die Historiographie (als Prosaform) oder das Epos als sein
poetisches Aquivalent.®®” Natiirlich kann auch solchen Texten, ebenso wie den In-
schriften, zundchst eine kommemorative Funktion zugewiesen werden. Diese Texte
jedoch aufgrund ihrer Gattungszuweisung auf eine reprasentative oder dokumentari-
sche Funktion zu reduzieren, gestaltet sich nicht weniger problematisch, als den Begriff

365 Diese konnten wiederum eine sehr hohe Anschaulichkeit zeigen, wie Brilliant (1999) 225f. am Bei-
spiel des Titusbogens erortert.

366 Ein performativer Gehalt kann den Inschriften insofern zugeschrieben werden, soweit sie mehr der
sprachwissenschaftlichen Herkunft des Begriffs als einer strukturellen Performativitit, wie sie in Kapitel
11.2.2 definiert wurde, zuzuordnen ist. Texte, die ,in spezifische, institutionelle Kontexte eingebettet sind“,
besitzen nach Fischer-Lichte (2012) 136 eine generelle Performativitat; dabei rdumt sie aber ein, dass sich
die dort entfaltete performative Wirkung von der in literarischen Texten unterscheidet: ,Es sind in diesen
Féllen die institutionellen Bedingungen, die eine solche Wirkung ermoglichen®. Vgl. auch Witzmann
(2000), der den Weih-/Ehreninschriften sogar eine performative Funktion im Sinne einer ewigen Itera-
tion des Weiheaktes zuschreibt.

367 Dass Historiographie und Epos in der Antike nicht grundsatzlich verscheiden waren, zeigt bereits
der Begriff des ,historischen‘ Epos. Zur Komplementaritdt der Gattungen vgl. Hauf3ler (1976) 21-38, 151—
299.



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel — 95

der Reprisentation allgemein auf den literarischen Bereich zu iibertragen.*®® Literari-
sche Texte sind nicht nur aus einer modernen, von Dekonstruktivismus und New Cri-
ticism gepréagten Perspektive, sondern bereits im antiken pipnotg-Diskurs mit dem
Problem konfrontiert worden, dass sie streng genommen niemals als reprasentativ im
Sinne eines genauen Abbilds der Wirklichkeit gelten konnen.** Vor diesem Hintergrund
ist hier an erster Stelle die Untersuchung von Itgenshorst (2005) hervorzuheben, die —
erstmals auch als Argument einer kritischen Betrachtung des Quellenwertes entspre-
chender Darstellungen - in Anlehnung an Max Weber von einem ,Idealtyp‘ der Dar-
stellung von Triumphen gesprochen hat.*’° Die Annahme macht neben dem dort be-
merkten quellenkritischen Aspekt auf zwei Punkte aufmerksam, die auch fiir eine
literaturwissenschaftliche Analyse von Bedeutung sind. Zum einen — und darauf ver-
weist Itgenshorst nachdrucklich — muss die Tatsache berticksichtigt werden, dass Tri-
umphdarstellungen in der Literatur in unterschiedliche funktionale Kontexte einge-
bettet sind: Die Beschreibung eines Triumphs kann z. B. mitunter in moralistische
Diskurse eingebettet sein®”* oder panegyrische Funktionen erfiillen®’%; das Ideal einer
umfassenden und aus heutiger Sicht wissenschaftlichen Dokumentation triumphaler
Praxis ist dagegen niemals ein priméres Anliegen der antiken Aufzeichnungen gewesen.
Zum anderen macht die Beobachtung eines Idealtyps ohne Entsprechung in einer his-
torischen Realitdt auf Falle aufmerksam, in denen selbst bei vermeintlich detaillierten
Beschreibungen von Triumphziigen die Deskription gleichzeitig als Modus zur Insze-
nierung literarischer Qualititen genutzt wird. Die flieRenden Grenzen und Uberlage-
rungen zwischen dem kommemorativen Anspruch und der Funktionalisierung und li-
terarischen Selbstdarstellung in historiographischen Texten wurden bereits sehr
aufschlussreich von Itgenshorst in ihrer exemplarischen Diskussion von griechischen
Triumphbeschreibungen bei Dionysios, Plutarch, Appian, Zonaras und Flavius Josephus
aufgezeigt.*”® Triumphbeschreibungen miissen sich, wie die Autorin annimmt, zwar
zum einen referenziell auf einen historisch gefeierten Triumph beziehen, lassen sich
aber in ihrer Darstellung nicht als wahrheitsgetreue Schilderungen identifizieren.
Stattdessen kdme diesen Texten als ,Idealtypen‘ ein konstruktives Potenzial zu. So zeigt
sie u. a. ausfithrlich am Beispiel von Livius’ Ab urbe condita, wie der Triumph als
ubergreifendes Modell in einem historiographischen Text angewendet werden kann.
Diesen betrachtet sie bei Livius als ,Monument der republikanischen Erfolgsgeschich-

368 Der Begriff ist hier im engeren Sinne gemeint. Man konnte freilich auch einen grofien Teil der ge-
nannten Texte als literarisch‘ bezeichnen, indem man z. B. auf die Fiktionalitdt bei vielen Angaben
verweist.

369 Vgl. Feeney (2004) 4f. Die hier aufgezeigte Problematik lasst sich auf sdmtliche Formen der Re-
prasentation iibertragen, vgl. Itgenshorst (2005) 28, Anm. 28.

370 Vgl. Itgenshorst (2005) 13-41.

371 Vgl. Itgenshorst (2005) 221.

372 Vgl. Itgenshorst (2005) 28.

373 Vgl. Itgenshorst (2005) 13- 30.



96 —— III Text-Monumente

te“*” und ,eine Art literarische[n] Kommentar zu den augusteischen Triumphalfas-

ten“”® und plausibilisiert die These, dass es sich aufgrund struktureller Ahnlichkeiten
sowie der wiederkehrenden Kontinuitdt und ordnenden Systematik der livianischen
Triumphbeschreibungen um die Inszenierung von Triumph als einem zeitlosen Phé-
nomen statt um eine ausfiihrliche Darstellung der individuell gefeierten ,historischen’
Triumphziige handle.

Neben den umfangreichen Untersuchungen Itgenshorsts lassen sich zwei weitere
Arbeiten anfiihren, die den konzeptionellen Charakter des Triumphs in der Historio-
graphie an weiteren Beispielen diskutiert haben. Egelhaaf-Gaiser (2006b) weist in ithrem
Essay tber die Siegesfeier von Amphipolis bei Livius eine Orientierung an romischen
Triumph- und Siegesfeierpraktiken auf der Mikroebene des Texts nach, wahrend Pausch
(2016) @hnliche Beobachtungen fiir die Gestaltung einzelner Szenen in der Historia
Alexandri des Curtius Rufus gemacht hat.*’® Egelhaaf-Gaiser (2006b) geht in ihrer Un-
tersuchung zu Livius noch einen Schritt weiter als Itgenshorst, indem sie die Frage stellt,
welche Bedeutung der Triumph durch seine Kontrastierung mit der Siegesfeier als ein
implizites Modell fiir die Gestaltung von Siegesszenen im Allgemeinen gewinnt. Auf
dieser Basis zeigt sie am Beispiel der Siegesfeier (Liv. 45) und der makedonischen lu-
stratio in Pella (Liv. 40), wie Livius die konsensstiftende Dimension von Triumph nutzt,
um mit dieser Folie auch innerhalb alternativer historischer settings Aspekte von
Sieghaftigkeit und romischen Uberlegenheitsanspruchs dhnlich wie im Triumph zu
inszenieren. So stelle der romische Triumphzug sowohl in Amphipolis als auch in Pella
ein implizites Gegenmodell dar, vor dessen Hintergrund die romische Siegesfeier in
ihrer Ordnung und Universalitit umso iiberlegener erscheinen miisse.*”” Als Kontrast-
flache diene dabei vor allem der grofie Triumphzug des Aemilius Paullus, der bei Livius
vor allem in seinem kontroversen Vorspiel, d.h. der konfliktreichen Debatte um die
Bewilligung des Triumphs sowie der Losung des Problems durch das Berufen auf einen
gemeinsamen, von allen geteilten Wertekanon geschildert werde. Dadurch werde ge-
rade fiir einen romischen Leser eine weitere Rezeptionsebene erschlossen, die der
Autor zugleich zur Selbstinszenierung nutzen wiirde.*”®

Die Modellhaftigkeit, die in der Forschung fiir die Triumphbeschreibungen der
Historiographie festgestellt wurde, lasst die Vermutung zu, dass es auch bei den am
héufigsten zur Rekonstruktion herangezogenen Triumphbeschreibungen kaum maglich
ist, diese auf eine reprédsentative Funktion oder auf ihren dokumentarischen Gehalt zu
reduzieren. Dies zeigt sich u. a. auch in dem hohen diskursiven Charakter, den der
Triumph tber seine performance hinaus hatte. Allein mit der Nennung von Begriffen
wie triumphus oder triumphare musste ein gewisser konzeptioneller Kern verbunden

374 Itgenshorst (2005) 150.

375 Itgenshorst (2005) 154.

376 Vgl. dazu ausfiihrlicher Kapitel I11.2.3.

377 Vgl. Egelhaaf-Gaiser (2006b) 52-57

378 Vgl. Egelhaaf-Gaiser (2006b) 57—59. Die selbstinszenierende Komponente des Triumphs zeige sich
insbesondere in der intertextuellen Auseinandersetzung mit Thukydides.



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel =— 97

sein, welcher auch durch das literarische Motiv ,mitgetragen‘ wurde und sich ver-
selbststandigte. Dennoch muss eine reprasentative Funktion literarischer Texte dadurch
keineswegs ausgeschlossen werden. Im Gegenteil: Versteht man Sieg und Triumph als
vom Wahrheitshegriff losgeldste Konzepte, so stehen sich Historiographie und Fiktion in
ihren Absichten sehr nahe. Auch zwischen literarischen Texten gibt es graduelle Un-
terschiede, wenn man die strukturelle Performativitit einzelner Stellen betrachtet:
Wahrend sich einige Darstellungen nur auf die Kerninformation, dass ein Triumph
gefeiert wurde, beschranken, konnen andere in einer ausfithrlicheren Weise auf den
Triumph zugreifen. So weisen einerseits die Stellen Bello Sabino perfecto Tarquinius
triumphans Romam redit oder z. B. bei Sallust, der den Triumph des Marius am Ende des
bellum Iugurthinum lediglich mit den Worten isque Kalendis Ianuariis magna gloria
triumphavit®”® erwihnt, fiir sich allein betrachtet eine geringe évapyewa auf und
scheinen primér auf die reine Dokumentation des jeweiligen Triumphzugs ausgerichtet
zu sein. Wahrend sich der Triumph im ersten Fall deutlich in die historische Chrono-
logie einer militarischen Erfolgsgeschichte, vergleichbar mit dem annalistischen Aufbau
der fasti, einreiht, beschréankt sich letzteres Beispiel dagegen auf die wesentlichen Daten
und erinnert somit in seinem Stil stark an die knappe und formelhafte Diktion von
Inschriften und Triumphalfasten. Andererseits gibt es Beschreibungen wie bei Appian,
Plutarch oder Flavius Josephus, der mit seiner Beschreibung des flavisch-jidischen
Triumphes in bell. Iud. 7139-147 die wohl detailreichste erhaltene Schilderung eines
Triumphzugs liefert. Diese Darstellungen besitzen ekphrastische Ziige. Sie sind selbst-
referenziell und machen auf ihre eigenen Konstruktcharakter aufmerksam, um zugleich
mit den dargestellten Publikumsreaktionen auch die Aufmerksamkeit des Lesers an-
zusprechen und ihn zu einer dhnlich emotionalen Rezeption aufzufordern.*®® Auch die
Darstellungsform des spectaculum erzeugt memoria, diese entsteht aber — im Gegensatz
zum kurzen oder annalistischen Stil der Inschriften — dadurch, dass der Text selbst eine
Interaktion mit dem Leser aufbaut, und dieser im Zusammenspiel mit den vom Text
gelieferten Informationen in der Lage ist, sich den Triumphzug lebendig und detailliert
vorzustellen.**"

Die Beobachtung eines ,Idealcharakters‘ literarischer Triumphe, wie Itgenshorst
ihn vorschlégt, stellt somit eine berechtigte Hinwendung zum performativen Potenzial
literarischer Texte iiber den Triumph dar: Triumphdarstellungen kénnen zwar immer
noch eine repréasentative Funktion erfiillen, sofern wir Reprdsentation weiterhin als
Darstellung und nicht als Abbild von Wirklichkeit verstehen.*®* Die konstative Funktion
dieser Texte verhélt sich in diesem Fall nicht unterminierend gegentiber ihrer perfor-
mativen Dimensionen: Ebenso wie ein Bild oder ein Portrat nicht fiir sich allein me-

379 Sall. Iug. 114.

380 Zur Funktion von Emotionalitat in Ritual und Text vgl. die Kapitel 1.1.2 und IV1.3.2.

381 Vgl. Itgenshorst (2005) 28f., Backhaus (2019) 84— 86.

382 Itgenshorst (2005) scheint den Darstellungsaspekt der Repréasentationen generell mit dem von ihr
verwendeten Begriff des (literarischen) Monuments zu verbinden, wenngleich sie diesen leider nicht
naher erldutert, vgl. ebd. 28, Anm. 28 und ebd. 29, Anm. 29.



98 —— III Text-Monumente

moria erzeugt, sondern erst gemeinsam mit der Ergdnzung durch die schriftlichen
Angaben einer Inschrift ein anschauliches Bild entwirft,**® erzeugen auch ekphrastische
Beschreibungen, die einem festen Topos oder Idealtypus folgen, in Bezug auf ein re-
présentiertes Ereignis Anschaulichkeit. Dadurch, dass sie die dargestellten Elemente des
Rituals im Medium des literarischen Texts konstruieren, lassen sie diese lebendig in
Erscheinung treten. Dabei ist im Lichte des Theatermodells anzunehmen, dass diese
Darstellungen im Sinne eines Dispositivs mit bestimmten Wirkungen verbunden wer-
den, sodass etwa bestimmte emotionale Reaktionen, die beschrieben werden, mit der
Lektiire des Textes zusammenfallen. Gerade an Stellen, an denen sich der Text Dar-
stellungsprinzipien bedient, die der Erzeugung von Anschaulichkeit und Emotionalitat
dienen, wiren daher die performativen Aspekte des spectaculum zu untersuchen.***

2.1 Emotionale Motive: Eroberte Stadte, zivile Opfer und gefangene Anfiihrer

Die Triumphziige wurden in der antiken Historiographie nicht selten als tiberaus
emotionale Veranstaltungen beschrieben. So erwédhnen Autoren sowohl Trauer uber
Schicksale, die als hart oder unverdient wahrgenommen wurden, als auch Geldchter
uber die Demttigung von Feinden, die ihr Schicksal durch AnmafSung und Grausamkeit
herausgefordert hatten.*® Allerdings fallt hierbei auf, dass nicht alle Themen des Tri-
umphzugs in gleicher Weise fiir eine solche Darstellung geeignet waren. Unter den
prominenten Motiven spektakuldrer Triumphkonstruktionen fallen besonders zwei ins
Auge: einmal die Darstellung von Stddteeroberungen und einmal die Prasentation von
bertihmten Gefangenen, allen voran die feindlichen Anfithrer und ihre Familien. Dass
beide Themen eng mit dem Konzept des spectaculum assoziiert waren, zeigt vor allem
Livius, bei dem das Schildern von Belagerungssituationen und anschliefender Sieges-
feiern zu den wiederkehrenden Motiven gehort. So schreibt Livius dem Ritual in 25,29
eine geradezu transformative Wirkung zu, wenn er in der Rede der Syrakuser festhélt,
die Stadt sei durch den Triumph des Marcellus vom alten Geriicht (fama) zum immer-
wdéhrenden spectaculum geworden, und bezeichnet ebenso das Auftreten von Konigen
in 45,39 mit den Worten illud spectaculum maximum. Hinzu kommt die Beobachtung,
dass beide Motive nicht nur als spectaculum Klassifiziert, sondern oft auch mit ent-
sprechenden Darstellungsstrategien beschrieben werden. Eine besonders anschauliche
Konstruktion von Triumphator, Konig und kéniglicher Familie findet sich etwa bei
Plutarchs Beschreibung des Triumphzugs des Aemilius Paullus. Plutarch beschreibt
zundchst den Sieger als mepipAentov und {nAwtov: jeder habe zu ihm aufgeblickt und
kein anstdndiger Biirger habe ihn beneidet (o08evi 6¢ TV dyab®dv émipbovov); sein
Gegenspieler Perseus dagegen wird zundchst nicht aus der Zuschauerperspektive bhe-

383 Wiseman (2014) 47: ,[...] it was not the marble, bronze, or wax in itself that carried the message but
the written word. And if the written word was false, so was the memory*.

384 Zur Spektakularitét als asthetische Kategorie vgl. jetzt auch Frisch/Fritz/Rieger (2018).

385 Vgl. Ostenberg (2009a) 159.



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel =— 99

schrieben, sondern, wie es heifdst, von seinen Freunden beweint und beklagtm, vom
Triumphator verspottet®*’. Den Einzug selbst beschreibt Plutarch in Aem. 34,1 folgen-
dermafSen:

AUTOG 8¢ TOV TékvwV 0 Tlepaels Kal Thg mepl adTh Bepamelag KATOTLY EMOPEVETO, GALOV UEV LHATIOV
aumexopevog kal kpnmidag Exwv Emywploug LTO 8¢ ueyéBoug TV Kak®v mavta Baupodvrt kat
TOPATEMANYUEVW HAALOTA TOV AOYLOMOV €0lkwG. kal Toltw & elmeto xopog eilwv kal cuvibwy,
Bepapnuévwv ta mpoowna névoel, kal @ mpog Mepoéa PAénewy del kal Sakpvewy €vvolav mapl-
OTAVTWV TOl¢ Bewuévolg, 6t TV ékeivou TOynv dAo@ipovtal, TGV kal Eautoldg €AdyloTa

©POVTIOVTEC.

Hinter seinen Kindern und ihrer Dienerschaft folgte Perseus selbst, der mit einem dunklen Gewand
und den Schuhen seiner Heimat bekleidet war und unter der Last an Ubeln einen ganz verwirrten
und vollkommen wahnsinnigen Eindruck machte. Thm folgte eine Schar seiner Freunde und Ver-
trauten, deren Gesichter vom Kummer bedriickt waren und die den Zuschauern mit ihrem be-
stdndigen Hinblicken zu Perseus und ihrem Weinen zu verstehen gaben, dass es sein Schicksal war,
das sie beklagten, wéahrend sie ihre eigene Lage kaum beachteten.

Durch die unterschiedlichen Reaktionen werden gewiss, wie Ostenberg (2009a) be-
merkt, zum einen Aemilius als Sieger und Perseus als Verlierer kontrastiert und das im
Triumph inszenierte Machtgefiige sichtbar gemacht.*®® Doch auf der Ebene der Dar-
stellung kommt interessanterweise hinzu, dass das Publikum trotz der anschaulichen
Darstellung im Hintergrund bleibt und keine unmittelbaren Publikumsreaktionen auf
das Gezeigte vorgefiihrt werden. Die verschiedenen emotionalen Wirkungen — Trauer
gegeniiber dem Schicksal des gefangenen Konigs und Geldchter gegeniiber dem Tri-
umphator — werden zundchst nur innerhalb der Triumphprozession vorgefiihrt; die
Zuschauer treten nicht als primére Adressaten des Affekts in Erscheinung, sondern
werden erst aus zweiter Reihe in einer eher rationalen Weise mit dem dargestellten Leid
konfrontiert, die geradezu aristotelisch®®® anmutet: Das Leid wird dem Publikum se-
kundér tber die gefangenen Perser vermittelt, die beim Anblick des Perseus in Trdnen
ausbrechen (6t Vv ékelvov TOXNV 6AopUpovtal) und dabei keinen Gedanken an ihre
eigene Situation verlieren (t&v ka®’ €avtolg éAdylota @povtifovteg). Erst an dritter
Stelle tritt der Leser als Rezeptionsinstanz in Erscheinung. Indem der Affekt in dieser
verfremdeten Weise auf die metaphorische ,Blihne‘ des Triumphzugs gebracht wird,
wird der Leser nicht unmittelbar (durch die visualisierende Wirkung der évapyela) mit
der Emotionalitét der Szene konfrontiert, sondern gleichzeitig dazu aufgefordert, diesen
Zustand mit einer gewissen Distanz zu reflektieren, sodass keine Sympathie gegentiber

386 Plut. Aem. 34,2: BeBapnuévwv Ta Tpocwma méVBeL kal Td pog Mepaéa PAETELY del kal Sakpvew [...].
387 Plut. Aem. 34,3: 0 8¢ tiig avavdpiag adTod kal erhoduyiag, wg éotke katayeA@®Vv [...].

388 Vgl. Ostenberg (2009a) 133.

389 Tragische n8ovi} und distanzierte Reflexion bilden bei Aristoteles keine gegensatzlichen Kategorien,
sondern sind eng miteinander verbunden. Das Streben nach Erkenntnis wird als menschliches Grund-
bediirfnis verstanden und wenn es erfiillt wird, bringt es Freude hervor. Das Rezipieren von Literatur sei
dabei stets in der Lage, einen Erkenntnisgewinn zu vollbringen, der sich im Vergleich von Dargestelltem
und Darstellung bzw. in der Wiedererkennung des Dargestellten vollziehe (Aristot. Poet. 1448b).



100 —— III Text-Monumente

dem gefangenen Anfiihrer entsteht. Ganz anders werden die Emotionen des Publikums
dagegen dargestellt, wenn die Familie des geschlagenen Konigs auftritt (Aem. 33,5-8):

To0T0Lg £méPodde TO Gpua Tod IMepotwg kal Té 6mAa kal 0 Stadnua Tolg émiolg émikeiuevov. elta
ukpod Stakelpparog vtog (éN T tékva 100 Pacéwg fyeto S00Aq, kat oLV avTolg TPOPEWY Kal
S1800KAAWY Kol Tasaywy®v Sedakpupévev dxAog, auT®dV Te TAG XElpag OpeyOVTWV €ig TOVG BeaTag
kal té mawia Selobal kal Altavedey Si8aokovTwy. fv 8 Gppeva ugv §vo, Bijiv 8¢ &, 00 vy oup-
QPOVODVTA TMV KAKGOV TO uéyedog St Ty HAiav: f kal pdArov £Aeeva tpog THY UETABOANV Tig
avawoBnotiag Ny, Gote wikpod Tov Tepota PBasilew mapopwpevoy: duTwG VIT ofkTov Toig vmiolg
TPOCEYoV TaG OPeLg ol Popaiol, kal Sakpua TOAAOTG EKBAAAELY GUVEPN, TTdOL 8¢ pepetyuévny diyn-
86Vt xal yapirt Ty B¢av elvat uéxpt o0 T maidia mapirdev.

Thnen folgte der Streitwagen des Perseus, auf dem die Waffen lagen und dariiber das Diadem. Dann
wurden schon nach kurzem Abstand die Kinder des Konigs als Gefangene gefiihrt und in ihrer
Begleitung eine Menge an Ammen, Lehrern und Erziehern, die ihre Hénde zu den Zuschauern
streckten und die Kinder lehrten, zu bitten und zu flehen. Es waren zwei Jungen und ein Madchen,
die das AusmaR der Ubel aufgrund ihres Alters nicht verstanden: Dadurch waren sie im Hinblick auf
den Umschwung in ihrer Teilnahmslosigkeit umso bemitleidenswerter, sodass man dem Auftritt des
Perseus kaum Beachtung schenkte. So hielten die Romer aus Mitleid ihre Blicke auf die kleinen
Kinder gerichtet und viele vergossen Tranen, und alle blickten mit einer Mischung von Kummer und
Wohlwollen, bis die Kinder vorbeigefahren waren.

Obwohl der Auftritt des gefangenen Perseus, der bewaffnet und mit den koniglichen
Insignien geschmuckt gewesen sei, in Aem. 33,3 als vermeintlicher Hohepunkt des Tri-
umphzugs angekiindigt wird, stellt Plutarch eine ausfithrliche Beschreibung der koé-
niglichen Kinder voran, deren Auftritt dem gefangenen Konig, wie Plutarch bemerkt
((ote ukpod tov Iepota Badilewy mapopwuevov) und Ostenberg zusétzlich anhand von
Miinzfunden bestitigt,**® die Show gestohlen habe. Auch dieser Effekt wird in der
Darstellung des Texts kenntlich gemacht. Erst hier wird das romische Publikum als
explizite Rezeptionsinstanz genannt (ot Popatol) und der Rezeptionsakt mit dem ganzen
Arsenal tragischer Affektwirkungen verbunden (éAeewvd, oixtog). Indem der Text die
korperlichen und emotionalen Reaktionen des Publikums in dieser Weise fokussiert,
wird auch die emotionale Involviertheit des Lesers erhoht. Dabei ist es gewiss weder ein
Zufall noch ein Einzelfall, dass Plutarch die Darstellung des Perseus und seiner Familie
mit so unterschiedlichen Affektwirkungen assoziiert. Wahrend sich feindliche Soldaten,
Anfithrer und Kénige im Triumphzug nur schlecht als Sympathietrager eigneten, war
das Leid unverschuldeter ziviler Opfer beinahe prototypisch mit bestimmten Affekt-
wirkungen verbunden, was sie zugleich in ein enges Verhaltnis mit dem zweiten Motiv
setzt: der Eroberung von Stadten.

Um auch dieses Motiv im Zusammenhang mit dem Triumphzug zu beleuchten,
beziehe ich mich zuletzt noch auf die Beschreibung des flavischen Doppeltriumphs bei
Flavius Joesphus, in der eine weitere spezifische ,dramatische‘ Darstellungsform, die
Ostenberg (2009a) als war scenes bezeichnet, vorgestellt wird, und lege zu grofen Teilen
ihre innovativen und m. E. sehr iiberzeugenden Uberlegungen zur rekonstruktiven

390 Vgl. Ostenberg (2009a) 136.



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel — 101

Vorstellung dieser Szenen zugrunde:*** Ausgehend von einer grundlegenden Abgren-
zung kommemorativer, also nach dem Triumph ausgestellter Elemente von den ,Re-
prasentationen‘ des Triumphzugs geht Ostenberg davon aus, dass es neben den im
Triumphalkontext aufgefiihrten fabulae praetextae auch wahrend der Prozession eine
Art von szenischen Auffithrungen gegeben habe, in welche die gefangenen Anfiihrer
integriert worden seien.*** Den Ausgangspunkt dieser Annahme liefert Josephus’ Er-
wahnung sog. miyuata — ein Begriff, der i. d. R. ein bewegliches und zu mehreren Etagen
ausfahrbares Biihnenelement, das im Theater verwendet wurde, bezeichnet®*® —, auf
denen die gefangenen Anfithrer (otpatnyol) inmitten verschiedener aufgemalter
Kriegsszenarien préasentiert worden seien. Auch wenn die konkrete Beschaffenheit der
begleitenden dramatischen Inszenierungsformen im Einzelnen nicht mehr zu bestim-
men ist — Ostenberg geht hier von einer multimedialen Inszenierung aus, die sich aus
»sculptures, models or actors<®%* zusammengesetzt habe und von szenischen Darbie-
tungen begleitet worden seien®® —, 1asst sich der Begriff bei Josephus durch seine Nihe
zum Theater durchaus als Marker einer erhohten Performativitat verstehen, welche
sich im darauffolgenden Abschnitt entfaltet:**°

Babpa & €v Tolg pdAoTa TaPETXEV 1) TOV PEPOUEVWY TNYUATWY KATAGKELN' [...] kal Tf ToAvTeAelq TH
TEPL TV KATAGKELAY AV NaBfjval et KmAEews. kal yip Dedouata oAl Stiypuoa epBEBANTO,
Kal xpuoog kat eEAégag oUK amointog miot mepLEmenyeL. S TOAADY & ULUNUATWY O TOAEUOG GANOG
elg &a pepeplopévog gvapytatatny oY avtol mapeixev: v yap 0pdv xopav piv evdaipova
Snouvuévny, 8Aag 8¢ pdrayyag ktelvopévag oAepiwy, kat Toug uév pevyovtag tovg & eig atypaiwotav
ayopévoug, telxn & VmepPddiovta peyEdel unxavais Epeutopeva Kal @pouplwv GAloKouévag oxv-
pOTNTAG Kal TOAEWV TOAVAVO POV TTEPLBOAOVG KAT (Kpag EX0UEVOLG, Kal aTpatiav Evov TelX®dV
eloyeopévny, kal mévta ovov mARBovTa Témoy, Kal Tev aduvdtwy xelpag dvtaipelv ikeotag, mip Te
€VIEUEVOV {epOTg Kal KaTaokapag oikwv £t T01¢ SeomdTalg, kal petd moAARV €pnuiav kal Katieelav
TOTAUOVG PEOVTAG OVK ETTL YRV Yewpyoupévny, 008€ ToTtov avBpwrtolg i fooknuacty aArd Sta Tfig €Tt
mavTay00ev pAeyopévng tadta yap Tovdaiol meLGOHEVOLG aUTOVG T¢) TOAEPW TtapéSooav. H téxvn 6&
Kal TGV KaTaokevaoudtwy N peyadovpyia tolg ovk i8odaot ywopeva tot é8elkvuey k¢ mapolol.
TETAKTO & €@’ €KAOTW TOV TNYUATWV O TG AALOKOUEVNG TTOAEWS GTPATNYOS OV TPOTIOV EANEON.

391 Anders als die meisten Interpretationen der bekannten Josephus-Stelle, sucht Ostenberg (2009a)
auch unter Berticksichtigung weiterer literarischer Beschreibungen bei Appian, Plinius d. J. und Polybios
nach Referenzen auf dquivalente Darstellungsformen. So bringt sie die statische Haltung der Anfiithrer in
den bei Josephus genannten miypata u. a. mit den bei Appian erwahnten oyjpata in Verbindung und
zeigt so, dass es sich keineswegs, wie oft angenommen wurde, um eine einmalige Besonderheit des
flavischen Triumphzugs gehandelt haben muss.

392 Vgl. Ostenberg (2009a) 248257 Zum Triumph als mimetisches ,Rollenspiel‘ vgl. auch Beard (2007)
178-186, 253 -256.

393 Vgl. Ostenberg (2009a) 253.

394 Ostenberg (2009a) 253.

395 Dabei interpretiert sie die Formulierung aus App. Pun. 66, dass im Triumph Scipios katl ypagat kat
oyuata Tev yeyovotwy eingesetzt worden seien, als dramatisches Spiel vor einem gemalten Bithnen-
hintergrund, vgl. Ostenberg (2009a) 252f.

396 Ios. bell. Iud. 7139-148.



102 —— III Text-Monumente

Das grofite Staunen unter diesen Dingen erzielten aber die Bithnenkonstruktionen: [...] und auch
iber die Pracht der Konstruktionen konnte man sich mit Erstaunen erfreuen. Denn viele waren mit
golddurchwirkten Stoffen behédngt, und an allen waren Gold und Elfenbein von grofier Kunstfer-
tigkeit befestigt. Durch viele Darstellungen bot der Krieg, da er in einzelne Segmente aufgeteilt war,
ein hochst anschauliches Bild von sich selbst: Denn man konnte sehen, wie ein reiches Land ver-
wiistet wird, wie ganze Scharen von Feinden getdtet werden, wahrend die eine Seite flieht, die
andere gefangen genommen wird, wie Mauern von itherragender Gréfie von Belagerungsmaschinen
eingerissen werden, Festungsmauern eingenommen und Ringwélle vielbevolkerter Stédte auf
Berggipfeln besetzt werden und eine Armee ins Innere der Mauern stromt, wie jeder Ort von Ge-
metzel erfiillt ist und wie die Hinde der Ohnmaéchtigen flehend erhoben sind, auch wie Feuer an
Heiligtimern gelegt wird und wie Hauser tiber ihren Besitzern einstiirzen, auch wie Fliisse hinter
weiter Wiiste und Odnis nicht in bebautes Land und nicht zum Trinken fiir Mensch oder Vieh,
sondern durch das noch ringsum brennende Land fliefien. Denn diesen Leiden, die kommen sollten,
hatten sich die Judder mit dem Krieg ausgesetzt. Die Kunstfertigkeit und die Grofartigkeit der
Konstruktionen zeigten den Zuschauern, die es nicht gesehen hatten, was damals geschehen war, so
als wéren sie dabei gewesen. Auf jeder Bithne stand der Anfithrer der eroberten Stadt in der Weise,
in der er gefangen genommen worden war.

Insgesamt fallt auf, dass hier mit grofSer Intensitat die Seite der Opfer fokussiert wird.
Drastische Ereignisse, die einzelne Kampfhandlungen (6Aag 6¢ @alayyag ktewvopévag
molepiwv), oder Resultate des Kriegs wie das Verschleppen von Kriegsgefangenen (tolg
& elg aiypoiwoiav dyopévoug) und das Niederbrennen von Heiligtiimern (ndp te
éviéuevov iepolg) zeigen, werden mit einem hohen Grad von évdpyela geschildert, die
Josephus nicht nur explizit als Darstellungsmerkmal benennt (évapyeotatnv éiv),
sondern zugleich selbst durch seine eigene Darstellung vorfithrt. Dafiir ruft Josephus ein
Musterbeispiel der sog. urbs capta auf: ein beliebtes Motiv in der Rhetorik und Histo-
riographie, mit dem man nach antiker Auffassung bei Schilderungen von Eroberungen
durch die Kombination fester Topoi mit bestimmten stilistischen Darstellungstechniken
eine hohe emotionale Wirkung erzeugen konnte.**” Wie kurze, fragmenthafte Eindrii-

397 Die urbs capta tritt als Motiv in verschiedenen Gattungen auf und ist sowohl mit rekurrierenden
Motiven (Feuer, Versklavung, Plinderungen, Flucht) als auch stilistischen Merkmalen (&6og als ver-
starkte Fokussierung auf das Leid der Betroffenen und évdpyela) verbunden, die in der Lage sind, dem
Rezipienten das Ereignis moglichst anschaulich vor Augen zu rufen und ihn emotional zu involvieren. Die
ausfiihrlichste systematische Abhandlung tiber das Motiv und seine Wirkung liefert Quintilian im 1.
Jh. n. Chr. in inst. 8,368 — 69: At si aperias haec, quae verbo uno inclusa erant, apparebunt effusae per domus
ac templa flammae et ruentium tectorum fragor et ex diversis clamoribus unus quidam sonus, aliorum fuga
incerta, alii extremo complexu suorum cohaerentes et infantium feminarumque ploratus et male usque in
illum diem servati fato senes. Tum illa profanorum sacrorumque direptio, efferentium praedas repetenti-
umgque discursus, et acti ante suum quisque praedonem catenati et conata retinere infantem suum mater; et
sicubi maius lucrum est, pugna inter victores (,Doch wenn du entfaltest, was in einem Wort enthalten war,
werden sich Flammen zeigen, die sich iiber Hauser und Tempel ergiefien, der Larm einstlirzender Dé-
cher, ein vertrauter Klang aus unsortiertem Geschrei, die einen, wie sie sich zur ungewissen Flucht be-
geben, die anderen, wie sie in der letzten Umarmung mit ihren Liebsten verharren, das Geschrei von
kleinen Kindern und Frauen, und Greise, die das Schicksal in boser Absicht fiir jenen Tag aufgespart hat.
Dann die Pliinderungen geweihter und ungeweihter Stétten, das Umherlaufen der Pliinderer, welche die
Beute heraustragen und immer wieder zurtickkommen, die Gefangenen, wie sie ein jeder vor ihrem



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel —— 103

cke werden die verschiedenen Schreckensbilder asyndetisch aneinandergereiht und in
ihrer sinnlichen (fv yap opdv) und affektiven (Badua, ékmAfgeoq) Wirkung auf das
Publikum vorgeftihrt. Als Héhepunkt der Inszenierung erscheint hier jedoch nicht die
brennende Stadt, sondern der otpatnyog, der im Zentrum dieser Montage von Kriegs-
szenen prasentiert wird: TETakTo 8 €@’ €KAOTW TV TNYUATWV 6 TG GALTKOUEVNG TTOAEWS
oTpatyog 6v tpémov EAEOn. Josephus’ erganzender Kommentar, dass der jeweilige
Kommandant in der Situation, in der er gefangen wurde, auf den Bithnen zu sehen war,
erweitert die Inszenierung nicht nur um ein Element, das fiir das Motiv der urbs capta
untypisch ist,**® sondern verweist darauf, dass die besiegten Anfiihrer als Hohepunkt
und téAog der dargestellten Handlungen verstanden wurden. Ostenberg (2009a) 259
vermutet daher einen engen Zusammenhang zwischen der Présentation der gefangenen
Anfithrer und dem Narrativ der Szenen:

Clearly, these captive generals cannot have been displayed detached from the rest of the scenes, but
they must have formed integral parts of the visual contents of the mjypata. In fact, being the one
recurrent element of the miyuara, the captive generals in all probability formed the very objects of
the scenes.

Aus der Formulierung 6v tpomov éAe0n lasse sich folgern, dass die Anfiihrer durch ihre
Gestik in die Darstellungen integriert waren; dazu habe es wahrscheinlich weitere
Auffiihrungen gegeben, z. B. Reden, die entweder von den verkleideten Gefangenen oder
professionellen Schauspielern gesprochen wurden.** Ziel der Inszenierung sei es we-
niger gewesen, die Taten des Triumphators und der rémischen Armee zur Auffithrung
zu bringen,** sondern vielmehr die Gegenseite in den Blick zu nehmen. Dadurch, dass
bei der Entfaltung des Ereignisses vor allem das Leid der zivilen Opfer hervorgehoben
werde, wiirden die Anflhrer, die auf der Bihne als Gefangene prasentiert wurden, in
einer anklagenden Weise présentiert und als Schuldige angeprangert.***

Entfiihrer abgefiihrt werden, die Mutter, wie sie versucht, ihren Séugling festzuhalten und Kampfe unter
den Siegern, wo immer ein grofierer Gewinn zu holen ist“). Die urbs capta wird hier als konkretes Beispiel
der evidentia/évapyela genannt. Das Motiv eroberter Stadte dagegen ist bereits weit vor seiner rhetori-
schen Diskursivierung weit verbreitet und findet sich z. B. bereits bei Homer (etwa in Hom. I 9,593f.).
398 Man konnte hier zunéchst die Beschreibung Quintilians in inst. 8,3,67-69 als normativen Ansatz
betrachten, der nur allgemein von catenati spricht, die von den Siegern in ahnlicher Form wie vermutlich
die Gefangenen im Triumphzug ante currum abgefiihrt werden (zur Frage, ob die Gefangenen vor dem
Wagen des Triumphators gefiihrt wurden vgl. Beard [2007] 124—128), aber auch in dem gréfieren Text-
corpus, den ich im Rahmen meiner Examensarbeit nach motivischen Strukturen untersucht habe, liefs
sich keine explizite Fokussierung der duces finden. Es scheint mir daher ein angemessenerer Zugriff zu
sein, die von Josephus beschriebenen Elemente nicht an bestimmten Einzeltopoi der urbs capta festzu-
machen, sondern sie unter dem Aspekt der évdpyela, die Quintilian unter dem lateinischen Begriff der
evidentia als zentrales Darstellungselement der eversio einer Stadt festhalt, zu betrachten.

399 Vgl. Ostenberg (2009a) 259.

400 Vgl. Ostenberg (2009a) 260.

401 Vgl. Ostenberg (2009a) 257



104 —— III Text-Monumente

Die Beschreibung des Josephus weist nicht zuletzt aufgrund ihres ekphrastischen
Charakters eine erhohte Performativitat auf, was ihr zwar als historische Quelle eine
gewisse Problematik verleiht, sie aber als Inszenierung eines literarischen Triumphs
nicht weniger interessant macht. Wie eingangs erwéhnt schliefSen sich Referenz und
Performativitat nicht aus. Im Gegenteil: Gerade dadurch, dass der Triumph sich als li-
terarische Konstruktion explizit macht, erhalten wir einen unmittelbaren Zugang zu
Kategorien, mit denen sich die beschriebenen Effekte im Medium der Literatur be-
schreiben lassen. Von zentraler Bedeutung scheint auch hier gewiss das zentrale Stil-
mittel der évapyeta zu sein, deren Stellenwert nicht nur bei Josephus, sondern bei fast
allen von Ostenberg genannten Autoren hervorgehoben wird,*** aber auch das né8og —
hier ausgedriickt durch das Leid, das vor allem den zivilen Opfern des Krieges zuteil-
wurde (tadta yap TovSaiol melgopévoug avToLg T¢ ToAéuw mapeédooav), — erfahrt bei
Josephus eine starke Akzentuierung. Ostenberg vermutet, dass vor allem die Darstel-
lungen der mypata darauf ausgelegt waren, emotionale Reaktionen beim Publikum
hervorzurufen. In Bezug auf die Fragestellung bedeutet dies, dass die Verfahren auch als
zentrale Darstellungsstrategien von literarischen Texten, welche nach dem Konzept des
Triumphs strukturiert sind, anzunehmen sind. Sowohl die urbs capta als eine Mdog-
lichkeit, die Leiden von Familienangehdrigen, Frauen und Kindern zu prasentieren, als
auch die Integration der Anfiihrer, die in einer eher kathartischen Weise als grausame,
aber gescheiterte Herrscher mit diesem setting verbunden werden, gehoren zu den
spektakuldren Darstellungsstrategien des Triumphs.

2.2 Falsche Triumphe? Die Siegesfeier zwischen Sein und Schein

Gleich zu Beginn beschreibt Josephus die miypata mit dem Wort 6afua. Das Staunen
wurde insbesondere zur neronischen und flavischen Zeit zum dominanten Rezepti-
onsmodus imperialer Gréfie und kam dort, wie Krasser (2019) bemerkt, vor allem im
Kontext ,bithnentechnische[r] Uberraschungseffekte“ und ,technische[r] Wunderwer-
ke“ zum Einsatz*®. Auch bei Josephus wird offenbar die unglaubliche Grofe (uéys6og)
der Bithnenkonstruktionen und weniger die dargestellten Inhalte als vorrangiger Ini-
tiator des Staunens hervorgehoben, sodass nahe liegt, auch Kategorien wie Grofe,
Pracht und Uberraschung fiir den Triumph zugrunde zu legen. Dass dieser spezielle
Aspekt von spectaculum zwar fiir die Rezeption der Triumphziige eine grofle Rolle
spielte, allerdings auch zu den kontroversesten Darstellungstechniken gehorte, soll im
Folgenden an einer spezifischen Prafiguration der Triumphmetapher veranschaulicht
werden, die ich im Folgenden als ,Schein-Triumph‘ bezeichne.

Die konzeptuelle Ndhe zum imperium ist, wie u. a. im Pliniushrief deutlich wurde,
geradezu prototypisch in die Semantik des Triumphs eingeschrieben. Vor diesem Hin-

402 Vgl. Ostenberg (2009a) 259.
403 Krasser (2019) 240.



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel —— 105

tergrund erscheint es auf den ersten Blick selbstverstdndlich, den Triumph mit milita-
rischen Siegen zu assoziieren. Ein grofier Sieg gegen dufiere Feinde bildete zugleich die
Voraussetzung — Valerius Maximus tberliefert die haufig zitierte, doch wahrscheinlich
mythische Zahl von 5000 getoteten Feinden, die zur Durchfiihrung eines Triumphzugs
erforderlich gewesen seien*™ — wie auch den Kerninhalt der Prozession, deren Be-
standteile und Reprasentationen stets in enger Verbindung mit den Ereignissen oder der
Ausbeute eines Krieges standen. Dies ist jedoch nur die eine Seite der Medaille und wie
so oft, trifft auch auf die romischen Triumphziige die Beobachtung zu, dass die Regel
mehr in der Ausnahme als in der Einhaltung strenger Vorgaben bestand. Zwei parallele
Faktoren lassen sich hier anfiihren: die Metaphorisierung des Triumphs in der Literatur
und die Entwicklung des Triumphrituals im Horizont politischer und sozialer Diskurse.

Zum einen hatten bereits die frithen Debatten tiber die Vergabe von Triumphziigen
immer wieder zahlreiche Zweifelsfalle hervorgebracht, bei denen eine Einschdtzung
des erzielten Erfolgs erforderlich war, um den Triumphzug tiberhaupt zu vergeben. Es
wurde bereits darauf verwiesen, dass diese Abweichungen von der Norm zu einigen
Variationen des Rituals gefithrt haben, wie z. B. der ovatio, dem triumphus in monte
Albano oder auch neuen kaiserzeitlichen Reprédsentationsformen wie den ornamenta
triumphalia oder den spéteren, den Triumphzug ablésenden adventus.** Selbst hier
ware es wohl der falsche Weg, den Triumphzug als Norm und all jene Phédnomene als
Abweichungen zu betrachten; vielmehr zeigt die Notwendigkeit dieser institutionali-
sierten ,Sonderfélle’, dass die Bewertung und Vergabe von Triumphziigen immer indi-
viduell erfolgen musste. Doch auch iber die Triumphdebatten hinaus blieb das Ver-
héltnis von Triumph und Sieg spannungsreich. Was geschah etwa, wenn ein
Triumphator allgemeine Konventionen des Triumphzugs — sei es, dass er trotz frag-
wirdiger militarischer Verdienste einen Triumph feierte oder bei der Durchfithrung des
Rituals von der Norm abwich — massiv verletzte? In diesen Fallen ruickt der Begriff der
falsi triumphi in den Vordergrund.

Parallel zu dieser Erscheinung lasst sich jenes literarische Phdnomen beobachten,
welches ich als ,Schein-Triumph‘ bezeichne und welches ich als rhetorisches Aquivalent
zu den falsi triumphi verstehe. Es beschreibt literarische Strategien, um die angemes-
sene Durchfiihrung und tiberhaupt die Rechtméfigkeit eines Triumphzugs anzuzwei-
feln, was nattrlich oft im Zuge einer eigenen politischen oder moralistischen Agenda
des Autors geschah. Eine geldufige Strategie zur Konstruktion solcher Schein-Triumphe
war es, den Show-Aspekt bestimmter Triumphziige tiberméfSig zu betonen und einzelne
Siegesfeiern so aufiergewohnlich und extravagant darzustellen, dass sie in ihrer Funk-
tion als Siegessymbol schlicht nicht mehr glaubwirdig waren. Andere Autoren ver-
weisen dagegen recht unverbliimt auf fehlende oder unzureichende militarische Erfolge
des triumphierenden Generals und stellen die Siege hinter dem Triumph infrage. Eine

404 Val. Max. 2,81
405 Vgl. Kiinzl (1988) 38 ff, 119-133, Itgenshorst (2008, 2016), Lange (2016, 2017), Meister (2017a) 95-101.



106 —— III Text-Monumente

grofde Rolle spielt also wieder einmal die Frage nach dem angemessenen Verhdltnis von
Sieg und triumphaler Inszenierung.

Nachdem bei den Inschriften und tituli bereits das Ideal einer normhaften Ver-
kniipfung von Triumph und Sieg sichtbar wurde, gilt es im Folgenden, einen Blick auf
die Abweichungen von dieser Norm zu werfen. Spatestens hier reicht eine rein se-
mantische Verkniipfung von Sieg und Triumph nicht mehr aus, um das Wirkungspo-
tenzial des Triumphkonzepts zu erklaren. Vielmehr ist von einem grundsitzlichen
diskursiven Spannungsverhéltnis zwischen Triumph und Sieg auszugehen, einer Art
aptum-Verhiltnis, das zwischen beiden Polen besteht, und dessen Verhéltnis konkret in
der Anwendung des Konzepts realisiert wird. Einen ersten Einblick in den Gebrauch der
Metapher in einem festen politischen Diskurs finden wir bereits in den Reden Ciceros.*°
Eine sehr interessante Stelle ist Ciceros Auseinandersetzung mit bisherigen Siegen tiber
Mithridates in seiner Rede fiir das Oberkommando des Pompeius (imp. Cn. Pomp. 8):

Etenim adhuc ita nostri cum illo rege contenderunt imperatores ut ab illo insignia victoriae, non
victoriam reportarent. Triumphavit L. Sulla, triumphavit L. Murena de Mithridate, duo fortissimi viri
et summi imperatores, sed ita triumpharunt ut ille pulsus superatusque regnaret.

Denn bis jetzt haben unsere Feldherren mit jenem Konig derart gekdmpft, dass sie von ihm die
Siegeszeichen, nicht den Sieg davontrugen. Triumphiert hat Lucius Sulla, triumphiert hat Lucius
Murena tiber Mithridates, zwei tiberaus tapfere Manner und hervorragende Feldherren, doch ha-
ben sie so triumphiert, dass jener, obwohl er geschlagen und besiegt war, als Konig regierte.

Gemaf der in der Rede verfolgten Agenda, Pompeius ein weiteres militdrisches impe-
rium zu verschaffen, nimmt Cicero eine differenzierte Unterscheidung zwischen den im
Triumph gezeigten Siegeszeichen (insignia victoriae) und einem tatsachlichen Sieg
(victoria) vor. Der Krieg gegen Mithridates, so argumentiert Cicero, sei mit den Vorsto-
BBen Sullas und Murenas keineswegs beendet, da alle militdrischen Kampagnen die
Feinde lediglich zuriickgestofsen, jedoch nicht zu einer Unterwerfung des Konigs und
einer dauerhaften Beseitigung der immer noch drohenden Gefahr gefiihrt hétten.
Ebenso wird auch der Triumphbegriff, den Cicero zweimal wiederholt (triumphavit [...]
triumphavit [...]) abgestuft. Cicero geht bei den berithmten Mannern, die summi impe-
ratores gewesen seien, zwar nicht so weit, ihre militarischen Erfolge vollstandig zu
entwerten, indem er zumindest die Notwendigkeit und Legitimitat ihrer Riickkehr nach
Rom rechtfertigt (verum tamen illis imperatoribus laus est tribuenda), jedoch erfahrt die
assoziative Vorstellung, dass ein Triumphzug einen Sieg und einen dauerhaften Frieden
symbolisiert, eine bedeutende Einschrankung, indem bestehende Begriffe umgekehrt

406 Die Wurzeln der Metapher lassen sich vielleicht sogar noch weiter bis in die romische Komodie
zuriickverfolgen. Dort zeigt sich das Vortauschen von Sieghaftigkeit bereits im Typus des prahlerischen
Soldaten, der seine Komik durch die tiberzogene und unglaubwiirdige Darstellung militarischer Erfolge
entfaltet. Insofern wére die Idee des Schein-Triumphs nicht nur konzeptuell, sondern auch institutionell
an das Theater gekniipft, vgl. Itgenshorst (2005) 43 -50.



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel — 107

werden. Siegeszeichen seien eben nur Siegeszeichen, und nicht jeder Triumph stehe fiir
das, was er verspricht: einen vollstdndigen Sieg und einen dauerhaften Frieden.

Eine dhnliche Auseinandersetzung von Triumph und Sieg nimmt Cicero spéter auch
in der Invektivrede In Pisonem vor. Dort erhebt Cicero gegeniiber seinem Zeitgenossen
Lucius Calpurnius Piso den Vorwurf, dass dieser ohne Triumph aus Makedonien zu-
riickgekehrt sei (Pis. 55):

Tu inventus es qui consulari imperio praeditus ex Macedonia non triumphares. At audistis, patres
conscripti, philosophi vocem. Negavit se triumphi cupidum umquam fuisse. O scelus, o pestis, o labes!

Du bist der erste, der, nachdem er die Befehlsgewalt eines Consuls erhalten hatte, nicht mit einem
Triumph aus Makedonien zurtickgekehrt ist. Doch habt ihr, versammelte Viter, die Stimme des
Philosophen vernommen. Er sagte, dass er niemals einen Triumph begehrt habe. O, du Verbrechen,
du Pest, du Schande!

Ciceros Polemik geht hier in zwei Richtungen: Zum einen wird mit der Provinz Ma-
cedonia ein Horizont eréffnet, der mit einer ganzen Reihe an bertihmten réomischen
Siegen und Triumphziigen assoziiert ist, und vor dem Piso, der, wie Cicero betont, als
erster ohne einen Triumph aus der Provinz zurtickkehrt, umso mehr als gescheiterter
Feldherr erscheinen muss, zum anderen greift er auch Pisos nachtréaglichen Versuch an,
sein Versagen philosophisch zu beménteln. Piso, der angeblich nie einen Triumphzug
angestrebt hatte, wird zugleich als unfahiger Feldherr und Pseudo-Philosoph entlarvt.
Damit wird die oben gezeigte Argumentationslinie leicht umgekehrt. Anders als in der
Darstellung der Kriege gegen Mithridates geht es nicht darum, dass ein unvollstandiger
Sieg mit einem Triumphzug bedacht wurde, sondern darum, dass Piso iiberhaupt keinen
Triumph gefeiert hatte. Ebenso wie es moglich sei, einen unverdienten Triumph zu
feiern — ein Fall, gegentiber dem sich Cicero in derselben Rede nicht weniger verachtlich
duRert —*”7, gebe es Situationen, in denen ein Sieg so grof sei, dass er einen Triumphzug
geradezu erfordere und der Verzicht auf einen Triumphzug unangemessen sei. Itgens-
horst (2005) zufolge erhélt die Darstellung mit der Kritik an Pisos Ablehnung dadurch
eine besondere Pointe: **® Der Verzicht auf einen Triumphzug sei zugleich als Beleidi-
gung gegen die maiores zu werten, die sich als bertihmte exempla in derselben Provinz
einen Namen verdient hitten.*”® In diesem Fall sei es die Berithmtheit der Provinz selbst
und die lange Reihe bertiihmter Triumphatoren tiber Macedonia, die Piso in Zugzwang
bringen und eine rhetorische Argumentationskraft entfalten sollen. Itgenshorst spricht
daher in Bezug auf Ciceros Schilderung von Pisos Einzug in Rom von einem ,Anti-Tri-
umph?, schlagt aber die Deutung vor, dass die Kritik an Pisos Vorgehen wiederum Ein-

407 Cic. Pis. 57: Nam ut levitatis est inanem aucupari rumorem et omnis umbras etiam falsae gloriae
consectari, sic est animi lucem splendoremque fugientis iustam gloriam, qui est fructus verae virtutis
honestissimus, repudiare.

408 Vgl. Itgenshorst (2005) 73f.

409 Cic. Pis. 58.



108 —— III Text-Monumente

blicke in das erwartete Verhalten eines Statthalters der spaten Republik ermdglichen
kénnte.**°

Cicero, der selbst in der Politik der spaten Republik aktiv war, gibt also bereits einige
wertvolle Einblicke, wie unterschiedlich die Rezeption der Triumphziige ausfallen
konnte, indem er Triumph und Sieg in seinen Reden nicht synonym verwendet, sondern
an bestimmten Stellen bewusst unterscheidet und dort offenbar andere Kategorien fiir
deren Rezeption heranzieht. Insgesamt scheint sich fiir das Erfassen von Sieg und Tri-
umph eine argumentative Kontrastierung der imperialen und spektakulédren Aspekte
des Triumphs abzuzeichnen. Denn es féllt auf, dass Cicero in seinen Reden gerade die
Félle skandalisiert, in denen der militarische Sieg und seine triumphale Inszenierung
nicht gleichwertig sind, sodass die Dichotomie hier mehr als ein flieflendes Spektrum
erscheint, in dem Fragen der individuellen virtus, der Angemessenheit und Rechtmé-
Rigkeit verhandelt werden konnen. Ein Sieg wirft demnach die Frage auf, ob er im
Hinblick auf einen Triumph ausreichend, erwartet oder sogar notwendig war; Triumphe
dagegen werden danach befragt, ob sie vor dem Hintergrund der Gréfie der militari-
schen Leistung erlaubt, verdient und angemessen waren.Vor diesem Hintergrund lassen
sich m. E., dquivalent zu Ciceros Unterscheidung zwischen iusta und falsa gloria in
Pis. 57, auch die oft zitierten Begriffe iustus triumphus und falsus triumphus als ein
Begriffspaar verstehen, in dem die Wertigkeit und Angemessenheit von Triumphziigen
verhandelt wird. Fiir den ersten Begriff gibt Cicero in Phil 14,13 selbst eine sehr vage
,Definition®

is enim demum est mea quidem sententia iustus triumphus ac verus, cum bene de re publica meritis
testimonium a consensu civitatis datur.

Denn schliefilich handelt es sich, zumindest meiner Meinung nach, dann um einen rechtméfiigen
und wahren Triumph, wenn dieser von der Mehrheit der Biirgerschaft als Beweis fiir Verdienste am
Staat vergeben wird.

Natirlich sind die hier vorgestellten Kriterien fiir Cicero, der seine eigene Situation mit
einer ovatio vergleicht, dufierst zweckdienlich, und Lange (2016) weist zu Recht darauf
hin, dass Cicero hier eigene Regeln und Konventionen erfindet.*'* Als eine metaphori-
sche Anwendung des Konzepts ist die Definition jedoch zur Veranschaulichung des
aptum-Verhéltnisses von Sieg und Triumph durchaus zu gebrauchen. Cicero beruft sich
nicht auf ein strenges Regelwerk, sondern definiert den Triumph als testimonium fiir
einen Verdienst (meritis) und dessen Beurteilung durch eine Mehrheit (a consensu).
Ahnlich scheint mir auch der Gegenbegriff des falsus triumphus konzipiert zu sein.

410 Da die Rede den besonderen Fall behandelt, dass Piso gerade keinen Triumph gefordert hat, wird die
Reihe romischer exempla dem NichtTriumphator gegeniibergestellt und der Verzicht als Schméhung
fritherer Triumphatoren inszeniert, vgl. Itgenshorst (2005) 73f. Beard (2007) 217 f. merkt dazu an: ,he (scil.
Cicero) in fact elevates the cupiditas triumphi to a leading principle of Roman public life. In fact, more
than that — a triumph is the single most approved driving force in a man’s career, the acceptable face of
other less acceptable ambitions.“

411 Vgl. Lange (2016) 38.



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel — 109

Dieser hat vor allem im Kontext der vielzitierten Stellen Brut. 62 und Liv. 840 grof3e
Aufmerksamkeit erfahren und wird meist zum Anlass genommen, um den Wahr-
heitsanspruch antiker Triumphaufzeichnungen zu diskutieren.*'* Die Bedeutung des
Begriffs geht dabei jedoch tiber den historischen Status der Triumphziige hinaus, und
die Bewertung eines Triumphs als falsus bedeutet nicht, dass er nicht stattgefunden hat,
sondern scheint zunéchst nur darauf zu verweisen, dass in diesem Fall Kriterien des
aptum verletzt wurden*'®. Diese Verletzungen konnten dann sowohl, wie in den oben
genannten Beispielen deutlich wurde, den zugrunde liegenden Sieg als auch die ,re-
gelrechte’ Durchfiithrung des Triumphzugs betreffen.

Die Frage, ob das Triumphritual in einer angemessenen Art und Weise durchge-
fuhrt wurde, findet sich nicht nur in der diskursreichen Zeit der spdten Republik,
sondern inshesondere bei den Triumphziigen der romischen Kaiser wieder, wo sich die
falsi triumphi, wie Stoll (2019) festhalt, zu ,ein[em] Topos flir die Kennzeichnung
schlechter Kaiser“*'* entwickeln. Zwar lasst sich auf der einen Seite in zahlreichen
Beispielen der kaiserlichen Reprasentation eine deutliche Tendenz erkennen, den Tri-
umphzug als ein Siegessymbol zu instrumentalisieren und ihn mit einer allgemeinen
Sieghaftigkeit des Kaisers zu assoziieren,*'® allerdings sollte diese Beobachtung nicht
dazu verleiten, von einer homogenen und voéllig wertfreien Rezeption des kaiserzeitli-
chen Triumphrituals auszugehen. Wéhrend die Prozession selbst schon in augusteischer
Zeit durch wiederkehrende Motive im 6ffentlichen Raum (z. B. dem Lorbeer) eine breit
angelegte und auf den Kaiser gerichtete Siegessymbolik entfaltete, konnte die Rezeption
der Triumphziige ganz andere Ziige annehmen und den Triumph zu einer Projekti-
onsflache unterschiedlicher Diskurse werden lassen. Dies konnte in der Retrospektive
sogar vergangene republikanische Triumphe wie den Dreifachtriumph des Pompeius
betreffen, der bereits friih zu einem Negativbeispiel stilisiert wurde und dem Vorwurf
der MafSlosigkeit und tibermafiigen Prunks (luxuria) ausgesetzt war. Die ethisch-philo-
sophische Umformung des Triumphs zu einem literarischen Topos, um eine dufsere
fehlgeleitete virtus gegentiber einer inneren und wahren philosophischen Haltung ab-

412 Vgl. Ridley (1983), Walter (2001) 248f., Lange (2016) 521f.

413 Das friiheste konkrete Beispiel eines falsus triumphus stellt wohl der Siegeszug des M. Perperna dar.
Dieser wird, obwohl es sich eigentlich um eine ovatio handelte, von Valerius Maximus als caducus tri-
umphus bezeichnet. Generell wéhlt Valerius Maximus sehr obskure Formulierungen, um die Errun-
genschaften des Perperna zu beschreiben und spricht u. a. von einem falsus consulatus und einem ca-
liginis simile imperium (Val. Max. 34,5). Wenngleich diese Bewertung gewiss zu grofien Teilen darauf
zuriickzufithren ist, dass Perperna als vir de humili loco natus zum Zeitpunkt seines imperium eine ge-
falschte Staatshtirgerschaft innehatte (vgl. dazu den Eintrag Nr. 214a in der Triumphatorenliste von It-
genshorst [2005]), diirfte auch die Besonderheit, dass es sich um einen Sieg bei einem Sklavenaufstand auf
Sizilien gehandelt hatte, eine Rolle gespielt haben. Da ein Sieg tiber Sklaven nicht als vollwertiger Sieg
(iiber einen iustus hostis) zu verstehen war, wurde in solchen Féllen oft statt eines Triumphs die ovatio
vergeben, vgl. Lange (2016) 33f. Itgenshorst vermutet, dass Perperna fiir seinen Sieg trotzdem statt der
ovatio zunéchst einen reguldren Triumphzug beantragt haben konnte.

414 Stoll (2019) 268.

415 Vgl. Holscher (1988), Zanker (2009) 88—96, 188196, 206.



110 —— III Text-Monumente

zusetzen, findet ihre Wurzeln dagegen in der frithen Kaiserzeit.*'® Hier fallt auf, dass die
Echtheit der Triumphe gerade bei denjenigen Kaisern, die mit dem Triumphritual ex-
perimentierten, immer mehr in Frage gestellt wurde, sodass vor allem Caligula, Nero
und Domitian vom Vorwurf ,unechter® Triumphe betroffen waren.*"”

Als ein zentraler Faktor dieser Entwicklung ist m. E. die kaiserzeitliche Entwicklung
des spectaculum-Begriffs anzusehen. Dieser wurde in der Literatur der Kaiserzeit zu
einer recht offenen Figur, unter der unterschiedliche Elemente aus Theater und Am-
phitheater und zunehmend auch aus dem Umfeld des Triumphs zusammengefasst
wurden. In Suetons Kaiserbiographien etwa treten die spectacula als eine wiederkeh-
rende Kategorie in Erscheinung, anhand der das Verhalten verschiedener Kaiser ana-
lysiert und miteinander in Beziehung gesetzt wird.*"® Die Konzeption des Triumphzugs
als ein spectaculum ist zwar keineswegs eine Innovation der Kaiserzeit und ist gewis-
sermafen bereits in seiner Zusammenfiihrung mit dramatischen Auffithrungen ange-
legt: Selten wird dieser Aspekt jedoch so sehr reflektiert und ethisch aufgeladen wie von
den kaiserzeitlichen Autoren.**® Das gilt besonders fiir die Darstellung Neros bei Sueton
und Domitians im Panegyricus des jingeren Plinius. Sowohl Nero als auch Domitian
waren Kaiser, in deren Amtszeit die spectacula durch die Einrichtung von Agonen nach
griechischem Vorbild (die Neronia und der von Domitian gegriindete Agon Capitolinus)
oder durch die Stiftung monumentaler Unterhaltungshauten (z. B. das von Nero ge-
grindete Gymnasium und das Stadium Domitiani) umfangreiche Innovationen erleb-
ten.*”* Die Grenzen zwischen Sein und Schein, die im Triumph stets schwierig ausein-
anderzuhalten waren, 16sen sich zu dieser Zeit besonders stark auf und verschwimmen
unter dem gemeinsamen Aspekt dieser neuen spectacula mit anderen Formen drama-
tischer Inszenierung und Unterhaltung. Im Einklang mit dieser neuen Akzentuierung
des spectaculum lasst sich bei vielen zeitgendssischen Autoren eine Tendenz beobach-
ten, zwischen ,echten und ,falschen® Triumphen zu unterscheiden. Bereits Neros Ur-
urgrofivater Cn. Domitius Ahenobarbus habe Sueton zufolge nach einem Sieg tiber die

416 In seiner ausfiihrlichsten Form findet sich das Motiv bei Seneca, der z. B. in v beat. 254 die Rol-
lenkonstruktion eines Gefangenen gegeniiber einem victor superbus ac ferus zur Demonstration ,wahrer*
Sieghaftigkeit nutzt. Eine Analyse dieser Stelle hat kiirzlich Lau (2019) 280284 vorgelegt.

417 Zu den Schein-Inszenierungen des Domitian vgl. Seelentag (2004) 113123, zu Caligula vgl. Icks (2018)
322-325, zu Caligula und Domitian vgl. Beard (2007) 185f. sowie kurz Stoll (2019) 267f.

418 Einen direkten Vergleich zu den bei Caligula, Nero und Domitian negativ konnotierten spectacula
ermoglichen z. B. die ausfiihrlichen Abschnitte iiber Augustus in Suet. Aug. 43—45, dem ein durchgangig
mafivolles Verhalten bei den von ihm gestifteten Spielen attestiert wird. Zur theatralen Selbstinszenie-
rung des Augustus vgl. auch Levick (2010) 205f.

419 Die romische Kultur war generell auf Performanz ausgelegt. So schreibt Stenger (2010) 397 der von
einer ,theatralischen Kultur‘ spricht: ,In der Politik kam es nicht allein auf militdrische und adminis-
trative MafSnahmen und Planungen an, sondern mindestens ebenso auf 6ffentliche Handlungen von
hohem Symbolgehalt, auf das Spielen von Rollen und theatralischen Auffithrungen“. Dennoch sei dieser
Aspekt unter bestimmten Personen wie Nero besonders in den Fokus gertickt, vgl. ebd. 398.

420 Vgl. Heinemann (2014).



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel =— 111

Allobroger und Arverner ein grofSes Spektakel veranstaltet, das den Rahmen des Ge-

wohnlichen in mehrfacher Hinsicht sprengte:**!

at in consulatu Allobrogibus Arvernisque superatis elephanto per provinciam vectus est turba mil-
itum quasi inter sollemnia triumphi prosequente.

Doch in seinem Konsulat ritt er nach seinem Sieg iiber die Allobroger und Arverner auf einem
Elefanten durch die Provinz, wahrend ihn eine Schar an Soldaten wie bei einer Triumphfeier be-
gleitete.

Der Sieg tiber die Arverner und Allobroger wird nicht mit einem regelkonformen Tri-
umphzug gefeiert: Die Prozession findet nicht in der Stadt, sondern in einer der Pro-
vinzen statt und ist somit an ein sowohl mit dem Triumphzug als auch Elefanten un-
vertrauten Publikum gerichtet. Auftritte von Elefanten im Triumphzug kamen zwar im
Kontext des Triumphzugs vor — insbesondere Pompeius, der nach seinem Sieg in einer
von Elefanten gezogenen Quadriga*** erscheinen wollte, habe sich dieser Praxis bedient
—, wurden aber seit dem Sieg tiber Karthago vor allem bei Triumphen tiber Africa
présentiert.** Ostenberg (2009a) stellt daher die These auf, dass sich die Wahrnehmung
von Elefanten bereits in der spaten Republik insoweit verandert habe, dass sie von nun
an weniger als fremde, exotische Bestien galten, denen man auf dem offenen
Schlachtfeld gegentiberstand, sondern dass sich die Tiere aufgrund ihrer zunehmenden
Integration in 6ffentliche Zeremonien und ludi zu einem Symbol fiir den Triumphator
und seine Sieghaftigkeit entwickelt hétten.*** Betrachtet man diese Entwicklung im
Horizont einer Zusammenfiihrung von Triumph und spectaculum, so ist zu beachten,
dass sich auch hier eine Differenzierung von ,wahrer und ,scheinbarer‘ Sieghaftigkeit
beobachten lasst. Gerade in philosophischen Diskursen wurden Auftritte von Elefanten
sehr ambivalent betrachtet. So erscheint insbesondere die Erdffnungsfeier des Pom-
peiustheaters, bei der wohl u. a. Hinrichtungen und Tierhetzen mit Elefanten durch-
gefiihrt wurden, sowohl bei Cicero als auch bei Plinius d. A. als Beispiel fiir eine un-
angemessene und geschmacklose Inszenierung, die beim Publikum eher Mitleid als
Freude hervorgerufen habe**®, und Seneca stellt in seinem Traktat De brevitate vitae am
Beispiel der Veranstaltung sogar Pompeius’ ethische**® und sogar militérische**” Qua-

421 Suet. Nero 2,1.

422 Plin. Nat. Hist. 84. Die ersten Elefanten seien Seneca zufolge bereits von Curius Dentatus im Triumph
gezeigt worden, vgl. Sen. brev vit. 13,3.

423 Zur Wahrnehmung der Elefanten als Punicae victoriae signum vgl. Ostenberg (2009a) 177—179.

424 Vgl. Ostenberg (2009a) 181-184.

425 Plin. Nat. Hist. 8,21., Cic. fam. 71,3.

426 Sen. brev vit. 13,6: Princeps civitatis et inter antiquos principes, ut fama tradidit, bonitatis eximiae
memorabile putavit spectaculi genus novo more perdere homines.

427 Sen. brev vit. 13,7: Ille se supra rerum naturam esse tunc credidit, cum tot miserorum hominum ca-
tervas sub alioc aelo natis beluis obiceret, cum bellum inter tam disparia animalia committeret, [...]. At
idem postea Alexandrina perfidia deceptus ultimo mancipio transfodiendum se praebuit, tum demum in-
tellecta inani iactatione cognominis sui.



112 —— 1II Text-Monumente

litaten infrage. Insofern verbleibt auch die Inszenierung des Domitius Ahenobarbus mit
einem fragwiirdigen Beigeschmack, zumal es sich um einen gallischen Triumph handelt,
bei dem, wie Ostenberg weiterhin bemerkt, zumindest auf der Gegenseite keine Ele-
fanten beteiligt waren,**® sodass der Siegeszug, wenn man Sueton glaubt, zwar in der Tat
ein grofies Ereignis gewesen sein musste, sich aber erkennbar von dem, was fiir einen
Triumphzug tber Gallien iiblich und angemessen war, entfernt hatte. Obwohl trium-
phale Konventionen verletzt wurden, handelt es sich aber immerhin noch um eine
verdiente Siegesfeier, bei der ein militarischer Erfolg im Vordergrund stand: ein Aspekt,
der in den weiteren Triumph-Inszenierungen Neros, die Sueton beschreibt, nicht mehr
so leicht wiederzuerkennen ist.**®

Ein weitaus problematischeres Beispiel fiir Sueton stellt etwa Neros bertihmter
Siegeszug durch Italien nach seiner Griechenlandreise dar. Sueton erwahnt, dass Nero in
Griechenland an allen griechischen Agonen teilgenommen und trotz zweifelhafter
Leistung alle Siege fiir sich beansprucht habe.**° Danach sei er bei seinem Einzug in Rom
als Triumphator auf dem Wagen des Augustus erschienen, wobei Sueton Einzelheiten
hervorhebt, welche die Inszenierung wie eine Parodie**" auf den augusteischen Drei-
fachtriumph erscheinen lassen. Anstelle der iiblichen corona laurea und corona Etrusca
habe Nero die Siegeskriinze der olympischen und pythischen Spiele getragen,*** die
mitgefiihrten tituli seien nicht mit Eroberungen, sondern mit den Titeln seiner Dich-
tungen, den Orten, an denen die Agone ausgetragen wurden, und den Namen der
Konkurrenten versehen gewesen,*** an die Stelle der Soldaten seien professionelle
Applaudierer (plausores) getreten*** und der Zug habe nicht auf dem Kapitol, sondern in
Neros eigenem Schlafgemach sein Ende gefunden*®. Die Schilderung ist insofern ein-
zigartig, da der Triumph gleich in doppelter Weise von der Norm abweicht: Zum einen
wird er aus seinem eigentlich militdrischen Kontext enthoben, indem ausschlieflich
Siege im griechischen Agon gefeiert werden, zum anderen — und dieser Aspekt ist umso
problematischer — erfillt er hier nicht einmal das Kriterium eines Sieges, da selbst
Niederlagen, die Nero in Griechenland erfahren habe, nachtraglich zum Sieg umge-
deutet worden seien. Einen Abschnitt zuvor berichtet Sueton, dass Nero bei einem

428 Vgl. Ostenberg (2009a) 181.

429 Zur Kontroverse tber Elefanten im Triumphzug vgl. Meister (2017a) 88f., der etwa im Auftritt des
Pompeius eine intendierte, aber immer noch regelkonforme Provokation erkennt. Zur Ambivalenz der
Sueton-Stelle vgl. auflerdem Leigh (2017) 271, der die Stelle zusammen mit Suet. Nero 4 als genealogische
Legitimation der im Buch charakteristischen Nero-Zeichnung versteht.

430 Suet. Nero 23-24.

431 Dem Begriff der,Triumphparodie‘, den zuerst Kiinzl (1988) 107 fiir Neros Siegeszug verwendet hat, ist
kiirzlich Lau (2019) 290297 nachgegangen, der zeigt, wie in der Darstellung Suetons bekannte Elemente
des Rituals (des Pratexts) mit ihren parodistischen Abweichungen (Verzerrungen des Pratextmotivs)
aufeinandertreffen.

432 Suet. Nero 251.

433 Suet. Nero 25,1: cum titulis, ubi et quos quo cantionum quove fabularum argumento vicisset.

434 Suet. Nero 251: sequentibus currum ovantium ritu plausoribus.

435 Suet. Nero 25,2: sacras coronas in cubiculis circum lectos posuit.



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel — 113

Wagenrennen gestiirzt sei und aufgegeben habe, aber dennoch anschlieflend mit dem
Siegeskranz ausgezeichnet worden sei.**® Der Aspekt des spectaculum steht dem Im-
periumsgedanken somit diametral entgegen, da Nero nicht nur keinen gewohnlichen
Triumph gefeiert, sondern sogar Niederlagen durch eine aufwéandige Inszenierung
kompensiert habe.

Wir sehen eine vergleichbare Umdeutung von Neros Siegesfeiern auch im Rahmen
eines anderen Ereignisses, dem Sueton unter allen anderen spectacula Neros eine be-
sondere Aufmerksamkeit zukommen lasst. Im Jahr 63 n. Chr. hatte der rémische General
Domitius Corbulo ein Abkommen mit dem Konig der Armenier Tiridates ausgehandelt.
Diesen diplomatischen Erfolg habe Nero fiir sich selbst verbucht und die Zeremonie, in
der der Konig seine eigene Krone ablegte und dafiir symbolisch die Tiara durch den
Kaiser empfing, zu einem spektakuldren Staatsempfang umgestaltet:**’

Non immerito inter spectacula ab eo edita et Tiridatis in urbem introitum rettulerim. Quem Armeniae
regem [...], produxit [...], dispositis circa fori templa armatis cohortibus, curuli residens apud rostra
triumphantis habitu inter signa militaria atque vexilla. [...] perductum inde in theatrum ac rursus
supplicantem iuxta se latere dextro conlocavit. Ob quae imperator consalutatus, laurea in Capitolium
lata, Ianum geminum clausit, tamquam nullo residuo bello.

Unter den Spektakeln, die von ihm ausgerichtet wurden, diirfte ich mit gutem Recht auch den Einzug
des Tiridates in die Stadt anfiihren. Diesen Konig Armeniens [...] brachte er in die Stadt, wahrend
bewaffnete Kohorten an den Tempeln des Forums aufgestellt waren und er selbst auf dem kuru-
lischen Stuhl bei den Rostra im Triumphalgewand zwischen Feldzeichen und Standarten thronte.
[...] Nachdem er ihn von dort ins Theater gefiihrt und erneut seinen Kniefall entgegengenommen
hatte, lief§ er ihn neben sich auf der rechten Seite Platz nehmen. Er wurde dafiir als Imperator
begriifit und schloss, nachdem er den Lorbeerkranz auf das Kapitol gebracht hatte, die Doppeltir
des Janustempels, so als ob es keinen Krieg mehr gébe.

Auch diese Stelle lasst sich, inshesondere im Hinblick auf den grofien diplomatischen
Erfolg des Augustus durch die Riickgabe der Partherfeldzeichen®?, als (gescheiterter)
Versuch einer Augustus-imitatio verstehen. Anders als bei Neros Siegesfeier tiber
Griechenland sind die Praktiken aus dem Triumphzug hier allerdings noch weiter
verfremdet worden. Nero greift zur Inszenierung des diplomatischen Erfolgs auf ein-
zelne Symbole und Praktiken aus dem Triumphzug zuriick, vermischt sie aber gleich-
zeitig mit Elementen des spectaculum, sodass sowohl der Empfang als auch die Kronung
des Tiridates wie eine Hybridveranstaltung zwischen Triumphzug und inszeniertem
Theaterstiick erscheinen.** Den deutlichsten Verweis auf eine Triumphsituation liefert
die Purpurtracht Neros, die er in Kombination mit den Feldzeichen prasentiert. Letztere

436 Suet. Nero 24,2.

437 Suet. Nero 13,1-2.

438 Suet. Aug. 21,3: Parthi quoque et Armeniam vindicanti facile cesserunt et signa militaria, quae M.
Crasso et M. Antonio ademerant, reposcenti reddiderunt obsidesque insuper optulerunt, denique pluribus
quondam de regno concertantibus, non nisi ab ipso electum probaverunt.

439 Vgl. Weeber (2019) 61-73.



114 —— 1II Text-Monumente

lassen sich dadurch, dass sie auf dem Forum Romanum zusammen mit dem beriithm-
testen Siegesmonument Uber die Parther, dem Augustusbogen, zu sehen waren, als
deutliches Signal fiir den Versuch einer inszenierten Kontinuitdt zu den Erfolgen des
Augustus verstehen. Wahrend Augustus die Riickgabe zwar zu einem zentralen Motiv
seiner militarischen Legitimation stilisierte, zu diesem Anlass aber nur eine kleine
ovatio feierte, wirkt die Siegesfeier Neros, die das gesamte Forum Romanum einnimmt,
geradezu ubermafdig kompensatorisch. Der ganze Ort wird anlésslich der Audienz zu
einer einzigen Siegeslandschaft umgestaltet und von oben bis unten mit Soldaten be-
setzt. Nach Cassius Dio habe Nero sogar eigens zu diesem Anlass ein Stufenpodest vor
den Rostra aufstellen lassen, auf dem zuséatzlich Kaiserportrats zu sehen gewesen sei-
en.**® Noch ungewéhnlicher erscheint schlieRlich der ,zweite Akt* der Veranstaltung.
Nach der Audienz auf dem Forum sei der Armenierkonig zum Pompeiustheater gefiihrt
worden, wo er sich Nero ergeben und die Tiara in Empfang genommen habe. Der ge-
samte Platz sei laut Plinius d. A. eigens zu diesem Anlass vergoldet worden,**' und auch
die kolossale Statue Neros, der dort als Sonnengott Sol dargestellt war, dirfte als me-
galomanische Assoziation im Text prasent sein. Die so konstruierte Ambivalenz zwi-
schen imperialistischer Ostentation und dramatischer Inszenierung scheint hierbei
kein Zufall zu sein, sondern der mit dem Triumph assoziierten Theatralitit die zu-
sétzliche Konnotation des Triigerischen und Unechten zu verleihen. Darauf verweist
nicht zuletzt die letzte Bemerkung, dass Nero die Tiren des Janustempels schliefSen
lassen habe: ein Zeichen des Friedens, das zu diesem Zeitpunkt ebenfalls das letzte Mal
unter Augustus geschehen war.*** Sueton hebt durch den Kommentar tamquam nullo
residuo bello bissig den scheinbaren und triigerischen Charakter der Veranstaltung
hervor: Die massive Verfremdung der triumphalen Elemente fithrt auch hier zu einer
grundlegenden Umdeutung der Sieghaftigkeit und zum Schlusskommentar Suetons,
dass es sich um keinen echten Sieg handelt. Ob diese Einschatzung von den zeitgendos-
sischen Teilnehmern so geteilt wurde, ist eine andere Frage — immerhin soll das ganze
Forum bei diesem Anlass vollstindig von Romern, Parthern und Armeniern gefiillt
gewesen sein**® —, die Vermischung von konventioneller Triumphsymbolik und osten-
tativen Strategien des spectaculum diirfte in jedem Fall als neuartige und aufwéandige
Inszenierung einen gewissen Reiz auf das Publikum gehabt haben.*** Erst unter den
moralistischen Gesichtspunkten, unter denen Sueton die Veranstaltung betrachtet, wird
sie zum Schein-Triumph funktionalisiert,***

440 Cass. Dio Hist. Rom. 62,23,3.

441 Plin. Nat. Hist. 33,54.

442 Suet. Aug. 22.

443 Cass. Dio Hist. Rom. 62,23,3.

444 Vgl. Weeber (2019) 55— 81, der am Beispiel des Tiridates-Empfangs Neros Qualitdten als kompetenter
,Showmaster‘ hervorhebt.

445 Sueton exemplifiziert hier, ebenso wie Cassius Dio (vgl. Schulz [2014]), (iberméfiige Prunk- und
Verschwendungssucht, sodass hier Mafistabe des luxuria-Diskurses geltend gemacht werden. Cordes



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel =— 115

Die Zusammenfiihrung von Triumph und spectaculum setzt sich, wie das Beispiel
des Flavius Josephus gezeigt hat, inshesondere in flavischer Zeit fort, wobei dieser As-
pekt erst bei Domitian wieder mit einer negativen Bewertung in der Literatur einher-
geht. Plinius d. J. verwendet den Vorwurf des Schein-Triumphators in seinem Pane-
gyricus auf den Kaiser Trajan, der zugleich eine Abrechnung mit Domitian darstellt,
geradezu leitmotivisch. Wahrend Trajan allgemein den verdienten, da durch wahre und
sichtbare virtus untermauerten, Triumphzug verkorpert, wird Domitian wortwortlich
als ,Biihnen-Imperator* (scaenicus imperator)**® entlarvt. Hier geht Plinius so weit, dass
er die Begriffe des Theaters schon synonym fiir das Nicht-Siegen gebraucht. So habe
Domitian in seinen Triumphziigen mimicos currus und falsae simulacra victoriae mit-
gefithrt; Trajan, der zu diesem Zeitpunkt noch nicht triumphiert hat, wird seinem
Vorginger dagegen bereits vorliufig als idealer Triumphator gegeniibergestellt.**” An-
ders als Nero hatte Domitian keinen Mangel an dufieren Siegen, stand jedoch in der
Tradition der militdrisch erfolgreichen flavischen Kaiserhauses stets unter dem Zwang,
seine errungenen Siege schnell und méglichst innovativ zu préasentieren: eine Voraus-
setzung, die den Kaiser, wie Seelentag (2004) vermutet, umso anfélliger fiir den Vorwurf
der falsi triumphi gemacht habe.**® Es besteht kein Zweifel, dass es sich hierbei also um
rhetorische Mittel handelt, die Plinius in erster Linie als Folie verwendet, auf der die
Erfolge Trajans erhoht werden, da Domitian in der Tat militdrische Erfolge tiber die
Chatten und die Daker vorweisen konnte. Besonders polemisch erscheint daher Plinius’
AuRerung in paneg. 114: Die Entfremdung von Sieg und Triumph sei unter Domitian
sogar so weit vorangeschritten, dass man immer, wenn ein Triumph gefeiert wurde, vom
Gegenteil ausgehen konnte: quam imperator cuius pulsi fugatique non aliud maius ha-
bebatur indicium, quam si triumpharet. Die Show-Metaphern, die den domitianischen
Triumphziigen zugwiesen wurden, werden hier durch einen konkreten Kritikpunkt
untermauert. Ein wesentlicher Faktor fiir die Entwertung der Triumphe sei die hohe
Dichte der Siegesfeiern gewesen, sodass der Eindruck entsteht, dass auch ein zu haufiges
Triumphieren im Gegenteil dazu fithren konnte, dass der Sieg und die militdrischen
Leistungen hinter der Siegesfeier in Zweifel gerieten und Triumphe als ,unecht‘ wahr-
genommen wurden. Wenngleich es sich gewiss um eine scharfe Zuspitzung durch Pli-
nius handelt, gibt es in der Tat weitere Anhaltspunkte, die darauf hinweisen, dass die
Triumphziige Domitians einer grofieren Kritik ausgesetzt waren. Tacitus spricht explizit
von einem falsus e Germania triumphus, gibt jedoch fiir diese Wertung den anderen
Grund an, dass Domitian Sklaven gekauft und dufierlich an gefangene Germanen an-
gepasst habe;**® Sueton dagegen spricht nicht iiber die Triumphe Domitians, macht aber
an zwei Stellen die etwas obskure Bemerkung, dass Domitians Feldzuge non necessario

(2017) 32—35 erkennt in Sen. Oct. 627f. eine weitere mogliche Negativstilisierung des Ereignisses, bei der
die crudelitas als Hauptkriterium herangezogen wird.

446 Plin. min. paneg. 464.

447 Plin. min. paneg. 16,3; 174.

448 Vgl. Seelentag (2004) 113-121.

449 Tac. Agr: 39.



116 —— III Text-Monumente

gewesen seien, wodurch zumindest impliziert wird, dass es sich nicht um einen bellum
iustum gehandelt habe. Zwar ist es im Einzelnen schwierig festzustellen, ob der Kern
dieser Vorwiirfe primdr in der militarischen Praxis Domitians zu finden war oder ob in
der Tat seine tiberméfige Ostentation wéahrend der Triumphziige eine Rolle spielte; in
jedem Fall sehen wir, dass Domitian der Ruf des ,falschen‘ Triumphators als ein lang-
fristiges Stigma anhaftete und dass dieses Bild unabhéngig von einer bestimmten Kritik
in der Literatur geradezu leitmotivisch durch die Metaphorik der Schein-Triumphe
aufrecht erhalten wurde.

Der Triumph hatte somit auch in der Kaiserzeit, also selbst dann, wenn er keiner
Konkurrenz mehr ausgesetzt war, nichts von seinem diskursiven Charakter verloren. Im
Gegenteil: Es liegt nahe, dass der Kaiser gerade weil er der einzige Feldherr war, dem es
noch erlaubt war, Triumphziige durchzufithren, zusammen mit der Tatsache, dass der
Triumphzug (neben anderen spectacula) einer der wenigen Anlésse war, bei denen der
Kaiser vor den Augen aller in Erscheinung trat, bei allen seinen Auftritten mit beson-
derer Sorgfalt begutachtet wurde. Auf dieser Basis ist der Triumph im Beispiel des
Panegyricus nicht als Siegessymbol zu verstehen, sondern dient, dahnlich wie die spec-
tacula bei Sueton, als Modell zur Charakterisierung und Quantifizierung, um die virtus
der beiden Kaiser sichtbar zu machen und gegeniiberzustellen.

2.3 Exkurs: Der Schein-Triumph als Metapher in der Historia Alexandri

Abschliefiend soll mit der Historia Alexandri des Curtius Rufus auf einen Sonderfall der
Historiographie verwiesen werden, der zwar nicht genau datierbar ist, aber die bisher
beobachteten Tendenzen einer Loslésung des Triumphzugs vom Siegesbegriff sowie
einer konzeptionell-metaphorischen Verwendung des Triumphbegriffs in literarischen
Kontexten eindrucksvoll zusammenfithrt. Natiirlich spielen Triumphbeschreibungen
im eigentlichen Sinne fiir den griechischen Stoff des Alexanderfeldzugs keine unmit-
telbare Rolle. Trotzdem gelingt es dem Autor, rémische Elemente durch geschickte An-
spielungen so mit der griechischen Historie zu assoziieren, dass sie sich von einem
romischen Leser mithelos ergédnzen und aktualisieren lassen.*® Dadurch, dass be-
stimmte Ereignisse wie ein Triumph beschrieben werden, erscheint dieser an einzelnen
Textstellen immer wieder als ein implizites Modell, das von einem rémischen Leser
aufgerufen und reflektiert werden konnte. Dieses Modell bezieht sich jedoch weniger
auf den Triumph als ein Symbol fiir Sieghaftigkeit als vielmehr auf die im vorigen Ka-
pitel gezeigten ethischen Wertungen und theatralen Zuspitzungen des Motivs. Die
Ambivalenz dieser Darstellung macht die Historia Alexandri zu einem besonders
spannenden Text, um potenzielle Wahrnehmungsgewohnheiten und Verselbststandi-
gungsmuster der Schein-Triumph-Metaphorik zu beobachten, da der Leser die ver-
fremdeten Elemente selbst wiedererkennen und mit dem eigenen Wissen zum Ge-

450 Vgl. Pausch (2016).



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel =— 117

samthild des Triumphzugs ergdnzen und bewerten musste. Die offensichtlichste Refe-
renz auf den Triumphzug findet in der Form eines Vergleichs statt, wenn Rufus das
Erscheinen des Perserkénigs in der Schlacht bei Issos beschreibt (Curt. 4,1,1):

Dareus, tanti modo exercitus rex, qui triumphantis magis quam dimicantis more curru sublimis
inierat proelium, per loca, quae prope immensis agminibus impleverat, iam inania et ingenti solitu-
dine vasta fugiebat.

Dareios, gerade noch der Konig einer so grofien Armee, der mehr wie ein Triumphator denn wie ein
Kampfer hoch oben auf seinem Streitwagen in den Kampf gezogen war, floh durch die Gegend, die er
mit nahezu unermesslichen Truppen ausgefiillt hatte und die nun leer und verlassen in trostloser
Einsamkeit dalag.

Wie Pausch (2016) anmerkt, legt der Vergleich mit dem Triumphator nahe, der sieges-
sichere Dareios ,habe aus libergrofier Zuversicht den Sieg gleichsam schon vor seinem
Erringen gefeiert“**' und sein Heer damit geradewegs zur unvermeidlichen Niederlage
gefithrt. Mit dem hier gebrauchten Ausdruck triumphare wird also offenbar eine
Handlung erfasst, die nicht nur seiner eigentlichen Funktion, dem siegreichen Auftreten
des Feldherrn nach einem Sieg, enthoben ist, sondern dem Sieg paradoxerweise sogar
zuwiderlauft. Wie Rufus bereits in 3,5,6 andeutet,*** versteht er den Perserkonig Dareios
als eine Figur, die sich beinahe modellhaft anmaft, nicht errungene Siege vorzeitig zu
feiern, und man konnte diese Charakterisierung zunéchst einer prototypischen Bar-
baren- bzw. Kénigszeichnung anlasten. Interessant ist allerdings, dass nicht nur Dareios,
sondern vor allem der Protagonist Alexander, der in Rom geradezu als Verkdrperung
von Sieghaftigkeit wahrgenommen wurde,**® fortwiahrend durch dieselben Eigen-
schaften charakterisiert wird.*>* So lassen sich in &hnlicher Weise auch der Einzug
Alexanders in das (freiwillig) unterworfene Babylon**® und sein (Riick-)Zug durch
Karmanien im neunten Buch**® als verfremdete Triumphziige deuten. Letzterer wird
bereits proleptisch in 3,12,18f. angekiindigt und in 910,24-27 schliefilich als eine be-
sonders kontroverse Variation eines Triumphzugs vorgestellt:

451 Pausch (2016) 84.

452 Curt. 3,5,6: Instare Dareum, victorem antequam vidisset hostem.

453 Die Alexander-imitatio spielte inshesondere bei der (Selbst-)Darstellung der beiden prominenten
Sieger der spaten Republik, Pompeius und Caesar, eine bedeutende Rolle, vgl. Cartledge (2010) 378.

454 Vgl. auch die Zeichnung Alexanders im ,Alexanderexkurs‘ bei Livius. Obwohl Alexander mit den
romischen Feldherren hétte konkurrieren konnen, sei er auf dem Hoéhepunkt seiner Siege eher Dareios
dhnlich gewesen: Dareo magis similis quam Alexandro in Italiam venisset (Liv. 9,18).

455 Pausch (2016) 84: ,Dabei erinnern nicht nur die grofle Menge der Zuschauer und der festliche
Schmuck der StrafSen an das Spektakel einer solchen Prozession in Rom, sondern nicht zuletzt wiederum
der Umstand, dass Alexander im Wagen einzieht und sein Ziel mit der regia angegeben wird [...], die als
politisches und religioses Zentrum dem Komplex von Forum und Kapitol als Endpunkt der Triumphroute
entspricht*.

456 Vgl. Pausch (2016) 85.



118 —— III Text-Monumente

Igitur; ut supra dictum est, aemulatus Patris Liberi non gloriam solum, quam ex illis gentibus de-
portaverat, sed etiam famam, sive illud triumphus fuit ab eo primum institutus, sive bacchantium
lusus, statuit imitari animo super humanum fastigium elato. Vicos, per quos iter erat, floribus co-
ronisque sterni iubet, liminibus aedium creterras vino repletas et alia eximiae magnitudinis vasa
disponi, vehicula deinde constrata, ut plures capere milites possent, in tabernaculorum modum or-
nari, alia candidis velis, alia veste pretiosa. Primi ibant amici et cohors regia variis redimita floribus
coronisque, — alibi tibicinum cantus, alibi lyrae sonus audiebatur — item vehiculis pro copia cuiusque
adornatis comissabundus exercitus armis, quae maxime decora erant, circumpendentibus. Ipsum
convivasque currus vehebat, creterris aureis eiusdemque materiae ingentibus poculis praegravis. Hoc
modo per dies viI bacchabundum agmen incessit, parata praeda, si quid victis saltem adversus
comissantes animi fuisset. Mille, hercule, viri modo et sobrii viI dierum crapula graves in suo tri-
umpho capere potuerunt.

Und so beschloss er, wie zuvor erwéahnt, als Nachfolger des Bacchus nicht allein den Ruhm, den er
von jenen Volkern nach Hause gebracht hatte, sondern auch seinen Ruf - sei es, dass es der Tri-
umphzug war, der das erste Mal von ihm begriindet worden war, oder die Bacchantinnenorgie —
nachzuahmen, da sein Sinn iiber die menschlichen Hohen hinaus erhoben war. Er befahl, die Dorfer,
durch die er marschierte, mit Blumen und Krénzen zu bestreuen, Mischkriige, gefiillt mit Wein, und
andere aufiergewthnlich grofie Gefafle an den Schwellen der Tempel aufzustellen; dann sollten
Fahrwerke mit Bretterverdecken, um eine groflere Zahl an Soldaten aufnehmen zu kénnen, wie
Zelte ausgestattet werden, die einen mit weifSen Tiichern, die anderen mit wertvollen Behdngen.
Zuerst kamen seine Freunde und die konigliche Schar, die mit bunten Blumen und Krénzen um-
héngt war, — hier horte man die Musik der Flétenspieler, dort den Klang der Lyra, — ebenso zog das
Heer mit Fahrzeugen, die nach den Moglichkeiten jedes einzelnen geschmiickt waren, durch die
Strafien umher, und an denen rings Waffen, die auflerordentlich verziert waren, hingen. Thn selbst
und seine Zechgenossen trug ein Wagen, der mit goldenen Mischbechern und riesigen Pokalen aus
demselben Material beladen war. In dieser Weise riickte das feiernde Heer sieben Tage lang vor, eine
leichte Beute, hitten die Besiegten nur ein bisschen Mut gegen die feiernde Schar aufgebracht. Beim
Hercules, nur tausend niichterne Ménner hétten die, die von sieben Tagen Trunkenheit erschopft
waren, bei ihrem eigenen Triumphzug gefangen nehmen konnen.

Was den Vorwurf der superbia betrifft, erscheint Alexanders Festzug, dem kein voll-
standiger Sieg vorausgeht, aus einer romischen Perspektive wahrscheinlich nicht we-
niger unangemessen als der Auftritt des Dareios in der Schlacht. Dabei exemplifiziert
die Veranstaltung, bei der alle Teilnehmer betrunken auftreten, nicht nur moralisches
Fehlverhalten, sondern représentiert als imitatio Bacchi auch eine falsch verstandene
Tradition, infolge der nicht die Sieghaftigkeit des Dionysos, sondern lediglich die &u-
Berliche Triumphfeier reproduziert wird. Inshesondere wird dieser Aspekt durch die in
910,24 vorgenommene Unterscheidung von gloria und fama illustriert, wahrend der
Einschub sive illud triumphus fuit ab eo primum institutus, sive bacchantium lusus nicht
ganz eindeutig dem Erzahler oder den Gedanken Alexanders zuzuordnen ist. So bleibt
offen, ob der Erzdhler in seiner Rolle als Historiker verschiedene Erklarungsmodelle
gegeneinander abwigt (was in der Historia Alexandri durchaus iiblich ist)**’, oder ob es
Alexander ist, der fokalisiert wird**® und der schlicht nicht in der Lage ist, zwischen

457 Vgl. Kuhlmann (2016) 59-61.
458 Zur internen Fokalisierung in der Historia Alexandri vgl. Kuhlmann (2016) 65-68.



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel =— 119

Triumphzug und Bacchusorgie zu unterscheiden. Funktionell diirfte die Ambivalenz der
Stelle jedoch nur einen geringen Unterschied machen, da auch der Verweis auf Ein-
schrankungen des eigenen Wissenshorizontes, wie Kuhlmann (2016) bemerkt, meist
»eher als indirekte, aber gezielte Leserlenkung zu verstehen“*>® sind. Diese Strategie
findet sich schlieflich auch im abschlieRenden Urteil des Erzahlers wieder:**°

Sed fortuna, quae rebus famam pretiumque constituit, hoc quoque militiae probrum vertit in gloriam.
Et praesens aetas et posteritas deinde mirata est per gentes nondum satis domitas incesisse temu-
lentos barbaris, quod temeritas erat, fiduciam esse credentibus.

Aber das Gluck, welches das Ansehen und den Wert aller Dinge bestimmt, verkehrte auch diese
Schande der Kriegskunst zum Ruhm. Sowohl die Zeitgenossen als auch die Nachwelt wunderten sich
dartber, dass sie betrunken an Stimmen vorbeizogen, die noch nicht bezwungen waren, wahrend
die Barbaren glaubten, dass das, was Leichtsinn war, Selbstvertrauen gewesen sei.

Lediglich der Zufall (fortuna) habe dazu beigetragen, dass das Ereignis in der Nachwelt
einen positiven Eindruck hinterlassen habe, wobei der Erzdhler am Schluss in seine
auktorial-wertende Rolle zurtickverfallt und der Deutung der barbari das eigene Urteil,
es habe sich um Leichtsinn (temeritas) gehandelt, entgegenhélt. Denn das Fehlen bzw.
die Unvollstdndigkeit eines Sieges, die als Charakteristikum der Schein-Triumphe fest-
gehalten wurden, geht hier — in einer Situation, in der der Triumph noch dazu in einer
nicht bezwungenen Region stattfindet — mit einer vollstindigen Umkehrung der Rol-
lenverhéltnisse des Triumphzugs einher. Das Verhdltnis der Sieger zu den Besiegten
erscheint so prekdr, dass es jederzeit ins Gegenteil verkehrt werden kann. So wéren die
,Besiegten‘ zugleich die Zuschauer des Triumphs gewesen, hatten aber die Sieger, welche
von Curtius Rufus noch wahrend ihres Auftretens als praeda parata bezeichnet werden,
leicht in ihrem eigenen Triumph zu Gefangenen machen konnen.**" Stattdessen werden
in Abschnitt 910,29 unméafiger Prunk (luxuria) und Grausamkeit (crudelitas) als die
einzigen zur Schau gestellten Qualitdten des Siegeszugs hervorgehoben:

Hunc apparatum carnifex sequebatur; quippe satrapes Astaspes, de quo ante dictum est, interfici
iussus est: adeo nec luxuriae quicquam crudelitas, nec crudelitati luxuria obstat.

Auf diesen Prunk folgte der Henker; schliefilich sollte der Satrap Astaspes, von dem zuvor die Rede
war, getotet werden: So wenig stand die Grausamkeit der Ausschweifung oder die Ausschweifung
der Grausamkeit im Weg.

Auch in diesem Fall steht der Triumphzug also nicht mehr fiir einen Sieg, sondern erfiillt
als Spiegel der Charaktereigenschaften des Feldherrn eine primér moralistische Funk-
tion.*%? Miiller (2016) hat in ihrer Untersuchung zu den ,Fallhéhen bei Curtius Rufus‘ auf

459 Kuhlmann (2016) 60.

460 Curt. 910,28.

461 Curt. 910,27

462 In diesem Sinne kann die Wertung Alexanders 312,19 ebenfalls im Kontext der Triumphfigur ver-
standen werden. Die ,wahre‘ Alternative zur Bacchusfeier wére ein vollstandiger ,geistiger Triumph



120 —— III Text-Monumente

die wiederkehrende Anwendung der ,Vorstellung, dass der Zustand der Truppen den
des Feldherrn reflektiere“t®®, aufmerksam gemacht, sodass die von den Soldaten ge-
zeigte Trunkenheit und die Grausamkeit des carnifex gleichzeitig mit Alexander asso-
ziiert werden. Die Verbindung von luxuria und crudelitas greift dabei Aspekte auf, die
zum einen auf das Modell der Schein-Triumphe bzw. falsi triumphi zurtickgehen, wie wir
sie bei den Kaisern Nero und Domitian gesehen haben, und die zum anderen intra-
textuelle Beziige zu anderen Situationen erdffnen, in denen Alexander diese Eigen-
schaften zeigt. Interessanterweise scheint vor allem die crudelitas immer wieder an den
Begriff des spectaculum gekoppelt zu sein, dem im Rahmen des Texts ein besonderer
Status zukommt. Denn neben dem explizit auf den Triumph verweisenden triumphus
bzw. triumphare zeichnet sich die Historia Alexandri wesentlich haufiger durch die
Verwendung von Begriffen des Scheinbaren und Spektakuldren wie spectaculum oder
ostentatio aus. Der Begriff des spectaculum — héaufig ergénzt durch das Attribut triste —
tritt vor allem dann auf, wenn besonders gewalttitige Kampfhandlungen oder Hin-
richtungen beschrieben werden. So wird bei der Belagerung von Tyros in 44 sowohl das
Blutbad, das Alexander auf den Stadtmauern anrichtet, als auch die Kreuzigung von
2000 Gefangenen nach der Eroberung der Stadt unter dem Begriff des spectaculum
erfasst. Im Folgenden soll eine kurze Ubersicht tiber Verteilung und Gebrauch des Be-
griffs gegeben werden:

Tab. 3: Verwendung des Begriffs spectaculum in der Historia Alexandri des Curtius Rufus.

Stelle  Kontext Verwendung des Begriffs

3,75  Vota deinde pro salute suscepta per ludum atque Festspiele zu Ehren von Apollon und Athene:
otium reddens ostendit, quanta fiducia barbaros Alexander erfahrt militdrische Siege in der Rolle
sperneret: [...]. Spectanti nuntius laetus adfertur eines Zuschauers
[...] edito spectaculo ludicro [...]

4,411 Etdigna prorsus spectaculo edidit: multos e muris  Alexanders Aristie bei der Belagerung von Tyros
propugnantes hasta transfixit, quosdam etiam
comminus gladio clipeoque impulsos praecipi-
tavit

4,417  Triste deinde spectaculum victoribus ira praebuit Hinrichtung der Uberlebenden in Tyros durch
regis Kreuzigung

55,10 Ii, qui modo etiam ad opem petendam ex tene- Rede des Euktemon aus der Gesandtschaft der

bris et carcere procedere erubuimus, ut nunc est,
supplicia nostra - quorum nos pudeat magis an
paeniteat, incertum est - ostentare Graeciae ve-
lut laetum spectaculum cupimus.

von den Persern verstimmelten Griechen. Eu-
ktemon plddiert dafiir, im Verborgenen zu blei-
ben und kritisiert den Vorschlag, heimzukehren
und die grausamen Entstellungen wie bei einem
laetum spectaculum offen zu zeigen.

gewesen, bei dem ira und superbia dauerhaft besiegt werden (Sic vicisset profecto superbiam atque iram,
mala invicta [...]).
463 Miiller (2016) 30.



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel =— 121

Tab. 3: Verwendung des Begriffs spectaculum in der Historia Alexandri des Curtius Rufus. (fortgesetzt)

Stelle  Kontext Verwendung des Begriffs

75,36  Spitamenes eum tenebat collo inserta catena, Prasentation des gefangenen Bessos, der durch
tam barbaris quam Macedonibus gratum spec-  eine Intrige gefangen genommen wurde und fiir

taculum. die Ermordung des Dareios hingerichtet werden
soll.
75,37  Aperiat ad hoc spectaculum oculos Dareius! wie oben, auch der ermordete Dareios soll dem

spectaculum aus dem Totenreich beiwohnen.

8,75  duces exercituum tuorum in eculeum impositi ~ Hinrichtung der makedonischen Anfiihrer durch
Persis, quos vicerant, fuere spectaculo. Alexander

8,11,12 Multorum miserabilis fuit casus, triste spectacu- Todessturz der Angreifer bei der Belagerung von
lum etiam non periclitantibus; Aornis

9,723  Tristis spectaculi eventus non Macedonibus modo Niederlage des Makedonen Horratas im
sed etiam Alexandro fuit, [...] Schwertkampf mit dem Griechen Dioxippos

Wie der Triumphzug erscheint auch das spectaculum in der Historia Alexandri als ein
eher problematisches Konzept. Ein zundchst harmloser Fall scheint auf den ersten Blick
(1) zu sein, da der Begriff hier tatsachlich fir spielerische Wettkdmpfe steht; jedoch
vermag der hiermit verkntipfte Topos, dass der Imperator bei seinen eigenen Feldziigen
nicht anwesend ist und sich Spielen zuwendet, in der Kaiserzeit durchaus auch pro-
blematische Assoziationen erweckt haben. Die Stellen (3) und (5) — (7) thematisieren
Hinrichtungen, und sollen, da sie als weitgehend unverdiente und uibertriebene Stra-
fakte dargestellt werden, vor allem ira und crudelitas Alexanders exemplifizieren.
Inshesondere die Kreuzigung der Tyros-Episode erscheint dadurch, dass es sich zum
einen um eine Strafe an bereits Unterworfenen, zum anderen um eine Hinrichtungs-
methode fiir Sklaven handelte, besonders unpassend gewéhlt und leitet nach der In-
terpretation Wulframs (2016) Alexanders ,Barbarisierung’ ein.*** Die Stellen (2) und (8)
dagegen konnen der évapyela und dem urbs-capta-Motiv zugeordnet werden, wobei (2)
durch das ira-Motiv eng mit der Hinrichtungssituation in (3) verkniipft ist. Die Rede des
Euktemon (5) sticht im Kontext der Griechen-Episode, die Curtius Rufus mit einiger
Ausfihrlichkeit schildert, besonders hervor und konnte, vergleichbar der Kritik an lu-
xuria und crudelitas am Ende des Bacchus-Triumphzugs, als auktorialer Kommentar
verstanden werden. Nicht nur wird der Kriegsgefangenen-Episode in der Historia
Alexandri ein Platz eingerdumt, der fiir die Alexanderhistoriographie ungewohnlich
hoch ist.**® Auch das Rededuell zwischen den beiden Parteifiihrern Euktemon, der die
Ansiedlung im fremden Asien fordert, und Theaitetos, der sich fiir eine Riickkehr nach
Griechenland ausspricht, erfahrt eine besonders ausfiihrliche Darstellung. Inhaltlich

464 Vgl. Wulfram (2016) 1421.
465 Vgl. Pausch (2016) 85—87, der hier eine Parallele zur Frage nach der Riickfithrung der romischen
Kriegsgefangenen nach der Ruckgabe der Partherfeldzeichen unter Augustus erkennt.



122 —— 1III Text-Monumente

setzen sich beide Reden mit der Frage auseinander, ob es erlaubt sei, die korperlichen
Entstellungen, die durch die Hand der Feinde empfangen wurden, in ihrer Heimat zur
Schau zu stellen. Wahrend Euktemon dafiir pladiert, dass die einzige verbleibende
Option das Leben im Verborgenen sei, argumentiert Theaitetos, dass man zwischen
einem ,natuirlichen‘ und einem unverdienten, durch Grausamkeit zugefiigten Leid un-
terscheiden miisse. Die Entscheidung, welches Verhalten richtig oder falsch ist, bleibt
jedoch offen und wird, wie Pausch aufgrund der historischen Beziige zur Riickfithrung
der parthischen Kriegsgefangenen unter Augustus vermutet, dem romischen Leser
tiberlassen.**® Auch in diesem Fall ldsst sich argumentieren, dass die ambivalente Figur
des spectaculum, die Euktemon zu Beginn seiner Rede aufruft, den romischen Rezipi-
enten gerade auffordert, den eigenen Erfahrungshorizont heranzuziehen und den Fall
im Horizont eines ,richtigen‘ oder ,falschen‘ spectaculum zu beurteilen.

Neben dem Vokabular des Triumphzugs und des Spektakuldren spiegelt sich die
Metapher der Schein-Triumphe zuletzt auch in den Kriegshandlungen Alexanders, auf
die natiirlich viele der im Text prafigurierten Konzepte zurtickgefiihrt werden kénnen.
So lasst sich das Handeln Alexanders, dessen Sieghaftigkeit im Verlauf der Erzahlung
immer mehr in Zweifel gezogen wird und im Kontext des Indienfeldzugs nur noch als
leerer Schein entlarvt wird, als Projektionsflache flir die falsi triumphi der Kaiserzeit
verstehen, da seine Siege meist von spektakuldren Inszenierungen begleitet werden, die
jedoch im Vergleich zur errungenen Leistung meist extravagant und deplatziert wir-
ken.*”’ Stellvertretend dafiir steht zuletzt Alexanders Eroberung der indischen Festung
Aornis. Diese wird etwa nicht als Errungenschaft strategischen Vermégens, sondern
vielmehr als gliicklicher Zufall beschrieben, der in einem unangemessenen Verhdltnis
zur im Anschluss durchgefithrten Siegesfeier steht.**® Curtius Rufus zieht daher in
8,11,24 kein vorteilhaftes Fazit:

Rex, locorum magis quam hostium victor, tamen magnae victoriae <ritus> sacrificiis et cultu deum
fecit.

Obwohl der Kénig mehr ein Sieger tiber den Ort als iiber die Feinde war, zelebrierte er mit Op-
fergaben und Ehrungen fiir die Gotter die Brauche eines grofien Sieges.

466 Pausch (2016) 87: ,Indem Curtius die romische Parallele als zusatzliche Folie aufruft, erhoht er die
emotionale Wirkung der ohnehin schon mit allen Mitteln der rhetorischen Kunst gestalteten Episode und
eroffnet dem Leser zugleich die Moglichkeit, bei der Abwéagung der Frage, ob die Entscheidung der be-
freiten Gefangenen, in Asien zu bleiben, richtig war oder nicht, das kontrére Schicksal der rdmischen
Kriegsgefangenen in Betracht zu ziehen®.

467 Ahnlich problematisiert auch Egelhaaf-Gaiser (2006b) 57 bei Livius: ,Ungeachtet ihrer [d.h. der
prunkvollen Schiffsfahrten des Hieron, des Ptolemaios Philopator und der Kleopatra] spektakuldren
Wirkung bleiben solche temporédren Schauinszenierungen allerdings problematisch, da sie jeglicher
pragmatischen Niitzlichkeit entbehren®. Dabei verfolgen die Schiffsparaden bei Livius jedoch den Zweck
einer Kontrastierung zum pragmatischen, rein zweckorientierten Auftritt des Aemilius Paullus, vgl. ebd.
468 Miiller (2016) 37 bezeichnet die Belagerung treffend als ,Showveranstaltung'.



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel =— 123

Editionskritisch betrachtet gibt es fiir die Stelle keine eindeutige Lesart. Zwei gelaufige
Ergéinzungen sind speciem oder ritus*®®, wobei der Aspekt des Scheinbaren, der durch
species ausgedriickt werden kann, bereits wenige Sdtze zuvor in dhnlicher Funktion
auftritt (Alexander, cum statuisset desistere incepto [...] tamen speciem ostendit in obsi-
dione perseverantis)*’® und auch dort vermutlich einen Kontrast zwischen Alexanders
,scheinbarer* Sieghaftigkeit und seinem eigentlichen Handeln bzw. dem Vorhaben, die
Belagerung abzubrechen, exemplifizieren soll. In beiden Féllen wird ein Verstandnis
von Sieg deutlich, das nicht mehr selbstverstandlich an den Triumph gekoppelt ist: Die
anschlieflende Inszenierung wird dem tatsdchlichen Verdienst kontrdr gegeniiberge-
stellt, wahrend sogar die kultischen Aspekte (sacrificiis et cultu deum) zum leeren
Schauspiel degradiert werden. Diese Assoziation wird gewiss noch dadurch verstarkt,
dass der Verliererseite im Grunde kein anderes Verhalten bescheinigt wird. Auch die
Bewohner von Aornis hatten zwei Néachte lang cum ostentatione non fiduciae modo sed
etiam victoriae*’" gefeiert, um dann einen Tag spiter plotzlich vor der — ebenfalls
vorgetduschten — pertinentia Alexanders zu fliehen, ohne dass ein wirklicher Kampf
stattgefunden hétte. Das vorgetduschte Siegesritual Alexanders bildet so das passende
Resultat eines mit Tauschung gefiihrten und durch Tauschung errungenen Sieges.

Der Text setzt an diesen Stellen also jene Forcierung des theatralisch-spektakularen
Aspekts der Triumphfeiern, den wir vor allem am Beispiel der Kaiser Nero und Do-
mitian sehen konnten, als einen bekannten Rezeptionsmodus voraus. Wie sich eine
solche Haltung konkret in die historische Triumphalpraxis der Kaiserzeit einordnen
lasst und ob Curtius Rufus bestrebt ist, durch die Evokation romischer Konzepte und
Schliisselbegriffe tatsdchlich eine verdeckte Kritik an der Inszenierung bestimmter
Kaiser zu uben, ist natiirlich immer eine ebenso spannende wie enttduschende Frage.
Zuordnungsversuche der Historia Alexandri in die neronische Zeit hat es in der For-
schung bereits in einer nicht unansehnlichen Zahl gegeben, auch wenn das Gesamt-
spektrum der Identifizierungen noch viel weiter reicht und u. a. wohl auch die Kaiser
Claudius und Vespasian abdeckt.*”” Eine eindeutige Zuordnung kann und soll an dieser
Stelle aufgrund der schwierigen Datierung des Texts nicht zweifelsfrei gegeben werden,
auch wenn eine Zuordnung Alexanders zu einem ,Schein-Triumphator‘ wie Nero oder
Domitian vor dem Hintergrund der aufgezeigten Parallelen, die sich in &hnlicher Form
bei Sueton, Plinius und Tacitus finden lassen, besonders plausibel erscheint.

469 Die originale Lesart ist magnae victoriae mit der Konjektur Zumpts zu magnam victoriam.

470 Curt. 8,11,19: ,Obwohl Alexander befohlen hatte, von dem Versuch abzulassen, [...] gab er sich
trotzdem den Anschein eines beharrlichen Belagerers®.

471 Curt. 8,11,20.

472 Vgl. Pausch (2016) 89, Anm. 69.



124 —— 1II Text-Monumente

2.4 Fazit: Darstellungsprinzipien des spectaculum

Der Konzeptbereich des spectaculum ist zundchst erwartungsgemafd zu grofien Teilen
mit dem Begriff der évapyeia kompatibel: Ausfithrlichkeit, Detailliertheit, Sinnen- und
Affekthezogenheit gehdren zu den zentralen Kategorien, die auf eine grofie Anschau-
lichkeit bzw. eine erhohte Theatralitat der Triumphbeschreibung hinweisen. Um diese
Beobachtung, die freilich ebenso jede andere Art romischer spectacula markiert, auf
den Triumph bzw. auf die Schnittstelle zwischen diesen Konzepten zu lenken, hat sich
eine Ankniipfung an bestimmte Themen als sinnvoll erwiesen. So verhdlt sich der
spectaculum-Aspekt, wie wir gesehen haben, einmal besonders affin zur Darstellung der
gefangenen Anfiihrer sowie ihrer Frauen und Kinder, wobei dem Auftreten ziviler Ge-
fangener stets Affekte wie Trauer und Mitleid zugewiesen wurde, wahrend man den
duces und reges distanzierter begegnete und ihren Taten Furcht, Erstaunen oder sogar
Gelachter entgegenbrachte. Eine gemeinsame Schnittmenge mit der literarischen Tra-
dition bhildet hier das Motiv der eroberten Stadt (urbs capta), in welchem das Leid
(mdBog) ziviler Opfer in mehreren Einzelmotiven ausgefaltet wurde und dem in der
Antike hohe Affektwirkungen zugeschrieben wurde.

Im Vergleich mit den textuellen Auspragungen des imperium erscheint das spec-
taculum als das dynamischere und innovativere Konzept. So hat sich im letzten Kapitel
gezeigt, dass die oft diskutierte Unterscheidung von ,echten und ,falschen‘ bzw. von
angemessenen und unangemessenen Triumphen nicht allein das Resultat einer mit der
Kaiserzeit einsetzenden Neuinterpretation des Rituals war, sondern allgemeinen Kon-
flikten und Ambivalenzen des Konzepts Ausdruck verleiht. Im Normalfall gehen impe-
rium und spectaculum zwar harmonisch ineinander uber, in bestimmten Situationen
konnte sich der Konzeptbereich des spectaculum aber auch verselbststandigen und in
durchaus innovativer Weise gegen den imperialistischen Anspruch des Triumphzugs
ausgespielt werden. Gerade in der wechselhaften Kaiserzeit, in der dem princeps eine
uneingeschrankte und dauerhaft giiltige Sieghaftigkeit zugeschrieben wurde, war die
Bestatigung militarischen Erfolgs umso wichtiger. Der Kaiser musste seine Sieghaftigkeit
stets durch konkrete militarische Erfolge untermauern. Standen diese wie bei den
Kaisern Nero und Domitian in Zweifel, verwendeten Schriftsteller oft das Motiv des
Schein-Triumphs. Der Triumphzug diente hier nur noch als oberflachlicher Beweis und
konnte im schlimmsten Fall sogar zum Symbol des Scheiterns umgedeutet werden.

Andererseits sollten die Ergebnisse des letzten Kapitels, die sich insbesondere auf
die kritischen Stimmen Plinius’ und Suetons fokussieren, nicht zu dem Trugschluss
verleiten, dass die beobachteten Abweichungen von der Norm immer und ausschliefs-
lich mit Kritik verbunden waren. Wahrend prinzipiell nicht zu bestreiten ist, dass das
Fehlen militarischer Erfolge bei einem rémischen Kaiser zu jedem Zeitpunkt ein Pro-
blem darstellte, verweisen gerade die ethisch-wertenden Charakterziige, die der Tri-
umph in Bezug auf die virtus von Einzelpersonen erhilt, auf ein weiter gefasstes Ver-
stdndnis von Sieghaftigkeit, das sich in der Kaiserzeit herausgebildet hatte und, wie es
scheint, auch in bestimmten Kontexten akzeptiert war. Ein vollig anderes Bild entwirft
zum Beispiel Seneca, der den triumphus in clem. 1,21,2 dem spectaculum sogar in einer



2 Spektakuldre Modelle: Der Text als Schauspiel — 125

eher abwertenden Weise gegentiberstellt: Adsiduum enim spectaculum alienae virtutis
est; in triumpho cito transisset (,Denn er stellt ein dauerhaftes Spektakel fremder Tu-
gend dar; im Triumphzug wére er rasch voribergezogen®). Wahrend der Triumph hier
fir einen kurzlebigen und vergédnglichen Ruhm steht, wird das spectaculum als echter
Indikator einer dauerhaften virtus von diesem ausdifferenziert. Die radikale Umkeh-
rung der Verhéltnisse, die sich in diesem Fall in einem unmittelbar neronischen Umfeld
offenbart, zeigt, dass die Ausdifferenzierung des spectaculum neben der Kritik an den
Schein-Triumphen noch ganz andere Funktionen erfiillen konnte. So treten zur selben
Zeit Texte auf, bei denen gerade die Abgrenzung von traditionellen Triumphkonzepten
zur Erhohung des Kaiserruhms instrumentalisiert wurde und in denen neben Abwei-
chungen von der militarischen Dimension des Rituals auch die scheinbar negativ kon-
notierten Kategorien des spectaculum wiederum zu positiven Neuinterpretationen in-
dividueller Leistung fiihrten.*”® Wir werden insbhesondere in den Kapiteln zu Plinius
(IV.2.3) und der Laus Pisonis (V.3) auf die Strategien zur Aufwertung des spectaculum
zurickkommen.

In Bezug auf die semantische Zuordnung des Triumphzugs als Siegessymbol ist also
grundsétzlich Vorsicht geboten: Sowohl unter der Pramisse der von Itgenshorst (2005)
eingefithrten ,Idealtypen‘ von Triumphbeschreibungen als auch unter dem Begriff der
konzeptuellen Metapher lésst sich eine rein semantische Perspektive auf den Triumph
nicht rechtfertigen, um die mit ihm verbundenen Diskurse und motivischen Auspréa-
gungen zu erfassen. Aquivalent zu den konventionellen Konfigurationen des Triumphs,
nach denen dieser fiir militdrischen Erfolg, Sieghaftigkeit und imperiale Aneignung
steht, lassen sich in der Literatur verschiedener zeitlicher Epochen auch abweichende
Beispiele erkennen, in denen Triumph und Sieg nicht als komplementire Begriffe
verstanden werden, sondern in denen die Triumphfeier geradezu kontrastiv fiir einen
nicht errungenen, nicht verdienten oder unfertigen Sieg steht. ,,Ein Ritual gewinnt dort
an Kraft, wo Inkongruenz festgestellt und dartiber nachgedacht wird“ halt Smith (2003)
allgemein iiber die symbolische Dimension von Ritualen fest und scheint damit die
Legitimation einer solchen auf den Diskurs gerichteten Perspektive auch fiir den Tri-
umphzug zu stirken.*’* Denn natiirlich handelt es sich bei den untersuchten Textbei-
spielen um individuelle Zugriffe, die genau diesen Abweichungscharakter zur Basis

473 Dass die alternativen ,Triumphe‘ der Kaiserzeit nicht grundsétzlich abgewertet werden, sondern
auch eine aufwertende Interpretationslinie besteht, zeigt ebenfalls der Panegyricus; schlieflich wird
auch Trajan, der zu der Veroffentlichungszeit des Textes seinen Triumph noch nicht abgehalten hatte,
von Plinius kaum als mustergiiltiger Triumphator dargestellt. Trajan erscheint zum einen als so fahiger
Diplomat, dass er auch ohne einen Sieg zu erringen, einen Triumph feiern oder diesen sogar iibertreffen
konnte (paneg. 16,3—4: sed imperatorem veram ac solidam gloriam reportantem [...] et tam confessa
hostium obsequia, ut vincendus nemo fuerit. Pulchrius hoc omnibus triumphis!). Auflerdem wird neben
dem von Plinius antizipierten Triumphzug in paneg. 17 schon die Schilderung des Einzugs Trajans in die
Stadt wie ein Triumph geschildert (paneg 22) und die Verbannung der Delatoren wird in paneg 34,1
anders als die spectacula Domitians als positives Beispiel fiir ein spectaculum herangezogen: At tu Caesar;
quam pulchrum spectaculum pro illo nobis exsecrabili reddidisti!

474 Smith (2003) 223.



126 —— III Text-Monumente

ihrer eigenen Argumentation machen und damit verdeutlichen, dass dem Triumph
entgegen aller Tendenzen und Stromungen, ihn als Gegenstand der o6ffentlichen Re-
présentation zu vereinheitlichen, in seinem diskursiven und individuellen Gebrauch
kein homogenes Erscheinungsbild zugeschrieben werden kann. Wie allerdings die
Verabsolutierung des spectaculum in der Kaiserzeit zeigt, kann die Abweichung von der
Norm auch wieder eigene Normen hervorbringen.

3 Fazit: imperium und spectaculum als triumphale Kategorien

Wenngleich die Begriffe imperium und spectaculum letztlich ein sich iiberlagerndes
Spektrum und keine unvereinbare Dichotomie abbilden, skizzieren sie ein Modell, das
es ermoglicht, unterschiedliche Perspektiven auf den Triumph als allgemeine Strategien
textueller Darstellung zu verwenden und auf andere Texte zu {ibertragen. Dabei haben

sich folgende Eigenschaften als zentrale Differenzierungsmerkmale herausgebildet:

Tab. 4: Gegenuberstellung der fiir das Triumphkonzept zentralen Begriffe imperium und spectaculum.

imperium

spectaculum

Referenzbereich

Triumph als Sieg

Triumph als performance

konzeptuelle Uber-
schneidungen

verbunden mit dem Konzeptbereich
des Krieges

verbunden mit dem Konzeptbereich des
Theaters

typische Motive

Regionen, Stadte, Ethnien, Flusse, res
gestae des Imperators, Beutestlicke,
natlrliche Ressourcen

Belagerungen, feindliche Anfiihrer, Zivilisten
(Frauen, Kinder), exotische Tiere, Wert- und
Luxusgegenstande

verhandelte Werte

militarische Qualitaten (z. B. virtus, ce-

ethische Qualitaten (z. B. luxuria, crudelitas)

(Diskurse) leritas)

Funktionen Kommemoration, Kommemoration,
Referenz (Identifikation, Information), ~ Unterhaltung, Affekte, Kritik (Schein-Trium-
Ehrung, Konsensstiftung, Aneignung  phe)

Performativitat indexikalisch/sprechakttheoretisch literarisch-dsthetisch

Textsorten Inschriften, tituli, kommemorative ta-  Historiographie, (historisches) Epos, Drama

bulae, z. T. Historiographie

(rypata)

Darstellungstechniken

benennen, (auf-)zdhlen, auflisten, sor-
tieren, hierarchisieren

visualisieren (showing statt telling), emotio-
nalisieren (taBog und évapyeta), theatrali-
sieren (spectaculum-Metaphern)

korrespondierende
Rezeptionstechniken

interpretieren

imaginieren

Man kann sehen, dass nicht jeder Aspekt des Triumphzugs fiir dieselbe Darstellungs-
form geeignet ist, und inshesondere im Blick auf die Rezeption antiker Triumphziige hat
sich eine Perspektive offenbart, die weniger nach den Inhalten als nach ihrer passenden



3 Fazit: imperium und spectaculum als triumphale Kategorien — 127

und angemessenen Darstellungsweise fragt. Wahrend sich die Seite, die wir als impe-
rium bezeichnet haben, insgesamt mehr auf die Erfolge des Feldherrn und die im Tri-
umph gezeigten Beutestiicke fokussiert und diese in der Art eines rithmenden Monu-
ments festhdlt, stellt die Seite des spectaculum verstirkt die inszenatorischen und
emotionalen Anteile des Triumphzugs in den Vordergrund und versucht, diese in
moglichst anschaulicher Weise zu reproduzieren. Dabei stellen beide Seiten keine ex-
klusiven Kategorien dar, sondern erginzen sich, wie wir gesehen haben, selbst in der
Kommemoration der Triumphziige oft zu Hybridformen, die vielfdltig aufeinander
Bezug nehmen und miteinander interagieren. So haben die indexikalischen Texte der
Inschriften ihre Wirkung nicht ohne Bezug auf die gréferen und anschaulicheren
Narrative der monumentalen Bild- und Textlandschaft entfaltet, wihrend etwa der
emotionalisierende und sympathetische Blick auf die Kénigsfamilien nur im Kontrast zu
der niichternen Darstellung der Anfiihrer zu ihrem Potenzial gelangt ist. Auch fiir die
Analyse von Texten, die durch den Triumph strukturiert werden, ergibt sich hieraus die
Notwendigkeit, nicht nur eine der beiden Seiten zu betrachten, sondern die Metapher
als Kombination sowohl imperialer als auch spektakuldrer Darstellungsstrategien zu
untersuchen.



