
VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: 
Lola Álvarez Bravos fotomural für das Instituto 
Mexicano del Seguro Social und Landschafts
konzepte im fotografischen Wandbild

Der Entwicklung in den USA gegenübergestellt fiel das fotomural in Mexiko als Medium 
künstlerischer Ausdrucksfindung erst vergleichsweise spät auf fruchtbaren Boden. 
James Oles stellte 2019 erst die Vermutung an, dass das neuartige Wandbild-Medium 
in Mexiko zunächst von dem Spanier Josep Renau eingeführt wurde.1 Renau kam 1939 
nach Mexiko, als Teil einer ganzen Bewegung von republikanischen Flüchtlingen, die 
vor dem Spanischen Bürgerkrieg in Mexiko Zuflucht suchten und von der Cárdenas-
Regierung aufgenommen wurden. Bereits 1937 – in dem Jahr, in dem Renau als Gene-
raldirektor der Schönen Künste der Spanischen Republik den Ausstellungsbeitrag für 
die Pariser Weltausstellung verantwortete, für den er selbst großformatige Fotomonta-
gen schuf – hatte der Spanier den Muralisten Siqueiros in Valencia kennengelernt.2 
Zwischen 1939 und 1940 kooperierten beide Künstler als Teil eines Kollektivs im Trep-
penhaus des Sindicato Mexicano de Electricistas in Mexiko-Stadt. Das hier entstandene 
Werk trägt den Titel Porträt der Bourgeoisie (Abb. 146) und kann als weiteres Beispiel 
für die in dieser Arbeit betrachteten medialen Übersetzungsprozesse im Wandbild gel-
ten – in diesem Fall, da hier fotografische bzw. fotomontierte Vorlagen per Diaprojektor 
an die Wand geworfen und dann in die Malerei übertragen wurden.3 „Ich für meinen 
Teil bot an, die allgemeine Thematik durch eine fotografische Montage der beschlossenen 
spezifischen Themen zu visualisieren, indem ich die gekrümmt aufsteigende räumliche 

1	 Vgl. Oles 2019, S. 132.
2	 Vgl. Renau 1976, S. 3.
3	 Dass hierfür Nitrozelluloselacke mittels einer Spritzpistole auf die Wand aufgetragen wurden, ließ die 

individuelle künstlerische Handschrift gänzlich hinter einen kollektivierten, an industrielle Fertigungs-
techniken angelehnten Arbeitsprozess zurücktreten. Vgl. hierzu: Jennifer Jolly, Art of the Collective: 
David Alfaro Siqueiros, Josep Renau and Their Collaboration at the Mexican Electricians’ Syndicate, 
in: Oxford Art Journal 31:1 (2008), S. 131−151, hier: S. 141.

 Open Access. © 2023 bei der Autorin, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz. https://
doi.org/10.1515/9783111075372-008



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS366

Richtung und den Rhythmus der bereits auf den Wänden festgelegten Linien verfolgte“4, 
schrieb Renau rückblickend über die von ihm im Vorbereitungsprozess angefertigten 
Fotomontagen, die sich aus seinen eigenen fotografischen Aufnahmen und aus einem 
„dokumentarischen Archiv“5 unterschiedlicher Presseartikel speisten.6 

Kurz nach seiner Arbeit an Porträt der Bourgeoisie, für dessen Fertigstellung sich 
Renau – nach Siqueiros Ausweisung aus Mexiko infolge seiner Beteiligung am ersten 
Attentat auf Leo Trotzki – als einzig Zurückgebliebener des ursprünglichen Kollektivs 
verantwortlich zeichnete,7 fertigte der spanische Künstler offenbar einen Entwurf für 

4	 „Por mi parte, me ofrecí para visualizar la tématica general por medio de un montaje fotográfico 
de los temas concretos que se decidieron, siguiendo para ello la dirección y ritmo espaciales curvo-
ascendentes de las líneas ya determinadas sobre los muros.“ Renau 1976, S. 14. Deutsche Übersetzung 
durch die Autorin.

5	 „[…] archivo documental.“ Ebd. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.
6	 Laurence Hurlburt konnte u. a. Fotos aus den US-amerikanischen Zeitschriften Look und Life identi-

fizieren. Vgl. Laurence Hurlburt, David Alfaro Siqueiros’s „Portrait of the Bourgeoisie“, in: Art Forum 
15:6 (1977), S. 39–46, hier: S. 41. 

7	 Wenngleich Renau zusammen mit seiner Ehefrau nach Siqueiros’ Ausweisung aus Mexiko die Fertig-
stellung des Wandbildes verantwortete, ist er aus der Geschichte des Werks weitestgehend herausge-

Abb. 146: David Alfaro Siqueiros, Retrato de la Burguesía (Porträt der Bourgeoisie), 1939−40,  
Wandgemälde im Treppenhaus des Sindicato Mexicano de Electricistas, Mexiko-Stadt



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS 367

ein weiteres Wandbild an, das für den Eingangsbereich desselben Gebäudes vorgesehen 
war. Im Ausstellungskatalog von Renaus umfassender Wanderretrospektive von 2008 
ist der Entwurf von 1941 unter dem Titel La electrificación total de México acabará con 
la miseria del pueblo abgebildet,8 ein Thema im Sinne der Fortschrittsideologie der Mo-
derne, das mit dem Anbringungsort des Wandbildes im Foyer der mexikanischen Elek-
trizitätsgewerkschaft in einem engen Bezug stand. Vom sowjetischen Künstler Gustav 
Klucis war diese Thematik in vergleichbarer Form bereits Anfang der 1920er Jahre als 
Fotomontage bildlich umgesetzt worden, in diesem Fall Lenins Vision für die Sowjet-
union repräsentierend.9 Die Grundlage für Renaus Entwurf bildete offenbar das 1940 
von dem spanischen Exilanten Gabriel García Maroto unter dem Pseudonym Maclovio 
Flores veröffentlichte Buch México electrificado,10 das die Wichtigkeit der Elektrifizie-
rung für die wirtschaftliche Entwicklung des gesamten Landes herausstellte. Oles geht 
davon aus, dass Renau eine Umsetzung seines Fotomontage-Entwurfs (Abb. 147) als 
fotomural plante, spekuliert jedoch, dass finanzielle und technische Gründe letztlich 

schrieben worden. Siqueiros selbst attackierte die an dem Wandbild beteiligten spanischen Künstler*in-
nen im Rahmen einer allgemeinen Abrechnung mit dem „ausländischen“ Einfluss auf die mexikanische 
Kunst Ende der 1940er Jahre und ließ verlauten, dass diese dem mexikanischen Muralismus mit zu 
wenig Respekt begegnet wären. Erst 1971 fand eine Versöhnung zwischen Siqueiros und Renau statt, 
die zu dem von Renau 1976 verfassten Bericht über den Entstehungsprozess des Wandbildes führte, 
die Jolly als eine hochidealisierte Darstellung bezeichnet. Vgl. Jolly 2008.

8	 Vgl. Ausst. Kat. Renau 2008, S. 249, 250 und 251.
9	 Vgl. Gustav Klucis, Elektrifizierung des ganzen Landes, Fotografie der später beschädigten Original-

Fotomontage von 1920, in: Ausst. Kat. Gustav Klucis: Retrospektive 1991, Abb. 11.
10	 Vgl. Miguel Cabañas Bravo, Artistas Transterrados. México, refúgio de los artistas españoles del exílio 

de 1939, in: Pinceladas. Dos raízes, dos tierras, dos esperanzas, hrsg. von Elena Horz, Mexiko-Stadt 2014, 
S. 35−70, hier: S. 57; sowie: Ders., Josep Renau, Zaragoza 2011, S. 88.

Abb. 147: Josep Renau, La electrificación total de México acabará con la miseria del pueblo  
(Die vollständige Elektrifizierung Mexikos wird dem Elend der Menschen ein Ende bereiten),  
1941, Silbergelatineabzug von Fotomontage, handretuschiert, 12 × 25 cm



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS368

dazu führten, dass eine Realisierung des Wandbildes in dieser Form nicht umgesetzt 
werden konnte.11 

Des Weiteren ist festzuhalten, dass der mexikanische Museograf, Künstler und Mu-
seumsleiter Fernando Gamboa etwa zeitgleich mit großen, ungerahmten Fotografien 
innerhalb der von ihm entwickelten Ausstellungskonzepte zu experimentieren begann. 
Gamboa wirkte mit den von ihm organisierten Ausstellungen im In- und Ausland ab 
1937 federführend an der Förderung und weltweiten Verbreitung der mexikanischen 
Kunst mit. In der Forschung wird er daher auch als deren „Botschafter“ bezeichnet.12 
Ana Garduño zufolge habe Gamboas „Kühnheit, Werke unterschiedlicher Herkunft, 
Epochen und Materialien gleichberechtigt in einem Raum zu präsentieren, so dass sie 
miteinander interagieren konnten – darunter mesoamerikanische Skulpturen, Ölge-
mälde aus dem Vizekönigreich, Landschaften und Stillleben aus dem 19. Jahrhundert, 
Werke der so genannten mexikanischen Malerschule, fotografische Reproduktionen 
von Wandmalereien, Werke der Volkskunst usw. – […] zu jener Zeit großes Aufse-
hen [erregt]“13. Gamboa setzte sich mit den kuratorischen Konzepten von Alfred H. 
Barr und Friedrich Kiesler auseinander, ebenso interessiert war er an zeitgenössischen 
Werbestrategien, die in den USA entwickelt wurden.14 Schon 1938 zeigte die von ihm 
organisierte Schau España en llamas [Spanien in Flammen] im Vestibül des Palacio de 
Bellas Artes in Mexiko-Stadt großformatige Fotos, präsentiert an mobilen Stellwänden, 
die die Folgen des Spanischen Bürgerkriegs, wie die Bombardierung von Guernica, 
illustrierten (Abb. 148). Diese knüpften an die Ästhetik politischer Plakate an und 
sollten – wie die anderen in der Ausstellung gezeigten Materialien – vor allem leicht 
zu transportieren sein.15 

11	 Vgl. Oles 2019, S. 132.
12	 Vgl. Fernando Gamboa, Embajador Del Arte Mexicano, hrsg. vom Consejo Nacional para la Cultura y 

las Artes, Mexiko-Stadt 1991.
13	 „El atrevimiento de presentar en una misma sala y en condiciones de igualdad piezas de diversas 

procedencias, épocas y materiales con el fin de que interactuaran – esculturas mesoamericanas, óleos 
del virreinato, paisajes y bodegones decimonónicos, creaciones de la llamada escuela mexicana de 
pintura, reproducciones fotográficas de murales paradigmáticos, piezas de arte popular, etcétera –, 
causó sensación en la época.“ Ana Garduño, Fernando Gamboa, el curador de la Guerra Fría, in: Ausst. 
Kat. Fernando Gamboa, el arte del riesgo, Museo Mural de Diego Rivera, Mexiko-Stadt (27. August 
2009–2. März 2010), Mexiko-Stadt 2009, S. 17–65, hier: S. 19–20.

14	 Vgl. hierzu: Carlos Molina, Fernando Gamboa y su particular versión de México, in: Anales del Instituto 
de Investigaciones Estéticas 27:87 (2005), S. 117−143. Molinas Aufsatz ist auch abgedruckt in: Ausst. Kat. 
Las ideas de Gamboa, Museo Jumex, Mexiko-Stadt (19. November 2013–30. März 2014), Mexiko-Stadt 
2013, S. 273−289. Der Katalog bietet einen umfassenden Überblick über Gamboas Tätigkeiten als Aus-
stellungsmacher.

15	 Vgl. Garduño 2009, S. 27. Die Ausstellung reiste anschließend u. a. nach Guanajuato und Querétaro.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS 369

Auch die von Gamboa 1943 am selben Ort kuratierte Ausstellung des populären 
Grafikers José Guadalupe Posada zeigte nicht nur dessen kleinformatige Original-
werke, sondern bis zu vier Quadratmeter umfassende, fotografische Vergrößerungen 
ausgewählter Grafiken, womit Gamboa, so schrieb er selbst in der Publikation Tiempo, 
für das mexikanische Ausstellungswesen neue Maßstäbe setzte: „Zum ersten Mal wird 
in Mexiko das Werk eines Künstlers in einer Ausstellung gezeigt, die ihn in seiner Zeit 
verortet, dabei jedoch gleichzeitig in einem modernen Sinne installiert wurde.“16 Als die 
Ausstellung im April 1944 schließlich in der von Gamboa konzipierten Form auch im 
Art Institute in Chicago eröffnete, schrieb Daniel Catton Rich, Direktor der Abteilung 
für bildende Künste, im Katalogvorwort nicht nur von Posada als „a man of whom all 

16	 „Por primera vez se enseña en México la obra de un artista situándolo en su tiempo, en una exhibición 
montada con sentido moderno.“ Fernando Gamboa, El Gran Posada, in: Tiempo, 9. April 1943, hier 
zitiert nach: Fernando Gamboa, Embajador Del Arte Mexicano 1991, S. 43−46, hier: S. 44−45. Deutsche 
Übersetzung durch die Autorin.

Abb. 148: Ausstellungsansicht, España en llamas, Palacio de Bellas Artes, Mexiko-Stadt, 1938



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS370

the Americas may be proud“17. Er betonte auch die Wichtigkeit des US-amerikanisch-
mexikanischen Austauschs auf institutioneller Ebene, für den die Ausstellung einen 
wichtigen Schritt markiere.18 

Dass Gamboa für die Art der von ihm verwendeten fotografischen Vergrößerungen 
den Begriff fotomural verwendete, lässt sich nicht nachweisen, wenngleich er offenbar 
mit Firmen zusammenarbeitete, die auf die Herstellung von fotomurales spezialisiert 
waren.19 Im Kontext der von Gamboa geleiteten Organisation des mexikanischen Bei-
trags für die Brüsseler Weltausstellung von 1958, der Mexiko als „eine moderne Nation 
mit alter Zivilisation“20 präsentieren sollte und dafür großformatige Fotografien in einer 
dynamischen, bis unter die Decke reichenden Rauminstallation darbot (Abb. 149), wird 
wahlweise von „gewaltigen fotografischen Vergrößerungen [grandes amplificaciones 
fotográficas]“21 oder von „fotografischen Tafeln [paneles fotográficos]“22 gesprochen, 
was darauf schließen lässt, dass Gamboa selbst diese nicht innerhalb einer tradierten 
Definition von Wandbild verortet sah. Einen künstlerischen Eigenwert sprach er den 
groß aufgezogenen Fotos offenbar nicht zu. Sie fügten sich lediglich ein in seine Aus-
stellungsstrategie, die darauf abzielte, die Betrachter*innen mittels visueller Beein-
flussung zu erziehen.23

Im Sinne eines künstlerisch wertigen, permanent konzipierten und in architektoni-
sche Zusammenhänge integrierten Kunstwerks etablierte sich das fotomural in Mexiko 
erst in den 1950er Jahren. Es steht damit im Kontext einer Zeit, in der die Monopol-

17	 Daniel Catton Rich, Prefatory Note, in: Ausst. Kat. Posada: Printmaker to the Mexican People, Art 
Institute, Chicago (13. April–14. Mai 1944) Chicago 1944, S. 5.

18	 „Through the cooperation of the Secretaria de Educación Publica, The Art Institute of Chicago was 
able to bring this important exhibition to Chicago where it is being shown for the first time outside 
Mexico. In return, the Institute is lending during the summer of 1944 its great collection of Toulouse-
Lautrec lithographs and posters to be shown at the Palacio de Bellas Artes. This is, we believe, the first 
case of direct interchange of exhibitions between a North American and a Latin-American institution. 
We believe that such an arrangement is worth continuing and plan that Chicago may see a series of 
important exhibits developed with the help of our hemispheric neighbors.“ Ebd.

19	 So findet sich etwa in seinen Archivalien ein Umschlag der Firma fotomurales mexicanos, s.a., ansässig 
in der Colonia Roma Norte, Guanajuato 202 in Mexiko-Stadt. 

20	 „una nación moderna de civilización antigua.“ Siehe: Anon., Exposición Universal e Internacional 
de Bruselas 1958, FG-Bruselas-425, Archivo Promotora Cultural Fernando Gamboa, Mexiko-Stadt. 
Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

21	 Siehe die Dokumentation in Gamboas Archiv: FG-Bruselas-429, Archivo Promotora Cultural Fernando 
Gamboa, Mexiko-Stadt.

22	 Diese Bezeichnung lässt sich auf der Rückseite von Fotografien finden, die den mexikanischen Aus-
stellungsbeitrag dokumentieren: Vgl. FG-Bruselas/o, Archivo Promotora Cultural Fernando Gamboa, 
Mexiko-Stadt.

23	 Garduño zufolge habe Gamboa die Beeinflussung der Betrachter*innen mit deren Erziehung gleich-
gesetzt: „Su lógica era: impactar equivale a educar.“ Garduño 2009, S. 19.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS 371

stellung des politisch-didaktisch ausgerichteten muralismo aufgebrochen wurde und 
es zu einer Diversifizierung künstlerischer Positionen kam. Während die in der frühen 
Phase des Muralismus entstandenen Fresken in bereits existierende Gebäude aus der 
Kolonialzeit von meist nationaler Bedeutung integriert worden waren, wurden Künst-
ler*innen in dieser Zeit – nicht zuletzt im Rahmen von großangelegten Bauprojekten 
wie der Ciudad Universitaria, mit denen die mexikanische Regierung die Modernität 
des Landes unter Beweis zu stellen suchte – bereits in die Planungsphase mit einbezo-
gen. Ziel der sogenannten integración plástica war es, die bildenden Künste in einem 
noch größeren Maße in architektonische Kontexte einzubinden. Gesellschaften wie 
die Sociedad para el Impulso de las Artes Plásticas oder der 1950 gegründete Taller de 
Integración Plástica machten die Kooperation von Architekt*innen, Maler*innen und 
Bildhauer*innen zu ihrem Programm. In einer Erweiterung des muralismo stand das 
Experimentieren mit unterschiedlichen Materialien und Techniken vermehrt im Vor-
dergrund. Es wurden nicht nur Fresken, sondern auch Mosaike, Glasmalereien, Reliefs 
und Skulpturen für Fassaden, Innenräume, Balkone und Außenanlagen geschaffen. 
Indem man sich vom Revolutionskanon und einer realistischen Malweise zunehmend 
entfernte, entstand zudem Raum für Vertreter*innen abstrakter Tendenzen, wie Rufino 

Abb. 149: Innenansicht des 
mexikanischen Pavillons, 
1958, Weltausstellungs
gelände, Brüssel



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS372

Tamayo und Carlos Mérida. Letzterer definierte im Jahr 1953 die integración plástica als 
eine „Zusammenarbeit mit den Architekten, die mit der Geburt des Gebäudes beginnt; 
Pläne werden gemacht, die zu lösenden Probleme werden in technischer Hinsicht 
untersucht; Maler, Bildhauer und Architekten handeln in einer engen, technischen 
Kooperation“24. Der Anspruch von Dauerhaftigkeit, der sich schon mit dem Fresko 
verbunden hatte, wurde von Mérida dabei weiterhin vorausgesetzt. Kurzlebigkeit, 
Flüchtigkeit und Flexibilität – Attribute, die das photomural und auch das fotomural 
elementar auszeichnen – waren mit der von ihm formulierten Definition nicht ver-
einbar, die davon ausging, dass eine Entfernung der Kunstwerke einen unmittelbaren 
Einfluss auf die Integrität des baulichen Konzepts habe: „Die Ergebnisse lassen nicht 
lange auf sich warten: Die plastische Arbeit wird in den architektonischen Körper als 
Teil von ihm eingeführt, nicht als bloße Orientierung. Wenn sie entfernt wird, löst sich 
das Gebäude als Konzept auf.“25

Wenngleich James Oles die Präsenz von Josep Renau in Mexiko als entscheidenden 
Impuls für die Verbreitung des fotomural in Mexiko vermutet, so ist es meiner Ansicht 
nach wahrscheinlich, dass die mexikanischen Künstler*innen und Architekt*innen 
schon vor Renaus Ankunft in Mexiko und auch vor der von ihm konzipierten Ein-
richtung des Spanischen Pavillons der Pariser Weltausstellung 1937 Kenntnis hatten von 
der US-amerikanischen Entwicklung auf dem Gebiet fotografischer Wanddekoration. 
Nicht nur, dass David Alfaro Siqueiros, José Clemente Orozco und Margaret Bourke-
White 1936 auf dem ersten American Artists Congress against War and Fascism in New 
York präsent waren und Siqueiros Bourke-Whites Vorreiterrolle daraufhin 1942 in 
seinem Text über Antonio Quintana erwähnte.26 Die Vertreter*innen der architekto-
nischen Moderne Mexikos rezipierten bereits seit den 1920er Jahren US-amerikanische 
Zeitschriften für moderne Architektur und Innenarchitektur neben Druckerzeugnissen 
der europäischen Avantgarde.27 The Architectural Record und House & Garden began-

24	 „[…] colaboración con los arquitectos desde que nace el edificio; se hacen planes, se estudian técni-
camente los problemas que habrá que resolver; se actúa en una colaboración estrecha y técnica entre 
pintores, escultores y arquitectos.“ Carlos Mérida, Los nuevos rumbos del muralismo mexicano, ur-
sprünglich erschienen in: Pachacamac (Juli 1953), abgedruckt in: Escritos de Carlos Mérida sobre arte: 
El muralismo, hrsg. von Xavier Guzmán und Alicia Sánchez Mejorada de Gil, u. a., Mexiko-Stadt 1987, 
S. 131. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

25	 „Los resultados no se hacen esperar: la labor plástica queda introducida en el cuerpo arquitectónico 
como parte de él, no como mera orientación. Si se le retira, se desintegra el edificio como concepción.“ 
Ebd. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

26	 Vgl. Siquieros 1942.
27	 Die Architekturabteilung der Escuela de Bellas Artes war zu dieser Zeit noch stark geprägt von den 

konservativen Architekt*innen des porfiriato. In Berührung kam die jüngere Generation von Studie-
renden, zu der u. a. Juan O’Gorman, Mauricio Campos und Enrique del Moral gehörten, mit der inter-
nationalen Moderne zunächst durch die Lektüre von Zeitschriften wie Moderne Bauformen, L’Architecte, 



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS 373

nen bereits zu Beginn der 1930er Jahre, über Bauwerke von Architekturschaffenden 
wie Luis Barragán zu berichten,28 während sie zeitgleich in mehrseitigen Artikeln das 
photomural als neuartige Form der Wandgestaltung thematisierten. 

Das erste in Mexiko tatsächlich umgesetzte Beispiel eines fotografischen Wandbildes 
überhaupt scheint daher auch ein fotomural gewesen zu sein, das sich bereits Ende der 
1940er Jahre im Studio des mexikanischen Architekten Luis Barragán in seinem Wohn-
haus im Stadtteil Tacubaya der mexikanischen Hauptstadt befand und die Jardines del 
Pedregal de San Angel zeigte, wiedergegeben in einer Luftbildaufnahme der 1930 in Me-
xiko gegründeten Compañía Mexicana Aerofoto (Abb. 150).29 Die von der Firma ange-
fertigten Luftbilder dienten Barragán zu Planungszwecken im Vorfeld der Bebauung des 
Terrains des Pedregal de San Angel, an dem der Architekt bereits 1943 begonnen hatte, 
Grundstücksanteile zu erwerben.30 Das Luftbild, das die gesamte Wand in Barragáns 
Atelier bedeckte – so lässt sich anhand zeitgenössischer Aufnahmen rekonstruieren –, 
wies den bereits bei Steichens photomurals beschriebenen Effekt eines Kippens in eine 
abstrahierende Auflösung des Dargestellten auf und sollte gleichzeitig den Zweck er-
füllen „a fabulous amount of data and information“31 zu vermitteln. Die Linien der aus 
großer Höhe aufgenommenen Landschaft erstreckten sich hier über die ganze Wand 
und ähnelten dabei der von Mies van der Rohe so geschätzten materialimmanenten 
Musterung, die den Marmor auszeichnet. Gleichzeitig erinnerten die Landschaftslinien 
im Charakter an archaische Felszeichnungen. In der unteren Bildhälfte war hingegen 
ein weißes Planungsquadrat eingefügt. Dort wechselte der fotografische Modus und 
kippte ins Zeichnerische, das planerische Konzept deutete sich an. Dabei bildete sich 
eine weiße Leerstelle, die zwar teilweise ebenfalls bereits mit einem Liniennetz gefüllt 
war, jedoch noch Platz für Zukünftiges ließ. Durch die Übereckinstallation mit einem 

The Architectural Record und L’ Architecture Vivante. Ab 1924 wurden Bauwerke von Avantgardever-
treter*innen wie Le Corbusier dann auch in mexikanischen Magazinen wie Excélsior und Cemento 
veröffentlicht. Vgl. hierzu: Israel Katzman, La Arquitectura Contemporánea Mexicana: Precedentes y 
desarollo, Mexiko-Stadt 1964.

28	 Bereits im September und Oktober 1931 erschienen Artikel zu Luis Barragán in The Architectural 
Record und House & Garden – kurz nach der New York-Reise des Architekten, während der dieser 
sich offenbar mit den zuständigen Herausgebern der Magazine getroffen hatte. Siehe: Anon., Mexican 
Villas: Luis Barragan, Architect, in: The Architectural Record 70:3 (September 1931), S. 162−164; sowie: 
Anon., Modernist Houses in Mexico Designed by Luis Barragán, in: House & Garden 60: 9 (Oktober 
1931), S. 56−57. Vgl. hierzu auch: Louise Noelle, Luis Barragán: búsqueda y creatividad, Mexiko-Stadt 
1996, S. 22 sowie: Dies., Estados Unidos y la arquitectura mexicana en el siglo XX. El punto de vista de 
las publicaciones, in: Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas 26:85 (2004), S. 49−60.

29	 Die Vermutung, dass dies das erste fotomural in Mexiko war, hat auch James Oles geäußert, ohne jedoch 
weiter auf dieses Beispiel einzugehen. Vgl. Oles 2019, S. 132.

30	 Keith Eggener, Luis Barragán’s Gardens of El Pedregal, New York 2001, S. 19.
31	 Steichen, Photo Murals 1932, S. 6.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS374

formal mit dem weißen Quadrat korrespondierenden Kamin wurde dabei im Raum 
eine meditative Situation geschaffen, die zu Imaginationen anregen sollte.

Bei den Jardines del Pedregal handelt es sich um ein exklusives Wohnprojekt im 
Süden von Mexiko-Stadt, das zwischen 1945 und 1953 unter der Leitung von Barra-
gán entwickelt wurde. Die Luftbildfotografie bezeichnete der Architekt Wim van den 
Bergh in Luis Barragán: The Eye Embodied als unerlässlich für die Planungsphase der 
exklusiven Wohnsiedlung.32 Sie suggerierte an der Wand von Barragáns Atelier eine 
Beherrschbarkeit des unwirtlichen Terrains des Pedregal de San Angel durch moderne 

32	 Van den Bergh schreibt bezüglich der Planungen für die Bebauung des Pedregal, dessen Terrain mit 
großen Lavagesteinsformationen bedeckt ist: „Trying to represent this environment in all its aspects 
in the form of an accurate map or site plan to work from, as we normally do in ‚planning‘ architecture, 
becomes impossible. From my own experience in re-constructing Barragán’s built projects in terms of 
plans, sections and elevations, I know how well the verticality of aerial photography in close combi-
nation with horizontal (eye height) photography works to provide at least some of the basic visual 
information you need. I can therefore assure you that the huge aerial photograph of El Pedregal that 
looked like a sort of mural on the wall of Barragán’s office, was not simply a gadget to impress clients, 
but rather a fundamental necessity for dealing with some of the essential aspects and qualities of this 
landscape.“ Wim van den Bergh, Luis Barragán: The Eye Embodied, Maastricht 2006, S. 12.

Abb. 150: Fotomural mit einer Luftauf-
nahme der Jardines del Pedregal im 
Studio des Architekten Luis Barragán, 
Tacubaya, Mexiko-Stadt, in: Ausst. Kat. 
Latin American architecture since 1945, 
Museum of Modern Art, New York 
(23. November 1955−19. Februar 1956) 
New York 1955, S. 185



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS 375

technische Mittel. Die Bebauung des Gebiets sollte die Verantwortlichen vor einige 
Herausforderungen stellen, denn die Topografie des dafür vorgesehenen Geländes, der 
Pedregal de San Angel, war seit dem Ausbruch des Vulkans Xitle von Vulkangestein be-
deckt. Vulkane und Vulkangestein sind in Mexiko eng mit einer nationalen Landschaft 
verknüpft. Der Pedregal wurde Ende der 1940er Jahre mit Ursprünglichkeit assoziiert, 
indem etwa der Künstler Dr. Atl mutmaßte, hier könne das sagenumwobene Atlantis 
verortet werden, das er als Ursprungsort prähispanischer Zivilisationen imaginierte.33 
Neben der unter Barragáns Leitung konzipierten Wohnsiedlung entstand in diesem 
national konnotierten Gebiet zeitgleich der unter der Regierung von Miguel Alemán 
(1946−1952) initiierte neue Campus der Universidad Nacional Autónoma de México 
(UNAM), die Ciudad Universitaria, die als ein „weiterer Meilenstein für die Vermittlung 
einer mexikanischen Identität“34 dieser Zeit gelten kann. Die sich hoch auftürmenden 
Vulkangesteinsmassen wurden – anders als beim Bau des Universitätscampus der Fall – 
von Barragán jedoch nicht durch Sprengungen beseitigt, vielmehr machte der Architekt 
diese zu einem essenziellen Bestandteil seines landschaftsarchitektonischen Konzepts. 
Die Villensiedlung, für die Barragán ein- bis zweistöckige Häuser in die Landschaft in-
tegrierte und dabei auf einfache geometrische Formen und flache Dachkonstruktionen 
setzte, kann als „turning point both in Barragán’s career and in the course of Mexican 
architecture“35 gesehen werden, hin zu einer regional konnotierten Architektur, die 
organische Formen und eine lokaltypische Farbgestaltung mit der nüchternen Funktio-
nalität dessen verband, was als International Style bekannt geworden war. Die Fotografie 
war für die Planung sowie für die Vermarktung des Projektes dabei von essenzieller 
Bedeutung. Barragán beauftragte den Fotografen Armando Salas Portugal dafür ab-
wechselnd mit informationsvermittelnden „‚objective‘ photos“36 der Anlage und dem, 
was der Architekt als „‚abstract‘ views“37 bezeichnete: abstrahierende Schwarz-Weiß-
Aufnahmen, die die Architekturformen und -volumina herausheben sollten und von 
Barragán für die Werbekampagne vorgezogen wurden. Diese Fotografien, so Keith 
Eggener, boten sich den Betrachter*innen als „visually appealing compositions“ dar, 
vermittelten ihnen jedoch „little architectural or contextual information“38.

33	 Vgl. hierzu u. a.: Einfeldt 2010, S. 165; sowie: Antonio Luna Arroyo, Dr. Atl, Mexiko-Stadt 1992, S. 93–96 
und 118. Im Jahr 1958 stellte Dr. Atl im Salón de la Plastica Mexicana Landschaftsgemälde aus, die er 
unter dem Neologismus aeropaisajes fasste, welche den Blick auf die Landschaft aus einem Helikopter 
repräsentierten und mit denen er eine neue Perspektive in der Landschaftsmalerei eröffnete.

34	 Einfeldt 2010, S. 83. 
35	 Eggener 2001, S. 1.
36	 Ebd., S. 70.
37	 Ebd.
38	 Ebd., S. 71. Vgl. zur Bedeutung der Fotografie bei Barragán auch: Keith Eggener, Barragán’s „Photo-

graphic Architecture“: Image, Advertising and Memory, in: Luis Barragán: The Quiet Revolution, hrsg. 
von Federica Zanco, Mailand 2000, S. 178−195.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS376

Das fotomural in Barragáns Atelier kann zwischen einer solchen nüchternen Ob-
jektivierung des fotografisch Dargestellten und seiner künstlerischen Abstrahierung 
verortet werden. Es fügte sich ein in ein Interieur, das Anleihen an der Architektur 
der Kolonialzeit mit einer geometrisierenden Formensprache verband. Große, ge-
rasterte Fenster- und weiße Wandflächen, traditionelle mexikanische Möbel wie der 
butaque-Stuhl und schlichte Holzelemente wie die Balkendecke waren hier vereint.39 
In diesen Räumlichkeiten wurde das fotomural zu einem elementaren Bestandteil der 
Vision eines Vertreters einer neuen regionalistischen Architektur und eines der Pro-
tagonist*innen, die in den folgenden Jahren Mexikos eigenen Weg in die Moderne 
erfolgreich beschreiten sollten. 

Barragáns Tradition und Moderne verbindender Ansatz wurde auch von der Archi-
tekturkritikerin Esther McCoy im Oktober 1952 im Home Magazine der Los Angeles 
Times anhand von dessen Wohnhaus herausgearbeitet, von dem McCoy u. a. eine In-
nenaufnahme des Atelierraums mit dem fotomural zeigte. McCoy betonte in der Be-
schreibung des Gebäudes die Parallelen zu den USA, wo sich Architekten wie Frank 
Lloyd Wright ebenso von regionalen Spezifika inspirieren ließen: 

„Mexico, like the United States, finds in its native buildings the inspiration for some of 
its most modern works. Such indigenous work as Pennsylvania barns and Northwest 
farmhouses have influenced our work, while south of the Rio Grande Mexican architects 
also re-evaluate their architectural past. Contemporary as the design appears, the stu-
dio-residence of Architect Luis Barragan actually owes more to the century-old village 
houses and convents of Mexico than to any modern school. […] In the Barragan house, 
which incorporates some of the finest features of the native house, a buttressed convent 
wall has been used to enclose the garden. The garden is an extension of the house in the 
modern manner and has the privacy of the traditional patio-garden.“40

Der von Nierhaus für Mies van der Rohes Architektur festgestellte „Bildwechsel“41 
kann auch hier bestätigt werden. Denn in vergleichbarer Weise wie Mies van der Rohes 
Villa Tugendhat verfügt auch Barragáns Wohnhaus – das geht nicht zuletzt aus der 
Bebilderung von McCoys Artikel hervor – über großformatige Glasflächen, die wie 
gerahmte Gemälde erscheinen, und auch die mit dem fotomural bedeckte Atelierwand 
oszilliert zwischen Wand und Bild.

Als ein weiteres frühes mexikanisches Beispiel einer solchen Form der fotografi-
schen Wanddekoration schuf die Fotografin Lola Álvarez Bravo 1950 ein fotomural 
für das Foyer im Auditorium des von Carlos Obregón Santacilia gebauten Haupt-
gebäudes des mexikanischen Instituts für Sozialversicherung, Instituto Mexicano del 

39	 Vgl. Einfeldt 2010, S. 202.
40	 Esther McCoy, Barragan’s House, in: The Los Angeles Times Home Magazine, 19. Oktober 1952, S. 9 und 

16, hier: S. 9.
41	 Nierhaus 2004, S. 123.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS 377

Seguro Social (IMSS), in Mexiko-Stadt.42 Álvarez Bravo, 1903 als Dolores Concepción 
Martínez de Anda in Lagos de Moreno geboren, gilt als Pionierin der fotografischen 
Avantgarde in Mexiko und als eine ihrer wichtigsten Repräsentantinnen.43 Sie tat sich 
außerdem in den 1950er Jahren in Mexiko als die wohl wichtigste weibliche Vertrete-
rin auf dem Gebiet der künstlerischen Wandgestaltung überhaupt hervor – nicht nur 
der fotografischen. So konstatierte auch James Oles unlängst, Álvarez Bravo könne 
allgemein als „the most prolific and accomplished woman muralist of her genera-
tion“44 gelten, wenngleich der ephemere Charakter ihrer fotomurales es mit sich bringt, 
dass ihre Leistungen auf diesem Gebiet heute weitestgehend vergessen sind.45 Álvarez 
Bravo schuf mindestens dreizehn dieser wandfüllenden Arbeiten,46 darunter fotomu-
rales für das 1955 eröffnete Gebäude der Secretaría de Comunicaciones y Obras Pú-
blicas (SCOP), von denen nach heutigem Kenntnisstand keine Installationsansichten 
überliefert sind,47 sowie ihre bislang wohl am häufigsten publizierte Arbeit von 1954 
für das neue, von Lorenzo Carrasco und Guillermo Rossell entworfene Bürogebäude 
des Automobilherstellers Automex, einer Tochtergesellschaft der US-amerikanischen 

42	 Das Auditorium ist heute als Teatro Reforma bekannt, da es 1960 zum Theaternetzwerk des IMSS in 
der Hauptstadt hinzugefügt wurde. Vgl. Jany Edna Castellanos López, Los teatros del Instituto Mexi-
cano del Seguro Social en la Ciudad de Mexico, in: Bitácora Arquitectura 20 (2010), S. 12−17 (online 
zugänglich unter: http://www.revistas.unam.mx/index.php/bitacora/article/view/25166; letzter Zugriff: 
21.04.2023). In den 1980er Jahren fiel der Innenraum einem Brand zum Opfer, in dessen Folge das 
Theater für einige Jahre ungenutzt blieb.

43	 Vgl. zur weiblichen Präsenz auf fotografischem Gebiet in Mexiko, die sich bis in die 1870er Jahre zurück-
verfolgen lässt, v.a. die Studie von José Antonio Rodríguez, Fotógrafas en México, 1872−1960, Madrid 
2012. Vgl. zu Lola Álvarez Bravo v.a.: Ausst. Kat. Lola Álvarez Bravo. Fotografías selectas 1934–1985, 
Fundación Cultural Televisa A.C., Mexiko-Stadt (29. Oktober 1992–31. Januar 1993), Mexiko-Stadt 
1992; Olivier Debroise, Lola Álvarez Bravo. In Her Own Light, Tucson 1994; Elisabeth Ferrer, Lola 
Álvarez Bravo, New York 2006; sowie: Ausst. Kat. Lola Álvarez Bravo y la fotografía de una época / Lola 
Álvarez Bravo and the photography of an era, Museo Estudio Diego Rivera, Mexiko-Stadt (13. Oktober 
2011–17. Februar 2012), Museum of Latin American Art, Long Beach (23. September 2012–20. Januar 
2013), Center for Creative Photography, Tucson (30. März–23. Juni 2013), Mexiko-Stadt 2012. Álvarez 
Bravos Fotomontagen widmete sich der Kunsthistoriker Olivier Debroise erstmals ausführlich 1989, 
im Katalog zu ihrer Einzelausstellung Reencuentros. Vgl. Olivier Debroise, Los fotomontajes de Lola 
Álvarez Bravo, in: Ausst. Kat. Reencuentros, Museo Estudio Diego Rivera, Mexiko-Stadt 1989, S. 9–16. 
2001 stellte Debroise in seinem Buch Mexican Suite. A History of Photography in Mexico Álvarez Bra-
vos Fotomontagen in den Kontext weiterer Künstler*innen, die sich in Mexiko in den 1930er- und 
1940er-Jahren mit diesem Produktionsverfahren beschäftigten: Vgl. Ders., Mexican Suite. A History 
of Photography in Mexico, Austin 2001, S. 237 f. 

44	 Oles 2019, S. 130.
45	 Oles’ Aufsatz trägt daher den Titel: Mexico’s forgotten muralist.
46	 Vgl. ebd., S. 130.
47	 Wie die meisten ihrer Fotomontagen wurden die unter Computadora I und Computadora II publizierten 

Arbeiten wohl erst 1992 im Rahmen von Lola Álvarez Bravos Retrospektive mit diesen Titeln versehen.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS378

Firma Chrysler,48 ebenfalls in Mexiko-Stadt (Abb. 151). Auch ein bislang von der For-
schung nicht erfasstes großformatiges fotomural für einen Konferenzraum der Firma 
Zaldo Hermanos y Compañia trägt meines Erachtens nach ihre Handschrift (Abb. 152), 
denn es erinnert an die für die Textilfirma Hilados del norte entstandene Fotomontage 
der Fotografin (Abb. 153), die in ähnlicher Weise um eine vertikale Mittellinie organi-
siert ist. Von dieser aus strahlen Maschinenelemente als diagonale Linien nach außen 
und erwecken den Eindruck einer Spiegelung.49 Dabei tritt der ornamentale Charakter 
bei beiden Arbeiten deutlich hervor.

Das im Folgenden zu thematisierende fotomural für das Instituto Mexicano del 
Seguro Social (IMSS) kann als ein besonders prägnantes Beispiel gelten, da es sich ver-
mutlich um das erste fotomural Álvarez Bravos handelt (Abb. 154). In einem Vergleich 

48	 Fabricas Automex wurde im Oktober 1938 in Mexiko gegründet. Die Produktion im folgenden Jahr belief 
sich auf 1.200 Chrysler-Automobile, Mitte der 1960er Jahre stellte Automex 25.000 Fahrzeuge jährlich her. 
Siehe: Charles K. Hyde, Riding the Roller Coaster: A History of the Chrysler Corporation, Detroit 2003, S. 198.

49	 Laut James Oles handelt es sich bei dieser Arbeit ebenfalls um ein fotomural. Vgl. Oles 2019, S. 136. 
Auch hier liegt allerdings keine Installationsaufnahme vor.

Abb. 151: Büro der Firma Automex mit einem fotomural von Lola Álvarez Bravo, Möbel designt von 
Clara Porset, um 1954



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS 379

Abb. 152: Fotomural im Büro der Firma Zaldo Hermanos y Cía, in: Arquitectura/
México 71 (1960)

Abb. 153: Lola Álvarez Bravo, Hilados del norte I (Garn des Nordens I), um 1944, Silbergelatineabzug von 
Fotomontage, 11,4 × 22,6 cm, Sammlung Beatriz Rendón Medina, Mexiko-Stadt



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS380

mit den bislang untersuchten photomurals – ebenso wie mit Álvarez Bravos anderen 
fotomurales, die sich häufig einer Industriethematik widmen – sticht es außerdem in 
punkto Themenwahl und Umsetzung deutlich heraus. Álvarez Bravo übersetzte hier mit 
der von ihr gewählten Dschungel-Thematik ein muralistisches Motiv ins Fotografische, 
wobei sie sich auf besonders kunstvolle Weise der Fotomontage bediente und Malerei 
und Fotografie raffiniert miteinander verschränkte. Die Nobilitierung des fotomural 
erfolgte somit über den Anschluss an den Muralismus, ein Bezug, der allgemein häufig 
in ihrem Œuvre zu beobachten ist. Lola Álvarez Bravo war bekannt mit Rivera, Siqueiros 
und Orozco und widmete sich im Laufe ihrer Karriere ausführlich der fotografischen 
Dokumentation ihrer Arbeiten.50 Dies gab ihr die Gelegenheit, die Bildkompositionen 

50	 1964 erwarb die mexikanische Regierung ein Konvolut von 2.544 Negativen Lola Álvarez Bravos, die vor 
allem die Entstehung der großen Wandgemäldezyklen dokumentieren und heute dem Departamento 
de Artes Plásticas des Instituto Nacional de Bellas Artes gehören.

Abb. 154: Lola Álvarez Bravo, fotomural, 1950, Foyer des Auditoriums, Zentralgebäude des Instituto 
Mexicano del Seguro Social (IMSS), Mexiko-Stadt



381VII.1  Die Auflösung der Raumgrenze im Bild: Das fotomural und die Zweideutigkeit der Wand

der Muralisten bis ins Detail zu studieren. „I believe that the greater part of my achie-
vements is due to my artistic education“51, sagte sie später. Vor allem mit Diego Rivera 
verband Lola Álvarez Bravo eine Freundschaft. 1968 drehte sie sogar einen 17-minü-
tigen Dokumentarfilm mit dem Titel Diego Rivera en la Capilla de Chapingo über die 
Wandgemälde Riveras im Festsaal der ehemaligen Kapelle der Universidad Autónoma 
de Chapingo. Die Fotografin bricht in ihren eigenen Wandarbeiten jedoch auch immer 
wieder mit der muralistischen Tradition. Unter besonderer Berücksichtigung ihres wohl 
ersten fotomural, das das Treppenhaus des Foyers im Auditorium des IMSS zierte, sollen 
die in der fotografischen Wanddekoration allgemein entworfenen Landschaftskonzepte 
im Folgenden einer ausführlichen Untersuchung unterzogen werden.

VII.1  Die Auflösung der Raumgrenze im Bild: Das fotomural 
und die Zweideutigkeit der Wand

Im bislang umfassendsten Katalog zu Álvarez Bravos Œuvre, Fotografías selectas 
von 1992, ist das fotomural unter dem Titel Vegetales (Pflanzen) als Fotomontage-
Triptychon abgebildet und auf das Jahr 1949 datiert.52 Wie bei den meisten Foto-
montagen Álvarez Bravos hat sich auch hier nicht die Fotomontage selbst, sondern 
lediglich die fotografische Dokumentation der Arbeit erhalten.53 Die ungewöhnliche, 
sich jeweils zu einer Seite hin verjüngende Form der fotomontierten Bildtafeln ist den 
räumlichen Gegebenheiten ihrer Anbringung geschuldet, denn installiert war das 
fotomural im Treppenhaus des Auditoriums, das sich, von außen betrachtet, durch 
eine abgerundete, organisch wirkende Formgebung auszeichnet (Abb. 155). Der Ver-
zicht auf Fensteröffnungen gibt ihm den Charakter eines höhlenartigen Refugiums. 
Vor das dahinter aufragende, mit großen Fensterflächen ausgestattete Hauptgebäude 
gesetzt wirkt das Auditorium dabei wie eine mexikanische Antwort auf eine sich 
durch kubische Formen und eine strenge Rationalität auszeichnende internationale 
Architekturmoderne.54

51	 Zitiert nach: Ferrer 2006, S. 19.	
52	 Vgl. Fotografías selectas 1992, Kat. Nr. 210, S. 248−250.
53	 Die Negative befinden sich in Álvarez Bravos Archiv im Center for Creative Photography in Tucson, 

Arizona, AG154:12, Envelope #2.
54	 Zur Architektur und künstlerischen Ausstattung des IMSS allgemein vgl.: Arte y arquitectura del Insti-

tuto Mexicano del Seguro Social, hrsg. von Margarita de Orellana, Mexiko-Stadt 2006. Hier ist Álvarez 
Bravos fotomural jedoch nicht erwähnt. Vgl. zu Carlos Obregón Santacilia: Víctor Jiménez, Carlos 
Obregón Santacilia: Un precursor de la modernidad mexicana, Mexiko-Stadt 2004; Ders., Carlos Obregón 
Santacilia: Pionero de la arquitectura mexicana, Mexiko-Stadt 2001; sowie: Graciela de Garay Arellano, 
La Obra de Carlos Obregón Santacilia, Arquitecto, Mexiko-Stadt 1979.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS382

Der Titel Vegetales entspricht vermutlich nicht dem Originaltitel des Wandbildes,55 
er soll im Folgenden aber trotzdem verwendet werden. Wie bereits im Titel anklingt, 
wird Álvarez Bravos fotomural von fotografischen Darstellungen einheimischer Pflan-
zen dominiert. Die Fotografin montierte zahlreiche Aufnahmen der mexikanischen 
Flora dicht aneinander. Fotografische Fragmente der für Mexiko typischen Vegetation – 
zu sehen sind u. a. verschiedene Palmen- und Agaven-Arten, Philodendren und Man-
groven – breiten sich wie ein dichter Teppich aus, der durch die stetige Wiederholung 
gleicher Blätter einen ornamentalen Charakter erhält. 

Der Kunsthistoriker Olivier Debroise ging 1989, im Katalog zu Álvarez Bravos Ein-
zelausstellung Reencuentros, erstmals ausführlicher auf dieses fotografische Wandbild 
für das Auditorium des IMSS ein. Das Gebäude war damals bereits als Teatro Re-
forma bekannt. Debroise führte das Wandbild hier unter dem Titel Vegetaciones und 

55	 Der Titel taucht in zeitgenössischen Quellen nicht auf. Wie die meisten Titel von Álvarez Bravos Foto-
montagen wurde auch dieser wohl erst in den 1990er Jahren vergeben. Lediglich der Titel Anarquía 
arquitectónica en la Ciudad de México lässt sich bis in die 1950er Jahre zurückverfolgen. Vgl. auch: In 
a Cloud, In a Wall, In a Chair 2019, S. 18.

Abb. 155: Carlos Obregón Santacilia, Zentralgebäude des Instituto Mexicano del Seguro Social, 1948−50, 
Ansicht mit dem Auditorium im Vordergrund, Paseo de la Reforma, Mexiko-Stadt



383VII.1  Die Auflösung der Raumgrenze im Bild: Das fotomural und die Zweideutigkeit der Wand

verzichtete dabei auf die Bezeichnung als fotomural. Stattdessen schrieb er bezeich-
nenderweise nur von einem „Triptychon, realisiert für das Treppenhaus des Teatro 
Reforma des IMSS“56. Im vorliegenden Buch kann jedoch, anhand zweier im Rahmen 
der Recherchen für diese Studie neu aufgefundenen Installationsansichten (Abb. 154 
und Abb. 159), die Art der Anbringung der Tafeln im Treppenhaus nachvollzogen wer-
den, die in der Forschung bislang nicht geklärt werden konnte. Eindeutig zugeordnet 
werden kann dabei die annähernd quadratische Tafel, die bislang als Mitteltafel des 
Triptychons behandelt wurde (Abb. 156b), jedoch tatsächlich links unten an der Treppe 
installiert war. Die anderen beiden Tafeln (Abb. 156a und Abb. 156c) laufen spiegel-
zentrisch aufeinander zu. Ihre Anbringung im oberen Bereich der Treppe ‒ links und 
rechts der Tür, die zum Innenraum des Auditoriums führt ‒ kann als sehr wahrschein-
lich angenommen werden. 

Unterschieden werden können die Tafeln nicht nur anhand ihrer Form, sondern 
auch anhand der Dichte des nebeneinander montierten Blattwerks. Die Pflanzendichte 

56	 „[…] tríptico realizado para la escalera del Teatro Reforma del IMSS.“ Debroise 1989, S. 16. Deutsche 
Übersetzung durch die Autorin.

Abb. 156a: Lola Álvarez Bravo, Vegetales (Pflanzen), 1949, linker Teil von Fotomontagetriptychon



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS384

erfährt dabei eine Steigerung, was der Anbringung der Tafeln im Raum entspricht. So 
ist die Bildtafel, die ursprünglich unten links angebracht war (Abb. 156b), deutlich lich-
ter gestaltet. Im Gegensatz zum dichten Dschungel der beiden anderen uns bekannten 
Tafeln gewährt das hier nebeneinander montierte Blattwerk zahlreiche kleine Durch-
blicke. Große, knorrige Aststrukturen ragen links in das Bild hinein. Am oberen Rand 
der Fotomontage tauchen die ovalen Blätter eines Mangrovenbaums, ein Gewächs der 
Küstenregionen Mexikos, auf. Rechts von der Bildmitte gibt das aneinandergefügte 
Laubwerk den Blick in die Bildtiefe frei, in der die lanzettförmig ausstrahlende Blatt-
rosette einer Agave prominent ins Bild gesetzt ist.

Die Steigerung der Blätterdichte ist hinsichtlich der Bewegung der Betrachter*in-
nen im Treppenhaus relevant, denn je höher diese im Treppenhaus aufstiegen, desto 
dichter und dunkler wurde das Pflanzengewirr. Dies entspricht den architektonischen 
Gegebenheiten, denn im Foyer des Auditoriums befinden sich auch heute noch die 
Türen als natürliche Lichtquellen unten, wohingegen der Raum nach oben hin dunkler 
wird. Álvarez Bravo nutzte also hier die Architektur, um bei den Betrachter*innen den 
Eindruck eines sich stetig verdichtenden Dickichts zu erzeugen. Diese Impression ver-
mittelte sich erst in der Bewegung.

Zieht man die Installationsansichten zu Rate, so ist es als sehr wahrscheinlich an-
zunehmen, dass die anderen beiden Tafeln oben links und rechts der Treppe installiert 

Abb. 156b: Lola Álvarez Bravo, Vegetales (Pflanzen), 1949, mittlerer Teil von 
Fotomontagetriptychon



385VII.1  Die Auflösung der Raumgrenze im Bild: Das fotomural und die Zweideutigkeit der Wand

waren. Darauf deutet auch ihre spezielle Abschrägung hin, wobei der schmalere Teil der 
Tafeln jeweils an die obere Tür angelegt war, sodass die Tafeln nach außen hin breiter 
wurden. Die Art und die Anordnung der Blätter, die im oberen Bereich der Installa-
tionsansicht zu sehen sind, lassen vermuten, dass Abb. 156c der oben links angebrachten 
Bildtafel entspricht. Diese lässt durch das dicht an- und übereinander angeordnete Laub-
werk bereits den Eindruck eines wuchernden Urwalds entstehen, das Pflanzendickicht 
bleibt in die Bildtiefe hinein jedoch an einigen Stellen durchlässig. Die den tropischen 
Gebieten Mexikos zuzuordnenden Gewächse, wie die langstieligen Philodendren mit 
ihren herzförmigen Blättern, die sich sowohl links als auch rechts finden lassen, wurden 
hier von der Fotografin durch Pflanzen anderer Vegetationszonen, wie unterschiedliche 
Agavenarten, die in den trockenen Gebieten Mexikos beheimatet sind, ergänzt. 

Eine weitere Steigerung erfährt die Dichte des durchwachsenen Bildraums auf der 
Bildtafel (Abb. 156a), die vermutlich rechts oben auf die Wand aufgebracht war. Hier er-
zeugte Álvarez Bravo durch die Übereinanderschichtung kleinteiliger Blattformen ein 
undurchlässiges, dunkles Pflanzendickicht, das sich über die gesamte Bildfläche erstreckt 
und jeglichen Blick in die Bildtiefe verweigert. Die sich wiederholenden Formen verschie-
denster tropischer Pflanzenarten, die die gesamte Bildfläche mit einem vegetabilen „all 
over“-Muster überziehen, erzeugen den Eindruck eines undurchdringlichen Dschungels, 
der zwischen gegenständlichem Motiv und flächigem Ornament zu kippen scheint. 

Abb. 156c: Lola Álvarez Bravo, Vegetales (Pflanzen), 1949, rechter Teil von Fotomontagetriptychon



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS386

Auf raffinierte Weise gelang es der Fotografin auf den oberen beiden Tafeln 
(Abb. 156a und Abb. 156c), Malerei und Fotografie miteinander zu verschränken, in-
dem sie einen von einem Gemälde abfotografierten Jaguar auf den beiden Seitentafeln 
in die tropische Vegetation integrierte. Er ist in lauernder Haltung dargestellt und blickt 
die Betrachter*innen aus dem Bild heraus direkt an. Diese Medienverschränkung, 
die durch das Einfügen eines abfotografierten Gemäldes gleichzeitig wiederum einen 
Medienwechsel markiert, wird dadurch betont, dass sich das Tier, von den es umge-
benden Pflanzen jeweils teilweise verdeckt, vollständig in die Landschaft einfügt. Der 
Jaguar fällt so erst bei näherer Betrachtung in den Blick. Ist er auf der linken Bildtafel 
noch hinter kleinteiligem Blattwerk fast gänzlich verborgen, ragt rechts sein lauernder 
Vorderkörper in seiner Gänze aus der Vegetation hervor. Die für den Jaguar typische 
Fellzeichnung hebt sich von dem Urwald ab und setzt gleichzeitig die ins Abstrakte 
kippende Ornamentik des sich wiederholenden Pflanzenmusters fort. Geht man von 
der oben beschriebenen Anbringung der Tafeln im Treppenhaus aus, so kam der Jaguar 
den Betrachter*innen entgegen. Auch dieses Motiv war also auf deren Bewegungen, 
auf ihr Ersteigen der Treppen ausgerichtet. Wie kam es nun zu der hier beschriebenen 
Gestaltung?

Das Instituto Mexicano del Seguro Social wurde 1942 gegründet und kann als eines 
der letzten Großprojekte gelten, das seinen Ursprung in den Forderungen der mexi-
kanischen Revolution hat. Zu diesem gehörte nicht nur die Einrichtung einer Sozial-
versicherung, sondern vielmehr ein großangelegtes Netzwerk von Kliniken, Sport-, 
Kultur- und Erholungsstätten, das im Verlauf der 1950er Jahre im ganzen Land ent-
stand. Das Hauptgebäude wurde zwischen 1948 und 1950 von Carlos Obregón Santa-
cilia erbaut und befindet sich am Paseo de la Reforma, einer der Hauptverkehrsadern 
Mexiko-Stadts, die zugleich als zentraler Ort für nationale Identitätskonstruktionen 
gelten kann. Wurde nationale Identität in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts hier 
durch die Errichtung von Monumenten, wie den Denkmälern von Kolumbus und 
Cuauhtémoc, gefestigt, so artikulierte sich im 20. Jahrhundert am Paseo de la Reforma 
die damalige architektonische Moderne Mexikos. Der US-Amerikaner Irving Evan 
Myers schrieb 1952 in seiner Abhandlung Mexico’s Modern Architecture, die, als die ‒ 
nach dem von der Fotografin und Architektin Esther Born 1937 herausgegebenen Buch 
The New Architecture in Mexico57 ‒ erst zweite englischsprachige Studie, die von Henry 
Russell Hitchcock und Phillip Johnson in The International Style: Architecture since 1922 
noch gänzlich ignorierte moderne mexikanische Architektur und ihre Protagonisten 
einer größeren internationalen Öffentlichkeit vorstellte: 

„Today some of the best examples of the modern school of architecture may be seen on 
the Reforma: the Hydraulic Resources Building (Architects Pani and del Moral); the 

57	 Vgl. Esther Born, The New Architecture in Mexico, New York 1937.



387VII.1  Die Auflösung der Raumgrenze im Bild: Das fotomural und die Zweideutigkeit der Wand

office building partly leased by the Embassy of the United States (Pani and Colantes); 
and the Mexican Institute of Social Security (architect Carlos Obregón Santacilia).“58 

Bemerkenswert ist, dass in gleich zwei der von Myers hier erwähnten Gebäudekomple-
xen fotomurales realisiert wurden. So zeigt eine Fotografie, die 1953 in der Zeitschrift 
Arquitectura/México59 abgedruckt wurde, einen Innenraum des von Mario Pani und 
Jesús Garcia Collantes zwischen 1949 und 1951 erbauten Bürogebäudes mit einer sol-
chen fotografischen Wandgestaltung (Abb. 157). Mit seinem annähernd dreieckigen 

58	 I.E. Myers, Mexico’s Modern Architecture, New York 1952, S. 49. Das Vorwort zu Myers Buch schrieb der 
Architekt Richard Neutra, der seit den 1930er Jahren im Hinblick auf die modernistischen Strömungen 
in der Architektur federführend am transnationalen Austausch zwischen den USA und Mexiko beteiligt 
war.

59	 Die Zeitschrift Arquitectura/México erschien zwischen 1938 und 1978. Herausgegeben wurde die Zeit-
schrift ursprünglich vom Architekten Mario Pani, der zunächst den Fokus auf die architektonische 
Moderne in Europa legte: „Early issues understood the international as exclusively Western European, 
with the first issue offering a modern-day Grand Tour: Rome to Paris to London to Stockholm, back 
to Rome, and on to Paris again.“ George Flaherty, Mario Pani’s Hospitality: Latin America through 
Arquitectura/México, in: Latin American Modern Architectures: Ambiguous Territories, hrsg. von Pa-
tricio del Real und Helen Gyer, New York 2013, S. 251−269, hier: S. 252. Ab 1944 verschob sich der 
Fokus allerdings auf die einheimische moderne Architektur, als Pani begann, dieser ganze Ausgaben 
zu widmen. Vgl. ebd. In den folgenden Jahren entwickelte sich Arquitectura/México zum zentralen 
Publikationsorgan der architektonischen Moderne in Mexiko.

Abb. 157: Mario Pani und 
Jesús Garcia Collantes, 
Bürogebäude, 1949−51, Büro 
von Luis G. Aguilar, Innen-
einrichtung von Arturo 
Pani, in: Arquitectura/ 
México 44 (1953), S. 225



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS388

Grundriss präsentierte sich das Gebäude selbst an der Ecke, an der die Calle de Lafragua 
auf den Paseo de la Reforma trifft, in einem dynamischen Schwung (Abb. 158). Aus-
gestattet von Marios Bruder Arturo Pani beherbergte es, wie von Myers erwähnt, u. a. 
die US-amerikanische Botschaft.60 Auf der Innenaufnahme zu sehen ist ein modern 
ausgestatteter Büroraum61 mit einer freistehenden Wand, die den langgezogenen Raum 
optisch gliedert (Abb. 157). Die gesamte Wandfläche wird bedeckt von einem großfor-
matigen fotomural, das den Paseo de la Reforma von oben zeigt. Nicht nur die Wahl des 
Sujets, auch das moderne Dispositiv der Luftaufnahme thematisiert dabei Modernität 
und führt exemplarisch die Vorzüge und neuartigen Qualitäten fotografischer Wand-
dekoration gegenüber den tradierten Formen malerischer Wandgestaltung vor. Die 
Sonderstellung der Wand zwischen funktionalem und dekorativ-bildhaftem Element, 
die sich bereits in den Architekturkonzepten Mies van der Rohes manifestierte, wird 
hier weiter fortgeführt, indem die Wand, gänzlich freistehend und ohne Verbindung 
zur Decke, keinerlei statische Aufgabe mehr erfüllt. Auch in ihrer raumbegrenzenden 
Funktion erscheint sie äußerst ambivalent. Die Wand nimmt hier einen Zwischen-
status ein, ist noch Raumteiler, aber gleichzeitig Bild geworden, da sie zwar einerseits 
weiterhin Raum trennt, optisch jedoch nicht mehr als feste tektonische Struktur in 
Erscheinung tritt und als Raumgrenze verschleiert wird. Die das Bild dominierenden 

60	 Siehe: Anon., Edificio para Despachos, Mario Pani y Jesus Garcia Collantes, Arqs., in: Arquitectura/
México 44 (Dezember 1953), S. 221−226. Die Aufnahme mit dem fotomural befindet sich auf Seite 225.

61	 Laut der Zeitschrift handelt es sich um die Büroräume des Gebäudebesitzers Luis G. Aguilar. Vgl. ebd., 
S. 225.

Abb. 158: Mario Pani und Jesús Garcia 
Collantes, Bürogebäude, 1949−51, Außen-
ansicht und Grundriss, in: Arquitectura/
México 44 (1953), S. 223



389VII.2  Das Treppenhaus als Bildort: Das fotomural im „Zwischenraum“

senkrechten und diagonalen Linien der Hochhäuser und Straßenführungen tragen 
nicht nur zur Dynamisierung der fotografischen Aufnahme bei. Es ist vielmehr dieser 
Prozess der bildlichen Abstraktwerdung, der die Wand optisch auflöst. Gleichzeitig 
entspricht die fotografische Darstellung einer visuellen Dopplung der Realitätserfah-
rung der Betrachter*innen, greift die Luftaufnahme doch dieselbe Perspektive auf, 
die diese bei einem Blick aus dem Fenster erwartet: die Aussicht auf den Paseo de la 
Reforma, Mexiko-Stadts moderne Prachtstraße, aus dem Fenster eines dieser neuen 
herausragenden Beispiele moderner mexikanischer Architektur. 

Wird in dem von Pani und Collantes erbauten Bürogebäude das Medium foto-
mural in die flexiblen architektonischen Konzepte modernen Bauens eingespeist, so 
bestätigt Lola Álvarez Bravo mit der Anbringung ihres fotografischen Wandbildes im 
Auditorium des Hauptgebäudes des IMSS auf den ersten Blick die herkömmlichen 
Strukturen gebauten Raums. Mit dem Treppenhaus eines öffentlichen Gebäudes besetzt 
die Fotografin zudem einen Bildort, der traditionell den Muralisten vorbehalten war. 
Trotzdem lassen sich im Hinblick auf das Wand-Bild-Verhältnis ähnliche Auflösungs- 
und Entgrenzungstendenzen beobachten, betrachtet man das fotomural im Kontext 
seiner räumlichen Anbringung. 

VII.2  Das Treppenhaus als Bildort: Das fotomural im 
„Zwischenraum“ 

Eine wohl kurz nach Eröffnung des Gebäudes entstandene Fotografie zeigt, wie im Vor-
angegangenen bereits beschrieben wurde, das fotomural, installiert in der Eingangshalle 
des Auditoriums (Abb. 154). Eine weitere Fotografie der Eingangshalle (Abb. 159), die 
in der Forschung bislang ebenfalls unentdeckt geblieben ist, bestätigt die Vermutung, 
dass sich die gleiche Anbringung auf der anderen Seite der Treppe wiederholte. De 
facto war Vegetales also ursprünglich nicht als dreiteiliges Werk intendiert, wie 1989 
von Debroise beschrieben.62 Vielmehr waren, wie hier erstmals bestätigt werden kann, 
jeweils zwei Fotomontagen übereinander im Treppenhaus installiert, d. h., das foto-
mural war ursprünglich vierteilig.

Das ornamentale Blattwerk im unteren Bereich des Treppenhauses geht dabei auf 
beiden Seiten der Treppe eine unmittelbare Verbindung mit dem Bildträger ein. In 
seiner unregelmäßigen Form erlaubt Álvarez Bravos fotografisches Wandbild hier keine 
eindeutige Bestimmung seiner Grenzen, Wand und Bildfläche scheinen identisch. Das 
fotomural setzt sich nicht als deutlich abgrenzbares Bildfeld vom Bildträger ab, vielmehr 
lässt sich eine Verschränkung von Fotografie und Trägermedium beobachten. Indem 

62	 Vgl. Debroise 1989, S. 16.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS390

die sich lichtende Flora den Blick auf den Bildträger freigibt und ihn weiß hindurch-
scheinen lässt, wird die Wand Teil der fotografischen Imagination. Somit lässt das foto-
mural keine eindeutige optische Trennung zwischen Wand und Bild mehr zu. Álvarez 
Bravo entwirft die Wand als einen Schwellenraum und überführt die vormals optisch 
klar definierbare architektonische Struktur durch ihre ornamentale Überformung in 
den Schwebezustand einer „Zwischenbildlichkeit“63.

Im oberen Bereich der Treppe tritt der Bildraum den Betrachter*innen hingegen in 
einer hermetischen Verschlossenheit entgegen. Hier wird das Laubwerk so verdichtet, 
dass es buchstäblich zur undurchdringlichen Wand, zur Mauer wird. Der Verzicht auf 
eine Horizontlinie macht ein Abstandnehmen der Betrachter*innen unmöglich, die 
Maßstabssprünge in der Fotomontage erschweren zusätzlich die Orientierung. Un-
mittelbar wird den Betrachter*innen das dichte Pflanzendickicht vor Augen geführt. 
Die Blätter der dargestellten Pflanzen fügen sich, durch das Über- und Nebeneinander-
legen der Einzelbilder in der Fotomontage ohne räumlich-perspektivische Bildanlage, zu 
einer flächigen, ornamentalen Struktur. Sie lassen einen ähnlichen Kippeffekt zwischen 
gegenständlichem Motiv und abstrakten Strukturen beobachten wie der Jaguar, der mit 
seiner kontrastreichen Musterung in das Blattornament überzugehen scheint. Die Wand 
wird somit auch hier optisch aufgelöst, gleichzeitig jedoch als Bildträger vorgeführt. 

63	 Neumeyer 1996.

Abb. 159: Lola Álvarez 
Bravo, fotomural, 1950, 
Foyer des Auditoriums, 
Zentralgebäude des 
Instituto Mexicano del 
Seguro Social (IMSS), 
Mexiko-Stadt



391VII.2  Das Treppenhaus als Bildort: Das fotomural im „Zwischenraum“

Lola Álvarez Bravos fotomural markiert nicht nur ein visuelles „Dazwischen“ von 
Wand und Bild, Bildträger und Bild. Bedingt durch die Anbringung der einzelnen Bild-
tafeln im Treppenhaus wird das „Dazwischen“ für die Betrachter*innen performativ er-
fahrbar. Das Treppenhaus, von Homi Bhabha in The Location of Culture zum liminalen 
Raum par excellence erklärt,64 fordert den Betrachter*innen als Übergangsraum zwi-
schen Oben und Unten, als realarchitektonischer In-between-space, zwischenräumliche 
Bewegungspraktiken ab. Bhabhas Denkmodell, das das „Dazwischen“ auch als Third 
Space, als Aushandlungsort zwischen binären Oppositionen, zwischen Identität und 
Alterität definiert, verortet diese Bewegungspraktiken nicht nur im Zwischenraum, er 
geht vielmehr davon aus, dass Zwischenräumlichkeit erst durch Bewegung, d. h. durch 
performative Prozesse der Aushandlung, konstituiert wird. Die Begriffsmetapher des 
Treppenhauses erlaubt es Bhabha dabei, wie Uwe Wirth konstatiert,65 Verhandlungs-
prozesse kultureller Hybridität vielschichtiger zu denken als die von Martin Heidegger 
1951 in seinem Aufsatz Bauen Wohnen Denken angeführte Metapher der Brücke.66 

Die zwischenräumlichen Bewegungsformen des Hinauf- und Hinabgehens, des 
Hin- und Herlaufens, die das Treppenhaus ermöglicht, folgen auch der in Lola Álvarez 
Bravos fotomural angelegten zyklisch organisierten, narrativen Struktur. Während die 
Eingangssituation am unteren Geländer der Treppe durch die lichte Küstenvegetation 
markiert wird, die in ihrer Durchlässigkeit einen ersten Vorstoß in den Bildraum er-
laubt, tauchen die Betrachter*innen beim Ersteigen der Treppe immer tiefer in den von 
der Fotografin entworfenen dichten Dschungel ein. Ihre zwischenräumliche Bewegung 
entspricht dabei nicht nur einem Auf und Ab, einem Hin und Her, sie ist, bedingt 
durch die Hintereinanderstaffelung der einzelnen Bildtafeln im Treppenhaus, vielmehr 
auch ein Davor und Dahinter. Erst durch diese Staffelung der Landschaft in mehrere 
Ebenen entwickelt sich die räumliche Tiefe, die die Darstellung selbst vermissen lässt. 
Besteigen die Betrachter*innen die Treppe, befinden sie sich zwischen den Bildern 
und sind gleichzeitig – indem sie den Urwald im „Dazwischen“ erkunden – in den 
Bildraum eingetreten. Beim Erklimmen des fotomural werden die Betrachter*innen zu 
Entdecker*innen, denn sie allein können in der Bewegung die von der Fotografin als 
Dschungel entworfene Landschaft erschließen, sie Schicht für Schicht freilegen. Die 
weiße Brüstung setzt dabei eine optische Zäsur und hält die Wand in ihrer baulichen 
Funktion präsent. Oben angekommen ist jedoch kein weiteres Vordringen möglich. 
Der Dschungel verschließt sich vor den Augen der Betrachter*innen, er wird zur 

64	 Vgl. Bhabha 2000, S. 5.
65	 Vgl. Uwe Wirth, Zwischenräumliche Bewegungspraktiken, in: Bewegen im Zwischenraum, hrsg. von 

Uwe Wirth, unter Mitarbeit von Julia Paganini (= Wege der Kulturforschung, Bd. 3), Berlin 2012, 
S. 7−34, hier: S. 11.

66	 Bhabha bezieht sich dabei auf Martin Heideggers Aufsatz Bauen Wohnen Denken, in dem er u. a. über 
das Wesen der Brücke reflektiert. Vgl. Bhabha 2000, S. 7. 



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS392

Wand und hebt sich doch, an den Rändern eingegrenzt, als Bildfeld deutlich von ihr 
ab. Dieses optische Absetzen lässt die Wand wieder als solche in Erscheinung tre-
ten. Die optische Trennung von fotomural und seinem materialen Träger entlässt die 
Betrachter*innen aus dem Zwischenraum. Der obere Eingang zum Innenraum des 
Auditoriums wird hier zum Ausweg. Die weiße Rahmung lenkt, als optisches „Da-
zwischen“, die Aufmerksamkeit der Betrachter*innen auf die Türöffnung, die durch 
den dunklen Vorhang gleichzeitig Verschlossenheit suggeriert und dazu auffordert, 
Dahinterliegendes zu erkunden.

Für Bhabha ist das Treppenhaus jedoch nicht nur ein metaphorischer Übergangs-
raum, sondern auch ein Ort der Übersetzung. Wie Birgit Wagner betont, meint Bhabha 
dabei nicht Übersetzung im wortwörtlichen Sinne, der Begriff dient ihm vielmehr 
als Metapher für „die Übertragung von Vorstellungsinhalten, Werten, Denkmustern, 
Verhaltensmustern und Praktiken eines kulturellen Kontexts in einen anderen“67. Über-
tragen lässt sich das sprachwissenschaftliche Konzept der Übersetzung auch auf das 
Medium der Fotografie. Zu Beginn seiner Erfindung war das fotografische Verfah-
ren, aufgrund seiner indexikalischen, d. h. unmittelbar physischen Beziehung zum 
Gegenstand, noch mit dem Nimbus der objektiven Realitätswiedergabe versehen. 
Bernd Stiegler hat jedoch herausgearbeitet, dass sich die theoretische Debatte um die 
Wahrhaftigkeit des fotografischen Aufzeichnungsverfahrens bereits im 19. Jahrhundert 
wandelte. Die Fotografie, von William Henry Fox Talbot noch 1844 als „Zeichenstift der 
Natur“68 bezeichnet, sei um 1880, so Stieglers These, als ein Medium der Übersetzung 
betrachtet worden, „das die Gegenstände in der Betrachtung verwandelt“69. 

Auf die Transformation der äußeren Dingwelt im Übersetzungsmedium der Foto-
grafie hebt auch Lola Álvarez Bravo ab, indem sie die Fotografie mit ihrer Eigenschaft, 
Wahrgenommenes vermeintlich naturgetreu abzubilden, einerseits auf sich selbst ver-
weisen lässt, anderseits jedoch die Verfremdung der Wirklichkeit im fotografischen 
Bild vorführt. Der von Roland Barthes benannte „Realitätseffekt“, der „effet de réel“70 
der Fotografie wird dabei als ästhetische Strategie genutzt und gleichzeitig immer 
wieder gebrochen. Dies geschieht u. a. durch den Rückgriff auf zentrale Merkmale 
surrealistischer Bildschöpfungen, wie die Verschiebung von Proportionen. Auch der 

67	 Birgit Wagner, Kulturelle Übersetzung. Erkundungen über ein wanderndes Konzept, in: Dritte Räume. 
Homi K. Bhabhas Kulturtheorie. Kritik. Anwendung. Reflexion, hrsg. von Anna Babka, Julia Malle und 
Matthias Schmidt, Wien 2012, S. 29−42, hier: S. 29.

68	 William Henry Fox Talbot, Der Zeichenstift der Natur/The Pencil of Nature, in: Die Wahrheit der 
Photographie. Klassische Bekenntnisse zu einer neuen Kunst, hrsg. von Wilfried Wiegand, Frankfurt 
a. M. 1981, S. 45−89.

69	 Bernd Stiegler, Philologie des Auges. Die photographische Entdeckung der Welt im 19. Jahrhundert, Mün-
chen 2001, S. 379.

70	 Vgl. Roland Barthes, Le effet de Réel, in: Ders., Œuvres complètes, 3 Bde.: Bd. 2 [1966–1973], Paris 1994, 
S. 479–484.



393VII.2  Das Treppenhaus als Bildort: Das fotomural im „Zwischenraum“

gemalte Jaguar scheint den Betrachter*innen ‒ durch seine Einfügung in die Kom-
position als Fotografie ‒ nicht mehr als Fiktion, sondern als Realie entgegenzutreten. 

Die von Álvarez Bravo verwendete Fotomontagetechnik diente den Surrealist*innen 
dazu, die Fotografie – die, wie Rosalind Krauss bemerkt, als Inbegriff eines „realisti-
schen“ Aufzeichnungsverfahrens eigentlich nicht mit der surrealistischen Kunstauf-
fassung vereinbar war71 – ihres Abbildcharakters äußerer Realität zu berauben und 
stattdessen zu einem Abbild innerer Wirklichkeit werden zu lassen.72 Die Fragmentie-
rung der Realität „in einzelne Zeichen“ – sei es durch die tatsächliche Zergliederung 
des fotografischen Bildes in der Fotomontage oder nur durch die Wahl ungewöhn-
licher Bildausschnitte – beschreibt Rosalind Krauss als „die zentrale Erfahrung der 
surrealistischen Fotografie“73. Krauss führt für diesen Prozess den Begriff des „spacing“ 
ein: „Dieses ‚spacing‘, dieses gedrängte Aufeinanderfolgen von Objekten, nimmt der 
Fotografie eine ihrer zentralen Illusionen, nämlich die der simultanen Präsenz, die ich 
eigentlich für ein Geburtsrecht der Fotografie halte.“74 Neben der simultanen Präsenz 

71	 Vgl. Rosalind E. Krauss, Die fotografischen Bedingungen des Surrealismus, in: Dies., Die Originalität 
der Avantgarde und andere Mythen der Moderne, Amsterdam/Dresden 2000, S. 129−162, hier: S. 139.

72	 Rosalind Krauss, die neben den verschiedenen Formen surrealistischer Fotografie auch unterschiedliche 
Verfahren der Bildmanipulation im Surrealismus aufführt, vergleicht die Fotomontage mit der écriture 
automatique. Sie sei ein künstlerisches Mittel, um „das bloße Bild der Realität mit deren Bedeutung zu 
infiltrieren.“ Siehe: ebd., S. 144 ff. Monika Faber hingegen, die zwischen drei Bereichen surrealistischer 
Fotografie unterscheidet – darunter die „straighte“ Fotografie als Ausdruck der „Poesie des Zufalls in der 
Realität“ sowie Verfahren des „Automatismus“, welche beispielsweise auf die Veränderung des Negativs 
abzielen – zählt die Fotomontage zum Bereich der Traumikonografie. Vgl. Monika Faber, Das Innere 
der Sicht, in: Ausst. Kat. Das Innere der Sicht. Surrealistische Fotografie der 30er und 40er Jahre, hrsg. von 
ders., Museum des 20. Jahrhunderts, Wien (14. April−21. Mai 1989), Wien 1989, S. 11−29, hier: S. 15. Die 
zentrale Bedeutung, welche der Fotografie im surrealistischen Kunstverständnis zukommt, wurde in der 
Forschung bereits vielfach herausgearbeitet. Siehe dazu u. a.: Ausst. Kat. Photographic surrealism, New 
Gallery of Contemporary Art, Cleveland (3. Oktober−24. November 1979) Dayton Art Institute, Dayton 
(29. Februar−13. April 1980) Brooklyn Museum, New York (17. Mai−13. Juli 1980), Cleveland 1979; Alain 
Mousseigne, Surréalisme et photographie, in: L’art face á la crise. L’art en Occident 1929-1939, Saint-Étien-
ne 1980, S. 153−181; Rosalind Krauss, Der Surrealismus in der Fotografie – Fotografie und Surrealismus, 
in: Camera Austria 10 (1982), S. 6‒17; Edouard Jaguer, Les mystères de la chambre noire. Le surréalisme et 
la photographie, Paris 1982; Faber 1989; Ausst. Kat. L’amour fou. Photography and Surrealism, hrsg. von 
Rosalind Krauss, Jane Livingstone und Dawn Ades, The Corcoran Gallery of Art, Washington, D.C. 
(14. September−17. November 1985), New York 1985; Ausst. Kat. L’Informe. Mode d’emploi, hrsg. von 
Yves-Alain Bois und Rosalind Krauss, Centre Georges Pompidou, Paris (22. Mai−26. August 1996), 
Paris 1996; Alain Fleig, Photographie et Surréalisme, Paris 1997; sowie: Krauss 2000.

73	 Krauss 1982, S. 6 ff.
74	 Der Begriff „spacing“ mag irreführend sein. In Bezug auf die „Dada Montage“ spricht Krauss jedoch 

zunächst davon, „daß zwischen den einzelnen Dingen sich immer das weiße Blatt befindet, das die ein-
zelnen Elemente voneinander entfernt hält.“ Siehe ebd. Im Surrealismus hingegen kann eher von einem 
lückenlosen Zusammenfügen unterschiedlicher fotografischer Realitätsfragmente gesprochen werden.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS394

wird in der Fotomontage auch das mimetische Vermögen der Fotografie negiert, 
eine mit dem Medium untrennbar verbundene Funktion, die es dem ihm zu Grunde 
liegenden mechanischen Verfahren verdankt. Im fotomural nutzt Álvarez Bravo die 
Fotomontagetechnik – im Sinne einer, wie Wolfgang Kemp formuliert hat, „demons-
trativen Aufhebung der gewohnten Dingbeziehungen“75 –, um die Konstruiertheit des 
Landschaftsbildes präsent zu halten, das lediglich in seinen fotografischen Fragmenten 
an die Realität rückgebunden werden kann. Im Prozess des Zerschneidens entbindet 
Álvarez Bravo die Fotografie von ihrer wirklichkeitsabbildenden Funktion, profitiert 
gleichzeitig jedoch vom Wahrhaftigkeitsnimbus des fotografischen Aufzeichnungsver-
fahrens, der sich in diesem Fall auch auf die malerische Imagination überträgt. 

Hier lässt sich ein Vergleich zu den Fotomontagen surrealistischer Künstler*innen 
wie Dora Maar ziehen, die, wie auch Álvarez Bravo, für ihre Fotomontagen fast aus-
schließlich Teile ihrer eigenen Fotografien verwendete und auf Fremdmaterial verzich-
tete.76 Auch Maar spielte in ihren Fotomontagen häufig mit Proportionsverschiebungen. 

75	 Kemp beschreibt „die demonstrative Aufhebung der gewohnten Dingbeziehungen, häufig gepaart mit 
Eingriffen in Technik und Material“ neben dem „Bemühen, die großen Zusammenhänge noch einmal 
zu erzwingen“ als Reaktionen des fotografischen Mediums auf die Urangst „ganz der Kontingenz zu 
verfallen.“ Wolfgang Kemp, Theorie der Fotografie 1912‒1945, in: Ders., Theorie der Fotografie, 4 Bde.: 
Bd. 2 [1912−1945], München 1979, S. 13‒38, hier: S. 35.

76	 Diesen Vergleich habe ich bereits gezogen in: Johanna Spanke, The photomontages of Lola Álvarez 
Bravo, in: Lola Álvarez Bravo and the photography of an era 2012, S. 138–139. Eine Verbindung Maars 
zu Mexiko lässt sich über Frida Kahlo herstellen. Kahlo hatte die Fotografin 1939 in Paris kennenge-
lernt, wo sie anlässlich ihrer Teilnahme an der von André Breton organisierten Ausstellung Mexique in 
der Galerie Renou et Colle weilte. Zusammen mit Jacqueline Lamba empfing Maar die mexikanische 

Abb. 160: Dora Maar, Stille, um 1936, 
fotografische Reproduktion von Foto
montage, 29,5 × 23,5 cm, Centre Georges 
Pompidou, Paris



395VII.2  Das Treppenhaus als Bildort: Das fotomural im „Zwischenraum“

Im Sinne von Lautréamonts berühmter Metapher der Begegnung von Regenschirm 
und Nähmaschine auf einem Seziertisch77 arbeitete sie mit der Kombination hetero-
gener Bildteile und griff damit ein zentrales künstlerisches Mittel des Surrealismus auf, 
das sich in der Fotomontage besonders überzeugend umsetzen lässt. Indem die foto-
grafischen Realitätsfragmente in ihren Fotomontagen neue sinnstiftende Verbindungen 
eingingen, wurden sie zu Abbildern innerer Realität. So fügte Maar für ihre um 1936 
entstandene Fotomontage Stille (Abb. 160) Fotografien von Bewohner*innen eines 
Elendsviertels in Barcelona in die auf den Kopf gestellten Kreuzbögen der Orangerie 
von Versailles ein. Das Bildpersonal scheint in den steinernen Kreuzbögen zu schlafen; 
ob diese einem Traum oder der Realität entspringen, bleibt offen.

Lola Álvarez Bravo hatte sich der Fotomontage bereits 1935 erstmals gewidmet, 
wobei ihre frühesten in dieser Technik entstandenen Arbeiten – Der Traum der Armen 
(Abb. 161) und Das Kapital hungrig vor Überarbeitung, geschaffen für eine in Guadala-
jara stattfindende Ausstellung revolutionärer Plakate – in der Tradition europäischer 
Avantgarde-Künstler*innen wie John Heartfield noch eine explizit politische Botschaft 
formulieren.78 Erstere, die einen in Lumpen gekleideten Jungen zeigt, der im Schlaf 

Malerin bei ihrer Ankunft in Le Havre. Maar fertigte auch eine Zeichnung Kahlos im Tehuana-Kleid 
an. Vgl. Tere Arcq, Magische Begegnungen: Surrealistische Künstlerinnen in Mexiko, in: Ausst. Kat. 
Fantastische Frauen. Surreale Welten von Meret Oppenheim bis Frida Kahlo, Schirn Kunsthalle, Frank-
furt a. M. (13. Februar–24. Mai 2020), München 2020, S. 261−268, hier: S. 261.

77	 Vgl. zur Wirkungsgeschichte des Buches Les Chants de Maldoror von Lautréamont im Surrealismus: 
Karoline Hille, Spiele der Frauen. Künstlerinnen im Surrealismus, Stuttgart 2009, S. 7–41. 

78	 Zur Bedeutung der Fotomontagetechnik im Werk von Lola Álvarez Bravo siehe v.a.: Debroise 1989; 
Ders., 2001, S. 237 f; sowie: Spanke 2012. Zur Fotomontagetechnik in Mexiko allgemein siehe: Ausst. 

Abb. 161: Lola Álvarez Bravo, El sueño de 
los pobres (Der Traum der Armen), 1935, 
Silbergelatineabzug von Fotomontage,  
21 × 17, 7 cm



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS396

von dem metallenen Räderwerk einer Geld spuckenden Maschine überrollt zu werden 
droht, rekurriert dabei jedoch bereits im Titel auf das surrealistische Motiv des Traums, 
der sich durch die Fotomontage als surreale Dimension im Bild eröffnet. Der Übertritt 
der Räder, die als Fotografien Teil der Dingwelt sind, in die Realitätsebene lässt dabei 
Traum und Wirklichkeit verschwimmen. Sie nehmen zwei Drittel des Bildes ein und 
werfen im Hintergrund unheilvolle Schatten auf den Boden. Auch einige Münzen sind 
bereits auf die Abdeckplane gefallen, sodass sie eine ganz konkrete Bedrohung darstellen. 
Die Geldstücke rutschen nach vorn und drohen den Jungen im nächsten Moment unter 
sich zu begraben. Die Grenze von Traum- und Realitätsebene wird hier überschritten. 

Dasselbe Motiv des Traums taucht einige Jahre später in Lola Álvarez Bravos Foto-
montage Der Traum des Ertrunkenen auf (Abb. 162), die um 1945 entstand. Auch hier 
sind Traum- und Realitätsebene untrennbar miteinander verwoben, denn durch die 
Konstruktion eines Bildraums, der keinerlei Fragmentierung aufweist, erhält die Foto-
montage einen besonderen Realitätscharakter. Gleichzeitig entpuppt sich das hier ent-
worfene Szenario auf den zweiten Blick als Fiktion, denn die Betrachter*innen wer-
den mit Unwahrscheinlichkeiten konfrontiert, die nicht realitätskonform sind. Für 
die Figur des Ertrunkenen verwendete Álvarez Bravo das fotografische Porträt ihres 
engen Freunds, des surrealistischen Malers Juan Soriano, reduziert auf sein schlafendes 
Gesicht, das, bereits zur Hälfte versunken, auf der spiegelnden Oberfläche eines Sees 
treibt. Im Traum ist dieser von Balletttänzerinnen umgeben, die schwerelos durch eine 
zerklüftete, sich zu kristallinen Gesteinsformationen auftürmende Küstenlandschaft 
zu tanzen, ja fast zu schweben scheinen, die an die surrealen Traumlandschaften eines 
Salvador Dalí erinnert. Der Titel spielt dabei auf die kulturgeschichtlich tief verankerte 
Verbindung von Schlaf und Tod an.79 

Kat. Memoria del tiempo, ZeitErinnerung. 150 Jahre Fotografie in Mexiko, Kommunale Galerie Berlin 
Friedrichshain, Berlin (8. März–20. April 1991), Berlin 1991, besonders S. 13 ff.; Debroise 2001, S. 234 ff.; 
Rodríguez 2003; Alquimia 9:26 (2006); sowie: Ausst. Kat. Iconofagia: Imaginería fotográfica mexicana 
del siglo XX, Sala de exposiciones Canal de Isabel II, Madrid (11. Februar–27. März 2005), Madrid 2005. 

79	 Vor allem Lola Álvarez Bravos Fotomontagen wurden in jüngerer Zeit verstärkt in den Kontext sur-
realistischer Positionen von Künstlerinnen gestellt. Siehe u. a.: Ausst. Kat. Fantastische Frauen 2020; 
Ausst. Kat. In Wonderland. The Surrealist Adventures of Women Artists in Mexico and the United States, 
Los Angeles County Museum of Art, Los Angeles (29. Januar–6. Mai 2012) Musée National des Beaux-
Arts du Québec, Quebec (7. Juni–3. September 2012) Museo de Arte Moderno, Mexiko-Stadt (27. Sep-
tember 2012–13. Januar 2013), Los Angeles 2012; sowie: Ausst. Kat. Women Surrealists in Mexico/Furida 
karo to sono jidai, hrsg. von Masayo Nonaka, The Bunkamura Museum of Art, Tokyo (19. Juli–7. Sep-
tember 2003) Suntory Museum, Osaka (13. September–19. Oktober 2003) Nagoya City Art Museum, 
Nagoya (1. November–21. Dezember 2003) The Museum of Art, Kochi (4. Januar–22. Februar 2004), 
Tokyo 2003. In anderen Untersuchungen zu Künstlerinnen im Surrealismus wird Lola Álvarez Bravo 
nur am Rande erwähnt bzw. ist nur mit Bildbeispielen vertreten. Siehe: Angels of Anarchy. Women Artists 
and Surrealism, hrsg. von Patricia Allmer, erschienen in Zusammenhang mit der Ausstellung Angels 
of Anarchy. Women Artists and Surrealism, Manchester Art Gallery (26. September 2009–10. Januar 



397VII.2  Das Treppenhaus als Bildort: Das fotomural im „Zwischenraum“

Mit der Konstruktion eines Bildraums, der die Regeln der Perspektive beachtet und 
den Eindruck räumlicher Kontinuität entstehen lässt, legt Álvarez Bravo ihre Foto-
montagen dabei auf eine fotografische Illusionierung an, die nicht zuletzt dadurch 
erzeugt wird, dass die fertigen Fotomontagen von ihr fotografiert und vorwiegend als 
Fotografien präsentiert wurden.80 Eine vielzitierte Aussage der Fotografin selbst lässt 
auf die Sorgfalt schließen, mit der sie ihre Fotomontagen komponierte, um den Ein-
druck fotografischer Einheitlichkeit zu erwecken: 

„Sometimes I wanted to say something and photography didn’t fully allow me to do it. 
So I’d take a sheet of cardboard, make a drawing, select the negatives, print them the 
necessary size, then cut and paste.“81 

2010), München/Berlin/London/New York 2009 sowie: Hille 2009. Eine ausführliche Untersuchung 
zur Surrealismus-Rezeption bei Lola Álvarez Bravo steht noch aus.

80	 Dass die fotografische Dokumentation ihrer Fotomontagen für Lola Álvarez Bravo von größerer Be-
deutung gewesen zu sein scheint als die Fotomontagen selbst, belegt auch die Tatsache, dass sich in 
den meisten Fällen die Fotomontagen selbst nicht erhalten haben. So umfasst ihr Archiv im Center 
for Creative Photography in Tucson, Arizona lediglich Fotografien und fotografische Negative der von 
ihr erstellten Fotomontagen. Erst 2007 tauchten einige der verloren geglaubten Originalfotomontagen 
auf, die heute Teil des Archivs der Familie González Rendón in Mexiko-Stadt sind. Siehe hierzu: Lola 
Álvarez Bravo and the photography of an era 2012.

81	 Zitiert nach Debroise 1994, S. 25. 

Abb. 162: Lola Álvarez Bravo, El sueño del 
ahogado (Der Traum des Ertrunkenen), um 
1945, Silbergelatineabzug von Fotomontage, 
26 × 22 cm



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS398

Der von Álvarez Bravo hier beschriebene Entstehungsprozess, der von der Vorzeich-
nung über die sorgfältige Auswahl der Negative bis hin zum Kleben der Einzelbilder 
reicht, zeugt von einem bewussten künstlerischen Gestalten.82 Bei ihrer Überführung 
in die Fotomontage generiert Álvarez Bravo zwischen den Einzelbildern neue Sinnzu-
sammenhänge, indem sie im lückenlosen Montieren der heterogenen Bildelemente die 
Schnittstellen weitestgehend unkenntlich macht. So erreicht Álvarez Bravo die von An-
dré Breton in seinem ersten surrealistischen Manifest als Ziel vorgegebene Verschmel-
zung von Traum und Realität.83 Ihre Fotomontagen erscheinen dabei als Kippbilder, 
die sich zwischen objektiver Realitätswiedergabe und einer subjektiv-künstlerischen 
Interpretation der Wirklichkeit bewegen. 

Auf diesen Aspekt ging Álvarez Bravo selbst 1954 in ihrem Aufsatz für die Zeitschrift 
Espacios ein. Die Fotografin erläutert hier, warum sie gerade die Fotomontage als so 
geeignet für das fotomural erachte. So hebt sie die schier unerschöpflichen Möglich-
keiten hervor, die gerade diese Technik für die Wahl der Bildmotive und die Art der 
Komposition biete. Gleichzeitig kommt sie jedoch auf den Realitätseffekt zu sprechen, 
der für das fotografische Wandbild charakteristisch sei, und durch die Wahl dieser 
Technik keinesfalls eingeschränkt werde: 

„Für die Wanddekoration bedeutet die Verwendung von FOTOMONTAGE, dass ein fast 
unerschöpfliches Feld für die Gestaltung offen steht, in dem das Thema und die Kom-
position selbst reich an Beschreibungsmöglichkeiten sind und einen günstigen Boden 
für die Entwicklung der Fantasie bieten, Eigenschaften, die den wesentlichen Wert des 
FOTOMURAL nicht schmälern: seine ‚Realität‘, da diese aufgrund der leichten Identi-
fizierbarkeit der Bilder perfekt nachvollziehbar ist: exakte (fotografische) Reproduktion 
von Gegenständen oder realen Wesen.“84

82	 Dabei suchte sie nicht nur schon vorhandene Negative aus ihrem Archiv aus, teilweise wurden die be-
nötigten Fotografien speziell für die Fotomontagen inszeniert. Dies zeigt sich unter anderem an den 
für die Fotomontage Sirenas del aire entstandenen Aufnahmen, für die die Fotografin ein Modell vor 
einem Sofa mit einer Schreibmaschine posieren ließ, um dessen Oberkörper später in der richtigen 
Position für die Fotomontage verwenden zu können.

83	 André Breton legte 1924 in seinem ersten Manifest die theoretische Grundlage für den Surrealismus, 
indem er u. a. postulierte: „Ich glaube an die künftige Auflösung dieser scheinbar so gegensätzlichen 
Zustände von Traum und Wirklichkeit in einer Art absoluter Realität, wenn man so sagen kann: Sur-
realität.“ André Breton, Erstes Manifest des Surrealismus [1924], in: Ders., Die Manifeste des Surrealis-
mus, Hamburg 1986, S. 9−43, hier: S. 18. Hervorhebung im Original.

84	 „En la decoración de muros, el uso del FOTOMONTAJE, significa contar con un casi inagotable campo 
abierto a la creación, donde el tema y la composición misma son ricos en posibilidades descriptivas 
y terreno propicio al desarollo de la fantasía, cualidades que además, no demeritan el valor esencial 
del FOTOMURAL: su ‚realidad‘, pues ya que ésta es perfectamente aprensible debido a la facilidad de 
identificación de las imágenes: reproducción exacta (fotográfica) de objetos o seres reales.“ Álvarez 
Bravo 1954, unpaginiert. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.



399VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild

Durch eine nahtlose Verfugung der Einzelbilder und die Überführung der Fotomon-
tage in das fotografische Dokument erzeugt Álvarez Bravo auch in ihrer Arbeit Vege-
tales eine fotografische Illusionierung, die den Montagecharakter des fotomural erst 
auf den zweiten Blick evident werden lässt, wenn sie auch hier auf die Erzeugung von 
Räumlichkeit verzichtet. Der von einem Gemälde abfotografierte Jaguar ist vollkom-
men in die Komposition integriert, sodass der an dieser Stelle erfolgte Medienwech-
sel zunächst verhüllt wird. Trotz seiner ornamentalen Verflachung entfaltet Álvarez 
Bravos fotomural dabei eine erstaunliche, surreal anmutende Plastizität. Die beinahe 
monumental wirkenden Blätter im Bildvordergrund werden durch die Fokussierung 
auf die Materialität ihrer Oberflächenstrukturen und ihre Licht-Schatten-Modellierung 
geradezu haptisch erfahrbar gemacht und scheinen aus dem Bild in den Raum hinein 
zu wuchern. Eine mimetische Brechung erfolgt wiederum durch das Schwarz-Weiß der 
fotografischen Aufnahmen, das die Texturen des Laubwerks und den Eindruck der saf-
tigen Üppigkeit dieses von der Fotografin entworfenen Dschungels visuell verfremdet. 

VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild
Innerhalb der fotografischen Wandgestaltung kann die Landschaft als ein motivischer 
Gegenpol betrachtet werden. Sie diente der Kompensation einer technizistischen Äs-
thetik, die in den USA zunächst entscheidend dazu beigetragen hatte, das photomural 
als ein neuartiges, radikal modernes Medium zu etablieren. Landschafts-photomurals 
lassen sich in den USA allerdings ebenfalls bereits ab dem Beginn der 1930er Jahre 
in den Interieurs einer urbanen Bürgerschicht finden. Orientierten sich diese frühen 
Beispiele zunächst noch an europäischen Bildformularen, indem sie tradierte Formen 
der Wanddekoration mittels malerischer Effekte imitierten, so bildeten spätestens ab 
den 1940er Jahren vermehrt Aufnahmen von weiten, menschenleeren Landschaften 
und der ungezähmten Natur des US-amerikanischen Westens den Schwerpunkt in 
der Motivwahl. Gerade hier lässt sich das Sujet der Landschaft nicht mehr nur als ein 
kompensatorischer Gegenpol begreifen. Vielmehr verbinden sich mit diesem Land-
schaftstypus bereits seit dem 19. Jahrhundert auch nationale Konnotationen, die sich 
dann auch im fotografischen Wandbild widerspiegeln, wie Brenda Lynn Edgar bereits 
2016 bemerkt hat und sich dabei vor allem auf die identitätsstiftende Manifest-Destiny-
Ideologie bezog.85

Wie Christine Macy und Sarah Bonnemaison konstatiert haben, spielt wohl in kei-
nem anderen Land die Landschaft eine ähnlich konstituierende Rolle für die nationale 
Identitätenbildung wie in den Vereinigten Staaten von Amerika:

85	 Vgl. Edgar 2016, S. 85.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS400

„Many countries have defined their national identity through their landscape […]. But 
in the United States, the relationship between nation and nature has been central to its 
colonial history, from the discovery of a ‚lost‘ paradise and the construction of the myth 
of the ‚noble savage,‘ to the mythology associated with the frontier and the conservation 
of islands of wilderness.“86

Im Zuge der Bestrebungen, sich zwecks der Konstruktion einer eigenen nationalen 
Identität vom „Alten“ Kontinent abzusetzen, war zwischen den 1830er und den 1930er 
Jahren die Idee der wilderness zentral, ein Charakteristikum der amerikanischen Land-
schaft, für das es keine europäische Entsprechung gab.87 Die ungezähmte Wildnis88 der 
US-amerikanischen Landschaft – zunächst noch als unbekanntes, gefährliches Terrain 
negativ konnotiert – wurde im Kontext des in den 20er Jahren des 19. Jahrhunderts 
aufkommenden Transzendentalismus89 als Gegenstück zur Zivilisation zunehmend 
positiv besetzt. Ralph Waldo Emerson propagierte in seinen Schriften nicht nur die 
kontemplative Versenkung des Individuums in die Natur als Weg zur Selbsterlösung. 
Durch die Hinwendung zur Natur sollte es der US-amerikanischen Nation seiner Auf-
fassung nach darüber hinaus auch gelingen, einen nächsten Schritt in der menschlichen 
Entwicklungsgeschichte einzuläuten.90 

86	 Christine Macy und Sarah Bonnemaison, Architecture and Nature, creating the American landscape, 
London/New York 2003, S. 1. Vgl. grundlegend zur Bedeutung der Landschaft in der Kulturgeschichte 
der USA: Henry Nash Smith, Virgin Land: The American West as Symbol and Myth, Cambridge 1950; 
Leo Marx, The Machine in the Garden: Technology and the Pastoral Ideal in America, Oxford 1964; 
Roderick Nash, The Cultural Significance of the American Wilderness, in: Wilderness and the Quality 
of Life, hrsg. von Maxime E. McCloskey and James P. Gilligan, San Francisco 1969, S. 66−73; Ders. 
Wilderness and the American Mind, New Haven 2001; Peter J. Schmitt, Back to Nature: The Arcadian 
Myth in Urban America, New York 1969; David E. Shi, The Simple Life: Plain Living and High Thinking 
in American Culture, Oxford 1985; John F. Sears, Sacred Places: American Tourist Attractions in the 
Nineteenth Century, Oxford 1989; Simon Schama, Landscape and Memory, New York 1995.

87	 Vgl. Nash 1969, S. 66. Zur sogenannten wilderness-Debatte, die einerseits geprägt ist von dem Gedanken 
einer schützenswerten Natur, andererseits jedoch von Vertreter*innen, die ihre Kultivierung propagie-
ren, vgl.: Michael P. Nelson und J. Baird Callicott, The Great New Wilderness Debate, Athens 1998; sowie 
Dies., The Wilderness Debate Rages On: Continuing the Great New Wilderness Debate, Athens 2008.

88	 Wie Torsten Kathke angemerkt hat, gibt es für den Begriff der wilderness, mit dem sich im US-amerika-
nischen Sprachgebrauch vielfältige, kulturelle Bedeutungen verbinden, keine adäquate deutsche Über-
setzung. Vgl. Torsten Kathke, Die Idee der wilderness in den USA, in: Wildnis zwischen Natur und Kultur: 
Perspektiven und Handlungsfelder für den Naturschutz (= Laufener Spezialbeiträge), Laufen 2010, S. 85−91.

89	 Die Bewegung des Transzendentalismus begründete sich an der US-amerikanischen Ostküste als lose 
verbundene Autorengruppe um Ralph Waldo Emerson und Henry David Thoreau und war bis zum 
Beginn des US-amerikanischen Bürgerkriegs aktiv. Einen Überblick über die der Bewegung nahe-
stehenden Autoren gibt Wesley T. Mott, Encyclopedia of Transcendentalism, Westport 1996.

90	 Vgl. Anne Hass, Wilderness – Zur philosophischen Basis einer ästhetischen Naturidee, in: Wildnis 
zwischen Natur und Kultur: Perspektiven und Handlungsfelder für den Naturschutz (= Laufener Spezial-
beiträge), Laufen 2010, S. 92−98, hier: S. 95.



401VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild

Während Emersons Denken noch von der Vorstellung eines harmonischen Zusam-
menspiels von Mensch und göttlicher Schöpfung geprägt war, wurde bei Henry David 
Thoreau, der 1854 für Walden oder Leben in den Wäldern den Rückzug ins ländliche 
Idyll selbst erprobt hatte,91 die wilderness der von den Siedler*innen bislang unerschlos-
senen Gebiete zum Ort ultimativer Selbsterfahrung. Es ist Thoreau zufolge allein die 
Wildheit der Natur, die der US-amerikanischen Nation das Potenzial verleihe, andere 
Nationen an Vollkommenheit in jeglicher Hinsicht zu übertreffen. So schreibt er etwa 
in dem kurz nach seinem Tod 1862 erstmals veröffentlichten Essay Vom Spazieren: 

„Wird ein Mensch, der diesen Einflüssen ausgesetzt ist, nicht sowohl geistig als auch 
körperlich zu größerer Vollkommenheit gelangen? […] Ich bin sicher, dass wir phantasie-
voller sein werden, dass unsere Gedankenwelt so klar, frisch und erdentrückt sein wird, 
wie der Himmel über uns, unser Begriffsvermögen so weit und ausgedehnt wie unsere 
Ebenen, unser allgemeiner Verstand so beeindruckend wie unsere Blitze und Donner-
schläge, unsere Flüsse, Berge und Wälder und dass unsere Herzen, was ihre Größe, Tiefe 
und Erhabenheit betrifft, den Vergleich mit unseren Seen nicht werden scheuen müssen. 
[…] Warum sonst besteht die Welt weiter, warum sonst ist Amerika entdeckt worden.“92

Der Historiker Frederick Jackson Turner entwickelte diese Gedanken gegen Ende des 
19. Jahrhunderts schließlich zu seiner frontier-These weiter. Die frontier bezeichnete 
dabei die Grenze zwischen der Wildnis und den im Zuge der Expansion gen Westen 
bereits zivilisatorisch erschlossenen Gebieten, sie ist bis heute ein zentraler Baustein 
des US-amerikanischen Selbstverständnisses. Turner zufolge habe sich die US-ameri-
kanische Identität maßgeblich durch diese Grenzerfahrung geformt, wobei vor allem 
die wilderness dazu geführt habe, dass sich die US-amerikanische Nation in ihren 
Charakteristika habe ausbilden können.93 

Das Fortbestehen der US-amerikanischen Kultur wurde somit unmittelbar von der 
Existenz unberührter Natur abhängig gemacht. Daher gab es bereits im 19. Jahrhundert 
Bestrebungen, diese für nachkommende Generationen zu erhalten, wobei es, wie Robert 
Nash untersucht hat, die gebildete Bürger*innenschicht der Metropolen an der US-ame-
rikanischen Ostküste war, die sich zuerst dem Gedanken einer Naturkonservierung ver-
schrieb.94 Mit ausschlaggebend für die zunehmende Popularität des Naturschutzgedan-
kens, der schließlich in die Nationalpark-Idee münden sollte, waren auch die pastoralen, 
meist großformatigen Landschaftsgemälde der unter der Sammelbezeichnung Hudson 
River School firmierenden Maler*innen. Es waren, Torsten Kathke zufolge, wohl nicht 
zuletzt Thomas Morans 1871 und 1872 während einer Expedition geschaffenen Gemälde 

91	 Vgl. Henry David Thoreau, Walden oder Leben in den Wäldern [1854], Zürich 2004.
92	 Henry David Thoreau, Vom Spazieren [1862], Zürich 2004, S. 38 ff.
93	 Vgl. Turner 1994.
94	 Vgl. Nash 2001, S. 51, 96.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS402

der beeindruckenden Landschaften von Yellowstone, die 1872 zur Gründung des Yel-
lowstone National Park führten, des ersten Nationalparks der Vereinigten Staaten.95 
Dabei kam die Nationalpark-Idee jedoch auch der aufkommenden Tourismusindustrie 
entgegen. Die Nationalparks wurden zunächst durch Eisenbahnen, später durch Auto-
straßen für den Tourismus erschlossen – wilderness wurde zur „sellable commodity“96. 

VII.3.1  Landschaft, Raum und Fotografie

Die Literatur- und Kunstwissenschaft versteht unter dem Begriff der Landschaft die 
Wahrnehmung der Natur als ästhetische Einheit „statt einer bloßen Summe disparater 
Stücke“97, eine zweckfreie Objektivierung, die, Joachim Ritter zufolge, erst durch die 
zunehmende Beherrschung der Natur durch den Menschen möglich geworden war.98 
Landschaft, so Ritter, sei „dem in der Natur wohnenden ländlichen Volk fremd“99. Erst 
die Entfremdung des Menschen von der Natur, das „Verschwinden des lebensweltlichen 
Eingelassenseins in Natur“100, ermöglichte ihre ästhetisierende Inblicknahme. 

Petra Raymond benennt die Arbeitsteilung, die einer bestimmten Schicht die Unab-
hängigkeit von landwirtschaftlicher Arbeit erlaubt habe, als die zentrale Voraussetzung 
für zweckfreien Naturgenuss. Natur könne nur dann als Landschaft wahrgenommen 
werden, „wenn sie ohne jede Zweckorientierung und Nutzanwendung als reines Sinn-
erlebnis aufgenommen und verarbeitet wird“101. Die Wahrnehmenden, die die Land-
schaft im Akt des Betrachtens erst konstituieren, sind dabei unabdingbarer Teil der 
Landschaftserfahrung. Landschaft wird zur Projektionsfläche vielfältiger Bedeutungen 
und spiegelt ein ideales Verhältnis zur Welt wider.102 Im Folgenden soll jedoch nicht 
von Landschaft an sich die Rede sein, sondern von Landschaftskonzepten, die im 
fotografischen Wandbild ihren Ausdruck finden. Marc Redepenning zufolge wird in 

95	 Vgl. Kathke 2010, S. 89 ff. Kathke merkt an, dass die Bezeichnung „Nationalpark“ dabei „direkt auf die 
Verbindung von National- und Naturverständnis in den USA schließen“ lasse. Ebd., S. 90.

96	 Macy und Bonnemaison 2003, S. 3.
97	 Georg Simmel, Philosophie der Landschaft [1913], in: Ders., Das Individuum und die Freiheit. Essays, 

Berlin 1984, S. 130−139, hier: 137.
98	 Vgl. Joachim Ritter, Landschaft. Zur Funktion des Ästhetischen in der modernen Gesellschaft [1962], 

in: Ders., Subjektivität. Sechs Aufsätze, Frankfurt a. M. 1974, S. 141−166. 
99	 Ebd., S. 146.
100	Ruth und Dieter Groh, Weltbild und Naturaneignung. Zur Kulturgeschichte der Natur, Frankfurt a. M. 

1991, S. 97.
101	Petra Raymond, Von der Landschaft im Kopf zur Landschaft aus Sprache (= Studien zur deutschen 

Literatur 123), Tübingen 1993, S. 9. 
102	Vgl. Eckhard Lobsien, Landschaft in Texten. Zu Geschichte und Phänomenologie der literarischen Be-

schreibung (= Studien zur Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft, Bd, 23), Stuttgart 
1981, S. 2−7.



403VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild

Raumkonzepten „der konstruierte Raum der Gesellschaft“103 verhandelt. Betrachtet 
man Landschaft als Wahrnehmungsphänomen, als das Ergebnis menschlicher Be-
trachtung, so kann auch diese als konstruierter Raum begriffen werden.

Schon in den experimentellen Anfangsjahren der Fotografie kann die Landschaft 
als ein zentrales Sujet gelten. Ihre fotografische Darstellung beschäftigte bereits die 
Pioniere des fotografischen Verfahrens. William Henry Fox Talbot beschreibt in seinem 
zwischen 1844 und 1846 veröffentlichten Werk mit dem programmatischen Titel The 
Pencil of Nature104, wie er bei einem Besuch am Comer See 1833 bei seinen Versuchen 
scheiterte, die Uferlandschaft mit Hilfe einer Camera lucida sowie einer Camera obscura 
zeichnerisch wiederzugeben. Talbot entwickelte daraufhin das photogenic drawing, 
ein Negativ-Positiv-Verfahren auf Papierbasis, mit dem eine dauerhafte Fixierung der 
Abbilder der Natur auf Papier gelingen sollte und schließlich die Vervielfältigung der 
fotografischen Aufnahme möglich wurde.105 

Auch wenn sich die Fotografie erst vergleichsweise spät in die Geschichte der 
Landschaft als künstlerische Gattung eingereiht habe, so Wolfgang Kemp in seinem 
grundlegenden Aufsatz zur Landschaftsfotografie, sei doch in der zweiten Hälfte des 
19. Jahrhunderts das „Bedürfnis nach Landschaften“106 unvergleichlich groß gewesen. 
Diese motivische Hinwendung zur Landschaft lässt sich als Kompensationsphänomen 
eines Zeitalters der stetig voranschreitenden Industrialisierung begreifen, ist doch die 
Ästhetisierung von Natur als Landschaft generell als ein Phänomen neuzeitlicher bzw. 
moderner Entfremdungsprozesse beschrieben worden.107 

Bis heute bildet die Landschaft in der Fotografie einen motivischen Schwerpunkt.108 
Die Landschaftsfotografie spiegelt dabei einen vielschichtigen, sich stetig wandelnden 
Landschaftsbegriff wider. Lässt sich heute eine vermehrte Durchdringung von Stadt- 
und Landschaftsraum beobachten, die in ihrer Komplexität Untersuchungsgegen-
stand der sogenannten Cultural Landscape Studies109 ist, so ist die Entstehungszeit des 

103	Marc Redepenning, Eine selbst erzeugte Überraschung: Zur Renaissance von Raum als Selbstbeschrei-
bungsformel der Gesellschaft, in: Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften, hrsg. von Jörg Döring und Tristan Thielmann, Bielefeld 2008, S. 317−340, hier: S. 317.

104	Vgl. William Henry Fox Talbot, The Pencil of Nature, Faks.-Dr. d. Ausg. London 1844−1846, Chicago 2011.
105	Vgl. zu Talbot die einschlägige Studie von Hubertus von Amelunxen, Die aufgehobene Zeit. Die Er-

findung der Photographie durch William Henry Fox Talbot, Berlin 1989.
106	Wolfgang Kemp, Über Landschaftsphotographie, in: August Sander. Rheinlandschaften, Photographien 

1929−1946, München 1975, S. 11−38, hier: S. 12.
107	Vgl. Dirk Solies, Natur in der Distanz. Zur Bedeutung von Georg Simmels Kulturphilosophie für die 

Landschaftsästhetik, St. Augustin 1998, S. 9.
108	Vgl. hierzu: Iris Metje und Stefan Schweizer, Der weite Horizont. Landschaft und Fotografie, Marburg 2011. 
109	Vgl. hierzu: Brigitte Franzen und Stefanie Krebs, Cultural Landscape Studies. Oder: Was ist Land-

schaftstheorie?, in: Landschaftstheorie. Texte der Cultural Landscape Studies, hrsg. von dens., Köln 
2005, S. 7−13.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS404

photomural in den Vereinigten Staaten noch geprägt von einer Stadt-Land-Polarität. 
Ähnlich der Landschafts- und Nationalparks, deren Entstehung in den Vereinigten 
Staaten im Kontext einer allgemeinen „Back to Nature“-Bewegung betrachtet wer-
den kann,110 wurden die Landschafts-photomurals in den Interieurs einer urbanen 
Bürger*innenschicht zu „kompensatorischen Fluchtpunkten“111.

Zudem konnten sie, und das bereits in den frühen 1930er Jahren, identitätsstiftend 
wirksam werden. So vermittelten etwa die 1931 im New-York-Times-Artikel von Walter 
Rendell Storey angeführten photomurals in einem Wohnhaus in Chicago (Abb. 163) 
mit der fotografischen Reproduktion eines Waldes von Sequoia-Bäumen eine ähn-
liche Vorstellung von rootedness, wie sie Wanda Corn in The Great American Thing: 
Modern Art and National Identity, 1915−1935 thematisiert.112 Diese Spezies hatte sich 
schon kurz nach ihrer Entdeckung, so der Historiker Jared Farmer, im US-amerika-
nischen Verständnis zu einer „national icon“113 entwickelt. Auch Christy Wampole 
machte diese Baumart, die als die größte der Welt gilt, daher 2016 zum Aufhänger 
ihrer Untersuchung der Metapher der rootedness.114 Aufgrund ihrer stattlichen Statur, 
konstatiert Wampole bezüglich der Sequoias im Yosemite National Park, die ein bei 
Tourist*innen beliebtes Fotomotiv sind, „[t]hese awe-inducing trees disregard the 
frame of the photograph by residing mostly outside of it“115. Auch die 1931 in Walter 
Rendell Storeys New-York-Times-Artikel angeführten photomurals können aufgrund 
der beeindruckenden Größe der Bäume lediglich einen Ausschnitt der gigantischen 
Stämme zeigen, die ein weiteres US-amerikanisches Charakteristikum sind, das in 
Europa kein Äquivalent findet. „The vertical lines of the huge trees“, beschreibt Storey 
den Raumeindruck, „running from floor to ceiling in soft-toned enlargments [sic] 
along the whole wall, impart to the room a sense of dignity, quiet and spaciousness 
that only a forest can convey.“116 Auch die übrige Einrichtung des Raums vermittelte 
nationale Konnotationen. Sie war eng verknüpft mit der US-amerikanischen Imagi-
nation von „Ursprünglichkeit“ und den „kulturellen Wurzeln“ der Nation: „Tables and 
chairs, constructed from the same redwood in rough woodman’s style, stand on the 
Indian rugs covering the floor.“117

110	Vgl. Schmitt 1969. 
111	Norbert Fischer, Landschaft als kulturwissenschaftliche Kategorie, in: Zeitschrift für Volkskunde 104:1 

(2008), S. 19−39, hier: S. 24.
112	Vgl. Corn 1999.
113	Jared Farmer, Trees in Paradise: A California History, New York 2013, S. 60. 
114	Vgl. Christy Wampole, Rootedness: The Ramifications of a Metaphor, Chicago 2016, S. 1.
115	Ebd.
116	Storey 1931, S. 14.
117	Ebd.



405VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild

Im Prozess einer ästhetischen Vergegenwärtigung von Natur als Landschaft nimmt 
die Malerei eine entscheidende Rolle ein.118 Auch für die Fotografie hatte die Land-
schaftsmalerei stets Vorbildcharakter,119 und so folgen photomural bzw. fotomural im 
Bildaufbau häufig den klassischen Kompositionskriterien der Landschaftsmalerei. Re-
poussoirmotive und Staffagefiguren tauchen auf, die zur Steigerung der Tiefenillusion 
und zur Verdeutlichung von Größenrelationen und Raumtiefe beitragen. Meist ist die 
Landschaft im photomural ein vorgeblich unberührtes, menschenleeres Projektions-
feld, allerdings war durchaus eine Einbindung menschlicher Präsenz in die Natur mög-
lich. So beschreibt Margaret Bourke-White in einem Manuskript für die Bewerbung 
des photomural, aus dem im vorangegangenen Kapitel bereits zitiert wurde, die Band-
breite der Landschaftsmotive für die fotografische Wanddekoration und dabei auch 
die Einbindung menschlicher – und in diesem Falle dezidiert männlicher – Präsenz 
in die fotografische Landschaftsdarstellung: 

„[I]f your husband is fond of the out of doors, imagine the walls of his den showing the 
cascades of a trout stream with a tiny fisherman silhouetted against them, a peep into 
deep forest with a huntsman disappearing into the distance, perhaps the characteristic 
trail left by snowshoes with the figure of a hunter in silhouett [sic] in the distance.“120 

118	Vgl. Friedrich Georg Jünger, Wachstum und Planung, in: Gärten im Abend- und Morgenland, hrsg. 
von dems., München 1960, S. 7−50, hier: S. 39 ff.

119	Vgl. Kemp 1975, S. 12 ff.
120	Margaret Bourke-White, 3-seitiges Manuskript auf Briefpapier des Arlington Hotel [undatiert und un-

betitelt], Margaret Bourke-White Papers, Box 70: Photomurals, Special Collections, Syracuse University.

Abb. 163: National Photograph & Advertising Company, A Forest Den in a Chicago Home to Which the 
New Art of Photomurals Has Been Applied (photomural mit Sequoia-Bäumen), in: Walter Rendell Storey, 
Now the Camera Lens Gives Us Murals, in: New York Times, 18. Januar 1931, S. 14



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS406

Ausdrücklich adressiert Bourke-White hier ein weibliches Gegenüber als Leserin. Wäh-
rend die wilderness, auch im Kontext der aufkommenden Hobby- und Freizeitkultur 
des 20. Jahrhunderts, als männlich konnotierter Ort gelten kann – „[…] a place where 
[men] could maintain their virility through hunting, camping and exploration“121 −, 
galt das Interieur weiterhin als weiblich konnotierter Ort, mit dessen Einrichtung und 
Ausstattung die Frau betraut war.122 

VII.3.2  Das fotografische Wandbild als Fenster

Bereits Leon Battista Alberti verglich 1435 in seinem Theorietraktat De pictura, der ersten 
theoretischen Auseinandersetzung mit der Malerei überhaupt, das Gemälde mit einem 
geöffneten Fenster (fenestra aperta).123 Das Fenstermotiv lässt sich seitdem als eine Kon-
stante in der Kunstgeschichte begreifen, wobei es verbunden ist mit einer durch eine 
zentralperspektivische Darstellungsweise erreichten Erzeugung illusionistischer Tiefe.124 
Auch in der Fotografie spielte das Fenster als Motiv schon früh eine Rolle. Als Bildgegen-
stand lässt es sich sogar bis zum Zeitpunkt ihrer Erfindung zurückverfolgen, denn heute 
ist allgemein anerkannt, dass Blick aus dem Arbeitszimmer im Maison du Gras (Abb. 164), 
aufgenommen 1826 von Joseph Nicéphore Niépce, das erste Lichtbild der Welt ist. Karen 
Hellman zufolge hatte die Wahl dieses Sujets vor allem praktische Gründe, allerdings 
könne diese ihr zufolge auch als ein medienreflexives Moment gelesen werden: 

„The first photographs had to be taken out of or near a window – the light source – in 
order for an exposure to be made. But the window is also linked in a more symbolic 

121	Macy und Bonnemaison 2003, S. 3.
122	Vgl. hierzu u. a.: Beate Söntgen, Frauenräume – Männerträume. Interieur und Weiblichkeit im 19. Jahr-

hundert, in: Ausst. Kat. Innenleben. Die Kunst des Interieurs von Vermeer bis Kabakov, hrsg. von Sabine 
Schulze, Städel Museum, Frankfurt a. M. (24. September 1998–10. Januar 1999), Frankfurt a. M. 1998, 
S. 203‒211.

123	Vgl. Leon Battista Alberti, De pictura – Die Malkunst [1435], in: Leon Battista Alberti: Das Standbild. 
Die Malkunst. Grundlagen der Malerei, hrsg. von Oskar Bätschmann und Christoph Schäublin, Darm-
stadt 2000, S. 194−315, hier: S. 224 f.

124	Vgl. zum Fenstermotiv in der Malerei die grundlegenden Arbeiten von Josef Adolf Schmoll gen. Eisen-
werth, Fensterbilder. Motivketten in der europäischen Malerei, in: Beiträge zur Motivkunde des 19. Jahr-
hunderts, hrsg. von Ludwig Grote, München 1970, S. 13−165; sowie: Lorenz Eitner, The Open Window 
and the Storm-Tossed Boat. An Essay in the Iconography of Romanticism, in: The Art Bulletin 37:4 
(1955), S. 281−290. Vgl. zum Fenster als Motiv in Kunst und Literatur die Überblicksdarstellung: Rolf 
Selbmann, Eine Kulturgeschichte des Fensters von der Antike bis zur Moderne, Berlin 2010; Vgl. außerdem 
zum Fenster als Bildmotiv im 19. Jahrhundert: Ausst. Kat. Rooms with a View. The Open Window in the 
19th Century, hrsg. von Sabine Rewald, Metropolitan Museum of Art, New York (5. April–4. Juli 2011), 
New Haven 2011; sowie zum Fenstermotiv seit der Moderne: Ausst. Kat. Fresh Window. Fensterbilder 
seit Matisse und Duchamp, Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen, Düsseldorf (31. März−12.August 
2012), Ostfildern 2012.



407VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild

way to the mechanics of photography: it is the ‚opening,‘ or the ‚viewfinder‘ through 
which images are seen and recorded in the camera, like the ‚opening‘ in the wall of its 
ancestor, the camera obscura. As such, a photograph of a window is a representation of 
how a camera sees, a ‚view of a view‘.“125

Die Fotografie wirft somit einen Blick auf die Welt, der einem Fensterblick ähnelt. Die 
von Helmut Gernsheim126 retuschierte Version von Niépces Aufnahme zeigt daher 
auch, dass der gewählte Bildausschnitt exakt mit dem Rahmen des Fensters überein-
stimmt. Die Perspektive des Fotografen, aber auch jene der Bildbetrachter*innen, ent-
spricht hier dem Blick aus dem Fenster. Diese Aussicht wird fotografisch reproduziert. 
Dass es sich um einen Fensterblick handelt – und damit um einen Blick von etwas auf 
etwas –, macht der Rahmen des Fensterflügels deutlich, der auf der linken Seite in die 
Aufnahme hineinragt.

Auch Daguerre inszenierte 1837 für eine seiner ersten Daguerreotypien ein Still-
leben vor einem Fenster, um von der dadurch erreichten Illuminierung der Objekte 

125	Karen Hellman, The Window in Photographs, Los Angeles 2013, S. 7.
126	Vgl. Gernsheim 1983, S. 96.

Abb. 164: Joseph Nicéphore Niépce, Blick aus dem Arbeitszimmer im Maison Le Gras, 
1826, Heliographie auf Zinnplatte, 16,5 × 20,3 cm



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS408

zu profitieren. Das früheste erhaltene Papiernegativ hingegen stammt von William 
Henry Fox Talbot und ist die 1835 aufgenommene Innenansicht eines Erkerfensters 
von Lacock Abbey, seinem Wohnsitz. In einem Brief von 1839 an seine Verwandte Lady 
Mary Cole, die sich ebenfalls fotografischen Experimenten widmete, erklärte Talbot 
das Fenster zum ultimativen Ausgangspunkt für Fotograf*innen: „The object to begin 
with is a window & its bars, placing the instrument in the interior of a room.“127

In der Architektur wiederum wurde das Fenster bereits in der Renaissance als Aus-
blick bildartig inszeniert, indem es mit einer bildähnlichen, ungeteilt-rechtwinkligen 
Rahmung versehen wurde.128 Eine solche Inszenierung bildhafter Fensteraussichten 
lässt sich auch, wie im vorangegangenen Kapitel erläutert wurde, für die Architektur 
der Moderne feststellen, wenngleich es sich hier gewissermaßen um eine Entgrenzung 
der Rahmung handelt, denn das Fenster tritt als Panoramafenster auf. Der englische 
Begriff, der sich offenbar 1930 für das moderne Panoramafenster etablierte, ist demnach 
auch, wie Brenda Lynn Edgar 2016 in ihrem Aufsatz zur Landschaft im fotografischen 
Wandbild bereits angemerkt hat, bezeichnenderweise picture window.129 Die Glasfirma 
Libbey Owens Ford Quality Glass warb daher 1932, darauf hat Edgar ebenfalls ver-
wiesen, in der Aprilausgabe der US-amerikanischen Zeitschrift House & Garden für 
ihre Dienstleistungen mit dem Slogan „Picture windows paint moving murals on your 
walls“130, der das Panoramafenster nicht nur mit dem malerischen Prozess in Verbin-
dung bringt, sondern auch als eine Art Bewegtbild-Projektion beschreibt.

Mittels photomurals sollte es gelingen, großformatige Fensterausblicke zumindest 
vorzutäuschen. Auch wenn der eigene Wohnraum nicht über ein gläsernes picture 
window verfügte, konnte man an der gewünschten Stelle doch ein im wortwörtlichen 
Sinne picture window – also ein Fenster, bei dem es sich tatsächlich nur um ein foto-
grafisches Bild handelte – installieren lassen. Auf die architektonischen Gegebenheiten 
war man dabei nicht mehr angewiesen. Die in den 1930er Jahren stetig zunehmende 
Popularität des photomural führte somit dazu, dass im US-amerikanischen Interieur 
fiktive Ausblicke neben tatsächliche Ausblicke traten, in ähnlicher Weise, wie sich in der 
von Palladio erbauten Villa Barbaro in Maser illusionistische Fensterbilder – in Form 
der Fresken Paolo Veroneses – und architektonische Bildfenster (fenestrae prospectivae) 
ergänzen (Abb. 165).131 Das photomural machte sich dabei den Realitätseffekt der Foto-

127	Brief von Talbot an Lady Mary Lucy Cole, vom 9. August 1839, zitiert nach: Hellman 2013, S. 9.
128	Vgl. hierzu: Gerd Blum, Fenestra prospectiva. Architektonisch inszenierte Ausblicke: Alberti, Palladio, 

Agucchi, mit einem Vorwort von Kurt W. Forster (= Studien aus dem Warburg-Haus, Bd. 15), Berlin 2015.
129	Vgl. Edgar 2016, S. 88 sowie Anm. 44.
130	Zitiert nach: Ebd., Anm. 45.
131	„In der sala a croce der Barbaro-Villa wechseln sich faktische und fingierte Ausblicke, wechseln sich 

‚Fensterbilder‘ und ‚Bildfenster‘ ab, wobei die Horizontlinien der gemalten und der ‚realen‘ Ausblicke 
auf derselben Höhe liegen.“ Blum 2015, S. 208.



409VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild

grafie zunutze. So zeigt das bereits von Edgar 2016 angeführte, 1948 unter dem Titel 
Backgrounds for Better Living erschienene Musterbuch für photomurals ein die gesamte 
Wand eines modernistischen Wohnzimmers bedeckendes photomural mit einer Ansicht 
des Jackson Lake im Grand-Teton-Nationalpark in Wyoming, wobei Fenstersprossen 
auf das photomural aufgedruckt wurden, um den gewünschten – wie es in der Bildunter-
schrift heißt – „picture window effect“ zu erzielen (Abb. 166). Dieses Gitter-Muster, das 
sich so über die Landschaft legt, erinnert an das sogenannte American Grid, ein planqua-
dratisches Ordnungssystem, das mit dem Vorrücken der frontier zur Erschließung und 
Kultivierung des Landes entwickelt wurde. Seit dem Ende des 18. Jahrhunderts wurde 
das gesamte spätere US-amerikanische Territorium in ein solches Raster eingeteilt, das 
auf städtische und ländliche Gebiete, Einzelgrundstücke und Bundesstaaten gleicherma-
ßen Anwendung fand. Ziel dieses Projekts, so hat Hildegard Binder Johnson konstatiert, 
sei der „orderly transfer of an immense, poorly known territory to private ownership 
through sales“132 gewesen. Der Landschaft wurde so eine „politisch-administrative Glie-
derung“ eingeschrieben, „in deren expansivem Rahmen sich die zukünftige Nation 
selbstbestimmt entfalten konnte“133. Die Aussparung der in den US-amerikanischen 

132	Hildegard Binder Johnson, Gridding a national landscape, in: The Making of the American Landscape, 
hrsg. von Michael P. Conzen, 2. Aufl., New York 2010, S. 142‒161, hier: S. 143‒144.

133	Stefan Kaufmann, Soziologie der Landschaft, Wiesbaden 2005, S. 331.

Abb. 165: Paolo Veronese, 
Illusionistische Landschafts-
fresken, 1560−61, kreuz-
förmiger Mittelsaal, Villa 
Barbaro, Maser



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS410

Nationalparks konservierten wilderness aus diesem Rastersystem stehe, so Olaf Kühne, 
dabei symbolisch für „die Überlegenheit des Menschen, der – durchaus getrieben von 
der ästhetisch bedingten Motivation, Erhabenheit zu erleben – Refugien dessen, was 
ihn vormals existenziell zu bedrohen scheint, zulässt (allerdings im steten Bewusstsein, 
auch diese Refugien innerhalb kürzester Zeit technisch zurichten zu können)“134.

Das Raster der Fenstersprossen, das den begrenzenden Rahmen bietet, innerhalb 
dessen sich die wilderness als erhaben wirkende, jedoch ihres Schreckens beraubte 
Natur entfalten kann, erinnert zudem an das Gitternetz, das in Albrecht Dürers Der 
Zeichner des weiblichen Modells ‒ erschienen 1538 in der 3. Ausgabe seiner Unter-
weysung ‒ dem im Titel angesprochenen Künstler als Hilfsmittel für eine möglichst 
realitätsgenaue Widergabe des Aktes dient (Abb. 167). War in der Malerei jedoch die 
Verschleierung solcher Hilfsmittel im künstlerischen Endprodukt das Ziel, um das 
Gemälde möglichst realitätsnah erscheinen zu lassen, so dient das sichtbare Fenster-
gitter im photomural gerade der Erzielung eines höheren Realitätscharakters und wird 

134	Olaf Kühne, Stadt – Landschaft – Hybridität: Ästhetische Bezüge im postmodernen Los Angeles mit seinen 
modernen Persistenzen (= RaumFragen. Stadt – Region – Landschaft), Wiesbaden 2012, S. 190. 

Abb. 166: Foto Murals of California, #103A, Jackson Lake, photomural, 1948, in: Musterbuch Backgrounds 
for Better Living, Cooper-Hewitt Smithsonian Design Museum, New York



411VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild

als Authentifizierungsstrategie eingesetzt. Die Funktion der Wand als abschirmendes, 
trennendes Bauelement wird hier konterkariert, indem trompe-l’œil-artig eine Öffnung 
derselben vorgetäuscht wird. 

Ein solcher Effekt erschöpfte sich jedoch nicht nur in der Reproduktion eines Fens-
tergitters. Vielmehr wurde – das ist in der Forschung bislang gänzlich unentdeckt geblie-
ben – in der zeitgenössischen US-amerikanischen Presse beschrieben, dass mittels davor 
gehängter Gardinen und einer entsprechenden Beleuchtung von photomurals selbst in 
Kellerräumen fensterartige Ausblicke fingiert werden könnten, die ausgesprochen reali-
tätsnah seien: „The picture window effect is so realistic you’d think you walk through 
it and dive into the water“135, wurde über ein solches photomural befunden (Abb. 168).

Zudem lassen sich Beispiele finden – auch diese sind bislang gänzlich unbehandelt – 
in denen photomurals mit Glas verkleidet wurden, um das Auge der Betrachter*innen 
in einem noch größeren Maße irrezuführen (Abb. 169). So wurde in der Herald-Press 
am 31. Dezember 1938 beschrieben, wie fensterlose Räume mittels solcher photomurals 
eine Aufwertung erführen: 

„One of the happiest ways of introducing vistas into a room that looks out on blank 
walls or has insufficient windows is by use of a photo mural behind polished plate glass. 

135	Anon., Colored and Lighted Photo Murals Open New Vistas in Basement Rooms, in: Chillicothe Gazette, 
21. April 1956, S. 22. Im Artikel wird der trompe-l’œil-Effekt ausführlich beschrieben, der sich nicht 
nur in der Verwendung von kolorierten photomurals erschöpfte: „Recessed lighting can be installed in 
the same way it is put in window valances and cornices. Drapes can be hung to complete the window 
illusion, or simulated masonry walls and a foreground planting box can be created with the new wall-
papers that look like brick or stonework.“ Ebd. Hier wird wieder der dekorative Charakter betont und 
die Verwandtschaft zur Tapete hervorgehoben.

Abb. 167: Albrecht Dürer, Der Zeichner des weiblichen Modells (Underweysung der Messung, Aufl. 1538), 
Holzschnitt © bpk / Kupferstichkabinett, SMB / Volker-H. Schneider



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS412

Abb. 168: Photomural in Keller-Freizeitraum, in: Colored and Lighted Photo Murals Open New Vistas in 
Basement Rooms, in: Chillicothe Gazette, 21. April 1956, S. 22

Abb. 169: Photomural hinter Kristallspiegelglas, in: Photo Murals Behind 
Plate Glass For Vistas, in: The Herald-Press, 31. Dezember 1938, S. 7



413VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild

Illustrated is a corner of a room which had only one window in it and that with an 
unattractive view. The owner of this room wisely decided on a photo mural treatment, 
choosing for a mural a picture which he himself had taken on a trip to Florida. The 
square corner of the room was eliminated with use of wall boards and to these the photo 
mural, suggesting wide reaches of sky and waving palms, was applied. Then peach plate 
glass was installed to give the feeling of a large window. The glass not only added to the 
beauty of the photo mural but also picked up reflections of light, giving the whole room 
a feeling of spaciousness and airiness that had previously been lacking.“136

Wie die Panoramatapete so war auch das photomural demnach die „Erfahrung eines 
selbst gewählten Außen im Innen“137, wobei das photomural nicht nur über einen höhe-
ren Realitätscharakter verfügte als die Tapete, das Motiv – hier handelte es sich um eine 
eigene Aufnahme des Hausbesitzers – war auch hochgradig individuell wählbar. Die 
Realisierung eines solchen photomural im Interieur versprach dabei, so deutet schon 
der Titel des obengenannten Musterbuches an, eine Steigerung der Lebensqualität 
der Bewohner*innen, ein Better Living für ein urbanes, industriell geprägtes Amerika. 
Dieses hatte sich – angestoßen durch die Verkürzung des Arbeitstages gegen Ende des 
19. Jahrhunderts – vermehrt zu einer Freizeitgesellschaft entwickelt und sich dabei, 
wie Peter J. Schmitt 1969 in seinem Buch Back to Nature: The Arcadian Myth in Urban 
America138 ausführlich untersucht hat, immer mehr der Natur zugewandt, wobei die 
US-amerikanische Landschaft zu einer Art neuem Arkadien stilisiert wurde, das man 
als schützenswert erachtete.139 Dieses Arkadien war nun in den eigenen vier Wänden 
erfahrbar, denn, wie auch Brenda Lynn Edgar 2016 bereits konstatiert hat,140 entpuppten 
sich als beliebtes Motiv der photomurals vor allem Ansichten der zahlreichen gegen 
Ende des 19. Jahrhunderts im Zuge einer Popularisierung des Naturschutzes entstan-
denen Nationalparks, wobei der Fokus in der Motivwahl vor allem auf den imposanten 
Bergen und Canyons des US-amerikanischen Westens lag.141

In den modernen urbanen Interieurs wurde diese Landschaft im photomural 
möglichst monumental inszeniert, selbst – oder gerade dann –, wenn der verfügbare 

136	Anon., Photo Murals Behind Plate Glass For Vistas, in: The Herald-Press, 31. Dezember 1938, S. 7.
137	Kristin Marek, Eldorado: Mythos, Tapete und Video. Topologien einer Projektion, in: Paradies: Topo-

grafien der Sehnsucht, hrsg. von Claudia Benthien und Manuela Gerlof, Köln/Weimar 2010, S. 249−270, 
hier: S. 260.

138	Vgl. Schmitt 1969. 
139	So erhielt etwa der ursprünglich 1916 vom Milliardär John D. Rockefeller mitgegründete erste National-

park der US-amerikanischen Ostküste 1929 den Namen Acadia National Park.
140	Vgl. Edgar 2016, S. 85.
141	Der sogenannte „Wilde Westen“ war auch das beliebteste Motiv der American Toile, aus Stoff hergestell-

ter Wandbehänge, welche in der französischen Toile-de-Jouy-Tradition ab Mitte des 20. Jahrhunderts in 
den Vereinigten Staaten an Popularität gewannen. Vgl. Michele Palmer, American Toile: Four Centuries 
of Sensational Scenic Fabrics and Wallpaper, Atglen 2013.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS414

Wohnraum ausgesprochen begrenzt war. Dies war etwa bei dem 1952 in der Chicago 
Sunday Tribune ausführlich beschriebenen efficiency apartment der Fall, einer Ein-
Raum-Wohnung, deren Interieur inspiriert war vom US-amerikanischen Süd-Westen 
(Abb. 170 und Abb. 171).142 Wie der Name dieses Apartment-Typus verrät, war hier alles 
auf eine möglichst effiziente Nutzung des Wohnraums ausgerichtet, der sich auf das 
Nötigste beschränkte und mit Möbeln eingerichtet war, die vielfältig nutzbar waren. 
Um dem eingeschränkten Raum ein Gefühl von Weite zu verleihen, war eine Wand mit 
einem photomural des Monument Valley in Arizona verkleidet. Vergrößert erschien 
dieses durch die Anbringung eines Spiegels, der die Illusion erzeugte, die Landschaft 
würde über die Zimmerecke hinweg fortgeführt. Dies verstärkte den Eindruck eines 
Landschaftspanoramas noch. Die Journalistin der Chicago Sunday Tribune, Anne Dou-
glas, schrieb zu diesem der Forschung noch nicht bekannten Beispiel: 

„A beautiful sepia-toned photo mural reaches the ceiling of an adjoining wall. It is a view 
of Monument desert in Arizona, with two huge buttes in the foreground. The grandeur 
of the scenery and the fine perspective give the small room an illusion of sweeping space, 

142	Auch dieses Beispiel findet in der Forschung bislang keine Erwähnung. Der Begriff efficiency apartment 
tauchte laut Oxford English Dictionary 1930 erstmals auf und war begrenzt auf die Vereinigten Staaten, 
wo sich dieser Typus zum Inbegriff kapitalistischen Wohnens entwickelte. Vgl. zur Etymologie: https://
www-1oed-1com-10066f0t503d6.erf.sbb.spkberlin.de/view/Entry/59741?redirectedFrom=%22efficien-
cy+apartment%22# eid5761083 (letzter Zugriff am 21.04.2023).

Abb. 170: Photomural des 
Monument Valley, in: 
Anne Douglas, ‚Efficiency‘ 
Apartment Is Just That, in: 
Chicago Sunday Tribune, 
2. März 1952, Part 3, Sec. 2



415VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild

heightened by the mirroring of the wall at right angles to the mural. The mirror reflects 
and seems to continue the mural.“143

Einen ähnlich positiven Effekt, nicht nur was die Raumwirkung betraf, sondern darüber 
hinaus auch auf die empfundene Raumtemperatur bezogen, erhoffte sich Mies van der 
Rohe offenbar von der Fototapete. So äußerte er 1939 im Rahmen seiner Patentanmeldung:

„Es ist hierdurch beispielsweise möglich, auf die Wand Landschaftsbilder zu bringen, die 
die durchgehende Wandfläche optisch aufheben und auf der Wandfläche perspektivisch 
wirkende Bilder anzubringen, die eine bisher unbekannte Tiefenwirkung herbeiführen. 
Es ist in dieser Weise möglich, kleineren Räumen den Anschein eines größeren Raumes 
zu erteilen und umgekehrt. Es ist ferner beispielsweise möglich, ein dunkles Zimmer, 
das beispielsweise nach Norden liegt, durch entsprechende Bildwahl so auszugestalten, 
dass das Zimmer einen freudigen, sonnigen Eindruck erhält. In einem warmen Zimmer 
könnte beispielsweise durch Eislandschaften zeigende Tapeten eine kühlere Vorstellung 
erwirkt werden. Durch naturgetreue Wiedergabe von warm wirkenden Textilstoffen 
könnte mit ganz billigen Mitteln ein Zimmer behaglich und warm gestaltet werden. 
Von all diesen Mitteln hat bisher die Industrie in keiner Weise Gebrauch gemacht.“144

143	Anne Douglas, „Efficiency“ Apartment Is Just That, in: Chicago Sunday Tribune, 2. März 1952, Part 3, 
Sec. 2.

144	Brief von Mies’ Patentanwalt Godfried Bueren an Mies van der Rohe vom 10. Oktober 1939, zitiert 
nach: Neumann 2008, S. 270.

Abb. 171: Photomural des 
Monument Valley, in: 
Anne Douglas, ‚Efficiency‘ 
Apartment Is Just That, in: 
Chicago Sunday Tribune, 
2. März 1952, Part 3, Sec. 2.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS416

Kommt man auf das photomural des Monument Valley und den durch dieses ver-
mittelten Eindruck der Weitläufigkeit und Ursprünglichkeit der US-amerikanischen 
Landschaft zurück, so trug dieses unzweifelhaft nationale Konnotationen, die hier 
abermals durch die Inneneinrichtung ergänzt wurden, denn die Gardine etwa hatte 
ein Kakteenmuster und bezog sich auf die dargestellte Wüstenlandschaft.

Beschränkte sich die Besiedlung des Gebiets der heutigen USA zunächst auf einen 
schmalen Streifen an der Ostküste, so war das 19. Jahrhundert die Zeit einer Expan-
sion, der keine Grenze gesetzt schien und die, der Manifest-Destiny-Idee zufolge, als 
göttlicher Auftrag begriffen wurde. Der Westen galt als Wildnis, als unerforscht und 
unbekannt, aber auch als Gebiet unerschöpflicher Ressourcen, die es zu entdecken 
galt. Mit seinen beeindruckenden Landschaften wurde dieser im 19. Jahrhundert daher 
auch von Fotografen wie Carleton E. Watkins erobert und „entdeckt“, der sich eine 
spezielle Kamera anfertigen ließ, um sogenannte Mammut-Negative von beachtlicher 
Größe anzufertigen. Besonders beliebt waren auch Panoramaaufnahmen, die zunächst 
aus mehreren Aufnahmen zusammengesetzt wurden, wie am Beispiel von George 
N. Barnards fotografischer Dokumentation der Schauplätze des US-amerikanischen 
Sezessionskriegs zu sehen. Mit den um 1899 von Kodak eingeführten tragbaren Pano-
ramafotoapparaten konnten diese auch von Amateurfotograf*innen realisiert werden. 
Panoramaaufnahmen ermöglichten dabei eine Übertragung der charakteristischen 
Weite der US-amerikanischen Landschaft ins fotografische Bild.145 

Panoramaartig erscheint auch die Inszenierung der US-amerikanischen Landschaft 
im photomural. Anders jedoch als beim Panorama, dem überaus populären Bildme-
dium des 19. Jahrhunderts, das durch eine Illusionserzeugung den Betrachter*innen 
suggerieren sollte, tatsächlich im Freien zu stehen, wurde bei dem bereits betrachteten 
Beispiel des photomural vom Jackson Lake (Abb. 166) durch die Fenstersprossen ein 
Schwellenmoment inszeniert, der das Draußen vom Drinnen trennte. Mittels der Fens-
tersprossen wurde eine Grenze zwischen Innenraum und einem vorgeblichen Außen 
gezogen, wenn diese auch durchlässig war und transparent erschien. Hier manifestierte 
sich meiner Deutung nach bildlich die US-amerikanische frontier, an der das moder-
nistische Interieur einer urbanen Bürger*innenschicht auf die Ursprünglichkeit der 
monumental inszenierten Landschaft des US-amerikanischen Westens traf. Beide, das 
photomural und die auf diesem zu sehende Landschaft, symbolisierten dabei sowohl 
das US-amerikanische Streben nach Monumentalität als auch das US-amerikanische 
Selbstverständnis als Land unbegrenzter Möglichkeiten. 

Dieser Topos einer nationalen Landschaft, der für das photomural im privaten 
Raum generiert wurde, spielte für das Medium auch im öffentlich-repräsentativen 

145	Vgl. Ausst. Kat. The Great Wide Open: Panoramic Photographs of the American West, hrsg. von Jenni-
fer A. Watts und Claudia Bohn-Spector, Henry E. Huntington Library and Art Gallery, San Marino 
(14. Juni–9. September 2001), London 2001.



417VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild

Kontext eine Rolle. Im September 1941 erging ein Auftrag des US-amerikanischen 
Innenministers Harold Ickes an Ansel Adams, den Meister der dramatischen Land-
schaftsinszenierung, der vorsah, Adams mit einer Reihe von photomurals für ein neues 
Museum des Innenministeriums zu betrauen.146 Bedingt durch den Eintritt der Ver-
einigten Staaten in den Zweiten Weltkrieg einige Monate später wurde das Projekt nie 
realisiert, die von Adams angefertigten dramatisch-kontrastreichen Aufnahmen der 
US-amerikanischen Nationalparks zeigen jedoch exemplarisch die Heroisierung der 
US-amerikanischen Landschaft durch die Kategorie des Erhabenen, die die unberührte 
Weite der Natur zum Symbol für die unbegrenzten Möglichkeiten des Landes werden 
lässt und ihr somit eine identitätsstiftende Funktion zuschreibt. Im Dezember 1941, 
kurz nachdem die Ausgaben für alle nicht-essentiellen Regierungsprojekte auf Eis ge-
legt worden waren, versicherte Adams daher auch schriftlich dem Ministerium, sein 
Wandbild-Projekt sei ein wichtiger Beitrag zu den US-amerikanischen Kriegsbemü-
hungen. Er glaube, dieses sei in der Lage, die Bevölkerung positiv zu emotionalisieren, 
denn „my work relates most efficiently to an emotional presentation of ‚what we are 
fighting for‘ […].“147 

Für das mexikanische fotomural, das erst im Zuge einer Umbruchsphase in der 
mexikanischen Kunstgeschichte, in der eine Loslösung vom muralismo stattfand, an 
Popularität gewann, spielen ähnliche Dispositive eine Rolle. Beispiele, in denen das 
fotografische Landschaftsbild, angelegt auf eine räumliche Illusionierung, die Wand 
öffnet und den Blick auf eine vorgeblich unberührte Natur freigibt, lassen sich demnach 
auch in Mexiko finden, wobei Landschaft hier nicht selten einen paradiesischen Topos 
aufruft und ein tropisches Strandszenario meint, wie an diesem Beispiel des Konferenz-
saals der Firma Crédito Algodonero de México zu sehen (Abb. 172). 

Auch in Mexiko wurde das fotomural aufgrund seiner Qualitäten geschätzt, den 
urbanen Betrachter*innen mittels eines selbstgewählten Bildmotivs einen illusionisti-
schen Raum jenseits der eigenen vier Wände zu eröffnen, der als Zufluchtsort dienen 
konnte und eine Steigerung der Lebensqualität versprach. In ihrem Aufsatz zum foto-
mural schrieb daher auch Lola Álvarez Bravo von der Möglichkeit, die Betrachter*in-
nen mittels eines solchen Wandbildes an einen anderen Ort zu versetzen: 

„Die Wandfotografie kann in Form einer Fotomontage oder durch die Projektion auf 
ein einzelnes reales Motiv umgesetzt werden, wodurch Perspektiven, Landschaft und 

146	Vgl. hierzu: Ansel Adams, The Mural Project: Photography by Ansel Adams, mit einer Einführung von 
Peter Wright und John Armor, Santa Barbara 1989. Wright und Armor haben, ebenso wie kürzlich 
Edgar, darauf hingewiesen, dass Ickes bereits einige Jahre zuvor Interesse an der Fotografie als Deko-
rationsform und insbesondere an Ansel Adams gezeigt hatte, denn 1937 beauftragte er den Fotografen 
bereits mit einem fotografischen Paravant. Vgl. ebd., S. iv sowie: Edgar 2020, S. 129.

147	Adams an Ebert K. Burlew, Harold Ickes’ Sekretär, am 28. Dezember 1941, zitiert nach: Peter Wright 
und John Armor, Introduction, in: The Mural Project 1989, S. iii−viii, hier: S. vi.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS418

Leuchtkraft erhöht werden können, was dem Betrachter wiederum die Möglichkeit bie-
tet, sich schnell in eine andere Umgebung zu versetzen.“148

Dieser Effekt lässt sich anhand des folgenden Beispiels illustrieren, das ebenfalls das 
fotomural als Fenster inszeniert. In einer 1958 in der Zeitschrift Arquitectura erschie-
nenen Anzeige der Firma Pérez Siliceo (Abb. 173) ist eine zeichnerisch schematisch 
wiedergegebene Raumanlage mit einem fotomural zu sehen, das wie ein gerahmtes, 
bildhaft verflachtes Aussichtsfenster anmutet und eine Stadtansicht mit den Zwil-
lingsvulkanen im Hintergrund zeigt. Die Altstadt mit Kirchen aus der Kolonialzeit 
wirkt hier ausgesprochen pittoresk. Eingefasst wird die fotografische Darstellung 
von Repoussoir-Motiven, die eine Tiefenwirkung erzeugen. Der Realitätseffekt des 
fotomural wird gesteigert durch seine Kontrastierung mit dem zeichnerisch lediglich 
schematisch erfassten Innenraum. Sein fotografisches Realitätsversprechen kündet 

148	„La fotografía mural puede ser realizada en fotomontaje o por la proyección de un solo tema real 
que permita aumentar perspectivas, paisaje, luminosidad, cosa que a su vez ofrece al espectator la 
posibilidad de transportarse rápidamente a un ambiente diferente.“ Álvarez Bravo 1954, unpaginiert. 
Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

Abb. 172: Fotomural im Salón de Conferencias de Crédito Algodonero de México, S.A., 
aus einer Werbeanzeige der Firma Dufermex, erschienen in: Decoración 32 (1956)



419VII.3  Konzepte von Landschaft im fotografischen Wandbild

Abb. 173: Werbeanzeige der Firma Pérez Siliceo, in: Arquitectura/México 62 (1958)



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS420

von der Möglichkeit, den Betrachter*innen einen Raum dahinter zu eröffnen und sie 
in eine andere Umgebung, in eine reale und dennoch malerisch wirkende Landschaft 
zu versetzen, die zum Zufluchtsort wird und in ihrer majestätischen Erhabenheit die 
moderne Gegenwart überbietet.

Der im Zuge der Modernisierung und Urbanisierung von Mexiko-Stadt verklei-
nerte Wohnraum führte dazu, dass auch hier in den 1950er Jahren das Potenzial des 
fotomural geschätzt wurde, zu einer illusionistischen Raumerweiterung beizutragen. In 
einem Bericht über die Cámara Nacional de Comercio de la Ciudad de México, die mit 
modernen Ausstellungsräumen neu ausgestattet worden war, um dort auf angemessene 
Weise nationale Produkte präsentieren zu können, wurde in der Einrichtungszeitschrift 
Decoración 1955 am Beispiel eines fotomural im zentralen Patio (Abb. 174) angemerkt, 
dieses trage mit der fotomontierten Darstellung der Hochhäuser und monumentalen 
Vulkane der mexikanischen Hauptstadt unzweifelhaft dazu bei „das große Gefühl der 
Geräumigkeit herzustellen, das immer gesucht wurde, im Stil der Spiegel, die kleine 
Räumlichkeiten erzeugen und erweitern“149. Der Spiegel, der in dem oben angeführten 

149	„[…] a producir la gran sensación de amplitud que se buscó en todo momento, al estilo de los espejos 

Abb. 174: Fotomural im zentralen Patio der Cámara Nacional de Comercio de la Ciudad de México, in: 
Decoración 30 (1955), S. 14



421VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

efficiency apartment als zusätzliches Mittel eingesetzt wurde, um den Raum größer er-
scheinen zu lassen, wird auch hier als eine wirksame Alternative angeführt, die durch 
das fotomural ergänzt oder abgelöst werden könne.

VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer 
Landschaftskonzepte

So wie die oben angeführten photomurals fast ausnahmslos auf die Einbindung mensch-
licher Präsenz verzichten, klammerte auch die mexikanische Fotografin Lola Álvarez 
Bravo in ihrem fotomural für das IMSS von 1950 jegliche menschliche Gegenwart aus 
und zeigte Landschaft als ungezähmte Natur, wobei hier die bereits aus der Frühen Neu-
zeit datierende Vorstellung der sogenannten „Neuen Welt“ als Paradiesgarten ebenso 
mitschwingt wie das Bild eines tropischen Mexiko, das in den 1920er und 1930er Jah-
ren Rivera und Siqueiros – auf jeweils unterschiedliche Weise – in Wandgemälden 
thematisiert hatten. 

Mexiko als Land tropischer Fülle spielte auch in der Bildwerbung der 1940er Jahre 
eine Rolle, wie am Beispiel eines von Jorge González Camarena im Auftrag des Touris-
musressorts der mexikanischen Regierung geschaffenen Plakats deutlich wird (Abb. 175). 
Dieses forderte US-amerikanische Besucher*innen mit dem Slogan Visit Mexico zu einem 
Besuch im Nachbarland auf, während eine lächelnde Schönheit vor einer üppigen Blätter-
kulisse eine große, prall gefüllte Fruchtschale präsentiert. In der einheimischen wie auch 
in der ausländischen Wahrnehmung war zudem die archäologische Expedition nach 
Bonampak im Auftrag der mexikanischen Regierung zentral, die 1948 und somit kurz 
vor der Fertigstellung von Álvarez Bravos fotomural stattfand und von Manuel Álvarez 
Bravo sowie von dem Maler Raúl Anguiano begleitet wurde. Letzterer betrieb mit seinen 
Darstellungen der Mayaethnie der Lacandones, wie Miriam Österreich untersucht hat, 
einen höchst problematischen „Exotismus im eigenen Land“150, indem er ein archaisches 

que reproducen y amplían los locales de pequeñas dimensiones.“ Anon., Técnica de Exhibición, in: 
Decoración 30 (1955), S. 13−16, hier: S. 14. Deutsche Übersetzung durch die Autorin. Für diese Ausgabe 
von Decoración lieferte u. a. Lola Álvarez Bravo die fotografische Bebilderung. Gezeigt wurde auch ein 
Wandgemälde des Malers Raúl Anguiano in denselben Räumlichkeiten, das, so die Zeitschrift, die 
Hauptattraktion der Neueinrichtung sei. Abermals ist dies ein Beispiel dafür, wie Fotografie und Malerei 
sich in einem Gebäude ergänzten, gerade durch das fotomural jedoch Modernitätskonnotationen ver-
mittelt wurden, die das Wandgemälde vermissen ließ. Denn wenngleich Anguianos Wandgemälde – in 
der Öltechnik gemalt – am oberen Rand auch Fortschrittserscheinungen wie das Flugzeug themati-
sierte, so blieben diese jedoch verschwindend klein und das indigene Thema stand im Vordergrund.

150	Miriam Österreich, Indigenistische Aspekte im Werk Raúl Anguianos – Die Reise nach Bonampak, in: 
Differenz und Herrschaft in den Amerikas. Repräsentationen des Anderen in Geschichte und Gegenwart, 



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS422

Bild dieser Bevölkerungsgruppe zeichnete, das in ferner Distanz zur eigenen Modernität 
zu stehen schien. In einem Artikel von Edward Winter, der 1951 in der US-amerikanischen 
Zeitschrift Design erschien und unter dem Titel The problems of Jungle Painting die Her-
ausforderungen für Anguianos Malprozess erläuterte, wurde der hier interviewte Maler 
zum „Entdecker“ in kolonialer Tradition stilisiert. Winter beginnt seinen Artikel mit 
einer Beschreibung der Landung der Expeditionsteilnehmenden, bei der Moderne auf 
ursprünglich-unerforschte Wildheit trifft: „The jungle below the aircraft streched toward 
the horizon, an unbroken mass of tangled vegetation, as members of the archaeological 
expedition settled uncomfortably in the leather seats.“151 Man habe sich durch die dichte 
Vegetation hindurchhacken müssen, so Winter, wobei die Entdeckung der Mayastätte 
mit ihren Wandmalereien die Expeditionsteilnehmenden für alle Mühen entlohnt hätte: 

„These he [= Anguiano] sketched, not unaware he was possibly the first man to do this in 
many centuries. […] ‚Darkness was my constant enemy,‘ he admits. ‚Despite the blazing 
sun above, most portions of the true jungle are only faintly lighted, and that sporadically 
through the screen of crushing foliage.‘“152

hrsg. von Anne Ebert, Maria Lidola, Karoline Bahrs und Karoline Noack, Berlin 2009, S. 283−294, 
hier: S. 283.

151	Edward Winter, The Problems of Jungle Painting, in: Design 53:1 (1951), S. 7−8, hier: S. 7. 
152	Ebd.

Abb. 175: Jorge González Camarena,  
Visit Mexico, um 1943, Poster, 93 × 70 cm, 
Library of Congress, Prints and Photo-
graphs Division, Washington, D.C.



423VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

Diesem Topos folgend bietet sich auch Álvarez Bravos fotomural dezidiert nicht als 
Fenster dar, das das Bild seit Alberti als Ausblick auf die Welt definiert. Vielmehr ver-
schließt sich die als undurchdringliches Dickicht entworfene Urwaldlandschaft vor 
dem Eindringen der Betrachter*innen. Die flächige Bildanlage, ohne Grundlinie und 
hierarchische Gliederung, unterläuft tradierte Formen der klassischen Landschafts-
darstellung. Dennoch macht auch Lola Álvarez Bravo die Landschaft zur emotionalen 
Projektionsfläche, sie ist jedoch nicht idyllischer Sehnsuchtsort, sondern vielmehr ge-
heimnisvoll-unheimlicher „Dschungel“. Statt als einheitliche fotografische Projektion 
bietet sich Landschaft bei Lola Álvarez Bravo dabei als Montage dar, die die für Mexiko 
repräsentative Vegetation verdichtet. Somit steht Vegetales eher in der Tradition der von 
Brenda Lynn Edgar erwähnten fotografischen Wandbilder europäischer Avantgarde-
Vertreter*innen, die das Medium nicht nur als fotografisches Experimentierfeld nutzten, 
sondern sich einer herkömmlichen zentralperspektivischen Bildanlage verweigerten 
und somit auch ein gewandeltes Verhältnis zur Landschaft zum Ausdruck brachten.153 
Lola Álvarez Bravos fotomural lässt sich dabei vor allem vor dem Hintergrund surrea-
listischer Landschaftskonzepte betrachten, innerhalb derer der nicht zuletzt mit dem 
Dschungel eng verwobene Ursprünglichkeitstopos eine entscheidende Rolle spielte. 

Den Pariser Surrealist*innen um André Breton, der 1924 mit seinem ersten surrea-
listischen Manifest die Bewegung auf ein theoretisches Fundament gestellt hatte, diente 
die „Neue Welt“, wie Susanne Klengel ausführlich dargelegt hat,154 als romantisch über-
höhter Gegenentwurf zum kulturell überformten Europa, als Erneuerungsort einer als 
„degeneriert“ begriffenen Zivilisation, die sich vom aufziehenden Faschismus und der 
herannahenden Kriegsgefahr bedroht sah. Die in den 1920er Jahren einsetzende Aus-
einandersetzung der Surrealist*innen mit außereuropäischen Objekten, die in erster 
Linie unter auratischen Gesichtspunkten wahrgenommen wurden und deren Betrach-
tung keinen tatsächlichen Erkenntnisgewinn über die Region oder über Gebrauch und 
Herkunft der jeweiligen Gegenstände zum Ziel hatte, trug zur Konstituierung eines 
äußerst vielschichtigen Diskurses bei, der sich immer mehr von Europa abwandte.155 
Nicht zuletzt gespeist wurde dieser durch die Lektüre ethnologischer und anthropo-
logischer Schriften sowie durch exotistische Trivialliteratur.156 Innerhalb des breiten 
Feldes der Beschäftigung mit nicht-okzidentalen Mythen und Artefakten löste die Fas-
zination für die präkolumbischen Kulturen das zunächst vorherrschende Interesse an 
den ozeanischen Kulturen ab. Die Hinterfragung der rational geprägten, okzidentalen 

153	Vgl. Edgar 2016, S. 86. Edgar führt hier als Bespiel das bereits erwähnte, in einer kachelförmigen Optik 
gestaltete Wandbild im Schweizer Pavillon von Le Corbusier von 1933 an. 

154	Susanne Klengel, Amerika-Diskurse der Surrealisten. „Amerika“ als Vision und als Feld heterogener 
Erfahrungen, Stuttgart 1994.

155	Vgl. ebd., S. 39.
156	Vgl. ebd., S. 41 ff.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS424

Zivilisation durch die Einbeziehung des Unbewussten in den künstlerischen Schaffens-
prozess fand ihre ideologische Entsprechung in der surrealistischen Vorstellung einer 
poetisch verklärten indigenen Idealgesellschaft, die die Surrealist*innen als ebenso 
antithetisch zum europäischen Rationalismus begriffen. Exotische Territorien wur-
den dabei von den Surrealist*innen zunächst jedoch nur gedanklich erkundet. Erst 
der Internationalisierungsprozess der surrealistischen Bewegung in den 1930er Jahren 
führte zu einer vermehrten Reisetätigkeit und somit zum tatsächlichen Kontakt mit 
den Terrains der surrealistischen Imagination.157 

Mexiko, von Bréton einmal als „surrealistisches Land par excellence“ bezeichnet,158 
spielte innerhalb des surrealistischen Diskurses um eine mit Amerika verknüpfte Uto-

157	Diese Begegnungen der Surrealist*innen mit dem kulturell Anderen beschränkten sich, wie Susanne 
Klengel konstatiert, vor allem auf den amerikanischen Kontinent. Eine Ausnahme bildet hier der 
Teneriffa-Aufenthalt von André Breton, Jacqueline Lamba und Benjamin Péret 1935, dem Klengel eine 
„konstitutive Rolle bei der Entstehung der Amerika-Diskurse der Surrealisten“ beimisst. Ebd., S. 8. Vgl. 
zur Teneriffa-Reise der Surrealist*innen auch: Ausst. Kat. El Surrealismo entre Viejo y Nuevo Mundo, 
Centro Atlantico de Arte Moderno, Las Palmas de Gran Canaria (4. Dezember 1989–4. Februar 1990), 
Madrid 1989. 

158	Breton tätigte die Aussage „México tiende a ser el lugar surrealista por excelencia“ 1938 in einem Inter-
view mit dem Journalisten Rafael Helidoro Valle auf die Frage hin, ob Mexiko ein surrealistisches Land 
sei. Siehe: Rafael Helidoro Valle, Diálogo con André Breton, in: Universidad 5:29 (Juni 1938), S. 5−8, 

Abb. 176: Anonym, Le monde au temps des surréalistes (surrealistische Weltkarte), in: Varietés, 1929



425VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

pie eine besondere Rolle, nicht zuletzt als späteres Exilland der surrealistischen Be-
wegung.159 Schon in der 1929 in der belgischen Zeitschrift Variétés veröffentlichten, 
surrealistischen Weltkarte (Abb. 176) – betitelt mit Le monde au temps des surréalistes –, 
mit der die Surrealist*innen den Versuch einer radikalen Dezentrierung unternahmen, 
tauchte Mexiko an prominenter Stelle auf. Mit Hilfe der vorgeblich objektiven Karto-
grafie lenkten die Surrealist*innen hier den Blick auf die Peripherie und wirkten, durch 
eine Neuskalierung der Größenverhältnisse von Ländern und Kontinenten sowie durch 
bewusste Auslassungen, einem herkömmlich eurozentrischen Weltbild entgegen.160 
Diese Abwertung des Zentrums zugunsten der Ränder entspricht dabei der surrealis-
tischen Intention, „den Orten einer […] okzidentalen Vernunft eine andere reale und 
geistige Topographie entgegenzusetzen“161.

Im Jahr 1936 reiste mit Antonin Artaud erstmals ein Protagonist der surrealistischen 
Bewegung in das lateinamerikanische Land. Artaud, der seine Reise mit der Lektüre 
altamerikanischer Kodizes und ethnologischer Texte vorbereitet hatte, stieß hier jedoch 
nicht auf das „ursprüngliche“ Mexiko der surrealistischen Vorstellung. Vielmehr fand 
er ein Land vor, in dem die Moderne bereits Einzug gehalten hatte, für Artaud eine 
enttäuschende Erfahrung. Einzig während seines Aufenthalts bei den Tarahumara, 
den er später auch literarisch verarbeitete,162 sah er das surrealistische Bild eines auto-
chthonen Mexikos bestätigt. 

hier: S. 6. In der englischen Übersetzung unter dem Titel Conversation with André Breton abgedruckt in: 
México en el Surrealismo: Los Visitantes Fugaces (=Artes de México, Bd. 63), Mexiko-Stadt 2003, S. 79‒80. 
Diese vielzitierte Antwort Bretons diente in der Forschung vielfach als Aufhänger, das Mexiko-Bild der 
Surrealist*innen als tendenziell exotistisch, ja sogar als neokolonialistisch zu kritisieren. Die schärfste 
Kritik an Bretons Beziehung zu Lateinamerika formulierten dabei wohl Oriana Baddeley und Valerie Fra-
ser, indem sie Bretons Vereinnahmung lateinamerikanischer Künstler*innen für die surrealistische Idee 
mit der Invasion Granadas durch die Vereinigten Staaten 1983 vergleichen. Siehe: Oriana Baddeley und 
Valerie Fraser, Drawing the Line: Art and Identity in Contemporary Latin America, London 1989, S. 4−5.

159	Unter der sozialistischen Regierung von Lázaro Cárdenas, der 1934 zum mexikanischen Präsidenten 
gewählt wurde, verfolgte Mexiko eine großzügige Aufnahmepolitik europäischer Exilant*innen. So 
beantragten auch zahlreiche Surrealist*innen in Mexiko politisches Asyl, wie Wolfgang Paalen, seine 
Frau Alice Rahon und der ursprünglich aus Peru stammende Dichter César Moro, welche 1940 nach 
Mexiko einreisten, gefolgt von Benjamin Péret, Remedios Varo, Onslow Ford und Leonora Carrington. 

160	Die Größenverhältnisse orientieren sich an der Bedeutung, welche den jeweiligen Orten innerhalb des 
surrealistischen Weltbildes beigemessen wurde. So sind, neben Ländern wie Russland und China, welche 
aufgrund ihres revolutionären Potenzials hervorgehoben wurden, vor allem jene Orte herausragend 
abgebildet, welche im nicht-okzidentalen, rationalitätskritischen Diskurs eine Rolle spielten. Im mittel- 
und südamerikanischen Raum sind allein Mexiko und Peru verzeichnet, was durch das surrealistische 
Interesse an den altamerikanischen Hochkulturen begründet werden kann. Der afrikanische Kontinent 
hingegen war für die Surrealist*innen lediglich von marginalem Interesse. Vgl. Klengel 1994, S. 33 ff.

161	Ebd., S. 37.
162	Antonin Artaud, Les Tarahumaras [1955], Paris 1987, sowie: Ders., Die Tarahumara. Revolutionäre 

Botschaften, München 1975.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS426

Die von ihm ersehnte Verkörperung des Indigenen meinte Artaud schließlich vor 
allem in der Kunst der mexikanischen Künstlerin María Izquierdo auszumachen, die 
der den Surrealist*innen zugewandten Gruppe Los Contemporáneos nahestand. Für 
die Zeitschrift Revista de revistas verfasste Artaud unter dem Titel La pintura de María 
Izquierdo einen Text, der den Mexiko-Diskurs der Surrealist*innen essentialisierend 
fortschreibt und kennzeichnend für die als exotisierend zu bezeichnende Vereinnah-
mung mexikanischer Künstler*innen durch die Bewegung ist.163 In Izquierdos Kunst, 
so Artaud, könne man zwar unzweifelhaft „eine wirklich indigene Inspiration“164 er-
kennen, trotzdem beklagt er, auch hier „einen direkten Einfluss der modernen euro-
päischen Kunst“165 vorzufinden als bedauernswertes Anzeichen dafür, dass Mexiko 
inzwischen lediglich die europäische Kultur imitiere. Resigniert folgert er, dass der 
„indigene Geist“ verloren sei, und er fürchtete, lediglich nach Mexiko gekommen zu 
sein, „um Zeuge des Endes einer alten Welt zu werden, von der ich dachte, ich sei Zeuge 
ihrer Wiederauferstehung“166.

Über María Izquierdo lernte auch Lola Álvarez Bravo Artaud 1936 während seiner 
Mexiko-Reise kennen. Nach der Trennung von ihrem Mann Manuel im Jahr 1934 
hatte Álvarez Bravo ein Zimmer in Izquierdos Wohnung in der Calle República de 
Venezuela in Mexiko-Stadt bezogen, in der der französische Schriftsteller während 
seines Aufenthalts ein- und ausging.167 Schon früh in ihrer künstlerischen Laufbahn 
kam die mexikanische Fotografin so mit dem Surrealismus in Kontakt, wenn auch ihre 
Verbindung zum surrealistischen Kreis nicht so eng war wie die von Manuel Álvarez 
Bravo, der neben Frida Kahlo von Breton zum Aushängeschild einer „authentischen“, 
als genuin mexikanisch empfundenen Ausprägung des Surrealismus erklärt wurde.168 

163	Terri Geis bezeichnete jedoch nicht nur Artauds Annährung an Izquierdos Werk, das Artaud 1937 in 
einer Ausstellung in Paris präsentierte, als exotisierend. Geis hat außerdem darauf hingewiesen, dass 
bereits die Rezeption von Izquierdos Œuvre in Mexiko einer Form der mexikanischen Selbstexotisie-
rung gleichkomme: „While in Mexico her work and person served as a symbol of Mexican national 
identity, in Paris her work became a symbol of Artaud’s conceived alternative to stifling European 
rational consciousness. Both of these receptions arguably exoticised Izquierdo, but not necessarily 
in ways to which she would have objected.“ Terri Geis, The Voyaging Reality: María Izquierdo and 
Antonin Artaud, Mexico and Paris, in: Papers of Surrealism 4 (Winter 2005), S. 1‒12, hier: S. 8.

164	Artaud spricht hier von „una inspiración verdaderamente indiana.“ Antonin Artaud, La pintura de 
María Izquierdo, in: Revista de revistas: El semanario nacional 26:1370 (August 1936), unpaginiert. 
Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

165	„[…] una influencia directa del arte moderno europeo.“ Ebd. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.
166	„El espíritu indio se pierde, y temo haber venido a México a presenciar el fin de un viejo mundo, cuando 

yo creía asistir a su resurrección.“ Ebd. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.
167	Vgl. Debroise 1994, S. 81.
168	Sowohl Manuel Álvarez Bravo als auch Frida Kahlo wurden vielfach im surrealistischen Kontext aus-

gestellt, so z. B. als Breton 1939 unter dem Titel Mexique Werke beider Künstler*innen in der Pariser 
Galerie Renou et Colle präsentierte, ergänzt durch Exponate mexikanischer Populärkunst und prä-



427VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

So fotografierte Lola Álvarez Bravo, die sich als Porträtistin der künstlerischen Elite 
Mexikos einen Namen gemacht hatte, Breton und dessen Frau, die Malerin Jacque-
line Lamba 1938 während ihres viermonatigen Mexiko-Aufenthalts, der das Resultat 
einer Einladung der französischen Botschaft war.169 Als ein Jahr später Bretons Text 
Souvenir du Mexique170 in der surrealistischen Zeitschrift Minotaure publiziert wurde, 
illustriert mit zahlreichen Fotografien von Manuel Álvarez Bravo, erschien hier auch 
die Aufnahme El eclipse (Sábanas), für die Lola Álvarez Bravo ihrem Mann bereits 1933 
Modell gestanden hatte.171 Belegt ist auch, dass Lola Álvarez Bravo 1940 die Eröffnung 
der Internationalen-Surrealismus-Ausstellung, der Exposición internacional del surrea-
lismo, in Mexiko-Stadt besuchte, die vom peruanischen Dichter César Moro und dem 
Österreicher Wolfgang Paalen organisiert worden war.172 Zusammen mit Juan Soriano 
war die mexikanische Fotografin sogar für die Ausstellungsgestaltung zuständig, selbst 
nahm sie jedoch nicht an der Ausstellung teil.173 

kolumbische Objekte aus seiner eigenen Sammlung. Beide Künstler*innen verweigerten sich jedoch 
der Vereinnahmung durch die Surrealist*innen, indem sie dezidiert betonten, dass ihr Werk nicht 
surrealistisch sei, wenn sie auch beide von der Verbindung zum Surrealismus profitierten. Entgegen 
ihrer eigenen Behauptung, unabhängig von jeglichen Strömungen ihrer Zeit zu arbeiten, ist belegt, 
dass Frida Kahlo sehr wohl europäische Künstler*innen rezipierte. Siehe hierzu v.a.: Ausst. Kat. Frida 
Kahlo, hrsg. von Ortrud Westheider und Karsten Müller, Bucerius Kunst Forum, Hamburg (15. Juni–
17. September 2006), München 2006. Auch Manuel Álvarez Bravo gab in einem Interview zu: „I knew 
about it [Surrealism] through some French magazines and I might have produced some work under 
its influence.“ Siehe: Interview mit Manuel Álvarez Bravo, in: Paul Hill und Thomas Cooper, Dialogue 
with Photography, New York 1979, S. 230−231. Hier zitiert nach: Ian Walker, Manuel Álvarez Bravo. 
Surrealism and Documentary Photography, in: Journal of Surrealism and the Americas 8:1 (2014), 
S. 1−27, hier: S. 17.

169	Vgl. Debroise 1994, S. 21. Breton und Lamba blieben nicht die einzigen Mitglieder des surrealistischen 
Zirkels, die Lola Álvarez Bravo Modell standen. So fertigte die mexikanische Fotografin um 1950 
mehrere Porträts der surrealistischen Malerin Alice Rahon an.

170	André Breton, Souvenir du Mexique, in: Minotaure 12–13 (Mai 1939), S. 30−52. Erstmalig in ungekürz-
ter englischer Übersetzung unter dem Titel Memory of Mexico erschienen in: Review: Latin American 
Literature and Arts 28:51 (1995), S. 9−16.

171	In Minotaure ist die Fotografie nicht betitelt. El eclipse zeigt die Fotografin hinter einer mit weißen 
Laken behangenen Wäscheleine, ihr Gesicht teilweise verborgen von einem schwarzen Schleier, und 
greift somit die Verrätselung als zentrales Thema des Surrealismus auf. Siehe zum Hintergrund dieser 
Aufnahme: Hopkinson 2002, S. 46. Zum Motiv des Schleiers in der mexikanischen Fotografie siehe: 
Erica Segre, The Hermeneutics of the Veil in Mexican Photography: of rebozos, sábanas, huipiles and 
lienzos de Verónica, in: Hispanic Research Journal 6:1 (February 2005), S. 39‒65.

172	Vgl. Susan Kismaric, Manuel Álvarez Bravo, New York 1997, S. 35.
173	Siehe: Olivier Debroise, Lola Álvarez Bravo y el espíritu del surrealismo, in: Ausst. Kat. Women Sur-

realists in Mexico 2003, S. 221−224, hier: S. 221.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS428

VII.4.1  Die Exposición internacional del surrealismo (1940) in Mexiko-Stadt

Die Bedeutung der Internationalen-Surrealismus-Ausstellung für die mexikanische 
Kunstgeschichte ist in der Forschung umstritten. Die um den Stellenwert der Ausstel-
lung geführte Diskussion kann dabei als ein Beispiel für die ideologische Aufladung 
kultur- und kunsttheoretischer Debatten gelten, die für Mexiko bis heute charakte-
ristisch ist. 

Breton nahm die Exposición internacional del surrealismo an vierter Stelle in seine 
offizielle Narration der großen Surrealismus-Schauen auf, was die Bedeutung unter-
streicht, die die Surrealist*innen selbst der Ausstellung einräumten.174 In ihrer umfas-
senden Abhandlung El Surrealismo y el Arte Fantástico de México von 1969 negiert die 
mexikanische Kunsthistorikerin Ida Rodríguez Prampolini jedoch den Stellenwert der 
Ausstellung für die mexikanische Kunstgeschichte und argumentiert, dass die künst-
lerischen Positionen,175 die hier als mexikanische Vertreter*innen des Surrealismus 
präsentiert wurden, nicht etwa surrealistisch seien, sondern vielmehr in einer spezifisch 
mexikanischen Tradition des „Fantastischen“ verortet werden müssten: 

„Viele Jahre vor 1940 […] verfügte dieses Land bereits über eine Reihe von Künstlern, in 
deren Werken wir Tendenzen feststellen können, die denen der Bewegung von 1925 ähneln, 
aber aus einer ursprünglichen und autonomen Sphäre des Unwirklichen stammen.“176 

Daraus folgert sie, dass die Internationale-Surrealimus-Ausstellung von 1940 „obwohl 
sie für einen Moment Begeisterung weckte, anscheinend ins Leere fiel, oder genauer 
gesagt, schien sie gegen jene von der noch ,offiziellen‘ revolutionären Malerei errichtete 
Wand zu krachen und in Stücke zu zerfallen“177.

174	Vgl. Luis M. Castañeda, Surrealism and National Identity in Mexico. Changing Perceptions, 1940–1968, 
in: Journal of Surrealism and the Americas 3:1–2 (2009), S. 9−29, hier: S. 10.

175	Die Ausstellung war geteilt in eine internationale und eine mexikanische Sektion, wobei Frida Kahlo 
und Diego Rivera in der internationalen Sektion präsentiert wurden. Manuel Álvarez Bravo nahm 
ebenfalls an der Ausstellung teil und lieferte auch die Fotografie für die Titelseite des Katalogs, der 
Texte in Spanisch und Englisch enthielt.

176	„Muchos años antes de 1940 […] este país contaba con una serie de artistas en cuya obra anotamos 
tendencias similares a las requeridas por el movimiento de 1925 pero surgidas de una original y autó-
noma esfera de lo irreal.“ Ida Rodríguez Prampolini, El Surrealismo y el Arte Fantástico de México, 
Mexiko-Stadt 1969, S.45. Als ein Beispiel nennt Rodríguez Prampolini hier den Grafiker José Guadalupe 
Posada (1854–1913). Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

177	„[…] aunque despertó un entusiasmo momentáneo, cayó aparentemente en el vacío, mejor dicho, pa-
reció chocar y hacerse pedazos contra el muro levantado por la pintura, todavía ,oficial‘ del muralismo 
revolucionario.“ Rodríguez Prampolini 1969, S. 44. Deutsche Übersetzung durch die Autorin. Pram-
polinis Buch ist in Mexiko weit rezipiert worden, ihre Argumentation wurde allerdings immer wieder 
aufgrund eines ihr attestierten kulturellen Nationalismus kritisiert, so u. a. von José Pierre, der in seinem 
Katalogbeitrag zur Ausstellung El Surrealismo entre Viejo y Nuevo Mundo schreibt „[Prampolini] throws 



429VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

Prampolinis These erinnert an Alejo Carpentiers Konzept des real maravilloso, 
das im Deutschen als „Magischer Realismus“ übersetzt wurde. Der von dem kuba-
nischen Autor 1949 im Prolog zu seinem Roman El Reino de Este Mundo eingeführte 
Begriff kann als ein lateinamerikanischer Gegenentwurf zum Surrealismus gelten.178 
Wie Prampolini so behauptet auch Carpentier, dass das „Wunderbar-Wirkliche“, be-
zogen auf die Vorstellungswelt der Bevölkerung Lateinamerikas, tief in den dortigen 
Kulturen verwurzelt sei – zu tief, als dass der Surrealismus einen Einfluss auf die la-
teinamerikanischen Künstler*innen gehabt haben könne.179 Carpentiers Konzept einer 
„wunderbaren Wirklichkeit“ kann somit als Konstruktion einer lateinamerikanischen 
Selbstbeschreibung gelesen werden, wenn auch, wie Susanne Klengel betont, Carpen-
tier, der zwischen 1928 und 1939 in Frankreich lebte, im Vorfeld der Entstehung seines 
Romans durchaus Schriften der führenden Surrealist*innen rezipiert hatte.180 

Prampolinis Behauptung, der Surrealismus habe keinerlei Einfluss auf das Schaffen 

herself into a frenetic eulogy of the ‚Mexican School‘ with such ardent patriotism that one would think 
that the author has the highest political ambitions […].“ Siehe: José Pierre, A Few Disjointed Reflections 
on the Encounter between Mexico and Surrealism, in: Ausst. Kat. El Surrealismo entre Viejo y Nuevo 
Mundo, 1989, S. 332−334, hier: S. 333. Lourdes Andrade merkt in demselben Katalog an: „[Prampolinis] 
ideas are mediocre and would not be worth mention had her book not been so widely read amongst vi-
sual arts circles in Mexico […].“ Siehe: Lourdes Andrade, Love and Desillusion. The Relations Between 
Mexico and Surrealism, in: Ebd., S. 330−332, hier: S. 330. Castañeda mahnt jedoch an, Prampolinis 
Äußerungen im historischen Kontext, vor allem im Hinblick auf ein verändertes Nationalbewusstsein 
vor dem Hintergrund der Studierendenproteste von 1968, zu betrachten. Vgl. Castañeda 2009, S. 10.

178	Alejo Carpentier, El Reino de Este Mundo, Mexiko-Stadt 1949, im Folgenden zitiert nach: Ders., Nar-
rativa Completa, 9 Bde.: Bd. 2 [El Reino de Este Mundo], Madrid 2014. Carpentiers Prólogo ist Teil 
seines literarischen Manifestes De lo real maravilloso americano, das als Gesamttext erst 1967 mit der 
Essaysammlung Tientos y diferencias veröffentlicht wurde. Für eine englische Übersetzung des Mani-
festes siehe: Alejo Carpentier, On the Marvelous Real in America, in: Magic Realism: Theory, History, 
Community, hrsg. von Louis Parkinson Zamora und Wendy B. Faris, Durham 1995, S. 75−88.

179	Auch wenn diese Verbindungen vielfach negiert wurden, so lässt sich nicht bestreiten, dass lateinameri-
kanische Künstler*innen bereits seit den 1920er Jahren mit dem Zirkel um Breton in Austausch standen. 
Dore Ashton beschreibt Paris als den primären Bezugspunkt und Sehnsuchtsort lateinamerikanischer 
Künstler*innen in den 1920er Jahren. So besuchte der peruanische Dichter und Künstler César Moro 
um 1927 regelmäßig Versammlungen der Surrealist*innen in Paris. Der mexikanische Künstler Agustín 
Lazo, der zwischen 1922 und 1925 in Paris studierte, schuf eine ganze Reihe surrealistischer Collagen, 
inspiriert von Max Ernst, welche auch auf der Internationalen-Surrealismus-Ausstellung 1940 in Me-
xiko-Stadt gezeigt wurden. Siehe: Dore Ashton, Surrealism and Latin America, in: Ausst. Kat. Latin 
American Artists of the Twentieth Century, Museum of Modern Art, New York (6. Juni–7. September 
1993), New York 1993, S. 106−115 sowie: James Oles, Agustín Lazo, Mexiko-Stadt 2009.

180	Vgl. Klengel 1994, S. 90 ff. Klengel stellt außerdem fest, dass Carpentier sich mit seiner Verurteilung der 
surrealistischen Ästhetik und dem von ihm erhobenen Vorwurf der Künstlichkeit lediglich auf den Sur-
realismus der 1920er und 1930er Jahre beziehe und entscheidende Aspekte in der späteren Entwicklung 
ausklammere. Seine Herangehensweise sei somit als anachronistisch zu betrachten. Vgl. ebd., S. 205 ff.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS430

mexikanischer Künstler*innen gehabt, ist in der Forschung vehement widersprochen 
worden. So bezeichnet Luis Mario Schneider die Internationale-Surrealismus-Aus-
stellung von 1940 gar als Wendepunkt in der mexikanischen Kunstgeschichte: 

„Es ist mit dem Beginn dieser Ausstellung, dass sich eine mexikanische Kunst zu ent-
wickeln beginnt, die weit entfernt ist von nationalistischem Engagement, von einer 
Malerei mit einem didaktisch-revolutionären Thema und von der Unterordnung unter 
eine mexikanische Geschichte, die auf der Basis von Stereotypen konstruiert wurde.“181 

Allerdings bedarf auch die These Schneiders, die Exposición internacional del surrea-
lismo von 1940 sei einzig und allein ausschlaggebend für eine Ablösung der mexikani-
schen Kunst vom Muralismus gewesen, einer Relativierung, da Schneider, wie Luis M. 
Castañeda bereits bemerkt hat, zu stark zwischen „nationalist ‚currents‘ and opposing 
‚counter-currents‘ in Mexican art after 1940“182 unterscheidet. So konstatierte auch 
Jorge Manrique in seinem Katalogbeitrag zur Ausstellung Ruptura 1952−1965 von 1988, 
die bereits im Titel den wortwörtlichen Bruch einer ganzen Generation von Künst-
ler*innen mit dem nationalistischen Identitätsdiskurs des Muralismus andeutet, dass 
die Surrealismus-Ausstellung tatsächlich nur eines von mehreren ausschlaggebenden 
Ereignissen für einen Paradigmenwechsel in der mexikanischen Kunst gewesen sei.183 
Auch vollzog sich ein solcher Umbruch keinesfalls schlagartig,184 da die drei führenden 
Muralisten den öffentlichen Diskurs weiterhin dominierten. So waren Künstler*innen, 
die sich nicht nationalen Inhalten verschrieben, noch lange Zeit benachteiligt, da die 

181	„Es a partir de esta muestra que empieza a revelarse un arte mexicano alejado del compromiso na-
cionalista, de la pintura con temática didáctico-revolucionaria, y de la supeditación a una historia 
mexicana construida a base de estereotipos.“ Luis Mario Schneider, México y el surrealismo (1925-1950), 
Mexiko-Stadt 1978, S. 170. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

182	Castañeda 2009, S. 18. 
183	Vgl. Jorge Alberto Manrique, Rompimiento y rompimientos en el arte mexicano, in: Ausst. Kat. Ruptura 

1952−1965, Museo de Arte Alvar y Carmen T. de Carrillo Gil, Mexiko-Stadt (1. Januar–30. Januar 1988), 
Mexiko-Stadt 1988, S. 25−43.

184	Auf die Tatsache, dass es bereits in den 1930er Jahren gegenläufige Tendenzen gab, verwies Rita Eder, 
die den Begriff der ruptura bereits 1984 einführte, bevor er sich mit der Ruptura 1952–1965 betitel-
ten Ausstellung endgültig etablieren sollte. Vgl. Rita Eder, La ruptura con el muralismo y la pintura 
mexicana en los años cincuenta, in: Historia del Arte Mexicano, 14 Bde.: Bd. 14, Mexiko-Stadt 1984, 
S. 2201−2212. Erstmals Verwendung fand die Bezeichnung ruptura als Umschreibung für den Bruch 
mit nationalistischen Tendenzen in der mexikanischen Kunst 1950 in dem Aufsatz Tamayo en la pintura 
mexicana von Octavio Paz. Vgl. Octavio Paz, Tamayo en la pintura mexicana, in: México en la obra de 
Octavio Paz, 3 Bde.: Bd. 3 [Los privilegios de la vista: Arte de México], Mexiko-Stadt 1987, S. 323−334. 
Jorge Manrique hatte noch 1986 von „Gegenströmungen“ [„contracorrientes“] gesprochen. Vgl. Jorge 
Manrique, Las contracorrientes de la pintura mexicana, in: El nacionalismo y el arte mexicano. IX 
Coloquio de Historia del Arte del Instituto de Investigaciones Estéticas, Mexiko-Stadt 1986, S. 259−266. 
Deutsche Übersetzung durch die Autorin.



431VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

Vergabe öffentlicher Aufträge weiterhin maßgeblich durch die „drei Großen“ Rivera, 
Siquieros und Orozco gesteuert wurde, die Mitglieder der 1947 vom mexikanischen 
Präsidenten Miguel Alemán gegründeten Wandbildkommission waren.185 

Trotzdem waren es vor allem die unter dem Oberbegriff Generación de la Ruptura 
firmierenden Künstler*innen, die in den 1950er Jahren eine Ablösung vom übermäch-
tigen Vorbild des Muralismus postulierten und sich neue künstlerische Freiräume 
schufen. Als Wegbereiter dieser neuen Künstler*innen-Generation kann auch der ab 
1939 in Mexiko exilierte Surrealist Wolfgang Paalen gelten, der zudem bereits 1942 mit 
seinem in der von ihm herausgegebenen Zeitschrift Dyn erschienenen Aufsatz Fare-
well au surrealisme auch eine Öffnung der surrealistischen Ästhetik gefordert hatte.186 
Paalen würdigt hier die surrealistischen Errungenschaften, plädiert aber für eine all-
gemein gültige Kunst, „außerhalb jedes vorgefassten ‚Ismus‘“187, die sich nicht in der 
Beschäftigung mit dem menschlichen Unbewussten und der Auflösung der Dichotomie 
zwischen Traum- und Wachzustand erschöpfen, sondern die Nähe zu den Naturwis-
senschaften suchen solle. 

In dieser Umbruchsphase der frühen 1950er Jahre tauchen in Mexiko auch die 
ersten fotomurales auf. Während Romy Golan den Anspruch an die Flexibilität des 
Wandbildes als ausschlaggebend für das Aufkommen des photomural in Europa be-
schreibt,188 bedurfte es in Mexiko zunächst einmal einer Loslösung vom offiziellen 
Revolutionskanon, um Wandbilder in anderen Medien und mit anderen Sujets ent-
stehen zu lassen. Wird die Bedeutung der Exposición internacional del surrealismo in 
der Forschung auch unterschiedlich eingeschätzt, so kann doch festgehalten werden, 
dass der Surrealismus an dieser Entwicklung, die schlussendlich zu einer Loslösung 
vom muralismo und damit auch zu einer internationalen Öffnung der mexikanischen 
Kunst führte, maßgeblichen Anteil hatte. Zeitgleich mit der durch die Künstler*innen 
der Ruptura angestoßenen Entpolitisierung der mexikanischen Kunst, die mit einer 
vermehrten Tendenz zu der als international rezipierten Strömung der Abstraktion 
einherging, wurden auch Vertreter*innen des Surrealismus, wie Leonora Carrington 
und Remedios Varo, erste Aufträge für Wandgemälde erteilt, wenn auch diese zunächst 
nicht realisiert wurden. Bemerkenswert ist, dass von der Abwendung vom Muralismus 

185	Vgl. Francisco Reyes Palma, Trasterrados, migrantes y guerra fría en la disolución de una escuela 
nacional de pintura, in: Hacia otra historia del arte en México, hrsg. von Issa María Benítez Dueñas, 
4 Bde.: Bd. 4 [Disolvencias, 1960‒2000], Mexiko-Stadt 2004, S. 183−215. Octavio Paz schrieb 1986 über 
die Situation der mexikanischen Kunst zu Beginn der 1940er Jahre, die Muralisten hätten ihr die Luft 
zum Atmen genommen, „ihre Rhetorik erstickte die jungen Künstler.“ Sie seien „die neue Akademie 
geworden, intoleranter als die andere.“ Paz 2001, S. 28.

186	Wolfgang Paalen, Farewell au surrealisme, in: Dyn 1 (April‒Mai 1942), S. 26.
187	„hors de tout ‚isme‘ préconçu“, ebd. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.
188	Vgl. Golan 2009.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS432

und der Öffnung der mexikanischen Kunst für andere Medien, Themen und Sujets 
verstärkt weibliche Künstlerinnen profitierten, die vorher von öffentlichen Aufträgen 
weitestgehend ausgeschlossen gewesen waren.189 Wie Tere Arcq angemerkt hat, war 
auch für diese Entwicklung die Surrealismus-Ausstellung von 1940 nicht unerheblich: 
„Even though women were a minority in the exhibition, it was one of the first times 
that pieces directly confronting gender roles were exhibited in Mexico.“190 

Auch Lola Álvarez Bravos Vegetales kann im Kontext dieser Umbruchsphase be-
trachtet werden. Mit ihrem fotomural besetzte Álvarez Bravo einen ursprünglich der 
Wandmalerei vorbehaltenen Bildort, wählte mit der Fotografie jedoch ein anderes 
Medium und ließ in Bezug auf das Sujet, in Abwendung von nationalistischen Bild-
themen, unverkennbar eine Auseinandersetzung mit dem Surrealismus erkennen.

189	Die ersten Frauen, die in Mexiko eigenständig murales realisierten, waren die US-Amerikanerinnen 
Marion und Grace Greenwood, die 1935 zu der Gruppe von Kunstschaffenden zählten, die den Mercado 
Abelardo L. Rodriguez in Mexiko-Stadt ausgestaltete. Vgl. hierzu: James Oles, Las hermanas Green-
wood en México, Mexiko-Stadt 2000. Aurora Reyes, die 1936 das Wandbild Atentado a las maestras 
rurales im Centro Escolar Revolución schuf, bezeichnete sich selbst als die erste Muralistin in Mexiko 
und behauptete, alle anderen vor ihr seien „gringuitas“ gewesen. Vgl. Margarita Aguilar Urbán, Los 
murales de Aurora Reyes: Una revisión general, in: Crónicas 13 (2008), S. 32−44, hier: S. 32. Die Mexi-
kanerin Isabel Villaseñor hatte allerdings bereits 1929 zusammen mit Alfredo Zalce in Ayotla, Estado 
de México ein Wandgemälde realisiert. Vgl. Dafne Cruz Porchini, Los murales de Antonio Pujol. Una 
interpretación, in: Crónicas 5−6 (September 1999−August 2000), S. 39−48, hier: S. 42. Dass jedoch 
Frauen immer wieder auf Widerstände trafen, wenn sie versuchten, sich auf dem männlich dominierten 
Gebiet der Wandmalerei – vor allem in Regierungskontexten – durchzusetzen, zeigt der Fall María 
Izquierdo. Die Malerin wurde 1945 mit Fresken beauftragt für das Treppenhaus des Palacio de Gobierno 
in Mexiko-Stadt. Obwohl der Vertrag bereits unterzeichnet war und über das erste Wandgemälde in 
einem Regierungsgebäude von einer weiblichen Künstlerin in Mexiko von der Presse eifrig berichtet 
wurde, war es wohl der direkten Intervention von Rivera und Siqueiros geschuldet, dass der Auftrag an 
Izquierdo wieder zurückgezogen wurde. Auch der öffentliche Protest zahlreicher Künstlerkolleg*innen 
konnte kein Umdenken der mexikanischen Regierung bewirken. Die mexikanische Tageszeitung El 
Nacional bezeichnete Izquierdo daraufhin am 17. Dezember 1946 in einer Artikelüberschrift als „Opfer 
des muralistischen Monopols.“ [„víctima del monopolio muralista.“] Zitiert nach: Tere Arcq, María 
Izquierdo, una pintora moderna, in: Ausst. Kat. Archivo María Izquierdo Del Museo de Arte Moderno, 
Museo de Arte Moderno, Mexiko-Stadt (5. Dezember 2013–13. April 2014), Mexiko-Stadt 2013, un-
paginiert. Deutsche Übersetzung durch die Autorin. Die Presseberichterstattung zu diesem Fall sowie 
die Korrespondenz sind im Katalog als Faksimile in Teilen abgedruckt.

190	Tere Arcq, In the Land of Colvulsive Beauty: Mexico, in: Ausst. Kat. In Wonderland 2012, S. 65−87, 
hier: S. 68. In der internationalen Sektion der Ausstellung wurden Werke von Denise Bellon, Graciela 
Aranis-Brignoni, Frida Kahlo, Meret Oppenheim, Alice Paalen, Remedios Varo und Eva Sulzer gezeigt. 
Verwunderlich ist, bedenkt man die Bedeutung ihres Werks für Artaud, dass María Izquierdo nicht an 
der Ausstellung teilnahm.



433VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

VII.4.2  André Bretons Souvenir du Mexique: Die mexikanische Landschaft als 
Erfahrungs- und Erinnerungsraum

Einen Abgesang auf die Hochzeit des Muralismus formulierte der Surrealist André 
Breton bereits 1939 in seinem Aufsatz Souvenir du Mexique, in dem er die Erlebnisse 
seiner Mexiko-Reise verarbeitete. „Mural art can only be the art of a specific moment“191, 
konstatiert der französische Dichter hier. Diego Rivera, so stellt Breton fest, habe bereits 
Abstand vom Fresko genommen, anders als beispielsweise José Clemente Orozco, „who 
unlike Rivera did not know how to convince himself in time, is now foundering in the 
saddest, caricaturesque mania“192. So ist Rivera, den Breton in seiner Erzählung direkt 
adressiert, in Souvenir du Mexique auch nur mit zwei Landschaftsbildern vertreten. Bei-
spiele etwa von Riveras Wandgemälde-Zyklus in Cuernavaca, den er im Text anführt, 
zeigt Breton den Leser*innen nicht. Es ist die mexikanische Landschaft, die für Breton 
von primärem Interesse ist, wobei auf das Verhältnis von innerer und äußerer Land-
schaft in Bretons Reiseerinnerungen im Folgenden näher eingegangen werden soll.

Bretons Aufsatz Souvenir du Mexique, verfasst nach seiner Rückkehr nach Paris, 
erschien 1939 in der Zeitschrift Minotaure und ist schon im Titel als persönliche Reise-
erinnerung gekennzeichnet, die nicht den Anspruch auf Objektivität erhebt.193 In Bre-
tons Text konvergieren tatsächlich geografisch verortbare Regionen mit den mentalen 
Landschaften der surrealistischen Vorstellung, Erlebtes vermischt sich mit Erinnertem, 

191	Breton 1995, S. 13.
192	Ebd. Dieser Aufwertung Riveras gegenüber Orozco lagen wohl strategische Überlegungen Bretons zu-

grunde, da Rivera, der Breton während dessen Aufenthalt in seinem Haus in San Ángel aufgenommen 
hatte, in den späten 1930er Jahren verstärkt unter Beschuss geraten war. Besonders in kommunisti-
schen Kreisen waren seine Tätigkeiten für Auftraggeber wie Ford und Rockefeller nicht gern gesehen, 
ebenso wenig war seine Kritik an der Regierung von Lázaro Cárdenas der Übertragung von weiteren 
Regierungsaufträgen förderlich. Umgekehrt hatte Rivera Breton während seiner Mexiko-Reise gegen 
Kritik von außen, hervorgerufen vor allem wegen dessen Nähe zu Leo Trotzki, verteidigt. Trotzki war 
1936 Asyl in Mexiko gewährt worden, zusammen mit Breton und Rivera verfasste er 1938 das Manifest 
Für eine unabhängige revolutionäre Kunst, das jedoch nur von Breton und Rivera unterzeichnet wurde, 
da Trotzki in Mexiko ein Publikationsverbot auferlegt worden war. Rivera versprach sich von seiner 
Verbindung zu Breton offenbar eine neue Relevanz und seinen surrealistischen Kollaborationen – wie 
der Gestaltung der Titelseite der Zeitschrift Minotaure, seiner grafischen Illustration zu Bretons Les 
Vases communicants sowie seiner Teilnahme an der Internationalen-Surrealismus-Ausstellung von 
1940 – lag wohl ein gewisses Kalkül zu Grunde. Siehe hierzu: Robin Adèle Greeley, For an Independent 
Revolutionary Art: Breton, Trotsky and Cárdenas’s Mexico, in: Surrealism, Politics and Culture, hrsg. von 
Raymond Spiteri und Donald LaCoss (= Studies in European Cultural Transition, Vol.16), Burlington 
2003, S. 204−225.

193	Den Titelumschlag dieser Ausgabe von Minotaure gestaltete Diego Rivera, wobei seine Interpretation 
des Minotaurus-Mythos europäische und mexikanische Darstellungstraditionen miteinander ver-
bindet. So erinnern die Figuren von Theseus und Ariadne, welche auf der Rückseite zu sehen sind, an 
präkolumbische Skulpturen, die Sprechglyphen sind prähispanischen Kodizes entlehnt.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS434

Gesehenes mit Erträumtem, äußere mit inneren Bildern, wobei die Grenzen fließend 
sind. Bretons Behauptung einer Entsprechung von imaginierter und realer Landschaft 
lässt, wie Susanne Klengel bereits bemerkt hat,194 auch seine vermeintlich totalisierende 
Aussage, Mexiko sei ein surrealistisches Land par excellence, in einem anderen Licht 
erscheinen. So sei Bretons Bemerkung nicht im Sinne einer neokolonialistischen Ver-
einnahmung zu lesen, vielmehr hebe er mit seiner Aussage darauf ab, dass die realiter 
erfahrbare mexikanische Landschaft dem entsprach, was er in Souvenir du Mexique 
als die „mental landscape of surrealism“ bezeichnet. Breton führt aus: „A part of my 
mental landscape of surrealism – and, by extension, I believe, of the mental landscape 
of surrealism – is manifestly confined by Mexico. […] Mexican roads rush into the 
very regions where automatic writing revels and lingers.“195 

Vergleichbar mit den Reiseberichten anderer Surrealist*innen wie Wolfgang Paalen 
und André Masson kann, laut Elza Adamowicz, auch Bretons Mexiko-Bericht gleicher-
maßen als „moment of discovery“ wie auch als „moment of recovery“ gelten: „[…] 
revelation is experienced as recognition, since each new encounter can be layered upon 
an earlier existential, literary or artistic image […].“196 So beschwört Bretons Begegnung 
mit Mexiko in Form der Lektüre von Gabriel Ferrys Abenteuerroman Costal l’Indien, 
die offenbar schon früh sein Interesse für das lateinamerikanische Land geweckt hatte, 
Erinnerungen an seine Kindheit herauf.197 Anders als Artaud betont Breton, dass die in 
Mexiko vorgefundene Realität seine Vorstellung dabei in vielerlei Hinsicht übertroffen 
habe: „[…] the confrontation of this long-persued dream with reality must – this is the 
fundamental point of my testimony – turn to the advantage, to the glory, of the latter.“198 
Die bereits im Reich der Imagination erkundeten, tief im Unbewussten verankerten 
Landschaften der surrealistischen Vorstellung, die in Bretons Fall ihren Ursprung schon 
in der Kindheit haben, überlagern sich nun mit tatsächlichen Reiseerfahrungen – wobei 
Breton auch diese Eindrücke der realen Begegnung mit der mexikanischen Land-
schaft, aufgrund des zeitlichen Abstands, für Souvenir du Mexique wiederum aus der 
Erinnerung heraufbeschwört. 

Das surrealistische Potenzial Mexikos sieht Breton vor allem im spannungsvol-
len Aufeinandertreffen von Gegensätzen begründet, wobei er insbesondere die in der 
mexikanischen Kultur tief verwurzelte Aussöhnung von Leben und Tod als „Mexico’s 

194	Vgl. Klengel 1994, S. 60.
195	Breton 1995, S. 14.
196	Elza Adamowicz, Off the map: Surrealism’s uncharted territories, in: Surrealism. Crossings/Frontiers, 

hrsg.von ders. (= European Connections, Vol. 18), Bern 2006, S. 197−216, hier: S. 213.
197	„I said I approached Mexico with an ultra-favorable disposition derived from the indelible impression 

I retained of one of the first books I read while a child and that Rimbaud mentions having read at the 
same age: Costal l’Indien.“ Breton 1995, S. 14.

198	Ebd.



435VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

primary allure“199 bezeichnet. Das mexikanische Verständnis, Leben und Tod nicht als 
unüberwindbare Gegenpole, sondern als Teile ein und desselben Kreislaufs zu betrach-
ten, entspricht der surrealistischen Auffassung der Auflösung von binären Polaritäten – 
wie etwa solche zwischen Traum und Realität, Zentrum und Peripherie, Eigenem und 
Fremden −, die im surrealistischen Denken zu „vases communicants“200 werden. Die 
mexikanische Landschaft beschreibt Breton dabei als untrennbar verbunden mit der 
Geschichte des Landes. Es scheinen vor allem die großen, anthropomorphen Kakteen zu 
sein, die seine Fantasie anregen: „One of the first phantoms of Mexico emanates from a 
giant candelabra cactus: from behind it springs a man pointing a rifle, his eyes on fire.“201 
Diese Beschreibung Bretons unterstreicht die Rolle Mexikos als Projektionsfläche, als 
geistigen Hort populärer Mythen, wie jene um die mexikanischen Revolutionäre, allen 
voran Emiliano Zapata, der in Form einer populären Grafik von José Guadalupe Posada 
auch den Schlusspunkt zu Bretons Aufsatz bildet. Schon in seinem Interview mit Rafael 
Helidoro Valle hatte Breton geäußert: „I find surrealist Mexico in its topography, its 
flora, in the dynamism arising from its racial mixture, and in its highest aspirations.“202 
Nun schildert er die mexikanische Landschaft als Landschaft der Gewalt, „made fertile 
by the noblest blood“203 – wobei Breton hier sowohl auf die aztekischen Menschenopfer 
wie auch auf den mexikanischen Unabhängigkeitskrieg gegen Spanien und die mexika-
nische Revolution anspielt und dabei eine Kontinuität konstruiert, die die europäische 
Vorstellung von der blutrünstigen Geschichte des Landes nährt. 

Das in dieser Geschichte begründete Erneuerungspotenzial Mexikos, die Fähigkeit 
„to reflower from the very ruins of civilisation“,204 macht Breton dabei vor allem im 
Rekurs auf Natur sichtbar. Illustriert wird dies bereits durch die einleitenden Foto-
grafien, die Breton an den Anfang seines Aufsatzes stellt (Abb. 177). So ist auf der 
rechten Seite Manuel Álvarez Bravos berühmte Nahaufnahme eines im Streik getöteten 
Arbeiters zu sehen – hier betitelt mit Après l’émeute (Tehuantepec)205 –, dessen Blut sich 
in malerischen Spuren, einer Kriegsbemalung ähnlich, auf seinem leblosen Gesicht ab-
zeichnet, um schließlich auf dem sandigen Boden eine große, dunkle Lache zu bilden. 
Gegenübergestellt ist dem ermordeten Arbeiter links die seitenfüllende Fotografie eines 

199	Ebd., S. 10.
200	In seinem 1932 erschienenen Werk Les vases communicants beschreibt Breton den Austausch von Traum 

und Realität, die Konvergenz von äußerer und innerer Welt als zentral für das menschliche Sein. Siehe: 
André Breton, Les vases communicants [1932], Paris 1955. Diese Vorstellung ist laut Susanne Klengel 
auch entscheidend dafür, dass die indigenen Kulturen Amerikas „in der Form des ‚mythe de l’Indien‘ 
einen solch wichtigen Anteil an der surrealistischen Utopie bildete[n].“ Klengel 1994, S. 58.

201	Breton 1995, S. 10. 
202	Valle 2003, S. 80.
203	Breton 1995, S. 10.
204	Ebd.
205	Siehe zu den unterschiedlichen Titeln der Aufnahme: Walker 2014, S. 5 f.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS436

Grabs im Hochformat, später bekannt unter dem Titel Tumba florecida. Aus dem un-
wirtlichen, trockenen Terrain, das mit einem Kreuz als Grabstätte markiert ist, sprie-
ßen blühende Pflanzen hervor und führen dabei das von Breton eingangs erwähnte 
fruchtbar machende Potenzial des Bluts als Lebenssaft vor Augen. Formal werden die 
ausgestreckten Arme des Toten rechts dabei mit den herabhängenden Blättern auf der 
linken Seite parallelisiert, Leben und Tod sind einander gegenübergestellt und gleich-
zeitig in einem unendlichen Kreislauf untrennbar miteinander verbunden. 

Unter den Pflanzenarten Mexikos stellt Breton zu Beginn des Textes besonders 
die Agave heraus, sie wird zu einer Metapher für das, was ihm zufolge Mexiko im 
Kern ausmachte – ein Nebeneinanderexistieren von Gegensätzen, von Leben und Tod, 
Schönheit und Gefahr: 

„Red land, virgin land made fertile by the noblest blood, land where life is worthless, 
a land – like the agave streching as far as the eye can see that expresses it best – always 
ready to consume itself in a flower of desire and danger!“206 

Beachtenswert ist diese Schilderung Bretons deshalb, weil in Lola Álvarez Bravos foto-
mural die Agave – laut Münzberg und Nungesser ein „nationales mexikanisches Selbst-

206	Breton 1995, S. 10.

Abb. 177: Manuel Álvarez Bravo, Tumba florecida, 1937 (links) und Après l’émeute (Tehuantepec), 1934, in: 
André Breton, Souvenir du Mexique, in: Minotaure 12−13 (Mai 1939), S. 30−31



437VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

darstellungssymbol“207 – ebenfalls an recht prominenter Stelle auftaucht. Unter den im 
fotomural repräsentierten Pflanzen sticht ihre strahlenförmige Erscheinung, eingefügt 
in die linke untere Bildtafel, hervor. Die Agave befindet sich fast in der Bildmitte, kreis-
förmig wird sie von den Blättern der sie umgebenden Pflanzen umrahmt. 

Wenn dies auch nicht zwingend als eine Bezugnahme Álvarez Bravos auf Bretons 
Text verstanden werden muss, so kann doch herausgestellt werden, dass beide der Agave 
einen zentralen Platz innerhalb ihrer Landschaftsentwürfe einräumen, um diese dezi-
diert als mexikanisch zu kennzeichnen.208 Dabei konvergieren auch bei Álvarez Bravo 
Vorstellungs- und real existenter Landschaftsraum. Die mexikanische Fotografin lässt 
Realität und Traum in ihrem fotomural zu „vases communicants“ werden, mentale und 
reale Landschaft überlappen und überlagern sich. Der Übergang zwischen äußerer Welt 
(in Form der realen, in den fotografischen Fragmenten repräsentierten Landschaft) und 
innerer Welt (dem „Dschungel“ als Imaginationsraum) wird durch die Fotomontage 
markiert. Die aus unterschiedlichen Kontexten stammenden fotografischen Realitäts-
fragmente erfahren durch ihr nahtloses Zusammenfügen eine Umdeutung und visu-
alisieren nun das jenseits der Realität Liegende als vorgebliche Wirklichkeit. Im wort-
wörtlichen „Dazwischen“, in den Schnittstellen der Einzelbilder – von Raoul Hausmann 
in Bezug auf die dadaistische Fotomontagepraxis als „Raum zwischen den Dingen“209 
bezeichnet, den die Fotomontage durch die ungewöhnliche Kombination vertrauter 
Perspektiven sichtbar mache ‒ manifestiert sich ihr surrealistisches Potenzial. Dabei 
scheint Álvarez Bravo auf Henri Rousseau Bezug zu nehmen, der mit seinen üppigen 
Dschungelimaginationen das Mexiko-Bild der Surrealist*innen entscheidend prägte.

207	Münzberg/Nungesser 1987, S. 97.
208	Wie Olivier Debroise konstatiert hat, faszinierte die Agave und die mit ihr zusammenhängende pulque-

Kultur europäische wie mexikanische Fotograf*innen und Künstler*innen gleichermaßen. In der Foto-
grafie der 1920er, 1930er und 1940er Jahre wurde die Agave zu einem beliebten Bildmotiv, da sie nicht 
nur formal reizvoll erschien, sondern sich auch mit sexuellen Konnotationen verband, die sich etwa in 
Lola Álvarez Bravos Fotografie Sexo vegetal von 1948 ausdrücken. Vgl. Debroise 2001, S. 123 ff. Sergei 
Eisenstein wählte den Titel Maguey (zu Deutsch Agave) für eine Episode seines 1931 gedrehten Films 
¡Que viva México!, in der Lola Álvarez Bravos Freundin Isabel Villaseñor die Hauptrolle übernahm. Jede 
Episode des Films orientiert sich an den landschaftlichen Gegebenheiten einer anderen geografischen 
Zone Mexikos, wobei ein Fokus auf der filmischen Schilderung des Agaven-Anbaus liegt. Vgl. hierzu: 
Anne Nesbet, Savage Junctures: Sergei Eisenstein and the Shape of Thinking, London 2003, S. 149. Eisenstein 
selbst schrieb in der Inhaltssynopse über Maguey: „Made on Hacienda Tetlapayac, in the State of Hidalgo, 
this story […] will show conflict between peones and haciendados before the Revolution.“ Zitiert nach: 
The Making and Unmaking of „¡Que Viva México!“, hrsg. von Harry M. Geduld und Ronald Gottesman, 
Bloomington 1970, S. 150. Mit der für Eisenstein typischen Montagetechnik gegeneinander geschnitten 
heben die Nahaufnahmen der spitzen Agavenstacheln die gewaltige Brutalität der hier geschilderten 
Auseinandersetzung – eingebettet in die raue Kargheit der Wüstenlandschaft – zusätzlich hervor. 

209	Raoul Hausmann, Am Anfang war Dada, hrsg. von Karl Riha und Günter Kämpf, 3. erw. Aufl., Gießen 
1992, S. 54.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS438

VII.4.3  Henri Rousseaus Urwaldlandschaften

Neben Gabriel Ferrys Roman Costal l’Indien reicherten vor allem Henri Rousseaus 
Dschungelgemälde André Bretons Vorstellung von Mexiko im Vorfeld seiner Reise 
an. Sie evozierten die exotischen Urwälder, die die Surrealist*innen in Mexiko vorzu-
finden hofften. So äußerte Breton schon in seinem Interview mit Rafael Helidoro Valle: 

„I wanted to state clearly the deeper reasons that have linked me to this country from 
afar, more than to any other country, and now that I am here, the ties have been nothing 
if not reinforced. My childhood readings that created a singular reverberation, Rimbaud’s 
poetry, le Douanier Rousseau’s paintings, entice one to come to Mexico.“210 

Es ist wohl nicht zuletzt auf Rousseaus Dschungelbilder zurückzuführen, dass Breton 
die mexikanische Landschaft bereits 1927, im Vorwort des Katalogs zu einer Ausstellung 
Yves Tanguys, dessen Werke Breton in der Galerie Surréaliste in Paris zusammen mit 
Objekten aus Peru, Kolumbien, Mexiko und British Columbia präsentierte, als einen 
„undurchdringlichen Wald [forêt impénétrable]“211 imaginierte. 

Angesichts der dichten, überbordenden Vegetation und der von der Fotografin 
eingearbeiteten malerischen Elemente fühlte sich bereits der mexikanische Kunsthis-
toriker Olivier Debroise bei der Betrachtung von Álvarez Bravos fotomural an Gemälde 
des französischen Malers Henri Rousseau erinnert.212 Auch wenn sich Rousseaus Bilder 
in ihrer kräftigen Farbgebung auf den ersten Blick deutlich von der aus Schwarz-Weiß-
Fotografien zusammengesetzten Fotomontage Álvarez Bravos unterscheiden, so ist der 

210	Valle 2003, S. 80.
211	André Breton, Préface, in: Yves Tanguy et objects d’Amérique, Galerie surréaliste, Paris (27. Mai–15. Juni 

1927), Paris 1927, später auch erschienen in: André Breton, Le Surréalisme et la peinture [1928], S. 65−69. 
Hier zitiert nach: André Breton, Yves Tanguy. Préface du catalogue de l’exposition ‚Yves Tanguy et 
objects d’Amérique‘, Paris, Galerie surréaliste, 1927, in: Auss. Kat. Yves Tanguy. L’univers surréaliste, 
Musée des Beaux Arts, Quimper (29. Juni–30. September 2007) Museu Nacional d’Art de Catalunya, 
Barcelona (25. Oktober 2007–13. Januar 2008), Paris 2007, S. 76−77, hier: S. 76. In Souvenir du Mexique 
hingegen, basierend auf seinen tatsächlichen Reiseerlebnissen, die sich vor allem auf die Region rund 
um Mexiko-Stadt konzentrierten, evoziert Breton eine karge Natur und hebt primär auf die Trocken-
heit der mexikanischen Landschaft ab.

212	Debroise bemerkte bereits 1989, als er sich im Katalogtext zur Ausstellung Reencuentros – der erst zwei-
ten Einzelpräsentation der Fotografin nach der 1965 im Palacio de Bellas Artes gezeigten Schau Galería 
de mexicanos. 100 fotografías de Lola Álvarez Bravo – erstmalig ihren Fotomontagen widmete: „[Lola 
Álvarez Bravo] hat ein pflanzliches Chaos geschaffen, das nicht nur durch seine Üppigkeit, sondern 
auch durch seinen Sinn für Humor an die tropischen Delirien des Zollbeamten Rousseau erinnert.“ 
[„[Lola Álvarez Bravo] recreó un caos vegetal que recuerda, no sólo por su exuberancia, sino también 
por su sentido de humor, los delirios tropicales del Aduanero Rousseau.“] Debroise 1989, S. 16. Deut-
sche Übersetzung durch die Autorin. Debroise hatte maßgeblichen Anteil an der Wiederentdeckung 
Álvarez Bravos, die er in den 1970er-Jahren zunächst nur als Zeitzeugin für sein Buch Figuras en el 
trópico interviewt hatte und mit der er schließlich gemeinsam ihr Archiv aufarbeitete. 



439VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

Vergleich dennoch nicht von der Hand zu weisen, tendiert Rousseau doch zu einer 
ähnlichen Flächigkeit in der Bildanlage. Vorbild für Lola Álvarez Bravos fotomural mag 
Rousseaus Gemälde Surpris! gewesen sein, das einen sich im hohen Gras heranschlei-
chenden Tiger inmitten eines tropischen Gewitters zeigt (Abb. 178). Der von Rousseau 
gewählte Titel des Bildes, das er 1891 als erstes seiner Dschungelbilder im Salon des 
Indépendants ausstellte, lässt dabei Raum für Assoziationen und mag ebenso auf den 
vom Sturm überraschten Tiger wie auch auf seine sich außerhalb des Bildes befindende 
Beute anspielen, die der Tiger im nächsten Moment zu überraschen scheint.213 Mit 
facettenreichen Grün- und Gelbtönen visualisiert Rousseau dabei seine Vorstellung 
einer ursprünglichen, wild wuchernden Natur. Die sich im Sturm windenden Gräser 
und Bäume, die er in der Breite variiert, setzt der Maler dicht aneinander, lässt sie sich 
immer wieder verschlingen und überlagern. Der so erzeugte Eindruck eines undurch-
dringlichen Pflanzendickichts wird in Rousseaus späteren Dschungelbildern dadurch 
verstärkt, dass der Maler seine Urwälder ab 1904 mit einer durchgehenden grünen 
Folie hinterfängt, die den Bildraum hermetisch verschließt.214

Der malende Zöllner Rousseau, der es verstand, seine Biografie mit allerlei Legen-
den auszuschmücken, hatte stets behauptet, er habe zu Beginn der 1860er Jahre als Söld-
ner an der französischen Mexiko-Intervention teilgenommen und seine Imagination 

213	Vgl. Ausst. Kat. Henri Rousseau, Fondation Beyeler, Basel (7. Februar–9. Mai 2010), Ostfildern 2010, 
S. 78.

214	Vgl. Cornelia Stabenow, Henri Rousseau – Die Dschungelbilder, München 1984, S. 10.

Abb. 178: Henri Rousseau, 
Surpris! (Überrascht!),  
1891, Öl auf Leinwand,  
129,8 × 161,9 cm, The Natio-
nal Gallery, London



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS440

würde sich allein aus diesem Aufenthalt speisen.215 Rousseau nutzte diese angeblich 
biografische Anekdote als Authentifizierungsstrategie, gab jedoch noch zu Lebzeiten 
zu, nie weiter als zu den Glashäusern des Jardin des Plantes gereist zu sein.216 Vor allem 
sein größter Fürsprecher, der französische Dichter Guillaume Apollinaire, schrieb den-
noch eifrig an dieser Legendenbildung mit und behauptete, Rousseaus Bilder seien „der 
einzige Beitrag des amerikanischen Exotismus zu den bildenden Künsten in Frank-
reich“217. Dabei schien seine Zeitgenoss*innen offenbar auch die Tatsache nicht stutzig 
zu machen, dass der Maler sich auf Nachfragen allenfalls bruchstückhaft an seinen 
angeblichen Aufenthalt zu erinnern schien. Rousseau sei tatsächlich in Amerika ge-
wesen, schrieb Apollinaire überzeugt noch vier Jahre nach dessen Tod, 

„[…] nämlich als Soldat während des Mexikofeldzugs. Immer wenn er nach diesem Ab-
schnitt in seinem Leben befragt wurde, konnte er sich nur an einige Früchte erinnern, die 
den Soldaten verboten waren zu essen. Aber seine Augen hatten andere Erinnerungen 
aufgehoben: tropische Urwälder, Affen, bizarre Blumen…“218 

In Wirklichkeit war Rousseau nie in Mexiko,219 eine Tatsache, über die die Schweizer 
Fotografin und Filmemacherin Eva Sulzer 1942 unter dem Titel Did Henri Rousseau 

215	Rousseau nährte die Legende um seinen Mexiko-Aufenthalt Zeit seines Lebens, in der von ihm ver-
fassten, autobiografischen Notiz für ein geplantes Künstlerlexikon führt er seinen Mexiko-Aufenthalt 
jedoch nicht an. Siehe: Autobiographical Note, in: Ausst. Kat. Henri Rousseau, Galeries Nationales du 
Grand Palais, Paris (14. September 1984–7. Januar 1985) Museum of Modern Art, New York (21. Feb-
ruar–4. Juni 1985), New York 1985, S. 256. Diese Auslassung ließ Breton und André Masson noch 1948 
darüber spekulieren, ob Rousseau tatsächlich in Mexiko gewesen sei. Vgl. André Breton und André 
Masson, Le Dialogue créole, in: Martinique charmeuse des serpents [1948], abgedruckt in: André Breton, 
Œuvres complètes, Bd. 3, Paris 2008, S. 371−379. In der englischen Übersetzung erschienen in: Michael 
Richardson und Krzysztof Fijałkowski, Refusal of the Shadow: Surrealism and the Caribbean, London 
1996, S. 185−190. 

216	Christopher Green verweist auf das einzige umfassende Interview Rousseaus, geführt von dem Kritiker 
Arsène Alexandre: „[Alexandre] obtained, ‚without difficulty‘, confirmation that Rousseau had never 
‚travelled further than the glass houses of the Jardin des Plantes.‘“ Siehe: Arsène Alexandre, La Vie et 
l’Œuvre d’Henri Rousseau, peintre et ancien employé de l’Octroi, in: Comoedia, 19. März 1910, hier zitiert 
nach: Christopher Green, Souvenirs of the Jardin des Plantes: Making the Exotic Strange Again, in: 
Ausst. Kat. Henri Rousseau: Jungles in Paris, Tate Modern, London (3. November 2005–5. Februar 2006) 
Grand Palais, Paris (13. März–19. Juni 2006) National Gallery of Art, Washington (16. Juli–15. Oktober 
2006), London 2005, S. 28−47, hier: S. 30. Green vertritt die These, dass diese Aussagen Rousseaus den 
Bewunder*innen seiner Urwaldbilder, unter ihnen auch Apollinaire, durchaus bekannt gewesen sein 
müssen, er gibt aber zu bedenken: „They could tolerate nothing that exposed his Jungles to grown-up 
scepticism, because they were the places of their own dreams.“ Ebd. S. 47.

217	Zitiert nach: Apollinaire zur Kunst – Texte und Kritiken, 1905-1918, hrsg. von Hajo Düchting, Köln 1989, 
S. 220.

218	Zitiert nach: ebd.
219	Henri Certigny hat herausgefunden, dass Rousseau zwar vier Jahre in der französischen Armee diente 



441VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

ever get to Mexiko?220 in der in Mexiko-Stadt von dem Surrealisten Wolfgang Paalen 
produzierten Zeitschrift Dyn221 spekulierte. Sulzers Aufsatz ist dabei eine Antwort 
auf den kurz zuvor veröffentlichten Katalogtext von Daniel Catton Rich anlässlich 
von Rousseaus umfassender Einzelausstellung im Museum of Modern Art, der die 
These von Rousseaus Mexiko-Aufenthalt noch gestützt hatte.222 Sulzer hingegen kon-
statierte: 

„It was probably Apollinaire’s never having seen a Mexican landscape that induced him 
to begin a poem in honor of Rousseau (improvised on the occasion of the famous soirée 
at Picasso’s, rue Ravignan): ‚You remember, Rousseau, the Aztec landscape …‘ But ap-
parently he did not remember! For even the most startling plant-forms of this country 
(of which at least his visits to the Jardin des Plantes would certainly have reminded 
him) do not appear in his paintings. […] the fact that he never painted a cactus suffices 
to complete the evidence that Henri Rousseau most probably never was in Mexico.“223 

und sein Regiment tatsächlich 1865 auch Truppen nach Veracruz entsendete, Rousseau selbst jedoch 
nicht darunter war. Vgl. Henry Certigny, La Vérité sur le Douanier Rousseau, Paris 1961, S. 63−64.

220	Eva Sulzer, Did Henri Rousseau ever get to Mexiko?, in: Dyn 2 (Juli–August 1942), S. 26−27.
221	Die Zeitschrift Dyn (aus dem Griechischen von tó dynatón) wurde zwischen 1942 und 1944 zu einem 

zentralen Publikationsorgan der surrealistischen Exilant*innen. Die Zeitschrift wurde in Mexiko-Stadt 
gedruckt, richtete sich aber in erster Linie an eine französisch- und englischsprachige Leser*innen-
schaft, erst ab der dritten Ausgabe war sie in Mexiko erhältlich. Auch wenn sich Dyn nicht primär an ein 
mexikanisches Publikum adressierte, so wurde Mexiko und vor allem der prähispanischen Kultur – in 
Form von wissenschaftlich fundierten, archäologischen und anthropologischen Beiträgen – dennoch 
viel Raum eingeräumt. Regelmäßig wurden Arbeiten lateinamerikanischer Künstler*innen, wie Foto-
grafien von Manuel Álvarez Bravo, publiziert. Vgl. hierzu Ausst. Kat. Farewell to Surrealim: The Dyn 
Circle in Mexico, hrsg. von Annette Leddy und Donna Conwell, The Getty Research Institute, Los 
Angeles (2. Oktober 2012–17. Februar 2013), Los Angeles 2012. 

222	Die Ausstellung war eine Kooperation mit dem Art Institute in Chicago und die bis dato umfassendste 
Schau zu Rousseaus Werk in den USA. Daniel Catton Rich schreibt im Katalogtext zur Ausstellung: 
„Though records are lacking, it is probable that in 1862, at the age of eighteen, he was sent to Mexico 
in the service of the ill-starred Emperor Maximilian as a musician in a military band.“ Daniel Catton 
Rich, Henri Rousseau, in: Ausst. Kat. Henri Rousseau, Art Institute, Chicago (22. Januar–23. Februar 
1942) Museum of Modern Art, New York (18. März−3. Mai 1942), New York 1942, S. 13−73, hier: S. 13. 
Auch wenn Catton Rich schon davon ausgeht, dass es vor allem Rousseaus Besuche im Botanischen 
Garten von Paris waren, welche seine Dschungelbilder inspirierten, so konstatiert er dennoch: „In 
stressing Rousseau’s method of composition it would be unwise to overlook his early impressions of 
Mexico. While he seldom mentioned his years in America, he did remark that the French soldiers were 
forbidden to eat the tempting fruits. Does the profusion of oranges and bananas in many pictures recall 
some such injunction? Rousseau referred to his jungles as ‚Mexican pictures‘ and Max Weber relates 
that when the Mexican Ambassador was in Paris, the painter vainly tried to reach him in an effort to 
sell one of his works. Furthermore one can imagine that behind the curious enlargement of leaves and 
flowers lie half-forgotten memories of the extraordinary landscape round Vera Cruz.“ Ebd. S. 61.

223	Sulzer 1942, S. 26.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS442

Die Anregungen für seine überbordenden Dickichte von Pflanzen und Blumen, bei 
denen es sich keineswegs um Arten handelt, die für Mexiko charakteristisch sind, er-
hielt Rousseau bei Besuchen im Botanischen Garten von Paris. Außerdem diente ihm 
ein populäres Album wilder Tiere als Vorlage, Bêtes sauvages, herausgegeben von der 
Galerie Lafayette, in dem sich zahlreiche Fotografien tropischer Fauna befanden. Diese 
aus den unterschiedlichen Zusammenhängen stammenden Bruchstücke setzte Rous-
seau, teilweise verfremdet und angereichert durch seine eigene Imagination, zu seinen 
Dschungelbildern zusammen. So wirkt auch der in der Bewegung festgehaltene Tiger in 
seinem Gemälde Surpris! schablonenhaft, wie auf das hohe Gras aufgesetzt. Es war dieser 
collageartige Eindruck, der die Avantgarde an seinem Werk so faszinierte, verbunden mit 
der vom Künstler angestrebten Genauigkeit in der Darstellung von Flora und Fauna, die 
Rousseaus Bilder dem Einsatz eines Pantographen verdanken, mit dessen Hilfe er seine 
Vorlagen auf die Leinwand übertrug. Schon Catton Rich, der eigens ein botanisches Gut-
achten über die Art der Flora in Rousseaus Gemälden in Auftrag gegeben hatte, merkte 
an, dass eine tatsächliche Bestimmung der Pflanzen durchaus möglich sei: „Scientists 
have identified a number of the plants in these canvases, all of them probably available 
at the Paris conservatory, suggesting that Rousseau studied his exotic flora firsthand.“224 
Trotz dieser fast wissenschaftlichen Vorgehensweise des Malers betonten schon seine 
Zeitgenoss*innen die eigenartige Fremdheit und die naive Malweise seiner Dschungel-
darstellungen, die sie gleichzeitig abstieß, amüsierte und zu faszinieren schien.225

Bemerkenswert ist, dass die von Sulzer angesprochenen Kakteen, die Rousseaus 
Gemälde vermissen lassen und deren Fehlen seine Landschaften, Sulzer zufolge, als 
nicht-mexikanisch entlarvt, auch in Álvarez Bravos fotomural nicht zu finden sind. 
So taucht auch der für Mexikos nationale Identitätsbildung so wichtige nopal-Kaktus 
nicht auf, der im Gründungsmythos der Hauptstadt Tenochtitlán, auf deren Ruinen 
heute Mexiko-Stadt steht, eine zentrale Rolle spielt und der noch heute Teil des auf 
der Nationalflagge abgebildeten mexikanischen Wappens ist.226 Die „Festlegung der 
mexikanischen Kultur auf eine tropisch dominierte“227 hingegen wurde, ungeachtet der 
tatsächlichen Vielfalt der Vegetations- und Klimazonen des Landes, im 19. Jahrhundert, 

224	Catton Rich 1942, S. 61. In der überarbeiteten Neuauflage des Katalogs von 1947 schränkt Catton Rich 
diese Aussage jedoch ein, indem er aus dem Report von Charles E. Olmsted, Professor für Botanik an 
der Universität von Chicago, zitiert. Dieser befand demnach die Pflanzen in Rousseaus Bildern für 
„conventionalized“ und „difficult to identify“. Vgl. Daniel Catton Rich, Henri Rousseau, in: Ausst. Kat. 
Henri Rousseau, Art Institute, Chicago (22. Januar–23. Februar 1942) Museum of Modern Art, New 
York (18. März−3. Mai 1942), erw. Neuaufl., New York 1947, S. 11−73, hier: S. 64.

225	Vgl. Green 2005, S. 36 ff.
226	Noch in der Landschaftsmalerei des 19. Jahrhunderts kann der nopal-Kaktus als Bestandteil eines na-

tionalidentitären Darstellungskanons gelten, mit dem das Tal von Mexiko-Stadt von Kunstschaffenden 
wie José María Velasco zu einer nationalen Topografie stilisiert wird. 

227	Einfeldt 2010, S. 37.



443VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

in der vorrevolutionären Phase einer politisch gesteuerten, nationalen Identitätskons-
truktion nach der Unabhängigkeit, entscheidend befördert und ist nicht zuletzt das 
Produkt einer mexikanischen Selbstexotisierung.228 So wurde mit dem Azteken-Pa-
last auf der Weltausstellung 1889 in Paris, die auch Henri Rousseau besuchte,229 eine 
ganze Reihe stereotyper Mexiko-Bilder bedient, die bis heute Gültigkeit haben. Die 
Gleichsetzung der mexikanischen Kultur mit dem Aztekischen konstituierte dieses 
auf der Weltausstellung entworfene mexikanische Selbstbild ebenso wie die tropische 
Landschaft, wenngleich hier auch deren Erschließung im Zuge der voranschreitenden 
Industrialisierung thematisiert wurde. José María Velascos im Mexikanischen Pavillon 
gezeigtes Gemälde Puente curvo del Ferrocarril Mexicano en la cañada de Metlac etwa 
zeigt die technologische Eroberung des üppig gewachsenen Landschaftsraums durch 
die Eisenbahn.230

Eine Festschreibung Mexikos auf das Tropische wurde durch Henri Rousseaus 
Dschungellandschaften im Paris des frühen 20. Jahrhunderts zusätzlich zementiert. 
Während die im Mexikanischen Pavillon der Pariser Weltausstellung gezeigten Bei-
spiele mexikanischer Landschaftsmalerei als „bukolische Visionen vom verlorenen 
Paradies“231 die technische Eroberung der Landschaft thematisierten, beschwor Rous-
seau mit seinen Dschungeldarstellungen einen paradiesgartenähnlichen Vorzustand 
herauf, der der surrealistischen Vorstellung einer naturhaften Ursprünglichkeit Me-
xikos entsprach. Dabei wurden Rousseaus Urwaldgemälde von den europäischen 
Avantgarde-Künstler*innen nicht nur begeistert aufgenommen, sie wurden auch als au-
thentisch rezipiert.232 So spricht Apollinaire in seiner berühmt gewordenen Huldigung 

228	Vgl. im Folgenden ebd., S. 27 ff. Dass eine solche den europäischen Blick affirmierende, auf dem Topos 
des Tropischen beruhende Selbstexotisierung für die im 19. Jahrhundert um ihre Unabhängigkeit rin-
genden, lateinamerikanischen Länder kennzeichnend ist, hat Roberto Ventura in Bezug auf Brasilien 
herausgearbeitet. Vgl. Ventura 1986. 

229	Rousseau war von der Pariser Weltausstellung nachhaltig beeindruckt und verarbeitete seinen Besuch 
in dem Theaterstück Une visite à l’Exposition de 1889.

230	Für eine ausführliche Darstellung des Mexikanischen Pavillons auf der Pariser Weltausstellung vgl.: 
Mauricio Tenorio Trillo, Artilugio de la nación moderna. México en las exposiciones universales, 1880-
1930, Mexiko-Stadt 1998, S. 346−349.

231	Tenorio Trillo 1998, S. 161, hier in der deutschen Übersetzung zitiert nach Einfeldt 2010, S. 34.
232	Der Einfluss Rousseaus auf die Künstler*innen der europäischen Avantgarde wurde erstmals von 

Carolyn Lanchner und William Rubin ausführlich dargelegt: Carolyn Lanchner und William Rubin, 
Henri Rousseau and Modernism, in: Ausst. Kat. Henri Rousseau, Galeries Nationales du Grand Palais, 
Paris (14. September 1984–7. Januar 1985) Museum of Modern Art, New York (21. Februar–4. Juni 
1985), New York 1985, S. 35−89. Auch die Ausstellung Schatten der Avantgarde würdigte den Stellenwert 
Rousseaus und anderer sogenannter „Outsider Artists“ innerhalb der Kunstgeschichte der Moderne: 
Ausst. Kat. Der Schatten der Avantgarde. Rousseau und die vergessenen Meister, Museum Folkwang, 
Essen (2. Oktober 2015–10. Januar 2016), Ostfildern 2015, siehe hier v.a.: Laszlo Glozer, Wünschelruten-
gänger, tickende Zeitbombe. Henri Rousseau im Gewebe der Moderne, S. 94−104.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS444

anlässlich des legendären Banketts zu Ehren Rousseaus in Picassos Atelier 1908, aus 
der auch Sulzer zitiert, dessen Landschaften als dezidiert mexikanisch an. Dabei greift 
der französische Dichter die auf die Pariser Weltausstellung zurückgehenden Mexiko-
Stereotypisierungen auf, indem er etwa die aztekische mit der mexikanischen Land-
schaft gleichsetzt:

„Erinnerst du dich, Rousseau, an die aztekische Landschaft, 
Die Wälder, wo die Mango wächst und die Ananas, 
Wo Affen das Blut der Wassermelonen vergießen,
Und der blonde Kaiser, den sie dort erschossen. 
Die Bilder, die du malst, du sahst sie in Mexiko …“233

Eine zusätzliche Legitimation erfuhren Rousseaus Bilder durch einen der wenigen 
Künstler, der das Mexikanische seiner Landschaften im Paris der 1910er Jahre tat-
sächlich bezeugen konnte: Diego Rivera, der 1909 – ein Jahr vor Rousseaus Tod – im 
Rahmen eines Stipendiums erstmals nach Paris kam und 1910 Werke in einer Aus-
stellung der Société des Artistes Indépendants präsentierte, zeigte sich begeistert von 
dem französischen Autodidakten. Lanchner und Rubin führen daher auch Riveras 1918 
entstandenes Gemälde Edge of the Forest als Beispiel eines Rousseauschen Dschungels 
an, „painted at last with a Mexican accent“234. 

233	„Tu te souviens, Rousseau, du paysage astèque, Des forêts où poussaient la mangue et l’ananas, Des 
singes répandant tout le sang des pastèques, Et du blond empereur qu’on fusilla là-bas. Les tableaux 
que tu peins, tu les vis au Méxique …“ Zitiert nach: Ausst. Kat. Henri Rousseau, Galeries Nationales 
du Grand Palais, Paris (14. September 1984–7. Januar 1985) Museum of Modern Art, New York (21. Fe-
bruar–4. Juni 1985), New York 1985, S. 94−95. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

234	Lanchner und Rubin zufolge lernte Rivera Rousseaus Werk über Picasso kennen. Vgl. Lanchner und 
Rubin 1985, S. 62. Claire Frèches-Thory hingegen nennt Riveras Wandgemälde Sueño de una tarde 
dominical en la Alameda Central als exemplarisch für die Rousseau-Rezeption in Mexiko – Vorbild 
wird hier jedoch eher Rousseaus Selbstporträt vor der Pariser Stadtlandschaft gewesen sein –, welche 
ihr zufolge durch die Präsenz der Surrealist*innen ab den 1930er Jahren entscheidend befördert wurde. 
Claire Frèches-Thory, From Sarcasm to Canonisation: Critical Fortune, in: Ausst. Kat. Henri Rousseau: 
Jungles in Paris 2005, S. 169−181, hier: S. 179. Auf 79 Metern Länge verdichtet Rivera hier collageartig 
die Geschichte Mexikos zu einem großen Panorama. Angeordnet um ein Selbstporträt des Malers im 
Kindesalter zeigt das Wandbild die Porträts zahlreicher historischer Persönlichkeiten, wobei Rivera im 
mittleren Teil den Fokus auf die Zeit des Porfiriato legt und den Alameda-Park zu einer Flaniermeile 
nach Pariser Vorbild stilisiert. Realisiert wurde Riveras Wandbild 1947 – zwei Jahre vor der Entstehung 
von Lola Álvarez Bravos fotomural – im Hotel del Prado im historischen Zentrum von Mexiko-Stadt 
auf die Initiative des Architekten Carlos Obregón Santacilia hin, der sich später auch für das Haupt-
gebäude des IMSS verantwortlich zeichnen sollte. Lola Álvarez Bravos Archiv in Arizona enthält eine 
schriftliche Erlaubnis Riveras, datiert auf den 27. Oktober 1947, sein Wandgemälde im Hotel del Prado 
zu fotografieren. Dies ist nur eines von zahlreichen Beispielen mexikanischer Wandmalerei, die Álvarez 
Bravo fotografisch dokumentierte. Siehe: Lola Alvarez Bravo Archive, 1901-1994. AG 154:1. Center for 
Creative Photography, University of Arizona, Tucson.



445VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

Eine entscheidendere Rolle wird Riveras Rezeption von Rousseaus „mexikanischen“ 
Landschaftsentwürfen jedoch für sein Wandgemälde Die Schöpfung gespielt haben 
(Abb. 179). Die Dschungeldarstellungen auf den Seitenwänden der zentralen Wandnische 
sind in der Forschung bislang primär auf Riveras Aufenthalt in Tehuantepec 1922 zurück-
geführt worden. Schon dem ebenfalls französischstämmigen Jean Charlot zufolge sei 
die Entwicklung des Künstlers – seine Abkehr von den europäischen Einflüssen, hin zu 
einem „mexikanischen“ Stil – für die Betrachter*innen hier unmittelbar nachvollziehbar: 

„The rarefied atmosphere of his first draft, Italianate and cubistic, did not satisfy him any 
more. The side walls of the recess were still blank. He poured on them at once the hot 
tropical jungle and its fauna – two felines, a crane, a nocturnal bird, rustling through 
the heavy foliage. The stylistic duality of ‚Creation‘ may constitute an aesthetic flaw but, 
inasmuch as it tells the story of the artist’s change of heart, it remains valuable as an 
index to Rivera’s Mexican evolution.“235

Dieser „hot tropical jungle“ wurde demnach als genuin mexikanische, in der Realität 
verankerte und somit authentische Landschaft rezipiert, die von Rivera in Tehuantepec 
in dieser Form vorgefunden und auf die Wände der mexikanischen Hauptstadt übertra-
gen wurde. Riveras Darstellung des mexikanischen Urwalds wird, in der übersteigerten 
Verdichtung der tropischen Vegetation, jedoch nicht zuletzt auf seine Begegnung mit 
den Werken Rousseaus in Paris zurückzuführen sein, wie Leonard Folgarait bereits 

235	Charlot 1962, S. 145.

Abb. 179: Diego Rivera, La creación (Die 
Schöpfung), 1922−23, Detailansicht der 
mittleren Wandnische, Simón-Bolívar-
Amphitheater, Escuela Nacional Prepara
toria (heute: Museo Antiguo Colegio de 
San Ildefonso), Mexiko-Stadt



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS446

angemerkt hat.236 Rivera selbst bezeichnete den französischen Autodidakten einmal als 
„the only one of the moderns whose works stirred each and every fiber of my being“237. 
Durch die Einspeisung dieser Imagination in Riveras Schöpfung – dem „Initiations-
bild“238 des muralismo – ist das Bild des tropischen Mexikos in der Forschung bis heute 
untrennbar mit dem Gründungsmythos um einen genuin mexikanischen Stil in der 
mexikanischen Wandmalerei verbunden.239 

Das von den europäischen Avantgarde-Künstler*innen auf Mexiko projizierte 
tropisch dominierte Landschaftsbild wählte auch Lola Álvarez Bravo für ihren Land-
schaftsentwurf als Bezugspunkt. Anstelle des tatsächlich nicht in Mexiko beheimateten 
Rousseauschen Tigers findet sich in Álvarez Bravos fotomural wie in Riveras Schöpfung 
der in Mexiko heimische Jaguar, ein mit nationalen Konnotationen besetztes Tier, das 
als Sinnbild tief in der prähispanischen Tradition verwurzelt ist. Als gefürchtetes nächt-
liches Raubtier war der Jaguar bei den Azteken Symbol für die Nachtsonne, Gegen-
stück zum Adler, der die Sonne verkörperte. Anstatt auf die Fotografie eines Jaguars 
zurückzugreifen, fügte die Fotografin diesen in Form eines abfotografierten Gemäldes 
ein. Der hier erfolgte Medienwechsel von der Fotografie zur Malerei, die wiederum als 
fotografisches Bild Eingang in die Komposition fand, verdeutlicht einmal mehr, dass 
auch das fotografische Medium ein Bild der Wirklichkeit mithilfe technischer Mittel 
lediglich konstruieren kann. Dabei macht auch Lola Álvarez Bravo, deren „Dschungel“ 
sich erst auf den zweiten Blick als aus unterschiedlichen fotografischen Fragmenten 
zusammengesetzt entpuppt, die an Rousseaus Vorgehensweise erinnernde wissen-
schaftliche Präzision – die der Fotografie als einem auf einem technischen Vorgang 
basierenden Medium inhärent ist – zum Ausgangspunkt ihrer künstlerischen Wirk-
lichkeitsreflexion. Die offensichtlichen Maßstabssprünge, die Álvarez Bravos fotomural 
ebenso von Rousseaus Dschungelbildern absetzen wie das Fehlen einer Bodenlinie, 
entlarven ihre vorgeblich mexikanische Landschaft jedoch als künstlerische Erfin-
dung. Die von ihr nebeneinander montierten Gewächse rufen dabei das Sammeln 
von exotischem Pflanzenmaterial als kolonialistische Aneignung in Erinnerung. Die 
Aneignung von Realien wird jedoch hier unterlaufen, indem dazwischen, mit der 

236	Vgl. Folgarait 1998, S. 40.
237	Zitiert nach Wolfe 1963, S. 59.
238	Münzberg/Nungesser 1987, S. 61. 
239	Auch anhand von Frida Kahlos Gemälden lässt sich aufzeigen, inwieweit der europäische Blick auf das 

Fremde die mexikanische Wahrnehmung des Eigenen geprägt hat. Wiederholt wurde in der Forschung 
auf Kahlos Bewunderung für Rousseau hingewiesen, die sich u. a. in den tropischen Blätterwänden 
ausdrücke, die immer wieder den Hintergrund ihrer Selbstporträts bilden. Vgl. u. a. Hayden Herrera, 
Frida Kahlo: The Paintings, London 1991, S. 50. Auch Kahlo eignete sich somit den europäischen Blick 
auf Mexiko an. Gleichzeitig sind ihre von Rousseaus vorgeblich mexikanischen Urwaldlandschaften 
inspirierten, exotischen Bildhintergründe – vergleichbar mit Riveras Schöpfung – eine selbstexotisie-
rende Affirmation der europäischen Differenzkonstruktion.



447VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

Fotografie des gemalten Jaguars, die Realie einer Imagination eingespeist wird. Durch 
die fotografierte Gleichheit der Bildelemente wird die indexikalische Beziehung der 
Pflanzen zur Realität auf den Jaguar ausgedehnt. Álvarez Bravo kreiert somit einen 
Imaginationsraum, der die exotisierende Sicht der europäischen Künstler*innen auf 
Mexiko reproduziert, dieses romantisierende Bild jedoch gleichzeitig bricht und als 
utopische Konstruktion kennzeichnet. Die Stereotypisierung wird gebrochen, indem 
Álvarez Bravo diese ironisch zur Wirklichkeit erklärt, denn für diese Imagination wird 
mit Hilfe des Mediums der Fotografie und der fotografischen Reproduktion eines Ge-
mäldes der Anspruch einer indexikalischen Beziehung zur mexikanischen Landschaft 
aufgemacht. 

VII.4.4  Facetten surrealistischer Landschaftsimagination

In der Vorstellung der Pariser Surrealist*innen, deren Mexiko-Bild zu großen Tei-
len auf der Lektüre von Rousseaus üppigen Urwaldimaginationen basierte, wurde 
das lateinamerikanische Land vollends zu einem mit Ursprünglichkeit assoziierten 
paradiesischen Sehnsuchtsort, an dem sich die europäische Zivilisation – erschüttert 
durch das Heraufziehen faschistischer Regime – erneuern sollte. Auch als es durch 
die Reisen einiger Surrealist*innen ab 1936 möglich wurde, die imaginierten Land-
schaften Rousseaus an real existierende geografische Orte rückzubinden, wurde das 
Mexiko-Bild der Surrealist*innen immer wieder von Utopie-Entwürfen überlagert und 
die Landschaft auratisch aufgeladen. In ihren Landschaftsimaginationen manifestiert 
sich dabei die surrealistische Ablehnung einer reinen Wirklichkeitsdarstellung. Diese 
Haltung spiegelt sich auch in Lola Álvarez Bravos fotomural wider und führt letztlich 
nicht nur zu einem Bruch mit tradierten Formen künstlerischer Darstellungen von 
Landschaft, sondern stellt auch „jene phänomenologische und sensible Beziehung zwi-
schen Gesellschaft und Natur, die sich zum Beispiel in den Landschaftsdarstellungen 
ausdrückt“240, in Frage. 

Vor allem vor dem Hintergrund des Erneuerungsgedankens spielte die Vorstellung 
der „Neuen Welt“ als Paradiesgarten im Surrealismus eine entscheidende Rolle, ein 
Topos, der tief in der europäischen Kulturgeschichte verwurzelt ist. Dieser vermeint-
liche Garten Eden sollte zum Ort werden, an dem „bisher unvereinbare Antinomien 
versöhnt nebeneinander existieren oder miteinander eine Synthese eingehen“241. Diese 
„paradiesische“ Vorstellung von Amerika als Kontinent der Synthese spiegelt sich auch 
in der u. a. bei Klengel zitierten Umfrage mit dem Titel Conocimiento de América 
Latina wider, die 1931 unter Mitwirkung von Alejo Carpentier in der Zeitschrift Imán 

240	Klengel 1994, S. 27.
241	Ebd., S. 61.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS448

erschien.242 Sie hatte das Ziel, die Lateinamerika-Kenntnisse der europäischen Avant-
garde abzubilden, belegte jedoch vor allem deren Unkenntnis und die Tatsache, dass 
ein tatsächlicher Erkenntnisgewinn über diese Region nicht das Ziel war, sondern 
ein utopisches, imaginiertes Lateinamerika, das u. a. der befragte Walter Mehring als 
„voller Wunder, die mir paradiesisch erscheinen“243, beschreibt. Dabei schlägt sich in 
der Umfrage vor allem die anti-europäische Rhetorik der Avantgarde nieder, Europa 
wird zum „kranken“ Kontinent erklärt und die „Vision einer besseren neuen Welt in 
der Neuen Welt“244 als Leitbild formuliert. 

Schon die „Entdeckung“ Amerikas verband sich mit der Vorstellung, hier das irdi-
sche Paradies gefunden zu haben. So verortet Kolumbus in einem Brief an die Köni-
gin von Kastilien den Eingang zum Paradies an der Mündung des Orinoko.245 In den 
schriftlichen Zeugnissen seiner Reise schwärmt er von der paradiesischen Schönheit 
der Karibik und ihrer üppigen, immergrünen Natur in der Tradition des locus amoenus 
und beschreibt die Nacktheit der indigenen Menschen als natürlich-ursprünglichen 
Idealzustand.246 Auch Amerigo Vespucci nährt die europäische Vorstellung vom irdi-
schen Paradies, als er in seinem Mundus-Novus-Brief, der erstmals die Bezeichnung 
„Neue Welt“ einführte, schreibt: „Wenn das Paradies auf Erden irgendwo in der Welt 
zu finden ist, dann sicherlich unweit von hier.“247

Nicht nur für Südamerika, auch für das Gebiet des heutigen Mexiko spielte die 
Verortung des irdischen Paradieses in der „Neuen Welt“ eine Rolle, nicht zuletzt, um 
die Inbesitznahme des Landes zu legitimieren. Für das Verständnis der sich in Neu-
spanien ansiedelnden Orden war dabei der Erneuerungsgedanke fundamental. Die 

242	Vgl. ebd., S. 45 f. 
243	„[…] llena de maravillas, que se me antojan paradisíacas.“ Zitiert nach Klengel 1994, S. 48. Deutsche 

Übersetzung durch die Autorin.
244	Ebd., S. 47.
245	Brief an Ferdinand und Isabella von Kastilien, Oktober 1498, u. a. zitiert bei: Beat Dietschy, Das Nie-

mandsland oder die Entdecker-Utopie Europas, in: Alexander von Humboldt. Die andere Entdeckung 
Amerikas, hrsg. von Wolfgang Greive, Loccumer Protokolle 10/1992, Evangelische Akademie, Loccum 
1993, S. 179−194, hier: S. 187.

246	Vgl. ebd., S. 186 f. Frauke Gewecke hat darauf verwiesen, dass die Landschaft in Kolumbus’ Beschreibung 
„[…] für den heutigen Leser kaum als spezifisch ‚amerikanisch‘ zu erkennen ist.“ Vgl. Frauke Gewecke, 
Wie die Neue Welt in die Alte kam, Stuttgart 1986, S. 91. Kolumbus’ schriftliche Zeugnisse sind vielmehr 
als der Versuch zu werten, in der Beschreibung der „Neuen Welt“ auf Bekanntes zu rekurrieren und 
diese so in ein europäisches Ordnungssystem zu integrieren. Vgl. zu den Narrativen in kolonialen 
Reiseberichten: Mary Louise Pratt, Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation, London 1992. 

247	Amerigo Vespucci, Die Neue Welt [1504], in: Die Neue Welt. Chroniken Lateinamerikas von Kolumbus 
bis zu den Unabhängigkeitskriegen, hrsg. von Emir Rodríguez Monegal, Frankfurt a. M. 1982, S. 81−88. 
Das Land jener neu entdeckten Regionen beschrieb Vespucci als „bedeckt mit ausgedehnten, dichten 
Wäldern, die fast undurchdringlich und voll von allen Arten wilder Tiere sind.“ Zitiert nach: Gewecke 
1986, S. 100. 



449VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

„Neue Welt“ als Region im Osten wurde in der europäischen Vorstellung zum utopi-
schen Gründungsort eines neuen Jerusalem, womit die Hoffnung auf die Wiederkehr 
des verlorenen Paradieses verknüpft war. So evozieren auch die heute berühmten 1571 
geschaffenen Paradiesgartenfresken im Kreuzgang des Augustinerklosters von Mali
nalco, unweit von Mexiko-Stadt, eine vielfältige, sich in üppigen Ranken entfaltende 
Natur, wobei der in der Grisaille-Technik entworfene Garten Eden gleichzeitig auf den 
Klosterinnenhof als hortus conclusus wie auch auf die Gegend um Malinalco Bezug 
nimmt, die über eine reiche Vegetation verfügt.248 

Freigelegt wurden die übertünchten Fresken von Malinalco erst in den frühen 
1970er Jahren, sie können demnach für Lola Álvarez Bravos Landschaftsentwurf keine 
Rolle gespielt haben. Allerdings hatte Diego Rivera bereits 1922−23 die Vorstellung 
Mexikos als Garten Eden für die künstlerische Wandgestaltung in prominenter Weise 
wiederbelebt. Zudem wurden die sich in den schriftlichen Zeugnissen der Kolonial-
zeit niederschlagenden, auf Amerika projizierten Utopien in den 1940er Jahren – vor 
allem in Zusammenhang mit einer kritischen, nicht zuletzt durch Wolfgang Paalens 
Zeitschrift Dyn angestoßenen Reflexion des Surrealismus – neu diskutiert.249 So the-
matisiert Alejo Carpentier in seinem 1949 in Mexiko-Stadt erschienenen Roman El 
Reino de Este Mundo, dessen Handlung auf den Eindrücken seiner 1943 unternom-
menen Haiti-Reise basiert,250 die Suche nach einem paradiesischen Amerika vor dem 

248	In der Darstellung verbindet sich die christliche Paradiesgartenikonografie mit der Formensprache 
aztekischer Kodizes. Die beiden Kulturen gemeinsame Annahme eines sowohl mit Ursprungs- als auch 
mit Jenseitsvorstellungen verknüpften Gartens dient hier als Basis für die Entwicklung einer transkul-
turellen Ikonografie. Vgl. hierzu: Samuel Y. Edgerton, Theaters of Conversion. Religious Architecture and 
Indian Artisans in Colonial Mexico, Albuquerque 2001, S. 211−235 sowie Elena I. Estrada de Gerlero, El 
sentido simbólico-litúrgico en los murales del claustro del convento agustino de la Purificación y San 
Simón de Malinalco, in: Anuario de estudios americanos 38 (1981), S. 567−598. Jeanette Peterson gelang 
es, in den Fresken über vierzig verschiedene einheimische Tier- und Pflanzenarten zu identifizieren, 
darunter den apfel-ähnliche Früchte tragenden zapote-Baum, der für die Azteken von hoher ritueller 
Bedeutung war. Vgl. Jeanette Favrot Peterson, The Paradise Garden Murals of Malinalco. Utopia and 
Empire in Sixteenth-Century Mexico, Austin 1993, S. 83 ff. 

249	Die Quellen, aus denen sich die „paradiesische“ Sicht auf die „Neue Welt“ speiste, fasste Pedro Henrí-
quez Ureña ausführlich in seiner grundlegenden Studie Las corrientes literarias en la América Hispánica 
zusammen, welche 1949 in Mexiko-Stadt erschien, 1945 jedoch bereits unter dem Titel Literary Currents 
in Hispanic America auf Englisch publiziert worden war. Siehe v.a. das einleitende Kapitel El descu-
brimiento del Nuevo Mundo en la imaginación de Europa, in: Pedro Henríquez Ureña, Las corrientes 
literarias en la América Hispánica, Mexiko-Stadt 1949, S. 9−34.

250	Wenn auch in erster Linie Carpentiers Haiti-Aufenthalt die Handlung seines Romans inspirierte, so 
spricht Klengel vor allem Carpentiers 1944 unternommener Mexiko-Reise eine konstitutive Rolle bei 
der Entstehung seines Konzepts des real maravilloso zu. Vor allem sieht Klengel Bezüge zu den in der 
Zeitschrift Cuadernos Americanos veröffentlichten Texten von Pierre Mabille und Juan Larrea sowie 
zu der von Wolfgang Paalen herausgegebenen Zeitschrift Dyn. Vgl. Klengel 1994, S. 90 ff.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS450

Hintergrund eines neuen, gesteigerten lateinamerikanischen Selbstbewusstseins, das, 
wie Michael Rössner bemerkt hat, gerade auf der antiokzidentalen Haltung der Pariser 
Surrealist*innen gründete.251 Das im Prólogo seines Romans beschriebene Konzept des 
real maravilloso ist dabei Carpentiers Versuch einer bewussten Abgrenzung vom sur-
realistischen merveilleux, das von den Surrealist*innen – so behauptet Carpentier – mit 
künstlichen Mitteln herbeigeführt werden müsse, wohingegen das „maravilloso“ au-
thentisch und in der alltäglichen Realität Amerikas verankert sei.252 Auch Lola Álvarez 
Bravo behauptet eine solche Realitätsverankerung und macht sich dabei zunutze, dass 
dem fotografischen Medium aufgrund seiner Indexikalität eine Evidenz zugesprochen 
wird. Sie bedient sich der Fotografie als Werkzeug, um durch die Indexikalisierung des 
gemalten Jaguars für Rousseaus malerische Imaginationen Mexikos ‒ und damit auch 
für das surrealistische Mexiko-Bild ‒ den Effekt der Authentizität zu konstruieren.

In seinem 1953 erschienenen Roman Los pasos perdidos253 macht Carpentier schließ-
lich „die als genuin lateinamerikanisch präsentierte Form der Suche nach dem ‚wirkli-
chen Paradies‘ im ‚real maravilloso‘“254 zum zentralen Thema. Die surrealistische Ästhe-
tik mit der ihr attestierten Künstlichkeit wird dabei zum Gegenbild der authentischen 
Naturerfahrung seines Protagonisten in den Tiefen des südamerikanischen Urwalds, 
wo Carpentier das irdische Paradies verortet.255

Auch wenn die Sehnsucht nach paradiesischen Refugien und einer heilsamen Na-
tur für das surrealistische Denken kennzeichnend ist, so diente den Surrealist*innen 
nicht der tradierte Typus der idealisierten, idyllisch-arkadischen Landschaft als Be-
zugspunkt. Wie Klengel im Hinblick auf die surrealistische Topologie konstatiert, stehe 
Landschaft im Surrealismus „nicht in jener Tradition der okzidentalen Moderne, in 
der der Mensch als überlegenes Subjekt der Landschaft als objektivierter Natur gegen-

251	Vgl. Michael Rössner, Auf der Suche nach dem verlorenen Paradies. Zum mythischen Bewusstsein in der 
Literatur des 20. Jahrhunderts, Frankfurt a. M. 1988, S. 226 ff.

252	Rössner zufolge beruht Carpentiers Konzept des real maravilloso dabei jedoch gänzlich auf dem sur-
realistischen merveilleux, „wobei den Surrealisten nur […] aufgrund des Mangels an geeigneten Inkar-
nationsfiguren in Europa das Heimatrecht für dieses ‚Wunderbare‘ abgesprochen wird.“ Rössner 1988, 
S. 228. Auch Klengel konstatiert, dass Carpentiers Konzept zwar „die Absage eines Lateinamerikaners 
an ein dominantes, europäisches Vorbild“ sei, Carpentier sich vom Surrealismus jedoch weniger ent-
ferne als angenommen. Vgl. Klengel 1994, S. 204.

253	Los pasos perdidos ist auch der Titel einer Aufnahme, die Lola Álvarez Bravo von einem im Sand 
liegenden, weiblichen Modell um 1949 für Acapulco en el sueño aufgenommen hat. Vermutlich wurde 
die Aufnahme, wie viele Fotografien von Álvarez Bravo, erst später mit diesem Titel versehen. Der 
Titel spielt auf die sich im Sand verlierenden Fußspuren an, zeugt jedoch gleichzeitig davon, dass die 
Fotografin Carpentiers Werk rezipiert hat.

254	Rössner 1988, S. 242.
255	Vgl. Klengel 1994, S. 101.



451VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

übersteht“256. Stattdessen entwickelt sich in der surrealistischen Vorstellung das Bild 
einer ungezähmt wuchernden, dschungelartigen Natur – zunächst als Gegenstück zur 
Pariser Stadterfahrung −, die sinnbildlich für das naturhaft-anarchische menschliche 
Unbewusste steht.257 So illustrierte der französische Dichter Benjamin Péret, Mitbe-
gründer des Surrealismus, der von 1941 bis 1947 im mexikanischen Exil weilte, seinen 
1937 in der Zeitschrift Minotaure erschienenen Text La Nature dévore le progrès et le 
dépasse258 mit der Fotografie einer von Pflanzen überwucherten Lokomotive. Die Natur, 
die im Text als Verkörperung des Eros auftritt, wird zur triebhaften Gegenspielerin der 
mit Fortschritts- und Technikkonnotationen belegten Zivilisation und verleibt sich 
die Maschine ein. Dieses Einverleiben durch die Natur spiegelt sich in zahlreichen 
surrealistischen Texten wider – Klengel nennt hier u. a. den von Breton und Mas-
son verfassten Dialogue créole als Beispiel –, die nicht aus der souveränen, der Natur 
gegenüberstehenden Subjektperspektive verfasst sind, sondern sich von innen, aus dem 
Naturraum heraus konstituieren.259 Klengel benennt daher auch das Labyrinthische als 
zentral für die surrealistische Raumerfahrung, das sich ihr zufolge nicht nur in den 
Schilderungen von Landschaft widerspiegelt, sondern im Surrealismus grundsätzlich 
„durch die Collage, durch spontane Assoziativität oder häufigen Perspektivwechsel 
immer wieder thematisiert und ausgelotet“260 wird. 

Für die surrealistischen Landschaftsimaginationen spielt dabei nicht zuletzt die auf 
einen Aufsatz von Sigmund Freud zurückgehende Kategorie des „Unheimlichen“ eine 
Rolle.261 So wähnen sich die Betrachter*innen von Max Ernsts düsteren Traumland-
schaften wie seinem 1936 geschaffenen Gemälde La joie de vivre in einem „Dazwischen“ 
von üppiger Sinnlichkeit und albtraumhaftem Szenario. Die ineinander verschlunge-
nen Pflanzen erwecken den Eindruck der Undurchdringlichkeit, die Betrachter*innen 
können nicht eindringen in diesen „Dschungel“, in dem sie jegliches Gefühl für Grö-
ßenverhältnisse verlieren. Durch die hervortretenden Physiognomien und Gliedmaßen 
scheint die Landschaft ein monströses Eigenleben zu entwickeln.

Auch der kubanische Maler Wifredo Lam, der von Picasso in Paris in den Kreis 
der Surrealist*innen eingeführt worden war, kriegsbedingt jedoch 1942 nach Kuba 
zurückkehren musste, konfrontiert in seinem 1943 geschaffenen und bereits 1945 in die 
Sammlung des New Yorker Museum of Modern Art übergegangenen Bild La jungla die 

256	Klengel 1994, S. 214.
257	Vgl. im Folgenden ebd., S. 173 ff.
258	Benjamin Péret, La nature dévore le progrès et le dépasse, in: Minotaure 10 (Winter 1937), S. 20−21.
259	Vgl. Klengel 1994, S. 180.
260	Ebd., S. 176.
261	Vgl. Sigmund Freud, Das Unheimliche [1919], in: Ders. Studienausgabe, Bd. IV [Psychologische Schrif-

ten] hrsg. von Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey, Frankfurt a. M. 1982, 
S. 241−274.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS452

Betrachter*innen unmittelbar mit einem dicht verwachsenen „Dschungel“ aus Körper-
teilen, maskenartigen Köpfen und an Zuckerrohr erinnernden Naturelementen, die 
miteinander verwoben sind (Abb. 180). Lams monumentales Gemälde ist eine latein-
amerikanische Perspektive auf den Topos des Tropischen – wenn sich auch karibisch-
afrikanische Einflüsse deutlich mit Anleihen aus dem Kubismus hier zu einer hybriden 
Formensprache vermischen. Trotz dieser Tatsache betont Carpentier in seinem Prólogo 
vor allem das genuin Lateinamerikanische von Lams Dschungelimaginationen: 

„Und es musste ein Maler aus Amerika sein, der Kubaner Wifredo Lam, der uns die 
Magie der tropischen Vegetation lehrte, die zügellose Schaffung von Formen unserer 
Natur – mit all ihren Metamorphosen und Symbiosen – in monumentalen Gemälden 
von einem einzigartigen Ausdruck in der zeitgenössischen Malerei.“262 

Lam selbst wies jedoch darauf hin, dass eine dschungelartige Natur, auf die er im Titel 
anspielt, auf Kuba nicht zu finden sei: „[La jungla] bezieht sich nicht auf die Land-
schaftsmerkmale Kubas, wo es keinen Dschungel gibt, sondern Wald, Gebirge und 

262	„Y tuvo que ser un pintor de América, el cubano Wifredo Lam, quien nos enseñara la magia de la ve-
getación tropical, la desenfrenada Creación de Formas de nuestra naturaleza – con todas sus metamor-
fosis y simbiosis −, en cuadros monumentales de una expresión única en la pintura contemporánea.“ 
Carpentier 2014, S. 160. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

Abb. 180: Wifredo Lam, La 
jungla (Der Dschungel), 
1943, Gouache auf Papier, 
montiert auf Leinwand, 
239,4 × 229,9 cm, Museum 
of Modern Art, New York



453VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

Gestrüpp; im Bildhintergrund befindet sich eine Zuckerrohrplantage.“263 Indem er die 
das europäische Lateinamerika-Bild konstituierenden Stereotypisierungen scheinbar 
affirmiert, spielt Lam mit der Betrachter*innen-Erwartung. Er selbst äußerte einmal 
über diesen Ansatz: 

„I refused to paint cha-cha-cha. I wanted with all my heart to paint the drama of my 
country, but by thoroughly expressing the negro spirit […] In this way I could act as a 
Trojan horse that would spew forth hallucinating figures with the power to surprise, to 
disturb the dreams of the exploiters.“264

Mit La jungla unterläuft der Künstler tradierte Formen der Landschaftsdarstellung, 
indem er durch den Verzicht auf eine Horizontlinie und die Verflachung des Raums 
ohne zentralperspektivische Bildanlage keinen Überblick über eine in der Darstellung 
objektivierte Natur gewährt, sondern die Betrachter*innen direkt ins Bild setzt.265 Un-
mittelbar werden diese mit dem vom Künstler entworfenen, fremdartigen „Dschungel“ 
aus Gliedmaßen, Pflanzen und maskenartigen Gesichtern konfrontiert. Das Dickicht 
umgibt die Betrachter*innen und macht eine objektive Inbezugsetzung zum Dargestell-
ten unmöglich. Schon Pierre Mabille betonte in seinem 1944 in der in Mexiko-Stadt 
publizierten Zeitschrift Cuadernos Americanos erschienenen Aufsatz La manigua266 die 
Andersartigkeit von Lams Gemälde, da Lam einen radikalen Bruch mit der europäi-
schen Bildtradition vollziehe.267 Wie Susanne Klengel bereits bemerkt hat, stellt jedoch 
gerade Lams Aufhebung der Zentralperspektive zugunsten eines Polyzentrismus einen 
Anschluss an die europäische Avantgarde dar.268 Allerdings sei, so Klengel, das Besondere 
an Mabilles Interpretation dessen politisch-kulturtheoretische Ausdeutung von Lams 
Gemälde. Vor allem mit Blick auf den aufziehenden Faschismus in Europa gehe es ihm 
„um die Sprengung einer Machtstruktur“269, die sich auf Übersichtlichkeit stütze und 
die erkennbar auf ein Zentrum ausgerichtet sei.

263	„[La jungla] no hace referencia a las características paisajistas de Cuba, donde no existe jungla, sino bosque, 
monte y manigual; en el fondo del cuadro aparece una plantación de caña de azúcar.“ Zitiert nach: Kobena 
Mercer, Las Rutas Afroatlánticas de Wifredo Lam, in: Ausst. Kat. Wifredo Lam, hrsg. von Catherine David, 
Centre Pompidou Musée National d’Art Moderne, Paris (30. September 2015–15. Februar 2016) Museo Na-
cional Centro de Arte Reina Sofia, Madrid (12. April–15. August 2016) Tate Modern, London (14. September 
2016–8. Januar 2017), Madrid 2016, S. 21−33, hier: S. 28. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

264	Zitiert nach: Max-Pol Fouchet, Wifredo Lam, New York 1976, S. 188−189.
265	Vgl. im Folgenden Klengel 1994, S. 176 f.
266	Klengel verweist darauf, dass Mabille hier bewusst das Wort manigua und nicht das Wort jungla wählte, 

da manigua (zu Deutsch „Gestrüpp“ aber auch „Unordnung“) die kubanische Vegetation besser be-
schreibe. Vgl. ebd., S. 177, Anm. 54.

267	Vgl. Pierre Mabille, La manigua, in: Cuadernos Americanos 4 (Juli-August 1944), S. 241−256.
268	Vgl. Klengel 1994, S. 177.
269	Ebd.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS454

Lola Álvarez Bravos fotomontierter Dschungel geht ebenso wenig von einem sou-
veränen Betrachter*innen-Subjekt aus. Auch sie konfrontiert die Betrachter*innen 
unmittelbar mit einem dicht verwachsenen Pflanzendickicht, von dem diese ein-
geschlossen werden. Diese Verweigerung einer souveränen, sich zum Dargestellten 
objektiv verhaltenden Betrachter*innen-Position wird im Vergleich mit dem im me-
xikanischen fotomural verbreiteten Motiv eines aus der Luft aufgenommenen We-
genetzes moderner Großstadtstraßen und Hochhäuser umso deutlicher. In diesen 
vor allem in modernistischen Büroräumen in Mexiko-Stadt zu findenden Beispie-
len (Abb. 157 und Abb. 181) wird kein chaotisches Stadtbild evoziert, der Topos des 
Großstadtdschungels – ein anderer Dschungeltopos der Moderne – spielt hier keine 
Rolle. Stattdessen suggeriert die durch die Luftaufnahme geschaffene Übersicht eine 
Verfügbarkeit der Moderne aus hegemonialer Perspektive und entspricht damit der 
Modernitätsrhetorik der wirtschaftsliberalen Regierung von Miguel Alemán (1946–
1952). Fast übermächtig sehen sich die Betrachter*innen der Großstadt gegenüber, 
wohingegen sie, konfrontiert mit Álvarez Bravos „Dschungel“, eine Destabilisierung 
ihrer Betrachter*innen-Position erfahren, die sich auch auf ihre Raumerfahrung aus-
wirkt. Wie Lewis Carrolls Alice – eine surrealistische Identifikationsfigur,270 die auf 
ihrem Weg durch das Wunderland wiederholt ihre Körpergröße ändert – sehen sich 
die Betrachter*innen mit wechselnden Größenverhältnissen konfrontiert. Die Blätter 
erscheinen in ihren übersteigerten Dimensionen in Relation zu den Betrachter*innen 
übergroß, als entwickelten sie ein Eigenleben – was an Alice’ Begegnung mit sprechen-
den Blumen in Carrolls Fortsetzung Hinter den Spiegeln denken lässt, in der der Autor 
eine Fantasiewelt entwirft, die in ähnlich spannungsvoller Weise mit der Veränderung 
räumlicher Gegebenheiten und dem Verwischen der Grenze zwischen Innen- und 
Außenraum spielt.271 In Álvarez Bravos üppiger Pflanzen-Tapisserie verliert sich das 
Auge der Betrachter*innen. Sie scheinen mittendrin zu sein, und doch verweigern 
die flächige Darstellung und die fehlende Räumlichkeit ein vollständiges Eindrin-
gen in diesen allein der Fantasie der Fotografin entsprungenen „Dschungel“. Durch 
das Aufblähen vegetabiler Formen verleiht Álvarez Bravo diesem Pflanzendickicht 
bedrohliche, abgründig-surreale Qualitäten und rekurriert auf das Unheimliche als 

270	Vgl. zur Rezeption von Lewis Carrolls Alice im Wunderland im Surrealismus u. a.: Annabelle Görgen, 
Alice als Symbolgestalt für die Surrealisten – Das Wunderland als Traumwelt, in: Ausst. Kat. Alice im 
Wunderland der Kunst, Hamburger Kunsthalle, Hamburg (22. Juni–30. September 2012), Ostfildern 
2012, S. 82−84. Spanische Ausgaben von Lewis Carrolls Werk erschienen unter dem Titel Alice en el 
país de las maravillas 1927, 1937 und 1942. Vgl. Ilene Susan Fort und Tere Arcq, Introduction, in: Ausst. 
Kat. In Wonderland 2012, S. 19−29, Anm. 18.

271	Auch Alice erfährt bei ihrer Reise durch das Wunderland eine Destabilisierung, die bis zum Verlust 
der eigenen Identität reicht. Vgl. hierzu: Sophie Salin, Kryptologie des Unbewussten: Nietzsche, Freud 
und Deleuze im Wunderland, Würzburg 2008, S. 204.



455VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

ästhetische Kategorie. Wenngleich die weißen Wandpartien den Eindruck des düsteren 
Dickichts immer wieder unterbrechen und die dekorative Funktion des Wandbildes 
präsent halten, so lässt sich dieses Unheimliche dennoch auch auf die Raumerfah-
rung übertragen. Beim Ersteigen der Treppe verschwinden die Betrachter*innen in 
der Vegetation. Während ihnen die Jaguare auf beiden Seiten der Treppe entgegen-
kommen, entschwinden die Betrachter*innen den Blicken der Außenstehenden und 
werden von Lola Álvarez Bravos „Dschungel“ geradezu verschlungen. Dabei zeigt 
auch Álvarez Bravo in ihrem fotomural keinen real existierenden Ort. Ihr „Dschungel“ 
lässt sich nicht als geografischer Raum konkret verorten, er scheint vielmehr einer 
inneren Landschaft – im Sinne der surrealistischen Traumlandschaft – zu entsprechen. 
Dennoch handelt es sich bei den Einzelbildern um fotografische Fragmente, die ohne 
Zweifel in einer indexikalischen Beziehung zum Dargestellten stehen und sich damit 
an die Realität rückbinden lassen. 

VII.4.5  Acapulco en el sueño

Die für Vegetales verwendeten Fotografien entstammen zu einem Großteil dem Kontext 
von Álvarez Bravos Kollaboration mit dem mexikanischen Autor Francisco Tario am 

Abb. 181: RAS-Martin, Oficinas modernas en México, Büroräume mit von oben beleuchtetem fotomural, 
in: Decoración 34 (1956)



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS456

Fotobuch Acapulco en el sueño,272 das 1951 veröffentlicht wurde.273 So findet sich im Buch 
eine Fotografie derselben knorrigen Aststruktur (Abb. 182), die Lola Álvarez Bravo in 
die untere linke Tafel des fotomural einfügte.274 Als Auftragsarbeit der mexikanischen 
Regierung sollte Acapulco en el sueño – das mit 7.000 Exemplaren eine vergleichsweise 
hohe Auflage hatte und schon im Titel auf das surrealistische Motiv des Traums rekur-
riert – das Urlaubsziel an der mexikanischen Pazifikküste als Inbegriff des touristischen 
Badeorts inszenieren und zum Gegenentwurf des modernen, fortschrittsorientier-
ten Mexiko der Alemán-Regierung machen. Álvarez Bravos Fotografien, die Tarios 
heterogenen Text illustrieren, stilisieren Acapulco zu einem Sehnsuchtsort, an dem 

272	Francisco Tario, Acapulco en el sueño, mit Fotografien von Lola Álvarez Bravo, Mexiko-Stadt 1951.
273	In Álvarez Bravos Archiv im Center for Creative Photography in Arizona befinden sich zahlreiche der 

für das Fotobuch entstandenen Aufnahmen. Auch die Negative des von Álvarez Bravo abfotografierten 
Jaguar-Gemäldes, das sie in das fotomural einfügte, sind hier den Acapulco-Archivalien zugeordnet. 
Siehe: Lola Alvarez Bravo Archive, 1901-1994. AG 154:53 Center for Creative Photography, University 
of Arizona, Tucson, AZ.

274	Die Aufnahme fand unter dem Titel La Mandragora (zu Deutsch: Die Alraune) Eingang in Lola Álvarez 
Bravos Œuvre. Diese Betitelung durch die Fotografin kommt einer surrealistischen Ausdeutung des 
Motives gleich, da Alraunen, deren häufig anthropomorph erscheinenden Wurzeln magische Kräfte zu-
geschrieben wurden, im Surrealismus immer wieder eine wichtige Rolle spielen. So tauchen Bezüge zu 
Alraunen u. a. im literarischen Werk der Surrealist*innen Victor Brauner und Leonora Carrington auf. 
Auch Diego Riveras auf der Exposición internacional del surrealismo gezeigtes Gemälde Majandrágora 
aracnilectrosfera en sonrisa zeigt im Bildhintergrund eine Alraune, auf die Rivera auch mit seinem an 
die surrealistische Schreibpraxis erinnernden, stark verrätselnden Titel Bezug nimmt.

Abb. 182: Lola Álvarez Bravo, La Mand-
ragora (Die Alraune), in: Francisco Tario, 
Acapulco en el sueño, Mexiko-Stadt 1951, 
S. 89



457VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

ausländische wie inländische Tourist*innen gleichermaßen Zuflucht und Erholung 
finden. Sonnenbadende Urlauber*innen und in eigentümliche Algenkostümierun-
gen gewandete, statuengleich in Szene gesetzte Frauen (Abb. 183) bewegen sich fast 
traumwandlerisch durch die paradiesische Szenerie, die archaisch anmutenden Fischer 
nähren die Sehnsucht nach einer verloren gegangenen Ursprünglichkeit. Auf einigen 
Seiten schieben sich die großen Blätter exotischer Pflanzen in den Bildvordergrund 
und verdecken das Dahinterliegende (Abb. 184). Beim Umblättern der Seiten treten 
die Leser*innen hinter die Vegetation, wie sie auch im fotomural ein durch Pflanzen 
verdecktes Dahinter erkunden. Die Leser*innen werden so zu Entdecker*innen dieses 
vermeintlich unberührten Paradieses, das Ende der 1940er Jahre unter Mitwirkung 
der mexikanischen Regierung tatsächlich jedoch bereits in ein modernes Tourismus-
Resort verwandelt worden war.275

Aussagen der Fotografin lassen den Schluss zu, dass Lola Álvarez Bravo das Foto-
buch weniger als ihr Werk betrachtete als vielmehr als ein Projekt Tarios,276 und so 

275	Vgl. Andrew Sackett, Fun in Acapulco? The Politics of Development on the Mexican Riviera, in: Holiday 
in Mexico: Critical Reflections on Tourism and Tourist Encounters, hrsg. von Dina Berger und Andrew 
Grant Wood, Durham/London 2010, S. 161−182.

276	So soll die Fotografin gesagt haben „Ich ging nach Acapulco um die Fotografien für das Buch von 
Francisco Tario zu machen.“ [„Fui a Acapulco a hacer las fotografías para el libro de Francisco Tario.“] 
Vgl. Acapulco en el sueño, in: Alquimia 29 (2007), S. 60−61, hier: S. 61. Deutsche Übersetzung durch 
die Autorin. In einem Interview äußerte sie 1979 auf die Frage hin, ob sie jemals ein Buch mit ihren 
Fotografien veröffentlicht habe: „Mein eigenes, nein. Ich habe Fotografien für das Buch mit Gedichten 

Abb. 183: Francisco Tario, Acapulco en el 
sueño, Mexiko-Stadt 1951, mit Fotografien 
von Lola Álvarez Bravo, S. 51



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS458

können die Aufnahmen als untypisch für ihre Arbeit gelten, manifestiert sich in dem 
hier entworfenen Mexiko-Bild doch ein gewisser Autoexotismus. Acapulco en el sueño 
ist demnach ein weiteres Beispiel dafür, dass bestimmte Topoi, wie etwa der Topos des 
tropischen Paradieses, nicht nur kennzeichnend für ein auf Lateinamerika projiziertes 
Fremdbild sind, sie sind ebenso ein unabdingbarer Bestandteil des lateinamerikani-
schen Selbstbildes. Auch für das von Carpentier formulierte Konzept des real maravil-
loso spielt die Vorstellung von der lateinamerikanischen Landschaft als eines sich mit 
Paradieskonnotationen verbindenden, dschungelartigen Ursprungsraums eine Rolle – 
ein Selbstentwurf, der dem surrealistischen Amerika-Bild entspricht, dabei jedoch 
behauptet, in besonderer Weise authentisch, da in der lateinamerikanischen Realität 
verankert, zu sein. Lola Álvarez Bravo nimmt in ihrem fotomural das surrealistische 
Dispositiv auf und wendet es. Indem sie in der Fotomontage ein surrealistisches Me-
xiko, einen surrealistischen Ort par excellence konstruiert, der durch das fotografische 
Medium als authentisch ausgegeben wird, bricht sie den Versuch, Mexiko als „Anderes“ 
der westlichen Moderne festzuschreiben, ironisch, denn der Realitätscharakter des 
Dschungels kommt aus der malerischen Imagination.

von Francisco Tario, Acapulco en el sueño, gemacht […].“ [„Propiamente mío, no. He hecho fotografías 
para el libro de poemas de Francisco Taro, Acapulco en el sueño […].“] Siehe: Anon., Fotos de Lola 
Álvarez Bravo Tomadas Entre 1938 y 1979, en una Exposición, in: Excelsior, 25. April 1979, S. 1 und 4, 
hier: S. 4. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

Abb. 184: Francisco Tario, Acapulco en el 
sueño, Mexiko-Stadt 1951, mit Fotografien 
von Lola Álvarez Bravo, S. 131



459VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

VII.4.6  Lola Álvarez Bravos Vegetales: Ein mexikanischer „Dschungel“?

Mit ihrem fotomural thematisiert Lola Álvarez Bravo den westlichen Blick auf Latein-
amerika, indem sie die mit Lateinamerika verbundenen paradiesischen Topoi aufruft. 
Der von Vegetales suggerierte „Blick im Innen auf ein Außen, das paradiesische Natur 
ist“277, lässt sich dabei in der langen Tradition von Wanddekorationen betrachten, die 
den Paradiesgarten zum Thema machen – sei es als Wandbehang oder in Form der 
Eldorado-Panoramatapete (Abb. 44), die mit der Betitelung auf das sagenumwobene 
Goldland anspielt, das man im Innern des Paradiesgartens der „Neuen Welt“ vorzu-
finden hoffte. Wie Wifredo Lam so verwehrt Álvarez Bravo den Betrachter*innen einen 
solchen souveränen Überblick über einen in der Darstellung objektivierten, zentralper-
spektivisch erfassten Naturausschnitt. Álvarez Bravo bricht mit dem panoramatischen 
Blickregime der exotisierenden Panoramatapeten, in denen sich die seit der Kolonialzeit 
auf die „Neue Welt“ projizierten Vorstellungen manifestieren. Gleichermaßen Aus-
druck „von exotischen Utopien und kolonialistischen Überlegenheitsphantasien wie 
von absolutistischen Allsichtigkeitsphantasmen“278 bringen die Panoramatapeten des 
19. Jahrhunderts „die Welt in einem Blick, im Blick des Souveräns“279 zur Ansicht und 
suggerieren damit eine Verfügbarkeit dieser exotischen Bildwelten für die europäischen 
Betrachter*innen, die auch im photomural des Taj Mahal für das Ehepaar Goodspeed 
zum Ausdruck kommt, das im vierten Kapitel dieses Buches ausführlich behandelt 
wurde. Álvarez Bravos Demontage eines solchen hegemonialen Blickregimes kommt 
daher in ähnlicher Weise der „Sprengung einer Machtstruktur“280 gleich, wie sie Pierre 
Mabille in seiner Deutung von Lams Gemälde La jungla ausgemacht hat. Aufgrund ihrer 
lateinamerikanischen Herkunft verbinden sich mit den Landschaftsentwürfen beider 
Künstler*innen Authentizitätsversprechen, die sie unterlaufen, indem sie Landschaft 
als künstlerische Konstruktion sichtbar machen. Im Prozess des Zerschneidens beraubt 
Álvarez Bravo die Fotografien ihres vorgeblich Wirklichkeit abbildenden Charakters, 
profitiert dabei jedoch gleichzeitig vom Wahrhaftigkeitsnimbus des fotografischen Auf-
zeichnungsverfahrens. Durch die Fotografie wird – als Überbietung Rousseaus im foto-
grafischen Medium – eine botanische Authentifizierung dieses „Dschungels“ suggeriert, 
mit der gleichzeitig gebrochen wird. Denn auch die Malerei erfährt durch die Fotografie 
eine Authentifizierung, da der Jaguar als Teil der Botanik beschrieben wird. Mittels der 
Fotomontage kreiert Álvarez Bravo einen Raum zwischen Realität und Imagination, 
Figuration und Abstraktion, der das magisch-mythische Mexiko der surrealistischen 
Vorstellung heraufbeschwört. Die Fotografin entwirft die mexikanische Landschaft 

277	Marek 2010, S. 255.
278	Ebd., S. 259.
279	Ebd.
280	Klengel 1994, S. 177.



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS460

als düsteren Urwald, der sich in seinen fotografischen Realitätsfragmenten zwar mit 
geografischen Orten in Verbindung bringen, nicht jedoch eindeutig verorten lässt.281 
Die Behauptung einer topografischen Bestimmbarkeit – die auf dem fotografischen 
Realitätsversprechen beruht – wird konterkariert durch das Aufeinandertreffen von 
Pflanzen unterschiedlicher Vegetationszonen, und auch die Maßstabssprünge und das 
Schwarz-Weiß der Aufnahmen verfremden das fotografische Bild. Álvarez Bravo sugge-
riert eine unberührte, anarchisch wuchernde Natur, die doch menschengemacht, da erst 
im künstlerischen Schaffensprozess der Fotomontage entstanden ist. Dabei bricht Álva-
rez Bravo nicht nur mit der technizistischen Ästhetik des US-amerikanischen Mediums 
photomural. Ihr eine ursprüngliche Natur suggerierender „Urwald“ ist gleichzeitig eine 
Umkehrung der Alemánschen Modernitätsrhetorik, die sich auch im mexikanischen 
fotomural der Zeit artikulierte, wie am Beispiel des Büroraums in dem von Mario Pani 
und Jesús Garcia Collantes zwischen 1949 und 1951 erbauten Bürogebäudes zu sehen 
(Abb. 157). Während das Motiv des aus der Luft aufgenommenen Großstadtpanora-
mas im fotomural als Übersetzung eines sich mit Modernitätsversprechen verbinden-
den Mediums ins Mexikanische betrachtet werden kann, kommt Lola Álvarez Bravos 
„Dschungel“ einer radikalen Absage an das US-amerikanische Vorbild gleich – und da-
mit an einen hegemonialen Modernitätsdiskurs, innerhalb dessen die USA als „the ‚lead 
society‘ of modernity“282 die führende Rolle in der Schaffung einer globalen Moderne 
für sich beansprucht. Dem stellt Álvarez Bravo hier die Formulierung einer anderen 
Version von Moderne entgegen, wobei sie durch das von ihr gewählte Medium – anders 
als etwa Diego Rivera mit den von ihm präferierten Maltechniken des Freskos und der 
Enkaustik – den Anschluss an bestehende Modernitätsdiskurse sucht. 

Diese Formulierung eines genuin mexikanischen Modernitätsentwurfs spiegelt 
sich zeitgleich in den zeitgenössischen architektonischen Tendenzen wie auch im me-
xikanischen Design wider. Als Beispiel hierfür kann die von der Industriedesignerin 
Clara Porset 1952 organisierte Ausstellung El arte en la vida diaria stehen, mit der 
„Hecho en México“283 gewissermaßen als Gütesiegel für eine indigene Tradition und 
industrialisierte Moderne verbindende Form eines „genuin mexikanischen“ Designs 
etabliert werden sollte und für die Lola Álvarez Bravo beauftragt wurde, fotomurales 
zu schaffen, die in den Ausstellungsräumen installiert wurden und sich in diese Mo-
dernitätsrhetorik einfügten (Abb. 185).284 

281	Rezipiert wurde die Landschaft jedoch offenbar als genuin mexikanisch, ist in zeitgenössischen Be-
schreibungen doch lediglich von „fotomurales de la vegetación mexicana“ die Rede. Vgl. u. a. Instituto 
Mexicano del Seguro Social, La Nueva Sede del Instituto Mexicano del Seguro Social, Mexiko-Stadt 1950 
(?), unpaginiert.

282	Peter Wagner, A Sociology of Modernity: Liberty and Discipline, London/New York 1994, S. 180.
283	Der Untertitel der Ausstellung lautete: „Exposición de objetos de buen diseño hechos en México.“
284	Vgl. hierzu den Katalog der Ausstellung: Ausst. Kat. El arte en la vida diaria. Exposicion de objetos de 



461VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

buen diseño hechos en México, Instituto Nacional de Bellas Artes, Mexiko-Stadt 1952. Vgl. zu Porset 
außerdem: Randal Sheppard, Clara Porset and the Politics of Design, in: Ausst. Kat. In a Cloud, in a 
Wall, in a Chair 2019, S. 77−90; Ders., El exilio y la política transnacional en el diseño de Clara Porset, 
in: Horizontes del exilio. Nuevas aproximaciones a la experiencia de los exilios entre Europa y América 
Latina durante el siglo XX, hrsg. von Elena Díaz Silva, Aribert Reimann und Rendal Sheppard, Madrid/
Frankfurt a. M. 2018, S. 91−123; sowie: Ders., Clara Porset in Mid Twentieth-Century Mexico: The Politics 
of Designing, Producing, and Consuming Revolutionary Nationalist Modernity, in: Americas 75:2 (2018), 
S. 349−379. Zur Ausstellung El arte en vida diaria vgl. insbesondere: Ana Elena Mallet und Staci Stein-
berger, „Fertile Ground“: Design Exchanges between Mexico and California, 1920−1976, in: Ausst. Kat. 
Found in Translation. Design in California and Mexico, 1915−1985, hrsg. von Wendy Kaplan, Los Angeles 
County Museum of Art, Los Angeles (17. September 2017–1. April 2018), London/New York/München 
2017, S. 182−213; sowie: Ana Elena Mallet, La exposición de 1952: El arte en la vida diaria. Exposición 
de objetos de buen diseño hechos en México, in: Ausst. Kat. El diseño de Clara Porset: Inventando un 
México moderno, Museo Franz Mayer, Mexiko-Stadt (22. Februar–29. Mai 2006), Mexiko-Stadt 2006, 
S. 45−58. In den letzten beiden Publikationen wurden allerdings einige Ausstellungsansichten fälsch-
licherweise der Ausstellung El arte en la vida diaria zugeschrieben, die tatsächlich jedoch, wie Zoë Ryan 
2019 verifizieren konnte, den mexikanischen Beitrag der Triennale di Milano von 1957 zeigen. Vgl. Zoë 
Ryan, There is design in everything: The shared vision of Clara Porset, Lola Álvarez Bravo, Anni Albers, 
Ruth Asawa, Cynthia Sargent, and Sheila Hicks, in: Ausst. Kat. In a Cloud, In a Wall, In a Chair 2019, 
S. 20−64, Anm. 59. Álvarez Bravos fotomurales für die El-arte-en-la-vida-diaria-Ausstellung hingegen 
waren kleinformatiger als die im Rahmen der Mailänder Triennale gezeigten fotografischen Wandbilder.

Abb. 185: Ausstellungsansicht, El arte en la vida diaria, Palacio de Bellas Artes, 1952, mit fotomurales von 
Lola Álvarez Bravo



VII  Ein mexikanischer Gegenentwurf: Lola Álvarez Bravos fotomural für das IMSS462

Gleichzeitig kann Vegetales als ein Gegenentwurf zu jenen US-amerikanischen 
Landschafts-photomurals gelten, die in der Tradition der Panoramatapeten ein idea-
lisiertes Außen im Innenraum zur Ansicht bringen und ihrerseits bereits einen moti-
vischen Gegenpol zur technizistischen Tradition des Mediums photomural darstellen. 
Die für Acapulco en el sueño entstandenen Aufnahmen überführt Álvarez Bravo mit 
ihrem fotomural in einen Landschaftsentwurf, der das Bild des naturhaft-ursprüng-
lichen Mexikos als Konstruktion vor Augen führt, als Projektionsfläche, in der sich ver-
schiedene Utopieentwürfe überlagern. Indem sie sich das surrealistische Mexiko-Bild 
aneignet, fügt sich Álvarez Bravo in die kritische Revision des Surrealismus der 1940er 
Jahre ein, die in den in der Zeitschrift Dyn veröffentlichten Texten ebenso Ausdruck 
findet wie bei Alejo Carpentier, der mit seinem Konzept des real maravilloso den Ver-
such einer lateinamerikanischen Abgrenzung vom Surrealismus unternimmt, dabei 
den europäischen Blick auf das Fremde jedoch teilweise selbstexotisierend affirmiert. 

Lola Álvarez Bravo hingegen zeigt nicht nur auf, dass Lateinamerika in einem 
dynamischen Prozess der Aushandlung nicht mehr auf die passive Rolle eines exo-
tisierten „Anderen“ festgeschrieben bzw. essentialisiert werden kann, sie stellt auch 
eine selbstexotisierende Form der Affirmation von Differenzkonstruktionen in Frage. 
Ihr fotomural macht sichtbar, dass herkömmliche Zuschreibungen, wie die Rolle des 
„Anderen“, einer laufenden Verschiebung unterliegen und dabei ständig neu justiert 
und verhandelt werden müssen. Auch ist Modernität innerhalb des transnationalen 
Diskurses um das Medium Wandbild keinesfalls als das Produkt einer von den USA 
ausgehenden Diffusion zu begreifen, sondern muss in verflechtungsgeschichtlicher 
Perspektive betrachtet werden, innerhalb derer von vielschichtigen Interaktionspro-
zessen und Modernitätsentwürfen auszugehen ist. Álvarez Bravos Vegetales fällt dabei 
in eine Zeit, die innerhalb der mexikanischen Kunstgeschichte als Umbruchsphase 
definiert werden kann, in der die Kunst sich abermals mit der Aufgabe konfrontiert sah, 
„nationale“ Positionen zu formulieren und dabei Moderne und Tradition zu verbinden. 
Dies war auch in der von Barragán konzipierten Siedlung Jardines del Pedregal der 
Fall, mit der sich Lola Álvarez Bravo fotografisch auseinandersetzte. Hier gingen eine 
urwüchsige, wilde Natur und eine streng geometrisierte, modernistische Architektur 
eine Synthese ein, jedoch ist laut Einfeldt das „Postulat einer ungezähmten Natur“ in 
Bezug auf die Wohnsiedlung als „Fiktion“ zu bezeichnen: 

„Wilde Tiere wie Schlangen und Pumas, die einst im Pedregal vorkamen, wurden durch 
die Bebauung des Lavafeldes aus ihrem Lebensraum verdrängt und bleiben seitdem, wie 
andere vermeintliche Gefahren, vor den Siedlungs- und Grundstücksmauern. Barragáns 
gated community ist vielmehr ein Wohnidyll in einer erhaben wirkenden, aber unge-
fährlich gemachten Natur, die als exklusives, archaisches Arkadien inszeniert wird.“285

285	Einfeldt 2010, S. 207.



463VII.4  Lola Álvarez Bravos Vegetales im Kontext surrealistischer Landschaftskonzepte

Letztlich wurde somit hier eine Beherrschbarkeit und Domestizierung der Natur 
demonstriert. In ihrer vorgeblichen Urwüchsigkeit durfte diese nur innerhalb festge-
legter Grenzen bestehen bleiben. Wie bei Lola Álvarez Bravos fotomural erweist sich 
die vorgebliche Wildheit hier letztlich als eine künstlerische Konstruktion.




