
III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungs-
prozesse: Das Vorbild muralismo

Nach der mexikanischen Revolution, die im Wesentlichen von 1910 bis 1917 bzw. 1920 
andauerte,1 entfachte in Mexiko ein neues Interesse an der Wandmalerei. Die staatlich 
geförderte Wandmalereibewegung des muralismo sollte die Vision einer homogenen 
nationalen Kultur, die im postrevolutionären Diskurs entwickelt wurde, in Form von 
groß angelegten Freskenzyklen vermitteln und dabei zur Legitimierung und Stabi-
lisierung der nachrevolutionären politischen Ordnung beitragen. Anstoßgeber der 
Bewegung war José Vasconcelos, der von dem zwischen 1920 und 1924 regierenden 
Präsidenten Álvaro Obregón zum Bildungsminister berufen wurde. Er initiierte eine 
beispiellose Bildungskampagne, die die Alphabetisierung der Bevölkerung Mexikos 
zum Ziel hatte und damit ein zentrales Revolutionsversprechen einlösen sollte.2 Zu-
nächst rückte jedoch die Stiftung einer nationalen Identität in den Fokus der von 
Vasconcelos vorangetriebenen Bemühungen. Mit seinem 1925 erschienenen Essay La 
raza cósmica formulierte Vasconcelos selbst dabei die wohl einflussreichste theoretische 

1	 Laut Hans Werner Tobler markieren die Jahre 1917 und 1920 die Verabschiedung der revolutionären 
Verfassung bzw. die Etablierung einer stabilen Regierung. Tobler verweist jedoch darauf, dass von 
der mexikanischen Forschung vielfach das Jahr 1940 als Zäsur vorgeschlagen wird, da erst unter der 
Regierung von Lázaro Cárdenas zwischen 1934 und 1940 zentrale Revolutionsversprechen, wie die 
Landverteilung an die landlosen Landarbeiter*innen und die Verstaatlichung der Ölindustrie, umge-
setzt werden konnten. Vgl. Hans Werner Tobler, Zur Historiographie der mexikanischen Revolution, 
1910−1940, in: Mexiko. Die institutionalisierte Revolution, hrsg. von Manfred Mols und Hans Werner 
Tobler, Köln 1976, S. 4−48.

2	 Vgl. hierzu: Gabriella de Beer, José Vasconcelos and his world, New York 1966; Eckhard Deutscher, 
Erziehung, Erziehungssystem und ländliche Entwicklung in Mexiko: Probleme in Geschichte und Gegen-
wart, Bonn 1984; Ders. Politik und Pädagogik im nachrevolutionären Mexiko 1920−1940 (= Eruditio. 
Studien zur Erziehungs- und Bildungswissenschaft, Bd. 22, hrsg. von Günther Böhme), Frankfurt a. M. 
1989; Kerstin Gruihn, Die mexikanische Revolution und ihr Einfluss auf die Erziehungspolitik, in: Der 
Revolutionsmythos in Mexiko, hrsg. von Raina Zimmering (= Epistemata: Reihe Literaturwissenschaft 
534), Würzburg 2005, S. 45−53. Für eine kritische Betrachtung des mexikanischen Bildungssystems 
vor dem Hintergrund des kulturellen Nationalismus der 1920er Jahre vgl.: Mary Kay Vaughan, The 
State, Education, and Social Class in Mexico, 1880−1928, DeKalb 1982, S. 239−266.

 Open Access. © 2023 bei der Autorin, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist lizenziert unter der 
Creative Commons Namensnennung – Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz. https://
doi.org/10.1515/9783111075372-004



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo48

Grundlage dieses neuen mexikanischen Selbstentwurfs.3 Vasconcelos zeigte sich hier 
überzeugt davon, die Menschheitsgeschichte würde in Lateinamerika eine neue Stufe 
ihrer Entwicklung erreichen. In Abgrenzung von den angelsächsisch geprägten USA, 
von Kanada, aber auch vom portugiesisch geprägten Brasilien entwarf Vasconcelos in 
La raza cósmica – in Rückgriff auf José Enrique Rodós Ariel – für den spanischsprachi-
gen Teil des amerikanischen Kontinents eine panlateinamerikanische Zukunftsvision, 
für die das Konzept der mestizaje zentral ist. Vasconcelos sprach dabei vom Mestizen-
tum als einer fünften, der „kosmischen Rasse,“ in der sich die positiven Grundzüge der 
vier Stämme4 vereinen würden. Auch die weiße „Rasse“, die von Vasconcelos weiterhin 
als höherwertig betrachtet wurde, könne von dieser Verbindung profitieren, denn erst 
die Vereinigung der „Rassen“ führe zu einer überlegenen Synthese.5 

José Vasconcelos’ Konzept der „kosmischen Rasse“ spielte für die postrevolutionäre 
Identitätskonstruktion eine zentrale Rolle. In Anbetracht der hohen Analphabetenrate, 
insbesondere in der indigenen Bevölkerung, waren ideologische Inhalte in schriftli-
cher Form allerdings kaum vermittelbar. Für deren Übermittlung sollte daher auf ein 
Medium zurückgegriffen werden, das als allgemein zugänglich erachtet wurde, dessen 
tatsächliche Rezipierbarkeit durch das anvisierte Zielpublikum von der Forschung al-
lerdings in Frage gestellt wird.6 Dies war die Grundsteinlegung für die von Vasconcelos 
initiierte Wiederbelebung der Wandmalerei. 

Die Forschung hat sich dabei weitestgehend darauf verständigt, den Beginn der 
Epoche des Muralismus in Mexiko auf 1921 zu datieren, das Jahr, in dem Diego Rivera 
mit den Vorarbeiten zu seinem Wandbild Die Schöpfung für das Amphitheater der 
Nationalen Vorbereitungsschule, der Escuela Nacional Preparatoria, in Mexiko-Stadt 
begann (Abb. 182). Zuvor waren bereits die Künstler Roberto Montenegro, Gerardo Mu-
rillo – alias Dr. Atl – und Jorge Enciso von Vasconcelos beauftragt worden, die Wände im 
ehemaligen Jesuitenkolleg San Pedro y San Pablo zu dekorieren.7 Die Escuela Nacional 

3	 Vgl. José Vasconcelos, La Raza Cósmica: A Bilingual Edition, Baltimore 1997.
4	 Vasconcelos spricht hier von „el negro, el indio, el mongol y el blanco.“ Ebd., S. 49.
5	 Vgl. ebd., S. 56.
6	 Zur Frage, inwieweit die Werke der Muralisten in Gebäuden wie dem mexikanischen Nationalpalast 

überhaupt für die breite Bevölkerung Mexikos zugänglich und damit rezipierbar waren vgl. Mary K. Cof-
fey, Mural Art and Popular Reception: the Public Institution and Cultural Politics in Post-Revolutionary 
Mexico, in: La imagen política: XXV Coloquio Internacional de Historia del Arte, hrsg. von Cuauhtémoc 
Medina, Mexiko-Stadt 2006, S. 363–372; sowie: Dies., How a Revolutionary Art became Official Culture. 
Murals, Museums and the Mexican State, Durham/London 2012 (im Folgenden: Coffey 2012a).

7	 Die hier geschaffenen murales werden häufig als die ersten modernen Wandgemälde in Mexiko be-
zeichnet. Olav Münzberg und Michael Nungesser haben allerdings darauf verwiesen, dass Juan Cordero 
bereits 1874 in der Escuela Nacional Preparatoria das erste Wandbild weltlichen Inhalts in Mexiko 
geschaffen habe. Vgl. Olav Münzberg und Michael Nungesser, Diego Rivera als Wandmaler (I), in: 
Ausst. Kat. Diego Rivera, 1886−1957, Retrospektive, Neue Gesellschaft für Bildende Kunst e.V. (NGBK) 



49III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

Preparatoria, die ab 1867 der Vorbereitung auf das Universitätsstudium diente, gilt je-
doch in der Forschung gemeinhin als Geburtsort der mexikanischen Wandmalerei
bewegung. Als Colegio de San Ildefonso war die Schule bereits 1583 von Jesuiten ge-
gründet und das erweiterte Gebäude mit seiner heutigen Fassade im Stil des kolonialen 
Barock zwischen 1712 und 1749 vollendet worden. Hier nahm Rivera zunächst im Januar 
1922 zusammen mit Ramón Alva de Canal, Fermín Revueltas, Jean Charlot und Fer-
nando Leal die Arbeit auf. David Alfaro Siqueiros erhielt wenig später einen Auftrag für 
die malerische Gestaltung des angegliederten Colegio Chico. Orozco hingegen stieß erst 
1923 zum Kreis der in der Escuela Nacional Preparatoria tätigen Maler hinzu.

III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes 
der mexikanischen Wandmalerei: Diego Rivera, David Alfaro 
Siqueiros und José Clemente Orozco
Der Prozess ideologischer und politischer Neuformierung der mexikanischen Nation 
nach der Revolution war der Ausgangspunkt für eine künstlerische Entwicklung, die 
schon früh von Zeitgenossen mit dem Begriff der „Renaissance“8 belegt wurde. Von der 
kunsthistorischen Forschung bis heute verwendet suggeriert die Bezeichnung „Mexika-
nische Renaissance“ einen Anschluss an die europäische Vorstellung von „Hochkultur“. 
Ist mit dem vorwiegend auf Italien bezogenen Renaissance-Begriff ein Wiederaufleben 
der Antike verbunden, so versprach man sich in Mexiko, in Abwendung von der an 
Europa orientierten Kunst des porfiriato, „eine Wiedergeburt der alten Vorzüge der au-
tochtonen Rassen“9, wie sie der Künstler Dr. Atl 1923 postulierte. Für diese Entwicklung 

und Staatliche Kunsthalle, Berlin (23. Juli–16. September 1987), Berlin 1987, S. 59−108, hier: S. 59. Vgl. 
hierzu auch: Dawn Ades, The Mexican Mural Movement, in: Dies., Art in Latin America: The Modern 
Era, 1820−1980, New Haven/London 1989, S. 151−179.

8	 Der Begriff der „Renaissance“ wurde bereits in den Anfangsjahren des Muralismus eingeführt. Der me-
xikanische Kritiker José Juan Tablada postulierte schon 1923 in der US-amerikanischen Ausgabe der Zeit-
schrift International Studio in Bezug auf die zeitgenössische mexikanische Malerei: „After a long academic 
sleep, the old Aztec art has inspired a national renaissance.“ José Juan Tablada, Mexican Painting Today, 
in: International Studio 76:308 (Januar 1923), S. 267−276, hier: S. 267. Die mexikanische Wandmalerei, 
zu diesem Zeitpunkt noch in ihren Anfängen, erwähnte Tablada dabei allerdings nur in einem Neben-
satz. Im selben Jahr griff der Künstler Gerardo Murillo, genannt Dr. Atl., die Bezeichnung auf und stellte 
die Frage nach einem „Renacimiento artístico“ in Mexiko. Vgl. Dr. Atl [Gerardo Murillo], Colaboración 
artística: ¿Renacimiento artístico?, in: El Universal: El gran diario de México, 13. Juli 1923, S. 3.

9	 „[…] un renacimiento de las antiguas virtudes de las razas autóctonas.“ Zitiert nach ebd. Deutsche 
Übersetzung durch die Autorin. Dennoch wurde, als Teil einer künstlerischen Legitimierungsstrategie, 
mit der Wahl dieser Begrifflichkeit – ebenso wie durch formale Bezüge und die gewählte Technik der 
mexikanischen Wandgemälde – gleichzeitig ein Bezug zur italienischen Renaissance hergestellt.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo50

kann, so hat Stephan Scheuzger dargelegt,10 das von Eric Hobsbawm eingeführte Kon-
zept der „Erfindung von Tradition“11 fruchtbar gemacht werden, im Sinne der „Kons-
truktion einer Vergangenheit, in deren Kontinuität sich die aus dem revolutionären 
Umbruch hervorgegangene Herrschaft präsentieren konnte“12. Die Wandmalerei wurde 
dabei als ureigenste mexikanische Gattung entworfen, wobei eine Kontinuität von der 
Urzeit über die Kolonialzeit bis in die Gegenwart behauptet wurde.13 Gleichzeitig eig-
nete sich mit den Muralisten, wie es der mexikanische Dichter Octavio Paz formulierte, 
„[z]um ersten Mal in der Geschichte unseres Kontinents […] 1921 eine Gruppe von 
Künstlern nicht nur gänzlich das europäische Erbe an, vor allem das der modernen 
Kunst, sondern antwortete, ohne sie zu verleugnen, mit einer anderen Kunst, die auch 
andere Realitäten zum Ausdruck brachte“14. Der Muralismus sei damit „im Bereich 
der visuellen Künste die erste amerikanische Antwort auf den großen Monolog der 
europäischen Kunst“15 gewesen. 

Geprägt wurde der Muralismus in erster Linie von Diego Rivera, David Alfaro 
Siqueiros und José Clemente Orozco, die heute noch zu Los Tres Grandes der me-
xikanischen Kunst überhöht werden. Künstlerisch wie politisch vertraten die „drei 
Großen“ jedoch verschiedene Ansätze. Rivera etwa entwickelte sich im Verlauf der 
1920er Jahre zum Staatskünstler der mexikanischen Regierung, sah sich allerdings 
zunehmend mit dem Vorwurf seiner Künstlerkolleg*innen konfrontiert, folkloris-
tische Kunst für US-amerikanische Tourist*innen zu schaffen. Während Riveras 
monumentale Historienfresken – insbesondere jene im mexikanischen Erziehungs-
ministerium – Revolutionsutopien entwarfen, wandte sich vor allem Orozco im 
Laufe seiner Karriere desillusioniert von der Revolutionsthematik ab. Gemeinsam ist 

10	 Vgl. Stephan Scheuzger, Der Andere in der ideologischen Vorstellungskraft. Die Linke und die indigene 
Frage in Mexiko (= Editionen der Iberoamericana, Bd. 12), Frankfurt a. M. 2009, S. 227−228 (im Fol-
genden: Scheuzger 2009a); sowie: Ders., Mestizisierung und Moderne in Mexiko, in: Die Moderne in 
Lateinamerika: Zentren und Peripherien des Wandels. Hans Werner Tobler zum 65. Geburtstag, hrsg. von 
Stephan Scheuzger und Peter Fleer (= Editionen der Iberoamericana, Bd. 14), Frankfurt a. M. 2009, 
S. 101−138, hier: S. 128 (im Folgenden: Scheuzger 2009b).

11	 Vgl. The Invention of Tradition, hrsg. von Eric Hobsbawm und Terence Ranger, Cambridge 1983, ins-
besondere die Einleitung von Eric Hobsbawm, Introduction: Inventing Traditions, S. 1−14.

12	 Scheuzger 2009b, S. 128. 
13	 Anita Brenner führte bereits 1929 in ihrem Buch Idols behind Altars aus, dass sich die murales der 

1920er und 1930er Jahre zu gleichen Teilen in der Tradition der prähispanischen wie der kolonialzeit-
lichen Wandmalerei verorten ließen. Vgl. Anita Brenner, Idols behind Altars, New York 1929, S. 60. 
Emily Edwards spannte 1966 in ihrer Überblickdarstellung Painted Walls of Mexico: From Prehistoric 
Times Until Today schließlich den Bogen von der prähistorischen Zeit bis in die Gegenwart. Vgl. Emily 
Edwards, Painted Walls of Mexico: From Prehistoric Times Until Today, mit Fotografien von Manuel 
Álvarez Bravo, Austin 1966. 

14	 Octavio Paz, Das Vorrecht des Auges. Über Kunst und Künstler, Frankfurt a. M. 2001, S. 153.
15	 Ebd.



51III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

beiden Künstlern die Anwendung der Freskotechnik, der sie weitestgehend verhaftet 
blieben, auch als Siqueiros bereits mit Industriematerialien, synthetischen Farben, 
Spritzpistole und fotografischen Projektionen experimentierte. Im Folgenden wer-
den vor allem Wandgemälde dieser drei Protagonisten als Beispiele herangezogen, 
deren Arbeiten der Jahre 1921 bis 1935 – ebenso wie die von ihnen schließlich in 
den 1930er Jahren in den USA realisierten Wandbilder – auch das Hauptfeld der 
Forschung bilden.16 

Neben dem postrevolutionären Rassendiskurs war vor allem das Bekenntnis eines 
Großteils der Künstler*innen zum Sozialismus marxistisch-leninistischer Ausprägung 
richtunggebend für den muralismo. Rivera und Siqueiros waren beide Mitglieder der 
Kommunistischen Partei Mexikos und bekleideten innerhalb der Partei teilweise Füh-
rungspositionen.17 Siqueiros, als Jüngster der „drei Großen“ 1896 geboren, trieb die 
Politisierung der Bewegung am stärksten voran und trat als Stalinist schließlich in 
deutliche Opposition zum Trotzkisten Rivera. Zeitweise stellte er seine künstlerischen 
Tätigkeiten sogar gänzlich ein, um sich ausnahmslos seinem politisch-revolutionären 
Engagement zu verschreiben.18 Wie Rivera, der sich – gefördert durch finanzielle Mittel 
des Gouverneurs von Veracruz – mit einer kurzen Unterbrechung von 1907 bis 1921 in 
Europa aufhielt, reiste Siqueiros 1919 mithilfe monetärer Unterstützung der mexikani-
schen Regierung auf den „Alten“ Kontinent.19 Beide Künstler zog es 1920 nach Italien, 

16	 Vgl. u. a. Jean Charlot, The Mexican Mural Renaissance, 1920−1925, New Haven 1962; Hurlburt 
1989; Desmond Rochfort, Mexican Muralists: Orozco, Rivera, Siquieros, London 1993; Leonard Folg-
arait, Mural Painting and Social Revolution in Mexico, 1920−1940. Art of the New Order, Cambridge 
1998; Linda Downs, Diego Rivera: The Detroit Industry Murals, New York 1999; sowie: Anthony W. 
Lee, Painting on the Left: Diego Rivera, Radical Politics, and San Francisco’s Public Murals, Berkeley 
1999. 

17	 Die Partido Comunista Mexicano, welche sich zum Marxismus-Leninismus der Dritten Internatio-
nale bekannte, war 1919 die erste kommunistische Partei, die sich außerhalb Russlands gründete. Vgl. 
Manuel Caballero, Latin America and the Comintern, 1919−1943, Cambridge 1986, S. 47. Vgl. hierzu 
auch: Manuel Márquez Fuentes und Octavio Rodríguez Araujo, El Partido Comunista Mexicano (en el 
período de la Internacional Comunista: 1919−1943), Mexiko-Stadt 1968.

18	 Dieses äußerte sich schon frühzeitig, als Siqueiros zwischen 1911 und 1913 als Schüler der Academia de 
San Carlos einen Streik gegen den dortigen Direktor unterstützte. Vgl. Charlot 1962, S. 191. Anders als 
Rivera nahm Siqueiros auch an den bewaffneten Kämpfen der mexikanischen Revolution teil, indem 
er sich 1914 der von Venustiano Carranza geführten Armee der Konstitutionalisten anschloss und dort 
den Grad eines Hauptmanns erreichte.

19	 Siqueiros selbst bezeichnete sich in seiner Autobiografie als „indirekten Stipendiaten“ der Regierung: 
„Ich wurde nämlich als Gehilfe der Militärattachées in Frankreich, Italien und Spanien entsandt, da 
die mexikanische Regierung für Studienzwecke keine speziellen Fonds besaß.“ In der deutschen Über-
setzung zitiert nach: David Alfaro Siqueiros, Man nannte mich den „Großen Oberst.“ Erinnerungen, 
Berlin 1988, S. 127.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo52

um die dortigen Renaissancefresken zu studieren.20 Ein Jahr später publizierte Siqueiros 
in Barcelona, in der einzigen Ausgabe der von ihm herausgegebenen Zeitschrift Vida 
Americana, seine 3 llamamientos de orientación actual a los pintores y escultores de la 
nueva generación americana. Wenngleich diese Drei Appelle noch keine Forderungen 
für eine massenwirksame Kunst enthielten, so lieferten sie dennoch frühe theoretische 
Impulse für die mexikanische Wandmalereibewegung, denn Siqueiros rief hier u. a. 
bereits zu einer künstlerischen Auseinandersetzung mit „den Werken der ehemaligen 
Bewohner unserer Täler“21 auf. 

1923, nach seiner Rückkehr nach Mexiko, war Siqueiros schließlich hauptverant-
wortlich für die Formulierung des Manifesto del Sindicato de Obreros Tecnicos, Pintores 
y Escultores, mit dem dann offiziell eine neue revolutionäre Kunst aus der Taufe ge-
hoben werden sollte.22 Im Sindicato de Obreros Técnicos, Pintores y Escultores (SOTPE) 
organisierten sich zwischen 1922 und 1926 Mexikos führende Künstler*innen nach 
dem Vorbild der nach der Revolution gegründeten Arbeiter*innengewerkschaften.23 
Ab 1924 gab das Syndikat die mit Grafiken und Fotografien illustrierte Zeitschrift El 
Machete heraus, in der im selben Jahr auch das Manifest erschien.24 Entstanden als 
Reaktion auf aktuelle politische Ereignisse25 ist es adressiert „[a]n die indigene Rasse, 

20	 Vgl. Rochfort 1993, S. 25.
21	 „[…] las obras de los antiguos pobladores de nuestros valles, los pintores y escultores indios (mayas, 

aztecas, incas, etc.).“ David Alfaron Siqueiros, 3 llamamientos de orientación actual a los pintores y 
escultores de la nueva generación americana, in: Vida Americana 1 (Mai 1921), S. 2−3, hier: S. 3. In der 
deutschen Übersetzung zitiert nach: David Alfaro Siqueiros, Drei Appelle zur aktuellen Orientierung 
an die Maler und Bildhauer der jungen amerikanischen Generation, in: Ausst. Kat. Wand Bild Mexico, 
Nationalgalerie Berlin (6. Mai–20. Juni 1982), Berlin 1982, S. 131−133, hier: S. 132.

22	 Unterzeichnet wurde das Manifest von Diego Rivera, José Clemente Orozco, Carlos Mérida, Fermín 
Revueltas, Germán Cueto Guadarrama, Ramón Alva de la Canal und Xavier Guerrero.

23	 Wie Folgarait herausgearbeitet hat, war diese Form der offiziellen Arbeiter*innenorganisation von der 
Regierung sanktioniert, da sie als Strategie zur Kontrolle der Arbeiter*innenbewegung genutzt werden 
konnte und Radikalisierungsbestrebungen unterband. Vgl. Folgarait 1998, S. 52−55.

24	 Nach der Auflösung des SOTPE, der zahlreiche Querelen, vor allem zwischen Siqueiros und Rivera, 
vorausgegangen waren, wurde El Machete zum offiziellen Organ der Kommunistischen Partei Mexi-
kos ernannt. Die immer massiver werdende Verfolgung der Partei unter der Regierung von Plutarco 
Elías Calles (1924–1928) hatte schließlich zur Folge, dass eine Publikation von El Machete nur noch im 
Untergrund möglich war und es in den folgenden Jahren nicht mehr gelang, die anfängliche Qualität 
der Zeitschrift zu erreichen. Vgl. hierzu: Alicia Azuela, El Machete and Frente a Frente: Art Committed 
to Social Justice in Mexico, in: Art Journal 52:1 (1993), S. 82–87, hier: S. 85.

25	 Es wird allgemein als Reaktion auf den Putschversuch des damaligen Finanzministers Adolfo de la 
Huerta gegen den damaligen mexikanischen Präsidenten Álvaro Obregón gelesen. Obregón hatte sich 
im Frühjahr 1923 dazu entschlossen, Plutarco Elías Calles anstelle de la Huertas als Präsidentschafts-
kandidaten zu unterstützen. Die Kommunistische Partei hatte sich zwar zunächst auf de la Huertas 
Seite geschlagen, da sie Obregón eine zunehmend arbeiterfeindliche Politik unterstellte, sagte jedoch 
letztlich Calles ihre Unterstützung zu. Vgl. Folgarait 1998, S. 55.



53III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

die jahrhundertelang gedemütigt wurde; an die von den herrschenden Militärs in Hen-
ker verwandelten Soldaten; an die vom Geiz der Reichen gegeißelten Arbeiter und 
Bauern; an die Intellektuellen, die sich nicht von der Bourgeoisie entwürdigen lassen“26. 
Primär ist es somit den Indigenen Mexikos als den Angehörigen der Unterschichten 
gewidmet – zusammengesetzt aus der Arbeiter- und Bauernschaft sowie aus Militär-
angehörigen einfachen Ranges –, die im postrevolutionären Mexiko zu zukünftigen 
Hoffnungsträgern stilisiert wurden. Es war diese Trinität aus Arbeiter, Bauer und Sol-
dat ‒ jeweils männlich imaginiert ‒, die sich „im Verlauf der zwanziger Jahre zu einer 
Ikone des visuellen Diskurses der Revolution“27 entwickeln sollte. In ihrem Manifest 
proklamierten die Künstler*innen des Syndikats weiter:

„Wir lehnen die sogenannte Staffeleimalerei und die gesamte Kunst der ultra-intellek-
tuellen Zirkel ab und loben die Ausdrucksweise der Monumentalkunst, weil sie öffent-
licher Besitz und der Öffentlichkeit nützlich ist. Aufgrund der Tatsache, dass die soziale 
Situation sich im Übergang zwischen einer hinfälligen und einer neuen Ordnung be-
findet, verkünden wir, dass die Schöpfer der Schönheit ihre größten Kräfte einsetzen 
müssen, um ihre Produktion von ideologischem Wert für das Volk zu machen; und wir 
verkünden, dass das höchste Ziel der Kunst, die augenblicklich nur ein Ausdruck der 
individualistischen Selbstbefriedigung ist, eine Kunst für alle sein soll, eine Kunst der 
Erziehung und des Kampfes.“28

Das Manifest kann demnach als ein Bekenntnis zu einer im Kollektiv geschaffenen, 
öffentlichkeitswirksamen und allgemein zugänglichen Kunst für das mexikanische 
Volk gelten. Die Rolle der Kunstschaffenden musste in Zeiten weiterhin andauernder 
gesellschaftlicher und politischer Umbrüche neu ausgehandelt werden. Den kommu-
nistischen Grundüberzeugungen der Künstler*innen folgend drückte sich im Manifest 

26	 „A la raza indígena humillada durante siglos; a los soldados convertidos en verdugos por los pretorianos; a 
los obreros y campesinos azotados por la avaricia de los ricos; a los intelectuales que no estén envilecidos por 
la burguesía.“ Ursprünglich erschienen in: El Machete 2:7 (Juni 1924), S. 4. Das Originaldokument von 1923 
ist zugänglich im Sala de Arte Público Siqueiros, Mexiko-Stadt sowie in digitalisierter Form unter: https://
icaadocs.mfah.org/s/en/item/751080#?c=&m=&s=&cv=-1&xywh=806%2C1005%2C4094%2C2291 (letz-
ter Zugriff: 21.04.2023). Deutsche Übersetzerin durch die Autorin.

27	 Scheuzger 2009a, S. 250.
28	 „Repudiamos la pintura llamada de caballete y todo el arte de cenáculo ultraintelectual por aristocrático, 

y exaltamos las manifestaciones de arte monumental por ser de utilidad pública. Proclamamos que toda 
manifestación estética ajena o contraria al sentimiento popular es burguesa y debe desaparecer porque 
contribuye a pervertir el gusto de nuestra raza, ya casi completamente pervertido en las ciudades. 
Proclamamos que siendo nuestro momento social de transición entre el aniquilamiento de un orden 
envejecido y la implantación de un orden nuevo, los creadores de belleza deben esforzarse porque su 
labor presente un aspecto claro de propaganda ideológica en bien del pueblo, haciendo del arte, que 
actualmente es una manifestación de masturbación individualista, una finalidad de belleza para todos, 
de educación y de combate.“ In der deutschen Übersetzung zitiert nach: Manifest des Syndikats der 
technischen Arbeiter, Maler und Bildhauer, in: Ausst. Kat. Wand Bild Mexico 1982, S. 134−135.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo54

ihr Selbstverständnis aus, in einer Abkehr von einem bourgeoisen Kunstbegriff als 
malende Volkserzieher*innen tätig zu sein. 

Gleichzeitig erklärten die Künstler*innen des Sindicato jedoch, sich dem von Álvaro 
Obregón unterstützten Präsidentschaftskandidaten Plutarco Elías Calles – der zu die-
sem Zeitpunkt noch als politischer Hoffnungsträger galt – und „seiner Sache, die die 
Sache des Volkes ist, in jeder von uns gewünschten Weise zur Verfügung“29 stellen zu 
wollen. In seiner Zeit als Präsident widmete Calles sich allerdings auf Kosten der eben 
erst erkämpften Gewerkschafts- und Arbeiter*innenrechte dem wirtschaftlichen Wie-
deraufbau Mexikos, wobei er auch die versprochene Umverteilung des Bodens – eine 
der primären, in der Verfassung von 1917 verankerten Errungenschaften der Revolu-
tion – einschränkte.30 Seine Regierung trat schließlich in eine repressive, antiklerikale 
Phase ein, in der u. a. der cristero-Aufstand katholischer Rebell*innen überaus blutig 
niedergeschlagen wurde.31 Zudem setzte unter Calles eine massive Verfolgung der 
Kommunistischen Partei ein.32 Das letztendliche Verbot der Kommunistischen Partei 
unter Calles’ restriktivem Regime sowie die fast gänzliche Einstellung der staatlichen 
Wandmalerei-Förderung nach dem Rücktritt des Bildungsministers Vasconcelos im 
Juli 1924 markierte zunächst die Abwanderung einiger Kunstschaffender in die Provinz 
und schließlich die vorübergehende Übersiedlung der „drei Großen“ zwischen 1927 
und 1932 ins US-amerikanische Ausland.33 

Das Manifest ist demnach beispielhaft für die Gespaltenheit des muralismo zwi-
schen dem von den Künstler*innen behaupteten revolutionären Engagement und der 
Indienstnahme ihrer Kunst durch die herrschende Oberschicht, die Octavio Paz bereits 
Ende der 1970er Jahre kritisch beleuchtete, indem er schrieb: 

„These works that call themselves revolutionary, and that in the cases of Rivera and 
Siqueiros expound a simple and Manichean Marxism, were commissioned, sponsored 

29	 „[…] nos ponemos a la disposición de su causa, que es la del Pueblo, en la forma que nos requiera.“ 
In der deutschen Übersetzung zitiert nach: Ebd., S. 135.

30	 Auch in Mexiko waren die Folgen der US-amerikanischen Depression in den 1920er Jahren zu spüren. 
Vor diesem Hintergrund wurden die Arbeiter*innenrechte vor allem in den in ausländischem Besitz 
befindlichen Fabriken missachtet, was von der mexikanischen Regierung sanktioniert wurde. So si-
cherte Calles etwa der Ford Motor Company zu, in Mexiko keine Probleme mit den Gewerkschaften 
zu bekommen. Vgl. Robert F. Smith, The United States and Revolutionary Nationalism in Mexico: 
1919−1932, Chicago/London 1972, S. 258.

31	 Vgl. hierzu: Jennie Purnell, Popular Movements and State Formation in Revolutionary Mexico. The 
„Agraristas“ and „Cristeros“ of Michoacán, Durham/London 1999.

32	 Nach dem Ende seiner Präsidentschaft leitete Calles als Jefe Máximo weiterhin im Hintergrund die 
politischen Geschicke des Landes. Erst 1934 wurde seine Herrschaft beendet, als der im selben Jahr 
zum Präsidenten gewählte Lázaro Cárdenas ihn ins US-amerikanische Exil schickte.

33	 Orozco zog es als Ersten der „drei Großen“ 1927 nach New York, Rivera folgte 1931 und Siqueiros ge-
langte erst 1932 als politischer Exilant in die USA. 



55III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

and paid for by a government that was never Marxist and ceased being revolutionary 
[…] this painting helped to give it a progressive and revolutionary face.“34

Daher soll hier zunächst eine historische Kontextualisierung der Bewegung vorge-
nommen werden. Zu problematisieren ist dabei, dass die mexikanische Revolution bis 
in die 1970er Jahre hinein primär als eine auf soziale Gerechtigkeit abzielende Agrar-
revolte rezipiert wurde.35 Die zentrale Rolle, die die wohlhabende, lediglich an einer 
Verbesserung ihres Status interessierte Oberschicht sowohl während der Revolution 
als auch bei der politischen Neukonstituierung Mexikos nach der Revolution spielte, 
wurde lange Zeit außer Acht gelassen. Das Narrativ von der indigen dominierten Agrar
revolution hingegen wurde zu der identitätsstiftenden Gründungserzählung des mo-
dernen mexikanischen Staates. Die Rolle, die insbesondere Riveras Freskenzyklen bei 
dieser Entwicklung spielten, soll im Folgenden beleuchtet werden.

III.1.1  Der muralismo und die mexikanische Revolution: Zur historischen 
Kontextualiserung 

Mit der mexikanischen Revolution wurde das repressive Regime des mit einer kurzen 
Unterbrechung seit 1876 diktatorisch regierenden Langzeitpräsidenten Porfirio Díaz 
beendet. Auf die Gründe, die letztendlich zum Ausbruch der Revolution führten, kann 
hier nur verkürzt eingegangen werden. Hans-Werner Tobler hat zum einen „die Ver-
änderungen des politischen Systems […] und damit der grundlegenden Strukturen des 
mexikanischen Staates“ unter Díaz und zum anderen den „Wandel der Agrarwirtschaft 
und seine[n] gesellschaftlichen Auswirkungen“ als ausschlaggebend bezeichnet.36 

Das sogenannte porfiriato war zwar kurzfristig durch eine wirtschaftliche Stabili-
sierung Mexikos gekennzeichnet, diese ging jedoch mit einer massiven Abhängigkeit 
von ausländischem Kapital einher und ließ nur einen kleinen Teil der kreolischen 
Oberschicht profitieren. Hinzu kam die Konzentration des Landbesitzes in den Hän-
den einiger weniger Großgrundbesitzer*innen, was zu einer immer stärkeren sozia-
len Marginalisierung in der Mehrzahl indigenen Landbevölkerung führte. Die in den 
Abhängigkeitsstrukturen des hacienda-Systems lebenden Landarbeiter*innen und 
Landwirt*innen, die durch Verschuldungsmechanismen an die haciendas gebunden, 
unterdrückt und kontrolliert wurden, begannen, gegen die herrschenden Verhältnisse 

34	 Octavio Paz, Social Realism in Mexico: The Murals of Rivera, Orozco and Siqueiros, in: Artscanada 
(Dezember−Januar 1979/80), zitiert nach: Ades 1989, S. 165.

35	 Vgl. Hans Werner Tobler, Die mexikanische Revolution. Gesellschaftlicher Wandel und politischer Um-
bruch, 1870−1960, Frankfurt a. M. 1984, S. 137 ff.

36	 Hans Werner Tobler, Mexiko auf dem Weg ins 20. Jahrhundert. Die Revolution und die Folgen, in: 
Mexiko heute. Politik Wirtschaft Kultur, hrsg. von Dietrich Briesemeister und Klaus Zimmermann, 
Frankfurt a. M. 1996, S. 12−28, hier: S. 12.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo56

aufzubegehren.37 Auch die bürgerliche Mittelschicht wurde angesichts des politischen 
Systems unter Porfirio Díaz, das nur einen engen, elitären Zirkel protegierte, immer 
unzufriedener.38 Was folgte, war eine Zeit politischer und gesellschaftlicher Umbrü-
che, die bis heute essenzieller Bestandteil des mexikanischen Nationalbewusstseins ist. 
Dabei wird, so postulierte Hans-Werner Tobler schon 1976, in der offiziellen Narration 
„eine tatsächlich äußerst heterogene und in sich vielfältig gegensätzliche Revolutions-
bewegung zu einer im Kern homogenen und primär auf die Verwirklichung sozialer 
Gerechtigkeit ausgerichteten Massenerhebung stilisiert“39, eine Form von nationaler 
Geschichtskonstruktion, die von der Forschung inzwischen hinterfragt wird.40 

Tatsächlich konnte der liberale Großgrundbesitzer Francisco Madero die aufrühre-
rischen Kräfte 1910 zunächst in einem Aufstand gegen das Diaz-Regime weitestgehend 
hinter sich versammeln. Nach kurzer Regierungszeit wurde Madero jedoch von der 
politischen Reaktion, angeführt von Victoriano Huerta, ermordet – ein Schicksal, dass 
er mit allen Präsidenten der folgenden Jahre teilen sollte. Im weiteren Verlauf der ers-
ten, bis 1917 bzw. 1920 andauernden Revolutionsphase bildeten sich schließlich stark 
divergierende Fraktionen heraus. Während die Befreiungsarmee des Südens um den 
Bauernführer Emiliano Zapata unter dem Ruf tierra y libertad für eine Wiederherstel-
lung der Rechte der enteigneten Landwirt*innen eintrat und eine umfassende Agrar-
reform forderte,41 drängte Francisco „Pancho“ Villa, Kommandant der schlagkräftigen, 
ursprünglich von Madero begründeten División del Norte, auf einen gesamtgesellschaft-
lichen Umsturz. Beide verkörperten die sozialrevolutionären Kräfte der mexikanischen 
Revolution. Die aus der wohlhabenden Oberschicht stammenden Revolutionsgeneräle 
Venustiano Carranza und Álvaro Obregón hingegen, die Madero nach der kurzen In-
terimsherrschaft von Huerta als Präsidenten nachfolgten, strebten – wie schon Madero 
vor ihnen – vor allem einen Machtwechsel innerhalb der bereits herrschenden Elite an.42 
Das von Carranza und Obregón angeführte bürgerliche Lager zeichnete schließlich 1919 

37	 Vgl. hierzu: Hans Werner Tobler, Bauernerhebungen und Agrarreform in der mexikanischen Revolu-
tion, in: Mols und Tobler 1976, S. 115−170.

38	 Vgl. Tobler 1976, S. 7 f.
39	 Ebd., S. 6.
40	 Vgl. u. a. Ilene V. O’Malley, The myth of the revolution. Hero cults and the institutionalization of the 

Mexican state, 1920–1940, New York 1986; Rolf Kloepfer, Die Entwürfe der „mexikanischen Revolu-
tion“ in Wandbild und Roman. Formen der Verweigerung von Geschichte, in: Revolution und Mythos, 
hrsg. von Dietrich Harth und Jan Assmann, Frankfurt a. M. 1992, S. 231−265; Thomas Benjamin, La 
revolución. Mexico’s great revolution as memory, myth and history, Austin 2000; Enrique Florescano, 
Historia de las historias de la nación mexicana, Mexiko-Stadt 2002; sowie: Zimmering 2005.

41	 Vgl. John Womack, Zapata and the Mexican Revolution, New York 1969 sowie: Klaus-Jörg Ruhl und 
Laura Ibarra García, Kleine Geschichte Mexikos. Von der Frühzeit bis zur Gegenwart, München 2000, 
S. 169.

42	 Vgl. Ruhl und Ibarra García 2000, S. 167−182.



57III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

für die Ermordung Zapatas und 1923 für die Ermordung Villas verantwortlich, womit 
die auf tiefgreifende soziale Veränderungen drängende radikale Fraktion unterlag. 

Das Grundproblem für die politische Neukonstituierung Mexikos nach der Revolu-
tion war also, „dass diese Revolution keine einheitliche Bewegung mit einem gemeinsa-
men Programm gewesen war“43. Eine die revolutionären Ereignisse und ihre zentralen 
Akteure verklärende und historische Fakten teilweise negierende Form von Mythen-
bildung wurde im nachrevolutionären Mexiko so zum zentralen Baustein eines neuen, 
nationalen Selbstentwurfs, der Einheit stiften und über die Diskrepanz zur tatsächlichen 
politischen Realität hinwegtäuschen sollte. Ungeachtet der Tatsache, dass Carranza und 
Obregón die Ermordung der Sozialrevolutionäre zu verantworten hatten, begann bereits 
unter ihren Regierungen die Stilisierung Zapatas und Villas zu nationalen Volkshelden. 
Insbesondere Emiliano Zapata – ursprünglich „der von den Herrschenden unbeliebteste 
revolutionäre Führer“44 – wurde instrumentalisiert und innerhalb des postrevolutionä-
ren Geschichtsbildes „zu einer der wichtigsten mythischen Integrationsfiguren […], da 
er die Sehnsüchte der unteren Schichten nach sozialer Gleichstellung am besten bediente 
und gleichzeitig den Eindruck der ethnischen Gleichstellung vermittelte“45. Massiv vo-
rangetrieben wurde die mythische Verklärung der Revolutionsereignisse ab 1928 von 
der bis heute in Mexiko politisch dominierenden und bezeichnenderweise unter dem 
Namen Partido Revolucionario Institucional [Partei der institutionalisierten Revolution] 
firmierenden Partei, die den Revolutionsmythos instrumentalisierte und zur Legitima-
tion der nachrevolutionären Regierungen nutzte.46 Das „tradierte Geschichtsbild der 
Revolution, insbesondere in der stark mythifizierten Form der offiziellen Revolutions-
deutung“ wirkte jahrzehntelang „als wichtiges, systemstabilisierendes Element“47. 

Der Muralismus hatte entscheidenden Anteil an dieser Mythenbildung: „As [mural 
paintings] were mostly found on the walls of official buildings and were accesible and very 
large, they operated within the semiotic social system of the day as symptomatic of the 
paternalizing generosity of the patron: the government.“48 Die Rolle des muralismo ist in 

43	 Raina Zimmering, Mythenwandel und politische Transition in Mexiko, in: Zimmering 2005, S. 27−44, 
hier: S. 30. 

44	 Ebd., S. 32.
45	 Ebd.
46	 Die PRI wurde unter Präsident Plutarco Elías Calles 1928/29 gegründet und trug zunächst den Namen 

Partido Nacional Revolucionario. 1938 wurde sie in Partido de la Revolucion Mexicana umbenannt und 
erhielt 1946 schließlich ihren heutigen Namen. Von ihrer Gründung bis zur Wahl im Jahr 2000 stellte 
die PRI alle mexikanischen Präsidenten. De facto war das politische System in Mexiko somit lange 
Zeit ein Einparteiensystem. Vgl. hierzu: Marianne Braig und Markus-Michael Müller, Das politische 
System Mexikos, in: Die politischen Systeme in Nord- und Lateinamerika. Eine Einführung, hrsg. von 
Klaus Stüwe und Stefan Rinke, Wiesbaden 2008, S. 390−417. 

47	 Manfred Mols und Hans Werner Tobler, Einleitung, in: Mols und Tobler 1976, S. 1−3, hier: S. 2.
48	 Folgarait 1998, S. 12.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo58

den vergangenen Jahrzehnten daher ebenfalls verstärkt einer kritischen Revision unter
zogen worden.49 Rolf Kloepfer spricht gar von einer „Leugnung von Geschichte“50, die nicht 
nur im muralismo, sondern auch im mexikanischen Revolutionsroman zu beobachten sei. 

In dem zwischen Februar 1923 und Januar 1929 geschaffenen Freskenzyklus Riveras 
im mexikanischen Erziehungsministerium etwa äußerte sich die revolutionäre Rheto-
rik einer Regierung, die die breite Bevölkerung für ihre Zwecke zu mobilisieren suchte 
und dabei die Tatsache verdecken wollte, dass sie an der realpolitischen Umsetzung 
der Verfassung von 1917 weitaus weniger Interesse hatte als an der Durchsetzung einer 
kapitalistischen Wirtschaftsordnung. Die Einspeisung Zapatas – der selbst indigener 
Herkunft war und dessen Heer weitestgehend aus Indigenen bestand  – an gleich 
mehreren Stellen in Riveras Geschichtsentwurf beförderte das Bild von der mexika-
nischen Revolution als eines Umsturzes von unten unter federführender Beteiligung 
der indigenen Bevölkerung. Zapata und andere der an der Agrarrevolution beteiligten 
Revolutionsführer wurden dabei von Rivera durch die Adaption und Profanisierung 
christlicher Motive und Symbole mythisch überhöht. Die Leiden der mexikanischen 
Arbeiterschaft wurden in Anlehnung an die Passion Christi vom Künstler in ähnlicher 
Weise transzendiert und in eine Überzeitlichkeit überführt.51 

In Die Vergabe von Gemeindeweiden (Abb. 9) im sogenannten Hof der Feste widmete 
sich Rivera zudem einer zentralen Revolutionsutopie, indem er mit der gerechten Land-
verteilung die Umsetzung eines der Hauptversprechen der mexikanischen Revolution 
visualisierte.52 Diese war, als das primäre Ziel der zapatistischen Bewegung, im von Otilio 
Montaño y Canek verfassten Plan de Ayala festgehalten worden, der als Kernforderung die 
Rückgabe der ejidos – in Gemeindebesitz befindlicher Ländereien – an die Dorfgemein-
schaften enthielt. In Artikel 27 der mexikanischen Verfassung wurde die Landreform 1917 

49	 Als jüngste umfassende Untersuchung ist dahingehend der Band Mexican Muralism. A critical history 
zu nennen. Vgl. Mexican Muralism. A critical history, hrsg. von Alejandro Anreus, Robin Adèle Greeley 
und Leonard Folgarait, Berkeley/Los Angeles/London 2012. Mary K. Coffey hat zudem bis in die 1960er 
Jahre hinein nachgezeichnet, wie eine sich ursprünglich selbst als revolutionär definierende Kunst zur 
Legitimierung eines autoritären Staates beitrug. Siehe: Coffey 2012a. Als Leitfaden dient Coffey hier die 
bereits seit den 1970er Jahren von Octavio Paz in mehreren Aufsätzen geäußerte Kritik an der politischen 
Indienstnahme des muralimo. Als Auslöser von Paz’ kritischer Inblicknahme kann das sogenannte 
Massaker von Tlatelolco gelten, verübt im Vorfeld der Olympischen Spiele 1968 von der mexikanischen 
Regierung an friedlich protestierenden Studierenden, das bis heute ein nationales Trauma darstellt und 
dazu führte, dass Paz als mexikanischer Botschafter in Indien zurücktrat. Einen Überblick über Paz’ 
Aufsätze zur mexikanischen Kunst bietet: Octavio Paz, Essays on Mexican Art, New York 1993. 

50	 Kloepfer 1992, S. 231.
51	 Eine vergleichbare Bildsprache wurde von Marcus Kenzler später auch für die Bildende Kunst der DDR 

festgestellt. Vgl. Marcus Kenzler, Der Blick in die andere Welt. Einflüsse Lateinamerikas auf die Bildende 
Kunst der DDR, 2 Bde.: Bd. 1, Berlin 2012, S. 449 f.

52	 Rivera variierte dieses Thema in der Kapelle von Chapingo, an deren malerischer Ausstattung er teil-
weise parallel arbeitete.



59III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

dann zwar konstitutionell verankert, sie wurde jedoch bis in die 1930er Jahre hinein nicht 
realpolitisch umgesetzt.53 In Riveras Fresko hingegen richtet sich die Aufmerksamkeit 
einer großen, ausschließlich männlichen Gruppe in Weiß gekleideter indigener Bauern 
auf einen Beamten im Zentrum der Darstellung, der mit ausgreifender Geste die Um-
verteilung der Besitzverhältnisse an die Menge weitergibt. Die um den Tisch gruppierten 
Großgrundbesitzer folgen den Geschehnissen mit grimmigen Mienen. Im rechten Bild-
feld sind die posthumen Porträts von Zapata und Montaño in die Darstellung integriert, 
die hoch zu Ross der Versammlung beiwohnen. Bezüglich dieser von Rivera betriebenen 
Geschichtsklitterung zugunsten ideologischer Zielsetzungen hat Coffey konstatiert: 

„By dedicating a large amount of wall space to this topic, Rivera situates agrarian reform 
[…] as the major accomplishment of the Mexican Revolution. And by including a post-
humous portrait of Zapata, Rivera implies that his proposal, articulated in the Plan de 
Ayala (November 25, 1911), was actualized by the post-Revolutionary Constitution. In 
this instance, Rivera takes liberty with the facts and deliberately obscures the betrayal 
of Zapata, crafting the Revolution as an essentially socialist struggle.“54 

53	 Erst unter der Regierung von Lázaro Cardenas zwischen 1934 und 1940 wurde eine umfassende Agrar-
reform realisiert und die Landverteilung in die Tat umgesetzt. Eine neue, kommerzielle Besitzform des 
ejido colectivo entwickelte sich unter Cárdenas zu einer Alternative zum Großgrundbesitz. Vgl. Tobler 
1984, S. 586−591.

54	 Mary K. Coffey, „All Mexico on a Wall“. Diego Rivera’s Murals at the Ministry of Public Education, in: 
Anreus/Greeley/Folgarait 2012, S. 56−74, hier: S. 64 (im Folgenden: Coffey 2012b).

Abb. 9: Diego Rivera, La dotación de ejidos (Die Vergabe von Gemeindeweiden), 1923−24, Hof der Feste, 
Erdgeschoss, Südwand, Secretaría de Educación Pública (SEP), Mexiko-Stadt



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo60

Auch im zweiten Obergeschoss reduzierte Rivera mit der Ballade von der Agrararre-
volution die heterogene Revolutionsbewegung auf die von Zapata angeführte Erhe-
bung. In den sogenannten corrido-Zyklen vermischt sich dabei sozialistische Symbolik 
mit der tierra-y-libertad-Programmatik der zapatistischen Agrarrevolution. Eine rote 
Banderole, versehen mit dem Text einer traditionellen mexikanischen Volksballade, 
überspannt girlandenartig die jeweils durch gemalte architektonische Rahmungen be-
grenzten Szenen. Die Fresken, die die Ballade von der Agrarrevolution illustrieren, sind, 
bezüglich der in ihnen verhandelten Thematik, zweigeteilt. Szenen, die einen ethnischen 
und sozialen Querschnitt der mexikanischen Gesellschaft in großer Eintracht bei der 
Arbeit, bei der Ernte oder beim Unterricht zeigen, stellt Rivera karikatureske Darstellun-
gen der reichen Oberschicht gegenüber (Abb. 10). Auffallend ist, dass sich Rivera hier auf 
Vertreter*innen der US-amerikanischen Großbourgeoisie – darunter Henry Ford und 
John D. Rockefeller, Jr. – beschränkt, die die dekadenten Auswüchse einer zutiefst ver-
dorbenen kapitalistischen Gesellschaft verkörpern.55 Deren Verfall kontrastiert Rivera 
mit prophetischen Bildern einer postrevolutionären, sozialistischen Gesellschaftsutopie, 
wobei er Modernisierungsprozesse hier positiv konnotiert. Radio, Traktor, Flugzeug und 

55	 Vgl. Münzberg/Nungesser 1987, S. 81. Ford und Rockefeller Jr. sollten beide in den 1930er Jahren Riveras 
Auftraggeber werden. 

Abb. 10: Diego Rivera, Banquete de  
Wall Street (Das Bankett der Wall Street), 
1926−27, Hof der Feste, zweites Ober
geschoss, Nordwand, Secretaría de 
Educación Pública (SEP), Mexiko-Stadt



61III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

Nähmaschine versprechen die Partizipation der indigenen Bevölkerung am modernen 
Fortschritt und eine Erleichterung der vormals manuellen Arbeitsprozesse (Abb. 11). 

Die letzten im Erziehungsministerium 1928/29 ausgeführten Szenen der Ballade von 
der proletarischen Revolution lassen sich vor dem Hintergrund von Riveras Reise in die 
Sowjetunion betrachten, ein Land, in dem die Revolution geglückt schien und das des-
wegen für den mexikanischen Künstler Vorbildcharakter hatte. Die Reise führte, so lautet 
die Meinung in der Forschung,56 nicht nur zu einer politischen Radikalisierung Riveras, 
sondern „gemessen an der mexikanischen Realität zu utopischen Standpunkten“57, die 
sich in der Vorhersage einer zukünftig noch zu erwartenden proletarischen Revolution 
ausdrückten. Auf mehrere Szenen, die die bewaffneten Kämpfe dieses proletarischen Um-
sturzes illustrieren, folgt die Visualisierung der auf die Revolution folgenden Verhältnisse. 
Die Heraufbeschwörung einer zukünftigen sozialistischen Gesellschaftsordnung gipfelt 
in einigen Szenen, die sich abermals religiöser Bezüge bedienen. Ein Mann in Arbeiter-
kleidung etwa, ausgezeichnet mit einem roten Stern auf der Brust, bricht wie beim christ-
lichen Abendmahl das Brot (Abb. 12), während eine sozial und ethnisch diverse Gruppe 
um seinen Tisch versammelt ist, „demonstrating the social unity of the new political 
order“58. Die Trinität aus Arbeiter, Bauer und Soldat ist in der darauffolgenden Szene im 
brüderlichen Händedruck vereint und bildet Un solo frente – Eine gemeinsame Front. 

Die Ballade von der proletarischen Revolution stellt somit die Einlösung der Revo-
lutionsversprechen für die Zukunft in Aussicht. Auch dies kann als Teil der politischen 

56	 Vgl. hierzu zuletzt: Dickerman 2011.
57	 Münzberg/Nungesser 1987, S. 81.
58	 Coffey 2012a, S. 9.

Abb. 11: Diego Rivera, Fin del corrido (Ende 
der Ballade), 1928−29, Hof der Feste, zwei-
tes Obergeschoss, Norwand, Secretaría de 
Educación Pública (SEP), Mexiko-Stadt



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo62

Legitimationsstrategie der herrschenden Elite begriffen werden, die laut Raina Zimmer-
ing – dem auf Marx und Engels zurückgehenden und von Trotzki weiterentwickelten 
Konzept von der permanenten Revolution folgend – für Mexiko einen nicht abgeschlos-
senen, revolutionären Dauerzustand konstruiert hätte, wodurch der Revolutionsmythos 
„zum idealen Hoffnungsträger für die unteren Bevölkerungsschichten“ geworden sei: 
„Da die Revolution ja noch nicht zu Ende war, würden sich die Versprechen auf soziale 
Verbesserungen in Zukunft erfüllen.“59 Der mexikanische Revolutionsmythos habe es so 
bis in die 1980er Jahre hinein „geschafft, politische und kulturelle Unterschiede semio-
tisch zu nivellieren und durch eine starke politische Symbolik Identität zu vermitteln“60.

Es waren nicht zuletzt Riveras Fresken an den Wänden eines in Wahrheit kapitalistisch 
orientierten, autoritären Staates, die diesem ein revolutionäres Gesicht gaben und zur 
lange dominierenden Lesart der mexikanischen Revolution als einer auf die Umsetzung 
einer umfassenden Agrarreform abzielenden Revolte beitrugen. Riveras monumentale 
Wandbildzyklen stillten dabei die im postrevolutionären Mexiko „erhöhte Nachfrage nach 
indigener Alterität“61, denn die in seine Darstellungen integrierten Indigenen standen, so 

59	 Zimmering 2005, S. 33. 
60	 Ebd.
61	 Scheuzger 2009b, S. 128.

Abb. 12: Diego Rivera, El pan nuestro 
(Unser Brot), 1927−28, Hof der Feste, 
zweites Obergeschoss, Südwand,  
Secretaría de Educación Pública (SEP), 
Mexiko-Stadt



63III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

Stephan Scheuzger, „für Tradition und Ursprung, mit der Industriearbeiterschaft brachte 
er sie hingegen kaum je in Verbindung. In seinen Wandmalereien aus den dreißiger 
Jahren, die die wissenschaftlich-industrielle Moderne zur Darstellung brachten, waren 
es weiße Männer, die über den technologischen Fortschritt die Welt kontrollierten.“62

III.1.2  Die Suche nach der mexicanidad: Der Muralismus und die nationalen 
Konnotationen von Architektur, Material und künstlerischer Technik 

Die postrevolutionären Bestrebungen in Mexiko, die nationale Identität zu homogeni-
sieren, erfolgten in Abgrenzung vom kulturell Anderen – namentlich vom übermäch-
tigen Nachbarn USA sowie vom europäischen Kontinent, dem im elitären porfiriato 
noch eine Leitbildfunktion zugekommen war. Gleichzeitig sollte jedoch der Anschluss 
an die internationale Moderne gesucht werden, verbunden mit der Suche nach dem 
gemeinsamen Nenner der mexicanidad („Mexikanität“), die im Wesentlichen auf drei 
Pfeilern gründete: das prähispanische Erbe, die koloniale Vergangenheit und die mes-
tizische Gegenwart. Es galt, das Eigene der mexikanischen Kultur herauszustellen und 
einen alternativen Entwurf von Modernität zu entwickeln – ein Gegenmodell zum 
Monopolanspruch des Westens auf die Moderne, das dann wiederum als Vorbild für 
ganz Lateinamerika dienen konnte. Maßgeblich basierte dieser mexikanische Moder-
nitätsentwurf auf der Integration der indigenen Bevölkerung, „thereby incorporating 
into modernity those elements previously excluded as uncivilized and archaic […]“63. 

Das durch die Revolution gestürzte Regime von Porfirio Díaz (1876–1911) hatte 
die prähispanischen Völker und ihre Kulturen zwar romantisiert, ihre Nachkommen 
jedoch – begründet durch rassistische Vorurteile – als Hindernis für die von der Re-
gierung vorangetriebenen Modernisierungsbemühungen betrachtet.64 Nach der Re-
volution wurde das indigene Erbe hingegen zum Fundament erklärt, auf dem sich die 
mexikanische Nation neu bilden sollte. Die indigene Bevölkerung, deren Rückständig-
keit man zuvor lamentiert hatte, sollte nun zum integralen Bestandteil der neu gestif-
teten Nationalidentität werden.65 Dafür rief man den hohen zivilisatorischen Standard 

62	 Ebd.
63	 Robin Adèle Greeley, Introduction, in: Anreus/Greeley/Folgarait 2012, S. 1−10, hier: S. 1.
64	 In keinem lateinamerikanischen Land lebten zu dieser Zeit so viele Indigene wie in Mexiko. Vgl. Indi-

genous People and Poverty in Latin America. An Empirical Analysis, hrsg. von George Psacharopoulos 
und Harry Anthony Patrinos, Washington D.C. 1994, S. 27.

65	 Bereits im 18. Jahrhundert ließ sich in den von Spanien besetzten Gebieten der sogenannten „Neuen 
Welt“ ein „kreolischer Patriotismus“ beobachten, der sich u. a. in der Verehrung der prähispanischen 
Hochkulturen äußerte. Dies war mit dem Wunsch verbunden, eine Eigenständigkeit und Unverwech-
selbarkeit gegenüber Spanien zu betonen. Vgl. hierzu: David Grewe, Ethnizität, Staatsbürgerschaft und 
Zugehörigkeit im Zeitalter der Revolution: Afroamerikaner und Indigene in Mexiko um 1800 (= Latein-
amerikanische Forschungen, Bd. 47), Köln 2016, S. 205.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo64

sowie die herausragenden technischen, kulturellen und politischen Leistungen der 
prähispanischen Hochkulturen wieder verstärkt ins Bewusstsein. Vor allem die Kultur 
der Azteken – die sich selbst als mexica bezeichneten66 und somit als namensgebend 
für die gesamte mexikanischen Nation gelten können – entwickelte sich zu einem 
zentralen Referenzpunkt. Umfassende Ausgrabungen, etwa in Teotihuacán, hatten das 
Ziel, „[d]ie verschüttete Authentizität des indigenen Erbes […] ans Licht zu bringen“67. 
Prähispanische Zeugnisse wurden zu Gütern von nationalem kulturellen Interesse de-
klariert und zum mexikanischen Kulturerbe, dem patrimonio cultural, hinzugefügt.68

Die um die Wiederentdeckung der prähispanischen Kulturen bemühte intellektuelle 
Bewegung wurde als indigenismo bekannt und breitete sich von Mexiko auf viele latein-
amerikanische Länder aus. Zum ideologischen Herzstück der national vereinheitlichen-
den Identität wurde dabei die mestizaje, eine seit dem 19. Jahrhundert auf die Vermischung 
von Spaniern und Autochthonen bezogene biologische Kategorie. Der Anthropologe 
und Archäologe Manuel Gamio, einer der führenden indigenistas, verfasste bereits 1916 – 
ein Jahr vor Verabschiedung der bis heute gültigen mexikanischen Verfassung – mit 
Forjando Patria: Pro Nacionalismo eine erste postrevolutionäre Identitätsbestimmung. 
Die mestizaje formulierte Gamio hier als vereinendes Moment, als das Schmieden einer 
neuen Nation aus Eisen und Bronze.69 Ziel sei es, so Gamio, „eine zusammenhängende 
und homogene nationale Rasse zu schaffen, mit einheitlicher Sprache und in kultureller 
Übereinstimmung“70. Zwar bezeichnete Gamio die zeitgenössischen Indigenen hier als 
„Verwahrer der prähispanischen Kunst“71, allerdings stellte sich im Verlauf eines homo-
genisierenden Diskurses immer mehr heraus, so Hannah Bennani, dass „[n]ur ein Set 
‚bewahrenswerter kultureller Güter‘ – etwa die malerische Volkskunst oder Zeremonien – 

66	 Vgl. Eduardo Matos Moctezuma und Felipe Solís Olguín, Einführung, in: Ausst. Kat. Azteken, Royal 
Academy of Arts, London (16. November 2002–11. April 2003) Martin-Gropius-Bau, Berlin (17. Mai–
10. August 2003) Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland, Bonn (26. September 
2003–11. Januar 2004), Köln 2003, S. 14−21, hier: S. 15.

67	 Scheuzger 2009b, S. 128.
68	 Ebd.
69	 Vgl. Manuel Gamio, Forjando Patria: Pro Nacionalismo, Mexiko-Stadt 1916, S. 6. Beeinflusst war Gamio 

dabei vor allem von den Studien seines Lehrers Franz Boas, unter dem er 1922 an der Columbia Uni-
versity promoviert hatte. Boas, der deutscher Abstammung war und als „Vater“ der modernen Kultur-
anthropologie gilt, vertrat einen kulturrelativistischen Ansatz und argumentierte gegen die bis dahin 
angenommene Schädlichkeit der „Rassen“-Mischung. Gamio dienten Boas Studien als Grundlage für 
die ideologische Eingliederung der Autochthonen in den modernen mexikanischen Staat. Vgl. hierzu: 
José Antonio Aguilar Rivera, The Shadow of Ulysses: Public Intellectual Exchange Across the U.S.-Mexico 
Border, New York 2000, S. 4. 

70	 „[…] a hacer coherente y homogénea la raza nacional, unificando el idioma y convergente la cultura.“ 
Gamio 1916, S. 10. In der deutschen Übersetzung zitiert nach: Scheuzger 2009a, S. 197.

71	 „[…] depositario del arte prehispánico.“ Gamio 1916, S. 38. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.



65III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

[…] als Teil der Nationalkultur bewahrt bleiben“72 sollte. Im Zuge der nationalistischen 
Homogenisierungsbestrebungen wurde der indigenismo zunehmend instrumentalisiert, 
um die Indigenen durch Assimilation zu integrieren und „in gute Staatsbürger und pro-
duktive Wirtschaftsakteure“73 umzuwandeln, was zwangsläufig „einen Verlust indigener 
Eigenschaften“74 mit einschloss. Stephan Scheuzger zufolge repräsentierte der Mestize

„[a]ls Identitätsprojekt […] die Hoffnung auf nationale Integration und Fortschritt. Der 
Indigenismus war Ausdruck empfundener nationaler Unvollkommenheit und so ein 
Instrument der Transformation. Mit der endgültigen Auflösung der indigenen Bevöl-
kerung im mestizischen Mexiko würde er sich selbst abschaffen.“75 

In ideologischer Hinsicht federführend am postrevolutionären Mestizierungsdiskurs 
beteiligt war auch José Vasconcelos, der allerdings, im Gegensatz zu Gamio, dem „in-
digenen Bevölkerungsteil einen vergleichsweise geringen kulturellen Stellenwert im 
Mestizentum“76 einräumte. Wenngleich es Vasconcelos folglich irritieren musste, so 
Scheuzger,77 dass das Indigene im nachrevolutionären Mexiko zunehmend mit dem Na-
tionalen gleichgesetzt und auch in den Freskenzyklen Riveras zentral fokussiert wurde, 
so schöpfte er dennoch das gemeinschaftsbildende und identitätsstiftende Potenzial 
der monumentalen Wandmalerei aus. 

Die von Vasconcelos geförderten mexikanischen Muralisten sahen sich dabei – an-
ders als ihre Künstlerkolleg*innen in anderen Ländern – zunächst nicht vor die Aufgabe 
gestellt, sich den Bedingungen des modernen Bauens anpassen zu müssen. Denn wenn-
gleich es in Mexiko-Stadt Beispiele für einen architektonischen Funktionalismus gibt, 
die aus dem Ende der 1920er Jahre datieren,78 so verband sich der muralismo der 1920er 
und 1930er Jahre mit der kolonialzeitlichen Architektur zu einer symbolträchtigen Ein-
heit. Auch diese Fusion von patrimonio-Anspruch und zeitgenössischem Kunstschaffen 
lässt sich im Kontext der nationalen Identitätskonstruktion nach der Revolution be-
trachten, denn das koloniale Erbe war eine weitere tragende Säule des Konzepts der 
mexicanidad. Architektonisch wiederbelebt wurde dieses in Form von neokolonialen 
Bauten. Architekten wie Jesús Tito Acevedo und Federico Mariscal zufolge, die dem 

72	 Hannah Bennani, Die Einheit der Vielfalt: Zur Institutionalisierung der globalen Kategorie „indigene 
Völker“, Frankfurt a. M. 2017, S. 74.

73	 Ebd.
74	 Ebd.
75	 Scheuzger 2009a, S. 215.
76	 Scheuzger 2009b, S. 124.
77	 Vgl. Scheuzger 2009a, S. 228.
78	 Vgl. Susanne Dussel und Antje Wemhöner, Architektur in Mexiko im 20. Jahrhundert. Zwischen 

Internationalismus und Nationalismus, in: Mexiko heute. Politik, Wirtschaft, Kultur, hrsg. von Walther 
L. Bernecker, Marianne Braig, Karl Hölz und Klaus Zimmermann (= Bibliotheca Ibero-Americana, 
Bd. 98), Frankfurt a. M. 2004, S. 663−696, hier: S. 668.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo66

nationalistischen Umfeld von Vasconcelos zuzuordnen sind, sollte sich das zeitgenös-
sische mexikanische Bauen auf die Architektur der Kolonialzeit beziehen, um einen 
nationalen Stil herauszubilden. Dies galt auch in Bezug auf die Wahl der verwendeten 
Baustoffe, wie dem vulkanischen tezontle-Stein, der als Material für die Außenwände 
von neokolonialen Gebäuden zur Anwendung kam. Dezidiert wurde dieser Baustil 
von Vasconcelos und seinen Nachfolgern gefördert.79 

Gerade die frühen murales gingen mit der kolonialzeitlichen Architektur eine un-
trennbare Verbindung ein. Denn auch wenn die Wandmalereibewegung in Mexiko 
zunächst durchaus von experimentellem Charakter war – inhaltliche Vorgaben etwa 
wurden den Muralisten offenbar keine gemacht,80 es galt lediglich die von Vasconcelos 
formulierte Prämisse, „Geschwindigkeit und Oberfläche; damit meine ich, sie haben 
schnell zu malen und viele Wände zu bedecken“81 –, so waren die Wandgemälde von 
Anfang an explizit auf Dauerhaftigkeit angelegt. Ihre Lebensspanne sollte jener des 
jeweiligen Bildgrundes entsprechen. So betonte etwa Siqueiros ausdrücklich: „Monu-
mental painting lives the life that the wall lives.“82 Vor allem die frühen, in der aufwän-
digen Technik der Enkaustik geschaffenen murales, bei der die mit Wachs verbundenen 
Farbpigmente in den Maluntergrund eingebrannt wurden, entsprachen diesem Streben 
nach Unvergänglichkeit. Mit seiner Schöpfung suchte Rivera dabei bereits Anschluss an 
ein tradiertes Verständnis von klassischer „Hochkultur“, wobei ihn vor allem die Lang-
lebigkeit der Enkaustik überzeugte: „I decided upon this technique,“ so der Künstler, 
„because it outlasts fresco, though the latter remains ideal for decoration and painting. 
In Pompeii and Greece, not a single fresco is left standing.“83 

79	 Vgl. ebd., S. 666.
80	 Die Angaben hierzu widersprechen sich. Vasconcelos behauptete 1929 in einem Brief an die US-Ameri-

kanerin Alma Reed: „Since I held my own ideas on art, it was natural that I not permit much liberty in 
the selection of themes and meanings. […] Left to himself, the painter does not know what to do with his 
brush.“ Zitiert nach Folgarait 1998, S. 33; ursprünglich abgedruckt in: Ramón Beteta, The Mexican Revolu-
tion: A Defense, Mexiko-Stadt 1937, S. 18−19. Über die Art seiner Vorgaben trifft Vasconcelos hier jedoch 
keinerlei Aussage. Dem Muralisten Ramón Alva de Canal zufolge stellte jedoch gerade der Verzicht auf 
inhaltliche Vorgaben die Wandmaler vor Probleme: „[…] we struggled with our projects. It would have 
made our work easier if a theme had been suggested from the start.“ Zitiert nach Charlot 1962, S. 175.

81	 José Vasconcelos, Eine neue Ästhetik: Geschwindigkeit und Oberfläche, aus: Ders., Zick-Zacks in 
der Welt der Literatur, ursprünglich erschienen in: El Universal Illustrado, 23. November 1923, in der 
deutschen Übersetzung zitiert nach: Ausst. Kat. Wand Bild Mexico 1982, S. 39.

82	 David Alfaro Siqueiros, New Elements and Instruments [1932]. Hier zitiert nach: Folgarait 1998, S. 27.
83	 Charlot 1962, S. 139. Rivera bezeichnete es später als seinen Verdienst, „[D]iese Vorgehensweise […] 

aus eigener Kraft dank zehnjährigem Suchen wieder eingeführt“ zu haben. Diego Rivera, Las pinturas 
decorativas del Anfiteatro de la Preparatoria, in: Boletín de la S.E.P. 1:3 (18. Januar 1923). Hier in der 
deutschen Übersetzung zitiert nach: Kirsten Einfeldt, Moderne Kunst in Mexiko. Raum, Material und 
nationale Identität, Bielefeld 2010, S. 45. Die Enkaustik hatte er bereits 1912/13 in Europa mit seinem 
Gemälde Anbetung von Jungfrau und Kind erprobt. Vgl. Juan Rafael Coronel Rivera, Die Schöpfung, 



67III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

Doch auch die späteren, in der Freskotechnik ausgeführten Wandbilder wurden durch 
die Einbindung der Pigmente in den Putz fest mit der Wand verbunden und schrieben 
sich in diese ein, wie Leonard Folgarait konstatiert hat: „As the pigment soaks into the 
wet plaster, it is impossible to say that the painting is on the wall. The color of the pictured 
shapes is not the color of the surface, but the color of the wall, that is, of its material on 
and below the surface.“84 Die Haltbarkeit der Technik vermittelte dabei Beständigkeit 
in einer Phase, in der die langfristige Stabilisierung der postrevolutionären politischen 
Ordnung angestrebt wurde. Das Eingebundensein in die Wand verlieh dem Wandbild 
Permanenz und umhüllte so auch die Bildaussage mit der Aura unantastbarer Gültigkeit. 
Die materielle Dauerhaftigkeit der Wandmalereien suggerierte eine die Zeit überdau-
ernde Kontinuität, wie sie im postrevolutionären Diskurs auch durch die „Einwurzelung 
der mexikanischen Identität in der präcortesianischen Geschichte“85 konstruiert wurde.

Am Fresko versuchte sich Rivera erstmals im mexikanischen Erziehungsministerium. 
Jean Charlot zufolge86 war es dabei der Künstler Xavier Guerrero, der Rivera half, für die 
Ausführung seiner Wandgemälde eine Technik zu entwickeln, die sich an den in Teoti-
huacán entdeckten Wandmalereien prähispanischer Zeit orientierte – den ersten prähis-
panischen Wandmalereien, die in Mexiko ausgegraben wurden.87 Dafür wurden die Säfte 
des fermentierten nopal-Kaktus als Bindemittel benutzt – ein Verfahren, das sich Charlot 
zufolge jedoch darauf beschränkte, einige nopal-Stümpfe in dem Wassereimer verfaulen 
zu lassen, in den die Maler ihre Pinsel tauchten.88 Die Öffentlichkeit nahm Riveras vor-
gebliche Entschlüsselung der Rezeptur eines prähispanischen Wandmalereiverfahrens 
dennoch begeistert auf. So titelte die mexikanische Presse enthusiastisch, Rivera habe das 
Geheimnis der Mexica aufgedeckt.89 Die mexikanische Wandmalerei wurde also auch in 
Bezug auf Technik und Material nationalistisch aufgeladen. Bezüglich Riveras späterer 
Verwendung von Basaltlava für seine Mosaike am Sportstadium der Universidad Na-
cional Autónoma de México (UNAM) hat Kirsten Einfeldt konstatiert, die Intention 
des Künstlers sei es gewesen, „den Betrachtern das zum Goldenen Zeitalter verklärte 

in: Ders. und Luis-Martín Lozano, Diego Rivera: Sämtliche Wandgemälde, hrsg. von Benedikt Taschen, 
Köln u. a. 2008, S. 8−25, hier: S. 10.

84	 Folgarait 1998, S. 27. Folgarait betont dabei, dass die mit modernen Techniken geschaffenen Wand-
gemälde, wie Siqueiros’ Porträt der Bourgoisie, jedoch ebenso wenig von der Wand zu trennen seien. 
Vgl. ebd.

85	 Scheuzger 2009b, S. 124.
86	 Vgl. Charlot 1962, S. 259−260.
87	 Vgl. Edwards 1966, S. 15.
88	 Charlot zufolge begann das Wasser bereits nach kurzer Zeit einen unangenehmen Geruch zu entwickeln 

und musste in regelmäßigen Abständen gewechselt werden: „A cynical attitude toward the secret of the 
Mexicans and an abhorrence of the stink of the decomposed nopal stumps kept but few leaves in our two 
buckets, enough for inspection, and made us change the water surreptitiously.“ Charlot 1962, S. 260.

89	 Vgl. El Universal, 19. Juni 1923, in der englischen Übersetzung abgedruckt in: Charlot 1962, S. 258−259.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo68

Aztekenreich […] nicht mehr allein ikonographisch, sondern auch materialiter vor Au-
gen zu führen“90. Ebenso wie das Mosaik so geht auch das Fresko auf italienische wie auf 
prähispanische Traditionen zurück. Dem Topos von einer Wiedergeburt der prähispa-
nischen Kunst folgend schloss Rivera somit auch hier „an das seit der Unabhängigkeit 
tradierte Verständnis vom Prähispanischen als genuin Mexikanischen an“91. Mit dem in 
der Presse als „authentisch“92 mexikanisch bezeichneten Saft des nopal-Kaktus – einer 
Pflanze, die integraler Bestandteil des Gründungsmythos von Mexiko-Stadt ist und da-
her auch für die mexikanische Nationalidentität eine zentrale Rolle spielt – zog Rivera ein 
tradiertes Symbol in legitimierender Absicht heran. Die nationalen Konnotationen des 
Freskos waren also schon materialimmanent angelegt. Rivera mexikanisierte das Fresko, 
das nun nicht mehr als eine rein europäische Erfindung betrachtet wurde, sondern als 
tief verwurzelt in der mexikanischen Tradition galt. Allerdings erwiesen sich die mit 
diesem Verfahren erzielten Ergebnisse als unbefriedigend93 und Rivera wandte sich – 
von der Öffentlichkeit unbemerkt – schon bald der klassischen al fresco-Technik zu. 
Trotz dieses erneuten Umschwenkens war es Riveras geschickter Mythisierungsstrategie 
zu verdanken, dass seine Technik fortan als genuin mexikanisch rezipiert wurde, auch 
in den USA, wo man sich nach einer Loslösung von Europa sehnte und infolgedessen 
darauf bedacht war, den Wurzeln amerikanischen Kunstschaffens nachzuspüren. So 
schrieb auch Frederic W. Leighton 1924 in der US-amerikanischen Ausgabe der Zeit-
schrift International Studio: „Although Rivera is decorating now not with the technique 
of encaustic but in fresco, it is not the fresco of Italy but a process indigenous to Mexico, 
one used by ancient Indian mural workers, a process from the civilization of the past.“94 
Erst Siqueiros, der Rivera 1934 in der Zeitschrift New Masses, dem primären Publika-
tionsorgan der US-amerikanischen Linken, vorwarf, einen „konterrevolutionären Weg“ 
eingeschlagen zu haben, entlarvte im Rahmen einer ausführlichen Abrechnung das 
Vorgehen des Künstlers, indem er schrieb, Rivera habe zwar „erklärt, die mexikanischen 
Indios hätten ihn das Malerhandwerk gelehrt, aber in seiner gesamten Arbeit benutzte 
er nie etwas anderes als die importierten Farben Lefranc“95.

90	 Einfeldt 2010, S. 174.
91	 Ebd.
92	 Abate Beigno schrieb in El Universal Ilustrado von „authentischem Nopal-Schleim“ [„autentica bava 

de nopalera“]. Zitiert nach: Charlot 1962, S. 259, Anm. 10a. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.
93	 Die mit dieser Technik ausgeführten Fresken weisen heute irreparable Schäden auf. Octavio Paz zu-

folge hätten sich die Wandmalereien bereits nach kurzer Zeit mit Blasen überzogen, sodass man zur 
Konservierung eine Wachsschicht habe auftragen müssen. Vgl. Paz 2001, S. 19.

94	 Frederic W. Leighton, Rivera’s Mural Paintings, in: International Studio 78:321 (Februar 1924), S. 378−381, 
hier: 380.

95	 David Alfaro Siqueiros, Rivera konterrevolutionärer Weg, ursprünglich erschienen unter dem Titel 
Rivera’s Counter-Revolutionary Road in der Zeitschrift New Masses, 29. Mai 1934. Hier in der deutschen 
Übersetzung zitiert nach: Ausst. Kat. Diego Rivera 1987, S. 136−143, hier: S. 142.



69III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

III.1.3  Der Muralismus: Eine Kunst für das mexikanische Volk? 

Das identitätsstiftende Potenzial der monumentalen murales kann insbesondere am 
Beispiel von Riveras zwischen 1929 und 1935 geschaffenen monumentalen Wandge-
mälde Epos des mexikanischen Volkes96 im zentralen Treppenhaus des mexikanischen 
Nationalpalasts verdeutlicht werden, das schon 1935 als Illustration in einem offiziellen 
mexikanischen Geschichtsbuch Verwendung fand.97 Rivera unterteilte die mexikanische 
Geschichte hier in gute und böse Kräfte, wobei die Dreigliederung des Wandgemäldes 
die sakrale Bildform des Triptychons adaptiert.98 Die drei Abschnitte des Freskos – Das 
alte Mexiko an der Nordwand, Von der Eroberung bis 1930 an der Westwand und Mexiko 
heute und morgen (Abb. 13) an der Südwand – repräsentieren von rechts nach links in 
chronologischer Reihenfolge unterschiedliche Epochen, wobei, so konstatiert Kirsten 
Einfeldt, „bereits der Werkaufbau die Revolutionsideologie reflektiert“99. Auf der rechten 
Seitenwand wird, eingebettet in eine landschaftliche Szenerie, das Reich der Azteken 
mit Quetzalcóatl als Oberhaupt von Rivera zur Idealgesellschaft verklärt. Auf den an-
deren beiden Wänden hingegen ist das Geschehen verdichtet, zeitliche und räumliche 
Distanzen werden nivelliert. Während die mittlere Hauptwand die Kolonialzeit, die 
Unabhängigkeit sowie die Revolution von 1910 in den Blick nimmt, spiegelt die linke 
Seitenwand das zeitgenössische Mexiko, verknüpft mit einer Zukunftsvision von einer 
besseren, marxistischen Welt. Das Wandgemälde, mit dem Rivera eine Kontinuität 
vom prähispanischen zum revolutionären Mexiko, vom Widerstand gegen die spani-
sche Fremdherrschaft zu den gegenwärtigen Klassenkämpfen konstruierte, kann nur 
beim Ersteigen der Treppe in seiner Gänze erfasst werden. In seiner komplexen inner-
bildlichen Organisation übertrifft das Fresko alle von Rivera bis zu diesem Zeitpunkt 
geschaffenen Wandbilder. Konnte der Künstler etwa seine Erziehungsministeriums-
Fresken weitestgehend in die lineare Struktur langer Innenhof-Korridore einfügen und 
durch bauliche Versatzstücke in Einzelbilder ordnen, so fehlen im Nationalpalast fast 
gänzlich architektonische Anhaltspunkte. Diese Herausforderung löste der Künstler 
mittels eines montageartigen Bildaufbaus, wobei die Darstellung des sich über die 

96	 Juan Rafael Coronel Rivera hat darauf verwiesen, dass die heute verwendete Bezeichnung des Wand-
gemäldes eine Vermischung unterschiedlicher Betitelungen sei, die in den Jahren nach seiner Ent-
stehung geläufig wurden. Lediglich der Titel der Freske auf der Südwand, Mexiko heute und morgen, 
sei von Rivera selbst erdacht worden. Alle anderen Werktitel seien erst nach Riveras Tod entstanden. 
Vgl. Juan Rafael Coronel Rivera, Bilder aus der Geschichte Mexikos. Palacio Nacional, Mexiko-Stadt 
und Palacio de Cortés, Cuernavaca, in: Diego Rivera. Sämtliche Wandgemälde, S. 194−201, hier: S. 196.

97	 Vgl. Münzberg/Nungesser 1987, S. 107.
98	 Olav Münzberg und Michael Nungesser zufolge bilden „die breite Westwand und die im rechten Winkel 

von ihr abgehende Nord- und Südwand […] gleichsam die Form eines halb geöffneten Flügelaltars.“ 
Münzberg/Nungesser 1987, S. 98.

99	 Einfeldt 2010, S. 47.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo70

proletarischen Massen erhebenden, die Richtung weisenden Karl Marx auf der Süd-
wand, die auf einem vor Riveras Sowjetunion-Aufenthalt angefertigten Entwurf noch 
fehlt, von Beispielen sozialistischer Bildagitation inspiriert scheint. Auf Fotomontage-
plakaten (Abb. 14) und fotografischen Wandbildern von Gustav Klucis etwa erheben 
sich politische und ideologische Leitfiguren wie Marx und Lenin in ähnlicher Weise 
monumentalisiert über die proletarischen Massen, häufig weisen sie diesen dabei mit 
ausgestreckter Hand den Weg. Die Sowjetunion augenscheinlich zum Vorbild neh-
mend macht Rivera einen der gesamten Bevölkerung zugänglichen, landwirtschaft-
lichen und industriellen Fortschritt als anzustrebendes Ideal bildhaft. Markiert auf 
der Nordwand eine umgekehrte Sonne den prophezeiten Untergang des goldenen 
aztekischen Zeitalters, so symbolisiert die aufgehende Sonne gegenüberliegend den 
Anbruch einer neuen Epoche.100

100	Die Sonnensymbolik spielt sowohl in der prähispanischen Mythologie als auch innerhalb der sozia-
listischen Bildproduktion eine zentrale Rolle. Vgl. zu Letzterem: Klaus Waschnik und Nina Baburina, 
Werben für die Utopie. Russische Plakatkunst des 20. Jahrhunderts, Bietigheim-Bissingen 2003, S. 10 ff.

Abb. 13: Diego Rivera, México de hoy y de mañana (Mexiko heute und morgen), aus: Epopeya del pueblo 
mexicano (Epos des mexikanischen Volkes), 1935, Treppenhaus, Südwand, Palacio Nacional, Mexiko-Stadt



71III.1  Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

Orte wie der Nationalpalast, an denen in Mexiko in den 1920er und 1930er Jahren 
Wandgemälde entstanden, können im Hinblick auf eine revolutionäre, allgemein zu-
gängliche Kunst in vielerlei Hinsicht als antagonistisch gelten. Octavio Paz schrieb 
bereits in den 1980er Jahren, es sei allein schon ein „ästhetische[r] Widerspruch“101 ge-
wesen, „die Wände von San Ildefonso und von San Pedro y San Pablo, Baudenkmälern 
unserer Vergangenheit, dem schöpferischen, aber rücksichtslosen Ungestüm einiger 
junger Künstler“102 anzuvertrauen. Auch die Erreichbarkeit und die damit einherge-
hende Rezipierbarkeit der frühen murales für die breiten Massen ist in den letzten 
Jahren verstärkt diskutiert worden: „Before 1934,“ so konstatiert Mary K. Coffey, 

„access to mural art was largely restricted to middle-class students and government 
functionaries. While students’ and workers’ organizations in the countryside were shown 
images of murals in reproduction, and artists worked with communities through the 
cultural mission to execute wall paintings in rural areas, the frescos intended for a broad 
public were actually limited to a mostly cosmopolitan urban audience.“103

Schon 1934, als die Auseinandersetzung zwischen Siqueiros und Rivera ihren vorläu-
figen Höhepunkt erreichte, spielte die Frage nach der allgemeinen Zugänglichkeit der 
Wandgemälde eine Rolle. In Rivera’s Counter-Revolutionary Road warf Siqueiros seinem 
Antagonisten, den er als „Snob“, „geistigen Tourist“ und – vor allem in Bezug auf seine 

101	Paz 2001, S. 19.
102	Ebd., S. 18.
103	Coffey 2012a, S. 22.

Abb. 14: Gustav Klucis, Höher das Banner von Marx, Engels, Lenin und Stalin!, 1936, Plakat, Staatliches 
Historisches Museum, Moskau



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo72

US-amerikanischen Auftraggeber der 1930er Jahre – als „Maler der Millionäre“ bezeich-
nete, vor, „für unsere Kunst, die für die Massen da sein sollte, genau diejenigen Plätze“ 
gefunden zu haben, „die am weitesten vom Verkehr der Massen entfernt lagen“104. Rivera 
wehrte sich gegen diese Vorwürfe, indem er unter dem Titel Contra los Stalinistas als 
Antwort auf Siqueiros schrieb, dass eine Zugänglichkeit seiner Fresken für die Öffent-
lichkeit durchaus gewährleistet sei.105 Zudem habe er im Nationalpalast auf deutliche 
Weise die Repressalien durch das – allerdings gerade zu Ende gegangene – maximato 
von Elias Calles kritisiert und dies „im zentralen historischen Gebäude des Landes, an 
seiner monumentalen Treppe, wohin alle Welt leicht gelangen kann, so, als ginge man die 
Straße entlang, und wo jede Woche Tausende von Bauern und Arbeitern vorbeigehen, 
wo der Präsident vorbeigehen muss“106. Es lässt sich jedoch konstatieren, dass spätestens 
Riveras Wandgemälde für private Auftraggeber*innen in den exklusivsten Hotels von 
Mexiko-Stadt nicht weiter von den Massen hätten entfernt sein können.107 Zudem wurde 
in der jüngeren Forschung für seine frühen Wandgemälde eine elitär verschlüsselte 
Ikonografie festgestellt, die für ungebildete Betrachter*innen kaum dechiffrierbar war.108 

104	Siqueiros 1987, S. 141.
105	Riveras Antwort erschien zunächst in Buenos Aires unter dem Titel Contra los Stalinistas in: Claridad 

298 (Februar 1936). Beide Texte sind zu finden in: Raquel Tibol, Documentación sobre el arte mexicano, 
Mexiko-Stadt 1974, S. 53−82. 

106	In der deutschen Übersetzung zitiert nach: Diego Rivera, Verteidigung vor den und Angriff gegen die 
Stalinisten, in: Ausst. Kat. Diego Rivera 1987, S. 143−148, hier: 147.

107	Sein Auftrag für die Ausgestaltung des Bankettsaals im Hotel Reforma führte 1936 allerdings auch 
zu einem der zahlreichen Skandale, die Riveras künstlerischen Werdegang durchziehen. Obwohl das 
luxuriöse Hotel in erster Linie US-amerikanische Tourist*innen beherbergte, zeichnete Rivera auf vier 
transportablen Fresken in satirischer Form ein ausgesprochen kritisches Bild der touristischen Insze-
nierung Mexikos – wenn auch Rivera selbst an dieser nicht unerheblichen Anteil hatte. Die Fresken 
wurden von seinem Auftraggeber Alberto Pani aus dem Hotel entfernt und gelangten 1962 schließlich 
in den Palacio de Bellas Artes, wo sie bezeichnenderweise in unmittelbarer Nachbarschaft zu Riveras 
zweiter Version des Rockefeller-Center-Freskos ausgestellt sind. Vgl. hierzu: Maltby Sykes, Diego Rivera 
and the Hotel Reforma Murals, in: Archives of American Art Journal 25:1‒2 (1985), S. 29−40.

108	Vgl. hierzu: Luis-Martín Lozano, Gesang an die Erde und die, die sie bearbeiten, in: Diego Rivera: 
Sämtliche Wandgemälde, S. 134−193, hier: S. 138−140; sowie: Renato González Mello, Rivera entre la 
transparencia y el secreto, in: Hacia otra historia del arte en México, hrsg. von Esther Acevedo, 4 Bde.: 
Bd. 3 [La fabricación del arte nacional a debate, 1920−1950], Mexiko-Stadt 2002, S. 39−64. Folgarait 
hat zudem festgestellt, dass Riveras Wandgemälde im mexikanischen Nationalpalast sich mit einem 
vergleichsweise hohen Schriftanteil vor allem an die des Lesens mächtigen Betrachter*innen wendet, 
wenn auch eine Betrachter*innen-Identifikation mit den dem Geschehen beiwohnenden, autochthonen 
campesinos behauptet wird. Vgl. Folgarait 1998, S. 121.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 73

III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und 
die Entwicklung des portable fresco für Ausstellungen
In den 1920er und 1930er Jahren kehrten zahlreiche der mexikanischen Künstler*innen, 
die die sogenannte Renaissance ihres Heimatlandes mitgeprägt hatten, Mexiko zu-
mindest zeitweise den Rücken. Es zog sie in die USA – ein Land, mit dem die latein-
amerikanischen Staaten seit der Zeit ihrer Unabhängigkeit eine ebenso konfliktreiche 
wie ambivalente Beziehung verbindet. Der US-Amerikaner Bertram D. Wolfe, Riveras 
Biograf und Gründungsmitglied der Communist Party of America, etwa schrieb über 
Riveras Haltung gegenüber den Vereinigten Staaten: 

„He possesed a peculiar ambivalence towards the United States, in which attraction and 
antipathy mingled. It was the land that had robbed Mexico of half its territory, bribed 
and bullied, fomented disorder, outraged the sensibilities of a people whose weakness 
in the face of their giant northern neighbor made them still more sensitive. Yet he knew 
that it could not be regarded merely as an oppressor.“109 

Diese Aussage spiegelt das allgemeine Verhältnis von Riveras mexikanischen Landsleu-
ten zum „Titan“ im Norden wider, die – so hat Octavio Paz 1976 in seinem bezeichnen-
derweise unter dem Titel Der indiskrete Spiegel erschienenen Essay konstatiert – diesen 
gleichermaßen als „Feind unserer Identitätssuche und das uneingestandene Vorbild 
aller unserer Bestrebungen“110 betrachteten. Für die zeitweilige Übersiedlung der me-
xikanischen Künstler*innen in das zum Feindbild erkorene und gleichzeitig, als der 
Hort von Modernität und Fortschritt, zum Faszinosum gewordene Nachbarland waren 
vielfältige Faktoren verantwortlich. Zum einen war die politische Lage in Mexiko ein 
Grund dafür, dass viele Künstler*innen – gerade jene, die der Kommunistischen Partei 
nahe standen – ihrem Heimatland den Rücken kehrten. Zum anderen war ein Kunst-
markt im nachrevolutionären Mexiko quasi nicht existent. Mexikos Künstler*innen 
waren daher von Regierungsaufträgen abhängig, deren Ausbleiben notgedrungen zu 
einer Suche nach neuen Absatzmärkten führen musste.111 In den USA hingegen erreichte 
das Interesse an der künstlerischen Avantgarde Mexikos just in dem Zeitraum seinen 
Höhepunkt, als die staatliche Förderung der Wandmalerei in Mexiko fast gänzlich 
versiegt war. Orozco war zwar noch 1926 mit neuen Fresken für die Escuela Nacional 
Preparatoria beauftragt worden, sah sich aber in Mexiko mit zunehmender Ablehnung 

109	Wolfe 1963, S. 277. 
110	Octavio Paz, Der indiskrete Spiegel, in: Ders., Der menschenfreundliche Menschenfresser: Geschichte 

und Politik, 1971−1980, Frankfurt a. M. 1981, S. 41−64, hier: S. 52. Ursprünglich erschienen unter: El 
Espejo Indiscreto, in: Plural 58 (Juli 1976).

111	Die erste kommerzielle Galerie für moderne Kunst in Mexiko-Stadt, die von Inés und Carolina Amor 
gegründete Galería de Arte Mexicano, eröffnete erst 1935, und, wie Anna Indych-López angemerkt 
hat, „even then, the majority of its clients were from the United States.“ Indych-López 2009, S. 5.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo74

konfrontiert, sodass, wie er später in seiner Autobiografie festhielt, „there was little to 
hold me in Mexico in 1927, and I resolved to go to New York“112.

Zu diesem Zeitpunkt erreichte in den Vereinigten Staaten eine regelrechte Mexiko-
mode ihren Höhepunkt, eine „enormous vogue of things Mexican“, wie sie die New 
York Times 1933 in einem Nachruf auf die Archäologin Zelia Nuttall feststellte und 
weiter erklärte: „It came into being at the height of our prosperity when people gave 
signs of being fed up with material comforts and turned, for a respite from the Machine 
Age, to primitive cultures. Mexico lay close at hand.“113 Helen Delpar zufolge waren 
es hingegen gerade die Jahre der Depression infolge des New Yorker Börsencrashs im 
Oktober 1929, die die Hinwendung der US-Amerikaner*innen zu Mexiko und damit zu 
gesellschaftlichen und kulturellen Gegenmodellen beförderten, denn „Mexico’s peasant 
culture seemed even more appealing as the Great Depression confirmed the suspicion 
of American intellectuals that life in the United States was not only barren spiritually 
and aesthetically but rested on a shaky economic base as well“114.

Ihren Anfang nahm diese Entwicklung schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts, nur 
scheinbar paradoxerweise, als in den USA das Aufkommen eines neuen Nationalismus 
zu beobachten ist. Nach dem Ersten Weltkrieg nahmen die USA wirtschaftlich und 
politisch eine neue Führungsrolle ein, was einen kulturellen Nationalismus begüns-
tigte, der dezidiert die Abgrenzung zu Europa suchte.115 Zwar hatten die Vereinigten 
Staaten bereits 1776 ihre Loslösung von Großbritannien erklärt und ab diesem Zeit-
punkt Debatten über die charakteristischen Merkmale der sich neu konstituierenden 
US-amerikanischen Nation geführt.116 Adelheid von Saldern konstatiert jedoch in ihrer 
Studie zum Amerikanismus des frühen 20. Jahrhunderts ungeachtet dessen das Über-
dauern von „postkolonialen Schleifspuren“117. So postulierte etwa der Publizist Harold 
E. Stearns 1922 in dem von ihm herausgegebenen Band Civilization in the United States: 

112	José Clemente Orozco, An Autobiography, Austin 1962, S. 123.
113	Anon., Topics of the Times: Noted Woman Archaeologist, in: The New York Times, 15. April 1933, S. 12. 

Zitiert bei Delpar 1992, S. 55.
114	Delpar 1992, S. 68.
115	Vgl. Adelheid von Saldern, Amerikanismus. Kulturelle Abgrenzung von Europa und US-Nationalismus 

im frühen 20. Jahrhundert (= Transatlantische Historische Studien), Stuttgart 2013; Emily S. Rosen-
berg, Spreading the American Dream: American Economic and Cultural Expansion, 1890–1945, New 
York 1982; sowie: Frank Costigliola, Awkward Dominion: American Political, Economic, and Cultural 
Relations with Europe, 1919–1933, Ithaca 1984.

116	Vgl. David Waldstreicher, In the Midst of Perpetual Fetes: The Making of American Nationalism, 1776–
1820, Williamsburg 1997. Waldstreicher hat dabei gerade auch die zentrale Rolle der zeitgenössischen 
Zeitungsberichterstattung für den Nationenbildungsprozess untersucht, einen Aspekt, der von Adel-
heid von Saldern auch für das frühe 20. Jahrhundert in Bezug auf die US-amerikanische Zeitschriften-
landschaft betont wird. Vgl. von Saldern 2013, S. 45−75.

117	von Saldern 2013, S. 20.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 75

An Inquiry by Thirty Americans, es sei davon auszugehen, „that we shall never achieve 
any genuine nationalistic self-consciousness as long as we allow certain financial and 
social minorities to persuade us that we are still an English Colony“118. Der Wunsch, 
die kolonialen Bande endgültig zu kappen, verbunden mit der Suche nach den eigenen 
kulturellen Wurzeln und „den Spuren einer bodenständigen Zivilisation“119, brachte es 
mit sich, dass sich die Vereinigten Staaten verstärkt als Teil eines in Geschichte und 
Tradition verbundenen, amerikanischen Kontinents begreifen wollten.120 Die schwarz-
weiße Tradition-Moderne-Dichotomie, die in die dichotome Kategorisierung dessen, 
was Stuart Hall als „Der Westen und der Rest“121 bezeichnet hat, mit eingeschrieben 
ist, wurde von Saldern zufolge zudem grundlegend überdacht: 

„Gerade die zwanziger Jahre markieren eine Ära der Dissonanz […], und zwar zwischen 
religiös begründeten strengen Moralvorstellungen einerseits und der Begrüßung offen-
moderner Lebensstile andererseits, zwischen Kleinstadtmief und (Groß-) ‚Stadt-Zivi-
lisation‘, zwischen den Leitbildern der ‚alten‘ (noch viktorianisch geprägten) USA und 
jenes des ‚neuen‘ Amerikas. (…) Weniger ging es demnach um die Alternative Tradition 
vs. Moderne, sondern mehr um die Frage, welche Art von Moderne im neuen Amerika 
wünschenswert sei.“122 

118	Stearns 1922, S. vii.
119	von Saldern 2013, S. 13.
120	Ein solches panamerikanisches Denken hat seine Ursprünge im 19. Jahrhundert, als die USA sich mit 

der nach dem damaligen US-amerikanischen Präsidenten James Monroe benannten Monroe-Doktrin 
gegen den Einfluss Europas – insbesondere des britischen Empires – zur Wehr setzten und ihre eigene 
Vormachtstellung auf dem amerikanischen Kontinent zu legitimieren suchten. Monroe bezeichnete die 
Staaten Lateinamerikas hier als „our southern brethren,“ („unsere südlichen Brüder“) und erkannte ihre 
gerade erst gewonnene Unabhängigkeit an. Siehe: James Monroe, The Monroe Doctrine [1823], in: Latin 
America and the United States. A Documentary History, hrsg. von Robert H. Holden und Eric Zolov, 
2. Aufl., Oxford 2011, S. 13−16, hier: S. 16. Allerdings begründete seine Doktrin auch eine zwei Jahrhunderte 
währende, imperialistische und expansive US-Außenpolitik. Somit ist der Panamerikanismus seit Beginn 
an mit dem Gedanken an eine US-amerikanische Dominanz verbunden, der immer wieder lateinameri-
kanische Gegenbestrebungen entgegengesetzt wurden. Vgl. hierzu: Ursula Prutsch, Inter-Amerikanismus, 
Panamerikanismus: Genese – Wahrnehmungen – Konstruktionen. 1850−1930, in: Amerika-Amerikas: Zur 
Geschichte eines Namens von 1507 bis zur Gegenwart, hrsg. von Ursula Lehmkuhl und Stefan Rinke ( = HIS-
TORAMERICANA, Bd. 18), Stuttgart 2008, S. 131−150. José Vasconcelos argumentierte schon 1934, dass die 
Prinzipien der Monroe-Doktrin den in etwa zur selben Zeit formulierten Visionen des südamerikanischen 
Unabhängigkeitskämpfers Simón Bolívar für ein freies Bündnis der Staaten mit hispanoamerikanischen 
Wurzeln, die eine gemeinsame Sprache und Kultur verband, diametral entgegen gestanden hätten. Vgl. 
José Vasconcelos, Bolivarismo y monroísmo: temas iberoamericanos, Santiago de Chile 1934. Eine latein-
amerikanische Perspektive auf den Panamerikanismus mit einer anti-imperialistischen Argumentation 
bietet: Alonso Aguilar, Pan-Americanism. From Monroe to the Present, New York/London 1968.

121	Vgl. Stuart Hall, Der Westen und der Rest. Diskurs und Macht, in: Rassismus und kulturelle Identität. 
Ausgewählte Schriften, hrsg. von dems., Hamburg 1994, S. 137‒179.

122	von Saldern 2013, S. 16−17.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo76

Vor allem Mexiko, der unmittelbar südliche Nachbar, galt einer ganzen Reihe US-
amerikanischer Intellektueller ab den 1920er Jahren als positives Beispiel für das Zu-
sammendenken von Moderne und Tradition und das Lebendighalten der eigenen 
Vergangenheit. Mexikos Ungleichzeitigkeit wurde nun nicht mehr als Rückschrittlich-
keit ausschließlich negativ konnotiert. Vielmehr übte Mexiko als Verkörperung einer 
„anderen“ Moderne auf zahlreiche US-amerikanische Künstler*innen, Fotograf*innen 
und Intellektuelle, die in das Nachbarland reisten, aber auch auf größere Kreise der 
Bevölkerung der Vereinigten Staaten eine starke Faszination aus und wurde zum Sehn-
suchtsort. Dennoch konnten negativ vorgeprägte Bilder wie jenes des mexikanischen 
bandido und die Festschreibung Mexikos als einem der Moderne entgegenstehenden 
„Anderen“ nicht gänzlich aufgebrochen werden. Für Letzteres war die folkloristische 
Inszenierung des „Mexikanischen“ – u. a. im Rahmen der großangelegten Mexican-
Arts-Wanderausstellung, die 1930 im Metropolitan Museum in New York ihren Anfang 
nahm – mit verantwortlich. Diese resultierte nicht zuletzt aus einer mexikanischen 
Selbstexotisierung, denn mit dem indigenismo waren klischeehafte Vorstellungen von 
kultureller Ursprünglichkeit und reiner Authentizität in die eigene, mexikanische Iden-
titätskonstruktion mit eingeflossen und wurden in der Außendarstellung reproduziert 
und marktfähig gemacht.123 Im Folgenden soll zunächst ein kurzer historischer Über-
blick über das ambivalente Verhältnis der beiden Staaten zueinander gegeben werden. 
Danach wird die Rezeption der mexikanischen Moderne in den USA umrissen und 
schließlich näher auf die in den USA realisierten Wandgemälde der mexikanischen 
Muralisten eingegangen.

III.2.1  Von mentalen und territorialen Grenzziehungen: Die Beziehung 
zwischen Mexiko und den USA

Unter den Staaten Iberoamerikas, deren ambivalente Beziehung zu den USA bereits seit 
dem Beginn ihrer Unabhängigkeit von US-amerikanischer Einflussnahme, ökonomi-
scher Abhängigkeit und lateinamerikanischen Emanzipationsversuchen gekennzeichnet 

123	Das Phänomen lateinamerikanischer Selbstexotisierung hat Friedhelm Schmidt-Welle als in der For-
schung nur unzureichend analysiert bezeichnet. Vgl. Friedhelm Schmidt-Welle, Exotisierung und 
Selbstexotisierung: Kulturelle Inszenierungen Brasiliens und Mexikos, in: Wechselseitige Perzeptionen: 
Deutschland – Lateinamerika im 20. Jahrhundert, hrsg. von Peter Birle und Friedhelm Schmidt-Welle, 
Frankfurt a. M. 2007, S 267−291, hier: S. 277. Als grundlegende Studie für den deutschsprachigen Raum 
kann zu dieser Thematik gelten: Roberto Ventura, „Tropischer Stil“. Selbst-Exotisierung, Nationalliteratur 
und Geschichtsschreibung in Brasilien, in: Stil. Geschichten und Funktionen eines kulturwissenschaftlichen 
Diskurselements, hrsg. von Hans Ulrich Gumbrecht und Ludwig Pfeiffer, Frankfurt a. M. 1986, S. 230−247. 
Außerdem sind als grundlegende Forschungsbeiträge zur Selbstexotisierung anzuführen: Marta Savig-
liano, Tango And The Political Economy Of Passion, Boulder 1995; sowie: James Parakilas, How Spain Got 
a Soul, in: The Exotic In Western Music, hrsg. von Jonathan Bellman, Boston 1998, S. 137−193.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 77

ist, kommt Mexiko eine besondere Rolle zu.124 Einzig das mexikanische Territorium 
verfügt über eine gemeinsame Grenze zum übermächtigen „Koloss des Nordens“ – eine 
Bezeichnung, die der kubanische Literat und Freiheitskämpfer José Martí geprägt hat125 
und die die US-amerikanische Hegemonialstellung treffend beschreibt. 

Der heutige Verlauf dieser Grenze ist das Ergebnis US-amerikanischer Machtaus-
übung. Er geht auf die Annexion vormals mexikanischer Gebiete mit dem Abschluss 
des Vertrags von Guadalupe Hidalgo 1848 zurück, deren Einverleibung die USA mit der 
Manifest-Destiny-Idee rechtfertigten, die ihre territoriale Expansion als göttlichen Auf-
trag charakterisierte und als altruistische Mission erscheinen ließ.126 War Mexiko zuvor 
flächenmäßig größer, so verschoben sich die Größenverhältnisse 1848 zugunsten des 
nördlichen Nachbarn. Bereits 1823 hatten sich die USA mit der Monroe-Doktrin gegen 
jedwede Form der europäischen Einmischung auf dem amerikanischen Kontinent ver-
wahrt. Unter dem Vorwand, Amerika vor erneuten europäischen Gebietserwerbungen 
zu bewahren, betrieben die USA ihrerseits im 19. Jahrhundert eine gnadenlose Expan-
sionspolitik, die auch vor den eben erst von Spanien unabhängig gewordenen Staaten 
nicht Halt machte.127 Verbanden die US-Amerikaner*innen diese durch Kriegsführung 
vorangetriebene Ausdehnung mit der Verbreitung freiheitlich-demokratischer Werte, 
so beklagten die Mexikaner*innen sie als US-amerikanische Invasion. Die Übernahme 
von beinahe der Hälfte des mexikanischen Territoriums – bis heute ein Schlüssel-
moment für das Unterlegenheitsgefühl im mexikanischen Selbstbild sowie für die bis 
heute dezidiert anti-US-amerikanische Haltung vieler Mexikaner*innen – machte die 
Mexikaner*innen, wie es Inge Baxmann so treffend beschrieben hat, „zu grenzüber-
schreitenden (und ‚grenzüberschrittenen‘) Fremden in ihrem eigenen Land“128. Die 
daraus resultierenden Grenzraum-Bewohner*innen, die für sich selbst in den 1960er 

124	Einen kompakten Überblick über die Geschichte der Amerikas in verflechtungsgeschichtlicher Pers-
pektive bietet: Stefan Rinke, Lateinamerika und die USA: Eine Geschichte zwischen Räumen – von der 
Kolonialzeit bis heute, Darmstadt 2012. Katharina Schembs hat jedoch darauf hingewiesen, dass Rinke 
das Konzept der „Zwischenräume“, das gerade für die Beziehung zwischen Mexiko und den USA eine 
Rolle spielt, hier zwar anreißt, jedoch nicht zufriedenstellend in seine Analyse miteinbezieht. Vgl. 
Katharina Schembs, Rezension zu: Rinke, Stefan: Lateinamerika und die USA. Von der Kolonialzeit 
bis heute, Darmstadt 2012 , in: Connections. A Journal for Historians and Area Specialists, 10. Mai 2013 
(https://www.connections.clio-online.net/publicationreview/id/reb-17484, letzter Zugriff: 24.04.2023).

125	Vgl. Oscar Montero, José Martí: An Introduction, New York 2004, S. 30.
126	Vgl. hierzu u. a. Manifest Destiny and Empire: American Antebellum Expansionism, hrsg. von Sam W. 

Hayes und Christopher Morris, College Station/London 1997.
127	Vgl. Paul Frymer, Building an American Empire: The era of territorial and political expansion, Oxford 2017.
128	Inge Baxmann, Von Grenzgängern und neuen Heiligen. Imaginierte Nation zwischen Mexiko und 

den USA, in: Behemoth. A Journal on Civilisation 1:1 (2008), S. 49–57, hier: S. 50. Der Ausspruch „We 
didn’t cross the border, the border crossed us“ ist ein Motto des Immigrant Rights Movement in den 
Vereinigten Staaten. Vgl. hierzu: Josue David Cisneros, The Border Crossed Us: Rhetorics of Borders, 
Citizenship, and Latina/o Identity, Tuscaloosa 2014, S. 1.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo78

und 1970er Jahren die Bezeichnung Chicanos/as und damit einen ursprünglich pejo-
rativ verwendeten Begriff übernahmen, charakterisierten den Versuch einer eigenen 
Identitätsfindung als ebenso schmerzvollen wie produktiven Prozess.129 So bemühte 
die Chicana-Autorin Gloria Anzaldúa in ihrem semi-autobiografischen Buch Border-
lands/La Frontera: The New Mestiza die Metapher der Grenzwunde, indem sie von 
der Grenze als einer offenen Wunde, „una herida abierta,“ schrieb, „where the Third 
World grates against the first and bleeds“130. Diese Wunde verschließe sich nie ganz 
und so eröffne sich hier „a third country“, ein dritter, ein transkultureller Raum, „a 
border culture“131. Dies entspricht dem Verständnis der Kulturwissenschaften seit dem 
sogenannten Spatial Turn, Grenzen nicht mehr als hermetische Trennlinien, sondern 
zunehmend als Zwischen-, Begegnungs- und Austauschräume zu betrachten.132 In den 
Chicano-Studien, so Gabi Löffler, sei La Frontera ein „Synonym für einen Ort (nicht 
eine Linie) zwischen zwei Kulturen“ und löse damit „das traditionelle Verständnis der 
Grenze als Linie ab“133. Dieser Zwischenort, auch als Borderlands bezeichnet, kann als 
transnationaler Verflechtungsraum par excellence gelten. 

Allerdings sei, so schreibt Stefan Rinke in seiner Abhandlung zu Selbst- und Fremd-
bildern in der Geschichte der Beziehungen zwischen den Amerikas, zunächst „[d]ie 
Verschiebung der territorialen Grenzlinie zwischen den USA und Mexiko […] mit 
der Verfestigung mentaler Grenzziehungen“134 einhergegangen. Die territorialen Ver-
hältnisse legen Zeugnis einer Machtasymmetrie ab, die die Beziehung beider Länder 
zueinander noch heute kennzeichnet und die sich, so Rinke, unmittelbar auch auf die 
Wahrnehmungen ausgewirkt habe: 

129	Heute hat sich als geschlechtsneutrale Alternative der Begriff Chicanx etabliert. Vgl. Sheila Marie 
Contreras, Chicana, Chicano, Chican@, Chicanx, in: Keywords for Latina/o Studies, hrsg. von Deborah 
R. Vargas, Lawrence La Fountain-Stokes und Nancy Raquel Mirabal, New York 2017, S. 32‒35.

130	Gloria Anzaldúa, Borderlands/La Frontera: The New Mestiza, San Francisco 1987, S. 3.
131	„And before a scab forms it hemorrhages again, the lifeblood of two worlds merging to form a third 

country – a border culture.“ Ebd.
132	Vgl. hierzu u. a. Abgrenzen oder Entgrenzen: Zur Produktivität von Grenzen, hrsg. von Markus Bieswan-

ger, Manuela Boatcă, Joachim Grzega, Claudia Neudecker, Stefan Rinke und Christine Strobl, Frankfurt 
a. M. 2003. Julia Reuter und Alexandra Karentzos haben die postkolonialen Studien allgemein als 
„Grenzerfahrung (border gnosis) eines permanenten Überschreitens und Unterlaufens von verschie-
denen kulturellen und symbolischen Systemen“ definiert, dabei jedoch auch problematisiert, diese 
würden sich „etwaigen Versuchen zur Didaktisierung und fixierenden Theoriebildung“ verweigern: 
„Gleichzeitig müssen sie aber, um anschlussfähig zu sein, ‚operationalisierbare‘ Forschungsmethoden, 
-ansätze, -programme ausbilden.“ Julia Reuter und Alexandra Karentzos, Vorwort, in: Schlüsselwerke 
der Postcolonial Studies, hrsg. von dens., Wiesbaden 2012, S. 9–13, hier: S. 11.

133	Gabi Löffler, Der Mythos von Aztlán, in: Zimmering 2005, S. 198−214, hier: S. 200.
134	Stefan Rinke, Grenzwahrnehmungen – Grenzüberschreitungen: Selbst- und Fremdbilder in der Ge-

schichte der Beziehungen zwischen den Amerikas, in: Macht der Grenzen−Grenzen der Macht: Latein-
amerika im globalen Kontext, hrsg. von Marianne Braig, Frankfurt a. M. 2005, S. 207−239, hier: S. 215.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 79

„Nicht zuletzt bedingt durch die vielfältigen historischen Erfahrungen gewaltsamer 
Kontakte in den Beziehungen zwischen Lateinamerika und den Vereinigten Staaten 
verdichtete sich im Lauf der Zeit die Vorstellung zweier sich gegenseitig konträr gegen-
überstehender Sphären, die von einer unüberwindbaren Grenze voneinander getrennt 
werden.“135 

Somit habe die Forschung sich auch bis in die 1990er Jahre darauf beschränkt, jeweils 
eine Perspektive einzunehmen und entweder dem Lateinamerika-Bild der US-Ame-
rikaner*innen nachzugehen oder dem Blick Lateinamerikas auf die USA zu folgen.136 
Hingegen seien „[d]ie Wechselwirkungen zwischen den Wahrnehmungsebenen“137 bis-
lang wenig beachtet worden. 

Bis heute wird die US-amerikanisch-mexikanische Grenze als der Ort definiert, 
an dem die polarisierten Differenznarrative eines zweigeteilten Kontinents unmit-
telbar aufeinanderprallen. Aus historischer Sicht wird oftmals die „politische und 
verfassungsmäßige Stabilität“ der USA gegen eine lateinamerikanische Instabilität ge-
setzt oder „der Gegensatz zwischen dem staatsnahen Katholizismus in Lateinamerika 
und dem nicht staatsgebundenen Protestantismus in den USA“138 betont. Im linearen 
Fortschrittsdenken des Westens manifestiert sich an der Grenze, die Mexiko und die 
USA voneinander trennt, bis heute die dichotome Kontrastierung vom überlegenen, 
modernen und entwickelten Norden zum rückständigen, unterentwickelten und zur 
Selbstverwaltung unfähigen Süden.139 Aus lateinamerikanischer Sicht hingegen, die 
etwa in Frida Kahlos Selbstbildnis auf der Grenze zwischen Mexiko und den USA von 
1932 zum Ausdruck kommt (Abb. 15), trifft hier die scheinbare Seelen- und Kultur
losigkeit der hochmodernen, industrialisierten USA auf eine organische, in Geschichte 
und Tradition tief verwurzelte, lateinamerikanische Kulturgemeinschaft – wenngleich 
diese Sphären in Kahlos Gemälde unter der Erde durchaus miteinander in Austausch 
stehen. 

135	Rinke 2005, S. 208.
136	Vgl. ebd. Als Beispiele der lateinamerikanischen Perspektive sind u. a. zu nennen: Stephen D. Morris, 

Gringolandia: Mexican Identity and Perceptions of the United States, Lanham 2005; Carlos Rama, La 
imagen de los Estados Unidos en la América Latina: De Simón Bolívar a Salvador Allende, Mexiko-Stadt 
1981 sowie: John T. Reid, Spanish American Images of the United States, 1790–1960, Gainesville 1977. 
Die Sicht der USA hingegen nehmen u. a. ein: James William Park, Latin American Underdevelopment: 
A History of Perspectives in the United States, Baton Rouge 1995; sowie: Fredrick B. Pike, The United 
States and Latin America: Myths and Stereotypes of Civilization and Nature, Austin 1992.

137	Rinke 2005, S. 209.
138	Knud Krakau, Kommentar aus der Sicht der USA zu Peter Waldmann, Zur Rolle der Verfassung in 

der Gründungsphase der USA und der lateinamerikanischen Staaten, in: Lateinamerika und die USA 
im „langen“ 19. Jahrhundert: Unterschiede und Gemeinsamkeiten, hrsg. von Hans Werner Tobler und 
Peter Waldmann (= Lateinamerikanische Forschungen, Bd. 36), Köln 2009, S. 54−67, hier: S. 58.

139	Vgl. hierzu: Park 1995.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo80

Das Feststecken von Grenzziehungen ist konstitutives Element der Nationenbil-
dung, denn Nationen, so hat Benedict Anderson grundlegend postuliert, sind nicht 
das Produkt einer natürlichen Genese, sondern „vorgestellte politische Gemeinschaf-
ten – vorgestellt als begrenzt und souverän“140, die ihre Identität in Abgrenzung zu 
einem ausgeschlossen „Anderen“ konstruieren. Einher mit einer solchen Differenz-
konstruktion geht die Aufwertung der eigenen Identität und die Abwertung des „Ande-
ren“. Nationen werden somit diskursiv hervorgebracht, ein Prozess, den Homi Bhabha 
„narrating the nation“141 nennt. Das Problem, so Bhabha, liege jedoch „nicht nur in der 
nationalen ‚Selbstheit‘ im Gegensatz zur Andersheit anderer Nationen“142. Er spricht 
vielmehr von einer Gespaltenheit der Nation in sich selbst, „in der die Heterogenität 
ihrer Bevölkerung deutlich zum Ausdruck kommt“143. Diese werde damit „zu einem 
liminalen, bedeutungskonstituierenden Raum, der intern durch den Diskurs von Mi-
noritäten gekennzeichnet ist, durch die heterogenen Vorgeschichten rivalisierender 

140	Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen Konzepts, erw. Neuaufl., 
Frankfurt a. M. 1996, S. 15.

141	Homi Bhabha, Introduction: narrating the nation, in: Nation and Narration, hrsg. von dems., London 
1990, S. 1−7.

142	Homi Bhabha, DissemiNation. Zeit, narrative Geschichte und die Ränder der modernen Nation, in: 
Bhabha 2000, S. 207−253, hier: S. 220.

143	Ebd.

Abb. 15: Frida Kahlo, 
Autorretrato en la frontera 
entre México y los Estados 
Unidos (Selbstbildnis auf 
der Grenze zwischen Me-
xiko und den USA), 1932, 
Öl auf Metall, 31 × 35 cm, 
María Rodriguez de Reyero 
Collection, New York



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 81

Völker, antagonistischer Autoritäten und spannungsgeladener Verortungen kultureller 
Differenz“144. Bhabha verweist daher auf das Potenzial performativer Praktiken und 
an den Rändern entstehender, „[n]ationale[r] Gegen-Geschichten“, die die binären 
Kategorialisierungen von Außen und Innen, Eigenem und Fremdem in Bewegung ver-
setzen und „die – wirklichen und begrifflichen – totalisierenden Grenzen der Nation 
zur Sprache bringen und verwischen“145. 

Insbesondere die Wunschvorstellung von einer geschlossenen, kulturell homoge-
nen – d. h. im Fall des postrevolutionären Mexiko einer mestizischen – Nationalge-
sellschaft befördert jedoch das Verlangen, eine Differenz gegenüber einem außerhalb 
liegenden „Anderen“ zu betonen, das sich u. a. auch in Diego Riveras Wandbildern im 
Erziehungsministerium artikuliert, denn erst durch solche Alteritätskonstruktionen 
lässt sich die Stabilität der „eigenen“ Nation behaupten. Henry C. Schmidt benennt 
daher gerade die territoriale Nachbarschaft zu den USA als Grund dafür, dass sich der 
mexikanische Nationalismus als „the most powerful in Latin America“146 herausgebil-
det hat. Der eigene Nationalismus, so Carlos Fuentes, sei unmittelbar an den anderen 
Nationalismus gekoppelt: „[…] Mexican nationalism has been defined, to a very large 
degree, by U.S. nationalism.“147 Es ist somit nicht verwunderlich, dass die USA, wie Ste-
phen D. Morris konstatiert hat, in essayistischen Reflexionen über den mexikanischen 
Nationalcharakter als die Hauptfolie fungieren „to help describe and create Mexico“148, 
wobei im Wesentlichen vier Narrative festzustellen seien:

„(1) as Mexico’s predominant ‚other,‘ the U.S. helps define Mexico and Mexicanness 
through contrast; (2) as Mexico’s primary model of ‚success‘ or ‚modernity,‘ the U.S. 
serves as the archetype that Mexico aspires to; (3) as a dominant, imperialist power, the 
U.S. is seen as a force (agent) shaping Mexico through direct and indirect influence; and 
(4) as an anti-Mexican power and the nation’s predominant ‚other,‘ the U.S. is perceived 
as a ‚threat‘ to Mexican identity and interests, thus serving as a force to be resisted or a 
countermodel to be contested.“149 

Octavio Paz greift zwar nicht auf das Stereotyp der US-amerikanischen Kulturlosigkeit 
zurück, führt allerdings in Mexiko und die Vereinigten Staaten die beiden Länder als 

144	Ebd., S. 220 f.
145	Ebd., S. 222.
146	Henry C. Schmidt, The Roots of Lo Mexicano. Self and Society in Mexican Thought, 1900−1934, College 

Station/London 1978, S. xii.
147	Carlos Fuentes, A New Time for Mexico, Berkeley/Los Angeles 1997, S. 208. Vgl. hierzu auch: Stephen D. 

Morris, Reforming the Nation: Mexican Nationalism in Context, in: Journal of Latin American Studies 
31:2 (Mai 1999), S. 363−397.

148	Morris 2005, S. 161.
149	Ebd.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo82

„zwei verschiedene Versionen der westlichen Kultur“150 an und macht sie zu Stellver-
tretern zweier kulturell unterschiedlich geprägter Amerikas. Anders als Mexiko seien 
die Vereinigten Staaten auf einem Land ohne Vergangenheit gegründet worden: „Das 
historische Gedächtnis der Nordamerikaner ist nicht amerikanisch, sondern europä-
isch.“151 Während Mexiko ein Land „zwischen zwei Kulturen und zwei Vergangenheiten 
sei“, dessen ständige Herausforderung, bis heute darin bestehe, diese zu verbinden und 
„seinen eigenen Weg zur Modernität [zu] finden“152, beschreibt Paz die USA als ein 
Land, das zwar in die Zukunft blicke, dessen Herausforderung jedoch in Traditions-
losigkeit und kultureller Entwurzelung liege. Angesichts dessen seien viele der Haupt-
werke der US-amerikanischen Literatur der Moderne „dem obsessiven Verlangen, in 
der amerikanischen Erde Wurzeln zu schlagen“153, entsprungen.

Seit der Zeit ihrer Unabhängigkeit ist dieses Verlangen der USA nach Verwurzelung 
mit dem Wunsch gepaart, sich von Europa zu emanzipieren – ein Bestreben, das sie 
mit den lateinamerikanischen Ländern teilen. Dabei wurde jedoch gerade das Über-
schreiten bzw. das Weiterschieben von Grenzen zu einem Signum der US-amerikani-
schen Identität, die sich – der 1893 vom Historiker Frederick Jackson Turner formu-
lierten frontier-These zufolge – gerade durch das ständige Überwinden einer jenseits 
der Grenze im Westen verorteten Wildnis konstituierte.154 Im Zuge ihrer territorialen 
Expansionsbestrebungen beanspruchten die USA dabei die Führungsrolle der Europä-
er*innen auf dem Kontinent und konstruierten ihr zivilisiertes Selbst in Abgrenzung 
zum „unzivilisierten“, „primitiven“ Fremden, das Lateinamerika darstellte.155 Angesichts 
der asymmetrischen Machtverhältnisse lässt sich hier von einer kolonialistischen Kons-
truktion von Andersheit sprechen wie sie Edward Said für das Verhältnis von Orient 
und Okzident beschrieben hat und befand, „dass die europäische Kultur erstarkte und 
zu sich fand, indem sie sich vom Orient als einer Art Behelfs- oder Schattenidentität 
abgrenzte“156. Schon in den aus dem 19. Jahrhundert überlieferten US-amerikanischen 
Reisebeschreibungen,157 die vornehmlich die nördlichen, zu diesem Zeitpunkt noch 

150	Octavio Paz, Mexiko und die Vereinigten Staaten, in: Paz 1981, S. 245−270, hier: S. 246. Ursprünglich 
erschienen unter dem Titel México y los Estados Unidos, in: Vuelta 27 (Februar 1979).

151	Paz 1981, S. 253.
152	Ebd., S. 266.
153	Ebd.
154	Vgl. Frederick Jackson Turner, The Frontier in American History [1893], in: Rereading Frederick Jackson 

Turner: „The significance of the frontier in American history“ and other essays, New York 1994, S. 31−60.
155	Vgl. Pike 1992.
156	Vgl. Edward Said, Orientalismus, 5. Aufl., Frankfurt a. M. 2017, S. 12.
157	Wie Miguel A. Cabañas herausgearbeitet hat, spielte diese literarische Gattung für den geografischen 

Raum der sogenannten „Neuen Welt“ bereits seit der Zeit der Eroberung eine große Rolle, „in creating 
‚America‘ as a new discursive reality, drawing on European models. Indeed, books made it possible to 
imagine ‚America‘ as conquerable space.“ Siehe: Miguel A. Cabañas, The Cultural „Other“ in Nineteenth-



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 83

mexikanischen Provinzen in den Blick nehmen, schlägt sich somit eine „anti-Mexican 
rhetoric“158 nieder, die gleichermaßen durch eine antihispanische und antikatholische 
Einstellung wie durch die Vorstellung von der Überlegenheit einer angelsächsischen 
„Rasse“ begründet war und sich vor dem Hintergrund des US-amerikanisch-mexikani-
schen Kriegs noch intensivierte. Insbesondere der männlich gedachte Mexikaner wurde 
als „moralisch verdorben“, „barbarisch“ und „unzivilisiert“ charakterisiert, gleichzeitig 
seine vorgebliche Feigheit wie Faulheit betont.159 Abfällig wurde er als greaser bezeich-
net, ein Ausdruck, dessen genaue Herkunft unbekannt ist, der den Mexikaner jedoch 
mit Unreinheit und Schmutz assoziierte.160 Auch Waddy Thompson, US-Botschafter 
in Mexiko von 1842 bis 1844 – diplomatische Beziehungen zwischen beiden Ländern 
existierten seit 1822 –, beschrieb die allgemeine Bevölkerung Mexikos in seinen Er
innerungen als „lazy, ignorant, and of course, vicious and dishonest“161. Paredes zufolge 
rechtfertigte wohl nicht zuletzt das in der US-amerikanischen Meinung vorherrschende 
Bild, „that Mexicans were miserable and degraded and proper objects of humiliation“162, 
das US-amerikanische Eindringen in das Nachbarland. Allerdings beruhten auch die 
Warnungen davor, sich die mexikanischen Gebiete anzueignen, auf rassistischen Vor-
urteilen und US-amerikanischen Superioritätsgefühlen. So gab Thompson 1847, kurz 
nachdem General Winfield Scott in Veracruz gelandet und bezeichnenderweise auf der 
Route von Hernán Cortés nach Mexiko-Stadt vorgestoßen war, zu bedenken: 

„We shall get no land, but will add a large population, aliens to us in feeling, education, 
race, and religion – a people unaccustomed to work, and accustomed to insubordination 
and resistance to law, the expense of governing whom will be ten times as great as the 
revenues derived from them.“163

Unter Porfirio Díaz, der mit dem Beginn seiner Regierungszeit 1876 die mexikanische 
Modernisierung einläutete, begann schließlich eine Phase massiver US-Investitionen 
in die mexikanische Wirtschaft, damit jedoch auch eine immer stärker zunehmende, 

Century Travel Narratives: How the United States and Latin America Described Each Other, Lewiston/
Queenston/Lampeter 2008, S. 3.

158	Vgl. Raymund A. Paredes, The Mexican Image in American Travel Literature, 1831−1869, in: New 
Mexico Historical Review 52:1 (Januar 1977), S. 5−29, hier: S. 10.

159	Vgl. ebd., S. 12.
160	Vgl. u. a. Arnoldo de Léon, They Called Them Greasers. Anglo Attitudes toward Mexicans in Texas, 

1821–1900, Austin 1983; sowie: W. Dirk Raat und Michael M. Brescia, Mexico and the United States: 
Ambivalent Vistas, 4. Aufl., Athens/London 2010, inbesondere das Kapitel: „Gringos“ and „Greasers“.

161	Waddy Thompson, Recollections of Mexico, New York/London 1846, S. 23.
162	Paredes 1977, S. 17.
163	Waddy Thompson, National Intelligencer (Washington D.C.), 21. Oktober 1847, zitiert nach: David 

A. Copeland, The Antebellum Era: Primary Documents on Events from 1820 to 1860, Westport 2003, 
S. 274−275, hier: S. 275.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo84

wirtschaftliche Abhängigkeit Mexikos vom nördlichen Nachbarn. Handelsbeschrän-
kungen, die zur Zeit der Unabhängigkeit zum Schutz der inländischen Wirtschaft vor 
einer befürchteten US-Dominanz errichtet worden waren, wurden nun im Namen des 
Fortschritts größtenteils außer Kraft gesetzt und u. a. der Ausbau des mexikanischen 
Eisenbahnnetzes mit US-amerikanischem Kapital vorangetrieben.164 Als Folge dieses kur-
zen wirtschaftlichen Aufschwungs wurde allerdings auch ein Zustand sozialer Ungerech-
tigkeit weiter verschärft, der sein Ventil in der mexikanischen Revolution finden sollte. 

Diese von Instabilität geprägte Zeit wurde von den USA wiederum als Bedrohung 
ihrer wirtschaftlichen wie politischen Interessen wahrgenommen und führte daher 
zu US-amerikanischen Einmischungsversuchen. Obwohl Victoriano Huerta, der sich 
durch einen Putsch gegen Madero 1913 an die Macht gebracht hatte, zunächst die Unter-
stützung des US-amerikanischen Botschafters Henry Lane Wilson genoss, weigerte sich 
Präsident Woodrow Wilson, Huertas Regierung anzuerkennen, und besetzte 1914 für 
sieben Monate den Hafen von Veracruz. Infolge dieser Okkupation gab es Stimmen, 
die mit einem Verweis auf den US-amerikanisch-mexikanischen Krieg gar für eine 
Annexion ganz Mexikos plädierten und dem Nachbarland grundsätzlich die Fähigkeit 
zur Selbstverwaltung absprachen.165 Der renommierte Anthropologe Frederick Starr 
konterte die imperialistische Rhetorik einiger seiner Landsleute und erläuterte noch 
im Jahr der US-Besetzung in seinem Buch Mexico and the United States: A Story of 
Revolution, Intervention and War ausführlich, „why we should refrain from meddling 
in the internal affairs of Mexico“166. Er führte aus: „Mexico and the United States are 
neighbors; they differ from each other markedly, they represent and will continue to 
represent different forms of government; they may both be great nations in the future. 
They should be friends.“167 Eine in Starrs Buch publizierte Karikatur (Abb. 16) ver-
deutlicht dabei das in der US-Bevölkerung vorherrschende Mexiko-Bild zur Zeit der 
Revolution, das eine anti-mexikanische Stimmung begünstigte. Mexiko erscheint hier 
in der Gestalt des blutdürstigen, hinterhältigen Banditen, eine Figur, die schon vor der 
Revolution die US-amerikanische Vorstellungswelt prägte, denn bereits während der 
kriegerischen Auseinandersetzungen der 1840er Jahre hatte man den Mexikaner*innen 
eine Neigung zum Banditentum attestiert. Ein großes, vor Blut tropfendes Messer 

164	John Mason Hart gibt an, dass im Jahr 1902 US-amerikanische Unternehmen in Besitz von 80% der 
mexikanischen Eisenbahnaktien waren. Zudem gehörten ihnen 81% des Gesamtkapitals der mexikani-
schen Bergbauindustrie sowie Mehrheitsbeteiligungen an drei der größten mexikanischen Banken. Vgl. 
John Mason Hart, Revolutionary Mexico: The Coming and Process of the Mexican Revolution, Berkeley 
1989, S. 134−142.

165	Vgl. Michael Van Wagenen, Remembering the Forgotten War: The Enduring Legacies of the U.S.−Mexican 
War, Amherst/Boston 2012, S. 124 ff.

166	Frederick Starr, Mexico and the United States: A Story of Revolution, Intervention and War, Chicago 
1914, S. 2.

167	Ebd, S. 3.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 85

hinter dem Rücken verbergend präsentiert die Personifikation Mexikos das Herz der 
auf einem Altar geopferten Zivilisation. Hier überlagern sich verschiedene Stereo-
typisierungen, indem auch auf die Herzopferpraxis der Azteken Bezug genommen 
wird, die seit jeher maßgeblich das Bild von den blutrünstigen, barbarischen Indigenen 
im westlichen Zivilisationsdiskurs konstituiert. Schon für die europäische Selbstkon
struktion der Frühen Neuzeit spielten die aztekischen Opferrituale eine Rolle, da man 
die Vorstellung von einem wilden, barbarischen Amerika Europa entgegensetzen und 
so den zivilisatorischen Führungsanspruch des „Alten“ Kontinents betonen konnte.168 
Hier wird hingegen die zu diesem Zeitpunkt mit den USA assoziierte Zivilisation zum 
Opfer des mexikanischen Blutrausches. Der ungeheure Blutdurst der Azteken sei auch 
bei zeitgenössischen Mexikaner*innen genetisch verankert, so vermittelt die Karikatur: 
„The lust for blood is bred in the bone.“169 

Spätestens der Einfall der von Pancho Villa geführten Truppen im März 1916 in 
Columbus, New Mexico bestätigte diese Stereotypisierungen in der US-amerikanischen 
Repräsentation von Mexikaner*innen und führte die US-amerikanisch-mexikanischen 

168	Vgl. Margit Kern, Transkulturelle Imaginationen des Opfers in der Frühen Neuzeit: Übersetzungsprozesse 
zwischen Mexiko und Europa, Berlin 2013, S. 13 ff.

169	In der Bildunterschrift relativiert Starr die in der US-amerikanischen Imagination mit der mexika-
nischen Revolution assoziierten Zivilisationsverbrechen, indem er schreibt: „But there are outrages 
against civilization elsewhere.“ Starr 1914, S. 3.

Abb. 16: Karikatur aus: 
Frederick Starr, Mexico and 
the United States: A Story of 
Revolution, Intervention and 
War, Chicago 1914, S. 3



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo86

Beziehungen einem neuen Tiefpunkt entgegen.170 Nicht zuletzt auf der historischen 
Figur Pancho Villas basierend sollte sich der mexikanische bandido in den folgenden 
Jahren zum Inbegriff des filmischen Bösewichts entwickeln.171 Auch wenn die mexi-
kanische Regierung dieser negativen Darstellung im ausgesprochen wirkmächtigen 
Medium des US-amerikanischen Films mit Zensurversuchen entgegenzuwirken ver-
suchte, schrieb die New York Times noch 1920 über das Mexiko-Bild eines Großteils der 
US-amerikanischen Bevölkerung: „To the average American the Mexican of today is 
an insurgent or a bandit or, at any rate, a conspirator against his own Government.“172 

III.2.2  Zur Rezeption der mexikanischen Moderne in den USA

Fredrick B. Pike hat ausführlich dargelegt, inwiefern die Dichotomie von Kultur und 
Natur, Zivilisation und Barbarei seit dem 19. Jahrhundert den US-amerikanischen 
Diskurs über kulturelle Differenz prägte.173 Als Gegenbild zu den sich zivilisiert wäh-
nenden, in einem Zustand fortschreitender Entwicklung befindlichen USA wurde 
Lateinamerika in einem statischen Naturzustand festgeschrieben.174 Im Verlauf der 
1920er und 1930er Jahre fand jedoch eine Neubesetzung dieser Stereotypisierungen 
statt. Pike erläutert, dass in dieser Zeit – nicht zuletzt vor dem Hintergrund des epo-
chalen Einschnitts, den der Erste Weltkrieg darstellte – in den Vereinigten Staaten das 
Aufkommen einer Gegenkultur zu beobachten sei.175 Der Glaube an das kapitalistische 
System war erschüttert worden, eine Entwicklung, die sich mit der Weltwirtschafts-
krise ab 1929 noch verschärfen sollte. Die mit Lateinamerika verbundenen negativen 
Stereotypisierungen wurden nun ins Positive verkehrt. Eine Rückkehr zu einem Dasein 

170	Vgl. Friedrich Katz, Pancho Villa and the Attack on Columbus, New Mexico, in: American Historical 
Review 83:1 (Februar 1978), S. 101–130.

171	Vgl. hierzu u. a. Juan José Alonzo, Badmen, Bandits, and Folk Heroes: The Ambivalence of Mexican 
American Identity in Literature and Film, Tucson 2009.

172	Zitiert nach: Delpar 1992, S. 5. Die Gegner von Orozcos erstem Wandbildauftrag in den USA sollten 
noch zehn Jahre später versuchen, den Künstler indirekt als mexikanischen Bandit zu diskreditieren. 
Alma Reed, Förderin des Künstlers in den Vereinigten Staaten, berichtet über ein Zusammentreffen 
„mehrerer ortsansässiger Geistlicher“, welche Orozcos Wandbildentwurf u. a. aus dem Grund ablehn-
ten, dass der Maler Mexikaner sei, „bekanntlich ein Volk ohne Achtung vor dem Hergebrachten; 
tatsächlich seien viele von ihnen Banditen, wie die Revolutionen von 1910 und 1921 bewiesen.“ Alma 
Reed, Orozco, Dresden 1979, S. 119.

173	Vgl. Pike 1992.
174	Wie John J. Johnson herausgearbeitet hat, tauchte Lateinamerika in der US-amerikanischen Karikatur 

des späten 19. und des frühen 20. Jahrhunderts daher abwechselnd in Gestalt des „unzivilisierten 
Wilden“ auf, wurde feminisiert oder infantilisiert. Vgl. John J. Johnson, Latin America in Caricature, 
Austin 1980.

175	Vgl. hierzu auch: Fredrick B. Pike, Latin America and the Inversion of United States stereotypes in the 
1920s and 1930s, in: The Americas 42:2 (October 1985), S. 131–162.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 87

in einem „primitiven“ Naturzustand erschien einer ganzen Reihe zivilisationsmüder 
Intellektueller erstrebenswert, weswegen man sich auch in den USA dem Studium 
autochthoner Kulturen widmete, die mit diesem Zustand assoziiert wurden. Das im 
19. Jahrhundert sowohl in den USA als auch in Mexiko angeführte Argument, der 
Indigene sei ein Entwicklungshindernis, da er sich „wesenhaft dem Imperativ wirt-
schaftlicher Akkumulation verschließe“176, wurde nun positiv umgedeutet. Viele US-
amerikanische Intellektuelle sahen in der den Indigenen attestierten Fortschrittsver-
weigerung ihre eigene zunehmend skeptische Haltung gegenüber der unkritischen 
Fortschrittsaffirmation der Moderne gespiegelt. In seinem 1931 erschienenen Bestseller 
Mexico: A Study of Two Americas etwa – illustriert von Diego Rivera – zeichnete der 
Sozialökonom Stuart Chase das Bild eines immer noch in großen Teilen agrarisch ge-
prägten, indigenen Mexikos. In Form des Dorfes Tepoztlán – „symbol of the Mexico 
of today“177 – stellte er dieses kontrastiv der US-amerikanischen Stadt Middletown 
gegenüber und romantisierte die Einwohner*innen Tepoztláns dabei als „machineless 
men“178, die noch unberührt seien von jeglicher industrieller Entwicklung.

Zu Beginn der 1920er Jahre wurde Mexiko zum Zufluchtsort für US-amerikanische 
Linke wie Waldo Frank, Ernest Gruening und Frank Tannenbaum, denn diese glaubten 
in dem postrevolutionären Staat ein erfolgreiches Gegenmodell zu den kapitalistischen 
USA zu erkennen, wenngleich einigen von ihnen der limitierte Erfolg der Revolution 
durchaus bewusst war.179 Das Wort pilgrimage, mit dem etwa Waldo Frank die Reisen 
der US-Amerikaner*innen nach Mexiko bezeichnete, erhob diese in den Rang spiri-
tueller Erfahrungen.180 Die USA wurden von ihm zum „capitalistic Jungle“181 erklärt, vor 
dem man bei der Mutter Mexiko Zuflucht suche.182 Dem Gefühl einer Entwurzlung im 

176	Stephan Scheuzger, Indigenenpolitik in den Vereinigten Staaten und in Mexiko im 19. Jahrhundert: 
ein Vergleich, in: Tobler und Waldmann 2009, S. 239−285, hier: S. 258.

177	Stuart Chase, Mexico: A Study of Two Americas, New York 1931, S. 123.
178	Siehe u. a. Kapitel 7: Machineless Men – Their Food and Drink, S. 123−143.
179	Vgl. Delpar 1992, vor allem das Kapitel: Political Pilgrims in the „New Mexico“.
180	Siehe: Waldo Frank, Pilgrimage to Mexico, in: The New Republic, 1. Juli 1931, S. 183−184. Der Artikel ist 

die Rezension des kurz zuvor erschienen Buches Mexican Maze von Carleton Beals, das im gleichen 
Jahr wie Chases Mexico: A Study of Two Americas erschien und, ebenfalls von Diego Rivera illustriert, 
ein ähnliches Mexikobild entwirft. Vgl. Carleton Beals, Mexican Maze, New York 1931. 

181	Frank 1931, S. 184. 
182	Rivera bediente sich des Bildes der Mutter Erde bereits Ende der 1920er in seinen Chapingo-Wandge-

mälden. Eine US-amerikanische Variation dieses Themas schuf der Künstler schließlich 1931 mit der 
Allegorie Kaliforniens im City Club in San Francisco. Luis Martín Lozano hat jedoch konstatiert, dass 
diese Figur ein Gegenstück zu der „lethargischen“ Erde bilde, welche Rivera in Chapingo darstellte: 
„Im Gegensatz dazu ist die Frau in der Allegorie zu Kalifornien frei und stellt ihren beeindruckenden, 
vor Leben und Gesundheit strotzenden Körper zur Schau, der bereits zur Menschenhand sowie durch 
Wissenschaft und Technik fruchtbar gemacht wurde.“ Luis-Martín Lozano, Über Revolutionen und 
Allegorien. Mexiko-Stadt und San Francisco, in: Diego Rivera: Sämtliche Wandgemälde, S. 264−299, 



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo88

artifiziellen Raum der US-amerikanischen Großstadt begegnete Frank dabei mit einer 
organischen Metaphorik – zum Beispiel in der Gegenüberstellung des mexikanischen 
Erdbodens, dessen Inkarnation die Mexikaner*innen seien, mit den asphaltierten Bür-
gersteigen New Yorks: 

„Although our feet never leave the sidewalks of New York, there is a soil beneath us; 
and the more perfect the pavement the more urgent our need of contact with the soil. 
In Mexico live a folk who, for all their terrible confusions, are the incarnate spirit of that 
soil. The merger of Indian and Spaniard […] has achieved that connection with both 
self and soil without which man must perish. […] Our inherited culture is in agony: 
the rigor mortis of death.“183

Der aus der Revolution hervorgegangene Muralismus galt den US-amerikanischen 
Intellektuellen als Paradebeispiel einer solch starken kulturellen und nationalen Ver-
wurzelung. Zudem war es die Kollektivität, die den Muralismus kennzeichnete – in 
Bezug auf den künstlerischen Schaffensprozess sowie auf den Prozess einer kollektiven 
Sinnstiftung –, welche die Hoffnung auf künstlerische und gesellschaftliche Vergemein-
schaftung in einer zunehmend durch Entfremdung gekennzeichneten Zeit verkörperte: 
„In their staunch affirmation of a public art of social commitment that could bring the 
artist into meaningful contact with society at large, the Mexicans offered a concrete 
alternative to the growing sense of alienation and isolation felt by North American 
intellectuals.“184

Dass gerade auch angesichts eines erstarkenden US-Nationalismus eine ganze Reihe 
zumeist junger links-liberaler US-Intellektueller zu Beginn der 1920er Jahre die Frage 
umtrieb, worauf sich der zivilisatorische Führungsanspruch der Vereinigten Staaten 
eigentlich gründe, zeigen die führenden Stimmen, die in dem von dem Publizisten 
Harold E. Stearns 1922 herausgegebenen Civilization in the United States: An Inquiry by 
Thirty Americans versammelt sind.185 Der Titel, so der Historiker Richard H. Pells, sei 
als „deliberately ironic“ zu verstehen, „since the participants concluded that America 
in fact had no civilization worth mentioning“186. So befand Lewis Mumford in seinem 

hier: S. 267. Für die California School of Fine Arts plante Rivera offenbar ebenfalls ursprünglich eine 
liegende Erdallegorie. Vgl. ebd., S. 269.

183	Frank 1931, S. 184. Etwa zeitgleich wurde im nationalsozialistischen Deutschland „Asphalt“ als pe-
jorativer Ausdruck für die von den Nationalsozialist*innen verachtete Großstadtkultur eingeführt. 
Dieser stand für eine degenerative, städtische Gesellschaft, der in der „Blut und Boden“-Ideologie des 
Nationalsozialismus das mit der Scholle verwurzelte Bäuer*innentum entgegengesetzt wurde. Vgl. 
Cornelia Schmitz-Berning, Vokabular des Nationalsozialismus, Berlin 2007, S. 71−73. 

184	Hurlburt 1989, S. 4.
185	Vgl. Harold E. Stearns, Civilization in the United States: An Inquiry by Thirty Americans, New York 1922.
186	Richard H. Pells, Radical Visions and American Dreams. Culture and Social Thought in the Depression 

Years, New York 1973, S. 23.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 89

Beitrag zur US-amerikanischen Stadt, diese repräsentiere nicht „the creative values 
in civilization“, sie stehe vielmehr „for a new form of human barbarism“187. Im Vor-
wort betont Stearns selbst die Notwendigkeit einer endgültigen Lossagung von Europa. 
Allerdings sei ein Grundproblem des sozialen Lebens in den USA „emotional and 
aesthetic starvation. […] We have no heritages or traditions to which to cling except 
those that have already withered in our hands and turned to dust.“188 Der Künstler und 
Ausstellungsmacher Walter Pach, 1913 Mitorganisator der bahnbrechenden Armory 
Show, beklagt in seinem Beitrag zu Stearns Buch ebendiesen Traditionsmangel auch 
für die Bildende Kunst in den USA: 

„The problem of American Art is unlike that of any other country of the present or the 
past. We have not here the racial and historical foundation on which, until now, every 
art has been built and so our striving […] must be judged from another standpoint 
than the one to be taken in viewing an art that originates with its people or is directly 
transmitted from an older race. Egypt and ancient Mexico furnish examples of the first 
case, Italy and France of the second.“189 

Seien die spanischen Eroberer in Mexiko und Peru auf Kulturen „of a very high order“ 
gestoßen, so Pach, hätten die Siedler*innen in Nordamerika nur Stämme „in a state 
of savagery“ entdeckt: „[…] this fact, together with the constant warfare between the 
two races, is a sufficient explanation why we find no influence from the red men“190. 

Noch im Juli 1922 reiste Pach nach Mexiko, wo er Zeuge von Riveras Arbeiten an den 
Wandgemälden im mexikanischen Erziehungsministerium wurde.191 Unmittelbar nach 
seinem Mexiko-Aufenthalt lud Pach eine Gruppe mexikanischer Kunstschaffender 
ein – unter ihnen Rivera und Orozco −, an der Ausstellung der Society of Independent 
Artists teilzunehmen, die 1923 in New York standfand.192 In den folgenden Jahrzehnten 
entwickelte Pach sich zu einem zentralen Fürsprecher mexikanischer Kunst in den 
USA, wobei er nicht nur die Künstler*innen der Moderne protegierte, sondern ihre 
Vorfahren, die Mayas, Azteken und Tolteken, in einem Artikel im Harper’s Monthly 

187	Lewis Mumford, The City, in: Stearns 1922, S. 3−20, hier: S. 9−10. Mumford sollte mit seinem 1924 
erschienenen, zweiten Buch Sticks and Stones: A Study of American Architecture and Cizilization den 
Grundstein legen für seine Karriere als einer der einflussreichsten Architekturkritiker des Landes. 
Einer besonders kritischen Beobachtung unterzog er dabei stets die Urbanisierung der Vereinigten 
Staaten. 1923 gehörte er zu den Mitbegründern der Regional Planing Association of America, der ersten 
Institution, die sich für eine Regionalplanung einsetzte. 

188	Stearns 1922, S. vii.
189	Walter Pach, Art, in: Ebd., S. 227−241, hier: S. 227.
190	Ebd.
191	Riveras Biograf Bertram D. Wolfe zufolge hatte Pach Riveras Malerei bereits 1916 in der Galerie von 

Marius de Zayas kennengelernt. Vgl. Wolfe 1963, S. 278.
192	Vgl. hierzu: Nieto 1992, S. 124.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo90

Magazine als „The Greatest American Artists“ würdigte, deren Werke allein in Kunst-
museen angemessen aufgehoben seien, nicht in ethnologischen oder anthropologi-
schen Sammlungen.193 

Vor dem Hintergrund dieses Umdenkens, aber auch bedingt durch die Phase nach-
revolutionärer Stabilisierung intensivierte sich der kulturelle Austausch zwischen Me-
xiko und den USA im Verlauf der 1920er Jahren rasant.194 Die Asymmetrie, die die 
Beziehungen beider Länder zueinander bis dahin gekennzeichnet hatte – und in vieler-
lei Hinsicht bis heute kennzeichnet –, verschob sich in kultureller Hinsicht dabei zu-
gunsten Mexikos. Allerdings lassen sich die von Morris für den intellektuellen Diskurs 
in Mexiko beschriebenen Narrative auch auf die USA übertragen, da zwar einerseits 
das authentische, traditionsbewusste Mexiko zum erstrebenswerten Archetypus er-
hoben wurde, anderseits jedoch Teile der US-amerikanischen Öffentlichkeit vor einer 
mexikanischen „invasion“195 warnten.

Einige Grenzgänger*innen, die in den 1920er und 1930er Jahren als Vermittelnde 
zwischen den Kulturräumen agierten, sollen im Folgenden kurz vorgestellt werden. Als 
einer der wichtigsten unter ihnen kann wohl der mexikanischstämmige Karikaturist, 
Maler und Gallerist Marius de Zayas gelten, der in New York zunächst zum engen Kreis 
um Alfred Stieglitz’ Galerie 291 gehörte und in der von ihm selbst eröffneten Modern 
Gallery 1916 in Paris entstandene Werke Riveras erstmals einem US-amerikanischen 
Publikum vorstellte. Zudem war mit de Zayas ein mexikanischer Akteur schon von 
Beginn an in die moderne Fotografieszene New Yorks involviert, der in einigen zent-
ralen Aufsätzen die künstlerischen Möglichkeiten des Mediums auslotete.196 

Neben de Zayas tat sich der mexikanische Dichter und Journalist José Juan Tablada, 
den Helen Delpar, obwohl er zwischen 1920 und 1936 in New York lebte, als einen 
„ardent nationalist“197 bezeichnet, als zentrale Figur hervor. Tablada verschrieb sich 
schon zu Beginn der 1920er Jahre der Aufgabe, die mexikanischen Künstler*innen in 
den USA bekannt zu machen. Bereits im Januar 1923 berichtete er den Leser*innen 
der Zeitschrift International Studio unter dem Titel Mexican Painting Today von einer 
durch die Kunst der Azteken inspirierten „national renaissance“198 in seinem Heimat-

193	Vgl. Walter Pach, The Greatest American Artists, in: Harper’s Monthly Magazine 148 (Januar 1924), 
S. 252−262. 

194	Belastet wurden die diplomatischen Beziehungen jedoch abermals zwischen 1926 und 1927 durch die 
erneute US-amerikanische Besetzung Nicaraguas sowie durch die Kritik der Vereinigten Staaten an 
Calles’ Antiklerikalismus. 

195	Delpar 1992, S. vii.
196	Vgl. Marius de Zayas, Fotografie [1913], in: Wolfgang Kemp, Theorie der Fotografie, 4 Bde.: Bd. 2 

[1912−1945], München 1979, S. 45−47 sowie: Der., Fotografie und künstlerische Fotografie [1913], in: 
Ebd., S. 47−49.

197	Delpar 1992, S. 41.
198	Tablada 1923, S. 267.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 91

land. Im Oktober desselben Jahres widmete er in der Zeitschrift The Arts schließlich 
Diego Rivera einen ausführlichen Artikel. Über dessen Schöpfung, mit der sich die 
Leser*innen in Form einer Abbildung, wenngleich noch in unfertigem Zustand, auch 
visuell vertraut machen konnten, befand Tablada: „This work, now complete, is the most 
important of its kind in all Latin America, and in its special technique, it is perhaps the 
only work of its kind on the Continent.“199 Den Artikel, der auch Reproduktionen von 
Riveras Wandgemälden im mexikanischen Erziehungsministerium enthielt, schloss 
er mit den Worten: „[The murals of Rivera] are a strong art affirmation, so strong, so 
sure, so categoric, that to find their equivalent in Mexican art one must go back into 
the past to the fierce and unique Aztec sculpture.“200

Im Hinblick auf einen transnationalen Dialog erwähnenswert ist zudem Tabladas 
zwischen 1924 und 1934 wöchentlich in der Sonntagsbeilage der mexikanischen Tages-
zeitung El Universal erschienene Kolumne Nueva York de Día y de Noche.201 Ausführlich 
berichtete Tablada seiner mexikanischen Leser*innenschaft hier über das kulturelle 
Leben in der US-amerikanischen Metropole, wobei einen Schwerpunkt seiner Berichte 
die Rezeption des Muralismus in den Vereinigten Staaten bildete. Der muralismo sei der 
Hauptgrund für das gesteigerte Interesse der US-Amerikaner*innen an seinem Heimat-
land, so war sich Tablada sicher: „Von allen Erscheinungsformen der zeitgenössischen 
Kultur, die Mexiko für Ausländer interessant machen, sind die ersten und mächtigsten 
die Fresken, die Diego Rivera hervorgebracht hat und die weiterhin eine Gruppe an-
gesehener Künstler ausführt.“202 Allerdings legt seine Kolumne auch Zeugnis ab von 
einem zunehmend xenophoben Klima, das durch die Depression befördert wurde und 
das im Verlauf der 1930er Jahre dazu führen sollte, dass über 350.000 Mexikaner*in-
nen – darunter auch solche, die in den USA geboren waren – nach Mexiko zurück-

199	José Juan Tablada, Diego Rivera – Mexican Painter, in: The Arts 4:4 (Oktober 1923), S. 221−233, hier: 
S. 229.

200	Tablada 1923, S. 233. Im Februar des folgenden Jahres erhielt die US-amerikanische Leser*innenschaft 
schließlich weitere Eindrücke von Riveras wandmalerischem Œuvre. Abermals illustriert mit Re-
produktionen seiner Wandbilder publizierte International Studio den Artikel Rivera’s Mural Paintings 
von Frederic W. Leighton, in dem der Autor in ähnlicher Weise die Verwurzelung des Künstlers in 
der prähispanischen Tradition betont, gleichzeitig jedoch dessen Modernität hervorhebt. Rivera, so 
Leighton, verkörpere „in modern terms the ages-old spirit of his race.“ Leighton 1924, S. 378. 

201	Vgl. ausführlich zu Tabladas New Yorker Chroniken: Rubén Lozano Herrera, José Juan Tablada en 
Nueva York: búsqueda y hallazgos en la crónica, Mexiko-Stadt 2000. In El Universal erschien zudem 
regelmäßig unter dem Titel News of the World eine Zusammenfassung internationaler Nachrichten 
für eine englischsprachige Leser*innenschaft.

202	„De todas las manifestaciones de cultura contemporanea que hacen a México interesante para el ex-
tranjero, la primera y más poderosa son los frescos que originó Diego Rivera y siguieron ejecutando 
un grupo de distinguidos artistas.“ José Juan Tablada, Nueva York de Día y de Noche, in: El Universal, 
6. März 1932, secc. El Magazine para Todos, S. 3 und 7, hier: S. 7. Deutsche Übersetzung durch die 
Autorin.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo92

geführt wurden.203 Tablada postulierte daher im Februar 1934: „Es sei daran erinnert, 
dass, für diese Leute, wir Mexikaner und ‚spanish‘ im Allgemeinen eine minderwertige 
Rasse sind […].“204 Die US-Amerikaner*innen würden die Mexikaner*innen zwar 
weiterhin als „rassisch“ unterlegen betrachten, aber, so zitiert Tablada im gleichen Jahr 
nicht ohne Genugtuung aus der Zuschrift eines mexikanischen Lesers, „auch wenn 
wir – ihnen zufolge – rassisch minderwertige Mexikaner bleiben, so brauchen sie uns 
doch, um ihre Bibliotheken und Universitäten zu dekorieren“205. Bezug genommen 
wird hier wohl vor allem auf José Clemente Orozco, der in diesem Jahr die Arbeiten an 
seinem Freskenzyklus in der Baker Memorial Library im Dartmouth College beendete. 
Bereits 1930 hatte Orozco mit seinem Prometheus im Pomona College in Claremont, 
Kalifornien das erste mural auf US-amerikanischem Boden geschaffen. Schon kurz 
nach Fertigstellung des Wandgemäldes reisten Jackson Pollock und sein Bruder Charles 
nach Claremont, um Orozcos Werk zu besichtigen.206 Allgemein übten die Arbeiten 
Orozcos mit ihrem expressiven Duktus auf Jackson Pollock einen großen Eindruck aus, 
der sich von den Wandgemälden des Mexikaners insbesondere zu seinem figurativen 
Frühwerk inspirieren ließ. Pollocks New Yorker Studio schmückte in den 1930er Jahren 
eine Reproduktion von Orozcos Prometheus, laut Pollock „the greatest painting done 
in modern times“207.

In den 1920er Jahren waren es zudem einige weibliche Vermittlerinnen, die zu US-
amerikanischen Stimmen des indigenismo wurden. Anita Brenner etwa, eine in Mexiko 
geborene Tochter europäischer Immigrant*innen und wie Gamio Schülerin von Franz 
Boas, veröffentlichte 1929 die bis heute ausgesprochen einflussreiche Studie Idols behind 
Altars über die mexikanische Moderne und ihre kulturellen Wurzeln, illustriert mit 

203	Vgl. hierzu: Fernando Saúl Alanís Enciso, They Should Stay There: The Story of Mexican Migration and 
Repatriation during the Great Depression, Chapel Hill 2017.

204	„Hay que recordar que, para esta gente, los mexicanos y ‚spanish‘, en general, somos una raza inferior 
[…].“ José Juan Tablada, Nueva York de Día y de Noche, in: El Universal, 25. Februar 1934, secc. El 
Magazine para Todos, 3,7, hier: S. 3. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

205	„[…] siendo los mexicanos racialmente inferiores – según ellos – nos necesitan para decorar sus biblio-
tecas y universidades.“ José Juan Tablada, Nueva York de Día y de Noche, in: El Universal, 21. Januar 
1934, secc. El Magazine para Todos, 3,7, hier: S. 3. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

206	Vgl. Lisa Mintz Messinger, Pollock Studies the Mexican Muralists, in: Ausst. Kat. Men of Fire: José 
Clemente Orozco and Jackson Pollock, Hood Museum of Art, Hanover (7. April−7. Juni 2012) Pollock-
Krasner House and Study Center, East Hampton (2. August–27. Oktober 2012), Hanover 2012, S. 37−49, 
hier: S. 39. Eine frühere Version des Aufsatzes ist erschienen in: The Jackson Pollock Sketchbooks in the 
Metropolitan Museum of Art, hrsg. von Katharine Baetjer, Nan Rosenthal und Lisa Mintz Messinger, 
publiziert in Zusammenhang mit der Ausstellung Jackson Pollock: Early Sketchbooks and Drawings, 
Metropolitan Museum of Art, New York (22. Oktober 1997–8. Februar 1998), New York 1997, S. 61−84.

207	Dem Künstler Peter Busa zufolge tätigte Pollock diese Aussage. Zitiert nach: Steven Naifeh und Gregory 
White Smith, Jackson Pollock: An American Saga, New York 1989, S. 298.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 93

Fotografien von Edward Weston.208 Die Tätigkeiten der zwischen Mexiko und den 
USA vermittelnden Grenzgängerinnen – zu denen neben Brenner auch Alma Reed, 
Frances Toor und Frances Flynn Paine gezählt werden können – waren jedoch auch 
von einem kommerziellen Verwertungsinteresse des „Mexikanischen“ geleitet. Arnd 
Schneider hat etwa zu der von der US-Amerikanerin Frances Toor zwischen 1925 und 
1937 herausgegebenen, zweisprachigen Zeitschrift Mexican Folkways angemerkt, diese 
habe zu beiden Seiten der Grenze nicht zuletzt als „advertising outlet for commercial 
enterprises“ fungiert, unter diesen „American-owned curio shops, art dealers in Me-
xico city catering to a clientele of American and European tourists, as well as its own 
mail order services, which offered, for example, Modotti’s photographs of frescoes by 
Diego Rivera for 50 cents each“209.

Auch bei den Aktivitäten von Frances Flynn Paine lässt sich ein Interesse an der 
kommerziellen Vermarktung einer pittoresken Mexikanität nicht abstreiten. Gefördert 
wurde Paine von der Familie Rockefeller, mit deren finanzieller Unterstützung sie zu-
nächst 1928 eine Verkaufsausstellung mit mexikanischem Kunstgewerbe im Art Center 
in New York eröffnete und schließlich die Paine Arts Corporation gründete.210 Es war 
Frances Flynn Paine, die Abby Aldrich Rockefeller mit der Kunst Diego Riveras be-
kannt machte – der Beginn einer intensiven Förderung des mexikanischen Muralisten 
durch die US-amerikanische Mäzenin. 1930, ein Jahr nachdem das von Abby Aldrich 
Rockefeller mit begründete Museum of Modern Art eröffnet hatte, wurde mit dem Geld 
der Rockefellers schließlich die gemeinnützige Mexican Arts Association ins Leben 
gerufen, der u. a. Paine als Direktorin vorsaß und die sich dem Ziel verschrieb, „[t]o 
promote friendship between the people of Mexico and the United States of America by 
encouraging cultural relations and the interchange of fine and applied arts“211. 

Noch im Jahr der Gründung der Mexican Arts Association wurde das bis dato 
umfassendste Ausstellungsvorhaben zu mexikanischer Kunst in den USA umgesetzt: 
die Mexican-Arts-Ausstellung des Metropolitan Museum of Art (Abb. 17), die nach 
vierwöchiger Laufzeit in New York in dreizehn weiteren US-amerikanischen Städten 
gezeigt wurde, darunter Boston, Pittsburgh, Washington und San Antonio. Angeregt 
hatte die Ausstellung Dwight W. Morrow, US-amerikanischer Botschafter in Mexiko 
zwischen 1927 und 1930, der sowohl in politischer als auch in kultureller Hinsicht 

208	Vgl. Brenner 1929.
209	Arnd Schneider, Unfinished Dialogue: Notes toward an Alternative History of Art and Anthropology, 

in: Made to Be Seen: Perspectives on the History of Visual Anthropology, hrsg. von Marcus Banks und 
Jay Ruby, Chicago/London 2011, S. 108−135, hier: 124.

210	Vgl. Delpar 1992, S. 136−138.
211	Zitiert nach ebd., S. 138. Die Organisation, zu deren Direktor*innen auch Abby Aldrich Rockefeller 

gehörte, hatte jedoch schon bald unter den Folgen der Depression zu leiden und konnte ihre ehrgeizigen 
Pläne, u. a. für ein umfassendes Ausstellungsprogramm, letztlich nicht in die Tat umsetzen.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo94

als zentrale vermittelnde Instanz zwischen beiden Ländern gelten kann.212 Nicht nur, 
dass er ab 1927 zu einer massiven Verbesserung der diplomatischen Beziehungen zu 
Mexiko beitrug, er beauftragte zusammen mit seiner Frau zudem Diego Rivera mit 
einem Wandgemälde für den Cortés-Palast in Cuernavaca, das er dem mexikanischen 
Volk als Schenkung überließ.213 Dies war jedoch kein altruistischer Akt. Vielmehr galt 
es für Morrow sowie für die mit ihrer Firma Standard Oil in das mexikanische Erd-
ölgeschäft involvierte Familie Rockefeller, US-amerikanische Wirtschaftsinteressen 
zu schützen, über denen seit dem Ende der Revolution das Damoklesschwert der 

212	Vgl. F.A. Whiting, Preface, in: Ausst. Kat. Mexican Arts, Metropolitan Museum of Art, New York 
(13. Oktober−9. November 1930), New York 1930, S. ix−x, hier: S. ix. 

213	Das Ehepaar Morrow besaß in Cuernavaca ein Wochenendhaus. Ab 1930 ließ sich in der mexikanischen 
Stadt ein regelrechter Bau- und Tourismusboom verzeichnen, der nicht zuletzt Morrow angerechnet 
wurde. Vgl. Charles P. Nutter, Sleeping Mexican City Wakened by Morrow Opens Building Boom, in: 
Austin-American Statesman, 15. August 1930, S. 15.

Abb. 17: Ausstellungsansicht, Mexican Arts, Metropolitan Museum of Art, New York (13. Oktober– 
9. November 1930), Foto: Anonym



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 95

Enteignung schwebte.214 Gleichzeitig dienten Unternehmungen wie die Mexican-Arts-
Ausstellung den Interessen der mexikanischen Regierung, nach den Ereignissen der 
Revolution einen positiven Imagewandel zu bewirken und Mexikos Attraktivität für 
Tourismus und ausländische Invenstitionen zu erhöhen. 1922 war zu diesem Zweck 
bereits die von der mexikanischen Regierung finanzierte Exposición de arte popular 
nach Los Angeles gereist. Diese Ausstellung war anlässlich des hundertjährigen Jubi-
läums des Endes des mexikanischen Unabhängigkeitskriegs zunächst 1921 von Dr. Atl, 
Jorge Enciso und Roberto Montenegro in Mexiko-Stadt veranstaltet worden und 
sollte die zentrale Bedeutung der Volkskunst für das identitätsstiftende Konzept der 
mexicanidad aufzeigen. 

Die Mexican-Arts-Ausstellung stellte die von der Mexican Arts Association betonten 
Wechselwirkungen zwischen den sogenannten hohen und den angewandten Künsten 
Mexikos in den Vordergrund, wobei Letztere die Ausstellungspräsentation sowie die 
zugehörige Publikation entschieden dominierten und auch die Hauptaufmerksamkeit 
der Presse auf sich zogen. „Applied arts are the truest form of self-expression of the 
Mexican people“215, hieß es im Katalogtext. Es wurden etwa dreihundert Objekte me-
xikanischen Kunsthandwerks gezeigt, darunter ebenso kolonialzeitliche Federmosaike 
wie Keramik, Korbwaren und Textilien. Diese wurden, darauf lässt etwa eine Rezension 
der Ausstellung in der Los Angeles Times schließen, als der aus dem Unbewussten 
strömende Ausdruck einer noch ursprünglichen Kultur gewertet, die es unter allen 
Umständen in ihrer Reinheit zu konservieren gelte: „Science with its machines and 
time divisions, archeology with its definitions of styles, conscious ‚art‘ with its measu-
rements and calculated effects, these concomitants of European intellectual curiosity 
are fatal to folk art in the Mexican sense.“216 Auch Walter Rendell Storey schrieb im 
New York Times Magazine über die Schau: „Here at our southwestern doorstep is a 
world of handicraft that is distinctive and still unspoiled.“217

Verglichen mit den angewandten Künsten umfasste die Sektion der schönen Künste 
weitaus weniger Exponate, darunter kolonialzeitliche Porträts, retablos, Skulptur und 
Grafik, sowie Beispiele zeitgenössischer mexikanischer Malerei. Letztere sei mit dem 
kulturellen Erbe des Landes fest verwachsen und daher genuin mexikanisch, wurde 
dem US-amerikanischen Publikum erläutert: 

214	Vgl. hierzu ausführlich: Charity Mewburn, Oil, Art, and Politics: The Feminization of Mexico, in: 
Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas 20:72 (1998), S. 73−133; Shifra Goldman, Dimensions of 
the Americas: Art and Social Change in Latin America and the United States, Chicago 1994; sowie Dies., 
Metropolitan Splendors: The Buying and Selling of Mexico, in: Third Text 5:14 (1991), S. 17−25.

215	Applied Arts, in: Ausst. Kat. Mexican Arts, S. 3−40, hier: S. 3.
216	Arthur Millier, Mexico’s Indigenous Arts, in: Los Angeles Times, 4. Oktober 1931, S. 13, 18, hier: S. 13.
217	Walter Rendell Storey, Native Crafts of Mexico Come to Us, in: The New York Times, 26. Oktober 1930, 

S. 14.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo96

„The roots of the modern painter go deep into the simple life of the Mexican people, 
and the tradition of his work is genuinely Mexican, dating from the picture writing and 
frescoes of the pre-Conquest Indian, through the primitives, the retablos, and the native 
secular paintings, down to the turbulent present.“218 

Diese enge Verbindung von Hochkunst und Kunsthandwerk, die sich für die US-ame-
rikanischen Ausstellungspräsentationen zu Mexiko etablierte, rief von Seiten der me-
xikanischen Künstler*innen auch kritische Stimmen auf den Plan.219 José Clemente 
Orozco etwa befürchtete einen Ausverkauf Mexikos durch das „‚Folklore‘ business“220 
und bedauerte, das US-amerikanische Publikum beurteile die mexikanischen Kunst-
schaffenden nach ihrer „exotic-picturesque-renascentist-Mexican-Riverian quality“221. 
1929 formulierte Orozco in der Zeitschrift Creative Art unter dem Titel New World, New 
Races and New Art seine Vorstellungen für eine neue Kunst auf dem Kontinent der soge-
nannten „Neuen Welt“ und distanzierte sich dabei ausdrücklich vom indigenismo. Man 
müsse sich, so Orozco, sowohl von der europäischen Tradition als auch von der Kunst 
autochthoner amerikanischer Völker lossagen, um etwas gänzlich Neues zu erschaffen: 

„To lean upon the art of the aborigines, whether it be of antiquity or of the present day, 
is a sure indiction of impotence and of cowardice, in fact, of fraud. If new races have 
appeared upon the lands of the New World, such races have the unavoidable duty to 
produce a New Art in a new spiritual and physical medium.“222 

Diese Vorstellungen konnte Orozco jedoch zunächst nur im kleinen Format umsetzen, 
denn der Künstler fristete in den USA ein Dasein als „Wandmaler ohne Wände“223 und 
konnte sich lediglich der Staffelmalerei – von den Muralisten eigentlich als bourgeois 
abgelehnt –, der Zeichnung und der Lithografie widmen.224 Diese „mediating formats“, 

218	Fine Arts, in: Ausst. Kat. Mexican Arts, S. 41−59, hier: S. 42−43.
219	Paines Intention war dabei allerdings, den Mexikaner*innen durch den Kunsthandel mit den Ver-

einigten Staaten ökonomische Unabhängigkeit zu sichern. Vgl. Indych-López 2009, S. 89.
220	Aus einem Brief Orozcos an Jean Charlot, 20. Juli 1928, zitiert nach: José Clemente Orozco, The Artist 

in New York. Letters to Jean Charlot and Unpublished Writings (1925−1929), mit einem Vorwort von Jean 
Charlot, Austin 1974, S. 57. Schon über Paines Verkaufsausstellung von mexikanischem Kunsthandwerk 
im New Yorker Arts Center 1928, der eine Schau moderner mexikanischer Malerei unmittelbar voran-
gestellt war, hatte Orozco in einem Brief an Jean Charlot geurteilt, sie sei „a commercial enterprise, for 
which our pictures have merely served as advertising posters.“ Ebd., S. 37.

221	Orozco an Jean Charlot, 23. Februar 1928, zitiert nach: Ebd., S. 40. Hervorhebung im Original.
222	Vgl. José Clemente Orozco, New World, New Races and New Art, in: Creative Art 4:1 (Januar 1929), 

S. xlv−xlvi, hier: S. xlv.
223	Reed 1979, S. 68.
224	Bereits in Mexiko begann Orozco mit einer Serie von Papierarbeiten, Los horrores de la revolución, 

welche von Anita Brenner in Auftrag gegeben wurde und welche dezidiert für eine US-amerikanische 
Käuferschaft intendiert war. Es sollte die erste Serie werden, welche Orozco in den Vereinigten Staaten 



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 97

präsentiert in Ausstellungen in US-amerikanischen Museen und Galerien, wurden 
neben Fotografien und portablen Fresken zu den „primary means by which audiences 
in the United States engaged with Mexican muralism“225. Aus Orozcos Korrespondenz 
seiner New Yorker Jahre geht hervor, dass der Künstler sich der ausschlaggebenden 
Rolle, die gerade die Fotografie bei der Rezeption des Muralismus spielte, überaus 
bewusst war. „You will see how important the photos of our much talked-of murals are 
going to be“226, schrieb er an Jean Charlot und übermittelte detaillierte Instruktionen, 
in welcher Form und aus welchen Perspektiven seine in Mexiko entstandenen Fresken 
aufzunehmen seien.227 Es war in erster Linie Tina Modotti, eine in die USA ausgewan-
derte Italienerin, die die fotografischen Reproduktionen der in Mexiko realisierten 
murales lieferte, die in Zeitschriften wie Creative Art abgebildet wurden und die somit 
ebenfalls Zeugnisse transnationaler wie intermedialer Austauschprozesse sind. 

Erstaunlicherweise machte man jedoch bei den Ausstellungspräsentationen me-
xikanischer Kunst in den USA vom photomural keinen Gebrauch, wie Anna Indych-
López bereits bemerkt hat, obwohl sich dieses Medium angeboten hätte, um dem 
US-amerikanischen Publikum einen Eindruck von der tatsächlichen Größe und räum-
lichen Relation der mexikanischen murales zu geben.228 

Zwischen Februar und März 1933  – ungefähr ein Jahr nach Riveras MoMA-
Retrospektive und der kurz darauf stattfindenden Murals-by-American-Painters-and-
Photographers-Ausstellung – zeigte das Museum of Modern Art jedoch in seinem neu 
eröffneten, als permanentem Ausstellungsraum konzipierten Architecture Room die 
ersten Farbreproduktionen von Riveras mexikanischen Fresken (Abb. 18). Anlass war 
die Publikation eines erwerbbaren, vom Museum herausgegebenen Portfolios, das 
neunzehn Farb- und vierzehn Schwarz-Weiß-Reproduktionen von Riveras bekann-
testen Wandmalereizyklen enthielt. Die Präsentation zeigte die Möglichkeiten für eine 
Hängung der Reproduktionen im Privatraum auf. Durch die Einbettung „in a setting 

ausstellte. In eindrücklicher Weise stellt Orozco hier die Verbrechen der Revolution dar, eine Schilde-
rung, die zu diesem Zeitpunkt, laut Anna Indych-López, nur in einem solch kleinen Format und für 
ein ausländisches Publikum möglich war: „In an era, when the Revolution needed to be legitimized, 
then, Orozco’s critique could be developed only in small-scale drawings meant for export, not in large 
murals for the residents of Mexico City.“ Indych-López 2009, S. 46.

225	Indych-López 2007, S. 287.
226	Orozco 1974, S. 69. 
227	Ebd., S. 77.
228	Vgl. Indych-López 2009, S. 182. Das Potenzial dieses Mediums für die museografische Vermittlung des 

Muralismus hat 2018 die Ausstellung museum global. Mikrogeschichten einer ex-zentrischen Moderne 
der Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen im K20 in Düsseldorf vor Augen geführt, indem hier ein 
Ausschnitt aus Diego Riveras Freskenzyklus im Erziehungsministerium im fotografischen Großformat 
an die Wand gebracht wurde. Auch die Vida-Americana-Ausstellung 2020 im Whitney Museum of 
American Art zeigte fotografische Reproduktionen im Großformat von ausgewählten murales.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo98

of modern interior architecture“229 – die im Architecture Room ausgestellten Möbel 
stammten von Le Corbusier, Pierre Jeanneret und Charlotte Perriand – wurde Rivera 
dabei als Teil einer internationalen Moderne charakterisiert. Die Reproduktionen 
waren als für die breite Masse erwerbbare Produkte zwar demokratisch und folgten 
somit dem ursprünglich eingeschlagenen Weg des muralismo, Kunst für die Massen zu 
sein. Dennoch erfüllten sie in erster Linie dekorative Zwecke und waren, als kleinfor-
matige Details und Ausschnitte aus einem größeren narrativen Zusammenhang, ihres 
politisch-revolutionären Gehalts beraubt. In Anbetracht ihrer tatsächlichen Größe 
wirkten die kleinformatigen Reproduktionen an der Wand geradezu verloren. Sie 
konnten zwar erstmals einen farbigen Eindruck von Riveras Wandgemälden vermit-
teln, über architektonische Zusammenhänge sagten sie jedoch nichts aus. Ihr kleines 
Format muss umso auffälliger gewirkt haben, wenn man bedenkt, dass das photomural 
als modernes Dekorationsmedium zu diesem Zeitpunkt massiv beworben wurde und 
bereits zahlreiche US-amerikanische Wände im privaten wie im öffentlichen Raum 
schmückte. 

Auch die Ausstellung Twenty Centuries of Mexican Art 1940 im Museum of Mo-
dern Art – die zweite großangelegte Museumspräsentation zu Mexiko in den USA – 
zeigte an einer Wand lediglich kleinformatige Fotografien der mexikanischen murales, 

229	Zitiert nach: Museum of Modern Art, Pressemitteilung, 18. Februar 1933, unter: https://www.moma.
org/documents/moma_press-release_332969.pdf (letzter Zugriff: 21.04.2023).

Abb. 18: Ausstellungsan-
sicht, Color Reproductions 
of Mexican Frescos by Diego 
Rivera, Museum of Modern 
Art, New York (20. Feb-
ruar–12. März 1933), Foto: 
Wurts Brothers, N.Y., The 
Museum of Modern Art 
Exhibition Records, 27.3. 
The Museum of Modern Art 
Archives, New York, Object 
Number: IN24a.1



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 99

aufgenommen von dem mexikanischen Fotografen Manuel Álvarez Bravo, die dicht 
nebeneinander gehängt waren und beliebig zusammengestellt wirkten (Abb. 19). „While 
institutional and logistical demands might have precluded enlargement of Álvarez Bra-
vo’s photographs for the MoMA exhibition,“ so Indych-López „it was surely a missed 
opportunity not only to document muralism but also to base it in an aesthetic that 
reconciles spatial and social politics.“230 Ob für diesen Verzicht auch die nationalen 
Konnotationen des photomural eine Rolle spielten, muss jedoch Spekulation bleiben.

III.2.3  Auftragsarbeiten der mexikanischen Wandmaler in den USA

Obwohl der mexikanische Muralismus mit Rivera als seinem Hauptvertreter in den 
USA bereits ab den frühen 1920er Jahren rasant an Popularität gewonnen hatte, er-
hielten mexikanische Wandmaler erst im Verlauf der 1930er Jahren die Gelegenheit, 
Wandmalereien in den Vereinigten Staaten zu realisieren. Im Gegensatz zu Mexiko, 
wo die monumentalen Freskenzyklen der Muralisten die Innenhöfe ganzer Gebäude-
komplexe umspannen, charakterisiert Anna Indych-López ihre US-amerikanischen 
Auftragsarbeiten als „primarily single-paneled, in private or relatively inaccessible set-
tings, and not part of a larger decorative scheme or a specific governmental platform“231. 

230	Indych-López 2009, S. 182.
231	Ebd., S. 3.

Abb. 19: Ausstellungs-
ansicht, Twenty Centuries 
of Mexican Art, Museum 
of Modern Art, New York 
(15. Mai–30. September 
1940), Foto: Anonym, 
Photographic Archive, The 
Museum of Modern Art 
Archives, New York, Object 
no.: IN106.17C



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo100

Bereits von Beginn an stellte der Export des Muralismus die Kunstschaffenden 
vor die Herausforderung, eine für einen spezifischen nationalen Kontext entwickelte 
Bildsprache in einen anderen kulturellen Kontext zu übersetzen und dabei den Vor-
stellungen unterschiedlicher, zumeist privater Auftraggeber*innen gerecht zu werden. 
Orozco löste diese Aufgabe, indem er etwa an seinem Table of Universal Brotherhood 
in der New School for Social Research Vertreter*innen von in den USA marginalisier-
ten Gruppen, wie Afroamerikaner*innen, Jüd*innen und Indigene, zusammenführte 
oder seinen 1930 im Pomona College geschaffenen Prometheus zu einer allgemeinen 
Verkörperung revolutionären Geistes machte.232 Diego Rivera hingegen widmete sich 
in seinen zwischen 1931 und 1933 in den USA geschaffenen Wandbildern primär dem 
technologischen Fortschritt und somit einem als US-amerikanisch geltenden Thema. 
Detroit Industry etwa ist Ausdruck einer regelrechten Fortschrittseuphorie, die durch 
Riveras Eindrücke in den Vereinigten Staaten noch befeuert wurde (Abb. 20).233 Hatte 

232	Vgl. zu den von Orozco in den USA geschaffenen Wandgemälden v.a.: Ausst. Kat. José Clemente Orozco 
in the United States, 1927−1934, hrsg. von Renato Gonzalez Mello und Diane Miliotes, San Diego Mu-
seum of Art, San Diego (9. März–19. Mai 2002) Hood Museum of Art, Hanover (8. Juni–15. Dezember 
2002) Museo de Arte Carrillo Gil, Mexiko-Stadt (25. Januar–13. April 2003), New York 2002.

233	1932 verbrachte Rivera mehrere Monate in Detroit und studierte in der Automobilfabrik der Ford 
Motor Company den Herstellungsprozess der Automobile, um diesen in seinem von Ford finanzierten 

Abb. 20: Diego Rivera, Detroit Industry, 1932, Fresken an der Südwand, The Detroit Institute of Arts, Detroit



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 101

er bereits in seinen Fresken im mexikanischen Erziehungsministerium die industrielle 
Entwicklung herbeigesehnt, so setzte er nun – die teilweise blutig niedergeschlagenen 
Arbeiter*innenstreiks in Detroit ignorierend – der Effizienz der fordistischen Massen-
produktion ein bildnerisches Denkmal.234 

Zwar wurde bereits Detroit Industry in der US-amerikanischen Öffentlichkeit durch-
aus kontrovers diskutiert – Rivera handelte sich u. a. mit seiner an Darstellungen der 
Heiligen Familie angelehnten Impfszene den Vorwurf der Blasphemie ein −, das Wand-
bild entging durch die Fürsprache von Riveras Auftraggeber Edsel Ford jedoch einer 
Zerstörung.235 Siqueiros hingegen unterlief mit seinem an der Außenwand des Plaza 
Art Center in Los Angeles 1932 realisierten Wandgemälde Tropical America (Abb. 21) 

Wandgemälde im Detroit Institute of Arts detailliert wiedergeben zu können. In seiner Autobiografie 
schrieb Rivera rückblickend über diese Eindrücke: „I was afire with enthusiasm. My childhood passion 
for mechanical toys had been transmuted to a delight in machinery for its own sake and for its meaning 
to man – his self-fulfillment and liberation from drudgery and poverty. That is why now I placed the 
collective hero, man-and-machine, higher than the old traditional heroes of art and legend. I felt that 
in the society of the future as already, to some extent, that of the present, man-and-machine would be 
as important as air, water, and the light of the sun.“ Rivera 1960, S. 111 f. 

234	Vgl. Einfeldt 2010, S. 174.
235	Vgl. Anna Indych-López, Mexican Muralism in the United States: Controversies, Paradoxes, and Pu-

blics, in: Anreus/Greeley/Folgarait 2012, S. 208−226, hier: S. 219−220.

Abb. 21: Ansicht des teil-
weise weiß übertünchten 
Wandgemäldes Tropical 
America von David Alfaro 
Siqueiros, um 1933, Italian 
Hall, El Pueblo de Los An-
geles Historic Monument, 
Los Angeles



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo102

so bewusst die ihm auferlegten thematischen Vorgaben, dass das Werk schon kurz 
nach seiner Fertigstellung zumindest teilweise weiß übertüncht wurde. Der Künstler 
sollte ursprünglich das „tropische Amerika“ zur Darstellung bringen, in unmittel-
barer Nähe zur Olvera Street, einer Straße, die ab 1930 das mexikanische Erbe der 
Stadt – das man zum „eigenen“ kulturellen Erbe umdeklariert hatte – in Szene setzen 
und touristisch vermarktbar machen sollte. Schon 1929 hatte es für das historische 
Zentrum von Los Angeles Pläne gegeben „to create ‚a Mexican street of yesterday‘ in 
a city that is emphatically of today“236. Vorgesehen war hier u. a. ein Kunsthandwerks-
markt, wo „Mexicans in costume will sell wares to tourists“237. Es war der Versuch, 
das idealisierte Bild einer angestammten Kultur zu entwerfen, auf den abermals der 
von Hobsbawm eingeführte Begriff der „Erfindung von Tradition“238 zutrifft. Olvera 
Street, so befand der Historiker William D. Estrada, „was an imagined Mexican land-
scape“, ein romantisch verklärtes Gegenbild zum zeitgenössischen Los Angeles: „The 
theme was ‚old Mexico,‘ pitting a timeless, romantic, homogeneous Spanish-Mexican 
culture against industrialization, immigration, urban decay and modernity itself.“239 
Von Siqueiros versprach man sich, mit seinem Wandbild gewissermaßen die exotische 
Folie für diese folkloristische Inszenierung des „Mexikanischen“ zu liefern und zwar 
in einem Jahr, in dem Los Angeles sich als Austragungsort der Olympischen Spiele 
auf hohe touristische Besucher*innen-Ströme einstellte.240 In der Vorstellung seines 
Auftraggebers, so Siqueiros später, „bedeutete ‚Tropisches Amerika‘ einen Kontinent 
glücklicher Menschen, umgeben von Palmen und Papageien […], wo die Früchte sich 
freiwillig lösten, um den glücklichen Sterblichen in den Mund zu fallen.“241 Anstatt 
diese in der US-amerikanischen wie europäischen Imagination des 20. Jahrhunderts 
gerade mit Mexiko verbundenen Klischeevorstellungen zu nähren, machte Siqueiros 
sein Wandbild jedoch zu einer Metapher für die imperialistische Aneignung des „An-
deren“. Indem er in das Zentrum der Darstellung einen gekreuzigten Indigenen setzte, 
über dem der US-Adler thronte, wendete er die mit Mexiko verbundenen, exotistischen 
Stereotypisierungen und verlieh seinem Wandbild gleichzeitig politische Sprengkraft. 
In einem Artikel der Los Angeles Times wurde das mural dennoch mit Tropical Mexico 
betitelt und dem Wandbild viel von seiner Brisanz genommen, indem es im Text ledig-

236	Anon., A Mexican Street of Yesterday in a City of Today, in: Los Angeles Sunday Times, 26. Mai 1929, S. 2.
237	Anon., A Vila Adobe Rescuing Brings Injunction Row, in: Los Angeles Times, 3. Januar 1930, S. 1−2, 

hier: S. 1.
238	Vgl. Hobsbawm 1983.
239	William D. Estrada, Los Angeles’ Old Plaza and Olvera Street: Imagined and Contested Space, in: 

Western Folklore 58:2 (1999), S. 107−129, hier: S. 107.
240	Vgl. ebd., S. 122.
241	„,América tropical‘ significaba un continente de hombres felices, rodeados de palmeras y papagayos […], 

donde las frutas se desprendían voluntariamente para caer en las bocas de los felices mortales.“ David 
Alfaro Siqueiros, Mi Respuesta, Mexiko-Stadt 1969, S. 31−32. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 103

lich als Darstellung prähispanischer Opferpraktiken gedeutet wurde. Die dazugehörige 
Abbildung zeigte zudem nur einen Ausschnitt der Dschungelvegetation, nicht jedoch 
den gekreuzigten Indigenen selbst.242

Neben der thematischen Ausrichtung lag eine andere für die drei führenden Mu-
ralisten in den Vereinigten Staaten zu bewältigende Herausforderung in der Anpassung 
an neue architektonische Gegebenheiten. Wenn auch das Interesse der US-Amerika-
ner*innen gerade an der Fresko-Technik groß war – Orozcos Fresken im Dartmouth 
College und Siqueiros’ wandmalerische Tätigkeiten für die Chouinard School of Art 
in Los Angeles hatten nicht zuletzt ausdrücklich den Zweck, eine junge Generation 
US-amerikanischer Künstler*innen in dieser Technik zu unterweisen243 –, so stand 
das Fresko dennoch dem entgegen, was Levy 1932 als die „three primary requisites of 
modern building“244 bezeichnen sollte. Die Freskomalerei ließ sich weder schnell aus-
führen, noch war sie besonders kostengünstig – ein in Zeiten der Depression nicht zu 
vernachlässigender Aspekt. Durch die dauerhafte Verbindung der Pigmente mit dem 
Untergrund war das Fresko zudem der Inbegriff von Immobilität und Inflexibilität 
eines künstlerischen Artefakts.245 War die al-fresco-Technik für die malerische Deko-
ration kolonialzeitlicher Bauten noch ausgesprochen geeignet gewesen, so war sie auf 
den modernen Betonwänden US-amerikanischer Gebäude – ein Material, das Orozco 
einmal als wenig saugfähig bezeichnete246 – zudem nur schwerlich umsetzbar. Nach 
Gesprächen mit dem Architekten Richard Neutra in Los Angeles, der ihm erklärt hatte, 

242	Vgl. Arthur Millier, Power Unadorned Marks Olvera Street Fresco, in: Los Angeles Times, 16. Oktober 
1932, S. 16.

243	Vgl. Hurlburt 1989, S. 56ff; sowie: Siqueiros 1988, S. 284−285.
244	Levy 1932, S. 11.
245	Alma Reed, die sich schon früh um einen Wandbildauftrag für Orozco bemüht hatte, scheiterte daher 

zunächst auch daran, dass die Architekt*innen der New Yorker Hochhäuser diese als nicht geeignet für 
Orozcos Fresken empfanden. Reed selbst schrieb dazu später: „Mit einem eindrucksvollen Album, das 
vergrößerte Photographien der mexikanischen Fresken enthielt, sprach ich bei Manhattans führenden 
Architekten vor. Alle bewunderten Orozcos monumentalen Stil und sein Verständnis für baukünstleri-
sche Werte. Mehrere dieser Architekten hatten seine mexikanischen Fresken gesehen. Sie erklärten ihn 
für den größten Maler der modernen Zeit – ein wahres Genie! Aber sie scheuten keine Mühe, mir klar 
zu machen, daß Fresken in mexikanischen Kolonialstilgebäuden etwas ganz anderes seien als Fresken 
in New Yorker Wolkenkratzern.“ In der deutschen Übersetzung zitiert nach: Reed 1979, S. 79. Als die 
von Reed angestrengten Bemühungen zu scheitern drohten, wollte sie Orozco schließlich anbieten, die 
Außenwand der von ihr gegründeten Galerie Delphic Studios zu gestalten. Allerdings erhielt Orozco 
bereits wenig später den Auftrag für die New School for Social Research. Vgl. ebd., S. 107−108.

246	Orozco erläuterte technische Fragen ausführlich in einem Katalogtext anlässlich seiner Retrospektive 
1947 im Palacio de Bellas Artes. In deutscher Übersetzung ist der Text abgedruckt als: José Clemente 
Orozco, Anmerkungen zur Technik der Wandmalerei in Mexiko in den letzten 25 Jahren, in: Ausst. 
Kat. José Clemente Orozco (1883−1949), hrsg. von der Leibniz-Gesellschaft für kulturellen Austausch, 
Orangerie Schloss Charlottenburg, Berlin (24. Januar–1. März 1981), Berlin 1981, S. 298−302, hier: S. 300.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo104

dass eine Betonwand nicht mit der üblicherweise für die Freskomalerei verwendeten 
Mischung aus Kalk und Sand beschichtet werden könne, erklärte Siqueiros daher die 
traditionelle Freskomalerei für tot.247 Angefangen mit seinem Wandgemälde Workers’ 
Meeting begann der Maler – der in den USA ausnahmslos auf Außenwänden arbei-
tete, was zusätzliche Ansprüche an die Haltbarkeit stellte –, wasserdichten Zement als 
Grundlage zu verwenden und die Pigmente mit der Spritzpistole aufzutragen.248 

Orozco hingegen hielt an der von ihm präferierten traditionellen al-fresco-Technik 
fest, stieß mit diesem Verfahren jedoch 1930 bei der noch im Bau befindlichen New 
School for Social Research in New York deutlich an seine Grenzen. Zeitgleich mit 
Fertigstellung des Gebäudes sollten seine Arbeiten innerhalb weniger Monate beendet 
sein, was dazu führte, dass der Künstler einige Partien im weniger haltbaren fresco 
secco ausführen musste. Wie Hurlburt konstatiert hat, sei eine allgemeine Folge der 
zeitlichen Beschränkungen „an inadequate bond between pigment and plaster“249 ge-
wesen, was schließlich maßgeblich zu dem heutigen, schlechten Erhaltungszustand 
der Fresken beitragen sollte. 

III.2.4  Die Loslösung vom Bildträger: Diego Rivera und das portable fresco

Diego Rivera löste die Aufgabe, vor die ihn die US-amerikanische Bauweise stellte, 
auf andere Art und Weise, wenngleich auch er sich nicht vom traditionellen al fresco 
abkehrte. Er begann jedoch, mit modernen Materialien wie Stahl und Zement zu ex-
perimentieren und das Fresko dabei unabhängig von der Wand als seinem Bildträger 
zu denken. Die Auseinandersetzung gerade mit der modernen US-amerikanischen 
Hochhausarchitektur betrachtete Rivera dabei von Anfang an als willkommene Her-
ausforderung: „After working for eight years in Mexico, Mr. Rivera says he now finds 
it more interesting to paint in the United States, ‚where I can solve new technical pro-
blems in a contemporaneous architecture and in an industrial life which is not so well 
developed in Mexico‘.“250 Mit dem von ihm entwickelten portable fresco kam Rivera bis 
zu einem gewissen Grad den modernen Anforderungen an die Mobilität des Kunst-
werks entgegen. Er gedachte so, dem Problem der Ausstellbarkeit von Wandgemälden 
zu begegnen und die mexikanischen murales zu kommerzialisierbaren Produkten zu 
machen. Die Bezeichnung portable fresco machte dabei die dem Medium innewoh-
nende Widersprüchlichkeit, etwas prinzipiell Statisches flexibel zu machen, deutlich.

Erstmalig präsentiert wurde ein solches tragbares Fresko Riveras 1930 im Rahmen 
der Mexican-Arts-Ausstellung. Bei Market Scene (Abb. 22), einer Leihgabe von Dwight 

247	Vgl. Siqueiros 1988, S. 286.
248	Vgl. Hurlburt 1989, S. 207.
249	Ebd., S. 53.
250	Anon., Rivera Says Art Gaining Devotees, in: The Daily Plainsman, 28. Dezember 1931, S. 11.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 105

W. Morrow, handelte es sich um eine Replik eines Details von Riveras Cuernavaca-
Fresken. Im Rahmen dieser großangelegten Wanderausstellung kam somit erstmals ein 
US-amerikanisches Massenpublikum mit einem Beispiel der mexikanischen Fresko-
malerei in Berührung. Diese war seit Beginn der 1920er Jahre in den USA nur in Form 
von fotografischen Reproduktionen zirkuliert, und gerade diese medialen Substitute, 
aufgenommen in Schwarz-Weiß, hatten die Abwesenheit der eigentlichen Werke – 
in der US-amerikanischen Imagination farbige, großformatige Monumentalzyklen – 
schmerzlich vor Augen geführt. Anlässlich der Mexican-Arts-Ausstellung beklagte 
Helen Appleton Read, Kritikerin des Brooklyn Daily Eagle, jedoch, dass gerade die 
Einbeziehung des Freskos in eine Ausstellung die Probleme mit der Ausstellbarkeit 
des muralismo deutlich vor Augen führe: „Diego Rivera must always be inadequatly 
represented in any traveling exhibition, since his best work is mural painting.“251 Al-
lerdings ließen sich, so Read weiter, Riveras Qualitäten durchaus in diesem kleinen 
Format nachvollziehen: „Even this fragment is stirring evidence of the monumental 
quality of his design and form and the curious cool tones of his palette, which for all 
their sobriety are essentially Mexican.“252 

Durch die Angeschnittenheit der Figuren reproduzierte Market Scene das Aus-
schnitthafte der Fotografie und führte den Ausstellungsbesucher*innen so vor Augen, 
dass hier letztlich nur ein flüchtiger Eindruck eines abwesenden Ganzen zu gewinnen 

251	Helen Appleton Read, The History of Mexico Is Told in Terms of Art at Metropolitan Museum Ex
hibition, in: The Brooklyn Daily Eagle, 12. Oktober 1930, S. 15B.

252	Ebd.

Abb. 22: Diego Rivera, Market Scene, 
1930, Farbe auf Wasserbasis auf Gips-
fresko, montiert auf Zement, 124,5 × 99,4 
× 7,6 cm, Smith College Museum of Art, 
Northampton



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo106

war.253 Zudem verlor die Szene ihre politische Dimension. Aus dem narrativen Zusam-
menhang gerissen – Rivera hatte im Palacio de Cortés, der im 16. Jahrhundert auf den 
Überresten des von den Spaniern zerstörten Tlatocayancalli-Palasts der Tlahuica-Zivi-
lisation errichtet worden war, u. a. die gewaltvolle Unterwerfung der prähispanischen 
Bevölkerung durch die Spanier dargestellt – wurde das Fresko auf eine pittoresk anmu-
tende Marktszene reduziert. Die Mechanismen kolonialer Unterdrückung – hier ver-
körpert durch die angeschnittene Gestalt des am oberen linken Bildrand auftauchenden 
Spaniers – wurden im wahrsten Sinne des Wortes zu marginalen Randerscheinungen. 
Wie Anna Indych-López bereits angemerkt hat, wurde Riveras Fresko zudem in der 
Ausstellung – wohl um die Betrachtung aus nächster Nähe zu ermöglichen – von der 
Wand losgelöst stehend auf einem Tisch präsentiert, „rendering it yet another ‚folk‘ 
product for export from Mexico“254. Noch während die Mexican-Arts-Ausstellung in 
den USA zirkulierte, schuf Rivera für das Wohnhaus einer prominenten kalifornischen 
Familie 1931 ein weiteres portables Wandbild. Dieses Fresko ließ sich den Bedürfnissen 
der Bewohner*innen entsprechend versetzen und zeigte somit neue Möglichkeiten für 
private Auftraggeber*innen auf. Schon im Vorfeld von Riveras großangelegter Retro-
spektive, die im Dezember 1931 im Museum of Modern Art in New York eröffnen sollte, 
bekundete daher der Direktor der renommierten Weyhe Gallery, Carl Zigrosser, sein 
Interesse an „[a]ny fragments of real frescoes“255, die er im Anschluss an die Ausstellung 
dem Kunstmarkt zuführen konnte. 

Riveras Retrospektive war erst die zweite Ausstellung, die das Museum of Modern 
Art – nach einer zwischen November und Dezember 1931 stattfindenden Einzelprä-
sentation mit Werken von Henri Matisse – einem einzelnen Künstler widmete. Zu 
diesem Zeitpunkt galt Rivera, der kurz zuvor in San Francisco zwei große Wand-
bildaufträge ausgeführt hatte und dem vom California Palace of the Legion of Ho-
nor bereits eine 180 Werke umfassende Retrospektive ausgerichtet worden war, der 
US-amerikanischen Presse bereits als der „outstanding leader of the recent ‚Mexican 
Renaissance‘ in painting.“256 Im MoMA bot sich somit die Gelegenheit, einen euro-
päischen Meister unmittelbar mit einem amerikanischen Meister der Moderne zu 
vergleichen: „It is felt that in following the exhibition of Matisse with that of Rivera,“ 
schrieb der Brooklyn Daily Eagle im Oktober 1931, „the Museum of Modern Art will 
afford the public an opportunity to compare a modern European and a modern Ame-
rican artist who differ remarkably in style and subject matter as well as in their social, 

253	Leah Dickerman hat auf diesen Aspekt in Bezug auf Riveras MoMA-Tafeln bereits hingewiesen. Vgl. 
Dickerman 2011, S. 29.

254	Indych-López 2009, S. 118.
255	Zitiert nach ebd., S. 132.
256	Anon., Mexican Artist Here in U.S., in: The Pittsburgh Press, 16. November 1931, S. 4.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 107

political, and psychological attitude.“257 Das Museum war jedoch bemüht, Riveras 
„political attitude“ im Hinblick auf seine öffentliche Wahrnehmung zu relativieren. 
Den mexikanischen Kunstschaffenden war zwar ihr Ruf als „reds“ und „radicals“ in 
die USA vorausgeeilt258 und Rivera war dem US-amerikanischen Publikum u. a. als 
„The Raphael of Communism“259 vorgestellt worden. Allerdings hatte man ihn 1929, 
nicht zuletzt aufgrund seiner Tätigkeit für das Calles-Regime, aus der Kommunisti-
schen Partei Mexikos ausgeschlossen. Francis Flynn Paine, die federführend an der 
Organisation der MoMA-Ausstellung beteiligt war, beeilte sich daher im Katalogtext 
zu versichern: „Diego’s very spinal column is painting, not politics. Every inclination 
of his life has led to painting. The political movement interested him because it was to 
him a vital part of contemporary life.“260 Um die Attraktivität der Ausstellung für ein 
breites Massenpublikum zu erhöhen, wurde Rivera zu einem sozialkritischen, aber 
letztlich unpolitischen Künstler umgedeutet. Rivera sei zwar immer noch „sincerely 
and intensely ‚for the people‘“, schrieb Francis Flynn Paine im Vorfeld der Ausstel-
lungsvorbereitungen an Abby Aldrich Rockefeller „but one can now reason with him 
and from that viewpoint, much can be hoped“261.

Wenngleich die Ausstellung die gesamte Bandbreite von Riveras Œuvre abdecken 
sollte und sowohl Leinwandgemälde als auch Zeichnungen und Aquarelle präsentierte, 
galten die Fresken Kritiker*innen wie Edward Alden Jewell von der New York Times 
doch als „the backbone of the show“262. Bereits vor Eröffnung der Ausstellung hatten 
diese die Aufmerksamkeit der Öffentlichkeit auf sich gezogen, da Rivera seine portable 
frescoes vor Ort anfertigte (Abb. 23). Zu diesem Zweck war ihm in einem Bereich 
des Museums, das sich zu diesem Zeitpunkt noch in temporären Räumlichkeiten im 
12. Stock des Heckscher Building befand, eigens ein Atelier eingerichtet worden. Hier 
ging bereits während der Ausstellungsvorbereitungen die Presse ein und aus, die aus-
führlich über die Fortschritte des Künstlers berichtete. Indych-López zufolge wurden 
Riveras Arbeiten an den Fresken somit zu einer „highly publicized performance that 
sparked even greater interest in the murals“263. 

257	Anon., Matisse Exhibition Opens Modern Museums Season, in: The Brooklyn Daily Eagle, 25. Oktober 
1931, S. 6E.

258	Vgl. Hurlburt 1989, S. 99. Hurlburt zufolge zerschlugen sich die Vorurteile gegenüber Rivera zunächst 
nach seiner Ankunft 1930 in San Francisco, „as his warm personality and earthy appearance provided 
newspapers with much good copy.“ Ebd., S. 100.

259	Vgl. Herman George Scheffauer, Diego Rivera: The Raphael of Communism, in: Creative Art 7 
(Juli 1930), S. 3.

260	Frances Flynn Paine, The Work of Diego Rivera, in: Ausst. Kat. Diego Rivera, Museum of Modern Art, 
New York (23. Dezember 1931−27. Januar 1932), New York 1931, S. 9−35, hier: S. 35.

261	Zitiert bei Delpar 1992, S. 152.
262	Edward Alden Jewell, An lmpressive Exhibition, in: The New York Times, 22. Dezember 1931, S. 28. 
263	Indych-López 2007, S. 293.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo108

Abb. 23: Paul Juley und Peter A. Juley, Diego Rivera bei der Arbeit an dem transportablen Fresko „The 
Liberation of the Peon“, 1931, Silbergelatineabzug, 24,8 × 19,7 cm, Detroit Institute of Arts, Detroit



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 109

Riveras Technik wurde den Ausstellungsbesucher*innen im Katalog ausführlich 
erläutert. Jere Abbott, stellvertretender Direktor des MoMA und Mitorganisator der 
Ausstellung, beschrieb das portable fresco hier u. a. als ideale Lösung, um das Wandbild 
der Flüchtigkeit der modernen US-amerikanischen Architektur anzupassen:

„In the present exhibition it was necessary to meet the problem of a portable fresco. For 
this reason the frescoes are done on plaster applied to a base of steel netting supported 
on a steel framework rigidly braced. This method allows the fresco to be set into the 
wall in sections giving the appearance of being in situ, or to be moved from one place 
to another. The frames are carefully made to guard against any possibility of bending 
and if steel is not used a heavily galvanised iron must be substituted so that rust will not 
work through the damp plaster to contaminate the surface of the fresco. This method 
of building up a fresco with units of matched steel frames, if the area be very large, is an 
important one in the development of a modern method of fresco painting for it permits 
the use of this medium in buildings which are relatively temporary since the destruction 
of the building, the fresco being movable, does not necessarily mean the destruction 
of the fresco.“264

Wird in Bezug auf die Architektur Modernität hier mit Flüchtigkeit und Flexibilisie-
rung gleichgesetzt, so verbindet sich mit dem Fresko ein vergleichsweise konservatives 
Kunstverständnis. Diesem wird eine Dauerhaftigkeit attestiert und somit eine höhere 
Wertigkeit zugestanden als der ephemeren Architektur. Schon Leonardo da Vinci be-
fand für die Malerei, so zitiert ihn Walter Benjamin, dass diese ephemeren Medien 
wie der Musik überlegen sei, „weil sie nicht sterben muss, sobald sie ins Leben gerufen 
ist, wie das der Fall der unglücklichen Musik ist … Die Musik, die sich verflüchtigt, 
sobald sie entstanden ist, steht der Malerei nach, die mit dem Gebrauch des Firnis 
ewig geworden ist.“265 Riveras Fresken transportierten diesen Wunsch nach Ewigkeit. 
Anders als die Architektur sollten sie nicht der Vergänglichkeit preisgegeben werden. 
Sie sollten vielmehr den Ruhm des Künstlers – auch in der US-amerikanischen Wahr-
nehmung der legitime Nachfolger der großen Renaissance-Künstler – verlängern und 
multipilizieren. Die Hierarchie von Wandmalerei und Architektur, die der deutsche 
Kunsthistoriker Hans Hildebrandt noch 1920 beschrieben hatte, indem er Erstere als 
einen meist entbehrlichen Schmuck bezeichnete, „der entfernt werden kann, ohne 
daß das Werk des Baumeisters in sich zusammenfällt, während ihr eigenes Dasein mit 
der Vernichtung des Gebäudes schwindet“266, wurde auf diese Weise umgekehrt. Das 
Wandbild war es, das die Zeit überdauern sollte.

264	Jere Abbott, Fresco Painting, in: Ausst. Kat. Diego Rivera 1931, S. 41−43, hier: S. 41.
265	Zitiert nach: Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit [dritte 

autorisierte letzte Fassung, 1939] Göttingen 2019, S. 24, Anm. 23. 
266	Hans Hildebrandt, Wandmalerei. Ihr Wesen und ihre Gesetze, Stuttgart/Berlin 1920, S. 98.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo110

Die Anfertigung der Fresken gestaltete sich als ein technisch ausgesprochen auf-
wändiger Prozess. Schon Wochen vor Riveras Ankunft wurde mit der Vorbereitung 
der Bildtafeln begonnen.267 Die vom Museum zur Verfügung gestellten, in den USA 
erworbenen Materialien wurden dabei offenbar vom Künstler, der sein temporäres 
Atelier im MoMA zum Ort künstlerischer Selbstinzenierung machte, für ungenügend 
befunden: „It was found necessary“, berichtete die New York Times im Vorfeld der Aus-
stellung, „to send to Mexico for the plaster which had to be shipped by express to New 
York.“268 Von den acht großformatigen Bildtafeln – von denen jede etwa 2 × 2,5 m maß 
und mit einem Gewicht von jeweils ca. 500 kg kaum als transportabel und mobil gelten 
konnte – waren daher lediglich fünf zu Ausstellungsbeginn fertig. Vier davon griffen 
Szenen von Riveras mexikanischen Freskenzyklen in Cuernavaca und im mexikani-
schen Erziehungsministerium auf, die dem US-amerikanischen Publikum zumindest 
teilweise bereits durch Reproduktionen vertraut waren. Drei Fresken, die, zu einem 
Triptychon arrangiert, der Ausstellung erst im Januar zugefügt wurden, befassten sich 
thematisch mit New York. Zu diesen hatte Rivera im Vorfeld der Schau erklärt, er 
wolle den „rhythm of American workers“269 einfangen, und so zeigt etwa Pneumatic 
Drilling (Abb. 24) Arbeiter mit Pressluftgeräten auf der soeben in Betrieb genommenen 

267	Vgl. hierzu ausführlich: Anny Aviram und Cynthia Albertson, Agrarian Leader Zapata: Creative Process 
and Technique, in: Ausst. Kat. Diego Rivera 2011, S. 125−135.

268	Anon., Rivera Here, Ready For Painting Show, in: The New York Times, 15. November 1931. A. Conger 
Goodyear Scrapbooks, 13. The Museum of Modern Art Archives, New York.

269	Anon., Diego Rivera Here to Open Exhibition of His Work Dec. 1, in: New York Herald Tribune, 14. No-
vember 1931. A. Conger Goodyear Scrapbooks, 13. The Museum of Modern Art Archives, New York.

Abb. 24: Diego Rivera, Pneumatic Drilling, 
1931−32, Fresko auf armiertem Zement  
in einem Rahmen aus verzinktem Stahl,  
239 × 188 cm, verschollen seit 1977,  
hier reproduziert nach einer Fotografie  
von Paul Juley und Peter A. Juley, 1932



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 111

Baustelle des Rockefeller Center. Wie Anna Indych-López bereits vermutet hat, ist es 
nicht unwahrscheinlich, dass Rivera sich dabei an ähnlichen Darstellungen US-ame-
rikanischer Künstler, wie etwa an Thomas Hart Bentons Wandbild-Tafel City Building 
(Abb. 25) aus dem 1930−31 geschaffenen Zyklus America Today in der New School 
for Social Research, orientierte,270 wobei Rivera jedoch die Belastung einer anonym 
schuftenden Arbeiterschaft herausstellte und nicht „maskuline, heroische Produktivi-
tät“271 inszenierte. Mit Frozen Assets (Abb. 26) hingegen lenkte Rivera den Blick auf 
die Tausenden Obdach- und Arbeitslosen der Depressionszeit – eine sozialkritische 
Annährung, die nicht bei allen Medien auf Gegenliebe stieß. Während das zu diesem 

270	Vgl. Anna Indych-López, Pneumatic Drilling, in: Ausst. Kat. Diego Rivera 2011, S. 98−105, hier: S. 101.
271	Klaus Türk, Die Last der Lust: Pressluftarbeiter und Verwandte, in: Ders., Bilder der Arbeit: Eine ikono-

grafische Anthologie, Wiesbaden 2000, S. 99−102.

Abb. 25: Thomas Hart Benton, America Today: City Building, 1930−31, Eitempera und Öl auf Gessogrund 
auf Leinen, montiert auf Holzpaneele, 233,7 × 297,2 cm, Metropolitan Museum of Art, New York



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo112

Zeitpunkt noch junge Fortune Magazin, das sich zwar an die US-Wirtschaftselite rich-
tete, dieser jedoch eine „verantwortungsethische Position“272 zu vermitteln suchte, das 
Fresko zum Anlass nahm, um Riveras „fundamental human loyalty“273 lobend hervor-
zuheben und gleichzeitig seine politischen Affiliationen kleinzureden, rief Riveras Dar-
stellung bei anderen Kritiker*innen geradezu xenophobe Reaktionen hervor. Henry 
McBride etwa veranlasste das Fresko zu der Mahnung, Szenen wie diese in Zukunft 
lieber US-amerikanischen Kunstschaffenden zu überlassen, denn „[…] New York, like 
Mexico, can only be properly ‚shown up‘ by some one who has it in the blood“274. Im 
Zuge des Rockefellers-Center-Skandals sollte McBride diese Kritik wiederholen. Wenn-
gleich er eine Zensur Riveras ablehne, so sei der Künstler als Mexikaner dennoch „in no 
wise fitted to speak to or for the northern Americans“275. Leider habe man aus Riveras 
MoMA-Ausstellung nicht die entsprechenden Lehren gezogen. Dem Künstler sei es 
weiterhin einzig und allein daran gelegen, die US-Amerikaner*innen vorzuführen: 

272	Christian Schwarke, The Gospel According to Fortune: Technik und Transzendenz in der Mission 
für eine industrielle Kultur, in: Transzendenz und die Konstitution von Ordnungen, hrsg. von Hans 
Vorländer, Berlin 2013, S. 289−310. Vgl. hierzu auch: Michael Augspurger, An Economy of Abundant 
Beauty: Fortune Magazine and Depression America, Ithaca/London 2004.

273	Anon., In Our Time: The Industrial civilization of New York seen in the cross section of a Rivera fresco, 
in: Fortune 5:2 (Februar 1932), S. 40−41, hier: S. 41.

274	Henry McBride, The Palette Knife, in: Creative Art 10:2 (1932), S. 93−97, hier: S. 97.
275	Henry McBride, Diego Rivera and the Radio City Scandal, in: The New York Sun, 13. Mai 1933, hier 

zitiert nach: Ders., The Flow of Art: Essays and Criticisms, hrsg. von Daniel Catton Rich, New Haven/
London 1997, S. 308−310, hier: S. 309.

Abb. 26: Diego Rivera, Frozen Assets, 
1931−32, Fresko auf armiertem Zement 
in einem Rahmen aus verzinktem Stahl, 
239 × 188,5 cm, Museo Dolores Olmedo, 
Xochimilco



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 113

„Rivera’s impulse on coming north has been more and more to ‚show us up‘ as capitalists; 
to be, indeed, an evangel rather than an artist. As all this was plain enough for anyone 
to see in the Rivera exhibition at the Modern Museum, the Radio City people seem to 
have been singularly innocent and ill-advised in awarding the great mural commission 
to a propagandist so violently opposed to the ideals of this country.“276

Auch die von Rivera für die MoMA-Retrospektive geschaffenen, „mexikanischen“ Fres-
ken konnten die Presse nicht gänzlich zufriedenstellen. In der Forschung ist bereits 
herausgearbeitet worden, in welcher Weise Rivera diese Bildtafeln politisch entschärfte 
und an die Erwartungshaltung der US-amerikanischen Betrachter*innen anpasste.277 So 
löste er etwa die Darstellung Emiliano Zapatas (Abb. 27) aus dem narrativen Zusam-
menhang seines Cuernavaca-Zyklus’, indem er sich ganz auf die weiß gekleidete Gestalt 
des Revolutionsführers, seines Schimmels und einiger seiner Kämpfer fokussierte, die 
gewaltvollen Szenen der Revolutionskämpfe – in Cuernavaca im oberen Bereich der 
Südwand angesiedelt – jedoch ausklammerte. Lediglich die archaisch anmutenden Waf-
fen in den Händen der als Bauern dargestellten Soldaten und der Leichnam zu Füßen 

276	Ebd.
277	Vgl. Luis Vargas-Santiago, Dialécticas del espejo: Zapata una imagen transnacional, in: Continuo/

discontinuo: Los dilemas de la historia del arte en América Latina. XXXV Coloquio Internacional de 
Historia del Arte, hrsg. von Verónica Hernández Díaz, Mexiko-Stadt 2017, S. 269−284; Indych-López 
2009; Sabine Mabardi, The Politics of the Primitive and the Modern: Diego Rivera at MoMA 1931, in: 
Curare 9 (1996), S. 1−43; sowie: Dies., Diego Rivera between modernities: Strategies, negotiations, and 
shared categories, unveröffentl. Diss., Simon Fraser University, 1999.

Abb. 27: Diego Rivera, Zapata, líder agrario 
(Bauernführer Zapata), 1931, Fresko auf 
armiertem Zement in einem Rahmen aus 
verzinktem Stahl, 238,1 × 188 cm, Museum 
of Modern Art, New York



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo114

Zapatas deuten gewaltsames Handeln an.278 Die Vegetation hingegen, in die Rivera seine 
Szene hier einbettet, wurde vom Künstler üppiger und raumgreifender ausgestaltet als 
in der Vorlage. Sabine Mabardi folgerte daher bereits 1999 in ihrer Dissertation: 

„This fragment taken out of its specific Cuernavaca context, ignores the violent scenes 
of the original narrative, and stands on its own as an apparently more serene image, sig-
nalling to the American public that the agrarian reform was successful, and that tropical 
Mexico is again a nice place to visit and in which to invest.“279 

Anna Indych-López hat darauf hingewiesen, dass die Pressevertreter*innen, von denen 
viele offenbar Riveras mexikanische Freskenzyklen in situ gesehen hatten, sich von diesen 
Abänderungen der „mexikanischen“ Szenen nicht überzeugen ließen und die Isolation 
der Fresken aus ihrem narrativen und architektonischen Zusammenhang monierten.280 
Wenngleich diese als „authentisch“ gelobt wurden, so erschienen sie Kritiker*innen wie 
Rose Mary Fisk von der Chicago Evening Post doch als „‚samples,‘ out of place and isolated 
in their present environment“281. Obwohl der Ausstellung das Verdienst zukomme, so 
Fisk weiter, den Künstler einem breiten Publikum bekannt gemacht zu haben – Riveras 
Retrospektive stellte einen neuen Besucher*innen-Rekord für das Museum of Modern 
Art auf −, so bleibe doch das Gefühl zurück, „that to understand the real stature of Rivera, 
we must visit Mexico, to see his finest achievement, his frescoes, in place“282.

Wenngleich das portable fresco demnach als künstlerische Lösung nicht gänzlich 
überzeugen konnte, so ist es dennoch ein Beispiel dafür, dass im Prozess der Aushand-
lung medienspezifische Festschreibungen dynamisiert werden. Das zuvor mit archi-
tektonischen Strukturen fest verbundene Fresko wird zu einer hybriden Bildform, die 
sich in einem Dazwischen von Wand- und Tafelbild bewegt. So arbeitete Rivera hier 
zwar in der al-fresco-Technik und band daher die Pigmente in den Putz und somit in 
den Bildträger ein, anstatt diese, wie bei einem Tafelbild, auf diesen aufzutragen. Im 
Unterschied zum klassischen Fresko war das portable fresco allerdings nicht ortsgebun-
den, sondern beweglich und wurde zudem, dem Tafelbild vergleichbar, eingefügt in 
eine Rahmenstruktur – wenngleich diese wiederum in die Wand eingelassen werden 
konnte, um den Eindruck eines Wandbildes zu erwecken. 

278	Anna Indych-López hat auf die Divergenz zwischen Riveras Darstellung und dem u. a. in zeitgenössi-
schen Fotografien übermittelten Bild von Zapata als charro mit Patronengürtel, mit Silberbeschlägen 
versehenen Hosen und ausladendem Sombrero hingewiesen: Vgl. Anna Indych-López, Agrarian Lea-
der Zapata, in: Ausst. Kat. Diego Rivera 2011, S. 76−87.

279	Mabardi 1999, S. 257.
280	Indych-López 2009, S. 142. 
281	Rose Mary Fisk, Diego Rivera Comes to N.Y. in a Big Way, in: Chicago Evening Post, 29. Dezember 

1931. A. Conger Goodyear Scrapbooks, 13. The Museum of Modern Art Archives, New York.
282	Ebd.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 115

Ursprünglich aus der Biologie stammend hat der Terminus der Hybridität in den 
letzten Jahrzehnten eine ausgesprochene Konjunktur erlebt. Der Begriff, der sich auf-
grund seiner biologistischen Konnotationen auch Kritik ausgesetzt sieht,283 hat dabei 
eine positive Aneignung erfahren, an die ich mich hier halte. Diskutiert wurde er nach 
seiner Umwertung vor allem in Bezug auf Identität und Kultur. Unter Hybridisierung, so 
hat García Canclini im Vorwort zur neuen erweiterten Auflage seines Buches Culturas 
híbridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad formuliert, verstehe er jedoch 
generell „soziokulturelle Prozesse, in denen unauffällige Strukturen oder Praktiken, die 
getrennt voneinander existierten, kombiniert werden, um neue Strukturen, Objekte und 
Praktiken zu erzeugen“284. Somit lässt sich der Begriff der Hybridisierung allgemein auf 
jene kulturellen, sozialen, aber auch medialen Vermischungsprozesse anwenden, aus 
denen etwas Neues hervorgeht. „Hybrid“, so haben Elisabeth Bronfen und Benjamin 
Marius konstatiert, „ist alles, was sich einer Mischung von Traditionslinien oder Signi-
fikantenketten verdankt, was unterschiedliche Diskurse und Technologien verknüpft, 
was durch Techniken der collage, des samplings, des Bastelns zustande gekommen ist.“285

Hybriditätstheorien gehen von ständigen Transformationen aus. Sie lassen sich 
demnach auch für die Analyse von Riveras MoMA-Retrospektive und den damit ein-
hergehenden Transformationsprozess des Wandbildes fruchtbar machen. Bislang in der 
Forschung nicht ausreichend untersucht wurde meiner Ansicht nach dabei, dass der 
Aspekt der Bewegung als konstitutives Element der Ausstellung in der Außendarstel-
lung von Anfang an betont wurde. So wurde in der Presseberichterstattung nicht nur 
die Beweglichkeit von Riveras Bildtafeln hervorgehoben, auch Rivera selbst wurde dem 
US-amerikanischen Publikum als ein sich zwischen Räumen bewegender, international 
agierender Künstler vorgestellt. Bachmann-Medick zufolge verkörpern gerade „Mi-
granten, Künstler und Intellektuelle […] Hybridität, insofern sie sich kosmopolitisch 
zwischen den Kulturen bewegen und ihre mehrfache Zugehörigkeit produktiv machen 
bzw. kreativ entfalten können sollen“286. In der Presseberichterstattung wurde Rivera 

283	Vgl. stellvertretend zur Kritik am Hybriditätsbegriff: Robert Young, Colonial Desire: Hybridity in Theory, 
Culture, and Race, London 1995, S. 27.

284	„[…] procesos socioculturales en los que estructuras o prácticas discretas, que existían en forma se-
parada, se combinan para generar nuevas estructuras, objetos y prácticas.“ Néstor García Canclini, 
Introducción a la nueva edición: Las Culturas Híbridas en Tiempos Globalizados, in: Ders., Culturas 
híbridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad, neue erw. Aufl., Buenos Aires 2001, S. 13−33, 
hier: S. 14. Deutsche Übersetzung durch die Autorin.

285	Elisabeth Bronfen und Benjamin Marius, Hybride Kulturen. Einleitung zur anglo-amerikanischen 
Multikulturalismusdebatte, in: Hybride Kulturen. Beiträge zur anglo-amerikanischen Multikulturalis-
musdebatte, hrsg. von dens. und Therese Steffen, Tübingen 1997, S. 1−29, hier: S. 14. Hervorhebung im 
Original.

286	Doris Bachmann-Medick, Cultural Turns: Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften, 3. neu bearb. 
Aufl., Reinbek 2009, S. 200. 



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo116

geradezu als Inbegriff eines solchen Künstlersubjekts beschrieben, das seine „kulturelle 
Mehrfachzugehörigkeit“287 für seine künstlerische Arbeit fruchtbar machte: „Rivera 
went to Paris, became entranced by the work of Picasso and Cezanne“, schrieb etwa 
die New York Herald Tribune über Riveras künstlerischen Werdegang, „then followed 
years in which he strove to find himself. He was in Rome, in Moscow, then he returned 
to Mexico and began to put in fresco what he had seen.“288 Riveras portable frescoes 
wurden somit durchaus als Produkte vielfältiger kultureller Einflüsse rezipiert. Sie 
seien, so erklärte Rose Mary Fisk von der Chicago Evening Post den US-amerikanischen 
Leser*innen „the climax of a restless and ever-searching career“289 – eine Definition, die 
sich nicht zuletzt auf die Beweglichkeit von Riveras Freskentafeln selbst beziehen lässt.

Nicht nur der Künstler galt den US-amerikanischen Kritiker*innen jedoch als 
Wanderer zwischen den Kulturräumen. Vielmehr wurde ausdrücklich betont, dass 
die Ausstellung selbst erst im Prozess der Bewegung, im Prozess des Überschreitens 
nationaler Grenzen entstanden sei, denn Rivera hatte einen Teil der Werke zunächst 
auf der Bahn-, dann auf der Schiffsreise nach New York angefertigt. Das Museum 
dankte daher im Katalog ausdrücklich „Captain Robert Wilmott and Officers of the 
S. S. Morro Castle for their generosity and courtesy in making available for Diego 
Rivera a ‚ship studio‘ for painting while en route to this country“290. Die großen New 
Yorker Tageszeitungen wie die New York Times zeichneten für ihre Leser*innenschaft 
die Reiseroute des unterwegs arbeitenden Künstlers nach: 

„Despite the exigencies of travel by land and sea, Mr. Rivera managed to work every day 
on his way here from Mexico City. On the all-day train ride to Vera Cruz he set up his 
easel and painted. When he and Señora Rivera boarded the Morro Castle the captain 
delighted the artist by turning over to him a part of his quarters on the hurricane deck. 
For five days Rivera devoted himself to the five portraits needed to finish his show here.“291

Gerade die Beschreibung der Schiffspassage, in der sich die Migrationserfahrung als ein 
elementarer Bestandteil der US-amerikanischen Identitätskonstruktion widerspiegelt, 
spielte in der Berichterstattung eine Rolle. Hier wird das Übersetzen im wortwörtlichen, 
d. h. im räumlichen Sinne des Hinübersetzens von einem Ufer ans andere, thematisiert. 
Es ist jedoch gerade nicht der Seeweg zwischen Europa und Amerika – zu dieser Zeit die 
primäre Achse künstlerischen Austauschs und auch in der Gründungsgeschichte des 
MoMA von zentraler Bedeutung292 −, die hier in den Blick genommen wird. Vielmehr 

287	Ebd.
288	New York Herald Tribune, 14. November 1931.
289	Chicago Evening Post, 29. Dezember 1931.
290	Ausst. Kat. Diego Rivera 1931, S. 8.
291	The New York Times, 15. November 1931.
292	Den drei Gründerinnen des MoMA, Abby Aldrich Rockefeller, Lilly Bliss und Mary Quinn Sullivan, 

soll die Idee zur Schaffung des Museums an Bord eines Ozeandampfers auf dem Rückweg von Europa 



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 117

findet eine Dezentrierung statt, um die inneramerikanische Verbindung in Abwendung 
vom „Alten“ Kontinent zu betonen. 

In der Raumtheorie spielt die Denkfigur des Schiffes – das sich auf dem Ozean 
bewegt, von diesem bewegt wird, in dem aber auch selbst wiederum Bewegung statt-
findet – bereits seit Aristoteles und Descartes eine Rolle.293 Stephan Günzel zufolge 
eigne sich das Schiff dafür, „zwei ineinander greifende Ordnungen – eine lokale 
und eine globale – kenntlich zu machen.“294 Michel Foucault bezeichnete in seinen 
Überlegungen zu „Anderen Räumen“ das Schiff als Heterotopie par excellence. Unter 
dem Begriff der „Heterotopie“ fasste Foucault Gegenorte, die sich im Außen, an 
den Rändern der Gesellschaft ansiedeln lassen und nach ihren eigenen Ordnungen 
funktionieren. Im Gegensatz zu Utopien handelt es sich jedoch um real existierende 
Orte, gewissermaßen verwirklichte Utopien. Als „ein schaukelndes Stück Raum […], 
ein Ort ohne Ort, der aus sich selber lebt, der in sich geschlossen ist und gleichzeitig 
dem Unendlichen des Meeres ausgeliefert“, sei das Schiff, so Foucault „nicht nur das 
größte Instrument der wirtschaftlichen Entwicklung gewesen […], sondern auch das 
größte Imaginationsarsenal“295. In Bezug auf Migrationsprozesse wird die Schiffs-
reise wiederum als prägnante Übergangssituation beschrieben. Die Schiffspassage, 
so hat etwa Joachim Schlör konstatiert, „ist ein transnationaler Übergangsraum, ein 
‚floating space‘ zwischen alter und neuer Ordnung, zwischen nicht mehr und noch 
nicht“296. Sie wird zum rite de passage,297 „zum Übergang vom einen in ein anderes 
Leben, eine andere Identität“298. Dabei werden, das lässt sich etwa für italienische 
Sprachgemeinschaften in den USA nachweisen,299 bereits während der Überfahrt in 
das neue Leben Interferenzprozesse in Gang gesetzt. Das Schiff wird zum Ort der 

in die Vereinigten Staaten gekommen sein. Vgl. Jennifer Jane Marshall, Machine Art, 1934, Chicago 
2012, S. 22. 

293	Vgl. hierzu Dünne und Günzel 2012.
294	Stephan Günzel, Einleitung zu Teil I: Physik und Metaphysik des Raums, in: Dünne und Günzel 2012, 

S. 19−43, hier: S. 25.
295	Michel Foucault, Andere Räume [1967], in: Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer anderen 

Ästhetik. Essais, hrsg. von Karlheinz Barck, Peter Gente u. a.,2. Aufl., Leipzig 1991, S. 34−46, hier: S. 46.
296	Joachim Schlör, Die Schiffsreise als Übergangserfahrung in Migrationsprozessen, in: Mobile Culture 

Studies. The Journal 1 (2015), S. 9−22, hier: S. 19.
297	Vgl. zum ethnologischen Konzept des Übergangsritus: Arnold van Gennep, Les rites de passage. Étude 

systématique des rites [1909], in der deutschen Übersetzung erschienen als Übergangsriten, Frankfurt 
a. M. 1986; sowie darauf aufbauend: Victor Turner, The Ritual Process. Structure and Anti-Structure 
[1969], in der deutschen Übersetzung: Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur, Frankfurt a. M. 1989.

298	Joachim Baur, Die Musealisierung der Migration. Einwanderungsmuseen und die Inszenierung der multi-
kulturellen Nation, Bielefeld 2009, S. 340.

299	Vgl. Elton Prifti, Italese und Americaliano: Sprachvariation bei italienischen Migranten in den USA, in: 
Sprachen in mobilisierten Kulturen: Aspekte der Migrationslinguistik, hrsg. von Thomas Stehl, Potsdam 
2011, S. 71−106, hier: S. 85.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo118

Hybridisierung und steht stellvertretend für eine dynamische, prozessuale und im 
Wandel befindliche Kultur.300 

Auch in der Presseberichterstattung zu Riveras MoMA-Ausstellung wird das Pro-
zessuale gewissermaßen zu einem Leitmotiv – beginnend mit der Nachverfolgung 
der Reiseroute des Künstlers bis hin zur detaillierten Schilderung des Anfertigungs-
prozesses seiner Fresken in New York, der von der Öffentlichkeit begleitet wurde und 
über den Ausstellungsbeginn hinaus andauerte. Auf Bildinhalte und die Art der Dar-
stellung wirkte sich die Mobilisierung des Künstlers jedoch nicht aus. Anstatt auf seiner 
Reise die bewegte Umgebung einzufangen, wie es etwa die Landschaftsmaler*innen 
des 19. Jahrhunderts getan hatten, die, wie Monika Wagner konstatiert hat, „[m]it zu-
nehmender Reisegeschwindigkeit und der allgemeinen Mobilisierung dank Dampf-
schiff und Eisenbahn sowie den damit einhergehenden Veränderungen der Wahr-
nehmungsbedingungen […] in turbulente Bewegung“301 geraten waren, malte Rivera 
während der Überfahrt nach New York Gemälde wie das farbenfroh-folkloristische 
The Rivals als Auftragsarbeit für Abby Aldrich Rockefeller, mit dem er in exotischen 
Repräsentationsmustern und im Paradigma eines „nationalen Stils“ verhaftet blieb.302 
Verweigerten sich zahlreiche der nach Amerika ausgewanderten Künstler*innen der 
europäischen Avantgarde dezidiert jeglicher Form des Patriotismus und der nationalen 
Zugehörigkeit, so definierte sich Rivera gerade über diese – was etwa Marcel Duchamps 
Intention entgegensteht, sich durch die Schiffsreise 1915 erst in die USA, dann 1918 nach 
Buenos Aires „im Bemühen um eine kosmopolitischere und polyglottere Dimension 
den Institutionen des Nationalstaates zu entziehen“303 und dabei gleichzeitig in seinem 
künstlerischen Schaffen mit der Abkehr von der Malerei einen radikalen Umbruch zu 
vollziehen.304 Zumindest in gewisser Weise vollzog sich jedoch auch bei Rivera eine 
künstlerische Neuorientierung, denn bei seiner Ankunft in New York, die die New York 
Herald Tribune geradezu als einen künstlerischen Erweckungsmoment beschreibt, sah 
sich der Künstler von der Modernität und Kraft der US-amerikanischen Großstadt 

300	Vgl. Schlör 2015, S. 21.
301	Monika Wagner, Bewegte Bilder und mobile Blicke. Darstellungsstrategien in der Malerei des neun-

zehnten Jahrhunderts, in: Die Mobilisierung des Sehens: Zur Vor- und Frühgeschichte des Films in Li-
teratur und Kunst, hrsg. von Harro Segeberg (= Mediengeschichte des Films, Bd. 1), München 1996, 
S. 171−189, hier: S. 176.

302	Frank E. Washburn Freund bezeichnete in der Pittsburgh Post-Gazette das Gemälde The Rivals als ein 
„characteristic canvas“, typisch für Riveras Œuvre. Siehe: Frank E. Washburn Freund, Famous Mexican 
Exhibits, in: Pittsburgh Post-Gazette, 9. Januar 1932, S. 4.

303	Giovanni Zapperi, Transatlantik. Duchamp, Man Ray und die Ästhetik des Exils, in: Das Meer, der 
Tausch und die Grenzen der Repräsentation, hrsg. von Hannah Baader und Gerhard Wolf, Zürich/Berlin 
2010, S. 147−161, hier: S. 150−151.

304	Duchamp entwarf, inspiriert durch das Exil und das selbst gewählte Gefühl der Heimatlosigkeit, in 
dieser Zeit eine ganze Reihe modifizierbarer, leicht zu transportierender Objekte. Vgl. ebd., S. 152−156.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 119

angezogen. Die Einfahrt in den New Yorker Hafen, so Rivera, habe ihm einen neuen 
Inspirationshorizont eröffnet und ihn dazu veranlasst auszurufen: „There is no reason 
in the world why any person should go to Europe for inspiration or study. Here it is – the 
might, the power, the energy, the sadness, the glory, the youthfulness of our lands.“305 

Hier wird ein Motiv aufgegriffen, das bereits seit den 1920er Jahren im Diskurs 
um eine nationale Kunst in den Vereinigten Staaten als Metapher eine zentrale Rolle 
spielte: der New Yorker Hafen als Ort künstlerischen Ankommens, an dem, so hat 
Angela Miller konstatiert, „the nation’s cultural ‚coming-of-age‘ would be heralded by 
the triumphant docking of the wandering, errant and homeless cultural ship […]“306. 
Der Autor Paul Rosenfeld beschrieb dieses verschiebende Moment 1924 in Port of 
New York, einem Band mit vierzehn Essays über Künstler*innen wie Alfred Stieglitz, 
Georgia O’Keeffe und Marsden Hartley, die seiner Meinung nach in der Kunst eine 
neue Ära genuin US-amerikanischer Ausdruckskraft eingeleitet hätten.307 In seinem 
Epilog konstatiert Rosenfeld: 

„Perhaps the new world of new expression of life which should have been reached when 
the feet first stepped from off the boats on American soil has faintly begun. Perhaps the 
tradition of life imported over the Atlantic has commenced expressing itself in terms 
of the new environment, giving the Port of New York a sense at last, and the entire land 
the sense of the Port of New York. […] We have been sponging on Europe for direction 
instead of developing our own, and Europe had been handing out nice little packages 
of spiritual direction to us. But then Europe fell into disorder and lost her way, and we 
were thrown back on ourselves sustaining faith.“308

Rivera schloss sich dieser Idee von einer Wachablösung Europas auf dem Gebiet der 
Kunst an. Die Zukunft der Kunst, so Rivera, liege auf dem amerikanischen Kontinent: 
„We are ready […] to express ourselves, and our expression will not be European, it 
will be American.“309 Sein Wunsch nach einem gesamtamerikanischen Ausdruck, nach 
einer „new American culture which should serve all humanity“310, stieß jedoch an die 
Grenzen einer nationalistischen Beschränktheit. Für das New Yorker Publikum, so be-
fand Edward Alden Jewell von der New York Times, besäßen gerade jene Werke Riveras 
die größte Anziehungskraft, die „thoroughly Mexican“ seien, „that bear the imprint of 

305	New York Herald Tribune, 14. November 1931.
306	Angela Miller, „Home“ and „Homeless“ in Art between the Wars, in: A Companion to American Art, 

hrsg. von John Davis, Jennifer A. Greenhill und Jason D. LaFountain, Hoboken 2015, S. 246−263, hier: 
S. 253.

307	Vgl. Paul Rosenfeld, Port of New York. Essays on Fourteen American Moderns, New York 1924.
308	Ebd., S. 294−295.
309	New York Herald Tribune, 14. November 1931.
310	Ebd.



III  Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo120

a return to the soil of one’s nativity“311. Und Rose Mary Fisk von der Chicago Evening 
Post konstatierte, dass es Riveras künstlerischem Ausdruck zuweilen an Sicherheit fehle, 
„at least, until we get back to the native Mexican things“312. Allein hier befinde sich der 
Künstler auf „terra firma“313 – eine Metapher, die abermals räumliche Assoziationen 
weckt und den Künstler ausschließlich auf nationalem Terrain stabil verortet. Mit dem 
Hinweis auf Riveras angebliche Unfähigkeit, als Ausländer „our new order of society 
and labor“314 angemessen zu erfassen, lehnten einige Kritiker*innen es daher auch ab, 
dass der Künstler seinen sozialkritischen Blick auf die politischen Entwicklungen in 
seinem Gastland lenkte. Das Fresko Frozen Assets etwa, so konstatierte die Zeitschrift 
The Art News, sei bestenfalls „a satirical arraignment of our city“315. Es mangele in New 
York wahrlich nicht an Material für die künstlerische Auseinandersetzung, so schrieb 
Henry McBride, „but you can see it is not good stuff for strangers“316. 

Riveras Ausstellung zeigt daher auf, dass es in einer von Nationalismus geprägten 
Zeit nicht gänzlich gelingen konnte, bestehende binäre Oppositionsstrukturen durch 
Hybridisierung zu transzendieren und festgefahrene Denkweisen aufzubrechen. Und 
auch die portable frescoes selbst erfüllten letztlich nicht ihr Versprechen von Beweg-
lichkeit. Hatten Stahlrahmenkonstruktionen nicht nur in der US-amerikanischen 
Architektur zu einer Bauweise geführt, die sich gerade durch mehr Leichtigkeit und 
Flexibilität in der Innenraumaufteilung auszeichnete, so bewirkten diese im Falle des 
portable fresco das Gegenteil. Die tragbaren Fresken blieben, anders als ihr Name zu-
nächst vermuten lässt, ebenso starr und unbeweglich, wie das Denken in nationalen 
Grenzziehungen verharrte. Im Gegensatz zu den Leinwandgemälden wurden sie vom 
Künstler nicht im dynamischen Prozess des Unterwegsseins geschaffen. Vielmehr 
musste man den Transportweg der fragilen, unhandlichen Werke möglichst kurz hal-
ten – auch um die Ausstellungskosten einzudämmen – und ließ diese daher erst in 
den Räumlichkeiten des Museums anfertigen. Das Museum selbst wurde somit zur 
Produktionsstätte. Nach Ausstellungsende fanden sich zunächst, anders als gehofft, 
keine Käufer*innen für die portable frescoes, und Anna Indych-López hat zudem darauf 
hingewiesen, dass etwa das Museum of Modern Art, das Agrarian Leader Zapata 1940 
erwarb, das Fresko bis heute aus konservatorischen Gründen selbst innerhalb New 

311	Edward Alden Jewell, In the Realm of Art: Rivera at Museum of Modern Art, in: The New York Times, 
27. Dezember 1931. A. Conger Goodyear Scrapbooks, 13. The Museum of Modern Art Archives, New 
York.

312	Chicago Evening Post, 29. Dezember 1931.
313	Ebd.
314	Anon., Exhibitions in New York: Diego Rivera, Museum of Modern Art, in: The Art News, 16. Januar 

1932. A. Conger Goodyear Scrapbooks, 13. The Museum of Modern Art Archives, New York.
315	Ebd.
316	McBride 1932, S. 97.



III.2  Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco 121

Yorks nur ausgesprochen selten als Leihgabe für Ausstellungen zur Verfügung stellt.317 
Zum portable fresco kehrte Rivera daher nur noch zu wenigen Gelegenheiten zurück.318 

In den folgenden Jahren blieben die Anforderungen, die die US-amerikanische 
Hochhausarchitektur an Rivera stellte, für den Künstler eine ebensolche Herausfor-
derung wie die Wünsche seiner Auftraggeber*innen. Indem er auch für die großfor-
matigen seiner US-amerikanischen Wandgemälde ab 1931 Eisenrahmenkonstruktio-
nen verwendete, die in der Wand verankert wurden, vermied Rivera zwar die direkte 
künstlerische Auseinandersetzung mit dem Beton. Der Künstler hielt jedoch am Fresko 
fest, auch als er für den prestigeträchtigen Rockefeller-Center-Auftrag zunächst aus-
drücklich gebeten wurde, ein Wandgemälde auf Leinwand zu fertigen. Es solle das 
Ziel der Monumentalmalerei sein, so schrieb Rivera 1932 an Raymond Hood, den 
Hauptarchitekten des Rockefeller Center, „das Leben des Bauwerks über die Zeit und 
den Raum hinaus [zu] erweitern, und das ist natürlich nicht realisierbar, wenn die 
Wurzeln der Malerei sich nicht tief im Bauwerk verankern“319. Die Wurzelmetapher, 
in der sich zuvor die Konstruktion einer mexikanischen Andersheit manifestiert hatte, 
übertrug Rivera hier auf das Fresko. Er stilisierte dieses so zu einem – zumindest über 
ein metallenes Gerüst – mit der Wand fest verwachsenen, organischen Gebilde, das 
dazu erdacht war, der Schnelllebigkeit der modernen US-amerikanischen Architektur 
etwas von dauerhafter Bedeutung entgegenzusetzen.320 

Wie am Fresko, so hielt Rivera nach seiner MoMA-Ausstellung von 1931 auch an sei-
ner Vision eines gesamtamerikanischen künstlerischen Ausdrucks fest. Bei einem Vor-
trag in Kalamazoo, Michigan im Januar 1933 umriss er diese „new art boiling up from 
the melting pot of racial mixtures in the Americas“321. Diese neue Kunst sei „distinctly 
American, continental in scope. It ignores the existence of national boundaries.“322

317	Vgl. Indych-López 2009, S. 231, Anm. 52.
318	Als Beispiel kann hier Riveras Zyklus portabler Fresken für die New Worker’s School in New York von 

1933 gelten.
319	In der deutschen Übersetzung zitiert nach: Diego Rivera: Sämtliche Wandgemälde, S. 298.
320	Die Wurzelmetapher findet sich in Zusammenhang mit Riveras Freskotechnik auch 1940 in einem 

Artikel des San Francisco Examiner. Alexander Fried schrieb hier bezüglich Riveras Pan American Uni-
ty-Wandbild für die Golden Gate International Exposition in San Francisco: „The roots of the painting 
[…] have been planted and are spreading steadily.“ Alexander Fried, Diego Rivera Gives His Views on 
Fresco Work, in: The San Francisco Examiner, 16. Juni 1940, S. 6, Section D.

321	Anon., Artists Visions New School, in: The Ogden Standard, 1. Januar 1933, S. 6-B.
322	Ebd.




