[II Die Wand als Ort politischer Aushandlungs-
prozesse: Das Vorbild muralismo

Nach der mexikanischen Revolution, die im Wesentlichen von 1910 bis 1917 bzw. 1920
andauerte,' entfachte in Mexiko ein neues Interesse an der Wandmalerei. Die staatlich
geforderte Wandmalereibewegung des muralismo sollte die Vision einer homogenen
nationalen Kultur, die im postrevolutiondren Diskurs entwickelt wurde, in Form von
grof3 angelegten Freskenzyklen vermitteln und dabei zur Legitimierung und Stabi-
lisierung der nachrevolutionéren politischen Ordnung beitragen. Anstof3geber der
Bewegung war José Vasconcelos, der von dem zwischen 1920 und 1924 regierenden
Prisidenten Alvaro Obregén zum Bildungsminister berufen wurde. Er initiierte eine
beispiellose Bildungskampagne, die die Alphabetisierung der Bevolkerung Mexikos
zum Ziel hatte und damit ein zentrales Revolutionsversprechen einlsen sollte.” Zu-
néchst riickte jedoch die Stiftung einer nationalen Identitédt in den Fokus der von
Vasconcelos vorangetriebenen Bemithungen. Mit seinem 1925 erschienenen Essay La
raza cosmica formulierte Vasconcelos selbst dabei die wohl einflussreichste theoretische

1 Laut Hans Werner Tobler markieren die Jahre 1917 und 1920 die Verabschiedung der revolutionéren
Verfassung bzw. die Etablierung einer stabilen Regierung. Tobler verweist jedoch darauf, dass von
der mexikanischen Forschung vielfach das Jahr 1940 als Zasur vorgeschlagen wird, da erst unter der
Regierung von Lazaro Cardenas zwischen 1934 und 1940 zentrale Revolutionsversprechen, wie die
Landverteilung an die landlosen Landarbeiter*innen und die Verstaatlichung der Olindustrie, umge-
setzt werden konnten. Vgl. Hans Werner Tobler, Zur Historiographie der mexikanischen Revolution,
1910-1940, in: Mexiko. Die institutionalisierte Revolution, hrsg. von Manfred Mols und Hans Werner
Tobler, Koln 1976, S. 4—48.

2 Vgl. hierzu: Gabriella de Beer, José Vasconcelos and his world, New York 1966; Eckhard Deutscher,
Erziehung, Erziehungssystem und lindliche Entwicklung in Mexiko: Probleme in Geschichte und Gegen-
wart, Bonn 1984; Ders. Politik und Pidagogik im nachrevolutiondren Mexiko 1920-1940 (= Eruditio.
Studien zur Erziehungs- und Bildungswissenschaft, Bd. 22, hrsg. von Giinther Bohme), Frankfurta. M.
1989; Kerstin Gruihn, Die mexikanische Revolution und ihr Einfluss auf die Erziehungspolitik, in: Der
Revolutionsmythos in Mexiko, hrsg. von Raina Zimmering (= Epistemata: Reihe Literaturwissenschaft
534), Wiirzburg 2005, S. 45-53. Fiir eine kritische Betrachtung des mexikanischen Bildungssystems
vor dem Hintergrund des kulturellen Nationalismus der 1920er Jahre vgl.: Mary Kay Vaughan, The
State, Education, and Social Class in Mexico, 1880-1928, DeKalb 1982, S. 239-266.

@ Open Access. © 2023 bei der Autorin, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung — Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz. https://
doi.org/10.1515/9783111075372-004



48

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Grundlage dieses neuen mexikanischen Selbstentwurfs.’ Vasconcelos zeigte sich hier
iiberzeugt davon, die Menschheitsgeschichte wiirde in Lateinamerika eine neue Stufe
ihrer Entwicklung erreichen. In Abgrenzung von den angelsdchsisch geprigten USA,
von Kanada, aber auch vom portugiesisch geprigten Brasilien entwarf Vasconcelos in
La raza césmica - in Riickgrift auf José Enrique Rodds Ariel - fiir den spanischsprachi-
gen Teil des amerikanischen Kontinents eine panlateinamerikanische Zukunftsvision,
tiir die das Konzept der mestizaje zentral ist. Vasconcelos sprach dabei vom Mestizen-
tum als einer fiinften, der ,,kosmischen Rasse,“ in der sich die positiven Grundziige der
vier Stdimme* vereinen wiirden. Auch die weifle ,,Rasse®, die von Vasconcelos weiterhin
als hoherwertig betrachtet wurde, konne von dieser Verbindung profitieren, denn erst
die Vereinigung der ,,Rassen” fithre zu einer {iberlegenen Synthese.®

José Vasconcelos’ Konzept der ,, kosmischen Rasse® spielte fiir die postrevolutionére
Identitdtskonstruktion eine zentrale Rolle. In Anbetracht der hohen Analphabetenrate,
insbesondere in der indigenen Bevélkerung, waren ideologische Inhalte in schriftli-
cher Form allerdings kaum vermittelbar. Fiir deren Ubermittlung sollte daher auf ein
Medium zuriickgegriffen werden, das als allgemein zuginglich erachtet wurde, dessen
tatsachliche Rezipierbarkeit durch das anvisierte Zielpublikum von der Forschung al-
lerdings in Frage gestellt wird.® Dies war die Grundsteinlegung fiir die von Vasconcelos
initiierte Wiederbelebung der Wandmalerei.

Die Forschung hat sich dabei weitestgehend darauf verstidndigt, den Beginn der
Epoche des Muralismus in Mexiko auf 1921 zu datieren, das Jahr, in dem Diego Rivera
mit den Vorarbeiten zu seinem Wandbild Die Schopfung fiir das Amphitheater der
Nationalen Vorbereitungsschule, der Escuela Nacional Preparatoria, in Mexiko-Stadt
begann (Abb. 182). Zuvor waren bereits die Kiinstler Roberto Montenegro, Gerardo Mu-
rillo - alias Dr. Atl - und Jorge Enciso von Vasconcelos beauftragt worden, die Wande im
ehemaligen Jesuitenkolleg San Pedro y San Pablo zu dekorieren.” Die Escuela Nacional

Vgl. José Vasconcelos, La Raza Césmica: A Bilingual Edition, Baltimore 1997.

Vasconcelos spricht hier von ,.el negro, el indio, el mongol y el blanco.“ Ebd., S. 49.

Vgl. ebd., S. 56.

Zur Frage, inwieweit die Werke der Muralisten in Geb4duden wie dem mexikanischen Nationalpalast

AN U1 W W

tiberhaupt fiir die breite Bevolkerung Mexikos zuganglich und damit rezipierbar waren vgl. Mary K. Cof-
fey, Mural Art and Popular Reception: the Public Institution and Cultural Politics in Post-Revolutionary
Mexico, in: La imagen politica: XXV Coloquio Internacional de Historia del Arte, hrsg. von Cuauhtémoc
Medina, Mexiko-Stadt 2006, S. 363-372; sowie: Dies., How a Revolutionary Art became Official Culture.
Murals, Museums and the Mexican State, Durham/London 2012 (im Folgenden: Coffey 2012a).

7  Die hier geschaffenen murales werden hiufig als die ersten modernen Wandgemélde in Mexiko be-
zeichnet. Olav Miinzberg und Michael Nungesser haben allerdings darauf verwiesen, dass Juan Cordero
bereits 1874 in der Escuela Nacional Preparatoria das erste Wandbild weltlichen Inhalts in Mexiko
geschaffen habe. Vgl. Olav Miinzberg und Michael Nungesser, Diego Rivera als Wandmaler (I), in:
Ausst. Kat. Diego Rivera, 1886—1957, Retrospektive, Neue Gesellschaft fiir Bildende Kunst e.V. (NGBK)



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

Preparatoria, die ab 1867 der Vorbereitung auf das Universititsstudium diente, gilt je-
doch in der Forschung gemeinhin als Geburtsort der mexikanischen Wandmalerei-
bewegung. Als Colegio de San Ildefonso war die Schule bereits 1583 von Jesuiten ge-
grindet und das erweiterte Gebdude mit seiner heutigen Fassade im Stil des kolonialen
Barock zwischen 1712 und 1749 vollendet worden. Hier nahm Rivera zunachstim Januar
1922 zusammen mit Ramoén Alva de Canal, Fermin Revueltas, Jean Charlot und Fer-
nando Leal die Arbeit auf. David Alfaro Siqueiros erhielt wenig spater einen Auftrag fiir
die malerische Gestaltung des angegliederten Colegio Chico. Orozco hingegen stief3 erst
1923 zum Kreis der in der Escuela Nacional Preparatoria titigen Maler hinzu.

III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes
der mexikanischen Wandmalerei: Diego Rivera, David Alfaro
Siqueiros und José Clemente Orozco

Der Prozess ideologischer und politischer Neuformierung der mexikanischen Nation
nach der Revolution war der Ausgangspunkt fiir eine kiinstlerische Entwicklung, die
schon frith von Zeitgenossen mit dem Begriff der ,Renaissance™ belegt wurde. Von der
kunsthistorischen Forschung bis heute verwendet suggeriert die Bezeichnung ,,Mexika-
nische Renaissance® einen Anschluss an die européische Vorstellung von ,,Hochkultur*
Ist mit dem vorwiegend auf Italien bezogenen Renaissance-Begrift ein Wiederaufleben
der Antike verbunden, so versprach man sich in Mexiko, in Abwendung von der an
Europa orientierten Kunst des porfiriato, ,eine Wiedergeburt der alten Vorziige der au-
tochtonen Rassen®, wie sie der Kiinstler Dr. Atl1923 postulierte. Fiir diese Entwicklung

und Staatliche Kunsthalle, Berlin (23. Juli-16. September 1987), Berlin 1987, S. 59-108, hier: S. 59. Vgl.
hierzu auch: Dawn Ades, The Mexican Mural Movement, in: Dies., Art in Latin America: The Modern
Era, 1820-1980, New Haven/London 1989, S. 151-179.

8 Der Begriff der ,,Renaissance” wurde bereits in den Anfangsjahren des Muralismus eingefiihrt. Der me-
xikanische Kritiker José Juan Tablada postulierte schon 1923 in der US-amerikanischen Ausgabe der Zeit-
schrift International Studio in Bezug auf die zeitgendssische mexikanische Malerei: ,, After along academic
sleep, the old Aztec art has inspired a national renaissance.“ José Juan Tablada, Mexican Painting Today,
in: International Studio 76:308 (Januar 1923), S. 267-276, hier: S. 267. Die mexikanische Wandmalerei,
zu diesem Zeitpunkt noch in ihren Anfingen, erwahnte Tablada dabei allerdings nur in einem Neben-
satz. Im selben Jahr griff der Kiinstler Gerardo Murillo, genannt Dr. Atl., die Bezeichnung auf und stellte
die Frage nach einem ,,Renacimiento artistico in Mexiko. Vgl. Dr. Atl [Gerardo Murillo], Colaboracion
artistica: ;Renacimiento artistico?, in: El Universal: El gran diario de México, 13. Juli 1923, S. 3.

9 ,[...] un renacimiento de las antiguas virtudes de las razas autoctonas.” Zitiert nach ebd. Deutsche
Ubersetzung durch die Autorin. Dennoch wurde, als Teil einer kiinstlerischen Legitimierungsstrategie,
mit der Wahl dieser Begrifflichkeit — ebenso wie durch formale Beziige und die gewahlte Technik der
mexikanischen Wandgemilde - gleichzeitig ein Bezug zur italienischen Renaissance hergestellt.

49



50

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

kann, so hat Stephan Scheuzger dargelegt,” das von Eric Hobsbawm eingefiihrte Kon-
zept der ,,Erfindung von Tradition " fruchtbar gemacht werden, im Sinne der ,,Kons-
truktion einer Vergangenheit, in deren Kontinuitit sich die aus dem revolutiondren
Umbruch hervorgegangene Herrschaft prasentieren konnte“?. Die Wandmalerei wurde
dabei als ureigenste mexikanische Gattung entworfen, wobei eine Kontinuitét von der
Urzeit tiber die Kolonialzeit bis in die Gegenwart behauptet wurde.” Gleichzeitig eig-
nete sich mit den Muralisten, wie es der mexikanische Dichter Octavio Paz formulierte,
»[z]Jum ersten Mal in der Geschichte unseres Kontinents [...] 1921 eine Gruppe von
Kiinstlern nicht nur ganzlich das europiische Erbe an, vor allem das der modernen
Kunst, sondern antwortete, ohne sie zu verleugnen, mit einer anderen Kunst, die auch
andere Realititen zum Ausdruck brachte“™. Der Muralismus sei damit ,,im Bereich
der visuellen Kiinste die erste amerikanische Antwort auf den groflen Monolog der
européischen Kunst“" gewesen.

Geprigt wurde der Muralismus in erster Linie von Diego Rivera, David Alfaro
Siqueiros und José Clemente Orozco, die heute noch zu Los Tres Grandes der me-
xikanischen Kunst tiberh6ht werden. Kiinstlerisch wie politisch vertraten die ,,drei
Groflen” jedoch verschiedene Ansitze. Rivera etwa entwickelte sich im Verlauf der
1920er Jahre zum Staatskiinstler der mexikanischen Regierung, sah sich allerdings
zunehmend mit dem Vorwurf seiner Kiinstlerkolleg*innen konfrontiert, folkloris-
tische Kunst fiir US-amerikanische Tourist*innen zu schaffen. Wéhrend Riveras
monumentale Historienfresken - insbesondere jene im mexikanischen Erziehungs-
ministerium - Revolutionsutopien entwarfen, wandte sich vor allem Orozco im
Laufe seiner Karriere desillusioniert von der Revolutionsthematik ab. Gemeinsam ist

10 Vgl. Stephan Scheuzger, Der Andere in der ideologischen Vorstellungskraft. Die Linke und die indigene
Frage in Mexiko (= Editionen der Iberoamericana, Bd. 12), Frankfurt a. M. 2009, S. 227-228 (im Fol-
genden: Scheuzger 2009a); sowie: Ders., Mestizisierung und Moderne in Mexiko, in: Die Moderne in
Lateinamerika: Zentren und Peripherien des Wandels. Hans Werner Tobler zum 65. Geburtstag, hrsg. von
Stephan Scheuzger und Peter Fleer (= Editionen der Iberoamericana, Bd. 14), Frankfurt a. M. 2009,
S.101-138, hier: S. 128 (im Folgenden: Scheuzger 2009b).

11 Vgl. The Invention of Tradition, hrsg. von Eric Hobsbawm und Terence Ranger, Cambridge 1983, ins-
besondere die Einleitung von Eric Hobsbawm, Introduction: Inventing Traditions, S. 1-14.

12 Scheuzger 2009b, S. 128.

13 Anita Brenner fithrte bereits 1929 in ihrem Buch Idols behind Altars aus, dass sich die murales der
1920er und 1930er Jahre zu gleichen Teilen in der Tradition der prihispanischen wie der kolonialzeit-
lichen Wandmalerei verorten liefSen. Vgl. Anita Brenner, Idols behind Altars, New York 1929, S. 60.
Emily Edwards spannte 1966 in ihrer Uberblickdarstellung Painted Walls of Mexico: From Prehistoric
Times Until Today schliefilich den Bogen von der prahistorischen Zeit bis in die Gegenwart. Vgl. Emily
Edwards, Painted Walls of Mexico: From Prehistoric Times Until Today, mit Fotografien von Manuel
Alvarez Bravo, Austin 1966.

14 Octavio Paz, Das Vorrecht des Auges. Uber Kunst und Kiinstler, Frankfurt a. M. 2001, S. 153.

15 Ebd.



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

beiden Kiinstlern die Anwendung der Freskotechnik, der sie weitestgehend verhaftet
blieben, auch als Siqueiros bereits mit Industriematerialien, synthetischen Farben,
Spritzpistole und fotografischen Projektionen experimentierte. Im Folgenden wer-
den vor allem Wandgemalde dieser drei Protagonisten als Beispiele herangezogen,
deren Arbeiten der Jahre 1921 bis 1935 — ebenso wie die von ihnen schliefflich in
den 1930er Jahren in den USA realisierten Wandbilder - auch das Hauptfeld der
Forschung bilden.'

Neben dem postrevolutiondren Rassendiskurs war vor allem das Bekenntnis eines
Grof3teils der Kiinstler*innen zum Sozialismus marxistisch-leninistischer Auspragung
richtunggebend fiir den muralismo. Rivera und Siqueiros waren beide Mitglieder der
Kommunistischen Partei Mexikos und bekleideten innerhalb der Partei teilweise Fiih-
rungspositionen.” Siqueiros, als Jiingster der ,,drei Grofien® 1896 geboren, trieb die
Politisierung der Bewegung am starksten voran und trat als Stalinist schliefSlich in
deutliche Opposition zum Trotzkisten Rivera. Zeitweise stellte er seine kiinstlerischen
Titigkeiten sogar génzlich ein, um sich ausnahmslos seinem politisch-revolutiondren
Engagement zu verschreiben.” Wie Rivera, der sich - geférdert durch finanzielle Mittel
des Gouverneurs von Veracruz — mit einer kurzen Unterbrechung von 1907 bis 1921 in
Europa authielt, reiste Siqueiros 1919 mithilfe monetérer Unterstiitzung der mexikani-
schen Regierung auf den ,, Alten” Kontinent.” Beide Kiinstler zog es 1920 nach Italien,

16 Vgl. u.a. Jean Charlot, The Mexican Mural Renaissance, 1920—-1925, New Haven 1962; Hurlburt
1989; Desmond Rochfort, Mexican Muralists: Orozco, Rivera, Siquieros, London 1993; Leonard Folg-
arait, Mural Painting and Social Revolution in Mexico, 1920—1940. Art of the New Order, Cambridge
1998; Linda Downs, Diego Rivera: The Detroit Industry Murals, New York 1999; sowie: Anthony W.
Lee, Painting on the Left: Diego Rivera, Radical Politics, and San Francisco’s Public Murals, Berkeley
1999.

17 Die Partido Comunista Mexicano, welche sich zum Marxismus-Leninismus der Dritten Internatio-
nale bekannte, war 1919 die erste kommunistische Partei, die sich auflerhalb Russlands griindete. Vgl.
Manuel Caballero, Latin America and the Comintern, 1919—1943, Cambridge 1986, S. 47. Vgl. hierzu
auch: Manuel Marquez Fuentes und Octavio Rodriguez Araujo, El Partido Comunista Mexicano (en el
periodo de la Internacional Comunista: 1919—1943), Mexiko-Stadt 1968.

18 Dieses duf8erte sich schon frithzeitig, als Siqueiros zwischen 1911 und 1913 als Schiiler der Academia de
San Carlos einen Streik gegen den dortigen Direktor unterstiitzte. Vgl. Charlot 1962, S. 191. Anders als
Rivera nahm Siqueiros auch an den bewaffneten Kdmpfen der mexikanischen Revolution teil, indem
er sich 1914 der von Venustiano Carranza gefithrten Armee der Konstitutionalisten anschloss und dort
den Grad eines Hauptmanns erreichte.

19 Siqueiros selbst bezeichnete sich in seiner Autobiografie als ,,indirekten Stipendiaten der Regierung:
»Ich wurde ndmlich als Gehilfe der Militdrattachées in Frankreich, Italien und Spanien entsandt, da
die mexikanische Regierung fiir Studienzwecke keine speziellen Fonds besa3.“ In der deutschen Uber-
setzung zitiert nach: David Alfaro Siqueiros, Man nannte mich den ,GrofSen Oberst.“ Erinnerungen,
Berlin 1988, S. 127.

51



52

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

um die dortigen Renaissancefresken zu studieren.” Ein Jahr spéter publizierte Siqueiros
in Barcelona, in der einzigen Ausgabe der von ihm herausgegebenen Zeitschrift Vida
Americana, seine 3 llamamientos de orientacion actual a los pintores y escultores de la
nueva generacion americana. Wenngleich diese Drei Appelle noch keine Forderungen
fiir eine massenwirksame Kunst enthielten, so lieferten sie dennoch frithe theoretische
Impulse fiir die mexikanische Wandmalereibewegung, denn Siqueiros rief hier u.a.
bereits zu einer kiinstlerischen Auseinandersetzung mit ,,den Werken der ehemaligen
Bewohner unserer Taler* auf.

1923, nach seiner Riickkehr nach Mexiko, war Siqueiros schliefllich hauptverant-
wortlich fiir die Formulierung des Manifesto del Sindicato de Obreros Tecnicos, Pintores
y Escultores, mit dem dann offiziell eine neue revolutionire Kunst aus der Taufe ge-
hoben werden sollte.” Im Sindicato de Obreros Técnicos, Pintores y Escultores (SOTPE)
organisierten sich zwischen 1922 und 1926 Mexikos fithrende Kiinstler*innen nach
dem Vorbild der nach der Revolution gegriindeten Arbeiter*innengewerkschaften.?
Ab 1924 gab das Syndikat die mit Grafiken und Fotografien illustrierte Zeitschrift EI
Machete heraus, in der im selben Jahr auch das Manifest erschien.?* Entstanden als
Reaktion auf aktuelle politische Ereignisse® ist es adressiert ,,[a]n die indigene Rasse,

20 Vgl. Rochfort 1993, S. 25.

21 ,[...] las obras de los antiguos pobladores de nuestros valles, los pintores y escultores indios (mayas,
aztecas, incas, etc.).“ David Alfaron Siqueiros, 3 llamamientos de orientacion actual a los pintores y
escultores de la nueva generacién americana, in: Vida Americana 1 (Mai1921), S. 2-3, hier: S. 3. In der
deutschen Ubersetzung zitiert nach: David Alfaro Siqueiros, Drei Appelle zur aktuellen Orientierung
an die Maler und Bildhauer der jungen amerikanischen Generation, in: Ausst. Kat. Wand Bild Mexico,
Nationalgalerie Berlin (6. Mai-20. Juni 1982), Berlin 1982, S. 131-133, hier: S. 132.

22 Unterzeichnet wurde das Manifest von Diego Rivera, José Clemente Orozco, Carlos Mérida, Fermin
Revueltas, German Cueto Guadarrama, Ramoén Alva de la Canal und Xavier Guerrero.

23 Wie Folgarait herausgearbeitet hat, war diese Form der offiziellen Arbeiter*innenorganisation von der
Regierung sanktioniert, da sie als Strategie zur Kontrolle der Arbeiter*innenbewegung genutzt werden
konnte und Radikalisierungsbestrebungen unterband. Vgl. Folgarait 1998, S. 52—-55.

24 Nach der Auflosung des SOTPE, der zahlreiche Querelen, vor allem zwischen Siqueiros und Rivera,
vorausgegangen waren, wurde El Machete zum offiziellen Organ der Kommunistischen Partei Mexi-
kos ernannt. Die immer massiver werdende Verfolgung der Partei unter der Regierung von Plutarco
Elias Calles (1924-1928) hatte schliefilich zur Folge, dass eine Publikation von EI Machete nur noch im
Untergrund moglich war und es in den folgenden Jahren nicht mehr gelang, die anfingliche Qualitat
der Zeitschrift zu erreichen. Vgl. hierzu: Alicia Azuela, El Machete and Frente a Frente: Art Committed
to Social Justice in Mexico, in: Art Journal 52:1 (1993), S. 82-87, hier: S. 85.

25 Es wird allgemein als Reaktion auf den Putschversuch des damaligen Finanzministers Adolfo de la
Huerta gegen den damaligen mexikanischen Prisidenten Alvaro Obregon gelesen. Obregén hatte sich
im Frithjahr 1923 dazu entschlossen, Plutarco Elias Calles anstelle de la Huertas als Prasidentschafts-
kandidaten zu unterstiitzen. Die Kommunistische Partei hatte sich zwar zunachst auf de la Huertas
Seite geschlagen, da sie Obregon eine zunehmend arbeiterfeindliche Politik unterstellte, sagte jedoch
letztlich Calles ihre Unterstiitzung zu. Vgl. Folgarait 1998, S. 55.



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

die jahrhundertelang gedemiitigt wurde; an die von den herrschenden Militédrs in Hen-
ker verwandelten Soldaten; an die vom Geiz der Reichen gegeiflelten Arbeiter und
Bauern; an die Intellektuellen, die sich nicht von der Bourgeoisie entwiirdigen lassen*.
Primdr ist es somit den Indigenen Mexikos als den Angehorigen der Unterschichten
gewidmet — zusammengesetzt aus der Arbeiter- und Bauernschaft sowie aus Militér-
angehorigen einfachen Ranges -, die im postrevolutiondren Mexiko zu zukiinftigen
Hoffnungstréagern stilisiert wurden. Es war diese Trinitét aus Arbeiter, Bauer und Sol-
dat - jeweils mannlich imaginiert -, die sich ,,im Verlauf der zwanziger Jahre zu einer
Ikone des visuellen Diskurses der Revolution” entwickeln sollte. In ihrem Manifest
proklamierten die Kiinstler*innen des Syndikats weiter:

,Wir lehnen die sogenannte Staffeleimalerei und die gesamte Kunst der ultra-intellek-
tuellen Zirkel ab und loben die Ausdrucksweise der Monumentalkunst, weil sie 6ffent-
licher Besitz und der Offentlichkeit niitzlich ist. Aufgrund der Tatsache, dass die soziale
Situation sich im Ubergang zwischen einer hinfilligen und einer neuen Ordnung be-
findet, verkiinden wir, dass die Schopfer der Schonheit ihre grofiten Krifte einsetzen
miissen, um ihre Produktion von ideologischem Wert fiir das Volk zu machen; und wir
verkiinden, dass das hochste Ziel der Kunst, die augenblicklich nur ein Ausdruck der
individualistischen Selbstbefriedigung ist, eine Kunst fiir alle sein soll, eine Kunst der
Erziehung und des Kampfes.“*

Das Manifest kann demnach als ein Bekenntnis zu einer im Kollektiv geschaffenen,
offentlichkeitswirksamen und allgemein zuginglichen Kunst fiir das mexikanische
Volk gelten. Die Rolle der Kunstschaffenden musste in Zeiten weiterhin andauernder
gesellschaftlicher und politischer Umbriiche neu ausgehandelt werden. Den kommu-
nistischen Grundiiberzeugungen der Kiinstler*innen folgend driickte sich im Manifest

26 ,Alarazaindigena humillada durante siglos; alos soldados convertidos en verdugos por los pretorianos; a
los obreros y campesinos azotados por la avaricia de los ricos; a los intelectuales que no estén envilecidos por
laburguesia.” Urspriinglich erschienen in: El Machete 2:7 (Juni1924), S. 4. Das Originaldokument von 1923
ist zuganglich im Sala de Arte Publico Siqueiros, Mexiko-Stadt sowie in digitalisierter Form unter: https://
icaadocs.mfah.org/s/en/item/751080#2c=&m=&s=&cv=-1&xywh=806%2C1005%2C4094%2C2291 (letz-
ter Zugriff: 21.04.2023). Deutsche Ubersetzerin durch die Autorin.

27 Scheuzger 20094, S. 250.

28 ,Repudiamosla pinturallamada de caballete y todo el arte de cenaculo ultraintelectual por aristocratico,
y exaltamos las manifestaciones de arte monumental por ser de utilidad publica. Proclamamos que toda
manifestacion estética ajena o contraria al sentimiento popular es burguesa y debe desaparecer porque
contribuye a pervertir el gusto de nuestra raza, ya casi completamente pervertido en las ciudades.
Proclamamos que siendo nuestro momento social de transicion entre el aniquilamiento de un orden
envejecido y la implantacién de un orden nuevo, los creadores de belleza deben esforzarse porque su
labor presente un aspecto claro de propaganda ideoldgica en bien del pueblo, haciendo del arte, que
actualmente es una manifestacion de masturbacion individualista, una finalidad de belleza para todos,
de educacion y de combate.“ In der deutschen Ubersetzung zitiert nach: Manifest des Syndikats der
technischen Arbeiter, Maler und Bildhauer, in: Ausst. Kat. Wand Bild Mexico 1982, S. 134-135.

53



54

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

ihr Selbstverstdndnis aus, in einer Abkehr von einem bourgeoisen Kunstbegriff als
malende Volkserzieher*innen tétig zu sein.

Gleichzeitig erklirten die Kiinstler*innen des Sindicato jedoch, sich dem von Alvaro
Obregdn unterstiitzten Prasidentschaftskandidaten Plutarco Elias Calles — der zu die-
sem Zeitpunkt noch als politischer Hoffnungstréager galt - und ,,seiner Sache, die die
Sache des Volkes ist, in jeder von uns gewiinschten Weise zur Verfiigung“®
wollen. In seiner Zeit als Prasident widmete Calles sich allerdings auf Kosten der eben
erst erkimpften Gewerkschafts- und Arbeiter*innenrechte dem wirtschaftlichen Wie-
deraufbau Mexikos, wobei er auch die versprochene Umverteilung des Bodens - eine
der priméren, in der Verfassung von 1917 verankerten Errungenschaften der Revolu-
tion — einschrinkte.”® Seine Regierung trat schlieSlich in eine repressive, antiklerikale
Phase ein, in der u.a. der cristero-Aufstand katholischer Rebell*innen iiberaus blutig
niedergeschlagen wurde.” Zudem setzte unter Calles eine massive Verfolgung der

stellen zu

Kommunistischen Partei ein.”? Das letztendliche Verbot der Kommunistischen Partei
unter Calles’ restriktivem Regime sowie die fast ganzliche Einstellung der staatlichen
Wandmalerei-Foérderung nach dem Riicktritt des Bildungsministers Vasconcelos im
Juli1924 markierte zunichst die Abwanderung einiger Kunstschaffender in die Provinz
und schliefllich die voriibergehende Ubersiedlung der ,,drei Groflen® zwischen 1927
und 1932 ins US-amerikanische Ausland.

Das Manifest ist demnach beispielhaft fiir die Gespaltenheit des muralismo zwi-
schen dem von den Kiinstler*innen behaupteten revolutionidren Engagement und der
Indienstnahme ihrer Kunst durch die herrschende Oberschicht, die Octavio Paz bereits
Ende der 1970er Jahre kritisch beleuchtete, indem er schrieb:

»These works that call themselves revolutionary, and that in the cases of Rivera and
Siqueiros expound a simple and Manichean Marxism, were commissioned, sponsored

29 ,[...] nos ponemos a la disposicion de su causa, que es la del Pueblo, en la forma que nos requiera.”
In der deutschen Ubersetzung zitiert nach: Ebd., S. 135.

30 Auch in Mexiko waren die Folgen der US-amerikanischen Depression in den 1920er Jahren zu spiiren.
Vor diesem Hintergrund wurden die Arbeiter*innenrechte vor allem in den in auslandischem Besitz
befindlichen Fabriken missachtet, was von der mexikanischen Regierung sanktioniert wurde. So si-
cherte Calles etwa der Ford Motor Company zu, in Mexiko keine Probleme mit den Gewerkschaften
zu bekommen. Vgl. Robert E Smith, The United States and Revolutionary Nationalism in Mexico:
1919-1932, Chicago/London 1972, S. 258.

31 Vgl. hierzu: Jennie Purnell, Popular Movements and State Formation in Revolutionary Mexico. The
»Agraristas and ,,Cristeros of Michoacdn, Durham/London 1999.

32 Nach dem Ende seiner Prisidentschaft leitete Calles als Jefe Mdximo weiterhin im Hintergrund die
politischen Geschicke des Landes. Erst 1934 wurde seine Herrschaft beendet, als der im selben Jahr
zum Prisidenten gewihlte Lazaro Cardenas ihn ins US-amerikanische Exil schickte.

33 Orozco zog es als Ersten der ,,drei Grofien 1927 nach New York, Rivera folgte 1931 und Siqueiros ge-
langte erst 1932 als politischer Exilant in die USA.



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

and paid for by a government that was never Marxist and ceased being revolutionary
[...] this painting helped to give it a progressive and revolutionary face.“*

Dabher soll hier zunéchst eine historische Kontextualisierung der Bewegung vorge-
nommen werden. Zu problematisieren ist dabei, dass die mexikanische Revolution bis
in die 1970er Jahre hinein primér als eine auf soziale Gerechtigkeit abzielende Agrar-
revolte rezipiert wurde.” Die zentrale Rolle, die die wohlhabende, lediglich an einer
Verbesserung ihres Status interessierte Oberschicht sowohl wihrend der Revolution
als auch bei der politischen Neukonstituierung Mexikos nach der Revolution spielte,
wurde lange Zeit aufler Acht gelassen. Das Narrativ von der indigen dominierten Agrar-
revolution hingegen wurde zu der identitétsstiftenden Griindungserzahlung des mo-
dernen mexikanischen Staates. Die Rolle, die insbesondere Riveras Freskenzyklen bei
dieser Entwicklung spielten, soll im Folgenden beleuchtet werden.

II1.1.1 Der muralismo und die mexikanische Revolution: Zur historischen
Kontextualiserung

Mit der mexikanischen Revolution wurde das repressive Regime des mit einer kurzen
Unterbrechung seit 1876 diktatorisch regierenden Langzeitprasidenten Porfirio Diaz
beendet. Auf die Griinde, die letztendlich zum Ausbruch der Revolution fithrten, kann
hier nur verkiirzt eingegangen werden. Hans-Werner Tobler hat zum einen ,,die Ver-
dnderungen des politischen Systems [...] und damit der grundlegenden Strukturen des
mexikanischen Staates unter Diaz und zum anderen den ,Wandel der Agrarwirtschaft
und seine[n] gesellschaftlichen Auswirkungen® als ausschlaggebend bezeichnet.*
Das sogenannte porfiriato war zwar kurzfristig durch eine wirtschaftliche Stabili-
sierung Mexikos gekennzeichnet, diese ging jedoch mit einer massiven Abhéngigkeit
von ausldndischem Kapital einher und lief3 nur einen kleinen Teil der kreolischen
Oberschicht profitieren. Hinzu kam die Konzentration des Landbesitzes in den Hén-
den einiger weniger Grofigrundbesitzer*innen, was zu einer immer stiarkeren sozia-
len Marginalisierung in der Mehrzahl indigenen Landbevolkerung fithrte. Die in den
Abhidngigkeitsstrukturen des hacienda-Systems lebenden Landarbeiter*innen und
Landwirt*innen, die durch Verschuldungsmechanismen an die haciendas gebunden,
unterdriickt und kontrolliert wurden, begannen, gegen die herrschenden Verhiltnisse

34 Octavio Paz, Social Realism in Mexico: The Murals of Rivera, Orozco and Siqueiros, in: Artscanada
(Dezember—Januar 1979/80), zitiert nach: Ades 1989, S. 165.

35 Vgl. Hans Werner Tobler, Die mexikanische Revolution. Gesellschaftlicher Wandel und politischer Um-
bruch, 1870-1960, Frankfurt a. M. 1984, S. 137 f.

36 Hans Werner Tobler, Mexiko auf dem Weg ins 20. Jahrhundert. Die Revolution und die Folgen, in:
Mexiko heute. Politik Wirtschaft Kultur, hrsg. von Dietrich Briesemeister und Klaus Zimmermann,
Frankfurt a. M. 1996, S. 12-28, hier: S. 12.

55



56

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

aufzubegehren.” Auch die biirgerliche Mittelschicht wurde angesichts des politischen
Systems unter Porfirio Diaz, das nur einen engen, elitiren Zirkel protegierte, immer
unzufriedener.”® Was folgte, war eine Zeit politischer und gesellschaftlicher Umbrii-
che, die bis heute essenzieller Bestandteil des mexikanischen Nationalbewusstseins ist.
Dabei wird, so postulierte Hans-Werner Tobler schon 1976, in der offiziellen Narration
»eine tatsdchlich duflerst heterogene und in sich vielfiltig gegensatzliche Revolutions-
bewegung zu einer im Kern homogenen und primair auf die Verwirklichung sozialer
Gerechtigkeit ausgerichteten Massenerhebung stilisiert“”’, eine Form von nationaler
Geschichtskonstruktion, die von der Forschung inzwischen hinterfragt wird.*°
Tatsédchlich konnte der liberale Grofigrundbesitzer Francisco Madero die aufrithre-
rischen Krifte 1910 zunichst in einem Aufstand gegen das Diaz-Regime weitestgehend
hinter sich versammeln. Nach kurzer Regierungszeit wurde Madero jedoch von der
politischen Reaktion, angefiihrt von Victoriano Huerta, ermordet - ein Schicksal, dass
er mit allen Présidenten der folgenden Jahre teilen sollte. Im weiteren Verlauf der ers-
ten, bis 1917 bzw. 1920 andauernden Revolutionsphase bildeten sich schlieSlich stark
divergierende Fraktionen heraus. Wihrend die Befreiungsarmee des Siidens um den
Bauernfithrer Emiliano Zapata unter dem Ruf tierra y libertad fiir eine Wiederherstel-
lung der Rechte der enteigneten Landwirt*innen eintrat und eine umfassende Agrar-
reform forderte," dringte Francisco ,,Pancho® Villa, Kommandant der schlagkriftigen,
urspriinglich von Madero begriindeten Divisién del Norte, auf einen gesamtgesellschaft-
lichen Umsturz. Beide verkorperten die sozialrevolutiondren Kréfte der mexikanischen
Revolution. Die aus der wohlhabenden Oberschicht stammenden Revolutionsgenerile
Venustiano Carranza und Alvaro Obregén hingegen, die Madero nach der kurzen In-
terimsherrschaft von Huerta als Prisidenten nachfolgten, strebten — wie schon Madero
vor ihnen - vor allem einen Machtwechsel innerhalb der bereits herrschenden Elite an.*
Das von Carranza und Obregon angefiihrte biirgerliche Lager zeichnete schlief3lich 1919

37 Vgl hierzu: Hans Werner Tobler, Bauernerhebungen und Agrarreform in der mexikanischen Revolu-
tion, in: Mols und Tobler 1976, S. 115-170.

38 Vgl. Tobler 1976, S. 7£.

39 Ebd,S.6.

40 Vgl u.a. Ilene V. O’'Malley, The myth of the revolution. Hero cults and the institutionalization of the
Mexican state, 1920-1940, New York 1986; Rolf Kloepfer, Die Entwiirfe der ,,mexikanischen Revolu-
tion in Wandbild und Roman. Formen der Verweigerung von Geschichte, in: Revolution und Mythos,
hrsg. von Dietrich Harth und Jan Assmann, Frankfurt a. M. 1992, S. 231-265; Thomas Benjamin, La
revolucién. Mexico’s great revolution as memory, myth and history, Austin 2000; Enrique Florescano,
Historia de las historias de la nacion mexicana, Mexiko-Stadt 2002; sowie: Zimmering 2005.

41 Vgl. John Womack, Zapata and the Mexican Revolution, New York 1969 sowie: Klaus-Jorg Ruhl und
Laura Ibarra Garcia, Kleine Geschichte Mexikos. Von der Friihzeit bis zur Gegenwart, Miinchen 2000,
S. 169.

42 Vgl. Ruhl und Ibarra Garcia 2000, S. 167-182.



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

fiir die Ermordung Zapatas und 1923 fiir die Ermordung Villas verantwortlich, womit
die auf tiefgreifende soziale Veranderungen dridngende radikale Fraktion unterlag.

Das Grundproblem fiir die politische Neukonstituierung Mexikos nach der Revolu-
tion war also, ,,dass diese Revolution keine einheitliche Bewegung mit einem gemeinsa-
men Programm gewesen war“*. Eine die revolutiondren Ereignisse und ihre zentralen
Akteure verkldarende und historische Fakten teilweise negierende Form von Mythen-
bildung wurde im nachrevolutiondren Mexiko so zum zentralen Baustein eines neuen,
nationalen Selbstentwurfs, der Einheit stiften und tiber die Diskrepanz zur tatséchlichen
politischen Realitat hinwegtéduschen sollte. Ungeachtet der Tatsache, dass Carranza und
Obregon die Ermordung der Sozialrevolutionire zu verantworten hatten, begann bereits
unter ihren Regierungen die Stilisierung Zapatas und Villas zu nationalen Volkshelden.
Insbesondere Emiliano Zapata — urspriinglich ,,der von den Herrschenden unbeliebteste
revolutiondre Fithrer“** - wurde instrumentalisiert und innerhalb des postrevolutiona-
ren Geschichtsbildes ,,zu einer der wichtigsten mythischen Integrationsfiguren [...], da
er die Sehnsiichte der unteren Schichten nach sozialer Gleichstellung am besten bediente
und gleichzeitig den Eindruck der ethnischen Gleichstellung vermittelte“. Massiv vo-
rangetrieben wurde die mythische Verkldrung der Revolutionsereignisse ab 1928 von
der bis heute in Mexiko politisch dominierenden und bezeichnenderweise unter dem
Namen Partido Revolucionario Institucional [Partei der institutionalisierten Revolution]
firmierenden Partei, die den Revolutionsmythos instrumentalisierte und zur Legitima-
tion der nachrevolutiondren Regierungen nutzte.*® Das ,tradierte Geschichtsbild der
Revolution, insbesondere in der stark mythifizierten Form der offiziellen Revolutions-
deutung® wirkte jahrzehntelang ,,als wichtiges, systemstabilisierendes Element".

Der Muralismus hatte entscheidenden Anteil an dieser Mythenbildung: ,,As [mural
paintings] were mostly found on the walls of official buildings and were accesible and very
large, they operated within the semiotic social system of the day as symptomatic of the
paternalizing generosity of the patron: the government.“*® Die Rolle des muralismo ist in

43 Raina Zimmering, Mythenwandel und politische Transition in Mexiko, in: Zimmering 2005, S. 27-44,
hier: S. 30.

44 Ebd,, S. 32.

45 Ebd.

46 Die PRI wurde unter Président Plutarco Elias Calles 1928/29 gegriindet und trug zunéchst den Namen
Partido Nacional Revolucionario. 1938 wurde sie in Partido de la Revolucion Mexicana umbenannt und
erhielt 1946 schliefilich ihren heutigen Namen. Von ihrer Griindung bis zur Wahl im Jahr 2000 stellte
die PRI alle mexikanischen Prasidenten. De facto war das politische System in Mexiko somit lange
Zeit ein Einparteiensystem. Vgl. hierzu: Marianne Braig und Markus-Michael Miiller, Das politische
System Mexikos, in: Die politischen Systeme in Nord- und Lateinamerika. Eine Einfithrung, hrsg. von
Klaus Stiiwe und Stefan Rinke, Wiesbaden 2008, S. 390-417.

47 Manfred Mols und Hans Werner Tobler, Einleitung, in: Mols und Tobler 1976, S. 1-3, hier: S. 2.

48 Folgarait 1998, S. 12.

57



58

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

den vergangenen Jahrzehnten daher ebenfalls verstirkt einer kritischen Revision unter-
zogen worden.” Rolf Kloepfer spricht gar von einer ,,Leugnung von Geschichte“, die nicht
nur im muralismo, sondern auch im mexikanischen Revolutionsroman zu beobachten sei.

In dem zwischen Februar 1923 und Januar 1929 geschaffenen Freskenzyklus Riveras
im mexikanischen Erziehungsministerium etwa duf3erte sich die revolutionire Rheto-
rik einer Regierung, die die breite Bevolkerung fiir ihre Zwecke zu mobilisieren suchte
und dabei die Tatsache verdecken wollte, dass sie an der realpolitischen Umsetzung
der Verfassung von 1917 weitaus weniger Interesse hatte als an der Durchsetzung einer
kapitalistischen Wirtschaftsordnung. Die Einspeisung Zapatas — der selbst indigener
Herkunft war und dessen Heer weitestgehend aus Indigenen bestand - an gleich
mehreren Stellen in Riveras Geschichtsentwurf beférderte das Bild von der mexika-
nischen Revolution als eines Umsturzes von unten unter federfithrender Beteiligung
der indigenen Bevolkerung. Zapata und andere der an der Agrarrevolution beteiligten
Revolutionsfithrer wurden dabei von Rivera durch die Adaption und Profanisierung
christlicher Motive und Symbole mythisch iiberhoht. Die Leiden der mexikanischen
Arbeiterschaft wurden in Anlehnung an die Passion Christi vom Kiinstler in dhnlicher
Weise transzendiert und in eine Uberzeitlichkeit tiberfiihrt.”

In Die Vergabe von Gemeindeweiden (Abb. 9) im sogenannten Hof der Feste widmete
sich Rivera zudem einer zentralen Revolutionsutopie, indem er mit der gerechten Land-
verteilung die Umsetzung eines der Hauptversprechen der mexikanischen Revolution
visualisierte.”> Diese war, als das primare Ziel der zapatistischen Bewegung, im von Otilio
Montaio y Canek verfassten Plan de Ayala festgehalten worden, der als Kernforderung die
Riickgabe der ejidos - in Gemeindebesitz befindlicher Lindereien - an die Dorfgemein-
schaften enthielt. In Artikel 27 der mexikanischen Verfassung wurde die Landreform 1917

49 Als jiingste umfassende Untersuchung ist dahingehend der Band Mexican Muralism. A critical history
zu nennen. Vgl. Mexican Muralism. A critical history, hrsg. von Alejandro Anreus, Robin Adele Greeley
und Leonard Folgarait, Berkeley/Los Angeles/London 2012. Mary K. Coffey hat zudem bis in die 1960er
Jahre hinein nachgezeichnet, wie eine sich urspriinglich selbst als revolutionar definierende Kunst zur
Legitimierung eines autoritdren Staates beitrug. Siehe: Coffey 2012a. Als Leitfaden dient Coffey hier die
bereits seit den 1970er Jahren von Octavio Paz in mehreren Aufsétzen geduflerte Kritik an der politischen
Indienstnahme des muralimo. Als Ausloser von Paz’ kritischer Inblicknahme kann das sogenannte
Massaker von Tlatelolco gelten, veriibt im Vorfeld der Olympischen Spiele 1968 von der mexikanischen
Regierung an friedlich protestierenden Studierenden, das bis heute ein nationales Trauma darstellt und
dazu fithrte, dass Paz als mexikanischer Botschafter in Indien zuriicktrat. Einen Uberblick iiber Paz’
Aufsitze zur mexikanischen Kunst bietet: Octavio Paz, Essays on Mexican Art, New York 1993.

50 Kloepfer 1992, S. 231.

51 Eine vergleichbare Bildsprache wurde von Marcus Kenzler spiter auch fiir die Bildende Kunst der DDR
festgestellt. Vgl. Marcus Kenzler, Der Blick in die andere Welt. Einfliisse Lateinamerikas auf die Bildende
Kunst der DDR, 2 Bde.: Bd. 1, Berlin 2012, S. 449f.

52 Rivera variierte dieses Thema in der Kapelle von Chapingo, an deren malerischer Ausstattung er teil-
weise parallel arbeitete.



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

ADbD. 9: Diego Rivera, La dotacién de ejidos (Die Vergabe von Gemeindeweiden), 1923-24, Hof der Feste,
Erdgeschoss, Stidwand, Secretaria de Educacién Publica (SEP), Mexiko-Stadt

dann zwar konstitutionell verankert, sie wurde jedoch bis in die 1930er Jahre hinein nicht
realpolitisch umgesetzt.”® In Riveras Fresko hingegen richtet sich die Aufmerksambkeit
einer grofien, ausschliefSlich mannlichen Gruppe in Weif3 gekleideter indigener Bauern
auf einen Beamten im Zentrum der Darstellung, der mit ausgreifender Geste die Um-
verteilung der Besitzverhiltnisse an die Menge weitergibt. Die um den Tisch gruppierten
Grof3grundbesitzer folgen den Geschehnissen mit grimmigen Mienen. Im rechten Bild-
feld sind die posthumen Portrits von Zapata und Montafio in die Darstellung integriert,
die hoch zu Ross der Versammlung beiwohnen. Beziiglich dieser von Rivera betriebenen
Geschichtsklitterung zugunsten ideologischer Zielsetzungen hat Coffey konstatiert:

,»By dedicating a large amount of wall space to this topic, Rivera situates agrarian reform
[...] as the major accomplishment of the Mexican Revolution. And by including a post-
humous portrait of Zapata, Rivera implies that his proposal, articulated in the Plan de
Ayala (November 25, 1911), was actualized by the post-Revolutionary Constitution. In
this instance, Rivera takes liberty with the facts and deliberately obscures the betrayal
of Zapata, crafting the Revolution as an essentially socialist struggle.“>*

53 Erst unter der Regierung von Lazaro Cardenas zwischen 1934 und 1940 wurde eine umfassende Agrar-
reform realisiert und die Landverteilung in die Tat umgesetzt. Eine neue, kommerzielle Besitzform des
ejido colectivo entwickelte sich unter Cardenas zu einer Alternative zum Grofigrundbesitz. Vgl. Tobler
1984, S. 586-591.

54 Mary K. Coffey, ,,All Mexico on a Wall. Diego Rivera’s Murals at the Ministry of Public Education, in:
Anreus/Greeley/Folgarait 2012, S. 56—74, hier: S. 64 (im Folgenden: Coffey 2012b).

59



60

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Abb. 10: Diego Rivera, Banquete de

Wall Street (Das Bankett der Wall Street),
1926-27, Hof der Feste, zweites Ober-
geschoss, Nordwand, Secretaria de
Educacion Publica (SEP), Mexiko-Stadt

Auch im zweiten Obergeschoss reduzierte Rivera mit der Ballade von der Agrararre-
volution die heterogene Revolutionsbewegung auf die von Zapata angefiihrte Erhe-
bung. In den sogenannten corrido-Zyklen vermischt sich dabei sozialistische Symbolik
mit der tierra-y-libertad-Programmatik der zapatistischen Agrarrevolution. Eine rote
Banderole, versehen mit dem Text einer traditionellen mexikanischen Volksballade,
iiberspannt girlandenartig die jeweils durch gemalte architektonische Rahmungen be-
grenzten Szenen. Die Fresken, die die Ballade von der Agrarrevolution illustrieren, sind,
beziiglich der in ihnen verhandelten Thematik, zweigeteilt. Szenen, die einen ethnischen
und sozialen Querschnitt der mexikanischen Gesellschaft in grofier Eintracht bei der
Arbeit, bei der Ernte oder beim Unterricht zeigen, stellt Rivera karikatureske Darstellun-
gen der reichen Oberschicht gegeniiber (Abb. 10). Auffallend ist, dass sich Rivera hier auf
Vertreter*innen der US-amerikanischen Grofibourgeoisie — darunter Henry Ford und
John D. Rockefeller, Jr. — beschrinkt, die die dekadenten Auswiichse einer zutiefst ver-
dorbenen kapitalistischen Gesellschaft verkérpern.® Deren Verfall kontrastiert Rivera
mit prophetischen Bildern einer postrevolutionéren, sozialistischen Gesellschaftsutopie,
wobei er Modernisierungsprozesse hier positiv konnotiert. Radio, Traktor, Flugzeug und

55 Vgl. Miinzberg/Nungesser 1987, S. 81. Ford und Rockefeller Jr. sollten beide in den 1930er Jahren Riveras
Auftraggeber werden.



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

Abb. 11: Diego Rivera, Fin del corrido (Ende
der Ballade), 1928-29, Hof der Feste, zwei-
tes Obergeschoss, Norwand, Secretaria de
Educacion Publica (SEP), Mexiko-Stadt

Néhmaschine versprechen die Partizipation der indigenen Bevolkerung am modernen
Fortschritt und eine Erleichterung der vormals manuellen Arbeitsprozesse (Abb. 11).
Die letzten im Erziehungsministerium 1928/29 ausgefiihrten Szenen der Ballade von
der proletarischen Revolution lassen sich vor dem Hintergrund von Riveras Reise in die
Sowjetunion betrachten, ein Land, in dem die Revolution gegliickt schien und das des-
wegen fiir den mexikanischen Kiinstler Vorbildcharakter hatte. Die Reise fithrte, so lautet
die Meinung in der Forschung,’® nicht nur zu einer politischen Radikalisierung Riveras,
sondern ,,gemessen an der mexikanischen Realitdt zu utopischen Standpunkten™’, die
sich in der Vorhersage einer zukiinftig noch zu erwartenden proletarischen Revolution
ausdriickten. Auf mehrere Szenen, die die bewaffneten Kampfe dieses proletarischen Um-
sturzes illustrieren, folgt die Visualisierung der auf die Revolution folgenden Verhéltnisse.
Die Heraufbeschworung einer zukiinftigen sozialistischen Gesellschaftsordnung gipfelt
in einigen Szenen, die sich abermals religioser Beziige bedienen. Ein Mann in Arbeiter-
kleidung etwa, ausgezeichnet mit einem roten Stern auf der Brust, bricht wie beim christ-
lichen Abendmahl das Brot (Abb. 12), wihrend eine sozial und ethnisch diverse Gruppe
um seinen Tisch versammelt ist, ,demonstrating the social unity of the new political
order*®. Die Trinitdt aus Arbeiter, Bauer und Soldat ist in der darauffolgenden Szene im
briiderlichen Hiandedruck vereint und bildet Un solo frente — Eine gemeinsame Front.
Die Ballade von der proletarischen Revolution stellt somit die Einlosung der Revo-
lutionsversprechen fiir die Zukunft in Aussicht. Auch dies kann als Teil der politischen

56 Vgl. hierzu zuletzt: Dickerman 2011.
57 Miinzberg/Nungesser 1987, S. 81.
58 Coffey 20124, S. 9.

61



62

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Abb. 12: Diego Rivera, El pan nuestro
(Unser Brot), 1927-28, Hof der Feste,
zweites Obergeschoss, Stidwand,
Secretaria de Educacion Publica (SEP),
Mexiko-Stadt

Legitimationsstrategie der herrschenden Elite begriffen werden, die laut Raina Zimmer-
ing — dem auf Marx und Engels zuriickgehenden und von Trotzki weiterentwickelten
Konzept von der permanenten Revolution folgend - fiir Mexiko einen nicht abgeschlos-
senen, revolutiondren Dauerzustand konstruiert hitte, wodurch der Revolutionsmythos
»zum idealen Hoffnungstrager fiir die unteren Bevélkerungsschichten geworden sei:
»Da die Revolution ja noch nicht zu Ende war, wiirden sich die Versprechen auf soziale
Verbesserungen in Zukunft erfiillen.“® Der mexikanische Revolutionsmythos habe es so
bis in die 1980er Jahre hinein ,,geschafft, politische und kulturelle Unterschiede semio-
tisch zu nivellieren und durch eine starke politische Symbolik Identitét zu vermitteln .

Es waren nicht zuletzt Riveras Fresken an den Wénden eines in Wahrheit kapitalistisch
orientierten, autoritiren Staates, die diesem ein revolutionires Gesicht gaben und zur
lange dominierenden Lesart der mexikanischen Revolution als einer auf die Umsetzung
einer umfassenden Agrarreform abzielenden Revolte beitrugen. Riveras monumentale
Wandbildzyklen stillten dabei die im postrevolutiondren Mexiko ,,erhohte Nachfrage nach
indigener Alteritdt“, denn die in seine Darstellungen integrierten Indigenen standen, so

59 Zimmering 2005, S. 33.
60 Ebd.
61 Scheuzger 2009b, S. 128.



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

Stephan Scheuzger, ,.fiir Tradition und Ursprung, mit der Industriearbeiterschaft brachte
er sie hingegen kaum je in Verbindung. In seinen Wandmalereien aus den dreifliger
Jahren, die die wissenschaftlich-industrielle Moderne zur Darstellung brachten, waren
es weifle Ménner, die iiber den technologischen Fortschritt die Welt kontrollierten.“

I11.1.2 Die Suche nach der mexicanidad: Der Muralismus und die nationalen
Konnotationen von Architektur, Material und kiinstlerischer Technik

Die postrevolutiondren Bestrebungen in Mexiko, die nationale Identitdt zu homogeni-
sieren, erfolgten in Abgrenzung vom kulturell Anderen - namentlich vom tiberméch-
tigen Nachbarn USA sowie vom europdischen Kontinent, dem im elitdren porfiriato
noch eine Leitbildfunktion zugekommen war. Gleichzeitig sollte jedoch der Anschluss
an die internationale Moderne gesucht werden, verbunden mit der Suche nach dem
gemeinsamen Nenner der mexicanidad (,Mexikanitit®), die im Wesentlichen auf drei
Pfeilern griindete: das prahispanische Erbe, die koloniale Vergangenheit und die mes-
tizische Gegenwart. Es galt, das Eigene der mexikanischen Kultur herauszustellen und
einen alternativen Entwurf von Modernitét zu entwickeln - ein Gegenmodell zum
Monopolanspruch des Westens auf die Moderne, das dann wiederum als Vorbild fiir
ganz Lateinamerika dienen konnte. Mafigeblich basierte dieser mexikanische Moder-
nitdtsentwurf auf der Integration der indigenen Bevolkerung, ,,thereby incorporating
into modernity those elements previously excluded as uncivilized and archaic [...]“?.

Das durch die Revolution gestiirzte Regime von Porfirio Diaz (1876-1911) hatte
die prahispanischen Vélker und ihre Kulturen zwar romantisiert, ihre Nachkommen
jedoch - begriindet durch rassistische Vorurteile — als Hindernis fiir die von der Re-
gierung vorangetriebenen Modernisierungsbemiihungen betrachtet.®* Nach der Re-
volution wurde das indigene Erbe hingegen zum Fundament erklért, auf dem sich die
mexikanische Nation neu bilden sollte. Die indigene Bevolkerung, deren Riickstindig-
keit man zuvor lamentiert hatte, sollte nun zum integralen Bestandteil der neu gestif-
teten Nationalidentitdt werden.® Dafiir rief man den hohen zivilisatorischen Standard

62 Ebd.

63 Robin Adéle Greeley, Introduction, in: Anreus/Greeley/Folgarait 2012, S. 1-10, hier: S. 1.

64 Inkeinem lateinamerikanischen Land lebten zu dieser Zeit so viele Indigene wie in Mexiko. Vgl. Indi-
genous People and Poverty in Latin America. An Empirical Analysis, hrsg. von George Psacharopoulos
und Harry Anthony Patrinos, Washington D.C. 1994, S. 27.

65 Bereits im 18. Jahrhundert lief3 sich in den von Spanien besetzten Gebieten der sogenannten ,Neuen
Welt“ ein ,,kreolischer Patriotismus® beobachten, der sich u.a. in der Verehrung der prihispanischen
Hochkulturen duflerte. Dies war mit dem Wunsch verbunden, eine Eigenstdndigkeit und Unverwech-
selbarkeit gegeniiber Spanien zu betonen. Vgl. hierzu: David Grewe, Ethnizitit, Staatsbiirgerschaft und
Zugehorigkeit im Zeitalter der Revolution: Afroamerikaner und Indigene in Mexiko um 1800 (= Latein-
amerikanische Forschungen, Bd. 47), Kéln 2016, S. 205.

63



64

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

sowie die herausragenden technischen, kulturellen und politischen Leistungen der
préhispanischen Hochkulturen wieder verstarkt ins Bewusstsein. Vor allem die Kultur
der Azteken - die sich selbst als mexica bezeichneten® und somit als namensgebend
fiir die gesamte mexikanischen Nation gelten konnen - entwickelte sich zu einem
zentralen Referenzpunkt. Umfassende Ausgrabungen, etwa in Teotihuacan, hatten das
Ziel, ,,[d]ie verschiittete Authentizitit des indigenen Erbes [...] ans Licht zu bringen .
Préhispanische Zeugnisse wurden zu Giitern von nationalem kulturellen Interesse de-
klariert und zum mexikanischen Kulturerbe, dem patrimonio cultural, hinzugefiigt.®

Die um die Wiederentdeckung der prahispanischen Kulturen bemiihte intellektuelle
Bewegung wurde als indigenismo bekannt und breitete sich von Mexiko auf viele latein-
amerikanische Lander aus. Zum ideologischen Herzstiick der national vereinheitlichen-
den Identitit wurde dabei die mestizaje, eine seit dem 19. Jahrhundert auf die Vermischung
von Spaniern und Autochthonen bezogene biologische Kategorie. Der Anthropologe
und Archéologe Manuel Gamio, einer der fithrenden indigenistas, verfasste bereits 1916 —
ein Jahr vor Verabschiedung der bis heute giiltigen mexikanischen Verfassung - mit
Forjando Patria: Pro Nacionalismo eine erste postrevolutionére Identititsbestimmung.
Die mestizaje formulierte Gamio hier als vereinendes Moment, als das Schmieden einer
neuen Nation aus Eisen und Bronze.”’ Ziel sei es, so Gamio, ,eine zusammenhéngende
und homogene nationale Rasse zu schaffen, mit einheitlicher Sprache und in kultureller
Ubereinstimmung ”’. Zwar bezeichnete Gamio die zeitgendssischen Indigenen hier als
~Verwahrer der prahispanischen Kunst*”, allerdings stellte sich im Verlauf eines homo-
genisierenden Diskurses immer mehr heraus, so Hannah Bennani, dass ,,[n]ur ein Set
,bewahrenswerter kultureller Giiter — etwa die malerische Volkskunst oder Zeremonien —

66 Vgl. Eduardo Matos Moctezuma und Felipe Solis Olguin, Einfithrung, in: Ausst. Kat. Azteken, Royal
Academy of Arts, London (16. November 2002-11. April 2003) Martin-Gropius-Bau, Berlin (17. Mai-
10. August 2003) Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland, Bonn (26. September
2003-11. Januar 2004), K6ln 2003, S. 14-21, hier: S. 15.

67 Scheuzger 2009b, S. 128.

68 Ebd.

69 Vgl. Manuel Gamio, Forjando Patria: Pro Nacionalismo, Mexiko-Stadt 1916, S. 6. Beeinflusst war Gamio
dabei vor allem von den Studien seines Lehrers Franz Boas, unter dem er 1922 an der Columbia Uni-
versity promoviert hatte. Boas, der deutscher Abstammung war und als ,,Vater der modernen Kultur-
anthropologie gilt, vertrat einen kulturrelativistischen Ansatz und argumentierte gegen die bis dahin
angenommene Schédlichkeit der ,Rassen-Mischung. Gamio dienten Boas Studien als Grundlage fiir
die ideologische Eingliederung der Autochthonen in den modernen mexikanischen Staat. Vgl. hierzu:
José Antonio Aguilar Rivera, The Shadow of Ulysses: Public Intellectual Exchange Across the U.S.-Mexico
Border, New York 2000, S. 4.

70 ,[...] ahacer coherente y homogénea la raza nacional, unificando el idioma y convergente la cultura.“
Gamio 1916, S. 10. In der deutschen Ubersetzung zitiert nach: Scheuzger 2009a, S.197.

71 ,[...] depositario del arte prehispanico.“ Gamio 1916, S. 38. Deutsche Ubersetzung durch die Autorin.



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

[...] als Teil der Nationalkultur bewahrt bleiben*’ sollte. Im Zuge der nationalistischen
Homogenisierungsbestrebungen wurde der indigenismo zunehmend instrumentalisiert,
um die Indigenen durch Assimilation zu integrieren und ,,in gute Staatsbiirger und pro-
duktive Wirtschaftsakteure*”” umzuwandeln, was zwangslédufig ,,einen Verlust indigener
Eigenschaften mit einschloss. Stephan Scheuzger zufolge reprasentierte der Mestize

»[a]ls Identitétsprojekt [...] die Hoffnung auf nationale Integration und Fortschritt. Der
Indigenismus war Ausdruck empfundener nationaler Unvollkommenheit und so ein

Instrument der Transformation. Mit der endgiiltigen Auflésung der indigenen Bevol-

kerung im mestizischen Mexiko wiirde er sich selbst abschaffen.“”

In ideologischer Hinsicht federfithrend am postrevolutiondren Mestizierungsdiskurs
beteiligt war auch José Vasconcelos, der allerdings, im Gegensatz zu Gamio, dem ,,in-
digenen Bevolkerungsteil einen vergleichsweise geringen kulturellen Stellenwert im

Mestizentum™”®

einrdumte. Wenngleich es Vasconcelos folglich irritieren musste, so
Scheuzger,”” dass das Indigene im nachrevolutionaren Mexiko zunehmend mit dem Na-
tionalen gleichgesetzt und auch in den Freskenzyklen Riveras zentral fokussiert wurde,
so schopfte er dennoch das gemeinschaftsbildende und identitétsstiftende Potenzial
der monumentalen Wandmalerei aus.

Die von Vasconcelos geférderten mexikanischen Muralisten sahen sich dabei - an-
ders als ihre Kiinstlerkolleg*innen in anderen Landern - zunéchst nicht vor die Aufgabe
gestellt, sich den Bedingungen des modernen Bauens anpassen zu miissen. Denn wenn-
gleich es in Mexiko-Stadt Beispiele fiir einen architektonischen Funktionalismus gibt,
die aus dem Ende der 1920er Jahre datieren,”® so verband sich der muralismo der 1920er
und 1930er Jahre mit der kolonialzeitlichen Architektur zu einer symboltrachtigen Ein-
heit. Auch diese Fusion von patrimonio- Anspruch und zeitgendssischem Kunstschaffen
ldsst sich im Kontext der nationalen Identititskonstruktion nach der Revolution be-
trachten, denn das koloniale Erbe war eine weitere tragende Saule des Konzepts der
mexicanidad. Architektonisch wiederbelebt wurde dieses in Form von neokolonialen
Bauten. Architekten wie Jesus Tito Acevedo und Federico Mariscal zufolge, die dem

72 Hannah Bennani, Die Einheit der Vielfalt: Zur Institutionalisierung der globalen Kategorie , indigene
Vélker, Frankfurt a. M. 2017, S. 74.

73 Ebd.

74 Ebd.

75 Scheuzger 20094, S. 215.

76 Scheuzger 2009b, S. 124.

77 Vgl. Scheuzger 2009a, S. 228.

78 Vgl. Susanne Dussel und Antje Wemhoner, Architektur in Mexiko im 20. Jahrhundert. Zwischen
Internationalismus und Nationalismus, in: Mexiko heute. Politik, Wirtschaft, Kultur, hrsg. von Walther
L. Bernecker, Marianne Braig, Karl Holz und Klaus Zimmermann (= Bibliotheca Ibero-Americana,
Bd. 98), Frankfurt a. M. 2004, S. 663—696, hier: S. 668.

65



66

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

nationalistischen Umfeld von Vasconcelos zuzuordnen sind, sollte sich das zeitgenos-
sische mexikanische Bauen auf die Architektur der Kolonialzeit beziehen, um einen
nationalen Stil herauszubilden. Dies galt auch in Bezug auf die Wahl der verwendeten
Baustofte, wie dem vulkanischen tezontle-Stein, der als Material fiir die Auflenwinde
von neokolonialen Gebduden zur Anwendung kam. Dezidiert wurde dieser Baustil
von Vasconcelos und seinen Nachfolgern gefordert.”

Gerade die frithen murales gingen mit der kolonialzeitlichen Architektur eine un-
trennbare Verbindung ein. Denn auch wenn die Wandmalereibewegung in Mexiko
zunéchst durchaus von experimentellem Charakter war — inhaltliche Vorgaben etwa
wurden den Muralisten offenbar keine gemacht,® es galt lediglich die von Vasconcelos
formulierte Pramisse, ,,Geschwindigkeit und Oberfliche; damit meine ich, sie haben
schnell zu malen und viele Wande zu bedecken -, so waren die Wandgemaélde von
Anfang an explizit auf Dauerhaftigkeit angelegt. Thre Lebensspanne sollte jener des
jeweiligen Bildgrundes entsprechen. So betonte etwa Siqueiros ausdriicklich: ,,Monu-
mental painting lives the life that the wall lives.“*? Vor allem die frithen, in der aufwén-
digen Technik der Enkaustik geschaffenen murales, bei der die mit Wachs verbundenen
Farbpigmente in den Maluntergrund eingebrannt wurden, entsprachen diesem Streben
nach Unverginglichkeit. Mit seiner Schopfung suchte Rivera dabei bereits Anschluss an
ein tradiertes Verstandnis von klassischer ,,Hochkultur®, wobei ihn vor allem die Lang-
lebigkeit der Enkaustik tiberzeugte: ,,I decided upon this technique,” so der Kiinstler,
»because it outlasts fresco, though the latter remains ideal for decoration and painting.
In Pompeii and Greece, not a single fresco is left standing.“*

79 Vgl. ebd,, S. 666.

80 Die Angaben hierzu widersprechen sich. Vasconcelos behauptete 1929 in einem Brief an die US-Ameri-
kanerin Alma Reed: ,,Since I held my own ideas on art, it was natural that I not permit much liberty in
the selection of themes and meanings. [...] Left to himself, the painter does not know what to do with his
brush.“ Zitiert nach Folgarait 1998, S. 33; urspriinglich abgedruckt in: Ramon Beteta, The Mexican Revolu-
tion: A Defense, Mexiko-Stadt 1937, S. 18-19. Uber die Art seiner Vorgaben trifft Vasconcelos hier jedoch
keinerlei Aussage. Dem Muralisten Ramoén Alva de Canal zufolge stellte jedoch gerade der Verzicht auf
inhaltliche Vorgaben die Wandmaler vor Probleme: ,,[...] we struggled with our projects. It would have
made our work easier if a theme had been suggested from the start.“ Zitiert nach Charlot 1962, S. 175.

81 José Vasconcelos, Eine neue Asthetik: Geschwindigkeit und Oberfliche, aus: Ders., Zick-Zacks in
der Welt der Literatur, urspriinglich erschienen in: El Universal Illustrado, 23. November 1923, in der
deutschen Ubersetzung zitiert nach: Ausst. Kat. Wand Bild Mexico 1982, S. 39.

82 David Alfaro Siqueiros, New Elements and Instruments [1932]. Hier zitiert nach: Folgarait 1998, S. 27.

83 Charlot 1962, S. 139. Rivera bezeichnete es spiter als seinen Verdienst, ,[D]iese Vorgehensweise |...]
aus eigener Kraft dank zehnjahrigem Suchen wieder eingefiihrt“ zu haben. Diego Rivera, Las pinturas
decorativas del Anfiteatro de la Preparatoria, in: Boletin de la S.E.P. 1:3 (18. Januar 1923). Hier in der
deutschen Ubersetzung zitiert nach: Kirsten Einfeldt, Moderne Kunst in Mexiko. Raum, Material und
nationale Identitit, Bielefeld 2010, S. 45. Die Enkaustik hatte er bereits 1912/13 in Europa mit seinem
Gemalde Anbetung von Jungfrau und Kind erprobt. Vgl. Juan Rafael Coronel Rivera, Die Schépfung,



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

Doch auch die spdteren, in der Freskotechnik ausgefithrten Wandbilder wurden durch
die Einbindung der Pigmente in den Putz fest mit der Wand verbunden und schrieben
sich in diese ein, wie Leonard Folgarait konstatiert hat: ,,As the pigment soaks into the
wet plaster, it is impossible to say that the painting is on the wall. The color of the pictured
shapes is not the color of the surface, but the color of the wall, that is, of its material on
and below the surface.“** Die Haltbarkeit der Technik vermittelte dabei Bestdndigkeit
in einer Phase, in der die langfristige Stabilisierung der postrevolutionéren politischen
Ordnung angestrebt wurde. Das Eingebundensein in die Wand verlieh dem Wandbild
Permanenz und umhiillte so auch die Bildaussage mit der Aura unantastbarer Giiltigkeit.
Die materielle Dauerhaftigkeit der Wandmalereien suggerierte eine die Zeit tiberdau-
ernde Kontinuitit, wie sie im postrevolutiondren Diskurs auch durch die ,,Einwurzelung
der mexikanischen Identitét in der pracortesianischen Geschichte*® konstruiert wurde.

Am Fresko versuchte sich Rivera erstmals im mexikanischen Erziehungsministerium.
Jean Charlot zufolge® war es dabei der Kiinstler Xavier Guerrero, der Rivera half, fiir die
Ausfithrung seiner Wandgemalde eine Technik zu entwickeln, die sich an den in Teoti-
huacén entdeckten Wandmalereien prihispanischer Zeit orientierte — den ersten prahis-
panischen Wandmalereien, die in Mexiko ausgegraben wurden.®” Dafiir wurden die Safte
des fermentierten nopal-Kaktus als Bindemittel benutzt - ein Verfahren, das sich Charlot
zufolge jedoch darauf beschrinkte, einige nopal-Stiimpfe in dem Wassereimer verfaulen
zu lassen, in den die Maler ihre Pinsel tauchten.® Die Offentlichkeit nahm Riveras vor-
gebliche Entschliisselung der Rezeptur eines prahispanischen Wandmalereiverfahrens
dennoch begeistert auf. So titelte die mexikanische Presse enthusiastisch, Rivera habe das
Geheimnis der Mexica aufgedeckt.” Die mexikanische Wandmalerei wurde also auch in
Bezug auf Technik und Material nationalistisch aufgeladen. Beztiglich Riveras spéaterer
Verwendung von Basaltlava fiir seine Mosaike am Sportstadium der Universidad Na-
cional Auténoma de México (UNAM) hat Kirsten Einfeldt konstatiert, die Intention
des Kiinstlers sei es gewesen, ,,den Betrachtern das zum Goldenen Zeitalter verklarte

in: Ders. und Luis-Martin Lozano, Diego Rivera: Samtliche Wandgemidilde, hrsg. von Benedikt Taschen,
Koln u.a. 2008, S. 8-25, hier: S. 10.

84 Folgarait 1998, S. 27. Folgarait betont dabei, dass die mit modernen Techniken geschaffenen Wand-
gemalde, wie Siqueiros’ Portrdt der Bourgoisie, jedoch ebenso wenig von der Wand zu trennen seien.
Vgl. ebd.

85 Scheuzger 2009b, S. 124.

86 Vgl. Charlot 1962, S. 259-260.

87 Vgl. Edwards 1966, S. 15.

88 Charlot zufolge begann das Wasser bereits nach kurzer Zeit einen unangenehmen Geruch zu entwickeln
und musste in regelmafligen Abstdnden gewechselt werden: ,,A cynical attitude toward the secret of the
Mexicans and an abhorrence of the stink of the decomposed nopal stumps kept but few leaves in our two
buckets, enough for inspection, and made us change the water surreptitiously.“ Charlot 1962, S. 260.

89 Vgl. El Universal, 19. Juni 1923, in der englischen Ubersetzung abgedruckt in: Charlot 1962, S. 258—259.

67



68

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Aztekenreich [...] nicht mehr allein ikonographisch, sondern auch materialiter vor Au-
gen zu fithren™. Ebenso wie das Mosaik so geht auch das Fresko aufitalienische wie auf
prahispanische Traditionen zuriick. Dem Topos von einer Wiedergeburt der prahispa-
nischen Kunst folgend schloss Rivera somit auch hier ,,an das seit der Unabhéngigkeit
tradierte Verstdndnis vom Préhispanischen als genuin Mexikanischen an'. Mit dem in
der Presse als ,,authentisch®? mexikanisch bezeichneten Saft des nopal-Kaktus — einer
Pflanze, die integraler Bestandteil des Griindungsmythos von Mexiko-Stadt ist und da-
her auch fiir die mexikanische Nationalidentitdt eine zentrale Rolle spielt — zog Rivera ein
tradiertes Symbol in legitimierender Absicht heran. Die nationalen Konnotationen des
Freskos waren also schon materialimmanent angelegt. Rivera mexikanisierte das Fresko,
das nun nicht mehr als eine rein européische Erfindung betrachtet wurde, sondern als
tief verwurzelt in der mexikanischen Tradition galt. Allerdings erwiesen sich die mit
diesem Verfahren erzielten Ergebnisse als unbefriedigend® und Rivera wandte sich -
von der Offentlichkeit unbemerkt - schon bald der klassischen al fresco-Technik zu.
Trotz dieses erneuten Umschwenkens war es Riveras geschickter Mythisierungsstrategie
zu verdanken, dass seine Technik fortan als genuin mexikanisch rezipiert wurde, auch
in den USA, wo man sich nach einer Loslésung von Europa sehnte und infolgedessen
darauf bedacht war, den Wurzeln amerikanischen Kunstschaffens nachzuspiiren. So
schrieb auch Frederic W. Leighton 1924 in der US-amerikanischen Ausgabe der Zeit-
schrift International Studio: ,, Although Rivera is decorating now not with the technique
of encaustic but in fresco, it is not the fresco of Italy but a process indigenous to Mexico,
one used by ancient Indian mural workers, a process from the civilization of the past.“*
Erst Siqueiros, der Rivera 1934 in der Zeitschrift New Masses, dem primaren Publika-
tionsorgan der US-amerikanischen Linken, vorwarf, einen ,,konterrevolutionaren Weg*
eingeschlagen zu haben, entlarvte im Rahmen einer ausfiihrlichen Abrechnung das
Vorgehen des Kiinstlers, indem er schrieb, Rivera habe zwar ,erklért, die mexikanischen
Indios hitten ihn das Malerhandwerk gelehrt, aber in seiner gesamten Arbeit benutzte
er nie etwas anderes als die importierten Farben Lefranc*”.

90 Einfeldt 2010, S. 174.

91 Ebd.

92 Abate Beigno schrieb in EI Universal Ilustrado von ,,authentischem Nopal-Schleim® [,,autentica bava
de nopalera“]. Zitiert nach: Charlot 1962, S. 259, Anm. 10a. Deutsche Ubersetzung durch die Autorin.

93 Die mit dieser Technik ausgefiithrten Fresken weisen heute irreparable Schiden auf. Octavio Paz zu-
folge hitten sich die Wandmalereien bereits nach kurzer Zeit mit Blasen tiberzogen, sodass man zur
Konservierung eine Wachsschicht habe auftragen miissen. Vgl. Paz 2001, S. 19.

94 Frederic W. Leighton, Rivera’s Mural Paintings, in: International Studio 78:321 (Februar 1924), S. 378—381,
hier: 380.

95 David Alfaro Siqueiros, Rivera konterrevolutionarer Weg, urspriinglich erschienen unter dem Titel
Rivera’s Counter-Revolutionary Road in der Zeitschrift New Masses, 29. Mai1934. Hier in der deutschen
Ubersetzung zitiert nach: Ausst. Kat. Diego Rivera 1987, S. 136-143, hier: S. 142.



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

I11.1.3 Der Muralismus: Eine Kunst fiir das mexikanische Volk?

Das identitétsstiftende Potenzial der monumentalen murales kann insbesondere am
Beispiel von Riveras zwischen 1929 und 1935 geschaffenen monumentalen Wandge-
mélde Epos des mexikanischen Volkes® im zentralen Treppenhaus des mexikanischen
Nationalpalasts verdeutlicht werden, das schon 1935 als Illustration in einem offiziellen
mexikanischen Geschichtsbuch Verwendung fand.”” Rivera unterteilte die mexikanische
Geschichte hier in gute und bose Krifte, wobei die Dreigliederung des Wandgemaldes
die sakrale Bildform des Triptychons adaptiert.”® Die drei Abschnitte des Freskos — Das
alte Mexiko an der Nordwand, Von der Eroberung bis 1930 an der Westwand und Mexiko
heute und morgen (Abb. 13) an der Siidwand - représentieren von rechts nach links in
chronologischer Reihenfolge unterschiedliche Epochen, wobei, so konstatiert Kirsten
Einfeldt, ,bereits der Werkaufbau die Revolutionsideologie reflektiert”. Auf der rechten
Seitenwand wird, eingebettet in eine landschaftliche Szenerie, das Reich der Azteken
mit Quetzalcoatl als Oberhaupt von Rivera zur Idealgesellschaft verklart. Auf den an-
deren beiden Wénden hingegen ist das Geschehen verdichtet, zeitliche und rdumliche
Distanzen werden nivelliert. Wahrend die mittlere Hauptwand die Kolonialzeit, die
Unabhéngigkeit sowie die Revolution von 1910 in den Blick nimmt, spiegelt die linke
Seitenwand das zeitgendssische Mexiko, verkniipft mit einer Zukunftsvision von einer
besseren, marxistischen Welt. Das Wandgemalde, mit dem Rivera eine Kontinuitat
vom priahispanischen zum revolutiondren Mexiko, vom Widerstand gegen die spani-
sche Fremdherrschaft zu den gegenwirtigen Klassenkdmpfen konstruierte, kann nur
beim Ersteigen der Treppe in seiner Génze erfasst werden. In seiner komplexen inner-
bildlichen Organisation tbertrifft das Fresko alle von Rivera bis zu diesem Zeitpunkt
geschaffenen Wandbilder. Konnte der Kiinstler etwa seine Erziehungsministeriums-
Fresken weitestgehend in die lineare Struktur langer Innenhof-Korridore einfiigen und
durch bauliche Versatzstiicke in Einzelbilder ordnen, so fehlen im Nationalpalast fast
ganzlich architektonische Anhaltspunkte. Diese Herausforderung loste der Kiinstler
mittels eines montageartigen Bildaufbaus, wobei die Darstellung des sich tiber die

96 Juan Rafael Coronel Rivera hat darauf verwiesen, dass die heute verwendete Bezeichnung des Wand-
gemaildes eine Vermischung unterschiedlicher Betitelungen sei, die in den Jahren nach seiner Ent-
stehung geldufig wurden. Lediglich der Titel der Freske auf der Stidwand, Mexiko heute und morgen,
sei von Rivera selbst erdacht worden. Alle anderen Werktitel seien erst nach Riveras Tod entstanden.
Vgl. Juan Rafael Coronel Rivera, Bilder aus der Geschichte Mexikos. Palacio Nacional, Mexiko-Stadt
und Palacio de Cortés, Cuernavaca, in: Diego Rivera. Simtliche Wandgemalde, S. 194-201, hier: S.196.

97 Vgl. Miinzberg/Nungesser 1987, S.107.

98 Olav Miinzberg und Michael Nungesser zufolge bilden ,,die breite Westwand und die im rechten Winkel
von ihr abgehende Nord- und Stidwand [...] gleichsam die Form eines halb ge6ffneten Fliigelaltars.”
Miinzberg/Nungesser 1987, S. 98.

99 Einfeldt 2010, S. 47.

69



70

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Abb. 13: Diego Rivera, México de hoy y de mafiana (Mexiko heute und morgen), aus: Epopeya del pueblo

mexicano (Epos des mexikanischen Volkes), 1935, Treppenhaus, Siidwand, Palacio Nacional, Mexiko-Stadt

proletarischen Massen erhebenden, die Richtung weisenden Karl Marx auf der Siid-
wand, die auf einem vor Riveras Sowjetunion-Aufenthalt angefertigten Entwurf noch
fehlt, von Beispielen sozialistischer Bildagitation inspiriert scheint. Auf Fotomontage-
plakaten (Abb. 14) und fotografischen Wandbildern von Gustav Klucis etwa erheben
sich politische und ideologische Leitfiguren wie Marx und Lenin in dhnlicher Weise
monumentalisiert tiber die proletarischen Massen, hdufig weisen sie diesen dabei mit
ausgestreckter Hand den Weg. Die Sowjetunion augenscheinlich zum Vorbild neh-
mend macht Rivera einen der gesamten Bevolkerung zugénglichen, landwirtschaft-
lichen und industriellen Fortschritt als anzustrebendes Ideal bildhatt. Markiert auf
der Nordwand eine umgekehrte Sonne den prophezeiten Untergang des goldenen
aztekischen Zeitalters, so symbolisiert die aufgehende Sonne gegeniiberliegend den
Anbruch einer neuen Epoche.'*

100 Die Sonnensymbolik spielt sowohl in der prahispanischen Mythologie als auch innerhalb der sozia-
listischen Bildproduktion eine zentrale Rolle. Vgl. zu Letzterem: Klaus Waschnik und Nina Baburina,
Werben fiir die Utopie. Russische Plakatkunst des 20. Jahrhunderts, Bietigheim-Bissingen 2003, S. 10 ff.



III.1 Der mexikanische Muralismus und die Tres Grandes der mexikanischen Wandmalerei

BGIE 31T VAPRCA. ) JIETHHIA

ADD. 14: Gustav Klucis, Hoher das Banner von Marx, Engels, Lenin und Stalin!, 1936, Plakat, Staatliches
Historisches Museum, Moskau

Orte wie der Nationalpalast, an denen in Mexiko in den 1920er und 1930er Jahren
Wandgemailde entstanden, kénnen im Hinblick auf eine revolutionire, allgemein zu-
gangliche Kunst in vielerlei Hinsicht als antagonistisch gelten. Octavio Paz schrieb
bereits in den 1980er Jahren, es sei allein schon ein , dsthetische[r] Widerspruch®” ge-
wesen, ,die Wande von San Ildefonso und von San Pedro y San Pablo, Baudenkmalern
unserer Vergangenheit, dem schopferischen, aber riicksichtslosen Ungestiim einiger
junger Kiinstler“'®> anzuvertrauen. Auch die Erreichbarkeit und die damit einherge-
hende Rezipierbarkeit der frithen murales fiir die breiten Massen ist in den letzten
Jahren verstarkt diskutiert worden: ,,Before 1934,“ so konstatiert Mary K. Coftey,

»access to mural art was largely restricted to middle-class students and government
functionaries. While students’ and workers’ organizations in the countryside were shown
images of murals in reproduction, and artists worked with communities through the
cultural mission to execute wall paintings in rural areas, the frescos intended for a broad
public were actually limited to a mostly cosmopolitan urban audience.“*®

Schon 1934, als die Auseinandersetzung zwischen Siqueiros und Rivera ihren vorldu-
figen Hohepunkt erreichte, spielte die Frage nach der allgemeinen Zuginglichkeit der
Wandgemalde eine Rolle. In Rivera’s Counter-Revolutionary Road warf Siqueiros seinem
Antagonisten, den er als ,,Snob, ,,geistigen Tourist“ und - vor allem in Bezug auf seine

101 Paz 2001, S. 19.
102 Ebd,, S. 18.
103 Coftey 2012a, S. 22.

71



72

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

US-amerikanischen Auftraggeber der 1930er Jahre - als ,Maler der Millionére“ bezeich-
nete, vor, ,,fiir unsere Kunst, die fiir die Massen da sein sollte, genau diejenigen Platze”
gefunden zu haben, , die am weitesten vom Verkehr der Massen entfernt lagen“**. Rivera
wehrte sich gegen diese Vorwiirfe, indem er unter dem Titel Contra los Stalinistas als
Antwort auf Siqueiros schrieb, dass eine Zuginglichkeit seiner Fresken fiir die Offent-
lichkeit durchaus gewidhrleistet sei.'®® Zudem habe er im Nationalpalast auf deutliche
Weise die Repressalien durch das - allerdings gerade zu Ende gegangene — maximato
von Elias Calles kritisiert und dies ,,im zentralen historischen Gebdude des Landes, an
seiner monumentalen Treppe, wohin alle Welt leicht gelangen kann, so, als ginge man die
Strafle entlang, und wo jede Woche Tausende von Bauern und Arbeitern vorbeigehen,
wo der Prasident vorbeigehen muss“?. Es lasst sich jedoch konstatieren, dass spatestens
Riveras Wandgemilde fiir private Auftraggeber*innen in den exklusivsten Hotels von
Mexiko-Stadt nicht weiter von den Massen hitten entfernt sein kénnen."”” Zudem wurde
in der jingeren Forschung fiir seine frithen Wandgemalde eine elitdr verschliisselte
Ikonografie festgestellt, die fiir ungebildete Betrachter*innen kaum dechiffrierbar war.”®

104 Siqueiros 1987, S. 141.

105 Riveras Antwort erschien zunéchst in Buenos Aires unter dem Titel Contra los Stalinistas in: Claridad
298 (Februar 1936). Beide Texte sind zu finden in: Raquel Tibol, Documentacién sobre el arte mexicano,
Mexiko-Stadt 1974, S. 53—82.

106 In der deutschen Ubersetzung zitiert nach: Diego Rivera, Verteidigung vor den und Angriff gegen die
Stalinisten, in: Ausst. Kat. Diego Rivera 1987, S. 143-148, hier: 147.

107 Sein Auftrag fiir die Ausgestaltung des Bankettsaals im Hotel Reforma fiihrte 1936 allerdings auch
zu einem der zahlreichen Skandale, die Riveras kiinstlerischen Werdegang durchziehen. Obwohl das
luxuri6se Hotel in erster Linie US-amerikanische Tourist*innen beherbergte, zeichnete Rivera auf vier
transportablen Fresken in satirischer Form ein ausgesprochen kritisches Bild der touristischen Insze-
nierung Mexikos — wenn auch Rivera selbst an dieser nicht unerheblichen Anteil hatte. Die Fresken
wurden von seinem Auftraggeber Alberto Pani aus dem Hotel entfernt und gelangten 1962 schliefllich
in den Palacio de Bellas Artes, wo sie bezeichnenderweise in unmittelbarer Nachbarschaft zu Riveras
zweiter Version des Rockefeller-Center-Freskos ausgestellt sind. Vgl. hierzu: Maltby Sykes, Diego Rivera
and the Hotel Reforma Murals, in: Archives of American Art Journal 25:1-2 (1985), S. 29-40.

108 Vgl. hierzu: Luis-Martin Lozano, Gesang an die Erde und die, die sie bearbeiten, in: Diego Rivera:
Samtliche Wandgemalde, S. 134-193, hier: S. 138—140; sowie: Renato Gonzélez Mello, Rivera entre la
transparencia y el secreto, in: Hacia otra historia del arte en México, hrsg. von Esther Acevedo, 4 Bde.:
Bd. 3 [La fabricacion del arte nacional a debate, 1920-1950], Mexiko-Stadt 2002, S. 39—64. Folgarait
hat zudem festgestellt, dass Riveras Wandgemiélde im mexikanischen Nationalpalast sich mit einem
vergleichsweise hohen Schriftanteil vor allem an die des Lesens méchtigen Betrachter*innen wendet,
wenn auch eine Betrachter*innen-Identifikation mit den dem Geschehen beiwohnenden, autochthonen
campesinos behauptet wird. Vgl. Folgarait 1998, S. 121.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

[II.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und
die Entwicklung des portable fresco fiir Ausstellungen

In den 1920er und 1930er Jahren kehrten zahlreiche der mexikanischen Kiinstler*innen,
die die sogenannte Renaissance ihres Heimatlandes mitgeprigt hatten, Mexiko zu-
mindest zeitweise den Riicken. Es zog sie in die USA - ein Land, mit dem die latein-
amerikanischen Staaten seit der Zeit ihrer Unabhingigkeit eine ebenso konfliktreiche
wie ambivalente Beziehung verbindet. Der US-Amerikaner Bertram D. Wolfe, Riveras
Biograf und Griindungsmitglied der Communist Party of America, etwa schrieb {iber
Riveras Haltung gegeniiber den Vereinigten Staaten:

»He possesed a peculiar ambivalence towards the United States, in which attraction and
antipathy mingled. It was the land that had robbed Mexico of half its territory, bribed
and bullied, fomented disorder, outraged the sensibilities of a people whose weakness
in the face of their giant northern neighbor made them still more sensitive. Yet he knew
that it could not be regarded merely as an oppressor.“'®

Diese Aussage spiegelt das allgemeine Verhéltnis von Riveras mexikanischen Landsleu-
ten zum ,,Titan“ im Norden wider, die — so hat Octavio Paz 1976 in seinem bezeichnen-
derweise unter dem Titel Der indiskrete Spiegel erschienenen Essay konstatiert — diesen
gleichermaflen als ,,Feind unserer Identitdtssuche und das uneingestandene Vorbild
aller unserer Bestrebungen“" betrachteten. Fiir die zeitweilige Ubersiedlung der me-
xikanischen Kiinstler*innen in das zum Feindbild erkorene und gleichzeitig, als der
Hortvon Modernitit und Fortschritt, zum Faszinosum gewordene Nachbarland waren
vielfiltige Faktoren verantwortlich. Zum einen war die politische Lage in Mexiko ein
Grund dafiir, dass viele Kiinstler*innen - gerade jene, die der Kommunistischen Partei
nahe standen - ihrem Heimatland den Riicken kehrten. Zum anderen war ein Kunst-
markt im nachrevolutiondren Mexiko quasi nicht existent. Mexikos Kiinstler*innen
waren daher von Regierungsauftragen abhingig, deren Ausbleiben notgedrungen zu
einer Suche nach neuen Absatzmirkten fithren musste." In den USA hingegen erreichte
das Interesse an der kiinstlerischen Avantgarde Mexikos just in dem Zeitraum seinen
Hoéhepunkt, als die staatliche Forderung der Wandmalerei in Mexiko fast ginzlich
versiegt war. Orozco war zwar noch 1926 mit neuen Fresken fiir die Escuela Nacional
Preparatoria beauftragt worden, sah sich aber in Mexiko mit zunehmender Ablehnung

109 Wolfe 1963, S. 277.

110 Octavio Paz, Der indiskrete Spiegel, in: Ders., Der menschenfreundliche Menschenfresser: Geschichte
und Politik, 1971-1980, Frankfurt a. M. 1981, S. 41-64, hier: S. 52. Urspriinglich erschienen unter: El
Espejo Indiscreto, in: Plural 58 (Juli 1976).

111 Die erste kommerzielle Galerie fiir moderne Kunst in Mexiko-Stadt, die von Inés und Carolina Amor
gegriindete Galeria de Arte Mexicano, erdffnete erst 1935, und, wie Anna Indych-Lopez angemerkt
hat, ,even then, the majority of its clients were from the United States.“ Indych-Lépez 2009, S. 5.

73



74

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

konfrontiert, sodass, wie er spiter in seiner Autobiografie festhielt, ,there was little to
hold me in Mexico in 1927, and I resolved to go to New York 2,

Zu diesem Zeitpunkt erreichte in den Vereinigten Staaten eine regelrechte Mexiko-
mode ihren Hohepunkt, eine ,enormous vogue of things Mexican®, wie sie die New
York Times 1933 in einem Nachruf auf die Archdologin Zelia Nuttall feststellte und
weiter erkldrte: ,,It came into being at the height of our prosperity when people gave
signs of being fed up with material comforts and turned, for a respite from the Machine
Age, to primitive cultures. Mexico lay close at hand.“"® Helen Delpar zufolge waren
es hingegen gerade die Jahre der Depression infolge des New Yorker Borsencrashs im
Oktober 1929, die die Hinwendung der US-Amerikaner*innen zu Mexiko und damit zu
gesellschaftlichen und kulturellen Gegenmodellen beférderten, denn ,,Mexico’s peasant
culture seemed even more appealing as the Great Depression confirmed the suspicion
of American intellectuals that life in the United States was not only barren spiritually
and aesthetically but rested on a shaky economic base as well“™.

Ihren Anfang nahm diese Entwicklung schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts, nur
scheinbar paradoxerweise, als in den USA das Autkommen eines neuen Nationalismus
zu beobachten ist. Nach dem Ersten Weltkrieg nahmen die USA wirtschaftlich und
politisch eine neue Fithrungsrolle ein, was einen kulturellen Nationalismus begiins-
tigte, der dezidiert die Abgrenzung zu Europa suchte."> Zwar hatten die Vereinigten
Staaten bereits 1776 ihre Loslosung von Groflbritannien erklart und ab diesem Zeit-
punkt Debatten tiber die charakteristischen Merkmale der sich neu konstituierenden
US-amerikanischen Nation gefithrt."¢ Adelheid von Saldern konstatiert jedoch in ihrer
Studie zum Amerikanismus des frithen 20. Jahrhunderts ungeachtet dessen das Uber-
dauern von ,,postkolonialen Schleifspuren”. So postulierte etwa der Publizist Harold
E. Stearns 1922 in dem von ihm herausgegebenen Band Civilization in the United States:

112 José Clemente Orozco, An Autobiography, Austin 1962, S.123.

113 Anon., Topics of the Times: Noted Woman Archaeologist, in: The New York Times, 15. April 1933, S. 12.
Zitiert bei Delpar 1992, S. 55.

114 Delpar 1992, S. 68.

115 Vgl. Adelheid von Saldern, Amerikanismus. Kulturelle Abgrenzung von Europa und US-Nationalismus
im friihen 20. Jahrhundert (= Transatlantische Historische Studien), Stuttgart 2013; Emily S. Rosen-
berg, Spreading the American Dream: American Economic and Cultural Expansion, 1890-1945, New
York 1982; sowie: Frank Costigliola, Awkward Dominion: American Political, Economic, and Cultural
Relations with Europe, 1919-1933, Ithaca 1984.

116 Vgl. David Waldstreicher, In the Midst of Perpetual Fetes: The Making of American Nationalism, 1776-
1820, Williamsburg 1997. Waldstreicher hat dabei gerade auch die zentrale Rolle der zeitgendssischen
Zeitungsberichterstattung fiir den Nationenbildungsprozess untersucht, einen Aspekt, der von Adel-
heid von Saldern auch fiir das frithe 20. Jahrhundert in Bezug auf die US-amerikanische Zeitschriften-
landschaft betont wird. Vgl. von Saldern 2013, S. 45-75.

117 von Saldern 2013, S. 20.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

An Inquiry by Thirty Americans, es sei davon auszugehen, ,,that we shall never achieve
any genuine nationalistic self-consciousness as long as we allow certain financial and
social minorities to persuade us that we are still an English Colony“"®. Der Wunsch,
die kolonialen Bande endgiiltig zu kappen, verbunden mit der Suche nach den eigenen
kulturellen Wurzeln und ,,den Spuren einer bodenstandigen Zivilisation ", brachte es
mit sich, dass sich die Vereinigten Staaten verstérkt als Teil eines in Geschichte und
Tradition verbundenen, amerikanischen Kontinents begreifen wollten."** Die schwarz-
weifSe Tradition-Moderne-Dichotomie, die in die dichotome Kategorisierung dessen,
was Stuart Hall als ,Der Westen und der Rest“"* bezeichnet hat, mit eingeschrieben
ist, wurde von Saldern zufolge zudem grundlegend iiberdacht:

,Gerade die zwanziger Jahre markieren eine Ara der Dissonanz [...], und zwar zwischen
religios begriindeten strengen Moralvorstellungen einerseits und der BegriifSung offen-
moderner Lebensstile andererseits, zwischen Kleinstadtmief und (Grof3-) ,Stadt-Zivi-
lisation|, zwischen den Leitbildern der ,alten’ (noch viktorianisch geprigten) USA und
jenes des ,neuen’ Amerikas. (...) Weniger ging es demnach um die Alternative Tradition
vs. Moderne, sondern mehr um die Frage, welche Art von Moderne im neuen Amerika

wiinschenswert sei. 1%

118 Stearns 1922, S. vii.

119 von Saldern 2013, S. 13.

120 Ein solches panamerikanisches Denken hat seine Urspriinge im 19. Jahrhundert, als die USA sich mit
der nach dem damaligen US-amerikanischen Prisidenten James Monroe benannten Monroe-Doktrin
gegen den Einfluss Europas - insbesondere des britischen Empires - zur Wehr setzten und ihre eigene
Vormachtstellung auf dem amerikanischen Kontinent zu legitimieren suchten. Monroe bezeichnete die
Staaten Lateinamerikas hier als ,,our southern brethren,” (,,unsere stidlichen Briider*) und erkannte ihre
gerade erst gewonnene Unabhangigkeit an. Siehe: James Monroe, The Monroe Doctrine [1823], in: Latin
America and the United States. A Documentary History, hrsg. von Robert H. Holden und Eric Zolov,
2. Aufl,, Oxford 2011, S. 13-16, hier: S. 16. Allerdings begriindete seine Doktrin auch eine zwei Jahrhunderte
wihrende, imperialistische und expansive US-Auf8enpolitik. Somit ist der Panamerikanismus seit Beginn
an mit dem Gedanken an eine US-amerikanische Dominanz verbunden, der immer wieder lateinameri-
kanische Gegenbestrebungen entgegengesetzt wurden. Vgl. hierzu: Ursula Prutsch, Inter- Amerikanismus,
Panamerikanismus: Genese - Wahrnehmungen - Konstruktionen. 1850-1930, in: Amerika-Amerikas: Zur
Geschichte eines Namens von 1507 bis zur Gegenwart, hrsg. von Ursula Lehmkuhl und Stefan Rinke ( = HIS-
TORAMERICANA, Bd. 18), Stuttgart 2008, S. 131-150. José Vasconcelos argumentierte schon 1934, dass die
Prinzipien der Monroe-Doktrin den in etwa zur selben Zeit formulierten Visionen des sitdamerikanischen
Unabhingigkeitskimpfers Simon Bolivar fiir ein freies Biindnis der Staaten mit hispanoamerikanischen
Wurzeln, die eine gemeinsame Sprache und Kultur verband, diametral entgegen gestanden hitten. Vgl.
José Vasconcelos, Bolivarismo y monroismo: temas iberoamericanos, Santiago de Chile 1934. Eine latein-
amerikanische Perspektive auf den Panamerikanismus mit einer anti-imperialistischen Argumentation
bietet: Alonso Aguilar, Pan-Americanism. From Monroe to the Present, New York/London 1968.

121 Vgl. Stuart Hall, Der Westen und der Rest. Diskurs und Macht, in: Rassismus und kulturelle Identitqt.
Ausgewidbhlte Schriften, hrsg. von dems., Hamburg 1994, S. 137-179.

122 von Saldern 2013, S. 16—17.

75



76

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Vor allem Mexiko, der unmittelbar stidliche Nachbar, galt einer ganzen Reihe US-
amerikanischer Intellektueller ab den 1920er Jahren als positives Beispiel fiir das Zu-
sammendenken von Moderne und Tradition und das Lebendighalten der eigenen
Vergangenheit. Mexikos Ungleichzeitigkeit wurde nun nicht mehr als Riickschrittlich-
keit ausschliefSlich negativ konnotiert. Vielmehr iibte Mexiko als Verkorperung einer
»anderen‘ Moderne auf zahlreiche US-amerikanische Kiinstler*innen, Fotograf*innen
und Intellektuelle, die in das Nachbarland reisten, aber auch auf grofere Kreise der
Bevolkerung der Vereinigten Staaten eine starke Faszination aus und wurde zum Sehn-
suchtsort. Dennoch konnten negativ vorgeprégte Bilder wie jenes des mexikanischen
bandido und die Festschreibung Mexikos als einem der Moderne entgegenstehenden
»Anderen® nicht ganzlich aufgebrochen werden. Fiir Letzteres war die folkloristische
Inszenierung des ,,Mexikanischen® — u.a. im Rahmen der groflangelegten Mexican-
Arts-Wanderausstellung, die 1930 im Metropolitan Museum in New York ihren Anfang
nahm - mit verantwortlich. Diese resultierte nicht zuletzt aus einer mexikanischen
Selbstexotisierung, denn mit dem indigenismo waren klischeehafte Vorstellungen von
kultureller Urspriinglichkeit und reiner Authentizitdt in die eigene, mexikanische Iden-
titatskonstruktion mit eingeflossen und wurden in der Auflendarstellung reproduziert
und marktfihig gemacht.””? Im Folgenden soll zunachst ein kurzer historischer Uber-
blick iiber das ambivalente Verhiltnis der beiden Staaten zueinander gegeben werden.
Danach wird die Rezeption der mexikanischen Moderne in den USA umrissen und
schliefSlich ndher auf die in den USA realisierten Wandgemilde der mexikanischen
Muralisten eingegangen.

III.21 Von mentalen und territorialen Grenzziehungen: Die Beziehung
zwischen Mexiko und den USA

Unter den Staaten Iberoamerikas, deren ambivalente Beziehung zu den USA bereits seit
dem Beginn ihrer Unabhingigkeit von US-amerikanischer Einflussnahme, 6konomi-
scher Abhéngigkeit und lateinamerikanischen Emanzipationsversuchen gekennzeichnet

123 Das Phanomen lateinamerikanischer Selbstexotisierung hat Friedhelm Schmidt-Welle als in der For-
schung nur unzureichend analysiert bezeichnet. Vgl. Friedhelm Schmidt-Welle, Exotisierung und
Selbstexotisierung: Kulturelle Inszenierungen Brasiliens und Mexikos, in: Wechselseitige Perzeptionen:
Deutschland - Lateinamerika im 20. Jahrhundert, hrsg. von Peter Birle und Friedhelm Schmidt-Welle,
Frankfurt a. M. 2007, S 267-291, hier: S. 277. Als grundlegende Studie fiir den deutschsprachigen Raum
kann zu dieser Thematik gelten: Roberto Ventura, ,,Tropischer Stil“ Selbst-Exotisierung, Nationalliteratur
und Geschichtsschreibung in Brasilien, in: Stil. Geschichten und Funktionen eines kulturwissenschaftlichen
Diskurselements, hrsg. von Hans Ulrich Gumbrecht und Ludwig Pfeiffer, Frankfurt a. M. 1986, S. 230-247.
Auflerdem sind als grundlegende Forschungsbeitrége zur Selbstexotisierung anzufiihren: Marta Savig-
liano, Tango And The Political Economy Of Passion, Boulder 1995; sowie: James Parakilas, How Spain Got
a Soul, in: The Exotic In Western Music, hrsg. von Jonathan Bellman, Boston 1998, S. 137-193.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

ist, kommt Mexiko eine besondere Rolle zu."** Einzig das mexikanische Territorium
verfiigt iiber eine gemeinsame Grenze zum tiberméchtigen ,,Koloss des Nordens® - eine
Bezeichnung, die der kubanische Literat und Freiheitskdmpfer José Marti gepragt hat'®
und die die US-amerikanische Hegemonialstellung treffend beschreibt.

Der heutige Verlauf dieser Grenze ist das Ergebnis US-amerikanischer Machtaus-
ibung. Er geht auf die Annexion vormals mexikanischer Gebiete mit dem Abschluss
des Vertrags von Guadalupe Hidalgo 1848 zuriick, deren Einverleibung die USA mit der
Manifest-Destiny-Idee rechtfertigten, die ihre territoriale Expansion als géttlichen Auf-
trag charakterisierte und als altruistische Mission erscheinen lief3.** War Mexiko zuvor
flachenmafig grofier, so verschoben sich die Groflenverhiltnisse 1848 zugunsten des
nordlichen Nachbarn. Bereits 1823 hatten sich die USA mit der Monroe-Doktrin gegen
jedwede Form der europdischen Einmischung auf dem amerikanischen Kontinent ver-
wahrt. Unter dem Vorwand, Amerika vor erneuten europdischen Gebietserwerbungen
zu bewahren, betrieben die USA ihrerseits im 19. Jahrhundert eine gnadenlose Expan-
sionspolitik, die auch vor den eben erst von Spanien unabhingig gewordenen Staaten
nicht Halt machte."”” Verbanden die US-Amerikaner*innen diese durch Kriegsfithrung
vorangetriebene Ausdehnung mit der Verbreitung freiheitlich-demokratischer Werte,
so beklagten die Mexikaner*innen sie als US-amerikanische Invasion. Die Ubernahme
von beinahe der Hilfte des mexikanischen Territoriums — bis heute ein Schliissel-
moment fiir das Unterlegenheitsgefiihl im mexikanischen Selbstbild sowie fiir die bis
heute dezidiert anti-US-amerikanische Haltung vieler Mexikaner*innen — machte die
Mexikaner*innen, wie es Inge Baxmann so treffend beschrieben hat, ,,zu grenziiber-
schreitenden (und ,grenziiberschrittenen’) Fremden in ihrem eigenen Land“?*. Die
daraus resultierenden Grenzraum-Bewohner*innen, die fiir sich selbst in den 1960er

124 Einen kompakten Uberblick iiber die Geschichte der Amerikas in verflechtungsgeschichtlicher Pers-
pektive bietet: Stefan Rinke, Lateinamerika und die USA: Eine Geschichte zwischen Ridumen - von der
Kolonialzeit bis heute, Darmstadt 2012. Katharina Schembs hat jedoch darauf hingewiesen, dass Rinke
das Konzept der ,,Zwischenrdume®, das gerade fiir die Beziehung zwischen Mexiko und den USA eine
Rolle spielt, hier zwar anreif3t, jedoch nicht zufriedenstellend in seine Analyse miteinbezieht. Vgl.
Katharina Schembs, Rezension zu: Rinke, Stefan: Lateinamerika und die USA. Von der Kolonialzeit
bis heute, Darmstadt 2012 , in: Connections. A Journal for Historians and Area Specialists, 10. Mai 2013
(https://www.connections.clio-online.net/publicationreview/id/reb-17484, letzter Zugriff: 24.04.2023).

125 Vgl. Oscar Montero, José Marti: An Introduction, New York 2004, S. 30.

126 Vgl. hierzu u.a. Manifest Destiny and Empire: American Antebellum Expansionism, hrsg. von Sam W.
Hayes und Christopher Morris, College Station/London 1997.

127 Vgl. Paul Frymer, Building an American Empire: The era of territorial and political expansion, Oxford 2017.

128 Inge Baxmann, Von Grenzgingern und neuen Heiligen. Imaginierte Nation zwischen Mexiko und
den USA, in: Behemoth. A Journal on Civilisation 1:1 (2008), S. 49-57, hier: S. 50. Der Ausspruch ,We
didn’t cross the border, the border crossed us® ist ein Motto des Immigrant Rights Movement in den
Vereinigten Staaten. Vgl. hierzu: Josue David Cisneros, The Border Crossed Us: Rhetorics of Borders,
Citizenship, and Latina/o Identity, Tuscaloosa 2014, S. 1.

77



78

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

und 1970er Jahren die Bezeichnung Chicanos/as und damit einen urspriinglich pejo-
rativ verwendeten Begriff iibernahmen, charakterisierten den Versuch einer eigenen
Identitatsfindung als ebenso schmerzvollen wie produktiven Prozess. So bemiihte
die Chicana-Autorin Gloria Anzaldda in ihrem semi-autobiografischen Buch Border-
lands/La Frontera: The New Mestiza die Metapher der Grenzwunde, indem sie von
der Grenze als einer offenen Wunde, ,,una herida abierta, schrieb, ,where the Third
World grates against the first and bleeds“*°. Diese Wunde verschlief3e sich nie ganz
und so erdffne sich hier ,,a third country®, ein dritter, ein transkultureller Raum, ,,a
border culture“?. Dies entspricht dem Verstandnis der Kulturwissenschaften seit dem
sogenannten Spatial Turn, Grenzen nicht mehr als hermetische Trennlinien, sondern
zunehmend als Zwischen-, Begegnungs- und Austauschrdume zu betrachten.”? In den
Chicano-Studien, so Gabi Lofller, sei La Frontera ein ,,Synonym fiir einen Ort (nicht
eine Linie) zwischen zwei Kulturen und 16se damit ,,das traditionelle Verstindnis der
Grenze als Linie ab“*. Dieser Zwischenort, auch als Borderlands bezeichnet, kann als
transnationaler Verflechtungsraum par excellence gelten.

Allerdings sei, so schreibt Stefan Rinke in seiner Abhandlung zu Selbst- und Fremd-
bildern in der Geschichte der Beziehungen zwischen den Amerikas, zunichst ,[d]ie
Verschiebung der territorialen Grenzlinie zwischen den USA und Mexiko [...] mit
der Verfestigung mentaler Grenzziehungen?* einhergegangen. Die territorialen Ver-
héltnisse legen Zeugnis einer Machtasymmetrie ab, die die Beziehung beider Lander
zueinander noch heute kennzeichnet und die sich, so Rinke, unmittelbar auch auf die
Wahrnehmungen ausgewirkt habe:

129 Heute hat sich als geschlechtsneutrale Alternative der Begrift Chicanx etabliert. Vgl. Sheila Marie
Contreras, Chicana, Chicano, Chican@, Chicanx, in: Keywords for Latina/o Studies, hrsg. von Deborah
R. Vargas, Lawrence La Fountain-Stokes und Nancy Raquel Mirabal, New York 2017, S. 32-35.

130 Gloria Anzaldta, Borderlands/La Frontera: The New Mestiza, San Francisco 1987, S. 3.

131 ,,And before a scab forms it hemorrhages again, the lifeblood of two worlds merging to form a third
country — a border culture.“ Ebd.

132 Vgl. hierzu u. a. Abgrenzen oder Entgrenzen: Zur Produktivitit von Grenzen, hrsg. von Markus Bieswan-
ger, Manuela Boatca, Joachim Grzega, Claudia Neudecker, Stefan Rinke und Christine Strobl, Frankfurt
a.M. 2003. Julia Reuter und Alexandra Karentzos haben die postkolonialen Studien allgemein als
,Grenzerfahrung (border gnosis) eines permanenten Uberschreitens und Unterlaufens von verschie-
denen kulturellen und symbolischen Systemen® definiert, dabei jedoch auch problematisiert, diese
wiirden sich ,etwaigen Versuchen zur Didaktisierung und fixierenden Theoriebildung“ verweigern:
»Gleichzeitig miissen sie aber, um anschlussfihig zu sein, ,operationalisierbare’ Forschungsmethoden,
-ansitze, -programme ausbilden.“ Julia Reuter und Alexandra Karentzos, Vorwort, in: Schliisselwerke
der Postcolonial Studies, hrsg. von dens., Wiesbaden 2012, S. 9-13, hier: S. 11.

133 Gabi Loftler, Der Mythos von Aztlan, in: Zimmering 2005, S. 198-214, hier: S. 200.

134 Stefan Rinke, Grenzwahrnehmungen - Grenziiberschreitungen: Selbst- und Fremdbilder in der Ge-
schichte der Beziehungen zwischen den Amerikas, in: Macht der Grenzen—Grenzen der Macht: Latein-
amerika im globalen Kontext, hrsg. von Marianne Braig, Frankfurt a. M. 2005, S. 207-239, hier: S. 215.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

»Nicht zuletzt bedingt durch die vielfiltigen historischen Erfahrungen gewaltsamer
Kontakte in den Beziehungen zwischen Lateinamerika und den Vereinigten Staaten
verdichtete sich im Lauf der Zeit die Vorstellung zweier sich gegenseitig kontrar gegen-
tiberstehender Sphéren, die von einer uniiberwindbaren Grenze voneinander getrennt
werden. ™

Somit habe die Forschung sich auch bis in die 1990er Jahre darauf beschréinkt, jeweils
eine Perspektive einzunehmen und entweder dem Lateinamerika-Bild der US-Ame-
rikaner*innen nachzugehen oder dem Blick Lateinamerikas auf die USA zu folgen."
Hingegen seien ,,[d]ie Wechselwirkungen zwischen den Wahrnehmungsebenen* bis-
lang wenig beachtet worden.

Bis heute wird die US-amerikanisch-mexikanische Grenze als der Ort definiert,
an dem die polarisierten Differenznarrative eines zweigeteilten Kontinents unmit-
telbar aufeinanderprallen. Aus historischer Sicht wird oftmals die ,,politische und
verfassungsméflige Stabilitdt“ der USA gegen eine lateinamerikanische Instabilitét ge-
setzt oder ,,der Gegensatz zwischen dem staatsnahen Katholizismus in Lateinamerika
und dem nicht staatsgebundenen Protestantismus in den USA“"* betont. Im linearen
Fortschrittsdenken des Westens manifestiert sich an der Grenze, die Mexiko und die
USA voneinander trennt, bis heute die dichotome Kontrastierung vom tiberlegenen,
modernen und entwickelten Norden zum riickstindigen, unterentwickelten und zur
Selbstverwaltung unfahigen Stiden.” Aus lateinamerikanischer Sicht hingegen, die
etwa in Frida Kahlos Selbstbildnis auf der Grenze zwischen Mexiko und den USA von
1932 zum Ausdruck kommt (Abb. 15), trifft hier die scheinbare Seelen- und Kultur-
losigkeit der hochmodernen, industrialisierten USA auf eine organische, in Geschichte
und Tradition tief verwurzelte, lateinamerikanische Kulturgemeinschaft - wenngleich
diese Sphéren in Kahlos Gemalde unter der Erde durchaus miteinander in Austausch
stehen.

135 Rinke 2005, S. 208.

136 Vgl. ebd. Als Beispiele der lateinamerikanischen Perspektive sind u.a. zu nennen: Stephen D. Morris,
Gringolandia: Mexican Identity and Perceptions of the United States, Lanham 2005; Carlos Rama, La
imagen de los Estados Unidos en la América Latina: De Simén Bolivar a Salvador Allende, Mexiko-Stadt
1981 sowie: John T. Reid, Spanish American Images of the United States, 1790-1960, Gainesville 1977.
Die Sicht der USA hingegen nehmen u. a. ein: James William Park, Latin American Underdevelopment:
A History of Perspectives in the United States, Baton Rouge 1995; sowie: Fredrick B. Pike, The United
States and Latin America: Myths and Stereotypes of Civilization and Nature, Austin 1992.

137 Rinke 2005, S. 209.

138 Knud Krakau, Kommentar aus der Sicht der USA zu Peter Waldmann, Zur Rolle der Verfassung in
der Griindungsphase der USA und der lateinamerikanischen Staaten, in: Lateinamerika und die USA
im ,langen® 19. Jahrhundert: Unterschiede und Gemeinsamkeiten, hrsg. von Hans Werner Tobler und
Peter Waldmann (= Lateinamerikanische Forschungen, Bd. 36), Kéln 2009, S. 54—67, hier: S. 58.

139 Vgl. hierzu: Park 1995.

79



80

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Abb. 15: Frida Kahlo,
Autorretrato en la frontera
entre México y los Estados
Unidos (Selbstbildnis auf
der Grenze zwischen Me-
xiko und den USA), 1932,
Ol auf Metall, 31 x 35 cm,
Maria Rodriguez de Reyero
Collection, New York

Das Feststecken von Grenzziehungen ist konstitutives Element der Nationenbil-
dung, denn Nationen, so hat Benedict Anderson grundlegend postuliert, sind nicht
das Produkt einer natiirlichen Genese, sondern ,vorgestellte politische Gemeinschaf-
ten — vorgestellt als begrenzt und souveran?’, die ihre Identitat in Abgrenzung zu
einem ausgeschlossen ,,Anderen® konstruieren. Einher mit einer solchen Differenz-
konstruktion geht die Aufwertung der eigenen Identitit und die Abwertung des ,, Ande-
ren”. Nationen werden somit diskursiv hervorgebracht, ein Prozess, den Homi Bhabha
»harrating the nation“* nennt. Das Problem, so Bhabha, liege jedoch ,,nicht nur in der
nationalen ,Selbstheit® im Gegensatz zur Andersheit anderer Nationen“*?. Er spricht
vielmehr von einer Gespaltenheit der Nation in sich selbst, ,,in der die Heterogenitét
ihrer Bevolkerung deutlich zum Ausdruck kommt“*. Diese werde damit ,,zu einem
liminalen, bedeutungskonstituierenden Raum, der intern durch den Diskurs von Mi-

noritdten gekennzeichnet ist, durch die heterogenen Vorgeschichten rivalisierender

140 Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen Konzepts, erw. Neuaufl.,
Frankfurt a. M. 1996, S. 15.

141 Homi Bhabha, Introduction: narrating the nation, in: Nation and Narration, hrsg. von dems., London
1990, S. 1-7.

142 Homi Bhabha, DissemiNation. Zeit, narrative Geschichte und die Rander der modernen Nation, in:
Bhabha 2000, S. 207-253, hier: S. 220.

143 Ebd.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Volker, antagonistischer Autoritaten und spannungsgeladener Verortungen kultureller
Differenz“**. Bhabha verweist daher auf das Potenzial performativer Praktiken und
an den Réndern entstehender, ,,[n]ationale[r] Gegen-Geschichten®, die die binédren
Kategorialisierungen von Aufien und Innen, Eigenem und Fremdem in Bewegung ver-
setzen und ,,die — wirklichen und begrifflichen - totalisierenden Grenzen der Nation
zur Sprache bringen und verwischen*.

Insbesondere die Wunschvorstellung von einer geschlossenen, kulturell homoge-
nen - d.h. im Fall des postrevolutiondren Mexiko einer mestizischen - Nationalge-
sellschaft beférdert jedoch das Verlangen, eine Differenz gegeniiber einem auf3erhalb
liegenden ,,Anderen® zu betonen, das sich u. a. auch in Diego Riveras Wandbildern im
Erziehungsministerium artikuliert, denn erst durch solche Alterititskonstruktionen
lasst sich die Stabilitét der ,eigenen® Nation behaupten. Henry C. Schmidt benennt
daher gerade die territoriale Nachbarschaft zu den USA als Grund dafiir, dass sich der
mexikanische Nationalismus als ,,the most powerful in Latin America““® herausgebil-
det hat. Der eigene Nationalismus, so Carlos Fuentes, sei unmittelbar an den anderen
Nationalismus gekoppelt: ,,[...] Mexican nationalism has been defined, to a very large
degree, by U.S. nationalism.“!” Es ist somit nicht verwunderlich, dass die USA, wie Ste-
phen D. Morris konstatiert hat, in essayistischen Reflexionen iiber den mexikanischen
Nationalcharakter als die Hauptfolie fungieren ,,to help describe and create Mexico ™,
wobei im Wesentlichen vier Narrative festzustellen seien:

»(1) as Mexico's predominant ,other, the U.S. helps define Mexico and Mexicanness
through contrast; (2) as Mexicos primary model of ,success’ or ,modernity,* the U.S.
serves as the archetype that Mexico aspires to; (3) as a dominant, imperialist power, the
U.S. is seen as a force (agent) shaping Mexico through direct and indirect influence; and
(4) as an anti-Mexican power and the nation’s predominant ,other, the U.S. is perceived
as a ,threat’ to Mexican identity and interests, thus serving as a force to be resisted or a
countermodel to be contested.“!*

Octavio Paz greift zwar nicht auf das Stereotyp der US-amerikanischen Kulturlosigkeit
zuriick, fithrt allerdings in Mexiko und die Vereinigten Staaten die beiden Lander als

144 Ebd.,, S. 220f.

145 Ebd,, S. 222.

146 Henry C. Schmidt, The Roots of Lo Mexicano. Self and Society in Mexican Thought, 1900-1934, College
Station/London 1978, S. xii.

147 Carlos Fuentes, A New Time for Mexico, Berkeley/Los Angeles 1997, S. 208. Vgl. hierzu auch: Stephen D.
Morris, Reforming the Nation: Mexican Nationalism in Context, in: Journal of Latin American Studies
31:2 (Mai 1999), S. 363-397.

148 Morris 2005, S. 161.

149 Ebd.

81



82

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

“I0 an und macht sie zu Stellver-

»zwei verschiedene Versionen der westlichen Kultur
tretern zweier kulturell unterschiedlich gepragter Amerikas. Anders als Mexiko seien
die Vereinigten Staaten auf einem Land ohne Vergangenheit gegriindet worden: ,,Das
historische Gedichtnis der Nordamerikaner ist nicht amerikanisch, sondern europa-
isch.“”' Wahrend Mexiko ein Land ,,zwischen zwei Kulturen und zwei Vergangenheiten
sei, dessen standige Herausforderung, bis heute darin bestehe, diese zu verbinden und
»seinen eigenen Weg zur Modernitét [zu] finden“*?, beschreibt Paz die USA als ein
Land, das zwar in die Zukunft blicke, dessen Herausforderung jedoch in Traditions-
losigkeit und kultureller Entwurzelung liege. Angesichts dessen seien viele der Haupt-
werke der US-amerikanischen Literatur der Moderne ,,dem obsessiven Verlangen, in
der amerikanischen Erde Wurzeln zu schlagen®, entsprungen.

Seit der Zeit ihrer Unabhangigkeit ist dieses Verlangen der USA nach Verwurzelung
mit dem Wunsch gepaart, sich von Europa zu emanzipieren - ein Bestreben, das sie
mit den lateinamerikanischen Léndern teilen. Dabei wurde jedoch gerade das Uber-
schreiten bzw. das Weiterschieben von Grenzen zu einem Signum der US-amerikani-
schen Identitat, die sich — der 1893 vom Historiker Frederick Jackson Turner formu-
lierten frontier-These zufolge — gerade durch das stindige Uberwinden einer jenseits
der Grenze im Westen verorteten Wildnis konstituierte.”* Im Zuge ihrer territorialen
Expansionsbestrebungen beanspruchten die USA dabei die Fithrungsrolle der Europa-
er*innen auf dem Kontinent und konstruierten ihr zivilisiertes Selbst in Abgrenzung
zum ,unzivilisierten, ,,primitiven” Fremden, das Lateinamerika darstellte.”> Angesichts
der asymmetrischen Machtverhaltnisse ldsst sich hier von einer kolonialistischen Kons-
truktion von Andersheit sprechen wie sie Edward Said fiir das Verhiltnis von Orient
und Okzident beschrieben hat und befand, ,,dass die européische Kultur erstarkte und
zu sich fand, indem sie sich vom Orient als einer Art Behelfs- oder Schattenidentitét
abgrenzte”®. Schon in den aus dem 19. Jahrhundert iiberlieferten US-amerikanischen
Reisebeschreibungen,”™” die vornehmlich die nordlichen, zu diesem Zeitpunkt noch

150 Octavio Paz, Mexiko und die Vereinigten Staaten, in: Paz 1981, S. 245-270, hier: S. 246. Urspriinglich
erschienen unter dem Titel México y los Estados Unidos, in: Vuelta 27 (Februar 1979).

151 Paz 1981, S. 253.

152 Ebd,, S. 266.

153 Ebd.

154 Vgl. Frederick Jackson Turner, The Frontier in American History [1893], in: Rereading Frederick Jackson
Turner: ,The significance of the frontier in American history“ and other essays, New York 1994, S. 31-60.

155 Vgl. Pike 1992.

156 Vgl. Edward Said, Orientalismus, 5. Aufl., Frankfurt a. M. 2017, S. 12.

157 Wie Miguel A. Cabanas herausgearbeitet hat, spielte diese literarische Gattung fiir den geografischen
Raum der sogenannten ,,Neuen Welt“ bereits seit der Zeit der Eroberung eine grofie Rolle, ,,in creating
,America‘ as a new discursive reality, drawing on European models. Indeed, books made it possible to
imagine ,America‘as conquerable space.“ Siehe: Miguel A. Cabafias, The Cultural ,,Other in Nineteenth-



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

mexikanischen Provinzen in den Blick nehmen, schldgt sich somit eine ,,anti-Mexican
rhetoric“”® nieder, die gleichermaflen durch eine antihispanische und antikatholische
Einstellung wie durch die Vorstellung von der Uberlegenheit einer angelsichsischen
»Rasse“begriindet war und sich vor dem Hintergrund des US-amerikanisch-mexikani-
schen Kriegs noch intensivierte. Insbesondere der mannlich gedachte Mexikaner wurde
als ,moralisch verdorben’, ,,barbarisch“ und ,,unzivilisiert charakterisiert, gleichzeitig
seine vorgebliche Feigheit wie Faulheit betont.”® Abfillig wurde er als greaser bezeich-
net, ein Ausdruck, dessen genaue Herkunft unbekannt ist, der den Mexikaner jedoch
mit Unreinheit und Schmutz assoziierte."® Auch Waddy Thompson, US-Botschafter
in Mexiko von 1842 bis 1844 - diplomatische Beziehungen zwischen beiden Lindern
existierten seit 1822 —, beschrieb die allgemeine Bevolkerung Mexikos in seinen Er-
innerungen als ,,lazy, ignorant, and of course, vicious and dishonest“'’. Paredes zufolge
rechtfertigte wohl nicht zuletzt das in der US-amerikanischen Meinung vorherrschende
Bild, ,that Mexicans were miserable and degraded and proper objects of humiliation ?,
das US-amerikanische Eindringen in das Nachbarland. Allerdings beruhten auch die
Warnungen davor, sich die mexikanischen Gebiete anzueignen, auf rassistischen Vor-
urteilen und US-amerikanischen Superiorititsgefithlen. So gab Thompson 1847, kurz
nachdem General Winfield Scott in Veracruz gelandet und bezeichnenderweise auf der
Route von Hernan Cortés nach Mexiko-Stadt vorgestofien war, zu bedenken:

»We shall get no land, but will add a large population, aliens to us in feeling, education,
race, and religion — a people unaccustomed to work, and accustomed to insubordination
and resistance to law, the expense of governing whom will be ten times as great as the
revenues derived from them.“'®

Unter Porfirio Diaz, der mit dem Beginn seiner Regierungszeit 1876 die mexikanische
Modernisierung einldutete, begann schliefllich eine Phase massiver US-Investitionen
in die mexikanische Wirtschaft, damit jedoch auch eine immer starker zunehmende,

Century Travel Narratives: How the United States and Latin America Described Each Other, Lewiston/
Queenston/Lampeter 2008, S. 3.

158 Vgl. Raymund A. Paredes, The Mexican Image in American Travel Literature, 1831-1869, in: New
Mexico Historical Review 52:1 (Januar 1977), S. 5-29, hier: S. 10.

159 Vgl. ebd., S. 12.

160 Vgl. u.a. Arnoldo de Léon, They Called Them Greasers. Anglo Attitudes toward Mexicans in Texas,
1821-1900, Austin 1983; sowie: W. Dirk Raat und Michael M. Brescia, Mexico and the United States:
Ambivalent Vistas, 4. Aufl., Athens/London 2010, inbesondere das Kapitel: ,,Gringos“ and ,,Greasers".

161 Waddy Thompson, Recollections of Mexico, New York/London 1846, S. 23.

162 Paredes 1977, S.17.

163 Waddy Thompson, National Intelligencer (Washington D.C.), 21. Oktober 1847, zitiert nach: David
A. Copeland, The Antebellum Era: Primary Documents on Events from 1820 to 1860, Westport 2003,
S. 274-275, hier: S. 275.

83



84

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

wirtschaftliche Abhédngigkeit Mexikos vom nérdlichen Nachbarn. Handelsbeschrén-
kungen, die zur Zeit der Unabhéngigkeit zum Schutz der inldndischen Wirtschaft vor
einer befiirchteten US-Dominanz errichtet worden waren, wurden nun im Namen des
Fortschritts grofitenteils aufler Kraft gesetzt und u.a. der Ausbau des mexikanischen
Eisenbahnnetzes mit US-amerikanischem Kapital vorangetrieben.* Als Folge dieses kur-
zen wirtschaftlichen Aufschwungs wurde allerdings auch ein Zustand sozialer Ungerech-
tigkeit weiter verscharft, der sein Ventil in der mexikanischen Revolution finden sollte.
Diese von Instabilitét geprégte Zeit wurde von den USA wiederum als Bedrohung
ihrer wirtschaftlichen wie politischen Interessen wahrgenommen und fithrte daher
zu US-amerikanischen Einmischungsversuchen. Obwohl Victoriano Huerta, der sich
durch einen Putsch gegen Madero 1913 an die Macht gebracht hatte, zunéchst die Unter-
stiitzung des US-amerikanischen Botschafters Henry Lane Wilson genoss, weigerte sich
Prasident Woodrow Wilson, Huertas Regierung anzuerkennen, und besetzte 1914 fiir
sieben Monate den Hafen von Veracruz. Infolge dieser Okkupation gab es Stimmen,
die mit einem Verweis auf den US-amerikanisch-mexikanischen Krieg gar fiir eine
Annexion ganz Mexikos pladierten und dem Nachbarland grundsitzlich die Féhigkeit
zur Selbstverwaltung absprachen.®® Der renommierte Anthropologe Frederick Starr
konterte die imperialistische Rhetorik einiger seiner Landsleute und erlduterte noch
im Jahr der US-Besetzung in seinem Buch Mexico and the United States: A Story of
Revolution, Intervention and War austiihrlich, ,why we should refrain from meddling
in the internal affairs of Mexico“*®. Er fiihrte aus: ,,Mexico and the United States are
neighbors; they differ from each other markedly, they represent and will continue to
represent different forms of government; they may both be great nations in the future.
They should be friends.“"” Eine in Starrs Buch publizierte Karikatur (Abb. 16) ver-
deutlicht dabei das in der US-Bevolkerung vorherrschende Mexiko-Bild zur Zeit der
Revolution, das eine anti-mexikanische Stimmung begiinstigte. Mexiko erscheint hier
in der Gestalt des blutdiirstigen, hinterhéltigen Banditen, eine Figur, die schon vor der
Revolution die US-amerikanische Vorstellungswelt prégte, denn bereits wahrend der
kriegerischen Auseinandersetzungen der 1840er Jahre hatte man den Mexikaner*innen
eine Neigung zum Banditentum attestiert. Ein grofles, vor Blut tropfendes Messer

164 John Mason Hart gibt an, dass im Jahr 1902 US-amerikanische Unternehmen in Besitz von 80% der
mexikanischen Eisenbahnaktien waren. Zudem gehorten ihnen 81% des Gesamtkapitals der mexikani-
schen Bergbauindustrie sowie Mehrheitsbeteiligungen an drei der grofiten mexikanischen Banken. Vgl.
John Mason Hart, Revolutionary Mexico: The Coming and Process of the Mexican Revolution, Berkeley
1989, S. 134-142.

165 Vgl. Michael Van Wagenen, Remembering the Forgotten War: The Enduring Legacies of the U.S.—Mexican
War, Amherst/Boston 2012, S. 124 ff.

166 Frederick Starr, Mexico and the United States: A Story of Revolution, Intervention and War, Chicago
1914, S. 2.

167 Ebd, S. 3.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Abb. 16: Karikatur aus:
Frederick Starr, Mexico and
the United States: A Story of

. . FEREUART, 1013—AND BEFORE AND APTER,
Revolution, Intervention and BUT THERE ARE OUTRAGES AGATNST CIVILIZATION ELSEWHERE.

War, Chicago 1914, S. 3

hinter dem Riicken verbergend présentiert die Personifikation Mexikos das Herz der
auf einem Altar geopferten Zivilisation. Hier iiberlagern sich verschiedene Stereo-
typisierungen, indem auch auf die Herzopferpraxis der Azteken Bezug genommen
wird, die seit jeher maf3geblich das Bild von den blutriinstigen, barbarischen Indigenen
im westlichen Zivilisationsdiskurs konstituiert. Schon fiir die europiische Selbstkon-
struktion der Frithen Neuzeit spielten die aztekischen Opferrituale eine Rolle, da man
die Vorstellung von einem wilden, barbarischen Amerika Europa entgegensetzen und
so den zivilisatorischen Fithrungsanspruch des ,, Alten“ Kontinents betonen konnte."®
Hier wird hingegen die zu diesem Zeitpunkt mit den USA assoziierte Zivilisation zum
Opfer des mexikanischen Blutrausches. Der ungeheure Blutdurst der Azteken sei auch
bei zeitgendssischen Mexikaner*innen genetisch verankert, so vermittelt die Karikatur:
»The lust for blood is bred in the bone.“!®

Spitestens der Einfall der von Pancho Villa gefithrten Truppen im Marz 1916 in
Columbus, New Mexico bestitigte diese Stereotypisierungen in der US-amerikanischen
Reprisentation von Mexikaner*innen und fithrte die US-amerikanisch-mexikanischen

168 Vgl. Margit Kern, Transkulturelle Imaginationen des Opfers in der Friihen Neuzeit: Ubersetzungsprozesse
zwischen Mexiko und Europa, Berlin 2013, S. 13 ff.

169 In der Bildunterschrift relativiert Starr die in der US-amerikanischen Imagination mit der mexika-
nischen Revolution assoziierten Zivilisationsverbrechen, indem er schreibt: ,,But there are outrages
against civilization elsewhere.“ Starr 1914, S. 3.

85



86

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Beziehungen einem neuen Tiefpunkt entgegen.”” Nicht zuletzt auf der historischen
Figur Pancho Villas basierend sollte sich der mexikanische bandido in den folgenden
Jahren zum Inbegriff des filmischen Bosewichts entwickeln.” Auch wenn die mexi-
kanische Regierung dieser negativen Darstellung im ausgesprochen wirkméchtigen
Medium des US-amerikanischen Films mit Zensurversuchen entgegenzuwirken ver-
suchte, schrieb die New York Times noch 1920 tiber das Mexiko-Bild eines Grof3teils der
US-amerikanischen Bevolkerung: ,,To the average American the Mexican of today is
an insurgent or a bandit or, at any rate, a conspirator against his own Government.“?

II1.2.2 Zur Rezeption der mexikanischen Moderne in den USA

Fredrick B. Pike hat ausfiihrlich dargelegt, inwiefern die Dichotomie von Kultur und
Natur, Zivilisation und Barbarei seit dem 19. Jahrhundert den US-amerikanischen
Diskurs tiber kulturelle Differenz pragte.”* Als Gegenbild zu den sich zivilisiert wih-
nenden, in einem Zustand fortschreitender Entwicklung befindlichen USA wurde
Lateinamerika in einem statischen Naturzustand festgeschrieben.” Im Verlauf der
1920er und 1930er Jahre fand jedoch eine Neubesetzung dieser Stereotypisierungen
statt. Pike erldutert, dass in dieser Zeit — nicht zuletzt vor dem Hintergrund des epo-
chalen Einschnitts, den der Erste Weltkrieg darstellte — in den Vereinigten Staaten das
Aufkommen einer Gegenkultur zu beobachten sei.” Der Glaube an das kapitalistische
System war erschiittert worden, eine Entwicklung, die sich mit der Weltwirtschafts-
krise ab 1929 noch verschirfen sollte. Die mit Lateinamerika verbundenen negativen
Stereotypisierungen wurden nun ins Positive verkehrt. Eine Riickkehr zu einem Dasein

170 Vgl. Friedrich Katz, Pancho Villa and the Attack on Columbus, New Mexico, in: American Historical
Review 83:1 (Februar 1978), S. 101-130.

171 Vgl. hierzu u.a. Juan José Alonzo, Badmen, Bandits, and Folk Heroes: The Ambivalence of Mexican
American Identity in Literature and Film, Tucson 2009.

172 Zitiert nach: Delpar 1992, S. 5. Die Gegner von Orozcos erstem Wandbildauftrag in den USA sollten
noch zehn Jahre spiter versuchen, den Kiinstler indirekt als mexikanischen Bandit zu diskreditieren.
Alma Reed, Forderin des Kiinstlers in den Vereinigten Staaten, berichtet {iber ein Zusammentreffen
»mehrerer ortsansassiger Geistlicher®, welche Orozcos Wandbildentwurf u. a. aus dem Grund ablehn-
ten, dass der Maler Mexikaner sei, ,bekanntlich ein Volk ohne Achtung vor dem Hergebrachten;
tatsichlich seien viele von ihnen Banditen, wie die Revolutionen von 1910 und 1921 bewiesen.“ Alma
Reed, Orozco, Dresden 1979, S. 119.

173 Vgl. Pike 1992.

174 Wie John J. Johnson herausgearbeitet hat, tauchte Lateinamerika in der US-amerikanischen Karikatur
des spiten 19. und des frithen 20. Jahrhunderts daher abwechselnd in Gestalt des ,,unzivilisierten
Wilden® auf, wurde feminisiert oder infantilisiert. Vgl. John J. Johnson, Latin America in Caricature,
Austin 1980.

175 Vgl. hierzu auch: Fredrick B. Pike, Latin America and the Inversion of United States stereotypes in the
1920s and 1930s, in: The Americas 42:2 (October 1985), S. 131-162.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

in einem ,,primitiven® Naturzustand erschien einer ganzen Reihe zivilisationsmiider
Intellektueller erstrebenswert, weswegen man sich auch in den USA dem Studium
autochthoner Kulturen widmete, die mit diesem Zustand assoziiert wurden. Das im
19. Jahrhundert sowohl in den USA als auch in Mexiko angefithrte Argument, der
Indigene sei ein Entwicklungshindernis, da er sich ,wesenhaft dem Imperativ wirt-
“U6, wurde nun positiv umgedeutet. Viele US-
amerikanische Intellektuelle sahen in der den Indigenen attestierten Fortschrittsver-
weigerung ihre eigene zunehmend skeptische Haltung gegentiber der unkritischen
Fortschrittsaffirmation der Moderne gespiegelt. In seinem 1931 erschienenen Bestseller
Mexico: A Study of Two Americas etwa — illustriert von Diego Rivera - zeichnete der
Sozialokonom Stuart Chase das Bild eines immer noch in grofien Teilen agrarisch ge-
pragten, indigenen Mexikos. In Form des Dorfes Tepoztlan — ,,symbol of the Mexico
of today“””
gegeniiber und romantisierte die Einwohner*innen Tepoztlans dabei als ,,machineless
men“"”®, die noch unberiihrt seien von jeglicher industrieller Entwicklung.

Zu Beginn der 1920er Jahre wurde Mexiko zum Zufluchtsort fiir US-amerikanische
Linke wie Waldo Frank, Ernest Gruening und Frank Tannenbaum, denn diese glaubten
in dem postrevolutionéren Staat ein erfolgreiches Gegenmodell zu den kapitalistischen
USA zu erkennen, wenngleich einigen von ihnen der limitierte Erfolg der Revolution
durchaus bewusst war.”” Das Wort pilgrimage, mit dem etwa Waldo Frank die Reisen
der US-Amerikaner*innen nach Mexiko bezeichnete, erhob diese in den Rang spiri-
tueller Erfahrungen.®® Die USA wurden von ihm zum ,,capitalistic Jungle“® erklért, vor
dem man bei der Mutter Mexiko Zuflucht suche.”® Dem Gefiihl einer Entwurzlung im

schaftlicher Akkumulation verschliefle

— stellte er dieses kontrastiv der US-amerikanischen Stadt Middletown

176 Stephan Scheuzger, Indigenenpolitik in den Vereinigten Staaten und in Mexiko im 19. Jahrhundert:
ein Vergleich, in: Tobler und Waldmann 2009, S. 239-285, hier: S. 258.

177 Stuart Chase, Mexico: A Study of Two Americas, New York 1931, S. 123.

178 Siehe u. a. Kapitel 7: Machineless Men - Their Food and Drink, S. 123-143.

179 Vgl. Delpar 1992, vor allem das Kapitel: Political Pilgrims in the ,,New Mexico".

180 Siehe: Waldo Frank, Pilgrimage to Mexico, in: The New Republic, 1. Juli 1931, S. 183-184. Der Artikel ist
die Rezension des kurz zuvor erschienen Buches Mexican Maze von Carleton Beals, das im gleichen
Jahr wie Chases Mexico: A Study of Two Americas erschien und, ebenfalls von Diego Rivera illustriert,
ein dhnliches Mexikobild entwirft. Vgl. Carleton Beals, Mexican Maze, New York 1931.

181 Frank 1931, S. 184.

182 Rivera bediente sich des Bildes der Mutter Erde bereits Ende der 1920er in seinen Chapingo-Wandge-
malden. Eine US-amerikanische Variation dieses Themas schuf der Kiinstler schlief3lich 1931 mit der
Allegorie Kaliforniens im City Club in San Francisco. Luis Martin Lozano hat jedoch konstatiert, dass
diese Figur ein Gegenstiick zu der ,lethargischen” Erde bilde, welche Rivera in Chapingo darstellte:
»Im Gegensatz dazu ist die Frau in der Allegorie zu Kalifornien frei und stellt ihren beeindruckenden,
vor Leben und Gesundheit strotzenden Korper zur Schau, der bereits zur Menschenhand sowie durch
Wissenschaft und Technik fruchtbar gemacht wurde.“ Luis-Martin Lozano, Uber Revolutionen und
Allegorien. Mexiko-Stadt und San Francisco, in: Diego Rivera: Sémtliche Wandgemilde, S. 264-299,

87



88

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

artifiziellen Raum der US-amerikanischen Grof3stadt begegnete Frank dabei mit einer
organischen Metaphorik — zum Beispiel in der Gegeniiberstellung des mexikanischen
Erdbodens, dessen Inkarnation die Mexikaner*innen seien, mit den asphaltierten Biir-
gersteigen New Yorks:

»Although our feet never leave the sidewalks of New York, there is a soil beneath us;
and the more perfect the pavement the more urgent our need of contact with the soil.
In Mexico live a folk who, for all their terrible confusions, are the incarnate spirit of that
soil. The merger of Indian and Spaniard [...] has achieved that connection with both
self and soil without which man must perish. [...] Our inherited culture is in agony:
the rigor mortis of death.“®

Der aus der Revolution hervorgegangene Muralismus galt den US-amerikanischen
Intellektuellen als Paradebeispiel einer solch starken kulturellen und nationalen Ver-
wurzelung. Zudem war es die Kollektivitit, die den Muralismus kennzeichnete - in
Bezug auf den kiinstlerischen Schaffensprozess sowie auf den Prozess einer kollektiven
Sinnstiftung -, welche die Hoftnung auf kiinstlerische und gesellschaftliche Vergemein-
schaftung in einer zunehmend durch Entfremdung gekennzeichneten Zeit verkorperte:
»In their staunch affirmation of a public art of social commitment that could bring the
artist into meaningful contact with society at large, the Mexicans offered a concrete
alternative to the growing sense of alienation and isolation felt by North American
intellectuals.“**

Dass gerade auch angesichts eines erstarkenden US-Nationalismus eine ganze Reihe
zumeist junger links-liberaler US-Intellektueller zu Beginn der 1920er Jahre die Frage
umtrieb, worauf sich der zivilisatorische Fithrungsanspruch der Vereinigten Staaten
eigentlich griinde, zeigen die fithrenden Stimmen, die in dem von dem Publizisten
Harold E. Stearns 1922 herausgegebenen Civilization in the United States: An Inquiry by
Thirty Americans versammelt sind."®® Der Titel, so der Historiker Richard H. Pells, sei
als ,,deliberately ironic“ zu verstehen, ,,since the participants concluded that America
in fact had no civilization worth mentioning“*. So befand Lewis Mumford in seinem

hier: S. 267. Fir die California School of Fine Arts plante Rivera offenbar ebenfalls urspriinglich eine
liegende Erdallegorie. Vgl. ebd., S. 269.

183 Frank 1931, S. 184. Etwa zeitgleich wurde im nationalsozialistischen Deutschland ,, Asphalt® als pe-
jorativer Ausdruck fiir die von den Nationalsozialist*innen verachtete Grof3stadtkultur eingefiihrt.
Dieser stand fiir eine degenerative, stadtische Gesellschaft, der in der ,,Blut und Boden®-Ideologie des
Nationalsozialismus das mit der Scholle verwurzelte Bauer*innentum entgegengesetzt wurde. Vgl.
Cornelia Schmitz-Berning, Vokabular des Nationalsozialismus, Berlin 2007, S. 71-73.

184 Hurlburt 1989, S. 4.

185 Vgl. Harold E. Stearns, Civilization in the United States: An Inquiry by Thirty Americans, New York 1922.

186 Richard H. Pells, Radical Visions and American Dreams. Culture and Social Thought in the Depression
Years, New York 1973, S. 23.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Beitrag zur US-amerikanischen Stadt, diese reprisentiere nicht ,the creative values
in civilization’, sie stehe vielmehr ,,for a new form of human barbarism™¥. Im Vor-
wort betont Stearns selbst die Notwendigkeit einer endgiiltigen Lossagung von Europa.
Allerdings sei ein Grundproblem des sozialen Lebens in den USA ,,emotional and
aesthetic starvation. [...] We have no heritages or traditions to which to cling except
those that have already withered in our hands and turned to dust.“"*® Der Kiinstler und
Ausstellungsmacher Walter Pach, 1913 Mitorganisator der bahnbrechenden Armory
Show, beklagt in seinem Beitrag zu Stearns Buch ebendiesen Traditionsmangel auch
fir die Bildende Kunst in den USA:

»The problem of American Art is unlike that of any other country of the present or the
past. We have not here the racial and historical foundation on which, until now, every
art has been built and so our striving [...] must be judged from another standpoint
than the one to be taken in viewing an art that originates with its people or is directly
transmitted from an older race. Egypt and ancient Mexico furnish examples of the first
case, Italy and France of the second.“®

Seien die spanischen Eroberer in Mexiko und Peru auf Kulturen ,,of a very high order®
gestoflen, so Pach, hitten die Siedler*innen in Nordamerika nur Stimme ,in a state
of savagery“ entdeckt: ,,[...] this fact, together with the constant warfare between the
two races, is a sufficient explanation why we find no influence from the red men**".
Noch im Juli 1922 reiste Pach nach Mexiko, wo er Zeuge von Riveras Arbeiten an den
Wandgemilden im mexikanischen Erziehungsministerium wurde.” Unmittelbar nach
seinem Mexiko-Aufenthalt lud Pach eine Gruppe mexikanischer Kunstschaffender
ein — unter ihnen Rivera und Orozco —, an der Ausstellung der Society of Independent
Artists teilzunehmen, die 1923 in New York standfand.”” In den folgenden Jahrzehnten
entwickelte Pach sich zu einem zentralen Fiirsprecher mexikanischer Kunst in den
USA, wobei er nicht nur die Kiinstler*innen der Moderne protegierte, sondern ihre
Vorfahren, die Mayas, Azteken und Tolteken, in einem Artikel im Harper’s Monthly

187 Lewis Mumford, The City, in: Stearns 1922, S. 3-20, hier: S. 9-10. Mumford sollte mit seinem 1924
erschienenen, zweiten Buch Sticks and Stones: A Study of American Architecture and Cizilization den
Grundstein legen fiir seine Karriere als einer der einflussreichsten Architekturkritiker des Landes.
Einer besonders kritischen Beobachtung unterzog er dabei stets die Urbanisierung der Vereinigten
Staaten. 1923 gehorte er zu den Mitbegriindern der Regional Planing Association of America, der ersten
Institution, die sich fiir eine Regionalplanung einsetzte.

188 Stearns 1922, S. vii.

189 Walter Pach, Art, in: Ebd., S. 227-241, hier: S. 227.

190 Ebd.

191 Riveras Biograf Bertram D. Wolfe zufolge hatte Pach Riveras Malerei bereits 1916 in der Galerie von
Marius de Zayas kennengelernt. Vgl. Wolfe 1963, S. 278.

192 Vgl. hierzu: Nieto 1992, S. 124.

89



90

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Magazine als ,,The Greatest American Artists“ wiirdigte, deren Werke allein in Kunst-
museen angemessen aufgehoben seien, nicht in ethnologischen oder anthropologi-
schen Sammlungen.”

Vor dem Hintergrund dieses Umdenkens, aber auch bedingt durch die Phase nach-
revolutiondrer Stabilisierung intensivierte sich der kulturelle Austausch zwischen Me-
xiko und den USA im Verlauf der 1920er Jahren rasant.”* Die Asymmetrie, die die
Beziehungen beider Lander zueinander bis dahin gekennzeichnet hatte - und in vieler-
lei Hinsicht bis heute kennzeichnet —, verschob sich in kultureller Hinsicht dabei zu-
gunsten Mexikos. Allerdings lassen sich die von Morris fiir den intellektuellen Diskurs
in Mexiko beschriebenen Narrative auch auf die USA iibertragen, da zwar einerseits
das authentische, traditionsbewusste Mexiko zum erstrebenswerten Archetypus er-
hoben wurde, anderseits jedoch Teile der US-amerikanischen Offentlichkeit vor einer
mexikanischen ,invasion* warnten.

Einige Grenzgénger*innen, die in den 1920er und 1930er Jahren als Vermittelnde
zwischen den Kulturrdumen agierten, sollen im Folgenden kurz vorgestellt werden. Als
einer der wichtigsten unter ihnen kann wohl der mexikanischstimmige Karikaturist,
Maler und Gallerist Marius de Zayas gelten, der in New York zunéchst zum engen Kreis
um Alfred Stieglitz’ Galerie 291 gehorte und in der von ihm selbst er6ffneten Modern
Gallery 1916 in Paris entstandene Werke Riveras erstmals einem US-amerikanischen
Publikum vorstellte. Zudem war mit de Zayas ein mexikanischer Akteur schon von
Beginn an in die moderne Fotografieszene New Yorks involviert, der in einigen zent-
ralen Aufsitzen die kiinstlerischen Moglichkeiten des Mediums auslotete."”®

Neben de Zayas tat sich der mexikanische Dichter und Journalist José Juan Tablada,
den Helen Delpar, obwohl er zwischen 1920 und 1936 in New York lebte, als einen
»ardent nationalist“’” bezeichnet, als zentrale Figur hervor. Tablada verschrieb sich
schon zu Beginn der 1920er Jahre der Aufgabe, die mexikanischen Kiinstler*innen in
den USA bekannt zu machen. Bereits im Januar 1923 berichtete er den Leser*innen
der Zeitschrift International Studio unter dem Titel Mexican Painting Today von einer
durch die Kunst der Azteken inspirierten ,national renaissance“*® in seinem Heimat-

193 Vgl. Walter Pach, The Greatest American Artists, in: Harper’s Monthly Magazine 148 (Januar 1924),
S.252-262.

194 Belastet wurden die diplomatischen Beziehungen jedoch abermals zwischen 1926 und 1927 durch die
erneute US-amerikanische Besetzung Nicaraguas sowie durch die Kritik der Vereinigten Staaten an
Calles’ Antiklerikalismus.

195 Delpar 1992, S. vii.

196 Vgl. Marius de Zayas, Fotografie [1913], in: Wolfgang Kemp, Theorie der Fotografie, 4 Bde.: Bd. 2
[1912-1945], Miinchen 1979, S. 45—-47 sowie: Der., Fotografie und kiinstlerische Fotografie [1913], in:
Ebd., S. 47-49.

197 Delpar 1992, S. 41.

198 Tablada 1923, S. 267.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

land. Im Oktober desselben Jahres widmete er in der Zeitschrift The Arts schliefflich
Diego Rivera einen ausfiihrlichen Artikel. Uber dessen Schipfung, mit der sich die
Leser*innen in Form einer Abbildung, wenngleich noch in unfertigem Zustand, auch
visuell vertraut machen konnten, befand Tablada: ,,This work, now complete, is the most
important of its kind in all Latin America, and in its special technique, it is perhaps the
only work of its kind on the Continent.“"*” Den Artikel, der auch Reproduktionen von
Riveras Wandgemilden im mexikanischen Erziehungsministerium enthielt, schloss
er mit den Worten: ,,[The murals of Rivera] are a strong art affirmation, so strong, so
sure, so categoric, that to find their equivalent in Mexican art one must go back into
the past to the fierce and unique Aztec sculpture.“**

Im Hinblick auf einen transnationalen Dialog erwdhnenswert ist zudem Tabladas
zwischen 1924 und 1934 wochentlich in der Sonntagsbeilage der mexikanischen Tages-
zeitung El Universal erschienene Kolumne Nueva York de Dia y de Noche.* Ausfiihrlich
berichtete Tablada seiner mexikanischen Leser*innenschaft hier tiber das kulturelle
Leben in der US-amerikanischen Metropole, wobei einen Schwerpunkt seiner Berichte
die Rezeption des Muralismus in den Vereinigten Staaten bildete. Der muralismo sei der
Hauptgrund fiir das gesteigerte Interesse der US-Amerikaner*innen an seinem Heimat-
land, so war sich Tablada sicher: ,Von allen Erscheinungsformen der zeitgendssischen
Kultur, die Mexiko fiir Ausldnder interessant machen, sind die ersten und méchtigsten
die Fresken, die Diego Rivera hervorgebracht hat und die weiterhin eine Gruppe an-
gesehener Kiinstler ausfithrt.“?” Allerdings legt seine Kolumne auch Zeugnis ab von
einem zunehmend xenophoben Klima, das durch die Depression beférdert wurde und
das im Verlauf der 1930er Jahre dazu fithren sollte, dass iiber 350.000 Mexikaner*in-
nen - darunter auch solche, die in den USA geboren waren - nach Mexiko zurtick-

199 José Juan Tablada, Diego Rivera — Mexican Painter, in: The Arts 4:4 (Oktober 1923), S. 221-233, hier:
S.229.

200 Tablada 1923, S. 233. Im Februar des folgenden Jahres erhielt die US-amerikanische Leser*innenschaft
schliellich weitere Eindriicke von Riveras wandmalerischem (Euvre. Abermals illustriert mit Re-
produktionen seiner Wandbilder publizierte International Studio den Artikel Rivera’s Mural Paintings
von Frederic W. Leighton, in dem der Autor in dhnlicher Weise die Verwurzelung des Kiinstlers in
der prahispanischen Tradition betont, gleichzeitig jedoch dessen Modernitét hervorhebt. Rivera, so
Leighton, verkérpere ,,in modern terms the ages-old spirit of his race.” Leighton 1924, S. 378.

201 Vgl. ausfiihrlich zu Tabladas New Yorker Chroniken: Rubén Lozano Herrera, José Juan Tablada en
Nueva York: bisqueda y hallazgos en la crénica, Mexiko-Stadt 2000. In El Universal erschien zudem
regelmiflig unter dem Titel News of the World eine Zusammenfassung internationaler Nachrichten
fur eine englischsprachige Leser*innenschaft.

202 ,,De todas las manifestaciones de cultura contemporanea que hacen a México interesante para el ex-
tranjero, la primera y mas poderosa son los frescos que originé Diego Rivera y siguieron ejecutando
un grupo de distinguidos artistas.“ José Juan Tablada, Nueva York de Dia y de Noche, in: El Universal,
6. Mirz 1932, secc. El Magazine para Todos, S. 3 und 7, hier: S. 7. Deutsche Ubersetzung durch die
Autorin.

91



92

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

gefithrt wurden.?” Tablada postulierte daher im Februar 1934: ,,Es sei daran erinnert,
dass, fiir diese Leute, wir Mexikaner und ,spanish’ im Allgemeinen eine minderwertige
Rasse sind [...].“*** Die US-Amerikaner*innen wiirden die Mexikaner*innen zwar
weiterhin als ,,rassisch® unterlegen betrachten, aber, so zitiert Tablada im gleichen Jahr
nicht ohne Genugtuung aus der Zuschrift eines mexikanischen Lesers, ,auch wenn
wir - ihnen zufolge - rassisch minderwertige Mexikaner bleiben, so brauchen sie uns
doch, um ihre Bibliotheken und Universititen zu dekorieren®. Bezug genommen
wird hier wohl vor allem auf José Clemente Orozco, der in diesem Jahr die Arbeiten an
seinem Freskenzyklus in der Baker Memorial Library im Dartmouth College beendete.
Bereits 1930 hatte Orozco mit seinem Prometheus im Pomona College in Claremont,
Kalifornien das erste mural auf US-amerikanischem Boden geschaffen. Schon kurz
nach Fertigstellung des Wandgemaldes reisten Jackson Pollock und sein Bruder Charles
nach Claremont, um Orozcos Werk zu besichtigen.?*® Allgemein iibten die Arbeiten
Orozcos mit ihrem expressiven Duktus auf Jackson Pollock einen grofien Eindruck aus,
der sich von den Wandgemilden des Mexikaners insbesondere zu seinem figurativen
Frithwerk inspirieren lie8. Pollocks New Yorker Studio schmiickte in den 1930er Jahren
eine Reproduktion von Orozcos Prometheus, laut Pollock ,,the greatest painting done
in modern times**”.

In den 1920er Jahren waren es zudem einige weibliche Vermittlerinnen, die zu US-
amerikanischen Stimmen des indigenismo wurden. Anita Brenner etwa, eine in Mexiko
geborene Tochter européischer Immigrant*innen und wie Gamio Schiilerin von Franz
Boas, veroffentlichte 1929 die bis heute ausgesprochen einflussreiche Studie Idols behind
Altars iber die mexikanische Moderne und ihre kulturellen Wurzeln, illustriert mit

203 Vgl. hierzu: Fernando Saul Alanis Enciso, They Should Stay There: The Story of Mexican Migration and
Repatriation during the Great Depression, Chapel Hill 2017.

204 ,,Hay que recordar que, para esta gente, los mexicanos y ,spanish, en general, somos una raza inferior
[...].“ José Juan Tablada, Nueva York de Dia y de Noche, in: El Universal, 25. Februar 1934, secc. El
Magazine para Todos, 3,7, hier: S. 3. Deutsche Ubersetzung durch die Autorin.

205 ,,[...] siendo los mexicanos racialmente inferiores - segtin ellos — nos necesitan para decorar sus biblio-
tecas y universidades.“ José Juan Tablada, Nueva York de Dia y de Noche, in: El Universal, 21. Januar
1934, secc. El Magazine para Todos, 3,7, hier: S. 3. Deutsche Ubersetzung durch die Autorin.

206 Vgl. Lisa Mintz Messinger, Pollock Studies the Mexican Muralists, in: Ausst. Kat. Men of Fire: José
Clemente Orozco and Jackson Pollock, Hood Museum of Art, Hanover (7. April-7. Juni 2012) Pollock-
Krasner House and Study Center, East Hampton (2. August-27. Oktober 2012), Hanover 2012, S. 3749,
hier: S. 39. Eine frithere Version des Aufsatzes ist erschienen in: The Jackson Pollock Sketchbooks in the
Metropolitan Museum of Art, hrsg. von Katharine Baetjer, Nan Rosenthal und Lisa Mintz Messinger,
publiziert in Zusammenhang mit der Ausstellung Jackson Pollock: Early Sketchbooks and Drawings,
Metropolitan Museum of Art, New York (22. Oktober 1997-8. Februar 1998), New York 1997, S. 61-84.

207 Dem Kiinstler Peter Busa zufolge titigte Pollock diese Aussage. Zitiert nach: Steven Naifeh und Gregory
White Smith, Jackson Pollock: An American Saga, New York 1989, S. 298.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Fotografien von Edward Weston.?*® Die Titigkeiten der zwischen Mexiko und den
USA vermittelnden Grenzgingerinnen - zu denen neben Brenner auch Alma Reed,
Frances Toor und Frances Flynn Paine gezahlt werden kénnen — waren jedoch auch
von einem kommerziellen Verwertungsinteresse des ,,Mexikanischen® geleitet. Arnd
Schneider hat etwa zu der von der US-Amerikanerin Frances Toor zwischen 1925 und
1937 herausgegebenen, zweisprachigen Zeitschrift Mexican Folkways angemerkt, diese
habe zu beiden Seiten der Grenze nicht zuletzt als ,,advertising outlet for commercial
enterprises” fungiert, unter diesen ,, American-owned curio shops, art dealers in Me-
xico city catering to a clientele of American and European tourists, as well as its own
mail order services, which offered, for example, Modotti’s photographs of frescoes by
Diego Rivera for 50 cents each*®.

Auch bei den Aktivititen von Frances Flynn Paine lésst sich ein Interesse an der
kommerziellen Vermarktung einer pittoresken Mexikanitét nicht abstreiten. Gefordert
wurde Paine von der Familie Rockefeller, mit deren finanzieller Unterstiitzung sie zu-
néchst 1928 eine Verkaufsausstellung mit mexikanischem Kunstgewerbe im Art Center
in New York eroffnete und schliefilich die Paine Arts Corporation griindete.”® Es war
Frances Flynn Paine, die Abby Aldrich Rockefeller mit der Kunst Diego Riveras be-
kannt machte — der Beginn einer intensiven Férderung des mexikanischen Muralisten
durch die US-amerikanische Mézenin. 1930, ein Jahr nachdem das von Abby Aldrich
Rockefeller mit begriindete Museum of Modern Art eréfinet hatte, wurde mit dem Geld
der Rockefellers schliefilich die gemeinniitzige Mexican Arts Association ins Leben
gerufen, der u.a. Paine als Direktorin vorsafy und die sich dem Ziel verschrieb, ,,[t]o
promote friendship between the people of Mexico and the United States of America by
encouraging cultural relations and the interchange of fine and applied arts“*".

Noch im Jahr der Griindung der Mexican Arts Association wurde das bis dato
umfassendste Ausstellungsvorhaben zu mexikanischer Kunst in den USA umgesetzt:
die Mexican-Arts-Ausstellung des Metropolitan Museum of Art (Abb. 17), die nach
vierwochiger Laufzeit in New York in dreizehn weiteren US-amerikanischen Stddten
gezeigt wurde, darunter Boston, Pittsburgh, Washington und San Antonio. Angeregt
hatte die Ausstellung Dwight W. Morrow, US-amerikanischer Botschafter in Mexiko
zwischen 1927 und 1930, der sowohl in politischer als auch in kultureller Hinsicht

208 Vgl. Brenner 1929.

209 Arnd Schneider, Unfinished Dialogue: Notes toward an Alternative History of Art and Anthropology,
in: Made to Be Seen: Perspectives on the History of Visual Anthropology, hrsg. von Marcus Banks und
Jay Ruby, Chicago/London 2011, S. 108-135, hier: 124.

210 Vgl. Delpar 1992, S. 136-138.

211 Zitiert nach ebd., S. 138. Die Organisation, zu deren Direktor*innen auch Abby Aldrich Rockefeller
gehorte, hatte jedoch schon bald unter den Folgen der Depression zu leiden und konnte ihre ehrgeizigen
Pldne, u.a. fiir ein umfassendes Ausstellungsprogramm, letztlich nicht in die Tat umsetzen.

93



94

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

e
ADD. 17: Ausstellungsansicht, Mexican Arts, Metropolitan Museum of Art, New York (13. Oktober-
9. November 1930), Foto: Anonym

als zentrale vermittelnde Instanz zwischen beiden Lindern gelten kann.*”* Nicht nur,
dass er ab 1927 zu einer massiven Verbesserung der diplomatischen Beziehungen zu
Mexiko beitrug, er beauftragte zusammen mit seiner Frau zudem Diego Rivera mit
einem Wandgemailde fiir den Cortés-Palast in Cuernavaca, das er dem mexikanischen
Volk als Schenkung iiberlie8.”* Dies war jedoch kein altruistischer Akt. Vielmehr galt
es fiir Morrow sowie fiir die mit ihrer Firma Standard Oil in das mexikanische Erd-
oOlgeschift involvierte Familie Rockefeller, US-amerikanische Wirtschaftsinteressen
zu schiitzen, tiber denen seit dem Ende der Revolution das Damoklesschwert der

212 Vgl. EA. Whiting, Preface, in: Ausst. Kat. Mexican Arts, Metropolitan Museum of Art, New York
(13. Oktober—9. November 1930), New York 1930, S. ix—x, hier: S. ix.

213 Das Ehepaar Morrow besaf3 in Cuernavaca ein Wochenendhaus. Ab 1930 lief3 sich in der mexikanischen
Stadt ein regelrechter Bau- und Tourismusboom verzeichnen, der nicht zuletzt Morrow angerechnet
wurde. Vgl. Charles P. Nutter, Sleeping Mexican City Wakened by Morrow Opens Building Boom, in:
Austin-American Statesman, 15. August 1930, S. 15.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Enteignung schwebte.”* Gleichzeitig dienten Unternehmungen wie die Mexican-Arts-
Ausstellung den Interessen der mexikanischen Regierung, nach den Ereignissen der
Revolution einen positiven Imagewandel zu bewirken und Mexikos Attraktivitat ftr
Tourismus und auslindische Invenstitionen zu erhéhen. 1922 war zu diesem Zweck
bereits die von der mexikanischen Regierung finanzierte Exposicién de arte popular
nach Los Angeles gereist. Diese Ausstellung war anldsslich des hundertjahrigen Jubi-
laums des Endes des mexikanischen Unabhéngigkeitskriegs zundchst 1921 von Dr. At],
Jorge Enciso und Roberto Montenegro in Mexiko-Stadt veranstaltet worden und
sollte die zentrale Bedeutung der Volkskunst fiir das identitétsstiftende Konzept der
mexicanidad aufzeigen.

Die Mexican-Arts- Ausstellung stellte die von der Mexican Arts Association betonten
Wechselwirkungen zwischen den sogenannten hohen und den angewandten Kiinsten
Mexikos in den Vordergrund, wobei Letztere die Ausstellungsprasentation sowie die
zugehorige Publikation entschieden dominierten und auch die Hauptaufmerksamkeit
der Presse auf sich zogen. ,,Applied arts are the truest form of self-expression of the
Mexican people“®”, hief§ es im Katalogtext. Es wurden etwa dreihundert Objekte me-
xikanischen Kunsthandwerks gezeigt, darunter ebenso kolonialzeitliche Federmosaike
wie Keramik, Korbwaren und Textilien. Diese wurden, darauflisst etwa eine Rezension
der Ausstellung in der Los Angeles Times schliefien, als der aus dem Unbewussten
stromende Ausdruck einer noch urspriinglichen Kultur gewertet, die es unter allen
Umstédnden in ihrer Reinheit zu konservieren gelte: ,,Science with its machines and
time divisions, archeology with its definitions of styles, conscious ,art with its measu-
rements and calculated effects, these concomitants of European intellectual curiosity
are fatal to folk art in the Mexican sense.“*® Auch Walter Rendell Storey schrieb im
New York Times Magazine tiber die Schau: ,,Here at our southwestern doorstep is a
world of handicraft that is distinctive and still unspoiled.“*”

Verglichen mit den angewandten Kiinsten umfasste die Sektion der schonen Kiinste
weitaus weniger Exponate, darunter kolonialzeitliche Portrits, retablos, Skulptur und
Grafik, sowie Beispiele zeitgendssischer mexikanischer Malerei. Letztere sei mit dem
kulturellen Erbe des Landes fest verwachsen und daher genuin mexikanisch, wurde
dem US-amerikanischen Publikum erldutert:

214 Vgl. hierzu ausfiithrlich: Charity Mewburn, Oil, Art, and Politics: The Feminization of Mexico, in:
Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas 20:72 (1998), S. 73—133; Shifra Goldman, Dimensions of
the Americas: Art and Social Change in Latin America and the United States, Chicago 1994; sowie Dies.,
Metropolitan Splendors: The Buying and Selling of Mexico, in: Third Text 5:14 (1991), S. 17-25.

215 Applied Arts, in: Ausst. Kat. Mexican Arts, S. 3—40, hier: S. 3.

216 Arthur Millier, Mexico’s Indigenous Arts, in: Los Angeles Times, 4. Oktober 1931, S. 13, 18, hier: S. 13.

217 Walter Rendell Storey, Native Crafts of Mexico Come to Us, in: The New York Times, 26. Oktober 1930,
S. 14.

95



96

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

»The roots of the modern painter go deep into the simple life of the Mexican people,
and the tradition of his work is genuinely Mexican, dating from the picture writing and
frescoes of the pre-Conquest Indian, through the primitives, the retablos, and the native
secular paintings, down to the turbulent present.“*$

Diese enge Verbindung von Hochkunst und Kunsthandwerk, die sich fiir die US-ame-
rikanischen Ausstellungsprasentationen zu Mexiko etablierte, rief von Seiten der me-
xikanischen Kiinstler*innen auch kritische Stimmen auf den Plan.? José Clemente
Orozco etwa befiirchtete einen Ausverkauf Mexikos durch das ,,,Folklore business“*°
und bedauerte, das US-amerikanische Publikum beurteile die mexikanischen Kunst-
schaffenden nach ihrer ,exotic-picturesque-renascentist-Mexican-Riverian quality“*.
1929 formulierte Orozco in der Zeitschrift Creative Art unter dem Titel New World, New
Races and New Art seine Vorstellungen fiir eine neue Kunst auf dem Kontinent der soge-
nannten ,Neuen Welt“ und distanzierte sich dabei ausdriicklich vom indigenismo. Man
miisse sich, so Orozco, sowohl von der européischen Tradition als auch von der Kunst
autochthoner amerikanischer Volker lossagen, um etwas ginzlich Neues zu erschaffen:

,»To lean upon the art of the aborigines, whether it be of antiquity or of the present day,
is a sure indiction of impotence and of cowardice, in fact, of fraud. If new races have
appeared upon the lands of the New World, such races have the unavoidable duty to
produce a New Art in a new spiritual and physical medium.“*?

Diese Vorstellungen konnte Orozco jedoch zunachst nur im kleinen Format umsetzen,
denn der Kiinstler fristete in den USA ein Dasein als ,Wandmaler ohne Wande“**® und
konnte sich lediglich der Staffelmalerei — von den Muralisten eigentlich als bourgeois
abgelehnt -, der Zeichnung und der Lithografie widmen.”** Diese ,,mediating formats®,

218 Fine Arts, in: Ausst. Kat. Mexican Arts, S. 41-59, hier: S. 42—43.

219 Paines Intention war dabei allerdings, den Mexikaner*innen durch den Kunsthandel mit den Ver-
einigten Staaten 6konomische Unabhiangigkeit zu sichern. Vgl. Indych-Lépez 2009, S. 89.

220 Aus einem Brief Orozcos an Jean Charlot, 20. Juli 1928, zitiert nach: José Clemente Orozco, The Artist
in New York. Letters to Jean Charlot and Unpublished Writings (1925-1929), mit einem Vorwort von Jean
Charlot, Austin 1974, S. 57. Schon tiber Paines Verkaufsausstellung von mexikanischem Kunsthandwerk
im New Yorker Arts Center 1928, der eine Schau moderner mexikanischer Malerei unmittelbar voran-
gestellt war, hatte Orozco in einem Brief an Jean Charlot geurteilt, sie sei ,a commercial enterprise, for
which our pictures have merely served as advertising posters.“ Ebd., S. 37.

221 Orozco an Jean Charlot, 23. Februar 1928, zitiert nach: Ebd., S. 40. Hervorhebung im Original.

222 Vgl. José Clemente Orozco, New World, New Races and New Art, in: Creative Art 4:1 (Januar 1929),
S. xlv—xlvi, hier: S. xlv.

223 Reed 1979, S. 68.

224 Bereits in Mexiko begann Orozco mit einer Serie von Papierarbeiten, Los horrores de la revolucién,
welche von Anita Brenner in Auftrag gegeben wurde und welche dezidiert fiir eine US-amerikanische
Kéuferschaft intendiert war. Es sollte die erste Serie werden, welche Orozco in den Vereinigten Staaten



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

prasentiert in Ausstellungen in US-amerikanischen Museen und Galerien, wurden
neben Fotografien und portablen Fresken zu den ,,primary means by which audiences
in the United States engaged with Mexican muralism***. Aus Orozcos Korrespondenz
seiner New Yorker Jahre geht hervor, dass der Kiinstler sich der ausschlaggebenden
Rolle, die gerade die Fotografie bei der Rezeption des Muralismus spielte, iiberaus
bewusst war. ,,You will see how important the photos of our much talked-of murals are
going to be“*, schrieb er an Jean Charlot und iibermittelte detaillierte Instruktionen,
in welcher Form und aus welchen Perspektiven seine in Mexiko entstandenen Fresken
aufzunehmen seien.?”” Es war in erster Linie Tina Modotti, eine in die USA ausgewan-
derte Italienerin, die die fotografischen Reproduktionen der in Mexiko realisierten
murales lieferte, die in Zeitschriften wie Creative Art abgebildet wurden und die somit
ebenfalls Zeugnisse transnationaler wie intermedialer Austauschprozesse sind.

Erstaunlicherweise machte man jedoch bei den Ausstellungsprésentationen me-
xikanischer Kunst in den USA vom photomural keinen Gebrauch, wie Anna Indych-
Lépez bereits bemerkt hat, obwohl sich dieses Medium angeboten hitte, um dem
US-amerikanischen Publikum einen Eindruck von der tatsdchlichen Gréfle und rdum-
lichen Relation der mexikanischen murales zu geben.?

Zwischen Februar und Mirz 1933 - ungefihr ein Jahr nach Riveras MoMA-
Retrospektive und der kurz darauf stattfindenden Murals-by-American-Painters-and-
Photographers-Ausstellung — zeigte das Museum of Modern Art jedoch in seinem neu
eroffneten, als permanentem Ausstellungsraum konzipierten Architecture Room die
ersten Farbreproduktionen von Riveras mexikanischen Fresken (Abb. 18). Anlass war
die Publikation eines erwerbbaren, vom Museum herausgegebenen Portfolios, das
neunzehn Farb- und vierzehn Schwarz-Weif3-Reproduktionen von Riveras bekann-
testen Wandmalereizyklen enthielt. Die Prasentation zeigte die Moglichkeiten fiir eine
Hingung der Reproduktionen im Privatraum auf. Durch die Einbettung ,,in a setting

ausstellte. In eindriicklicher Weise stellt Orozco hier die Verbrechen der Revolution dar, eine Schilde-
rung, die zu diesem Zeitpunkt, laut Anna Indych-Lopez, nur in einem solch kleinen Format und fiir
ein ausldndisches Publikum moglich war: ,,In an era, when the Revolution needed to be legitimized,
then, Orozco’s critique could be developed only in small-scale drawings meant for export, not in large
murals for the residents of Mexico City.“ Indych-L6pez 2009, S. 46.

225 Indych-Lépez 2007, S. 287.

226 Orozco 1974, S. 69.

227 Ebd., S.77.

228 Vgl. Indych-L6pez 2009, S.182. Das Potenzial dieses Mediums fiir die museografische Vermittlung des
Muralismus hat 2018 die Ausstellung museum global. Mikrogeschichten einer ex-zentrischen Moderne
der Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen im K20 in Diisseldorf vor Augen gefiihrt, indem hier ein
Ausschnitt aus Diego Riveras Freskenzyklus im Erziehungsministerium im fotografischen Grofiformat
an die Wand gebracht wurde. Auch die Vida-Americana-Ausstellung 2020 im Whitney Museum of
American Art zeigte fotografische Reproduktionen im GrofSformat von ausgewdahlten murales.

97



98

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Abb. 18: Ausstellungsan-
sicht, Color Reproductions
of Mexican Frescos by Diego
Rivera, Museum of Modern
Art, New York (20. Feb-
ruar-12. Mirz 1933), Foto:
Waurts Brothers, N.Y., The
Museum of Modern Art
Exhibition Records, 27.3.
The Museum of Modern Art
Archives, New York, Object
Number: IN24a.1

of modern interior architecture“® - die im Architecture Room ausgestellten Mobel
stammten von Le Corbusier, Pierre Jeanneret und Charlotte Perriand — wurde Rivera
dabei als Teil einer internationalen Moderne charakterisiert. Die Reproduktionen
waren als fiir die breite Masse erwerbbare Produkte zwar demokratisch und folgten
somit dem urspriinglich eingeschlagenen Weg des muralismo, Kunst fiir die Massen zu
sein. Dennoch erfiillten sie in erster Linie dekorative Zwecke und waren, als kleinfor-
matige Details und Ausschnitte aus einem grofieren narrativen Zusammenhang, ihres
politisch-revolutiondren Gehalts beraubt. In Anbetracht ihrer tatsdchlichen Grof3e
wirkten die kleinformatigen Reproduktionen an der Wand geradezu verloren. Sie
konnten zwar erstmals einen farbigen Eindruck von Riveras Wandgemalden vermit-
teln, tiber architektonische Zusammenhénge sagten sie jedoch nichts aus. Ihr kleines
Format muss umso auffilliger gewirkt haben, wenn man bedenkt, dass das photomural
als modernes Dekorationsmedium zu diesem Zeitpunkt massiv beworben wurde und
bereits zahlreiche US-amerikanische Wande im privaten wie im 6ffentlichen Raum
schmiickte.

Auch die Ausstellung Twenty Centuries of Mexican Art 1940 im Museum of Mo-
dern Art - die zweite groflangelegte Museumsprisentation zu Mexiko in den USA -
zeigte an einer Wand lediglich kleinformatige Fotografien der mexikanischen murales,

229 Zitiert nach: Museum of Modern Art, Pressemitteilung, 18. Februar 1933, unter: https://www.moma.
org/documents/moma_press-release_332969.pdf (letzter Zugriff: 21.04.2023).



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Abb. 19: Ausstellungs-
ansicht, Twenty Centuries
of Mexican Art, Museum

of Modern Art, New York
(15. Mai-30. September
1940), Foto: Anonym,
Photographic Archive, The
Museum of Modern Art
Archives, New York, Object
no.: IN106.17C

aufgenommen von dem mexikanischen Fotografen Manuel Alvarez Bravo, die dicht
nebeneinander gehidngt waren und beliebig zusammengestellt wirkten (Abb. 19). ,While
institutional and logistical demands might have precluded enlargement of Alvarez Bra-
vo's photographs for the MoMA exhibition,“ so Indych-Lopez ,,it was surely a missed
opportunity not only to document muralism but also to base it in an aesthetic that
reconciles spatial and social politics.“*" Ob fiir diesen Verzicht auch die nationalen
Konnotationen des photomural eine Rolle spielten, muss jedoch Spekulation bleiben.

I11.2.3 Auftragsarbeiten der mexikanischen Wandmaler in den USA

Obwohl der mexikanische Muralismus mit Rivera als seinem Hauptvertreter in den
USA bereits ab den frithen 1920er Jahren rasant an Popularitdt gewonnen hatte, er-
hielten mexikanische Wandmaler erst im Verlauf der 1930er Jahren die Gelegenheit,
Wandmalereien in den Vereinigten Staaten zu realisieren. Im Gegensatz zu Mexiko,
wo die monumentalen Freskenzyklen der Muralisten die Innenhoéfe ganzer Gebaude-
komplexe umspannen, charakterisiert Anna Indych-Lopez ihre US-amerikanischen
Auftragsarbeiten als ,,primarily single-paneled, in private or relatively inaccessible set-
tings, and not part of a larger decorative scheme or a specific governmental platform**".

230 Indych-Lépez 2009, S. 182.
231 Ebd,, S. 3.

99



100

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Abb. 20: Diego Rivera, Detroit Industry, 1932, Fresken an der Siidwand, The Detroit Institute of Arts, Detroit

Bereits von Beginn an stellte der Export des Muralismus die Kunstschaffenden
vor die Herausforderung, eine fiir einen spezifischen nationalen Kontext entwickelte
Bildsprache in einen anderen kulturellen Kontext zu tibersetzen und dabei den Vor-
stellungen unterschiedlicher, zumeist privater Auftraggeber*innen gerecht zu werden.
Orozco 1oste diese Aufgabe, indem er etwa an seinem Table of Universal Brotherhood
in der New School for Social Research Vertreter*innen von in den USA marginalisier-
ten Gruppen, wie Afroamerikaner*innen, Jiid*innen und Indigene, zusammenfiihrte
oder seinen 1930 im Pomona College geschaffenen Prometheus zu einer allgemeinen
Verkorperung revolutioniren Geistes machte.”? Diego Rivera hingegen widmete sich
in seinen zwischen 1931 und 1933 in den USA geschaffenen Wandbildern primér dem
technologischen Fortschritt und somit einem als US-amerikanisch geltenden Thema.
Detroit Industry etwa ist Ausdruck einer regelrechten Fortschrittseuphorie, die durch
Riveras Eindriicke in den Vereinigten Staaten noch befeuert wurde (Abb. 20).** Hatte

232 Vgl. zu den von Orozco in den USA geschaffenen Wandgemilden v.a.: Ausst. Kat. José Clemente Orozco
in the United States, 19271934, hrsg. von Renato Gonzalez Mello und Diane Miliotes, San Diego Mu-
seum of Art, San Diego (9. Mirz-19. Mai 2002) Hood Museum of Art, Hanover (8. Juni-15. Dezember
2002) Museo de Arte Carrillo Gil, Mexiko-Stadt (25. Januar-13. April 2003), New York 2002.

2331932 verbrachte Rivera mehrere Monate in Detroit und studierte in der Automobilfabrik der Ford

Motor Company den Herstellungsprozess der Automobile, um diesen in seinem von Ford finanzierten



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Abb. 21: Ansicht des teil-
weise weif$ ibertiinchten
Wandgemaldes Tropical
America von David Alfaro
Siqueiros, um 1933, Italian
Hall, El Pueblo de Los An-
geles Historic Monument,

Los Angeles

er bereits in seinen Fresken im mexikanischen Erziehungsministerium die industrielle
Entwicklung herbeigesehnt, so setzte er nun - die teilweise blutig niedergeschlagenen
Arbeiter*innenstreiks in Detroit ignorierend — der Effizienz der fordistischen Massen-
produktion ein bildnerisches Denkmal.?**

Zwar wurde bereits Detroit Industry in der US-amerikanischen Offentlichkeit durch-
aus kontrovers diskutiert — Rivera handelte sich u.a. mit seiner an Darstellungen der
Heiligen Familie angelehnten Impfszene den Vorwurf der Blasphemie ein —, das Wand-
bild entging durch die Fiirsprache von Riveras Auftraggeber Edsel Ford jedoch einer
Zerstorung.” Siqueiros hingegen unterlief mit seinem an der Auflenwand des Plaza
Art Center in Los Angeles 1932 realisierten Wandgemalde Tropical America (Abb. 21)

Wandgemilde im Detroit Institute of Arts detailliert wiedergeben zu kénnen. In seiner Autobiografie
schrieb Rivera riickblickend tiber diese Eindriicke: ,,I was afire with enthusiasm. My childhood passion
for mechanical toys had been transmuted to a delight in machinery for its own sake and for its meaning
to man - his self-fulfillment and liberation from drudgery and poverty. That is why now I placed the
collective hero, man-and-machine, higher than the old traditional heroes of art and legend. I felt that
in the society of the future as already, to some extent, that of the present, man-and-machine would be
as important as air, water, and the light of the sun.“ Rivera 1960, S. 111f.

234 Vgl. Einfeldt 2010, S. 174.

235 Vgl. Anna Indych-Lépez, Mexican Muralism in the United States: Controversies, Paradoxes, and Pu-
blics, in: Anreus/Greeley/Folgarait 2012, S. 208-226, hier: S. 219-220.

101



102

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

so bewusst die ihm auferlegten thematischen Vorgaben, dass das Werk schon kurz
nach seiner Fertigstellung zumindest teilweise weif iibertiincht wurde. Der Kiinstler
sollte urspriinglich das ,tropische Amerika“ zur Darstellung bringen, in unmittel-
barer Nihe zur Olvera Street, einer Strafle, die ab 1930 das mexikanische Erbe der
Stadt - das man zum ,,eigenen” kulturellen Erbe umdeklariert hatte — in Szene setzen
und touristisch vermarktbar machen sollte. Schon 1929 hatte es fiir das historische
Zentrum von Los Angeles Plane gegeben ,,to create ,a Mexican street of yesterday* in
a city that is emphatically of today“**. Vorgesehen war hier u. a. ein Kunsthandwerks-
markt, wo ,,Mexicans in costume will sell wares to tourists“*”. Es war der Versuch,
das idealisierte Bild einer angestammten Kultur zu entwerfen, auf den abermals der
von Hobsbawm eingefiihrte Begriff der ,,Erfindung von Tradition“**® zutriftt. Olvera
Street, so befand der Historiker William D. Estrada, ,was an imagined Mexican land-
scape, ein romantisch verklartes Gegenbild zum zeitgendssischen Los Angeles: ,,The
theme was ,old Mexico,’ pitting a timeless, romantic, homogeneous Spanish-Mexican
culture against industrialization, immigration, urban decay and modernity itself.“**
Von Siqueiros versprach man sich, mit seinem Wandbild gewissermafien die exotische
Folie fiir diese folkloristische Inszenierung des ,Mexikanischen® zu liefern und zwar
in einem Jahr, in dem Los Angeles sich als Austragungsort der Olympischen Spiele
auf hohe touristische Besucher*innen-Strome einstellte.”® In der Vorstellung seines
Auftraggebers, so Siqueiros spater, ,bedeutete ,Tropisches Amerika® einen Kontinent
gliicklicher Menschen, umgeben von Palmen und Papageien [...], wo die Friichte sich
freiwillig 16sten, um den gliicklichen Sterblichen in den Mund zu fallen.“**" Anstatt
diese in der US-amerikanischen wie europiischen Imagination des 20. Jahrhunderts
gerade mit Mexiko verbundenen Klischeevorstellungen zu nahren, machte Siqueiros
sein Wandbild jedoch zu einer Metapher fiir die imperialistische Aneignung des ,,An-
deren® Indem er in das Zentrum der Darstellung einen gekreuzigten Indigenen setzte,
uber dem der US-Adler thronte, wendete er die mit Mexiko verbundenen, exotistischen
Stereotypisierungen und verlieh seinem Wandbild gleichzeitig politische Sprengkraft.
In einem Artikel der Los Angeles Times wurde das mural dennoch mit Tropical Mexico
betitelt und dem Wandbild viel von seiner Brisanz genommen, indem es im Text ledig-

236 Anon., A Mexican Street of Yesterday in a City of Today, in: Los Angeles Sunday Times, 26. Mai 1929, S. 2.

237 Anon., A Vila Adobe Rescuing Brings Injunction Row, in: Los Angeles Times, 3. Januar 1930, S. 1-2,
hier: S. 1.

238 Vgl. Hobsbawm 1983.

239 William D. Estrada, Los Angeles’ Old Plaza and Olvera Street: Imagined and Contested Space, in:
Western Folklore 58:2 (1999), S. 107-129, hier: S. 107.

240 Vgl. ebd., S. 122.

241 ,,,América tropical‘ significaba un continente de hombres felices, rodeados de palmeras y papagayos [...],
donde las frutas se desprendian voluntariamente para caer en las bocas de los felices mortales. David
Alfaro Siqueiros, Mi Respuesta, Mexiko-Stadt 1969, S. 31-32. Deutsche Ubersetzung durch die Autorin.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

lich als Darstellung prahispanischer Opferpraktiken gedeutet wurde. Die dazugehorige
Abbildung zeigte zudem nur einen Ausschnitt der Dschungelvegetation, nicht jedoch
den gekreuzigten Indigenen selbst.?*2

Neben der thematischen Ausrichtung lag eine andere fiir die drei fithrenden Mu-
ralisten in den Vereinigten Staaten zu bewiltigende Herausforderung in der Anpassung
an neue architektonische Gegebenheiten. Wenn auch das Interesse der US-Amerika-
ner*innen gerade an der Fresko-Technik grofl war — Orozcos Fresken im Dartmouth
College und Siqueiros’ wandmalerische Tétigkeiten fiir die Chouinard School of Art
in Los Angeles hatten nicht zuletzt ausdriicklich den Zweck, eine junge Generation
US-amerikanischer Kiinstler*innen in dieser Technik zu unterweisen®®® -, so stand
das Fresko dennoch dem entgegen, was Levy 1932 als die ,,three primary requisites of
modern building“*** bezeichnen sollte. Die Freskomalerei lief$ sich weder schnell aus-
fithren, noch war sie besonders kostengiinstig — ein in Zeiten der Depression nicht zu
vernachlissigender Aspekt. Durch die dauerhafte Verbindung der Pigmente mit dem
Untergrund war das Fresko zudem der Inbegriff von Immobilitdt und Inflexibilitét
eines kiinstlerischen Artefakts.?*® War die al-fresco-Technik fiir die malerische Deko-
ration kolonialzeitlicher Bauten noch ausgesprochen geeignet gewesen, so war sie auf
den modernen Betonwédnden US-amerikanischer Gebdude - ein Material, das Orozco
einmal als wenig saugfahig bezeichnete*® - zudem nur schwerlich umsetzbar. Nach
Gesprachen mit dem Architekten Richard Neutra in Los Angeles, der ihm erklart hatte,

242 Vgl. Arthur Millier, Power Unadorned Marks Olvera Street Fresco, in: Los Angeles Times, 16. Oktober
1932, S. 16.

243 Vgl. Hurlburt 1989, S. 56ff; sowie: Siqueiros 1988, S. 284-285.

244 Levy 1932, S. 11.

245 Alma Reed, die sich schon frith um einen Wandbildauftrag fiir Orozco bemiiht hatte, scheiterte daher
zunichst auch daran, dass die Architekt*innen der New Yorker Hochhduser diese als nicht geeignet fiir
Orozcos Fresken empfanden. Reed selbst schrieb dazu spater: ,,Mit einem eindrucksvollen Album, das
vergroferte Photographien der mexikanischen Fresken enthielt, sprach ich bei Manhattans fithrenden
Architekten vor. Alle bewunderten Orozcos monumentalen Stil und sein Verstdndnis fiir baukiinstleri-
sche Werte. Mehrere dieser Architekten hatten seine mexikanischen Fresken gesehen. Sie erkldrten ihn
fiir den grofiten Maler der modernen Zeit — ein wahres Genie! Aber sie scheuten keine Miihe, mir klar
zu machen, dafl Fresken in mexikanischen Kolonialstilgebdauden etwas ganz anderes seien als Fresken
in New Yorker Wolkenkratzern.“ In der deutschen Ubersetzung zitiert nach: Reed 1979, S. 79. Als die
von Reed angestrengten Bemiithungen zu scheitern drohten, wollte sie Orozco schlief3lich anbieten, die
Auflenwand der von ihr gegriindeten Galerie Delphic Studios zu gestalten. Allerdings erhielt Orozco
bereits wenig spiter den Auftrag fiir die New School for Social Research. Vgl. ebd., S.107-108.

246 Orozco erlduterte technische Fragen ausfiihrlich in einem Katalogtext anlésslich seiner Retrospektive
1947 im Palacio de Bellas Artes. In deutscher Ubersetzung ist der Text abgedruckt als: José Clemente
Orozco, Anmerkungen zur Technik der Wandmalerei in Mexiko in den letzten 25 Jahren, in: Ausst.
Kat. José Clemente Orozco (1883—1949), hrsg. von der Leibniz-Gesellschaft fiir kulturellen Austausch,
Orangerie Schloss Charlottenburg, Berlin (24. Januar-1. Marz 1981), Berlin 1981, S. 298-302, hier: S. 300.

103



104

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

dass eine Betonwand nicht mit der {iblicherweise fiir die Freskomalerei verwendeten
Mischung aus Kalk und Sand beschichtet werden kénne, erkldrte Siqueiros daher die
traditionelle Freskomalerei fiir tot.>*” Angefangen mit seinem Wandgemalde Workers’
Meeting begann der Maler — der in den USA ausnahmslos auf Auflenwinden arbei-
tete, was zusitzliche Anspriiche an die Haltbarkeit stellte -, wasserdichten Zement als
Grundlage zu verwenden und die Pigmente mit der Spritzpistole aufzutragen.***

Orozco hingegen hielt an der von ihm préferierten traditionellen al-fresco-Technik
fest, stiefd mit diesem Verfahren jedoch 1930 bei der noch im Bau befindlichen New
School for Social Research in New York deutlich an seine Grenzen. Zeitgleich mit
Fertigstellung des Gebdudes sollten seine Arbeiten innerhalb weniger Monate beendet
sein, was dazu fiihrte, dass der Kiinstler einige Partien im weniger haltbaren fresco
secco ausfithren musste. Wie Hurlburt konstatiert hat, sei eine allgemeine Folge der
249 ge-
wesen, was schliefllich mafigeblich zu dem heutigen, schlechten Erhaltungszustand
der Fresken beitragen sollte.

zeitlichen Beschrankungen ,,an inadequate bond between pigment and plaster

II1.2.4 Die Loslosung vom Bildtréger: Diego Rivera und das portable fresco

Diego Rivera 1ste die Aufgabe, vor die ihn die US-amerikanische Bauweise stellte,
auf andere Art und Weise, wenngleich auch er sich nicht vom traditionellen al fresco
abkehrte. Er begann jedoch, mit modernen Materialien wie Stahl und Zement zu ex-
perimentieren und das Fresko dabei unabhingig von der Wand als seinem Bildtriager
zu denken. Die Auseinandersetzung gerade mit der modernen US-amerikanischen
Hochhausarchitektur betrachtete Rivera dabei von Anfang an als willkommene Her-
ausforderung: ,, After working for eight years in Mexico, Mr. Rivera says he now finds
it more interesting to paint in the United States, ,where I can solve new technical pro-
blems in a contemporaneous architecture and in an industrial life which is not so well
developed in Mexico.“** Mit dem von ihm entwickelten portable fresco kam Rivera bis
zu einem gewissen Grad den modernen Anforderungen an die Mobilitit des Kunst-
werks entgegen. Er gedachte so, dem Problem der Ausstellbarkeit von Wandgemalden
zu begegnen und die mexikanischen murales zu kommerzialisierbaren Produkten zu
machen. Die Bezeichnung portable fresco machte dabei die dem Medium innewoh-
nende Widerspriichlichkeit, etwas prinzipiell Statisches flexibel zu machen, deutlich.

Erstmalig prasentiert wurde ein solches tragbares Fresko Riveras 1930 im Rahmen
der Mexican-Arts-Ausstellung. Bei Market Scene (Abb. 22), einer Leihgabe von Dwight

247 Vgl. Siqueiros 1988, S. 286.

248 Vgl. Hurlburt 1989, S. 207.

249 Ebd,, S. 53.

250 Anon., Rivera Says Art Gaining Devotees, in: The Daily Plainsman, 28. Dezember 1931, S. 11.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

ADD. 22: Diego Rivera, Market Scene,
1930, Farbe auf Wasserbasis auf Gips-
fresko, montiert auf Zement, 124,5 x 99,4
x 7,6 cm, Smith College Museum of Art,

Northampton

W. Morrow, handelte es sich um eine Replik eines Details von Riveras Cuernavaca-
Fresken. Im Rahmen dieser grof3angelegten Wanderausstellung kam somit erstmals ein
US-amerikanisches Massenpublikum mit einem Beispiel der mexikanischen Fresko-
malerei in Beriihrung. Diese war seit Beginn der 1920er Jahre in den USA nur in Form
von fotografischen Reproduktionen zirkuliert, und gerade diese medialen Substitute,
aufgenommen in Schwarz-Weif3, hatten die Abwesenheit der eigentlichen Werke -
in der US-amerikanischen Imagination farbige, grofiformatige Monumentalzyklen -
schmerzlich vor Augen gefiihrt. Anldsslich der Mexican-Arts-Ausstellung beklagte
Helen Appleton Read, Kritikerin des Brooklyn Daily Eagle, jedoch, dass gerade die
Einbeziehung des Freskos in eine Ausstellung die Probleme mit der Ausstellbarkeit
des muralismo deutlich vor Augen fiihre: ,,Diego Rivera must always be inadequatly
represented in any traveling exhibition, since his best work is mural painting.“*' Al-
lerdings lieflen sich, so Read weiter, Riveras Qualititen durchaus in diesem kleinen
Format nachvollziehen: ,,Even this fragment is stirring evidence of the monumental
quality of his design and form and the curious cool tones of his palette, which for all
their sobriety are essentially Mexican.“*?

Durch die Angeschnittenheit der Figuren reproduzierte Market Scene das Aus-
schnitthafte der Fotografie und fiihrte den Ausstellungsbesucher*innen so vor Augen,
dass hier letztlich nur ein fliichtiger Eindruck eines abwesenden Ganzen zu gewinnen

251 Helen Appleton Read, The History of Mexico Is Told in Terms of Art at Metropolitan Museum Ex-
hibition, in: The Brooklyn Daily Eagle, 12. Oktober 1930, S. 15B.
252 Ebd.

105



106

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

war.”* Zudem verlor die Szene ihre politische Dimension. Aus dem narrativen Zusam-
menhang gerissen - Rivera hatte im Palacio de Cortés, der im 16. Jahrhundert auf den
Uberresten des von den Spaniern zerstdrten Tlatocayancalli-Palasts der Tlahuica-Zivi-
lisation errichtet worden war, u. a. die gewaltvolle Unterwerfung der prahispanischen
Bevolkerung durch die Spanier dargestellt — wurde das Fresko auf eine pittoresk anmu-
tende Marktszene reduziert. Die Mechanismen kolonialer Unterdriickung - hier ver-
korpert durch die angeschnittene Gestalt des am oberen linken Bildrand auftauchenden
Spaniers - wurden im wahrsten Sinne des Wortes zu marginalen Randerscheinungen.
Wie Anna Indych-Lopez bereits angemerkt hat, wurde Riveras Fresko zudem in der
Ausstellung — wohl um die Betrachtung aus ndchster Nahe zu ermdglichen - von der
Wand losgelost stehend auf einem Tisch prasentiert, ,rendering it yet another ,folk’
product for export from Mexico**. Noch wiahrend die Mexican-Arts-Ausstellung in
den USA zirkulierte, schuf Rivera fiir das Wohnhaus einer prominenten kalifornischen
Familie 1931 ein weiteres portables Wandbild. Dieses Fresko lief$ sich den Bediirfnissen
der Bewohner*innen entsprechend versetzen und zeigte somit neue Moglichkeiten fiir
private Auftraggeber*innen auf. Schon im Vorfeld von Riveras grofiangelegter Retro-
spektive, die im Dezember 1931 im Museum of Modern Art in New York eroffnen sollte,
bekundete daher der Direktor der renommierten Weyhe Gallery, Carl Zigrosser, sein
Interesse an ,,[a]ny fragments of real frescoes“*®, die er im Anschluss an die Ausstellung
dem Kunstmarkt zufiihren konnte.

Riveras Retrospektive war erst die zweite Ausstellung, die das Museum of Modern
Art - nach einer zwischen November und Dezember 1931 stattfindenden Einzelpra-
sentation mit Werken von Henri Matisse — einem einzelnen Kiinstler widmete. Zu
diesem Zeitpunkt galt Rivera, der kurz zuvor in San Francisco zwei grofle Wand-
bildauftrage ausgefiihrt hatte und dem vom California Palace of the Legion of Ho-
nor bereits eine 180 Werke umfassende Retrospektive ausgerichtet worden war, der
US-amerikanischen Presse bereits als der ,outstanding leader of the recent ,Mexican
Renaissance’ in painting.“** Im MoMA bot sich somit die Gelegenheit, einen euro-
péaischen Meister unmittelbar mit einem amerikanischen Meister der Moderne zu
vergleichen: ,It is felt that in following the exhibition of Matisse with that of Rivera,“
schrieb der Brooklyn Daily Eagle im Oktober 1931, ,,the Museum of Modern Art will
afford the public an opportunity to compare a modern European and a modern Ame-
rican artist who differ remarkably in style and subject matter as well as in their social,

253 Leah Dickerman hat auf diesen Aspekt in Bezug auf Riveras MoMA-Tafeln bereits hingewiesen. Vgl.
Dickerman 2011, S. 29.

254 Indych-Lépez 2009, S. 118.

255 Zitiert nach ebd., S. 132.

256 Anon., Mexican Artist Here in U.S., in: The Pittsburgh Press, 16. November 1931, S. 4.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

political, and psychological attitude.“”” Das Museum war jedoch bemiiht, Riveras
»political attitude® im Hinblick auf seine 6ffentliche Wahrnehmung zu relativieren.
Den mexikanischen Kunstschaffenden war zwar ihr Ruf als ,,reds” und ,,radicals“ in
die USA vorausgeeilt*® und Rivera war dem US-amerikanischen Publikum u.a. als

»The Raphael of Communism“*’

vorgestellt worden. Allerdings hatte man ihn 1929,
nicht zuletzt aufgrund seiner Titigkeit fiir das Calles-Regime, aus der Kommunisti-
schen Partei Mexikos ausgeschlossen. Francis Flynn Paine, die federfithrend an der
Organisation der MoMA-Ausstellung beteiligt war, beeilte sich daher im Katalogtext
zu versichern: , Diego’s very spinal column is painting, not politics. Every inclination
of his life has led to painting. The political movement interested him because it was to
him a vital part of contemporary life.“** Um die Attraktivitit der Ausstellung fiir ein
breites Massenpublikum zu erhdhen, wurde Rivera zu einem sozialkritischen, aber
letztlich unpolitischen Kiinstler umgedeutet. Rivera sei zwar immer noch ,,sincerely
and intensely ,for the people®, schrieb Francis Flynn Paine im Vorfeld der Ausstel-
lungsvorbereitungen an Abby Aldrich Rockefeller ,,but one can now reason with him
and from that viewpoint, much can be hoped“*'.

Wenngleich die Ausstellung die gesamte Bandbreite von Riveras (Euvre abdecken
sollte und sowohl Leinwandgemalde als auch Zeichnungen und Aquarelle présentierte,
galten die Fresken Kritiker*innen wie Edward Alden Jewell von der New York Times
doch als ,,the backbone of the show“**2. Bereits vor Eroffnung der Ausstellung hatten
diese die Aufmerksamkeit der Offentlichkeit auf sich gezogen, da Rivera seine portable
frescoes vor Ort anfertigte (Abb. 23). Zu diesem Zweck war ihm in einem Bereich
des Museums, das sich zu diesem Zeitpunkt noch in temporiaren Rdumlichkeiten im
12. Stock des Heckscher Building befand, eigens ein Atelier eingerichtet worden. Hier
ging bereits wihrend der Ausstellungsvorbereitungen die Presse ein und aus, die aus-
fihrlich tiber die Fortschritte des Kiinstlers berichtete. Indych-Lopez zufolge wurden
Riveras Arbeiten an den Fresken somit zu einer ,,highly publicized performance that
sparked even greater interest in the murals“*®.

257 Anon., Matisse Exhibition Opens Modern Museums Season, in: The Brooklyn Daily Eagle, 25. Oktober
1931, S. 6E.

258 Vgl. Hurlburt 1989, S. 99. Hurlburt zufolge zerschlugen sich die Vorurteile gegeniiber Rivera zunachst
nach seiner Ankunft 1930 in San Francisco, ,,as his warm personality and earthy appearance provided
newspapers with much good copy.“ Ebd., S.100.

259 Vgl. Herman George Scheffauer, Diego Rivera: The Raphael of Communism, in: Creative Art 7
(Juli 1930), S. 3.

260 Frances Flynn Paine, The Work of Diego Rivera, in: Ausst. Kat. Diego Rivera, Museum of Modern Art,
New York (23. Dezember 1931-27. Januar 1932), New York 1931, S. 9-35, hier: S. 35.

261 Zitiert bei Delpar 1992, S. 152.

262 Edward Alden Jewell, An Impressive Exhibition, in: The New York Times, 22. Dezember 1931, S. 28.

263 Indych-Lépez 2007, S. 293.

107



108 III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

ADD. 23: Paul Juley und Peter A. Juley, Diego Rivera bei der Arbeit an dem transportablen Fresko ,The
Liberation of the Peon®, 1931, Silbergelatineabzug, 24,8 x 19,7 cm, Detroit Institute of Arts, Detroit



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Riveras Technik wurde den Ausstellungsbesucher*innen im Katalog ausfiihrlich
erldutert. Jere Abbott, stellvertretender Direktor des MoMA und Mitorganisator der
Ausstellung, beschrieb das portable fresco hier u. a. als ideale Losung, um das Wandbild
der Fliichtigkeit der modernen US-amerikanischen Architektur anzupassen:

,»In the present exhibition it was necessary to meet the problem of a portable fresco. For
this reason the frescoes are done on plaster applied to a base of steel netting supported
on a steel framework rigidly braced. This method allows the fresco to be set into the
wall in sections giving the appearance of being in situ, or to be moved from one place
to another. The frames are carefully made to guard against any possibility of bending
and if steel is not used a heavily galvanised iron must be substituted so that rust will not
work through the damp plaster to contaminate the surface of the fresco. This method
of building up a fresco with units of matched steel frames, if the area be very large, is an
important one in the development of a modern method of fresco painting for it permits
the use of this medium in buildings which are relatively temporary since the destruction
of the building, the fresco being movable, does not necessarily mean the destruction
of the fresco.“*

Wird in Bezug auf die Architektur Modernitat hier mit Fliichtigkeit und Flexibilisie-
rung gleichgesetzt, so verbindet sich mit dem Fresko ein vergleichsweise konservatives
Kunstverstandnis. Diesem wird eine Dauerhaftigkeit attestiert und somit eine héhere
Wertigkeit zugestanden als der ephemeren Architektur. Schon Leonardo da Vinci be-
fand fiir die Malerei, so zitiert ihn Walter Benjamin, dass diese ephemeren Medien
wie der Musik tiberlegen sei, ,weil sie nicht sterben muss, sobald sie ins Leben gerufen
ist, wie das der Fall der ungliicklichen Musik ist ... Die Musik, die sich verfliichtigt,
sobald sie entstanden ist, steht der Malerei nach, die mit dem Gebrauch des Firnis
ewig geworden ist.“*®® Riveras Fresken transportierten diesen Wunsch nach Ewigkeit.
Anders als die Architektur sollten sie nicht der Vergéinglichkeit preisgegeben werden.
Sie sollten vielmehr den Ruhm des Kiinstlers — auch in der US-amerikanischen Wahr-
nehmung der legitime Nachfolger der groflen Renaissance-Kiinstler - verldngern und
multipilizieren. Die Hierarchie von Wandmalerei und Architektur, die der deutsche
Kunsthistoriker Hans Hildebrandt noch 1920 beschrieben hatte, indem er Erstere als
einen meist entbehrlichen Schmuck bezeichnete, ,,der entfernt werden kann, ohne
daf’ das Werk des Baumeisters in sich zusammenfillt, wahrend ihr eigenes Dasein mit
der Vernichtung des Gebaudes schwindet“**, wurde auf diese Weise umgekehrt. Das
Wandbild war es, das die Zeit iberdauern sollte.

264 Jere Abbott, Fresco Painting, in: Ausst. Kat. Diego Rivera 1931, S. 41-43, hier: S. 41.

265 Zitiert nach: Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit [dritte
autorisierte letzte Fassung, 1939] Géttingen 2019, S. 24, Anm. 23.

266 Hans Hildebrandt, Wandmalerei. IThr Wesen und ihre Gesetze, Stuttgart/Berlin 1920, S. 98.

109



110

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Abb. 24: Diego Rivera, Pneumatic Drilling,
1931-32, Fresko auf armiertem Zement

in einem Rahmen aus verzinktem Stahl,
239 x 188 cm, verschollen seit 1977,

hier reproduziert nach einer Fotografie

von Paul Juley und Peter A. Juley, 1932

Die Anfertigung der Fresken gestaltete sich als ein technisch ausgesprochen auf-
windiger Prozess. Schon Wochen vor Riveras Ankunft wurde mit der Vorbereitung
der Bildtafeln begonnen.”” Die vom Museum zur Verfiigung gestellten, in den USA
erworbenen Materialien wurden dabei offenbar vom Kiinstler, der sein temporires
Atelier im MoMA zum Ort kiinstlerischer Selbstinzenierung machte, fiir ungeniigend
befunden: ,,It was found necessary*, berichtete die New York Times im Vorfeld der Aus-
stellung, ,,to send to Mexico for the plaster which had to be shipped by express to New
York.“** Von den acht grof3formatigen Bildtafeln — von denen jede etwa 2 x 2,5 m maf3
und mit einem Gewicht von jeweils ca. 500 kg kaum als transportabel und mobil gelten
konnte — waren daher lediglich fiinf zu Ausstellungsbeginn fertig. Vier davon griffen
Szenen von Riveras mexikanischen Freskenzyklen in Cuernavaca und im mexikani-
schen Erziehungsministerium auf, die dem US-amerikanischen Publikum zumindest
teilweise bereits durch Reproduktionen vertraut waren. Drei Fresken, die, zu einem
Triptychon arrangiert, der Ausstellung erst im Januar zugefiigt wurden, befassten sich
thematisch mit New York. Zu diesen hatte Rivera im Vorfeld der Schau erklirt, er
wolle den ,,rhythm of American workers“*® einfangen, und so zeigt etwa Pneumatic
Drilling (Abb. 24) Arbeiter mit Pressluftgeraten auf der soeben in Betrieb genommenen

267 Vgl. hierzu ausfiihrlich: Anny Aviram und Cynthia Albertson, Agrarian Leader Zapata: Creative Process
and Technique, in: Ausst. Kat. Diego Rivera 2011, S. 125-135.

268 Anon., Rivera Here, Ready For Painting Show, in: The New York Times, 15. November 1931. A. Conger
Goodyear Scrapbooks, 13. The Museum of Modern Art Archives, New York.

269 Anon., Diego Rivera Here to Open Exhibition of His Work Dec. 1, in: New York Herald Tribune, 14. No-
vember 1931. A. Conger Goodyear Scrapbooks, 13. The Museum of Modern Art Archives, New York.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Abb. 25: Thomas Hart Benton, America Today: City Building, 1930-31, Eitempera und Ol auf Gessogrund
auf Leinen, montiert auf Holzpaneele, 233,7 x 297,2 cm, Metropolitan Museum of Art, New York

Baustelle des Rockefeller Center. Wie Anna Indych-Lépez bereits vermutet hat, ist es
nicht unwahrscheinlich, dass Rivera sich dabei an dhnlichen Darstellungen US-ame-
rikanischer Kiinstler, wie etwa an Thomas Hart Bentons Wandbild-Tafel City Building
(Abb. 25) aus dem 1930-31 geschaffenen Zyklus America Today in der New School
for Social Research, orientierte,””® wobei Rivera jedoch die Belastung einer anonym
schuftenden Arbeiterschaft herausstellte und nicht ,,maskuline, heroische Produktivi-
tat“”! inszenierte. Mit Frozen Assets (Abb. 26) hingegen lenkte Rivera den Blick auf
die Tausenden Obdach- und Arbeitslosen der Depressionszeit — eine sozialkritische
Anndhrung, die nicht bei allen Medien auf Gegenliebe stie8. Wahrend das zu diesem

270 Vgl. Anna Indych-Lépez, Pneumatic Drilling, in: Ausst. Kat. Diego Rivera 2011, S. 98-105, hier: S. 101.
271 Klaus Tiirk, Die Last der Lust: Pressluftarbeiter und Verwandte, in: Ders., Bilder der Arbeit: Eine ikono-
grafische Anthologie, Wiesbaden 2000, S. 99-102.

111



112

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

ADbD. 26: Diego Rivera, Frozen Assets,
1931-32, Fresko auf armiertem Zement
in einem Rahmen aus verzinktem Stahl,
239 x 188,5 cm, Museo Dolores Olmedo,
Xochimilco

Zeitpunkt noch junge Fortune Magazin, das sich zwar an die US-Wirtschaftselite rich-
tete, dieser jedoch eine ,verantwortungsethische Position“*”> zu vermitteln suchte, das
Fresko zum Anlass nahm, um Riveras ,,fundamental human loyalty“*”* lobend hervor-
zuheben und gleichzeitig seine politischen Affiliationen kleinzureden, rief Riveras Dar-
stellung bei anderen Kritiker*innen geradezu xenophobe Reaktionen hervor. Henry
McBride etwa veranlasste das Fresko zu der Mahnung, Szenen wie diese in Zukunft
lieber US-amerikanischen Kunstschaffenden zu tiberlassen, denn ,,[...] New York, like
Mexico, can only be properly ,shown up’ by some one who has it in the blood“**. Im
Zuge des Rockefellers-Center-Skandals sollte McBride diese Kritik wiederholen. Wenn-
gleich er eine Zensur Riveras ablehne, so sei der Kiinstler als Mexikaner dennoch ,,in no
wise fitted to speak to or for the northern Americans“*”>. Leider habe man aus Riveras
MoMA-Ausstellung nicht die entsprechenden Lehren gezogen. Dem Kiinstler sei es
weiterhin einzig und allein daran gelegen, die US-Amerikaner*innen vorzufiihren:

272 Christian Schwarke, The Gospel According to Fortune: Technik und Transzendenz in der Mission
fir eine industrielle Kultur, in: Transzendenz und die Konstitution von Ordnungen, hrsg. von Hans
Vorlander, Berlin 2013, S. 289-310. Vgl. hierzu auch: Michael Augspurger, An Economy of Abundant
Beauty: Fortune Magazine and Depression America, Ithaca/London 2004.

273 Anon., In Our Time: The Industrial civilization of New York seen in the cross section of a Rivera fresco,
in: Fortune 5:2 (Februar 1932), S. 40—41, hier: S. 41.

274 Henry McBride, The Palette Knife, in: Creative Art 10:2 (1932), S. 93-97, hier: S. 97.

275 Henry McBride, Diego Rivera and the Radio City Scandal, in: The New York Sun, 13. Mai 1933, hier
zitiert nach: Ders., The Flow of Art: Essays and Criticisms, hrsg. von Daniel Catton Rich, New Haven/
London 1997, S. 308-310, hier: S. 309.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Abb. 27: Diego Rivera, Zapata, lider agrario
(Bauernfiihrer Zapata), 1931, Fresko auf
armiertem Zement in einem Rahmen aus
verzinktem Stahl, 238,1 x 188 cm, Museum
of Modern Art, New York

»Rivera’simpulse on coming north has been more and more to ,show us up' as capitalists;
to be, indeed, an evangel rather than an artist. As all this was plain enough for anyone
to see in the Rivera exhibition at the Modern Museum, the Radio City people seem to
have been singularly innocent and ill-advised in awarding the great mural commission
to a propagandist so violently opposed to the ideals of this country.“*

Auch die von Rivera fiir die MoMA-Retrospektive geschaffenen, ,,mexikanischen® Fres-
ken konnten die Presse nicht génzlich zufriedenstellen. In der Forschung ist bereits
herausgearbeitet worden, in welcher Weise Rivera diese Bildtafeln politisch entscharfte
und an die Erwartungshaltung der US-amerikanischen Betrachter*innen anpasste.”” So
16ste er etwa die Darstellung Emiliano Zapatas (Abb. 27) aus dem narrativen Zusam-
menhang seines Cuernavaca-Zyklus, indem er sich ganz auf die weif} gekleidete Gestalt
des Revolutionsfiihrers, seines Schimmels und einiger seiner Kimpfer fokussierte, die
gewaltvollen Szenen der Revolutionskdmpfe - in Cuernavaca im oberen Bereich der
Stidwand angesiedelt - jedoch ausklammerte. Lediglich die archaisch anmutenden Waf-
fen in den Hénden der als Bauern dargestellten Soldaten und der Leichnam zu Fiiflen

276 Ebd.

277 Vgl. Luis Vargas-Santiago, Dialécticas del espejo: Zapata una imagen transnacional, in: Continuo/
discontinuo: Los dilemas de la historia del arte en América Latina. XXXV Coloquio Internacional de
Historia del Arte, hrsg. von Verénica Hernandez Diaz, Mexiko-Stadt 2017, S. 269-284; Indych-Lépez
2009; Sabine Mabardi, The Politics of the Primitive and the Modern: Diego Rivera at MoMA 1931, in:
Curare 9 (1996), S. 1-43; sowie: Dies., Diego Rivera between modernities: Strategies, negotiations, and
shared categories, unverdffentl. Diss., Simon Fraser University, 1999.

113



114

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Zapatas deuten gewaltsames Handeln an.””® Die Vegetation hingegen, in die Rivera seine
Szene hier einbettet, wurde vom Kiinstler ippiger und raumgreifender ausgestaltet als
in der Vorlage. Sabine Mabardi folgerte daher bereits 1999 in ihrer Dissertation:

»This fragment taken out of its specific Cuernavaca context, ignores the violent scenes
of the original narrative, and stands on its own as an apparently more serene image, sig-
nalling to the American public that the agrarian reform was successful, and that tropical
Mexico is again a nice place to visit and in which to invest.“*”’

Anna Indych-Lépez hat darauf hingewiesen, dass die Pressevertreter*innen, von denen
viele offenbar Riveras mexikanische Freskenzyklen in situ gesehen hatten, sich von diesen
Abdnderungen der ,,mexikanischen® Szenen nicht {iberzeugen lieflen und die Isolation
der Fresken aus ihrem narrativen und architektonischen Zusammenhang monierten.?*
Wenngleich diese als ,,authentisch® gelobt wurden, so erschienen sie Kritiker*innen wie
Rose Mary Fisk von der Chicago Evening Post doch als ,,,samples, out of place and isolated
in their present environment“*®*. Obwohl der Ausstellung das Verdienst zukomme, so
Fisk weiter, den Kiinstler einem breiten Publikum bekannt gemacht zu haben - Riveras
Retrospektive stellte einen neuen Besucher*innen-Rekord fiir das Museum of Modern
Artauf—, so bleibe doch das Gefiihl zuriick, ,,that to understand the real stature of Rivera,
we must visit Mexico, to see his finest achievement, his frescoes, in place“**2.

Wenngleich das portable fresco demnach als kiinstlerische Losung nicht ganzlich
tiberzeugen konnte, so ist es dennoch ein Beispiel dafiir, dass im Prozess der Aushand-
lung medienspezifische Festschreibungen dynamisiert werden. Das zuvor mit archi-
tektonischen Strukturen fest verbundene Fresko wird zu einer hybriden Bildform, die
sich in einem Dazwischen von Wand- und Tafelbild bewegt. So arbeitete Rivera hier
zwar in der al-fresco-Technik und band daher die Pigmente in den Putz und somit in
den Bildtréger ein, anstatt diese, wie bei einem Tafelbild, auf diesen aufzutragen. Im
Unterschied zum klassischen Fresko war das portable fresco allerdings nicht ortsgebun-
den, sondern beweglich und wurde zudem, dem Tafelbild vergleichbar, eingefiigt in
eine Rahmenstruktur - wenngleich diese wiederum in die Wand eingelassen werden
konnte, um den Eindruck eines Wandbildes zu erwecken.

278 Anna Indych-Lopez hat auf die Divergenz zwischen Riveras Darstellung und dem u. a. in zeitgendssi-
schen Fotografien tibermittelten Bild von Zapata als charro mit Patronengiirtel, mit Silberbeschlagen
versehenen Hosen und ausladendem Sombrero hingewiesen: Vgl. Anna Indych-Lépez, Agrarian Lea-
der Zapata, in: Ausst. Kat. Diego Rivera 2011, S. 76—87.

279 Mabardi 1999, S. 257.

280 Indych-Lépez 2009, S. 142.

281 Rose Mary Fisk, Diego Rivera Comes to N.Y. in a Big Way, in: Chicago Evening Post, 29. Dezember
1931. A. Conger Goodyear Scrapbooks, 13. The Museum of Modern Art Archives, New York.

282 Ebd.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Urspriinglich aus der Biologie stammend hat der Terminus der Hybriditit in den
letzten Jahrzehnten eine ausgesprochene Konjunktur erlebt. Der Begriff, der sich auf-
grund seiner biologistischen Konnotationen auch Kritik ausgesetzt sieht,® hat dabei
eine positive Aneignung erfahren, an die ich mich hier halte. Diskutiert wurde er nach
seiner Umwertung vor allem in Bezug auf Identitit und Kultur. Unter Hybridisierung, so
hat Garcia Canclini im Vorwort zur neuen erweiterten Auflage seines Buches Culturas
hibridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad formuliert, verstehe er jedoch
generell ,soziokulturelle Prozesse, in denen unauffillige Strukturen oder Praktiken, die
getrennt voneinander existierten, kombiniert werden, um neue Strukturen, Objekte und
Praktiken zu erzeugen®*. Somit lasst sich der Begrift der Hybridisierung allgemein auf
jene kulturellen, sozialen, aber auch medialen Vermischungsprozesse anwenden, aus
denen etwas Neues hervorgeht. ,, Hybrid®, so haben Elisabeth Bronfen und Benjamin
Marius konstatiert, ,,ist alles, was sich einer Mischung von Traditionslinien oder Signi-
fikantenketten verdankt, was unterschiedliche Diskurse und Technologien verkniipft,
was durch Techniken der collage, des samplings, des Bastelns zustande gekommen ist.“**

Hybriditétstheorien gehen von stindigen Transformationen aus. Sie lassen sich
demnach auch fiir die Analyse von Riveras MoMA-Retrospektive und den damit ein-
hergehenden Transformationsprozess des Wandbildes fruchtbar machen. Bislang in der
Forschung nicht ausreichend untersucht wurde meiner Ansicht nach dabei, dass der
Aspekt der Bewegung als konstitutives Element der Ausstellung in der Auflendarstel-
lung von Anfang an betont wurde. So wurde in der Presseberichterstattung nicht nur
die Beweglichkeit von Riveras Bildtafeln hervorgehoben, auch Rivera selbst wurde dem
US-amerikanischen Publikum als ein sich zwischen Rdumen bewegender, international
agierender Kiinstler vorgestellt. Bachmann-Medick zufolge verkorpern gerade ,,Mi-
granten, Kiinstler und Intellektuelle [...] Hybriditét, insofern sie sich kosmopolitisch
zwischen den Kulturen bewegen und ihre mehrfache Zugehorigkeit produktiv machen
bzw. kreativ entfalten konnen sollen“*¢. In der Presseberichterstattung wurde Rivera

283 Vgl. stellvertretend zur Kritik am Hybriditatsbegriff: Robert Young, Colonial Desire: Hybridity in Theory,
Culture, and Race, London 1995, S. 27.

284 ,[...] procesos socioculturales en los que estructuras o practicas discretas, que existian en forma se-
parada, se combinan para generar nuevas estructuras, objetos y practicas.“ Néstor Garcia Canclini,
Introduccién a la nueva edicion: Las Culturas Hibridas en Tiempos Globalizados, in: Ders., Culturas
hibridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad, neue erw. Aufl., Buenos Aires 2001, S. 13-33,
hier: S. 14. Deutsche Ubersetzung durch die Autorin.

285 Elisabeth Bronfen und Benjamin Marius, Hybride Kulturen. Einleitung zur anglo-amerikanischen
Multikulturalismusdebatte, in: Hybride Kulturen. Beitrdge zur anglo-amerikanischen Multikulturalis-
musdebatte, hrsg. von dens. und Therese Steften, Tiibingen 1997, S. 1-29, hier: S. 14. Hervorhebung im
Original.

286 Doris Bachmann-Medick, Cultural Turns: Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften, 3. neu bearb.
Aufl., Reinbek 2009, S. 200.

115



116

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

geradezu als Inbegriff eines solchen Kiinstlersubjekts beschrieben, das seine ,,kulturelle
Mehrfachzugehorigkeit®” fiir seine kiinstlerische Arbeit fruchtbar machte: ,,Rivera
went to Paris, became entranced by the work of Picasso and Cezanne®, schrieb etwa
die New York Herald Tribune tiber Riveras kiinstlerischen Werdegang, ,,then followed
years in which he strove to find himself. He was in Rome, in Moscow, then he returned
to Mexico and began to put in fresco what he had seen.“*® Riveras portable frescoes
wurden somit durchaus als Produkte vielfaltiger kultureller Einfliisse rezipiert. Sie
seien, so erklarte Rose Mary Fisk von der Chicago Evening Post den US-amerikanischen
Leser*innen ,the climax of a restless and ever-searching career“** - eine Definition, die
sich nicht zuletzt auf die Beweglichkeit von Riveras Freskentafeln selbst beziehen lasst.

Nicht nur der Kiinstler galt den US-amerikanischen Kritiker*innen jedoch als
Wanderer zwischen den Kulturrdumen. Vielmehr wurde ausdriicklich betont, dass
die Ausstellung selbst erst im Prozess der Bewegung, im Prozess des Uberschreitens
nationaler Grenzen entstanden sei, denn Rivera hatte einen Teil der Werke zunichst
auf der Bahn-, dann auf der Schiffsreise nach New York angefertigt. Das Museum
dankte daher im Katalog ausdriicklich ,,Captain Robert Wilmott and Officers of the
S.S. Morro Castle for their generosity and courtesy in making available for Diego
Rivera a ,ship studio’ for painting while en route to this country“*°. Die groflen New
Yorker Tageszeitungen wie die New York Times zeichneten fiir ihre Leser*innenschaft
die Reiseroute des unterwegs arbeitenden Kiinstlers nach:

»Despite the exigencies of travel by land and sea, Mr. Rivera managed to work every day
on his way here from Mexico City. On the all-day train ride to Vera Cruz he set up his
easel and painted. When he and Sefiora Rivera boarded the Morro Castle the captain
delighted the artist by turning over to him a part of his quarters on the hurricane deck.
For five days Rivera devoted himself to the five portraits needed to finish his show here.“*!

Gerade die Beschreibung der Schiffspassage, in der sich die Migrationserfahrung als ein
elementarer Bestandteil der US-amerikanischen Identitdtskonstruktion widerspiegelt,
spielte in der Berichterstattung eine Rolle. Hier wird das Ubersetzen im wortwdrtlichen,
d.h. im rdumlichen Sinne des Hiniibersetzens von einem Ufer ans andere, thematisiert.
Esistjedoch gerade nicht der Seeweg zwischen Europa und Amerika — zu dieser Zeit die
primdre Achse kiinstlerischen Austauschs und auch in der Griindungsgeschichte des
MoMA von zentraler Bedeutung®” —, die hier in den Blick genommen wird. Vielmehr

287 Ebd.

288 New York Herald Tribune, 14. November 1931.

289 Chicago Evening Post, 29. Dezember 1931.

290 Ausst. Kat. Diego Rivera 1931, S. 8.

291 The New York Times, 15. November 1931.

292 Den drei Griinderinnen des MoMA, Abby Aldrich Rockefeller, Lilly Bliss und Mary Quinn Sullivan,
soll die Idee zur Schaffung des Museums an Bord eines Ozeandampfers auf dem Riickweg von Europa



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

findet eine Dezentrierung statt, um die inneramerikanische Verbindung in Abwendung
vom ,, Alten Kontinent zu betonen.

In der Raumtheorie spielt die Denkfigur des Schiffes - das sich auf dem Ozean
bewegt, von diesem bewegt wird, in dem aber auch selbst wiederum Bewegung statt-
findet - bereits seit Aristoteles und Descartes eine Rolle.** Stephan Giinzel zufolge
eigne sich das Schiff dafiir, ,zwei ineinander greifende Ordnungen - eine lokale
und eine globale — kenntlich zu machen.“** Michel Foucault bezeichnete in seinen
Uberlegungen zu ,,Anderen Raumen” das Schiff als Heterotopie par excellence. Unter
dem Begriff der ,,Heterotopie® fasste Foucault Gegenorte, die sich im Aufen, an
den Réndern der Gesellschaft ansiedeln lassen und nach ihren eigenen Ordnungen
funktionieren. Im Gegensatz zu Utopien handelt es sich jedoch um real existierende
Orte, gewissermaflen verwirklichte Utopien. Als ,.ein schaukelndes Stiick Raum [...],
ein Ort ohne Ort, der aus sich selber lebt, der in sich geschlossen ist und gleichzeitig
dem Unendlichen des Meeres ausgeliefert®, sei das Schiff, so Foucault ,,nicht nur das
grofite Instrument der wirtschaftlichen Entwicklung gewesen [...], sondern auch das
grofite Imaginationsarsenal“*”. In Bezug auf Migrationsprozesse wird die Schiffs-
reise wiederum als prignante Ubergangssituation beschrieben. Die Schiffspassage,
so hat etwa Joachim Schlér konstatiert, ,,ist ein transnationaler Ubergangsraum, ein
[floating space‘ zwischen alter und neuer Ordnung, zwischen nicht mehr und noch
nicht“*S. Sie wird zum rife de passage,®” ,,zum Ubergang vom einen in ein anderes
Leben, eine andere Identitdt“*®. Dabei werden, das ldsst sich etwa fiir italienische
Sprachgemeinschaften in den USA nachweisen,” bereits wihrend der Uberfahrt in
das neue Leben Interferenzprozesse in Gang gesetzt. Das Schiff wird zum Ort der

in die Vereinigten Staaten gekommen sein. Vgl. Jennifer Jane Marshall, Machine Art, 1934, Chicago
2012, S. 22.

293 Vgl. hierzu Diinne und Giinzel 2012.

294 Stephan Giinzel, Einleitung zu Teil I: Physik und Metaphysik des Raums, in: Diinne und Giinzel 2012,
S.19-43, hier: S. 25.

295 Michel Foucault, Andere Rdume [1967], in: Aisthesis. Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer anderen
Asthetik. Essais, hrsg. von Karlheinz Barck, Peter Gente u.a.,2. Aufl,, Leipzig 1991, S. 34-46, hier: S. 46.

296 Joachim Schlér, Die Schiffsreise als Ubergangserfahrung in Migrationsprozessen, in: Mobile Culture
Studies. The Journal 1 (2015), S. 9-22, hier: S. 19.

297 Vgl. zum ethnologischen Konzept des Ubergangsritus: Arnold van Gennep, Les rites de passage. Etude
systématique des rites [1909], in der deutschen Ubersetzung erschienen als Ubergangsriten, Frankfurt
a.M. 1986; sowie darauf aufbauend: Victor Turner, The Ritual Process. Structure and Anti-Structure
[1969], in der deutschen Ubersetzung: Das Ritual. Struktur und Anti-Struktur, Frankfurt a. M. 1989.

298 Joachim Baur, Die Musealisierung der Migration. Einwanderungsmuseen und die Inszenierung der multi-
kulturellen Nation, Bielefeld 2009, S. 340.

299 Vgl. Elton Prifti, Italese und Americaliano: Sprachvariation bei italienischen Migranten in den USA, in:
Sprachen in mobilisierten Kulturen: Aspekte der Migrationslinguistik, hrsg. von Thomas Stehl, Potsdam
2011, S. 71-106, hier: S. 85.

117



118

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

Hybridisierung und steht stellvertretend fiir eine dynamische, prozessuale und im
Wandel befindliche Kultur.**

Auch in der Presseberichterstattung zu Riveras MoMA-Ausstellung wird das Pro-
zessuale gewissermafien zu einem Leitmotiv — beginnend mit der Nachverfolgung
der Reiseroute des Kiinstlers bis hin zur detaillierten Schilderung des Anfertigungs-
prozesses seiner Fresken in New York, der von der Offentlichkeit begleitet wurde und
tiber den Ausstellungsbeginn hinaus andauerte. Auf Bildinhalte und die Art der Dar-
stellung wirkte sich die Mobilisierung des Kiinstlers jedoch nicht aus. Anstatt auf seiner
Reise die bewegte Umgebung einzufangen, wie es etwa die Landschaftsmaler*innen
des 19. Jahrhunderts getan hatten, die, wie Monika Wagner konstatiert hat, ,,[m]it zu-
nehmender Reisegeschwindigkeit und der allgemeinen Mobilisierung dank Dampf-
schiff und Eisenbahn sowie den damit einhergehenden Verdnderungen der Wahr-
nehmungsbedingungen [...] in turbulente Bewegung“ geraten waren, malte Rivera
wihrend der Uberfahrt nach New York Gemilde wie das farbenfroh-folkloristische
The Rivals als Auftragsarbeit fiir Abby Aldrich Rockefeller, mit dem er in exotischen
Représentationsmustern und im Paradigma eines ,,nationalen Stils“ verhaftet blieb.**
Verweigerten sich zahlreiche der nach Amerika ausgewanderten Kiinstler*innen der
europdischen Avantgarde dezidiert jeglicher Form des Patriotismus und der nationalen
Zugehorigkeit, so definierte sich Rivera gerade iiber diese — was etwa Marcel Duchamps
Intention entgegensteht, sich durch die Schiffsreise 1915 erst in die USA, dann 1918 nach
Buenos Aires ,,im Bemiihen um eine kosmopolitischere und polyglottere Dimension
den Institutionen des Nationalstaates zu entziehen“® und dabei gleichzeitig in seinem
kiinstlerischen Schaffen mit der Abkehr von der Malerei einen radikalen Umbruch zu
vollziehen.*™ Zumindest in gewisser Weise vollzog sich jedoch auch bei Rivera eine
kiinstlerische Neuorientierung, denn bei seiner Ankunft in New York, die die New York
Herald Tribune geradezu als einen kiinstlerischen Erweckungsmoment beschreibt, sah
sich der Kiinstler von der Modernitit und Kraft der US-amerikanischen Grof3stadt

300 Vgl. Schlor 2015, S. 21.

301 Monika Wagner, Bewegte Bilder und mobile Blicke. Darstellungsstrategien in der Malerei des neun-
zehnten Jahrhunderts, in: Die Mobilisierung des Sehens: Zur Vor- und Friihgeschichte des Films in Li-
teratur und Kunst, hrsg. von Harro Segeberg (= Mediengeschichte des Films, Bd. 1), Miinchen 1996,
S.171-189, hier: S. 176.

302 Frank E. Washburn Freund bezeichnete in der Pittsburgh Post-Gazette das Gemalde The Rivals als ein
»characteristic canvas®, typisch fiir Riveras (Euvre. Siehe: Frank E. Washburn Freund, Famous Mexican
Exhibits, in: Pittsburgh Post-Gazette, 9. Januar 1932, S. 4.

303 Giovanni Zapperi, Transatlantik. Duchamp, Man Ray und die Asthetik des Exils, in: Das Meer, der
Tausch und die Grenzen der Représentation, hrsg. von Hannah Baader und Gerhard Wolf, Ziirich/Berlin
2010, S. 147-161, hier: S. 150-151.

304 Duchamp entwarf, inspiriert durch das Exil und das selbst gewiahlte Gefiihl der Heimatlosigkeit, in
dieser Zeit eine ganze Reihe modifizierbarer, leicht zu transportierender Objekte. Vgl. ebd., S. 152-156.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

angezogen. Die Einfahrt in den New Yorker Hafen, so Rivera, habe ihm einen neuen
Inspirationshorizont er6ffnet und ihn dazu veranlasst auszurufen: ,,There is no reason
in the world why any person should go to Europe for inspiration or study. Here it is - the
might, the power, the energy, the sadness, the glory, the youthfulness of our lands.“**

Hier wird ein Motiv aufgegriffen, das bereits seit den 1920er Jahren im Diskurs
um eine nationale Kunst in den Vereinigten Staaten als Metapher eine zentrale Rolle
spielte: der New Yorker Hafen als Ort kiinstlerischen Ankommens, an dem, so hat
Angela Miller konstatiert, ,,the nation’s cultural ,coming-of-age‘ would be heralded by
the triumphant docking of the wandering, errant and homeless cultural ship [...]“%.
Der Autor Paul Rosenfeld beschrieb dieses verschiebende Moment 1924 in Port of
New York, einem Band mit vierzehn Essays iiber Kiinstler*innen wie Alfred Stieglitz,
Georgia O’Keeffe und Marsden Hartley, die seiner Meinung nach in der Kunst eine
neue Ara genuin US-amerikanischer Ausdruckskraft eingeleitet hitten.*” In seinem
Epilog konstatiert Rosenfeld:

,Perhaps the new world of new expression of life which should have been reached when
the feet first stepped from off the boats on American soil has faintly begun. Perhaps the
tradition of life imported over the Atlantic has commenced expressing itself in terms
of the new environment, giving the Port of New York a sense at last, and the entire land
the sense of the Port of New York. [...] We have been sponging on Europe for direction
instead of developing our own, and Europe had been handing out nice little packages
of spiritual direction to us. But then Europe fell into disorder and lost her way, and we

were thrown back on ourselves sustaining faith.“*%

Rivera schloss sich dieser Idee von einer Wachablésung Europas auf dem Gebiet der
Kunst an. Die Zukunft der Kunst, so Rivera, liege auf dem amerikanischen Kontinent:
sWe are ready [...] to express ourselves, and our expression will not be European, it
will be American.“** Sein Wunsch nach einem gesamtamerikanischen Ausdruck, nach
einer ,new American culture which should serve all humanity“?", stief§ jedoch an die
Grenzen einer nationalistischen Beschranktheit. Fiir das New Yorker Publikum, so be-
fand Edward Alden Jewell von der New York Times, besdflen gerade jene Werke Riveras
die grofite Anziehungskraft, die ,thoroughly Mexican® seien, ,that bear the imprint of

305 New York Herald Tribune, 14. November 1931.

306 Angela Miller, ,Home" and ,,Homeless" in Art between the Wars, in: A Companion to American Art,
hrsg. von John Davis, Jennifer A. Greenhill und Jason D. LaFountain, Hoboken 2015, S. 246263, hier:
S. 253.

307 Vgl. Paul Rosenfeld, Port of New York. Essays on Fourteen American Moderns, New York 1924.

308 Ebd., S. 294-295.

309 New York Herald Tribune, 14. November 1931.

310 Ebd.

119



120

III Die Wand als Ort politischer Aushandlungsprozesse: Das Vorbild muralismo

a return to the soil of one’s nativity“*". Und Rose Mary Fisk von der Chicago Evening
Post konstatierte, dass es Riveras kiinstlerischem Ausdruck zuweilen an Sicherheit fehle,
»at least, until we get back to the native Mexican things“". Allein hier befinde sich der
Kiinstler auf ,terra firma“" - eine Metapher, die abermals rdumliche Assoziationen
weckt und den Kiinstler ausschliefllich auf nationalem Terrain stabil verortet. Mit dem
Hinweis auf Riveras angebliche Unfihigkeit, als Auslander ,,our new order of society
and labor“*"* angemessen zu erfassen, lehnten einige Kritiker*innen es daher auch ab,
dass der Kiinstler seinen sozialkritischen Blick auf die politischen Entwicklungen in
seinem Gastland lenkte. Das Fresko Frozen Assets etwa, so konstatierte die Zeitschrift
The Art News, sei bestenfalls ,,a satirical arraignment of our city“*”. Es mangele in New
York wahrlich nicht an Material fiir die kiinstlerische Auseinandersetzung, so schrieb
Henry McBride, ,,but you can see it is not good stuff for strangers“**.

Riveras Ausstellung zeigt daher auf, dass es in einer von Nationalismus gepragten
Zeit nicht ganzlich gelingen konnte, bestehende binire Oppositionsstrukturen durch
Hybridisierung zu transzendieren und festgefahrene Denkweisen aufzubrechen. Und
auch die portable frescoes selbst erfiillten letztlich nicht ihr Versprechen von Beweg-
lichkeit. Hatten Stahlrahmenkonstruktionen nicht nur in der US-amerikanischen
Architektur zu einer Bauweise gefiihrt, die sich gerade durch mehr Leichtigkeit und
Flexibilitdt in der Innenraumaufteilung auszeichnete, so bewirkten diese im Falle des
portable fresco das Gegenteil. Die tragbaren Fresken blieben, anders als ihr Name zu-
néchst vermuten ldsst, ebenso starr und unbeweglich, wie das Denken in nationalen
Grenzziehungen verharrte. Im Gegensatz zu den Leinwandgemélden wurden sie vom
Kiinstler nicht im dynamischen Prozess des Unterwegsseins geschaffen. Vielmehr
musste man den Transportweg der fragilen, unhandlichen Werke méglichst kurz hal-
ten — auch um die Ausstellungskosten einzuddmmen - und lief} diese daher erst in
den Raumlichkeiten des Museums anfertigen. Das Museum selbst wurde somit zur
Produktionsstitte. Nach Ausstellungsende fanden sich zunichst, anders als gehoftt,
keine Kédufer*innen fiir die portable frescoes, und Anna Indych-Lépez hat zudem darauf
hingewiesen, dass etwa das Museum of Modern Art, das Agrarian Leader Zapata 1940
erwarb, das Fresko bis heute aus konservatorischen Griinden selbst innerhalb New

311 Edward Alden Jewell, In the Realm of Art: Rivera at Museum of Modern Art, in: The New York Times,
27. Dezember 1931. A. Conger Goodyear Scrapbooks, 13. The Museum of Modern Art Archives, New
York.

312 Chicago Evening Post, 29. Dezember 1931.

313 Ebd.

314 Anon., Exhibitions in New York: Diego Rivera, Museum of Modern Art, in: The Art News, 16. Januar
1932. A. Conger Goodyear Scrapbooks, 13. The Museum of Modern Art Archives, New York.

315 Ebd.

316 McBride 1932, S. 97.



III.2 Die mexikanischen Wandmaler in den USA und die Entwicklung des portable fresco

Yorks nur ausgesprochen selten als Leihgabe fiir Ausstellungen zur Verfiigung stellt.*”
Zum portable fresco kehrte Rivera daher nur noch zu wenigen Gelegenheiten zurtick.™

In den folgenden Jahren blieben die Anforderungen, die die US-amerikanische
Hochhausarchitektur an Rivera stellte, fiir den Kiinstler eine ebensolche Herausfor-
derung wie die Wiinsche seiner Auftraggeber*innen. Indem er auch fiir die grof3for-
matigen seiner US-amerikanischen Wandgemalde ab 1931 Eisenrahmenkonstruktio-
nen verwendete, die in der Wand verankert wurden, vermied Rivera zwar die direkte
kiinstlerische Auseinandersetzung mit dem Beton. Der Kiinstler hielt jedoch am Fresko
fest, auch als er fiir den prestigetrachtigen Rockefeller-Center- Auftrag zunachst aus-
driicklich gebeten wurde, ein Wandgemélde auf Leinwand zu fertigen. Es solle das
Ziel der Monumentalmalerei sein, so schrieb Rivera 1932 an Raymond Hood, den
Hauptarchitekten des Rockefeller Center, ,,das Leben des Bauwerks tiber die Zeit und
den Raum hinaus [zu] erweitern, und das ist natirlich nicht realisierbar, wenn die
Waurzeln der Malerei sich nicht tief im Bauwerk verankern®". Die Wurzelmetapher,
in der sich zuvor die Konstruktion einer mexikanischen Andersheit manifestiert hatte,
tibertrug Rivera hier auf das Fresko. Er stilisierte dieses so zu einem - zumindest tiber
ein metallenes Geriist — mit der Wand fest verwachsenen, organischen Gebilde, das
dazu erdacht war, der Schnelllebigkeit der modernen US-amerikanischen Architektur
etwas von dauerhafter Bedeutung entgegenzusetzen.*

Wie am Fresko, so hielt Rivera nach seiner MoMA-Ausstellung von 1931 auch an sei-
ner Vision eines gesamtamerikanischen kiinstlerischen Ausdrucks fest. Bei einem Vor-
trag in Kalamazoo, Michigan im Januar 1933 umriss er diese ,,new art boiling up from
the melting pot of racial mixtures in the Americas“*. Diese neue Kunst sei ,,distinctly
American, continental in scope. It ignores the existence of national boundaries.“***

317 Vgl. Indych-Lépez 2009, S. 231, Anm. 52.

318 Als Beispiel kann hier Riveras Zyklus portabler Fresken fiir die New Worker’s School in New York von
1933 gelten.

319 In der deutschen Ubersetzung zitiert nach: Diego Rivera: Simtliche Wandgemilde, S. 298.

320 Die Wurzelmetapher findet sich in Zusammenhang mit Riveras Freskotechnik auch 1940 in einem
Artikel des San Francisco Examiner. Alexander Fried schrieb hier beztiglich Riveras Pan American Uni-
ty-Wandbild fiir die Golden Gate International Exposition in San Francisco: ,,The roots of the painting
[...] have been planted and are spreading steadily. Alexander Fried, Diego Rivera Gives His Views on
Fresco Work, in: The San Francisco Examiner, 16. Juni 1940, S. 6, Section D.

321 Anon., Artists Visions New School, in: The Ogden Standard, 1. Januar 1933, S. 6-B.

322 Ebd.

121






