
Beate Kellner

Marienlied – Minnelied
Umbesetzungen, Spannungen und Grenzüberschreitungen zwischen
lyrischen Genres

1 Systematische Hinführung

Die besonders im Spätmittelalter recht häufig zu beobachtende Tendenz zur Erotisie-
rung der Marienlyrik beruht in hohem Maße auf der Rezeption des Hohenliedes mit
seiner emphatischen Sprache der Liebe.1 Zugleich stellen die verschiedenen Gattun-
gen des Minnesangs einen wichtigen Einzugsbereich für Erotik in geistlicher Dichtung
dar:2 Die Prozesse des Transfers liefen, was in der Forschung lange Zeit zu wenig gese-
hen worden ist, in beide Richtungen, es kam sowohl zu parasitärer Aneignung und
„konnotative[r] Ausbeutung“,3 als auch zur gegenseitigen Bereicherung zwischen
weltlicher und geistlicher Dichtung.4 Nicht selten schloss sich der Hohe Minnesang an
den Konnotationsreichtum der Mariendichtung an, umgekehrt wurde weltliche Lie-
bessemantik ins Marienlied übernommen.5 Die Möglichkeiten zur Übertragung waren
vielfältig,6 sie ergaben sich besonders aus dem Reservoir geteilter Begrifflichkeiten,
Attribute und Prädikationen, die für die Minnedame und Maria schon seit dem
Hohen Mittelalter in Gebrauch waren. So klingen über die im Hohen Minnesang re-
kurrenten Begrifflichkeiten, etwa von gnâde, trôst, güete, saelde, heil, erbarmen, helfe,
nicht nur Qualitäten der Minnedame, sondern auch der Jungfrau Maria an.7 In glei-
cher Weise begegnen die für die Tugenden und die Schönheit Marias verwendeten
Symbole von Rose und Lilie8 zur Heraushebung weiblicher Schönheit auch vielfach
im Minnelied.9 Ähnliches gilt für die Edelsteinmetaphorik, die immer wieder zur Beto-
nung der Vortrefflichkeit Marias wie der Minnedame gewählt wird.10 Die kosmischen
Metaphern für die Minnedame korrespondieren mit der Metaphorisierung Marias
über Sonne, Mond und Sterne,11 die Vorstellung von der Dame als Königin findet in

 Vgl. Wachinger 2011, 307–310; vgl. dazu etwa auch Petzsch 1977, 369–375.
 Vgl. Kellner/Rudolph 2021, 379–409.
 Warning 1997, 65.
 Vgl. Köbele 2000, 231.
 Vgl. Roethe 1887, 238, Anm. 298: „Eine wundersame Rückzahlung des reichen Gewinns, den der Min-
nesang aus der ältern geistlichen Lyrik einst geschöpft hatte.“
 Vgl. insbesondere Tervooren 1993, 213–231; Tervooren 2000, 15–47; Gerok-Reiter 2019.
 Vgl. Kellner/Rudolph 2021, 384–387, mit weiteren Begrifflichkeiten und zahlreichen Verweisen auf
Textstellen.
 Vgl. Salzer 1967, 162–170, 183–192.
 Vgl. die Belege bei Kellner/Rudolph 2021, 387–388.
 Vgl. Salzer 1967, 222–225; Kellner/Rudolph 2021, 388.
 Vgl. die Belege bei Salzer 1967, 377–384, 391–418; Kellner/Rudolph 2021, 388.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111075143-013

https://doi.org/10.1515/9783111075143-013


Maria als Himmelskönigin ihre geistliche Entsprechung.12 Aber auch Sprechweisen
wie Lobpreis und Seligpreisungen, sowie die oft damit verbundene Vorstellung von
der Unsagbarkeit der Schönheit und der Unübertrefflichkeit der ethischen Qualitäten
der Besungenen finden sich in beiden Registern.13

Darüber hinaus lässt sich die Naturmetaphorik, die sich sowohl im Hohenlied als
auch im volkssprachlichen Minnesang findet, als Bindeglied zwischen den verschiede-
nen Traditionen betrachten. Denn auch über Vergleiche und Bilder aus dem Bereich
der Natur, die sich nicht zuletzt aus der Rezeption der lateinischen Lyrik und den im
Mittelalter höchst wirkmächtigen naturphilosophischen Dichtungen des Alanus ab In-
sulis speisen, kam es zu komplexen Prozessen der semantischen Übertragung zwi-
schen weltlichen und geistlichen Texten.14 So konnte die Naturmetaphorik ebenso
genutzt werden, um die Vorzüge der menschlichen Geliebten herauszustellen oder
um die Gottesmutter mit Naturbildern zu besingen und darzulegen, dass die Natur sie
feiert und ihr dient. Nicht zu unterschätzen ist, dass auch die unio-Gedanken der Mys-
tik15 in dieser Dynamik der Umbesetzungen eine wichtige Rolle spielten. Dazu kamen
in formaler Hinsicht Kontrafakturen zwischen dem weltlichen und geistlichen Lied
oder Spruch16 sowie strukturell ein Spiel mit den Gattungen und den ihnen eigenen
Konstellationen, wie es zum Beispiel in der Transformation des erotischen Tageliedes
ins Geistliche deutlich wird.17

Tendenzen zur Erotisierung der Marienlyrik zeigen sich zum einen in der Ausge-
staltung des Inkarnationsgeschehens, zum anderen werden sie auch bei der in den
Liedern inszenierten Haltung der Gläubigen zu Maria kenntlich. Beides führt zu Grenz-
überschreitungen zwischen den weltlichen und geistlichen Genres, was inhaltlich Span-
nungen und Brüche mit sich bringen kann, aber auch poetisch besondere Kunstgriffe
verlangt und ästhetischen Reiz erzeugt. Nicht selten spielen die Verfasser mit beiden
Registern und lassen für die Rezipienten zunächst in der Schwebe, ob diese ein Marien-
lied oder Minnelied zu hören bekommen. So kann die Perspektive gläubiger Anbetung,
Verehrung und Liebe sich im Marienlied der irdischen Liebe zwischen Mann und Frau
so stark annähern, dass die Unterschiede zwischen den Genres nahezu verschwinden
und die Grenze nicht mehr klar gewahrt zu sein scheint.

Indem man die Beziehung des Gläubigen zu Maria in allegorischer Auslegung als
Minnedienst auffassen konnte,18 ließ sich die Erotik im Verhältnis des Gläubigen zu
Maria zwar rechtfertigen, sie blieb aber dennoch prekär, da es dem Gläubigen nicht
zustand, eine Liebesbeziehung zur Braut Gottes zu imaginieren. Dennoch ist nicht

 Vgl. die Belege bei Kellner/Rudolph 2021, 388–389.
 Vgl. hierzu Tervooren 1993, 216–219; Eikelmann 2015, 70–76; Kellner/Rudolph 2021, 388–390.
 Vgl. u. a. Kellner 2022, 221, 229–251.
 Vgl. Suerbaum 2019, 375–395.
 Siehe dazu unter Abschnitt 2 des Beitrags.
 Grundlegend Schnyder 2004.
 Vgl. z. B. Die Gedichte Reinmars von Zweter, hrsg. von Roethe 1887, Nr. 19 und 20, 420–421.

320 Beate Kellner



von der Hand zu weisen, dass die inbrünstige Marienverehrung des Spätmittelalters
ihren Ausdruck nicht selten in erotischer Bildlichkeit fand. So haben wir Marien-
sprüche und Marienlieder, die so sehr an der Grenze zum weltlichen Liebeslied angesie-
delt sind,19 dass sie von einem Genre ins andere zu kippen drohen. Sie provozieren, dass
die Rezipienten zumindest über manche Passagen hinweg im Zweifel bleiben, in wel-
chem Register das jeweilige Lied angesiedelt ist. Zugleich entstehen auch weltliche Lie-
beslieder, die wie Marienlieder anmuten, da sie Epitheta, die für die Gottesmutter
charakteristisch sind, auf die irdische Geliebte übertragen. Schließlich gibt es Lieder,
die sich sowohl im einen wie im anderen Kontext perspektivieren lassen und bei denen
die Entscheidung, ob es sich um ein weltliches Lied oder ein Marienlied handelt, gänz-
lich offenbleibt. Vereindeutigungen erfolgten hier möglicherweise nur über den Ge-
brauch und den jeweiligen Rezeptionskontext. Dies gilt etwa für den ‚Goldenen Reien‘
des spätmittelalterlichen Dichters Harder, der in der Überlieferung zum Teil als weltli-
ches Liebeslied, zum Teil als Marienlied verstanden worden ist.20

Im Folgenden möchte ich mich auf zwei Lieder des spätmittelalterlichen Autors
Oswald von Wolkenstein konzentrieren, bei denen sich das Marienlied bis zur Ver-
wechselbarkeit dem Minnelied nähert.21

2 Oswald von Wolkenstein: Es leucht durch grau die
vein lasur (Kl. 34)

Oswalds einstimmiges Lied gehört zu einer Gruppe von Liedern, die der gleichen Melo-
die folgen (Kl. 33–36).22 Das tonangebende Lied dieser Gruppe ist die Tageliedparodie
Ain tunkle farb von occident (Kl. 33), in der Oswald, in Umkehrung der üblichen Tage-
liedkonstellation, auf seine sexuellen Leiden und Liebessehnsüchte während der Nacht in
Abwesenheit seiner Gret zu sprechen kommt und darauf hofft, dass der Tag anbrechen

 Vgl. etwa die Belegsammlung in Die Gedichte Reinmars von Zweter, hrsg. von Roethe 1887, 238,
Anm. 298. Bei der Arbeit an ihrer Monographie zur Mariendichtung erweitert die Verf. die Belege
signifikant.
 Vgl. Der Harder: Der goldene Reigen. Text und Übersetzung, in: Gedichte 1300– 1500, hrsg. von
Kiepe/[Willms] 1972, 146–149; vgl. Schanze 1981, 467–472.
 Zur Mariendichtung Oswalds, die etwa 10 % seiner Lieder ausmacht, vgl. u. a. Hartmann 2007,
71–91; Spicker 2007, 96–103; Löser 2012/2013, 15–20.
 Diese Lieder stehen in Handschrift B der Innsbrucker Universitätsbibliothek im Unterschied zur
Wiener Handschrift A der Österreichischen Nationalbibliothek zusammen. In B weist ein Hinweis
nach Kl. 36 aus, dass Kl. 33 bis Kl. 36 auf die Melodie von Ain tunkle farb (Kl. 33) zu singen sind.
Vgl. dazu Schadendorf 1996/1997, 239–257, mit Verweisen auf ältere Literatur zur Melodie. Schaden-
dorf, ebd., 249–253, 256, kommt im Blick auf Kl. 34 zu dem Schluss, dass die Verbindung von Text und
Melodie in diesem Lied durch die Wiederholung des Tons weniger aussagekräftig ist als in Kl. 33.
Vgl. dazu in ähnlichem Sinne Wachinger 2010b, 395, mit Hinweisen auf weitere Literatur.

Marienlied – Minnelied 321



möge und er Trost bei seiner Geliebten erfahren könne. Das Marienlied Es leucht durch
grau die vein lasur (Kl. 34), das in den Handschriften B (Innsbruck, Universitätsbibliothek,
ohne Signatur, 16r) und c (Innsbruck, Tiroler Landesmuseum Ferdinandeum, FB 1950,
38v) ohne Melodie aufgezeichnet ist, während sich in Handschrift A (Wien, Österreichi-
sche Nationalbibliothek, Cod. Vind. 2777, 34r) immerhin das Melodie-Incipit findet,23 stellt
eine Kontrafaktur des weltlichen Liedes dar. Es gibt zwar keine Übernahmen von Text-
passagen zwischen diesen beiden Texten,24 aber dennoch könnte man vermuten, dass
Hörerinnen und Hörern die Melodie aus dem weltlichen Kontext schon bekannt war und
dass damit ein bestimmtes Register aufgerufen wurde. Es bleibt spekulativ, aber erscheint
nicht als unwahrscheinlich, dass den Rezipienten über die Melodie die weltlich erotischen
Aspekte aus Kl. 33 in den Sinn kamen, wenn das Marienlied erklungen ist. Zudem sind
Kl. 33 und Kl. 34 in der schriftlichen Aufzeichnung nach B hintereinander angeordnet,
dann folgen einige geistliche Lieder, unterbrochen von einem Frühlingslied (Kl. 37), das
weltlich oder geistlich im Hinblick auf Maria verstanden werden kann. Dieses Lied, Des
himels trone (Kl. 37), schließt sich nach der zweiten Haupthandschrift A unmittelbar an
Kl. 34 an, gefolgt von einem weltlich obszönen Frühlingslied (Kl. 75). Kl. 34 voraus geht
hier ein weltlich schwankhaftes Lied über einen Aufenthalt in Konstanz (Kl. 123). Man
sieht also, dass sich Weltliches und Geistliches nach A und B in der Überlieferungsumge-
bung von Kl. 34 findet.

Das Lied Es leucht durch grau nähert sich zudem gerade an seinem Beginn inhalt-
lich einem Minnelied so stark an, dass man es auf den ersten Blick und auf das erste
Hören für ein erotisches Tagelied gehalten haben mag.25 Im Effekt könnten sich Melo-
die und Semantik zu diesem Eindruck verdichtet haben:

Es leucht durch grau die vein lasur
durchsichtiklich gesprenget.
Blick durch die brau, rain creatur,
mit aller zier gemenget. (V. 1–4)

 Zitiert wird nach: Die Lieder Oswalds von Wolkenstein, hrsg. von Klein/Wachinger 2015. Vgl. dazu:
Oswald von Wolkenstein, Lieder, hrsg. von Wachinger 2007, 294–299, Kommentar, 390–392; Deutsche
Lyrik des späten Mittelalters, hrsg. von Wachinger 2010, 600–603, Kommentar, 1019–1020; sowie die
Übersetzung von Hofmeister (Oswald von Wokenstein, Das poetische Werk, übers. von Hofmeister
2011, 116–117).
 Daher bewertet Wachinger 2011, 305, die formale Nähe folgendermaßen: „Sehr viel ist aber mit
dieser Einordnung in den weiten Kontrafakturbegriff noch nicht gewonnen; denn die geistlichen Neu-
dichtungen weisen keine textlichen Anklänge an die weltlichen Primärgedichte auf, die den Ton gelie-
fert haben.“
 Vgl. zu diesem Lied: de Gruyter 1887, 133; Marold 1926, 174–179; Kochs 1928, 47, 54–55; Spechtler
1978, 193–195; Treichler 1968, 60–61; Breslau 1987, 190–194; Hartmann 1984/1985, 25–43, mit reichem
Belegmaterial zur Herkunft der verwendeten Semantik aus Minnesang und Mariendichtung; Schaden-
dorf 1996/1997, 249–253; Schnyder 2004, 667; Wachinger 2011, 302–307; Löser 2012/2013, 18–19; Acker-
schott 2013, 202–215; Hofmeister 2020, 95–96.

322 Beate Kellner



Es leuchtet durch das Grau das feine Azurblau hindurch, durchschimmernd gesprenkelt. Blick
durch die Wimpern, Du reine Kreatur, die Du mit aller Zierde bedacht bist.26

Die Nähe zum Minnesang lässt sich in diesem Fall schon über die Eingangspassage
nachweisen, da die Formulierung Blick durch die brau nicht nur von Oswald selbst
auch im weltlichen Tagelied Kl. 101 verwendet wird (Wach auff, mein hort, es leucht
dort her | von orient der liechte tag. | blick durch die brau, vernim den glanz; I, V. 1–3),
sondern sich darüber hinaus schon beim Mönch von Salzburg im erotischen Kontext
des Weckliedes Taghorn (W 2) findet:27

Gar leis in senfter weis wach, libste fra,
plik durch dy pra
vnd scha, wy tunkel gra so gar fein pla
ist zwischen dem gestirn. (I, V. 1–4)

In tageliedtypischer Manier wird in Kl. 34 das Heraufziehen des Morgens poetisch um-
schrieben, indem die Morgendämmerung als Farbenspiel von Grau- und Blautönen
vor Augen geführt wird. Das Bild lädt dazu ein, sich vorzustellen, wie sich das Azur-
blau ins Grau der Dämmerung schiebt und dieses allmählich vertreibt.28 Vor diesem
Hintergrund wendet sich der Sprecher im dritten Vers an eine zweite Person und for-
dert sie auf, durch die Wimpern zu blicken, was synekdochisch für das Öffnen der
Augen zu verstehen ist. Die unmittelbare Anrede und die morgendliche Szenerie set-
zen Intimität zwischen dem durch keine pronominale Kennzeichnung hervortreten-
den Sprecher und der als rain creatur (V. 3) apostrophierten Person voraus. Alles
spricht dafür, dass sich dieser Liedanfang auf den Moment bezieht, da Liebende nach
gemeinsam verbrachter Nacht bei Anbruch des Morgens erwachen. Doch während im
Tagelied in aller Regel die Frau den Mann weckt, ist es hier umgekehrt, denn die an-
geredete Person erweist sich über die ihr zugeschriebenen Qualitäten von Schönheit,
Reinheit und Makellosigkeit zweifelsfrei als Frau:

Breislicher jan, dem niemand kann nach meim verstan
blasnieren neur ein füessel,
An tadels mail ist si so gail, wurd mir zu tail
von ir ein freuntlich grüessel,
So wär mein swär mit ringer wag
volkomenlich gescheiden,

 Die Übersetzungen stammen hier und im Folgenden auf Basis der vorhandenen Übertragungen
von der Verf.
 Text nach der Ausgabe Die weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg, hrsg. von März 1999, 172.
 Vgl. zur Vermischung von blau und grau in der Morgendämmerung auch das weltliche Tagelied
Oswalds von Wolkenstein Kl. 101, I, V. 4–5. Das Blau des Himmels wird in Kl. 34 jedoch mit dem besonde-
ren Wort lasur für die kostbare Farbe Azurblau des Lapislazuli bezeichnet. Vgl. dazu Hartmann 1984/85,
26, Anm. 3; Die Lieder Oswalds von Wolkenstein, hrsg. von Klein/Wachinger 2015, 111, Anm. zu V. 1.

Marienlied – Minnelied 323



Von der man er, lob singen mag
ob allen schönen maiden. (V. 5–12)

Preisenswerte Trophäe, der nach meiner Überzeugung niemand auch nur ein Füßlein angemessen
blasonieren kann, ohne Fehl und Tadel ist sie so voll Freude, dass mein schweres Leid, würde mir
von ihr nur ein kleiner freundlicher Gruß zuteil, leicht wiegen würde und ganz von mir genom-
men wäre, durch sie, deren Lob und Ehre man vor allen schönen Mädchen singen soll.

Auch der hier zitierte Frauenpreis im weiteren Verlauf der Strophe lässt sich im
Sinne eines erotischen Tagelieds verstehen: Die Dame wird höfisch als preiswürdiger
Gewinn des Sängers (V. 5) überhöht, als so herrlich und tadellos (An tadels mail, V. 7)
dargestellt, dass niemand – und daher auch nicht der Sänger – seinem Verständnis
nach (nach meim verstan, V. 5) ein Füßchen von ihr blasnieren (V. 6) könnte. Mit ‚bla-
sonieren‘ begegnet ein Terminus aus der Heraldik, der den Sänger als Herold im
Dienst der gepriesenen Dame erscheinen lässt. Wie ein Herold eine Schilderung der
Wappen der Ritter zu leisten hat, so käme dem Sänger nach dieser Metaphorik die
Aufgabe zu, die geliebte Dame zu beschreiben. Eine adäquate Darstellung ihrer Per-
son erweist sich jedoch aufgrund ihrer Exorbitanz als unmöglich, der Sänger flüchtet
sich daher in Bescheidenheitstopik. Der Hinweis auf das Füßchen ruft indirekt das
Schema der Schönheitsbeschreibung de capite ad calcem auf, doch eine Beschreibung
der Dame von oben nach unten, beginnend mit ihrem Haupt, wird hier gar nicht ins
Auge gefasst. Denn es ist nur von einem Füßlein die Rede, und selbst vor dieser Auf-
gabe muss die Dichtung kapitulieren.

Da es offensichtlich um das dichterische Ausdrucksvermögen in Relation zum Ge-
genstand der Dichtung geht, wäre auch ein Verständnis von füessel (V. 6) im Sinne
von Versfuß denkbar: Liest man die Stelle in diesem Sinne, so würde der Dichter un-
terstreichen, dass im Hinblick auf die preisenswerte Dame nicht nur keines ihrer Kör-
perteile adäquat dargestellt werden kann, sondern dass es in diesem Fall sogar
unmöglich sei, einen Versfuß (als Baustein der Verse) angemessen zu dichten. Insge-
samt wird in diesen Passagen die Aufmerksamkeit auf das Dichten und damit auf die
ungeheure Aufgabe des Sängers gerichtet. Würde dem Sprecher ein kleiner Gruß die-
ser Dame zuteil, der man vor allen anderen schönen Mädchen ihrem Rang entspre-
chend Lob und Ehre singen soll, dann wäre sein schweres Leid gänzlich von ihm
genommen. Liest man die Strophe solchermaßen, zeigt sich, dass rekurrente Vorstel-
lungen aus dem Minnesang begegnen: Die Dame erscheint auch hier als die Höchste
und Beste hinsichtlich ihrer Schönheit und vor allem auch ihrer ethischen Qualitäten.
In gleicher Weise ist auch der Unsagbarkeitstopos aus dem Minnesang bekannt, denn
nicht selten wird auch dort betont, dass die Fähigkeiten des Dichters und die Möglich-
keiten der Dichtung nicht ausreichen, um die Dame adäquat zu loben.29

 Vgl. z. B. Reinmar der Alte: Swaz ich nu niuwer maere sage (MF 165,10), Str. III.

324 Beate Kellner



Gibt es also Hinweise darauf, dass diese Strophe Bestandteil eines Marienliedes
ist? Man hat dazu stets auf die im Vokabular des Minnesangs untypische Bezeichnung
der Dame als Breislicher jan (V. 5) verwiesen und über diesen Begriff, ausgehend von
der bezeugten Bedeutung „reihe gemähten grases, geschnittenen getreides“30 auf die
Vorstellung von Maria als preisenswertes Garbenfeld geschlossen. Damit würden
über Garbe und Ähre bekannte Mariensymbole aufgerufen, was die Strophe in Rich-
tung eines Marienpreises vereindeutigen könnte.31 Diese Schlussfolgerung ist auf
Basis der Lexik möglich, aber nicht zwingend. Dem Wort jân liegt nämlich ausweislich
der bei Lexer, im Deutschen Wörterbuch und im Frühneuhochdeutschen Wörterbuch
gegebenen Hinweise eine Verbindung mit französisch gain und gagner zugrunde. Es
heißt also in der allgemeinen, allen Spezifikationen zugrunde liegenden Bedeutung in
Anlehnung an das Französische schlicht so etwas wie ‚Gewinn‘.32 Die Übersetzung mit
Gewinn/Trophäe scheint mir gerade im Kontext des Blasonierens, das im Zusammen-
hang mit der Anrede der Dame als Breislicher jan (V. 5) im Vordergrund steht, ge-
rechtfertigt, wenn man den damit aufgerufenen höfischen Kontext des Kampfes mit
Rüstungen und Wappen bedenkt. Versteht man die Stelle in diesem Sinne, bietet die
erste Strophe keinen zwingenden Hinweis darauf, dass sie eigentlich Mariendichtung
sein will, denn das Adjektiv rain wird für die Minnedame ebenso verwendet wie für
Maria.

Die Klangvielfalt der Strophe mit den reich verwendeten poetischen Mitteln
scheint zudem auch eher zum ästhetischen Genuss der Verse einzuladen als zu einem
frommen Gebet an Maria: Kunstvoll wird über die Reime gesprenget (V. 2) und gemen-
get (V. 4) eine Verbindung hergestellt zwischen dem Grau des Himmels, das schon mit
Blau durchwirkt ist (V. 2), und der vielfachen Schönheit, mit der die Dame bedacht ist
(V. 4). Das Partizip Perfekt gemenget weckt zudem die Assoziation, die Dame sei aus
allerhand Zierden so zusammengesetzt wie der Himmel aus Grau und Blau. Die auch
im Minnesang durchaus übliche Verbindung zwischen Himmel und Dame33 wird
noch durch das gesuchte Wort lasur (V. 1) unterstrichen, das auf das lateinische crea-
tur für Geschöpf reimt, sowie auch durch die Kreuzreimstruktur der ersten vier
Verse. Die Binnenreime von mail, gail, zu tail (V. 7) und wär auf swär (V. 9) lenken die
Aufmerksamkeit beim Hören zudem zweifellos auf die Klangfülle. Die Diminutive
füessel (V. 6) und grüessel (V. 8) bringen zudem ein stark affektives Moment ins Spiel
und stützen die Vorstellung von Nähe, die seit den ersten Versen über der Strophe
schwebt. Die conclusio ist, dass Hörer oder Leser diese Strophe keineswegs zwingend
ins geistliche Register einordnen müssen, man kann sie auch weltlich verstehen.

 Lexer, Bd. 1, 1472; vgl. Die Lieder Oswalds von Wolkenstein, hrsg. von Klein/Wachinger 2015, 111,
Anm. zu V. 5.
 Vgl. Wachinger 2007, 391; Wachinger 2010a, 1019; vgl. dazu Hartmann 1984/1985, 28, Anm. 8, mit
Belegen.
 Vgl. Lexer, Bd. 1, 1472; vgl. dazu DWB, Bd. 10, 2229; FWb-online unter Lemma jan.
 Vgl. z. B. Walther von der Vogelweide: Si wunder wol gemachet wîp (L 53,25).

Marienlied – Minnelied 325



Dies ändert sich auch in der zweiten Strophe zunächst nicht, wenn der nun offen-
sichtlich angebrochene Tag in all seiner Schönheit und Helligkeit in einem förmlichen
Klangrausch, der das Klingen und Singen der Vögel melodisch nachahmt, ausgemalt
wird. Der Tag, so heißt es, erstrahlt fröhlich und hell, wie in Str. I ist auch hier gleich
zu Anfang vom Leuchten des Tages die Rede: Es leucht (I, V. 1), Der tag leucht (II, V. 1).
Das Adjektiv gogeleich (V. 1), das geradezu ausgelassene Freude anzeigt, ließe sich auf
die Stimmung der Freude beziehen, wie sie der Frau in der ersten Strophe über das
Adjektiv gail (V. 7) zugeschrieben wird. Die Auen erklingen, wo all die Vögel im Dienst
der rainen frouen (V. 4) vielfältige Töne aus ihren Kehlen hervorbringen, kolorieren
und geschliffen scharf modulieren (mang vogel reich sein kel | [...] Schärpflichen
bricht, V. 3–5),34 süße Töne erfinden (süesslichen ticht, V. 5) und in Strängen heller Me-
lodien zum Trost verflechten (trostlichen flicht | von strangen heller stimme, V. 5–6).
Die Vögel spiegeln das Schaffen des Dichters, sie jubilieren, singen, sie ‚dichten‘ und
‚komponieren‘. Indem der Sänger dieses Naturkonzert in seinem Lied wiedergibt, sich
erneut in einer Reihe von Binnenreimen ergeht35 und damit das Zusammenstimmen
von Helligkeit und hellen Stimmen auch in den Reimen zum Ausdruck bringt (hel,
V. 1, V. 6; kel, V. 3), wird er in Wort, Ton und Melodie seinerseits zum kunstvollen
Nachschöpfer der preisenden Natur. Die Liquidkombinationen mit l und r machen
etwa V. 5 nachgerade zu einer zungenbrecherischen Herausforderung im Gesang. So
wie die Vögel mit ihrem Gesang der reinen Dame dienen (V. 4), so dienen ihr auch die
Blumen mit ihrem Sprießen und die Sonne mit ihrem Glanz sowie das Firmament in
seiner Höhe (V. 7–8). Indem der Dienstgedanke in der Strophe zweimal wiederholt ist
(V. 4, V. 9), wird zudem ein Leitbegriff aus dem Minnesang aufgegriffen, der sich im-
plizit im Warten des Dichters auf den kleinen Gruß der Dame in der ersten Strophe
schon gezeigt hat und hier auf die Natur übertragen wird. Gemeinsam mit dem Dich-
ter feiert und erhebt diese die besondere Frau. Soweit ließe sich die Strophe in Analo-
gie zu einem Natureingang in einem Sommerlied des Minnesangs verstehen, der hier
in eine eingangs entfaltete Tageliedkonstellation versetzt ist. Tagelied und Sommer-
lied werden auf diese Weise kombiniert.

Erst jetzt erfolgt der Umschlag, der durch die mit dem Firmament, der Sonne, den
hellen und damit hohen Stimmen der Vögel bereits entwickelte Raumsemantik der
Höhe gut vorbereitet ist: Lob und Dienst gelten der Krone, metonymisch verstanden
als der Königin, von der es in spannungsvollem Enjambement heißt: die uns gebar | ein

 Vgl. zu der angesprochenen Gesangspraxis des ‚Arpeggierens‘ Hartmann 1984/85, 30, Anm. 17, mit
weiteren Hinweisen auf Literatur; Wachinger notiert zu brechen: „[H]ier ‚lange Töne in kurze zerle-
gen, verzieren‘“ (Die Lieder Oswalds von Wolkenstein, hrsg. von Klein/Wachinger 2015, 112, Anm. zu
V. 17).
5 Vgl. etwa: Schärpflichen bricht, süesslichen ticht, trostlichen flicht (V. 5), All plüemlin spranz, des
maien kranz, der sunne glanz (V. 7).

326 Beate Kellner



sun keuschlich zu freuden (V. 9–10).36 Vor dieser Folie kann am Ende der Strophe
(V. 11–12) die rhetorische Frage gestellt werden: Wo habe es je eine zarte und so reine
Jungfrau gegeben, der man mit mehr Recht zujubeln sollte? (Wo ward kain zart junk-
frou so klar | ie pillicher zu geuden?) Der Reim von klar auf gebar bestätigt noch ein-
mal, dass der Ruhm dieser Königin sich aus der keuschen Geburt des Sohnes für uns,
verstanden als das Kollektiv der Menschheit, ergibt.

Nicht progressiv im fortlaufenden Hören oder Lesen des Liedes, sondern rekursiv
vom Ende der zweiten Strophe her, bekommen nun auch die erste Strophe und der
Jubel der Natur zu Beginn der zweiten Strophe ihren geistlichen Sinn. Rückblickend
zeigt sich sogar das erwähnte Azurblau des heraufziehenden Morgens als Marienprä-
dikation, war doch die Farbe Blau der Gottesmutter im Besonderen zugedacht. In der
reinen Kreatur und dem Fehlen jeden Tadels kann man sodann die viel diskutierte
Geburt Marias ohne Erbsünde (Maria immaculata) mithören, ihre mit dem Adjektiv
gail ausgedrückte Freude lässt sich im Hinblick auf ihre Fruchtbarkeit und die Geburt
des Gottessohnes verstehen. Schließlich erhält der Vorgang des Lobens und Preisens
eine geistliche Qualität, die man auch dem preisenden und dienenden Gesang der
Vögel in der zweiten Strophe unterlegen kann.

Allerdings lässt sich die Erotik der Zweisamkeit, die auf eine gemeinsam ver-
brachte Nacht zu deuten scheint, hier nicht so einfach integrieren. Der Dichter imagi-
niert sich gefährlich nah an eine in dieser Perspektive wieder irdisch anmutende
schlafende Marienfigur heran, die er aufzuwecken versucht. Der Sprecher und die
Schlafende erscheinen als Paar, zudem scheint es der Sänger darauf anzulegen, dass
Hörer und Leser ziemlich lange im Glauben verharren können, es handele sich um
einen weltlichen Text mit Elementen des Tagelieds. Oswalds Experiment stellt eine
kühn kalkulierte Gratwanderung dar, mit der es dem Dichter gelingt, beide Register
zu bespielen, ohne den Gesang restlos in einem der beiden aufgehen zu lassen. Liest
man das Lied weltlich, so stolpert man in Strophe zwei und muss seine Lesart korri-
gieren, liest man es geistlich, so bleiben die stark erotischen Partien als Momente der
Transgression und Irritation dessen bestehen, was man sich im geistlichen Lied als
adäquat zu denken hat. Zweifellos kann sich geistliches Sprechen der Semantik der
Liebe bemächtigen und können Andacht und Liebe zu Gott und der Gottesmutter
auch ins Register der Erotik gleiten, doch würde man dann eher die Chiffrierung
durch die Seele erwarten oder zumindest die Figur des andächtig betenden Ichs, nicht
einen Dienstmann und Herold. In diesem Lied ist nirgends von der Seele die Rede, die
sich in die Nähe Marias denkt, hier handelt es sich vielmehr um einen Sänger mit
Fleisch und Blut, der sich in intimer Nähe der Gottesmutter zu befinden scheint. Dass
diese Vorstellung im geistlichen Lied so lange nicht aufgelöst wird, in meiner Lesart

 Zu den verschiedenen Funktionen der virgo et mater, der regina caeli, der mater misericordiae
und dem decus mundi, in denen Maria im Lied präsent ist, vgl. Hartmann 1984/85, 35–36. Hartmann
tendiert zur Vereindeutigung auch ambivalenter Ausdrücke ins geistliche Register. Kritisch dazu Bres-
lau 1987, 192–193.

Marienlied – Minnelied 327



bis zum Ende der zweiten Strophe, ist eine moralisch gewagte und ästhetisch kunst-
voll inszenierte Provokation, die den besonderen Stellenwert des Liedes ausmacht.

Die genannten Tendenzen bestimmen auch die dritte Strophe. Diese setzt zu einem
weiteren Lobpreis der nun eindeutig als Gottesmutter bestimmten maget raine (III, V. 4)
an. Die Elemente, die kosmischen Kräfte und die Edelsteine, alles, was man an Wunder-
barem in der Welt finde, gleiche ihr nicht (V. 1–4), so heißt es zu Beginn der Strophe.
Sodann werden die tröstenden, heilenden und, wie es hier theologisch nicht unbedenk-
lich heißt, erlösenden Kräfte Marias in ihrer Wirkung auf den Sprecher benannt, der
sich nun erstmals als ein Ich zu erkennen gibt. Binnenreim und Assonanz betonen die
folgenden Aussagen: Die mich erlöst, täglichen tröst; si ist die höchst | in meines herzen
kloster (V. 5–6). Die Erotik der Anfangspassagen tritt ganz in den Hintergrund, jetzt geht
es um die Zuwendung Marias zum Sprecher und um den Trost, den er in der Klause
seines Herzens dadurch empfindet. Die Semantik der Höhe, die davor in kosmischen Di-
mensionen entfaltet worden war, wird auch hier noch einmal aufgenommen, doch jetzt
scheint sich die Höchste im Herzen ihres Dieners zu befinden. Trost- und Erlösungsge-
danke weisen, ebenso wie die Metapher herzen kloster (V. 6), auf den geistlichen Be-
reich, zugleich wird mit dem Wohnen der Dame im Herzen des Liebenden aber auch
ein ubiquitärer Topos des Minnesangs37 ins Geistliche gewendet.

Es wirkt, als sei alles Weltliche nun vergessen und bereinigt, und der Sänger habe
sein eigentliches Register gefunden: So heißt es, Marias zarter Leib sei unversehrt (un-
verschart, V. 7), was auf die Jungfrauengeburt zu beziehen ist, und sie sei ein rainer
gart (V. 7), was die Vorstellung vom hortus conclusus aufruft. Wenn sodann in kompri-
miert metaphorischer Form auf das Heilkraut fröhlicher Ostern (wurz frölicher
oster, V. 8) verwiesen wird, also auf Christus, seine Heils- und Erlösungstat sowie
seine Auferstehung an Ostern, wird Marias Rolle als Gottesmutter und damit Ermög-
licherin von Passion, Auferstehung und Erlösung ins Zentrum gerückt. Das Lied
reiht hier mit dem unversehrten Leib, der Symbolik des reinen Gartens und dem
Hinweis auf Maria als Heilkraut typische Marienprädikationen und verfällt schließ-
lich in einen Gebetsgestus.

In einer persönlichen Wendung bittet der Sänger darum, Maria möge sich um
Christi Passion und Erlösung willen wie eine Türhüterin der schrecklichen Not entge-
genstellen (V. 9), was man im Vorausverweis auch auf die sich im nächsten Vers an-
deutende Situation seines Lebensendes beziehen kann (V. 10). So gesehen antizipiert
der Sprecher am Liedende die Todesangst im Moment des Übertritts in die jenseitige
Welt, wo seine Seele vor Gott gelangen und sich rechtfertigen muss. Dass er sich,
diese Situation vorwegnehmend, an Maria als mediatrix des Heils und Helferin der
Sünder wendet, ist keineswegs überraschend, sondern verbleibt stimmig im geistli-
chen Register, galt doch Maria als die Begleiterin und Stütze am Lebensende par
excellence.

 Grundlegend dazu mit reichem Belegmaterial von Ertzdorff 1965, 6–46; Ohly 1983, 128–155.

328 Beate Kellner



Doch in überraschender Wendung imaginiert der Sänger, und darin liegt die
kühne Schlusspointe, dass sich sein Haupt auf Marias zartes rotes Mündlein sen-
ken wird:

wenn sich mein houpt wirt senken
Gen deinem veinen mündlin rot,
so tue mich, lieb, bedenken. (V. 10–12)

Wenn sich mein Haupt zu Deinem schönen roten Mündlein hinneigen wird, dann, Geliebte, ge-
denke meiner.

Die Gottesmutter soll seiner eingedenk sein, indem sie sich von ihm auf den Mund,
den roten Mund, das zarte Mündlein, küssen lässt – ein eindeutig erotisches Zeichen,
das signalhaft auf Minnesang verweist und am Ende steht. Das Diminutiv nimmt die
Verkleinerungsformen füessel (V. 6) und grüessel (V. 7) aus der ersten Strophe auf und
ruft erneut die Vorstellung von besonderer affektiver Nähe hervor. So untergräbt die
Erotik am Ende die geistliche Lesart zumindest noch einmal partiell. Das Bild vom ge-
fürchteten Tod, in dem Maria dem Sünder an der Schwelle zum Jenseits beistehen
soll, verwandelt sich in die Andeutung eines Kusses, der die Vorstellung von Liebes-
vereinigung hervorruft. Aus dem Sterben in Sorge und Angst vor dem, was die Seele
im Jenseits erwartet, wird unter der Hand ein Liebestod.38 Das Motiv des Tages er-
weist sich rekursiv gelesen als Zeit des Lebens. Indem das Ich sich vorstellt, sein
Haupt würde sich am Lebensende dem roten Mund Mariens zuneigen, kehrt die in
der dritten Strophe abgeschwächte Erotisierung der Marienfigur mit Wucht zurück.
Auch die Oben-und-unten-Relation hat sich verkehrt: Wird Maria über Sonne und Fir-
mament, die ihr dienen, nach oben erhoben und thront gleichsam als Himmelsköni-
gin mit ihrer Krone39 über der Welt (II, V. 8–9), so scheint sie nun unter dem Dichter
zu liegen, der sein Haupt neigen muss, um ihren roten Mund zu küssen. Auch im
Hohen Sang wird in derartigen Imaginationen die unverfügbare hohe Dame häufig
‚heruntergeholt‘ und verfügbar gemacht, was erneut und final den Anklang des Lie-
des an Konstellationen des Minnesangs bestätigt.40

Mit dieser Schlusspointe rahmt der Sänger sein Lied und verbindet weltliche und
geistliche Aspekte bis zuletzt in kühner Fügung. Der Text macht die Grenzen zwischen
Marienlied und Minnelied durchlässig und spielt gezielt mit ihnen, ebendarin liegt
sein besonderer ästhetischer Mehrwert. Elemente, Denkfiguren und Konstellationen
aus dem Minnesang sind, wie gezeigt, in diesem Lied ubiquitär. Im Unterschied zur
Erotisierung der Marienfigur etwa in Frauenlobs ‚Marienleich‘, die sich neben dem
Hohenlied ebenfalls aus der Nähe zum Minnesang speist,41 wird hier jedoch nicht die

 Vgl. Ackerschott 2013, 212–215.
 Vgl. Wachinger 2010a, 1019: „Krone ist Synekdoche für Maria als Himmelskönigin.“
 Vgl. Kellner 2018, 187–299.
 Vgl. in jüngerer Zeit dazu ausführlich Gerok-Reiter 2019, 342–351; Kellner 2022, 229–243.

Marienlied – Minnelied 329



Beziehung zwischen Gott und der göttlichen Braut über Muster der irdischen Liebe
gekennzeichnet, sondern jene zwischen dem irdischen Sprecher und Maria, was einen
großen Unterschied darstellt und das Experiment besonders gewagt erscheinen lässt.

Im Blick auf die Rezeption ist zu differenzieren, ob man den Text liest oder das Lied
als gesungenen Text hört. Im Zuge der Performanz des Liedes im Gesang geht man als
Hörer oder Hörerin progressiv entlang des Textes mit, ein Zurückspringen auf schon
verklungene Strophen ist nicht möglich, es sei denn das gesamte Lied wird wiederholt.
Man kann die Faktur des Liedes daher erst im Fortgang Zug um Zug entdecken. Beim
Lesen ist es dagegen möglich, mühelos von der zweiten auf die erste Strophe und von
der dritten auf die zweite und erste zurückzugehen, sich diese Strophen rekursiv noch
einmal vor Augen zu führen und das Geflecht von weltlichen und geistlichen Aspekten
in voranschreitender und zurückblickender Lektüre immer deutlicher zu erkennen.

Ist Minnesang von jeher Variationskunst,42 so liegt in diesem Lied eine besondere
Variante vor, die gezielt mit den Elementen des geistlichen und weltlichen Liedes und
mit der Erwartung der Hörer- und Leserschaft spielt. Dass es hier nicht primär um
Erbauung und Didaxe geht, zeigt sich nachgerade auch in der Fülle der Klänge und
dem Reichtum der poetischen Mittel, die das Lied präsentiert. Es ist zu kunstvoll, zu
süß, zu überbordend, um noch als dienender sermo humilis wahrgenommen werden
zu können.43 Mögliche Hörerinnen und Hörer werden tendenziell nicht nur durch die
semantische Nähe zwischen Minnelied und Marienlied von einem frommen Nachvoll-
zug eines Marienpreises abgelenkt, sondern auch der rhetorische Schmuck richtet die
Aufmerksamkeit der Rezipienten sehr stark auf den Eigenwert der ästhetischen Ge-
stalt. So entsteht der Eindruck, dass der Sänger sehr selbstbewusst sein Singen aus-
stellt. Er feiert zur Ehre der Gottesmutter doch auch und vielleicht sogar in erster
Linie seine eigene Kunst. Auch in dieser Hinsicht geht das Lied wohl nicht in den
Funktionen auf, die man einem geistlichen Lied primär zubilligen würde.

3 Oswald von Wolkenstein: Erwach an schrick,
vil schönes weib (Kl. 40)

Eine enge Verbindung von weltlichen und geistlichen Elementen zeigt auch Oswalds
Lied Erwach an schrick, vil schönes weib (Kl. 40),44 das in seinem Anfang ebenfalls an

 Vgl. dazu jetzt Rudolph 2018.
 Vgl. zu Spannungen in mittelalterlichen Erbauungskonzepten Köbele 2019, 9–37.
 Zitiert wird nach: Die Lieder Oswalds von Wolkenstein, hrsg. von Klein/Wachinger 2015; vgl. dazu
die Übersetzung in: Oswald von Wokenstein, Das poetische Werk, übers. von Hofmeister 2011, 131–132.
Vgl. zu diesem Lied: de Gruyter 1887, 43; Treichler 1968, 47–49, 53–54; Rohrbach 1986, 315–318; Schien-
dorfer 1996/1997, 179–196; Schnyder 2004, 30–31, 215–219; Wachinger 2011, 300–302; Löser 2012/2013, 19;
Ackerschott 2013, 215–229; Hofmeister 2020, 99–100.

330 Beate Kellner



ein erotisches Tagelied erinnert.45 Wie Kl. 34 stellt auch dieses Lied eine Kontrafaktur
dar, Metrik und Melodie sind von dem Frühlingslied Oswalds (Kl. 116) übernommen,
das in A nur zwei Blätter vor Kl. 40 eingetragen ist.46 In der älteren Forschung wurde
Kl. 40 als weltliches Tagelied verstanden, Max Schiendorfer hat dagegen eine ge-
schlossene geistliche Deutung vorgelegt. Allerdings ging er davon aus, dass eine „vor-
dergründig-weltliche Lesart“ des Liedes nicht „bedingungslos zu verwerfen“ sei.47

Demgegenüber hat Burghart Wachinger den Text ganz eindeutig als Marienlied ver-
standen und andere Lesarten ausgeschlossen.48 Da Elemente aus dem weltlichen Ta-
gelied aufgegriffen und geistlich gewendet sind, hat man den Text als geistliches
Tagelied aufgefasst.49 Um meine These vorwegzunehmen: Auch wenn vieles für eine
geistliche Deutung als Marienlied spricht, geht der Text doch in keinem der beiden
Register, weltlich oder geistlich, glatt auf, bei jeder Lesart bleiben offene Fragen und
lassen sich bestimmte Elemente des Liedes nur schwer integrieren. Auch hier liegt
daher eine absichtsvolle Gratwanderung zwischen weltlicher und geistlicher Kodie-
rung vor, die den Text immer wieder von der einen in die andere Semantik gleiten
lässt. Obgleich die geistliche Prägung insgesamt dominiert, wird eine weltliche Lesart
doch auch immer wieder nahegelegt und über manche Passagen des Liedes hinweg
wohl bewusst offengehalten. Gerade daraus zieht auch dieses Lied seinen ästheti-
schen Reiz.

Eingangs wendet sich der Sprecher an seine schöne Geliebte (V. 1–3) und weckt sie
sanft, während die Liebenden im Tagelied morgens oft unversehens aufschrecken:50

Erwach an schrick, vil schönes weib,
der nie geleicht kain ierdisch leib
mit aller hendlin visament [...]! (V. 1–3)

Wach auf ohne zu erschrecken, schönste Frau, der keine irdische Person gleicht, wie auch immer
sie aussehen mag.

Die Dame wird aufgefordert, sich in diesem Jahr (heuer, V. 4)51 und – im Blick auf das
Folgende wird man hinzufügen dürfen – in dieser Jahreszeit zu freuen (V. 4), sie soll

 Vgl. zu den Tageliedelementen Schnyder 2004, 215–219.
 Ohne Refrain finden sich Metrik und Melodie auch in Kl. 126, das metrische Schema ist mit ande-
ren Melodien und ohne Refrain zudem in Variation auch in Kl. 58, 59, 122 und 123 realisiert. Vgl. Die
Lieder Oswalds von Wolkenstein, hrsg. von Klein/Wachinger 2015, 126, zu Kl. 40.
 Vgl. Schiendorfer 1996/1997, 195.
 Vgl. Wachinger 2011, 300–302; anders akzentuiert Hofmeister 2020, 100, wenn er sagt: „Es scheint
somit durch das von Anfang bis Ende in Schwebe gehaltene Mit-Verstehen der überirdischen Erlö-
sungsvision hinter der weltlichen Naturfassade etwas Marienliedhaftes mit angelegt zu sein [...].“
 Vgl. Schnyder 2004, 215–219.
 Vgl. bei Oswald z. B. Kl. 20, II, V. 1; Kl. 33, I, V. 2; Kl. 49, I, V. 1; Kl. 53, II, V. 6; vgl. die Belege und
Hinweise bei Schnyder 2004, 215.
 Hofmeister übersetzt „unbeschwert“ (Oswald von Wokenstein, Das poetische Werk, übers. von
Hofmeister 2011, 131), was nicht überzeugt.

Marienlied – Minnelied 331



durch das Blätterdach, die Krone der Bäume im Mai, blicken und den Liebenden in
seinem Schmerz trösten, wenn man den hohen Tag wahrnehmen kann, d. h. in weltli-
cher Lesart, wenn die Sonne schon hoch am Himmel steht (V. 5–7):

Blick durch des maien | obedach
und tröst mich, lieb, für ungemach;
wenn man den hohen tag erkennt,
so kom mir, frou, zu steuer,
Das ich des wachters nicht engellt
und von im bleib still unvermellt,
dorumb ob ich zu lang geblennt
wurd in verslaffner scheuer
Bei ainer, der ich nacht und tag
günstlich mit guetem herzen pflag
und die mich zölich nach ir zennt
durch sorgklich abenteuer. (V. 5–16)

Schau durch das Blätterdach des Baums im Mai/des Maibaums und tröste mich über meinen
Kummer hinweg, Geliebte; wenn man sieht, dass es schon hoher Tag ist, dann komm mir, Dame,
zu Hilfe, damit ich nicht vom Wächter bestraft werde und nicht von ihm gemeldet werde, wenn
ich, verblendet, zu lange in der Scheune bei einer verschlafen habe, der ich mich Tag und Nacht
in bester Gesinnung gewidmet habe und die mich eifrig zu ihr lockt zu gefährlichen Abenteuern.

Zunächst sind Elemente aus dem weltlichen Tagelied zu konstatieren: das Liebespaar
am Morgen, der heraufziehende Tag und der Wächter. Die Angesprochene ist in die-
ser Lesart die Geliebte des Sprechers, sie soll ihn vor der Entdeckung und Bestrafung
durch den Wächter bewahren, weshalb das Paar als Einheit erscheint, das dem Wäch-
ter gegenübersteht. Die Tageliedelemente werden hier und im Folgenden mit der Sze-
nerie eines Frühlings- oder Mailieds kombiniert. Auffällig und irritierend an dieser
ersten Strophe ist allerdings, dass die Dame, mit der sich der Sprecher in der intimen
Situation des gemeinsamen morgendlichen Aufwachens befindet, über die Maßen ge-
priesen wird, während andererseits von einer Frau die Rede ist, die ihn zu bedenkli-
chen Abenteuern verlockt und mit der er seine Zeit Tag und Nacht in Verblendung
vertan hat. Dass von einer Scheune als Treffpunkt mit dieser Person die Rede ist,
kann man als Hinweis auf das Dörpermilieu verstehen,52 in das Oswald auch andere
Tagelieder versetzt (z. B. Stand auff, Maredel, Kl. 48).

Eine Lösung für die genannten Unstimmigkeiten bietet die geistliche Auffassung
der Strophe: Die schöne Frau, der keine irdische Person gleicht, lässt sich als die Got-
tesmutter Maria verstehen, die den sündhaften Sprecher trösten und ihm helfen soll.
Im geistlichen Register heißt das, er ruft die Gottesmutter an, ihn zu retten, weil er
seine Zeit bislang mit einer anderen Frau, einer irdischen Geliebten, verschwendet
hat. Man kann diese zweite Frau paradigmatisch als Frau Welt verstehen oder als

 Vgl. Wachinger 2011, 302.

332 Beate Kellner



eine menschliche Geliebte Oswalds (vgl. Kl. 1, Kl. 2), möglicherweise biographisch als
die sogenannte Hausmannin.53 Der Sprecher legt offen, dass er sein Leben an die Welt
verloren habe und an das, was sie einem bietet, nämlich sorgklich abenteuer (V. 16).
Tag und Nacht habe er sich dem Sündenschlaf hingegeben, insofern ist er es, der ge-
weckt werden muss. An dieser Stelle kommt die Figur des Wächters ins Spiel (V. 9),
der im weltlichen Tagelied den Anbruch des Tages verkündet und dem Liebespaar
die Stunde der Trennung vermeldet, während es im geistlichen Tagelied in aller Regel
seine Aufgabe ist, den sündigen Schläfer aufzurütteln und zur Umkehr zu bewegen.
Im geistlichen Verständnis der Strophe hat der Sprecher als Sünder große Angst vor
Strafe und möchte vom Wächter unentdeckt bleiben, es ist, als würde er sich am liebs-
ten vor ihm verstecken (V. 10), statt seine Sünden zu bereuen, zu bekennen und Buße
zu tun.

Von einer Umkehr des Sünders, die im geistlichen Tagelied den Fluchtpunkt bildet,
ist hier nicht die Rede. Die Schuld für seine Versäumnisse scheint der sündige Sprecher
ohnehin eher der namenlosen Geliebten zuzuschreiben, die ihn mit Eifer zu gefährli-
chen Abenteuern verlockt habe. Er hingegen stellt sich als jemand dar, der zu Unrecht
verblendet und verführt worden sei, wozu auch der Hinweis auf seine wohlmeinende
Gesinnung und seine guten Absichten der Dame gegenüber passt.54 Die Gottesmutter
und Heilsmittlerin Maria wird jedenfalls weniger aus dem Motiv der inneren Umkehr
heraus um Trost und Hilfe gebeten, denn aus blanker Furcht vor dem Wächter, in dem
man im geistlichen Verständnis der Strophe Gott als denjenigen sehen kann, der die
Sünde des Verschlafens bestrafen wird.

Merkwürdig sperrig bleibt bei dieser geistlichen Deutung der Strophe, warum der
Sprecher sich als intimer Partner Marias inszeniert, der sie des Morgens wie nach einer
Liebesnacht aufzuwecken scheint.55 Denkt man von den Strukturen her, auf denen das
Lied aufbaut, so muss man sich fragen: Wie passt es zusammen, dass sich der Sprecher,
der um Schutz vor dem Wächter und um Hilfe bittet, weil er sich in der Scheune bei
Liebesabenteuern Tag und Nacht verschlafen hat, schon wieder in einer zärtlichen Lie-
besverbindung zeigt? Die Tatsache, dass der Sprecher, Motive des erotischen Tagelieds
aufbietend, seine Beziehung zur Gottesmutter Maria als eine erotische gestaltet, zeigt
nachgerade, dass er dieses Muster, strukturell gesehen, nicht verlässt, sondern vielmehr
in provozierender Weise auf den geistlichen Bereich überträgt. Es handelt sich also zu
Beginn des Liedes nicht um die im geistlichen Tagelied übliche Umbesetzung der Kon-
stituenten des weltlichen Tageliedes, sondern wie in Kl. 34 um eine Erotisierung der
Beziehung zwischen Sänger und Gottesmutter. Dementsprechend ist von einem Blick

 Vgl. Schiendorfer 1996/1997, 181, 193–194; Wachinger 2011, 302.
 Vgl. auch die Darstellungen der verführerischen Frau, sei es eine Geliebte oder sei es Frau Welt,
etwa in den Liedern Kl. 1 und Kl. 2. Der Sänger macht hier deutlich, wie schlecht er trotz bester Ab-
sichten behandelt wurde, wie er übertölpelt und regelrecht ausgenutzt wurde.
 Dies räumt auch Wachinger 2011, 302, ein.

Marienlied – Minnelied 333



hinauf zu Maria, wie Burghart Wachinger ihn annimmt,56 soweit ich sehe, in dieser
Strophe nicht die Rede. Der Blick der Erwachenden wiederum könnte vom gemein-
samen Lager aus hinauf in das Laubdach der frisch begrünten Bäume im Mai gehen
oder von Maria als Königin, die über der Welt thront, hinunter zum Sünder: Die Blick-
richtung bleibt offen. Die Anrede an die Gottesmutter, sie möge sanft erwachen und
nicht aus dem Schlaf hochschrecken, mutet so an, als wäre der Liebende sehr nahe bei
seiner schönen Geliebten und würde ihr, die ihm helfen soll, wie im Verlauf der Stro-
phe deutlich wird, seinerseits Geborgenheit und Sicherheit vor möglichen Gefahren (an
schrick, V. 1) bieten. Die Folie der Tageliedsituation, in die Elemente des Frühlingslieds
integriert sind, grundiert die Strophe und verleiht ihr allen geistlichen Konnotationen
zum Trotz doch auch eine starke diesseitig-erotische Kontur.

Zudem weist der folgende Refrain, Frühlingsliedern entsprechend, eine Aufforde-
rung an jung und alt auf, sich im Mai zu neuem und fröhlichem Leben zu erheben,
was auf den ersten Blick nicht den Mustern geistlicher Dichtung entspricht:

Auff, jung und alt! Ir macht eu küen
und gailt eu gen des maien grüen,57

der sich erglennz<t> lustlich ze blüeen
über alle farbe gärwe. (V. 1–4)

Auf, jung und alt! Rüstet Euch und freut Euch über das Grünen des Maies, der in wonnevollem
Blühen erstrahlt, geschmückt mit allen Farben.

Männer und Frauen sollen sich herausputzen (Poliert eu klärlich, weib und man, V. 5),
damit sie den Mai und seine Freuden nicht verpassen (das wir den maien nicht verlan58,
V. 6). In der Aufforderung zum ho<c>h erstan | gar wunniklich an härwe (V. 7–8) klingt
eine ungetrübte Hochstimmung an, die dem hôhen muot vergleichbar ist, der in vielen
Frühlings- und Sommerliedern des Minnesangs gefordert und besungen wird. In litera-
ler Lesart wird man deuten dürfen, dass hier im Sinne eines Frühlingsliedes zu einer
ganz irdischen und ganz weltlichen Freude über den Frühling, zur Hochstimmung, in
die alle einstimmen sollen, aufgerufen wird. Dies passt nicht recht zu den Aussagen des
Ich, es habe seine Zeit im Sündenschlaf und in Verblendung mit einer Frau in weltlicher
Liebe vertan. Vielmehr knüpft die überbordende Freude über den Mai, die im Refrain
zum Ausdruck gebracht wird, prima vista an die Freude (V. 4) an, zu der die Geliebte
im Erwachen eingangs des Liedes gerufen wird, wenn es heißt, dass sie durch das Blät-
terdach des im Mai ergrünten Baumes blicken soll (V. 5).

 Vgl. ebd.
 Der Hinweis in der Ausgabe Die Lieder Oswalds von Wolkenstein, hrsg. von Klein/Wachinger 2015,
126, Anm. zu V. 18, vereindeutigt in die geistliche Richtung, wenn es heißt: „[G]emeint ist der himmli-
sche Mai.“
 verlan im Sinne von ‚versäumen‘, vgl. Die Lieder Oswalds von Wolkenstein, hrsg. von Klein/Wach-
inger 2015, 126, Anm. zu V. 22.

334 Beate Kellner



Die zweite Strophe entfaltet diese Frühlingsfreude weiter. Das Ich spricht davon,
wie der süße Klang des Vogelsangs in seinem Kopf erklingt, was sein Herz zu seiner
Geliebten streben lässt:

Ich hör vil süesser voglin don
in meinem houbt erklingen schon
von oben abher gar zu tal,
das sich mein herz erwecket
Gen dir, vil ausserweltes ain. (V. 1–4)

Ich höre, wie der süße Gesang der Vöglein von oben herunter bis ins Tal in meinem Kopf erhe-
bend erklingt, so dass sich mein erwachendes Herz zu Dir hin sehnt, meine einzig Auserwählte.

Wiederum lässt sich hierin eine Reminiszenz an das Frühlings- respektive Sommerlied,
aber auch an das Tagelied sehen, in dem das Erwachen oft von Vogelgesang verursacht
wird. Dieser Gedanke wird in Hinsicht auf das Herz des Liebenden verinnerlicht, dessen
Streben und Sehnen sich minnesangtypisch auf die Geliebte richtet. Im weiteren Verlauf
der Strophe zeigt sich der Sprecher als beständiger Diener (Dein stäter diener, V. 9) der
auserkorenen, mit reichem Schatz gezierten Geliebten, die als sein höchster Gral bezeich-
net wird (V. 6–12). Damit werden grundlegende Muster und Denkfiguren des Minnesangs
aufgerufen, nach welchen die Sänger sich als Diener der von ihnen umworbenen Damen
inszenieren und dabei immer wieder ihre Beständigkeit betonen. Zweifellos ist staete ein
Grundbegriff des Minnesangs, aus ihr ergibt sich die Vorstellung, das Dienen auf immer
(ewiklich, V. 9) aufrecht zu erhalten. Auch die Gedankenfigur, dass die Dame die Höchste
und Beste von allen ist, die Auserkorene und Auserwählte, ist im Minnesang ubiquitär,
was bis zu dem Punkt gehen kann, dass sie, geistliche Semantik in Anspruch nehmend,
als ôsterlîcher tac bezeichnet wird.59 Vor der Folie dieser im erotischen Sang üblichen
Hyperbolik, in der auch immer wieder geistliche Konnotationen mitschwingen, lässt sich
auch ein Ausdruck wie höchster gral (V. 7) im Kontext des weltlichen Registers erklären,
denn er würde die mit dem Gral gegebenen geistlichen Bedeutungsnuancen gerade ins
Weltliche wenden. Entscheidend ist, dass die Geliebte als diejenige dargestellt wird, die
das Leid des Liebenden vertreiben kann (V. 8).

Auffällig ist im Vergleich mit dem Hohen Minnesang allerdings die besondere
Nähe dieses Sprechers zu seiner Dame. Während dort in aller Regel über die Dame
gesprochen wird, hält dieser Sänger mit seiner Auserwählten eine intime Zwiespra-
che, was sich – wiederum auf einer ersten literalen Ebene – aus der Anknüpfung an
das Tagelied und der dort vor Augen gestellten Vertrautheit der Liebenden mit der
Erfüllung ihrer Liebe in gemeinsam verbrachter Nacht erklärt. Der Dienst, den der
Sänger in dieser Strophe zu leisten verspricht, steht dem freulin klar (V. 14) mit ihrem

 Vgl. Reinmar der Alte, Si ist mîn ôsterlîcher tac (MF 170,1, III, V. 5), und Walthers Kritik an dieser
Hyperbolik in Ein man verbiutet ein spil âne pfliht (L 111,22, I, V. 4). Vgl. dazu auch Heinrich von Mor-
ungen, MF 140,11, I, V. 5–6, wo es heißt: Si ist des liehten meien schîn | und mîn ôsterlîcher tac.

Marienlied – Minnelied 335



zarten Leib und der Fülle ihrer Ehren wahrlich zu (V. 13–16), wie es am Ende der Stro-
phe heißt.

Hier verdichten sich die geistlichen Konnotationen, die man der Strophe im
Lichte der Hinweise der ersten Strophe auf Sünde und Verblendung des Ich im Welt-
leben unterstellen kann. In zweiter und geistlicher Lesart erweist sich die Auserko-
rene vor allen anderen, das durch und durch strahlende freulin (V. 14), das ganz und
gar mit Ehren begabt (V. 16) und mit reichem schatz (V. 12) bedacht worden ist, als
keine andere als die Gottesmutter, die in diesem Verständnis stimmig auch als höchs-
ter gral (V. 7) bezeichnet wird. Es versteht sich, dass im geistlichen Register mit dem
reichen Schatz und den Ehren, mit denen die Auserwählte ausgezeichnet worden ist,
nicht nur ihre eigenen Qualitäten gemeint sind, sondern vor allem auch der Gottes-
sohn angesprochen ist, den zu gebären sie auserkoren war. Dazu passt auch die unter
den Marienprädikationen häufige Raummetaphorik für Marias Leib, der als Saal ge-
fasst wird (leibes sal, V. 15).60 Gerade an diesem Bild lässt sich aber auch wieder zei-
gen, dass es sich nicht um eine eindeutige Metapher für Maria handelt, wie man
meinen könnte, denn die gleiche Wendung wird in Oswalds Lied Es seusst dort her
von orient (Kl. 20, II, V. 25) für die irdische Geliebte gewählt. Insofern scheint die alle-
gorische Deutung der Vögel als erlöste Seelen, deren Weckruf dem Sänger ins Herz
dringt und ihn zu Maria, der Mörgenröte, erweckt, zunächst zu weit zu gehen.61 In
seinen Ambivalenzen sperrt sich das Lied gerade gegen diese Art der Vereindeutigun-
gen, die mit klaren Zuordnungen arbeiten, wie sie dem Muster ‚der Vogel bedeutet
allegorisch die Seele‘ unterliegen. Vielmehr nimmt man dem Lied seine ästhetische
Valenz, wenn man all seine Nuancierungen in eine Richtung ausbuchstabieren will.
Gegeben, dass die geistlichen Obertöne in diesem Lied schon in der ersten Strophe
unmissverständlich angeschlagen werden, gilt dennoch, dass die zweite Strophe sich
wiederum in der Spannung zwischen weltlicher und geistlicher Lesart situiert. Denkt
man sich das Lied als gesungenes und gehörtes, folgt diese Strophe unmittelbar auf
den Refrain, der viele Hörerinnen und Hörer an weltliche Frühlingslieder erinnert
haben wird.

Auch wenn die geistliche Semantik in der dritten Strophe immer dominanter wird,
knüpft doch auch diese wiederum an die Situativik des eingangs aufgerufenen eroti-
schen Tageliedes an, indem gleich an ihrem Beginn gesagt wird, es ziehe der helle Tag
herauf, des tages glanz (V. 1). Der in der ersten Strophe eingeführte Wächter, der jetzt
als warner (V. 3) bezeichnet wird, erfährt eine bemerkenswerte Umwertung.62 War er
in der ersten Strophe derjenige, vor dem sich der Sprecher verbergen wollte, um ange-
sichts des Verweilens bei einer Geliebten in der Scheune und des Verharrens im Sün-
denschlaf nicht bestraft zu werden, bekundet er nun, dass er aktiv nach dem warner

 Vgl. Schnyder 2004, 217.
 Vgl. Schiendorfer 1996/1997, 194, Anm. 34.
 Dies hatte dazu geführt, dass die ältere Forschung von zwei verschiedenen Figuren ausging.
Vgl. Schiendorfer 1996/1997, 180 mit Anm. 4, hier entsprechende Hinweise.

336 Beate Kellner



Ausschau halten sollte, um ihn nicht zu versäumen und sich nicht zu verspäten (V. 2–3).
Zuerst war der Wächter als eine Figur gekennzeichnet worden, die den Sprecher be-
droht, nun wird er dagegen als jemand dargestellt, dem sich das Paar so treu ergeben
anvertraut hat, wie ein Kind seiner Mutter (V. 1–7). Ebendies sei für den liebenden
Mann und seine frou (V. 2) Anlass zur Freude (V. 8). Auch diese Verse lassen sich wieder
im erotischen Tagelied verankern und erklären, insofern auch dort der Wächter, wie
bekannt, eine ambivalente Figur darstellt.63 Einerseits ist er derjenige, der die Lieben-
den aufschreckt und stört, indem er ihnen den Tag verkündet und damit die Stunde
der Trennung anzeigt, andererseits schützt er sie und bietet ihnen die Möglichkeit, von
ihm bewacht, eine Nacht der erfüllten Liebe zu genießen. Er steht also einerseits auf
Seiten des Paares, aber andererseits als Instanz der Kontrolle auch auf Seiten der Ge-
sellschaft, er stellt eine Bedrohung dar und ist Helfer zugleich. An die bedrohlichen As-
pekte dieser Wächterfigur knüpft – im Register des erotischen Tagelieds gelesen – die
erste Strophe an, während die dritte die Aspekte von Schutz und Fürsorge in den Vor-
dergrund rückt. Letzteres wird besonders deutlich in dem Vergleich des Paares, das
sich dem Wächter anvertraut, mit dem Kind und der Mutter.64 Im Weiteren kommt der
Sprecher auf die unausweichlich bevorstehende Trennung der Liebenden angesichts
des Fortschreitens der Zeit zu sprechen:

Die zeit dringt her aus küelem tufft,
das spür ich wol an mangem lufft,
der mich berüert durch swären traum;
ich fürcht ein schidlichs streuen. (V. 9–12)

Die Zeit drängt mit kühlem Tau, das spüre ich an manchem Luftzug, der mich in schwerem
Traum berührt; ich fürchte mich davor, getrennt zu werden.

Zur Übereinkunft mit dem Wächter gehört es nach der Darstellung vieler Tagelieder,
dass der männliche Part seiner Verpflichtung diesem gegenüber nachkommen muss
und nicht zu lange bei der Geliebten bleiben darf, während ihn die Frau, gegenläufig
dazu, häufig noch zum längeren Verweilen drängt.65 Insofern entspricht es dem welt-
lichen Tagelied durchaus, wenn der Sprecher sich dem Wächter gegenüber verbun-
den zeigt und sich ihm gegenüber nicht verspäten will. Die Verszeile Die zeit dringt
her aus küelem tufft (V. 9) mag bedrohlich nach Endzeit klingen, doch es handelt sich
bei näherem Zusehen doch auch hier wieder um ein Selbstzitat aus einem weltlichen
Tagelied Oswalds (Ich spür ain lufft aus küelem tufft, Kl. 16, I, V. 1). Der Moment der
Trennung ist im Tagelied stets mit der Angst der Ungewissheit, wann und ob man sich
wiedersehen wird, und dementsprechend mit Kummer und Leid besetzt, was sich in

 Vgl. etwa Kiening 2003, 157–175, hier besonders 161–173.
 In dieser Lesart bezieht sich das Wir, in welches das Ich des Sprechers im Verlauf der Strophe
übergeht, auf das Paar.
 Vgl. z. B. Wolfram von Eschenbach: Sîne klâwen (MF 4,8).

Marienlied – Minnelied 337



Kl. 40 in dem schweren Traum und der Furcht des Sprechers vor dem Abschied spie-
gelt. Angesichts der bevorstehenden Trennung wünscht sich das männliche Ich, auch
dies ein in vielen weltlichen Tageliedern rekurrentes Motiv, seine Geliebte bald
wiederzusehen:

Hilf, schatz, das ich dein schön gestallt
kurzlich seh in des maien wald,
mit freuden bei dem höchsten paum,
der sich grüenlich tett neuen. (V. 13–16)

Hilf, mein Schatz, dass ich Deine schöne Erscheinung schon bald im Maienwald mit Freuden
beim höchsten Baum wiedersehe, der sich im Grünen erneuert hat.

In geistlicher Lesart lässt sich der wachter und warner, von dem in Strophe I und Stro-
phe III die Rede ist, als der einerseits strafende und andererseits fürsorgliche Christus
verstehen.66 Im Endgericht wird er strafen und Härte zeigen, doch er ist auch der
gute Hirte, in dessen Obhut und Fürsorge sich die Gesamtheit der Sünder und jeder
einzelne in Reue und Buße mit Gehorsam begeben.67 Beide Aspekte schließen sich
nicht aus, sondern lassen sich als zwei Seiten einer Medaille sehen. Das Fortschreiten
des Tages steht im geistlichen Tagelied in der Regel für das Voranschreiten der Le-
benszeit des Sünders. In diesem Sinne darf sich der Sprecher, der sich schon viel zu
lange im Sündenschlaf aufgehalten hat, nicht mehr länger versäumen, er muss sich
Christus befehlen und bei ihm Schutz suchen, bevor es zu spät ist. Angesichts seiner
Sünden und seiner Weltverfallenheit erklären sich seine schweren Träume aus der
Angst vor dem Jüngsten Gericht, worauf man den Vers ich fürcht ein schidlichs streuen
(V. 12) beziehen kann. Mit Schiendorfer und Wachinger kann man darin eine Anspie-
lung auf den richterlichen Schiedsspruch Gottes mit der Trennung in Verdammte und
Selige sehen.68

Dazu passt es, dass auch der Mai, wie Schiendorfer überzeugend gezeigt hat, im
geistlichen Sinne verstanden werden kann, denn der höchste Baum (V. 15), der Mai-
baum, steht im geistlichen allegorischen Sinne für den Kreuzesbaum.69 Ebendort, also
beim Erlöser Christus, möchte der Liebende seine Geliebte, die Gottesmutter, wieder-
sehen. In gleicher Weise lässt sich auch die Frühlingsszenerie des Refrains auf den
geistlichen Mai beziehen, zu dem man sich im Hinblick auf den Tod und den Jüngsten
Tag rüsten und von seinen Sünden reinigen (polieren, Refrain, V. 5) soll. Dementspre-

 Vgl. Schiendorfer 1996/1997, 193–194.
 Vgl. dazu die Überlegungen zur christlichen Pastoralmacht bei Foucault 2006 [1978]; vgl. dazu den
vierten, posthum erschienenen Band von Foucaults Sexualität und Wahrheit: Die Geständnisse des Flei-
sches nach der deutschen Übersetzung Foucault 2019, 113–201.
 Vgl. Schiendorfer 1996/1997, 194–195; siehe dazu auch Die Lieder Oswalds von Wolkenstein, hrsg.
von Klein/Wachinger 2015, 127, Anm. zu V. 52.
 Vgl. Schiendorfer 1996/1997, 183–193, mit reichem Material zur Tradition des geistlichen Maies und
des Kreuzesbaums.

338 Beate Kellner



chend wird geistliche Aufrüttelung, hoch erstan (V. 7), gefordert, was gegenläufig zum
Verweilen im Sündenschlaf zu verstehen ist.70 Trotz dieser zweifellos vorhandenen
geistlichen Überschreibung der Naturmetaphorik und des ganzen Liedes hat es doch
mit der Bezeichnung der Angesprochenen als schatz und der Betonung ihrer schönen
Gestalt, die der Sänger möglichst bald im Maienwald zu sehen hofft, auch eine starke
erotische Schlusspointe, denn wie im Tagelied wird in literaler Lesart der Sehnsucht
Ausdruck gegeben, die Geliebte, hier in der schönen Maienzeit, draußen in der Natur,
bei einem erneuten Stelldichein wieder zu treffen.

So erscheint das Lied fast wie ein Vexierbild: Ich habe versucht, die geistlichen und
die weltlichen Aspekte mit ihren jeweiligen Umbesetzungen in meiner Lektüre heraus-
zustellen. Die weltlichen Aspekte des Tageliedes und Frühlingsliedes, an deren Konstel-
lationen Kl. 40 immer wieder anknüpft, verschwinden nicht durch die geistlichen
Konnotationen des Marienlieds, die über die drei Strophen hin in unterschiedlicher
Dichte auftreten, sondern behalten eine eigene Geltung. Die mit der Tageliedkonstella-
tion gegebene Erotik und mit der Anknüpfung an das Frühlingslied aufgerufene Hoch-
stimmung werden auf die Beziehung des Sängers zur Jungfrau Maria übertragen, was
besonders am Beginn und am Ende des Liedes deutlich ist, aber in allen drei Strophen
immer wieder anklingt. Oswald hat in diesem Lied Elemente des geistlichen und welt-
lichen Tageliedes sowie des Frühlingsliedes teils verschmolzen, aber teils auch eher
montiert, was Inkonsequenzen zur Folge hat, Irritationen hervorruft und neben der
allegorischen geistlichen Lesart auch die erotisch weltlichen Komponenten des Tage-
lieds immer wieder hervortreten lässt.

4 Fazit

Insgesamt handelt es sich, wie die Analyse gezeigt haben sollte, um hochgradig ambi-
valente Lieder, in denen die Vereindeutigung im geistlichen oder weltlichen Kontext
gerade vermieden wird, und in denen Oswald mit den Umbesetzungen und Übertra-
gungen vom Weltlichen ins Geistliche auf kühne Weise spielt. Dass sich ein Sänger
über die Tageliedkonstellation als Geliebter Marias darstellt, trägt unverkennbar ero-
tische Komponenten ins Geistliche ein. Dazu kommen in beiden Liedern Elemente aus
dem weltlichen Frühlings- respektive Sommerlied. Statt die Aufmerksamkeit der Rezi-
pienten im Marienlied ganz auf die Funktion der Gottesmutter als Heilsmittlerin und
auf Vorstellungen von geistlicher Umkehr und Hinwendung zu Gott zu konzentrieren,
werden auf diese Weise Freiräume für Imaginationen geschaffen, die gegenstrebig
eher auf die Sphäre des Höfischen und Erotischen gerichtet sind. Während in geistli-
chen Texten des späten Mittelalters, sowohl im Lateinischen als auch in der Volks-
sprache, immer wieder im paränetischen und didaktischen Sinne verlangt wird, sich

 Schnyder 2004, 216, zur Stelle, denkt im geistlichen Sinne an die Auferstehung von den Toten.

Marienlied – Minnelied 339



von den Verlockungen der Welt abzuwenden und nur auf Gott zu achten,71 wird die
distractio vom Geistlichen hier sozusagen bereits im Text selbst mit angeboten. Zu-
gleich rücken die ästhetischen Komponenten mit ihrer raffinierten Klanglichkeit in
den vorgestellten Liedern in einem so hohen Maße ins Zentrum, dass sich der Ein-
druck aufdrängt, auch sie würden eher vom religiösen Gehalt ablenken, als dass sie
einen frommen Marienpreis stützen könnten. Die Risiken der geistlichen Konzentra-
tion auf das Wesentliche sowie die Gefahren von Ablenkung und Zerstreuung sind
den genannten Beispielen daher auf mehreren Ebenen inhärent. Am Ende scheint der
Verfasser seine eigene Artifizialität zu feiern und im literarischen Experiment an der
Grenze der lyrischen Genres zu erproben.

Bibliographie

Quellen

Des Minnesangs Frühling. Unter Benutzung der Ausgaben von Karl Lachmann und Moriz Haupt, Friedrich
Vogt und Carl von Kraus bearbeitet von Hugo Moser und Helmut Tervooren. Bd. 1: Texte. 38., erneut
revidierte Auflage. Mit einem Anhang: Das Budapester und Kremsmünsterer Fragment. Stuttgart:
Hirzel, 1988. [MF]

Deutsche Lyrik des späten Mittelalters. Hrsg. von Burghart Wachinger. Berlin: Deutscher Klassiker Verlag,
2010 (= Deutscher Klassiker Verlag im Taschenbuch, 43).

Die Gedichte Reinmars von Zweter. Hrsg. von Gustav Roethe. Leipzig: Hirzel, 1887.
Die Lieder Oswalds von Wolkenstein. Hrsg. von Karl Kurt Klein. Vierte, grundlegend neu bearbeitete Auflage

von Burghart Wachinger. Berlin/Boston: de Gruyter, 2015 (= Altdeutsche Textbibliothek, 55). [Kl.]
Die weltlichen Lieder des Mönchs von Salzburg. Texte und Melodien. Hrsg. von Christoph März. Tübingen:

Niemeyer, 1999 (= Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters,
114). [W]

Gedichte 1300–1500. Nach den Handschriften und Frühdrucken in zeitlicher Folge hrsg. von Eva [Willms]
und Hansjürgen Kiepe. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 1972 (= Epochen der deutschen Lyrik,
hrsg. von Walther Killy, Bd. 2).

Oswald von Wolkenstein: Lieder. Frühneuhochdeutsch / Neuhochdeutsch. Ausgewählte Texte hrsg.,
übersetzt und kommentiert von Burghart Wachinger. Melodien und Tonsätze, hrsg. und
kommentiert von Horst Brunner. Stuttgart: Reclam, 2007 (= Reclams Universal-Bibliothek, 18490).

Oswald von Wolkenstein: Das poetische Werk. Gesamtübersetzung in neuhochdeutsche Prosa mit
Übersetzungskommentaren und Textbibliographien von Wernfried Hofmeister. Berlin/New York: de
Gruyter, 2011.

Walther von der Vogelweide: Leich, Lieder, Sangsprüche. 15., veränderte und um Fassungseditionen
erweiterte Auflage der Ausgabe Karl Lachmanns. Aufgrund der 14., von Christoph Cormeau
bearbeiteten Ausgabe neu hrsg., mit Erschließungshilfen und textkritischen Kommentaren versehen
von Thomas Bein. Edition der Melodien von Horst Brunner. Berlin/Boston: de Gruyter, 2013. [L]

 Vgl. Butz u. a. (Hrsg.) 2022.

340 Beate Kellner



Forschungsliteratur

Ackerschott, Julia: Die Tagelieder Oswalds von Wolkenstein. Kommunikation, Rolle und Funktion. Trier:
Wissenschaftlicher Verlag Trier, 2013.

Breslau, Ralf: Die Tagelieder des späten Mittelalters. Rezeption und Variation eines Liedtyps der höfischen Lyrik.
Diss. masch. Berlin, 1987.

Butz, Magdalena u. a. (Hrsg.): Sündenerkenntnis, Reue und Beichte. Konstellationen der Selbstbeobachtung und
Fremdbeobachtung in der mittelalterlichen volkssprachlichen Literatur. Berlin: Schmidt, 2022
(= Zeitschrift für deutsche Philologie. Sonderheft, 141).

Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm. Fotomechanischer Nachdruck der Erstausgabe
1877. 33 Bde. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 1991. [DWB]

Eikelmann, Manfred: „Stildifferenz im Minnelied. Zum Verhältnis von iterativer Rede und geistlichen
Assoziationskontexten in Heinrichs von Morungen In sô hôher swebender wunne (MF 125,19)“, in:
Elizabeth Andersen u. a. (Hrsg.): Literarischer Stil. Mittelalterliche Dichtung zwischen Konvention und
Innovation. XXII. Anglo-German Colloquium Düsseldorf. Berlin/Boston: de Gruyter, 2015, 61–76.

von Ertzdorff, Xenja: „Die Dame im Herzen und das Herz bei der Dame. Zur Verwendung des Begriffs
‚Herz‘ in der höfischen Liebeslyrik des 11. und 12. Jahrhunderts“, in: Zeitschrift für deutsche Philologie
84 (1965), 6–46.

Foucault, Michel: „Vorlesungen vom 1., 8., 15. und 22. Februar 1978“, in: ders.: Geschichte der
Gouvernementalität. Bd. 1: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Vorlesung am Collège de France 1977–
1978. Aus dem Französischen von Claudia Brede-Konersmann und Jürgen Schröder. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, 2006 (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft, 1808), 134–277.

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit. Bd. 4: Die Geständnisse des Fleisches. Hrsg. von Frédéric Gros,
aus dem Französischen von Andrea Hemminger. Berlin: Suhrkamp, 2019.

Frühneuhochdeutsches Wörterbuch online. URL: https://fwb-online.de/ (abgerufen am 05.07.2023).
[FWb-online]

Gerok-Reiter, Annette: „Maria als Reflexionsfigur zwischen Religion, Minnediskurs und Ästhetik.
Semantische Traversalen im Werk Frauenlobs“, in: Renate Dürr u. a. (Hrsg.): Religiöses Wissen im
vormodernen Europa. Schöpfung – Mutterschaft – Passion. Paderborn: Schöningh, 2019, 321–351.

De Gruyter, Walter: Das deutsche Tagelied. Diss. Leipzig: J. B. Hirschfeld, 1887.
Hartmann, Sieglinde: „Zur Einheit des Marienliedes Kl. 34. Eine Stilstudie mit Übersetzung und

Kommentar“, in: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein-Gesellschaft 3 (1984/1985), 25–43.
Hartmann, Sieglinde: „Gotische Madonnenbilder und die Marienlyrik Oswalds von Wolkenstein“, in: Ingrid

Bennewitz (Hrsg.): ‚wort und wîse, singen unde sagen‘. Festschrift für Ulrich Müller zum 65. Geburtstag.
Göppingen: Kümmerle, 2007 (= Göppinger Arbeiten zur Germanistik, 741), 71–91.

Hofmeister, Wernfried: „Kann denn Minne Sünde sein? Poetische Gratwanderungen zwischen Marien- und
Frauenverehrung bei Hugo von Montfort und Oswald von Wolkenstein“, in: Andreas Kraß/Matthias
Standke (Hrsg.): Geistliche Liederdichter zwischen Liturgie und Volkssprache. Übertragungen,
Bearbeitungen, Neuschöpfungen in Mittelalter und Früher Neuzeit. Berlin/Boston: de Gruyter, 2020
(= Liturgie und Volkssprache, 5), 91–105.

Kellner, Beate: Spiel der Liebe im Minnesang. Paderborn: Fink, 2018.
Kellner, Beate/Alexander Rudolph: „Religiöse Semantiken“, in: Beate Kellner/Susanne Reichlin/Alexander

Rudolph (Hrsg.): Handbuch Minnesang. Berlin/Boston: de Gruyter, 2021, 379–409.
Kellner, Beate: „Frauenlobs Marienleich. Erotisierung – Kosmisierung – Vergöttlichung der Mariengestalt“,

in: Frank Bezner/Beate Kellner (Hrsg.): Alanus ab Insulis und das europäische Mittelalter. Paderborn:
Brill Fink, 2022, 217–269.

Kiening, Christian: „Poetik des Dritten“, in: ders.: Zwischen Körper und Schrift. Texte vor dem Zeitalter der
Literatur. Frankfurt a. M.: Fischer, 2003, 157–175.

Marienlied – Minnelied 341

https://fwb-online.de/


Kochs, Theodor: Das deutsche geistliche Tagelied. Münster: Aschendorff, 1928 (= Forschungen und
Funde, 22).

Köbele, Susanne: „Umbesetzungen. Zur Liebessprache in Liedern Frauenlobs“, in: Christoph Huber/
Burghart Wachinger/Hans-Joachim Ziegeler (Hrsg.): Geistliches in weltlicher und Weltliches in geistlicher
Literatur des Mittelalters. Tübingen: Niemeyer, 2000, 213–235.

Köbele, Susanne: „aedificatio. Erbauungssemantiken und Erbauungsästhetiken im Mittelalter. Versuch
einer historischen Modellbildung“, in: dies./Claudio Notz (Hrsg.): Die Versuchung der schönen Form.
Spannungen in ‚Erbauungs‘-Konzepten des Mittelalters. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2019
(= Historische Semantik, 30), 9–37.

Lexer, Matthias: Mittelhochdeutsches Handwörterbuch. 3. Bde. Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1872–1878.
Stuttgart: Hirzel, 1992. [Lexer]

Löser, Freimut: „Oswalds von Wolkenstein geistliche Dichtung“, in: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein-
Gesellschaft 19 (2012/2013), 5–30.

Marold, Werner: Kommentar zu den Liedern Oswalds von Wolkenstein. Diss. masch. Göttingen, 1926.
Ohly Friedrich: „Cor amantis non angustum. Vom Wohnen im Herzen“ [1970], in: ders. (Hrsg.): Schriften zur

mittelalterlichen Bedeutungsforschung. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 21983, 128–155.
Petzsch, Christoph: „Weltliches im marianischen Lied“, in: Germanisch-Romanische Monatsschrift

N.F. 27 (1977), 369–375.
Rohrbach, Gerdt: Studien zur Erforschung des Mittelhochdeutschen Tageliedes. Ein sozialgeschichtlicher Beitrag.

Göppingen: Kümmerle, 1986 (= Göppinger Arbeiten zur Germanistik, 462).
Rudolph, Alexander: Die Variationskunst im Minnesang. Studien am Beispiel Heinrichs von Rugge. Berlin/

Boston: de Gruyter, 2018 (= Deutsche Literatur. Studien und Quellen, 28).
Salzer, Anselm: Die Sinnbilder und Beiworte Mariens in der deutschen Literatur und lateinischen Hymnenpoesie

des Mittelalters. Mit Berücksichtigung der patristischen Literatur. Eine literar-historische Studie. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1967.

Schadendorf, Mirjam: „Individuallied und Kontrafaktur. Zum Verhältnis von Text und Melodie in den
Liedern Kl 33 bis 36“, in: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein Gesellschaft 9 (1996/1997), 239–257.

Schanze, Frieder: Art. „Harder, Konrad (Der Harder)“, in: Kurt Ruh u. a. (Hrsg.): Die deutsche Literatur des
Mittelalters. Verfasserlexikon. 2., völlig neu bearb. Auflage. Bd. 3. Berlin/New York: de Gruyter, 1981,
467–472.

Schiendorfer, Max: „Ain schidlichs streuen. Heilsgeschichte und Jenseitsspekulation in Oswalds verkanntem
Tagelied Kl 40“, in: Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein-Gesellschaft 9 (1996/1997), 179–196.

Schnyder, André: Das geistliche Tagelied des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit: Textsammlung,
Kommentar und Umrisse einer Gattungsgeschichte. Tübingen/Basel: Francke, 2004 (= Bibliotheca
Germanica, 45).

Spechtler, Franz Viktor: „Beiträge zum deutschen geistlichen Lied des Mittelalters III. Liedtraditionen in
den Marienliedern Oswalds von Wolkenstein“, in: Hans-Dieter Mück/Ulrich Müller (Hrsg.):
Gesammelte Vorträge der 600-Jahrfeier Oswalds von Wolkenstein. Göppingen: Kümmerle, 1978
(= Göppinger Arbeiten zur Germanistik, 206), 179–203.

Spicker, Johannes: Oswald von Wolkenstein. Die Lieder. Berlin: Schmidt, 2007 (= Klassiker Lektüren, 10).
Suerbaum, Almut: „Maria in der Mystik“, in: Renate Dürr u. a. (Hrsg.): Religiöses Wissen im vormodernen

Europa. Schöpfung – Mutterschaft – Passion. Paderborn: Schöningh, 2019, 375–395.
Tervooren, Helmut: „Säkularisierungen und Sakralisierungen in der deutschen Liebeslyrik des

Mittelalters“, in: Lothar Bornscheuer/Herbert Kaiser/Jens Kulenkampff (Hrsg.): Glaube, Kritik,
Phantasie. Europäische Aufklärung in Religion und Politik, Wissenschaft und Literatur. Frankfurt
a. M. u. a.: Lang, 1993 (= Europäische Aufklärung in Literatur und Sprache, 6), 213–231.

Tervooren, Helmut: „Minnesang, Maria und das ‚Hohe Lied‘ – Bemerkungen zu einem vernachlässigten
Thema“, in: Dorothea Klein/Elisabeth Lienert/Johannes Rettelbach (Hrsg.): Vom Mittelalter zur Neuzeit.
Festschrift für Horst Brunner. Wiesbaden: Reichert, 2000, 15–47.

342 Beate Kellner



Treichler, Hans Peter: Studien zu den Tageliedern Oswalds von Wolkenstein. Diss. Zürich, 1968.
Wachinger, Burghart: „Kommentar“, in: Oswald von Wolkenstein: Lieder. Frühneuhochdeutsch /

Neuhochdeutsch. Ausgewählte Texte hrsg., übersetzt und kommentiert von Burghart Wachinger.
Melodien und Tonsätze, hrsg. und kommentiert von Horst Brunner. Stuttgart: Reclam, 2007
(= Reclams Universal-Bibliothek, 18490), 315–394.

Wachinger, Burghart: „Kommentar“, in: Deutsche Lyrik des späten Mittelalters. Hrsg. von dems.
Berlin: Deutscher Klassiker Verlag, 2010 (= Deutscher Klassiker Verlag im Taschenbuch, 43),
609–1022. [2010a]

Wachinger, Burghart: „Textgattungen und Musikgattungen beim Mönch von Salzburg und bei Oswald von
Wolkenstein“, in: Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 132 (2010), 385–406.
[2010b]

Wachinger, Burghart: „Blick durch die braw. Maria als Geliebte bei Oswald von Wolkenstein“ [2001], in:
ders. (Hrsg.): Lieder und Liederbücher. Gesammelte Aufsätze zur mittelhochdeutschen Lyrik. Berlin/
New York: de Gruyter, 2011, 297–310.

Warning, Rainer: „Lyrisches Ich und Öffentlichkeit bei den Trobadors. Wilhelm IX. von Aquitanien: Molt
jauzens, mi prenc en amar“ [1979], in: ders.: Lektüren romanischer Lyrik. Von den Trobadors zum
Surrealismus. Freiburg i. Br.: Rombach, 1997 (= Rombach Wissenschaften. Reihe Litterae, 51), 45–84.

Marienlied – Minnelied 343




