
Christoph Levin

Das Hohelied im Alten Testament

„Le Cantique et le Cohélet sont comme une chanson d’amour et un petit écrit de Vol-
taire égarés parmi les in-folio d’une bibliothèque de théologie. C’est là ce qui fait leur
prix“, befindet Ernest Renan in seiner Histoire du peuple d’Israel.1 „Das Hohelied und
der Kohelet sind wie ein Liebeslied und wie eine kleine Schrift von Voltaire, die sich
zwischen die Folianten einer theologischen Bibliothek verirrt haben. Das ist es, was
sie ausmacht.“ Was wie ein Irrtum und Zufall erscheint, war am Ende ein Glück. Das
Hohelied bot der brünstigen Frömmigkeit die religiös legitimierte Nahrung. Es er-
laubte, die Leidenschaft, die der Gottesliebe innewohnen kann, in Worte zu fassen. In
bestimmten Phasen der christlichen Religionsgeschichte hat es eine erhebliche Wir-
kung gehabt.

Zugleich aber hat die kaum verblümte Erotik die Ausleger seit der Antike in Ver-
legenheit gebracht. Die längste Zeit ist das Hohelied nur als Allegorie gelesen worden.
Nicht die Beziehung von Mann und Frau sah man darin abgebildet, sondern das Ver-
hältnis des Gottes Jahwe zu dem Gottesvolk Israel oder das Verhältnis von Christus
zur Kirche. Auch die neuzeitliche Exegese suchte der Erotik mit allerlei Interpretati-
onskünsten auszuweichen. Manche beziehen die Aussagen auf die eheliche Liebe und
sehen die Hochzeitsfeier als Anlass,2 wieder andere denken an Festmähler einer von
gesellschaftlichen Zwängen befreiten Oberschicht.3 Eine andere Möglichkeit ist, den
Text von vornherein religiös zu deuten. Er spiegele den mythischen Umgang mit der
Natur,4 den Fruchtbarkeitskult und/oder eine rituelle Götterhochzeit, vielleicht im
Rahmen eines jährlichen Festes, etwa am Jahresbeginn. Unter Göttern können andere
Regeln gelten als im Zusammenleben der Menschen.5

Eindeutig ist die Entstehungszeit. Die Sprache des Hohenliedes ist das späteste Heb-
räisch, das sich im Alten Testament findet.6 Wortschatz und Satzbau sind vom Aramäi-
schen beeinflusst, das zunehmend zur Verkehrssprache geworden war. Die Schreiber
sahen sich nicht in derselben Strenge wie bei den meisten Büchern der Bibel an die
Regeln der hebräischen Lingua sacra gebunden. Die Syntax hebt sich vom klassischen
Bibelhebräisch ab.

Auch religiös gibt es mehr Freiheiten. „Erinnerungsspuren auch aus Magie und
Mythos werden in spielerischer Umformung – unberührt von prophetischer Götzen-
polemik [...] – wiederum lebendig, tauchen aus Unterbewußtseinsschichten auf, um

 Renan 1893, 171; vgl. ders. 1894, 165.
 Vgl. Rudolph 1962, 100–105; Würthwein 1969, 31–35.
 Müller 1992, 2–9.
 Müller 1976.
 Nissinen 2008.
 Eingehender Nachweis durch Dobbs-Allsopp 2005.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111075143-004

https://doi.org/10.1515/9783111075143-004


Poesie zu gestalten und so zu einer dichterischen Wirklichkeitsaneignung [...] beizu-
tragen.“7 Das Buch zeigt den Einfluss der ägyptischen Kultur. Deshalb wurde eine Ent-
stehung im alexandrinischen Judentum erwogen, das seit der ptolemäischen Zeit im
dritten Jahrhundert v. Chr. in Blüte stand. Doch die geographischen Anspielungen,
von denen es nicht wenige gibt, sprechen für Jerusalem.

Das Buch geht wahrscheinlich auf Schreiber zurück, die nicht den im engeren
Sinne religiösen Schreibschulen angehört haben. Wir realisieren noch immer nicht
ausreichend, dass die religiöse jüdische Literatur, wie sie in der Bibel erhalten ist,
erst nach der Zerstörung des zweiten Tempels, also hundert Jahre nach der Zeiten-
wende, jene überragende Bedeutung für die Identität des Judentums gewonnen hat,
die wir in späterer Zeit wahrnehmen. In der hellenistischen Zeit waren die nachmali-
gen biblischen Schriften noch nicht ohne weiteres repräsentativ. Auch die ethnisch-
religiösen Grenzen waren nicht so klar gezogen wie später. Mangels literarischer
Quellen wissen wir davon nur wenig. Wir erkennen aber immer deutlicher, dass die
gewohnten Schematismen nicht zutreffen.

Das Buch Hoheslied dürfte ein Überrest sein von jener hebräischen Literatur, die
in der jüdischen Oberschicht, zu der die Schreiber jedenfalls gehörten, über die im
engeren Sinne religiösen Gattungen hinaus gepflegt wurde. Diese Oberschicht war
nicht orthodox wie die Träger jener Schriften, aus denen später die Bibel geworden
ist, sondern offen für die Einflüsse der internationalen hellenistischen Kultur. Sie
kannte auch das Liebeslied in seinen unterschiedlichen Gattungen. Sobald es eine
etwas breitere Schreiberkultur gibt, ist das Vorhandensein erotischer Literatur nicht
begründungspflichtig. Die Erotik gehörte in der Antike zum Alltag.

Das Liebeslied pflegt nicht ohne weiteres in den Kanon der überlieferten Litera-
tur einzugehen. Die Anlässe mögen zu privat, zu allgemein und zu trivial sein. Auch
Scham kann die Weitergabe behindern. Das berühmteste Beispiel sind die Gesänge
der Sappho, die um die Wende vom siebten zum sechsten Jahrhundert auf Lesbos
ihren Ursprung haben. Sapphos Dichtungen waren durch die folgenden Jahrhunderte
hin sehr verbreitet, sind aber nur in Zitaten anderer und in Fragmenten erhalten ge-
blieben. In den letzten Jahren kamen weitere Fragmente aus Mumienkartonage ans
Licht.8 Es handelt sich um Gebrauchsliteratur im weitesten Sinn.9

 Müller 1992, 4.
 Die neueste Ausgabe, die auch die kürzlich gefundenen Fragmente einschließt, stammt von Bierl
(Sappho, Lieder, hrsg. von Bierl 2021). Die maßgebende Textausgabe (noch ohne die neuen Fragmente)
wurde von Voigt besorgt (Sappho et Alcaeus, Fragmenta, hrsg. von Voigt 1971).
 Als zeitgenössische Kunstdichtung im dritten Jahrhundert v. Chr. kann man auf die Idyllen des
Theokrit verweisen, vgl. Theokrit, Gedichte, hrsg. von Höschele 2016. Erotische Literatur war in der
Spätantike verbreitet. Ein Beispiel sind die Epigramme Rufins, vgl. Höschele 2006. Solche Drastik fin-
det sich im Hohenlied allerdings nicht.

126 Christoph Levin



Am nächsten vergleichbar mit dem Hohenlied sind die ägyptischen Liebeslieder.10

Auch sie sind eher zufällig erhalten geblieben. Die Liebesliedersammlung auf dem Pa-
pyrus Chester Beatty I steht neben einem Lobpreis auf Pharao Ramses V. (1145–1142)
und einer Verkaufsurkunde für Rinder. Beim Turiner Papyrus mit Liebesliedern ste-
hen auf der Rückseite Gerichtsprotokolle, und beim Papyrus Harris 500 sind auf der
einen Seite Liebeslieder, auf der anderen zwei Erzählungen zu finden.11 Anscheinend
dienten diese Papyri als Übungsmaterial. Die Schreib-Schüler wurden mit erotischen
Texten bei Laune gehalten. Dass sich solche Texte in Ägypten erhalten haben, ist dem
Wüstenklima zu danken. In Palästina und Griechenland gab es dergleichen auch, ist
aber verloren, wenn es nicht, wie das Hohelied, aus irgendeinem Grund doch in den
Kanon der überlieferungswürdigen, in diesem Fall religiösen Schriften gelangt ist.

Der Mischna-Traktat Jadajim „Hände“ belegt, dass noch bis ins zweite Jahrhun-
dert n. Chr. debattiert wurde, ob das Buch die Hände verunreinige, also im engsten
Sinne Heilige Schrift sei.12 Den Ausschlag gab die Zuschreibung an Salomo. Salomo
galt als der Verfasser der Weisheitsbücher. Er wurde wie David unter die prophetisch
inspirierten Autoren gerechnet. Die Überschrift, die die Dichtung Salomo zuweist, ist
aber erst spät hinzugefügt worden. Sie gebraucht das einzige Mal die Relativpartikel
ʾašær statt des enklitischen šæ- wie im übrigen Buch. Als rückwärtiger Rahmen ent-
spricht der Überschrift eine Anspielung in 8,11–12 auf das Weinberglied aus Jes 5,1–7.
In dem übernommenen Wortlaut wird dôdî „mein Freund“ aus Jes 5,1 durch šelomoh
„Salomo“ ersetzt. Diese Gleichsetzung soll daraufhin überall gelten, wo das Hohelied
von dôdî „mein Geliebter“ spricht.13 Der Aufzug der Sänfte Salomos in 3,6–11, deren
Prunk an den Besuch der Königin von Saba und die Schilderung von Salomos Reich-
tum in 1Kön 10 erinnert, ist ebenso nachgetragen wie die verstreuten Anspielungen in
1,4.12; 7,6. Die Königs-Travestie (wenn sie überhaupt als solche beabsichtigt ist), be-
stimmt das Hohelied nur oberflächlich. Aber die Sammlung verdankt diesen Zusätzen,
dass sie erhalten geblieben ist.

Auffallend sind die vielen „Wiederholungen von Motiven und Wendungen, ja
ganzer Verse und Gedichte“. Man hat gemeint, das sei „für den volksliedhaften Ur-
sprung [...] charakteristisch“.14 Doch die Wiederholungen sind in vielen Fällen wort-
wörtlich.15 Sie dürften deshalb eher auf literarische Arbeit zurückgehen. Der abrupte

 Handliche Sammlung: Altägyptische Liebeslieder, hrsg. von Schott 1950. Eingehender Vergleich:
Fox 1985.
 So nach Keel 1992, 11–12.
 Zur Kanonizität Rudolph 1942/43, 195–196; Barton 2005.
 Hld 1,13.14.16; 2,3.8.9.10.16.17; 4,16; 5,2.4.5.6.8.10.16; 6,2.3; 7,10.11.12.14; 8,14.
 Müller 1992, 7–8.
 Schellenberg 2020, 123–124, gibt eine Übersicht über die zahlreichen Dubletten. Der Befund lässt
sich nur so erklären, „dass das Hohelied im Lauf eines längeren Überlieferungsprozesses entstanden
ist“ (ebd., 121). Die Wörtlichkeit wie auch die mit den Wiederholungen verbundenen Deutungen ma-
chen weitgehend unwahrscheinlich, dass die Varianten die Freiheit des mündlichen Vortrags
wiedergeben.

Das Hohelied im Alten Testament 127



Wechsel der Gattungen und die Unübersichtlichkeit erklären sich am besten mit
schriftlichen Zusätzen.

Man kann vermuten, dass das Buch auf einem Grundstock aufruht, der aus einer
Reihe von überlieferten Dichtungen zusammengestellt worden ist. Diese Zusammen-
stellung folgte wahrscheinlich einer bestimmten Ordnung. Spätere Zusätze haben sie
bis zur Unkenntlichkeit überwuchert. Die einmal geschaffene Sammlung ist mehrfach
thematisch bearbeitet worden.16 Unter dieser Voraus-Annahme lassen sich auch die
Grundformen der Dichtung einigermaßen präparieren.

Bevor wir dies angehen, ziemt es sich, die berühmte Passage aus dem West-östli-
chen Divan von 1819 zu zitieren. Goethe, das muss gesagt sein, war nicht originell. Er
hat sich von Herder,17 dieser wiederum von Robert Lowth anregen lassen.18 Doch er
empfand besser als andere, welcher Art die Sammlung als Sammlung ist:

Wir verweilen sodann einen Augenblick bei dem hohen Lied, als dem zartesten und unnachahm-
lichsten was uns von Ausdruck leidenschaftlicher, anmutiger Liebe zugekommen. Wir beklagen
freilich daß uns die fragmentarisch durcheinander geworfenen, übereinander geschobenen Ge-
dichte keinen vollen reinen Genuß gewähren, und doch sind wir entzückt uns in jene Zustände
hinein zu ahnden, in welchen die Dichtenden gelebt. Durch und durch wehet eine milde Luft des
lieblichsten Bezirks von Kanaan; ländlich trauliche Verhältnisse, Wein-, Garten- und Gewürzbau,
etwas von städtischer Beschränkung, sodann aber ein königlicher Hof mit seinen Herrlichkeiten
im Hintergrunde. Das Hauptthema jedoch bleibt glühende Neigung jugendlicher Herzen, die sich
suchen, finden, abstoßen, anziehen, unter mancherlei höchst einfachen Zuständen.

Goethe lässt aber eine Warnung folgen, die sich aus seinen eigenen Versuchen speist:

Mehrmals gedachten wir aus dieser lieblichen Verwirrung einiges herauszuheben, aneinander
zu reihen; aber gerade das Rätselhaft-Unauflösliche gibt den wenigen Blättern Anmut und Eigen-
tümlichkeit. Wie oft sind nicht wohldenkende, ordnungsliebende Geister angelockt worden ir-
gend einen verständigen Zusammenhang zu finden oder hinein zu legen und einem folgenden
bleibt immer dieselbige Arbeit.19

Was die Abgrenzung der Einheiten angeht, hat sich immerhin ein gewisser Konsens
entwickelt; auch wenn die Debatte niemals enden wird.

 Anders Müller 1992, 8: „Merkmale einer tendenzgesteuerten Redaktion [...] lassen sich, wie es dem
Charakter der Gattung entspricht, nicht aufweisen.“
 Lieder der Liebe, hrsg. von Herder 1778.
 Lowth 1753.
 Goethe, Gedichte. West-östlicher Divan, hrsg. von Birus/Eibl 1998, 405; zu Goethes eigener Bearbei-
tung des Hohenliedes vgl. Tillmann 2006, 185–233.

128 Christoph Levin



1 Die Kern-Komposition

Antike Schriftrollen haben ihren Ursprung oft in der Mitte. Am Ende wie auch am
Anfang ließ sich am leichtesten weiterer Text anheften. Auf der Suche nach einem
Kern halten wir uns deshalb an das fünfte Kapitel. Hier findet sich die Andeutung
einer Szenenfolge:

5,2 Ich schlief, aber mein Herz war wach.
Da ist die Stimme meines Geliebten, der anklopft:
„Tu mir auf, [...] meine Freundin! [...]
Denn mein Haupt ist voll Tau
und meine Locken voll Nachttropfen.“
6 Ich tat meinem Geliebten auf,
mein Geliebter aber war fort und davongegangen. [...]
Ich suchte ihn, aber fand ihn nicht;
ich rief ihn, aber er antwortete mir nicht. [...]
8 Ich beschwöre euch, ihr Töchter Jerusalems,
dass ihr meinen Geliebten findet.

Die Rede gibt sich als Erlebnisbericht. Sprecher ist der weibliche Part. Die Frau be-
richtet von einem Wachtraum. Sie schlief, doch ihr Herz, das heißt ihr Bewusstsein,
erwartete den Geliebten. Da klopft er und begehrt Einlass. Sobald sie ihm öffnet, er-
weist der Traum sich als Wunschtraum. Sie irrt durch die Gassen der Stadt, sucht den
Geliebten und ruft nach ihm. Beschwörend wendet sie sich an die Töchter Jerusalems,
ihren Geliebten zu suchen: eine bezaubernde kleine Dichtung, die zeigt, was Sehn-
sucht ist.

Diese Szene ist zum Rahmen für ein Wechselgespräch geworden:

5,2 Ich schlief, aber mein Herz war wach.
Da ist die Stimme meines Geliebten, der anklopft:
„Tu mir auf, [...] meine Freundin! [...]
Denn mein Haupt ist voll Tau
und meine Locken voll Nachttropfen.“

3 „Ich habe mein Kleid ausgezogen,
wie soll ich es wieder anziehen?
Ich habe meine Füße gewaschen,
wie soll ich sie wieder schmutzig machen?“
4 Mein Geliebter streckte seine Hand durchs Türloch,
und mein Inneres wallte ihm entgegen.
5 Ich stand auf, meinem Geliebten aufzutun;
meine Hände troffen von Myrrhe
und meine Finger von fließender Myrrhe
an den Griffen des Riegels.

6 Ich tat meinem Geliebten auf,
mein Geliebter aber war fort und davongegangen. [...]

Das Hohelied im Alten Testament 129



Der Geliebte drängt auf Einlass, weil der Tau ihn durchnässt habe. Die Frau antwortet
mit einer hinhaltenden Gegenklage. Sie habe sich schon entkleidet. Innerhalb des
Traumberichts erscheint ihre Antwort als Selbstzitat. Der Geliebte lässt sich nicht ab-
weisen, sondern geht daran, die Tür zu öffnen, während die Frau ihm entgegenfie-
bert. Das hindert sie nicht, ihrerseits die Tür aufzutun, wie es die ältere Szene vorgab.
Dass sie im Folgenden ohne Gewand in der Stadt umherirrt, war ursprünglich nicht
vorgesehen.

Das erweiterte Gedicht eröffnet im heutigen Ablauf eine Folge von Szenen. Auf
die beschwörende Bitte an die Töchter Jerusalems antworten diese mit zwei Rückfra-
gen. Die erste gilt den Eigenschaften des Geliebten, nach dem sie Ausschau halten
sollen:

5,8 Ich beschwöre euch, ihr Töchter Jerusalems,
dass ihr meinen Geliebten findet. [...]

9 Was hat dein Geliebter vor andern Geliebten voraus,
du Schönste unter den Frauen?
Was hat dein Geliebter vor andern Geliebten voraus,
dass du uns so beschwörst?

Die zweite Frage betrifft den Ort, wo die Töchter Jerusalems nach dem Geliebten su-
chen sollen:20

5,8 Ich beschwöre euch, ihr Töchter Jerusalems,
dass ihr meinen Geliebten findet. [...]

6,1 Wo ist dein Geliebter hingegangen,
du Schönste unter den Frauen?
Wo hat sich dein Geliebter hingewandt,
dass wir ihn mit dir suchen?

Beide Fragen sind Verbindungsstücke. Sie verklammern, was ursprünglich nicht zu-
sammengehört hat.

Das geht aus der Antwort auf die zweite Frage hervor. Die Frau bedarf der Töch-
ter Jerusalems nämlich nicht. Sie weiß, wo der Geliebte zu finden ist. Sie hat sich
sogar schon mit ihm vereinigt:

6,2 Mein Geliebter ist hinabgegangen in seinen Garten
zu den Balsambeeten,
dass er weide in den Gärten
und Lotusblumen pflücke.
3 Ich gehöre meinem Geliebten, und mein Geliebter gehört mir,
der unter den Lotusblumen weidet.

 Sie ist einem breiteren Publikum bekannt aus dem Duett Nr. 30 zwischen Alt und Chor, mit dem
nach der Gefangennahme Jesu der zweite Teil der Matthäuspassion BWV 244 beginnt.

130 Christoph Levin



Diese Gartenszene ist offensichtlich ein eigenständiges Stück. Dazu finden sich im Ho-
henlied weitere Parallelen.21

Die erste Rückfrage: „Was hat dein Geliebter vor andern Geliebten voraus?“ dient
dazu, eine Beschreibung des Geliebten einzuführen:22

5,10 Mein Geliebter ist weißglänzend und rot,
herausragend unter Zehntausend.
11 Sein Haupt ist reines Gold.
Seine Locken sind Dattelrispen,
schwarz wie der Rabe.
12 Seine Augen sind wie Tauben
an Wasserbächen.
Seine Zähne baden in Milch
und sitzen über der Fülle.
13 Seine Wangen sind wie Balsambeete,
die Würzkräuter tragen.
Seine Lippen sind wie Lotusblumen,
die von fließender Myrrhe triefen.
14 Seine Arme sind goldene Walzen,
besetzt mit Tarsis-Stein.
Sein Leib ist eine Elfenbeinplatte,
mit Saphiren bedeckt.
15 Seine Beine sind Säulen von Alabaster,
gegründet auf Sockel von Gold.

Am Schluss folgt wieder eine verklammernde Wendung, die die Beschreibung als Ant-
wort auf die Frage der Töchter Jerusalems bestimmt:

16 So ist mein Geliebter und so mein Gefährte,
ihr Töchter Jerusalems.

Daran schließt unmittelbar die zweite Rückfrage an. Auch das Beschreibungslied ist
demnach ein eigenständiger Text gewesen.

Beide, das Beschreibungslied 5,10–15 wie die Gartenszene 6,2–3, werden durch die
Rückfragen in 5,9 und 6,1 gleichermaßen an die beschwörende Bitte 5,8, den Geliebten
zu suchen, angeschlossen. Die Gedichte sind „übereinander geschoben“, wie Goethe
beobachtet hat.23 Der Sammler wollte eine Handlungsfolge schaffen.24 Eine schlüssige
Inszenierung konnte ihm nicht gelingen.

 2,16; 4,12–5,1; 6,11; 8,13.
 Vgl. Schellenberg 2020, 105.
 Goethe, Gedichte. West-östlicher Divan, hrsg. von Birus/Eibl 1998, 405.
 Damit hat er in der Wirkungsgeschichte nicht wenige Versuche ausgelöst, das Hohelied „drama-
tisch“ zu lesen. Sie sind alle gescheitert, zuletzt Hopf 2016.

Das Hohelied im Alten Testament 131



2 Das Beschreibungslied

Im Unterschied zu der Traumschilderung und der Gartenszene kommt die Schilde-
rung des Geliebten uns fremd vor: eine Aufzählung von Vergleichen ohne wirkliche
Bildkraft. Die Gattung des Beschreibungslieds, die in der Exegese auch mit dem arabi-
schen Begriff waṣf bezeichnet wird, war verbreitet. Ich gebe zwei Beispiele. Das erste
ist die Beschreibung Gilgameschs auf der ersten Tafel des gleichnamigen Epos:

Jener ist strotzend an Kraft und von strahlender Schönheit,
stattlich ist seine Statur, elf Ellen hoch ist er gewachsen.
Zwei Ellen beträgt die Breite seiner Lenden.
Sein Fuß mißt drei Ellen, eine halbe Rute sein Bein.
Sechs Ellen sind seine Schultern breit,
der erste seiner Finger ist eine halbe Elle lang.
Bartbewachsen seine Wangen, wie Lapislazuli schimmernd sein Bart,
seiner Haarmähne Locken sprießen so üppig hervor wie Nissaba selbst.25

Man hat schon lange bemerkt, dass für diese Beschreibungen keine lebenden Men-
schen, sondern Statuen oder Abbildungen vor Augen gestanden haben. Im Falle Gilga-
meschs ist man in jüngerer Zeit darauf aufmerksam geworden, dass die genannten
Maße genau zu dem Koloss am Eingang der Palastanlage von Khorsabad passen, der
sich heute im Louvre befindet und den man längst für eine Darstellung des Gilga-
mesch gehalten hat.26 Dem Beschreibungslied in Hld 5,10–15 hat eine Komposit-Statue
aus verschiedenen Materialien Modell gestanden.

Es mag zu kühn scheinen, ein Beispiel aus dem Anfang des zweiten Jahrtausends
v. Chr. zur Erklärung eines Textes heranzuziehen, der im dritten oder zweiten Jahrhun-
dert v. Chr. entstanden ist. Doch im Rahmen der Gattungskritik ist das berechtigt. Das
kann ein zweites Beispiel zeigen: die Beschreibung Jakobs in der wahrscheinlich aus
dem ersten Jahrhundert n. Chr. stammenden jüdischen Schrift Joseph und Aseneth:

Sein Haupt war ganz weiß wie Schnee, und sein Haupthaar war ganz gelockt und sehr dicht wie
eines Äthiopiers. Sein Bart war weiß und reichte bis auf seine Brust, und seine Augen waren
furchtlos und strahlend, seine Nackenmuskeln und seine Schultern und seine Arme waren wie
die eines Engels, seine Hüften und die Unterschenkel und seine Füße wie die eines Riesen.27

Das Hohelied bietet solche Beschreibungslieder in 4,1–7 (mit Dublette in 6,4–7) und
7,2–8 auch für die Frau.

4,1 Siehe, du bist schön, meine Freundin!
Siehe, du bist schön!

 Gilgamesch I 51–60. Übersetzung: Das Gilgamesch-Epos, hrsg. von Maul 2005, 47–48.
 Annus 2012.
 Joseph und Aseneth 22,7. Übersetzung: Joseph und Aseneth, hrsg. von Reinmuth 2009, 111.

132 Christoph Levin



Deine Augen sind Tauben. [...]
Dein Haar ist wie eine Herde Ziegen,
die vom Gebirge Gilead herabspringen.
2 Deine Zähne sind wie eine Herde geschorener Schafe,
die aus der Schwemme heraufsteigen;
alle haben sie Zwillinge,
und keines von ihnen ist (der Jungen) beraubt.
3 Wie ein Karmesinfaden sind deine Lippen,
und dein Mund ist lieblich.
Wie eine Granatapfelscheibe ist deine Schläfe
hinter deinem Schleier. [...]
7 Alles an dir ist schön, meine Freundin,
und kein Makel ist an dir.

Auch dieses Gedicht beschreibt eher eine Abbildung als einen Menschen. Wie sonst
käme man auf den Gedanken, die Haarpracht mit einer herabströmenden schwarzen
Ziegenherde zu vergleichen. Nachvollziehbar ist – und damals alles andere als selbst-
verständlich –, dass zur Schönheit ein vollständiges Gebiss gehört. Das Bild, das dafür
gebraucht wird, sind die sich von beiden Seiten dicht an dicht drängenden Schafe an
einer Tränkrinne. Dass die Augen mit Tauben an Wasserbächen verglichen werden,
lässt sich nachvollziehen, wenn man die ägyptische Art, das Auge darzustellen, als das
Seitenprofil des Vogels versteht. So gesehen ist der verlängerte Lidstrich die Schwanz-
feder und die innere Spitze der ins Wasser pickende Schnabel.28 Wahrscheinlicher
aber ist die Funktion der Taube als Botenvogel gemeint. Die Augen sind Tauben, weil
die Blicke Nachrichten senden. Auf altsyrischen Rollsiegeln ist ihre Rolle als Liebesbo-
tin verbreitet.29

Auch für das weibliche Beschreibungslied mangelt es nicht an Parallelen. Hier
ein Beispiel aus Ägypten:

Wunderbar ist sie durch ihren Glanz,
strahlend ist ihre Haut.
Schön sind ihre Augen, wenn sie Blicke werfen.
Süß sind ihre Lippen, wenn sie redet.
Kein (Lob-)Wort ist je zu viel.
Gereckt ist ihr Hals,
leuchtend sind ihre Brustwarzen,
ihr Haar ist echter Lapislazuli,
ihre Arme übertreffen Gold,
ihre Finger sind wie Lotusblumen.30

 Gerleman 1965, 114.
 Vgl. Keel 1984.
 Nach Keel 1984, 30; vgl. Altägyptische Liebeslieder, hrsg. von Schott 1950, 39.

Das Hohelied im Alten Testament 133



Ein jüdisches Pendant ist die Beschreibung von Josefs ägyptischer Frau Asenat aus Jo-
seph und Aseneth:

Ihre Lippen waren wie eine Rose des Lebens, die aus ihrem Blütenkelch herauskommt. Und ihre
Zähne waren wie Krieger, aufgereiht zum Kampf. Und ihr Haupthaar war wie ein Weinstock im
Paradies Gottes, der an seinen Früchten Überfluss hat. Und ihr Hals war wie eine bunt schim-
mernde Zypresse und ihre Brüste wie die Berge der Liebe des höchsten Gottes.31

Das Beschreibungslied Hld 7,2–6 knüpft an ein Reigenlied an, das im Stufenparallelis-
mus gedichtet ist:

7,1a Wende dich, wende dich, Schulammit!
Wende dich, wende dich, dass wir dich anschauen!

Wieder folgt eine redaktionelle Klammer in Form einer Frage:

1b Was wollt ihr schauen an Schulammit
beim Reigen der beiden Lager?

Dann folgt die offensichtlich vorgegebene Beschreibung. Diesmal gleitet der Blick an
dem Artefakt, das sogar so genannt wird, von unten nach oben:

2 Wie schön sind deine Schritte in den Sandalen! [...]
Die Rundungen deiner Hüften sind wie Geschmeide,
Werk von Künstlerhänden.
3 Dein Schoß ist eine runde Schale,
der Mischwein soll ihr nicht fehlen.
Dein Leib ist ein Weizenhaufen,
umsäumt mit Lotusblumen.
4 Deine beiden Brüste sind zwei Kitzen,
Zwillinge einer Gazelle.

5 Dein Hals ist wie der Elfenbeinturm.
Deine Augen sind die Teiche in Heschbon
am Tor der Tochter der Vielen.
Deine Nase ist wie der Libanonturm,
der gen Damaskus späht.

6 Dein Haupt auf dir ist wie der Karmel.
Das Haar deines Hauptes ist wie Purpur.

In der zweiten Hälfte wechseln die Vergleiche zu den topographischen und architek-
tonischen Merkmalen einer Stadt.32 Es war üblich, Jerusalem, die „Tochter Zion“, als
Frau anzusprechen. Wenn umgekehrt die Frau als Stadt beschrieben wird, ist denk-
bar, dass diese Einzelheiten bereits eine frühe Form der Allegorisierung sind, die Jeru-

 Joseph und Aseneth 18,9. Übersetzung: Joseph und Aseneth, hrsg. von Reinmuth 2009, 101.
 Ebenso Hld 4,4.

134 Christoph Levin



salem, den Tempel und die Tempelgemeinde an die Stelle der Geliebten setzen will.33

Für das Diasporajudentum besaß die Sehnsucht nach Jerusalem und dem Tempel
große Bedeutung.34

3 Das Wechselgespräch

Anmutender als die Beschreibungslieder klingen die Vergleiche, die im Wechselge-
spräch der Geschlechter geäußert werden:

(Der Mann:) 1,9 Einer Stute an den Streitwagen des Pharao vergleiche ich dich, meine Freundin.
10 Lieblich sind deine Wangen mit den Gehängen und dein Hals mit den Muschelketten. [...] (Die
Frau:) 1,13 Ein Myrrhenbeutel ist mein Geliebter für mich, der zwischen meinen Brüsten die
Nacht verbringt.

Der Vergleich mit einer Stute galt als großes Kompliment. Der zwischen den Brüsten ge-
tragene Parfümbeutel dient als Bild für den dort ruhenden Geliebten. Auf männlicher
Seite hing an derselben Stelle das an einer Schnur um den Hals getragene Rollsiegel. Die-
sen Platz begehrt die Frau einzunehmen:

8,6 Lege mich wie ein Siegel an dein Herz,
wie ein Siegel an deinen Arm.

Die Bilder zeigen, dass das Wechselgespräch auf die Vereinigung zielt.
Hier ein weiteres Beispiel, diesmal mit pflanzlichen Metaphern. Wieder beginnt

der Mann mit einem kurzen Ausspruch, woraufhin die Frau ausführlich antwortet:

2,2 Wie eine Lotusblüte unter den Dornen,
so ist meine Freundin unter den Töchtern.
3 Wie ein Apfelbaum unter den Bäumen des Dickichts,
so ist mein Geliebter unter den Söhnen.
In seinem Schatten zu sitzen, hat mich verlangt,
und seine Frucht ist meinem Gaumen süß.
4 Er brachte mich in das Weinhaus. [...]
6 Seine Linke liegt unter meinem Kopf,
und seine Rechte herzt mich.

Die letztgenannte Gestik ist konventionell. Das zeigt eine babylonische Terrakotte
vom Beginn des zweiten Jahrtausends, die in Aufsicht ein auf einem Bett liegendes,
nacktes Paar darstellt (Abb. 1). Der Mann hält seine Hände genau wie beschrieben:

 In Hld 6,4–7 wird das Beschreibungslied 4,1–3 wiederholt, um es auf Jerusalem zu beziehen. Die
beiden Fassungen werden von Schellenberg 2020, 108–120, eingehend verglichen.
 Vgl. Ps 23,6; 27,4; 61,5; 84; 120–134.

Das Hohelied im Alten Testament 135



die Linke unter dem Kopf der Frau, die Rechte auf ihrem Herzen. Die Frau umgreift
mit ihrer Rechten die Hüfte des Mannes, um ihn an sich zu ziehen, und präsentiert
mit der Linken ihre rechte Brust.

Gehen wir noch einmal zurück zu dem sehnsüchtigen Wachtraum der Frau: „Ich
schlief, aber mein Herz war wach. Da ist die Stimme meines Geliebten, der anklopft“
(5,2). Es gibt einen weiteren Abschnitt, der auf ähnliche Weise als Rede der Frau be-
ginnt, die sodann ein Paraklausithyron zitiert:

2,8 Die Stimme meines Geliebten!
Siehe, er kommt
springend über die Berge,
hüpfend über die Hügel. [...]
(9) Siehe, er steht hinter unsrer Mauer,
schaut durch die Fenster,
späht durch die Gitter.
10 Mein Geliebter hebt an und spricht zu mir:
Steh auf, meine Freundin,
meine Schöne, so komm doch!

Abb. 1: Sammlung Erlenmeyer, Basel. Zeichnung:
Nadja Wrede. Aus: Das Gilgamesch-Epos, hrsg. von
Maul 2005, 45.

136 Christoph Levin



11 Denn sieh, der Winter ist vorüber,
der Regen ist fort und vorbei.
12 Die Blüten zeigen sich im Land,
die Zeit des Singens ist da. [...]
13a Der Feigenbaum setzt seine Früchte an,
und die Reben in Blüte strömen Duft.

Die Frau gibt die Rede des Geliebten wieder. Er verkündet ihr, dass die Erntezeit naht.
Statt um das Öffnen der Tür zu bitten, lockt er die Geliebte hinaus in die erblühende
Natur.

Mit demselben Lockruf:

13b Steh auf, komm, meine Freundin,
meine Schöne, so komm doch!

wird noch eine weitere Werbung angefügt:

14 Meine Taube in den Felsklüften,
im Versteck am Felssteig,
lass mich deinen Anblick sehen,
lass mich deine Stimme hören;
denn deine Stimme ist süß,
und dein Anblick ist lieblich.

Jetzt ist es der Mann, der um den Lockruf der Geliebten bittet. Die Frau wird Taube
genannt und so mit der Liebesbotin gleichgesetzt. Sie antwortet:

17 Bis der Tag heranweht
und die Schatten fliehen,
komm, gleiche einer Gazelle, mein Geliebter,
oder dem jungen Hirsch
auf den Beterbergen.

Noch vor Tagesanbruch soll der Geliebte sich mit ihr vereinen. Die Gazelle ist wie die
Taube eine weitere Metapher für den Liebenden. Gazelle und junger Hirsch sind die
Trabanten und Symboltiere von Liebesgöttinnen.35

Hier mag man sich an die Naturbilder der Sappho erinnert sehen, wenn sie sich
an Aphrodite wendet:

[H]ierher zu mir aus Kreta, (komm zu diesem) Tempel,
dem heiligen, wo ein anmutiger Hain steht
von Apfelbäumen, zudem Altäre sind da, die schwelend qualmen
vom Weihrauch;

 Müller 1992, 29.

Das Hohelied im Alten Testament 137



drinnen kühles Wasser rauscht zwischen Zweigen
der Apfelbäume, und von Rosen ist der ganze Ort
beschattet: Beim Säuseln der Blätter
ergreift einen der Schlummerzustand der totalen Verzauberung.
Drinnen ferner eine Wiese, Pferde weidend, steht in Blüte
mit Frühlingsblumen, und Lüftchen
wehen honigsüß.
...
Hier nun nimm du ..., Kypris,
in goldenen Bechern elegant
mit Festfreuden vermischten Nektar
einschenkend.36

In Palästina gab es solche Haine nicht. Das ließ das Klima nicht zu. Stattdessen traf
man sich bei der Arbeit an den Wasserstellen und bei den Herden. Dort kamen die
Geschlechter ungeachtet der strikten Rollentrennung zusammen. In der Mittagshitze
lässt man die Herde lagern und zieht sich in den Schatten zurück.

1,7 „Sage mir an, [...] wo du weidest,
wo du lagern lässt am Mittag.“
8 „Weißt du es nicht [...],
so geh hinaus auf den Spuren der Herde
und weide deine Zicklein
bei den Lagerstätten der Hirten.“

In dem kurzen Dialog, der heute ziemlich am Anfang der ganzen Sammlung steht,
geht die Initiative von der Frau aus, und der Mann nennt ihr, wo sie ihn finden kann.
Das ist keine Bukolik, wie man gemeint hat, sondern gibt die tatsächlichen Lebensum-
stände wieder.

4 Die Liebe als wirkende Macht

Wie konnte sich eine solche Sammlung von Liebesliedern unter die religiösen Bücher
verirren, die später zum Alten Testament wurden? Die Zuweisung an Salomo war es
nicht allein. Schon zuvor kann man beobachten, wie sich der Text religiös aufgeladen
hat. Die Liebe gewann eine metaphysische Dimension. Damit verlor sie zugleich
etwas von ihrer erotischen Unbefangenheit. Der Text, wie wir ihn heute lesen, hat ge-
legentlich sogar etwas Dämonisches.

Eine Schlüsselstelle findet sich gegen Ende des Buchs. Sie folgt auf die Bitte der
Frau um Vereinigung:

 Übersetzung: Sappho, Lieder, hrsg. von Bierl 2021, 9.

138 Christoph Levin



8,6 Lege mich wie ein Siegel an dein Herz,
wie ein Siegel an deinen Arm.
Denn stark wie der Tod ist Liebe,
hart wie die Unterwelt ist Leidenschaft.
Ihre Pfeile sind Feuerpfeile,
eine Flamme Jahs.

Die Konjunktion kî „denn“ ist nicht kausal oder konsekutiv zu verstehen, sondern
dient der Verknüpfung. Die so angeschlossenen Sätze sind, anders als der Großteil des
Buchs, keine Rede, sondern Feststellung. Gegenstand ist die Liebe selbst.

Das Wort ʾahabāh ist, genau genommen, der Infinitiv des Verbs ʾhb „lieben“. Nur
selten, bevorzugt aber im Hohenlied, nimmt ʾahabāh den Artikel an und wird damit
über die verbale Bedeutung hinaus zu einem Begriff: hāʾahabāh „das Lieben“ oder
eben „die Liebe“.37 Das Äquivalent in der griechischen Übersetzung des Hohenlieds ist
regelmäßig ἀγάπη. Liebe wird in Hld 8,6 als eine eigene Wirkgröße verstanden.38

Ihrer Kraft entkommt niemand, so wie niemand dem Tod entkommt. Das wird im Par-
allelismus mit dem Paar šeʾôl „Unterwelt, Totenwelt“ und qinʾāh „Leidenschaft, Eifer-
sucht, Eifer“ unterstrichen.

Zugleich wird die Liebe an dieser Stelle mit mehreren göttlichen Größen in Bezie-
hung gesetzt.39 Da ist einmal Jahwe, der Gott Israels und Judas, hier mit der Kurzform
Jah genannt. Sein Attribut ist die Blitzflamme. Damit zeigt er seine traditionellen Züge
als nordwestsemitischer Wettergott.40 Neben ihm ist der Tod genannt, der im Mythos
als der Gott Mot personalisiert wird. Im ugaritischen Baal-Mythos tritt er als Gegner
des Wettergotts auf.41 Als Vierter ist ræšæp im Spiel. Das Wort bedeutet „Glut, Seuche,
Pfeil“ und bezeichnet in der Mythologie den Pestgott.42 Hier sind es „ihre Pfeile“, also
die Pfeile der Liebe. Bei einem Text aus hellenistischer Zeit liegt es nahe, mit den Grie-
chen an die personalisierte Liebe, also an Eros mit Bogen und Pfeil zu denken. Mit
diesen Bezügen werden der Liebe als Wirkgröße gottgleiche Eigenschaften zuge-
schrieben. Der Mensch ist ihr ausgeliefert. Sie verletzt ihn mit ihren Pfeilen. „By asso-

 2Sam 13,15; Spr 27,5; Hld 2,7; 3,5; 8,4.7.7. Im indeterminierten Status absolutus: Jer 2,33; Hos 11,4; Spr
10,12; 15,17; 17,9; Hld 2,4.5; 5,8; 8,6; Koh 9,1. Die Abgrenzung vom Infinitiv ist nicht immer eindeutig.
Hinzu kommt das Verb ʾhb „lieben“ in Hld 1,3.4.7; 3,1.2.3.4. Der Beleg Hld 3,10 ist ein Textfehler, Hld 7,7
ist als Part. passiv zu lesen. Das Wort dodîm „Liebkosungen“ Hld 1,2.4; 4,10; 5,1; 7,13, das ebenfalls mit
„Liebe“ übersetzt zu werden pflegt, ist zu unterscheiden.
 Dass diese Vorstellung verbreitet war, zeigt das Hohelied der Liebe (ἀγάπη), das von Paulus (?) in
1Kor 13 eingefügt und auf diese Weise „christianisiert“ worden ist.
 Beobachtet u. a. von Pope 1977, 668–670; Loretz 1981; Müller 1992, 84–86; Rüterswörden 2017,
269–271; Mathys 2019, 128–138.
 Vgl. Müller 2008.
 Vgl. Healey 1999.
 Vgl. Conrad 1971; Xella 1999.

Das Hohelied im Alten Testament 139



ciating love/passion with the mythically coloured figures of death and Sheol, the au-
thor shows what an overwhelming and dangerous power she is.“43

Die gewaltige Macht der Liebe bestimmt als Motiv eine jüngere Form des ganzen
Buchs. Sofort am Anfang wird der neue Ton angeschlagen. Dazu wurde die kurze
Wechselrede, die wir schon betrachtet haben, erweitert:

1,7 „Sage mir an, den meine Seele liebt, wo du weidest,
wo du lagern lässt am Mittag.“
8 „Weißt du es nicht [...],
so geh hinaus auf den Spuren der Herde
und weide deine Zicklein
bei den Lagerstätten der Hirten.“

Auch die nächtliche Szene in Hld 5 bleibt nicht unverändert:

5,6 Ich tat meinem Geliebten auf,
mein Geliebter aber war fort und davongegangen.
Meine Seele war hinausgegangen, als er redete.
Ich suchte ihn, aber fand ihn nicht;
ich rief ihn, aber er antwortete mir nicht.
7 Da fanden mich die Wächter, die die Stadt durchstreifen.
Sie schlugen mich, verwundeten mich.
Die Wächter auf der Mauer nahmen mir meinen Überwurf.
8 Ich beschwöre euch, ihr Töchter Jerusalems,
dass ihr meinen Geliebten findet.
Dann sagt ihm, dass ich krank bin vor Liebe.

Bemerkenswert ist, wie die Seele (næpæš), das heißt das vitale Ich als das Zentrum
der Person, von der Liebe ergriffen wird. Es ist die Seele, die dem Geliebten nacheilt.44

Die Liebe führt die Frau den Wächtern in die Hände, die sie verwunden und entblö-
ßen. Die Liebe macht krank.

Die Liebe macht aber nicht nur krank, sie führt auch zum Ziel. Die Nachtszene
wird in Hld 3 vorausnehmend wiederholt. „Unübersehbar ist die Ähnlichkeit zwi-
schen 3,1–5 und 5,2–8, geht es doch in beiden Liedern darum, dass die Frau ihren Ge-
liebten in der Nacht auf den Straßen sucht und dabei von den Wächtern der Stadt
gefunden wird, wobei einige Sätze wortwörtlich gleich sind“.45 Diesmal ist es die lie-
bende Seele, die nach dem Geliebten sucht:

 Mathys 2019, 129.
 Die næpæš ist neben dem Herzen und der Kraft auch das Organ der Gottesliebe, die in Dtn 6,5 (mit
Parallelen in 10,12; 11,13; 13,4; 30,6) gefordert wird. Daran konnte die spätere Allegorisierung
anknüpfen.
 Schellenberg 2020, 105. Brettler 2022, 190–191, weist nach, dass die Fassungen von verschiedenen
Verfassern stammen.

140 Christoph Levin



3,1 Auf meinem Lager des Nachts suchte ich,
den meine Seele liebt.
Ich suchte ihn, aber fand ihn nicht. (←5,6)
2 Ich will aufstehen und die Stadt durchstreifen,
die Gassen und Plätze,
und suchen, den meine Seele liebt.
Ich suchte ihn, aber fand ihn nicht. (←5,6)
3 Da fanden mich die Wächter, die die Stadt durchstreifen. (←5,7)
Habt ihr nicht gesehen, den meine Seele liebt?
4 Kaum war ich an ihnen vorüber,
da fand ich, den meine Seele liebt.
Ich fasste ihn und ließ ihn nicht los,
bis ich ihn brachte ins Haus meiner Mutter,
in die Kammer derer, die mich gebar.
5 Ich beschwöre euch, ihr Töchter Jerusalems, (←5,8)
bei den Gazellen oder den Hinden der Steppe:
Weckt nicht und stört nicht die Liebe, bis es ihr gefällt.

Anders als in Hld 5 ist die Suche erfolgreich. Die Töchter Jerusalems werden nicht
mehr beschworen, den Geliebten zu suchen. Stattdessen sollen sie den Vollzug der
Liebe bewachen. In der Kammer der Mutter findet die Vereinigung statt. Auffallend
ist der Schwur „bei den Gazellen oder den Hinden“. In der Regel schwört man, wenn
nicht beim eigenen Leben, dann bei einer Gottheit. Das steht auch hier im Hinter-
grund: Es haben sich zahlreiche Siegel und Amulette gefunden, die Gazellen und Ca-
priden als Begleittiere der Liebesgöttin zeigen.46

In der Naturszene in Hld 2, die wir ebenfalls schon betrachtet haben, ist nunmehr
geschildert, wie die Frau von ihrer Liebeskrankheit geheilt wird:

2,2 Wie eine Lotusblume unter den Dornen,
so ist meine Freundin unter den Töchtern.
3 Wie ein Apfelbaum unter den Bäumen des Dickichts,
so ist mein Geliebter unter den Söhnen.
In seinem Schatten zu sitzen, hat mich verlangt,
und seine Frucht ist meinem Gaumen süß.
4 Er brachte mich in das Weinhaus.
Und sein Feldzeichen über mir ist Liebe.
5 Stärkt mich mit Rosinenkuchen,
erquickt mich mit Äpfeln!
Denn ich bin krank vor Liebe.
6 Seine Linke liegt unter meinem Kopf,
und seine Rechte herzt mich.
7 Ich beschwöre euch, ihr Töchter Jerusalems,
bei den Gazellen oder den Hinden der Steppe:
Weckt nicht und stört nicht die Liebe, bis es ihr gefällt.

 Keel 1992, 89–94; Rüterswörden 2017, 268.

Das Hohelied im Alten Testament 141



Die Frau bittet um Rosinenkuchen und Äpfel, die sie von der Liebe heilen sollen. Doch
diese Heilmittel sind Aphrodisiaka. Wieder werden die Töchter Jerusalems beschwo-
ren, die Vereinigung mit dem Geliebten nicht zu stören.

Derselbe Refrain folgt gegen Ende des Buches noch ein drittes Mal, wo er eine
weitere Vereinigungsbitte der Frau beschließt:

8,1 O wärst du mein Bruder,
der meiner Mutter Brüste gesogen!
Fände ich dich draußen,
so wollte ich dich küssen. [...]
2 Ich wollte dich führen, dich bringen
in das Haus meiner Mutter, die mich gebar.
Ich wollte dich tränken mit gewürztem Wein
und mit dem Most meiner Granatäpfel.
3 Seine Linke liegt unter meinem Kopf, (←2,6)
und seine Rechte herzt mich. (←2,6)
4 Ich beschwöre euch, ihr Töchter Jerusalems: (←2,7)
Weckt nicht und stört nicht die Liebe, bis es ihr gefällt! (←2,7)

Diesmal wird auch der ältere Text aus 2,6 wiederholt. Daran ist abzulesen, dass wir
nicht mit einer geschlossenen Bearbeitung zu tun haben, sondern mit einer Tendenz.
Den Zusätzen ist gemeinsam, dass sie die Macht der Liebe betonen. Die Frau ist der
Liebe ausgeliefert. Die Liebe als Krankheit ist nur zu heilen, wenn man sich ihr
hingibt.

5 Versteckte Warnungen

Das Buch enthält eine Reihe von Zitaten oder Anspielungen auf andere biblische
Schriften, die man zunächst nicht erwartet. Einiges davon ist in der bisherigen Exe-
gese schon gesehen worden, wurde aber in der Tragweite nicht erkannt.47 Die Anspie-
lungen sind wahrscheinlich hinzugekommen, seit das Buch zu jenen Schriften gezählt
wurde, die heute den biblischen Kanon bilden.

Das deutlichste Beispiel findet sich in einem der Dialoge, die sich auf das Leben
in der Natur beziehen:

(7,9) (Der Mann:) Deine Brüste seien wie Weintrauben
und der Duft deiner Nase wie Äpfel
10 und dein Gaumen wie guter Wein,
der ‘mir’ glatt eingeht,
‘meine Lippen und Zähne’ netzt.

 Vgl. den Überblick bei Zakovitch 2004, 47–49, und Gerhards 2010, 75–84. Weiteres jetzt bei Levin
2023.

142 Christoph Levin



11 (Die Frau:) Meinem Geliebten gehöre ich, (←6,3)
und nach mir „steht sein Verlangen“. (←Gen 4,7)
12 Komm, mein Geliebter,
„lass uns aufs Feld hinausgehen“, (←Gen 4,8)
lass uns nächtigen bei den Hennasträuchern.
13 Lass uns früh aufbrechen zu den Weinbergen, [...]
dort will ich dir meine Liebkosungen schenken.

Im heutigen Ablauf geht der Antwort der Frau: „Komm, mein Geliebter, lass uns nächti-
gen bei den Hennasträuchern. [...] Dort will ich dir meine Liebkosungen schenken“, ein
Bekenntnis voraus: „Meinem Geliebten gehöre ich, und nach mir steht sein Verlangen“.
Das Wort tešûqāh „Verlangen“ findet sich in der Bibel nur an zwei weiteren Stellen: in
dem Strafspruch, der nach dem Ungehorsam im Paradies über die Frau ergeht: „Nach
deinem Mann wird dein Verlangen sein, er aber wird über dich herrschen“ (Gen 3,16),
und, darauf bezogen, in der Warnung an Kain vor dem Brudermord: „(die Sünde) hat
nach dir Verlangen, du aber sollst über sie herrschen“ (Gen 4,7). Es ist seit je gesehen
worden, dass die Wortwahl in Hld 7,11 eine Anspielung ist.48 Man hat sie als Rück-
nahme dessen gedeutet, was in Gen 3,16 über die Frau verhängt wurde: „V. 11 stellt nun
die Aufhebung der Ungleichheit fest, die die Basis solcher Unterdrückung war.“49 Doch
in der Regel will ein solcher Verweis den Bezugstext nicht korrigieren, sondern wörtlich
genommen werden, um den verweisenden Text zu bestätigen. Die Fortsetzung beweist,
dass das Stichwort nicht die Strafe aus Gen 3,16 in Erinnerung ruft, sondern die War-
nung aus Gen 4,7.50 Der Frau ist nämlich auch die Aufforderung „Lass uns aufs Feld
gehen“ aus Gen 4,8 in den Mund gelegt:

6 Jahwe sprach zu Kain: Warum bist du ergrimmt? Und warum ist dein Antlitz gefallen? 7 Ist es
nicht so: Wenn du gut handelst, hebst du (das Angesicht); handelst du aber nicht gut, lagert vor
der Tür die Sünde. Sie hat nach dir Verlangen; du aber sollst über sie herrschen. 8 Und Kain
sprach zu seinem Bruder Abel: Lass uns aufs Feld gehen.51 Und es geschah, als sie auf dem Feld
waren, erhob sich Kain gegen seinen Bruder Abel und schlug ihn tot.

Als Abel der Aufforderung „Lass uns aufs Feld gehen“ folgt, bezahlt er den Schritt mit
dem Leben. Der Verweis besagt: So wird es dem ergehen, der seinem Verlangen
nachgibt.

 Midrasch Genesis Rabbah, Par. 20 (Übersetzung: Der Midrasch Bereschit Rabba, übers. von Wün-
sche 1881, 91); Rudolph 1962, 107, 175; Pope 1977, 643; Keel 1992, 232–233; Müller 1992, 77; Zakovitch
2004, 47; Gerhards 2010, 81–83; Schwienhorst-Schönberger 2015, 145.
 Keel 1992, 233; vgl. Rudolph 1962, 107; Trible 1978, 159–160; Gerhards 2010, 82–83; Barbiero 2011,
403.
 Das Stichwort tešûqātô „sein Verlangen“ stammt wörtlich aus Gen 4,7. In Gen 3,16 steht stattdessen
tešûqātek „dein (f.) Verlangen“.
 Diese Aufforderung findet sich nur im samaritanischen Pentateuch und in der griechischen Über-
setzung, ist aber ad sensum hinzuzudenken.

Das Hohelied im Alten Testament 143



Bei einer einzelnen solchen Warnung ist es nicht geblieben. Auch in dem Bewun-
derungslied 4,9–16 steckt ein Verweis:

4,10 Wieviel schöner sind deine Liebkosungen, [meine Schwester] Braut,
wieviel besser sind deine Liebkosungen als Wein,
und der Duft deiner Salben als aller Balsam.
11 „Von Honigseim triefen deine Lippen“, Braut. (←Spr 5,3)
Honig und Milch sind unter deiner Zunge,
und der Duft deiner Kleider ist wie der Duft des Libanon.

Mit der Wiederholung des Vokativs „Braut“ ist auch hier ein Zitat eingebunden. Es ist
die Warnung vor der fremden Frau in Spr 5,3–6:

3 Von Honigseim triefen die Lippen der Fremden,
und glatter als Öl ist ihr Gaumen.
4 Am Ende aber ist sie bitter wie Wermut,
scharf wie ein zweischneidiges Schwert.
5 Ihre Füße führen zum Tod hinab,
aufs Totenreich zielen ihre Schritte,
6 damit du den Weg des Lebens nicht beachtest.
Ihre Bahnen wanken, du merkst es nicht.

Dass Hld 4,11 sich auf Spr 5,3 bezieht, ist anhand der Wendung, die sich nur an diesen
beiden Stellen findet, eindeutig. Für den, der die biblischen Schriften kennt, wird mit
der zitierten Zeile der gesamte Abschnitt aufgerufen. Die Warnung konnte nicht
schärfer sein.

Auch an die gewichtige Aussage über die Macht der Liebe wurde eine solche War-
nung angefügt:52

8,6 Denn stark wie der Tod ist Liebe,
hart wie die Unterwelt ist Leidenschaft.
Ihre Pfeile sind Feuerpfeile, eine Flamme Jahs.
7 Große Wasser vermögen die Liebe nicht zu löschen
„und Ströme werden sie nicht ertränken.“ (←Jes 43,2)
Wenn einer „alles Gut seines Hauses gibt“ für die Liebe, (←Spr 6,31)
„wird man ihn verachten.“ (←Spr 6,30)

Wieder sind es Stichwort-Anspielungen. Das erste Zitat ruft das Heilswort Jes 43,2 in
Erinnerung:

Wenn du durch Wasser gehst, will ich mit dir sein,
und durch Ströme, sie werden dich nicht ertränken.

 Zur literarischen Zäsur zwischen Hld 8,6 und 7 vgl. Heinevetter 1988, 166–169.

144 Christoph Levin



Und wenn du mitten ins Feuer gehst, wirst du nicht verbrannt werden,
und die Flamme wird dich nicht versengen.

Auf den ersten Blick liest sich dieses Zitat, als sollte es die Macht der Liebe ein weiteres
Mal unterstreichen. In Wahrheit aber warnt es vor der unauslöschlichen Flamme. Sieh
zu, dass du nicht brennst! Das wird eindeutig im Zusammenspiel mit dem Zitat aus
Spr 6,31, das, wenn es als solches erkannt wurde, immer Rätselraten ausgelöst hat:53

27 Kann einer Feuer in seinem Gewandbausch tragen,
ohne dass seine Kleider brennen?
28 Oder kann einer auf Glutkohlen gehen,
ohne dass seine Füße verbrannt werden?
29 So ist der, der zur Frau seines Nächsten eingeht;
keiner bleibt ungestraft, der sie berührt.
30 Man verachtet keinen Dieb, wenn er stiehlt,
um seine Gier zu stillen, weil ihn hungert;
31 wenn er ertappt wird, muss er es siebenfach ersetzen,
alles Gut seines Hauses muss er hergeben.
32 Wer mit einer Frau Ehebruch begeht, hat keinen Verstand;
wer sein Leben zerstört, der tut das.

Wieder ist es ein bloßes Stichwort. Wer die biblischen Schriften kennt, versteht den
Hinweis auf den ganzen Abschnitt, zumal die spekulative Exegese die beiden Refe-
renztexte wegen des nur in Jes 43,2 und Spr 6,28 belegten Stichwort „nicht verbrannt
werden“ aufeinander bezogen sieht.54

Warum geschahen die Warnungen nicht unverblümt? Die Anspielungen und Zi-
tate aus den übrigen biblischen Schriften setzen voraus, dass das Hohelied zum Kreis
jener Schriften gerechnet wurde, die später den biblischen Kanon gebildet haben. Sie
antworten auf das Problem, wie man eine Sammlung offenkundig erotischer Dichtun-
gen als Heilige Schrift lesen soll. Das Dilemma wurde in der Form der verborgenen
Bibelzitate gelöst. Mit ihnen wird der Aussage des Buches nicht widersprochen. Auf
der Oberfläche bleibt der Text, wie er steht. Stattdessen wird ihm ein Sub-Text unter-
geschoben, der ihn mit den Erfordernissen des Tora-Gehorsams vereinbar macht.

Dieser Sub-Text ist nur denen verständlich, die die Heiligen Schriften im Kopf
haben und die Anspielungen zu entschlüsseln in der Lage sind. Es sind die Frommen,
die „über der Tora Jahwes brüten Tag und Nacht“ (Ps 1,2). Ihre schriftbezogene Fröm-
migkeit versetzt sie in die Lage, den Text zu lesen, ohne den Verlockungen zu erlie-
gen. Die anderen mögen ihn nehmen, wie er steht, und in ihr Verderben laufen.

 Pope 1977, 675, Zakovitch 2004, 271–272, und andere. Wittekind 1925, 58, behauptet sogar, dass Spr
6,20–35 die jüngere Stelle sei.
 Diese Verknüpfung folgt bereits der zweiten Auslegungsregel Hillels, der sogenannten gezerāh
šāwāh, die später in der rabbinischen Exegese geübt wurde: dass sich zwei gleichlautende Stellen ge-
genseitig auslegen, vgl. Schwarz 1897.

Das Hohelied im Alten Testament 145



So verstehen wir, weshalb das Hohelied auch mit einer Warnung endet. Wieder
beruht sie auf einem Zitat, diesmal aus dem Buch selbst:

2,17 Bis der Tag heranweht
und die Schatten fliehen,
komm, gleiche einer Gazelle, mein Geliebter,
oder dem jungen Hirsch auf den Beterbergen.

Was Verlockung war, ist nunmehr die Aufforderung zur Flucht:

8,14 Flieh, mein Geliebter,
und gleiche einer Gazelle
oder dem jungen Hirsch auf den Beterbergen.

Bibliographie

Altägyptische Liebeslieder. Mit Märchen und Liebesgeschichten. Hrsg. von Siegfried Schott. Zürich: Artemis
Verlag, 1950 (= Die Bibliothek der Alten Welt. Alter Orient).

Annus, Amar: „Louvre Gilgamesh (AO 19862) is depicted in life size“, in: Nouvelles Assyriologiques Brèves et
Utilitaires (2/2012), 44–45.

Barbiero, Gianni: Song of Songs. A Close Reading. Leiden/Boston: Brill, 2011 (= Supplements to Vetus
Testamentum, 144).

Barton, John: „The Canonicity of the Song of Songs“, in: Anselm C. Hagedorn (Hrsg.): Perspectives on the
Song of Songs – Perspektiven der Hoheliedauslegung. Berlin/New York: de Gruyter, 2005 (= Beihefte zur
Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 346), 1–7.

Conrad, Diethelm: „Der Gott Reschef“, in: Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 83 (1971), 157–183.
Das Gilgamesch-Epos. Neu übersetzt und kommentiert von Stefan M. Maul. München: C.H. Beck, 2005.
Der Midrasch Bereschit Rabba. Das ist die haggadische Auslegung der Genesis. Zum ersten Male ins Deutsche

übertragen von August Wünsche. Leipzig: Schulze, 1881 (= Biblotheca Rabbinica, 1).
Dobbs-Allsopp, F. W.: „Late Linguistic Features in the Song of Songs“, in: Anselm C. Hagedorn (Hrsg.):

Perspectives on the Song of Songs – Perspektiven der Hoheliedauslegung. Berlin/New York: de Gruyter,
2005 (= Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 346), 27–77.

Fox, Michael V.: The Song of Songs and the Ancient Egyptian Love Songs. Madison: The University of
Wisconsin Press, 1985.

Gerhards, Meik: Das Hohelied. Studien zu seiner literarischen Gestalt und theologischen Bedeutung. Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt, 2010 (= Arbeiten zur Bibel und ihrer Geschichte, 35).

Gerleman, Gillis: Ruth. Das Hohelied. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag, 1965 (= Biblischer
Kommentar Altes Testament, 18).

von Goethe, Johann Wolfgang: Werke. Jubiläumsausgabe. Bd. 1: Gedichte. West-östlicher Divan. Hrsg. von
Hendrik Birus und Karl Eibl. Frankfurt a. M./Leipzig: Insel Verlag, 1998.

Healey, John F.: Art. „Mot“, in: Karel van der Toorn/Bob Becking/Pieter W. van der Horst (Hrsg.): Dictionary
of Deities and Demons in the Bible. Second Extensively Revised Edition. Leiden/Boston/Köln: Brill, 1999,
598–603.

Heinevetter, Hans-Josef: „Komm nun, mein Liebster, Dein Garten ruft Dich!“ Das Hohelied als programmatische
Komposition. Frankfurt a. M.: Athenäum, 1988 (= Bonner biblische Beiträge, 69).

146 Christoph Levin



Herder, Johann Gottfried: Lieder der Liebe. Die ältesten und schönsten aus Morgenlande. Nebst vier und vierzig
alten Minneliedern. Leipzig: Weygandsche Buchhandlung, 1778.

Hopf, Matthias: Liebesszenen. Eine literaturwissenschaftliche Studie zum Hohenlied als einem dramatisch-
performativen Text. Zürich: Theologischer Verlag, 2016 (= Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, 108).

Höschele, Regina: Verrückt nach Frauen. Der Epigrammatiker Rufin. Tübingen: Narr, 2006 (= Classica
Monacensia, 31).

Joseph und Aseneth. Hrsg. von Eckart Reinmuth. Tübingen: Mohr Siebeck, 2009 (= SAPERE, 15).
Keel, Othmar: Deine Blicke sind Tauben. Zur Metaphorik des Hohen Liedes. Stuttgart: Katholisches Bibelwerk,

1984 (= Stuttgarter Bibelstudien, 114/115).
Keel, Othmar: Das Hohelied. Zweite, durchgesehene Auflage. Zürich: Theologischer Verlag, 1992 (= Zürcher

Bibelkommentare Altes Testament, 18).
Levin, Christoph: „Versteckte Warnungen im Hohenlied“, in: Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft

135 (2023), 417–427.
Loretz, Oswald: „Nachklänge des ugaritischen Baal-Mythos in HLD 8,6–7“, in: Studi storico-religiosi 5,2

(1981), 197–207.
Lowth, Robert: De sacra poesi Hebræeorum. Prælectiones academicæ Oxonii habitæ. Oxford: Clarendon

Press, 1753.
Mathys, Hans-Peter: „Solomon’s Song 8.6-7: The Power of Love – How to Express it by a Coalition of Myth

and Grammar“, in: Stefan Fischer/Gavin Fernandes (Hrsg.): The Song of Songs Afresh. Perspectives on a
Biblical Love Poem. Sheffield: Phoenix Press, 2019 (= Hebrew Bible Monographs, 82), 126–147.

Müller, Hans-Peter: „Die lyrische Reproduktion des Mythischen im Hohenlied“, in: Zeitschrift für Theologie
und Kirche 73 (1976), 23–41.

Müller, Hans-Peter: „Das Hohelied“, in: ders./Otto Kaiser/James Alfred Loader: Das Hohelied. Klagelieder.
Das Buch Ester. Vierte, völlig neubearbeitete Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1992
(= Das Alte Testament Deutsch, 16,2), 1–90.

Müller, Reinhard: Jahwe als Wettergott. Studien zur althebräischen Kultlyrik anhand ausgewählter Psalmen.
Berlin/New York: de Gruyter, 2008 (= Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche
Wissenschaft, 387).

Nissinen, Martti: „Song of Songs and Sacred Marriage“, in: ders./Risto Uro (Hrsg.): Sacred Marriages: The
Divine-Human Sexual Metaphor from Sumer to Early Christianity. Winona Lake, Ind.: Eisenbrauns, 2008,
173–218.

Pope, Marvin H.: Song of Songs: A New Translation with Introduction and Commentary. Garden City, N.Y.:
Doubleday, 1977 (= The Anchor Bible, 7,3).

Renan, Ernest: Histoire du peuple d’Israël. Bd. 5. Paris: Calmann-Lévy, 1893.
Renan, Ernest: Geschichte des Volkes Israel. Deutsche autorisierte Ausgabe, übersetzt von E. Schaelsky.

Bd. 5. Berlin: Verlag Siegfried Cronbach, 1894.
Rudolph, Wilhelm: „Das Hohe Lied im Kanon“, in: Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft 58

(1942/43), 189–199.
Rudolph, Wilhelm: Das Buch Ruth. Das Hohe Lied. Die Klagelieder. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus Mohn,

1962 (= Kommentar zum Alten Testament, 17,1–3).
Rüterswörden, Udo: „Das Königtum im Hohenlied“, in: Christoph Levin/Reinhard Müller (Hrsg.):

Herrschaftslegitimation in vorderorientalischen Reichen der Eisenzeit. Tübingen: Mohr Siebeck, 2017
(= Orientalische Religionen in der Antike, 21), 261–275.

Sappho: Lieder. Griechisch/Deutsch. Hrsg. und übersetzt sowie mit Anmerkungen und Nachwort versehen
von Anton Bierl. Ditzingen: Reclam, 2021 (= Reclams Universal-Bibliothek, 14084).

Sappho et Alcaeus: Fragmenta. Hrsg. von Eva-Maria Voigt. Amsterdam: Athenaeum – Polak & van
Gennep, 1971.

Das Hohelied im Alten Testament 147



Schellenberg, Annette: „Zur Einheit geworden. Eine These zur Entstehung des Hohelieds, gestützt auf
Beobachtungen zu seinen Wiederholungen“, in: Pierre van Hecke (Hrsg.): The Song of Song in its
Context: Words for Love, Love for Words. Leuven/Paris/Bristol: Peeters, 2020 (= Bibliotheca
Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium, 310), 99–124.

Schwarz, Adolf: Die hermeneutische Analogie in der talmudischen Litteratur. Wien: Verlag der Israelitisch-
Theologischen Lehranstalt, 1897.

Schwienhorst-Schönberger, Ludger: Das Hohelied der Liebe. Freiburg i. Br./Basel/Wien: Herder, 2015.
Theokrit: Gedichte. Griechisch/Deutsch. Herausgegeben und übersetzt von Regina Höschele. Stuttgart:

Reclam, 2016 (= Reclams Universal-Bibliothek, 19419).
Tillmann, Thomas: Hermeneutik und Bibelexegese beim jungen Goethe. Berlin/New York: de Gruyter, 2006

(= Historia Hermeneutica, 2).
Trible, Phyllis: God and the Rhetoric of Sexuality. Philadelphia: Fortress, 1978.
Wittekind, Wilhelm: Das Hohe Lied und seine Beziehungen zum Ištarkult. Hannover: Orient-Buchhandlung

Heinz Lafaire, 1925.
Würthwein, Ernst: „Das Hohelied“, in: ders./Kurt Galling/Otto Plöger: Die Fünf Megilloth. Zweite, völlig neu

bearbeitete Auflage. Tübingen: Mohr Siebeck, 1969 (= Handbuch zum Alten Testament. Reihe 1, 18),
25–71.

Xella, Paolo: Art. „Resheph“, in: Karel van der Toorn/Bob Becking/Pieter W. van der Horst (Hrsg.):
Dictionary of Deities and Demons in the Bible. Second Extensively Revised Edition. Leiden/Boston/Köln:
Brill, 1999, 700–703.

Zakovitch, Yair: Das Hohelied. Freiburg i. Br./Basel/Wien: Herder, 2004 (= Herders Theologischer
Kommentar zum Alten Testament).

148 Christoph Levin


