
Markus Wien

Die Frage nach einem bulgarischen
Judentum: Kontinuitäten und Brüche unter
osmanischer Herrschaft und danach

Der Blick auf die jüdische Bevölkerung der später bulgarischen Gebiete des Os-
manischen Reiches im 19. Jahrhundert lenkt die Aufmerksamkeit auf die Frage, wie
sich diese Gruppe zur Zielsetzung einer Abtrennung dieser Gebiete vom Reich und
ihrer Transformation in einen bulgarischen Nationalstaat stellte. Nimmt man eine
rückwärtige Perspektive ein und zieht in Betracht, dass eine jüdische Minderheit –
bis auf einen nach 1949 zahlenmäßig fast zu vernachlässigenden Rest – in diesem
Nationalstaat lediglich 70 Jahre lang existierte, d.h. von 1878 bis zu ihrer fast voll-
ständigen Alija in der zweiten Hälfte der 1940er Jahre,¹ so liegt der Schluss nahe,
dass das bulgarische Judentum nur wenig in die Mehrheitsgesellschaft integriert
und, wenn überhaupt, nur mit einer sehr „dünnen“ Identifikation mit Bulgarien als
Nation ausgestattet war. Insofern lohnt es sich wohl, bei der Betrachtung der jüdi-
schen Bevölkerungsgruppe im „osmanischen Bulgarien“ den Blick zu weiten und
auch auf die Zeit nach 1878 zu richten. Hierdurch können, so ist zu vermuten,
Rückschlüsse auf ihre Gruppenidentität auch für die Zeit vor der Gründung des
Fürstentums Bulgarien gezogen werden.

Darüber hinaus drängt sich diese Erweiterung der Perspektive auch durch die
Entwicklung des historischen Diskurses in Bulgarien nach dem Zweiten Weltkrieg
über das Judentum des Landes förmlich auf. Denn er ist durch eine bemerkens-
werte Aufladung mit festen Annahmen gekennzeichnet. Hierzu gehört etwa das
Dogma von der historisch bedingten Abwesenheit von Antisemitismus in Bulgarien.
Demnach hätten die Bulgaren als von den Osmanen beherrschtes Volk die Erfah-
rung der Unterdrückung gemacht und seien so zur Toleranz gegenüber anderen
Völkern erzogen worden. Als Beweis hierfür wird gewöhnlich das Überleben der
Juden in Bulgarien während des Zweiten Weltkriegs angeführt, welches der Ent-
scheidung des Königs, Borisʼ III., vom März 1943 zu verdanken war, die Juden nicht
wie vom deutschen NS-Regime gefordert in die Vernichtungslager im besetzten
Polen zu deportieren. Diese Entscheidung kam unter dem Druck öffentlicher Pro-
teste gegen die geplanten Deportationen zustande, wobei nicht vergessen werden
darf, dass Bulgarien zu diesem Zeitpunkt bereits am Abtransport von ca. 11.000 Jü-

1 Vgl. Haskell, Guy H.: From Sofia to Jaffa. The Jews of Bulgaria and Israel. Detroit 1994.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111048949-013



dinnen und Juden aus den bulgarisch besetzten Gebieten in Thrakien und Maze-
donien mitgewirkt hatte.²

Diese beiden Sachverhalte – die angebliche traditionelle Toleranz der Bulgaren
sowie die Errettung der jüdischen Bevölkerung vor der drohenden Deportation –

haben dazu beigetragen, dass die Existenz einer auch vor 1878 bestehenden, im
Grunde aber bis ins Mittelalter zurückreichenden bulgarischen Identität der jüdi-
schen Bevölkerung im südöstlichen Balkan, d.h. dem späteren Bulgarien, kaum
einmal hinterfragt worden ist. Dies hängt damit zusammen, dass im etablierten
historischen Narrativ Bulgariens von der auch unter 500 Jahren osmanischer Be-
satzung bzw. „Sklaverei“ ungebrochenen Kontinuität einer bulgarischen Nation
ausgegangen wird.³ Hieraus ergibt sich die Annahme einer entsprechenden Fort-
dauer bulgarisch-jüdischer Koexistenz sowie damit verbunden der Entstehung ei-
ner eigenen bulgarischen Variante jüdischer Identität.

Indessen kann die Erörterung einiger grundlegender Entwicklungen des süd-
osteuropäischen Judentums vom Mittelalter bis 1878, aber auch bis zum Zweiten
Weltkrieg, diese Annahme wenn nicht widerlegen, so dochweitgehend relativieren.

Das sephardische Judentum und Bulgarien
vor 1878
Eine Betrachtung des sephardischen Judentums vor 1878 in Verbindung mit Bul-
garien, d.h. vor der Unabhängigkeit des Landes von der osmanischen Herrschaft,
berührt zwangsläufig die Frage, ob und ab welchem Zeitpunkt von der Existenz
eines bulgarischen Judentums überhaupt gesprochen werden kann. In diesem Zu-
sammenhang soll betont werden, dass im Folgenden speziell nach dem „bulgari-
schen Judentum“ gefragt werden wird, da dieser Begriff wesentlich stärker auf die
Möglichkeit einer bulgarischen Identität der dort lebenden Juden Bezug nimmt, als
dies etwa bei der Formulierung „Judentum in Bulgarien“ der Fall wäre. Letztere
würde sich zu sehr auf die einfache Tatsache jüdischen Lebens im bulgarischen
Staat beziehen und ist daher für die Zeit vor 1878 und die hier behandelte Frage-
stellung schlicht weniger passend.

2 Levy, Solomon: The Saving of the Bulgarian Jews: Facts, Timing and Interpretation. In: Annual.
Godišnik na „Šalom“, (vormals OKPOE – Obštestvena kulturno-prosvetna organizacija na evreite v
Narodna Republika Bălgarija [Allgemeine Organisation für Kultur und Bildung der Juden in der
Volksrepublik Bulgarien]). 27 (1992). S. 8–11, hier S. 8.
3 Vgl. Tönnes, Bernhard: 1300 Jahre Bulgarien. Ein Staatsjubiläum und seine Bedeutung. In: Süd-
osteuropa-Mitteilungen 1 (1981). S. 13–19.

280 Markus Wien



Sucht man nach Spuren bulgarischer Identität unter den Juden des Balkans vor
der Gründung des Fürstentums Bulgarien, so wird man kaum erwarten, dass sich
solche Spuren dem Betrachter auf dem Präsentierteller darbieten. Zu stark ausge-
prägt war nach Benbassa „die spezifisch judenspanische Identität“, die über Jahr-
hunderte im Osmanischen Reich gewachsen war.⁴ Einen wie auch immer gearteten
Bezug zur Idee eines bulgarischen Staates oder einer bulgarischen Nation konnte
das in deren späteren Gebieten lebende Judentum kaum haben – weder in Form
historisch oder legendenhaft überlieferter Anknüpfungspunkte an die mittelalter-
lichen bulgarischen Reiche noch aufgrund des Umstandes, dass es in direkter
Nachbarschaft zu der Bevölkerung siedelte, in der sich im Laufe des 19. Jahrhun-
derts ein bulgarisches Nationalbewusstsein auszubreiten begann und die ab 1878
den bulgarischen Nationalstaat konstituieren sollte. Der fehlende historische Bezug
ergibt sich aus der Tatsache, dass das sephardische Judentum erst ab dem Ende des
15. Jahrhunderts in mehreren Schüben von der Iberischen Halbinsel her in das
Osmanische Reich einwanderte, also etwa ein Jahrhundert nach der endgültigen
Unterwerfung des zweiten bulgarischen Reiches.⁵ Bezüge auf das mittelalterliche
Bulgarien im kollektiven historischen Gedächtnis des sephardischen Judentums
sind daher nicht zu erwarten. Ebenso wenig wie die historische Dimension scheint
die räumliche Nachbarschaft mit der bulgarisch-christlichen Bevölkerung im süd-
östlichen Balkan zur Entwicklung einer bulgarisch-jüdischen Identität beigetragen
zu haben; hierauf deutet zumindest die sprachliche Trennung durch das Juden-
spanische hin.⁶ Mit der Idee einer bulgarischen Nation wurde das sephardische
Judentum also wohl erstmals während des 19. Jahrhunderts konfrontiert, wobei
diese Idee sich ja auch unter der christlich-bulgarischen Bevölkerung erst in dieser
Zeit zu verbreiten begann. Die Vorstellung einer eigenständigen, wenn auch wei-
terhin innerhalb des Sephardentums verorteten, bulgarisch-jüdischen Identität
scheint für die Zeit davor kaum haltbar. Hieran ändern wohl auch vereinzelt fort
existierende Spuren bis in die Spätantike zurückreichender romaniotisch-jüdischer
Traditionen wenig.⁷

4 Benbassa, Esther u. Aron Rodrigue: Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Sa-
loniki. Bochum 2005. S. 125.
5 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 125. Vgl.
außerdem Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 73–78. Ebenso Wien, Markus: Antisemitismus in Bulgarien
im Spiegel der Parlamentsdebatten zum „Gesetz zum Schutze der Nation“. Unveröffentlichte Ma-
gisterarbeit. München 1999. S. 8 f.
6 Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 77 f.
7 Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 79 f. Ebenso Oschlies, Wolf: Bulgarien – Land ohne Antisemitismus.
Erlangen 1976. S. 20.

Die Frage nach einem bulgarischen Judentum 281



Diese Traditionen sollen hier allerdings nicht vollständig vernachlässigt wer-
den. Dies zum einen, weil in der jüdischen-sephardischen Literatur seit dem
17. Jahrhundert durchaus Bezug auf sie genommenwird,⁸ und zum anderen, weil sie
auch im nationalen bulgarisch-jüdischen Diskurs, der sich nach dem Zweiten
Weltkrieg unter kommunistischer Herrschaft entwickelte, eine wichtige Rolle in
Form des Klischees von der traditionellen ethnischen Toleranz der Bulgaren
spielten.⁹

Jüdische Identität auf dem Gebiet des späteren Bulgarien wurde jedoch, wie
bereits angedeutet, wesentlich stärker durch die sephardische Kultur im Rahmen
des Osmanischen Reiches bestimmt. Im Mittelpunkt der folgenden Erörterungen
sollen daher diejenigen Faktoren stehen, die das osmanische Sephardentum als
eigenständige ethno-religiöse Gruppe abgrenzbar machten: die judenspanische
Sprache, auch Spaniol genannt, die sozialen Netzwerke der Sephardim sowie ihre
„funktions-ethnisch“ bestimmte Rolle im Wirtschaftsleben des Reiches. Entspre-
chend sollen ihre Begegnungen mit dem bulgarischen Nationalismus ab dem
19. Jahrhundert und deren Folgen speziell in diesem Zusammenhang diskutiert
werden.

Wie es scheint, stand die ethnische Abgrenzbarkeit des sephardischen Juden-
tums von der übrigen Bevölkerung des Osmanischen Reiches wie auch seine geo-
grafische Verstreutheit nicht nur in einem wenigstens potentiellen Gegensatz zur
im 19. Jahrhundert von Westen her importierten Idee des Nationalstaates, sondern
unterschied sich auch deutlich von der Position, welche die romanjotischen Juden
vor der Ankunft der Sephardim unter den verschiedenen Herrschern im mittelal-
terlichen Südosteuropa – byzantinischen, bulgarischen, osmanischen und ande-
ren – eingenommen hatten. Zwar bildeten wohl auch die Romanjoten¹⁰ eine eigene
Gruppenidentität heraus, die sie nicht nur von den christlichen bzw. muslimischen
Trägern der jeweiligen Herrschaftsreligion der verschiedenen Reiche in Südosteu-
ropa, sondern auch von den Sephardim abgrenzte. Hierfür spricht etwa ihre Eti-
kettierung als „Gregos“ durch ihre judenspanischen Glaubensbrüder zur Zeit des
Osmanischen Reiches. Zugleich jedoch deutet gerade diese Bezeichnung darauf hin,
dass die Romanjoten eine viel engere kulturelle Beziehung zum byzantinischen
Griechentum, also der dominanten bzw. vorherrschenden Kultur des mittelalterli-
chen Südosteuropa hatten, als dies später bei den Sephardim in Bezug auf den Islam
und das orthodoxe Christentum der Fall war.¹¹ Dies gilt wohl auch für die beiden

8 Vgl. Studemund-Halevy, Michael: Auf der Suche nach den jüdischen Büchern Bulgariens. In:
Aschkenas. Zeitschrift für Geschichte und Kultur der Juden 15/2 (2006). S. 583–589.
9 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 22 f.; Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 81 f.
10 Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 73.
11 Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 73.

282 Markus Wien



mittelalterlichen bulgarischen Reiche und dabei insbesondere für Phasen relativer
politischer Stabilität, wie etwa im neunten Jahrhundert um die Zeit der Christia-
nisierung Bulgariens, die das Land nicht nur religiös, sondern auch kulturell näher
an Byzanz heranrückte. Die politische Stabilisierung, die mit dieser Konversion
bezweckt worden war, wie auch die daraus sich ergebende größere kulturelle Nähe
können mit großer Sicherheit zu den Hauptgründen für die Gründung neuer ro-
manjotischer Gemeinden in Serdika (heute Sofia), Pleven, Nikopol, Silistra und Vi-
din gezählt werden. Wie es scheint, betrachteten die sich dort ansiedelnden ro-
manjotischen Juden das nun christliche bulgarische Reich als ein ihnen kulturell
nicht mehr zu fremdes Umfeld. Diese kulturelle Nähe bedeutete allerdings nicht
notwendigerweise, dass auch die byzantinische Orthodoxie ihrerseits dem Juden-
tum besonders wohlwollend gegenübergestanden hätte. Unter diesen Umständen
boten die neuen romanjotischen Gemeinden auch die Gelegenheit, sich durch Ab-
wanderung in die Peripherie bzw. in das „Ausland“ dem Einfluss der griechischen
Orthodoxie teilweise zu entziehen. Die Gründung neuer Gemeinden in Bulgarien
erhielt für die Romanjoten indes gut ein Jahrhundert später noch eine zusätzliche
Rechtfertigung, bekamen die allem Anschein nach recht konfliktarmen Beziehun-
gen zwischen dem romanjotischen Judentum und der bulgarischen Obrigkeit doch
eine rechtliche Grundlage, indem ihnen durch Zar Samuil (987–1014) ihre Rechte als
Untertanen verbrieft wurden – eine Maßnahme, die freilich eine Fußnote der Ge-
schichte blieb, da sie der Eroberung des ersten bulgarischen Reiches durch Byzanz
1018 nur um wenige Jahre vorausging.¹²

In den darauffolgenden fast 270 Jahren, in denen die Juden des vormaligen
ersten bulgarischen Reiches gewissermaßen „wieder“ unter byzantinischer Herr-
schaft lebten, trat nach Haskell ein Effekt in den Vordergrund, der sich später auch
bei den Sephardim unter den Osmanen beobachten lassen sollte: Die Entstehung
einer reichsweiten romanjotischen Gemeinschaft dank des Wegfalls von Handels-
schranken. Sie führte zu einem engeren Zusammenrücken der Romanjoten sowohl
in wirtschaftlicher als auch in kultureller Hinsicht.¹³ Dass hierbei auch Traditionen
oder direkte Kontinuitäten dieser Netzwerke aus vor-bulgarischer Zeit weiter-
wirkten, darf zumindest als wahrscheinlich gelten.

Die Epoche des zweiten mittelalterlichen bulgarischen Reiches, die von 1186 bis
1396 dauerte und das Ergebnis einer durch eingewanderte Kumanenstämme her-
beigeführten Herrschaftsbildung war, wird sowohl von Oschlies als auch von Has-
kell als eine im allgemeinen gute Zeit für die dort lebenden Juden angesehen, da
diese von der wirtschaftlichen Blüte des Reiches vor allem im 13. Jahrhundert

12 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 17.
13 Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 74.

Die Frage nach einem bulgarischen Judentum 283



profitierten und dabei auch in verstärkten Kontakt mit jüdischen Kaufleuten aus
westeuropäischen Handelsstädten wie Venedig, Ragusa oder Genua traten.¹⁴ Mit
gewissem Recht kann vermutet werden, dass sich unter diesen Bedingungen zu-
mindest Spuren einer auf das zweite bulgarische Reich bezogenen jüdischen
Identität herausbildeten, die eine Unterscheidung von den übrigen Romanjoten
wenigstens in Nuancen erlaubte. Gefördert wurde diese Entwicklung sicherlich
auch durch die Einwanderung aschkenasischer Juden infolge der Vertreibungen aus
Mitteleuropa Mitte des 14. Jahrhunderts. Sie führte zur Gründung aschkenasischer
Gemeinden etwa in Vidin, Nikopol, Pleven und Sofia, bereicherte das Judentum im
mittelalterlichen Bulgarien um ein neues kulturelles Element und erhöhte somit die
Abgrenzbarkeit von anderen romanjotischen Gemeinschaften.¹⁵

Als fraglich erscheint indes die Bedeutsamkeit einer bekannten Episode aus der
Zeit des zweiten bulgarischen Reiches: die Hochzeit des Zaren Ivan Aleksandr (1331–
1365) mit der Jüdin Sara im Jahre 1335, die zu diesem Zeitpunkt freilich bereits ge-
tauft war und dann als Zarin den Namen Theodora trug.¹⁶ Weitreichende Schlüsse
bezüglich der gesellschaftlichen Position der Juden im Reich und daraus sich er-
gebender Auswirkungen auf ihre Gruppenidentität sollten hieraus indes nicht ge-
zogen werden. Es lässt sich lediglich spekulieren, dass die eheliche Verbindung mit
einer privilegierten oder zumindest aufgewerteten Stellung der Juden als Gruppe
einherging, die dann sicher auch eine stärkere Identifikation mit dem bulgarischen
Reich bzw. der Herrscherdynastie bedeutet hätte. Es wäre ebenso denkbar, dass die
Motive für die Eheschließung rein persönlicher Natur waren und keine Aufwertung
des Judentums beabsichtigt war. Unklar bleibt auch, inwieweit sich Sara bzw.
Theodora selbst nach Hochzeit, Taufe und Namensänderung noch mit dem Juden-
tum identifizierte. Ebenso wenig ist bekannt über den Grad ihres Einflusses auf die
Politik ihres Ehemannes, des Zaren Ivan Aleksandr. Ein in diesem Zusammenhang
vielfach diskutiertes Ereignis ist jedenfalls in der Forschung umstritten – sowohl in
seiner Bedeutsamkeit als auch überhaupt in seiner Faktizität. Es handelt sich dabei
um eine 1360 in Veliko Tărnovo angeblich einberufene Kirchensynode, die antijü-
dische Sanktionen beschlossen und an der auch der Zar teilgenommen haben soll.¹⁷
Das Spektrum der Bewertungen dieses Ereignisses reicht von der Behauptung, dass
die Synode gar nicht stattgefunden habe¹⁸, bis zum Urteil, dass in diesen Be-

14 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 18 f. und Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 74–76.
15 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 17.
16 Zu ihrer Biographie ausführlich Arditi, Benjamin: Vidni evrei v Bălgarija [Bekannte Juden in
Bulgarien]. Bd. 1. Tel Aviv 1969. S. 140–150.
17 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 18.
18 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 18.

284 Markus Wien



schlüssen echter Antisemitismus zum Ausdruck gekommen sei und sich gezeigt
habe, wie gering der Einfluss Theodoras auf die Politik ihres Mannes gewesen sei.¹⁹

In jedem Fall jedoch fiel die Regierungszeit Ivan Aleksandărs und damit auch
die Synode, ob wahrhaftig oder nicht, bereits in die Endphase des zweiten bulga-
rischen Reiches. Nur wenige Jahrzehnte nach dem Tode des Zaren, d.h. im Jahre
1396, wurde die Eroberung des Reiches durch die Osmanen mit dem Fall Nikopols
und Vidins abgeschlossen, und somit endete eine geschichtliche Periode, in der sich
eine von den nicht-bulgarischen Romanjoten unterscheidbare und auf das mittel-
alterliche zweite bulgarische Reich bezogene jüdische Gruppenidentität entwickeln
konnte. Letztlich haben aber wohl nur Spuren davon das Ende des Reiches über-
dauert, denn unter osmanischer Herrschaft entfaltete sich auch bereits im 15., dem
letzten vor-sephardischen, Jahrhundert in der Levante wieder eine griechisch-
sprachige jüdische Gemeinschaft, die weitverzweigte Handelsnetze ausbildete –

ähnlich dem Romanjotentum zu byzantinischer Zeit. Ende des Jahrhunderts begann
dann die Einwanderung der iberischen Juden in das Osmanische Reich, und damit
setzte ein Prozess ein, der schließlich in die vollständige Überlagerung romanj-
otisch-jüdischer Identität durch die sephardische Kultur mündete. Bezüge zum
Romanjotentum, nicht zu reden von einer etwaigen bulgarischen Variante, wurden
innerhalb der balkan-jüdischen Überlieferung zu nicht mehr als einer Fußnote.²⁰

Der Prozess der Einwanderung der iberischen Juden vollzog sich recht rasch,
d.h. im Wesentlichen innerhalb einer Generation. Nach den Vertreibungsdekreten,
die 1492 von Ferdinand von Aragón und Isabella von Kastilien erlassen wurden,
erreichten bis 1540 ungefähr 100.000 Juden den Balkan und siedelten sich in den
Gebieten des Osmanischen Reiches an. Die hierbei entstehenden Gemeinden in
Sofia, Nikopol,Vidin und Plovdiv sollten nach 1878 die Zentren jüdischen Lebens im
bulgarischen Nationalstaat bilden.²¹ Zuvor jedoch gelang es den eingewanderten
Sephardim aufgrund ihrer zahlenmäßigen Stärke, die bereits auf dem Balkan le-
benden Romanjoten und Aschkenazim kulturell weitgehend zu assimilieren oder
wenigstens zu dominieren sowie das Jüdisch-Spanische bzw. Ladino zur allgemein
verwendeten Sprache des Judentums im Osmanischen Reich zu machen.²² Der

19 Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 75.
20 Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 77 f.; Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden
von Toledo bis Saloniki, S. 65 f.
21 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 19 f.; Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 79 f.
Außerdem Tamir, Vicki: Bulgaria and Her Jews. New York 1979. S. 57.
22 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 20. Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 79 f. Im
Laufe der Zeit flossen in dieses Idiom, das dem alten Kastilianisch entstammte, auch Ausdrücke und
Wörter aus dem Osmanischen, dem Arabischen, dem Griechischen und dem Hebräischen ein. Es

Die Frage nach einem bulgarischen Judentum 285



Charakter des Judentums im Reich als kulturelle „Einheit“²³ wurde dadurch weiter
verfestigt – nun nicht mehr unter romanjotischen, sondern vielmehr unter se-
phardischen Vorzeichen und weitestgehend ohne kollektive Erinnerung an die
bulgarischen und andere mittelalterliche Reiche auf dem Balkan. Vielmehr wurde
nun das Osmanische Reich zur politischen Bezugsgröße für die Sephardim, und
seine unbestritteneMachtposition im 16. und 17. Jahrhundert ließ die Juden nicht als
Minderheit erscheinen, die dem Reich irgendwie gefährlich werden konnte. Ihrer
kulturellen und wirtschaftlichen Entfaltung als sephardische Gemeinschaft wurden
daher keine Steine in den Weg gelegt, sodass Tamir von dieser Periode als einem
„goldenen Zeitalter der Balkan-Sephardim“ spricht.²⁴

War das Osmanische Reich die politische Bezugsgröße für das sephardische
Judentum, so stellt sich indes die Frage nach den Beziehungen der Juden zur
christlichen Balkanbevölkerung, die die Osmanen gewissermaßen als „Erbmasse“
von den von ihnen unterworfenen Balkanimperien übernommen hatten. Wie es
scheint, wurden diese Beziehungen stark durch das Verhältnis beeinflusst, das die
jeweiligen Gruppen zur osmanischen Reichsautorität hatten, sowie durch die Frage
der räumlichen Nähe und damit verbundenen Kontaktgelegenheiten zwischen
beiden Gruppen. Zum letzteren Aspekt ist zu sagen, dass die Juden gewissermaßen
als „Funktionsethnie“ – ähnlich wie im Russischen Reich – vorwiegend Berufe
ausübten, die in den Städten angesiedelt waren, wie etwa Medizin, Kunsthandwerk
oder Handel. Landwirtschaftliche Berufsfelder, in denen Juden präsent waren, wie
Viehwirtschaft oder Weinbau, waren ebenfalls stark auf städtische Märkte ausge-
richtet – stärker als die von der christlichen Landbevölkerung in erster Linie zu
Subsistenzzwecken betriebene Getreidewirtschaft –, sodass die Sephardim eher
wenig mit den „Raja“ interagierten.²⁵ Die Vorstellung einer etwaigen, von der bul-
garischen Forschung häufig postulierten Solidarität oder wenigstens Toleranz der
„unterprivilegierten“ Gruppen untereinander erscheint somit kaum haltbar. Un-
terstrichen wird dieser Sachverhalt auch dadurch, dass Christen und Juden in un-
terschiedlichemMaße unterprivilegiert waren, d.h. letztere genossen rechtlich eine
eindeutig bessere Stellung. Insgesamt lässt sich daher annehmen, dass beide
Gruppen wohl eher in einer Art Nicht-Verhältnis zueinander lebten, das sich auch
ab dem 18. Jahrhundert nicht wesentlich änderte, als die Pforte zu einer repressi-
veren Politik gegenüber den Juden überging, die sicherlich auch als eine Folge der
Krise anzusehen ist, in die das Osmanische Reich nach 1683 und im Zusammenhang

entwickelte verschiedene Sprachebenen: Neben dem ursprünglichen Ladino entstanden eine um-
gangssprachliche Variante, das Džudezmo, sowie dessen erweiterte Version, das Džudeo-Espan’ol.
23 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 126.
24 Tamir, Bulgaria and Her Jews, S. 71.
25 Haskell, From Sofia to Jaffa, S. 80.

286 Markus Wien



mit den „Türkenkriegen“ geraten war. Diese Politik ging einher mit sich verbrei-
tenden Ritualmordgerüchten und resultierte etwa in speziellen Kleidungsvor-
schriften ab 1702 sowie dem Verbot, sich in der Nähe des Sultanspalastes anzusie-
deln.²⁶ Die räumliche und soziale Trennung zwischen Juden und Christen sowie die
sich daraus ergebende unterschiedliche Interessenlage dauerten jedoch fort und
ließen auch unter diesen krisenhaften Umständen kaum eine Solidarisierung zu.
Daher scheint Skepsis angebracht gegenüber den Ausführungen von Oschlies, der
für die Zeit ab dem späten 18. Jahrhundert eine sich intensivierende Annäherung
von Juden und Bulgaren konstatiert hat.²⁷

Problematisch ist in diesem Zusammenhang nicht nur die Verwendung der
Bezeichnung „Bulgaren“ für die christliche Landbevölkerung des südöstlichen
Balkans, da diese erst im Laufe des 19. Jahrhunderts ein bulgarisches Nationalbe-
wusstsein zu entwickeln begann und daher kaum als ein eigenständiger Fall, ge-
trennt von den anderen „Balkanvölkern“, zu betrachten ist. Darüber hinaus ist auch
aus der jüdischen Perspektive fraglich, inwieweit moderne „nationale“ Kategorien
zu osmanischer Zeit überhaupt eine Rolle in den Diskursen der Sephardim spielten.
Nach Benbassa und Rodrigue verharrten die sephardischen Juden im Unterschied
zu den Aschkenazim bis in das 19. Jahrhundert weitgehend in vormodernen
Denkkategorien, sodass ihnen das Konzept der modernen Nation lange fremd
blieb.²⁸ Überaus gewagt erscheint daher Oschlies’ Behauptung, die Juden hätten sich
schon frühzeitig „auf ein gutes Zusammenleben mit den Bulgaren in einem bul-
garischen Nationalstaat, dessen Entstehung sich abzeichnete“, vorbereitet.²⁹ Aller-
dings ist diese These recht weit gefasst, d.h. sie lässt offen, was unter„frühzeitig“ zu
verstehen ist sowie unter der Vorstellung, die Juden hätten sich „vorbereitet“. Als
eine Periode, in der sich Kontakte zwischen sephardischen Juden und bereits die
moderne Idee einer bulgarischen Nation artikulierenden orthodoxen Christen
verstärkten, darf indes tatsächlich die Zeit des Tanzimat gelten. Während dieser von
1839 bis 1876 dauernden Reformepoche im Osmanischen Reich, die den christlichen
Untertanen des Sultans neue wirtschaftliche Betätigungsfelder eröffnete,³⁰ entstand
eine neue Mittelschicht, aus der weite Teile im südöstlichen Balkan sich bald als
Bulgaren zu identifizieren begannen. Sie siedelten sich zunehmend in Städten an
und drangen also verstärkt in Lebensbereiche vor, in denen ein Großteil der Juden
bereits lebte. Dass dies allein schon zu einem engeren Verhältnis mit den Juden

26 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 23.
27 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 23.
28 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 127.
29 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 23.
30 Vgl. Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 131–
133.

Die Frage nach einem bulgarischen Judentum 287



geführt haben soll, bleibt vor allem angesichts der fortdauernden sprachlichen
Trennung fraglich.³¹ Eher darf angenommen werden, dass zwischen den Juden und
der neuen christlich-slawischen bzw. bulgarischen städtischen Mittelschicht Kon-
kurrenzverhältnisse entstanden. Ob diese von den Zeitgenossen jedoch dezidiert als
bulgarisch-jüdische Verhältnisse verstanden wurden, bleibt ebenso fraglich wie die
Vorstellung, dass von jüdischer Seite bereits während des Tanzimat die Entstehung
eines bulgarischen Nationalstaates antizipiert worden sei. Aufschluss hierüber
kann zumindest indirekt der Grad der Mobilisierung der als bulgarisch bezeich-
neten Bevölkerung selbst für die nationalstaatliche Sache geben, und hier sind
durchaus Zweifel angebracht. Denn seit 1870 gab es zwar mit dem Bulgarischen
Exarchat zum ersten Mal seit dem Aufkommen des modernen bulgarischen Na-
tionalstaatsgedankens einen territorial definierten, politischen Bezugsrahmen für
die Nationalbewegung, bei diesem handelte es sich jedoch um einen kirchlichen
autonomen Bezirk, der nicht durchweg als Surrogat für einen künftigen National-
staat angesehen wurde. Das Bedürfnis, sich von der griechischen Orthodoxie zu
emanzipieren, erlaubte durchaus andere Lösungen als die vollständige politische
Trennung vom Osmanischen Reich. So sahen etwa diejenigen, die diese Frage auch
aus einem wirtschaftlichen und sozialen Blickwinkel betrachteten, den Verbleib
Bulgariens unter osmanischer Oberhoheit bei weitgehender politischer Autonomie
als einen ebenso gangbaren Weg an, der dem österreichisch-ungarischen „Aus-
gleich“ von 1867 nicht unähnlich gewesen wäre. Dies entsprach durchaus der In-
teressenlage der neuen bulgarischen Mittelschicht, die ihren Aufstieg zu erhebli-
chen Teilen den Tanzimat-Reformen sowie ihrer guten Integration in die
gewachsenen kommerziellen Netzwerke des Osmanischen Reiches zu verdanken
hatte und befürchten musste, in einem wesentlich kleineren, unabhängigen Bul-
garien der Grundlagen ihres wirtschaftlichen Erfolges, d.h. vor allem der weitrei-
chenden levantinischen Märkte, verlustig zu gehen.

Zu überprüfen bleibt, wie das sephardische Judentum des südöstlichen Balkans
diese Zusammenhänge sah und welche Rückschlüsse es daraus für seine eigene
Position zog. Die begrenzte Attraktivität des bulgarischen Nationalstaatsgedankens,
die sich auch in der ebenso begrenzten Mobilisierung der Landbevölkerung wäh-

31 Koen, David: Demografsko i socialno-ikonomičesko položenie na bălgarskite evrei (1926–1946)
[Die demografische und sozio-ökonomische Lage der bulgarischen Juden]. In: Proučvanija za istorija
na evrejskoto naselenie v bălgarskite zemi XV–XX vek [Studien zur Geschichte der jüdischen Be-
völkerung in den bulgarischen Gebieten vom 15. bis zum 20. Jahrhundert]. Bălgarska Akademija na
Naukite [Bulgarische Akademie der Wissenschaften]. Hrsg. vom Institut für Balkanistik. Sofia 1980.
S. 157–186, hier S. 164. Laut Koen ergab noch 1926 eine Volkszählung, dass 89,43% der bulgarischen
Juden das „Jüdische“, also das Ladino, als Muttersprache angaben; nur 7,62% gaben hingegen das
Bulgarische an.

288 Markus Wien



rend des April-Aufstandes von 1876 zeigte, deutet darauf hin, dass für die Sepharden
die bulgarische Unabhängigkeit wohl im besten Falle eine unter mehreren Optionen
war und kaum geeignet, die Juden zu einer raschen und zugleich tiefgehenden
Identifikation mit der bulgarischen nationalen Sache zu veranlassen. Wenn Juden,
wie Oschlies feststellt, sich 1876 tatsächlich weigerten, zusammen mit den Osmanen
gegen aufständische Bulgaren zu marschieren, und darüber hinaus die Namen ei-
niger jüdischer pro-bulgarischer Kämpfer am Schipka-Pass 1878 überliefert sind,³²
so lässt sich daraus wohl weniger auf eine geschlossene politische Haltung der Ju-
den schließen als vielmehr auf eine große Unsicherheit in Bezug auf die nahe
staatliche Zukunft. Denn zugleich ist überliefert, dass sich unter den Sephardim
starke Skepsis verbreitete, als sich nun, d.h. während des russisch-türkischen
Krieges von 1877/78, tatsächlich die Gründung eines bulgarischen Staates abzeich-
nete. Von einem Staat, der mithilfe des allgemein als antisemitisch erachteten
Russischen Reiches errichtet werden würde, erwartete man sich keine ausgeprägt
judenfreundliche Politik.³³ Diese Skepsis schien bestätigt, als sich während des
russischen Vormarsches in den bulgarischen Gebieten eine Reihe antisemitischer
Vorfälle ereignete. Durch Bulgaren verstärkte russische Truppen erklärten die Ju-
den an vielen Orten zu einem feindlichen Element und zwangen sie zur Flucht, wie
sie auch antisemitische Ausschreitungen provozierten. Betroffen waren etwa die
Gemeinden von Kazanlăk, Svištov und Nikopol sowie Vidin, wo die Synagoge durch
russisches Artilleriefeuer zerstört wurde.³⁴

Trotz dieser eher schlechten Startbedingungen, die allerdings zu einem er-
heblichen Maße auf russischen Einfluss zurückzuführen waren, akzeptierten die
Juden in Bulgarien nach 1878 die neuen Realitäten und machten den jungen Na-
tionalstaat, der als Fürstentum jedoch noch bis 1908 unter osmanischer Tributho-
heit bleiben sollte, zu ihrer politischen Bezugsgröße – ähnlich den Entwicklungen in
den anderen post-osmanischen Balkanstaaten.³⁵ Hierdurch war der neue Staat je-
doch noch nicht notwendigerweise bestimmend für die weitere Entwicklung jüdi-
scher Gruppenidentitäten; diese hingen nun wesentlich von zwei Faktoren ab: dem
künftigen Verlauf der identitätsbezogenen Diskurse innerhalb der jüdischen Ge-
meinden Bulgariens sowie den Entwicklungen der Beziehungen zwischen Staat und
Juden. Beeinflusst wurden diese Faktoren freilich stark durch das nach wie vor
überaus lebendige historische Erbe der über vier Jahrhunderte gewachsenen se-
phardischen Gemeinschaft, welches sich in gemeinsamer Sprache, gemeinsamer

32 Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus, S. 23; Tamir, Bulgaria and Her Jews, S. 93.
33 Chary, Frederick B.: The Bulgarian Jews and the Final Solution 1940–1944. Pittsburgh 1972. S. 28.
34 Tamir, Bulgaria and Her Jews, S. 95.
35 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 126.

Die Frage nach einem bulgarischen Judentum 289



Kultur und gemeinsamen Traditionenmanifestierte.³⁶Nach Benbassa und Rodrigue
konnte man daher noch „bis zum Zweiten Weltkrieg von einem sephardischen
Kulturbereich der Levante sprechen, der sich weitgehend den Strömungen entzo-
gen hatte, die sich in der modernen Zeit unter den Juden im Allgemeinen und be-
sonders den Ostjuden verbreiteten; […].“³⁷

Hierin spiegelt sich wohl eine grundlegende Problematik der osmanischen
Modernisierungspolitik während des Tanzimat wider. Diese bestand darin, dass die
Reformen zwar eine Reaktion auf die westliche Moderne waren und teils sogar erst
auf direkten, durch imperialistische Einflussinteressen motivierten Druck der
westeuropäischen Großmächte hin zustande kamen,³⁸ aber gerade deswegen zu-
meist auf halbem Wege steckenblieben. Jedenfalls haben sie zu keinem Zeitpunkt
das Osmanische Reich in die Lage versetzt, politisch, wirtschaftlich oder militärisch
mit demWesten konkurrieren zu können. Für eine nachhaltige Wirkung kamen sie
meist zu spät und stießen auch auf zu starken Widerstand in der Bevölkerung, die
von den vielfachen Traditionsbrüchen, die ihnen die Reformen abverlangten,
häufig überfordert war.³⁹ Dies galt auch für das sephardische Judentum. Zwar be-
fand es sich nicht in der gleichen Lage wie die Muslime, die sich durch die Reformen
vor allem um ihre Privilegien gebracht sahen; der Gewinn der Gleichstellung der
Juden mit allen anderen Untertanen des Sultans in vielen Rechtsbereichen, etwa
durch die Einführung der französischen Handels- und Strafgesetzbücher in den
1850er Jahren, brachte jedoch gleichzeitig den weitgehenden Verlust der traditio-
nellen Rechtsautonomie.⁴⁰ Die damit verbundene Notwendigkeit einer rechtlichen
wie gesellschaftlichen Neuorientierung mag als ein wichtiger Grund für die in
dieser Zeit erfolgende Hinwendung großer Teile der sephardischen Eliten zum
französisch geprägten Kultureinfluss und im selben Zuge zur 1860 gegründeten
Alliance Israélite Universelle (AIU)⁴¹ gelten. Der Kontakt mit dem emanzipierten
mittel- und westeuropäischen Judentum war für die nun ihre eigene „Emanzipati-
on“ erlebenden Sepharden sicherlich hilfreich. Darüber hinaus war er geeignet, den
nach 1878 in Bulgarien lebenden Juden Halt beim nächsten Übergang in eine neue,
bulgarische, Rechts- und Gesellschaftsordnung zu bieten. Dies schien um so wich-
tiger, als die Umstände des Überganges von 1878 aus jüdischer Sicht in erster Linie
Unsicherheit erzeugten: Dazu trugen die erwähnten Übergriffe durch das russische
Militär bei wie auch das Judentum betreffende Bestimmungen des Präliminar-

36 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 126.
37 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 126.
38 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 130.
39 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 128 f.
40 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 130.
41 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 134.

290 Markus Wien



friedens von San Stefano. In diesem wurde den Juden in Bulgarien nicht die in
Westeuropa durch die Emanzipation erreichte Gleichberechtigung zugestanden,
sondern lediglich ein Status vergleichbar mit dem in Russland, d.h. unter anderem
mit weitreichenden Beschränkungen der freien Wahl des Berufes wie auch des
Wohnsitzes, die im Russischen Reich zur Bildung des jüdischen Ansiedelungsrayons
geführt hatte. Auf Gleichberechtigung wurde das in der Entstehung begriffene
Fürstentum Bulgarien erst auf dem Berliner Kongress auf Druck Frankreichs und
der AIU hin verpflichtet.⁴²

Überhaupt war die AIU ein nicht zu unterschätzender Faktor in den Identi-
tätsbildungsprozessen bei den sephardischen Juden während der nächsten Jahr-
zehnte innerhalb wie auch außerhalb Bulgariens. Ihr Einfluss machte sich vor allem
durch das schnell wachsende Netzwerk an Schulen bemerkbar, welches das spätere
Staatsgebiet Bulgariens bereits sehr früh erreichte: Die 1870 in Schumen gegründete
AIU-Schule war die dritte ihrer Art seit Gründung der AIU im Jahre 1860.⁴³ Erklärtes
Ziel der Organisation war die Verbreitung westlichen, aufgeklärten Denkens unter
den Sepharden in den Traditionen der Haskalah bei gleichzeitiger Zurückdrängung
der „rabbinischen Kultur“. Das Judentum sollte als Religion der Vernunft erschei-
nen, und die Juden sollten eine „gesunde“ Sozialstruktur ausbilden. Dies wurde so
verstanden, dass sie vor allem beruflich den Schwerpunkt nicht mehr in den
„traditionell jüdischen“ Bereichen, wie etwa dem Finanzwesen, haben, sondern
sich auch in anderen Branchen etablieren sollten, so z.B. dem Handwerk. Dergestalt
modernisiert sollten sie als gleichberechtigte Staatsbürger in ihren jeweiligen
Ländern am öffentlichen Leben teilhaben.⁴⁴ Für die zukünftige Entwicklung des
Judentums in Bulgarien bedeutete dies, dass je stärker es dem Einfluss der AIU
ausgesetzt sein würde, es desto eher bereit sein würde, sich säkularen Ideen, wie
etwa der eines eigenen jüdischen Nationalstaates, zu öffnen. Allerdings lief dies
nicht zwangsläufig auf eine zionistische Ausrichtung hinaus, da die französisch
geprägte AIU gerade auf die „Verstaatsbürgerlichung“ der Juden in den europäi-
schen Nationalstaaten setzte und somit ihr Aufgehen in den jeweiligen Gesell-
schaften wenn nicht als Ziel, so doch als mögliches Ergebnis definierte. So gesehen
war der Kultureinfluss der AIU sicher nicht der Hauptgrund für das spätere An-
wachsen des Zionismus unter den Juden Bulgariens, er darf aber, gerade aufgrund
seines säkularen Ansatzes, als wichtige Voraussetzung dafür gelten.

Insgesamt lässt sich sagen, dass von einem „bulgarischen Judentum“ vor 1878
nicht gesprochen werden kann. „Bulgarien“ als historische Bezugsgröße, d.h. eine

42 Tamir, Bulgaria and Her Jews, S. 98. Vgl. auch Oschlies, Bulgarien – Land ohne Antisemitismus,
S. 24.
43 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 145.
44 Benbassa/Rodrigue, Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki, S. 145.

Die Frage nach einem bulgarischen Judentum 291



wohl eher mythenhafte Überlieferung betreffend die beiden mittelalterlichen bul-
garischen Reiche, mag zwar innerhalb des Romaniotentums existiert haben, sie war
aber zugleich in einen größeren, levantinisch-byzantinischen Rahmen eingebettet
und wurde ab dem 16. Jahrhundert durch die einwandernden iberischen Juden
wenn nicht vollständig verdrängt, so doch stark marginalisiert. Es entstand eine
große sephardische Gemeinschaft, für die allein das Osmanische Reich politische
Bezugsgröße sowie Kommunikationsrahmen für den wirtschaftlichen wie kultu-
rellen Austausch war. Die Idee eines eigenständigen bulgarischen Nationalstaates
begann erst während des Tanzimat für die Sepharden relevant zu werden, also zu
einer Zeit, in der auch die Juden im Osmanischen Reich einen neuen rechtlichen
Status erhielten und sich daher in ihrer Position als Ethnie innerhalb des Reiches
neu definieren mussten. Ein bulgarischer Nationalstaat erschien ihnen, wie wohl
den meisten Zeitgenossen, als eine politische Option unter mehreren, und sie be-
gegneten dieser durchaus mit Skepsis. Als ein eigenes Anliegen betrachteten ihn die
im südöstlichen Balkan lebenden Juden eher nicht.

Grund hierfür war auch, dass ihre Gleichstellung mit den Muslimen als Un-
tertanen zur Tanzimat-Zeit eher eine Nebenwirkung der Reformen war, da diese in
erster Linie auf die christliche Bevölkerung abzielten. Für diese hatten sich die
europäischen Mächte eingesetzt.

Im neuen Staat

Die grundlegende Frage, die sich bei einer Betrachtung der Beziehungen zwischen
dem bulgarischen Staat nach 1878 und den in ihm lebenden Juden stellt, lautet:
Inwieweit verwandelte sich das Judentum in Bulgarien in ein bulgarisches Juden-
tum? Diese Frage ist allerdings nicht allein eine Frage danach, ob und in welchem
Maße Juden in Bulgarien anfingen, sich auch als Bulgaren zu sehen, sondern auch
danach, ob sie von ihrer nicht-jüdischen Umgebung als solche akzeptiert wurden. Es
steht dabei außer Zweifel, dass Antworten hierauf nicht die Gestalt endgültiger
Zustandsbeschreibungen annehmen können. Vielmehr sollten die Beziehungen
zwischen Juden und bulgarischem Staat als Prozess aufgefasst werden, der kei-
neswegs nur in eine Richtung verlief und noch weniger auf ein bestimmtes Ziel
hin – etwa die „vollständige“ Integration der Juden in die bulgarische nationale
Gesellschaft –, sondern Annäherung imWechsel mit Distanzierung zwischen Juden
und Nicht-Juden einschloss. Darüber hinaus ist anzunehmen, dass dieser Prozess
weder Juden noch Nicht-Juden jemals als Gesamtgruppen betraf, sodass auch in-
nerhalb dieser Gruppen differenziert werden muss.

Der rechtliche Status der Juden als Staatsbürger in Bulgarien erscheint in
diesem Zusammenhang lediglich als ein, wenn auch nicht unbedeutender, Teilas-

292 Markus Wien



pekt. Wie erwähnt, war auf dem Berliner Kongress auf Druck Frankreichs und der
AIU hin bestimmt worden, dass den Juden in Bulgarien die vollen staatsbürgerli-
chen Rechte zuerkannt werden sollten. In Gesetzesform gegossen wurde die
Gleichberechtigung im Artikel 57 der Verfassung von Tārnovo, die 1879 in Kraft trat.
Im selben Zusammenhang steht Artikel 40, der generell die Freiheit der Religions-
ausübung garantierte. Artikel 42 überließ der jüdischen geistlichen Führung die
Regelung der eigenen religiösen Angelegenheiten, unterstellte dies aber der allge-
meinen Überwachung durch das „Ministerium für auswärtige Angelegenheiten und
Religionsgemeinschaften“.⁴⁵ Aus dieser Zuständigkeit wird deutlich, welchen Status
der bulgarische Staat dem Judentum in seinen Grenzen zubilligte: den einer Reli-
gionsgemeinschaft und nicht etwa den einer nationalen oder ethnischen Minder-
heit. Dementsprechend wurden auf formaler Ebene die Beziehungen zwischen
Staat und Juden gestaltet, d.h. in Kontakt mit dem Judentum traten die Behörden
über dessen geistliche Führung. Der Oberrabbiner von Sofia wurde als oberster
Vertreter des Judentums in Bulgarien angesehen, und sein Gehalt wurde von der
Regierung bezahlt. Er stand dem Zentralkonsistorium vor, das ab 1880 einen per
Erlass geregelten legalen Status als Hauptvertretung der Juden im Lande hatte.⁴⁶

Die Tatsache, dass dieser Verbindungsstrang zwischen bulgarischem Staat und
Judentum auf einer ausschließlich religiös-institutionellen Ebene verlief, wirft die
Frage auf, welchen Platz die Juden aus Sicht des Staates in der Gesamtgesellschaft
einnehmen sollten. Nicht auszuschließen, wenn auch unwahrscheinlich, ist, dass
der Staat die Zielsetzung verfolgte, ihr Jüdisch-Sein allein religiös zu definieren, sie
ansonsten aber mit der bulgarischen Titularnation verschmelzen zu lassen, ihre
Identität als ethno-religiöse Gruppe also letztlich aufzuheben. Als ähnlich gelagerter
Fall könnte in diesem Zusammenhang die bulgarischsprachige, muslimische
Gruppe der Pomaken betrachtet werden, der eine eigene Ethnizität stets abge-
sprochen wurde. Eher zutreffend scheint allerdings – auch beim Blick auf Ent-
wicklungen der folgenden Jahrzehnte – die Annahme, dass der Status der Juden als
Konfessionsgemeinschaft vor allem dazu diente, dem Staat die als nötig erachteten
Mittel in die Hand zu geben, ihre Aktivitäten sowie inneren Strukturen überwachen
und kontrollieren zu können. Von Seiten der Behörden gab es also eine gewisse
Skepsis betreffend die staatsbürgerliche Loyalität der Juden. Für diese Annahme
spricht auch, dass die jüdischen Eliten in Bulgarien wiederholt tatsächlich ver-
suchten, mehr Autonomie und Unabhängigkeit zu erlangen, indem sie darauf

45 Konstitucija na Bălgarskoto Carstvo [Verfassung des Königreiches Bulgarien]. čl. [Artikel] 40, 42,
57. https://www.verfassungen.eu/bg/verf79.htm (20. 03. 2023). Vgl. dazu auch Tamir, Bulgaria and Her
Jews, S. 97–99 und Toškova,Vitka: Fragmenti ot istorijata na evreite v Bălgarija [Fragmente aus der
Geschichte der Juden in Bulgarien]. Sofia 1997. S. 9.
46 Chary, The Bulgarian Jews and the Final Solution 1940–1944, S. 29.

Die Frage nach einem bulgarischen Judentum 293



hinarbeiteten, den Status als reine Religionsgemeinschaft zu überwinden und sich
in eine, wie es hieß, „staatsbürgerliche“ Minderheit umzuwandeln. Auch wenn der
Begriff „nationale Minderheit“ nicht verwendet wurde, so liefen diese Bemühungen
doch letztlich darauf hinaus bzw. wurden von den bulgarischen Behörden so ver-
standen.⁴⁷

Der Frage nach einer bulgarischen Identität des Judentums innerhalb Bulga-
riens muss indes auch jenseits der Ebene der formalen Beziehungen dieser Gruppe
mit dem Staat nachgegangen werden. Wie erwähnt, behielten ihre Angehörigen
nach Benbassa und Rodrigue bis zum Ende des ZweitenWeltkriegs eine „spezifische
judenspanische Identität“. Zugleich jedoch lässt sich beobachten, dass sich organi-
siertes jüdisches Leben in Bulgarien nach 1878 durchaus auf nationaler bulgarischer
Ebene entwickelte. Auch wenn man dies darauf zurückführt, dass es schlicht der
Existenz des bulgarischen Nationalstaates Rechnung trug und nicht notwendiger-
weise eine Identifikation mit dem Staat bzw. der Nation bedeutete, so konnte sich
eine solche Identifikation daraus doch entwickeln. Dies schloss als Folge auch eine
mögliche stärkere Abgrenzung von den jüdischen Gemeinden anderer südosteu-
ropäischer Ländermit sephardischer Tradition ein, wobei an dieser Stelle nach dem
Fortwirken und damit den Beharrungskräften des Erbes aus der osmanisch-se-
phardischen Zeit zu fragen wäre.

Hieraus ergibt sich ein Bild widerstreitender Faktoren, die sich auf die Iden-
titätsbildung innerhalb des Judentums in Bulgarien auswirken konnten. Zum einen
blieben die sephardischen Traditionen in erheblichem Maße identitätsbestimmend
und förderlich für die Aufrechterhaltung der Verbindungen innerhalb des gesam-
ten Balkanjudentums, und in ähnlicher Weise förderte auch der besonders in
Bulgarien seit dem späten 19. Jahrhundert überaus populäre Zionismus eher ein
übernationales jüdisches Zusammengehörigkeitsgefühl. Zum anderen aber waren
für die Juden in Bulgarien die damit verbundenen sozialen und politischen Ziele
nur auf dem Boden des vom Nationalstaat vorgegebenen Institutionengeflechts zu
verfolgen.⁴⁸

Was den Zionismus als einen dieser identitätsbildenden Faktoren und seine
Bedeutung im Hinblick auf das Fortwirken aus der osmanischen Zeit ererbter
Identitätsmuster betrifft, so ist vielfach mit Erstaunen festgestellt worden, dass er
unter den Juden in Bulgarien deutlich populärer war als in den jüdischen Ge-
meinden anderer Balkanländer. Sein steiler Aufstieg begann mit dem Besuch
Theodor Herzls in Sofia im Jahre 1896. Nimmt man an, dass dieser Besuch eine

47 Tamir, Bulgaria and Her Jews, S. 98.
48 Chary, The Bulgarian Jews and the Final Solution 1940–1944, S. 31. Vgl. außerdem Toškova,
Fragmenti, S. 17 f.

294 Markus Wien



jüdische nationale Identität nicht über Nacht schlagartig weckte, sondern auf eine
vorhandene Bereitschaft traf, diese Identität jenseits des bulgarischen National-
staates zu definieren, so stellt sich die Frage, was diese Bereitschaft erzeugte. Neben
dem Fortwirken des sephardischen Erbes ist auch die Erfahrung des Lebens in der
bulgarischen Mehrheitsgesellschaft von Bedeutung.⁴⁹

Letzteres wurde gerade in der Zeit um die Jahrhundertwende durchaus als von
Unsicherheit und Bedrohung geprägt erlebt, kam es damals doch wiederholt zu
gewalttätigen Ausschreitungen gegen Juden in Bulgarien, die etwa Troebst als Po-
grome bezeichnet hat. Insgesamt lässt sich eine ungefähr zehnjährige Periode zu-
mindest pogromähnlicher Vorfälle von 1895 bis 1905 in Bulgarien identifizieren.⁵⁰
Ansonsten scheint es jedoch, dass das Leben der Juden in Bulgarien geregelt verlief,
wenn sie ihr Dasein auch eher am Rande der Gesellschaft fristeten. Nur wenigen
gelang es, herausragende Positionen in der Bürokratie oder der Armee zu beklei-
den. Lediglich einer erreichte den Rang eines Obersten, General wurde keiner.⁵¹

Relevant für die Erörterung einer bulgarischen Identität von Juden im se-
phardischen Kulturbereich vor und nach 1878 sind die Entwicklungen im bulgari-
schen Nationalstaat insoweit, als sie sich in mancher Hinsicht deutlich von jenen in
anderen post-osmanischen Staaten unterschieden und somit die Frage aufwerfen,
ob es bereits zu osmanischer Zeit spezifisch bulgarische Entwicklungen im Juden-
tum Südosteuropas gegeben hat. Auf diese Möglichkeit weist zweifellos vor allem
die Popularität des Zionismus unter den Juden Bulgariens ab dem späten 19. Jahr-
hundert hin. Benbassa und Rodrigue haben das Land ohne Umschweife als
„Hochburg des Zionismus“ bezeichnet. Dies lässt fragen, ob die Ursachen hierfür bis
in die osmanische Zeit zurückreichen und somit doch zumindest gewisse bulga-
risch-jüdische Zusammenhänge bereits vor 1878 aufzeigen.

Wie erwähnt, wurden die Juden in den später bulgarischen Gebieten wohl
gegen Mitte des 19. Jahrhunderts zum ersten Mal mit der Möglichkeit eines bulga-
rischen Nationalstaates konfrontiert. Spätestens mit der Gründung des Exarchates
nahm dies konkrete Formen an, und auch abgesehen davon wurde das Anliegen
eines unabhängigen Bulgarien zu dieser Zeit zunehmend in organisierter Form

49 Vgl. Wien, Antisemitismus in Bulgarien im Spiegel der Parlamentsdebatten, S. 16.
50 Troebst, Stefan: Antisemitismus im „Land ohne Antisemitismus“: Staat, Titularnation und jü-
dische Minderheit in Bulgarien 1878–1993. In: Juden und Antisemitismus im östlichen Europa. Hrsg.
von Mariana Hausleitner u. Monika Katz. Berlin/Wiesbaden 1995. S. 109–125, hier S. 112 f.
51 Koen, David: Ekspropriacijata na evrejskite imuštestva prez perioda na hitleristkata okupacija
[Die Enteignung jüdischen Eigentums während der Zeit der Besatzung durch Hitler]. In: Godišnik na
Obštestvena kulturno-prosvetna organizacija na evreite v Narodna Republika Bălgarija [Jahrbuch
der Kultur- und Bildungsorganisation der Juden in der Volksrepublik Bulgarien]. S. Fn. 2. 2 (1967).
S. 65–110, hier S. 69.

Die Frage nach einem bulgarischen Judentum 295



vertreten. Ob sich auch Juden in signifikanter Zahl an diesen Bestrebungen betei-
ligten, lässt sich kaum belegen. Nachgewiesen sind, wie erwähnt, einzelne Namen
etwa von jüdischen Kämpfern in der Schlacht am Šipka-Pass.⁵² Dies deutet darauf
hin, dass sich zumindest einige Juden mit der bulgarischen nationalen Sache
identifizierten, während es auf die Gesamtheit des Judentums in den bulgarischen
Gebieten betrachtet schwerfällt, ein schlüssiges Bild zu zeichnen. Denn ein etwaiges
jüdisches Interesse an einem Ende der osmanischen Herrschaft konnte, musste aber
nicht zwangsläufig mit dem Ziel der Errichtung eines bulgarischen Nationalstaates
verbunden sein.

Letztlich bleibt der Eindruck, dass der historische bzw. populärhistorische
Diskurs über das Judentum in Bulgarien stark von Klischeevorstellungen geprägt
war und ist. Die Klischees betreffen nicht nur den Kontext der „Errettung“ der
bulgarischen Juden im Zweiten Weltkrieg, sondern reichen weit in die osmanische,
teilweise auch in die vor-osmanische Zeit zurück.

Literaturverzeichnis

Arditi, Benjamin: Vidni evrei v Bălgarija [Bekannte Juden in Bulgarien]. Bd. 1. Tel Aviv 1969.
Benbassa, Esther u. Aron Rodrigue: Die Geschichte der sephardischen Juden von Toledo bis Saloniki.

Bochum 2005.
Chary, Frederick B.: The Bulgarian Jews and the Final Solution 1940–1944. Pittsburgh 1972.
Haskell, Guy H.: From Sofia to Jaffa. The Jews of Bulgaria and Israel. Detroit 1994.
Koen, David: Ekspropriacijata na evrejskite imuštestva prez perioda na hitleristkata okupacija [Die

Enteignung jüdischen Eigentums während der Zeit der Besatzung durch Hitler]. In: Godišnik na
Obštestvena kulturno-prosvetna organizacija na evreite v Narodna Republika Bălgarija [ Jahrbuch
der Kultur- und Bildungsorganisation der Juden in der Volksrepublik Bulgarien] 2 (1967) S. 65–
110.

Koen, David: Demografsko i socialno-ikonomičesko položenie na bălgarskite evrei (1926–1946) [Die
demografische und sozio-ökonomische Lage der bulgarischen Juden]. In: Proučvanija za istorija
na evrejskoto naselenie v bălgarskite zemi XV–XX vek [Studien zur Geschichte der jüdischen
Bevölkerung in den bulgarischen Gebieten vom 15. bis zum 20. Jahrhundert]. Bălgarska
Akademija na Naukite [Bulgarische Akademie der Wissenschaften]. Hrsg. vom Institut für
Balkanistik. Sofia 1980. S. 157–186.

Konstitucija na Bălgarskoto Carstvo [Verfassung des Königreiches Bulgarien]. čl. [Artikel] 40, 42, 57.
https://www.verfassungen.eu/bg/verf79.htm (20.03.2023).

Levy, Solomon: The Saving of the Bulgarian Jews: Facts, Timing and Interpretation. In: Annual.
Godišnik na „Šalom“. Obštestvena kulturno-prosvetna organizacija na evreite v Narodna
Republika Bălgarija [ Jahrbuch Schalom. Allgemeine Organisation für Kultur und Bildung der
Juden in der Volksrepublik Bulgarien] 27 (1992). S. 1–8.

Oschlies, Wolf: Bulgarien – Land ohne Antisemitismus. Erlangen 1976.

52 Tamir, Bulgaria and Her Jews, S. 93.

296 Markus Wien

https://www.verfassungen.eu/bg/verf79.htm
https://www.verfassungen.eu/bg/verf79.htm
https://www.verfassungen.eu/bg/verf79.htm
https://www.verfassungen.eu/bg/verf79.htm


Studemund-Halevy, Michael: Auf der Suche nach den jüdischen Büchern Bulgariens. In: Aschkenas.
Zeitschrift für Geschichte und Kultur der Juden 15/2 (2006). S. 583–589.

Tamir, Vicki: Bulgaria and Her Jews. New York 1979.
Tönnes, Bernhard: 1300 Jahre Bulgarien. Ein Staatsjubiläum und seine Bedeutung. In:

Südosteuropa-Mitteilungen 1 (1981). S. 13–19.
Toškova, Vitka: Fragmenti ot istorijata na evreite v Bălgarija [Fragmente aus der Geschichte der Juden

in Bulgarien]. Sofia 1997.
Troebst, Stefan: Antisemitismus im „Land ohne Antisemitismus“: Staat, Titularnation und jüdische

Minderheit in Bulgarien 1878–1993. In: Juden und Antisemitismus im östlichen Europa. Hrsg. von
Mariana Hausleitner u. Monika Katz. Berlin/Wiesbaden 1995. S. 109–125.

Wien, Markus: Antisemitismus in Bulgarien im Spiegel der Parlamentsdebatten zum „Gesetz zum
Schutze der Nation“. Unveröffentlichte Magisterarbeit. München 1999.

Die Frage nach einem bulgarischen Judentum 297




