
Kristina Milz

Zwischen Fremdheit und Faszinosum:
die Begegnung des Orientalisten Karl
Süßheim mit dem osmanischen Judentum

Er war ein glühender bayerischer Patriot, tiefgläubiger Jude und leidenschaftlicher
Orientalist: Der in Vergessenheit geratene Karl Süßheim (1878–1947) hat die Gren-
zen seiner Zeit herausgefordert wie kaum ein anderer (Abb. 1).¹ Der gebürtige
Nürnberger, als Professor in München Lehrer so bekannter Wissenschaftler wie
Gershom Scholem und Franz Babinger, konnte 1941 in letzter Minute der Shoah
entfliehen und nach Istanbul emigrieren – seine Kontakte aus der Jugend retteten
ihm das Leben. Als junger Mann hatte Süßheim lange im Nahen Osten gelebt: Zu
Beginn des 20. Jahrhunderts verbrachte er mehrere Jahre im Osmanischen Reich.
Dabei begegnete der aus einer liberal-jüdischen Familie stammende junge Bayer
gefestigten Glaubensgemeinschaften, die ihm aus seinem religiös tendenziell in-
differenten Umfeld im Kaiserreich völlig unbekannt waren – Eindrücke, die seine
Einstellung zum Glauben vom Kopf auf die Füße stellten. Im Gegensatz zu anderen
jüdischen Orientalisten hat Karl Süßheim im „Orient“ nie seine Wurzeln gesucht,
aber er hat sie gefunden.² Sein Tagebuch, das er zu dieser Zeit auf Italienisch und
osmanischem Türkisch verfasste³, gewährt einzigartige Einblicke in die heterogene

1 So auch der Titel von Milz, Kristina: Karl Süßheim Bey (1878–1947). Eine Biografie über Grenzen.
Berlin 2022.
2 Ausführlich dazu: Milz, Kristina:Vom „Ungläubigen“ zum „großen Gelehrten“. Die Bedeutung des
Judentums im Leben des Orientalisten Karl Süßheim. In: Medaon. Magazin für jüdisches Leben in
Forschung und Bildung 17, 33 (2023). S. 1–14.
3 Süßheim schrieb seine türkischen Einträge in Yeni Osmanlıca (Neuosmanisch), das seit den 1850er
Jahren gebräuchlich und im Osmanischen Reich zur Hochsprache genormt war. In der Sprache
vereinen sich das persische Alphabet und die türkische Grammatik mit einem Wortschatz türki-
schen, arabischen, persischen, kurdischen und armenischen Ursprungs sowie Einflüssen aus dem
Griechischen, Italienischen und Französischen. Für die Abfassung verwendete Süßheim die im
Reich übliche Rika-Schrift, die zwar den Schreibfluss erleichtert, allerdings nicht das Lesen. Die
Originale von Karl Süßheims Tagebüchern (Tagebuch KS) befinden sich in der African and Middle
Eastern Division der Library of Congress inWashington, D. C. (Nachlass rudimentär erschlossen von
KM) und in der Orientabteilung der Staatsbibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz (Hs. or. 1
135/3–21). Sie liegen in zwei englischsprachigen Editionen vor, vgl. Schmidt, Jan: The Orientalist Karl
Süssheim Meets the Young Turk Officer İsma’il Hakkı Bey. Two Unexplored Sources from the Last
Decade in the Reign of the Ottoman Sultan Abdulhamid II. Leiden 2008; Flemming, Barbara u. Jan
Schmidt:The Diary of Karl Süssheim (1878–1947). Orientalist betweenMunich and Istanbul. Stuttgart
2002. Die folgend geschilderten Ereignisse im Leben Karl Süßheims stützen sich auf die Angaben in

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111048949-011



osmanische Gesellschaft an der Schwelle zur Moderne – nicht zuletzt in die jüdi-
schen Gemeinden in Konstantinopel und Anatolien (Abb. 2). Was erfahren wir in
diesen Quellen über die Lebenswelten des osmanischen Judentums, seine Ausfor-
mungen und seine Herausforderungen? Wir sehen es durch die Brille eines baye-
rischen Juden in seinen Mittzwanzigern, und zunächst gilt es, sich diesen Standort
genauer vor Augen zu führen.

Karl Süßheims jüdisch-fränkische Sozialisation

Um das Gefühl der Fremdheit zu verstehen, das Karl Süßheim in der Konfrontation
mit seinen osmanischen Glaubensgenossen zunächst verspürte, muss man sich
seine fränkische Sozialisation vor Augen halten. Süßheims Eltern gehörten beide
der liberalen jüdischen Gemeinde an. Vater Sigmund, aufgewachsen im liberal ge-
prägten Kronach in Oberfranken, heiratete Mitte der 1870er Jahre die 18 Jahre
jüngere Clara Morgenstern. Sie stammte aus Fürth, in dessen jüdischer Gemeinde
sich ebenfalls die liberale Richtung durchgesetzt hatte.⁴ Und auch in Nürnberg, wo
das Ehepaar sich niederließ, dominierte innerhalb der jüdischen Gemeinschaft
„eine grundsätzlich religiös-liberale Haltung […], die der politischen und kulturellen
Gegenwart aufgeschlossen gegenüberstand“⁵. Der örtliche Rabbiner Max Freu-
denthal beschrieb seine Gemeinde als „eine junge und darum in ihrem Gefüge, in
ihren Einrichtungen, in ihren inneren Strebungen und äußeren Beziehungen ganz
moderne“⁶. Was bedeutete es zu dieser Zeit konkret, in dieses Umfeld hineinge-
boren zu werden?

Die fränkisch-jüdische Stadtbevölkerung war überwiegend im Groß- und Ein-
zelhandel tätig. In Nürnberg war der Hopfenhandel (eine jüdisch dominierte und
daher mit antisemitischen Stereotypen belegte Branche), der auch den Wohlstand
der Süßheims generierte, weltweit führend. Auch Ärzte und Juristen bildeten eine
bedeutende Gruppe der jüdischen Oberschicht, daneben gab es aber sowohl eine
mittlere wie auch eine untere Einkommensschicht. Der größte Teil der Juden, die
seit 1850 nach Nürnberg gekommen waren, war nicht eben wohlhabend, sondern

diesen Editionen und meiner 2022 erschienenen Biografie (s. Anm. 1); die Tagebucheinträge werden
hier nach der deutschen Übersetzung des Originals bei Milz, Süßheim, zitiert.
4 Vgl. Ohm, Barbara: Geschichte der Juden in Fürth. [Fürth] 2014 (Fürther Beiträge zur Geschichts-
und Heimatkunde 11). S. 154–167.
5 Schmidt, Alexander: „Eine ganz moderne Gemeinde…“ Zur Geschichte der Nürnberger Juden vor
1933. In: Die Juden in Franken. Hrsg. von Michael Brenner u. Daniela F. Eisenstein. München 2012.
S. 181–198, hier S. 187.
6 Freudenthal, Max: Die israelitische Kultusgemeinde Nürnberg 1874–1924. Nürnberg 1925. S. 1.

230 Kristina Milz



auf Arbeitsuche, auch wenn in der Stadt kolportierte antisemitische Vorurteile das
Gegenteil besagten. Das Verhältnis der Jüdinnen und Juden in Karl Süßheims
fränkischer Heimat zur nicht-jüdischen Bevölkerung wird bei dem amerikanischen
Historiker Steven M. Lowenstein, einem Sohn jüdischer Flüchtlinge aus Deutsch-
land, wie folgt beschrieben: „Juden gehörten zu denselben Schützenvereinen wie
Nichtjuden, sie waren Mitglied in denselben Veteranen- und Gesangsvereinen. Sie
engagierten sich in der Freiwilligen Feuerwehr der einzelnen Orte und waren seit
dem Ende des 19. Jahrhunderts im dörflichen Gemeinderat vertreten. Sie saßen
häufig mit den Christen […] im Wirtshaus zusammen, tranken Bier und spielten
Karten […].“⁷ Lowenstein räumt aber ein, dass „es ebenso Belege für gegenseitiges
Misstrauen, soziale Separierung und anti-jüdische Feindschaft“ gebe. Er zitiert in
diesem Zusammenhang die Ergebnisse einer Studie zu Mittelfranken⁸, wo auch die
Familie Süßheim lebte:Von hierher kamen im 19. Jahrhundert 113 Petitionen aus der
Bevölkerung, die gegen die Gleichstellung der jüdischen Minderheit gerichtet wa-
ren.⁹ Die vorsichtige, auch gesellschaftliche Emanzipation der jüdischen Deutschen
und die ihnen gespiegelte Feindseligkeit: Sie existierten neben- und sie entwickelten
sich miteinander.

In diesem Klima aus latenter Judenfeindschaft, interreligiöser Annäherung und
jüdischer Selbstbehauptung also wuchs Karl Süßheim auf – und musste dabei ein
eigenes Verhältnis zu Judentum und „Deutschtum“ entwickeln. Als Vorbild diente
ihm zunächst einmal sein Vater, der geradezu als Paradebeispiel des „assimilierten“
bürgerlichen Stadtjuden gelten kann, doch mit seinen Überzeugungen gehörte Sig-
mund Süßheim klar zu einer gewissermaßen gesättigten Schicht und Generation
deutscher Jüdinnen und Juden, gegen die ihre Kinder oftmals mit neuen und ei-
genen Identifikationsmustern aufbegehrten, wobei auch radikal alternative Le-
bensmodelle eine große Rolle spielten.¹⁰ Er war 1836 im oberfränkischen Kronach
geboren worden, als Spross einer langen Linie von Einzelhändlern. 1870 ließ sich
Sigmund Süßheim in Nürnberg als Hopfenhändler nieder und verzeichnete mit
seiner Arbeit großen Erfolg. Wie genau er mit seiner Ehefrau zusammenfand, ist

7 Hier und folgend: Lowenstein, Steven M.: Alltag und Tradition: Eine fränkisch-jüdische Geogra-
phie. In: Die Juden in Franken. Hrsg. von Michael Brenner u. Daniela F. Eisenstein. München 2012.
S. 5–24, hier S. 19.
8 Harris, James F.: The People Speak. Anti-Semitism and Emancipation in Nineteenth-Century Ba-
varia. Ann Arbor 1994.
9 Vgl. Lowenstein, Alltag, S. 19 f.
10 Vgl. Brenner, Michael: Der lange Schatten der Revolution. Juden und Antisemiten in Hitlers
München. 1918–1923. Berlin 2019. S. 75 u. S. 88 f. sowie Brenner, Michael: ATale of Two Families: Franz
Rosenzweig, Gershom Scholem and the Generational Conflict around Judaism. In: Judaism. A
Quarterly Journal of Jewish Life and Thought 42/3 (1993). S. 349–361.

Zwischen Fremdheit und Faszinosum 231



nicht bekannt, doch wir müssen nicht daran zweifeln, dass es sich zeittypisch um
ein familiäres Arrangement handelte. Seine Frau Clara entstammte einer hoch
angesehenen Familie: Sie war die Tochter des Politikers und Juristen David Mor-
genstern, der als erster jüdischer Landtagsabgeordneter Bayerns die Emanzipation
der Minderheit verfocht und sich für die Abschaffung des judenfeindlichen „Ma-
trikelparagraphen“ in Bayern einsetzte.¹¹ Seiner jüdischen Gemeinde war er ver-
bunden: Als in Fürth die Stelle des Geschäftsführers der Israelitischen Kultusge-
meinde ausgeschrieben wurde, bewarb er sich darauf. Karl Süßheimwar vier Jahre
alt, als sein berühmter Großvater starb; Großmutter Regina (geb. Adlerstein) aber
lebte bis 1907 und hielt die Erinnerung aufrecht. Süßheims Mutter Clara war von 15
Kindern die jüngste Tochter der sehr wohlhabenden Familie Morgenstern: Zwei
ihrer Brüder wurden 1914 ins bayerische „Jahrbuch der Millionäre“ aufgenom-
men¹²; sie selbst war wie andere Familienmitglieder eine leidenschaftliche Kunst-
sammlerin. Karl Süßheim, der sich nach dem Abitur am humanistischen Gymna-
sium gegen den Willen seines Vaters für ein klassisches Studium der deutschen
Geschichte entschied, wuchs also in einem überaus privilegierten Haushalt auf.

Die Süßheims waren im Deutschen Kaiserreich angekommen. Mitglieder der
Familie gestalteten die Entwicklung des Landes, insbesondere der bayerischen
Heimat, mit: politisch, wirtschaftlich, gesellschaftlich. Die antisemitisch gefärbte
öffentliche Debatte um das Judentum und den „jüdischen Charakter“ allerdings
betrachtete den Glauben zunehmend als „Rassenmerkmal“. Der Begriff „jüdisch“
säkularisierte sich und wurde – nicht nur von Antisemiten, sondern auch von jü-
dischen Gruppen wie den Zionisten – zunehmend als ethnische Zuschreibung
verstanden. Für die Süßheims aber war ihr Jüdisch-Sein kein Widerspruch dazu,
sich als Teil des deutschen Volkes zu sehen und gesellschaftliche Verantwortung zu
übernehmen. Dieses Verständnis teilte der junge Karl offenbar von ganzem Herzen.
Den ersten Hinweis auf seine eigene Verortung im Judentum liefert Süßheim uns in
dem Lebenslauf, der seiner Dissertationsschrift – einer Arbeit zur fränkischen
Geschichte – beigefügt ist: Er bezeichnete sich darin nicht als jüdisch, sondern
begann seine Ausführungen mit den Worten „Ich, Karl Süßheim, israelitischen
Glaubens“¹³. Das Attribut „israelitisch“ verwies im Gegensatz zu „jüdisch“ nach wie
vor ausschließlich auf das Glaubensbekenntnis – viele Vereine umgingen eine be-

11 Vgl. Schmidt, Gemeinde, S. 185. Der Paragraf war Teil des „Judenedikts“ von 1813 im Königreich
Bayern, dem Franken 1806 eingegliedert worden war. In ihm wurde die zugelassene Zahl jüdischer
Familien an jedem Ort festgelegt.
12 Vgl. Martin, Rudolf: Jahrbuch des Vermögens und des Einkommens der Millionäre in Bayern.
Berlin 1914. S. 95.
13 Süßheim, Karl: Preussische Annexionsbestrebungen in Franken 1791–1797, ein Beitrag zur Bio-
graphie Hardenbergs. Friedrich-Wilhelms-Universität Berlin 1902 (Inaugural-Dissertation). S. 36.

232 Kristina Milz



fürchtete ethnische Konnotation, indem sie sich als „israelitisch“ bezeichneten.¹⁴
Die auch von Karl Süßheim gewählte Bezeichnung war semantisch also unmiss-
verständlich religiös konnotiert, doch welche Rolle spielte der Glaube für ihn?

Viele deutsche Jüdinnen und Juden hatten entsprechend den allgemeinen ge-
sellschaftlichen Säkularisierungstendenzen ein eher leidenschaftsloses Verhältnis
zum Glauben entwickelt: Die Religion wurde in weiten Teilen der jüdisch-bürger-
lichen Gesellschaft als überlieferte Tradition gelebt, die im Alltag mal mehr, mal
weniger Beachtung fand, anderen Lebensbereichen untergeordnet und nicht
zwingend als zentraler Bestandteil der eigenen Identität angesehen wurde. Karl
Süßheims Familie gehörte zudem der gehobenen Mittelschicht an, in der sich re-
ligiöse Indifferenz besonders stark ausgebreitet hatte. Franken war zwar eine Re-
gion, in der die jüdische Bevölkerung verhältnismäßig konservativ mit den reli-
giösen Traditionen umging¹⁵, dies galt aber weniger für das städtische Bürgertum.
Das bürgerliche Leben der jüdischen Familien unterschied sich hier kaum vom
Alltag der Christen, und so war es auch bei den Süßheims. Wir dürfen uns die
Ausübung der Religion in ihrem Hause ähnlich wie bei anderen liberalen Familien
der Kaiserzeit vorstellen: An den hohen Feiertagen besuchte man durchaus den
Gottesdienst in der Synagoge und die wichtigsten jüdischen Feste wurden gefeiert,
doch am Sabbat-Abend verweigerte man sich längst nicht mehr gesellschaftlichen
Vergnügungen.¹⁶ Christliche Feste wie Weihnachten wurden ganz selbstverständ-
lich ebenfalls gefeiert: Süßheims Schwester Paula berichtete der Mutter einmal
ausführlich über ihre Vorbereitungen für den Heiligen Abend, zu dem sie eine
„Gans nach Hause geschleppt“¹⁷ habe, und in Karl Süßheims Briefen an seine
Mutter sind Weihnachtsgeschenke ein wiederkehrendes Motiv.

Wie weit die jüdischen Traditionen in den Hintergrund rücken durften, war
allerdings nicht nur individuelle Verhandlungsmasse. Religiöse Einstellungen
führten in der Familie häufiger zu heftigen Diskussionen. Max Süßheim, der es zu
seinen Lebzeiten als Anwalt und Politiker zu einiger Bekanntheit bringen sollte,

14 So beispielsweise der Israelitisch-humanitäre Frauenverein, vgl. Gehring, Magdalena: Moderne
jüdische Sozialarbeit. Der Israelitisch-humanitäre Frauenverein. In: Hamburger Schlüsseldoku-
mente zur deutsch-jüdischen Geschichte (22.09. 2016), http://juedische-geschichte-online.net/beitrag/
jgo:article-121 (27.12. 2022).
15 Vgl. Lowenstein, Alltag, S. 19.
16 Vgl. die Beschreibung bei Berthold-Hilpert, Monika: Die Ortenaus. Eine fränkisch-jüdische Fa-
miliengeschichte der Emanzipationszeit. In: Die Juden in Franken. Hrsg. von Michael Brenner u.
Daniela F. Eisenstein. München 2012. S. 157–167, hier S. 161.
17 Paula Süßheim an Clara Süßheim, 22.12. [o. J.]. In: Privatnachlass Karl Süßheim, Lisa R. D’Angelo
(Chicago).

Zwischen Fremdheit und Faszinosum 233



heute aber wie sein Bruder Karl weitgehend vergessen ist¹⁸, und Vater Sigmund,
aber auch die jüngere Schwester Paula pflegten zum Unbehagen der Mutter ein eher
lockeres Verhältnis zur Religion und zunächst unterschied sich der junge Karl hier
nicht. Bernhard Ziemlich, der Rabbiner der liberalen Gemeinde, mit dem die
Süßheim-Kinder aufgewachsen waren, galt als vergleichsweise konservativ: Er en-
gagierte sich beispielsweise mit Erfolg für einen jüdischen Religionsunterricht an
den staatlichen Schulen Nürnbergs, in dem auch Hebräisch gelehrt wurde.¹⁹ Auch
Karl Süßheim hatte eine solche Schule besucht, das Hebräische dort aber nicht
wirklich gelernt, was sicherlich nicht an seinem fehlenden Gefühl für Sprachen lag.
Der örtliche Rabbiner scheint ihn jedenfalls nicht sonderlich geprägt zu haben,
denn für den jungen Süßheim spielte der Glaube lange keine große Rolle. Dies er-
fahren wir aus dem ersten überlieferten Band seines Tagebuchs, der uns nach
Konstantinopel führt, wo der Mittzwanziger an allen Ecken und Enden mit Glau-
bensvorstellungen konfrontiert wird.

Ein jüdischer Bayer in der Welt des Islam

Wie kam es dazu, dass Karl Süßheim, der wie erwähnt zur fränkischen Geschichte
promoviert hatte, zu Beginn des 20. Jahrhunderts ins Osmanische Reich aufbrach?
Als Student hatte er schon früh neben seinen Kursen zur deutschen Geschichte auch
Vorlesungen zum Beispiel bei Otto Schrader in Jena besucht, einem Indogerma-
nisten, in dessen Gebiet auch Farsi und Armenisch fielen, wie auch bei dessen
Kollegen Karl Vollers, der Professor für orientalische Sprachen geworden war,
nachdem er ein Jahrzehnt die ägyptische Nationalbibliothek in Kairo geleitet hatte.
Das orientalistische Fach faszinierte Süßheim zunehmend und in seinen Semestern
in Berlin führte er dann geradezu ein Doppelleben: Neben seinen Studien an der
Universität war er auch Schüler des Seminars für Orientalische Sprachen, einer
außeruniversitären Einrichtung, die insbesondere Botschaftspersonal und Dol-
metscher für den auswärtigen Dienst hervorbrachte und daher großen Wert auf
den Gebrauch der Alltagssprachen legte. Hier begann Süßheim, Türkisch, Arabisch
und Persisch zu lernen, und kam erstmals in Kontakt mit Studenten aus dem Os-
manischen Reich, mit denen er Sprachtandems bildete. Aus dieser Begegnung mit
dem „lebendigen Orient“ erwuchs ein so großes Interesse am Nahen Osten, dass
Süßheim bald mit dem Gedanken spielte, seine Expertise vor Ort auszubauen, wie

18 Zu ihm vgl. Milz, Kristina: Genese eines Feindbilds. Der jüdische Sozialdemokrat Max Süßheim
und seine Gegner. In: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte 4 (2023). S. 669–705.
19 Vgl. Schmidt, Gemeinde, S. 190 u. Freudenthal, Kultusgemeinde, S. 19 f.

234 Kristina Milz



es in dieser Zeit des „nutzbaren“ Wissens im Zeichen des Imperialismus immer
stärker gefordert war. Welche Richtung genau seine Karriere einschlagen sollte,
wusste Süßheim zu diesem Zeitpunkt noch nicht – er hoffte aber, dass die Aus-
landserfahrung ihm seinen Pfad weisen würde. Nach schwierigen Auseinander-
setzungen mit seinen Eltern zog Süßheim nach der abgeschlossenen Promotion – in
der, zumindest vergleichsweise, sicheren Geschichtswissenschaft – in die Haupt-
stadt des Osmanischen Reichs.

Über den Beginn seines Aufenthalts im Spätsommer 1902 ist wenig bekannt,
denn Süßheims allererstes Tagebuch, das er in dieser Zeit geschrieben haben muss,

Abb. 1: Karl Süßheim. Privatnachlass Karl Süßheim. Mit freundlicher Genehmigung von Margot
Suesheim (New York) und Familie.

Zwischen Fremdheit und Faszinosum 235



ist nach wie vor verschollen.²⁰ Wir wissen, dass der junge Bayer im Viertel Pera
lebte, dem wohlhabendsten von ganz Konstantinopel: Entlang der Grande Rue –

heute unter dem Namen İstiklal Caddesi nach wie vor die bekannteste Straße der
Stadt – fanden sich die Botschaften der meisten wichtigen Staaten der Welt: „In
unmittelbarer Nachbarschaft des [Hotels] Pera Palace teilten sich amerikanische
Diplomaten die Straße mit Besuchern des YMCA-Wohnheims und diverser legaler
Bordelle“, schreibt der Washingtoner Historiker Charles King in seinem Porträt des
berühmten Hotels –, „und wenige Eckenweiter beköstigten britische, russische und
deutsche Diplomaten türkische Staatsbeamte in blattgoldgeschmückten Restaurants
und schummrigen Clubs“²¹. Zusammen mit einem deutschen Ingenieur namens
Müller, der mit einer französisch-griechischen Frau verheiratet war, wohnte Karl
Süßheim hier in einer Pension, die von einer deutschen Christin geführt wurde.
Seine ersten überlieferten Zeilen aus Konstantinopel stammen aus dem Dezember
1902, einige Monate nach seiner Ankunft, und sind an seine Eltern gerichtet. In dem
Brief berichtete Süßheim ausführlich über einen Feiertag:

Vergangenen Montag war der Jahrestag der Flucht Muhammads von Mekka nach Medina, ein
Ereignis, das als Datum der Begründung des Islams gilt. Der Sultan als oberstes religiöses Haupt
der Muhammedaner²², zieht an jenem Tage von altersher in feierlicher Prozession zu der
Schatzkammer, in welcher einige Reliquien des Propheten aufbewahrt werden […]. Der Weg
von dem weit entfernten Jildispalais bis zur Schatzkammer, die in dem alten, nahe bei meiner
Wohnung befindlichen Schlosse untergebracht ist, ist mit einer dichten Lage Sand bestreut […].
Die muhammedanischen Häuser u. Gebäude, deren Besitzer auf muhammedanische Kunden
Wert legen (Geschäfte, Wirtshäuser, Cafés), sind mit kleinen roten, auch grünen Fahnen ge-
schmückt. […] Nachdem der Sultan den heiligen Rock geküßt hat, werden zu gleichem Zwecke
einige Beamte vorgelassen, voran der Großwesir als höchste Person nach dem Sultan. Zu dem
Küssen berechtigt nur eine besondere Einladung aus dem Palast. Unterdessen kommen aus
dem Jildis[‐Palast, KM] in schier endloser Reihe die Wagen mit den Damen des Harems an-
gefahren, vielfach tiefverschleiert, die höchst schlanken Damen mit einer teils zivilen, teils
militärischen Eskorte in Gala von 2–6 Mann. Sie küssen einen zweiten Rock in einem anderen
Teile der Schatzkammer, deshalb weil dem muhammedanischen Brauche gemäß Männer u.
Frauen außerhalb des Hauses nicht mit einander in Berührung kommen dürfen.²³

20 Zum Erhalt der einzelnen Bände vgl. Milz, Süßheim, S. 726.
21 King, Charles: Mitternacht im Pera Palace. Die Geburt des modernen Istanbul. Berlin 2015. S. 10.
22 Abdülhamid II. (1842–1918) war osmanischer Sultan (1876–1909), womit auch das Kalifat über die
gesamte islamische Welt beansprucht wurde.
23 Karl Süßheim an Clara und Sigmund Süßheim, Konstant[inopel], Quartier Demir Kapou, Maison
Kalliopi, 21. 12. 1902. In: Privatnachlass Karl Süßheim, Lisa R. D’Angelo (Chicago).

236 Kristina Milz



„Mehr als ein halbes Jahrtausend lang hatte das Abendland seine Vorstellungen von
der islamischen Welt aus der Begegnung mit Istanbul bezogen“²⁴, schreibt King. So
auch Karl Süßheim, dessen Zeilen die Neugier auf die islamisch geprägte Kultur in
seinem neuen Wohnort deutlich anzumerken ist. Allerdings umgab er sich in
Konstantinopel mit Menschen unterschiedlichster Religionen und ethnischer Zu-
gehörigkeit: Süßheims Tagebuch lässt ein faszinierendes Bild der multikulturellen
osmanischen Gesellschaft dieser Zeit hervortreten. Da auch in der deutschen Aus-
landsgemeinde Antisemitismus verbreitet war²⁵, freundete Süßheim sich insbe-
sondere mit einheimischen Juden an, so etwa mit seinem Sprachlehrer namens Jak
(der genaue Namewird im Tagebuch nicht erwähnt). Nicht zuletzt ihm hatte er es zu
verdanken, dass er das Osmanisch-Türkische bald so gut beherrschte, dass er sogar
sein Tagebuch in der Sprache verfasste. Mit Jak hielt er aber noch lange nach der
Beendigung des Unterrichts Kontakt.

Eine besonders wichtige Bezugsperson während seines gesamten Aufenthalts
im Osmanischen Reich war der etwas jüngere Anwalt und Beamte Zekeriya Maz-

24 King, Mitternacht, S. 13.
25 Vgl. Milz, Süßheim, S. 93.

Abb. 2: Das Tagebuch. Nachlass Karl Süßheim, mit freundlicher Genehmigung der Library of Con-
gress, Washington, D. C.

Zwischen Fremdheit und Faszinosum 237



lum, mit dem er oft ausging – auch er ein Jude.²⁶ Im Juni 1904 begleitete er den
jungen Mann im Stadtteil Kuzguncuk auf der asiatischen Seite Konstantinopels zu
einer Schule, die zur Alliance Israélite Universelle (AIU) gehörte. Die Organisation
war 1860 in Frankreich zur Bekämpfung von Judenfeindschaft in aller Welt ge-
gründet worden – als Reaktion auf die sogenannte Damaskusaffäre, wie die Ritu-
almordbeschuldigung gegen Damaszener Juden mit darauf folgenden antisemiti-
schen Ausschreitungen im Jahr 1840 bezeichnet wird.²⁷ Auch die Zwangstaufe eines
jüdischen Kindes namens Edgardo Mortara in Italien im Jahr 1858 hatte interna-
tionale Aufmerksamkeit erregt und eine organisierte Abwehr des Antisemitismus
angestoßen.²⁸ Die AIU betrieb inzwischen insbesondere in muslimisch geprägten
Ländern Schulen, die vor allem die dort ansässige jüdische Jugend europäisch bil-
den sollten, in denen aber auch nichtjüdische Lernende willkommenwaren.²⁹ Beim
Besuch der Schule, die sich der Aufklärung über den Antisemitismus verschrieben
hatte und in diesem Zusammenhang auf die heilsame Wirkung moderner Bildung
setzte, wurde Karl Süßheim dem Direktor vorgestellt. Der jüdische Araber aus
Bagdad bot ihm Hebräisch-Unterricht an, „nicht, um mich zum Glauben zu brin-
gen“, betonte Süßheim, „sondern weil ich Orientalist bin“³⁰.

Auch mit dem 19-jährigen Selim Harari, einem Jura-Studenten aus Jaffa, pflegte
Süßheim eine Weile eine enge Freundschaft. Im Sommer 1904 traf er auch dessen
Verwandte – Juden aus Aleppo –, darunter Selims Schwager. „Er hielt mir leiden-
schaftliche Reden über die Bedeutung des Hebräischen für unsere Religion“,
schrieb Süßheim über den Mann, aber: „Da ich nicht [einmal] […] weiß, ob ich
beschnitten bin, sagen sie, dass nichts von der Religion in mir übriggeblieben ist“³¹.
So weit ging die religiöse Indifferenz des jungen Süßheim also: Er wusste nicht
einmal, dass er gemäß der jüdischen Tradition den Bund mit Gott eingegangen war
(was aber natürlich der Fall war³²). Das Thema begleitete ihn länger. Bei einem

26 Sein Glaube wird im Tagebuch an keiner Stelle explizit erwähnt, es wird aber aus dem Kontext
klar ersichtlich, vgl. Schmidt, Orientalist, S. 45; Flemming/Schmidt, Diary, S. 11.
27 Vgl. Frankel, Jonathan: The Damascus Affair. Ritual Murder, Politics, and the Jews in 1840.
Cambridge 1997 u. Florence, Ronald: Blood Libel. The Damascus Affair of 1840. Madison 2004.
28 Vgl. Kertzer, David I.: „Mortara-Affäre“, In: Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Kultur 4.
Stuttgart/Weimar 2013. S. 243–246.
29 Zum deutschen Zweig der Organisation vgl. Sommer, Annette: Weltbürgerliche Utopie. Die Al-
liance Israélite Universelle in Deutschland 1860–1914. In: Kalonymos. Beiträge zur deutsch-jüdischen
Geschichte aus dem Salomon Ludwig Steinheim-Institut an der Universität Duisburg-Essen 18/1
(2015). S. 10.
30 Tagebuch KS, 26.06.1904; Milz, Süßheim, S. 68.
31 Tagebuch KS, 24.07.1904; Milz, Süßheim, S. 66.
32 Das geht aus der entsetzten Reaktion seiner Mutter Clara, als ihr erster Enkel nicht beschnitten
werden sollte, zweifelsfrei hervor, vgl. Milz, Süßheim, S. 66.

238 Kristina Milz



Ausflug zu den Prinzeninseln im Marmara-Meer zwei Jahre später traf Süßheim
zwei jüdische Studenten, mit denen er sich auch über Religion austauschte: „Wir
wanderten umher und waren so zufrieden miteinander, daß wir unsere Bettwäsche
auf türkische Weise verteilten und alle in einem Zimmer schliefen, obwohl es [in
der Villa] viele Zimmer gab“, schrieb er danach, und: „Sie hätten es sehr gerne,
wenn ich beschnitten würde“³³. Süßheim wusste also immer noch nicht, dass er
längst beschnitten war – es scheint ihm nicht sonderlich wichtig gewesen zu sein,
denn es hätte wohl Mittel und Wege gegeben, es zwischenzeitlich herauszufinden.
Auf das Drängen jüdischer Bekannter, sich mit seiner Religion auseinanderzuset-
zen, ging Süßheim aber ohnehin nicht ein. Als Teil der Gemeinschaft wurde er
dessen ungeachtet akzeptiert – nicht nur von den Hauptstadtjuden.

Abgesehen von Kurztrips verließ Süßheim in diesen Jahren Konstantinopel nur
einmal: für eine ausgedehnteWandertour im Nordwesten Anatoliens im September
1904. Fasziniert beschrieb er seine Begegnungen in den Städten und Dörfern, die er
dabei kennenlernte: eine längst versunkene Welt, die durch Süßheims Beschrei-
bungen äußerst lebendig wird. Seine mehrwöchige Reise begann in Mudanya, wo er
zufällig sogleich auf den örtlichen Rabbiner traf. Am nächsten Tag führte dieser den
jungen Deutschen in die kleine Synagoge, in der sich etwa zwanzig Menschen zum
Gebet versammelt hatten. „Von da an war ich viel mit meinen Glaubensgenossen
zusammen“, schrieb Süßheim: „[W]ir sprachen über meine Ungläubigkeit, die ohne
Zweifel verschwinden würde, sobald ich das Hebräische gelernt hätte. Sie wollen
mich für Yom Kippur dabehalten – tausendmal diesen Wunsch äußernd. Da ich mit
dem Aufenthalt auf dem Land sehr zufrieden bin, bin ich bereit dazu.“³⁴ Karl
Süßheim verbarg seinen fehlenden Bezug zum jüdischen Glauben gegenüber den
osmanischen Juden nicht, doch seine Neugier war geweckt. Den höchsten jüdischen
Feiertag, das Versöhnungsfest, das als strenger Ruhe- und Fasttag begangen wird,
verbrachte er in Mudanya mit seinen neuen Bekannten: Er besuchte die Synagoge,
hob die Torah und spendete der Gemeinde eine ordentliche Summe. Da er nach
dem Fest nichts „Unreines“ essen sollte, nahm er schließlich auch die Einladung in
das Haus des Rabbiners an. Es interessierte ihn und wurde ihm doch zu viel; am
darauffolgenden Shabbat – es war Sukkot, das Laubhüttenfest, zu dem Streng-
gläubige ihre Mahlzeiten eine Woche lang in provisorischen Behausungen ein-
nehmen, die an den Auszug aus Ägypten erinnern sollen³⁵ – „floh“ Süßheim gera-
dezu aus der Stadt, da der Rabbiner ihn sonst wieder den ganzen Tag in Beschlag
genommen hätte, wie er seinem Tagebuch anvertraute. Sechs Stunden lief er zu Fuß

33 Tagebuch KS, 17.08.1906; Milz, Süßheim, S. 66.
34 Tagebuch KS, 14.09.1904; Milz, Süßheim, S. 68.
35 Auch die orthodoxen Juden in München feierten das Fest auf diese Weise, vgl. dazu Brenner,
Schatten, S. 255.

Zwischen Fremdheit und Faszinosum 239



die dreißig Kilometer von Mudanya nach Bursa, wo er in einem jüdisch geführten
Hotel unterkam. Da er sichwegen des Festtags verpflichtet fühlte, in die Synagoge zu
gehen, hielt er sich auch hier insbesondere im jüdischen Viertel auf, und der
Nürnberger war fasziniert von der Szenerie, die er dort vorfand:

Ich habe noch nie ein Ghetto gesehen. Es war seltsam für mich, jetzt im Stadtteil Kuruçeşme zu
leben. Alle [hier] sind Juden: Bäcker, Metzger, etc. An Feiertagen haben nur Lebensmittel-
händler den Laden geöffnet. Die Synagogen sind größer und schöner. Ich war wie in einer
anderen Welt, als ich am Abend, erst aus einem Haus, dann aus einem anderen, die Gebete
aller Familien hörte, lautstark und mit tief empfundener Religiosität. Die Frömmigkeit der
orientalischen Juden wird mir immer unbegreiflich bleiben.³⁶

In gewisser Hinsicht fühlte Karl Süßheim sich verbunden, andererseits war ihm das
nahöstliche Judentum völlig fremd – hier wird besonders deutlich, dass er sich
selbst nicht als Teil des von Orientalisten lange gepflegten Bildes eines „jüdisch-
muslimischen Semitentums“ fühlte.³⁷ Mit der Emanzipation der europäischen jü-
dischen Gemeinschaft aber war diese Vorstellung zunehmend im Begriff, sich in
zwei stereotype antagonistische Figuren zu spalten: Der assimilierte europäische
Jude stand nun dem rückständigen arabischen Muslim gegenüber, und der Jude im
Nahen Osten verharrte zwangsläufig als ambivalente Gestalt im Dazwischen. So
empfand es wohl auch der junge Süßheim.

In Bursa wurde er schließlich auch Augenzeuge einer Hetzjagd dreier Türken
auf einen Juden:

Die Juden kamen alle zusammen und begannen zu schreien. Die Polizei griff schnell ein und
verhaftete die Streitenden. Die Menge war ziemlich groß. Ein Jude schrie: „Sie bringen uns
Juden um.“ Ich wurde sehr nervös. Als ich eine Gruppe Türken am Hotel vorbeigehen sah,
dachte ich, sie seien zu ihrem Schutz gekommen, aber sie waren nur auf dem Heimweg in ihre
Dörfer.³⁸

Bei aller Fremdheit: Die Konfrontation mit Antisemiten und die Furcht vor Aus-
schreitungen teilte Karl Süßheim mit seinen Glaubensgenossen im Osmanischen
Reich.

36 Tagebuch KS, 24.09.1904; Milz, Süßheim, S. 69.
37 Hier und folgend vgl. Shohat, Ella u. Robert Stam: Afterword:Thinking about Unthinking.Twenty
Years After. In: Unthinking Eurocentrism. Multiculturalism and the Media. Hrsg. von Ella Shohat u.
Robert Stam. New York 2014. S. 363–436, hier S. 375.
38 Tagebuch KS, 26.09.1904; Milz, Süßheim, S. 69.

240 Kristina Milz



Vertraute Ressentiments in der Fremde

Karl Süßheim war dem deutschen Antisemitismus zwar vorerst entkommen, doch
auch im Osmanischen Reich war Judenfeindschaft kein Fremdwort. Die Ritual-
mordlegende hatte auch hier wiederholt zu Pogromen geführt.³⁹ Das Verschwö-
rungsnarrativ über die Kinder mordenden Juden war offenbar auch in Konstanti-
nopel weitverbreitet. Süßheim stellte dies beispielsweise im Gespräch mit seinem
albanischstämmigen Arabisch-Lehrer Debreli Hüseyin (im Tagebuch zunächst
„Hussein“ genannt⁴⁰) fest – ohnehin ein schwieriger Charakter:

Hussein erzählt mir, dass die Juden islamisches Blut für ihr Passah verwenden, und als ich das
als verleumderisch bezeichne, fügt er hinzu, dass es zu ihren Geheimnissen gehöre, aber dass
er es von einem von ihnen gehört habe; das ist natürlich eine Lüge, wie er es immer macht,
wenn er Verteidigung sucht. Es war vielleicht das erste Mal, dass ich heftig geworden bin, und
in der Tat war ich sehr aufgebracht. Hussein will mich auch glauben machen, dass die Polizei
im vergangenen Jahr herausgefunden hat, dass ein Jude einen muslimischen Jungen gekauft
hat, um ihn ausbluten zu lassen.⁴¹

Ursprünglich war die Ritualmordbeschuldigung ein Motiv der christlich-religiös
fundierten Judenfeindschaft. Karl Süßheim hatte auch im Osmanischen Reich im-
mer wieder mit Christen zu tun, deren Missionierungseifer ihm suspekt war; oft-
mals waren sie vom antisemitischen Protestantismus in seiner Heimat beeinflusst.
Süßheim schilderte eine bezeichnende Szene im bulgarischen Filibe, wo er auf ei-
nen ehemaligen osmanischen Staatsbürger und Muslim traf, der inzwischen die
bulgarische Nationalität angenommen und sich als protestantischer Missionar die
Bekehrung der Türken zur Aufgabe gemacht hatte: „Wenn jemand an die Tür klopft,
sagt er auf Deutsch: ‚Bitte kommen Sie herein‘“, schrieb Süßheim, „in seinem
Zimmer war ein deutscher Kalender, gedruckt von einer Zeitung, die von einem der
fanatischsten deutschen Protestanten, [Adolf ] Stoecker⁴², gegründet wurde, und die
Zeitung Berliner Tageblatt“⁴³. Den Namen des Missionars nannte Süßheim im Ta-
gebuch nicht – es ist jedoch naheliegend, in seiner Beschreibung den Mann zu er-

39 Vom 15. bis zum 19. Jahrhundert sind etwa achtzig Fälle mithilfe von Quellenmaterial direkt
belegbar, die Dunkelziffer muss demnach deutlich höher sein, vgl. Barnai, Jacob: „Blood Libels“ in
the Ottoman Empire of the Fifteenth to Nineteenth Centuries. In: Antisemitism Through the Ages.
Hrsg. von Shmuel Almog. Oxford u. a. 1988 (Studies in Antisemitism Series). S. 189–194, hier S. 189.
40 Im ersten, auf Italienisch verfassten Teil.
41 Tagebuch KS, 12.11.1903; Milz, Süßheim, S. 67.
42 1878 gründete der Berliner Hofprediger die Christlich-Soziale Arbeiterpartei, die der zersplit-
terten antisemitischen Bewegung erstmals eine politische Heimat geben wollte.
43 Hier und folgend: Tagebuch KS, 27.03.1908; Milz, Süßheim, S. 70.

Zwischen Fremdheit und Faszinosum 241



kennen, der als Muslim Mehmed Şükri in Erzurum geboren und nach seiner
Konversion zum Christentum den armenischen Namen Avetaranian – „Sohn des
Evangeliums“ – sowie den Rufnamen Johannes angenommen hatte.⁴⁴ Seine auto-
biografische „Geschichte eines Mohammedaners, der Christ wurde“ von 1905 war
eine wichtige Schrift der Deutschen Orient-Mission (DOM) von Johannes Lepsius
und ist in zahlreichen Auflagen⁴⁵ erschienen. Als Süßheim den Missionar traf, war
Johannes Avetaranian für die DOM tätig⁴⁶ und lebte in Filibe; Süßheim notierte,
dass der Mann die „Berliner Mission“ darum bat, seine Ausgaben zu decken.

Doch nicht nur missionierende Christen, auch politische, insbesondere arme-
nisch-separatistische Strömungen verurteilte Süßheim. Viele religiöse und ethni-
sche Minderheiten des Osmanischen Reichs strebten mittlerweile nach politischer
Autonomie oder sogar Unabhängigkeit – mit Ausnahme der meisten Jüdinnen und
Juden, weshalb diese in Regierungskreisen wie auch in der muslimischen Mehr-
heitsgesellschaft grundsätzlich einen besseren Ruf genossen. Das galt aber freilich
nicht für Zionisten: Während 1880 noch lediglich 25.000 Jüdinnen und Juden auf
dem Gebiet Palästina gelebt hatten, sollte sich ihre Zahl bis zum Vorabend des
Ersten Weltkriegs vervierfachen, insbesondere durch innerosmanische jüdische
Migration, aber auch durch den Zuzug von Verfolgten aus dem russischen Zaren-
reich.⁴⁷ Dass das Ziel der Zionisten, auf osmanischem Boden einen jüdischen Staat
zu gründen, den Interessen des Sultans diametral widersprach, liegt auf der Hand.
Im Dezember 1900 erließ Konstantinopel verschärfte Einwanderungsbeschrän-
kungen. Bereits 1891 hatte die Regierung Abdülhamids II. ein Rundschreiben an die
Botschaften der europäischen Großmächte geschickt: „[A]us der Anhäufung von
israelitischen Einwanderern“ würden sich Gefahren „für die öffentliche Gesund-

44 Vgl. z. B. die Lebensbeschreibung bei Avetaranian, John: A MuslimWho Became a Christian. The
Story of John Avetaranian (born Muhammed Shükri Efendi). 1861–1919. An Autobiography Com-
pleted after His Death by Richard Schäfer and Translated from the German by John Bechard.
Hertford 2002.
45 Eine später besonders verbreitete Ausgabe entstammte der Missionshandlung und war nach
Avetaranians Tod von Richard Schäfer ergänzt worden, vgl. Awetaranian, Johannes: Geschichte
eines Mohammedaners, der Christ wurde. Die Geschichte des Johannes Awetaranian von ihm selbst
erzählt. Potsdam 1930.
46 Vgl. Goltz, Gabriel: Von Potsdam nach Plovdiv. Die Islam-Mission als Aufgabe der Deutschen
Orient-Mission. In: Johannes Lepsius – Eine deutsche Ausnahme. Der Völkermord an den Arme-
niern, Humanitarismus und Menschenrechte. Hrsg. von Rolf Hosfeld. Göttingen 2013. S. 227–247.
47 Vgl. Quataert, Donald: The Age of Reforms, 1812–1914. In: An Economic and Social History of the
Ottoman Empire 1300–1914. Hrsg. von Halil İnalcik u. Donald Quataert. Cambridge 1994. S. 759–943,
hier S. 794.

242 Kristina Milz



heit“ ergeben; die Osmanen forderten daher „als prophylaktische Maßregel[,] den
jüdischen Einwanderern das Betreten des türkischen Gebiets [zu] untersagen“⁴⁸.

Karl Süßheim lernte in Konstantinopel einige Zionisten kennen. In seiner
Pension wohnte zum Beispiel ein russisch-jüdischer Lehrer, der 25 Jahre zuvor nach
Palästina emigriert war. Nachhaltiger beschäftigte Süßheim der Zionist Soma
Wellisch, ein jüdisch-ungarischer Arzt, der lange die Gesundheitsabteilung des os-
manischen Innenministeriums leitete. Mit ihm sprach er stundenlang auch „über
religiös-politische Themen, den Zionismus“⁴⁹. Leider notierte Süßheim den genauen
Inhalt der Gespräche nicht. Wir wissen aber, dass Wellisch dabei verächtlich über
die Osmanen sprach, wie Süßheim Jahre später einmal notierte: „[Er] war der
Meinung, dass die Türken keine zivilisierte Nation seien und nur gewaltsam regiert
werden können.“⁵⁰ Soma Wellisch war mit dem ungarischen Orientalisten Ármin
Vámbéry gut bekannt, den Süßheim später ebenfalls kennenlernen sollte.Vámbéry
war einer der europäischen Orientalisten, die versuchten, die nationalistische
Ideologie des Turanismus wissenschaftlich herzuleiten. Diese verortete den Ur-
sprung der Turkvölker in einer mythischen zentralasiatischen Landschaft namens
Turan und wollte sie zu einer kulturellen Einheit verschmolzen sehen. Vámbéry
unterstützte gleichfalls den jüdischen Nationalismus und vermittelte dessen Urva-
ter Theodor Herzl im Jahr 1901 eine Audienz bei Abdülhamid II.⁵¹ Den Kontakt
zwischen Vámbéry und dem Sultan wiederum hatte Soma Wellisch hergestellt, der
deshalb als „Herzls Agent in Konstantinopel“⁵² gilt.⁵³ In solcher Gesellschaft also
verkehrte der junge Karl Süßheim im Osmanischen Reich ganz selbstverständlich,
doch er überwarf sich mit Wellisch, weil er mit dessen zionistischen Ideen nichts
anfangen konnte.⁵⁴ Süßheim betrachtete den Zionismus, ähnlich wie die anderen

48 Rundschreiben der osmanischen Regierung an die Botschafter betreffs der Judeneinwanderung
(31.10.1891). Abgedr. bei Delbrück, Hans (Hrsg.): Schulthessʼ Europäischer Geschichtskalender 7/32
(1891). München 1982. S. 281.
49 Tagebuch KS, 15.04.1904; Milz, Süßheim, S. 71.
50 Tagebuch KS, 20.01.1912; Milz, Süßheim, S. 71.
51 Im Juli 1900 entwarf Herzl einen Brief nach Konstantinopel, in dem ermitteilte, dass er Vámbéry
als neuen Vermittler am Hof eingesetzt habe, vgl. Theodor Herzl an Mehmet Nuri [Entwurf ], Wien
02.07.1900, zit. nach Theodor Herzl. Briefe und Tagebücher. Hrsg. von Alex Bein u.a. Bd. 5: Briefe.
Anfang Dezember 1898 – Mitte August 1900. Frankfurt a. M./Berlin 1991. S. 495.
52 Bein, Alex: u.a. (Hrsg.): Theodor Herzl. Briefe und Tagebücher. Bd. 3: Tagebücher. Frankfurt a.M./
Berlin 1985. S. 752, Anm. 65.
53 Vgl. Meybohm, Ivonne: David Wolffsohn. Aufsteiger, Grenzgänger, Mediator. Eine biographische
Annäherung an die Geschichte der frühen Zionistischen Organisation (1897–1914). Göttingen 2013.
S. 300; Heymann, Michael (Hrsg.): The Minutes of the Zionist General Council. The Uganda Con-
troversy. Jerusalem 1970. S. 37.
54 Vgl. Milz, Süßheim, S. 72, Anm. 122.

Zwischen Fremdheit und Faszinosum 243



separatistischen Bestrebungen im Osmanischen Reich, als Gefahr für den Vielvöl-
kerstaat, der ohnehin schon deutliche Zerfallserscheinungen zeigte. Es ist kein
Zufall: In seiner gesamten Zeit auf osmanischem Boden betrat Süßheim kein ein-
ziges Mal Palästina. Vielmehr teilte er die Sorge vieler osmanischer Jüdinnen und
Juden: Der jüdische Nationalismus war für loyale Untertaninnen und Untertanen
ein großes Problem, denn Antizionismus hatte schon damals das Potenzial, den
Antisemitismus zu beflügeln.⁵⁵ Auch der Konstantinopler Hahambaşı („Oberrabbi-
ner“) Haim Nahum (1873–1960) war ein erklärter Gegner des Zionismus.⁵⁶ Wie er
war Karl Süßheim gegen die politische Autonomie der Minderheiten im Osmani-
schen Reich, stattdessen sollten sie sich für eine Gleichberechtigung als Staatsbür-
ger einsetzen.

Viele osmanische Jüdinnen und Juden fanden sich in dieser Idee wieder: Die
nicht-zionistischen, schon länger Ansässigen hatten zwar ein traditionell gutes
Verhältnis zu den osmanischen Behörden, doch die allgemeine politische Repres-
sion unter Abdülhamid II. machte auch ihnen zu schaffen. Auch Juden waren
schließlich an der jungtürkischen Bewegung beteiligt, die sich zu Beginn des
20. Jahrhunderts daranmachte, das osmanische Staatswesen umzugestalten. Die
vier jüdischen Abgeordneten, die nach der Revolution von 1908 im osmanischen
Parlament saßen, waren „Verfechter eines staatsloyalen Judentums und damit
Gegner des Zionismus, sofern dieser auf Separation abzielte“⁵⁷, schreibt der His-
toriker Michael Schwartz. Der spätere jungtürkische Innenminister Mehmed Talat
(1874–1921) wie auch der Großwesir İbrahim Hakkı (1863–1918) verurteilten denn
auch eine Gleichsetzung der gesamten jüdischen Minderheit im Osmanischen Reich
mit den verhältnismäßig wenigen Zionisten unter ihnen⁵⁸, nicht zuletzt erneut ein
klarer Hinweis darauf, dass solch pauschalisierende und daher im Kern antisemi-
tische Sichtweisen im Reich durchaus geäußert wurden. Karl Süßheim machte in
seiner Zeit im Ausland auch mit Talat und Hakkı Bekanntschaft und pflegte auch
nach seiner Rückkehr ins Kaiserreich noch Kontakt zu diesen beiden prägenden
Persönlichkeiten der jungtürkischen Bewegung. Wir dürfen davon ausgehen, dass
er mit ihnen auch über die Situation seiner osmanischen Glaubensgenossen

55 Zur schwierigen Situation der Juden im späten Osmanischen Reich vgl. Cohen, Julia Phillips:
Becoming Ottomans. Sephardi Jews and Imperial Citizenship in the Modern Era. Oxford 2014.
56 Vgl. Kreiser, Klaus: Der Osmanische Staat 1300–1922. München 2008 (Oldenbourg Grundriss der
Geschichte 30). S. 46.
57 Schwartz, Michael: Ethnische „Säuberungen“ in der Moderne. Globale Wechselwirkungen na-
tionalistischer und rassistischer Gewaltpolitik im 19. und 20. Jahrhundert. München 2013 (Quellen
und Darstellungen zur Zeitgeschichte 95). S. 119.
58 Vgl. Kayali, Hasan: Arabs and Young Turks. Ottomanism, Arabism, and Islamism in the Ottoman
Empire, 1908–1918. Berkeley 1997. S. 103 ff.

244 Kristina Milz



sprach – und sie sich darin einig waren, dass der Zionismus mit seiner Idee, einen
Teil des Staatsgebietes abzuspalten, dieser nicht besonders zuträglich war.

Nicht nur religiös gefärbte Verschwörungserzählungen und politisch begrün-
dete Feindschaft gegenüber Minderheiten aber waren im Osmanischen Reich an-
zutreffen, auch der „moderne“, gewissermaßen importierte, rassistische Antisemi-
tismus fand durchaus Anklang. Antisemitische Stereotype waren sogar so präsent,
dass sie schon längst in den selbstverständlichen Sprachgebrauch übergegangen
waren – hinter dem osmanischen Wort توفچ (çıfut) etwa findet sich im Wörterbuch
die Erklärung „Jude; verächtlicher, schmutziger Kerl“⁵⁹. Die schwierige Gemenge-
lage, die sich daraus für jüdische Ausländer wie Süßheim ergab, wird in einer Szene,
die er in seinem Tagebuch schilderte, besonders offensichtlich. Während seiner
Anatolienreise, auf dem Weg von Mudanya nach Gemlik, traf Süßheim auf osma-
nische Militärs: „Einer von zwei Armeeleutnanten […], der wusste, dass ich kein
Deutscher, sondern nur ein Jude war“, schrieb er, „sagte zum anderen, als der mich
mit ‚Salam Aleykum‘ begrüßte, dass ich nicht gegrüßt werden müsse, und schnitt
ihm das Wort ab“⁶⁰. Tausende Kilometer entfernt von seiner Heimat wurde Karl
Süßheim mit der Ansicht konfrontiert, dass er als Jude kein richtiger Deutscher,
vielmehr einminderwertiger Mensch sei.Und auch die altbekannten Stereotype, die
ihn in seiner Jugend in Nürnberg begleitet hatten, suchten ihn nun im Nahen Osten
heim: Als Süßheim sich mit seinem Freund Selim überwarf, weil dieser geliehenes
Geld nicht zurückgab, erklärte ihm dessen Vorgesetzter – offenbar in Unkenntnis
darüber, dass der Deutsche selbst zur jüdischen Gemeinschaft gehörte –, dass Selim
sich nie so verhalten hätte, wenn er kein Jude wäre.⁶¹ Geldgier und Verschlagenheit:
Auch muslimische Osmanen zeigten sich durchaus empfänglich für diese rassi-
stischen Vorurteile gegenüber Juden. Dennoch blieben solcherart unbehagliche
Situationen die Ausnahme. Überwiegend wurde dem jungen Wissenschaftler aus
dem Kaiserreich mit Respekt und Interesse begegnet, und seine jüdische Religion
trat hinter dieser Zuschreibung meist in den Hintergrund.

59 Vgl. Zenker, Julius Theodor (Hrsg.): Türkisch-Arabisch-Persisches Handwörterbuch I. Hildesheim
u. a. 2009 (4. Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1866). S. 359.
60 Tagebuch KS, 27.09.1904; Milz, Süßheim, S. 73.
61 Vgl. Milz, Süßheim, S. 74.

Zwischen Fremdheit und Faszinosum 245



Süßheims Orient-Erfahrung als biografischer
Wendepunkt

Als Karl Süßheim dem Nahen Osten den Rücken kehrte, war er ein anderer ge-
worden. Die Bedeutung, die der Religion beigemessen wurde, war im Osmanischen
Reich ungleich höher als in der Heimat, und Süßheim damit immer wieder kon-
frontiert worden. Wiederholt hatten Muslime versucht, ihn zu einer Konversion
zum Islam zu bewegen – kurzzeitig zeigte er sich hierfür durchaus empfänglich.
Süßheim hatte 1904 in Konstantinopel einen zum Islam konvertierten Juden na-
mens Murad kennengelernt, dessen Vater der Oberrabbiner von Aleppo war. „Er ist
ein guter Kamerad“, ist im Tagebuch zu lesen: „Die israelitischen Araber sind immer
an seiner Seite, da sie niemand anderen haben, der ihnen helfen könnte.“⁶² Seine
Meinung über den Konvertiten änderte sich, als er von einem Bekannten mehr über
die Hintergründe des Glaubenswechsels erfuhr, der offenbar mehr mit Murads
entgleistem Privatleben als seiner Suche nach Gott zu tun hatte:

Murad […] war Polizist in Aleppo; verstoßen von seiner ersten Frau, nahm er eine zweite. Mit
Erlaubnis von Konstantinopel heiratete er, ohne von seiner Frau getrennt zu sein, in Alexan-
dria eine Reiche ([also zum] 3. Mal), floh aber schnell Richtung Konstantinopel.Von Alexandria
aus schickten die neuen Schwiegerleute, die über die Persönlichkeit von Murad informiert
worden waren, Telegramme. Murad, davon gewarnt, bestieg in Smyrna [heute: İzmir, KM]
einen französischen Dampfer […]. Er stellte sich dann [aber] den türkischen Behörden und
wurde im Polizeiministerium […] festgehalten. In diesem Moment konvertierte er und heira-
tete ein viertes Mal, [nun] eine spanische Jüdin.Um ihn an sich zu binden, macht die Frau, was
immer er will, sie dient ihm wie eine Dienstmagd. Niemand gibt sich mit ihm ab, außer die-
jenigen, die etwas von der Regierung wollen, sei es ein Mohammedaner oder ein Jude, und –

Selim.⁶³

Zum Islam zu konvertieren, um mehrere Frauen haben zu können: Das war ein
Gedanke, der Süßheim, in diesen Fragen überaus konservativ, völlig fernlag. Dass
sich mit einem Übertritt jedoch auch seine beruflichen Aussichten bessern könnten,
ließ ihn hellhörig werden. So beschäftigte ihn ein weiterer Konvertit, der bereits
erwähnte ungarische Orientalist Ármin Vámbéry. Mit dem Turkologen Necib Asım
Yazıksız diskutierte Süßheim über den Fall des schillernden Mannes, der eine er-
staunliche Wendigkeit im Glauben bewies. Vámbéry, den Süßheim zu diesem Zeit-
punkt noch nicht persönlich kennengelernt hatte, sei der Sohn einer jüdischen
Mutter und eines unbekannten Vaters, welcher im Alter von 17 Jahren nach Kon-

62 Tagebuch KS, 29.09.1904; Milz, Süßheim, S. 75.
63 Tagebuch KS, 31.08.1904; Milz, Süßheim, S. 75 f.

246 Kristina Milz



stantinopel gekommen und dort zum Islam konvertiert sei, schrieb Süßheim.⁶⁴ Als
er später nach Ungarn zurückkehrte, habe Vámbéry sich zunächst katholisch taufen
lassen und sei später zum Protestantismus konvertiert. Am Rand fügte Süßheim
dem Tagebucheintrag nachträglich hinzu, der Mann sei heutzutage Atheist.Theodor
Herzl hatte Vámbéry im Juni 1900 in seinem Tagebuch folgendermaßen be-
schrieben:

Ich habe einen der interessantesten Menschen kennen gelernt in diesem hinkenden 70jähri-
gen, ungarischen Juden, der nicht weiss[,] ob er mehr Türke oder Engländer ist, deutsch
schriftstellert, 12 Sprachen mit gleicher Perfection spricht u. 5 Religionen bekannt hat, wovon
er in zweien Priester war. Bei der intimen Kenntniss [sic!] so vieler Religionen musste er
natürlich Atheist werden. Er erzählte mir 1001 Geschichte aus dem Orient, von seiner Intimität
mit dem Sultan etc. Er fasste sofort volles Vertrauen zumir u. sagte mir unter Ehrenwort, er sei
englischer und türkischer Geheimagent. Die Professur in Ungarn ein Aushängeschild, nachdem
es lange eine Marter gewesen inmitten einer judenfeindlichen Gesellschaft. Er zeigte mir eine
Menge geheimer Schriftstücke, allerdings in türkischer Sprache, die ich nicht lesen, nur be-
wundern kann. U. A. eigenhändige Aufzeichnungen des Sultans.⁶⁵

Über Ármin Vámbérys Glaubens- und Lebensweg kursierten schon zu Lebzeiten die
wildesten Gerüchte – er selbst war daran offenbar nicht ganz unbeteiligt. Nichts-
destotrotz: Necib Asım Bey habe ihn unter Druck gesetzt, so Süßheim in seinem
Bericht über das Gespräch mit dem Turkologen, „es wie Vámbéry zu tun und
Muslim zuwerden“⁶⁶. Die Ratschläge fielen auf fruchtbaren Boden: Im Sommer 1905
spielte Karl Süßheim tatsächlich offen mit dem Gedanken, zum Islam überzutreten.
Sein jüdischer Freund Zekeriya Mazlum machte ihn daraufhin mit dem cha-
rismatischen Islamgelehrten und späteren Şeyhülislam Musa Kazim⁶⁷ bekannt, der
auch Kontakt zu einem frisch Konvertierten herstellte. Im Herbst desselben Jahres
hatte Süßheim sich vom Gedanken an eine eigene Konversion bereits wieder di-
stanziert, mit Musa Kazim traf er sich aber noch bis Dezember 1906. Über den Inhalt
ihrer Gespräche notierte Süßheim leider wenig, wir wissen aber, dass er sich
gleichzeitig wieder verstärkt auf die Pflege seiner jüdischen Bekanntschaften
konzentrierte. Im Januar 1906 schrieb er: „In den vergangenen drei Monaten war

64 Vgl. Tagebuch KS, 17.03.1905; Milz, Süßheim, S. 76.
65 Herzl, Theodor: Tagebucheintrag vom 17.06.1900. In: Theodor Herzl. Briefe und Tagebücher. Bd.
3. Tagebücher. Hrsg. von Alex Bein u.a. Frankfurt a. M. u. Berlin 1985. S. 133 f., hier S. 133.
66 Tagebuch KS, 17.03.1905; Milz, Süßheim, S. 77.
67 Musa Kazim (1858–1920) erhielt seine geistliche Ausbildung in Balıkesir und Konstantinopel. Er
war in mehreren jungtürkischen Regierungskabinetten Şeyhülislam, also Mufti von Kon-
stantinopel – und damit die oberste religionsrechtliche Autorität des Osmanischen Reichs. Eine
Biografie lieferte Koca, Ferhat: Şeyhülislām Musa Kāzım Efendiʼnin Hayatı ve Fetvāları. İstanbul
2002.

Zwischen Fremdheit und Faszinosum 247



ich abends viel im Hotel Europa, um nicht zu lesen, sondern mit meinen Freunden
und Glaubensgenossen zusammen zu sein.“⁶⁸

Die Bekehrungsbemühungen der Konstantinopler Muslime indessen hörten
nicht auf. Nachdem Süßheim im Sommer 1906 mit dem Leiter der Bibliothek der
Neuen Moschee gesprochen hatte, notierte er: „Er verabscheut die Sephardim und
[…] will, dass ich diese Gefühle teile und Muslim werde.“⁶⁹ Religiöser Eifer war im
Osmanischen Reich allgegenwärtig und richtete sich aggressiv vor allem gegen
Christen: Als Karl Süßheim sich mit Ahmed Midhat, dem Herausgeber der osma-
nischen Tageszeitung Tercüman-ı Hakikat („Übersetzer der Wahrheit“), traf,
tauschten die beiden sich über Glaubensvorstellungen und religiöse Divergenzen
aus. „Als er begriff, dass ich Jude bin“, schrieb Süßheim in sein Tagebuch, „sprach er
über die Verwandtschaft unserer beiden Religionen hinsichtlich der Einheit Gottes,
und begann die Christen wegen ihrer Heiligen Dreifaltigkeit zu verunglimpfen“⁷⁰.
Die interreligiöse Diskussion um das Verständnis des Monotheismus ist alt – Juden
und Muslime wandten sich schon in mittelalterlichen Polemiken nahezu wortgleich
gegen die christliche Trinitätslehre.⁷¹ Nicht nur die Argumentation in der Kon-
frontation mit dem Christentum aber war und ist oftmals ähnlich. Zu Beginn des
20. Jahrhunderts in Konstantinopel war die größere theologische Nähe zwischen
Judentum und Islam greifbar, wenngleich dies nicht bedeutet, dass man sich der
Unterschiede nicht bewusst gewesenwäre. Bernard Lewis nannte als Ähnlichkeiten
zwischen Judentum und Islam in einem wichtigen Aufsatz neben unverhandel-
barem Monotheismus die Strenge des Gottesdienstes, die Ablehnung von Bildern
und Inkarnationen sowie die Unterwerfung unter ein allumfassendes göttliches
Gesetz, das in Schriften, Traditionen und Kommentaren niedergelegt sei und die
intimsten Details des täglichen Lebens regle und heilige.⁷² Die heiligen Texte seien
sich nicht nur im Geist ähnlich, sondern auch in verwandten Sprachen verfasst: Das
gleiche Wort, din, bedeute im Arabischen „Religion“ und im Hebräischen „Gesetz“.
Die Verbindung zwischen diesen beiden Bedeutungen sei für jeden Juden oder
Muslim offensichtlich. Und es gibt weitere Gemeinsamkeiten: Während der Islam-
wissenschaftler Thomas Bauer die Fähigkeit, Mehrdeutigkeiten auszuhalten, ja,

68 Tagebuch KS, 04.01.1906; Milz, Süßheim, S. 78.
69 Tagebuch KS, 19.08.1906; Milz, Süßheim, S. 78.
70 Tagebuch KS, 20.02.1905; Milz, Süßheim, S. 79.
71 Vgl. Yuval, Israel Jacob: Zwei Völker in deinem Leib. Gegenseitige Wahrnehmung von Juden und
Christen. Göttingen 2007 (Jüdische Religion, Geschichte und Kultur 4). S. 104–145; Rosenkranz, Si-
mone: Die jüdisch-christliche Auseinandersetzung unter islamischer Herrschaft. 7.–10. Jahrhundert.
Bern 2004. S. 322–324.
72 Hier und folgend vgl. Lewis, Bernard: The Pro-Islamic Jews. In: Judaism. A Quarterly Journal of
Jewish Life and Thought 17/4 (1968). S. 391–404, hier S. 404.

248 Kristina Milz



diese sogar zu begrüßen, für die muslimische Tradition hervorhebt⁷³, beschreibt
Giuseppe Veltri, Direktor des Maimonides Centre for Advanced Studies, Ambiguität
und Pluralität als grundlegenden „Wesenszug jüdischen Denkens“⁷⁴. Er betont die
Dialektik der talmudischen Kritik und den institutionalisierten Zweifel, der anstelle
einer absoluten Deutungshoheit wie beispielsweise im Katholizismus als Haltung
dominiere. Diese Einstellung mache „nicht einmal vor Gott halt“, so Veltri, eine
rabbinische Lehrtradition zitierend, die den Ursprung des Widerspruchs ge-
wissermaßen in Gott selbst sieht und die deshalb von Protestanten heftig ange-
griffen wurde.

Karl Süßheim bezeichnete sich später einmal als „implizite[n] Befürworter des
Islam“⁷⁵. Muslimen gegenüber verhielt er sich zeitlebens äußerst respektvoll, doch
von der Idee, selbst einer zuwerden, verabschiedete er sich ganz. Die Vorteile, die er
sich davon erhofft hatte, wurden ohnehin schnell obsolet: Süßheim sah in den
westlich und weltlich orientierten Jungtürken die Zukunft des Osmanischen Reichs.
Sie hatten seine politischen Ansichten 1908 in Kairo, wo Süßheim auf der Suche
nach einem Verlag für sein orientalistisches Gesellenstück⁷⁶ war, fundamental
verändert. In ihrer Gesellschaft erlebte er auch keinen Antisemitismus: Wie
selbstverständlich wurde er in dieser Runde aufgenommen und akzeptiert.⁷⁷ Das
war eine neue und wichtige Erfahrung für den jungen Juden, denn Süßheim, der
sich vor seinem Aufenthalt am Bosporus kaum mit Religion auseinandergesetzt
hatte, hatte sich inzwischen entschieden: für seinen jüdischen Glauben. Ihn pflegte
er zurück in der Heimat viel stärker als sein Umfeld; sein Grabstein sollte ihn
Jahrzehnte später schließlich als „großen Gelehrten“ würdigen – als Jude, der die
religiösen Schriften in besonderer Weise studiert hatte.⁷⁸

Süßheims frühes Tagebuch zeigt deutlich, dass seine Zugehörigkeit zur jü-
dischen Welt ihm Möglichkeitsräume des Austauschs öffnete, die anderen ver-
schlossen blieben. Es ist geradezu tragisch, dass ausgerechnet er das osmanische
Judentum in seinem Werk als Orientalist nicht gewürdigt hat. Vermutlich aus dem
Wunsch heraus, nicht als Jude, sondern als deutscher Wissenschaftler wie jeder

73 Bauer, Thomas: Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams. Berlin 2011.
74 Hier und folgend Veltri, Giuseppe: Gottes Widerspruch. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung 151
(03.07. 2019). S. N3.
75 Tagebuch KS, 19.01.1908; Milz, Süßheim, S. 80.
76 Süßheim, Karl: Al-‘Uraḍa fi ’l-ḥikaya as-salǧuqiya. Kairo 1908.
77 Vgl. Milz, Süßheim, S. 167–182.
78 Übersetzung der hebräischen Grabinschrift [Fotografie]. In: Privatbesitz Margot Suesheim (New
York), inzwischen Teil des Privatnachlasses Karl Süßheim, Lisa R. D’Angelo (Chicago). Vgl. Milz,
Süßheim, S. 656.

Zwischen Fremdheit und Faszinosum 249



andere Kollege wahrgenommen zu werden⁷⁹, ignorierte er die ihm wohlbekannte
jüdische Minderheit in seinem publizistischen Werk systematisch: Nur an einer
einzigen Stelle in seinen Veröffentlichungen zur osmanischen Geschichte erwähnte
er beiläufig das dort ansässige Judentum.⁸⁰Wäre Karl Süßheim der einzige deutsche
Publizist seiner Zeit zum Thema gewesen –man hätte hierzulande glauben können,
das Judentum im Nahen Osten existiere nicht.

Literaturverzeichnis

Avetaranian, John: A Muslim Who Became a Christian. The Story of John Avetaranian (born
Muhammed Shükri Efendi). 1861–1919. An Autobiography Completed after his Death by Richard
Schäfer and Translated from the German by John Bechard. Hertford 2002.

Awetaranian, Johannes: Geschichte eines Mohammedaners, der Christ wurde. Die Geschichte des
Johannes Awetaranian von ihm selbst erzählt. Potsdam 1930.

Barnai, Jacob: „Blood Libels“ in the Ottoman Empire of the Fifteenth to Nineteenth Centuries. In:
Antisemitism Through the Ages. Hrsg. von Shmuel Almog. Oxford u. a. 1988 (Studies in
Antisemitism Series). S. 189–194.

Bauer, Thomas: Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams. Berlin 2011.
Bein, Alex u. a. (Hrsg.): Theodor Herzl. Briefe und Tagebücher. Bd. 3: Tagebücher. Frankfurt

a.M./Berlin 1985.
Bein, Alex u. a. (Hrsg.): Theodor Herzl. Briefe und Tagebücher. Bd. 5: Briefe. Anfang Dezember 1898–

Mitte August 1900. Frankfurt a.M./Berlin 1991.
Berthold-Hilpert, Monika: Die Ortenaus. Eine fränkisch-jüdische Familiengeschichte der

Emanzipationszeit. In: Die Juden in Franken. Hrsg. von Michael Brenner u. Daniela F. Eisenstein.
München 2012. S. 157–167.

Brenner, Michael: A Tale of Two Families: Franz Rosenzweig, Gershom Scholem and the Generational
Conflict around Judaism. In: Judaism. A Quarterly Journal of Jewish Life and Thought 42/3 (1993).
S. 349–361.

Brenner, Michael: Der lange Schatten der Revolution. Juden und Antisemiten in Hitlers München.
1918–1923. Berlin 2019.

Brenner, Michael u. Daniela F. Eisenstein (Hrsg.): Die Juden in Franken. München 2012.
Delbrück, Hans (Hrsg.): Schulthessʼ Europäischer Geschichtskalender 7/32 (1891). München 1982.
Flemming, Barbara u. Jan Schmidt: The Diary of Karl Süssheim (1878–1947). Orientalist Between

Munich and Istanbul. Stuttgart 2002.
Florence, Ronald: Blood Libel. The Damascus Affair of 1840. Madison 2004.
Frankel, Jonathan: The Damascus Affair. „Ritual Murder,“ Politics, and the Jews in 1840. Cambridge

1997.
Freudenthal, Max: Die israelitische Kultusgemeinde Nürnberg 1874–1924. Nürnberg 1925.

79 Vgl. Milz, Süßheim, S. 107–110.
80 Vgl. Karl Süßheim: „Türkische Volksliteratur“. In: Beilage zur Allgemeinen Zeitung (AZ) 94 (24.04.
1906). Abgedr. in: Beilage zur AZ. April, Mai, Juni 1906. München 1906. S. 147–149, hier S. 148.

250 Kristina Milz



Gehring, Magdalena: Moderne jüdische Sozialarbeit. Der Israelitisch-humanitäre Frauenverein. In:
Hamburger Schlüsseldokumente zur deutsch-jüdischen Geschichte (22.09. 2016),
http://juedische-geschichte-online.net/beitrag/jgo:article-121 (27. 12. 2022).

Goltz, Gabriel: Von Potsdam nach Plovdiv. Die Islam-Mission als Aufgabe der Deutschen
Orient-Mission. In: Johannes Lepsius – Eine deutsche Ausnahme. Der Völkermord an den
Armeniern, Humanitarismus und Menschenrechte. Hrsg. von Rolf Hosfeld. Göttingen 2013.
S. 227–247.

Harris, James F.: The People Speak. Anti-Semitism and Emancipation in Nineteenth-Century Bavaria.
Ann Arbor 1994.

Heymann, Michael (Hrsg.): The Minutes of the Zionist General Council. The Uganda Controversy.
Jerusalem 1970.

Kayali, Hasan: Arabs and Young Turks. Ottomanism, Arabism, and Islamism in the Ottoman Empire,
1908–1918. Berkeley 1997.

Kertzer, David I.: „Mortara-Affäre“. In: Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Kultur 4.
Stuttgart/Weimar 2013. S. 243–246.

King, Charles: Mitternacht im Pera Palace. Die Geburt des modernen Istanbul. Berlin 2015.
Koca, Ferhat: Şeyhülislām Musa Kāzım Efendiʼnin Hayatı ve Fetvāları. İstanbul 2002.
Kreiser, Klaus: Der Osmanische Staat 1300–1922. München 2008 (Oldenbourg Grundriss der

Geschichte 30).
Lewis, Bernard: The Pro-Islamic Jews. In: Judaism. A Quarterly Journal of Jewish Life and Thought 17/4

(1968). S. 391–404.
Lowenstein, Steven M.: Alltag und Tradition: Eine fränkisch-jüdische Geographie. In: Die Juden in

Franken. Hrsg. von Michael Brenner u. Daniela F. Eisenstein. München 2012. S. 5–24.
Martin, Rudolf: Jahrbuch des Vermögens und des Einkommens der Millionäre in Bayern. Berlin 1914.
Meybohm, Ivonne: David Wolffsohn. Aufsteiger, Grenzgänger, Mediator. Eine biographische

Annäherung an die Geschichte der frühen Zionistischen Organisation (1897–1914). Göttingen
2013.

Milz, Kristina: Karl Süßheim Bey (1878–1947). Eine Biografie über Grenzen. Berlin 2022.
Milz, Kristina: Vom „Ungläubigen“ zum „großen Gelehrten“. Die Bedeutung des Judentums im Leben

des Orientalisten Karl Süßheim. In: Medaon. Magazin für jüdisches Leben in Forschung und
Bildung 17, 33 (2023). S. 1–14.

Milz, Kristina: Genese eines Feindbilds. Der jüdische Sozialdemokrat Max Süßheim und seine Gegner.
In: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte 4 (2023). S. 669–705.

Ohm, Barbara: Geschichte der Juden in Fürth. [Fürth] 2014 (Fürther Beiträge zur Geschichts- und
Heimatkunde 11).

Phillips Cohen, Julia: Becoming Ottomans. Sephardi Jews and Imperial Citizenship in the Modern Era.
Oxford 2014.

Quataert, Donald: The Age of Reforms, 1812–1914. In: An Economic and Social History of the Ottoman
Empire 1300–1914. Hrsg. von Halil İnalcik u. Donald Quataert. Cambridge 1994. S. 759–943.

Rosenkranz, Simone: Die jüdisch-christliche Auseinandersetzung unter islamischer Herrschaft. 7.–10.
Jahrhundert. Bern 2004.

Schmidt, Alexander: „Eine ganz moderne Gemeinde …“ Zur Geschichte der Nürnberger Juden vor
1933. In: Die Juden in Franken. Hrsg. von Michael Brenner u. Daniela F. Eisenstein. München
2012. S. 181–198.

Zwischen Fremdheit und Faszinosum 251



Schmidt, Jan: The Orientalist Karl Süssheim Meets the Young Turk Officer İsma’il Hakkı Bey. Two
Unexplored Sources from the Last Decade in the Reign of the Ottoman Sultan Abdulhamid II.
Leiden 2008.

Schwartz, Michael: Ethnische „Säuberungen“ in der Moderne. Globale Wechselwirkungen
nationalistischer und rassistischer Gewaltpolitik im 19. und 20. Jahrhundert. München 2013
(Quellen und Darstellungen zur Zeitgeschichte 95).

Shohat, Ella u. Robert Stam: Afterword: Thinking about Unthinking. Twenty Years After. In: Unthinking
Eurocentrism. Multiculturalism and the Media. Hrsg. von Ella Shohat u. Robert Stam. New York
2014. S. 363–436.

Sommer, Annette: Weltbürgerliche Utopie. Die Alliance Israélite Universelle in Deutschland 1860–1914.
In: Kalonymos. Beiträge zur deutsch-jüdischen Geschichte aus dem Salomon Ludwig
Steinheim-Institut an der Universität Duisburg-Essen 18/1 (2015). S. 10.

Süßheim, Karl: Preussische Annexionsbestrebungen in Franken 1791–1797, ein Beitrag zur Biographie
Hardenbergs. Friedrich-Wilhelms-Universität Berlin 1902 (Inaugural-Dissertation).

Süßheim, Karl: „Türkische Volksliteratur“. In: Beilage zur Allgemeinen Zeitung (AZ) 94 (24.04. 1906).
Abgedr. in: Beilage zur AZ. April, Mai, Juni 1906. München 1906. S. 147–149.

Süßheim, Karl: Al-‘Uraḍa fi ’l-ḥikaya as-salǧuqiya. Kairo 1908.
Veltri, Giuseppe: Gottes Widerspruch. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung 151 (03.07. 2019). S. N3.
Yuval, Israel Jacob: Zwei Völker in deinem Leib. Gegenseitige Wahrnehmung von Juden und Christen.

Göttingen 2007 ( Jüdische Religion, Geschichte und Kultur 4).
Zenker, Julius Theodor (Hrsg.): Türkisch-Arabisch-Persisches Handwörterbuch I. Hildesheim u.a. 2009

(4. Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1866).

252 Kristina Milz


