Thomas L. Gertzen

Land der Knechtschaft - Land der
,_!=Ieischt6pfe‘?' Juden im osmanischen
Agypten

Die Geschichte der Juden in Agypten ist lang und komplex. Sie beginnt mit den
biblischen Erzéhlungen des Joseph, der in die Knechtschaft verkauft wird und zum
Berater Pharaos aufsteigt. Sie endet jedoch nicht mit dem Exodus, als Moses ,der
Agypter“ sein Volk in das Gelobte Land fiihrt.” Dies beschreibt eine einfache Tat-
sache und doch versperrt das biblische Narrativ oft die Sicht auf eine jahrhun-
dertelange jiidische Kulturgeschichte. Die Aussage des Papyrologen Joseph M.
Modrzejewski: ,Biblical Egypt and Egyptological Egypt have few points in common,
and the few they have are debatable ones*® beschreibt zwar zunichst nicht mehr als
eine fachliche Distanz, deutet aber bereits auf eine grundlegende Differenz zwi-
schen biblischem Narrativ und dem historischen und archéologischen Befund hin.
Tatsachlich fallt jidische Geschichte sehr wohl schon in den ,Zustédndigkeitshereich
der Agyptologie. Der amerikanische Historiker David Nirenberg verortet die Ur-
spriinge des Antijudaismus in Agypten, genauer im Umfeld einer persischen Mili-
tarkolonie auf der Nilinsel Elephantine.* Traditionell jedoch sind die teilweise ge-
waltsamen Auseinandersetzungen der jidischen Gemeinde in Alexandria mit
ihrem hellenistischen Umfeld, die in den Streitschriften des Grammatikers Apion
und des Historikers Flavius Josephus gipfelten, als eine erste eindeutige Manifes-

1 Vgl. 2 Mose 2, 23 und 16, 3.

2 Grundlegend dazu Assmann, Jan: Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedachtnisspur. Frank-
furt a.M. 2011; Assmann, Jan: Exodus. Die Revolution der Alten Welt. Miinchen 2019.

3 Modrzejewski, Joseph M.: The Jews of Egypt. From Ramses II to Emperor Hadrian. Princeton 1997
S. 5.

4 Nirenberg, David: Anti-Judaism. The Western Tradition. New York 2013. S. 15-19. Interessant in
diesem Zusammenhang ist die briefliche Mitteilung des deutsch-jiidischen Agyptologen Ludwig
Borchardt an den Leiter des Jewish Central Information Office Alfred Wiener aus dem Jahr 1934:
LAgypten ist doch eigentlich das Land, in dem der Antisemitismus erfunden wurde.“ Schweizeri-
sches Institut fiir Agyptische Bauforschung und Altertumskunde. Kairo. Ludwig Borchardt u. Alfred
Wiener. 09.02.1934; hier zitiert nach: Gertzen, Thomas L.: Judentum und Konfession in der Ge-
schichte der deutschsprachigen Agyptologie (EJSB, 32). Berlin 2017. S. 113. Eine der wenigen umfas-
senden dgyptologischen Darstellungen zum Thema stammt von Petrie, William M. Flinders: The
Status of the Jews in Egypt. London 1922.

8 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111048949-009



192 —— Thomas L. Gertzen

tation von Judenfeindschaft in der Antike ausgemacht worden.® Das sollte wieder-
um nicht den Blick auf die kulturelle Bliite und wechselseitige Beeinflussung grie-
chischer Philosophie und jiidischer Gelehrsamkeit in Alexandria verstellen.® Ab
dem Aufkommen des Christentums im Rémischen Reich litten die Juden Agyptens
unter einer andauernden und systematischen Benachteiligung durch die Macht-
haber, wobei allerdings — ein schwacher Trost — die koptischen Christen im Lande,
nach dem Konzil von Chalcedon (451), sogar noch mehr unter der Unterdriickung
durch die Reichskirche zu leiden hatten. Dafiir gelang es den Juden eine bedeutende
Rolle fiir die Wirtschaft zu spielen, was ihre Position zumindest etwas gefestigt
haben diirfte.” Dennoch wird die islamische Eroberung Agyptens um 640 sowohl
den einheimischen Christen als auch den Juden Agyptens wahrscheinlich sogar als
eine Erleichterung erschienen sein.® Antijiidische Pogrome und Verfolgungen ka-
men aber auch spiter im mittelalterlichen Agypten unter den verschiedenen isla-
mischen Herrschern vor.

Die im Jahr 1517 erfolgte Ubernahme der Herrschaft des Landes durch die
Osmanen bedeutete aber eine neuerliche Verbesserung der Stellung der Juden in
der agyptischen Gesellschaft und leitete, vor dem Hintergrund weitreichender
Verdnderungen, in — erstmals — globalen Dimensionen (die Entdeckung Amerikas
und des Seeweges nach Indien durch européische Seefahrer), eine relative Bliite-
phase ein. Die Vertreibung von Juden aus Spanien und Portugal und ihre partielle
Einwanderung nach Nordafrika und Agypten fiihrte zu Spannungen und Konflik-
ten, stellte letztlich aber eine Bereicherung dar. Die Uberwindung — oder zumindest
Uberlagerung — des Antagonismus zwischen christlichem Okzident und islami-
schem Orient aus dem Zeitalter der Kreuzziige fiihrte zu einer — nicht immer ge-
waltfreien — Anndherung zwischen européischen Méachten und dem Osmanischen
Reich, vor allem durch Handel aber auch damit verbundenen geostrategischen
Interessen. Von diesen Entwicklungen konnten Juden profitieren und eine einzig-
artige Stellung in der Finanzwelt des Osmanischen Reiches einnehmen. Spétestens

5 Vgl. Siegert, Folker: Apion (2:2-144). In: Flavius Josephus. Uber die Urspriinglichkeit des Juden-
tums (Contra Apionem). Hrsg. von Folker Siegert. (Schriften des Institutum Judaicum Delitzschia-
num, 6). Bd. 1. Gottingen 2008. S. 25-27.

6 Dazu Modrzejewski, Joseph M.: Un peuple de philosophes. Aux origines de la condition juive. Paris
2011

7 Zur Geschichte des byzantinischen Agyptens: Bagnall, Roger S. (Hrsg.): Egypt in the Byzantine
World 300-700. Cambridge 2009 und zur Stellung der Juden im byzantinischen Reich allgemein
Kohen, Elli: History of the Byzantine Jews. A Microcosmos in the Thousand Year Empire. New York
2007, bes. S. 43-61 sowie fiir ihre wirtschaftliche Rolle im ostlichen Mittelmeer: Holo, Joshua: By-
zantine Jewry in the Mediterranean Economy. Cambridge 2009.

8 Vgl. Pink, Johanna: Geschichte Agyptens. Von der Spétantike bis zur Gegenwart. Miinchen 2014.
S.134.



Land der Knechtschaft - Land der Fleischtopfe? = 193

ab dem 18. Jahrhundert erlebten die Juden Agyptens, mit dem Niedergang dieses
Wirtschaftsgefiiges und wachsenden Spannungen innerhalb der Gesellschaft des
Imperiums, eine Phase des Niedergangs. Erst durch die Konsolidierung und die
Modernisierung des Landes im 19. Jahrhundert begann eine erneute Bliitezeit, unter
allerdings nurmehr formeller Oberherrschaft der Osmanen.

Dieser Beitrag soll zunéchst einen historischen Abriss der Entwicklungen bis
zur osmanischen Eroberung des Nillandes bieten, um danach die oben erwahnte
Bliitephase jiidischen Lebens in Agypten zu behandeln und in den weltgeschicht-
lichen Kontext einzuordnen. Zum Schluss wird dieser um einen Ausblick auf die
Entwicklung bis in die friihe Neuzeit und so in historischer Perspektive erweitert.

Agypten als Teil der islamischen Welt und ihrer
religiosen Konflikte

Die Komplexitit der Geschichte der Juden in Agypten ergibt sich vor allem aus dem
Umstand, dass es sich bei den Vertretern der drei abrahamitischen Religionen im
Land keinesfalls nur um Juden, Christen und Muslime handelt,® sondern jede Re-
ligion durch verschiedene Auspriagungen vertreten war, die mitunter haufiger un-
tereinander in Konflikt gerieten als mit den anderen Religionsgemeinschaften.
Hinzu kamen Konflikte nicht-religioser Natur, die sich {iber Konfessionsgrenzen
hinweg entwickelt haben. Das Spannungsverhdltnis zwischen den Kopten und der
byzantinischen/orthodoxen Christenheit ist bereits erwédhnt worden. Die Juden in
Agypten bildeten gleichfalls keine geschlossene Gruppe. Das hatte schon zu Zeiten
der jiidischen Militdrkolonie von Elephantine seinen Ausdruck in starken Unab-
hangigkeitshestrebungen gegentiber den Glaubensbriidern in Jerusalem gefunden.
Man hatte in Agypten sogar einen eigenen Tempel errichtet.'® Spéter fiihrten vor
allem die Auseinandersetzungen zwischen dem rabbinischen Judentum und den
Karaiten® zu Konflikten, die nur durch Vermittlung von muslimischen Oberherrn
geklart werden konnten. Von Einwanderern aus anderen ,orientalischen‘ Landern,
die als Masariga (= Ostler/Orientalen) bezeichnet wurden, grenzten sich die ein-

9 Zum Zusammenleben dieser Religionsgemeinschaften vgl. Fluck, Cicilia u.a. (Hrsg.): Ein Gott —
Abrahams Erben am Nil. Juden, Christen und Muslime in Agypten von der Antike bis zum Mittelalter.
Berlin 2015.

10 Vgl.Vittmann, Giinther: Agypten und die Fremden im ersten vorchristlichen Jahrtausend. Mainz
a. R. 2003. S. 94.

11 Grundlegend: Szyszman, Simon: Le Karaisme. Ses doctrines et son histoire. Lausanne 1980 und
Schur, Nathan: History of the Karaites (Beitrdge zur Erforschung des Alten Testaments und des
antiken Judentums, 29). Frankfurt a. M. 1992.



194 —— Thomas L. Gertzen

heimischen Juden zumindest zeitweilig ebenso ab wie von den von der Iberischen
Halbinsel einwandernden Sephardim.*?

Die wichtigsten Konfliktlinien in Agypten verliefen seit der Eroberung durch
die Araber unter den Muslimen. Zwar hatten sich die Umayyaden seit Beginn des
8. Jahrhunderts verstdrkt um eine Zentralisierung ihres Herrschaftsgebietes be-
miiht, dabei jedoch bewusst auf Zwangsbekehrungen verzichtet, denn die Erhebung
der Kopfsteuer fiir Nicht-Muslime (Dhimmis) bot den neuen Herrschern eine viel zu
profitable Einnahmequelle. Die Abgabenlast verleitete bald die Christen, spater
auch die muslimischen Einwohner des Landes, zu Aufstinden, wobei die ab Mitte
des 8. Jahrhunderts herrschenden Abbasiden diese durch massiven Truppeneinsatz
niederschlugen. Dadurch kamen zunehmend tiirkische Séldner ins Land, die bald
Armee und Verwaltung der Provinz dominierten. Aus ihren Reihen ging Ahmad ibn
Tulun (835-884) hervor, der sich von einem Wali (Gouverneur) zu einem unab-
hangigen Amir (First) emanzipieren konnte. Er pflegte ein gutes Verhdltnis zur
nicht-muslimischen Bevolkerung (erst im 13./14. Jahrhundert entstand eine musli-
mische Mehrheit), was womdglich auf die besondere religiose Bedeutung, die er
Jerusalem beimaf, zurtickzufiihren war.'® Zwar wihrte die Herrschaft der durch
ihn begriindeten Tulunidendynastie nicht lange, denn bereits kurz nach seinem Tod
gelang es den Abbasiden die Kontrolle iiber das Land zuriickzuerlangen, doch
konnten diese ihre zentralistische Kontrolle tiber ihr Imperium nicht mehr lange
aufrechterhalten. Von ihrem zu Beginn des 10. Jahrhunderts ausgerufenen Kalifat
im heutigen Tunesien aus versuchte die Dynastie der Fatimiden dreimal vergeblich
Agypten zu erobern, aber 968 gelang es ihnen schlieRlich, dass zu dieser Zeit von
inneren Unruhen, Diirre und Hungersnot gezeichnete Land einzunehmen. Von nun
an herrschten die Ismailiten (7-er Schiiten) iiber iiber das Land am Nil.**

Die neuen Herrscher setzten die Politik der relativen Toleranz gegeniiber den
Buchreligionen (al kitab) fort und vermieden offene Bekehrungsversuche sowohl
gegenuber Nicht-Muslimen als auch den Sunniten. Allerdings unterschieden sie nun
zwischen der Rolle des politischen (Halifa) und des religiosen Oberhaupts (Imam)
und folgerichtig zwischen muslimin, als weltlichen Untertanen, und mw’miniin, als
den ,wahren‘ Glaubigen.'® Diese Unterscheidung zwischen weltlicher und religiéser
Instanz einerseits und die zunehmende Aufspaltung der umma al-islamiya ande-
rerseits filhrte zur Ausbildung einer institutionalisierten Interessenvertretung
nicht-muslimischer religioser Minderheiten und der verstirkten Einbindung ihrer

12 Vgl. Winter; Michael: Egyptian Society under Ottoman Rule 1517-1798. London 1992. S. 223f.

13 Vgl. Pink, Geschichte Agyptens, S. 37-46.

14 Zu diesem Abschnitt der &gyptischen Geschichte grundlegend Halm, Heinz: Kalifen und Assas-
sinen: Agypten und der Vordere Orient zur Zeit der ersten Kreuzziige. Miinchen 2018.

15 Vgl. Pink, Geschichte Agyptens, S. 58.



Land der Knechtschaft - Land der Fleischtopfe? == 195

Anhénger in die staatliche Verwaltung. Fiir die Juden bildete sich in dieser Zeit das
Amt des Ra’ts al Yahiid (Oberhaupt der Juden) aus.'® Eine bemerkenswerte Quelle
flir jidisches Leben zur Zeit der Fatimiden, die eine Art ,Bestandsaufnahme* der
Gemeinden im Lande zu leisten versucht, ist das ,Buch der Reisen* (sefer massa’ot)
des Benjamin von Tudela, der von Nordspanien aus tiber das Languedoc, die Pro-
vence, Italien, Byzanz, Syrien und Paléstina das Zweistromland sowie Nordostafrika
bereiste und tiber Sizilien zuriick nach Spanien gelangte."”

Die Herrschaft der Fatimiden tiber Agypten wurde — durch einen kurdischen
Offizier im Dienste der Herrscher von Damaskus und des letzten Fatimiden, Salah
ad Din beendet, der einen Wechsel an der Spitze des Reiches zurtick zum sunniti-
schen Islam als vorherrschender Religion einleitete und erst als Wazir dann als
Sultan das Land regierte. Um sich selbst als ,rechtgldubiger‘ und somit ,rechtgelei-
teter* Herrscher zu legitimieren, beseitigte er ,unislamische‘ Steuern und Zélle
(mukuas), sicherte sich aber pragmatisch die Finanzierung seiner grofien Militar-
ausgaben durch die konsequente Eintreibung der Almosensteuer (zakat). Da diese
nur fir religiése und wohltétige Zwecke verwandt werden durfte, definierte Saladin
seine militdrischen Unternehmungen als dschihad. Ahnlich pragmatisch ging er
beim Ausbhau der Handelsrouten vor, weshalb er italienischen Hafenstddten die
Einrichtung von Handelsniederlassungen in Agypten erlaubte. Die von ihm be-
griindete Dynastie der Ayyubiden stiitzte ihre Macht jedoch im Wesentlichen auf
Soldner bzw. die Vergabe von Militarlehen (igta‘). Die frei geborenen kurdischen
Soldner wurden jedoch bald durch zahlreiche Kontingente von Militdrsklaven
verstarkt. Diese Mamlitken waren aus christlichen Landern entfiihrt und dann zur
Konversion zum Islam und zum Militdrdienst gezwungen worden.'® Dennoch ge-
wannen sie zunehmenden Einfluss auf die politische Entwicklung im Land und
entwickelten sich bald zu ,Konigsmachern‘. Doch erst 1250 ermordeten sie den
letzten Ayyubidenherrscher, um selbst die Macht im Land zu Ubernehmen. Einer
der Griinde, weshalb sie so lange gewartet hatten, lag wohl in dem eigentiimlichen
Selbstverstandnis dieser Kriegerkaste: Nur ein als Kind gefangener Militarsklave,

16 Dazu ausfiihrlich: Cohen, Mark R.: Jewish Self-Government in Medieval Egypt. The Origins of the
Office of the Head of the Jews, Ca. 1065-1126. Princeton 2014; und zur historischen Einbettung:
Frenkel, Miriam (Hrsg.): The Jews in Medieval Egypt. Boston 2021.

17 Einen Uberblick iiber den Stand der Forschung hierzu bietet: Gertzen, Thomas L.: Das Buch der
Reisen des Benjamin aus Tudela und seine Beschreibung Nordostafrikas und Agyptens um das Jahr
1171. Ein Beitrag zur Geschichte der frithen Agyptenkunde. In: Mitteilungen des Deutschen Ar-
chéologischen Instituts, Abteilung Kairo 74 (2018). S. 43-58; s. a. Starkey, Paul: Rabbi Benjamin of
Tudela: A 12™-Century Traveller to the Middle East. In: Journeys Erased by Time. The Rediscovered
Footprionts of Travellers in Egypt and the Near East. Hrsg. von Neil Cooke. Oxford 2019. S. 1-16.
18 Pink, Geschichte Agyptens, S. 79-82.



196 —— Thomas L. Gertzen

der zum Islam ubergetreten war und anschlieffend freigelassen wurde, galt als
Mamluk — der Status konnte also nicht vererbt werden, was eine Dynastienbildung
erschwerte. Durch ihre militdrischen Erfolge, inshesondere wéahrend des soge-
nannten Mongolensturms, konnten sie sich aber behaupten und ihre Herrschaft
konsolidieren. Die Flucht von Angehorigen der Abbasidenfamilie aus Bagdad nach
Agypten erméglichte es den Mamluken sogar das Kalifat nach Kairo zu verlegen,
wobei der Kalif allerdings seine politischen Machtbefugnisse verlor."®

Die nach 1347 Agypten immer wieder heimsuchenden Pestepidemien ebenso
wie die Angriffe von Kreuzfahrern, Mongolen und arabischen Nomaden setzten das
Land unter Druck und fiihrten zu einem wirtschaftlichen Niedergang, wobei die
stetig steigende Steuerlast zu gesellschaftlichen Spannungen beitrug. Diese entluden
sich zunehmend in Ausschreitungen gegen religiose Minderheiten, der Zerstérung
von Kirchen und Synagogen und dem — nie konsequent durchgehaltenen — Verhot
der Vergabe von Staatsamtern an Nicht-Muslime. Dabei darf nicht iibersehen
werden, dass 1365 ein Kreuzfahrerheer den Hafen von Alexandria zerstorte und,
vor Anrticken des mamlukischen Entsatzheeres, koptische Kirchen zerstort und die
einheimischen Christen getotet oder in die Sklaverei verschleppt hatte. Damit war
Alexandria auch als geistig-kulturelles Zentrum des Landes vernichtet.”* Die
Mamluken setzten daher auf die Unterstiitzung einer dezidiert sunnitischen Ge-
lehrsamkeit und forderten die Errichtung zahlreicher madaris (Stitten des Studi-
ums, Sg. madrasa). Dabei richtete sich die sich dort aushildende islamische Ortho-
doxie primér gegen alternative muslimische religiose Stromungen, die der
Staatsmacht ein Dorn im Auge waren. Dies verhinderte, trotz Hinrichtungen von
JKetzern‘, jedoch nicht die Ausbreitung des asketischen Sufismus, der von den
Mamluken ebenso gefordert wurde, sodass sich die strengen Rechtsgelehrten bald
schon mit den sufitischen Mystikern arrangierten. Das Verhdltnis der Vertreter
dieser Stromungen des Islam zu den nicht-islamischen religidsen Minderheiten war
komplex und reichte von Gewaltausbriichen bis hin zum Ausdruck des Respekts
und der Toleranz.** Unter dem (Ein-)Druck der zunehmenden (sunnitischen) Isla-
misierung des Landes wich die koptische Minderheit, die zuvor schon vor allem in
landlichen Gebieten vertreten war, nach Oberagypten aus, konnte sich dort jedoch
halten, wéhrend die judische Minderheit in den Stédten verblieben ist. Religiose
Gegensatze manifestierten sich nunmehr auch in einem ausgepragten Stadt-Land-/

19 Pink, Geschichte Agyptens, S. 94-98.

20 Pink, Geschichte Agyptens, S. 103f.

21 Eine bemerkenswerte Quellenstudie hierzu bietet: Cecere, Guiseppe: The Shaykh and the Others.
Sufi Perspectives on Jews and Christians in Late Ayyubid and Early Mamluk Egypt. In: Entangled
Religions. Interdisciplinary Journal for the Study of Religious Contact and Transfer 6 (2018). S. 32-94.



Land der Knechtschaft - Land der Fleischtopfe? == 197

Zentrum-Peripherie-Konflikt.”> Der effektive Machtbereich der mamlukischen
Herrscher verkleinerte sich zusehends, wihrend die ab 1483 einsetzenden milité-
rischen Konflikte mit den Osmanen das Reich unter Druck setzten.*

Ein ,Goldenes Zeitalter‘ (1517-1735) fiir die Juden
Agyptens?

Mit der 1517 erfolgten Eroberung Kairos durch die Osmanen und der noch im selben
Jahr erfolgten Hinrichtung des letzten Mamluken-Sultans begann fiir Agypten der
Weg in die Neuzeit.** Fiir die Juden im Land des Nils verbesserte sich die Lage,
erhielten sie doch nun die gleichen Rechte wie die Juden in den tbrigen Teilen des
Osmanischen Reiches.” Der britische Agyptenreisende Edward William Lane kam
spater sogar zu dem bemerkenswerten Schluss: ,The Jews [...] not only enjoy reli-
gious toleration, but are under a less oppressive government in Egypt than in any
other country in the Turkish empire.“*® Die Sicht der osmanischen Elite auf die
Juden Agyptens zur Mitte des 17 Jahrhunderts scheint eine besonders positive ge-
wesen zu sein. So wird der osmanische Schriftsteller Evliya Celebi mit der Stel-
lungnahme zitiert: ,The Jews are usually wicked devils, but in Egypt they are ho-
nest.“*” Dabei gilt es allerdings solche punktuellen und subjektiven Einschatzungen
vor dem Hintergrund einer historischen Entwicklung einzuordnen. Hierzu sollen
zunachst zwei Ereignisse genauer betrachtet werden.

Die Entwicklungen unmittelbar vor dem Einmarsch der Osmanen behandelt
eine historische Darstellung von Rabbi Eliyahu Capsali, der eine Geschichte des
Osmanischen Reiches, ,Seder Eliyahu Zuta“, geschrieben hat.?® Diese 1523 von ihm
auf Kreta verfasste Geschichte basiert hauptsachlich auf jiidischen Quellen und

22 Pink, Geschichte Agyptens, S. 109-111.

23 Dazu Muslu, Cihan Y.: The Ottomans and the Mamluks. Imperial Diplomacy and Warfare in the
Islamic World (Library of Ottoman Studies, 36). New York 2014.

24 Vgl. Hanna, Nelly: Ottoman Egypt and the Emergence of the Modern World: 1500-1800. Cairo
2014.

25 Dazu Shaw; Stanford J.: The Jews of the Ottoman Empire and the Turkish Republic. London 1991.
S. 37-107.

26 Lane, Edward W.: An Account of the Manners and of the Customs of the Modern Egyptians. The
Definitive 1860 Edition. Introduced by Jason Thompson. Cairo 2003. S. 553.

27 Zitiert nach: Winter, Egyptian Society, S. 204; zu Celebi und seinen Einschatzungen tber die
Juden: Nizri, Michael: Reflection on the Traits and Images Associated with Jews in 17" Century
Ottoman Sources. In: Hamsa: Journal of Judaic and Islamic Studies 4 (2017/18). S. 88-104.

28 Shmuelevitz, Aryeh: Capsali as a Source for Ottoman History, 1450-1523. In: International Journal
of Middle East Studies 9 (1978). S. 339-344.



198 —— Thomas L. Gertzen

womoglich Zeitzeugenberichten. Darin wird nur wenig auf die einzelnen Gemein-
den in Agypten und anderen Teilen des Reiches eingegangen. Zu der in Kairo bietet
Capsali allerdings ausfithrliche Information. So beschreibt er, dass sich die Juden,
noch wahrend sich Tamanbay, der letzte Mamlukenherrscher, vor den Stadttoren
zur Entscheidungsschlacht riistete, in ihrem Viertel, dem Harat al Yahud,*® ver-
barrikadiert héatten. Diese Vorsichtsmafinahme schien nicht unbegriindet, denn
laut Capsali hatte es zuvor Drohungen gegen die Juden gegeben, die in Verdacht
geraten waren, sich tiber die vorausgegangenen Niederlagen der Mamluken gefreut
zu haben und sogar mit den Osmanen in Verbindung zu stehen. Ein Angriff des
aufgebrachten Kairener Mobs konnte jedoch von den jiidischen Verteidigern ab-
gewehrt werden. Tatséchlich soll ein reicher Samaritaner mit Namen Sedaqa dem
Sultan 50.000 Goldstiicke geboten haben, um gegen die Juden in Kairo vorgehen zu
diirfen.*® Zwar stimmte der Sultan zu, bestand aber darauf, dass Sedaga bis nach
dem Sieg der Mamluken warten sollte. Uber das weitere Schicksal der Gemeinde in
Kairo schweigt Capsali sich aus. So erwéhnt er etwa keine Pliinderung des jidischen
Viertels durch die einrtickenden osmanischen Truppen. Dies konnte einer Riick-
sichtnahme auf seine Landesherren geschuldet sein, allerdings auch darauf hin-
deuten, dass sich die Gemeinde zuvor tatsdchlich schon in Kontakt mit den Os-
manen befunden hétte, wovon einige venezianische Dokumente berichteten. Seine
Schilderung, dass die Juden Kairos sich sogar mit Feuerwaffen ausgestattet hatten,
lasst einen entsprechenden Technologietransfer durch spanische Juden vermuten,
da die im Land herrschenden Mamluken dieser Waffengattung eher ablehnend
gegeniibergestanden sind.*' Der Umstand, dass das jiidische Viertel iiber eigene
Tore verfiigte und die Bewohner offenkundig darin getibt waren, ihre Verteidigung
schnell selbst zu organisieren, wirft ein bezeichnendes Licht auf die Lebensbe-

29 Vgl. Landau, Jacob M.: The Decline of the Jewish Community in Eighteenth-Century Cairo: A New
Interpretation in the Light of Two Iberian Chronicles. In: The Jews of Egypt. A Mediterranean Society
in Modern Times. Hrsg. von Shimon Shamir. London 1987 S. 23, der das jiidische Viertel in der Ndhe
der Zitadelle verortet; Winter, Egyptian Society, S. 216 betont die Nahe zum Goldschmiedeviertel und
gibt seine Ausdehnung mit einer Flache von sechs Hektar an.

30 Shmuelevitz, Aryeh: The Jews in Cairo at the Time of the Ottoman Conquest. The Account of
Capsali. In: The Jews of Egypt. A Mediterranean Society in Modern Times. S. 3-5. Die Samaritaner
oder Samerim (Bewahrer des Gesetzes), die fiir sich beanspruchen, die einzig authentische Version
des Pentateuchs zu besitzen, wiren damit ein Beispiel fiir die Antagonismen zwischen jtidischen
oder dem Judentum verbundenen Religionsgemeinschaften, die in Agypten immer wieder eine Rolle
gespielt haben. Vgl. zu deren komplexer Geschichte und der Problematik des Begriffs: Béhm, Mar-
tina: Samaritaner. In: WiBiLex. Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet. https:/wwwbibel-
wissenschaft.de/stichwort/25967/ (21.04.2021).

31 Vgl. Shmuelevitz, The Jews in Cairo, S. 7.



Land der Knechtschaft - Land der Fleischtopfe? == 199

dingungen und die Sicherheitslage. Daran dnderte sich unter osmanischer Herr-
schaft grundsétzlich nichts.

Zwei portugiesische Chroniken aus der Mitte des 18. Jahrhunderts bieten einen
weiteren Einblick in die Lebensverhaltnisse der Kairener jidischen Gemeinde und
berichten von einem Aufruhr im Jahre 1735.** Aus diesen Schilderungen geht zu-
nachst hervor, dass das jiidische Viertel eines der, vielleicht sogar das wohlha-
bendste in Kairo gewesen sei.®® Im Zuge des Aufstandes, der sich an der Forderung
des osmanischen Gouverneurs an die Juden zur Zahlung eines (aufierordentlichen)
Tributs entziindet hatte, sollen 48.000 Menschen ums Leben gekommen sein, u.a.
durch die Explosion eines SchiefSpulver-Vorrats im Viertel, aber auch durch die
anschlieflend erfolgte Folterung und Ermordung der iberlebenden Juden. Diese
Zahl darf als tibertrieben eingeschitzt werden, allerdings bot sie dem israelischen
Orientalisten Jacob Landau die Gelegenheit, einige Berechnungen iiber die Grofse
der Gemeinde anzustellen. Ausgehend von einer Gesamteinwohnerzahl von 300.000
hat er die Anzahl der Juden mit 10.000 angesetzt, wobei nach fritheren Angaben
auch nur 7000 bis 8.000 mdglich erscheinen. Noch Jahrzehnte nach dem Aufstand
wurde die Zahl der Juden in Kairo mit lediglich 2.000 bis 3.000 angesetzt.** Dies
verdeutlicht zum einen den Niedergang, den die Gemeinde durch den niederge-
schlagenen Aufstand erlitten hat, zeigt andererseits aber auch, dass sie zuvor eine
beachtlich grofie Minderheit in der Stadt bildete. Mit dieser vermeintlichen ,Blu-
tephase‘ jiidischen Lebens in Agypten zwischen der Eroberung Kairos im Jahr 1517
und dem Aufstand von 1735 ist der Betrachtungszeitraum, der im Folgenden naher
untersucht werden soll, bestimmt.

An ihrem Status als Dhimmis dnderte die osmanische Machtiibernahme in
Agypten fiir die Juden zunéichst nichts. Nach der Eroberung Kairos wurden sie
Opfer der bereits fest etablierten Deportation (siirgiin) von Teilen der Einwohner-
schaft nach Istanbul. In diesem Zusammenhang hat Michael Winter darauf hinge-
wiesen, dass die Juden dabei allerdings weniger als eine Religionsgemeinschaft,
sondern vielmehr als Vertreter bestimmter Berufsgruppen erfasst und aufgrund
ihrer Kompetenzen von den Osmanen zur Deportation ausgewdhlt worden sind.
Dies fand seinen Ausdruck in der Tatsache, dass zum Ende des 16. Jahrhunderts die
Juden in Agypten wieder eine zentrale Rolle in der Finanzverwaltung der Provinz
spielten und hochrangige offentliche Amter bekleiden konnten (Abb. 1).** Das
Oberhaupt bzw. der Gemeindevorsteher (Na’gid) in Agypten wurde nun aber aus

32 Ausfiihrlich dazu Landau, The Decline of the Jewish Community, S. 15-29.

33 Zur Einordnung: Schroeter, Daniel J.: Jewish Quarters in the Arab-Islamic Cities of the Ottoman
Empire. In: The Jews of the Ottoman Empire. Hrsg. von Avigdor Levy. Princetom 1994. S. 287-300.
34 Vgl. Landau, The Decline, S. 26-27.

35 Winter, Egyptian Society, S. 200.



Thomas L. Gertzen

200

*B43q|9pIaH 2YI01qIgsIRNSIBAIUN Jap Bunbiwyauan Jaydipunaly HA "SHIpUNYJYe[ "9 SIp 9pUJ WNZ 0Jiey UOA JYIISURIPEIS :L "qqy




Land der Knechtschaft - Land der Fleischtopfe? = 201

Istanbul entsandt.’® Inwieweit die gesetzlich Klar gezogenen Grenzen und Ord-
nungen fiir die unterschiedlichen Religionsgemeinschaften sich im Alltag mani-
festierten oder eher verschwammen, ist nicht eindeutig zu beurteilen.’” Obwohl die
Juden nach wie vor eine besondere Bedeutung fiir den nun wieder erbliihenden
Fernhandel hatten, war die iiberwéltigende Mehrheit im Bereich des Finanzwesens
tatig. Die Kollektivbezeichnung fiir die Geldwechsler, Goldschmiede, Steuereintrei-
ber und Banker lautete Sarraf®® In diesen Berufen gab es aber ebenso erfolgreiche
Vertreter der armenischen und koptischen Gemeinschaften. Spater — im 18. Jahr-
hundert - sollte die Einwanderung syrischer Katholiken sogar zu einer Verdran-
gung der Juden aus dem Finanzwesen fiihren. Vor diesem Hintergrund blieben
Konflikte unter den religitsen Minderheiten nicht aus.*®

Andererseits ermoglichte dieses Betadtigungsfeld eine ungewdhnliche Symbiose
zwischen juidischen Vermoégensverwaltern und den Janitscharen, die auf ihre
Kenntnisse angewiesen waren und den Eingang zum Kairener Judenviertel dauernd
bewachten. Dies konnte allerdings dazu fithren, dass gegen die Juden vorgegangen
wurde, um jenen Einhalt zu gebieten, und verhinderte auch nicht, dass sie sich
ihrerseits gegen die Juden wandten.*’

So dekretierte der Aga der Jantischaren im Jahr 1723, dass es Dhimmis nicht
langer erlaubt sei, ein Hammam aufzusuchen, wenn sie keine Halskette mit einer
Glocke daran triigen. Der Ausdruck ¢ifit bezeichnete einen verschlagenen, hahgie-
rigen, hinterlistigen Menschen und spiegelt damit durchaus die stereotypen Vor-
stellungswelten der zeitgleichen westlichen Judenfeindschaft wider. Auch bestan-
den Kleidervorschriften, die sie flir ihre Umgebung erkennbar werden lassen
sollten. Allerdings wurden diese so hdufig gedandert bzw. neu formuliert, dass man
davon ausgehen muss, dass sie im Alltag nicht immer konsequent durchgesetzt
worden sind (Abb. 2 und 3). Einem Dekret aus dem Jahr 1580 zufolge, mussten Juden
rote konisch zulaufende Hiite tragen, wodurch die bisher geforderten gelben Tur-
bane abgeldst wurden. Bereits in den 1590er Jahren anderte sich die Farbe der

36 Vgl. Museum of the Jewish People: The Jewish Community of Cairo. https:/wwwanumuse-
um.org.il/jewish-community-cairo/ (22.04.2021) u. Goitein, S. D.: The Title and Office of the Nagid a
Re-Examination. In: The Jewish Quarterly Review 53,2 (1962). S. 93-119, der die zuvor getlibte Praxis
beschreibt.

37 Vgl. Krdmer, Gudrun: Der Vordere Orient und Nordafrika ab 1500 (Neue Fischer Weltgeschichte,
9). Frankfurt a. M. 2016. S. 208.

38 Dazu: Winter, Egyptian Society, S. 203-205.

39 Vgl. Winter, Egyptian Society, S. 221f.

40 Winter, Egyptian Society, S. 204.



202 —— Thomas L. Gertzen

TURKEY — PLATE 15.

Abb. 2: Kolorierter Holzstich mit der Darstellung eines jidischen Mannes aus dem Osmanischen
Reich zum Ende des 18. Jahrhunderts. Mit freundlicher Genehmigung von Alamy.

vorgeschriebenen Kopfhedeckung dann erneut, diesmal zu Schwarz. 1726 waren es
blaue Hiite, wobei wohl noch blaue Schuhe hinzukamen.*!

Aufgrund ihrer Kompetenzen im Bereich des Finanzwesens, ihrer Sprachge-
wandtheit und Auflenhandelskontakte waren viele Juden in der Finanzverwaltung

41 Zu den verschiedenen diskriminierenden Mafsnahmen: Winter, Egyptian Society, S. 204, S. 2121.



Land der Knechtschaft - Land der Fleischtopfe? = 203

bzw. als Steuerpéachter (ilitizam) tatig. Obwohl sie als Zéllner vor allem in Hafen-
stddten arbeiteten und zumindest seltener mit der Steuereintreibung auf dem Land
befasst waren, regte sich héufiger Unmut gegen sie. Wahrend die muslimische
Bevolkerung in ihnen sowohl Vertreter der Obrigkeit erkannten als auch ,Unglau-
bige‘, die dennoch hohe Staatsamter bekleiden durften, fiihlten sich die christlichen
und muslimischen Seeleute vornehmlich bei ihren Geschéften behindert.**

Dabei wurden die Dhimmis in drei verschiedene Steuergruppen eingeteilt, die
sich vereinfacht als die ,Wohlhabenden’, die ,Armen‘ und die ,Mittelschicht wie-
dergeben lassen. Sie mussten die gizya oder jawali (= Kopfsteuer) entrichten, wobei
der letztgenannte Begriff in Agypten verbreiteter gewesen ist. Offensichtlich ver-
suchten einige von ihnen, sich dieser besonderen Steuerlast zu entziehen. Sichere
Aussagen Uber die Anzahl der jiidischen Vertreter in den einzelnen Steuerklassen
sind aus diesem Grund schwer zu treffen.

Der Kontakt zu den Europdern ertffnete die Moglichkeit an deren Handels-
privilegien teilhaben zu kénnen. Durch eine begrenzte Anzahl von Schutzbriefen
(berat) konnten die Konsuln ihren einheimischen Mitarbeitern Zollvergiinstigungen
und einen gewissen konsularischen Schutz verschaffen, wenngleich beides nicht
immer durchsetzbar war.**

Ein immer wieder aufkommender Streitpunkt war die Frage, ob Juden Sklaven,
insbesondere muslimische Sklaven, besitzen diirften, was darauf hindeutet, dass
zumindest einige von ihnen zu den wohlhabenderen Schichten zéhlten.** Tatséch-
lich scheinen die Juden in ihrem Kairener Wohnviertel ganz bewusst auf Under-
statement gesetzt zu haben. Allen Beschreibungen des Viertels gemein ist die
Schilderung der sehr engen Gassen und der eher bescheiden wirkenden Fassaden.
Dahinter verbargen sich dann mitunter reicher ausgestattete Wohnungen. Diese Art
von Bescheidenheit wurde auch von anderen Bevolkerungsgruppen praktiziert,
war aber unter den Juden woméglich besonders stark ausgeprigt.*®

Zwar lebte die uberwiegende Mehrheit in Kairo, allerdings gab es noch in
weiteren Stadten grofiere Gemeinden, so u.a. in Rosetta, Damietta und Tanta sowie
in Alexandria. Seit dem Niedergang der letztgenannten Stadt durch die Kreuzziige
und dem Riickgang des Fernhandels unter den Mamluken hatte die jiidische Ge-
meinde dort an Bedeutung eingebiifdt, galt aber immer noch als die zweitgrofite.
Allerdings wurden die alexandrinischen Juden von der Staatsmacht, gelegentlichen
Piratentiberfillen und den durchziehenden nordafrikanischen Mekkapilgern stark

42 Vgl. Winter, Egyptian Society, S. 206.

43 Vgl. Livingtson, John W.: ‘Ali Bey Al-Kabir and the Jews. In: Middle Eastern Studies 72 (1971).
S. 221-228, hier S. 222.

44 Dazu Winter, Egyptian Society, S. 210f.

45 Winter, Egyptian Society, S. 216.



Thomas L. Gertzen

204

‘BeeH us@ Ul SpueSP3IN J3pP daYloljgigieuoneN Jap Bunbiwysuan Jaydipunall NN ‘88 'S "0/SL usdsamiuy
‘winJeaa] SIqIO Winieay “weyeiqy ‘snijsuo

1SNy "SUApUNYJYel ‘gL SIP 3PUI WINZ SAYDIBY UYISIUBWISQ SIP ALeY € ‘qqy




Land der Knechtschaft - Land der ,Fleischtopfe? = 205

bedringt.*® Zeitweilig konnten jiidische Héndler als Mittelsménner fiir die vene-
zianischen Handelsniederlassungen in Alexandria den Warenverkehr nach Kairo
abwickeln und dabei 15-20 % Profit einstreichen. Um das zu verhindern, gewéhrte
die Regierung den Venezianern bald schon die Erlaubnis, selbst nach Kairo zu
reisen.*’

Die hier gebotene Schilderung der Lebensverhiltnisse der Juden in Agypten
unter osmanischer Herrschaft bis zum Beginn des 18. Jahrhunderts wirkt auf den
ersten Blick erntichternd. Zahlreiche Einschrankungen und diskriminierende Be-
stimmungen lasteten auf den jiidischen Gemeinden, die sich weiterhin vor allem im
urbanen Raum befanden, dort jedoch der Kontrolle und dem Misstrauen ihrer
muslimischen Oberherren ausgeliefert waren. Die Arbeit im Finanzwesen erlaubte
es einigen von ihnen zwar zu Wohlstand zu gelangen, doch mussten sie aufpassen,
dadurch nicht den Neid ihrer Umgebung zu erwecken. Die Tatigkeit als Steuer-
pachter oder Zollner belastete ebenfalls ihr Ansehen bei den tbrigen Bevolke-
rungsgruppen. Thre besonderen Féahigkeiten auf diesem Gebiet lieflen sie fiir die
Administration der Provinz und die privaten Vermogeninteressen hochrangiger
osmanischer Beamter und Militdrs lange Zeit unentbehrlich erscheinen. Die Ta-
tigkeit sowohl im Zollwesen als auch im Handel erdffnete ihnen dartiber hinaus
noch den Kontakt zu jenen europdischen Handelsniederlassungen, die schon zu
Zeiten der Mamluken in Agypten etabliert worden waren, wovon im nachfolgenden
Abschnitt noch ausfiihrlicher die Rede sein soll.*®

So ist die Auffassung des 16. und 17 Jahrhunderts als ,Goldenes Zeitalter der
Juden in Agypten differenziert zu sehen. Verglichen mit dem 18. Jahrhundert und
den Verhéltnissen in anderen Provinzen des Osmanischen Reiches konnte jiidisches
Leben in dieser Zeit an den Ufern des Nil durchaus erblithen und ldnger von ver-
gleichsweise giinstigen Rahmenbedingungen profitieren.*

Eine venezianisch-jiidische Symbiose?

Wie schon in dem vorangegangenen Abschnitt angeklungen ist, bestand zwischen
den Juden und den Vertretern der Serenissima in Agypten eine enge Verbindung,

46 Winter, Egyptian Society, S. 218-220.

47 Dazu Pedani, Maria P.: Venetian Consuls in Egypt and Syria in the Ottoman Age. In: Mediter-
ranean World 18 (2006). S. 7-21, hier S. 13f.

48 S. Winter, Michael: Egyptian Jewry during the Ottoman Period as a Background to Modern Times.
In: The Jews of Egypt. A Mediterranean Society in Modern Times. Hrsg. von Shimon Shamir. London
1987. S. 914, hier S. 10.

49 Vgl. zu den reichsweiten Entwicklungen: Shaw; The Jews of the Ottoman Empire, S. 109-146.



206 —— Thomas L. Gertzen

die ihren Niederschlag in den zur Verfligung stehenden Quellen gefunden hat. Aus
diesen wird unter anderem die ebenso aufsergewdhnliche, in Teilen durchaus re-
prasentative Lebensgeschichte des Juden Abraham de Castro ersichtlich, welcher,
wahrscheinlich in Spanien geboren,*® 1492 nach Agypten gekommen ist und dort
von Sultan Selim I. als mu‘allim dar al-darb (= Vorsteher der Miinze) eingesetzt
wurde. Wenige Jahre nach der Thronbesteigung Suleimans des Prachtigen, wurde
1523 Ahmed Pascha zum Gouverneur von Agypten eingesetzt, der allerdings auf den
héheren Posten eines Grofswesirs gehofft hatte und sich deshalb zum unabhéngigen
Sultan erkliren wollte.”* Dies sollte durch die Prigung eigener Miinzen, die seinen
Namen trugen, verkiindet werden. Der Vorsteher der Miinze entfloh heimlich nach
Istanbul, um den Sultan tber den geplanten Verrat zu informieren. Suleiman
uberhéufte den ,Whistleblower‘ mit Geschenken. Als Ahmed Pascha davon erfuhr,
drohte er seinerseits alle Juden in Kairo zu ermorden, kam jedoch nicht mehr dazu
das geplante Pogrom anzuordnen, da er zuvor nur knapp einem Anschlag entrann
und schlieRlich gekopft wurde. Die Juden Agyptens erinnerten an das Ereignis
fortan als das ,Kairo Purim¢.

Diese Schilderungen — basierend auf arabischen, hebrédischen und osmani-
schen Quellen - lassen Castro zwar eindeutig als einflussreiche und vermogende
Personlichkeit erscheinen, verdeutlichen aber die Probleme im Umgang mit bzw.
bei der Bestimmung von religiosen Identitdten. Benjamin Arbel ist es durch die
Auswertung europdischer Quellen inzwischen gelungen, zumindest einige der be-
stehenden Fragen zur Person und zum Leben Castros zu klaren.

Das privilegierte, komplexe und immer wieder von gewalttdtigen Auseinan-
dersetzungen gepragte Verhéltnis der Venezianer zu den Osmanen basierte auf
vorrangig wirtschaftlichen und strategischen Interessen, wobei die Vertreter der
lateinischen Christenheit wenig Bertihrungsangste mit denen des sunnitischen Is-
lam an den Tag gelegt haben (Abb. 4). Neben der stindigen Vertretung der Vene-
zianer in Istanbul (Bailo) unterhielten sie konsularische Reprasentanz in den
Handelszentren des Osmanischen Reiches, u.a. in Alexandria. Angesichts des
spannungsgeladenen Verhéltnisses kann es nicht verwundern, dass neben den
Konsuln und Botschaftern jeder Handler und Schiffskapitdn an die Regierung der
Republik Bericht erstattete.

Einem solchen Bericht des Handelsflottenkommandanten Giovanni Alvise Be-
mbo verdanken wir eine Darstellung zur Person Abraham de Castros, die 1530 er-
stellt und 1531 als Teil eines Berichts eingereicht wurde:

50 Vgl. Keyserling, Meyer: Castro, de, family, in: Jewish Encyclopedia. 1906. S. 608 f. https:/www:je-
wishencyclopedia.com/articles/4132-castro-de-family (30.04.2021).
51 Winter, Egyptian Society, S. 14f.



Land der Knechtschaft - Land der Fleischtopfe? = 207

Abb. 4: Darstellung der Entwendung der sterblichen Uberreste des Heiligen Markus durch die Vene-
zianer aus Alexandria in einer Linette auf der Fassade der St. Markus-Kathedrale in Venedig, um
1660. Mit freundlicher Genehmigung von Alamy.

There is in Alexandria a Jew by name of Abraham Castro, a mu’allim. He is a deadly enemy of
our nation, and I have been told that he has been contracted to collect all the customs duty at
Alexandria on behalf of the Sultan, [...]. As soon as the galleys arrive, the said Jew, seeing that
the quantity of spices is small, meaning that he would have but little profit, intercedes with the
Pascha [governor], with the aid of lavish payment, for the latter to ban all such trade and
prevent the export of what little spices there be while the galleys are in harbour. This is what
happened this year — he troubled them greatly, which caused great loss to the Sultan and
brought ruin to the galleys. His Highness [the Doge] will be sure to know what steps to take.**

Tatsachlich sind die Galeeren, deren Handelsfahrten als privatwirtschaftliche Un-
ternehmen organisiert waren, ohne Gewtrze, daflir mit Verlust nach Venedig zu-
ricckgekehrt. Im darauffolgenden Jahr 1532 beklagte sich Nadalin Contarini, der
venezianische Konsul in Alexandria, iiber Castro und berichtete, dass sich bereits
alle europdischen Konsuln — allerdings vergeblich — beim Sultan tiber diesen be-
schwert hatten. Aus demselben Jahr stammt der Bericht eines weiteren Flotten-
kommandanten, Hieronimo Contarini, der schilderte, dass Castro venezianische
Seeleute und sogar den Konsul Polo Bembo vom Gouverneur habe vorladen lassen
und dies z.T. durch Bestechung erreicht habe. Der Umstand, dass Castro hierbei im

52 Zitiert nach Arbel, Trading Nations, S. 36, der italienische Originaltext im Appendix, S. 196f.



208 —— Thomas L. Gertzen

Interesse eines anderen ,Juden“ gehandelt habe, deutet darauf hin, dass dieser
womoglich berechtigte Forderungen gegen die Venezianer vorzubringen hatte, was
in dem Bericht allerdings nicht naher ausgefiihrt ist.*® Die juristischen und fiska-
lischen Auseinandersetzungen zwischen der Republik und Castro sind in der Fol-
gezeit immer weiter eskaliert. Dabei waren solche Konflikte keine Einzelféalle und
venezianische Kaufleute haben dhnliche Erfahrungen mit jiidischen Zollbeamten in
anderen Handelshéifen der Levante gemacht.** Diese Konflikte drehten sich jedoch
ausschliefSlich um finanzielle bzw. handelspolitische Interessen und so versuchten
die Venezianer zwar bei der Hohen Pforte die Abberufung Castros zu erreichen,
wobei die italienischen Diplomaten jedoch einen anderen Juden (allerdings aus
Istanbul) als Ersatz vorgeschlagen haben.*® Castro reagierte auf die fiir ihn be-
drohliche Situation, indem er zunéchst 1533, beladen mit wertvollen Geschenken,
von Alexandria nach Istanbul reiste und ab diesem Zeitpunkt, vom Sultan in seinen
Amtern noch einmal besttigt, jeden Konflikt mit den Venezianern vermieden zu
haben scheint. Nach dem Venezianisch-Osmanischen Krieg von 1539 bis 1540/41
erreichten die Venezianer die Befreiung ihrer Kaufleute von einer Reihe von Ab-
gaben, die ihnen zuvor in den Stidten der Levante auferlegt worden waren.
Abraham Castro wird danach nochmals in einem Brief des franzésischen Bot-
schafters an seinen Konig erwéhnt, aus dem hervorgeht, dass der Zollbeamte der
Unterschlagung und des Diebstahls beschuldigt und inhaftiert worden sei. Mogli-
cherweise ist es ihm unter den neuen zollpolitischen Rahmenbedingungen und
seiner erzwungenen Zuriickhaltung gegentiber den europdischen Kaufleuten ein-
fach nicht mehr moglich gewesen, die geforderten Steuerertrage zu liefern.

Aus den Erwdhnungen in den diplomatischen Korrespondenzen des 16. Jahr-
hunderts geht eindeutig hervor, was fiir eine herausgehobene Stellung und welch
weitreichenden Einfluss jiidische Zollbeamte in der Verwaltung des Osmanischen
Reiches besessen haben. Sowohl fiir die Osmanen als auch fiir die europaischen
Maichte, die mit ihnen Handel treiben wollten, waren diese Manner von entschei-
dender Bedeutung. Dabei scheint in den Dokumenten bestenfalls ein unter-
schwelliges Unbehagen gegeniiber den Juden durch, denn letztlich schienen diese
Funktionére allen Beteiligten, wenn, dann nur durch einen anderen Juden ersetz-

53 Vgl. Arbel, Trading Nations, S. 37f.

54 Vgl. Arbel, Trading Nations, S. 41-45; wobei die Rekonstruktion der Verhdltnisse durch den
Umstand erschwert ist, dass die Quellen auch einen Zollbeamten aus Beirut gleichen Namens er-
wahnen, der aber wohl nicht mit dem ,agyptischen‘ Abraham Castro verwechselt werden darf.
55 Diesen Umstand erhellt ein Schreiben des venezianischen Gesandten des Bailo in Istanbul vom
11. Februar 1533, in dem dieser ausfiihrt: ,I brought him [...] a Jew; the son of the elder of the Jews [...],
who has here [in Istanbul] both mother and father, and he will accept this post.“ Zitiert nach Arbel,
Trading Nations, S. 43.



Land der Knechtschaft - Land der Fleischtopfe? = 209

bar. Die Schilderungen deuten aber auf die prekére Stellung dieser Personlichkeiten
hin, die neben herausragender Finanzexpertise vor allem ein enormes Privatver-
mogen in ihre Tatigkeit mit einbringen mussten — vordergrundig, um dem Sultan
die geforderten Abgaben und Steuereinnahmen garantieren zu kénnen, hinter-
grindig, um zur Bestechung und Beschwichtigung der hochsten Amtstréger des
Reiches in der Lage zu sein.>® Auch wenn Benjamin Arbel zurecht darauf hinge-
wiesen hat, dass die positive Darstellung Abraham Castros in den hebréischen
Quellen sicher einen Topos darstellt, der nicht unbedingt als ein Spiegel der realen
Verhaltnisse missverstanden werden sollte,”” geht aus den oben angefiihrten ve-
nezianischen Quellen klar hervor, dass sich dieser fiir die Interessen jidischer
Kaufleute gegeniiber dem Gouverneur stark gemacht hat. Sehr wahrscheinlich hat
er tatsachlich grofizligige Stiftungen fiir die judische Gemeinde geleistet, nicht zu-
letzt, um sich dadurch einen gewissen gesellschaftlichen Riickhalt zu sichern.

Diese Verhiltnisse dauerten praktisch das gesamte 17 Jahrhundert hindurch an
und dnderten sich auch nach dem Aufstand der Kairener Juden von 1735 nicht
grundsatzlich. Erst als durch die Einwanderung syrischer Katholiken personelle
Alternativen fiir die Besetzung der héchsten Amter in der Finanzverwaltung
Agyptens vorhanden waren, verloren die Juden endgiiltig ihren politischen Einfluss
in der Provinz. Wieder waren es die Ambitionen eines Gouverneurs, ‘All Bey Al
Kabir, die den Juden zum Verhdngnis werden sollten. Dieser war als Sklave eines
jidischen Zollbeamten nach Agypten gelangt und dem Machthaber in Kairo zum
Geschenk gemacht worden.*® Es ist also immerhin méglich, dass ‘All Bey personli-
chen Groll gegen die Juden hegte. Zur Finanzierung seiner militdrischen Opera-
tionen in Oberdgypten, dem Hidschaz und Syrien waren ihm praktisch alle Mittel
recht, egal ob Mord, Erpressung, Beschlagnahme oder aufierordentliche bzw. nicht-
legale Besteuerung, wobei von diesen Mafinahmen weder die muslimischen Ein-
wohner Agyptens, die im Land lebenden religissen Minderheiten noch die euro-
paischen Kaufleute verschont blieben. Tatsdchlich versuchten die venzianischen
Konsuln sogar noch durch die ihnen gewéhrten Schutzbriefe (berat) Juden und
syrische Christen gleichermafien vor dem Zugriff, zumindest aber der Gier des
Gouverneurs zu bewahren — allerdings mit wenig Erfolg.*

Die Absetzbewegungen des Gouverneurs von der Zentralmacht in Istanbul
waren keine neue Erscheinung in der &gyptisch-osmanischen Geschichte und
ebenso wenig die damit einhergehende Ausbeutung der Bewohner des Landes. Dem
Ratschlag eines syrischen Kaufmannes mit Namen Mikha’il Fakhr folgend, ent-

56 Dazu Arbel, Trading Nations, S. 53, mit weiterfithrenden Literaturhinweisen.
57 Vgl. Arbel, Trading Nations, S. 54.

58 Winter, Egyptian Society, S. 209f.

59 Livingston, ‘Ali Bey Al-Kabtr, S. 221f.



210 —— Thomas L. Gertzen

schloss sich ‘Ali Bey jedoch dazu, die Juden gezielt aus der Finanzverwaltung seines
Reiches zu entfernen — wohl auch, weil diese sich in der Vergangenheit gegeniiber
der Zentralmacht loyal verhalten hatten (Abb. 5).

Abb. 5: Durch den osmanischen Gouverneur ‘All Bey den GroRen 1769 in Auftrag gegebene Silber-
munzpragung, die zwar auf einer Seite den Namenszug (Tughra) Sultan Murads IIL tragt, auf der
anderen jedoch den Prigeort Agypten sowie das Jahr 1183 nach islamischer Zeitrechnung angibt,
anstatt, wie Ublich, das Jahr des Herrschaftsantritts des Sultans. Aus: Lane-Poole, Stanley. A History
of Egypt. Bd. 6: The Middle Ages. London 1901. S. 356.

Auf seine Anordnung hin wurde 1768 Yusuf Levi, der Leiter der Zollbehdrde von
Alexandria zu Tode gepriigelt und sein Besitz beschlagnahmt. Im darauffolgenden
Jahr erlitt sein Kollege Ishaq al-Yahudi in Bulaq das gleiche Schicksal. Die enge
Zusammenarbeit des Gouverneurs mit einer anderen nicht-muslimischen Min-
derheit — zu der noch ein Biindnis mit Russland hinzutrat — verdeutlicht, dass es
sich hierbei nicht um religios motivierte Verfolgung gehandelt hat, sondern um die
Aneignung grofler Privatvermégen und die Ausschaltung loyaler Anhdnger der
osmanischen Zentralregierung.*’

Dadurch wirkte sich in Agypten endgiiltig ein mit Beginn des 18. Jahrhunderts
schon in den iibrigen Teilen des Osmanischen Reiches feststellbarer Niedergang der
jidischen Gemeinden in dieser Provinz aus.®*

Epilog: Fleischtopfe oder Knechtschaft im
osmanischen Agypten?
Jiidisches Leben in Agypten kam jedoch mit dem Ende des 18. Jahrhunderts nicht

zum Erliegen. Gerade in den urbanen Zentren des Landes, Kairo und Alexandria,
konnten sich die Gemeinden behaupten. Mit der Eroberung Agyptens durch Na-

60 Vgl. Winter, Egyptian Society, S. 210.
61 Vgl. Shaw; The Jews of the Ottoman Empire, S. 109-146.



Land der Knechtschaft - Land der Fleischtopfe? == 211

poleon Bonaparte im Jahr 1798 und der 1805 erfolgten Machtiibernahme Mehem-
med ‘Alis begann eine rasante Modernisierung des Landes, an der die Juden Anteil
hatten und - aufgrund ihres im Durchschnitt héheren Bildungsniveaus und tradi-
tionell guter Kontakte ins westliche Ausland - stark davon profitieren konnten.®

Erst durch die Grindung des Staates Israel 1948 und den Sechstagekrieg von
1967 begann ein erneuter ,Exodus‘ und endeten nun endgiltig jiidisches Leben und
Kultur in Agypten,®® wobei dieser Verlust weder von den einstigen dgyptischen
Juden noch der dgyptischen Mehrheitsgesellschaft vollstandig aufgearbeitet werden
konnte.**

Was bleibt ist die Frage, ob die Juden Agyptens unter osmanischer Herrschaft
ein ,Goldenes Zeitalter erlebten oder doch mehr Unterdrickung und ,Knecht-
schaft” erfuhren. Dass sich diese Frage nicht pauschal beantworten lasst, liegt auf
der Hand. Punktuelle Einzelbeobachtungen wie die des britischen Orientreisenden
William Lane einer ,less oppressive government“ in Agypten sind jedenfalls nicht
geeignet, um hier ein Ergebnis zu formulieren. Dennoch lassen sich fiir die Juden
Agyptens unter osmanischer Herrschaft gewisse grundlegende Beobachtungen
machen.

Traditionell waren sie als religiose Minderheit der Diskriminierung durch die
muslimischen Machthaber des Landes ausgesetzt. Allerdings galt dies auch fir die
Zeiten, als die Herrscher des Landes ,Heiden‘ oder Christen waren. Der Status als
Dhimmis oder Schutzbefohlene verhinderte nicht, dass Juden Opfer von Ubergriffen
wurden. Der Umstand, dass sie sich durch ihr starkes Engagement und ihre Erfolge
in der Finanzwirtschaft der Staatsmacht lange Zeit unentbehrlich gemacht hatten,
hatte den negativen Effekt, dass sie mit der Belastung durch Steuern und Abgaben
identifiziert wurden. Die Zusammenarbeit und weitgehende Loyalitdt gegentiber
der osmanischen Zentralregierung in Istanbul, ebenso wie die Kooperation mit
européischen Méchten, stellten die ambivalenten Grundlagen jidischen (Uber-)
Lebens in Agypten dar, denn der Zorn auf diese konnte sich ebenso gut, wenn nicht
sogar noch leichter, gegen ihre jiidischen Agenten richten.

So war die Komplexitdt der gesellschaftlichen und vor allem religiésen Ver-
héltnisse im Land am Nil fiir die Juden Segen und Fluch zugleich. Die ganz unter-
schiedlichen Interessengruppen und Religionsgemeinschaften boten wechselnde

62 Einen Uberblick bietet: Landau, Jacob M: Jews in Nineteenth-Century Egypt. London 1969.

63 Zu den Verhéltnissen vor dieser Entwicklung: Kramer, Gudrun: The Jews in Modern Egypt, 1914—
1952. Seattle 1989.

64 Einen aktuellen Eindruck vermittelt Petrin, Susanna: Die jiidische Gemeinde Agyptens erlischt —
und verabschiedet sich mit einem grofiartigen Statement gegen den interreligiosen Hass. In: Neue
Ziricher Zeitung. 25.06.2018. https:/wwwnzz.ch/feuilleton/die-letzte-juedin-aegyptens-1d.1389872
(02.05.2021).



212 —— Thomas L. Gertzen

Maoglichkeiten sowohl zur Zusammenarbeit als auch zu Konflikten, welche die os-
manischen Gouverneure ebenfalls beschéaftigten und die sie ihrerseits fiir sich zu
nutzen versuchten.

Dabei bildete Agypten innerhalb des Osmanischen Reiches in mehrerlei Hin-
sicht eine Ausnahme. Das Land verschaffte seinen Herrschern seit alters her die
notwendigen strategischen, wirtschaftlichen und landwirtschaftlichen Grundlagen
flir eine starke und unabhangige Aufienpolitik, was immer wieder zu Autonomie-
bestrebungen der lokalen Machthaber gegentiber der Zentrale in Istanbul geftihrt
hat. Die mamlukische Kriegerelite war durch die osmanische Eroberung keinesfalls
entmachtet worden und trotz des grundlegenden Gegensatzes zwischen Christen-
heit und Umma war das Verhdltnis zu den Europdern nicht ausschlieSlich durch
militdrische Konfrontationen geprégt. Selbst innerhalb der jidischen Bevélkerung
wirkten Gegensidtze und Konflikte, mussten u.a. zahlreiche Gefliichtete von der
Iberischen Halbinsel erst in die agyptisch-jiidische Gesellschaft integriert werden.

Dennoch spricht einiges dafii, dass Juden in Agypten unter osmanischer
Herrschaft starker prosperierten als unter der unmittelbar vorangegangenen (un-
abhéngigen) Herrschaft der Mamluken. Dies verhinderte nicht, dass sie im
18. Jahrhundert von dem allgemeinen Niedergang jidischen Lebens im Osmani-
schen Reich betroffen waren. Doch zeichnet sich eine grundsatzliche Tendenz ab,
wonach die Juden Agyptens immer von Kriften der Modernisierung und Globali-
sierung profitieren konnten, dabei aber gerade fiir die Entwicklung und Verwaltung
ihrer dgyptischen Heimat unentbehrlich gewesen sind.

Daraus folgt, dass die der religiosen Sphdre entlehnten Schlagworte der
yFleischtdpfe“ und ,Knechtschaft“ denkbar ungeeignet sind, um die Geschichte und
die Lebensverhéltnisse der Juden im osmanischen Agypten zu beschreiben. Bei
allen Wechselfdllen der Geschichte und den immer zu berticksichtigenden reli-
giosen Spannungen und Konflikten waren die Juden fiir die Osmanen immer mehr
Vertreter einer loyalen professionellen Elite, die sich vor allem dadurch auszeich-
nete, dass sie nicht stark genug war, um die osmanische Herrschaft zu gefdhrden,
aber zu wichtig, als dass man ihre Bediirfnisse hatte ignorieren oder vollig ver-
nachlassigen diirfen.

Nachdem jedoch die Juden in der agyptischen Finanzverwaltung durch syrische
Katholiken (ihrerseits aus der angestammten Heimat innerhalb des Riesenreiches
verdrangt) ersetzt worden waren, begann ihr Niedergang. Die traditionelle Ver-
bundenheit mit der Zentralmacht in Istanbul endete in dieser Zeit und machte
langfristig den Weg fiir die Juden frei, den kommenden Machthabern Agyptens, die,
wie ihre Vorgénger, versuchten sich von dem Sultan in Istanbul zu emanzipieren,
ihre Unterstiitzung zukommen zu lassen.

Das erklart letztlich die tiefe Verbundenheit — und den Schmerz — die viele
agyptische Juden mit dem Land bis heute verbinden. Man konnte die These ver-



Land der Knechtschaft - Land der Fleischtopfe? = 213

treten, dass durch die Wechselfille der Geschichte wahrend der osmanischen
Herrschaft und das zeitgleiche Zuriicktreten religiéser Konflikte hinter handels-
politische und imperiale Interessen, also im Zuge der Modernisierung des Landes,
die Juden in Agypten ein Gefiihl der Zugehérigkeit und des Beheimatet-seins im
Land am Nil entwickelt haben und sich nicht linger als ,Juden in Agypten‘ sondern
vielmehr als ,agyptische Juden‘ begriffen.

Literaturverzeichnis

Assmann, Jan: Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedéchtnisspur. Frankfurt a. M. 2011.

Assmann, Jan: Exodus. Die Revolution der Alten Welt. Miinchen 2019.

Bagnall, Roger S. (Hrsg.): Egypt in the Byzantine World 300-700. Cambridge 2009.

B6éhm, Martina: Samaritaner. In: WiBiLex. Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet.
https:/www.bibelwissenschaft.de/stichwort/25967/ (21.04.2021).

Cecere, Guiseppe: The Shaykh and the Others. Sufi Perspectives on Jews and Christians in Late
Ayyubid and Early Mamluk Egypt. In: Entangled Religions. Interdisciplinary Journal for the Study
of Religious Contact and Transfer 6 (2018). S. 32-94.

Cohen, Mark R.: Jewish Self-Government in Medieval Egypt. The Origins of the Office of the Head of
the Jews, Ca. 1065-1126. Princeton 2014.

Fluck, Cacilia u.a.: Ein Gott — Abrahams Erben am Nil. Juden, Christen und Muslime in Agypten von
der Antike bis zum Mittelalter. Berlin 2015.

Frenkel, Miriam (Hrsg.): The Jews in Medieval Egypt. Brighton/MA 2021.

Gertzen, Thomas L.: Judentum und Konfession in der Geschichte der deutschsprachigen Agyptologie
(EJSB, 32). Berlin 2017.

Gertzen, Thomas L.: Das Buch der Reisen des Benjamin aus Tudela und seine Beschreibung
Nordostafrikas und Agyptens um das Jahr 1171. Ein Beitrag zur Geschichte der friihen
Agyptenkunde. In: Mitteilungen des Deutschen Archdologischen Instituts, Abteilung Kairo 74
(2018). S. 43-58.

Goitein, S. D.: The Title and Office of the Nagid a Re-Examination. In: The Jewish Quarterly Review
53,2 (1962). S. 93-119.

Halm, Heinz: Kalifen und Assassinen. Agypten und der Vordere Orient zur Zeit der ersten Kreuzziige.
Miinchen 2018.

Hanna, Nelly: Ottoman Egypt and the Emergence of the Modern World: 1500-1800. Cairo 2014.

Holo, Joshua: Byzantine Jewry in the Mediterranean Economy. Cambridge 2009.

Keyserling, Meyer: Castro, de, family, in: Jewish Encyclopedia. 1906. S. 608-609. https:/www.
jewishencyclopedia.com/articles/4132-castro-de-family (30. 04. 2021).

Kohen, Elli: History of the Byzantine Jews. A Microcosmos in the Thousand Year Empire. New York
2007.

Kradmer, Gudrun. The Jews in Modern Egypt, 1914-1952. Seattle 1989.

Krdmer, Gudrun: Der Vordere Orient und Nordafrika ab 1500 (Neue Fischer Weltgeschichte, 9).
Frankfurt a. M. 2016.

Landau, Jacob M.: Jews in Nineteenth-Century Egypt. London 1969.



214 —— Thomas L. Gertzen

Landau, Jacob M.: The Decline of the Jewish Community in Eighteenth-Century Cairo: A New
Interpretation in the Light of Two Iberian Chronicles. In: The Jews of Egypt. A Mediterranean
Society in Modern Times. Hrsg. von Shimon Shamir. London 1987. S. 15-29.

Lane, Edward W.: An Account of the Manners and of the Customs of the Modern Egyptians. The
Definitive 1860 Edition. Introduced by Jason Thompson. Cairo 2003.

Livingtson, John W.: ‘Ali Bey Al-Kabir and the Jews. In: Middle Eastern Studies 7,2 (1971). S. 221-228.

Modrzejewski, Joseph M.: The Jews of Egypt. From Ramses II to Emperor Hadrian. Princeton 1997.

Modrzejewski, Joseph M.: Un peuple de philosophes. Aux origines de la condition juive. Paris 2011.

Museum of the Jewish People: The Jewish Community of Cairo.
https:/www.anumuseum.org.il/jewish-community-cairo/ (22.04.2021).

Muslu, Cihan Y.: The Ottomans and the Mamluks. Imperial Diplomacy and Warfare in the Islamic
World (Library of Ottoman Studies, 36). New York 2014.

Nirenberg, David: Anti-Judaism. The Western Tradition. New York 2013.

Nizri, Michael: Reflection on the Traits and Images Associated with Jews in 17th Century Ottoman
Sources. In: Hamsa: Journal of Judaic and Islamic Studies 4 (2017/18). S. 88-104.

Pedani, Maria P.: Venetian Consuls in Egypt and Syria in the Ottoman Age. In: Mediterranean World
18 (2006). S. 7-21.

Petrie, William M. Flinders: The Status of the Jews in Egypt. London 1922.

Petrin, Susanna. Die jiidische Gemeinde Agyptens erlischt - und verabschiedet sich mit einem
grossartigen Statement gegen den interreligidsen Hass. In: Neue Ziricher Zeitung. 25.06.2018.
https:/www.nzz.ch/feuilleton/die-letzte-juedin-aegyptens-1d.1389872 (02.05.2021).

Pink, Johanna: Geschichte Agyptens. Von der Spétantike bis zur Gegenwart. Miinchen 2014.

Schroeter, Daniel J.: Jewish Quarters in the Arab-Islamic Cities of the Ottoman Empire. In: The Jews of
the Ottoman Empire. Hrsg. von Avigdor Levy. Princeton 1994. S. 287-300.

Schur, Nathan: History of the Karaites (Beitrdge zur Erforschung des Alten Testaments und des
antiken Judentums, 29). Frankfurt a. M. 1992.

Shaw, Stanford J.: The Jews of the Ottoman Empire and the Turkish Republic. London 1991.

Shmuelevitz, Aryeh: Capsali as a Source for Ottoman History, 1450-1523. In: International Journal of
Middle East Studies 9 (1978). S. 339-344.

Shmuelevitz, Aryeh: The Jews in Cairo at the Time of the Ottoman Conquest. The Account of Capsali.
In: The Jews of Egypt. A Mediterranean Society in Modern Times. Hrsg. von Shimon Shamir.
London 1987. S. 3-8.

Siegert, Folker: Apion (2:2-144). In: Flavius Josephus. Uber die Urspriinglichkeit des Judentums (Contra
Apionem). Hrsg. von Folker Siegert. (Schriften des Institutum Judaicum Delitzschianum, 6), Bd. 1.
Gottingen 2008. S. 25-27.

Starkey, Paul: Rabbi Benjamin of Tudela: a 12"-Century Traveller to the Middle East. In: Journeys
Erased by Time. The Rediscovered Footprionts of Travellers in Egypt and the Near East. Hrsg. v.
Neil Cooke. Oxford 2019. S. 1-16.

Szyszman, Simon: Le Karaisme. Ses doctrines et son histoire. Lausanne 1980.

Vittmann, Giinther: Agypten und die Fremden im ersten vorchristlichen Jahrtausend. Mainz a. R. 2003.

Winter, Michael: Egyptian Jewry during the Ottoman Period as a Background to Modern Times. In:
The Jews of Egypt. A Mediterranean Society in Modern Times. Hrsg. von Shimon Shamir. London
1987. S. 9-14.

Winter, Michael: Egyptian Society under Ottoman Rule 1517-1798. London 1992.



