
Thomas L. Gertzen

Land der Knechtschaft – Land der
‚Fleischtöpfe‘?¹ Juden im osmanischen
Ägypten

Die Geschichte der Juden in Ägypten ist lang und komplex. Sie beginnt mit den
biblischen Erzählungen des Joseph, der in die Knechtschaft verkauft wird und zum
Berater Pharaos aufsteigt. Sie endet jedoch nicht mit dem Exodus, als Moses „der
Ägypter“ sein Volk in das Gelobte Land führt.² Dies beschreibt eine einfache Tat-
sache und doch versperrt das biblische Narrativ oft die Sicht auf eine jahrhun-
dertelange jüdische Kulturgeschichte. Die Aussage des Papyrologen Joseph M.
Modrzejewski: „Biblical Egypt and Egyptological Egypt have few points in common,
and the few they have are debatable ones“³ beschreibt zwar zunächst nicht mehr als
eine fachliche Distanz, deutet aber bereits auf eine grundlegende Differenz zwi-
schen biblischem Narrativ und dem historischen und archäologischen Befund hin.
Tatsächlich fällt jüdische Geschichte sehr wohl schon in den ‚Zuständigkeitsbereich‘
der Ägyptologie. Der amerikanische Historiker David Nirenberg verortet die Ur-
sprünge des Antijudaismus in Ägypten, genauer im Umfeld einer persischen Mili-
tärkolonie auf der Nilinsel Elephantine.⁴ Traditionell jedoch sind die teilweise ge-
waltsamen Auseinandersetzungen der jüdischen Gemeinde in Alexandria mit
ihrem hellenistischen Umfeld, die in den Streitschriften des Grammatikers Apion
und des Historikers Flavius Josephus gipfelten, als eine erste eindeutige Manifes-

1 Vgl. 2 Mose 2, 23 und 16, 3.
2 Grundlegend dazu Assmann, Jan: Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächtnisspur. Frank-
furt a.M. 2011; Assmann, Jan: Exodus. Die Revolution der Alten Welt. München 2019.
3 Modrzejewski, Joseph M.: The Jews of Egypt. From Ramses II to Emperor Hadrian. Princeton 1997.
S. 5.
4 Nirenberg, David: Anti-Judaism. The Western Tradition. New York 2013. S. 15–19. Interessant in
diesem Zusammenhang ist die briefliche Mitteilung des deutsch-jüdischen Ägyptologen Ludwig
Borchardt an den Leiter des Jewish Central Information Office Alfred Wiener aus dem Jahr 1934:
„Ägypten ist doch eigentlich das Land, in dem der Antisemitismus erfunden wurde.“ Schweizeri-
sches Institut für Ägyptische Bauforschung und Altertumskunde. Kairo. Ludwig Borchardt u. Alfred
Wiener. 09.02.1934; hier zitiert nach: Gertzen, Thomas L.: Judentum und Konfession in der Ge-
schichte der deutschsprachigen Ägyptologie (EJSB, 32). Berlin 2017. S. 113. Eine der wenigen umfas-
senden ägyptologischen Darstellungen zum Thema stammt von Petrie, William M. Flinders: The
Status of the Jews in Egypt. London 1922.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111048949-009



tation von Judenfeindschaft in der Antike ausgemacht worden.⁵ Das sollte wieder-
um nicht den Blick auf die kulturelle Blüte und wechselseitige Beeinflussung grie-
chischer Philosophie und jüdischer Gelehrsamkeit in Alexandria verstellen.⁶ Ab
dem Aufkommen des Christentums im Römischen Reich litten die Juden Ägyptens
unter einer andauernden und systematischen Benachteiligung durch die Macht-
haber, wobei allerdings – ein schwacher Trost – die koptischen Christen im Lande,
nach dem Konzil von Chalcedon (451), sogar noch mehr unter der Unterdrückung
durch die Reichskirche zu leiden hatten. Dafür gelang es den Juden eine bedeutende
Rolle für die Wirtschaft zu spielen, was ihre Position zumindest etwas gefestigt
haben dürfte.⁷ Dennoch wird die islamische Eroberung Ägyptens um 640 sowohl
den einheimischen Christen als auch den Juden Ägyptens wahrscheinlich sogar als
eine Erleichterung erschienen sein.⁸ Antijüdische Pogrome und Verfolgungen ka-
men aber auch später im mittelalterlichen Ägypten unter den verschiedenen isla-
mischen Herrschern vor.

Die im Jahr 1517 erfolgte Übernahme der Herrschaft des Landes durch die
Osmanen bedeutete aber eine neuerliche Verbesserung der Stellung der Juden in
der ägyptischen Gesellschaft und leitete, vor dem Hintergrund weitreichender
Veränderungen, in – erstmals – globalen Dimensionen (die Entdeckung Amerikas
und des Seeweges nach Indien durch europäische Seefahrer), eine relative Blüte-
phase ein. Die Vertreibung von Juden aus Spanien und Portugal und ihre partielle
Einwanderung nach Nordafrika und Ägypten führte zu Spannungen und Konflik-
ten, stellte letztlich aber eine Bereicherung dar. Die Überwindung – oder zumindest
Überlagerung – des Antagonismus zwischen christlichem Okzident und islami-
schem Orient aus dem Zeitalter der Kreuzzüge führte zu einer – nicht immer ge-
waltfreien – Annäherung zwischen europäischen Mächten und dem Osmanischen
Reich, vor allem durch Handel aber auch damit verbundenen geostrategischen
Interessen. Von diesen Entwicklungen konnten Juden profitieren und eine einzig-
artige Stellung in der Finanzwelt des Osmanischen Reiches einnehmen. Spätestens

5 Vgl. Siegert, Folker: Apion (2:2–144). In: Flavius Josephus. Über die Ursprünglichkeit des Juden-
tums (Contra Apionem). Hrsg. von Folker Siegert. (Schriften des Institutum Judaicum Delitzschia-
num, 6). Bd. 1. Göttingen 2008. S. 25–27.
6 DazuModrzejewski, JosephM.: Un peuple de philosophes. Aux origines de la condition juive. Paris
2011.
7 Zur Geschichte des byzantinischen Ägyptens: Bagnall, Roger S. (Hrsg.): Egypt in the Byzantine
World 300–700. Cambridge 2009 und zur Stellung der Juden im byzantinischen Reich allgemein
Kohen, Elli: History of the Byzantine Jews. A Microcosmos in the Thousand Year Empire. New York
2007, bes. S. 43–61 sowie für ihre wirtschaftliche Rolle im östlichen Mittelmeer: Holo, Joshua: By-
zantine Jewry in the Mediterranean Economy. Cambridge 2009.
8 Vgl. Pink, Johanna: Geschichte Ägyptens. Von der Spätantike bis zur Gegenwart. München 2014.
S. 134.

192 Thomas L. Gertzen



ab dem 18. Jahrhundert erlebten die Juden Ägyptens, mit dem Niedergang dieses
Wirtschaftsgefüges und wachsenden Spannungen innerhalb der Gesellschaft des
Imperiums, eine Phase des Niedergangs. Erst durch die Konsolidierung und die
Modernisierung des Landes im 19. Jahrhundert begann eine erneute Blütezeit, unter
allerdings nurmehr formeller Oberherrschaft der Osmanen.

Dieser Beitrag soll zunächst einen historischen Abriss der Entwicklungen bis
zur osmanischen Eroberung des Nillandes bieten, um danach die oben erwähnte
Blütephase jüdischen Lebens in Ägypten zu behandeln und in den weltgeschicht-
lichen Kontext einzuordnen. Zum Schluss wird dieser um einen Ausblick auf die
Entwicklung bis in die frühe Neuzeit und so in historischer Perspektive erweitert.

Ägypten als Teil der islamischen Welt und ihrer
religiösen Konflikte
Die Komplexität der Geschichte der Juden in Ägypten ergibt sich vor allem aus dem
Umstand, dass es sich bei den Vertretern der drei abrahamitischen Religionen im
Land keinesfalls nur um Juden, Christen und Muslime handelt,⁹ sondern jede Re-
ligion durch verschiedene Ausprägungen vertreten war, die mitunter häufiger un-
tereinander in Konflikt gerieten als mit den anderen Religionsgemeinschaften.
Hinzu kamen Konflikte nicht-religiöser Natur, die sich über Konfessionsgrenzen
hinweg entwickelt haben. Das Spannungsverhältnis zwischen den Kopten und der
byzantinischen/orthodoxen Christenheit ist bereits erwähnt worden. Die Juden in
Ägypten bildeten gleichfalls keine geschlossene Gruppe. Das hatte schon zu Zeiten
der jüdischen Militärkolonie von Elephantine seinen Ausdruck in starken Unab-
hängigkeitsbestrebungen gegenüber den Glaubensbrüdern in Jerusalem gefunden.
Man hatte in Ägypten sogar einen eigenen Tempel errichtet.¹⁰ Später führten vor
allem die Auseinandersetzungen zwischen dem rabbinischen Judentum und den
Karaiten¹¹ zu Konflikten, die nur durch Vermittlung von muslimischen Oberherrn
geklärt werden konnten.Von Einwanderern aus anderen ‚orientalischen‘ Ländern,
die als Mašariqa (= Ostler/Orientalen) bezeichnet wurden, grenzten sich die ein-

9 Zum Zusammenleben dieser Religionsgemeinschaften vgl. Fluck, Cäcilia u.a. (Hrsg.): Ein Gott –

Abrahams Erben amNil. Juden, Christen undMuslime in Ägypten von der Antike bis zumMittelalter.
Berlin 2015.
10 Vgl.Vittmann, Günther: Ägypten und die Fremden im ersten vorchristlichen Jahrtausend. Mainz
a. R. 2003. S. 94.
11 Grundlegend: Szyszman, Simon: Le Karaisme. Ses doctrines et son histoire. Lausanne 1980 und
Schur, Nathan: History of the Karaites (Beiträge zur Erforschung des Alten Testaments und des
antiken Judentums, 29). Frankfurt a.M. 1992.

Land der Knechtschaft – Land der ‚Fleischtöpfe‘? 193



heimischen Juden zumindest zeitweilig ebenso ab wie von den von der Iberischen
Halbinsel einwandernden Sephardim.¹²

Die wichtigsten Konfliktlinien in Ägypten verliefen seit der Eroberung durch
die Araber unter den Muslimen. Zwar hatten sich die Umayyaden seit Beginn des
8. Jahrhunderts verstärkt um eine Zentralisierung ihres Herrschaftsgebietes be-
müht, dabei jedoch bewusst auf Zwangsbekehrungen verzichtet, denn die Erhebung
der Kopfsteuer für Nicht-Muslime (Dhimmis) bot den neuen Herrschern eine viel zu
profitable Einnahmequelle. Die Abgabenlast verleitete bald die Christen, später
auch die muslimischen Einwohner des Landes, zu Aufständen, wobei die ab Mitte
des 8. Jahrhunderts herrschenden Abbasiden diese durch massiven Truppeneinsatz
niederschlugen. Dadurch kamen zunehmend türkische Söldner ins Land, die bald
Armee und Verwaltung der Provinz dominierten. Aus ihren Reihen ging Ahmad ibn
Tulun (835–884) hervor, der sich von einem Wāli (Gouverneur) zu einem unab-
hängigen Amīr (Fürst) emanzipieren konnte. Er pflegte ein gutes Verhältnis zur
nicht-muslimischen Bevölkerung (erst im 13./14. Jahrhundert entstand eine musli-
mische Mehrheit), was womöglich auf die besondere religiöse Bedeutung, die er
Jerusalem beimaß, zurückzuführen war.¹³ Zwar währte die Herrschaft der durch
ihn begründeten Tulunidendynastie nicht lange, denn bereits kurz nach seinem Tod
gelang es den Abbasiden die Kontrolle über das Land zurückzuerlangen, doch
konnten diese ihre zentralistische Kontrolle über ihr Imperium nicht mehr lange
aufrechterhalten. Von ihrem zu Beginn des 10. Jahrhunderts ausgerufenen Kalifat
im heutigen Tunesien aus versuchte die Dynastie der Fatimiden dreimal vergeblich
Ägypten zu erobern, aber 968 gelang es ihnen schließlich, dass zu dieser Zeit von
inneren Unruhen, Dürre und Hungersnot gezeichnete Land einzunehmen.Von nun
an herrschten die Ismailiten (7-er Schiiten) über über das Land am Nil.¹⁴

Die neuen Herrscher setzten die Politik der relativen Toleranz gegenüber den
Buchreligionen (al kitāb) fort und vermieden offene Bekehrungsversuche sowohl
gegenüber Nicht-Muslimen als auch den Sunniten. Allerdings unterschieden sie nun
zwischen der Rolle des politischen (Ḫalīfa) und des religiösen Oberhaupts (Imām)
und folgerichtig zwischen muslimūn, als weltlichen Untertanen, und mu’minūn, als
den ‚wahren‘ Gläubigen.¹⁵ Diese Unterscheidung zwischen weltlicher und religiöser
Instanz einerseits und die zunehmende Aufspaltung der umma al-islāmīya ande-
rerseits führte zur Ausbildung einer institutionalisierten Interessenvertretung
nicht-muslimischer religiöser Minderheiten und der verstärkten Einbindung ihrer

12 Vgl. Winter, Michael: Egyptian Society under Ottoman Rule 1517–1798. London 1992. S. 223 f.
13 Vgl. Pink, Geschichte Ägyptens, S. 37–46.
14 Zu diesem Abschnitt der ägyptischen Geschichte grundlegend Halm, Heinz: Kalifen und Assas-
sinen: Ägypten und der Vordere Orient zur Zeit der ersten Kreuzzüge. München 2018.
15 Vgl. Pink, Geschichte Ägyptens, S. 58.

194 Thomas L. Gertzen



Anhänger in die staatliche Verwaltung. Für die Juden bildete sich in dieser Zeit das
Amt des Ra’īs al Yahūd (Oberhaupt der Juden) aus.¹⁶ Eine bemerkenswerte Quelle
für jüdisches Leben zur Zeit der Fatimiden, die eine Art ‚Bestandsaufnahme‘ der
Gemeinden im Lande zu leisten versucht, ist das „Buch der Reisen“ (sefer massa’ôt)
des Benjamin von Tudela, der von Nordspanien aus über das Languedoc, die Pro-
vence, Italien, Byzanz, Syrien und Palästina das Zweistromland sowie Nordostafrika
bereiste und über Sizilien zurück nach Spanien gelangte.¹⁷

Die Herrschaft der Fatimiden über Ägypten wurde – durch einen kurdischen
Offizier im Dienste der Herrscher von Damaskus und des letzten Fatimiden, Salāh
ad Din beendet, der einen Wechsel an der Spitze des Reiches zurück zum sunniti-
schen Islam als vorherrschender Religion einleitete und erst als Wazīr dann als
Sultān das Land regierte. Um sich selbst als ‚rechtgläubiger‘ und somit ‚rechtgelei-
teter‘ Herrscher zu legitimieren, beseitigte er ‚unislamische‘ Steuern und Zölle
(mukūs), sicherte sich aber pragmatisch die Finanzierung seiner großen Militär-
ausgaben durch die konsequente Eintreibung der Almosensteuer (zakāt). Da diese
nur für religiöse undwohltätige Zwecke verwandt werden durfte, definierte Saladin
seine militärischen Unternehmungen als dschihād. Ähnlich pragmatisch ging er
beim Ausbau der Handelsrouten vor, weshalb er italienischen Hafenstädten die
Einrichtung von Handelsniederlassungen in Ägypten erlaubte. Die von ihm be-
gründete Dynastie der Ayyubiden stützte ihre Macht jedoch im Wesentlichen auf
Söldner bzw. die Vergabe von Militärlehen (iqtā‘). Die frei geborenen kurdischen
Söldner wurden jedoch bald durch zahlreiche Kontingente von Militärsklaven
verstärkt. Diese Mamlūken waren aus christlichen Ländern entführt und dann zur
Konversion zum Islam und zum Militärdienst gezwungen worden.¹⁸ Dennoch ge-
wannen sie zunehmenden Einfluss auf die politische Entwicklung im Land und
entwickelten sich bald zu ‚Königsmachern‘. Doch erst 1250 ermordeten sie den
letzten Ayyubidenherrscher, um selbst die Macht im Land zu übernehmen. Einer
der Gründe, weshalb sie so lange gewartet hatten, lag wohl in dem eigentümlichen
Selbstverständnis dieser Kriegerkaste: Nur ein als Kind gefangener Militärsklave,

16 Dazu ausführlich: Cohen, Mark R.: Jewish Self-Government in Medieval Egypt. The Origins of the
Office of the Head of the Jews, Ca. 1065–1126. Princeton 2014; und zur historischen Einbettung:
Frenkel, Miriam (Hrsg.): The Jews in Medieval Egypt. Boston 2021.
17 Einen Überblick über den Stand der Forschung hierzu bietet: Gertzen, Thomas L.: Das Buch der
Reisen des Benjamin aus Tudela und seine Beschreibung Nordostafrikas und Ägyptens um das Jahr
1171. Ein Beitrag zur Geschichte der frühen Ägyptenkunde. In: Mitteilungen des Deutschen Ar-
chäologischen Instituts, Abteilung Kairo 74 (2018). S. 43–58; s. a. Starkey, Paul: Rabbi Benjamin of
Tudela: A 12th-Century Traveller to the Middle East. In: Journeys Erased by Time. The Rediscovered
Footprionts of Travellers in Egypt and the Near East. Hrsg. von Neil Cooke. Oxford 2019. S. 1–16.
18 Pink, Geschichte Ägyptens, S. 79–82.

Land der Knechtschaft – Land der ‚Fleischtöpfe‘? 195



der zum Islam übergetreten war und anschließend freigelassen wurde, galt als
Mamluk – der Status konnte also nicht vererbt werden, was eine Dynastienbildung
erschwerte. Durch ihre militärischen Erfolge, insbesondere während des soge-
nannten Mongolensturms, konnten sie sich aber behaupten und ihre Herrschaft
konsolidieren. Die Flucht von Angehörigen der Abbasidenfamilie aus Bagdad nach
Ägypten ermöglichte es den Mamluken sogar das Kalifat nach Kairo zu verlegen,
wobei der Kalif allerdings seine politischen Machtbefugnisse verlor.¹⁹

Die nach 1347 Ägypten immer wieder heimsuchenden Pestepidemien ebenso
wie die Angriffe von Kreuzfahrern, Mongolen und arabischen Nomaden setzten das
Land unter Druck und führten zu einem wirtschaftlichen Niedergang, wobei die
stetig steigende Steuerlast zu gesellschaftlichen Spannungen beitrug. Diese entluden
sich zunehmend in Ausschreitungen gegen religiöse Minderheiten, der Zerstörung
von Kirchen und Synagogen und dem – nie konsequent durchgehaltenen – Verbot
der Vergabe von Staatsämtern an Nicht-Muslime. Dabei darf nicht übersehen
werden, dass 1365 ein Kreuzfahrerheer den Hafen von Alexandria zerstörte und,
vor Anrücken des mamlukischen Entsatzheeres, koptische Kirchen zerstört und die
einheimischen Christen getötet oder in die Sklaverei verschleppt hatte. Damit war
Alexandria auch als geistig-kulturelles Zentrum des Landes vernichtet.²⁰ Die
Mamluken setzten daher auf die Unterstützung einer dezidiert sunnitischen Ge-
lehrsamkeit und förderten die Errichtung zahlreicher madāris (Stätten des Studi-
ums, Sg. madrasa). Dabei richtete sich die sich dort ausbildende islamische Ortho-
doxie primär gegen alternative muslimische religiöse Strömungen, die der
Staatsmacht ein Dorn im Auge waren. Dies verhinderte, trotz Hinrichtungen von
‚Ketzern‘, jedoch nicht die Ausbreitung des asketischen Sufismus, der von den
Mamluken ebenso gefördert wurde, sodass sich die strengen Rechtsgelehrten bald
schon mit den sufitischen Mystikern arrangierten. Das Verhältnis der Vertreter
dieser Strömungen des Islam zu den nicht-islamischen religiösen Minderheiten war
komplex und reichte von Gewaltausbrüchen bis hin zum Ausdruck des Respekts
und der Toleranz.²¹ Unter dem (Ein‐)Druck der zunehmenden (sunnitischen) Isla-
misierung des Landes wich die koptische Minderheit, die zuvor schon vor allem in
ländlichen Gebieten vertreten war, nach Oberägypten aus, konnte sich dort jedoch
halten, während die jüdische Minderheit in den Städten verblieben ist. Religiöse
Gegensätze manifestierten sich nunmehr auch in einem ausgeprägten Stadt-Land-/

19 Pink, Geschichte Ägyptens, S. 94–98.
20 Pink, Geschichte Ägyptens, S. 103 f.
21 Eine bemerkenswerte Quellenstudie hierzu bietet: Cecere, Guiseppe:The Shaykh and the Others.
Sufi Perspectives on Jews and Christians in Late Ayyubid and Early Mamluk Egypt. In: Entangled
Religions. Interdisciplinary Journal for the Study of Religious Contact and Transfer 6 (2018). S. 32–94.

196 Thomas L. Gertzen



Zentrum-Peripherie-Konflikt.²² Der effektive Machtbereich der mamlukischen
Herrscher verkleinerte sich zusehends, während die ab 1483 einsetzenden militä-
rischen Konflikte mit den Osmanen das Reich unter Druck setzten.²³

Ein ‚Goldenes Zeitalter‘ (1517–1735) für die Juden
Ägyptens?
Mit der 1517 erfolgten Eroberung Kairos durch die Osmanen und der noch im selben
Jahr erfolgten Hinrichtung des letzten Mamluken-Sultans begann für Ägypten der
Weg in die Neuzeit.²⁴ Für die Juden im Land des Nils verbesserte sich die Lage,
erhielten sie doch nun die gleichen Rechte wie die Juden in den übrigen Teilen des
Osmanischen Reiches.²⁵ Der britische Ägyptenreisende Edward William Lane kam
später sogar zu dem bemerkenswerten Schluss: „The Jews […] not only enjoy reli-
gious toleration, but are under a less oppressive government in Egypt than in any
other country in the Turkish empire.“²⁶ Die Sicht der osmanischen Elite auf die
Juden Ägyptens zur Mitte des 17. Jahrhunderts scheint eine besonders positive ge-
wesen zu sein. So wird der osmanische Schriftsteller Evliyâ Çelebi mit der Stel-
lungnahme zitiert: „The Jews are usually wicked devils, but in Egypt they are ho-
nest.“²⁷ Dabei gilt es allerdings solche punktuellen und subjektiven Einschätzungen
vor dem Hintergrund einer historischen Entwicklung einzuordnen. Hierzu sollen
zunächst zwei Ereignisse genauer betrachtet werden.

Die Entwicklungen unmittelbar vor dem Einmarsch der Osmanen behandelt
eine historische Darstellung von Rabbi Eliyahu Capsali, der eine Geschichte des
Osmanischen Reiches, „Seder Eliyahu Zuta“, geschrieben hat.²⁸ Diese 1523 von ihm
auf Kreta verfasste Geschichte basiert hauptsächlich auf jüdischen Quellen und

22 Pink, Geschichte Ägyptens, S. 109–111.
23 Dazu Muslu, Cihan Y.: The Ottomans and the Mamluks. Imperial Diplomacy and Warfare in the
Islamic World (Library of Ottoman Studies, 36). New York 2014.
24 Vgl. Hanna, Nelly: Ottoman Egypt and the Emergence of the Modern World: 1500–1800. Cairo
2014.
25 Dazu Shaw, Stanford J.: The Jews of the Ottoman Empire and the Turkish Republic. London 1991.
S. 37–107.
26 Lane, Edward W.: An Account of the Manners and of the Customs of the Modern Egyptians. The
Definitive 1860 Edition. Introduced by Jason Thompson. Cairo 2003. S. 553.
27 Zitiert nach: Winter, Egyptian Society, S. 204; zu Çelebi und seinen Einschätzungen über die
Juden: Nizri, Michael: Reflection on the Traits and Images Associated with Jews in 17th Century
Ottoman Sources. In: Hamsa: Journal of Judaic and Islamic Studies 4 (2017/18). S. 88–104.
28 Shmuelevitz, Aryeh: Capsali as a Source for Ottoman History, 1450–1523. In: International Journal
of Middle East Studies 9 (1978). S. 339–344.

Land der Knechtschaft – Land der ‚Fleischtöpfe‘? 197



womöglich Zeitzeugenberichten. Darin wird nur wenig auf die einzelnen Gemein-
den in Ägypten und anderen Teilen des Reiches eingegangen. Zu der in Kairo bietet
Capsali allerdings ausführliche Information. So beschreibt er, dass sich die Juden,
noch während sich Tūmānbāy, der letzte Mamlukenherrscher, vor den Stadttoren
zur Entscheidungsschlacht rüstete, in ihrem Viertel, dem Harat al Yahūd,²⁹ ver-
barrikadiert hätten. Diese Vorsichtsmaßnahme schien nicht unbegründet, denn
laut Capsali hatte es zuvor Drohungen gegen die Juden gegeben, die in Verdacht
geraten waren, sich über die vorausgegangenen Niederlagen der Mamluken gefreut
zu haben und sogar mit den Osmanen in Verbindung zu stehen. Ein Angriff des
aufgebrachten Kairener Mobs konnte jedoch von den jüdischen Verteidigern ab-
gewehrt werden. Tatsächlich soll ein reicher Samaritaner mit Namen Sedaqa dem
Sultan 50.000 Goldstücke geboten haben, um gegen die Juden in Kairo vorgehen zu
dürfen.³⁰ Zwar stimmte der Sultan zu, bestand aber darauf, dass Sedaqa bis nach
dem Sieg der Mamluken warten sollte. Über das weitere Schicksal der Gemeinde in
Kairo schweigt Capsali sich aus. So erwähnt er etwa keine Plünderung des jüdischen
Viertels durch die einrückenden osmanischen Truppen. Dies könnte einer Rück-
sichtnahme auf seine Landesherren geschuldet sein, allerdings auch darauf hin-
deuten, dass sich die Gemeinde zuvor tatsächlich schon in Kontakt mit den Os-
manen befunden hätte, wovon einige venezianische Dokumente berichteten. Seine
Schilderung, dass die Juden Kairos sich sogar mit Feuerwaffen ausgestattet hätten,
lässt einen entsprechenden Technologietransfer durch spanische Juden vermuten,
da die im Land herrschenden Mamluken dieser Waffengattung eher ablehnend
gegenübergestanden sind.³¹ Der Umstand, dass das jüdische Viertel über eigene
Tore verfügte und die Bewohner offenkundig darin geübt waren, ihre Verteidigung
schnell selbst zu organisieren, wirft ein bezeichnendes Licht auf die Lebensbe-

29 Vgl. Landau, Jacob M.: The Decline of the Jewish Community in Eighteenth-Century Cairo: A New
Interpretation in the Light of Two Iberian Chronicles. In:The Jews of Egypt. A Mediterranean Society
in Modern Times. Hrsg. von Shimon Shamir. London 1987. S. 23, der das jüdische Viertel in der Nähe
der Zitadelle verortet;Winter, Egyptian Society, S. 216 betont die Nähe zum Goldschmiedeviertel und
gibt seine Ausdehnung mit einer Fläche von sechs Hektar an.
30 Shmuelevitz, Aryeh: The Jews in Cairo at the Time of the Ottoman Conquest. The Account of
Capsali. In: The Jews of Egypt. A Mediterranean Society in Modern Times. S. 3–5. Die Samaritaner
oder Šamerīm (Bewahrer des Gesetzes), die für sich beanspruchen, die einzig authentische Version
des Pentateuchs zu besitzen, wären damit ein Beispiel für die Antagonismen zwischen jüdischen
oder dem Judentumverbundenen Religionsgemeinschaften, die in Ägypten immer wieder eine Rolle
gespielt haben. Vgl. zu deren komplexer Geschichte und der Problematik des Begriffs: Böhm, Mar-
tina: Samaritaner. In: WiBiLex. Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet. https://www.bibel-
wissenschaft.de/stichwort/25967/ (21.04. 2021).
31 Vgl. Shmuelevitz, The Jews in Cairo, S. 7.

198 Thomas L. Gertzen



dingungen und die Sicherheitslage. Daran änderte sich unter osmanischer Herr-
schaft grundsätzlich nichts.

Zwei portugiesische Chroniken aus der Mitte des 18. Jahrhunderts bieten einen
weiteren Einblick in die Lebensverhältnisse der Kairener jüdischen Gemeinde und
berichten von einem Aufruhr im Jahre 1735.³² Aus diesen Schilderungen geht zu-
nächst hervor, dass das jüdische Viertel eines der, vielleicht sogar das wohlha-
bendste in Kairo gewesen sei.³³ Im Zuge des Aufstandes, der sich an der Forderung
des osmanischen Gouverneurs an die Juden zur Zahlung eines (außerordentlichen)
Tributs entzündet hatte, sollen 48.000 Menschen ums Leben gekommen sein, u. a.
durch die Explosion eines Schießpulver-Vorrats im Viertel, aber auch durch die
anschließend erfolgte Folterung und Ermordung der überlebenden Juden. Diese
Zahl darf als übertrieben eingeschätzt werden, allerdings bot sie dem israelischen
Orientalisten Jacob Landau die Gelegenheit, einige Berechnungen über die Größe
der Gemeinde anzustellen. Ausgehend von einer Gesamteinwohnerzahl von 300.000
hat er die Anzahl der Juden mit 10.000 angesetzt, wobei nach früheren Angaben
auch nur 7.000 bis 8.000 möglich erscheinen. Noch Jahrzehnte nach dem Aufstand
wurde die Zahl der Juden in Kairo mit lediglich 2.000 bis 3.000 angesetzt.³⁴ Dies
verdeutlicht zum einen den Niedergang, den die Gemeinde durch den niederge-
schlagenen Aufstand erlitten hat, zeigt andererseits aber auch, dass sie zuvor eine
beachtlich große Minderheit in der Stadt bildete. Mit dieser vermeintlichen ‚Blü-
tephase‘ jüdischen Lebens in Ägypten zwischen der Eroberung Kairos im Jahr 1517
und dem Aufstand von 1735 ist der Betrachtungszeitraum, der im Folgenden näher
untersucht werden soll, bestimmt.

An ihrem Status als Dhimmis änderte die osmanische Machtübernahme in
Ägypten für die Juden zunächst nichts. Nach der Eroberung Kairos wurden sie
Opfer der bereits fest etablierten Deportation (sürgün) von Teilen der Einwohner-
schaft nach Istanbul. In diesem Zusammenhang hat Michael Winter darauf hinge-
wiesen, dass die Juden dabei allerdings weniger als eine Religionsgemeinschaft,
sondern vielmehr als Vertreter bestimmter Berufsgruppen erfasst und aufgrund
ihrer Kompetenzen von den Osmanen zur Deportation ausgewählt worden sind.
Dies fand seinen Ausdruck in der Tatsache, dass zum Ende des 16. Jahrhunderts die
Juden in Ägypten wieder eine zentrale Rolle in der Finanzverwaltung der Provinz
spielten und hochrangige öffentliche Ämter bekleiden konnten (Abb. 1).³⁵ Das
Oberhaupt bzw. der Gemeindevorsteher (Na’gid) in Ägypten wurde nun aber aus

32 Ausführlich dazu Landau, The Decline of the Jewish Community, S. 15–29.
33 Zur Einordnung: Schroeter, Daniel J.: Jewish Quarters in the Arab-Islamic Cities of the Ottoman
Empire. In: The Jews of the Ottoman Empire. Hrsg. von Avigdor Levy. Princetom 1994. S. 287–300.
34 Vgl. Landau, The Decline, S. 26–27.
35 Winter, Egyptian Society, S. 200.

Land der Knechtschaft – Land der ‚Fleischtöpfe‘? 199



Ab
b.

1:
St
ad

ta
ns
ic
ht

vo
n
Ka

iro
zu
m

En
de

de
s
16
.J
ah

rh
un

de
rt
s.

M
it
fr
eu

nd
lic
he

r
G
en

eh
m
ig
un

g
de

r
U
ni
ve
rs
itä

ts
bi
bl
io
th
ek

H
ei
de

lb
er
g.

200 Thomas L. Gertzen



Istanbul entsandt.³⁶ Inwieweit die gesetzlich klar gezogenen Grenzen und Ord-
nungen für die unterschiedlichen Religionsgemeinschaften sich im Alltag mani-
festierten oder eher verschwammen, ist nicht eindeutig zu beurteilen.³⁷ Obwohl die
Juden nach wie vor eine besondere Bedeutung für den nun wieder erblühenden
Fernhandel hatten, war die überwältigende Mehrheit im Bereich des Finanzwesens
tätig. Die Kollektivbezeichnung für die Geldwechsler, Goldschmiede, Steuereintrei-
ber und Banker lautete Sarrāf.³⁸ In diesen Berufen gab es aber ebenso erfolgreiche
Vertreter der armenischen und koptischen Gemeinschaften. Später – im 18. Jahr-
hundert – sollte die Einwanderung syrischer Katholiken sogar zu einer Verdrän-
gung der Juden aus dem Finanzwesen führen. Vor diesem Hintergrund blieben
Konflikte unter den religiösen Minderheiten nicht aus.³⁹

Andererseits ermöglichte dieses Betätigungsfeld eine ungewöhnliche Symbiose
zwischen jüdischen Vermögensverwaltern und den Janitscharen, die auf ihre
Kenntnisse angewiesenwaren und den Eingang zum Kairener Judenviertel dauernd
bewachten. Dies konnte allerdings dazu führen, dass gegen die Juden vorgegangen
wurde, um jenen Einhalt zu gebieten, und verhinderte auch nicht, dass sie sich
ihrerseits gegen die Juden wandten.⁴⁰

So dekretierte der Ağa der Jantischaren im Jahr 1723, dass es Dhimmis nicht
länger erlaubt sei, ein Hammām aufzusuchen, wenn sie keine Halskette mit einer
Glocke daran trügen. Der Ausdruck çifit bezeichnete einen verschlagenen, habgie-
rigen, hinterlistigen Menschen und spiegelt damit durchaus die stereotypen Vor-
stellungswelten der zeitgleichen westlichen Judenfeindschaft wider. Auch bestan-
den Kleidervorschriften, die sie für ihre Umgebung erkennbar werden lassen
sollten. Allerdings wurden diese so häufig geändert bzw. neu formuliert, dass man
davon ausgehen muss, dass sie im Alltag nicht immer konsequent durchgesetzt
worden sind (Abb. 2 und 3). Einem Dekret aus dem Jahr 1580 zufolge, mussten Juden
rote konisch zulaufende Hüte tragen, wodurch die bisher geforderten gelben Tur-
bane abgelöst wurden. Bereits in den 1590er Jahren änderte sich die Farbe der

36 Vgl. Museum of the Jewish People: The Jewish Community of Cairo. https://www.anumuse-
um.org.il/jewish-community-cairo/ (22.04. 2021) u. Goitein, S. D.: The Title and Office of the Nagid a
Re-Examination. In: The Jewish Quarterly Review 53,2 (1962). S. 93–119, der die zuvor geübte Praxis
beschreibt.
37 Vgl. Krämer, Gudrun: Der Vordere Orient und Nordafrika ab 1500 (Neue Fischer Weltgeschichte,
9). Frankfurt a.M. 2016. S. 208.
38 Dazu: Winter, Egyptian Society, S. 203–205.
39 Vgl. Winter, Egyptian Society, S. 221 f.
40 Winter, Egyptian Society, S. 204.

Land der Knechtschaft – Land der ‚Fleischtöpfe‘? 201



vorgeschriebenen Kopfbedeckung dann erneut, diesmal zu Schwarz. 1726 waren es
blaue Hüte, wobei wohl noch blaue Schuhe hinzukamen.⁴¹

Aufgrund ihrer Kompetenzen im Bereich des Finanzwesens, ihrer Sprachge-
wandtheit und Außenhandelskontakte waren viele Juden in der Finanzverwaltung

41 Zu den verschiedenen diskriminierenden Maßnahmen:Winter, Egyptian Society, S. 204, S. 212 f.

Abb. 2: Kolorierter Holzstich mit der Darstellung eines jüdischen Mannes aus dem Osmanischen
Reich zum Ende des 18. Jahrhunderts. Mit freundlicher Genehmigung von Alamy.

202 Thomas L. Gertzen



bzw. als Steuerpächter (ilitizam) tätig. Obwohl sie als Zöllner vor allem in Hafen-
städten arbeiteten und zumindest seltener mit der Steuereintreibung auf dem Land
befasst waren, regte sich häufiger Unmut gegen sie. Während die muslimische
Bevölkerung in ihnen sowohl Vertreter der Obrigkeit erkannten als auch ‚Ungläu-
bige‘, die dennoch hohe Staatsämter bekleiden durften, fühlten sich die christlichen
und muslimischen Seeleute vornehmlich bei ihren Geschäften behindert.⁴²

Dabei wurden die Dhimmis in drei verschiedene Steuergruppen eingeteilt, die
sich vereinfacht als die ‚Wohlhabenden‘, die ‚Armen‘ und die ‚Mittelschicht‘ wie-
dergeben lassen. Sie mussten die ğizya oder jawali (= Kopfsteuer) entrichten, wobei
der letztgenannte Begriff in Ägypten verbreiteter gewesen ist. Offensichtlich ver-
suchten einige von ihnen, sich dieser besonderen Steuerlast zu entziehen. Sichere
Aussagen über die Anzahl der jüdischen Vertreter in den einzelnen Steuerklassen
sind aus diesem Grund schwer zu treffen.

Der Kontakt zu den Europäern eröffnete die Möglichkeit an deren Handels-
privilegien teilhaben zu können. Durch eine begrenzte Anzahl von Schutzbriefen
(berāt) konnten die Konsuln ihren einheimischen Mitarbeitern Zollvergünstigungen
und einen gewissen konsularischen Schutz verschaffen, wenngleich beides nicht
immer durchsetzbar war.⁴³

Ein immer wieder aufkommender Streitpunkt war die Frage, ob Juden Sklaven,
insbesondere muslimische Sklaven, besitzen dürften, was darauf hindeutet, dass
zumindest einige von ihnen zu den wohlhabenderen Schichten zählten.⁴⁴ Tatsäch-
lich scheinen die Juden in ihrem Kairener Wohnviertel ganz bewusst auf Under-
statement gesetzt zu haben. Allen Beschreibungen des Viertels gemein ist die
Schilderung der sehr engen Gassen und der eher bescheiden wirkenden Fassaden.
Dahinter verbargen sich dannmitunter reicher ausgestattete Wohnungen. Diese Art
von Bescheidenheit wurde auch von anderen Bevölkerungsgruppen praktiziert,
war aber unter den Juden womöglich besonders stark ausgeprägt.⁴⁵

Zwar lebte die überwiegende Mehrheit in Kairo, allerdings gab es noch in
weiteren Städten größere Gemeinden, so u.a. in Rosetta, Damietta und Tanta sowie
in Alexandria. Seit dem Niedergang der letztgenannten Stadt durch die Kreuzzüge
und dem Rückgang des Fernhandels unter den Mamluken hatte die jüdische Ge-
meinde dort an Bedeutung eingebüßt, galt aber immer noch als die zweitgrößte.
Allerdings wurden die alexandrinischen Juden von der Staatsmacht, gelegentlichen
Piratenüberfällen und den durchziehenden nordafrikanischen Mekkapilgern stark

42 Vgl. Winter, Egyptian Society, S. 206.
43 Vgl. Livingtson, John W.: ‘Ali Bey Al-Kabīr and the Jews. In: Middle Eastern Studies 7,2 (1971).
S. 221–228, hier S. 222.
44 Dazu Winter, Egyptian Society, S. 210 f.
45 Winter, Egyptian Society, S. 216.

Land der Knechtschaft – Land der ‚Fleischtöpfe‘? 203



Ab
b.

3:
Ka

rt
e
de

s
O
sm

an
isc

he
n
Re

ic
he

s
zu
m

En
de

de
s
16
.J
ah

rh
un

de
rt
s.

Au
s:

O
rt
el
iu
s.

Ab
ra
ha

m
.T

he
at
ru
m

O
rb
is
Te
rr
ar
um

.
An

tw
er
pe

n
15
70
.S

.8
8.

M
it
fr
eu

nd
lic
he

r
G
en

eh
m
ig
un

g
de

r
N
at
io
na

lb
ib
lio

th
ek

de
r
N
ie
de

rla
nd

e
in

D
en

H
aa

g.

204 Thomas L. Gertzen



bedrängt.⁴⁶ Zeitweilig konnten jüdische Händler als Mittelsmänner für die vene-
zianischen Handelsniederlassungen in Alexandria den Warenverkehr nach Kairo
abwickeln und dabei 15–20% Profit einstreichen. Um das zu verhindern, gewährte
die Regierung den Venezianern bald schon die Erlaubnis, selbst nach Kairo zu
reisen.⁴⁷

Die hier gebotene Schilderung der Lebensverhältnisse der Juden in Ägypten
unter osmanischer Herrschaft bis zum Beginn des 18. Jahrhunderts wirkt auf den
ersten Blick ernüchternd. Zahlreiche Einschränkungen und diskriminierende Be-
stimmungen lasteten auf den jüdischen Gemeinden, die sich weiterhin vor allem im
urbanen Raum befanden, dort jedoch der Kontrolle und dem Misstrauen ihrer
muslimischen Oberherren ausgeliefert waren. Die Arbeit im Finanzwesen erlaubte
es einigen von ihnen zwar zu Wohlstand zu gelangen, doch mussten sie aufpassen,
dadurch nicht den Neid ihrer Umgebung zu erwecken. Die Tätigkeit als Steuer-
pächter oder Zöllner belastete ebenfalls ihr Ansehen bei den übrigen Bevölke-
rungsgruppen. Ihre besonderen Fähigkeiten auf diesem Gebiet ließen sie für die
Administration der Provinz und die privaten Vermögeninteressen hochrangiger
osmanischer Beamter und Militärs lange Zeit unentbehrlich erscheinen. Die Tä-
tigkeit sowohl im Zollwesen als auch im Handel eröffnete ihnen darüber hinaus
noch den Kontakt zu jenen europäischen Handelsniederlassungen, die schon zu
Zeiten der Mamluken in Ägypten etabliert worden waren, wovon im nachfolgenden
Abschnitt noch ausführlicher die Rede sein soll.⁴⁸

So ist die Auffassung des 16. und 17. Jahrhunderts als ‚Goldenes Zeitalter‘ der
Juden in Ägypten differenziert zu sehen. Verglichen mit dem 18. Jahrhundert und
den Verhältnissen in anderen Provinzen des Osmanischen Reiches konnte jüdisches
Leben in dieser Zeit an den Ufern des Nil durchaus erblühen und länger von ver-
gleichsweise günstigen Rahmenbedingungen profitieren.⁴⁹

Eine venezianisch-jüdische Symbiose?

Wie schon in dem vorangegangenen Abschnitt angeklungen ist, bestand zwischen
den Juden und den Vertretern der Serenissima in Ägypten eine enge Verbindung,

46 Winter, Egyptian Society, S. 218–220.
47 Dazu Pedani, Maria P.: Venetian Consuls in Egypt and Syria in the Ottoman Age. In: Mediter-
ranean World 18 (2006). S. 7–21, hier S. 13 f.
48 S.Winter, Michael: Egyptian Jewry during the Ottoman Period as a Background toModern Times.
In: The Jews of Egypt. A Mediterranean Society in Modern Times. Hrsg. von Shimon Shamir. London
1987. S. 9–14, hier S. 10.
49 Vgl. zu den reichsweiten Entwicklungen: Shaw, The Jews of the Ottoman Empire, S. 109–146.

Land der Knechtschaft – Land der ‚Fleischtöpfe‘? 205



die ihren Niederschlag in den zur Verfügung stehenden Quellen gefunden hat. Aus
diesen wird unter anderem die ebenso außergewöhnliche, in Teilen durchaus re-
präsentative Lebensgeschichte des Juden Abraham de Castro ersichtlich, welcher,
wahrscheinlich in Spanien geboren,⁵⁰ 1492 nach Ägypten gekommen ist und dort
von Sultan Selim I. als mu‘allim dār al-darb (= Vorsteher der Münze) eingesetzt
wurde. Wenige Jahre nach der Thronbesteigung Suleimans des Prächtigen, wurde
1523 Ahmed Pascha zum Gouverneur von Ägypten eingesetzt, der allerdings auf den
höheren Posten eines Großwesirs gehofft hatte und sich deshalb zum unabhängigen
Sultan erklären wollte.⁵¹ Dies sollte durch die Prägung eigener Münzen, die seinen
Namen trugen, verkündet werden. Der Vorsteher der Münze entfloh heimlich nach
Istanbul, um den Sultan über den geplanten Verrat zu informieren. Suleiman
überhäufte den ‚Whistleblower‘ mit Geschenken. Als Ahmed Pascha davon erfuhr,
drohte er seinerseits alle Juden in Kairo zu ermorden, kam jedoch nicht mehr dazu
das geplante Pogrom anzuordnen, da er zuvor nur knapp einem Anschlag entrann
und schließlich geköpft wurde. Die Juden Ägyptens erinnerten an das Ereignis
fortan als das „Kairo Purim“.

Diese Schilderungen – basierend auf arabischen, hebräischen und osmani-
schen Quellen – lassen Castro zwar eindeutig als einflussreiche und vermögende
Persönlichkeit erscheinen, verdeutlichen aber die Probleme im Umgang mit bzw.
bei der Bestimmung von religiösen Identitäten. Benjamin Arbel ist es durch die
Auswertung europäischer Quellen inzwischen gelungen, zumindest einige der be-
stehenden Fragen zur Person und zum Leben Castros zu klären.

Das privilegierte, komplexe und immer wieder von gewalttätigen Auseinan-
dersetzungen geprägte Verhältnis der Venezianer zu den Osmanen basierte auf
vorrangig wirtschaftlichen und strategischen Interessen, wobei die Vertreter der
lateinischen Christenheit wenig Berührungsängste mit denen des sunnitischen Is-
lam an den Tag gelegt haben (Abb. 4). Neben der ständigen Vertretung der Vene-
zianer in Istanbul (Bailo) unterhielten sie konsularische Repräsentanz in den
Handelszentren des Osmanischen Reiches, u. a. in Alexandria. Angesichts des
spannungsgeladenen Verhältnisses kann es nicht verwundern, dass neben den
Konsuln und Botschaftern jeder Händler und Schiffskapitän an die Regierung der
Republik Bericht erstattete.

Einem solchen Bericht des Handelsflottenkommandanten Giovanni Alvise Be-
mbo verdanken wir eine Darstellung zur Person Abraham de Castros, die 1530 er-
stellt und 1531 als Teil eines Berichts eingereicht wurde:

50 Vgl. Keyserling, Meyer: Castro, de, family, in: Jewish Encyclopedia. 1906. S. 608 f. https://www.je-
wishencyclopedia.com/articles/4132-castro-de-family (30.04. 2021).
51 Winter, Egyptian Society, S. 14 f.

206 Thomas L. Gertzen



There is in Alexandria a Jew by name of Abraham Castro, a mu’allim. He is a deadly enemy of
our nation, and I have been told that he has been contracted to collect all the customs duty at
Alexandria on behalf of the Sultan, […]. As soon as the galleys arrive, the said Jew, seeing that
the quantity of spices is small, meaning that he would have but little profit, intercedes with the
Pascha [governor], with the aid of lavish payment, for the latter to ban all such trade and
prevent the export of what little spices there be while the galleys are in harbour. This is what
happened this year – he troubled them greatly, which caused great loss to the Sultan and
brought ruin to the galleys. His Highness [the Doge] will be sure to know what steps to take.⁵²

Tatsächlich sind die Galeeren, deren Handelsfahrten als privatwirtschaftliche Un-
ternehmen organisiert waren, ohne Gewürze, dafür mit Verlust nach Venedig zu-
rückgekehrt. Im darauffolgenden Jahr 1532 beklagte sich Nadalin Contarini, der
venezianische Konsul in Alexandria, über Castro und berichtete, dass sich bereits
alle europäischen Konsuln – allerdings vergeblich – beim Sultan über diesen be-
schwert hätten. Aus demselben Jahr stammt der Bericht eines weiteren Flotten-
kommandanten, Hieronimo Contarini, der schilderte, dass Castro venezianische
Seeleute und sogar den Konsul Polo Bembo vom Gouverneur habe vorladen lassen
und dies z.T. durch Bestechung erreicht habe. Der Umstand, dass Castro hierbei im

Abb. 4: Darstellung der Entwendung der sterblichen Überreste des Heiligen Markus durch die Vene-
zianer aus Alexandria in einer Lünette auf der Fassade der St. Markus-Kathedrale in Venedig, um
1660. Mit freundlicher Genehmigung von Alamy.

52 Zitiert nach Arbel, Trading Nations, S. 36, der italienische Originaltext im Appendix, S. 196 f.

Land der Knechtschaft – Land der ‚Fleischtöpfe‘? 207



Interesse eines anderen „Juden“ gehandelt habe, deutet darauf hin, dass dieser
womöglich berechtigte Forderungen gegen die Venezianer vorzubringen hatte, was
in dem Bericht allerdings nicht näher ausgeführt ist.⁵³ Die juristischen und fiska-
lischen Auseinandersetzungen zwischen der Republik und Castro sind in der Fol-
gezeit immer weiter eskaliert. Dabei waren solche Konflikte keine Einzelfälle und
venezianische Kaufleute haben ähnliche Erfahrungen mit jüdischen Zollbeamten in
anderen Handelshäfen der Levante gemacht.⁵⁴ Diese Konflikte drehten sich jedoch
ausschließlich um finanzielle bzw. handelspolitische Interessen und so versuchten
die Venezianer zwar bei der Hohen Pforte die Abberufung Castros zu erreichen,
wobei die italienischen Diplomaten jedoch einen anderen Juden (allerdings aus
Istanbul) als Ersatz vorgeschlagen haben.⁵⁵ Castro reagierte auf die für ihn be-
drohliche Situation, indem er zunächst 1533, beladen mit wertvollen Geschenken,
von Alexandria nach Istanbul reiste und ab diesem Zeitpunkt, vom Sultan in seinen
Ämtern noch einmal bestätigt, jeden Konflikt mit den Venezianern vermieden zu
haben scheint. Nach dem Venezianisch-Osmanischen Krieg von 1539 bis 1540/41
erreichten die Venezianer die Befreiung ihrer Kaufleute von einer Reihe von Ab-
gaben, die ihnen zuvor in den Städten der Levante auferlegt worden waren.
Abraham Castro wird danach nochmals in einem Brief des französischen Bot-
schafters an seinen König erwähnt, aus dem hervorgeht, dass der Zollbeamte der
Unterschlagung und des Diebstahls beschuldigt und inhaftiert worden sei. Mögli-
cherweise ist es ihm unter den neuen zollpolitischen Rahmenbedingungen und
seiner erzwungenen Zurückhaltung gegenüber den europäischen Kaufleuten ein-
fach nicht mehr möglich gewesen, die geforderten Steuererträge zu liefern.

Aus den Erwähnungen in den diplomatischen Korrespondenzen des 16. Jahr-
hunderts geht eindeutig hervor, was für eine herausgehobene Stellung und welch
weitreichenden Einfluss jüdische Zollbeamte in der Verwaltung des Osmanischen
Reiches besessen haben. Sowohl für die Osmanen als auch für die europäischen
Mächte, die mit ihnen Handel treiben wollten, waren diese Männer von entschei-
dender Bedeutung. Dabei scheint in den Dokumenten bestenfalls ein unter-
schwelliges Unbehagen gegenüber den Juden durch, denn letztlich schienen diese
Funktionäre allen Beteiligten, wenn, dann nur durch einen anderen Juden ersetz-

53 Vgl. Arbel, Trading Nations, S. 37 f.
54 Vgl. Arbel, Trading Nations, S. 41–45; wobei die Rekonstruktion der Verhältnisse durch den
Umstand erschwert ist, dass die Quellen auch einen Zollbeamten aus Beirut gleichen Namens er-
wähnen, der aber wohl nicht mit dem ‚ägyptischen‘ Abraham Castro verwechselt werden darf.
55 Diesen Umstand erhellt ein Schreiben des venezianischen Gesandten des Bailo in Istanbul vom
11. Februar 1533, in dem dieser ausführt: „I brought him […] a Jew, the son of the elder of the Jews […],
who has here [in Istanbul] both mother and father, and he will accept this post.“ Zitiert nach Arbel,
Trading Nations, S. 43.

208 Thomas L. Gertzen



bar. Die Schilderungen deuten aber auf die prekäre Stellung dieser Persönlichkeiten
hin, die neben herausragender Finanzexpertise vor allem ein enormes Privatver-
mögen in ihre Tätigkeit mit einbringen mussten – vordergründig, um dem Sultan
die geforderten Abgaben und Steuereinnahmen garantieren zu können, hinter-
gründig, um zur Bestechung und Beschwichtigung der höchsten Amtsträger des
Reiches in der Lage zu sein.⁵⁶ Auch wenn Benjamin Arbel zurecht darauf hinge-
wiesen hat, dass die positive Darstellung Abraham Castros in den hebräischen
Quellen sicher einen Topos darstellt, der nicht unbedingt als ein Spiegel der realen
Verhältnisse missverstanden werden sollte,⁵⁷ geht aus den oben angeführten ve-
nezianischen Quellen klar hervor, dass sich dieser für die Interessen jüdischer
Kaufleute gegenüber dem Gouverneur stark gemacht hat. Sehr wahrscheinlich hat
er tatsächlich großzügige Stiftungen für die jüdische Gemeinde geleistet, nicht zu-
letzt, um sich dadurch einen gewissen gesellschaftlichen Rückhalt zu sichern.

Diese Verhältnisse dauerten praktisch das gesamte 17. Jahrhundert hindurch an
und änderten sich auch nach dem Aufstand der Kairener Juden von 1735 nicht
grundsätzlich. Erst als durch die Einwanderung syrischer Katholiken personelle
Alternativen für die Besetzung der höchsten Ämter in der Finanzverwaltung
Ägyptens vorhanden waren, verloren die Juden endgültig ihren politischen Einfluss
in der Provinz. Wieder waren es die Ambitionen eines Gouverneurs, ‘Alī Bey Al
Kabīr, die den Juden zum Verhängnis werden sollten. Dieser war als Sklave eines
jüdischen Zollbeamten nach Ägypten gelangt und dem Machthaber in Kairo zum
Geschenk gemacht worden.⁵⁸ Es ist also immerhin möglich, dass ‘Alī Bey persönli-
chen Groll gegen die Juden hegte. Zur Finanzierung seiner militärischen Opera-
tionen in Oberägypten, dem Hidschāz und Syrien waren ihm praktisch alle Mittel
recht, egal ob Mord, Erpressung, Beschlagnahme oder außerordentliche bzw. nicht-
legale Besteuerung, wobei von diesen Maßnahmen weder die muslimischen Ein-
wohner Ägyptens, die im Land lebenden religiösen Minderheiten noch die euro-
päischen Kaufleute verschont blieben. Tatsächlich versuchten die venzianischen
Konsuln sogar noch durch die ihnen gewährten Schutzbriefe (berāt) Juden und
syrische Christen gleichermaßen vor dem Zugriff, zumindest aber der Gier des
Gouverneurs zu bewahren – allerdings mit wenig Erfolg.⁵⁹

Die Absetzbewegungen des Gouverneurs von der Zentralmacht in Istanbul
waren keine neue Erscheinung in der ägyptisch-osmanischen Geschichte und
ebenso wenig die damit einhergehende Ausbeutung der Bewohner des Landes. Dem
Ratschlag eines syrischen Kaufmannes mit Namen Mikha’il Fakhr folgend, ent-

56 Dazu Arbel, Trading Nations, S. 53, mit weiterführenden Literaturhinweisen.
57 Vgl. Arbel, Trading Nations, S. 54.
58 Winter, Egyptian Society, S. 209 f.
59 Livingston, ‘Ali Bey Al-Kabīr, S. 221 f.

Land der Knechtschaft – Land der ‚Fleischtöpfe‘? 209



schloss sich ‘Ali Bey jedoch dazu, die Juden gezielt aus der Finanzverwaltung seines
Reiches zu entfernen – wohl auch, weil diese sich in der Vergangenheit gegenüber
der Zentralmacht loyal verhalten hatten (Abb. 5).

Auf seine Anordnung hin wurde 1768 Yusuf Levi, der Leiter der Zollbehörde von
Alexandria zu Tode geprügelt und sein Besitz beschlagnahmt. Im darauffolgenden
Jahr erlitt sein Kollege Ishaq al-Yahudi in Bulaq das gleiche Schicksal. Die enge
Zusammenarbeit des Gouverneurs mit einer anderen nicht-muslimischen Min-
derheit – zu der noch ein Bündnis mit Russland hinzutrat – verdeutlicht, dass es
sich hierbei nicht um religiös motivierte Verfolgung gehandelt hat, sondern um die
Aneignung großer Privatvermögen und die Ausschaltung loyaler Anhänger der
osmanischen Zentralregierung.⁶⁰

Dadurch wirkte sich in Ägypten endgültig ein mit Beginn des 18. Jahrhunderts
schon in den übrigen Teilen des Osmanischen Reiches feststellbarer Niedergang der
jüdischen Gemeinden in dieser Provinz aus.⁶¹

Epilog: Fleischtöpfe oder Knechtschaft im
osmanischen Ägypten?
Jüdisches Leben in Ägypten kam jedoch mit dem Ende des 18. Jahrhunderts nicht
zum Erliegen. Gerade in den urbanen Zentren des Landes, Kairo und Alexandria,
konnten sich die Gemeinden behaupten. Mit der Eroberung Ägyptens durch Na-

Abb. 5: Durch den osmanischen Gouverneur ‘Alī Bey den Großen 1769 in Auftrag gegebene Silber-
münzprägung, die zwar auf einer Seite den Namenszug (Tughra) Sultan Murads III. trägt, auf der
anderen jedoch den Prägeort Ägypten sowie das Jahr 1183 nach islamischer Zeitrechnung angibt,
anstatt, wie üblich, das Jahr des Herrschaftsantritts des Sultans. Aus: Lane-Poole, Stanley. A History
of Egypt. Bd. 6: The Middle Ages. London 1901. S. 356.

60 Vgl. Winter, Egyptian Society, S. 210.
61 Vgl. Shaw, The Jews of the Ottoman Empire, S. 109–146.

210 Thomas L. Gertzen



poleon Bonaparte im Jahr 1798 und der 1805 erfolgten Machtübernahme Mehem-
med ‘Alis begann eine rasante Modernisierung des Landes, an der die Juden Anteil
hatten und – aufgrund ihres im Durchschnitt höheren Bildungsniveaus und tradi-
tionell guter Kontakte ins westliche Ausland – stark davon profitieren konnten.⁶²

Erst durch die Gründung des Staates Israel 1948 und den Sechstagekrieg von
1967 begann ein erneuter ‚Exodus‘ und endeten nun endgültig jüdisches Leben und
Kultur in Ägypten,⁶³ wobei dieser Verlust weder von den einstigen ägyptischen
Juden noch der ägyptischenMehrheitsgesellschaft vollständig aufgearbeitet werden
konnte.⁶⁴

Was bleibt ist die Frage, ob die Juden Ägyptens unter osmanischer Herrschaft
ein ‚Goldenes Zeitalter‘ erlebten oder doch mehr Unterdrückung und „Knecht-
schaft“ erfuhren. Dass sich diese Frage nicht pauschal beantworten lässt, liegt auf
der Hand. Punktuelle Einzelbeobachtungen wie die des britischen Orientreisenden
William Lane einer „less oppressive government“ in Ägypten sind jedenfalls nicht
geeignet, um hier ein Ergebnis zu formulieren. Dennoch lassen sich für die Juden
Ägyptens unter osmanischer Herrschaft gewisse grundlegende Beobachtungen
machen.

Traditionell waren sie als religiöse Minderheit der Diskriminierung durch die
muslimischen Machthaber des Landes ausgesetzt. Allerdings galt dies auch für die
Zeiten, als die Herrscher des Landes ‚Heiden‘ oder Christen waren. Der Status als
Dhimmis oder Schutzbefohlene verhinderte nicht, dass Juden Opfer von Übergriffen
wurden. Der Umstand, dass sie sich durch ihr starkes Engagement und ihre Erfolge
in der Finanzwirtschaft der Staatsmacht lange Zeit unentbehrlich gemacht hatten,
hatte den negativen Effekt, dass sie mit der Belastung durch Steuern und Abgaben
identifiziert wurden. Die Zusammenarbeit und weitgehende Loyalität gegenüber
der osmanischen Zentralregierung in Istanbul, ebenso wie die Kooperation mit
europäischen Mächten, stellten die ambivalenten Grundlagen jüdischen (Über‐)
Lebens in Ägypten dar, denn der Zorn auf diese konnte sich ebenso gut, wenn nicht
sogar noch leichter, gegen ihre jüdischen Agenten richten.

So war die Komplexität der gesellschaftlichen und vor allem religiösen Ver-
hältnisse im Land am Nil für die Juden Segen und Fluch zugleich. Die ganz unter-
schiedlichen Interessengruppen und Religionsgemeinschaften boten wechselnde

62 Einen Überblick bietet: Landau, Jacob M: Jews in Nineteenth-Century Egypt. London 1969.
63 Zu den Verhältnissen vor dieser Entwicklung: Krämer, Gudrun: The Jews in Modern Egypt, 1914–
1952. Seattle 1989.
64 Einen aktuellen Eindruck vermittelt Petrin, Susanna: Die jüdische Gemeinde Ägyptens erlischt –
und verabschiedet sich mit einem großartigen Statement gegen den interreligiösen Hass. In: Neue
Züricher Zeitung. 25.06. 2018. https://www.nzz.ch/feuilleton/die-letzte-juedin-aegyptens-ld.1389872
(02.05. 2021).

Land der Knechtschaft – Land der ‚Fleischtöpfe‘? 211



Möglichkeiten sowohl zur Zusammenarbeit als auch zu Konflikten, welche die os-
manischen Gouverneure ebenfalls beschäftigten und die sie ihrerseits für sich zu
nutzen versuchten.

Dabei bildete Ägypten innerhalb des Osmanischen Reiches in mehrerlei Hin-
sicht eine Ausnahme. Das Land verschaffte seinen Herrschern seit alters her die
notwendigen strategischen, wirtschaftlichen und landwirtschaftlichen Grundlagen
für eine starke und unabhängige Außenpolitik, was immer wieder zu Autonomie-
bestrebungen der lokalen Machthaber gegenüber der Zentrale in Istanbul geführt
hat. Die mamlukische Kriegerelite war durch die osmanische Eroberung keinesfalls
entmachtet worden und trotz des grundlegenden Gegensatzes zwischen Christen-
heit und Umma war das Verhältnis zu den Europäern nicht ausschließlich durch
militärische Konfrontationen geprägt. Selbst innerhalb der jüdischen Bevölkerung
wirkten Gegensätze und Konflikte, mussten u.a. zahlreiche Geflüchtete von der
Iberischen Halbinsel erst in die ägyptisch-jüdische Gesellschaft integriert werden.

Dennoch spricht einiges dafür, dass Juden in Ägypten unter osmanischer
Herrschaft stärker prosperierten als unter der unmittelbar vorangegangenen (un-
abhängigen) Herrschaft der Mamluken. Dies verhinderte nicht, dass sie im
18. Jahrhundert von dem allgemeinen Niedergang jüdischen Lebens im Osmani-
schen Reich betroffen waren. Doch zeichnet sich eine grundsätzliche Tendenz ab,
wonach die Juden Ägyptens immer von Kräften der Modernisierung und Globali-
sierung profitieren konnten, dabei aber gerade für die Entwicklung und Verwaltung
ihrer ägyptischen Heimat unentbehrlich gewesen sind.

Daraus folgt, dass die der religiösen Sphäre entlehnten Schlagworte der
„Fleischtöpfe“ und „Knechtschaft“ denkbar ungeeignet sind, um die Geschichte und
die Lebensverhältnisse der Juden im osmanischen Ägypten zu beschreiben. Bei
allen Wechselfällen der Geschichte und den immer zu berücksichtigenden reli-
giösen Spannungen und Konflikten waren die Juden für die Osmanen immer mehr
Vertreter einer loyalen professionellen Elite, die sich vor allem dadurch auszeich-
nete, dass sie nicht stark genug war, um die osmanische Herrschaft zu gefährden,
aber zu wichtig, als dass man ihre Bedürfnisse hätte ignorieren oder völlig ver-
nachlässigen dürfen.

Nachdem jedoch die Juden in der ägyptischen Finanzverwaltung durch syrische
Katholiken (ihrerseits aus der angestammten Heimat innerhalb des Riesenreiches
verdrängt) ersetzt worden waren, begann ihr Niedergang. Die traditionelle Ver-
bundenheit mit der Zentralmacht in Istanbul endete in dieser Zeit und machte
langfristig denWeg für die Juden frei, den kommenden Machthabern Ägyptens, die,
wie ihre Vorgänger, versuchten sich von dem Sultan in Istanbul zu emanzipieren,
ihre Unterstützung zukommen zu lassen.

Das erklärt letztlich die tiefe Verbundenheit – und den Schmerz – die viele
ägyptische Juden mit dem Land bis heute verbinden. Man könnte die These ver-

212 Thomas L. Gertzen



treten, dass durch die Wechselfälle der Geschichte während der osmanischen
Herrschaft und das zeitgleiche Zurücktreten religiöser Konflikte hinter handels-
politische und imperiale Interessen, also im Zuge der Modernisierung des Landes,
die Juden in Ägypten ein Gefühl der Zugehörigkeit und des Beheimatet-seins im
Land am Nil entwickelt haben und sich nicht länger als ‚Juden in Ägypten‘ sondern
vielmehr als ‚ägyptische Juden‘ begriffen.

Literaturverzeichnis

Assmann, Jan: Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächtnisspur. Frankfurt a.M. 2011.
Assmann, Jan: Exodus. Die Revolution der Alten Welt. München 2019.
Bagnall, Roger S. (Hrsg.): Egypt in the Byzantine World 300–700. Cambridge 2009.
Böhm, Martina: Samaritaner. In: WiBiLex. Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet.

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/25967/ (21.04. 2021).
Cecere, Guiseppe: The Shaykh and the Others. Sufi Perspectives on Jews and Christians in Late

Ayyubid and Early Mamluk Egypt. In: Entangled Religions. Interdisciplinary Journal for the Study
of Religious Contact and Transfer 6 (2018). S. 32–94.

Cohen, Mark R.: Jewish Self-Government in Medieval Egypt. The Origins of the Office of the Head of
the Jews, Ca. 1065–1126. Princeton 2014.

Fluck, Cäcilia u. a.: Ein Gott – Abrahams Erben am Nil. Juden, Christen und Muslime in Ägypten von
der Antike bis zum Mittelalter. Berlin 2015.

Frenkel, Miriam (Hrsg.): The Jews in Medieval Egypt. Brighton/MA 2021.
Gertzen, Thomas L.: Judentum und Konfession in der Geschichte der deutschsprachigen Ägyptologie

(EJSB, 32). Berlin 2017.
Gertzen, Thomas L.: Das Buch der Reisen des Benjamin aus Tudela und seine Beschreibung

Nordostafrikas und Ägyptens um das Jahr 1171. Ein Beitrag zur Geschichte der frühen
Ägyptenkunde. In: Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Instituts, Abteilung Kairo 74
(2018). S. 43–58.

Goitein, S. D.: The Title and Office of the Nagid a Re-Examination. In: The Jewish Quarterly Review
53,2 (1962). S. 93–119.

Halm, Heinz: Kalifen und Assassinen. Ägypten und der Vordere Orient zur Zeit der ersten Kreuzzüge.
München 2018.

Hanna, Nelly: Ottoman Egypt and the Emergence of the Modern World: 1500–1800. Cairo 2014.
Holo, Joshua: Byzantine Jewry in the Mediterranean Economy. Cambridge 2009.
Keyserling, Meyer: Castro, de, family, in: Jewish Encyclopedia. 1906. S. 608–609. https://www.

jewishencyclopedia.com/articles/4132-castro-de-family (30. 04. 2021).
Kohen, Elli: History of the Byzantine Jews. A Microcosmos in the Thousand Year Empire. New York

2007.
Krämer, Gudrun. The Jews in Modern Egypt, 1914–1952. Seattle 1989.
Krämer, Gudrun: Der Vordere Orient und Nordafrika ab 1500 (Neue Fischer Weltgeschichte, 9).

Frankfurt a.M. 2016.
Landau, Jacob M.: Jews in Nineteenth-Century Egypt. London 1969.

Land der Knechtschaft – Land der ‚Fleischtöpfe‘? 213



Landau, Jacob M.: The Decline of the Jewish Community in Eighteenth-Century Cairo: A New
Interpretation in the Light of Two Iberian Chronicles. In: The Jews of Egypt. A Mediterranean
Society in Modern Times. Hrsg. von Shimon Shamir. London 1987. S. 15–29.

Lane, Edward W.: An Account of the Manners and of the Customs of the Modern Egyptians. The
Definitive 1860 Edition. Introduced by Jason Thompson. Cairo 2003.

Livingtson, John W.: ‘Ali Bey Al-Kabīr and the Jews. In: Middle Eastern Studies 7,2 (1971). S. 221–228.
Modrzejewski, Joseph M.: The Jews of Egypt. From Ramses II to Emperor Hadrian. Princeton 1997.
Modrzejewski, Joseph M.: Un peuple de philosophes. Aux origines de la condition juive. Paris 2011.
Museum of the Jewish People: The Jewish Community of Cairo.

https://www.anumuseum.org.il/jewish-community-cairo/ (22.04.2021).
Muslu, Cihan Y.: The Ottomans and the Mamluks. Imperial Diplomacy and Warfare in the Islamic

World (Library of Ottoman Studies, 36). New York 2014.
Nirenberg, David: Anti-Judaism. The Western Tradition. New York 2013.
Nizri, Michael: Reflection on the Traits and Images Associated with Jews in 17th Century Ottoman

Sources. In: Hamsa: Journal of Judaic and Islamic Studies 4 (2017/18). S. 88–104.
Pedani, Maria P.: Venetian Consuls in Egypt and Syria in the Ottoman Age. In: Mediterranean World

18 (2006). S. 7–21.
Petrie, William M. Flinders: The Status of the Jews in Egypt. London 1922.
Petrin, Susanna. Die jüdische Gemeinde Ägyptens erlischt – und verabschiedet sich mit einem

grossartigen Statement gegen den interreligiösen Hass. In: Neue Züricher Zeitung. 25.06. 2018.
https://www.nzz.ch/feuilleton/die-letzte-juedin-aegyptens-ld.1389872 (02.05. 2021).

Pink, Johanna: Geschichte Ägyptens. Von der Spätantike bis zur Gegenwart. München 2014.
Schroeter, Daniel J.: Jewish Quarters in the Arab-Islamic Cities of the Ottoman Empire. In: The Jews of

the Ottoman Empire. Hrsg. von Avigdor Levy. Princeton 1994. S. 287–300.
Schur, Nathan: History of the Karaites (Beiträge zur Erforschung des Alten Testaments und des

antiken Judentums, 29). Frankfurt a.M. 1992.
Shaw, Stanford J.: The Jews of the Ottoman Empire and the Turkish Republic. London 1991.
Shmuelevitz, Aryeh: Capsali as a Source for Ottoman History, 1450–1523. In: International Journal of

Middle East Studies 9 (1978). S. 339–344.
Shmuelevitz, Aryeh: The Jews in Cairo at the Time of the Ottoman Conquest. The Account of Capsali.

In: The Jews of Egypt. A Mediterranean Society in Modern Times. Hrsg. von Shimon Shamir.
London 1987. S. 3–8.

Siegert, Folker: Apion (2:2–144). In: Flavius Josephus. Über die Ursprünglichkeit des Judentums (Contra
Apionem). Hrsg. von Folker Siegert. (Schriften des Institutum Judaicum Delitzschianum, 6), Bd. 1.
Göttingen 2008. S. 25–27.

Starkey, Paul: Rabbi Benjamin of Tudela: a 12th-Century Traveller to the Middle East. In: Journeys
Erased by Time. The Rediscovered Footprionts of Travellers in Egypt and the Near East. Hrsg. v.
Neil Cooke. Oxford 2019. S. 1–16.

Szyszman, Simon: Le Karaisme. Ses doctrines et son histoire. Lausanne 1980.
Vittmann, Günther: Ägypten und die Fremden im ersten vorchristlichen Jahrtausend. Mainz a. R. 2003.
Winter, Michael: Egyptian Jewry during the Ottoman Period as a Background to Modern Times. In:

The Jews of Egypt. A Mediterranean Society in Modern Times. Hrsg. von Shimon Shamir. London
1987. S. 9–14.

Winter, Michael: Egyptian Society under Ottoman Rule 1517–1798. London 1992.

214 Thomas L. Gertzen


