
Giovanna Motta

Doña Gracia Nasi: Sephardische
Unternehmerin, Diplomatin und
Philanthropin

Während Männer jahrhundertelang das öffentliche Leben in Gesellschaft und Po-
litik prägten, blieben Frauen an die häusliche Umgebung gebunden. Weibliche
Persönlichkeiten wie Beatrice de Luna Mendes Nasi (1510–1569), auch Doña Gracia
Nasi genannt, blieben eine Ausnahme. Sie war portugiesischer und jüdischer Her-
kunft, flüchtete vor der Inquisition und antisemitischer Verfolgung und half jüdi-
schen Menschen, die sich in der gleichen Situation befanden. Sie war Bankeigen-
tümerin, Unternehmerin, Philanthropin und geistiges Oberhaupt, das sich in
verschiedenen Kulturräumen zwischen dem „Okzident“ und „Orient“ bewegte.
Schließlich wurde sie –wie viele Juden – im Osmanischen Reich aufgenommen und
blieb dort bis zu ihrem Tod. Die Lebensgeschichte dieser bemerkenswerten Frau
faszinierte und inspirierte Schriftsteller, Dichter und Künstler, obwohl es zur Zeit
der Renaissance an herausragenden weiblichen Persönlichkeiten nicht fehlte.¹ So
fertigte beispielsweise der berühmte Medailleur Pastorino di Giovan Michele deʼ
Pastorini eine Medaille von ihr an, in Nachahmung derjenigen im antiken Rom.
Nach einem historischen Überblick über das Judentum in der Renaissance, widmet
sich dieser Beitrag dem Leben der Beatrice de Luna Mendes Nasi.

Zwischen Vertreibungen, Handelsbeziehungen
und Spionagevorwürfen: Aspekte jüdischen
Lebens zur Zeit der Renaissance
Als die Katholischen Könige (los Reyes Católicos), Isabella I. von Kastilien und
Ferdinand II. von Aragón, im Jahre 1492 das Alhambra-Edikt (El Decreto de la Al-
hambra) im Spanischen Königreich und in ihrenweiteren Hoheitsgebieten erließen,
mussten Juden die Iberische Halbinsel verlassen.² Dies beeinflusste nicht nur die
Einzelschicksale der jüdischen Menschen, sondern auch die innenpolitische und

1 Bspw. Königin Elisabeth I. von England und Bona Sforza oder auch Sofonisba Anguissola, eine
Nonkonformistin und libertäre Frau, die zur Hofmalerin wurde und der Tochter von Philipp II.,
Isabella di Valois, Unterricht erteilte.
2 Roth, Cecil: The Spanish Inquisition. New York/London 1996.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111048949-005



gesellschaftliche Situation der Aufnahmeorte. Etwa 200.000 Juden, die überwiegend
in die Türkei, auf den Balkan und nach Nordafrika flüchteten, wurden zwar
großzügig aufgenommen, mussten dafür aber eine Personensteuer entrichten und
die neue Staatshoheit ergebenst anerkennen.³ Konvertierte spanische Juden blieben
weiterhin auf der Iberischen Halbinsel, da sie schon immer dort gelebt hatten und
der Ansicht waren, dort bleiben zu können. Nach Auffassung des Historikers Car-
melo Trasselli, der seine Studien überwiegend auf Sizilien fokussiert hatte, blieb der
überwiegende Teil der wohlhabenden und konvertierten Juden auf der Iberischen
Halbinsel, um ihre Geschäfte nicht aufgeben zu müssen.⁴ Doch auch zu Zeiten Karls
V., dem Kaiser des Heiligen Römischen Reiches und Königs von Spanien, wurden die
religiösen Verfolgungen fortgesetzt. Der Druck auf die Juden wurde zunehmend
stärker und löste neue Fluchtdynamiken aus.

Zeugenberichte von Juden, die den Versuch unternahmen, sich der Inquisition
zwischen der Iberischen Halbinsel und Flandern zu entziehen, häuften sich. Auch
die Republik Venedig bot den Juden, die aus Spanien flohen, Niederlassungsrechte.
Dadurch begünstigten sie die Bildung einer recht umfangreichen sephardischen
Gemeinschaft. Gleichzeitig jedoch errichtete die Republik Venedig das erste Ghetto
(1516) in einer Stadt, in der der größte Teil der Texte in Hebräisch gedruckt wurde,
unter anderem der Talmud.⁵

Im Kirchenstaat wiederum erließ Papst Pius V. im Februar 1569 die Bulle
Hebraeorum gens, er ließ die Synagogen schließen und verbannte die jüdische Be-
völkerung. Im 16. Jahrhundert lebten auf der italienischen Halbinsel außer den
Konvertierten bzw. „Neuchristen“, auch Marranen genannt, die ihren Geschäften
weiterhin nachgingen, auch die Nicht-Konvertierten. Sie siedelten sich in Venedig,
Rom, Genua, Palermo und weiter in Ancona, Senigallia, Bologna, Mantua und Fer-

3 Allgemeine Werke über das osmanische Reich: Lafi, Nora: Esprit civique et organisation citadine
dans l’Empire ottoman (XVe–XXe siècles). Leiden/Boston 2018; Mantran, Robert (Hrsg.): Storia
dell’Impero ottomano. Lecce 1999; Mafrici, Mirella: Uccialì. Dalla Croce alla Mezzaluna. Un grande
ammiraglio ottomano nel Mediterraneo del Cinquecento. Soveria Mannella (CZ) 2021. Über die
Vertreibung der Juden s. bspw. Pérez, Joseph: History of a Tragedy: The Expulsion of the Jews from
Spain. Übersetzt von Lysa Hochroth. Champaign 2007. Über Juden im osmanischen Reich s.u. a.:
Galante, Avram: Histoire des Juifs de Turquie. Istanbul 1987; Ben-Naeh, Yaron: Jews in the Realm of
the Sultans. Ottoman Jewish Society in the Seventeenth Century. Tübingen 2008.
4 Trasselli, Carmelo S.: Sull’espulsione degli ebrei dalla Sicilia. In: Annali della Facoltà di Economia e
Commercio di Palermo 8 (1954). S. 131–150. Vgl. Italia Judaica, Gli ebrei in Sicilia sino all’espulsione
del 1492. Atti del V convegno internazionale di Palermo. Hrsg. vom Ministero per i beni culturali e
ambientali. Roma 1995.
5 Über venezianische Juden s. Lafi, Nora: I mercanti veneziani ad Aleppo nel Cinquecento: degli
Ottomani come gli altri? In: Venezia e il suo Stato da mar. Hrsg. von Ester Capuzzo und Bruno
Crevato-Selvaggi. Roma 2019. S. 107–120.

98 Giovanna Motta



rara an.⁶ Im letztgenannten Ort verwandelte die Familie dʼEste die ursprüngliche
Festung in eine Stadt mit Renaissance-Anlage. Bei Hof zeigte man sich der Moder-
nisierung gegenüber besonders aufgeschlossen und zog Architekten wie Leon Bat-
tista Alberti und Künstler wie Piero della Francesca und Tizian (Tiziano Vecellio) an.
Hier fanden die Juden eine neue Heimat. Jüdische Händler und Bankleute pflegten
geschäftliche Beziehungen mit den nicht-jüdischen Einwohnern und dank der
Händlernetzwerke, die das Mittelmeer mit Nordeuropa verbanden, insbesondere
mit Flandern, waren diese Geschäfte sehr gewinnbringend. Die jüdischen Händler

Abb. 1: Münze mit einem Porträt von Grazia Nasi. Mit freundlicher Genehmigung der Israelischen
Nationalbibliothek.

6 Über Juden in Italien s.: Caffiero, Marina: Storia degli ebrei nell’Italia moderna. Dal Rinascimento
alla Restaurazione. Roma 2014; Calimani, Riccardo: Storia degli ebrei italiani. Dalle origini al XV
secolo. Milano 2013; Toaff, Ariel: Gli ebrei siciliani in Italia dopo l’espulsione. Storia di un’integra-
zione mancata. In: Italia Judaica. Gli ebrei in Sicilia sino all’espulsione del 1492. Atti del V convegno
internazionale di Palermo. Hrsg. vom Ministero per i beni culturali e ambientali. Roma 1995. S. 382–
396; Fonti per la storia dell’espulsione degli ebrei dalla Sicilia. Hrsg. v. Romualdo Giuffrida. Palermo
1990; Schwarzfurchs, Simon: The Sicilian Jewish Communities in the Ottoman Empire. In: Italia
Judaica. Gli ebrei in Sicilia sino all’espulsione del 1492, S. 397–411.

Doña Gracia Nasi 99



besuchten die bedeutenden Messen und Hafenstädte – tyrrhenische und adriati-
sche, im Norden und im Süden Europas – und zogen um ihrer Geschäfte willen von
einer Stadt in die andere. Manchmal hatten sie mit Vorurteilen zu kämpfen, andere
Male wurden sie freundschaftlich aufgenommen und bei Hofe eingeladen. Es gab
Städte, die sie mit vorteilhaften Lebensbedingungen anzogen, wie etwa Senigallia,
wo die italienische Adelsfamilie della Rovere, in der Absicht, ihr eigenes Herzogtum
auszubauen, bereit war, die Flüchtlinge als Verleiher und Händler aufzunehmen.⁷

Ein Teil der jüdischen Flüchtlinge stellte sich im Osmanischen Reich unter den
Schutz des Sultans, auch weil bereits eine Gemeinschaft in Konstantinopel bestand,
die später wirtschaftlich von Joseph Nasi unterstützt wurde, einem bedeutenden
Geschäftsmann, der Bankier und Berater der Sultane Süleyman I. und Selim II.
geworden und von letzterem zum Herzog von Naxos ernannt worden war. Ihm
wurden diplomatische Ämter übertragen, damit er mit Persien und mit der Pol-
nisch-Litauischen Konföderation verhandeln konnte. Andererseits war angeordnet
worden, dass Muslime, Christen und Juden, die aus den verschiedenen Provinzen
stammten, wieder eingegliedert würden, sowohl in der neuen Hauptstadt als auch
in den anderen unterworfenen Territorien – dies bereits seit der Einnahme der
Stadt im Jahre 1453 durch Mohammed II., der nicht zufällig der Eroberer genannt
wurde, und mit dem Ziel, dieselbe wieder zu bevölkern.

Sultan Bayezid II. erteilte den sephardischen Juden, die aus Spanien, Portugal,
dem Königreich Neapel und dem Königreich Sizilien kamen, die Erlaubnis, sich in
den großen Städten niederzulassen. Das galt besonders für die europäischen Pro-
vinzen von Rumelien, im westlichen und im nördlichen Anatolien, aber auch in den
Küstenregionen des südlichen Mittelmeeres, und dort wiederum in Jerusalem,
Damaskus und Ägypten. In die Gebiete des Osmanischen Reiches kamen somit die
Sepharden und trafen dort auf die Romanioten, Juden, die seit der Antike in den von
den Osmanen unterworfenen Gebieten Griechenlands lebten und die ihre Beson-
derheiten, auch die sprachlichen, bewahrten. Sie wurden mit der Zeit von den
Gemeinschaften, die aus Spanien stammten, aufgenommen und zum Teil verblieben
sie in Epirus, in Ioannina und in Saloniki – dem antiken Thessaloniki, das bis 1912
unter osmanischer Kontrolle stand – wo man hingegen das jüdisch-spanische La-
dino sprach. Die Romanioten in der Hauptstadt machten etwa 10% der Bevölkerung
aus und wurden so zu einer besonders einflussreichen Gemeinschaft, während
Thessaloniki zum bedeutendsten Zentrum der Sepharden wurde (sie wurden von

7 Coen, Ettore: Ma come, quando e perché gli ebrei arrivarono a Senigallia? In: Vivere Senigallia.
https://www.viveresenigallia.it/2012/02/27/ma-come-quando-e-perch-gli-ebrei-arrivarono-a-senigal-
lia/338607/ (15.03. 2022).

100 Giovanna Motta



den Nationalsozialisten im Jahre 1943 in Massen deportiert)⁸ und Kreta zu einem
wichtigen Handelszentrum.

Im Laufe des 16. Jahrhunderts erschütterten verschiedene Ereignisse den „Alten
Kontinent“. Das Konzept des laizistischen Zentralstaates, die Modernisierung der
Produktionsweisen, die Entwicklung der Banken und die sozialen Spannungen
schufen neue Situationen, die von der Protestantischen Reform gekennzeichnet
waren, die wiederum dazu führte, dass die Einheit der Christen zerbrach und Raum
für Neuordnungen bot – für eine Kultur, die die Beziehungen zwischen Mensch,
Arbeit, Gewinn und der problematischen Verbindung von Reform und wirtschaft-
licher Entwicklung maßgeblich prägen sollte.⁹ Verschiedene Entwicklungen führten
zu einem neuen Lebenskonzept, das durch einen asketischen Protestantismus ge-
kennzeichnet war und eine Rechtfertigung für kapitalistisches Verhalten liefern
sollte, damit sich auf diese Weise der Widerspruch zwischen Berufsausübung (und
Verdienst) und den ethischen Vorgaben auflöste.Einige Länder im Zentrum und im
Norden Europas wurden zu einem Bollwerk, einer Grenze, sowohl für die Reformen
als auch gegenüber dem osmanischen Expansionismus.

Im 16. Jahrhundert übten die Osmanen auch auf das Mittelmeergebiet großen
Druck aus, indem sie sich gegen Venedig und das Spanien von Philipp II. stellten. Die
christlichen Mächte der Lega Santa behielten jedoch in der bekannten Schlacht von
Lepanto (1571), die in die Geschichte als der bedeutungsvollste Sieg der Christenheit
einging, die Oberhand.¹⁰ Außer auf militärischem Gebiet unterschieden sich die
Osmanen durch ihre tolerante Politik den verschiedenen Religionen gegenüber,
durch die Wiederbesiedlung der eroberten Territorien als auch dadurch, dass sie
bei einer größeren Anzahl von nicht muslimischen Untertanen hohe Steuern ein-
trieben. Doch ihre Großzügigkeit war keinesfalls grenzenlos, die Juden stießen auch
im Herrschaftsgebiet der Sultane, der Hohen Pforte, auf nicht wenige Schwierig-
keiten.

Zwar waren die Bedingungen für die Juden im osmanischen Gebiet im Ver-
gleich zu anderen Gebieten besser, man muss aber dennoch bedenken, dass sie nur
begrenzte Rechte genossen. Sie waren in eigenständigen religiösen Gemeinschaften
organisiert, das Millet-System vereinte die Nicht-Muslime. Die Juden wurden von
den leitenden Rabbinern repräsentiert, sie waren Einschränkungen unterworfen,
sowohl die Orte betreffend, an denen sie sich ansiedeln konnten, wie auch bezüglich

8 Dazu s. Saltiel, Leon: The Holocaust in Thessaloniki: Reactions to the Anti-Jewish Persecution
1942–1943. London 2020.
9 DazuMotta, Giovanna: Nell’Europa dell’età moderna. Memoria collettiva e ricerca storica. Firenze
2013; Israel, Jonathan I.: European Jewry in the Age of Mercantilism (1550–1750). Oxford 1999; Ru-
derman, David B.: Early Modern Jewry: A New Cultural History. Princeton 2011.
10 Motta, Giovanna (Hrsg.): I Turchi, il Mediterraneo, l’Europa. Milano 1998.

Doña Gracia Nasi 101



der Kleidung und des Militärdienstes. Sie blieben Menschen im Exil, sowohl aus
dem westlichen als auch aus dem östlichen Europa kommend, auf der Suche nach
besseren Lebensbedingungen und nach Arbeit, die sie aus der Hilfsbedürftigkeit
befreien sollte. Nicht alle waren Bankiers und Händler, viele waren arm und ge-
zwungenweiterzuziehen, viele Städte und Dörfer durften sie nicht betreten, und sie
befanden sich in ständiger Angst vor den häufigen Pogromen. Sie waren Hand-
werker, Tischler, Schneider und Kürschner, die aus dem Habsburger Reich oder dem
Zarenreich flohen, und Vorurteilen und Gewalt ausgesetzt, in immerwährender
Migration, wie der jüdische Schriftsteller Joseph Roth in seinem Roman Juden auf
Wanderschaft darlegt, der ihre tieferen Dynamiken rekonstruierte und damit ein
Bild ihrer eigenen besonderen Lage zeichnete.¹¹

Es trifft zu, dass viele jüdische Untertanen in der osmanischen Bürokratie hohe
Ämter bekleidet hatten, dass sie über Macht und finanziellen Einfluss verfügten –

aber sie lebten in Unsicherheit. So waren sie gezwungen, Übergriffe aller Art hin-
zunehmen, willkürliche Beschlagnahmungen und erzwungene Bekehrungen, da ihr
Status in jedem Fall von den Entschlüssen des amtierenden Sultans abhing. Sowohl
in den christlichen Ländern als auch in denen, die von den Osmanen erobert
wordenwaren, galten die „Kinder Abrahams“ als schuldig für jegliche Schandtat, sie
wurden beschuldigt, die Pest zu verbreiten, wenn die Epidemie wieder einmal
ausbrach, sie wurden als „Giftsalber“ bezeichnet – und daher ausgeschlossen –,
trotz der Tatsache, dass viele von ihnen Ärzte waren, die Kranken pflegten und
dabei riskierten, sich selbst mit Krankheiten anzustecken.¹² Ein weiterer Vorwurf
lautete, sie seien türkische Agenten, wie bei Daniel Tollet nachzulesen ist. So wurde
den Juden der Polnisch-Litauischen Konföderation unterstellt, dass sie die Kon-
vertierten in die osmanischen Gebiete schickten, wo man sie zum Islam bekehren
würde, um dann die christlichen Jungen in das Korps der Janitscharen einzuglie-
dern.¹³ Sie wurden bezichtigt, den Türken die christlichen Kriegssklaven zu ver-
kaufen. Die gängigste Anklage war jedoch diejenige, einen beständigen und weit
verzweigten Spionagering zu unterhalten.Tatsächlich schickten sowohlMohammed
II. als auch Bayezid II. zahlreiche „Beauftragte“ nach Ungarn, Dalmatien und in den
deutschsprachigen Raum, um dort die schwierige Aufgabe als Informanten wahr-
zunehmen, die auch Juden anvertraut wurde, wahrscheinlich, weil sie viele Spra-

11 Roth, Joseph: Ebrei erranti. Milano 2016.
12 Vgl. Motta, Giovanna (Hrsg.): „In bona salute de animo e de corpo“. Malati, medici e guaritori nel
divenire della storia. Milano 2007.
13 Tollet, Daniel: Les Juifs furent-ils, dans la Confédération polono-lituanienne, les agents des
Turcs? (XVI –XVII siècles). In: I Turchi, il Mediterraneo, l’Europa, S. 152–168; Platania, Gaetano: Di-
plomazia e Guerra turca nel XVII secolo. La politica diplomatica polacca e la „lunga guerra turca“
(1673–1683). In: I Turchi, il Mediterraneo, l’Europa, S. 242–268.

102 Giovanna Motta



chen beherrschten, und auch, weil das Osmanische Reich bis ins 18. Jahrhundert
keine diplomatischen Beziehungen zu den westlichen Ländern unterhielt, aber von
Mal zu Mal außerordentliche Botschafter für besondere Aufgaben ernannte, um
„Kriege, Frieden, Todesnachrichten von Sultanen und Thronbesteigungen anzu-
kündigen“¹⁴. Die Historiker verweisen auf die Errichtung einer wahren Intelligence,
sowohl in der Republik Venedig als auch in der Republik Ragusa, wo die Juden und
die Ragusaner, die in unterschiedlicher Weise an die osmanische Regierung in
Konstantinopel gebunden waren, ihre Aufgaben als Spione wahrnahmen.¹⁵ Stra-
tegische Fähigkeiten, siegreiche Kampagnen, Geheimdienste, all das trug dazu bei,
das Bild der osmanischen Macht und die Unbesiegbarkeit der Türken zu stärken,
und sorgte für eine sich ausbreitende Furcht, „eine wahre Psychose“ vor jüdischen
Spionen im Dienste der Sultane, wie beispielsweise im Krieg von Zypern (1570–1573),
das Venedig entzogen wurde und trotz der Konflikte privilegierte Beziehungen mit
der osmanischen Regierung in Konstantinopel unterhielt. Unterschiedliche Quellen
verweisen im Zusammenhang mit jüdischen Spionen auf die besondere Rolle einer
bedeutenden Persönlichkeit, auf den bereits genannten Joseph Nasi, um damit das
diskriminierende Bild vom „hinterlistigen und verräterischen Juden“ zu bekräfti-
gen, der an der Spitze der internationalen Komplotte stand.¹⁶

Ebenso wurde ein starkes Erdbeben, das im Jahre 1531 Lissabon erschütterte,
als Zeichen der göttlichen Strafe angesehen, für die von den Juden begangenen
„Sünden“. Juden wurde vorgeworfen, wenn sie der Form halber konvertiert waren,
weiterhin insgeheim ihren Glauben zu praktizieren. Doktor Miguez, der am Hof
eine Art Arztvater gewordenwar und sich bei dieser Gelegenheit aufopferte, um die
Verletzten zu pflegen, die unter den Trümmern begraben waren, wurde als Kon-
vertierter umgebracht. Andere Ärzte wiederum wurden bei der Ausübung ihres
Berufes beschuldigt, Magie anzuwenden.

Andererseits muss angemerkt werden, dass das komplexe politische Spektrum
im 16. und 17. Jahrhundert – als sich der starke Machtzusammenstoß zwischen dem
Habsburgerreich und dem Osmanischen Reich aufgrund der territorialen Erobe-
rungen hinzog – einen Kontext geschaffen hat, in dem dauernde Dynamiken von
Besiegten und Siegern stattfanden und in dem es, je nach Geschehenissen, zu Mi-
grationen von christlichen Gebieten hin zu den osmanischen (oder umgekehrt)

14 Preto, Paolo: Lo spionaggio turco a Venezia tra mito e realtà. In: I Turchi, il Mediterraneo,
l’Europa, S. 123–132.
15 Über die jüdischen Netzwerke zwischen der Republik Ragusa und dem Adriaraum s. bspw. Li-
gorio, Benedetto: Un ponte tra ottomani e cristiani. Il network degli ebrei di Ragusa tra Balcani e
Adriatico (1585–1635). In: Reti marittime come fattori dell’integrazione europea/Maritime Networks
as a Factor in European Integration. Hrsg. von Giampiero Nigro. Firenze 2019. S. 255–280.
16 Preto, Lo spionaggio turco a Venezia.

Doña Gracia Nasi 103



kam. Die sephardische Jüdin Gracia Nasi wurde in dieser turbulenten Zeit mit einer
langjährigen Fluchtgeschichte konfroniert. Sie war eine Schlüsselfigur in einem
Zusammenspiel verschiedener dramatischer Ereignisse von internationalem Aus-
maß.

Das Leben der Gracia Nasi zwischen Antwerpen,
Venedig und Konstantinopel
Gracia Nasi kam als Beatrice de Luna¹⁷ Miques (ihr hebräischer Name lautete
Hanna Gracia) in Portugal zurWelt. Zur Zeit der Inquisitionwar die Familie Mendes
gezwungen, sich zu den „neuen Christen“ zu bekennen, und es gelang ihr, mit
weiteren 30 Familien unter der Führung des Rabbiners Isaac Abouab aus Spanien
nach Portugal zu fliehen, indem sie, gegen Bezahlung, die spanische Grenze pas-
sieren konnten. Weitere Juden, insgesamt sechshundert wohlhabende Familien,
Handwerker und aus unterschiedlichen Berufen kommend, hatten das gleiche
Recht gegen Bezahlung festgelegter Beträge erlangt, die nach Familiengemein-
schaften berechnet waren, um nach Nordafrika zu gelangen.¹⁸ In Portugal lebte die
Familie in einem Umfeld, das von regem Handel geprägt war, der sich mit der
Entdeckung des Seeweges nach Indien und Brasilien im Verlaufe des 16. Jahrhun-
derts zunehmend dynamisch entwickelt hatte und mit den bekanntesten Namen
des Welthandels verbunden wurde, unter ihnen Genueser, Venezianer und Toska-
ner. In Lissabonwar ein erfolgreiches Handelsnetz aufgebaut worden, das einerseits
das Land mit seinen asiatischen Besitztümern verband – in denen man Gewürze
produzierte –, andererseits war es verbunden mit dem wichtigsten Handelsplatz
Nordeuropas, Antwerpen, das sich zu einem Hafen und einer Stadt entwickelt hatte,
die zu den aktivsten im stattfindenden Modernisierungsprozess gehörte.

Beatrice heiratete im Alter von 18 Jahren den Gewürzunternehmer Francisco
Mendes Benveniste, ihren Onkel mütterlicherseits, zu dieser Zeit ein bedeutender
Geschäftsmann und Inhaber einer der ersten lusitanischen Warenhäuser mit Fi-
lialen in Lyon und Antwerpen, wo der ebenso geschäftstüchtige Bruder Diogo
Mendes Benveniste tätig war. Aus dieser christlich und jüdisch geschlossenen Ehe
ging die Tochter Ana (hebräisch Renya Nasi) hervor.

17 Benannt nach der Stadt Luna in der Provinz von Zaragoza in Aragon.
18 Roth, Cecil: Doña Gracia of the House of Nasi. Philadelphia 2009.

104 Giovanna Motta



Als ihr Ehemann, einst der reichste Mann Lissabons, im Jahre 1563 starb,
flüchtete Beatrice mit ihrer Familie zu ihrem Schwager nach Antwerpen.¹⁹ Von nun
an war sie zu verschiedenen Zeitpunkten und in verschiedenen Lebenssituationen
gezwungen, Europa zu durchqueren, immer verfolgt von antijüdischen Dekreten. In
Antwerpen, wo Kaufleute und Unternehmer, Künstler und Humanisten verkehrten,
richtete sich die Gemeinschaft der „neuen Christen“ ein, es waren bedeutende
Persönlickeiten, die zumeist mit diesem Gebiet durch vorherige Handelsbeziehun-
gen verbunden waren. Für viele hingegen war Flandern eine Zwischenstation in
Richtung Osten, den sie wegen der Kontrollen durch die Obrigkeit nicht direkt er-
reichen konnten. Es muss jedoch bedacht werden, dass in der Zwischenzeit auch
Flandern in das Reich Karls V. eingegliedert worden war, und daher galten dort,
ebenso wie in Spanien, die von der Krone erlassenen Verbote und es herrschte die
Furcht vor den harten Maßnahmen der Inquisition. Zunächst wurden die konver-
tierten Juden gut aufgenommen und die städtischen Behörden verstanden, dass
deren Beitrag beachtlich war; im Gegensatz zu Isabella und Ferdinand, die nur die
zu enteignenden Güter im Sinn hatten, aber nicht sahen, dass die Vertreibung von
Menschen zu einer Verarmung ihres Reiches führen würde. Der flämische Han-
delsplatz wuchs tatsächlich zu Beginn des 16. Jahrhunderts sehr schnell, auch dank
der iberischen Juden. Dieser Markt war durch Unternehmen und Banken geprägt
und steigerte seine Reichtümer enorm, indem er sich im überseeischen Handels-
verkehr und der Finanzwelt engagierte. Die große Gemeinschaft der konvertierten
Juden, auch wenn diese von unterschiedlichem Stand waren, trug zur Entwicklung
der Stadt bei, da diese an der Börse und im Handel tätig waren. Es wurden be-
trächtliche Darlehen gewährt, man verfügte über eine außergewöhnliche Waren-
vielfalt und so nahm tatsächlich die neue Realität des Frühkapitalismus Gestalt an,
der sich zwischen England und den Niederlanden entwickelte.

In diesem Kontext wuchs der ökonomische Reichtum der Mendes kontinuier-
lich, doch vor allen Dingen wendete sich das Schicksal von Beatrice de Luna. Als ihr
Ehemann starb, war Beatrice etwa 26 Jahre alt, und es gelang ihr unter einem
Vorwand – um nicht die Aufmerksamkeit der Behörden auf sich zu lenken (sie gab
vor, eines ihrer Linienschiffe zu besuchen, das gerade ablegen sollte) – zusammen
mit der Tochter Reyna und weiteren Familienmitgliedern nach Antwerpen abzu-
reisen, weil die religiösen Verfolgungen immer heftiger wurden.²⁰ In der flämischen
Stadt, in der auch der Schwager Diogo lebte, wurde sie zu einer unersetzlichen
Geschäftspartnerin und brachte dem Betrieb einen beträchtlichen Kapitalzuwachs.

19 Brooks, Andrée Aelion: A JewishWoman Leader of the Renaissance. In: European Judaism: A Journal
for the New Europe 1 (2000). S. 43–52, hier S. 43ff.
20 Über ihre Fluchten s. Birnbaum, Marianne D.: Il lungo viaggio di Gracia Mendes. Budapest 2003.

Doña Gracia Nasi 105



Sie wurde wegen ihrer Intelligenz und ihren Fähigkeiten von allen geschätzt,
während ihre Schwester Brianda – die Diogo in der Zwischenzeit geheiratet hatte –

sich eher vom mondänen Leben angezogen fühlte, gewohnheitsmäßig bei Hofe
verkehrte und mit Maria, Statthalterin der Niederlande und Schwester von Karl V.,
Freundschaft schloss.

Überraschend starb Diogo Mendes Benveniste, der, dem Willen (und dem Tes-
tament) des Bruders Francisco entsprechend, Beatrice die Hälfte des riesigen Ka-
pitals überlassen, sie jedoch gleichzeitig zur Geschäftsführerin des gesamten Ver-
mögens ernannt hatte, auch im Namen und in Vertretung der eigenen Witwe
Brianda und der sehr jungen Tochter. Es war vielleicht zu der Zeit das erste Mal,
dass eine Frau an der Spitze eines großen Unternehmens stand und eigenständig
handelte, ihre Unerfahrenheit dadurch ausgleichend, dass sie wertvolle Mitarbeiter
wie den Neffen Joâo auswählte. Trotz umsichtiger Verhaltensweisen und dem Be-
mühen, die Befolgung der jüdischen Gebote nicht allzu deutlich zu zeigen (Ein-
haltung des Schabbats – Ruhe, untersagte Speisen, das Lesen der Torah usw.), war
sie doch immer noch eine konvertierte Jüdin, von der man wusste, dass sie ihrem
Glauben treu geblieben war. So lernte sie bei einem Rabbiner hebräisch und gab ihn
als ihren Musiklehrer aus.

In der Zwischenzeit wurden gegen Diogo Mendes Benveniste nachträgliche
Verfahren eröffnet – ihm war Häresie unterstellt und er war auf Befehl von Karl V.
mit der Anschuldigung der Majestätsbeleidigung gegen Gott und den Kaiser fest-
genommen worden. Man wollte, dass es zu einer Verurteilung kommt, die zur Folge
hätte, dass im Anschluss daran die Güter beschlagnahmt werden konnten; für die
Krone ein gutes Geschäft. Beatrice Mendes wurde vielfach unter Druck gesetzt,
immer mit dem Ziel, sich ihres Reichtums zu bemächtigen. Eine Vorgehensweise
der antiken Herrschaftssysteme war die Politik der gezielten Verheiratung, um so
an Vermögen zu kommen. Dem konnten sich auch die Frauen der Familie Mendes
nicht entziehen, weder Beatrice selbst noch die Tochter oder die Enkelin. Wo man
gewöhnliche Anwärter noch abweisen konnte, wurde es schon problematischer,
sich dem politischen Willen des Kaisers entgegenzustellen. Dieser wollte eine
Ehevereinbarung mit einem Abkömmling des Hauses Aragon unterstützen, der ihm
dafür beträchtliche Geldanleihen in Aussicht gestellt hatte, falls es ihm gelingen
sollte, das Vermögen der Mendes an sich zu bringen. Karl V. hatte die Absicht, ihn zu
unterstützen, und ließ die Regentin Maria einschreiten. Daraufhin wurde es auch
für eine starke und hochrangige Frau wie Beatrice Mendes sehr schwierig, ein
Ersuchen von so hoher Stelle abzulehnen, und da sie ihre Tochter nicht an eine
christliche Familie binden wollte – sie, die eine gläubige Jüdin geblieben war –,
verließ sie eilends Antwerpen und nahm nur wenige Dinge mit. Sie überließ es dem
Neffen, die Geschäfte des Betriebes weiterzuführen und die Unannehmlichkeiten
zu bewältigen, die aus ihrem Weggang entstanden sind.

106 Giovanna Motta



Die Krone erhob indes Ansprüche auf das enorme Vermögen der Mendes, denn
es hieß, dass in Flandern vierzig Tresore voller Perlen, Juwelen und anderer
Edelsteine verblieben waren, und beschuldigte die Familie Mendes des Glaubens-
abfalles, was vorgeschobenwar und dem Zwecke der Enteignung diente, um so über
ihr Vermögen verfügen zu können. Offiziell brach Beatrice Mendes auf, um in Aix-
la-Chapelle (Aachen) eine Badekur zu machen, zu jener Zeit ein klassischer Vor-
wand, um zu fliehen, ohne Verdacht zu wecken. Ihr Aufbruch glich nicht dem einer
armen Exilantin, sie reiste mit ihrer Schwester Brianda, den jeweiligen Töchtern
und der Dienerschaft, also mit einer großen Gefolgschaft. Sie machten Rast in Lyon,
einem bedeutenden Handelszentrum, in dem das Unternehmen Geschäfte trieb und
Mitarbeiter hatte, danach fuhren sie weiter nach Venedig.²¹ Sie ließ sich im Zen-
trum der wohlhabenden Stadt nieder, ohne sich den anderen Juden anzuschließen,
die bereits seit 1516 im Ghetto angesiedelt waren.

Venedig war lebhaft, die Atmosphäre unbekümmert, Feste und Aufführungen
erfreuten die Reichen und Adligen. Insbesondere Brianda Mendes war fasziniert
von jener Welt, in der man, um etwas zu gelten, viel ausgeben musste. Da sie durch
das Testament des Ehemannes nur ihre Mitgift erhalten hatte, war sie voller Hass
auf die Schwester, die in aller Freiheit das Geld verwalten konnte, von dem sie
meinte, es sei auch ihres.²² Sie beschuldigte ihre Schwester, den jüdischen Glauben
zu praktizieren und in das Osmanische Reich fliehen zu wollen, damit sie diesen
nicht mehr verstecken müsste. Die Regierung der Republik Venedig nutzte diese
Anzeige, um Beatrice Mendes der Ausübung des jüdischen Glaubens anzuklagen, da
sie verhindern wollte, dass ein solches Vermögen in die Hände der Osmanen fiele.
Sie blockierte das Vermögen, nahm Beatrice Mendes fest und brachte ihre Tochter
und ihre Nichte Gracia in ein Kloster.

Das Schicksal der Beatrice Mendes weckte das Interesse der jüdischen Ge-
meinde in Konstantinopel, wo zu dieser Zeit Moses Hamon aus Granada bei Hof
großen Einfluss hatte. Er war Leibarzt des Sultans Süleyman I., welcher den Gran
Signore über diese Sache unterrichtete und die Meinung vertrat, dass es im Inter-
esse der osmanischen Regierung in Konstantinopel sei, bedeutende und hochste-
hende Familien anzuziehen, um sie dann zu besteuern, und dass diese unter an-
derem mit ihren Unternehmungen dem Handel Impulse geben würden. Der Sultan
sandte einen seiner Botschafter nach Venedig und verlangte, dass ihm die Gefan-
gene übergeben würde. Eine bemerkenswerte Tatsache, die sich in das schwierige
und prekäre Gleichgewicht in den Beziehungen zwischen der Republik Venedig und

21 Brooks, Andrée Aelion:TheWomanWho Defied Kings:The Life and Times of Doña Gracia Nasi. St.
Paul 2002. S. 186 ff.
22 Brooks, The Woman Who Defied Kings, S. 195 ff.

Doña Gracia Nasi 107



den Osmanen einordnen lässt, und noch allgemeiner in die der französischen Al-
lianz mit den letzteren in ihrer antihabsburgischen Funktion. Es gelang Beatrice
Mendes, die in der Zwischenzeit einen Teil ihres Vermögens in Frankreich liquide
machen konnte und einiges an Kapital von den Banken in Lyon abgezogen hatte,
Venedig zu verlassen. Nachdem sie ihre Tochter wiedergefunden hatte, wartete sie
darauf, in die osmanische Türkei weiterreisen zu können. Sie nutzte die Hilfe von
Ercole d’Este, der bei Hofe ein kosmopolitisches und tolerantes Umfeld geschaffen
hatte, und erreichte Ferrara mit seinem Geleitbrief (1550), wo die Dynastie – die
bereits seit Generationen verfolgte Juden, sowohl Sepharden als auch Aschkenasim
aufgenommen hatte – ihnen vor religiösen Prozessen Schutz bot.

Als jedoch in der Stadt die Pest ausbrach (1551), wurden die Juden beschuldigt,
für ihre Ausbreitung verantwortlich zu sein. Sie wurden daraufhin vertrieben. So
war Doña Beatrice wieder gezwungen zu fliehen, da sie sich der Welle der antijü-
dischen Gewalt nicht entziehen konnte, die im Jahre 1555 Pio V. dazu brachte, in
Ancona 24 Juden zum Tod auf dem Scheiterhaufen zu verurteilen und die Schlie-
ßung des Ghettos zu verfügen. Sie kehrte nach Venedig zurück, wo sie wiederum
verhaftet wurde. Nach Auseinandersetzungen diplomatischer Art und dem Ein-
greifen des Sultans zu ihren Gunsten und gegen die Republik wurde ihr jedoch
bewusst, dass ihre Möglichkeiten ausgeschöpft waren; die Gegenreform war ein-
geläutet und die Inquisition hatte sich neu organisiert. Also brach sie nach Kon-
stantinopel auf, das sie mit großer Gefolgschaft erreichte, undwurde 1553 triumphal
wie eine Königin empfangen.²³

Dort, nun endlich in Sicherheit, nahm sie den Namen ihrer Vorfahren – Gracia
Nasi – an. Gracia erreichte die Stadt mit einer Gefolgschaft von 40 Reitern und vier
Triumphwagen. Die Reise von Italien aus war nicht ganz einfach gewesen, sie war,
von konvertierten Juden unterstützt, die sich des Schutzes des Papstes sicher waren,
zu dem päpstlichen Hafen Ancona gelangt. Von dort aus hatte sie die Republik
Ragusa erreicht und anschließend auf dem Landweg Saloniki, eine Stadt, die dank
des Zustroms der Juden, die aus ihren Ländern vertrieben worden waren, sehr
schnell gewachsen war. Hier förderte sie die Gründung einer religiösen Schule zum
Studium der rabbinischen Literatur. Doch befand sie sich dort nur an der Peri-
pherie des Reiches und der Sultan wünschte, dass Gracia Nasi in die Hauptstadt
käme und dort die Politik der Angliederung fortführe, die von ihren Vorgängern
betrieben worden war. Der Sultan war jedoch insbesondere an ihrem Vermögen
interessiert.²⁴

23 Brooks, A Jewish Woman Leader of the Renaissance, S. 50ff.
24 So sagt es dieselbe Beatrice im Theaterstück Doña Gracia Nasi. Pièce en deux actes von Beki L.
Bahar, das vom Kulturzentrum „Yunus Emre“ der Gemeinde von Bakirköy-Konstantinopel prämiert

108 Giovanna Motta



Doña Gracia Nasi ließ sich mit ihrer Familie im europäischen Quartier Pera
nieder, wo sie, wie sie es gewohnt war, auf großem Fuß lebte. Sie behielt in ihrem
„Hofstaat“ – aus Vertrauten, Bediensteten, Mitarbeitern – die alten spanischen
Traditionen, Bräuche, Sitten und die Sprache bei, aber sie vergaß nicht, die armen
Juden zu unterstützen, und wurde so innerhalb kurzer Zeit wichtig für ihre Glau-
bensgenossen. Dies ist ein einzigartiger Fall in der Geschichte: Sie war an der Spitze
ihrer Gemeinschaft, für die sie sich einsetzte, und sie machte sich die Toleranz und
die Großzügigkeit des Sultans zunutze, welche die Juden auf seinen Gebieten ge-
nossen, selbst wenn diese begrenzt war. Auch hier gründete sie eine Akademie,
organisierte die Lösegelder für die von den Rittern von Malta gefangenen Juden, sie
befreite 1.000 Juden aus Neapel durch Zahlung einer großen Summe an den Vize-
könig Don Pedro de Toledo. Es gelang ihr, die sterblichen Überreste ihres Ehe-
mannes, der in Lissabon gestorben war, zu erhalten und sie, seinen Willen befol-
gend, ins Tal von Josaphat außerhalb Jerusalems zu bringen. Sie ließ auf ihre Kosten
eine Kultstätte errichten, die den Namen „Sinagoga della Signora“ erhielt und die im
17. Jahrhundert bei einem Brand zerstört wurde.

Sie ging Allianzen mit starken Mächten ein, um den weniger wohlhabenden
Juden Schutz zu bieten, und begab sich dabei von einer Stadt in die nächste, sie
musste schnell entscheiden, wie sie handeln sollte und dabei immer die Interessen
im Auge behalten, die es zu schützen galt.

Tatsächlich ähnelt Beatrice (wie auch ihre Schwester Brianda) kaum denjeni-
gen Frauen, die im Schatten der Geschichte lebten. Sie ist ein besonderes Beispiel im
Bereich der Women’s Studies, vielleicht, weil ihre persönliche Geschichte Teil des
viel größeren Kontextes der Judenverfolgungen ist, die auf der Iberischen Halbinsel
der Katholischen Könige ihren Anfang nahmen und in den verschiedenen Ländern
Zentral- und Osteuropas weiter gingen. Die grande dame der Renaissance starb 1569
im Osmanischen Reich.

Aus dem Italienischen übersetzt von Inge Margarete Haake

wurde: „Pour nous Soliman le Magnifique a invisagé de se mettre en mal avec le Pape, avec Venise et
a envoyé un émissaire spécial pour nous sauver. Il ne l’a pas fait simplement parce que le médicin du
Palais, le dr. Hamon l’a voulu; il l’a fait à cause de ma zone de commerce qui comprend toute
l’Europe, à cause de mon puissant capital et de ma flotte pouvant traverser les mers lointaines.“
Bahar, Beki L.: Doña Gracia Nasi. Pièce en deux actes. Istanbul 2001. S. 96.

Doña Gracia Nasi 109



Literaturverzeichnis

Bahar, Beki L.: Doña Gracia Nasi. Pièce en deux actes. Istanbul 2001.
Ben-Naeh, Yaron: Jews in the Realm of the Sultans. Ottoman Jewish Society in the Seventeenth

Century. Tübingen 2008.
Biagini, Antonello F.: L’Italia e le guerre balcaniche. Roma 2012.
Biagini, Antonello F.: Storia della Turchia contemporanea. Firenze 2017.
Birnbaum, Marianne D.: Il lungo viaggio di Gracia Mendes. Budapest 2003.
Brooks, Andrée Aelion: A Jewish Woman Leader of the Renaissance. In: European Judaism: A Journal for the

New Europe 1 (2000). S. 43–52.
Brooks, Andrée Aelion: The Woman Who Defied Kings: The Life and Times of Doña Gracia Nasi. St. Paul

2002.
Caffiero, Marina: Storia degli ebrei nell’Italia moderna. Dal Rinascimento alla Restaurazione. Roma

2014.
Calimani, Riccardo: Storia degli ebrei italiani. Dalle origini al XV secolo. Milano 2013.
Coen, Ettore: Ma come, quando e perché gli ebrei arrivarono a Senigallia? In: Vivere Senigallia.

https://www.viveresenigallia.it/2012/02/27/ma-come-quando-e-perch-gli-ebrei-arrivarono-a-seni-
gallia/338607/ (15. 03. 2022).

Fonti per la storia dell’espulsione degli ebrei dalla Sicilia. Hrsg. von Romualdo Giuffrida. Palermo
1990.

Galante, Avram: Histoire des Juifs de Turquie. Istanbul 1987.
Israel, Jonathan I.: European Jewry in the Age of Mercantilism (1550–1750). Oxford 1999.
Italia Judaica, Gli ebrei in Sicilia sino all’espulsione del 1492. Atti del V convegno internazionale di

Palermo. Hrsg. von Ministero per i beni culturali e ambientali. Roma 1995.
Lafi, Nora: Esprit civique et organisation citadine dans l’Empire ottoman (XVe–XXe siècles).

Leiden/Boston 2018.
Lafi, Nora: I mercanti veneziani ad Aleppo nel Cinquecento: degli Ottomani come gli altri? In: Venezia

e il suo Stato da mar. Hrsg. von Ester Capuzzo und Bruno Crevato-Selvaggi. Roma 2019. S. 107–
120.

Ligorio, Benedetto: Un ponte tra ottomani e cristiani. Il network degli ebrei di Ragusa tra Balcani e
Adriatico (1585–1635). In: Reti marittime come fattori dell’integrazione europea/ Maritime
Networks as a Factor in European Integration. Hrsg. von Giampiero Nigro. Firenze 2019. S. 255–
280.

Mafrici, Mirella: Uccialì. Dalla Croce alla Mezzaluna. Un grande ammiraglio ottomano nel
Mediterraneo del Cinquecento. Soveria Mannella (CZ) 2021.

Mantran, Robert (Hrsg.): Storia dell’Impero ottomano. Lecce 1999.
Motta, Giovanna: Strategie familiari e alleanze matrimoniali in Sicilia nell’età della transizione (secoli

XIV–XVII). Firenze 1983.
Motta, Giovanna (Hrsg.): I Turchi, il Mediterraneo, l’Europa. Milano 1998.
Motta, Giovanna: „In bona salute de animo e de corpo“. Malati, medici e guaritori nel divenire della

storia. Hrsg. von Giovanna Motta. Milano 2007.
Motta, Giovanna: Nell’Europa dell’età moderna. Memoria collettiva e ricerca storica. Firenze 2013.
Motta, Giovanna: Una storia di lunga durata. Contrasti, integrazione, contaminazione nel

Mediterraneo dell’età moderna. In: Mediterraneo: tradizione, patrimonio, prospettive. Una
proposta per l’innovazione e lo sviluppo. Hrsg. von Alberto Aghemo und Rossella Pace. Roma
2019. S. 33–54.

110 Giovanna Motta



Pérez, Joseph: History of a Tragedy: The Expulsion of the Jews from Spain. Übersetzt von Lysa
Hochroth. Champaign 2007.

Platania, Gaetano: Diplomazia e guerra turca nel XVII secolo. La politica diplomatica polacca e la
„lunga guerra turca“ (1673–1683). In: I Turchi, il Mediterraneo, l’Europa. Hrsg. von Giovanna
Motta. Milano 1998. S. 242–268.

Preto, Paolo: Lo spionaggio turco a Venezia tra mito e realtà. In: I Turchi, il Mediterraneo, l’Europa.
Hrsg. von Giovanna Motta. Milano 1998. S. 123–132.

Roth, Cecil: The Spanish Inquisition. New York/London 1996.
Roth, Cecil: Doña Gracia of the House of Nasi. Philadelphia 2009.
Roth, Joseph: Ebrei erranti. Milano 2016.
Ruderman, David B.: Early Modern Jewry: A New Cultural History. Princeton 2011.
Saltiel, Leon: The Holocaust in Thessaloniki: Reactions to the Anti-Jewish Persecution 1942–1943.

London 2020.
San Martino de Spucches, Francesco: La storia dei feudi e dei titoli nobiliari di Sicilia: dalla loro origini

ai nostri giorni. Palermo 1924–1941.
Schwarzfurchs, Simon: The Sicilian Jewish Communities in the Ottoman Empire. In: Italia Judaica. Gli

ebrei in Sicilia sino all’espulsione del 1492. Palermo 1995. S. 397–411.
Toaff, Ariel: Gli ebrei siciliani in Italia dopo l’espulsione. Storia di un’integrazione mancata. In: Italia

Judaica, Gli ebrei in Sicilia sino all’espulsione del 1492. Atti del V convegno internazionale di
Palermo. Hrsg. vom Ministero per i beni culturali e ambientali. Roma 1995. S. 382–396.

Tollet, Daniel: Les Juifs furent-ils, dans la Confédération polono-lituanienne, les agents des Turcs?
(XVI–XVII siècles). In: I Turchi, il Mediterraneo, l’Europa. Hrsg. von Giovanna Motta. Milano 1998.
S. 152–168.

Trasselli, Carmelo: Sull’espulsione degli ebrei dalla Sicilia. In: Annali della Facoltà di Economia e
Commercio di Palermo 8 (1954). S. 131–150.

Doña Gracia Nasi 111




