Giovanna Motta

Dofa Gracia Nasi: Sephardische
Unternehmerin, Diplomatin und
Philanthropin

Wahrend Ménner jahrhundertelang das 6ffentliche Leben in Gesellschaft und Po-
litik préagten, blieben Frauen an die hausliche Umgebung gebunden. Weibliche
Personlichkeiten wie Beatrice de Luna Mendes Nasi (1510-1569), auch Doiia Gracia
Nasi genannt, blieben eine Ausnahme. Sie war portugiesischer und judischer Her-
kunft, flichtete vor der Inquisition und antisemitischer Verfolgung und half jidi-
schen Menschen, die sich in der gleichen Situation befanden. Sie war Bankeigen-
timerin, Unternehmerin, Philanthropin und geistiges Oberhaupt, das sich in
verschiedenen Kulturrdumen zwischen dem ,Okzident“ und ,Orient“ bewegte.
SchlieSlich wurde sie — wie viele Juden — im Osmanischen Reich aufgenommen und
blieb dort bis zu ihrem Tod. Die Lebensgeschichte dieser bemerkenswerten Frau
faszinierte und inspirierte Schriftsteller; Dichter und Kiinstler, obwohl es zur Zeit
der Renaissance an herausragenden weiblichen Persénlichkeiten nicht fehlte." So
fertigte beispielsweise der beriihmte Medailleur Pastorino di Giovan Michele de’
Pastorini eine Medaille von ihr an, in Nachahmung derjenigen im antiken Rom.
Nach einem historischen Uberblick tiber das Judentum in der Renaissance, widmet
sich dieser Beitrag dem Leben der Beatrice de Luna Mendes Nasi.

Zwischen Vertreibungen, Handelsbeziehungen
und Spionagevorwiirfen: Aspekte judischen
Lebens zur Zeit der Renaissance

Als die Katholischen Koénige (los Reyes Catdlicos), Isabella I. von Kastilien und
Ferdinand II. von Aragon, im Jahre 1492 das Alhambra-Edikt (El Decreto de la Al-
hambra) im Spanischen Konigreich und in ihren weiteren Hoheitsgebieten erliefsen,
mussten Juden die Iberische Halbinsel verlassen.? Dies beeinflusste nicht nur die
Einzelschicksale der judischen Menschen, sondern auch die innenpolitische und

1 Bspw. Konigin Elisabeth I. von England und Bona Sforza oder auch Sofonisba Anguissola, eine
Nonkonformistin und libertare Frau, die zur Hofmalerin wurde und der Tochter von Philipp II,
Isabella di Valois, Unterricht erteilte.

2 Roth, Cecil: The Spanish Inquisition. New York/London 1996.

8 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783111048949-005



98 —— Giovanna Motta

gesellschaftliche Situation der Aufnahmeorte. Etwa 200.000 Juden, die iiberwiegend
in die Tiirkei, auf den Balkan und nach Nordafrika fliichteten, wurden zwar
grofiziigig aufgenommen, mussten dafiir aber eine Personensteuer entrichten und
die neue Staatshoheit ergebenst anerkennen.® Konvertierte spanische Juden blieben
weiterhin auf der Iberischen Halbinsel, da sie schon immer dort gelebt hatten und
der Ansicht waren, dort bleiben zu kénnen. Nach Auffassung des Historikers Car-
melo Trasselli, der seine Studien iiberwiegend auf Sizilien fokussiert hatte, blieb der
iberwiegende Teil der wohlhabenden und konvertierten Juden auf der Iberischen
Halbinsel, um ihre Geschéfte nicht aufgeben zu miissen.* Doch auch zu Zeiten Karls
V., dem Kaiser des Heiligen Romischen Reiches und Kénigs von Spanien, wurden die
religiosen Verfolgungen fortgesetzt. Der Druck auf die Juden wurde zunehmend
stédrker und loste neue Fluchtdynamiken aus.

Zeugenberichte von Juden, die den Versuch unternahmen, sich der Inquisition
zwischen der Iberischen Halbinsel und Flandern zu entziehen, hduften sich. Auch
die Republik Venedig bot den Juden, die aus Spanien flohen, Niederlassungsrechte.
Dadurch beguinstigten sie die Bildung einer recht umfangreichen sephardischen
Gemeinschaft. Gleichzeitig jedoch errichtete die Republik Venedig das erste Ghetto
(1516) in einer Stadt, in der der grofste Teil der Texte in Hebraisch gedruckt wurde,
unter anderem der Talmud.®

Im Kirchenstaat wiederum erliefS Papst Pius V. im Februar 1569 die Bulle
Hebraeorum gens, er lief§ die Synagogen schliefSen und verbannte die jiidische Be-
volkerung. Im 16. Jahrhundert lebten auf der italienischen Halbinsel aufSer den
Konvertierten bzw. ,Neuchristen“, auch Marranen genannt, die ihren Geschéften
weiterhin nachgingen, auch die Nicht-Konvertierten. Sie siedelten sich in Venedig,
Rom, Genua, Palermo und weiter in Ancona, Senigallia, Bologna, Mantua und Fer-

3 Allgemeine Werke tiber das osmanische Reich: Lafi, Nora: Esprit civique et organisation citadine
dans 'Empire ottoman (XVe-XXe siécles). Leiden/Boston 2018; Mantran, Robert (Hrsg.): Storia
dell’Tmpero ottomano. Lecce 1999; Mafrici, Mirella: Ucciali. Dalla Croce alla Mezzaluna. Un grande
ammiraglio ottomano nel Mediterraneo del Cinquecento. Soveria Mannella (CZ) 2021. Uber die
Vertreibung der Juden s. bspw. Pérez, Joseph: History of a Tragedy: The Expulsion of the Jews from
Spain. Ubersetzt von Lysa Hochroth. Champaign 2007. Uber Juden im osmanischen Reich s.u. a.:
Galante, Avram: Histoire des Juifs de Turquie. Istanbul 1987, Ben-Naeh, Yaron: Jews in the Realm of
the Sultans. Ottoman Jewish Society in the Seventeenth Century. Ttiibingen 2008.

4 Trasselli, Carmelo S.: Sull’espulsione degli ebrei dalla Sicilia. In: Annali della Facolta di Economia e
Commercio di Palermo 8 (1954). S. 131-150. Vgl. Italia Judaica, Gli ebrei in Sicilia sino all’espulsione
del 1492. Atti del V convegno internazionale di Palermo. Hrsg. vom Ministero per i beni culturali e
ambientali. Roma 1995.

5 Uber venezianische Juden s. Lafi, Nora: I mercanti veneziani ad Aleppo nel Cinquecento: degli
Ottomani come gli altri? In: Venezia e il suo Stato da mar. Hrsg. von Ester Capuzzo und Bruno
Crevato-Selvaggi. Roma 2019. S. 107-120.



Dofa Gracia Nasi =— 99

Abb. 1: Miinze mit einem Portrdt von Grazia Nasi. Mit freundlicher Genehmigung der Israelischen
Nationalbibliothek.

rara an.’ Im letztgenannten Ort verwandelte die Familie d’Este die urspriingliche
Festung in eine Stadt mit Renaissance-Anlage. Bei Hof zeigte man sich der Moder-
nisierung gegentiber besonders aufgeschlossen und zog Architekten wie Leon Bat-
tista Alberti und Kiinstler wie Piero della Francesca und Tizian (Tiziano Vecellio) an.
Hier fanden die Juden eine neue Heimat. Jiidische Handler und Bankleute pflegten
geschéftliche Beziehungen mit den nichtjiidischen Einwohnern und dank der
Héndlernetzwerke, die das Mittelmeer mit Nordeuropa verbanden, insbesondere
mit Flandern, waren diese Geschéfte sehr gewinnbringend. Die jidischen Handler

6 Uber Juden in Italien s.: Caffiero, Marina: Storia degli ebrei nell’Italia moderna. Dal Rinascimento
alla Restaurazione. Roma 2014; Calimani, Riccardo: Storia degli ebrei italiani. Dalle origini al XV
secolo. Milano 2013; Toaff, Ariel: Gli ebrei siciliani in Italia dopo I'espulsione. Storia di un’integra-
zione mancata. In: Italia Judaica. Gli ebrei in Sicilia sino all’espulsione del 1492. Atti del V convegno
internazionale di Palermo. Hrsg. vom Ministero per i beni culturali e ambientali. Roma 1995. S. 382—
396; Fonti per la storia dell’espulsione degli ebrei dalla Sicilia. Hrsg. v. Romualdo Giuffrida. Palermo
1990; Schwarzfurchs, Simon: The Sicilian Jewish Communities in the Ottoman Empire. In: Italia
Judaica. Gli ebrei in Sicilia sino all’espulsione del 1492, S. 397-411.



100 —— Giovanna Motta

besuchten die bedeutenden Messen und Hafenstadte — tyrrhenische und adriati-
sche, im Norden und im Stiden Europas — und zogen um ihrer Geschéfte willen von
einer Stadt in die andere. Manchmal hatten sie mit Vorurteilen zu kimpfen, andere
Male wurden sie freundschaftlich aufgenommen und bei Hofe eingeladen. Es gab
Stadte, die sie mit vorteilhaften Lebensbedingungen anzogen, wie etwa Senigallia,
wo die italienische Adelsfamilie della Rovere, in der Absicht, ihr eigenes Herzogtum
auszubauen, bereit war, die Flichtlinge als Verleiher und Handler aufzunehmen.’

Ein Teil der jiidischen Fluchtlinge stellte sich im Osmanischen Reich unter den
Schutz des Sultans, auch weil bereits eine Gemeinschaft in Konstantinopel bestand,
die spater wirtschaftlich von Joseph Nasi unterstiitzt wurde, einem bedeutenden
Geschaftsmann, der Bankier und Berater der Sultane Stleyman I. und Selim II
geworden und von letzterem zum Herzog von Naxos ernannt worden war. Thm
wurden diplomatische Amter iibertragen, damit er mit Persien und mit der Pol-
nisch-Litauischen Konfoderation verhandeln konnte. Andererseits war angeordnet
worden, dass Muslime, Christen und Juden, die aus den verschiedenen Provinzen
stammten, wieder eingegliedert wiirden, sowohl in der neuen Hauptstadt als auch
in den anderen unterworfenen Territorien — dies bereits seit der Einnahme der
Stadt im Jahre 1453 durch Mohammed II., der nicht zuféllig der Eroberer genannt
wurde, und mit dem Ziel, dieselbe wieder zu bevolkern.

Sultan Bayezid II. erteilte den sephardischen Juden, die aus Spanien, Portugal,
dem Konigreich Neapel und dem Konigreich Sizilien kamen, die Erlaubnis, sich in
den grof8en Stddten niederzulassen. Das galt besonders fiir die europdischen Pro-
vinzen von Rumelien, im westlichen und im nordlichen Anatolien, aber auch in den
Kiistenregionen des siidlichen Mittelmeeres, und dort wiederum in Jerusalem,
Damaskus und Agypten. In die Gebiete des Osmanischen Reiches kamen somit die
Sepharden und trafen dort auf die Romanioten, Juden, die seit der Antike in den von
den Osmanen unterworfenen Gebieten Griechenlands lebten und die ihre Beson-
derheiten, auch die sprachlichen, bewahrten. Sie wurden mit der Zeit von den
Gemeinschaften, die aus Spanien stammten, aufgenommen und zum Teil verblieben
sie in Epirus, in Ioannina und in Saloniki — dem antiken Thessaloniki, das bis 1912
unter osmanischer Kontrolle stand — wo man hingegen das judisch-spanische La-
dino sprach. Die Romanioten in der Hauptstadt machten etwa 10 % der Bevolkerung
aus und wurden so zu einer besonders einflussreichen Gemeinschaft, wiahrend
Thessaloniki zum bedeutendsten Zentrum der Sepharden wurde (sie wurden von

7 Coen, Ettore: Ma come, quando e perché gli ebrei arrivarono a Senigallia? In: Vivere Senigallia.
https:/www.viveresenigallia.it/2012/02/27/ma-come-quando-e-perch-gli-ebrei-arrivarono-a-senigal-
lia/338607/ (15.03.2022).



Dofia Gracia Nasi — 101

den Nationalsozialisten im Jahre 1943 in Massen deportiert)® und Kreta zu einem
wichtigen Handelszentrum.

Im Laufe des 16. Jahrhunderts erschiitterten verschiedene Ereignisse den ,Alten
Kontinent“. Das Konzept des laizistischen Zentralstaates, die Modernisierung der
Produktionsweisen, die Entwicklung der Banken und die sozialen Spannungen
schufen neue Situationen, die von der Protestantischen Reform gekennzeichnet
waren, die wiederum dazu fithrte, dass die Einheit der Christen zerbrach und Raum
flir Neuordnungen bot — fiir eine Kultur, die die Beziehungen zwischen Mensch,
Arbeit, Gewinn und der problematischen Verbindung von Reform und wirtschaft-
licher Entwicklung mafgeblich prégen sollte.’ Verschiedene Entwicklungen fiihrten
zu einem neuen Lebenskonzept, das durch einen asketischen Protestantismus ge-
kennzeichnet war und eine Rechtfertigung fiir kapitalistisches Verhalten liefern
sollte, damit sich auf diese Weise der Widerspruch zwischen Berufsausitbung (und
Verdienst) und den ethischen Vorgaben aufloste.Einige Lander im Zentrum und im
Norden Europas wurden zu einem Bollwerk, einer Grenze, sowohl fiir die Reformen
als auch gegeniiber dem osmanischen Expansionismus.

Im 16. Jahrhundert iibten die Osmanen auch auf das Mittelmeergebiet grofSen
Druck aus, indem sie sich gegen Venedig und das Spanien von Philipp II. stellten. Die
christlichen Méachte der Lega Santa behielten jedoch in der bekannten Schlacht von
Lepanto (1571), die in die Geschichte als der bedeutungsvollste Sieg der Christenheit
einging, die Oberhand."® Aufer auf militirischem Gebiet unterschieden sich die
Osmanen durch ihre tolerante Politik den verschiedenen Religionen gegentiber,
durch die Wiederbesiedlung der eroberten Territorien als auch dadurch, dass sie
bei einer grofleren Anzahl von nicht muslimischen Untertanen hohe Steuern ein-
trieben. Doch ihre Grofiztigigkeit war keinesfalls grenzenlos, die Juden stiefen auch
im Herrschaftsgebiet der Sultane, der Hohen Pforte, auf nicht wenige Schwierig-
keiten.

Zwar waren die Bedingungen fiir die Juden im osmanischen Gebiet im Ver-
gleich zu anderen Gebieten besser, man muss aber dennoch bedenken, dass sie nur
begrenzte Rechte genossen. Sie waren in eigenstdndigen religiosen Gemeinschaften
organisiert, das Millet-System vereinte die Nicht-Muslime. Die Juden wurden von
den leitenden Rabbinern représentiert, sie waren Einschrankungen unterworfen,
sowohl die Orte betreffend, an denen sie sich ansiedeln konnten, wie auch heziiglich

8 Dazu s. Saltiel, Leon: The Holocaust in Thessaloniki: Reactions to the Anti-Jewish Persecution
1942-1943. London 2020.

9 Dazu Motta, Giovanna: Nell’Europa dell’eta moderna. Memoria collettiva e ricerca storica. Firenze
2013; Israel, Jonathan L: European Jewry in the Age of Mercantilism (1550-1750). Oxford 1999; Ru-
derman, David B.: Early Modern Jewry: A New Cultural History. Princeton 2011.

10 Motta, Giovanna (Hrsg.): I Turchi, il Mediterraneo, ’'Europa. Milano 1998.



102 —— Giovanna Motta

der Kleidung und des Militdrdienstes. Sie bliehen Menschen im Exil, sowohl aus
dem westlichen als auch aus dem 6stlichen Europa kommend, auf der Suche nach
besseren Lebensbedingungen und nach Arbeit, die sie aus der Hilfshediirftigkeit
befreien sollte. Nicht alle waren Bankiers und Héndler, viele waren arm und ge-
zwungen weiterzuziehen, viele Stadte und Dorfer durften sie nicht betreten, und sie
befanden sich in stdndiger Angst vor den hdufigen Pogromen. Sie waren Hand-
werker, Tischler, Schneider und Kirschner, die aus dem Habsburger Reich oder dem
Zarenreich flohen, und Vorurteilen und Gewalt ausgesetzt, in immerwéahrender
Migration, wie der jidische Schriftsteller Joseph Roth in seinem Roman juden auf
Wanderschaft darlegt, der ihre tieferen Dynamiken rekonstruierte und damit ein
Bild ihrer eigenen besonderen Lage zeichnete."

Es trifft zu, dass viele judische Untertanen in der osmanischen Biirokratie hohe
Amter bekleidet hatten, dass sie tiber Macht und finanziellen Einfluss verfiigten —
aber sie lebten in Unsicherheit. So waren sie gezwungen, Ubergriffe aller Art hin-
zunehmen, willktrliche Beschlagnahmungen und erzwungene Bekehrungen, da ihr
Status in jedem Fall von den Entschliissen des amtierenden Sultans abhing. Sowohl
in den christlichen Liandern als auch in denen, die von den Osmanen erobert
worden waren, galten die ,Kinder Abrahams* als schuldig fiir jegliche Schandtat, sie
wurden beschuldigt, die Pest zu verbreiten, wenn die Epidemie wieder einmal
ausbrach, sie wurden als ,,Giftsalber* bezeichnet — und daher ausgeschlossen —,
trotz der Tatsache, dass viele von ihnen Arzte waren, die Kranken pflegten und
dabei riskierten, sich selbst mit Krankheiten anzustecken.'? Ein weiterer Vorwurf
lautete, sie seien tuirkische Agenten, wie bei Daniel Tollet nachzulesen ist. So wurde
den Juden der Polnisch-Litauischen Konfoderation unterstellt, dass sie die Kon-
vertierten in die osmanischen Gebiete schickten, wo man sie zum Islam bekehren
wirde, um dann die christlichen Jungen in das Korps der Janitscharen einzuglie-
dern.”® Sie wurden bezichtigt, den Tiirken die christlichen Kriegssklaven zu ver-
kaufen. Die géngigste Anklage war jedoch diejenige, einen bestdndigen und weit
verzweigten Spionagering zu unterhalten. Tatsachlich schickten sowohl Mohammed
I1. als auch Bayezid II. zahlreiche ,Beauftragte“ nach Ungarn, Dalmatien und in den
deutschsprachigen Raum, um dort die schwierige Aufgabe als Informanten wahr-
zunehmen, die auch Juden anvertraut wurde, wahrscheinlich, weil sie viele Spra-

11 Roth, Joseph: Ebrei erranti. Milano 2016.

12 Vgl. Motta, Giovanna (Hrsg.): ,In bona salute de animo e de corpo*“. Malati, medici e guaritori nel
divenire della storia. Milano 2007.

13 Tollet, Daniel: Les Juifs furent-ils, dans la Confédération polono-lituanienne, les agents des
Turcs? (XVI —XVII siecles). In: I Turchi, il Mediterraneo, Europa, S. 152-168; Platania, Gaetano: Di-
plomazia e Guerra turca nel XVII secolo. La politica diplomatica polacca e la ,lunga guerra turca“
(1673-1683). In: I Turchi, il Mediterraneo, I’Europa, S. 242-268.



Dofia Gracia Nasi —— 103

chen beherrschten, und auch, weil das Osmanische Reich bis ins 18. Jahrhundert
keine diplomatischen Beziehungen zu den westlichen Landern unterhielt, aber von
Mal zu Mal aufierordentliche Botschafter fiir besondere Aufgaben ernannte, um
»Kriege, Frieden, Todesnachrichten von Sultanen und Thronbesteigungen anzu-
kiindigen“**. Die Historiker verweisen auf die Errichtung einer wahren Intelligence,
sowohl in der Republik Venedig als auch in der Republik Ragusa, wo die Juden und
die Ragusaner, die in unterschiedlicher Weise an die osmanische Regierung in
Konstantinopel gebunden waren, ihre Aufgaben als Spione wahrnahmen." Stra-
tegische Fahigkeiten, siegreiche Kampagnen, Geheimdienste, all das trug dazu bei,
das Bild der osmanischen Macht und die Unbesiegharkeit der Tiirken zu starken,
und sorgte fiir eine sich ausbreitende Furcht, ,,eine wahre Psychose“ vor jidischen
Spionen im Dienste der Sultane, wie beispielsweise im Krieg von Zypern (1570-1573),
das Venedig entzogen wurde und trotz der Konflikte privilegierte Beziehungen mit
der osmanischen Regierung in Konstantinopel unterhielt. Unterschiedliche Quellen
verweisen im Zusammenhang mit judischen Spionen auf die besondere Rolle einer
bedeutenden Personlichkeit, auf den bereits genannten Joseph Nasi, um damit das
diskriminierende Bild vom ,hinterlistigen und verraterischen Juden“ zu bekréafti-
gen, der an der Spitze der internationalen Komplotte stand."®

Ebenso wurde ein starkes Erdbeben, das im Jahre 1531 Lissabon erschiitterte,
als Zeichen der gottlichen Strafe angesehen, fiir die von den Juden begangenen
LStunden®. Juden wurde vorgeworfen, wenn sie der Form halber konvertiert waren,
weiterhin insgeheim ihren Glauben zu praktizieren. Doktor Miguez, der am Hof
eine Art Arztvater geworden war und sich bei dieser Gelegenheit aufopferte, um die
Verletzten zu pflegen, die unter den Trimmern begraben waren, wurde als Kon-
vertierter umgebracht. Andere Arzte wiederum wurden bei der Ausiibung ihres
Berufes beschuldigt, Magie anzuwenden.

Andererseits muss angemerkt werden, dass das komplexe politische Spektrum
im 16. und 17 Jahrhundert — als sich der starke Machtzusammenstof$ zwischen dem
Habsburgerreich und dem Osmanischen Reich aufgrund der territorialen Erobe-
rungen hinzog — einen Kontext geschaffen hat, in dem dauernde Dynamiken von
Besiegten und Siegern stattfanden und in dem es, je nach Geschehenissen, zu Mi-
grationen von christlichen Gebieten hin zu den osmanischen (oder umgekehrt)

14 Preto, Paolo: Lo spionaggio turco a Venezia tra mito e realta. In: I Turchi, il Mediterraneo,
I'Europa, S. 123-132.

15 Uber die jiidischen Netzwerke zwischen der Republik Ragusa und dem Adriaraum s. bspw. Li-
gorio, Benedetto: Un ponte tra ottomani e cristiani. Il network degli ebrei di Ragusa tra Balcani e
Adriatico (1585-1635). In: Reti marittime come fattori dell’integrazione europea/Maritime Networks
as a Factor in European Integration. Hrsg. von Giampiero Nigro. Firenze 2019. S. 255-280.

16 Preto, Lo spionaggio turco a Venezia.



104 —— Giovanna Motta

kam. Die sephardische Jidin Gracia Nasi wurde in dieser turbulenten Zeit mit einer
langjahrigen Fluchtgeschichte konfroniert. Sie war eine Schliisselfigur in einem
Zusammenspiel verschiedener dramatischer Ereignisse von internationalem Aus-
maf.

Das Leben der Gracia Nasi zwischen Antwerpen,
Venedig und Konstantinopel

Gracia Nasi kam als Beatrice de Luna'” Miques (ihr hebréischer Name lautete
Hanna Gracia) in Portugal zur Welt. Zur Zeit der Inquisition war die Familie Mendes
gezwungen, sich zu den ,neuen Christen“ zu bekennen, und es gelang ihr, mit
weiteren 30 Familien unter der Fithrung des Rabbiners Isaac Abouab aus Spanien
nach Portugal zu fliehen, indem sie, gegen Bezahlung, die spanische Grenze pas-
sieren konnten. Weitere Juden, insgesamt sechshundert wohlhabende Familien,
Handwerker und aus unterschiedlichen Berufen kommend, hatten das gleiche
Recht gegen Bezahlung festgelegter Betrdge erlangt, die nach Familiengemein-
schaften berechnet waren, um nach Nordafrika zu gelangen."® In Portugal lebte die
Familie in einem Umfeld, das von regem Handel gepragt war, der sich mit der
Entdeckung des Seeweges nach Indien und Brasilien im Verlaufe des 16. Jahrhun-
derts zunehmend dynamisch entwickelt hatte und mit den bekanntesten Namen
des Welthandels verbunden wurde, unter ihnen Genueser, Venezianer und Toska-
ner. In Lissabon war ein erfolgreiches Handelsnetz aufgebaut worden, das einerseits
das Land mit seinen asiatischen Besitztimern verband - in denen man Gewtirze
produzierte —, andererseits war es verbunden mit dem wichtigsten Handelsplatz
Nordeuropas, Antwerpen, das sich zu einem Hafen und einer Stadt entwickelt hatte,
die zu den aktivsten im stattfindenden Modernisierungsprozess gehorte.

Beatrice heiratete im Alter von 18 Jahren den Gewtrzunternehmer Francisco
Mendes Benveniste, ihren Onkel miitterlicherseits, zu dieser Zeit ein bedeutender
Geschaftsmann und Inhaber einer der ersten lusitanischen Warenhduser mit Fi-
lialen in Lyon und Antwerpen, wo der ebenso geschéftstiichtige Bruder Diogo
Mendes Benveniste tatig war. Aus dieser christlich und judisch geschlossenen Ehe
ging die Tochter Ana (hebréisch Renya Nasi) hervor.

17 Benannt nach der Stadt Luna in der Provinz von Zaragoza in Aragon.
18 Roth, Cecil: Dofia Gracia of the House of Nasi. Philadelphia 2009.



Dofia Gracia Nasi =—— 105

Als ihr Ehemann, einst der reichste Mann Lissabons, im Jahre 1563 starb,
fliichtete Beatrice mit ihrer Familie zu ihrem Schwager nach Antwerpen."® Von nun
an war sie zu verschiedenen Zeitpunkten und in verschiedenen Lebenssituationen
gezwungen, Europa zu durchqueren, immer verfolgt von antijiidischen Dekreten. In
Antwerpen, wo Kaufleute und Unternehmer, Kiinstler und Humanisten verkehrten,
richtete sich die Gemeinschaft der ,neuen Christen“ ein, es waren bedeutende
Personlickeiten, die zumeist mit diesem Gebiet durch vorherige Handelsbeziehun-
gen verbunden waren. Fir viele hingegen war Flandern eine Zwischenstation in
Richtung Osten, den sie wegen der Kontrollen durch die Obrigkeit nicht direkt er-
reichen konnten. Es muss jedoch bedacht werden, dass in der Zwischenzeit auch
Flandern in das Reich Karls V. eingegliedert worden war, und daher galten dort,
ebenso wie in Spanien, die von der Krone erlassenen Verbote und es herrschte die
Furcht vor den harten Mafinahmen der Inquisition. Zunédchst wurden die konver-
tierten Juden gut aufgenommen und die stddtischen Behorden verstanden, dass
deren Beitrag beachtlich war; im Gegensatz zu Isabella und Ferdinand, die nur die
zu enteignenden Giiter im Sinn hatten, aber nicht sahen, dass die Vertreibung von
Menschen zu einer Verarmung ihres Reiches flihren wiirde. Der flimische Han-
delsplatz wuchs tatsachlich zu Beginn des 16. Jahrhunderts sehr schnell, auch dank
der iberischen Juden. Dieser Markt war durch Unternehmen und Banken geprégt
und steigerte seine Reichtimer enorm, indem er sich im uberseeischen Handels-
verkehr und der Finanzwelt engagierte. Die grofie Gemeinschaft der konvertierten
Juden, auch wenn diese von unterschiedlichem Stand waren, trug zur Entwicklung
der Stadt bei, da diese an der Bérse und im Handel tatig waren. Es wurden be-
trachtliche Darlehen gewdahrt, man verfiigte tiber eine auflergewohnliche Waren-
vielfalt und so nahm tatsachlich die neue Realitadt des Frihkapitalismus Gestalt an,
der sich zwischen England und den Niederlanden entwickelte.

In diesem Kontext wuchs der 6konomische Reichtum der Mendes kontinuier-
lich, doch vor allen Dingen wendete sich das Schicksal von Beatrice de Luna. Als ihr
Ehemann starb, war Beatrice etwa 26 Jahre alt, und es gelang ihr unter einem
Vorwand — um nicht die Aufmerksamkeit der Behérden auf sich zu lenken (sie gab
vor, eines ihrer Linienschiffe zu besuchen, das gerade ablegen sollte) — zusammen
mit der Tochter Reyna und weiteren Familienmitgliedern nach Antwerpen abzu-
reisen, weil die religiésen Verfolgungen immer heftiger wurden.?® In der flimischen
Stadt, in der auch der Schwager Diogo lebte, wurde sie zu einer unersetzlichen
Geschéftspartnerin und brachte dem Betrieb einen betrachtlichen Kapitalzuwachs.

19 Brooks, Andrée Aelion: A Jewish Woman Leader of the Renaissance. In: European Judaism: A Journal
for the New Europe 1 (2000). S. 43-52, hier S. 43ff.
20 Uber ihre Fluchten s. Birnbaum, Marianne D.: Il lungo viaggio di Gracia Mendes. Budapest 2003.



106 —— Giovanna Motta

Sie wurde wegen ihrer Intelligenz und ihren Fahigkeiten von allen geschatzt,
wahrend ihre Schwester Brianda — die Diogo in der Zwischenzeit geheiratet hatte —
sich eher vom mondénen Leben angezogen fiihlte, gewohnheitsméfsig bei Hofe
verkehrte und mit Maria, Statthalterin der Niederlande und Schwester von Karl V.,
Freundschaft schloss.

Uberraschend starb Diogo Mendes Benveniste, der, dem Willen (und dem Tes-
tament) des Bruders Francisco entsprechend, Beatrice die Halfte des riesigen Ka-
pitals tberlassen, sie jedoch gleichzeitig zur Geschéftsfithrerin des gesamten Ver-
mogens ernannt hatte, auch im Namen und in Vertretung der eigenen Witwe
Brianda und der sehr jungen Tochter. Es war vielleicht zu der Zeit das erste Mal,
dass eine Frau an der Spitze eines grofien Unternehmens stand und eigensténdig
handelte, ihre Unerfahrenheit dadurch ausgleichend, dass sie wertvolle Mitarbeiter
wie den Neffen Jodo auswéhlte. Trotz umsichtiger Verhaltensweisen und dem Be-
miihen, die Befolgung der jiudischen Gebote nicht allzu deutlich zu zeigen (Ein-
haltung des Schabbats — Ruhe, untersagte Speisen, das Lesen der Torah usw.), war
sie doch immer noch eine konvertierte Jidin, von der man wusste, dass sie ihrem
Glauben treu geblieben war. So lernte sie bei einem Rabbiner hebraisch und gab ihn
als ihren Musiklehrer aus.

In der Zwischenzeit wurden gegen Diogo Mendes Benveniste nachtrégliche
Verfahren er6ffnet — ihm war Héresie unterstellt und er war auf Befehl von Karl V.
mit der Anschuldigung der Majestatsheleidigung gegen Gott und den Kaiser fest-
genommen worden. Man wollte, dass es zu einer Verurteilung kommt, die zur Folge
hétte, dass im Anschluss daran die Gtiter beschlagnahmt werden konnten; fiir die
Krone ein gutes Geschaft. Beatrice Mendes wurde vielfach unter Druck gesetzt,
immer mit dem Ziel, sich ihres Reichtums zu beméchtigen. Eine Vorgehensweise
der antiken Herrschaftssysteme war die Politik der gezielten Verheiratung, um so
an Vermogen zu kommen. Dem konnten sich auch die Frauen der Familie Mendes
nicht entziehen, weder Beatrice selbst noch die Tochter oder die Enkelin. Wo man
gewohnliche Anwarter noch abweisen konnte, wurde es schon problematischer,
sich dem politischen Willen des Kaisers entgegenzustellen. Dieser wollte eine
Ehevereinbarung mit einem Abkémmling des Hauses Aragon unterstiitzen, der ihm
daftir betrachtliche Geldanleihen in Aussicht gestellt hatte, falls es ihm gelingen
sollte, das Vermogen der Mendes an sich zu bringen. Karl V. hatte die Absicht, ihn zu
unterstiitzen, und lief} die Regentin Maria einschreiten. Daraufhin wurde es auch
fur eine starke und hochrangige Frau wie Beatrice Mendes sehr schwierig, ein
Ersuchen von so hoher Stelle abzulehnen, und da sie ihre Tochter nicht an eine
christliche Familie binden wollte — sie, die eine glaubige Jidin geblieben war —,
verlief3 sie eilends Antwerpen und nahm nur wenige Dinge mit. Sie tiberlief} es dem
Neffen, die Geschéfte des Betriebes weiterzufiihren und die Unannehmlichkeiten
zu bewdltigen, die aus ihrem Weggang entstanden sind.



Dofia Gracia Nasi — 107

Die Krone erhob indes Anspriiche auf das enorme Vermdgen der Mendes, denn
es hief3, dass in Flandern vierzig Tresore voller Perlen, Juwelen und anderer
Edelsteine verblieben waren, und beschuldigte die Familie Mendes des Glaubens-
abfalles, was vorgeschoben war und dem Zwecke der Enteignung diente, um so iiber
ihr Vermogen verfiigen zu konnen. Offiziell brach Beatrice Mendes auf, um in Aix-
la-Chapelle (Aachen) eine Badekur zu machen, zu jener Zeit ein klassischer Vor-
wand, um zu fliehen, ohne Verdacht zu wecken. Thr Aufbruch glich nicht dem einer
armen Exilantin, sie reiste mit ihrer Schwester Brianda, den jeweiligen Tochtern
und der Dienerschaft, also mit einer grofSen Gefolgschaft. Sie machten Rast in Lyon,
einem bedeutenden Handelszentrum, in dem das Unternehmen Geschéfte trieb und
Mitarbeiter hatte, danach fuhren sie weiter nach Venedig.21 Sie liefs sich im Zen-
trum der wohlhabenden Stadt nieder; ohne sich den anderen Juden anzuschlief3en,
die bereits seit 1516 im Ghetto angesiedelt waren.

Venedig war lebhaft, die Atmosphére unbekiimmert, Feste und Auffithrungen
erfreuten die Reichen und Adligen. Inshesondere Brianda Mendes war fasziniert
von jener Welt, in der man, um etwas zu gelten, viel ausgeben musste. Da sie durch
das Testament des Ehemannes nur ihre Mitgift erhalten hatte, war sie voller Hass
auf die Schwester, die in aller Freiheit das Geld verwalten konnte, von dem sie
meinte, es sei auch ihres.* Sie beschuldigte ihre Schwester, den jiidischen Glauben
zu praktizieren und in das Osmanische Reich fliehen zu wollen, damit sie diesen
nicht mehr verstecken musste. Die Regierung der Republik Venedig nutzte diese
Anzeige, um Beatrice Mendes der Ausiibung des jidischen Glaubens anzuklagen, da
sie verhindern wollte, dass ein solches Vermdgen in die Hinde der Osmanen fiele.
Sie blockierte das Vermdgen, nahm Beatrice Mendes fest und brachte ihre Tochter
und ihre Nichte Gracia in ein Kloster.

Das Schicksal der Beatrice Mendes weckte das Interesse der judischen Ge-
meinde in Konstantinopel, wo zu dieser Zeit Moses Hamon aus Granada bei Hof
grofSen Einfluss hatte. Er war Leibarzt des Sultans Siileyman 1., welcher den Gran
Signore tber diese Sache unterrichtete und die Meinung vertrat, dass es im Inter-
esse der osmanischen Regierung in Konstantinopel sei, bedeutende und hochste-
hende Familien anzuziehen, um sie dann zu besteuern, und dass diese unter an-
derem mit ihren Unternehmungen dem Handel Impulse geben wiirden. Der Sultan
sandte einen seiner Botschafter nach Venedig und verlangte, dass ihm die Gefan-
gene ubergeben wiirde. Eine bemerkenswerte Tatsache, die sich in das schwierige
und prekére Gleichgewicht in den Beziehungen zwischen der Republik Venedig und

21 Brooks, Andrée Aelion: The Woman Who Defied Kings: The Life and Times of Dofia Gracia Nasi. St.
Paul 2002. S. 186 ff.
22 Brooks, The Woman Who Defied Kings, S. 195ff.



108 —— Giovanna Motta

den Osmanen einordnen lésst, und noch allgemeiner in die der franzdsischen Al-
lianz mit den letzteren in ihrer antihabsburgischen Funktion. Es gelang Beatrice
Mendes, die in der Zwischenzeit einen Teil ihres Vermdgens in Frankreich liquide
machen konnte und einiges an Kapital von den Banken in Lyon abgezogen hatte,
Venedig zu verlassen. Nachdem sie ihre Tochter wiedergefunden hatte, wartete sie
darauf, in die osmanische Tirkei weiterreisen zu konnen. Sie nutzte die Hilfe von
Ercole d’Este, der bei Hofe ein kosmopolitisches und tolerantes Umfeld geschaffen
hatte, und erreichte Ferrara mit seinem Geleitbrief (1550), wo die Dynastie — die
bereits seit Generationen verfolgte Juden, sowohl Sepharden als auch Aschkenasim
aufgenommen hatte — ihnen vor religiésen Prozessen Schutz bot.

Als jedoch in der Stadt die Pest ausbrach (1551), wurden die Juden beschuldigt,
flir ihre Ausbreitung verantwortlich zu sein. Sie wurden daraufhin vertrieben. So
war Dofia Beatrice wieder gezwungen zu fliehen, da sie sich der Welle der antiju-
dischen Gewalt nicht entziehen konnte, die im Jahre 1555 Pio V. dazu brachte, in
Ancona 24 Juden zum Tod auf dem Scheiterhaufen zu verurteilen und die Schlie-
BBung des Ghettos zu verfiigen. Sie kehrte nach Venedig zurtiick, wo sie wiederum
verhaftet wurde. Nach Auseinandersetzungen diplomatischer Art und dem Ein-
greifen des Sultans zu ihren Gunsten und gegen die Republik wurde ihr jedoch
bewusst, dass ihre Moglichkeiten ausgeschopft waren; die Gegenreform war ein-
gelautet und die Inquisition hatte sich neu organisiert. Also brach sie nach Kon-
stantinopel auf, das sie mit grofier Gefolgschaft erreichte, und wurde 1553 triumphal
wie eine Konigin empfangen.*®

Dort, nun endlich in Sicherheit, nahm sie den Namen ihrer Vorfahren — Gracia
Nasi — an. Gracia erreichte die Stadt mit einer Gefolgschaft von 40 Reitern und vier
Triumphwagen. Die Reise von Italien aus war nicht ganz einfach gewesen, sie war,
von konvertierten Juden unterstttzt, die sich des Schutzes des Papstes sicher waren,
zu dem pépstlichen Hafen Ancona gelangt. Von dort aus hatte sie die Republik
Ragusa erreicht und anschliefiend auf dem Landweg Saloniki, eine Stadt, die dank
des Zustroms der Juden, die aus ihren Landern vertrieben worden waren, sehr
schnell gewachsen war. Hier forderte sie die Griindung einer religiosen Schule zum
Studium der rabbinischen Literatur. Doch befand sie sich dort nur an der Peri-
pherie des Reiches und der Sultan wiinschte, dass Gracia Nasi in die Hauptstadt
kidme und dort die Politik der Angliederung fortfiihre, die von ihren Vorgéngern
betrieben worden war. Der Sultan war jedoch insbesondere an ihrem Vermdgen
interessiert.**

23 Brooks, A Jewish Woman Leader of the Renaissance, S. 50 ff.
24 So sagt es dieselbe Beatrice im Theaterstiick Dofia Gracia Nasi. Piéce en deux actes von Beki L.
Bahar, das vom Kulturzentrum ,,Yunus Emre“ der Gemeinde von Bakirkéy-Konstantinopel pramiert



Dofia Gracia Nasi =—— 109

Dofia Gracia Nasi lief8 sich mit ihrer Familie im européischen Quartier Pera
nieder, wo sie, wie sie es gewohnt war, auf grofiem Fuf} lebte. Sie behielt in ihrem
yHofstaat“ — aus Vertrauten, Bediensteten, Mitarbeitern — die alten spanischen
Traditionen, Brauche, Sitten und die Sprache bei, aber sie vergaf$ nicht, die armen
Juden zu unterstiitzen, und wurde so innerhalb kurzer Zeit wichtig fir ihre Glau-
bensgenossen. Dies ist ein einzigartiger Fall in der Geschichte: Sie war an der Spitze
ihrer Gemeinschaft, fiir die sie sich einsetzte, und sie machte sich die Toleranz und
die Grofiziigigkeit des Sultans zunutze, welche die Juden auf seinen Gebieten ge-
nossen, selbst wenn diese begrenzt war. Auch hier griindete sie eine Akademie,
organisierte die Losegelder fiir die von den Rittern von Malta gefangenen Juden, sie
befreite 1.000 Juden aus Neapel durch Zahlung einer groflen Summe an den Vize-
konig Don Pedro de Toledo. Es gelang ihr, die sterblichen Uberreste ihres Ehe-
mannes, der in Lissabon gestorben war, zu erhalten und sie, seinen Willen befol-
gend, ins Tal von Josaphat aufSerhalb Jerusalems zu bringen. Sie lief$ auf ihre Kosten
eine Kultstatte errichten, die den Namen ,Sinagoga della Signora“ erhielt und die im
17 Jahrhundert bei einem Brand zerstort wurde.

Sie ging Allianzen mit starken Méachten ein, um den weniger wohlhabenden
Juden Schutz zu bieten, und begab sich dabei von einer Stadt in die néchste, sie
musste schnell entscheiden, wie sie handeln sollte und dabei immer die Interessen
im Auge behalten, die es zu schiitzen galt.

Tatsachlich &hnelt Beatrice (wie auch ihre Schwester Brianda) kaum denjeni-
gen Frauen, die im Schatten der Geschichte lebten. Sie ist ein besonderes Beispiel im
Bereich der Women’s Studies, vielleicht, weil ihre personliche Geschichte Teil des
viel grofieren Kontextes der Judenverfolgungen ist, die auf der Iberischen Halbinsel
der Katholischen Konige ihren Anfang nahmen und in den verschiedenen Landern
Zentral- und Osteuropas weiter gingen. Die grande dame der Renaissance starb 1569
im Osmanischen Reich.

Aus dem Italienischen tibersetzt von Inge Margarete Haake

wurde: ,Pour nous Soliman le Magnifique a invisagé de se mettre en mal avec le Pape, avec Venise et
a envoyé un émissaire spécial pour nous sauver. Il ne I’a pas fait simplement parce que le médicin du
Palais, le dr. Hamon 'a voulu; il I’a fait & cause de ma zone de commerce qui comprend toute
I'Europe, a cause de mon puissant capital et de ma flotte pouvant traverser les mers lointaines.*
Bahar, Beki L.: Dofia Gracia Nasi. Piéce en deux actes. Istanbul 2001. S. 96.



110 —— Giovanna Motta

Literaturverzeichnis

Bahar, Beki L.: Dofia Gracia Nasi. Piéce en deux actes. Istanbul 2001.

Ben-Naeh, Yaron: Jews in the Realm of the Sultans. Ottoman Jewish Society in the Seventeenth
Century. Tubingen 2008.

Biagini, Antonello F.: L'Italia e le guerre balcaniche. Roma 2012.

Biagini, Antonello F.: Storia della Turchia contemporanea. Firenze 2017.

Birnbaum, Marianne D.: Il lungo viaggio di Gracia Mendes. Budapest 2003.

Brooks, Andrée Aelion: A Jewish Woman Leader of the Renaissance. In: European Judaism: A Journal for the
New Europe 1 (2000). S. 43-52.

Brooks, Andrée Aelion: The Woman Who Defied Kings: The Life and Times of Dofia Gracia Nasi. St. Paul
2002.

Caffiero, Marina: Storia degli ebrei nell'ltalia moderna. Dal Rinascimento alla Restaurazione. Roma
2014.

Calimani, Riccardo: Storia degli ebrei italiani. Dalle origini al XV secolo. Milano 2013.

Coen, Ettore: Ma come, quando e perché gli ebrei arrivarono a Senigallia? In: Vivere Senigallia.
https:/www.viveresenigallia.it/2012/02/27/ma-come-quando-e-perch-gli-ebrei-arrivarono-a-seni-
gallia/338607/ (15.03.2022).

Fonti per la storia dellespulsione degli ebrei dalla Sicilia. Hrsg. von Romualdo Giuffrida. Palermo
1990.

Galante, Avram: Histoire des Juifs de Turquie. Istanbul 1987.

Israel, Jonathan I.: European Jewry in the Age of Mercantilism (1550-1750). Oxford 1999.

Italia Judaica, Gli ebrei in Sicilia sino all’espulsione del 1492. Atti del V convegno internazionale di
Palermo. Hrsg. von Ministero per i beni culturali e ambientali. Roma 1995.

Lafi, Nora: Esprit civique et organisation citadine dans 'Empire ottoman (XVe-XXe siecles).
Leiden/Boston 2018.

Lafi, Nora: I mercanti veneziani ad Aleppo nel Cinquecento: degli Ottomani come gli altri? In: Venezia
e il suo Stato da mar. Hrsg. von Ester Capuzzo und Bruno Crevato-Selvaggi. Roma 2019. S. 107-
120.

Ligorio, Benedetto: Un ponte tra ottomani e cristiani. Il network degli ebrei di Ragusa tra Balcani e
Adriatico (1585-1635). In: Reti marittime come fattori dell’integrazione europea/ Maritime
Networks as a Factor in European Integration. Hrsg. von Giampiero Nigro. Firenze 2019. S. 255-
280.

Mafrici, Mirella: Ucciali. Dalla Croce alla Mezzaluna. Un grande ammiraglio ottomano nel
Mediterraneo del Cinquecento. Soveria Mannella (CZ) 2021.

Mantran, Robert (Hrsg.): Storia dell'Impero ottomano. Lecce 1999.

Motta, Giovanna: Strategie familiari e alleanze matrimoniali in Sicilia nell’eta della transizione (secoli
XIV-XVII). Firenze 1983.

Motta, Giovanna (Hrsg.): I Turchi, il Mediterraneo, PEuropa. Milano 1998.

Motta, Giovanna: ,,In bona salute de animo e de corpo“. Malati, medici e guaritori nel divenire della
storia. Hrsg. von Giovanna Motta. Milano 2007.

Motta, Giovanna: Nell’Europa dell’etda moderna. Memoria collettiva e ricerca storica. Firenze 2013.

Motta, Giovanna: Una storia di lunga durata. Contrasti, integrazione, contaminazione nel
Mediterraneo dell’eta moderna. In: Mediterraneo: tradizione, patrimonio, prospettive. Una
proposta per 'innovazione e lo sviluppo. Hrsg. von Alberto Aghemo und Rossella Pace. Roma
2019. S. 33-54.



Dofia Gracia Nasi — 111

Pérez, Joseph: History of a Tragedy: The Expulsion of the Jews from Spain. Ubersetzt von Lysa
Hochroth. Champaign 2007.

Platania, Gaetano: Diplomazia e guerra turca nel XVII secolo. La politica diplomatica polacca e la
slunga guerra turca“ (1673-1683). In: I Turchi, il Mediterraneo, ’Europa. Hrsg. von Giovanna
Motta. Milano 1998. S. 242-268.

Preto, Paolo: Lo spionaggio turco a Venezia tra mito e realta. In: I Turchi, il Mediterraneo, ’Europa.
Hrsg. von Giovanna Motta. Milano 1998. S. 123-132.

Roth, Cecil: The Spanish Inquisition. New York/London 1996.

Roth, Cecil: Dofia Gracia of the House of Nasi. Philadelphia 2009.

Roth, Joseph: Ebrei erranti. Milano 2016.

Ruderman, David B.: Early Modern Jewry: A New Cultural History. Princeton 2011.

Saltiel, Leon: The Holocaust in Thessaloniki: Reactions to the Anti-Jewish Persecution 1942-1943.
London 2020.

San Martino de Spucches, Francesco: La storia dei feudi e dei titoli nobiliari di Sicilia: dalla loro origini
ai nostri giorni. Palermo 1924-1941.

Schwarzfurchs, Simon: The Sicilian Jewish Communities in the Ottoman Empire. In: Italia Judaica. Gli
ebrei in Sicilia sino allespulsione del 1492. Palermo 1995. S. 397-411.

Toaff, Ariel: Gli ebrei siciliani in Italia dopo I'espulsione. Storia di un’integrazione mancata. In: Italia
Judaica, Gli ebrei in Sicilia sino all’espulsione del 1492. Atti del V convegno internazionale di
Palermo. Hrsg. vom Ministero per i beni culturali e ambientali. Roma 1995. S. 382-396.

Tollet, Daniel: Les Juifs furent-ils, dans la Confédération polono-lituanienne, les agents des Turcs?
(XVI-XVII siécles). In: I Turchi, il Mediterraneo, Europa. Hrsg. von Giovanna Motta. Milano 1998.
S. 152-168.

Trasselli, Carmelo: Sull’espulsione degli ebrei dalla Sicilia. In: Annali della Facolta di Economia e
Commercio di Palermo 8 (1954). S. 131-150.






