
Vorwort der Herausgeberin

Als sephardische Jüdinnen und Juden¹ zur Zeit der Inquisition verfolgt und von der
Iberischen Halbinsel vertrieben wurden, erhielten sie dank des Sultans Bayezid II.
(Abb. 1) Zuflucht im Osmanischen Reich. Im Imperium der Sultane, welches sich
über Asien, Europa und Nordafrika erstreckte, erhielten Jüdinnen und Juden zwar
einige Rechte – so durften sie ihre Religion ausüben –, wurden jedoch, wie die
christliche Bevölkerung, als dhimmis bzw. als Schutzbefohlene mit eingeschränktem
Status klassifiziert. Die sephardischen Flüchtlinge und ihre Nachfahren, aber auch
romaniotische Menschen, die seit der Antike auf dem Gebiet des späteren Osma-
nischen Reiches lebten, bereicherten seit Jahrzehnten in ihren jeweiligen Hand-
lungsräumen das Vielvölkerreich, insbesondere in den osmanischen Metropolen –

von Konstantinopel, dem Sitz der Sultane, bis nach Saloniki, dem „Jerusalem des
Balkans“.

Die Entstehungsgeschichte dieses Vielvölkerimperiums geht bis in das 13. Jahr-
hundert zurück, als das osmanische Emirat, gegründet von Osman Gazi I., noch Teil
zahlreicher Kleinfürstentümer war. Hauptstadt des Reiches war zunächst Bursa,
später wurde es Adrianopel und seit 1453 Konstantinopel (das heutige Istanbul). Der

1 Aus Gründen der besseren Lesbarkeit wird in den meisten Aufsätzen auf die gleichzeitige Ver-
wendung der Sprachformen weiblich, männlich und divers verzichtet. Die Personenbezeichnungen
gelten für alle Geschlechter.

Abb. 1: Sultan Bayezid II. Mit freundlicher
Genehmigung der Österreichischen
Nationalbibliothek, Wien.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111048949-001



Sultanwar dynastischer Alleinherrscher und Gesetzgeber zugleich – er fungierte als
Allahs Stellvertreter auf Erden und bediente sich des Kalifentitels. Im 16. und
17. Jahrhundert erreichte das Osmanische Reich eine maximale territoriale Herr-
schaftsausdehnung (Abb. 2). Ausschlaggebend für die osmanische Machtsicherung
war die Einnahme Konstantinopels. Die Hauptstadt der orthodoxen Christenheit des
Oströmischen Reiches galt lange Zeit als uneinnehmbar. Mit Konstantin I. wurde
Konstantinopel, auch Nova Roma genannt, mit seiner spätantiken Kirche Hagia
Sophia das topografische Wahrzeichen des byzantinischen Abendlandes.² Als 1453
die Osmanen vor den Stadtmauern Konstantinopels standen, waren es weder die
starke osmanische Seeflotte noch die Bodentruppen, die die byzantinische Haupt-
stadt zu Fall brachten, sondern es war (angeblich) eine nicht beachtete Nebentür in
der Stadtmauer, die durch Zufall und Unachtsamkeit der Angegriffenen offenblieb.
Dieses Versehen, das das Ende des Byzantinischen Reiches besiegelte, inspirierte
den jüdisch-österreichischen Schriftsteller Stefan Zweig, der vor den Nationalso-
zialisten nach Brasilien flüchten musste, in seinem Klassiker Sternstunden der
Menschheit zu folgenden Zeilen: „Ein Staubkorn Zufall, Kerkaporta, die vergessene
Tür, hat Weltgeschichte entschieden.“³

Nach der Einnahme und Plünderung der Stadt, der Ermordung des Kaisers
Konstantin XI. sowie der Versklavung und Tötung seiner Einwohner erklärte sich
Mehmed II., bekannt als „der Eroberer“, zum Kaiser von Rom (Kayser-i Rûm).
Konstantinopel wurde mit dem Topkapi-Palast, dem Regierungs- und Wohnsitz der
Sultane, zur Hauptstadt des Osmanischen Reiches (Abb. 3). Im Diwan, dem Staatsrat,
wurde die Politik des osmanischen Imperiums gemacht und entschieden. Mit der
Elitearmee, den Janitscharen, einst christlichen Jungen, die von den Osmanen
entführt wurden, um dem jeweiligen Sultan zu dienen, sicherten sie ihre militäri-
sche Macht und ihre politische Herrschaft.

Binnen kurzer Zeit eroberten die Osmanen weite Gebiete in den Regionen
Südosteuropas, dem SchwarzenMeer und demMittelmeer. 1516/1517 vereinnahmten
sie den Maschrek und die Arabische Halbinsel. Danach folgte die territoriale Aus-
dehnung auf den Maghreb, ausgenommen Marokko. Sie sicherten somit den Fort-
bestand ihres Imperiums und die Ausbreitung des Islam – die Heiligen Städte, Je-
rusalem, Mekka und Medina, wurden unter der osmanischen Herrschaft vereint.
Hinsichtlich der Eroberung der habsburgischen Hauptstadt Wien blieben die Os-
manen sowohl während des Ersten als auch des Zweiten Österreichischen Tür-
kenkriegs (1529 und 1683) allerdings erfolglos. Beide Male wurden sie vor Wien

2 Dahlheim, Werner: Die Antike. Griechenland und Rom. Paderborn u.a. 2002. S. 595 ff.
3 Zweig, Stefan: Sternstunden der Menschheit. Vierzehn historische Miniaturen. Frankfurt a.M.
2003. S. 63. Die Erstausgabe erschien 1927.

VI Vorwort der Herausgeberin



Ab
b.

2:
La
nd

ka
rt
e
de

s
O
sm

an
isc

he
n
Re

ic
he

s
au

s
de

m
16
.J
ah

rh
un

de
rt
.M

it
fr
eu

nd
lic
he

r
G
en

eh
m
ig
un

g
de

r
Ö
st
er
re
i-

ch
isc

he
n
N
at
io
na

lb
ib
lio

th
ek
,W

ie
n.

Vorwort der Herausgeberin VII



besiegt. Der zweite gescheiterte Überfall auf Wien läutete das allmähliche Ende des
Osmanischen Reiches ein.

Die jahrhundertlang währende Herrschaft der Osmanen führte in den jewei-
ligen Provinzen zu einem einschneidenden Kulturwandel. Als Förderer der Kunst,
Technik, Kaligrafie und Architektur investierten die Sultane in den Aufbau von
Gotteshäusern, Aquädukten, Brücken, Straßen und Bädern, die teilweise bis heute
erhalten geblieben sind. Das westliche Europa blickte auf das Osmanische Reich und
„die Türken“ sowohl mit Faszination als auch mit Argwohn, der letztlich eine
„Türkenfurcht“ zutage brachte. Zwar wurden im „Okzident“ gewaltgeladene Er-
oberungszüge, Versklavungen und Verschleppungen mit den Osmanen in Verbin-
dung gebracht, aber gleichzeitig beflügelte das „Fremde“ insbesondere die Fantasie
des künstlerisch und musikalisch gesinnten „Okzidents“. Die Maler Daniel Israel,
John Frederick Lewis, Filippo Baratti, Fabio Fabbi, Frederick Arthur Bridgman und
viele andere hielten ihre exotischen „Orient“-Vorstellungen in ihren Gemälden fest,
die etwa Sklavinnen im Harem oder im Hamam beim Baden zeigten. Dass in den
Gemächern des Topkapi-Palastes Politik gemacht wurde, ignorierte der westliche
Beobachter. Zudem beflügelte die „türkische Musik“ die habsburgische Musikwelt,
etwa das Kompositionstalent Wolfgang Amadeus Mozart, der sein Singspiel Die
Entführung aus dem Serail im Jahr 1782 im Burgtheater in Wien uraufführen ließ.
Nicht zuletzt hielten Reisende ihre Eindrücke und Beobachtungen über den „Ori-
ent“ in ihren Reiseberichten und -tagebüchern sowie Memoiren fest. Zu den Au-
toren solcher Egodokumenten gehörten auch jüdische Reisende, wie der hier im
Band vorgestellte Berliner Arzt James Israel (Elke-Vera Kotowski) und der Orien-
talist Karl Süßheim (Kristina Milz).

Etwa 314.000 Jüdinnen und Juden lebten gegen Ende des 19. Jahrhunderts im
Osmanischen Reich.⁴ Zwar suchten sie dort Schutz vor Pogromen und Vertrei-
bungen aus den christlich geprägten Ländern, auch gewährte ihnen das Millet-
System, als Schutzbefohlene in das osmanische Imperium einzuwandern, aber dies
vermied es nicht, dass sie dort ebenfalls mit antijüdischen Stereotypen, Ressenti-
ments und Ausschreitungen konfrontiert wurden. Die Damaskus-Affäre von 1840,
bei der Menschen jüdischen Glaubens des Ritualmordes beschuldigt wurden, führte
der jüdischen Bevölkerung ihre zerbrechliche Stellung im Reich des Halbmondes
vor. Nicht nur, dass die jüdische Bevölkerung von Damaskus Folter, Tod, Entführung
und die Zerstörung ihrer Synagoge ertragen musste, die antijüdischen Ausschrei-
tungen breiteten sich ebenso in anderen Teilen des Reiches aus. Solche gewaltsamen
Ereignisse und Pogrome auch im russischen Zarenreich erweckten in Jüdinnen und

4 Reinach, Théodore: Histoire des Israélites depuis lʼépoque de leur dispersion jusquʼà nos jours.
Paris 1884.

VIII Vorwort der Herausgeberin



Ab
b.

3:
D
er

To
pk

ap
i-P

al
as
t.
M
it
fr
eu

nd
lic
he

r
G
en

eh
m
ig
un

g
de

s
D
eu

ts
ch
en

Ar
ch
äo

lo
gi
sc
he

n
In
st
itu

ts
,I
st
an

bu
l.

Vorwort der Herausgeberin IX



Juden die Sehnsucht nach einem sicheren Lebensort. Viele wanderten nach Ame-
rika aus, andere sahen ihre Zukunft in Erez Israel. Nur einige Jahrzehnte später,
diesmal im Kontext der französisch-antisemitischen Dreyfuß-Affäre (begonnen
1884), konkretisierte der damalige Journalist Theodor Herzl diese Sehnsucht in der
noch als wagemutig interpretierten Idee des politischen Zionismus – auch in der
Hoffnung, das Osmanische Reich würde ihn bei seinem Vorhaben, einen jüdischen
Staat zu errichten, unterstützen. Als der als „Messias“ gefeierte Herzl diplomatisch
versagt hatte, wandte er sich der Öffentlichkeit zu; und mit dem Ersten Zionisti-
schen Kongress in Basel im Jahr 1897 legte er den symbolischen Grundstein für die
Verwirklichung seines Staatsprojektes.

Zu dieser Zeit war das Osmanische Großreich bereits zum „kranken Mann am
Bosporus“ deklariert worden. Der aufkeimende Nationalismus in Griechenland,
Serbien, Bulgarien und Rumänien, die in ihrem Unabhängigkeitsbestreben von den
Großmächten unterstützt wurden, das Aufbegehren Russlands, Frankreichs und
Großbritanniens, osmanisches Territorium zu kolonisieren, die große Wirt-
schaftskrise des Reiches, die mangelnde Industrialisierung und der zu spät einge-
tretene Modernisierungsversuch begünstigten und beschleunigten den Zerfall des
Osmanischen Reiches. Schließlich führte die Niederlage des Imperiums im Ersten
Weltkrieg zur Auflösung des Sultanats (1922) und zur Gründung der modernen
Türkischen Republik mit Mustafa Kemal Atatürk als deren ersten Präsidenten.

Forschungsstand und Vorstellung des Bandes

Das Interesse an jüdischer Geschichte im Osmanischen Reich ist so alt wie die
moderne Geschichtswissenschaft selbst, die sich im 19. Jahrhundert zu formieren
begann.⁵ Zu dieser Zeit, als der„Orient“ von westlichen Reisenden erforscht wurde,

5 Reinach, Histoire des Israélites; Bahar, I. Izzet: Jewish Historiography on the Ottoman Empire and
its Jewry from the Late Fifteenth Century to the Early Decades of the Twentieth Century. Istanbul
2008. S. auch allgemeine Werke über das osmanische Imperium, die in den letzten Jahrzehnten und
Jahren erschienen sind: Anscombe, Frederick F.: State, Faith and Nation in Ottoman and Post-Ott-
oman Lands. Cambridge 2014; Anscombe, Frederick F. (Hrsg.): The Ottoman Balkans 1750–1830.
Princeton 2006; Bektas, Erhan: Religious Reform in the Late Ottoman Empire. Institutional Change
and the Professionalization of the Ulema. London 2023; Bozarslan, Hamit: Histoire de la Turquie. De
l’Empire ottoman à nos jours. Paris 2021; Darke, Diana: The Ottomans. A Cultural Legacy. London
2022; Eldem, Ehdem: L’Empire ottoman et la Turquie face à l’Occident. Paris 2018; Eldem, Ehdem:
L’Empire ottoman. Paris 2022; Fromkin, David: A Peace to End All Peace. The Fall of the Ottoman
Empire and the Creation of theModernMiddle East. London 2000; Gerber, Haim: State and Society in
the Ottoman Empire. Farnham 2010; Gheorghe, Adrian: The Metamorphoses of Power. Violence,
Warlords, Aḳıncıs and the Early Ottomans (1300–1450). Leiden 2023; Ginio, Eyaland u. Elie Podeh:

X Vorwort der Herausgeberin



mischten sich in ihre subjektiven Beobachtungen stereotype exotische Bilder einer
für sie fremden Welt ein, die teilweise bis heute in der Gedächtniskultur verankert
sind. Die Geschichtsschreibung über das Osmanische Reich wurde zunächst im
Rahmen der Kriegs- und Militärgeschichte untersucht, die unterschiedliche län-
derspezifische Geschichtsnarrative hervorbrachte. In den Nationalgeschichts-
schreibungen der damals zum Osmanischen Reich gehörenden europäischen und
arabischen Länder wurde die Herrschaftszeit der Sultane als gewaltvolle Fremd-
herrschaft dargestellt, ohne dabei die Rolle der einheimischen Verbündeten in
Augenschein zu nehmen. Im Gegensatz zu diesen Interpretationen wird im Kontext
des „Neoosmanismus“ das Osmanische Reich als ein Vorbildmodell interreligiösen
Zusammenlebens verklärt – Ungleichheiten, Konflikte und Gewaltakte bleiben hier
unbeachtet. In diesem Zusammenhang wird vor allem der Genozid an den Arme-
niern während des Ersten Weltkriegs ignoriert und im schlimmsten Fall negiert.⁶
Ein weiterer wunder Punkt ist das Pogrom an der jüdischen Bevölkerung zwölf
Jahre nach der Abschaffung des Sultanats in Ostthrakien im Jahr 1934, ausgeübt
durch türkisch-nationalistische Gruppierungen.⁷ Trotz dieser Defizite entfalteten
sich neue Forschungsmethoden und Fragestellungen zu kulturellen, religiösen und
wirtschaftlichen Thematiken über die vielfältigen multikonfessionellen Kontak-
träume des Osmanischen Reiches, die auch eine Auseinandersetzung mit dem os-
manischen Judentum einschloss.

Neben den Provinzhistoriografien, die in den unterschiedlichen Sprachen pu-
bliziert wurden und in den hier erschienenen Studien teilweise Erwähnung finden,
sind in den letzten Jahren und Jahrzehnten einige – insbesondere englischspra-
chige – Studien zum Judentum im Osmanischen Reich erschienen.⁸ Diese konzen-

The Ottoman Middle East. Studies in Honor of Amnon Cohen. Leiden 2014; Goffman, Daniel: The
Ottoman Empire and Early Modern Europe. Cambridge 2002; Guidi, Andreas: Generations of Empire.
Youth from Ottoman to Italian Rule in the Mediterranean. Toronto 2022; Howard, A. Douglas: Das
Osmanische Reich. 1300–1924. Darmstadt 2018; Palmer, Alan: The Decline and Fall of the Ottoman
Empire. London 2011; Şiviloğlu, Murat R.: The Emergence of Public Opinion: State and Society in the
Late Ottoman Empire. Cambridge 2018.

Zur Forschungsgeschichte s. Helmedach, Andreas, Markus Koller, Konrad Petrovszky u. Stefan
Rohdewald (Hrsg.): Das osmanische Europa. Methoden und Perspektiven der Frühneuzeitforschung
zu Südosteuropa. Leipzig 2014.
6 Über den Genozid an den Armeniern s. bspw. Hosfeld, Rolf: Tod in der Wüste. Der Völkermord an
den Armeniern. München 2015; Hosfeld, Rolf u. Christin Pschichholz (Hrsg.): Das Deutsche Reich und
der Völkermord an den Armeniern. Göttingen 2017.
7 S. bspw. Pekesen, Berna: Nationalismus, Türkisierung und das Ende der jüdischen Gemeinden in
Thrakien 1918–1942. München 2012.
8 Zur Geschichtsschreibung über Juden im Osmanischen Reich s. Ben-Naeh, Yaron: The Historio-
graphy of Ottoman Jewry. In: Journal of Jewish Studies 69 (2018). S. 109–133.

Vorwort der Herausgeberin XI



trieren sich auf die religiöse, kulturelle und wirtschaftliche Existenz der sephar-
dischen Bevölkerung im Imperium⁹, auf die multireligiöse jüdische, muslimische
und christliche Koexistenz und Identitäten im Vielvölkerreich¹⁰, auf soziale und
wirtschaftliche Aspekte jüdischen Lebens¹¹ sowie auf die Erforschung jüdischen
Wirkens in den Zentren des Osmanischen Reiches¹². Themen wie jüdische Presse

9 Angel, Marc: Foundations of Sephardic Spirituality: The Inner Life of Jews of the Ottoman Empire.
Woodstock 2009; Benbassa, Esther u. Aron Rodrigue (Hrsg.): The Jews of the Balkans. The Judeo-
Spanish Community, 15th to 20th Centuries. Cambridge 1995; Bossong, Georg: Die Sepharden. Ge-
schichte und Kultur der spanischen Juden. München 2008; Cohen, Julia Phillips: Becoming Ott-
omans: Sephardi Jews and Imperial Citizenship in the Modern Era. Oxford 2014; Levy, Avigdor: The
Sephardim in the Ottoman Empire. Princeton 1992; Shaw, Stanford J.: The Jews of the Ottoman
Empire and the Turkish Republic. London 1991; Stein, Sarah Abrevaya: Extraterritorial Dreams:
European Citizenship, Sephardi Jews, and the Ottoman Twentieth Century. Chicago/London 2016.
10 S. bspw. Adang, Camilla u. Sabine Schmidtke: Contacts and Controversies between Muslims, Jews
and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Würzburg 2010; Braude, Benjamin:
Christians and Jews in the Ottoman Empire. Boulder 2014; Campos, Michelle U.: Ottoman Brothers:
Muslims, Christians, and Jews in Early Twentieth-Century Palestine. Stanford 2011; Gerber, Haim:
Crossing Borders: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy and Society. Istanbul 2008; Levy,
Avigdor: Jews,Turks, Ottomans: A Shared History, Fifteenth through the Twentieth Century. Syracuse
2002; Masters, Bruce: Christians and Jews in the Ottoman Arab World: The Roots of Sectarianism.
New York 2001; Mazower, Mark: Salonica, City of Ghosts. Christians, Muslims and Jews, 1430–1950.
New York 2006; Motta, Giovanna (Hrsg.): I Turchi, il Mediterraneo e lʼEuropa. Milano 1998; Mpalta,
Euangelia u. Mehmet Ölmez: Between Religion and Language.Turkish-Speaking Christians, Jews and
Greek-Speaking Muslims and Catholics in the Ottoman Empire. Istanbul 2011.
11 Ben-Naeh, Yaron: Jews in the Realm of the Sultans: Ottoman Jewish Society in the Seventeenth
Century. Tübingen 2008; Bornshṭayn-Maḳovetsḳi, Leʾah. Jews in the Economic Life of Constantinople
and Smyrna in the Eighteenth and Early Nineteenth Centuries (1700–1820). Istanbul 2022; Lieber-
man, Julia R.: Sephardi Family Life in the Early Modern Diaspora. Waltham 2011; Meron, Orly C.:
Jewish Entrepreneurship in Salonica, 1912–1940. An Ethnic Economy in Transition. Brighton 2013;
Shmuelevitz, Aryeh: The Jews of the Ottoman Empire in the Late Fifteenth and the Sixteenth
Centuries: Administrative, Economic, Legal, and Social Relations as Reflected in the Response.
Leiden 1984.

In diesem Zusammenhang sind auch Studien zur allgemeinen Familien- und Frauengeschichte
zu nennen: Faroqhi, Suraiya:Women in the Ottoman Empire. A Social and Political History. London
2023; Tekgül, Nil: Emotions in the Ottoman Empire. Politics, Society, and Family in the Early Modern
Era. London 2023.
12 Benbassa, Esther: Istanbul: la sépharade. Paris 2015; Benbassa, Esther: Salonique.Ville juive, ville
ottomane, ville grecque. Paris 2014; Danon, Dina: The Jews of the Ottoman Izmir: A Modern History.
Stanford 2020; Harel, Yaron: Intrigue and Revolution. Chief Rabbis in Aleppo. Baghdad, and Da-
mascus 1774–1914. Oxford 2015; Karmi, Ilan: The Jewish Community of Istanbul in the Nineteenth
Century: Social, Legal and Administrative Transformations. Istanbul 1996; Mazlum, Güngör: Edir-
ne’nin Yahudileri. Edirne 2013; Naar, Devin E.: Jewish Salonica: Between the Ottoman Empire and
Modern Greece. Stanford 2016; Rozen, Minna: Studies in the History of the Istanbul Jewry, 1453–1923:
A Journey through Civilizations. Turnhout 2015.

XII Vorwort der Herausgeberin



und Journalismus waren ebenso Untersuchungsgegenstände verschiedener Studi-
en.¹³ Neben den oftmals romantisierenden Ansätzen einiger Darstellungen des jü-
disch-muslimischen Zusammenlebens wurden in den letzten Jahren, gerade im
Zusammenhang mit der Minderheitenpolitik und vor allem mit dem Genozid an
den Armeniern, kritischere Fragestellungen zum Untersuchungsgegenstand der
Forschung.¹⁴

Die Arbeiten des vorliegenden Bandes setzten zum einen hier an, indem sie
anhand von jüdischen Einzelpersonen, Gemeinden oder sozialen Gruppen das
breite Panorama zwischenmenschlicher, religiöser und nationaler Konflikte und
Auseinandersetzungen mit beiden, den christlichen und muslimischen Mehrheits-
gesellschaften im Osmanischen Reich, aber auch während der unterschiedlichen
Nationswerdungen veranschaulichen. Andererseits werden alltägliche, kulturelle
und soziale interreligiöse Koexistenten aufgezeigt, die sich im Kontext des Kultur-
und Wissenstransfers entfalten konnten.

Der Band, der mikro- und makrogeschichtliche Einzelstudien über klein- und
großräumige geografische Kulturräume bzw. länderspezifische Darstellungen ver-
eint, führt mit Blick auf die Themenkomplexe Convivenza (Zusammenleben) und
Religionsvielfalt, Wirtschaft und soziales Leben, jüdisch-(nicht‐)jüdische „Kollision
der Kulturen“, Nationalismen und Identitäten, Forschungsfelder der Jüdischen
Studien, Religionswissenschaft, Geschichts-, Kultur- und Sozialwissenschaften, aber
auch der Biografieforschung zusammen. Dabei werden u.a. folgende Fragestel-
lungen unter Berücksichtigung der ereignisgeschichtlichen Rahmenbedingungen
untersucht: Wie gestalteten sich jüdische Erfahrungswelten im Kontext des inner-
jüdischen und interreligiösen Zusammenlebens? Inwiefern prägten jüdische Per-
sönlichkeiten aus dem religiösen, kulturellen, wirtschaftlichen und medizinischen
Spektrum ihre Umgebungen im osmanischen Vielvölkerreich? Welche jüdischen
Selbst- und Fremdbilder wurden verbreitet und wie beeinflussten sie die zwi-
schenmenschlichen Wechselbeziehungen? Mit welchen Herausforderungen wur-
den Jüdinnen und Juden im Zusammenhang mit den länderspezifischen nationalen
Bestrebungen und Identitätsbildungen konfrontiert und welche Reaktionen
brachten diese Herausforderungen in ihnen hervor? Vor allem in Bezug auf den
letzten Punkt möchte der Band ebenso nach den Perspektivvielfalten jüdischer
Positionierungen fragen.

13 Bali, Rifat N.: Jewish Journalism and Press in the Ottoman Empire and Turkey. Istanbul 2016;
Borovaja, Olga V.: Modern Ladino Culture: Press, Belles Lettres, and Theater in the Late Ottoman
Empire. Bloomington 2012; Stein, Sarah Abrevaya: Making Jews Modern: The Yiddish and Ladino
Press in the Russian and Ottoman Empires. Bloomington 2004.
14 S. vor allem Baer, Marc David: Sultanic Saviors and Tolerant Turks. Writing Ottoman Jewish
History, Denying the Armenian Genocide. Bloomington 2020.

Vorwort der Herausgeberin XIII



Dilek Akyalçın Kaya führt eingangs in die breitgefächerte Studienlandschaft
über das Judentum in der heutigen Türkei ein und beleuchtet dabei thematisch
wissenschaftlich fundierte, aber auch von Laien geschriebene Arbeiten, die sich u.a.
mit jüdischer Städtegeschichte, dem jüdischen Kulturerbe sowie mit Sozial-, Kultur-
und Familiengeschichte befassen. Anschließend führen Yaron Ben-Naeh und Orly C.
Meron in ihrem Gesamtüberblick in die Thematik des Bandes ein, indem sie ins-
besondere den rechtlichen Status sowie das soziale bzw. wirtschaftliche Leben von
Jüdinnen und Juden in der osmanischen Türkei, im südosteuropäischen Balkan,
aber auch im Vielvölkerimperium sowohl aus mikro- als auch aus makroge-
schichtlicher Perspektive behandeln. Unter Berücksichtigung verschiedener kultu-
reller Kontexte – der osmanischen, romaniotischen und sephardischen Lebens-
welten in Konstantinopel – analysiert Susanne Härtel in ihrem Beitrag eine Affäre
um den jüdischen Gemeindebeamten Shaltiʾel, die um 1500 insbesondere durch das
Rechtsgutachten des romaniotischen Rabbiners Elijah Mizraḥi bekannt wurde. Die
Autorin weicht in ihrer Analyse von der sephardischen „Meistererzählung“ ab, um
die machtpolitischen und gemeinderelevanten Ereignisse aus der zeitgenössischen
romaniotischen Perspektive zu betrachten. Giovanna Motta widmet sich in ihrer
Untersuchung der Biografie der bedeutenden Geschäftsfrau, Diplomatin und Phil-
anthropin Beatrice de LunaMendez Nasi, auch Gracia Nasi genannt, die zur Zeit der
Renaissance nach ihren durch Inquisition und Verfolgung geprägten Lebensetap-
pen u.a. in Antwerpen und der Republik Venedig Zuflucht in Konstantinopel fand,
wo sie bis zu ihrem Lebensende ihren Geschäften und Hilfstätigkeiten für jüdische
Bedürftige nachgehen konnte. Einen weiteren biografischen Ansatz verfolgt auch
Julius H. Schoeps, der sich in seinem Aufsatz der außergewöhnlichen Biografie des
Shabbatai Zwi und anderer Messias-Prätendenten widmet, um daraufhin die
Konsequenzen ihres angeblichenmessianischen Handelns bis in die Gegenwartszeit
zu beleuchten. Dem in Smyrna (Izmir) geborenen falschen Messias Shabbatai Zwi
schlossen sich zwar viele Gläubige an – sie nannten sich Sabbatianer –, aber dem
Sultan missfiel sein Hochstaplerdasein, sodass der „jüdische König“ letztlich zum
Islam konvertieren musste.

Jüdische Glaubensbewegungen verbreiteten sich in vielen Teilen Europas, etwa
in Ungarn. Im 16. Jahrhundert entstand dort die Bewegung der Sabbatarier. Franz Sz
Horváth widmet sich in seinem landespezifischen Beitrag sowohl der Existenz und
den Auswirkungen dieser religiösen Richtung als auch den Lebensverhältnissen der
Jüdinnen und Juden in Ungarn, das nach der verlorenen Schlacht bei Mohács (1526)
dreigeteilt wurde und machtpolitisch unterschiedlich gestrickt war: Buda wurde als
Hauptstadt zu einem osmanischen Vilajet, das östliche „Siebenbürgen“ bestand als
teils souveränes, teils den Osmanen tributpflichtiges Fürstentum, während die
westliche und die nördliche Region Österreich einverleibt wurden. Im Anschluss
veranschaulicht Martina Bitunjac in ihrem Beitrag unter vorheriger Darstellung der

XIV Vorwort der Herausgeberin



Geschichtsschreibungen im heutigen Serbien und Bosnien-Herzegowina das städ-
tische sephardische Leben in den osmanischen Städten Belgrad und Sarajevo und
geht hier auf Aspekte der Religiosität, des Kultur- und Soziallebens sowie des Kul-
turtransfers ein. Abschließend untersucht sie die Rollen sowie die Identifikationen
von Jüdinnen und Juden zur Zeit der Nationsbildungsprozesse.

Thomas L. Gertzen analysiert die jüdische Lebenswelt im „goldenen Zeitalter“
Ägyptens, das im Jahr 1517 dem Osmanischen Reich einverleibt wurde. Dabei be-
schreibt er die teils friedliche, teils konfliktträchtige Koexistenz der jüdischen,
muslimischen und christlichen Religionen, hier auch der eingewanderten syrischen
Katholiken, aber ebenso die ägyptisch-jüdisch-venezianischen Verflechtungen in
Bezug auf die macht- und gewinnorientierte internationale Handelspolitik. Yaron
Harel widmet sich in seinem Aufsatz insbesondere den jüdischen Gemeinden von
Aleppo und Damaskus und untersucht die interreligiösen Spannungen und Kon-
flikte vor allem in Bezug auf die Damaskus-Affäre von 1840, die von christlichen
Syrern ausging, und auf das an Christen begangene Massaker im Jahr 1860 – beides
einschneidende Ereignisse, die das Sozialverhalten der Jüdinnen und Juden be-
einflussten, eine Emigration in Richtung Westen erwirkten und schließlich zu
neuen Identitätsfragen führten.

Mit Juden aus Syrien kam auch der deutsch-jüdische Orientalist Karl Süßheim
in Kontakt, als er Anfang des 20. Jahrhunderts Konstantinopel und Anatolien be-
reiste. Kristina Milz untersucht diese Etappe seines Lebens anhand seiner erhal-
tenen Tagebuchaufzeichnungen, die in osmanischem Türkisch und Italienisch
verfasst wurden und in denen Süßheim sowohl von seiner neu entdeckten jüdi-
schen Identität als auch von Lebenswelten Istanbuler und Anatolischer Juden und
Gemeinden, die er einerseits als fremd empfand, aber durch die er andererseits
seine eigenen jüdischen Wurzeln entdeckte, spricht. Das Pogrom von Damaskus
hatte auch dort den Antisemitismus verstärkt – nicht nur bei Christen, sondern, wie
Süßheim berichtet, auch unter der muslimischen Bevölkerung. Schließlich reagierte
Konstantinopel insbesondere auf die Einwanderung jüdischer Pogromopfer aus
dem Zarenreich in das osmanische Territorium mit Einwanderungsbeschränkun-
gen.

Große Emigrations- und Fluchtbewegungen fanden weiterhin im Zuge der
Balkankriege statt. Seit dem 19. Jahrhundert wuchs auf dem osmanischen Balkan
das Aufbegehren nach Nationalstaatlichkeit, das letztlich in das Loslösen von der
osmanischen Herrschaft während der Unabhängigkeits- und Balkankriegen und die
massenhaften Vertreibungen der Osmanen münden sollte. In diesen Zeiten der
Nationsbildung und des Aufruhrs wurden Jüdinnen und Juden selbst mit ihrer ei-
genen Identität konfrontiert und standen vor Herausforderungen des Positionie-
rens: Entweder flüchteten sie gemeinsam mit den Osmanen in die osmanischen
Gebiete oder sie blieben in den jeweiligen sich im Nationsbildungsprozess befin-

Vorwort der Herausgeberin XV



denden Ländern. Vor diesem Hintergrund betrachtet Ioannis Zelepos in seiner
Studie jüdisch-griechische Beziehungen im Kontext einer Verflechtungsgeschichte
und untersucht dabei antijüdische Feindbildkonstruktionen sowie ihre Folgen seit
dem griechischen Nationswerdungsprozess. Markus Wien fokussiert in seinem
Beitrag die Analyse jüdischer Identitäten und die Begegnung des in seiner kultu-
rellen Eigenheit stark ausgeprägten sephardischen sowie romaniotischen Juden-
tums mit dem bulgarischen Nationalismus vor der Gründung des Fürstentums
Bulgarien im Jahr 1878.

Mit den Nationalbewegungen und den Staatenbildungsprozessen des 19. und
des 20. Jahrhunderts identifizierten sich teilweise auch jüdische Denker und nah-
men sie als Vorbild für ihre zionistischen Ideen. Anfang des 20. Jahrhunderts, als
sich zionistische Gedanken Theodor Herzls und der protozionistischen Vordenker
in konkrete Vorstellungen und Ziele zu verwandeln begannen, bereisten Jüdinnen
und Juden Erez Israel, um sich ein Bild von dem Land zu machen, von dem es hieß,
dort würden Milch und Honig fließen. Einer von ihnen war der Wirtschaftsautor
Davis Trietsch, der dem praktischen Zionismus zugewandt war. In ihrer Analyse
geht Ines Sonder auf die schriftlichen und bildlichenWerke des Publizisten Trietsch
ein, der jüdische Lebenswelten im Jischuw und der Nachbarländer Palästinas, vor
allem der Ackerbaukolonien, am Ende der osmanischen Ära dokumentierte, um
Jüdinnen und Juden die landwirtschaftliche Tätigkeit in Palästina näherzubringen,
die ihre Einwanderung voraussetzte. Die durch Unterstützung philanthropischer
Organisationen und Einzelpersonen in das osmanische Palästina eingewanderten
Jüdinnen und Juden konnten sich auch dort und insbesondere in spannungsgela-
denen Zeiten keineswegs in Sicherheit wiegen. Viele von ihnen flüchteten vor Po-
gromen, die im Zarenreich ausgebrochen waren, und waren Zeitzeuginnen und
Zeitzeugen wechselvoller Gewaltdynamiken, die sich im zerbröckelnden Osmani-
schen Reich insbesondere gegen Minderheiten, wie die armenischen und griechi-
schen Christen, richteten. Vor dem Hintergrund einer konfliktreichen Verflech-
tungsgeschichte, osmanischer Einwanderungspolitik, die die jüdische Ansiedlung in
das osmanische Palästina 1880 verbot, und nationalistischer Narrative betrachtet
Felicitas Remer in ihrer Untersuchung die angespannte arabisch-jüdische Bezie-
hung in Jaffa und Tel Aviv während des Ersten Weltkriegs. Die Auswirkungen der
militärischen Auseinandersetzung werden in Bezug auf die gewaltgeladene Eva-
kuierung der Zivilbevölkerung aus Jaffa-Tel Aviv und die Entstehung einer jüdischen
Enklave in Alexandria veranschaulicht.

Der Erste Weltkrieg führte schließlich zur geopolitischen Zäsur. Das freund-
schaftliche Verhältnis zwischen dem Deutschen und dem Osmanischen Reich, die
im Ersten Weltkrieg Verbündete waren und davor durch den Bau der Orient-Ei-
senbahn gemeinsame Ziele verfolgten, lässt sich anhand der Tagebuchaufzeich-
nungen eines jüdischen Arztes namens James Israel nachverfolgen. Israel wurde

XVI Vorwort der Herausgeberin



1915, mitten im Ersten Weltkrieg, nach Konstantinopel berufen, um den Sultan
Mehmed V. von seinen gesundheitlichen Leiden zu befreien. Elke-Vera Kotowski
untersucht das Reisetagebuch des renommierten Arztes, der im Zentrum der Macht
sowohl die osmanische als auch die deutsche Diplomatie kennenlernte, und zwar zu
der Zeit, als die Verbrechen der Jungtürken an der armenischen Bevölkerung im
vollen Gang waren.

Das Ende des Osmanischen Reiches wurde 1923 im Vertrag von Lausanne be-
siegelt. Die Minderheitenpolitik in der modernen Türkischen Republik wurde von
dem Prozess des Bevölkerungsaustausches und dem bereits erwähnten Thrakien-
Pogrom von 1934 überschattet, aber auch von einer im Jahr 1942 eingeführten
enormen Vermögenssteuerregelung (Varlık Vergisi), die die christliche und die jü-
dische Bevölkerung in den Ruin trieb und bei Nichteinhaltung zur Einweisung in
ein Arbeitslager führte. Parallel zu den Umsetzungsstrategien der Türkisierung
gewährte die Türkei während des Zweiten Weltkriegs renommierten deutschen
und deutsch-jüdischen Wissenschaftlern Exil in ihrem Land.¹⁵ Im Ausblick schaut
Joachim-Felix Leonhard über die Ära des Osmanischen Reiches hinaus, als Jüdinnen
und Juden vor dem Nationalsozialismus fliehen mussten. Diese neue „heimatlose“
Intelligenz prägte die türkische Gesellschaft in den verschiedensten Bereichen. Ihr
Erbe ist bis heute in der türkischen Kultur- und Wissenschaftslandschaft sichtbar
und erhalten geblieben.

Für die Mitarbeit an diesem Band danke ich den studentischen Mitarbeite-
rinnen des Moses Mendelssohn Zentrums für europäisch-jüdische Studien (MMZ),
Katharina Tauschwitz und Larissa Binnebesel, die mir bei der redaktionellen Arbeit
zur Seite gestanden haben. Den Mitarbeiterinnen der Bibliothek des MMZ, Ursula
Wallmeier, Karin Bürger und Anja Lochte, danke ich für die Unterstützung bei der
nötigen Literaturbeschaffung. Ferner schulde ich allen Mitarbeiterinnen und Mit-
arbeitern der Bibliotheken, Archiven, Museen und Stiftungen, die uns ihre Bilder
zur Verfügung gestellt haben, Dank. Margaret-Ann Schellenberg und Nadja Pie-
traszek danke ich für das Korrekturlesen der Beiträge. Mein Dank gilt auch Werner
Treß, Alice Meroz und Julia Brauch für die unterstützende und schöne redaktionelle
Zusammenarbeit. Den Autorinnen und Autoren dieses Bandes, mit denen mich
entweder eine langjährige Kollegialität und Freundschaft verbindet oder die ich erst
bei der Vorbereitung dieses Bandes kennenlernen durfte, danke ich für ihre
wichtigen und aufschlussreichen Beiträge. Diese tragen zur weiterführenden Er-
kenntnisgewinnung des interdisziplinären und sprachlich unterschiedlichen The-

15 Zur widersprüchlichen Politik gegenüber den Jüdinnen und Juden in der Türkei s.: Guttstadt,
Corry: Die Türkei, die Juden und der Holocaust. Hamburg 2008.

Vorwort der Herausgeberin XVII



menspektrums bei. Es bleibt zu hoffen, dass dieser Band weitere interessante
Forschungen über jüdische Lebenswelten im Osmanischen Reich anregen wird.

Martina Bitunjac
Oktober 2023

Literaturverzeichnis

Adang, Camilla u. Sabine Schmidtke: Contacts and Controversies between Muslims, Jews and
Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Würzburg 2010.

Angel, Marc: Foundations of Sephardic Spirituality: The Inner Life of Jews of the Ottoman Empire.
Woodstock 2009.

Anscombe, Frederick F. (Hrsg.): The Ottoman Balkans 1750–1830. Princeton 2006.
Anscombe, Frederick F.: State, Faith and Nation in Ottoman and Post-Ottoman Lands. Cambridge

2014.
Arbel, Benjamin: Trading Nations: Jews and Venetians in the Early Modern Eastern Mediterranean.

Leiden 1995.
Baer, Marc David: The Dönme: Jewish Converts, Muslim Revolutionaries, and Secular Turks Genocide.

Stanford 2010.
Bahar, I. Izzet: Jewish Historiography on the Ottoman Empire and its Jewry from the Late Fifteenth

Century to the Early Decades of the Twentieth Century. Istanbul 2008.
Bali, Rifat N.: Jewish Journalism and Press in the Ottoman Empire and Turkey. Istanbul 2016.
Barnai, Jacob: The Jews in Palestine in the Eighteenth Century: Under the Patronage of the Istanbul

Committee of Officials for Palestine. Tuscaloosa 1992.
Bektas, Erhan: Religious Reform in the Late Ottoman Empire. Institutional Change and the

Professionalization of the Ulema. London 2023.
Benbassa, Esther u. Aron Rodrigue (Hrsg.): The Jews of the Balkans. The Judeo-Spanish Community,

15th to 20th Centuries. Cambridge 1995. Deutsch: Die Geschichte der sephardischen Juden. Von
Toledo bis Saloniki. Bochum 2005.

Benbassa, Esther: Salonique. Ville juive, ville ottomane, ville grecque. Paris 2014.
Benbassa, Esther: Istanbul: la sépharade. Paris 2015.
Ben-Naeh, Yaron: Jews in the Realm of the Sultans. Ottoman Jewish Society in the Seventeenth

Century. Tübingen 2008.
Ben-Naeh, Yaron: The Historiography of Ottoman Jewry. In: Journal of Jewish Studies 1 (2018). S. 109–

133.
Bora, Siren: Anadolu Yahudileri. Ege’de Yahudi izleri. Istanbul 2017.
Bora, Siren: Birinci Juderia. İzmir’in eski Yahudi mahallesi. Istanbul 2021.
Bornshṭayn-Maḳovetsḳi, Leʾah. Jews in the Economic Life of Constantinople and Smyrna in the

Eighteenth and Early Nineteenth Centuries (1700–1820). Istanbul 2022.
Borovaja, Olga V.: Modern Ladino Culture: Press, Belles Lettres, and Theater in the Late Ottoman

Empire. Bloomington 2012.
Bossong, Georg: Die Sepharden. Geschichte und Kultur der spanischen Juden. München 2008.
Bozarslan, Hamit: Histoire de la Turquie. De l’Empire ottoman à nos jours. Paris 2021.
Braude, Benjamin: Christians and Jews in the Ottoman Empire. Boulder 2014.

XVIII Vorwort der Herausgeberin



Campos, Michelle U.: Ottoman Brothers: Muslims, Christians, and Jews in Early Twentieth-Century.
Stanford 2011.

Cohen, Julia Phillips: Becoming Ottomans: Sephardi Jews and Imperial Citizenship in the Modern Era.
Oxford 2014.

Dahlheim, Werner: Die Antike. Griechenland und Rom. Paderborn u. a. 2002.
Danon, Dina: The Jews of Ottoman Izmir: A Modern History. Stanford 2020.
Darke, Diana: The Ottomans. A Cultural Legacy. London 2022.
Eldem, Ehdem: L’Empire ottoman et la Turquie face à l’Occident. Paris 2018.
Eldem, Ehdem: L’Empire ottoman. Paris 2022.
Encyclopedia of Jews in the Islamic World. Hrsg. von Norman A. Stillman. Bd. 1–5. Leiden/Boston 2010.
Epstein, Mark Alan: The Ottoman Jewish Communities and their Role in the Fifteenth and Sixteenth

Centuries. Freiburg im Breisgau 1980.
Fishman, Louis A.: Jews and Palestinians in the Late Ottoman Era, 1908–1914. Edinburgh 2020.
Faroqhi, Suraiya: Women in the Ottoman Empire. A Social and Political History. London 2023.
Franco, Moise: Essai sur l’histoire des Israélites de l’Empire Ottoman: depuis les origines jusqu’à nos

jours. Paris 2007.
Fromkin, David: A Peace to End All Peace. The Fall of the Ottoman Empire and the Creation of the

Modern Middle East. London 2000.
Gall, Lothar u. Dieter Willoweit (Hrsg.): Judaism, Christianity, and Islam in the Course of History:

Exchange and Conflicts. Berlin/Boston 2011.
Gerber, Haim: Crossing Borders: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy and Society. Istanbul

2008.
Gerber, Haim: State and Society in the Ottoman Empire. Farnham 2010.
Gheorghe, Adrian: The Metamorphoses of Power. Violence, Warlords, Aḳıncıs and the Early Ottomans

(1300–1450). Leiden 2023.
Ginio, Eyal u. Elie Podeh: The Ottoman Middle East. Studies in Honor of Amnon Cohen. Leiden 2014.
Goffman, Daniel: The Ottoman Empire and Early Modern Europe. Cambridge 2002.
Guidi, Andreas: Generations of Empire. Youth from Ottoman to Italian Rule in the Mediterranean.

Toronto 2022.
Güleryüz, Naim Avigdor: Gaziantep Yahudileri. Istanbul 2012.
Güleryüz, Naim Avigdor: Tarih boyunca Trakya ve Anadolu’da Yahudi yerleşim yerleri. Istanbul 2018.
Gürbüzel, Aslıhan: Taming the Messiah. The Formation of an Ottoman Political Public Sphere, 1600–

1700. Oakland 2023.
Guttstadt, Corry: Die Türkei, die Juden und der Holocaust. Hamburg 2008.
Harel, Yaron: Intrigue and Revolution. Chief Rabbis in Aleppo, Baghdad, and Damascus 1774–1914.

Oxford 2015.
Helmedach, Andreas, Markus Koller, Konrad Petrovszky u. Stefan Rohdewald (Hrsg.): Das osmanische

Europa. Methoden und Perspektiven der Frühneuzeitforschung zu Südosteuropa. Leipzig 2014.
Hosfeld, Rolf u. Christin Pschichholz (Hrsg.): Das Deutsche Reich und der Völkermord an den

Armeniern. Göttingen 2017.
Hosfeld, Rolf: Tod in der Wüste. Der Völkermord an den Armeniern. München 2015.
Howard, A. Douglas: Das Osmanische Reich. 1300–1924. Darmstadt 2018.
Jacobs, Martin: Islamische Geschichte in jüdischen Chroniken: hebräische Historiographie des 16. und

17. Jahrhunderts. Tübingen 2004.
Karmi, Ilan: The Jewish Community of Istanbul in the Nineteenth Century: Social, Legal and

Administrative Transformations. Istanbul 1996.

Vorwort der Herausgeberin XIX



Levy, Avigdor: The Sephardim in the Ottoman Empire. Princeton/New Jersey 1992.
Levy, Avigdor: The Jews of the Ottoman Empire. Princeton 1994.
Levy, Avigdor: Jews, Turks, Ottomans: A Shared History, Fifteenth through the Twentieth Century.

Syracuse 2002.
Lieberman, Julia R.: Sephardi Family Life in the Early Modern Diaspora. Waltham 2011.
Masters, Bruce: Christians and Jews in the Ottoman Arab World: The Roots of Sectarianism. New York

2001.
Mazlum, Güngör: Edirne’nin Yahudileri. Edirne 2013.
Mazower, Mark: The Balkans. London 2000.
Mazower, Mark: Salonica, City of Ghosts. Christians, Muslims and Jews, 1430–1950. New York 2006.
Meron, Orly C.: Jewish Entrepreneurship in Salonica, 1912–1940. An Ethnic Economy in Transition.

Brighton 2013.
Methodieva, Milena B.: Between Empire and Nation: Muslim Reform in the Balkans. Stanford 2021.
Motika, Raoul u. Michael Ursinus (Hrsg.): Studies in Ottoman Social and Economic Life. Heidelberg

1999.
Motta, Giovanna (Hrsg.): I Turchi, il Mediterraneo e lʼEuropa. Milano 1998.
Mpalta, Euangelia u. Mehmet Ölmez: Between Religion and Language. Turkish-Speaking Christians,

Jews and Greek-Speaking Muslims and Catholics in the Ottoman Empire. Istanbul 2011.
Naar, Devin E.: Jewish Salonica: Between the Ottoman Empire and Modern Greece. Stanford 2016.
Öktem, Kerem Halil Latif u. İpek Kocaömer Yosmaoğlu: Turkish Jews and their Diasporas.

Entanglements and Separations. Basingstoke 2021.
Oguz, Çigdem: Moral Crisis in the Ottoman Empire. Society, Politics, and Gender During WWI. London

2021.
Palmer, Alan: The Decline and Fall of the Ottoman Empire. London 2011.
Pekesen, Berna: Nationalismus, Türkisierung und das Ende der jüdischen Gemeinden in Thrakien

1918–1942. München 2012.
Reinach, Théodore: Histoire des Israélites depuis lʼépoque de leur dispersion jusquʼà nos jours. Paris

1884.
Rozen, Minna: The Last Ottoman Century and Beyond: The Jews in Turkey and the Balkans 1808–1945.

Tel Aviv 2005.
Rozen, Minna: Studies in the History of the Istanbul Jewry, 1453–1923: A Journey through Civilizations.

Turnhout 2015.
Shaw, Stanford J.: The Jews of the Ottoman Empire and the Turkish Republic. London 1991.
Shmuelevitz, Aryeh: The Jews of the Ottoman Empire in the Late Fifteenth and the Sixteenth

Centuries: Administrative, Economic, Legal, and Social Relations as Reflected in the Responsa.
Leiden 1984.

Şiviloğlu, Murat R.: The Emergence of Public Opinion: State and Society in the Late Ottoman Empire.
Cambridge 2018.

Stein, Sarah Abrevaya: Making Jews Modern: The Yiddish and Ladino Press in the Russian and
Ottoman Empires. Bloomington 2004.

Stein, Sarah Abrevaya: Extraterritorial Dreams: European Citizenship, Sephardi Jews, and the Ottoman
Twentieth Century. Chicago/London 2016.

Tekgül, Nil: Emotions in the Ottoman Empire. Politics, Society and Family in the Early Modern Era.
London 2023.

Zweig, Stefan: Sternstunden der Menschheit. Vierzehn historische Miniaturen. Frankfurt a.M. 2003.

XX Vorwort der Herausgeberin


