Vorwort der Herausgeberin

Als sephardische Jiidinnen und Juden® zur Zeit der Inquisition verfolgt und von der
Iberischen Halbinsel vertrieben wurden, erhielten sie dank des Sultans Bayezid II.
(Abb. 1) Zuflucht im Osmanischen Reich. Im Imperium der Sultane, welches sich
uber Asien, Europa und Nordafrika erstreckte, erhielten Jidinnen und Juden zwar
einige Rechte — so durften sie ihre Religion ausiitben -, wurden jedoch, wie die
christliche Bevolkerung, als dhimmis bzw. als Schutzbefohlene mit eingeschranktem
Status klassifiziert. Die sephardischen Fliichtlinge und ihre Nachfahren, aber auch
romaniotische Menschen, die seit der Antike auf dem Gebiet des spateren Osma-
nischen Reiches lebten, bereicherten seit Jahrzehnten in ihren jeweiligen Hand-
lungsrdumen das Vielvolkerreich, insbesondere in den osmanischen Metropolen —
von Konstantinopel, dem Sitz der Sultane, bis nach Saloniki, dem ,Jerusalem des
Balkans*.

Die Entstehungsgeschichte dieses Vielvolkerimperiums geht bis in das 13. Jahr-
hundert zurtick, als das osmanische Emirat, gegriindet von Osman Gazi I., noch Teil
zahlreicher Kleinflirstentimer war. Hauptstadt des Reiches war zundchst Bursa,
spater wurde es Adrianopel und seit 1453 Konstantinopel (das heutige Istanbul). Der

Abb. 1: Sultan Bayezid II. Mit freundlicher
Genehmigung der Osterreichischen
Nationalbibliothek, Wien.

1 Aus Griinden der besseren Lesbarkeit wird in den meisten Aufsdtzen auf die gleichzeitige Ver-
wendung der Sprachformen weiblich, ménnlich und divers verzichtet. Die Personenbezeichnungen
gelten fiir alle Geschlechter.

8 Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:#doi.org/10.1515/9783111048949-001



VI —— Vorwort der Herausgeberin

Sultan war dynastischer Alleinherrscher und Gesetzgeber zugleich — er fungierte als
Allahs Stellvertreter auf Erden und bediente sich des Kalifentitels. Im 16. und
17 Jahrhundert erreichte das Osmanische Reich eine maximale territoriale Herr-
schaftsausdehnung (Abb. 2). Ausschlaggebend fiir die osmanische Machtsicherung
war die Einnahme Konstantinopels. Die Hauptstadt der orthodoxen Christenheit des
Ostromischen Reiches galt lange Zeit als uneinnehmbar. Mit Konstantin I. wurde
Konstantinopel, auch Nova Roma genannt, mit seiner spdtantiken Kirche Hagia
Sophia das topografische Wahrzeichen des byzantinischen Abendlandes.” Als 1453
die Osmanen vor den Stadtmauern Konstantinopels standen, waren es weder die
starke osmanische Seeflotte noch die Bodentruppen, die die byzantinische Haupt-
stadt zu Fall brachten, sondern es war (angeblich) eine nicht beachtete Nebentiir in
der Stadtmauer, die durch Zufall und Unachtsamkeit der Angegriffenen offenblieb.
Dieses Versehen, das das Ende des Byzantinischen Reiches besiegelte, inspirierte
den jiidisch-6sterreichischen Schriftsteller Stefan Zweig, der vor den Nationalso-
zialisten nach Brasilien fliichten musste, in seinem Klassiker Sternstunden der
Menschheit zu folgenden Zeilen: ,.Ein Staubkorn Zufall, Kerkaporta, die vergessene
Tur, hat Weltgeschichte entschieden.«®

Nach der Einnahme und Plinderung der Stadt, der Ermordung des Kaisers
Konstantin XI. sowie der Versklavung und Tétung seiner Einwohner erklarte sich
Mehmed IL, bekannt als ,der Eroberer®, zum Kaiser von Rom (Kayser-i Riim).
Konstantinopel wurde mit dem Topkapi-Palast, dem Regierungs- und Wohnsitz der
Sultane, zur Hauptstadt des Osmanischen Reiches (Abb. 3). Im Diwan, dem Staatsrat,
wurde die Politik des osmanischen Imperiums gemacht und entschieden. Mit der
Elitearmee, den Janitscharen, einst christlichen Jungen, die von den Osmanen
entfithrt wurden, um dem jeweiligen Sultan zu dienen, sicherten sie ihre militéri-
sche Macht und ihre politische Herrschaft.

Binnen kurzer Zeit eroberten die Osmanen weite Gebiete in den Regionen
Sudosteuropas, dem Schwarzen Meer und dem Mittelmeer. 1516/1517 vereinnahmten
sie den Maschrek und die Arabische Halbinsel. Danach folgte die territoriale Aus-
dehnung auf den Maghreb, ausgenommen Marokko. Sie sicherten somit den Fort-
bestand ihres Imperiums und die Ausbreitung des Islam — die Heiligen Stadte, Je-
rusalem, Mekka und Medina, wurden unter der osmanischen Herrschaft vereint.
Hinsichtlich der Eroberung der habsburgischen Hauptstadt Wien blieben die Os-
manen sowohl wihrend des Ersten als auch des Zweiten Osterreichischen Tiir-
kenkriegs (1529 und 1683) allerdings erfolglos. Beide Male wurden sie vor Wien

2 Dahlheim, Werner: Die Antike. Griechenland und Rom. Paderborn u.a. 2002. S. 595 ff.
3 Zweig, Stefan: Sternstunden der Menschheit. Vierzehn historische Miniaturen. Frankfurt a.M.
2003. S. 63. Die Erstausgabe erschien 1927



VII

Vorwort der Herausgeberin

“UBIM YaYpol|gig[euoneN UsYdsIyd
-l244915Q Jap Bunbiwiyauan Jaydijpunasy NN LaPUNYJYE[ “g| WIP SNe SaYIRY USYISIUBWSQ SIP SLBNPUBT 7 "qqy




VIIIT. —— Vorwort der Herausgeberin

besiegt. Der zweite gescheiterte Uberfall auf Wien liutete das allmahliche Ende des
Osmanischen Reiches ein.

Die jahrhundertlang wéhrende Herrschaft der Osmanen fiithrte in den jewei-
ligen Provinzen zu einem einschneidenden Kulturwandel. Als Forderer der Kunst,
Technik, Kaligrafie und Architektur investierten die Sultane in den Aufbau von
Gotteshdusern, Aquadukten, Briicken, StrafSen und Badern, die teilweise bis heute
erhalten geblieben sind. Das westliche Europa blickte auf das Osmanische Reich und
»die Tirken“ sowohl mit Faszination als auch mit Argwohn, der letztlich eine
yTurkenfurcht“ zutage brachte. Zwar wurden im ,Okzident“ gewaltgeladene Er-
oberungszuige, Versklavungen und Verschleppungen mit den Osmanen in Verbin-
dung gebracht, aber gleichzeitig befliigelte das ,,Fremde“ inshesondere die Fantasie
des kiinstlerisch und musikalisch gesinnten ,,Okzidents“. Die Maler Daniel Israel,
John Frederick Lewis, Filippo Baratti, Fabio Fabbi, Frederick Arthur Bridgman und
viele andere hielten ihre exotischen ,Orient“-Vorstellungen in ihren Gemaélden fest,
die etwa Sklavinnen im Harem oder im Hamam beim Baden zeigten. Dass in den
Gemachern des Topkapi-Palastes Politik gemacht wurde, ignorierte der westliche
Beobachter. Zudem beflugelte die ,tiirkische Musik“ die habsburgische Musikwelt,
etwa das Kompositionstalent Wolfgang Amadeus Mozart, der sein Singspiel Die
Entfiihrung aus dem Serail im Jahr 1782 im Burgtheater in Wien urauffithren liefs.
Nicht zuletzt hielten Reisende ihre Eindriicke und Beobachtungen uber den ,,Ori-
ent in ihren Reiseberichten und -tagebiichern sowie Memoiren fest. Zu den Au-
toren solcher Egodokumenten gehorten auch jiidische Reisende, wie der hier im
Band vorgestellte Berliner Arzt James Israel (Elke-Vera Kotowski) und der Orien-
talist Karl StiSheim (Kristina Milz).

Etwa 314.000 Jidinnen und Juden lebten gegen Ende des 19. Jahrhunderts im
Osmanischen Reich.* Zwar suchten sie dort Schutz vor Pogromen und Vertrei-
bungen aus den christlich gepragten Landern, auch gewéhrte ihnen das Millet-
System, als Schutzbefohlene in das osmanische Imperium einzuwandern, aber dies
vermied es nicht, dass sie dort ebenfalls mit antijidischen Stereotypen, Ressenti-
ments und Ausschreitungen konfrontiert wurden. Die Damaskus-Affare von 1840,
bei der Menschen jidischen Glaubens des Ritualmordes beschuldigt wurden, fithrte
der judischen Bevolkerung ihre zerbrechliche Stellung im Reich des Halbmondes
vor. Nicht nuy, dass die jidische Bevolkerung von Damaskus Folter, Tod, Entfiihrung
und die Zerstorung ihrer Synagoge ertragen musste, die antijudischen Ausschrei-
tungen breiteten sich ebenso in anderen Teilen des Reiches aus. Solche gewaltsamen
Ereignisse und Pogrome auch im russischen Zarenreich erweckten in Jidinnen und

4 Reinach, Théodore: Histoire des Israélites depuis 'époque de leur dispersion jusqu’a nos jours.
Paris 1884.



IX

Vorwort der Herausgeberin

‘Inquels ‘s;NpIsUL uaydsibojoeydly UaydsINag sap bunbiwyauan Jaydipunaly NN Isejed-ideydo] Jaq € "qqy

cag> | uzd/ e oy el R BRIy PN TR AT, el umf,
el % iz iy eusly sy s UB )



X =—— Vorwort der Herausgeberin

Juden die Sehnsucht nach einem sicheren Lebensort. Viele wanderten nach Ame-
rika aus, andere sahen ihre Zukunft in Erez Israel. Nur einige Jahrzehnte spéter,
diesmal im Kontext der franzdsisch-antisemitischen Dreyfufl-Affare (begonnen
1884), konkretisierte der damalige Journalist Theodor Herzl diese Sehnsucht in der
noch als wagemutig interpretierten Idee des politischen Zionismus — auch in der
Hoffnung, das Osmanische Reich wiirde ihn bei seinem Vorhaben, einen jidischen
Staat zu errichten, unterstiitzen. Als der als ,Messias“ gefeierte Herzl diplomatisch
versagt hatte, wandte er sich der Offentlichkeit zu; und mit dem Ersten Zionisti-
schen Kongress in Basel im Jahr 1897 legte er den symbolischen Grundstein fiir die
Verwirklichung seines Staatsprojektes.

Zu dieser Zeit war das Osmanische Grofsreich bereits zum ,kranken Mann am
Bosporus“ deklariert worden. Der aufkeimende Nationalismus in Griechenland,
Serbien, Bulgarien und Ruménien, die in ihrem Unabhéangigkeitshestreben von den
Grofiméchten unterstiitzt wurden, das Aufbegehren Russlands, Frankreichs und
Grofdhritanniens, osmanisches Territorium zu kolonisieren, die grofie Wirt-
schaftskrise des Reiches, die mangelnde Industrialisierung und der zu spét einge-
tretene Modernisierungsversuch begiinstigten und beschleunigten den Zerfall des
Osmanischen Reiches. Schliefilich fithrte die Niederlage des Imperiums im Ersten
Weltkrieg zur Auflosung des Sultanats (1922) und zur Griindung der modernen
Turkischen Republik mit Mustafa Kemal Atattirk als deren ersten Prasidenten.

Forschungsstand und Vorstellung des Bandes

Das Interesse an jldischer Geschichte im Osmanischen Reich ist so alt wie die
moderne Geschichtswissenschaft selbst, die sich im 19. Jahrhundert zu formieren
begann.5 Zu dieser Zeit, als der,,Orient“ von westlichen Reisenden erforscht wurde,

5 Reinach, Histoire des Israélites; Bahar, L. Izzet: Jewish Historiography on the Ottoman Empire and
its Jewry from the Late Fifteenth Century to the Early Decades of the Twentieth Century. Istanbul
2008. S. auch allgemeine Werke iiber das osmanische Imperium, die in den letzten Jahrzehnten und
Jahren erschienen sind: Anscombe, Frederick F.: State, Faith and Nation in Ottoman and Post-Ott-
oman Lands. Cambridge 2014; Anscombe, Frederick F. (Hrsg.): The Ottoman Balkans 1750-1830.
Princeton 2006; Bektas, Erhan: Religious Reform in the Late Ottoman Empire. Institutional Change
and the Professionalization of the Ulema. London 2023; Bozarslan, Hamit: Histoire de la Turquie. De
I’Empire ottoman a nos jours. Paris 2021; Darke, Diana: The Ottomans. A Cultural Legacy. London
2022; Eldem, Ehdem: LEmpire ottoman et la Turquie face a 'Occident. Paris 2018; Eldem, Ehdem:
L’Empire ottoman. Paris 2022; Fromkin, David: A Peace to End All Peace. The Fall of the Ottoman
Empire and the Creation of the Modern Middle East. London 2000; Gerber, Haim: State and Society in
the Ottoman Empire. Farnham 2010; Gheorghe, Adrian: The Metamorphoses of Power. Violence,
Warlords, Akincis and the Early Ottomans (1300-1450). Leiden 2023; Ginio, Eyaland u. Elie Podeh:



Vorwort der Herausgeberin == XI

mischten sich in ihre subjektiven Beobachtungen stereotype exotische Bilder einer
fiir sie fremden Welt ein, die teilweise bis heute in der Gedachtniskultur verankert
sind. Die Geschichtsschreibung tiber das Osmanische Reich wurde zunéchst im
Rahmen der Kriegs- und Militargeschichte untersucht, die unterschiedliche lan-
derspezifische Geschichtsnarrative hervorbrachte. In den Nationalgeschichts-
schreibungen der damals zum Osmanischen Reich gehdrenden européischen und
arabischen Lander wurde die Herrschaftszeit der Sultane als gewaltvolle Fremd-
herrschaft dargestellt, ohne dabei die Rolle der einheimischen Verbiindeten in
Augenschein zu nehmen. Im Gegensatz zu diesen Interpretationen wird im Kontext
des ,Neoosmanismus“ das Osmanische Reich als ein Vorbildmodell interreligiosen
Zusammenlebens verkléart — Ungleichheiten, Konflikte und Gewaltakte bleiben hier
unbeachtet. In diesem Zusammenhang wird vor allem der Genozid an den Arme-
niern wihrend des Ersten Weltkriegs ignoriert und im schlimmsten Fall negiert.®
Ein weiterer wunder Punkt ist das Pogrom an der jidischen Bevélkerung zwolf
Jahre nach der Abschaffung des Sultanats in Ostthrakien im Jahr 1934, ausgetibt
durch tiirkisch-nationalistische Gruppierungen.” Trotz dieser Defizite entfalteten
sich neue Forschungsmethoden und Fragestellungen zu kulturellen, religiésen und
wirtschaftlichen Thematiken tber die vielfdltigen multikonfessionellen Kontak-
trdume des Osmanischen Reiches, die auch eine Auseinandersetzung mit dem os-
manischen Judentum einschloss.

Neben den Provinzhistoriografien, die in den unterschiedlichen Sprachen pu-
bliziert wurden und in den hier erschienenen Studien teilweise Erwédhnung finden,
sind in den letzten Jahren und Jahrzehnten einige — insbesondere englischspra-
chige — Studien zum Judentum im Osmanischen Reich erschienen.® Diese konzen-

The Ottoman Middle East. Studies in Honor of Amnon Cohen. Leiden 2014; Goffman, Daniel: The
Ottoman Empire and Early Modern Europe. Cambridge 2002; Guidi, Andreas: Generations of Empire.
Youth from Ottoman to Italian Rule in the Mediterranean. Toronto 2022; Howard, A. Douglas: Das
Osmanische Reich. 1300-1924. Darmstadt 2018; Palmer, Alan: The Decline and Fall of the Ottoman
Empire. London 2011; Siviloglu, Murat R.: The Emergence of Public Opinion: State and Society in the
Late Ottoman Empire. Cambridge 2018.

Zur Forschungsgeschichte s. Helmedach, Andreas, Markus Koller, Konrad Petrovszky u. Stefan
Rohdewald (Hrsg.): Das osmanische Europa. Methoden und Perspektiven der Frithneuzeitforschung
zu Sudosteuropa. Leipzig 2014.

6 Uber den Genozid an den Armeniern s. bspw. Hosfeld, Rolf: Tod in der Wiiste. Der Vélkermord an
den Armeniern. Miinchen 2015; Hosfeld, Rolf u. Christin Pschichholz (Hrsg.): Das Deutsche Reich und
der Volkermord an den Armeniern. Gottingen 2017

7 S.bspw. Pekesen, Berna: Nationalismus, Tiirkisierung und das Ende der judischen Gemeinden in
Thrakien 1918-1942. Miinchen 2012.

8 Zur Geschichtsschreibung tiber Juden im Osmanischen Reich s. Ben-Naeh, Yaron: The Historio-
graphy of Ottoman Jewry. In: Journal of Jewish Studies 69 (2018). S. 109-133.



XII. —— Vorwort der Herausgeberin

trieren sich auf die religi6se, kulturelle und wirtschaftliche Existenz der sephar-
dischen Bevolkerung im Imperium®, auf die multireligiése jiidische, muslimische
und christliche Koexistenz und Identititen im Vielvolkerreich'®, auf soziale und
wirtschaftliche Aspekte jiidischen Lebens' sowie auf die Erforschung jiidischen
Wirkens in den Zentren des Osmanischen Reiches'?. Themen wie jiidische Presse

9 Angel, Marc: Foundations of Sephardic Spirituality: The Inner Life of Jews of the Ottoman Empire.
Woodstock 2009; Benbassa, Esther u. Aron Rodrigue (Hrsg.): The Jews of the Balkans. The Judeo-
Spanish Community, 15" to 20" Centuries. Cambridge 1995; Bossong, Georg: Die Sepharden. Ge-
schichte und Kultur der spanischen Juden. Miinchen 2008; Cohen, Julia Phillips: Becoming Ott-
omans: Sephardi Jews and Imperial Citizenship in the Modern Era. Oxford 2014; Levy, Avigdor: The
Sephardim in the Ottoman Empire. Princeton 1992; Shaw, Stanford J.: The Jews of the Ottoman
Empire and the Turkish Republic. London 1991; Stein, Sarah Abrevaya: Extraterritorial Dreams:
European Citizenship, Sephardi Jews, and the Ottoman Twentieth Century. Chicago/London 2016.
10 S. bspw. Adang, Camilla u. Sabine Schmidtke: Contacts and Controversies between Muslims, Jews
and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Wiirzburg 2010; Braude, Benjamin:
Christians and Jews in the Ottoman Empire. Boulder 2014; Campos, Michelle U.: Ottoman Brothers:
Muslims, Christians, and Jews in Early Twentieth-Century Palestine. Stanford 2011; Gerber, Haim:
Crossing Borders: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy and Society. Istanbul 2008; Levy,
Avigdor: Jews, Turks, Ottomans: A Shared History, Fifteenth through the Twentieth Century. Syracuse
2002; Masters, Bruce: Christians and Jews in the Ottoman Arab World: The Roots of Sectarianism.
New York 2001; Mazower, Mark: Salonica, City of Ghosts. Christians, Muslims and Jews, 1430-1950.
New York 2006; Motta, Giovanna (Hrsg.): I Turchi, il Mediterraneo e ’'Europa. Milano 1998; Mpalta,
Euangelia u. Mehmet Olmez: Between Religion and Language. Turkish-Speaking Christians, Jews and
Greek-Speaking Muslims and Catholics in the Ottoman Empire. Istanbul 2011.

11 Ben-Naeh, Yaron: Jews in the Realm of the Sultans: Ottoman Jewish Society in the Seventeenth
Century. Tibingen 2008; Bornshtayn-Makovetski, Le’ah. Jews in the Economic Life of Constantinople
and Smyrna in the Eighteenth and Early Nineteenth Centuries (1700-1820). Istanbul 2022; Lieber-
man, Julia R.: Sephardi Family Life in the Early Modern Diaspora. Waltham 2011; Meron, Orly C.:
Jewish Entrepreneurship in Salonica, 1912-1940. An Ethnic Economy in Transition. Brighton 2013;
Shmuelevitz, Aryeh: The Jews of the Ottoman Empire in the Late Fifteenth and the Sixteenth
Centuries: Administrative, Economic, Legal, and Social Relations as Reflected in the Response.
Leiden 1984.

In diesem Zusammenhang sind auch Studien zur allgemeinen Familien- und Frauengeschichte

zu nennen: Faroghi, Suraiya: Women in the Ottoman Empire. A Social and Political History. London
2023; Tekgtil, Nil: Emotions in the Ottoman Empire. Politics, Society, and Family in the Early Modern
Era. London 2023.
12 Benbassa, Esther: Istanbul: 1a sépharade. Paris 2015; Benbassa, Esther: Salonique. Ville juive, ville
ottomane, ville grecque. Paris 2014; Danon, Dina: The Jews of the Ottoman Izmir: A Modern History.
Stanford 2020; Harel, Yaron: Intrigue and Revolution. Chief Rabbis in Aleppo. Baghdad, and Da-
mascus 1774-1914. Oxford 2015; Karmi, Ilan: The Jewish Community of Istanbul in the Nineteenth
Century: Social, Legal and Administrative Transformations. Istanbul 1996; Mazlum, Glungér: Edir-
ne’nin Yahudileri. Edirne 2013; Naar, Devin E.: Jewish Salonica: Between the Ottoman Empire and
Modern Greece. Stanford 2016; Rozen, Minna: Studies in the History of the Istanbul Jewry, 1453-1923:
A Journey through Civilizations. Turnhout 2015.



Vorwort der Herausgeberin == XIII

und Journalismus waren ebenso Untersuchungsgegenstande verschiedener Studi-
en.”® Neben den oftmals romantisierenden Ansétzen einiger Darstellungen des ji-
disch-muslimischen Zusammenlebens wurden in den letzten Jahren, gerade im
Zusammenhang mit der Minderheitenpolitik und vor allem mit dem Genozid an
den Armeniern, kritischere Fragestellungen zum Untersuchungsgegenstand der
Forschung.'*

Die Arbeiten des vorliegenden Bandes setzten zum einen hier an, indem sie
anhand von judischen Einzelpersonen, Gemeinden oder sozialen Gruppen das
breite Panorama zwischenmenschlicher, religioser und nationaler Konflikte und
Auseinandersetzungen mit beiden, den christlichen und muslimischen Mehrheits-
gesellschaften im Osmanischen Reich, aber auch wahrend der unterschiedlichen
Nationswerdungen veranschaulichen. Andererseits werden alltdgliche, kulturelle
und soziale interreligiose Koexistenten aufgezeigt, die sich im Kontext des Kultur-
und Wissenstransfers entfalten konnten.

Der Band, der mikro- und makrogeschichtliche Einzelstudien tiber klein- und
grofiraumige geografische Kulturrdume bzw. landerspezifische Darstellungen ver-
eint, fuhrt mit Blick auf die Themenkomplexe Convivenza (Zusammenleben) und
Religionsvielfalt, Wirtschaft und soziales Leben, jidisch-(nicht-)judische ,Kollision
der Kulturen®, Nationalismen und Identititen, Forschungsfelder der Judischen
Studien, Religionswissenschaft, Geschichts-, Kultur- und Sozialwissenschaften, aber
auch der Biografieforschung zusammen. Dabei werden u.a. folgende Fragestel-
lungen unter Bertcksichtigung der ereignisgeschichtlichen Rahmenbedingungen
untersucht: Wie gestalteten sich judische Erfahrungswelten im Kontext des inner-
judischen und interreligiosen Zusammenlebens? Inwiefern pragten jiidische Per-
sonlichkeiten aus dem religiosen, kulturellen, wirtschaftlichen und medizinischen
Spektrum ihre Umgebungen im osmanischen Vielvolkerreich? Welche judischen
Selbst- und Fremdbilder wurden verbreitet und wie beeinflussten sie die zwi-
schenmenschlichen Wechselbeziehungen? Mit welchen Herausforderungen wur-
den Jidinnen und Juden im Zusammenhang mit den landerspezifischen nationalen
Bestrebungen und Identititsbildungen konfrontiert und welche Reaktionen
brachten diese Herausforderungen in ihnen hervor? Vor allem in Bezug auf den
letzten Punkt mochte der Band ebenso nach den Perspektivvielfalten judischer
Positionierungen fragen.

13 Balj, Rifat N.: Jewish Journalism and Press in the Ottoman Empire and Turkey. Istanbul 2016;
Borovaja, Olga V.: Modern Ladino Culture: Press, Belles Lettres, and Theater in the Late Ottoman
Empire. Bloomington 2012; Stein, Sarah Abrevaya: Making Jews Modern: The Yiddish and Ladino
Press in the Russian and Ottoman Empires. Bloomington 2004.

14 S. vor allem Baer, Marc David: Sultanic Saviors and Tolerant Turks. Writing Ottoman Jewish
History, Denying the Armenian Genocide. Bloomington 2020.



XIV =—— Vorwort der Herausgeberin

Dilek Akyalcin Kaya fithrt eingangs in die breitgefacherte Studienlandschaft
iber das Judentum in der heutigen Tiirkei ein und beleuchtet dabei thematisch
wissenschaftlich fundierte, aber auch von Laien geschriebene Arbeiten, die sich u. a.
mit judischer Stadtegeschichte, dem jiidischen Kulturerbe sowie mit Sozial-, Kultur-
und Familiengeschichte befassen. Anschlief3end fithren Yaron Ben-Naeh und Orly C.
Meron in ihrem Gesamtiiberblick in die Thematik des Bandes ein, indem sie ins-
besondere den rechtlichen Status sowie das soziale bzw. wirtschaftliche Leben von
Jidinnen und Juden in der osmanischen Tiirkei, im siidosteuropéischen Balkan,
aber auch im Vielvolkerimperium sowohl aus mikro- als auch aus makroge-
schichtlicher Perspektive behandeln. Unter Berticksichtigung verschiedener kultu-
reller Kontexte — der osmanischen, romaniotischen und sephardischen Lebens-
welten in Konstantinopel — analysiert Susanne Hartel in ihrem Beitrag eine Affare
um den jidischen Gemeindebeamten Shalti’el, die um 1500 insbesondere durch das
Rechtsgutachten des romaniotischen Rabbiners Elijah Mizrahi bekannt wurde. Die
Autorin weicht in ihrer Analyse von der sephardischen ,Meistererzdhlung“ ab, um
die machtpolitischen und gemeinderelevanten Ereignisse aus der zeitgendssischen
romaniotischen Perspektive zu betrachten. Giovanna Motta widmet sich in ihrer
Untersuchung der Biografie der bedeutenden Geschéftsfrau, Diplomatin und Phil-
anthropin Beatrice de Luna Mendez Nasi, auch Gracia Nasi genannt, die zur Zeit der
Renaissance nach ihren durch Inquisition und Verfolgung gepréagten Lebensetap-
pen u.a. in Antwerpen und der Republik Venedig Zuflucht in Konstantinopel fand,
wo sie bis zu ihrem Lebensende ihren Geschaften und Hilfstatigkeiten fiir jlidische
Bedurftige nachgehen konnte. Einen weiteren biografischen Ansatz verfolgt auch
Julius H. Schoeps, der sich in seinem Aufsatz der auflergewohnlichen Biografie des
Shabbatai Zwi und anderer Messias-Pratendenten widmet, um daraufhin die
Konsequenzen ihres angeblichen messianischen Handelns bis in die Gegenwartszeit
zu beleuchten. Dem in Smyrna (Izmir) geborenen falschen Messias Shabbatai Zwi
schlossen sich zwar viele Glaubige an — sie nannten sich Sabbatianer —, aber dem
Sultan missfiel sein Hochstaplerdasein, sodass der ,jidische Konig“ letztlich zum
Islam konvertieren musste.

Jidische Glaubenshewegungen verbreiteten sich in vielen Teilen Europas, etwa
in Ungarn. Im 16. Jahrhundert entstand dort die Bewegung der Sabbatarier. Franz Sz
Horvéth widmet sich in seinem landespezifischen Beitrag sowohl der Existenz und
den Auswirkungen dieser religidsen Richtung als auch den Lebensverhéltnissen der
Jidinnen und Juden in Ungarn, das nach der verlorenen Schlacht bei Mohdcs (1526)
dreigeteilt wurde und machtpolitisch unterschiedlich gestrickt war: Buda wurde als
Hauptstadt zu einem osmanischen Vilajet, das 6stliche ,Siebenbtirgen“ bestand als
teils souverdnes, teils den Osmanen tributpflichtiges Fiirstentum, wéahrend die
westliche und die nérdliche Region Osterreich einverleibt wurden. Im Anschluss
veranschaulicht Martina Bitunjac in ihrem Beitrag unter vorheriger Darstellung der



Vorwort der Herausgeberin == XV

Geschichtsschreibungen im heutigen Serbien und Bosnien-Herzegowina das stad-
tische sephardische Leben in den osmanischen Stadten Belgrad und Sarajevo und
geht hier auf Aspekte der Religiositat, des Kultur- und Soziallebens sowie des Kul-
turtransfers ein. Abschlieend untersucht sie die Rollen sowie die Identifikationen
von Judinnen und Juden zur Zeit der Nationshildungsprozesse.

Thomas L. Gertzen analysiert die jidische Lebenswelt im ,goldenen Zeitalter®
Agyptens, das im Jahr 1517 dem Osmanischen Reich einverleibt wurde. Dabei be-
schreibt er die teils friedliche, teils konflikttrdchtige Koexistenz der judischen,
muslimischen und christlichen Religionen, hier auch der eingewanderten syrischen
Katholiken, aber ebenso die &dgyptisch-jiidisch-venezianischen Verflechtungen in
Bezug auf die macht- und gewinnorientierte internationale Handelspolitik. Yaron
Harel widmet sich in seinem Aufsatz insbesondere den jidischen Gemeinden von
Aleppo und Damaskus und untersucht die interreligiosen Spannungen und Kon-
flikte vor allem in Bezug auf die Damaskus-Affare von 1840, die von christlichen
Syrern ausging, und auf das an Christen begangene Massaker im Jahr 1860 — beides
einschneidende Ereignisse, die das Sozialverhalten der Jidinnen und Juden be-
einflussten, eine Emigration in Richtung Westen erwirkten und schliefflich zu
neuen Identitatsfragen fiihrten.

Mit Juden aus Syrien kam auch der deutsch-judische Orientalist Karl SiiSheim
in Kontakt, als er Anfang des 20. Jahrhunderts Konstantinopel und Anatolien be-
reiste. Kristina Milz untersucht diese Etappe seines Lebens anhand seiner erhal-
tenen Tagebuchaufzeichnungen, die in osmanischem Turkisch und Italienisch
verfasst wurden und in denen StifSheim sowohl von seiner neu entdeckten judi-
schen Identitdt als auch von Lebenswelten Istanbuler und Anatolischer Juden und
Gemeinden, die er einerseits als fremd empfand, aber durch die er andererseits
seine eigenen judischen Wurzeln entdeckte, spricht. Das Pogrom von Damaskus
hatte auch dort den Antisemitismus verstarkt — nicht nur bei Christen, sondern, wie
StSheim berichtet, auch unter der muslimischen Bevolkerung. Schliefdlich reagierte
Konstantinopel inshesondere auf die Einwanderung judischer Pogromopfer aus
dem Zarenreich in das osmanische Territorium mit Einwanderungsbeschrankun-
gen.

Grofse Emigrations- und Fluchtbewegungen fanden weiterhin im Zuge der
Balkankriege statt. Seit dem 19. Jahrhundert wuchs auf dem osmanischen Balkan
das Aufbegehren nach Nationalstaatlichkeit, das letztlich in das Losldsen von der
osmanischen Herrschaft wahrend der Unabhéngigkeits- und Balkankriegen und die
massenhaften Vertreibungen der Osmanen miinden sollte. In diesen Zeiten der
Nationsbildung und des Aufruhrs wurden Jidinnen und Juden selbst mit ihrer ei-
genen Identitdt konfrontiert und standen vor Herausforderungen des Positionie-
rens: Entweder flichteten sie gemeinsam mit den Osmanen in die osmanischen
Gebiete oder sie blieben in den jeweiligen sich im Nationshildungsprozess befin-



XVI —— Vorwort der Herausgeberin

denden Landern. Vor diesem Hintergrund betrachtet Ioannis Zelepos in seiner
Studie judisch-griechische Beziehungen im Kontext einer Verflechtungsgeschichte
und untersucht dabei antijudische Feindbildkonstruktionen sowie ihre Folgen seit
dem griechischen Nationswerdungsprozess. Markus Wien fokussiert in seinem
Beitrag die Analyse judischer Identitdten und die Begegnung des in seiner kultu-
rellen Eigenheit stark ausgepragten sephardischen sowie romaniotischen Juden-
tums mit dem bulgarischen Nationalismus vor der Griindung des Firstentums
Bulgarien im Jahr 1878.

Mit den Nationalbewegungen und den Staatenbildungsprozessen des 19. und
des 20. Jahrhunderts identifizierten sich teilweise auch jiidische Denker und nah-
men sie als Vorbild fir ihre zionistischen Ideen. Anfang des 20. Jahrhunderts, als
sich zionistische Gedanken Theodor Herzls und der protozionistischen Vordenker
in konkrete Vorstellungen und Ziele zu verwandeln begannen, bereisten Jidinnen
und Juden Erez Israel, um sich ein Bild von dem Land zu machen, von dem es hiefs,
dort wiirden Milch und Honig fliefSen. Einer von ihnen war der Wirtschaftsautor
Davis Trietsch, der dem praktischen Zionismus zugewandt war. In ihrer Analyse
geht Ines Sonder auf die schriftlichen und bildlichen Werke des Publizisten Trietsch
ein, der jidische Lebenswelten im Jischuw und der Nachbarlander Paldstinas, vor
allem der Ackerbaukolonien, am Ende der osmanischen Ara dokumentierte, um
Judinnen und Juden die landwirtschaftliche Tatigkeit in Paldstina ndherzubringen,
die ihre Einwanderung voraussetzte. Die durch Unterstiitzung philanthropischer
Organisationen und Einzelpersonen in das osmanische Paldstina eingewanderten
Jidinnen und Juden konnten sich auch dort und inshesondere in spannungsgela-
denen Zeiten keineswegs in Sicherheit wiegen. Viele von ihnen fliichteten vor Po-
gromen, die im Zarenreich ausgebrochen waren, und waren Zeitzeuginnen und
Zeitzeugen wechselvoller Gewaltdynamiken, die sich im zerbrockelnden Osmani-
schen Reich inshesondere gegen Minderheiten, wie die armenischen und griechi-
schen Christen, richteten. Vor dem Hintergrund einer konfliktreichen Verflech-
tungsgeschichte, osmanischer Einwanderungspolitik, die die jidische Ansiedlung in
das osmanische Palédstina 1880 verbot, und nationalistischer Narrative betrachtet
Felicitas Remer in ihrer Untersuchung die angespannte arabisch-jiidische Bezie-
hung in Jaffa und Tel Aviv wahrend des Ersten Weltkriegs. Die Auswirkungen der
militdrischen Auseinandersetzung werden in Bezug auf die gewaltgeladene Eva-
kuierung der Zivilbevolkerung aus Jaffa-Tel Aviv und die Entstehung einer jiidischen
Enklave in Alexandria veranschaulicht.

Der Erste Weltkrieg fithrte schlieflich zur geopolitischen Zasur. Das freund-
schaftliche Verhaltnis zwischen dem Deutschen und dem Osmanischen Reich, die
im Ersten Weltkrieg Verblindete waren und davor durch den Bau der Orient-Ei-
senbahn gemeinsame Ziele verfolgten, lasst sich anhand der Tagebuchaufzeich-
nungen eines jiidischen Arztes namens James Israel nachverfolgen. Israel wurde



Vorwort der Herausgeberin === XVII

1915, mitten im Ersten Weltkrieg, nach Konstantinopel berufen, um den Sultan
Mehmed V. von seinen gesundheitlichen Leiden zu befreien. Elke-Vera Kotowski
untersucht das Reisetagebuch des renommierten Arztes, der im Zentrum der Macht
sowohl die osmanische als auch die deutsche Diplomatie kennenlernte, und zwar zu
der Zeit, als die Verbrechen der Jungtiirken an der armenischen Bevélkerung im
vollen Gang waren.

Das Ende des Osmanischen Reiches wurde 1923 im Vertrag von Lausanne be-
siegelt. Die Minderheitenpolitik in der modernen Tiirkischen Republik wurde von
dem Prozess des Bevolkerungsaustausches und dem bereits erwahnten Thrakien-
Pogrom von 1934 iiberschattet, aber auch von einer im Jahr 1942 eingefiihrten
enormen Vermogenssteuerregelung (Varlik Vergisi), die die christliche und die ju-
dische Bevolkerung in den Ruin trieb und bei Nichteinhaltung zur Einweisung in
ein Arbeitslager flihrte. Parallel zu den Umsetzungsstrategien der Tirkisierung
gewdahrte die Tirkei wahrend des Zweiten Weltkriegs renommierten deutschen
und deutsch-jiidischen Wissenschaftlern Exil in ihrem Land."® Im Ausblick schaut
Joachim-Felix Leonhard iiber die Ara des Osmanischen Reiches hinaus, als Jiidinnen
und Juden vor dem Nationalsozialismus fliechen mussten. Diese neue ,heimatlose“
Intelligenz prégte die tiirkische Gesellschaft in den verschiedensten Bereichen. Ihr
Erbe ist bis heute in der tirkischen Kultur- und Wissenschaftslandschaft sichtbar
und erhalten geblieben.

Fir die Mitarbeit an diesem Band danke ich den studentischen Mitarbeite-
rinnen des Moses Mendelssohn Zentrums fiir europdisch-jidische Studien (MMZ),
Katharina Tauschwitz und Larissa Binnebesel, die mir bei der redaktionellen Arbeit
zur Seite gestanden haben. Den Mitarbeiterinnen der Bibliothek des MMZ, Ursula
Wallmeier; Karin Birger und Anja Lochte, danke ich fiir die Unterstiitzung bei der
notigen Literaturbeschaffung. Ferner schulde ich allen Mitarbeiterinnen und Mit-
arbeitern der Bibliotheken, Archiven, Museen und Stiftungen, die uns ihre Bilder
zur Verfiigung gestellt haben, Dank. Margaret-Ann Schellenberg und Nadja Pie-
traszek danke ich fiir das Korrekturlesen der Beitrdge. Mein Dank gilt auch Werner
Tref3, Alice Meroz und Julia Brauch fiir die unterstiitzende und schone redaktionelle
Zusammenarbeit. Den Autorinnen und Autoren dieses Bandes, mit denen mich
entweder eine langjahrige Kollegialitat und Freundschaft verbindet oder die ich erst
bei der Vorbereitung dieses Bandes kennenlernen durfte, danke ich fiir ihre
wichtigen und aufschlussreichen Beitrdge. Diese tragen zur weiterfithrenden Er-
kenntnisgewinnung des interdisziplindren und sprachlich unterschiedlichen The-

15 Zur widerspriichlichen Politik gegentiber den Judinnen und Juden in der Turkei s.: Guttstadt,
Corry: Die Tiirkei, die Juden und der Holocaust. Hamburg 2008.



XVIII —— Vorwort der Herausgeberin

menspektrums bei. Es bleibt zu hoffen, dass dieser Band weitere interessante
Forschungen tiber jlidische Lebenswelten im Osmanischen Reich anregen wird.

Martina Bitunjac
Oktober 2023

Literaturverzeichnis

Adang, Camilla u. Sabine Schmidtke: Contacts and Controversies between Muslims, Jews and
Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Wiirzburg 2010.

Angel, Marc: Foundations of Sephardic Spirituality: The Inner Life of Jews of the Ottoman Empire.
Woodstock 2009.

Anscombe, Frederick F. (Hrsg.): The Ottoman Balkans 1750-1830. Princeton 2006.

Anscombe, Frederick F.: State, Faith and Nation in Ottoman and Post-Ottoman Lands. Cambridge
2014.

Arbel, Benjamin: Trading Nations: Jews and Venetians in the Early Modern Eastern Mediterranean.
Leiden 1995.

Baer, Marc David: The Donme: Jewish Converts, Muslim Revolutionaries, and Secular Turks Genocide.
Stanford 2010.

Bahar, . Izzet: Jewish Historiography on the Ottoman Empire and its Jewry from the Late Fifteenth
Century to the Early Decades of the Twentieth Century. Istanbul 2008.

Bali, Rifat N.: Jewish Journalism and Press in the Ottoman Empire and Turkey. Istanbul 2016.

Barnai, Jacob: The Jews in Palestine in the Eighteenth Century: Under the Patronage of the Istanbul
Committee of Officials for Palestine. Tuscaloosa 1992.

Bektas, Erhan: Religious Reform in the Late Ottoman Empire. Institutional Change and the
Professionalization of the Ulema. London 2023.

Benbassa, Esther u. Aron Rodrigue (Hrsg.): The Jews of the Balkans. The Judeo-Spanish Community,
15" to 20™ Centuries. Cambridge 1995. Deutsch: Die Geschichte der sephardischen juden. Von
Toledo bis Saloniki. Bochum 2005.

Benbassa, Esther: Salonique. Ville juive, ville ottomane, ville grecque. Paris 2014.

Benbassa, Esther: Istanbul: la sépharade. Paris 2015.

Ben-Naeh, Yaron: Jews in the Realm of the Sultans. Ottoman Jewish Society in the Seventeenth
Century. Tubingen 2008.

Ben-Naeh, Yaron: The Historiography of Ottoman Jewry. In: Journal of Jewish Studies 1 (2018). S. 109-
133.

Bora, Siren: Anadolu Yahudileri. Ege’de Yahudi izleri. Istanbul 2017.

Bora, Siren: Birinci Juderia. izmir’in eski Yahudi mahallesi. Istanbul 2021.

Bornshtayn-Makovetski, Le’ah. Jews in the Economic Life of Constantinople and Smyrna in the
Eighteenth and Early Nineteenth Centuries (1700-1820). Istanbul 2022.

Borovaja, Olga V.: Modern Ladino Culture: Press, Belles Lettres, and Theater in the Late Ottoman
Empire. Bloomington 2012.

Bossong, Georg: Die Sepharden. Geschichte und Kultur der spanischen Juden. Miinchen 2008.

Bozarslan, Hamit: Histoire de la Turquie. De 'Empire ottoman a nos jours. Paris 2021.

Braude, Benjamin: Christians and Jews in the Ottoman Empire. Boulder 2014.



Vorwort der Herausgeberin === XIX

Campos, Michelle U.: Ottoman Brothers: Muslims, Christians, and Jews in Early Twentieth-Century.
Stanford 2011.

Cohen, Julia Phillips: Becoming Ottomans: Sephardi Jews and Imperial Citizenship in the Modern Era.
Oxford 2014.

Dahlheim, Werner: Die Antike. Griechenland und Rom. Paderborn u.a. 2002.

Danon, Dina: The Jews of Ottoman Izmir: A Modern History. Stanford 2020.

Darke, Diana: The Ottomans. A Cultural Legacy. London 2022.

Eldem, Ehdem: L’Empire ottoman et la Turquie face a ’Occident. Paris 2018.

Eldem, Ehdem: L’Empire ottoman. Paris 2022.

Encyclopedia of Jews in the Islamic World. Hrsg. von Norman A. Stillman. Bd. 1-5. Leiden/Boston 2010.

Epstein, Mark Alan: The Ottoman Jewish Communities and their Role in the Fifteenth and Sixteenth
Centuries. Freiburg im Breisgau 1980.

Fishman, Louis A.: Jews and Palestinians in the Late Ottoman Era, 1908-1914. Edinburgh 2020.

Faroghi, Suraiya: Women in the Ottoman Empire. A Social and Political History. London 2023.

Franco, Moise: Essai sur I'histoire des Israélites de PEmpire Ottoman: depuis les origines jusqu’a nos
jours. Paris 2007.

Fromkin, David: A Peace to End All Peace. The Fall of the Ottoman Empire and the Creation of the
Modern Middle East. London 2000.

Gall, Lothar u. Dieter Willoweit (Hrsg.): Judaism, Christianity, and Islam in the Course of History:
Exchange and Conflicts. Berlin/Boston 2011.

Gerber, Haim: Crossing Borders: Jews and Muslims in Ottoman Law, Economy and Society. Istanbul
2008.

Gerber, Haim: State and Society in the Ottoman Empire. Farnham 2010.

Gheorghe, Adrian: The Metamorphoses of Power. Violence, Warlords, Akincis and the Early Ottomans
(1300-1450). Leiden 2023.

Ginio, Eyal u. Elie Podeh: The Ottoman Middle East. Studies in Honor of Amnon Cohen. Leiden 2014.

Goffman, Daniel: The Ottoman Empire and Early Modern Europe. Cambridge 2002.

Guidi, Andreas: Generations of Empire. Youth from Ottoman to Italian Rule in the Mediterranean.
Toronto 2022.

Giileryiiz, Naim Avigdor: Gaziantep Yahudileri. Istanbul 2012.

Giileryiiz, Naim Avigdor: Tarih boyunca Trakya ve Anadolu’da Yahudi yerlesim yerleri. Istanbul 2018.

Girbuzel, Aslihan: Taming the Messiah. The Formation of an Ottoman Political Public Sphere, 1600-
1700. Oakland 2023.

Guttstadt, Corry: Die Tirkei, die Juden und der Holocaust. Hamburg 2008.

Harel, Yaron: Intrigue and Revolution. Chief Rabbis in Aleppo, Baghdad, and Damascus 1774-1914.
Oxford 2015.

Helmedach, Andreas, Markus Koller, Konrad Petrovszky u. Stefan Rohdewald (Hrsg.): Das osmanische
Europa. Methoden und Perspektiven der Friihneuzeitforschung zu Stidosteuropa. Leipzig 2014.

Hosfeld, Rolf u. Christin Pschichholz (Hrsg.): Das Deutsche Reich und der Vélkermord an den
Armeniern. Gottingen 2017.

Hosfeld, Rolf: Tod in der Wiiste. Der Vdlkermord an den Armeniern. Miinchen 2015.

Howard, A. Douglas: Das Osmanische Reich. 1300-1924. Darmstadt 2018.

Jacobs, Martin: Islamische Geschichte in judischen Chroniken: hebraische Historiographie des 16. und
17. Jahrhunderts. Tibingen 2004.

Karmi, Ilan: The Jewish Community of Istanbul in the Nineteenth Century: Social, Legal and
Administrative Transformations. Istanbul 1996.



XX =—— Vorwort der Herausgeberin

Levy, Avigdor: The Sephardim in the Ottoman Empire. Princeton/New Jersey 1992.

Levy, Avigdor: The Jews of the Ottoman Empire. Princeton 1994.

Levy, Avigdor: Jews, Turks, Ottomans: A Shared History, Fifteenth through the Twentieth Century.
Syracuse 2002.

Lieberman, Julia R.: Sephardi Family Life in the Early Modern Diaspora. Waltham 2011.

Masters, Bruce: Christians and Jews in the Ottoman Arab World: The Roots of Sectarianism. New York
2001.

Mazlum, Guingor: Edirne’nin Yahudileri. Edirne 2013.

Mazower, Mark: The Balkans. London 2000.

Mazower, Mark: Salonica, City of Ghosts. Christians, Muslims and Jews, 1430-1950. New York 2006.

Meron, Orly C.: Jewish Entrepreneurship in Salonica, 1912-1940. An Ethnic Economy in Transition.
Brighton 2013.

Methodieva, Milena B.: Between Empire and Nation: Muslim Reform in the Balkans. Stanford 2021.

Motika, Raoul u. Michael Ursinus (Hrsg.): Studies in Ottoman Social and Economic Life. Heidelberg
1999.

Motta, Giovanna (Hrsg.): I Turchi, il Mediterraneo e ’Europa. Milano 1998.

Mpalta, Euangelia u. Mehmet Olmez: Between Religion and Language. Turkish-Speaking Christians,
Jews and Greek-Speaking Muslims and Catholics in the Ottoman Empire. Istanbul 2011.

Naar, Devin E.: Jewish Salonica: Between the Ottoman Empire and Modern Greece. Stanford 2016.

Oktem, Kerem Halil Latif u. ipek Kocabmer Yosmaoglu: Turkish Jews and their Diasporas.
Entanglements and Separations. Basingstoke 2021.

0Oguz, Cigdem: Moral Crisis in the Ottoman Empire. Society, Politics, and Gender During WWI. London
2021.

Palmer, Alan: The Decline and Fall of the Ottoman Empire. London 2011.

Pekesen, Berna: Nationalismus, Turkisierung und das Ende der judischen Gemeinden in Thrakien
1918-1942. Miinchen 2012.

Reinach, Théodore: Histoire des Israélites depuis '’époque de leur dispersion jusqu’a nos jours. Paris
1884.

Rozen, Minna: The Last Ottoman Century and Beyond: The Jews in Turkey and the Balkans 1808-1945.
Tel Aviv 2005.

Rozen, Minna: Studies in the History of the Istanbul Jewry, 1453-1923: A Journey through Civilizations.
Turnhout 2015.

Shaw, Stanford J.: The Jews of the Ottoman Empire and the Turkish Republic. London 1991.

Shmuelevitz, Aryeh: The Jews of the Ottoman Empire in the Late Fifteenth and the Sixteenth
Centuries: Administrative, Economic, Legal, and Social Relations as Reflected in the Responsa.
Leiden 1984.

Siviloglu, Murat R.: The Emergence of Public Opinion: State and Society in the Late Ottoman Empire.
Cambridge 2018.

Stein, Sarah Abrevaya: Making Jews Modern: The Yiddish and Ladino Press in the Russian and
Ottoman Empires. Bloomington 2004.

Stein, Sarah Abrevaya: Extraterritorial Dreams: European Citizenship, Sephardi Jews, and the Ottoman
Twentieth Century. Chicago/London 2016.

Tekgul, Nil: Emotions in the Ottoman Empire. Politics, Society and Family in the Early Modern Era.
London 2023.

Zweig, Stefan: Sternstunden der Menschheit. Vierzehn historische Miniaturen. Frankfurt a.M. 2003.



