Beatrice Wyss
Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe,
Gottes Pneuma und Ekstasis

Abstract: In the work of Philo of Alexandria, heavenly love (épwg oUpdviog) plays
a crucial role in the encounter of the human soul with the divine during ecstasis.
A closer look at the wording shows that Philo conceives heavenly love as a mani-
festation of God’s pneuma. It bridges the epistemic and ontologic gap between the
unknown God and the human being yearning and longing for God.

Keywords: love, desire, God’s spirit, epistemology, ecstasy

DavTacLOVPEVOV GEL TA aiBEpLa KAAAN Kal ToSnyeToVUEVOV LT £pWTOG OVPAViOL
,Mit dem geistigen Auge schauen sie die Schonheiten des Athers und folgen
der Spur der himmlischen Liebe“ (Philon, Praem. 84)*

In hymnischem Ton schildert Philon das Gott sehende Volk Israel, das in Schonheit
und himmlischer Liebe schwelgt. Um Philons Auffassung von himmlischer Liebe
geht es im Folgenden. OUpaviog épwg wirkt in einer ganz bestimmten Situation auf
die Seele des Menschen, ndmlich wahrend einer Ekstasis. Philons Auffassung von
himmlischer Liebe spielt in der Sekundarliteratur kaum eine Rolle. David Winston
kommt einmal kurz darauf zu sprechen, Liebe als Movens ist in der Literatur von
Mystikern und Mystikerinnen verbreitet.> Auf die irritierende und zugleich faszi-

1 Die Ubersetzungen der griechisch iiberlieferten Werke stammen, wo nicht anders vermerkt, von
der Autorin. Die Ubersetzungen der armenisch iiberlieferten QG und QE sind von Ralph Marcus,
Philo: Questions and Answers on Genesis, Questions and Answers on Exodus, Supplements I and IIL.
LCL (Cambridge: Harvard University Press, 1953).

Dank geht an die Teammitglieder des Projektes ,Image of God and Abyss of Desires. From

Theology to Anthropology and Back® fiir klarende Diskussionen und weiterfithrende Hinweise.
Besonders danke ich Georgiana Huian. Ohne ihre Frage nach dem ,abyss of desires“ im Verhéltnis
Gott-Mensch hatte ich Philons Konzept der himmlischen Liebe nicht beachtet.
2 David Winston, Logos and Mystical Theology in Philo of Alexandria (Cincinnati: Hebrew Union
College Press, 1985), 54 (im Zusammenhang mit Somn. 2,232); 46-47 Liebe als Movens bei Mysti-
kern. Winstons Beispiele sind spat und aus dem islamischen iranisch-indischen Kulturraum. Die-
ter Zeller, Charis bei Philon und Paulus (Stuttgart: Katholisches Bibelwerk, 1990), 75-79. Christian
Noack, Gottesbewusstsein: Exegetische Studien zur Soteriologie und Mystik bei Philo von Alexandria
(Tubingen: Mohr Siebeck, 2000), 60 (zu Contempl. 11-12); 180-181 (zu Her. 70, kritische Diskussion
unten).

Beatrice Wyss, Bern

@ Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk
ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111022406-010


https://doi.org/10.1515/9783111022406-010

160 —— Beatrice Wyss

nierende gemeinsame Grundlage von Mystik und Erotik kann ich nicht eingehen,?
denn Philon selber unternimmt grossen interpretatorischen Aufwand, himmlische
Liebe von irdischem Begehren zu losen.

Es war Platon, der von himmlischer Liebe oder ovpdaviog €pwg sprach (Symp.
180e.187e). Philon aus Alexandreia tibernimmt die poetische Wendung, versteht sie
aber anders. Philons Verstandnis ist aufschlussreich im Hinblick auf 1 Joh 4,7-10.*
Wahrend Platon im Symposion das Wesen des Eros zu ergriinden sucht, ob er ein
Gott oder ein Daimon sei, kennt Philon eine glaubenspraktische, soteriologische
und erkenntnistheoretische Dimension der himmlischen Liebe.

Eine hermeneutische Vorbemerkung: Philon steht im Spannungsfeld dreier
grosser Traditionen: 1) jliidische Traditionen und Schriften, inshesondere die Tora,
aber auch Propheten, Psalmen und Weisheitsliteratur.” 2) Griechische Philosophien:
hier geht Philon komplementaristisch vor.® Er wihlt aus den philosophischen Tra-
ditionen aus, was sich in sein Weltbild einfiigen lasst, iibergeht, wofiir er keine Ver-
wendung hat, und kritisiert, was mit seiner Weltanschauung nicht zu vereinbaren
ist.” 3) Agypten und seine Kultur: Philon wertet Agypten stark ab, Agypten ist das
Land des Kérpers, der Leidenschaften und der Laster.®

3 Dazu z.B. aus der Systematik: Joachim Negel, Freundschaft: Von der Vielfalt und Tiefe einer Le-
bensform (Freiburg i. Br.: Herder, 2019), 325-353. Beispiel aus dem 1. Jh.: Plutarch aus Chaironeia
(etwa 40-125), Amatorius Kap. 19-20, 764a—766b, bes. 765bc.

4 Dies kann hier aus Platzgrinden nicht geleistet werden. Athanasios Despotis vergleicht tiber die
Begriffe \avBpwnia und aydmnn die Liebesethik im Corpus Johanneum und Philon: Athanasios
Despotis, ,The Relation between Anthropology and Love-Ethics in John against the Backdrop of
Plutarchan and Philonic Ideas,“ in Plutarch and the New Testament in Their Religio-Philosophical
Contexts: Bridging Discourses in the World of the Early Roman Empire, ed. Rainer Hirsch-Luipold
(Leiden: Brill, 2022), 141-161.

5 Naomi Cohen, Philo’s Scriptures: Citations from the Prophets and Writings: Evidence for a Hafta-
rah Cycle in Second Temple Judaism (Leiden: Brill, 2007).

6 In meinem Aufsatz ,Philon aus Alexandria und der fiinfte Tag der Schépfung,“ EC 4/9 (2018):
379 nannte ich Philons Vorgehen eklektisch; von dieser Bezeichnung sehe ich inzwischen ab, weil
sie impliziert, dass die Auswahl aus prinzipiell gleichwertigen Alternativen erfolgt. Das entspricht
nicht Philons Ansicht. Er wéhlt aus und wertet. Das Konzept des Komplementarismus propagiert
Gottfried Gabriel, ,Hans Leisegangs ,Denkformen,“ in Philosophie eines Unangepassten: Hans Lei-
segang, ed. Klaus-M. Kodalle (Wirzburg: Konigshausen und Neumann, 2003), 13.

7 David Runia, ,,Philon d’Alexandrie P 150, DPA 5a, De Paccius a Plotin, ed. Richard Goulet (Paris: Edi-
tion du CNRS, 2012), 362-390, Francesca Alesse, Hg., Philo of Alexandria and Post-Aristotelian Philoso-
phy (Leiden: Brill, 2008). Trends in der Philosophie im 1. Jh. v. Chr,, unmittelbar vor Philons Lebenszeit:
Malcolm Schofield, Hg., Aristotle, Plato and Pythagoreanism in the First Century BC: New Directions for
Philosophy (Cambridge: Cambridge University Press, 2013); George Boys-Stones, Post-Hellenistic Phi-
losophy: A Study of its Development from the Stoics to Origen (Oxford: Oxford University Press, 2001).

8 Sarah K. Pearce, The Land of the Body: Studies in the Representation of Egypt. WUNT 208 (Tiibin-
gen: Mohr Siebeck 2007).



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis == 161

Gestltzt auf QG 3,3 und Contempl. 78 vertrete ich eine holistische Lesart von
Philons Werk.? Philon vergleicht die Tora mit einem Lebewesen, das aus Korper
und Seele besteht; dem Korper entspricht der Wortsinn, der Seele der allegorische
oder tiefere Sinn. Philon betont die Einheit und Einheitlichkeit dieses Lebewesens
(QG 3,3). Im Wortsinn erkennt die Seele wie in einem Spiegel den tieferen Sinn
(Contempl. 78) Zwar betont Philon die Einheitlichkeit und Einheit der Tora, und
gibt keine Leseanleitung fiir seine eigene Exegese. Weil Philon den grundlegend
einheitlichen Sinn der Tora hervorhebt, folgt m. E. daraus, dass auch seiner Exegese
einheitliche Annahmen zu Grunde liegen, die tber die verschiedenen Gattungen
und Kommentarreihen gleichbleiben.'® Eine Grundannahme, die fiir das Thema
der himmlischen Liebe wichtig ist, ist die Unverfiigharkeit und Unerkennbarkeit
Gottes und die mangelnde Zuverldssigkeit von Sinneswahrnehmung und Verstand
des Menschen."

Zuerst gebe ich den judisch-biblischen Hintergrund an; Ansatzpunkte zu einer
Liebe, die auf Gottliches oder Himmlisches zielt, finden sich in der Weisheitslite-
ratur und verwandten Texten (1), anschliessend zeige ich Platons Gebrauch der
Wendung €pwg ovpaviog im Symposion und das Konzept der Liebe als gottgesand-
ten Wahnsinn im Phaidros, sowie die Weiterentwicklung beider Aspekte im Denken
Plutarchs (2); Plutarchs Verwendung von £pw¢ 00pdviog zeigt eine auffallende Ahn-
lichkeit mit Philon. Es folgen zwei deskriptive Abschnitte, um tiber Texte Motive
und Themen im Zusammenhang mit himmlischer Liebe zu finden: Personen, die
von himmlischer Liebe ergriffen sind (3) und Synonyme von €pw¢ ovpdaviog, ich
spreche von ,Geistiger Liebe“ (4). Die folgenden Abschnitte bringen die Auswer-
tung der Texte: Himmlische Liebe hat in Philons Sinnkosmos eine kultische oder

9 In den hermeneutischen Bemerkungen Spec. 1,200 und 3,178 deutet Philon den Wortsinn als
Symbol fiir den verborgenen Sinn, ohne das Bild vom Lebewesen, das die Einheit betont.

10 Eine holistische Lesart vertritt z. B. Harry Austryn Wolfson, Philo: Foundations of Religious
Philosophy in Judaism, Christianity, and Islam (Cambridge: Harvard University Press, 1948). David
Runia betont mit Recht, dass Philon seine Exegese nach dem Wortlaut der LXX richtet: David Runia,
,The Structure of Philo’s Allegorical Treatises: A Review of Two Recent Studies and Some Additional
Comments,“ VC 38 (1984): 209-256 und ,Further Observations on the Structure of Philo’s Allegori-
cal Commentary,“ VC 41 (1987): 105-138.

11 Emile Bréhier, Les idées philosophiques et réligieuses de Philon d’Alexandrie (Paris: Vrin, 1950),
207-220 (zum Zusammenhang von Skepsis, bezogen auf den Bereich des Werdens, und Glaube, be-
zogen auf Gott); Valentin Nikiprowetzky, Le commentaire de Uécriture chez Philon d’Alexandrie: Son
charactére et sa portée. ALGHJ 11 (Leiden: Brill, 1977), 183-192 (zum Zusammenhang Skepsis und
Sophistik; Skepsis bezieht er korrekt sowohl auf den Bereich des Werdens als auch auf Fragen nach
Gottes Attributen; unzweifelhaft ist einzig Gottes Existenz); Ursula Friichtel, Die kosmologischen
Vorstellungen bei Philo von Alexandrien: Ein Beitrag zur Geschichte der Genesisexegese (Leiden:
Brill, 1968), 144-163.



162 —— Beatrice Wyss

glaubenspraktische Dimension (5), eine soteriologische: himmlische Liebe flihrt
zur Unsterblichkeit (6) und eine erkenntnistheoretische. Um die erkenntnistheo-
retische Dimension aufzuweisen, skizziere ich knapp die erkenntnistheoretischen
Verwicklungen, die doppelte Aporie: weder die Sinne noch der Geist des Menschen
sind zur Erkenntnis der Wahrheit fahig (7). Ausweg aus dieser Aporie ist Ekstasis
als dritter Modus der Erkenntnis. Ekstasis und Eros sind so aufeinander bezogen,
dass Eros den Geist in den Bereich des Jenseitigen zieht (8), zugleich erfillt Gottes
Pneuma die Seele des Menschen (9).

1 Gott lieben, das Gesetz lieben, Weisheit lieben:
Deuteronomium 30 und Weisheitsliteratur

Mwuoiig 8¢ 10l yvwpipolg avtod mapdyyeApa kdAAatov VOB oeTaAL, ,ayandv Tov Bgdv Kal
eloaxovew kal £xeodat avtod* (Dtn 30,20). TaVTNV Yap elvat {whv THv TPOG AARBE1av 0 PEPEY
Te Kal pakpaiwva.

Moses gab seinen Schiilern die schénste Weisung auf: ,Zu lieben Gott und auf ihn zu héren
und sich an ihn zu halten‘ (Dtn 30,20). Dies nédmlich sei in Wahrheit das gliickliche und ewige
Leben. (Post. 12)

Philon kennt den emotionalen Appell in Deuteronomium 30, das in seiner Beschaf-
tigung mit himmlischer Liebe eine Rolle spielt, wie wir spater sehen werden.'? Der
Autor von Dtn 30 ermuntert zum Einhalten der Gesetze. Das Einhalten der Gesetze
geschieht nicht freudlos, im Gegenteil, es ist etwas, das der Mensch gerne tut, von
ganzem Herzen."® Das Einhalten der Gebote ist auch nicht schwierig, wie der Autor

12 Fug. 53-59; Praem. 79-84; weitere Stellen, an denen Philon Dtn 30,15-20 zitiert, gefunden in
Hans Leisegang, Philonis Alexandrini opera quae supersunt. Vol. VII (Berlin: De Gruyter, 1926), 42:
im allegorischen Kommentar Cong. 134; Deus 50; Mut. 237; Post. 12.69.85; Somn. 2,175-180; in der
expositio legis finden sich keine Zitate, sondern Anspielungen: Praem. 80; Spec. 1,301; Virt. 183;
philosophische Schrift: Prob. 68, Zitat Dtn 30,14, eingeleitet mit den Worten: ,Der Gesetzgeber der
Juden“. Dass Philon Dtn 30,15-20 oder einzelne Verse aus diesem Abschnitt in allen drei Kommen-
tarreihen zitiert oder paraphrasiert sowie in einer philosophischen, mutmasslich an ein paganes
Publikum gerichteten Schrift, zeigt die grosse Bedeutung, die er dieser Stelle beimisst. Zu Dtn 30:
Ernst Ehrenreich, Wiihle das Leben! Deuteronomium 30 als hermeneutischer Schliissel zur Tora
(Wiesbaden: Harrasowitz, 2010), Datierung in nachexilische Zeit (20). Dtn 30 steht in Beziehung
zu den Sophia-Spekulationen in Baruch 3,9-4,4, Hiob 28,12-28 und Spr 8: Alice M. Sinnott, The
Personification of Wisdom (Aldershot: Ashgate, 2005), 92; Roland E. Murphy, The Tree of Life: An
Exploration of Biblical Wisdom Literature (Grand Rapids: Eerdmans, 2002), 104.

13 Dtn 30,6.16.20; wobei ,Herz“ 25 im Hebriischen eine weitere Bedeutung hat als im Deutschen:
25 bedeutet Korperorgan, Sitz der Empfindungen und Wiinsche, der Verstand: Wilhelm Geseni-



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis === 163

von Dtn 30 betont, denn das Gebot ist nicht fern, weder im Himmel oben noch jen-
seits des Meeres,"* sondern ganz nah ist Gottes Wort."® Zwar steht der Mensch vor
der Alternative Tod oder Leben (Dtn 30,15.19): es geht um alles! Liebt der Mensch
Gott, und halt er Gottes Satzungen, Gebote und Recht, wird der Mensch leben und
Gott wird ihn segnen (16, vgl. Dtn 4,1), wahrend Abwenden vom Gesetz den Tod
bedeutet (Dtn 30,17-18). Liebe zu Gott fithrt zu einem langen Leben im verheisse-
nen Land (Dtn 30,20). Dtn 30 verkniipft das Einhalten der Gebote mit Leben und mit
Liebe zu den Geboten. Leben bedeutet ein gutes, gesegnetes Leben in der Zukunft
(Dtn 30,1-10).

Vor die Wahl von Leben und Tod steht der Mensch auch im Buch der Spriiche.*®
Die personifizierte Sophia bestimmt, dass diejenigen, die auf ihre Unterweisung
horen, Weisheit und damit das Leben finden (Spr 8,32-35). Wer aber Sophia hasst,
liebt den Tod (Spr 8,36). Wir finden hier erstmals die soteriologische Dimension der
Sophia. Wer Weisheit wéhlt, wahlt das Leben.

Die personifizierte Weisheit tritt in der Mitte von Sirachs Buch auf.'’ Sie
kommt aus Gottes Mund (Sir 24,3), sie ist also Gottes Wort, und sie ist identisch
mit Gottes Gesetz (Sir 24,24). Gott liebt Jerusalem, wie er Sophia liebt (¢v moAet
Ayamnuévn opoilwg pe katémavoeyv) (Sir 24,11); wer Sophia begehrt, soll sich ihr
nahern (mpocéABete PG e, ol EMBLPOTVTEG oV, Sir 24,19): Sophia ist die Geliebte
und Begehrte Gottes und der Menschen. Wer Sophia liebt, liebt Gottes Wort und
Gesetz (Dtn 30,6.10.16.20). Einen weiteren Aspekt bringt Sirach, einen liturgischen:
Sophia leitet den Gottesdienst im Zelt (v oknvij ayig évomiov avtod éAeltovpynad,
Sir 24,10).

Liebe kommt auch in der Weisheit Salomons vor.®* Wir werden wie in Sirach
24 Zeuge eines himmlisch-irdischen Dreiecks. Es gibt eine Frau und zwei, die sie
lieben. Der eine ist ein Mensch, der Ich-Erzéhler Salomon, er liebt Sophia, wird
ein Liebhaber ihrer Schénheit und begehrt sie zur Frau.'® Der andere ist Gott, der
Herrscher des Alls, er liebt Sophia ebenfalls (Weish 8,3). Diese Liebesheziehungen

us, Hebrdisches und aramdisches Handwérterbuch iiber das Alte Testament (Heidelberg: Springer,
2013), 590-592.

14 Dtn 30,11-13, im Kontrast zu Bar 3,29-31 und Hi 28,12-22.

15 Dtn 30,14 und Spr 1,20-21; 8,1-3.

16 Konsultiert wurden Sinnott, Wisdom, 53-87; Murphy, Tree of Life, 15-32; Max Kiichler, Friih-
jlidische Weisheitstraditionen: Zum Fortgang weisheitlichen Denkens im Bereich des friihjiidischen
Jahweglaubens. OBO 26 (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1979).

17 Sir 24; Sinnott, Wisdom, 110-141; Murphy, Tree of Life, 65-81. Zur Identifikation von Torah und
Weisheit: Kuichler, Friihjiidische Weisheitstraditionen, 33—61.

18 Sinnott, Wisdom, 142-170; Murphy, Tree of Life, 83—96.

19 Weish 8,2; Liebe zu Sophia kennt auch Philon. In seinem Sinnkosmos symbolisiert Sara Sophia,
und es ist Abraham, der Sara-Sophia liebt (QG 3,21): ,For with the concubine the embrace was a



164 —— Beatrice Wyss

bilden gleichsam ein Dreieck: Gott liebt denjenigen, der Sophia liebt (008&v yap
dyamd 6 0eog el pi TOv cola cuvokodvta, Weish 7,28). Sophia gewéhrt Unsterb-
lichkeit (aBavacia, Weish 8,13.17). Wie in Spriiche 8 hat Sophia eine soteriologische
Funktion: sie rettet den Menschen.”® Zwei Aspekte der Sophia sind im Hinblick auf
Philons Vorstellung der himmlischen Liebe wichtig: Mensch und Gottlieben Sophia,
fiir die Liebesbeziehung benutzt der Autor einschligiges erotisches Vokabular.*!
Wichtig ist hier, dass der Autor ein Verstdndnis von Liebe losgeldst von allem Kor-
perlichen vorstellt, transponiert in den Himmel bzw. in die Seele des Menschen:
Die Liebe zwischen Gott und Sophia spielt auf einer héheren Ebene ebenso wie die
Liebe zwischen Salomon und Sophia, die ein innerseelisches Geschehen ist. Denn
Sophia geht auf Seelen von Menschen iiber (und nicht auf ihre Kérper) und riistet
sie zu Freunden Gottes (eig Yuyag octag yetafaivovoa @irovg Beod kal mpoonTag
Kataokevaler Weish 7,27). Der zweite wichtige Aspekt im Hinblick auf Philon ist
folgender: Sophia ist ein menschenfreundliches Pneuma (¢uA&vBpwmov yap mvedua
cooia, Weish 1,6). Philons himmlische Liebe ist ein seelisches und pneumatisches
Geschehen (Abschnitt 9).

Philon tibernimmt aus der judischen Tradition das Konzept der Sophia, die
sich auf hoherer, denkbarer (Weish 7,22), geistiger Ebene befindet: sie war bei der
Schépfung dabei,®” sie wendet sich dem Menschen zu,®* Mensch und Gott lieben
sie;** Sophia hat soteriologische® und liturgische (Sir 24,10) Funktionen. Sophia

bodily one for the sake of begetting children. But with the wife the union was one of the soul har-
monized to heavenly love (00pdviog €pwg).

20 Sinnott, Wisdom, 142—-170 betont die Retterfunktion der Sophia (z. B. Weish 9,18); sie sieht Soph-
ia als jiidische Antwort auf die Retterin Isis.

21 Sinnott, Wisdom, 157-160, (kursiv ist einschlagiges Vokabular): Weish 8,2 Tavtnv épilnoa
Kal €€efnnoa €x vedtnTég Hov kal égtnoa voueny dayayéabat uavt® xal épaatng €yevounv
700 kéAovg avtijg. Weish 8,3 auuBiwaty Beod €xovaa, kal 6 TAVTWY Se0MOTNG Nydrnaey avTAV.
Weish 8,9 ékpwa toivuv tavtnv dyayéabat npog ouuBiwatv. Weish 8,16 iaeAbmv gig TOV 0KV pov
nmpooavanavoouatl avtiit o yap €xel mkpiav 1 cuvavaotpon avtiig ovsE 68VVNY 1| cvuPiwots
avTiig, ARG evepoovny kal yaphv (mpooavaravoopat 8,16 ist ein Ausdruck der Epikureer fiir
Geschlechtsverkehr haben).

22 Sophia ist erstgeboren (Spr 8,22; Sir 24,9; Aristobul Frg. 5; Philon, Virt. 62; Ebr: 31), es gibt sie
vor der Schépfung (Spr 8,24-26); sie war bei der Schépfung dabei (Hiob 28,24-27 Als Gott die Welt
schuf, hat er sie gesehen. Spr 3,19-20; 8,27; Sir 24,5-6; Weish 9,2.9; Philon, Det. 54.116; Fug. 109). Sie
kennt Gottes Werke (implizit Spr 8,27-29; Weish 9,9).

23 Spr 8,1-3; Sir 24,19; Weish 6,12-16.

24 Spr 8,30-31; Sir 24,11.19; 51,13-30; Weish 8,2-3.

25 Spr 8,35; Weish 6,17-19.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis === 165

hat gleichsam eine dgyptische Schwester, Isis. Mittelbar tibernimmt hier Philon ein
agyptisches Konzept und rezipiert es positiv.2®

2 Himmlischer Eros. Der ideengeschichtliche
Hintergrund. Platon und Platonismus

Kali 00706 £0T1v 6 KaAdg, 6 00paviog, 6 Tiig Ovpaviag poveng "Epwg ,,und dieser ist der schéne,
der himmlische Eros, der von der Muse Urania“ (Platon, Symp. 187e)

Die Wendung £pw¢ o0pdviog entnimmt Philon Platon.?” Im Dialog Symposion unter-
scheiden zwei Dialogteilnehmer, Pausanias und Eryximachos, zwei Eroten. Laut
Pausanias (Symp. 180d) gibt es zwei Aphroditen, eine altere und eine jiingere. Die
altere Aphrodite ist die mutterlose Tochter des Uranos und trdgt den Beinamen
,2Urania“.”® Die jiingere ist die Tochter des Zeus und der Dione (Al0¢ kai Atvnc)
und heisst ,gewdhnliche Aphrodite“ (mdv8nuog). Notwendig heisst der Mitarbei-
ter der zweiten ,gewdhnlicher Eros“ (mévSnuog), wahrend der Sohn der Aphrodite
Urania ,himmlischer Eros“ heisst (o0paviog). Der Eros der gewdhnlichen Aphro-
dite Pandemos sei selber gewohnlich und zustdndig bei einfachen Leuten fiir die
Fortpflanzung (Symp. 181b), der himmlische richte sich auf begabte junge Manner
(Symp. 181cd).

26 Burton Mack, Logos und Sophia: Untersuchungen zur Weisheitstheologie im hellenistischen Ju-
dentum (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1973); Sinnott, Wisdom, 145; ob sich Philon der agyp-
tischen Parallelen bewusst war, kann man nicht entscheiden. Zur Isisrezeption von Plutarch, mit
dem Philon so viel teilt, und Apuleius: Svenja Nagel, ,Mittelplatonische Konzepte der Gottin Isis
bei Plutarch und Apuleius im Vergleich mit dgyptischen Quellen der griechisch-romischen Zeit,“
in: Michael Erler und Martin Andreas Stadler, Hg., Platonismus und spdtdgyptische Religion: Plut-
arch und die Agyptenrezeption in der rémischen Kaiserzeit (Berlin: De Gruyter, 2017), 79-126; zum
Thema Isis in Alexandreia: Martin Bommas, ,Isis in Alexandria — Theologie und Ikonongraphie,“ in
Alexandria, ed. Tobias Georges, Felix Albrecht und Reinhard Feldmeier (Titbingen: Mohr Siebeck,
2013), 127-147.

27 Platon, Symp. 180e.187e; Die Literatur zu Platon ist uniiberschaubar. Zum Thema z.B. Léon
Robin, La théorie platonicienne de 'amour (Paris: Presses universitaires de France, 1964); Stanley
Rosen, Plato’s Symposium (New Haven: Yale University Press, 1968); Ernst Heitsch, Platon Phaidros:
Ubersetzung und Kommentar (Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1997); James M. Rhodes, Eros,
Wisdom, and Silence: Plato’s Erotic Dialogues (Columbia: University of Missouri Press, 2003).

28 ,Urania“ bedeutet einerseits die ,Himmlische,“ andererseits ,Uranos-Tochter” und ist ein Epi-
theton Aphrodites (Hdt 1,105); Urania ist auch der Name einer Muse. Zu Pausanias’ Rede: Rosen,
Symposium, 60-89.



166 —— Beatrice Wyss

Der Arzt Eryximachos unterscheidet ebenfalls zwischen einem schénen,
himmlischen Eros, der in dieser Darstellung der Sohn der Muse Urania ist und
deshalb Eros Uranios heisst, im Sinn von Eros, Sohn der Urania; der andere, der
gewohnliche (mavénuog), stammt von der Muse Polymnia (Symp. 187de). Der erste,
Eros Uranios, ist gesittet und besonnen, der zweite, Eros Pandemos, neigt zu Ziigel-
losigkeit (Symp. 187d; 188ad).

Ein anderes Bild des Eros zeichnet Diotima.? Sie definiert Eros als Daimon
(Symp. 202d), als Mittler und Dolmetsch zwischen Goéttern und Menschen (Symp.
202e-203a). Eros und Schonheit sind eng verkniipft (Symp. 204d; 206b—209e). Eros
fiithrt zu Unsterblichkeit (Symp. 206e). Freilich versteht der Autor unter Untersterb-
lichkeit das biologische Weiterleben in den Nachkommen (Symp. 207d-208b) und
im weiteren Sinn, das soziale Weiterleben in Form von Ruhm (Symp. 208c-e). Der
Daimon Eros flihrt vom Betrachten irdischer Schénheit zur Erkenntnis der Idee der
Schonheit.*

Fiir den Fortgang der Argumentation sind zwei weitere Stellen aus Platons Werk
wichtig. Im Phaidros 252b spricht Platon vom ,gefiederten Eros“, diese Wendung
kennt Philon;* Platon spricht sodann von der ,gottlichen Liebe“ (8pwg 0¢tog, Phaedr:
266a), diese Wendung kennt Philon ebenfalls.**

Philon tibernimmt aus Platons Symposion die Wendung &€pw¢ oUpdaviog, nicht
aber das damit verbundene Konzept der Paderastie, das Pausanias vertritt und das
auch im Phaidros wichtig ist.2® Philon lehnt sexuelle Kontakte unter Mannern ab,
gestiitzt auf Lev 18,22 und 20,13.** Er kritisiert die Symposien Platons und Xeno-
phons explizit, weil sie Paderastie verherrlichten (Contempl. 57-64). In Philons
Sinnkosmos ist Eros kein Daimon, sondern Gottes mvetua; irdische Schonheit spielt
in Philons Entwicklung der himmlischen Liebe keine Rolle, Schonheit zeichnet aber

29 Symp. 201e-212a; Rosen, Symposium, 197-277.

30 Symp. 210a-212a; Dieselbe Funktion hat Eros, den Plutarch als Gott definiert, im Amatorius
765a—f. Eine gute Einleitung, Ubersetzung, Kommentar und interpretierende Essays finden sich in
Herwig Gorgemanns et al., Plutarch, Dialog iiber die Liebe: Amatorius. SAPERE X (Ttibingen: Mohr
Siebeck 2006).

31 Philon, Cher. 20; Ebr. 136.

32 Z.B. Philon, Somn. 1,165; Somn. 2,232.

33 Platon, Phaedr. 253c-256e; Heitsch, Phaidros, 234-236 kurz und knapp zum Thema ,Knaben-
liebe.“

34 Philons Ablehnung entspricht damaliger jiidischer Mentalitét, z. B. Sibyll. 3,763. Ubernommen
wurde diese Ablehnung von den Christen: Hartmut Leppin, Die friihen Christen: von den Anfingen
bis Konstantin (Miinchen: Beck, 2018), 278-285; Larry Hurtado, Destroyer of the Gods: early Chris-
tian distinctiveness in the Roman world (Waco: Baylor University Press, 2016), 143-181; Christoph
Markschies, Das antike Christentum: Frommigkeit, Lebensformen, Institutionen (Miinchen: Beck,
2012), 142-168.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis === 167

den geistigen Bereich aus.*® Unsterblichkeit versteht Philon ebenfalls nicht phy-
sisch oder sozial, sondern geistig, wie zu zeigen ist (Abschnitt 6).

Fur das Thema himmlische Liebe ist ein zweiter Dialog wichtig, der Phaidros.
Wir finden in Platons Phaidros 247d-248a den Gedankengang, dass Liebe (¢pw¢)
uber die sinnlich wahrnehmbare Welt hinaus die Seele zur Schau der Ideen leitet.
Platon l4sst Sokrates sprechen.*® Sokrates schildert die Existenz der Seele vor der
Einkorperung. Er vergleicht die Seele ausserhalb des Korpers mit einem Wagen-
lenker, der zwei Pferde fiihrt, das eine Pferd ist gefiligig, das andere storrisch. Der
Lenker, also der Verstand, muss die Pferde seines Seelengefahrts an der Grenze zum
iberhimmlischen Ort (ta €€w 00 0VpavVoD ... TOV 8¢ VIepovpaviov ToMoV, Phaedr.
247¢) gut leiten, sonst stiirzt er ab, und zwar in einen Koérper. Gelingt die Kont-
rolle, sieht die Seele in den iberhimmlischen Ort hintiber und dort erschaut sie mit
der Zeit das Seiende. Diese Schau hat eine dsthetische und emotionale Dimension:
die Seele liebt es zu schauen, sie ndhrt sich von der Wahrheit und es geht ihr gut
(i800oa Sua ypdvou 1o 6v ayand te kal Oewpodoa TaANnOf Tpépetal, Phaedr. 247d).
Wahrend die Gotter das reine Sein problemlos schauen, gelingt das den Menschen
kaum (uoyig xabopdoa ta 6vta, Phaedr. 248a). Platon beschreibt das wahrhafte
Sein apophatisch, das Seiende ist farblos, formlos, unbertihrbar (] yap éypwpatog
T€ Kol AoyNUATIoToq Kal avagng ovoia 6vtwg ovoa, Phaedr. 247¢). Diejenigen Men-
schenseelen, die das Sein mit Miihe schauen, sind die Besten, fiir die tibrigen gilt: Sie
sehnen sich zwar alle nach oben und streben aufwarts, sie vermdogen es aber nicht
und stiirzen ab (ai 8¢ GAAaL yAyouevat pev dmmacat To0 dvw €movtat, aduvatodoat
8¢ UoBpUyLaL oupumepLPépovTal, Phaedr. 248a). Absturz des Seelengespanns bedeu-
tet nichts anderes als Einkorperung in einen Korper. Beherrscht der Verstand das
Seelengespann nicht, stiirzt er aus dem Bereich der Ideen und des Seins in den
Bereich des Werdens und Meinens.

Welche Rolle spielt der Eros? Eros ist eine Form von Wahnsinn (uavia, Phaedr.
245D). Sokrates beschreibt die Wirkung schéner Jinglingskorper auf Seelen, die
einst die Idee der Schénheit schauten (Phaedr. 251a). Es folgt eine Aufzdhlung von
Symptomen heftiger Verliebtheit (Phaedr. 251b). Die Menschen nennen diesen
Zustand Liebe (pwg, Phaedr: 252b), die Gotter sprechen vom gefliigelten Eros (épwg
notnvog und ntépwg €pwg, Phaedr 252b). Mit anderen Worten: verliebt sich ein
Mann in einen schénen Jiingling mit allen physischen und psychischen Folgen, so

35 Z.B. Opif. 70-71 und Abschnitt 7, Schluss.

36 Heitsch, Phaidros, 90-121, zum Seelengespann 93-95; er betont, dass das Seelengespann zu
verstehen sei als Einheit mit verschiedenen Kréften, die darin wirken, und nicht als ein Gebilde
aus verschiedenen, von einander abtrennbaren Teilen, wie das Sprachbild vom Wagenlenker und
den zwei Pferden nahezulegen scheint. Philon hingegen versteht die Seelenteile als abtrennbare
Teile oder Kréfte.



168 —— Beatrice Wyss

weist dieses atemraubende, hinreissende Geschehen, wenn es recht verstanden
wird, tber sich hinaus, das heisst, {iber den Anblick des schénen Junglings hinaus,
in den Bereich der Ideen, genauer hin zur Idee der Schonheit. Liebe versteht Sok-
rates aber als emotional-physiologisches Geschehen, das auf Sinneswahrnehmung
beruht. Dieser Erosist gottlich (¢pw¢ 0€log, Phaedr. 266a), mit anderen Worten, Liebe
ist gottlich. Eros ist mit Homoerotik verknuipft, wahrend heterosexuelle Liebe von
Sokrates mit dem Paarungsverhalten von Tieren verglichen wird (Phaedr. 245b).
Zwischen Platon und Philon liegen fast vierhundert Jahre. In dieser Zeit ist
Platons Denken weiterentwickelt und verdndert worden. Davon zeugt neben Philons
Auffassung der himmlischen Liebe auch Plutarch. Wir finden in seinen Quaestiones
Convivales (QC) eine Form von himmlischer Liebe, die mehr Ahnlichkeit mit Philons
Konzept der himmlischen Liebe als mit Platons einschléigigen Werken hat.*” Einer
der Dialogteilnehmer, Ammonios, Plutarchs Lehrer, gibt eine allegorische Deutung
der Sirenen (Od. 12,36-54.165-200). Ammonios interpretiert die Sirenen als Wesen,
die in den Seelen, die nach dem Tod umherirren, eine Liebe zum Himmlischen und
Gottlichen und ein Vergessen des Sterblichen bewirken, sie ergreifen und sie bezir-
zen, wihrend die Seelen aus Freude folgen und mit ihnen umherschweifen.*® Die
Mehrheit der Menschen hat aber gleichsam verstopfte Ohren, weil Leidenschaf-
ten sie unempfinglich machen.*® Die begabte Seele nimmt richtig wahr, erinnert
sich, und sehnt sich in rasender Liebe danach, sich vom Kérper zu trennen.*® Die
Ahnlichkeiten mit Philon werde ich im Verlauf der Argumentation angeben. Plu-
tarch wendet hier eine Odyssee-Allegorese an, die pythagoreisch und platonisch
inspiriert ist.*" Es ist méglich, weil Homerallegoresen im Schulunterricht gelernt

37 Winston, Logos, 36-37 verweist auf Plutarch QC 745de.

38 Plutarch, QC 745de aAAd Taig €vtedBev (E) drmovoalg el Yuyais, g £otke, Kol TAAVWUEVALG LETA
TV TEALTIV €pwTa TPOg Th oLpavia kat Oela ABnv 6¢ T@v Bvntdv éunoloBoav katéxely at
Kat@dew Bedyopévag, ai 8 Vo xapdg EmovTat Kal cuUTEPUTOA0DGLY. EvTaliba 8¢ Tpog UAS Apudpd
TI 0L0V MY TAG HOVTLKIC EKelvG EELKVOLPEVT SL AOYwV EKKAAETTAL KAl AVAUIUVOKEL TAG YUYAG
TV TéTE"

39 Plutarch, QC 745e <t & OTa T®V> UV TALIOTWV TEPLOARATTAL Kol KATATENMAQOTAL GapKivoLg
éuppdyuaot xat mdBeatv, o Knpivols.

40 Plutarch, QC 745e ij 8¢ <8U> ev@ulav aicbdverat Kai pvnuovevel, Kai T@v EUUAVESTATWY EPWTWV
008&v amodel T0 mabog avtiic, yAyouévng kai mobovong Adoal te uiy Suvapévng Eautny ano tod
owpatog. Sehnsucht, sich vom Korper wie aus einem Geféangnis zu befreien, kennt Philon, Her: 68.
41 Felix Buffiere, Les mythes d’Homere et la pensée grecque (Paris: Belles Lettres, 1956), 380-386;
Jean Pépin, ,The Platonic and Christian Ulysses,“ in Neoplatonism and Christian Thought, ed. Do-
minic O’Meara (Norfolk: International Society for Neoplatonic Studies Old Dominion University,
1982), 3—-18; Thomas Tobin, The Creation of Man: Philo and the History of Interpretation (Washing-
ton: The Catholic Biblical Association of America, 1983), 150-154; Literatur von Winston, Logos,
Endnote 42.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis === 169

wurden,*? dass Philon diese Allegorese ebenfalls kennt. Denn in den Quaestiones
in Genesin (QG) beschreibt er die Wirkung des Sirenengesanges ganz dhnlich wie
Plutarch.*®

The prophet is alluding to the music which is perfected in heaven and is produced by the
harmony of the movement of the stars. For it is an indication of human skill that all harmonic
melody is formed by the voices of animals and living organs through the mechanism of the
intelligence. But the heavenly singing does not extend or reach as far as the Creator’s earth,
as do the rays of the sun, because of His providential care fort he human race. For it rouses to
madness those who hear it, and produces in the soul an indescribable and unrestrained plea-
sure. It causes them to despise food and drink and to die an untimely death through hunger in
their desire for the song. For did not the singing of the Sirens, as Homer says (Od. 12,39-45), so
violently summon listeners that they forgot their country, their home, their friends and neces-
sary foods? And would not that most perfect and most harmonious and truly heavenly music,
when it strikes the organ of hearing, compel them to go mad and to be frenzied? (QG 3,3)

Der Unterschied zu Plutarch ist offensichtlich: Plutarch schildert das Ergehen der
Seele nach dem Tod. Die Kldnge der Spharenharmonie erregen eine Liebe zum
Himmlischen und Gottlichen und fithren so die Seelen auf den richtigen Weg.
Philon beschreibt die Wirkung der Sphiarenharmonie auf eingekérperte Seelen und
die Wirkung ist letal: Die Schonheit dieser Klange wiirde die Menschen wahnsinnig
machen und sie die notigen korperlichen Bediirfnisse vergessen lassen. Deshalb
sorgt Gott dafiir, dass der Mensch, solange seine Seele eingekorpert ist, die Sphéren-
harmonie nicht zu horen bekommt. Diese Nebenlinie der Argumentation verlasse
ich wieder und kehre zum Thema ,himmlische Liebe“ zurtck.

3 Wer ist von ,himmlischer Liebe“ ergriffen?

Wie fiigt Philon Platons himmlischen Eros in die Tora-Exegese ein? Sowohl bibli-
sche Figuren als auch die judische Gruppe der Therapeuten und uberhaupt alle
Juden sind in Philons Deutung von himmlischer Liebe ergriffen. Ich gehe die Per-

42 Zum Schulunterricht beim Grammatikos oder grammaticus (Sprachlehrer): Robert A. Kaster,
Guardians of Language: The Grammarian and Society in Late Antiquity (Berkeley: University of
California Press, 1988). Primérliteratur aus dem 1. Jh.: Heinz-Gilinther Nesselrath, Hg., Cornutus.
Die griechischen Gatter, SAPERE XIV (Tiibingen: Mohr Siebeck, 2009). Cornutus war grammaticus,
sein Kompendium war fiir den Schulunterricht gedacht (Fabio Berdozzo, Einleitung, in Nesselrath,
Cornutus, 13-16.)

43 Auf die Ahnlichkeit macht Pépin, ,Ulysses, 235 (Anm. 8) aufmerksam, er zitiert Pierre Boyancé,
,Etudes Philoniennes,“ REG 76 (1963): 74-77 (76-77). Ohne Hinweis auf Sirenen beschreibt Philon
die starke Wirkung der Spharenharmonie Somn. 1,35-36.



170 —— Beatrice Wyss

sonen und Gruppen durch, beginne mit den biblischen Figuren entsprechend der
Nennung in der Bibel, zuletzt komme ich zu den real existierenden Personen.
Dieser Abschnitt ist deskriptiv und fiihrt zu einer Sammlung von Gedanken und
Vorstellungen, die zum Ideenkomplex ,himmlische Liebe“ und verwandte ,geis-
tige“ Liebschaften gehoren.

3.1 Die Cherubim

Tolg 8¢ XepouBiy kal Tf) Aoyivy pouaia v avtikpL To0 Tapadeioov oA oikeiwg §idwaty,
ovy WG €xBPOTg YEANOVOLY AVTIOTATENV Kal Slapdyeobal, (AN ®¢ 0lkeloTATOLS Kal GATATOLG,
v ék Thig 00D TpocdPewg kal ouvexodg meplabpnoewg mdBov ai Suvapelg ioxwatv AARAWY,
KoTanmvéovTog eig adTlg TOV TTNVoV €pwta kal ovpaviov 10D griodwpouv Beod. (Cher: 20)

Den Cherubim und dem flammenden Schwert gibt er passend die Stétte gegentiber dem Para-
dies, nicht wie Feinden, die im Begriff sind, entgegenzutreten und zu kdmpfen, sondern wie
Vertrauten und besten Freunden, damit die Krafte aus dem gegenseitigen Anschauen und der
bestdndigen Betrachtung Sehnsucht zu einander bekommen, wahrend Gott, der gerne gibt,
auf sie die gefliigelte und himmlische Liebe herabhaucht.

Die Cherubim, die Gott als Wachter vor dem Paradies aufstellt (amévavtt tod
napadeloov Tig Tpueig, Gen 3,24), empfangen gefliigelte, himmlische Liebe (tnvdg
ovpaviog €pwe). Unter den Cherubim versteht Philon Gottes Kréfte, hier deutet er
diese Auslegung an, indem er zuerst von Cherubim und dann von Kréften spricht,
spéter erldutert er diese Interpretation explizit.**

3.2 Abraham

MeT OAlywv 8¢ 00T0G fj Kal Povog dua @ kerevabijval petaviotaro kal tfj Yuyf mpod 100
owpatog v amokiav €0TéAAeTo, TOV Eml Tolg BvnTolg {uepov mapevnuepoivtog €pwTog
ovpaviov. (Abr: 66)

Mit wenigen oder auch allein wanderte er (Abraham) sogleich, wie es ihm befohlen wurde,
aus und machte eine Wanderung mehr mit der Seele als mit dem Korper, weil himmlische
Liebe die Sehnsucht nach Sterblichen tiberwaltigte.

Abraham wird von himmlischer Liebe ergriffen und zwar anlasslich von Gottes
Aufforderung, Heimaterde, Verwandtschaft und Vatershaus zu verlassen (Gen
12,1-3). Gen 12,1-3 bildet mehrmals den Haftpunkt in der Tora fiir Philons Deutung
des Geschehens als Ekstasis (Abschnitt 8).

44 Philon, Cher. 27-30; Philons Lehre von Gottes Kréaften knapp und prazis: Zeller, Charis, 43—48.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis == 171

3.3 Moses

®\og v auT® Kal yvwpLuog oxedov ¢k TpaTng HAKiag yevopuevog, Tnoodg Gvoua, o0 THv
QWLav tpovgévnaoev o08EV TV Tapd Tolg AAAOLS elwBOTWY, AAN Epwg 6 0VPaVIOG Kal AKNpaTog
Kal Bg10¢ GvTwe, £€ 00 Tdoav apetv heabal ouppéRnkev-(Virt. 55)

Einen Freund hatte er, der schon seit frihester Jugend sein Schiiler war, namens Jesus-Jo-
sua. Dessen Freundschaft hatte ihm nichts von dem, was bei anderen tiblich ist, verschafft,
sondern die himmlische, reine und wirklich gottliche Liebe, aus der jede Tugend erwéchst.

Moses ist von himmlischer Liebe ergriffen, und das in mehrfacher Hinsicht: Die
Freundschaft, die Moses und Josua verband, entsprang himmlischer, reiner, wirk-
lich gottlicher Liebe, aus der Tugenden erwachsen (Virt. 55). Hier ist die himmli-
sche Liebe der Grund fiir die Freundschaft, die zwischen zwei Madnnern besteht,
freilich steht Moses selber etwas iiher den Menschen, wie folgende Stelle zeigt:

Totyapodv pet” OAlywv GAAWY EGBe0g Te Kal Beo@AG £yEVeETO, KATATTVELGOELG LT €pWTOC
ovpaviov Kal SLaPepoVTWS TIGAS TOV Nyeuova Tl mavtog Kal avtitiunbelg U abTod: T
& appdtTovoa 6o Bepanevey TO TPOG AARBelay 6v- iepwotvn 8¢ Beparmeiav Emitetndevke
0e00. (Mos. 2,67)

So wurde er (Moses) denn mit nur wenigen anderen einer, der Gott liebt und von Gott geliebt
wird, er war erfiillt von himmlischer Liebe, ehrte besonders den Leiter des Alls und wurde
selbst wiederum von Gott geehrt. Die dem Weisen angemessene Ehre aber ist der Dienst des
wahrhaft Seienden und Gottesdienst ist das Priesteramt.

Philon schildert in Mos. 2,67 ein reziprokes Verhéltnis auf zwei Ebenen: Gott liebt
Moses, Moses liebt Gott (pA60edg Te kKal BeoAng); Gott ehrt Moses, Moses ehrt Gott
(Tipioag Tov Nyepdva 1ol mavtog kat avtitiundeig U avtod). Die Ehrung besteht in
Gottesdienst (twur 8§ apudTTovca co@® Bepamevely TO TPOg dABelav dv-iepwaiivn
8¢ Bepameiav émitetndevke OeoD).

3.4 Der Hohepriester

Tnv 8¢ uéonv Tagv eiAnyev, Ewg tv EZEABN TAAW €ig Td T00 oWPATOG Kal Tfig oapKrog oikela. kal
TéQUKeY 0UTWG Exey: dTav Uy €€ Epwtog Belov kataoyebelg 6 volg, ovvteivag Eautov dypt
TV A8VTWV, OpUf] Kal omovdij mdon xpwuevog Tpoépyntal, BeoQopovUEVOG EMAEANTTAL PEV
TGOV AWV, EMAéAnaTat 8¢ kal éautod, uovou 8¢ pépvntat kal €pTnTat 1ol SopuEoPOLUEVOL
Kai Bepamevopévou, @ Tag iepag kai avageis kabaylalwy apetis ékBuud. 233 éneldav 8¢ otij
70 €vBoLaL®SES Kal 0 TOAVG [pepog yaAdon, TaAvdpounoag amo Tdv Belwv dvBpwmog yivetat,
701¢ AvBpwmivolg Evtuywy, dmep év Tolg mpomuAaiolg Epndpevey, tva adTd uovov ekkupavta
€v800ev eEapmaorn. (Somn. 2,232-233)



172 —— Beatrice Wyss

Sooft der Geist von géttlicher Liebe erfasst wird, dehnt er sich selbst bis zum Allerheiligsten
(Unbetretbaren) aus und kommt unter Einsatz seines ganzen Dranges und Strebens voran,
von Gott hingerissen vergisst er alles Ubrige, vergisst auch sich selbst, erinnert sich nur und
halt sich an den von Trabanten Bewachten und von Dienern Betreuten, dem er die heiligen
und unberthrten Tugenden als Rauchopfer darbringt. 233 Wenn aber die Gotteshegeisterung
zum Stillstand kommt und die starke Sehnsucht nachlésst, wendet er sich vom Gottlichen ab
und wird wieder Mensch, da er auf das Menschliche getroffen ist, das ihm im Vorhof auflau-
erte, um ihn, wenn er sich innen nur erblicken l4sst, wegzuraffen.

Der Hohepriester betritt einmal im Jahr das Heiligtum, an Jom Kippur.** Beim
Betreten des Heiligtums ist er von himmlischer Liebe ergriffen (Somn. 2,232), ver-
gisst sich, erinnert sich aber.*® Philon erklart das Betreten des Allerheiligsten an
Jom Kippur:*” ,Wenn er in das Allerheiligste hineingeht, wird er kein Mensch sein,
bis er wieder herauskommt.“ Daraus folgert Philon (Somn. 2,231), dass der Hohe-
priester auch kein Gott ist, sondern eine Mittelstellung zwischen Mensch und Gott
einnimmt. ,Der von Trabanten Bewachte und von Dienern Betreute® ist Gott.*®

3.5 Die Therapeutinnen und Therapeuten

Neben herausragenden Einzelnen stehen Gruppen unter dem Einfluss des ovp-
aviog épwc. Die jiidische Gruppe der Therapeutinnen und Therapeuten ist von
himmlischer Liebe ergriffen (Contempl. 11-12).

To 8¢ BepamevTIkOV Yévog BAETEWV (el TpoSidackdpuevoug Tiig o0 6vtog Béag Epléadw kal TOV
aioBnTov Aoy VIePPaVETW Kal Undémote TV TAEWY TadTV Aeutétw TPOg TeAelav yovoav
evSatpoviav. 12 ot 8¢ ént Bepameiav 16vteg 0Ute ¢ €00UG 0UTE £k TAPALVESEWG 1} TAPAKATEWG
VWYV, GAN O €pwTog apracbévteg ovpaviov, kabarmep ol fakyevdpevol Kal KopuPaAVTLHVTEG
€vBovalagovot péxpLg &v to moBovuevov (Swowv. (Contempl. 11-12)

45 Lev 16,2 und Philon, Spec. 2,193-203.

46 Erinnern auch Plutarch, QC 745e (Text in Anm. 40), Amatorius 764d; 765bcd; im Hintergrund
Platon, Phaedr. 249d-250b.

47 Philon, Somn. 2,231-232 zu Lev 16,17.

48 Folker Siegert, Philon von Alexandreia: Uber die Gottesbezeichnung ,wohltiitig verzehrendes
Feuer“(De Deo) (Ttibingen: Mohr Siebeck, 1988), 71-73 zum persischen Hofzeremoniell, das diesem
Bild zu Grunde liegt und das sich auch in der Schrift De mundo 398a10-398b6 findet, die Aristoteles
zugeschrieben wird. Zur Schrift: Johan C. Thom, Hg., Cosmic Order and Divine Power: Pseudo-Aris-
totle, On the Cosmos. SAPERE 23 (Tiibingen: Mohr Siebeck, 2014). Datierung: 3-8, Thom votiert fiir
die Zeitenwende (8). Parallelen und Unterschiede zwischen Philon und De mundo behandelt Anna
Tzvetkova-Glaser, ,The Concepts of ovaia and SUvapig in De mundo and Their Parallels in Helleni-
stic-Jewish and Christian Texts,“ in Thom, Hg., Cosmic Order, 137-140.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis == 173

Die Gemeinschaft der Therapeuten aber hat sich belehren lassen, immer (sc. mit den geistigen
Augen) zu sehen; strebe sie nach der Schau des Seienden! Uberschreite sie die sinnlich wahr-
nehmbare Sonne und verlasse sie niemals diesen Posten, der zum vollendeten Gliick fiihrt!
12 Diejenigen, die sich diesem Dienst widmen weder aus Gewohnheit noch auf Grund einer
Ermahnung oder Aufforderung, sondern weil sie von himmlischer Liebe ergriffen sind, sind
von Geist erfiillt wie die Bakchanten oder Korybanten, bis sie vielleicht das Ziel ihrer Sehn-
sucht erblicken.

3.6 Das jiidische Volk

Nicht nur eine bestimmte Gruppe von Juden, sondern das jidische Volk insgesamt
wird von himmlischer Liebe geleitet. ToGto 0 yévog o0 poakpav anwkiotal Beod,
QavTacloVpevov el T aibépla kKaAAn kal modnyetobuevov LT €pWTOg oLpPaviov
(Praem. 84). ,Dieses Volk siedelt nicht weit von Gott entfernt. Mit dem geistigen
Auge schaut es die Schonheiten des Athers und folgt der Spur der himmlischen
Liebe.“

Das Motto zur Einleitung beschreibt das jidische Volk, das sich geistiger Schau
hingibt und sich von himmlischer Liebe leiten ldsst.** An beiden Stellen steht die
himmlische Liebe in engem Zusammenhang mit Dtn 30, wie ich Abschnitt 6 zeige.
Geleitet von himmlischer Liebe ist das jiidische Volk nicht weit entfernt von Gott
und schaut in Gedanken immer die Schénheit des Athers (Praem. 84). Die schonste
Definition des unsterblichen Lebens ist es, von unfleischlicher, unkérperlicher
Liebe und Freundschaft zu Gott besessen zu sein (Fug. 58, Text Abschnitt 6). Die
Aussage, die hier allgemeingtltig scheint, ist bezogen auf das judische Volk, denn
zuvor (Fug. 56-57) bezog sich Philon auf Dtn 4,4; 30,15.20, um diese Definition des
unsterblichen Lebens zu geben. Unsterblich ist also, wer sich an die Gesetze, an die
Tora hélt und Gott liebt. Unter den Menschen, die die Schau lieben (Fug. 195), sind
wohl ebenfalls Juden zu verstehen und nicht Menschen allgemein. Denn wie Praem.
79-84 und Fug. 56-58 zeigen, ist das Einhalten der judischen Gesetze die notwen-
dige Voraussetzung, dass eine Seele von himmlischer Liebe ergriffen werden kann.

49 Philon, Praem. 79-84; Fug. 56-58; De Fuga gehort zum allegorischen Kommentar; De praemiis
zur expositio legis. Zur Einteilung der Werke Philons Samuel Sandmel, Philo of Alexandria: An In-
troduction (Oxford: Oxford University Press, 1979), 29-81. De praemiis ist iiberdies nicht nur der
Abschluss des grossen Werks tiber die Gesetzgebung (enthaltend Dec., Spec., Virt., Praem.), sondern
das letzte Werk der expositio (Praem. 1) und Leopold Cohn et al., Philo von Alexandria: Die Werke in
deutscher Ubersetzung, Bd. 2 (Berlin: De Gruyter, 1962), 281.



174 —— Beatrice Wyss

Schau liebend sind in Philons Sicht nicht alle Menschen, sondern im Besonderen
Juden, das Volk Israel. Israel iibersetzt Philon mit ,Gott sehend“.*°

4 Geistige Liebe

Philon ist kein Anhénger einfacher Sprache, er liebt Variationen und Synonyme.
Deshalb spricht er nicht nur von himmlischer Liebe, sondern auch von olympi-
scher Liebe (¢pwg 6Avumioc, Deus 138), Liebe zum Besten (£pwg 100 dplotov, Fug.
195), Liebe zur Weisheit (¢pwg coglag, Opif. 70), gottlicher Liebe (6elog épwg, Ebr:
136; Plant. 39), unstillbarer Liebe (GmAnotog épwg, Gig. 31) oder ,heavenly desire”
(QG 4,130). Wenn man nach einem tibergeordneten Begriff sucht, der diese Formen
von Eros abdeckt, kdnnte man von ,geistiger Liebe“ sprechen. Mit dem Wort ,,Geist*
lasst sich sowohl voiig als auch mvedpa tibersetzen. Versteht man ,geistige Liebe“im
Sinn von ,noetischer Liebe“, geht es um den Wirkungsort der himmlischen Liebe:
sie wirkt im voQg¢, im rationalen Seelenteil des Menschen. Versteht man ,geistige
Liebe“ hingegen im Sinn von ,spiritueller Liebe“, geht es um das spirituelle Gesche-
hen, das himmlische Liebe ist (Abschnitt 9).

4.1 Olympische Liebe

AéyeL 8¢ Tpog TOV TMPOEHTNY Tdca Stavola YApa Kal EpRun Kak®v péAlovoa yivesbal
LvBpwre 0D Be0d, eloiiABeg TPOG pe avapvijoat 7o adiknud pov kal 7o apdptnud pov (1 Kén
17,18)- eloer0ov yap eig T Yuyiv 6 £vBoug 00T06 Kal kateaynuévog £€ £pwtog GALpTTioL Kal
Supedlopévog T0Tg Tiig BeopopriTov paviag dkatacy£tolg oloTpolg pvauny adtknuatwv kKat
apaptnudtwv apyaiwy épyadetat, ovy tva maAw avtolg xpontal, GAX tva péya otevagaca
Kai péya kAavoaoa T TaAatiy TpoTv T uév Ekeivng £yyova piooaca anootpai, oig 8
venyelTat 6 épunveve 100 B0l Adyog kal Tpo@riTng énntat (Deus 138)

Zum Propheten spricht jede Gesinnung, die verwitwet und verlassen von Lastern zu werden
im Begriff ist: ,Mann Gottes, du kamst zu mir, zu erinnern an mein Unrecht und an meinen
Fehler® (1 Kon 17,18). Kommt némlich dieser Gottbegeisterte in die Seele, bewirkt er unter
dem Eindruck olympischer Liebe und unter dem stédndigen Reiz der unkontrollierbaren Atta-
cken gottgesandten Wahnsinns eine Erinnerung alter Unrechtstaten und Fehler, nicht damit
sie diese wieder wiinschte, sondern damit sie unter lautem Stohnen und lautem Jammern

50 Z.B. Philon, Leg. 2,34; Congr: 51; Conf. 148; Ebr: 82; Gai. 4; Fug. 208; Migr. 201; Mut. 81; Post. 63;
Sacr: 120; dazu CT. R. Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some
Early Christian Writings: From Victorious Athlete to Heavenly Champion (Oxford: Oxford Universi-
ty Press, 2005), 156-193.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis === 175

iiber die frithere Wendung <sc. zum Schlechten> deren Ausgeburten hasse und sich von ihnen
abwende, dem aber folge, was der Dolmetsch Gottes Wort und Prophet zeigt.

Es geht um den Propheten Elias und um die Witwe in Sarepta, die in Philons
Deutung eine Gesinnung ist und keine Frau. Der Prophet Elias ist von olympischer
Liebe ergriffen (¢pwtog 6Avpmiov). ,,Olympische“ Liebe ist ein Synonym fiir himm-
lische, gottliche Liebe.®* Auf die Themen Siinde und Reue kann ich nicht eingehen,
die Motive Wahnsinn und Gottbessessenheit werde ich Abschnitt 9 behandeln.

4.2 Geflugelte, himmlische Liebe

Tovtw yap émtétpantal St €Tovg mag eloldvtl Emokonely T abéata dAAoLG, Emeldn Kal €€
AMTAVTOVY HOVEW 0 TOV ACWUATWY Kal ApBapTwy dyad@v TTnvog kat o0paviog Epws EvSlattdTal.
137 6tav obv OO Tiig i8&ag TANYOELg EMNTaL Tf TAG KATA UEPOG APETAC TUTTOVOY CEPAYISL
KATAVO®V Kal KATAmANTTOUEVOG aUTHG TO BE0El8€0TATOV KAAAOG § TWL TpocépyxnTat Seauévn
TOV éKetvng Yapaktiipa, AOn pev apabiag kat danatdevoiag, uviun 8¢ matdeiag kat EmoTiUng
€0voUg éyyivetat. (Ebr 136)

Diesem (dem Hohepriester) ist es ndmlich erlaubt, einmal des Jahres das Zelt zu betreten (Lev
16,2) und anzuschauen, was den Blicken anderer entzogen ist, weil in ihm allein von allen die
befliigelte und himmlische Liebe nach den unkérperlichen und unvergénglichen Dingen lebt.
137 Wenn er nun von der Idee erschiittert, dem Urbildsiegel, das die Einzeltugenden pragt, folgt
und dabei seine gottdhnliche Schénheit denkend erfasst und ergriffen bewundert, oder wenn
er einer sich nahert, die das Geprage von jenem empfangen hat, dann stellt sich Vergessen des
Unwissens und der Unbildung, dafiir aber Erinnerung an Bildung und Wissen sofort bei ihm ein.

Den Hohepriester, der an Jom Kippur das Allerheiligste betritt und von himmli-
scher Liebe ergriffen ist (Somn. 2,232), deutet Philon Fug. 136 so: Der Hohepriester,
d.h. eine Seele, die ohne Méangel, ganz vollkommen, ohne Leidenschaften, und aus-
geglichen ist (Ebr: 135), ist voll gottlicher, gefliigelter Liebe.*?

51 Wie folgende Stellen zeigen, kann Philon 6AOpmtog und ovpdviog als Synonyme verwenden:
Fug. 199 ovpaviwy kal OAvpmtiwv; Deus 151 6Avumiov kal ovpaviov Yuxig; Somn. 1,84 Tag 6Avuiovg
kal ovpaviovg éntotiuag; Somn. 1,151 6AVUTTLOV Kal 0VPAVLIOV XGPOV.

52 Philon, Ebr: 136 vgl. Ebr. 134. Die Wendung mtnvog kal ovpaviog €pwg ist von Platon, Phaedr.
252b angeregt. Heitsch, Phaidros, 98-100 zu gefliigelten Gottern oder Gottinnen, das Bild ist ver-
breitet, auch auf Vasen.



176 —— Beatrice Wyss

4.3 Liebe zum Besten

LSKatafdoa 8¢ ent v mynv éninoe Ty vL8plav, kal avéPn“ (Gen 24,16). {8’ €ativ i} Bela cooia,
¢ G al te katd pépog émiotijpat TotiCovtat kai doal Puyai Aobeduoves pwtt Tol dpiotov
katéoynvral. (Fug. 195)

,Sie (Rebecca) stieg hinab zur Quelle, fiillte den Wasserkrug, und stieg empor“ (Gen 24,16).
Diese Quelle ist die gottliche Weisheit, aus der die Einzelwissenschaften getrankt werden und
alle Seelen, die Schau lieben und von der Liebe zum Besten ergriffen sind.

Rebecca symbolisiert hier die gottliche Weisheit. Die alltagliche Tatigkeit des Was-
serschopfens aus einem Brunnen allegorisiert Philon folgendermassen: Die gottli-
che Weisheit Beta copia wirkt auf Seelen, die die Schau lieben und von Liebe zum
Besten ergriffen sind (Fug. 195). Das heisst, es gibt gewisse innerseelische Vorausset-
zungen, damit gottliche Liebe tiberhaupt auf die Seele wirken kann. Die Seele muss
»Schau liebend“ sein (und nicht etwa ,Lust liebend“ oder ,Korper liebend), mit
anderen Worten, sie muss eine intrinsische Motivation haben, sich mit Erkenntnis
und Schau zu beschéftigen. Andernorts betont Philon die Freude und das Vergni-
gen, das dieses Trinken der Weisheit der Seele bereitet: Gott 6ffnet seine Weisheit
wie eine Quelle und tréankt grossziigig die Seele des Menschen, die dartiber voll
Freude, Vergniigen und Frohlichkeit ist.>® In anderem Zusammenhang kann Philon
von Sehnen sprechen: die Seele sehnt sich nach Schau des Unfassharen.** Solche
sehnstichtige Seelen sind ergriffen von der ,Liebe zum Besten“ (dhnlich Post. 15).
Diese Seelen trankt die gottliche Weisheit (Fug. 195). Das bedeutet nichts Anderes
als dass die Fahigkeit zu Betdtigung in Wissenschaften und die Fahigkeit zur Schau
von Gottes Weisheit stammt, mittelbar also von Gott, und nicht vom Menschen
ausgeht.

4.4 Liebe zur Weisheit

Kal méAw nTnvog apbeig kat tov dépa kal T To0ToV MabHaTA KATATKEPAPEVOG AVWTEPW
Qépetal mpog aibépa kal Tag ovpavold MEPLOSOVG, TMAQVATWY Te Kal AmAav®dv yopeialg
oLUTEPUTOANBELG KATA TOVG HOVGLKAG TeAElag VOUOUG, EMOUEVOG £pwTL coYiag TodnyeToivTL,

53 Philon, QG 4,101.116; Plutarch, QC 745e (Text Anm. 38) Freude erfiillt auch die Seelen, die von
himmlischer und gottlicher Liebe erfiillt sind.

54 Philon, Det. 89 yAyouevog; Opif. 71 iuépov xal méBov PeAtiovog; Plutarch, QC 745e (Text
Anm. 40) yAyouévng kai mtoBovong. Noack, Gottesbewusstsein, 177 mit Anm. 535 versteht Eros und
Sehnsucht als Synonyme, gestiitzt auf Cher: 20 und Post. 13-15. M. E. sind es nicht Synonyme, son-
dern Sehnsucht kennzeichnet die Seele, welche die Schau liebt, wahrend himmlische oder gottliche
Liebe von Gott her hilft, ich vertrete eine synergistische Lesart, ebenso Zeller, Charis, 75-79.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis == 177

néoav THY alodnTiv ovotav vriepkOdag, £vtadda épietal thg vonTiic 71 kai v l8ev évtadfa
aiobnTev €v éxeivn Ta mapadelypata xal Tag i8éag Beacduevog, LiepPAAOVTA KAAAN, PéEdN
vnoaiy katacyedelg Momep ol KopLPAVTLHVTEG EvBoLOLY, £TEPOL YeULGBELS iuépou kal TdBov
BeAtiovog, VO’ 00 TPOG TV &kpav aYiSa TaparepEelg TV vonTdvy € adTov iévat Sokel
7OV Uéyav Baciéa yAyouévou § i8etv, aBpoov uTog dxpatol Kal autyelg avyatl Xelpwdppov
Tpomov €kyéovtal, wg Talg pappapuydis T Thg Stavolag dupa okotodwiév. (Opif. 70-71)

Und aufs Neue erhebt er (der Geist voUg) sich wie auf Fligeln und schaut auf den Luftraum
herab und seine Widerfahrnisse; héher lasst er sich tragen Richtung Ather und den Himmel-
sumlaufbahnen, mit den Reigentédnzen der Planeten und Fixsterne dreht er sich im Kreis nach
den Gesetzen der vollkommenen Musik, er folgt der Weisheitsliebe, die ihm den Weg weist,
liipft den Kopf tiber die gesamte sinnlich wahrnehmbare Substanz hinaus und strebt hier
nach der geistigen: 71 Von dem, was er hier an sinnlich wahrnehmbaren Dingen gesehen hat,
betrachtet er dort die Vorbilder und Ideen, die ihn in ihrer Schonheit iiberwéltigen, und er
wird von einer niichternen Trunkenheit ergriffen so wie die Korybanten und gerat in Verzii-
ckung, weil er erfiillt ist von einem Verlangen und einer Sehnsucht nach Besserem, die ihn
Richtung hochsten Gipfel des Geistigen begleiten, und er glaubt, auf den Grosskonig person-
lich zuzugehen. Trotz der Sehnsucht, <ihn> zu sehen, ergiessen sich tiber ihn ungetriibte und
unvermischte Strahlen gleissenden Lichts wie ein Sturzbach, so dass durch das Funkengesto-
ber das Auge des Denkens von schwarzem Schwindel ergriffen wird.

In Opif. 70-71 spricht Philon vom Geist (voUg) des Menschen, der sich hochschwingt
und gleichsam im Ather mit den Planeten Reigen tanzt,*® und dabei der Sphéren-
harmonie lauscht (QG 3,3), und der der Liebe zur Weisheit oder Liebe zu Sophia
(épwg coopiac) folgt und dabei die Grenzen der sinnlich wahrnehmbaren Welt
uberschreitet (QG 4,46). Zu beachten ist, dass der Geist zwar glaubt, bis zum Gross-
konig (d. h. den Seienden) vorzudringen, es aber nicht schafft: zuvor ergiessen sich
Strahlen gleissenden Lichts iiber ihn, so dass es dem Geist zugleich schwarz vor
Augen wird und ihn Schwindel ergreift. Das seltene Verb oxotodwidv deckt beide
Aspekte ab.

55 Vgl. Philon, Gig. 31; QG 4,46; im Hintergrund steht Platon, Phaedr. 246bc (éntepwuévn e Kat
néavta Tov kdopuov Slowkel). Heitsch, Phaidros, 97-98 merkt an, dass die menschliche Erfahrung,
die zeitliche und rdumliche Beschrankung zu iiberwinden und den Uberlegungen neue Wege zu
ertffnen, bereits vor Platon als Offenbarung gedeutet und als Reise durch Raum und Zeit bis an
den Rand der Welt beschrieben wurde. Er verweist auf Ilias 15,80; Parmenides VS 28 B 1; Empe-
dokles VS 31 B 3,3-5; Pindar OL 6,22-26. Francesca Alesse, Philo and Post-Aristotelian Philosophy,
3 verweist auf Boyancé, ,Etudes Philoniennes,“ 99-105, der gestutzt auf Mut. 179 (Flug des Geis-
tes), Opif. 71 (Enthusiasmus des Geistes, der die Ideen schaut), Her: 301 (Gott als Wagenlenker und
Steuermann des Kosmos), Abr: 272 (der menschliche Geist als Steuermann) als Hintergrund eine
Phaidros-Exegese vermutete, die in der Akademie nach Platon entwickelt und mutmasslich von
Antiochos aus Askalon vertreten wurde.



178 —— Beatrice Wyss

4.5 Unstillbare Liebe

Pyyal uév yap Goapkol kal dowpatot év @ 1ol mavtog Bedtpw Sinuepevovoal Beapdtwv
Kal axovopdtwv Belwv, Ov GTANoTog avtig eloeMAvdey Epwe, UNdevOg KwAUGLEPYOTVTOG
amolavovow. (Gig. 31)

Seelen ohne Leib und ohne Koérper verbringen den Tag im Theater des Alls mit Schauen und
Lauschen auf Géttliches, wonach sie unstillbare Liebe iiberkam, und niemand hindert sie.

Liebe spielt nicht nur in eingekérperten Seelen eine Rolle, sondern wirkt auch auf
kérperlose fleischlose Seelen, die im Theater des Alls verweilen.*® Philon beschreibt,
wie die fleischlosen, korperlosen Seelen voll unstillbarer Liebe gottliches Schau-
spiel geniessen, ein ungehindertes genussvolles Schauen und Héren. Das Weltall ist
das Theater, die Planeten und Fixsterne sind die Schauspieler (das ist zu ergédnzen),
und die korperlosen Seelen, unbeschwert und ganz leicht, sind die Zuschauerinnen
(Gig. 31).

Geistige Liebe, soviel diirfte klar geworden sein, ist keine Hypostasierung.®’
Gegen ein solches Verstandnis spricht, dass Philon nirgends eine biblische Person
als Typus der himmlischen Liebe deutet. Was ist geistige Liebe dann? Eine Tugend?
Gegen diese Deutung spricht, dass Philon Tugenden eher mit Bdumen vergleicht,
die Gott pflanzt.*® Eine Kraft? Gegen diese Deutung spricht Cher. 20: hier haucht Gott
himmlische Liebe auf die Cherubim, die seine Kréfte symbolisieren; himmlische
Liebe ist also von Gottes Kréften verschieden. Eine Gnadengabe, eine ydptg, die der
gebefreudige Gott den Menschen gewdhrt? Philon vergleicht Gottes Gnadengaben
oft mit einer Fliissigkeit. Gott lisst seine Gnaden regnen oder stromen.*® Er haucht
seine Gnaden nicht, wahrend er Cher. 20 himmlische Liebe haucht. Himmlische
Liebe ist, wie zu zeigen ist, ein Aspekt von Gottes mvedua (Abschnitt 9).

56 Philon, Gig. 31; Plutarch, Amatorius 766b kennt das Weltall als Aufenthaltsort der Seelen vor,
nach und zwischen Einkdrperungen. QC 745de (Text Anm. 38) ist es himmlische Liebe, die die See-
len dorthin fiithrt.

57 Gegen Noack, Gottesbewusstsein, 180; er interpretiert Her. 70 und iibersieht den metaphori-
schen Sprachgebrauch, den er 176-179 in der Exegese von Her: 69 richtig erkannt hat.

58 Z.B. Philon, Leg. 1,56; Plant. 37-38; dazu Albert Geljong und David Runia, Philo of Alexand-
ria: On Planting. Introduction, Translation, Commentary. PACS 5 (Leiden: Brill, 2019), 140-153. Auf
S. 151 gibt Geljong knappe Angaben zum Weiterleben der Wendung oOpaviog épwg bei den Kir-
chenvétern.

59 Z.B. Philon, Conf. 182; Migr: 30; Plant. 91; QG 4,231; Spec. 1,285; Virt. 79. Der Unterschied ist viel-
leicht kiinstlich, auf Grund der Nomenklatur. Zeller, Charis, 43.47-48 ordnet Gottes ydptg der wohl-
tuenden Kraft Gottes zu, die zur Schopfungskraft Gottes gehort, er stiitzt sich auf Deus 108 (die Giite
des Seienden, welche die &lteste der Kréfte Gottes und eine Gnadenquelle ist); Migr. 182—-183 (hier
sind die ydptteg Tochter von Gottes Giite, der Kraft, mit der er alles erschaffen hat) ahnlich QE 2,61.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis == 179

5 Die glaubenspraktische und kultische
Dimension der geistigen Liebe

Poyiig Tiig dptia BAemovaong, dpeTaig £yyopevovong kal VIO TMARBOLG Kal peyéboug yapdg
avaoklpTwong, ardiavoua v avtl puplwv TV mapd avBpwmolg NdioTwy mpotedelpévng v
700 puovou Bepaneiav cood (Plant. 38)

Die Seele, die klar blickt, reiht sich ein in den Tanz der Tugenden und springt auf vor lauter
Freude, sie hat sich einen einzigen Genuss gewahlt statt der unzahligen, die bei Menschen als
Vergniigen gelten, den Dienst des einzig Weisen.

Sirach lasst Sophia, die geliebte und begehrte (Sir 24,11,19), Gottesdienst im Stifts-
zelt tun (Sir 24,10). Philon verkniipft himmlische Liebe ebenfalls mit Gottesdienst,
freilich unterscheidet sich seine Darstellung in Vokabular und Thematik so stark
von Sirach, dass ich nur von einer entfernten Verwandtschaft der Motive sprechen
kann. In den Passagen aus Platons Phaidros und Symposion, die ich hier behandelt
habe findet sich nur einmal eine ironische Bemerkung des Sokrates, dass die Ver-
liebten ihren Lieblingen wie Gotterstandbildern Opfer darbringen mdéchten (6vot
av O¢ dydApatt kai 8e@® tolg matdikolg, Phaedr. 251a). Eine Verbindung von himmli-
scher Liebe und kultischer Verehrung ergibt sich daraus nicht.

Hymnisch ist der Ton in De plantatione 36-39, wo Philon die Gewéchse im Para-
diesgarten als Tugenden deutet. Der Weg der verniinftigen Seele zur Tugend hat
Leben und Unsterblichkeit zum Ziel, der Weg zur Schlechtigkeit Flucht davor und
Tod.*® Das Paradies liegt in Eden (Plant. 38), Eden bedeutet ,Schwelgen“ tpugn.*
Das Paradies, wenn man das Schwelgen richtig verstehen will, symbolisiert die
Seele, die Gottesdienst gewdhlt hat (Gott nennt Philon hier den einzigen Weisen),
sich in den Reigen der Tugenden einreiht und Freudenspriinge auffiihrt (Plant. 38).
Gottesverehrung ist kein freudloses Geschift, sondern wahrhaftes Schwelgen, sich
Freuen und Tanzen.®” Fiir diese Sicht stiitzt sich Philon auf einen Psalmvers Ps 36,4
LXX = Ps 37,4 MT ,Freue dich im Herrn“ (katatpenoov 1ol kupiov, Plant. 39). Das
Verb katatpu@dw bringt Philon mit tpuer in Verbindung, Schwelgen. Philon féhrt
fort und erklért die Bedeutung des Psalmverses (Plant. 39) ,aufgeregt durch sein
eigenes Wort zu himmlischem, gottlichen Liebessehnen, das ewige Prassen und
Schwelgen in angeblichen, scheinbaren Menschengiitern verschméhend, aber mit
seinem ganzen Geist durch den Stachel der Gotthesessenheit hingerissen und seine

60 Philon, Plant. 37, eine Anspielung auf Dtn 30,15-20.

61 Philon, Leg. 1,45, vgl. Gen 3,23.24 100 napadeioov Tiig TpLOC.

62 Gottesdienst macht Freude: Philon, QE 2,105; Her. 7; Post. 185; Spec. 2,38. Vollkommene Freude
Gottes: QG 4,188.



180 —— Beatrice Wyss

Freude findend in Gott allein.“%® Gottesdienst interpretiert Philon hier bildhaft,
Gott dienen heisst, den Reigen der Tugenden zu tanzen.** Anders gesagt: wer ent-
sprechend der Tugenden lebt, dient zugleich Gott und lebt gut und schon. Tugend
und Gottesdienst haben eine emotionale und &sthetische Dimension, beides tut
man gerne und beides ist schon.

Wir haben auch andernorts himmlische oder geistige Liebe in engem Zusam-
menhang mit Gottesdienst gesehen (Prob. 43; Dtn 2,67). In QG 4,130 schreibt Philon,
dass die Seele, die voller himmlischer Begierde ist und gleichsam auf Fliigeln hoch-
getragen wird Richtung Vater und Schopfer des Alls, ihn anbetet.®® Zu fragen ist, ob
diese buchstéblich abgehoben wirkenden Beschreibungen etwas mit der gelebten
judischen Liturgie zu tun hat. Man kann diese Frage m. E. auf zwei gegensétzliche
Weisen beantworten: Philon transformiert die tatsachliche Liturgie in ein geisti-
ges Geschehen, er verinnerlicht den Gottesdienst. Oder: der Gottesdienst mit seiner
Liturgie ist ein modglicher Ort, wo der Mensch von himmlischer oder geistiger Liebe
ergriffen werden kann. Meiner Meinung nach entspricht die zweite Antwort eher
Philons Ansicht. Denn Philon hélt unmissverstidndlich an den Gesetzen fest, diese
sind einzuhalten, ihr Wortsinn ist giiltig. Der allegorische oder tiefere Sinn ersetzt
den Wortsinn nicht, er erganzt ihn (Migr. 88-94). Gottesdienst mochte ich deshalb
als Hinweis auf den tatsachlich gefeierten Gottesdienst in der Synagoge oder auf
Gebete zu Hause beziehen und nicht nur auf ein spiritualisiertes, verinnerlich-
tes Geschehen.®® Die beiden Ebenen, Gottesdienst verstanden als Liturgie in der
Synagoge oder in Form von Gebet zu Hause oder als innerliches Geschehen lassen

63 Philon, Plant. 39 T00TOL T00 YAVOUATOG AKPATOL TLG 0TAcaS, O To0 Mwuoéwg 81 Blacwtng, 6G ovxL
TGOV RUEANUEVWY Ay, &V Dpvesialg avepBéyato mpog Tov (81ov volv AoKwY ,KaTatphEnoov Tod
KUpLOL,“ TTapaKEKLVNHEVOG TTPOG TOV 0VpavIoy Kal Belov EpwTta T WV, TG UEV €V TOTG Aeyouévolg
Kal awopévolg avBpuwmivolg ayaboig xAsag kat Bpvelg dAkToug Suayepavag, GAov 8¢ Tov voiv U
Belag katoyfig cuvapnacdeig oloTpw Kal £vevEpavouevog vy Bed (Ubersetzung I. Heinemann).
64 Therapeuten und Therapeutinnen singen nicht nur Gotteslob, sondern tanzen Reigenténze:
Contempl. 83—-89 und Noack, Gotteshewusstsein, 61.

65 Philon, QG 4,130 For being given wings and out of heavenly desire being borne aloft, they move
in flight about the Father and Creator of all things, and Him, who truly with His being fills all things
with his powers for salvation of all, they call ,,holy, blessed Creator, all-mighty, God of truth.“ Dazu
Noack, Gottesbewusstsein, 153.

66 Weitere Stellen zum Gottesdienst: Philon kritisiert eine nur &usserliche Form des Gottesdiens-
tes (Cher: 94-96); Gottesdienst ist die besondere Gabe des Menschen (Somn. 1,35); innerhalb des
Menschengeschlechts sind die Juden ein besonders fiir den Gottesdienst befdhigtes Volk (Mos.
2,190); Dec. 64 (Gottesdienst als Aufgabe des ,Wir); Spec. 2,38 o0 Tijv Bepaneiav apynv kai TéAog
evdatpoviag elval vopotéov (dhnlich Post. 185). Gottesdienst als Aufgabe der Leviten (Cong. 98);
Bestdndiger Gottesdienst der Engel (Conf. 174; Gig. 12). Noack, Gottesbewusstsein, 58-63; er er-
wihnt unter dem Titel ,,Psychagogische Ubungen in den missionstheologischen Schriften:“ Tora
abschreiben und lesen (Spec. 4,160-167) sowie Gebet morgens und abends (Contempl. 27).



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis =——— 181

sich m.E. nicht trennen, sondern gehéren zusammen.®”” Wenn der menschliche
Geist vodg Gott dient, ist er nicht mehr menschlich, sondern géttlich (vodg, dte puév
kaBap®g Aettoupyel Be@®, ovk EaTv AvBpwTvog, dAAa Belog, Her: 84). Denn echter
Gottesdienst bedeutet das Verlassen der Welt des Werdens, stattdessen trifft die
Seele auf den Herrn.®® Gottesdienst hat eine emotionale Qualitit: er macht Freude
(QE 2,105); inshesondere der Sabbat ist ein Symbol seelischer Freude (Migr. 91).
Gottesdienst hat eine dsthetische Dimension: Er ist ewiger Quell des Schonen und
ein Trank der Unsterblichkeit wie Nektar (Spec. 1,303).

6 Die soteriologische Dimension der
himmlischen Liebe

“‘0pog aBavaTou Biov KAAAGTOG 0UTOC, £pWTLKAL @A B0 AoAPKW Kai AowpATw Kateoyfodat
,Dies ist die schonste Definition des unsterblichen Lebens: von Liebe ohne Fleisch und Korper
und Freundschaft zu Gott ergriffen werden“ (Fug. 59)

Die Verkniipfung von himmlischer Liebe und Unsterblichkeit geschieht tiber Dtn
30,15.20.% Bereits die Weisheitsliteratur verkniipfte Sophia mit dem Leben, ihre
Ablehnung mit dem Tod.”® Auf andere Weise als die Autoren der Weisheitsliteratur
verkntipft Platon Liebe mit Unsterblichkeit (Symp. 206e; 208b.e). Plutarch lobt den
ehelichen Eros, weil er tiber Geburten dem sterblichen Menschengeschlecht Unsterb-
lichkeit verleiht (Amatorius 752a); Eros wirkt als Arzt und Retter (cwtip) (Amatorius
764f). Eine Verkniipfung von Liebe und Unsterblichkeit oder Rettung fand Philon in
judischen und in griechischen Denktraditionen. Ich konzentriere mich im Folgenden
auf die Verkntipfung von himmlischer Liebe und Unsterblichkeit.

67 Zeller, Charis, 119-125 spricht von einer spiritualisierenden Umdeutung des Kultes, und vom
kosmischen Ausmass von Israels stellvertretendem Dank. Dazu ist zu sagen, dass Philon die Gesin-
nung betont, ohne den Kult abzulehnen.

68 Philon, Sacr. 58, &hnlich Somn. 1,218.

69 Ehrenreich, Deuteronomium 30, 233-271, Interpretation von Dtn 30,15-20. Dtn 30,1-10 schil-
dert eine zukiinftige Wende in der Realitdt des Volkes Israel (71-210). Philon individualisiert und
spiritualisiert Dtn 30,15-20: es geht um Individuen und um eine Unsterblichkeit der Seele bzw. des
rationalen Seelenteils. Eine ausfiihrliche Interpretation von Dtn 30,15 gab Philon im 4. Buch von
Legum Allegoriae. Eine Passage hat sich auf lateinisch erhalten, die deutsche Ubersetzung samt
Interpretation bei Gudrun Holtz, Die Nichtigkeit des Menschen und die Ubermacht Gottes: Studien
zur Gottes- und Selbsterkenntnis bei Paulus, Philo und in der Stoa (Tibingen: Mohr Siebeck, 2017),
337-343.

70 Spr 8,32-36; Weish 8,13.17.



182 —— Beatrice Wyss

Die wichtigen Passagen in Philons Werk sind Fug. 53-59, Praem. 79-84, Plant.
36-39. Praem. 84 ist das Motto des Aufsatzes, betrachten wir die Passage im Ganzen:
Moses ermuntert sein Volk, die gottlichen Gebote zu beachten, den Gesetzen gehor-
sam zu sein und die Verordnungen tétig zu leben (Praem. 79). Denn die Vorschriften
sind nicht tibertrieben und schwer zu finden (vgl. Dtn 30,11), das Gute ist nicht weit
entfernt, jenseits des Meeres (vgl. Dtn 30,13) oder an den Enden der Erde oder im
Himmel oben (vgl. Dtn 30,12), nein, es befindet sich ganz in der Néhe, und zwar in
Mund, Herz und Handen (vgl. Dtn 30,14), symbolisch sind darunter Rede, Gedanke
und Handlungen zu verstehen.”* Wenn Rede, Gedanke und Handlungen iiberein-
stimmen, herrscht Gliickseligkeit, Weisheit in Bezug auf Gottesverehrung und Ein-
sicht in die Fithrung des menschlichen Lebens (Praem. 81). Dieses Volk ist nicht
weit von Gott entfernt, denn es schaut in Gedanken immer die Schénheit des Athers
und lasst sich von himmlischer Liebe leiten (Praem. 84).

Den Gedanken, dass das Einhalten der Gesetze gerne geschieht (Dtn 30,16),
ibernimmt Philon (Spec. 4,161). Er mahnt zum téglichen Einpragen der Gesetze,
so entwickle sich starke Liebe und Sehnsucht (BéBatov épwta kat m66ov) zu den
Vorschriften; denn langjéhrige Gewohnheit erzeuge lautere, arglose Freundschaft
(@W\lav d8oAov kal kaBapav) nicht nur zu Menschen, sondern auch zu liebenswer-
ten (a&lepdotoug), schriftlichen Gedanken (Spec. 4,161).

Plant. 36-39 haben wir eben betrachtet (Abschnitt 5). Betrachten wir nun
Fug. 53-59. Weil die Passage zu lange ist, um sie ganz abzudrucken, paraphrasiere
ich. Philon kombiniert Ex 21,12 CEav 8¢ matdgn tig¢ Twva, xai amobavy, Bavaty
Oavatovobw) fiir uns tiberraschend mit Dtn 4,4 und 30,15.20. Philons hermeneuti-
sche Pramisse ist, dass die Schrift kein Wort zuviel setzt (Fug. 54), doch im Wortsinn
verstanden ist die Aussage, ,des Todes sterben“ Bavatw Bavarovobw redundant,
denn wie anders endet das Leben als mit dem Tod? In Form einer umfangreichen
Ethopoiie gibt Philon die Antwort, die er bei einer weisen Frau namens Skepsis
gehort haben will (okéyig vopa, Fug. 55). Skepsis ist hier positiv bewertet.”” Philon
erklart diese figura etymologica ,,des Todes sterben® mit der Theorie des doppelten
Todes, die er auch andernorts vertritt.”* Doppelter Tod bedeutet, dass die Trennung

71 Philon, Praem. 80 und Paraphrase von Dtn 30,11-14. Ahnlich Virt. 183-184; diese Stelle sowie
Praem. 79-84 vergleicht Per Jarle Bekken mit Rém 10,4-17, in Per Jarle Bekken, The Word is Near
You: A Study of Deuteronomy 30:12—14 in Paul’s Letter to the Romans in a Jewish Context (Berlin: De
Gruyter, 2007).

72 Philon, Her. 279 ist Israel der skeptische und betrachtende Schéssling (10 okemtikov kai
BewpnTikov TOV TG PUoEWS Tpayuatwy avépraotev €pvog, dvoua TopanA). Oft geht Philon mit
Skeptikern harsch ins Gericht (QG 3,33; Cong. 52), dazu Carlos Lévy, ,La convérsion du scepticisme
chez Philon d’Alexandrie,“ in Alesse, Hg., Philo and Post-Aristotelian Philosophy, 101-120.

73 Z.B.Philon, Leg. 1,105-107; Leg. 2,77; Plant. 147; QG 1,70; QG 4,46; Spec. 1,345. Dieter Zeller, ,The
Life and Death of the Soul in Philo of Alexandria. The Use and Origin of a Metaphor,“ SPhiloA 7



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis == 183

der Seele vom Korper, also das, was man iiblicherweise unter Tod versteht, kein
Ubel sein muss, denn die Seele des Guten lebt weiter, sie ist unsterblich.”* Ander-
seits kann die Seele des Lasterhaften bereits zu Lebzeiten absterben, wenn er des
tugendhaften Lebens beraubt ist.” Ich vervollstindige Philons Gedanken: ,Sterben“
bedeutet demnach die Trennung der Seele vom Koérper, das Phdnomen, das man
landléufig Sterben nennt. ,Des Todes sterben“ bedeutet zusatzlich zum korperli-
chen den seelischen Tod, d. h. die Seele bzw. der rationale Seelenteil, der Geist vo{i¢
stirbt. Diese auf den ersten Blick kithn wirkende Behauptung belegt Philon mit fol-
genden Versen: Dtn 4,4,”° Dtn 30,15 und Dtn 30,20.

‘Etépw 8 €miotodto TolkSe Xpnoud- ,i8olL Sé8wka PO MPOCGWTOL GOV TV {wWNV Kal Tov
Bavatov, T ayadov kal T kakov (Dtn 30,15) 0UKoDY, G TAVGOQE, TO PEv Ayadov Kal i apeth
€07 1 Cwn, 10 8¢& kakov Kal 1 kakia 6 B&vatog kal év eTépotg: ,adtn 1} (wn oov Kal 1} pakpoTNG
TV HUEPGV, Ayartdv KUpLov Tov Bedv cov’ (Dtn 30,20). Hpog dBavatov Biov kGAAGTOG 00TOC,
EpwTLKal UAig Be0d dolpkw kal acwudtw kateoyfobat. (Fug. 58)

Andernorts brachte er als Beweis diesen Spruch: ,Siehe, ich habe vor dein Angesicht gestellt
das Leben und den Tod, das Gute und das Schlechte‘ (Dtn 30,15). O Allweiser, das Gute und die
Tugend sind das Leben, das Schlechte und die Schlechtigkeit der Tod. Und andernorts: ,dies
ist dein Leben und die Ldnge deiner Tage, zu lieben den Herrn, deinen Gott‘ (Dtn 30,20). Dies
ist die schonste Definition des unsterblichen Lebens: von Liebe ohne Fleisch und Korper und
Freundschaft zu Gott ergriffen werden.

Unsterbliches Leben besteht in Freundschaft und Liebe zu Gott, ohne dass Korper,
Leib oder Fleisch darin involviert sind.”” Wihrend Dtn 30,15.20 Liebe zu Gott und
Wahl seiner Gebote und Gesetze zum Leben fithrt, Missachtung der Gesetze und
fehlende Liebe aber zum Tod, sind in Philons Deutung das Gute und die Tugend

(1995): 19-55 (34-36); ideengeschichtliche Einordnung 40-50. Darauf ist zu entgegnen: Wenn Phi-
lon Spec. 3,99 vom Verschwinden des Geistes aus der Seele spricht, weil Raserei, Irrsinn, gréssliche
Geisteskrankheiten ihn vertrieben haben, liegt kein metaphorischer Sprachgebrauch vor. Denn der
Geist ist als rationaler Teil der Seele auch raumlich von den vegetativen und emotionalen Seelen-
teilen getrennt, (der Geist ist im Kopf lokalisiert) und kann kaputtgehen, wahrend der Kérper wei-
ter lebt, weil die vegetativen, epistemischen und emotionalen Seelenfunktionen weiterarbeiten.
Zum Thema Tod der Seele: Jason Zurawski, ,Hell on Earth: Corporeal existence as the ultimate
punishment of the wicked in Philo of Alexandria and the Wisdom of Salomon,“ in Heaven, Hell,
and the Afterlife: Eternity in Judaism, Christianity, and Islam, ed. ]. Harold Ellens (Santa Barbara,
Praeger, 2013), 193-226.

74 Philon, Fug. 55; Jos. 264; QG 1,16.

75 Philon, Leg. 3,52; Det. 47-48; Fug. 55; Her. 53; Post. 73; Praem. 70-73; QE 2,38; QG 1,51; Somn.
2,236.

76 Philon, Spec. 1,345 mit gleicher Interpretation.

77 Mit dieser Wendung €pwTt xal @ig 00l doapkw xal dowudtw distanziert sich Philon von
Konzepten griechischer Philosophen (z. B. Platon und Plutarch), die der korperlichen Liebe einen
Verweischarakter auf die himmlische Liebe zugestehen.



184 —— Beatrice Wyss

das Leben, das Schlechte und die Schlechtigkeit oder das Laster der Tod (Fug. 58).
Philon hat die Ebene gewechselt. Es geht nicht mehr um den Menschen, sondern
um Tugenden und Laster. Tugenden und Laster sind auf der Ebene der Seele ein-
geordnet, als Seelenpflanzen,’® Seelenstadt’® oder als potentiell destruktive Seelen-
teile, als Leidenschaften und Laster.*’ Tugenden sind per definitionem unsterblich.®*
Daraus folgt, dass eine Seele oder ein Geist, der sich bestdndig an den Tugenden
bt oder sie erlernt hat, an ihrer Unsterblichkeit teilnimmt. Dieser Gedanke ist
komplex, deshalb gehe ich ihn nochmals durch: In Philons Denken ist der rationale
Seelenteil, der Geist (vo¢) potentiell unsterblich (Opif. 135); Gig. 31 schildert das
Ergehen dieser rationalen Seelen vor der Einkorperung. Diese potentielle Unsterb-
lichkeit kann der Geist verlieren, wenn er sich von Lastern und Leidenschaften
mitreissen lasst und die Planungs-, Kontroll- und Steuerungsfunktion abgibt. Philon
spricht von ,der Tugend absterben®.®? Dieses Absterben des Geistes ist bereits zu
Lebzeiten des Korpers punktuell méglich,* bei schweren Geisteskrankheiten oder
sehr ausschweifendem Lebensstil auch vt')llig.s4 Stirbt ein Mensch, der einen Geist
hat, der die Tugenden nie, die Laster standig gelebt hat, so stirbt er ganz: die Seele
trennt sich vom Korper; der Geist zerfillt.* Nichts lebt weiter. Diesen Vorgang ver-
steht Philon als ,des Todes sterben.“ Ein Geist, der sein Leben lang Tugenden erlernt
und getibt hat, wird hingegen unsterblich und kehrt in den himmlischen Reigen
zuriick,®® den Philon in Gig. 31 so schon beschreibt. Und hier setzt die Liebe ein,
denn Liebe und Freundschaft mit Gott ist Unsterblichkeit. Diese Liebe und Freund-
schaft kommt tatsdchlich ohne Korper aus, der Leib wiirde mit seinen Bediirfnissen
die Liebe nur storen. Die Seele bzw. der Geist 10st sich aus dem Korper hin zu Gott
und bleibt in Freundschaft und Liebe zu Gott ewig.

78 Z.B. Philon, Leg. 1,56; Conf. 61; Migr. 37; Opif. 153-154; Plant. 36-37; Prob. 70; QE 2,13; QG 1,10.
Dazu Geljong und Runia, Philo: Planting, 145-158.

79 Philon, Fug. 175-176; vgl. Conf. 107-111; Prob. 151; Spec. 4,95: Begierde als Belagerungsma-
schine der Seele, die als Stadt vorgestellt wird. Ein dhnliches Bild zeichnet die Tabula Cebetis
Kap. 17-20 (Rainer Hirsch-Luipold, et al., Hg. Die Bildtafel des Kebes. Allegorie des Lebens. SAPERE
8. Darmstadt: WBG, 2008).

80 Z.B. Philon, Leg. 2,77 und von der Autorin ,Die Brotrede Philons aus Alexandreia in Legum
allegoriae 3,169-178,“ EC 12.2 (2021): 212 mit Anm. 54 und 55; dies. ,Philon aus Alexandreia. Was
ist des Menschen Geist, dass du seiner gedenkst?“ in Der Nous bei Paulus und in seiner Umwelt, ed.
Jorg Frey, Manuel Nagele, WUNT 464 (Tiibingen: Mohr-Siebeck, 2021), 139-147.

81 Philon, Abr. 55; Det. 75; Her. 35; QE 2,53; Somn. 2,258; entsprechend ist nur ein Leben, in dem die
Tugenden realisiert werden, wirkliches Leben (Mut. 213).

82 Philon, Leg. 1,106; Det. 47; Her. 292; Somn. 2,236.

83 Philon, Plant. 147; Post. 73; Spec. 1,345.

84 Philon, Spec. 3,99; vgl. Leg. 2,27.

85 Vgl. Philon, Leg. 2,77; Post. 39.

86 Philon, Det. 111; Her. 276; Jos. 264; Praem. 110; QG 1,10; Mos. 2,288.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis === 185

7 Die erkenntnistheoretischen Verwicklungen

‘0 pev yap AaoTelog ... tpomog, Gvoua Mwuaiig, ... év8ebeig mote 1@ ... cwUaTL Kal 80KoTVTL Tag
TAVTWY TOV LTOKEEVWY v alaBioel pavtacsiag aoear® Séxeobal te kal keywpnkévat,
KatakAatel pév v évéeatv aowpatov pUoews meadelg Epwtt, katakAalel 8¢ kal Tov mAdvnta
Kal TETVPWHEVOV TMV TOAADY GOALOV vodv, 0¢ Yevdoldg 86&nG éxkpepacbeilg o T Tap’
£aUTE BEPALOV KAl AGPAAES Fj GUVOAWS ... (TpenTov I8pTabal, ToD mayiwg kal Katd T avTa Kat
WOAVTWG £XOVTOG EGTNALTELUEVOL TIaPA LoV TR Be®. (Conf. 106)

Denn der stddtische Charakter mit Namen Moses war einst in den Korper verwickelt, der
glaubt, die Vorstellungen aller Dinge, die der Sinneswahrnehmung zugrunde liegen, fest
empfangen und aufgenommen zu haben, und er weint iiber die Verwicklung unter der dran-
genden Liebe zur kérperlosen Natur und er weint auch tiber den irrenden und vernebelten
elenden Geist der Mehrheit, welcher an falscher Meinung hangt und glaubt, bei sich selbst
etwas sicher, fest oder iitberhaupt unbeweglich zu griinden, wéhrend das Kompakte und sich
immer gleich Bleibende einzig bei Gott eingraviert ist.

Die Stelle beschreibt Moses’ Verzweiflung iiber die erkenntnistheoretische und
soteriologische Blindheit der Mehrheit. Denn solange der Mensch von sich uber-
zeugt ist, wird er nie Gott suchen, nie auf Gott vertrauen. Moses, der Liebe zur
korperlosen Natur, also Gott, drdngend empfindet, durchschaut das Verhdngnis
seiner Mitmenschen und leidet daran. Ehe wir genauer bestimmen kénnen, wo und
wann himmlische Liebe auf die oder in der Seele des Menschen wirkt, miissen wir
uns Philons erkenntnistheoretische Voraussetzungen ins Gedachtnis rufen. Philon
stiitzt sich auf die 10 Tropen des Ainesidemos, um nachzuweisen, dass weder Geist
(vo0¢) noch Sinneswahrnehmung als Erkenntniskriterium taugen (Ebr. 169-202).
Mit anderen Worten: weder kann der Mensch gestiitzt auf seine rationalen Fahig-
keiten Erkenntnis ohne Irrtum erlangen, noch tiber die Sinne.®” Im Hier und Jetzt,
in dieser Welt des Wandels und der Verdnderungen gilt, dass die Zuverlassigkeit
von Geist und Sinnen mangelhaft ist, wie die Skeptiker festhielten.®® Dies liegt nicht
zuletzt an der fehlenden Bestandigkeit und Festigkeit im Bereich des Werdens, wie
die eingangs auszugsweise zitierte Stelle zeigt (Conf. 106): Moses, der Welthiirger,
der in der Welt wie in seiner Vaterstadt wohnt, ist gleichwohl an einen Korper
gebunden; wegen der Liebe zur kdrperlosen Natur (dowpdtov @Uoewg mecbelg
épwtL) beweint er das Gebundensein und den Irrtum der Mehrheit, die unter dem

87 Philon, Praem. 28-29; Ainesidemos apud Photios, Bibliotheke 169b18-170b3 = Ainesidemos 71
C Long/Sedley. Anthony A. Long und David Sedley, The Hellenistic Philosophers, Bd. 1, Translations
of the principal sources with philosophical commentary (Cambridge: Cambridge University Press,
1987). Sinneswahrnehmung war das Wahrheitskriterium der Epikureer: Long und Sedley, Helleni-
stic Philosophers, 1,87-90; zum Wahrheitskriterium der Stoiker 1,241-253.

88 Literatur in Anm. 11.



186 =—— Beatrice Wyss

Einfluss der falschen Meinung der Ansicht ist, etwas fest und untriiglich zu besit-
zen, wo es Festigkeit und Bestdndigkeit nur bei Gott gibt. Die Realitét, oder das,
was Menschen gemeinhin als Realitdt verstehen, ist in Philons Sicht ein Traum
(Jos. 125-147). Auch Gottes Wesen kann der Mensch nicht erfassen,®® nicht einmal
Moses kann Gottes Wesen erfassen (Spec. 1,36-50).

Genau deswegen fiihrt Philon als dritten Modus der Erkenntnis, neben Denken
und Wahrnehmen, Schau wahrend einer Ekstasis ein. Wahrend Denken und Wahr-
nehmen Fahigkeiten aller Menschen sind, steht dieser dritte Modus der Erkenntnis
nicht allen Menschen offen, sondern ausschliesslich den Anhéngern des Moses.*°
Ekstatisches Schauen ist auch nicht auf Menschen beschrédnkt, sondern ist eigent-
lich der Erkenntnismodus korperloser Seelen (Gig. 31) und himmlischer Kréafte wie
die Cherubim (Cher. 20). Wir haben gesehen, dass Abraham (Abr. 66), Moses (Conf.
106), Elias (Deus 138), die Therapeuten und Therapeutinnen (Contempl. 11-12) und
Juden insgesamt (Praem. 79-84; Fug. 56-58) zu diesen besonders begabten Men-
schen gehoren. Auch hier spielt Liebe eine Rolle: Moses ist von Liebe zur korper-
losen Natur ergriffen (Gowpdtov pVoewg mieabelc EpwTt, Conf. 106), die Seelen, die
die Schau lieben, sind von Liebe zum Besten ergriffen (Yvyal gloBeapoveg Epwtt
700 dploTov, Fug. 195). Der oder das Beste (das Griechische lasst beide Lesarten zu)
und die korperlose Natur sind m.E. identisch und bezeichnen Gott, der Seiende
oder das Seiende. Philon beschreibt den Vorgang der ekstatischen Schau in hymni-
scher Sprache: Seelen, die gottliche Liebe gekostet haben, erwachen wie aus tiefem
Schlaf, die Umnebelung fallt von ihren Augen und sie eilen zur bewunderten Schau
(Somn. 1,165). Gottliche Liebe drangt zur Schau, die ein Augen- und Ohrenschmaus
ist, die Gott, der Wettkampfveranstalter, zum Nutzen der Seelen ausgerichtet hat
(Somn. 1,165). Das Schauspiel besteht im Betrachten der Planeten und Héren der
Spharenharmonie.’*

Auch Erkenntnis hat, wie Gottesdienst, eine emotionale und dsthetische Dimen-
sion: Erkenntnis des Unverdnderlichen und Gleichbleibenden ist ein Freudenfest,
wie Philon an folgender Stelle schreibt: Eine tugendhafte Seele liebt das Gute und
wenn sie etwas Unveranderliches und Festes wahrnimmt, freut sie sich und teilt
ihre Freude geschwind dem gesamten miitterlichen Haushalt der Weisheit mit, in
einer niichternen und verninftigen Freudenfeier mit Tanz und tiberschwénglicher

89 Philon, Deus 62; Praem. 39-40; Virt. 215.

90 Dies lasst sich aus der Beobachtung schliessen, dass Philon zwar herausragende Einzelne aus
der jiidischen Tradition, sodann die jiidische Gruppe der Therapeuten und das judische Volk als
Ganzes mit Schau in Verbindung bringt, nicht aber Menschen insgesamt. Der Grund liegt darin,
dass es zur Schau eine Vorbereitung und Ubung braucht, die tiber das Einhalten der jiidischen
Gesetze und Gottesdienst geht.

91 Z. B. Philon, Opif. 70; vgl. Gig. 31; Plant. 36-39; QG 4,140.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis = 187

Begriissung (QG 4,116). Nicht nur die Seele freut sich, sondern Freude und Frohlich-
keit sind Kennzeichen der Sphére des Unverdnderlichen. Sterne aber auch Engel
sind beide gottliche, geistig wahrnehmbare wunderbare Wesen, die ewige, zeitlose
Freude haben ohne jede Sorge (QG 4,188). Der ganze Kosmos ist ein rationales Lebe-
wesen und zugleich ein tugendhaftes und philosophisches; deshalb fehlt ihm Sorge,
dafir ist es voll Freude (QG 4,188). Freude, unvermischte und ewige, hat auch der
Vater und Schoépfer des Alls; er freut sich an sich selbst, an seinen Kraften und
an der Welt (QG 4,188). Der Weise, dessen Ziel die Angleichung an Gott ist soweit
moglich (Platon, Theaet. 176b), strebt nach der Vereinigung von Erschaffenem mit
dem Unerschaffenen und von Sterblichem mit dem Unsterblichen und gleicht sich
auch in Freude und Frohlichkeit Gott an (QG 4,188).

8 Eros und Ekstasis

"EvBouotwong yap Kal oUKET obong &v £auTii Slavoiag, GAN €pwTL obpaviy oecoPnuévng (Her: 70)

gottbegeistert nicht mehr in sich, sondern von himmlischer Liebe getrieben und entflammt

Wann genau trifft himmlische oder gottliche Liebe auf die Seele bzw. den Geist des
Menschen? Himmlische Liebe ergreift den Geist, nachdem er sich iiber die sinn-
lich wahrnehmbare Sonne hinaus erhoben hat und zur Schau des Seienden strebt
(Contempl. 11-12). Mit anderen Worten: wenn der Geist den Bereich des sinnlich
Wahrnehmbaren und geistig Denkbaren verldsst und in den Bereich des Gottlichen
wechselt. Wenn Sinneswahrnehmung und Denken nicht mehr weiterfithren, setzt
himmlische Liebe ein und leitet Richtung Gottesschau.’®

Den Zusammenhang von Eros und Ekstasis erwdhnt Philon mit anderen Worten
auch in der Exegese von Gen 12,1. Die Aufforderung Gottes an Abram, aus Vater-
land, Verwandtschaft und Vatershaus auszuziehen (Gen 12,1), deutet Philon im
allegorischen Kommentar so, dass Abraham, die nach Erkenntnis suchende Seele,
Korper (Erde), Sinneswahrnehmung (Verwandtschaft) und Sprache (Vatershaus)
verlassen soll.”*

92 Philon, Opif. 70 ist es die Liebe zur Weisheit, der der Geist folgt, genau in dem Zeitpunkt, wenn
er den Bereich des sinnlich Wahrnehmbaren verldsst und sich in den Bereich des Denkbaren be-
wegt. Liebe oder Freundschaft zur Weisheit, auf Griechisch @Aocogia, fithrt in den noetischen
Bereich; himmlische Liebe fiihrt gleichsam eine Stufe hoher, tiber den noetischen Bereich hinaus.
Plutarch, Amatorius 765a: Eros ist der Arzt und Retter; er geleitet die Seele hinauf zur wahren
Schonheit.

93 Philon, Her: 69-70; Migr. 1-12; vgl. Abr. 66—67; QG 4,140.



188 —— Beatrice Wyss

11660¢ oV &l T1g eioépyetal og, Yuyy, T@V Beiwv ayadiv kAnpovoufoat, i uovov ,yiv,“ o
okua, Kal ,,ouyyévelav,“ Tv aiobnow, kal ,,olkov matpdg,“ (Gen 12,1) TOV Adyov, KaTaAinng,
AN Kal oavTiv anodpadl kal EkotnBL oeavTiig, Momep ol KATEXOUEVOL Kal KOPUPAVTLHVTEG
Bakyevbeloa kal Beopopnbeloa Katd Tva TPOENTIKOV EMBelaouov-70 évBouaiwaong yap Kal
OVKET oloNG &v £auTi) Slavolag, GAN” EpwTt obpaviw cecoPfnuévng kaxuepnvoiag kal Vo 100
6VTwg OvTog Nypévng Kal Gvw mpog avto eilkvouévng, mpoiovong dindeiag kat tav ooty
avaoteAovong tva katd Aeweopov Baivot tiig 06800, KAjpog 00t0g. (Her: 69-70)

Wenn dich nun Sehnsucht iiberkommt, Seele, die gottlichen Giiter zu erben, so verlasse
nicht nur ,Land“ den Korper, ,Verwandtschaft, die Sinneswahrnehmung, und ,Haus“ (Gen
12,1), Denken und Sprache, sondern renne vor dir selbst weg und tritt aus dir heraus, wie die
Besessenen und Derwische,” taumelnd und gotterfiillt in einer prophetischen Begeisterung.
70 Denn dies ist das Erbe einer Intelligenz, die begeistert und nicht mehr in sich selbst ist,
sondern erregt und wahnsinnig vor himmlischer Liebe, sich vom wahrhaft Seienden fithren
und hoher in seine Richtung ziehen ldsst, wiahrend die Wahrheit vorangeht und <alles,> was
vor den Fiissen <liegt,> entfernt, damit sie auf der breiten Hauptstrasse wandle.

Die zahlreichen Anspielungen auf pneumatisches Geschehen, die sich Her. 69-70
finden,®® werde ich im nichsten Abschnitt genauer betrachten. Himmlische Liebe
vergleicht Philon mit Wahnsinn, mit korybantischer Verziickung, mit Besessenheit.
Bereits Platon verglich Liebe mit Wahnsinn (Phaedr. 242-252.265b). Doch was ver-
steht Philon unter Wahnsinn? Jedenfalls nicht das, was wir heute iiblicherweise
unter Wahnsinn verstehen, eine schwere psychische Erkrankung. Der Geist, der
Korper, Sinne und Sprache und auch sich selbst verlassen hat, ist nicht krank oder
wahnsinnig oder besessen im Sinn einer ddmonischen Macht, die ihn ergreift.
Deutlich ist, dass Philon einen Zustand beschreibt, der die alltdgliche Erfahrung
gewohnlicher Menschen tbersteigt. Der Geist, losgeldst von den tiblichen Bindun-
gen an Korper, Sinne und Sprache, ist zu reinerer Erkenntnis fahig, ja sogar zum
Kontakt mit dem Gottlichen. Diese Trennung des Geistes von Seele und Kdrper
heisst Ekstasis, wortlich ,Heraustreten“.’® Denn der Geist ist herausgetreten aus

94 Philon spricht von kopupavti®vteg, Korybanten waren Priester der Kybele, die fiir ihre eksta-
tischen Kultpraktiken bekannt waren. Ich habe mit ,Derwisch* ibersetzt, weil Derwische fiir uns
heutige Leser etwa dhnlich exotisch sind wie fiir Philons Publikum Korybanten. Sachlich ist die
Ubersetzung gerechtfertigt, weil Derwische ihre Ténze als Medium fiir Ekstase nutzen, um die es
Philon hier geht.

95 Ot xateyouevol kal kopuPavtidvteg Bakyevbeloa kal BeopopnBelon; KATA TV TPOPNTIKOV
émBelaopov: 70 €vBovolwang, kakpeunvuiag. Diese auffallige Haufung von Fachwortern ekstati-
scher Inspiration fiel auch Noack, Gottesbewusstsein, 178-179, auf. Zu Her. 69-70 Noack, Gottesbe-
wusstsein, 176-183.

96 Noack, Gottesbewusstsein, 179 notiert Parallelen zum Ausdruck ,aus sich heraustreten® in
gnostischen Texten. Willy Theiler, ,Sachweiser zu Philon, in: Philo von Alexandria: Die Werke in
deutscher Ubersetzung, hg. von Leopold Cohn et al. Bd. 7 (Berlin: De Gruyter, 1964), 407: ,Eksta-
se usw. Prophet (auch Moses), bei ihm verdrangt géttliches Pneuma menschlichen Intellekt Her:



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis === 189

seinem Korper und seiner Seele, er ist gleichsam frei und ledig aller Bindungen.
Das Movens, das den Geist ergreift und ihn dazu bringt, sich soweit zu exponieren,
dass er sich selbst verlasst, ist himmlische Liebe.

Etwas ist an dieser Stelle wichtig festzuhalten: wéahrend im Denken Platons und
Plutarchs irdische, korperliche Liebe die Basis fiir himmlische Liebe bietet oder auf
Héheres verweist,”’ fehlt dieser Aspekt in Philons Denken komplett und wohl auch
wissentlich. Es ist in Philons Denken nicht die Liebe zwischen Mann und Frau, die
eine Ahnung von himmlischer Liebe vermittelt, wie bei Plutarch (Amatorius 765c).
In Philons Denken strebt die Seele von sich aus zur Gotteserkenntnis, sie sehnt sich
danach, ist aber selber zur Gotteserkenntnis unféahig; es ist die himmlische Liebe,
die sie, wenn sie bereits weit fortgeschritten ist,%® ergreift und emporhebt Rich-
tung Gott.

Himmlische Liebe ergreift die Seele oder genauer den Geist, wenn er getrennt
von Korper, Sinneswahrnehmung und Sprache ist. Man mag einwenden, dass
eine derartige Trennung nicht méglich ist. In der Tat ist unter einer Trennung des
Geistes nicht Hirntod zu verstehen, auch wenn Philon den Geist oft im Kopf lokali-
siert. Philon hat eine andere Vorstellung vom Menschen und dem Zusammenwir-
ken von Korper, Geist und Seele. Eine tempordre Trennung des Geistes vom Rest
der Seele ist in Philons Sicht méglich, denn die vegetativen Funktionen der Seele,
die fiir den Erhalt des Korpers essentiell sind, sind vom rationalen Teil der Seele
getrennt. Wahrend sich der Geist im Kopf befindet, zusammen mit der Sinneswahr-
nehmung, befinden sich die vegetativen Funktionen (Wille und Begehren) in Brust

69.74.85.265; All 3,41.“ Anders urteilen gemdss Noack, Gottesbewusstsein, 38—39, Hans Jonas, Gno-
sis und Spdtantiker Geist, Bd. 2/1, Von der Mythologie zur mystischen Philosophie (Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 1954), 104.119 und Walther Vélker, Fortschritt und Vollendung bei Philo von
Alexandrien: Eine Studie zur Geschichte der Frommigkeit (Leipzig: Hinrichs, 1938), 310-314 iiber
den Vorgang. Sie erkldren das Geschehen ohne Eingreifen des géttlichen Pneumas. Noack, Gottes-
bewusstsein, 196-215, unterscheidet Her. 69—70 Ekstasis als voriibergehende mystische Erfahrung,
von Her. 71-74, nichtekstatisches mystisches Bewusstsein als dauerhafter Zustand des Weisen. M.
E. bildet Her: 68—74 eine Einheit, die Exegese von Gen 15,4, zu deren Interpretation Philon Gen 12,1
hinzuzieht; die Themen ,Hervorgehen aus“ (Gen 15,4) und , Ausziehen aus“ (Gen 12,1) interpretiert
Philon als Verlassen von Korper, Sinneswahrnehmung und Sprache.

97 Platon, Phaedr: 251b—256e; Symp. 210a—f.

98 De migratione Abrahami zeigt den langen und schwierigen Weg der nach Gotteserkenntnis stre-
benden Seele von falscher Gotteserkenntnis (Chaldaia, symbolischer Ort der Astronomie und Stoa)
tber Charan (symbolischer Ort der Sinneswahrnehmung und der Selbsterkenntnis) zur Erkennt-
nis von Gottes Logos. Dazu Rainer Hirsch-Luipold, ,Unterwegs zu Weisheit und Heil. Philons Inter-
pretation von Abrahams Auszug als Zeugnis der religiésen Philosophie der frithen Kaiserzeit,“ in
Abrahams Aufbruch: Philon von Alexandria, De migratione Abrahami, hg. Maren Niehoff, Reinhard
Feldmeier, SAPERE 30 (Ttibingen: Mohr Siebeck, 2017), 167-185.



190 —— Beatrice Wyss

und Bauch.” Das heisst, der Korper lebt, weil die Trennung des Geistes von der
Seele die vegetativen Funktionen der Seele nicht betrifft. Jede Ekstasis endet (Somn.
2,233), Ekstasis ist ein temporéres Ereignis (QG 4,29).

Der Geist tritt aus der Seele heraus, freilich ist dies kein aktives, vom Geist
gewolltes und bewirktes Geschehen, sondern das Heraustreten widerfahrt dem
Geist. Philon macht das an unserer Stelle deutlich (Her. 69-70), weil er die passive
Form der Verben braucht (cecofnuévng; Ryuévng; eixkvuopévng). Der Geist wird aus
der Seele herausgefiihrt, herausgezogen, er kann Ekstasis nicht selbst bewirken.
Gottliche Liebe ergreift den Geist just in dem Moment, als er selber unter Einsatz
seines ganzen Dranges und Strebens sich Richtung Gott bewegt (Somn. 2,232).

Wenn der Geist, der von géttlicher Liebe erfasst wird, alles vergisst, auch sich
selber (Somn. 2,232), so umschreibt Philon auch hier ekstatisches Geschehen. Denn
das Vergessen von Allem, und insbhesondere auch von sich selbst, kennzeichnet
Ekstasis."®® Zum Vergessen des Eigenen gehort komplementir die Erinnerung oder
Wiedererinnerung an Transzendentes.'®*

Etwas anders fasst Philon Ekstasis in Ebr: 136-137: gefliigelte und himmlische
Liebe nach unvergénglichen und unkdrperlichen Dingen lebt im Geist und macht
ihn empfinglich fiir Ekstasis.'® In Opif. 70-71 steht die Schau der Ideen unmit-
telbar vor der ersehnten Schau Gottes. Zur spirituellen kommt eine &sthetische
Dimension: Der Geist schaut die Schénheit der Tugend (Ebr: 137); auch in Opif. 71
spricht Philon von der iiberwéltigenden Schonheit der Ideen (tag i6¢ag 6eaodyevog,
UTepParAovTa kdAAN). Platon spricht von der Idee der Schonheit, die hell strahlt
(KoAAOG 8¢ TOTE v 18€Tv Aaumpov, Phaedr 250b). Plutarch spricht ebenfalls von der
Schonheit, nach der sich die Seele sehnt (Amatorius 765a).

Einen weiteren Aspekt bringt Philon an folgender Stelle: Wen gottliche Liebe
épwg B¢elog ergreift, gerdt nicht nur in Ekstasis, in den dritten Modus der Erkennt-
nis, sondern verehrt den Seienden (Prob. 43; Dtn 2,67). Dieses Ergriffenwerden von
gottlicher Liebe und die Verehrung des Seienden hat transformative Kraft, es ver-
wandelt den Menschen in einen Gott (Ex 7,1). Freilich wird er in einen Gott der
Menschen verwandelt und nicht in den Gott des Alls (Prob. 43).

99 Philon, Leg. 1,70; Platon Tim. 69e—71a; Wyss, ,Geist,“ 127-129, eine Skizze von Philons Sicht;
er unterscheidet je nachdem eine Dreiteilung der Seele wie Platon, oder er kennt acht Seelenteile
wie die Stoiker. Die Anzahl Seelenteile spielt fiir die Argumentation keine Rolle. Wichtig ist, dass in
Philons Denken der Geist vom Rest der Seele und auch vom Korper separierbar ist. Ideengeschichte
zum Thema: Jaap Mansfeld, ,Doxography and Dialectic: The Sitz im Leben of the Placita,“ in ANRW
36/4, ed. Wolfgang Haase (Berlin: De Gruyter, 1990), 3056-3229 (3117-3121).

100 Philon, Her. 69-70; Migr. 1-12.

101 Philon, Somn. 2,232; Ebr: 137; Platon, Phaedr. 251d; Plutarch, Amatorius 765b.1.

102 Philon, Ebr: 136-137, Text oben, 4.2.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis =—— 191

Ekstasis und himmlische Liebe gehéren untrennbar zusammen: Es ist himm-
lische Liebe, die den Geist, der sich nach Unkdrperlichem sehnt (Ebr: 136), ergreift,
ihn zieht und fiihrt (Her. 70), die Liebe ist aktiv, der Geist ist passiv. Die himmlische
Liebe ergreift den Geist, wenn er seine iiblichen Bindungen an Korper, Sinne und
Sprache tempordr verldsst. Der Geist strebt von sich aus nach oben, er sehnt sich
nach Transzendenz, doch von sich aus gelangt er nicht in diesen Bereich. Es braucht
von oben, aus dem Bereich der Transzendenz, himmlische Liebe, die ihn zieht.

9 Himmlische Liebe als pneumatisches Geschehen

Katanvéovtog eig avTag Tov mTnvov £pwta kal ovpaviov T8 Lhodwpov Beod (Cher. 20)

wéhrend der gebefreudige Gott die gefliigelte und himmlische Liebe auf sie herabhaucht

Im Verb ,herabhauchen® versteckt sich ein Hinweis, um welches Geschehen es sich
hier handelt, oder anders gesagt, welches das Medium himmlischer Liebe ist. Es ist
Gottes Pneuma.'® Wegen der Néhe zu Gott bekommen die Kréfte, als die Philon die
Cherubim interpretiert (Her. 70), durch die Betrachtung und die bestdndige Schau
Sehnsucht zueinander, indem der gebefreudige Gott die gefligelte himmlische
Liebe auf sie herabhaucht (Cher. 20). Der Spender der himmlischen Liebe ist also
Gott, der ,Transport“ der himmlischen Liebe geschieht iiber Gottes Hauchen oder
Gottes Pneuma. Nicht an allen Stellen ist der pneumatische Hintergrund so durch-
sichtig. In Philons Lebenszeit haben Wendungen wie kateyduevol, Bakyevbeloa kal
BeopopnBeloa; émbelaoudv, évBovolwong, kakueunvoiag (Her. 69-70) eine weitere
Konnotation: sie stehen in enger Verbindung mit géttlichem Pneuma.

Philon spricht hier von émiBelaopdg, die Seele ist évBovowwaon voll Gott.
Etwas spater macht er deutlich, dass Gottes Pneuma in die Seele eintritt, wenn der

104

103 Haftpunkt fiir die Vorstellung, dass Gott den Menschen anhaucht, ihm etwas einhaucht, ist
Gen 2,7. In der Exegese von Gen 2,7 kommt Philon indes nicht auf himmlische Liebe zu sprechen.
Die Rolle des gottlichen Pneumas in Schépfung, Anthropologie und Inspiration in Philons Denken
werde ich andernorts darstellen: ,Gottliches Pneuma der Weisheit: Aspekte der Pneumatologie
Philons aus Alexandreia, in Geist. Exegetische, theologische, religionsgeschichtliche und phédnome-
nologische Perspektiven, ed. Reinhard Feldmeier, Jorg Frey, Benjamin Schliesser, WUNT, Tiibingen
2023/24. Einschlagig, wenngleich mit einer einseitigen Berticksichtigung griechischer Quellen auf
Kosten der bhiblischen Tradition ist Hans Leisegang, Der Heilige Geist: das Wesen und Werden der
mythisch-intuitiven Erkenntnis in der Philosophie und Religion der Griechen (Darmstadt: WBG,
1967).

104 Ebenso Plutarch, Amatorius 765d évBovol@vteg. Die Situation der Gottbegeisterung ist deut-
lich verschieden von Philon: bei Plutarch liegen die Liebenden einander in den Armen und finden



192 —— Beatrice Wyss

Geist oder Logos, das Rationale, die Seele verlésst. Er schreibt: ,ausgesiedelt wird
ndmlich der Geist in uns bei der Ankunft von Gottes Pneuma“ (Her. 265 ¢€okieTal
UV yap €v uv 6 vodg kata v To0 Belov mvedpatog aeiéw).

Um die These zu belegen, dass Philon unter himmlischer Liebe ein pneumati-
sches Geschehen versteht, ist es nétig, einen Blick auf das Synonymenlexikon des
Julius Pollux zu werfen.'® Dass Philon dieses Lexikon benutzte, ist aus Griinden
der Chronologie ausgeschlossen, denn Pollux wirkte Ende des 2. Jh. Pollux’ neun-
bandiges Lexikon mit Synonymen erhebt keinen Anspruch auf Originalitit. Gerade
deshalb ist es ein wertvolles Hilfsmittel, um die Konnotationen und Assoziatio-
nen von griechischen Wortern zu eruieren, die sich uns nach knapp zweitausend
Jahren nicht mehr ohne Weiteres erschliessen.

El 8¢ mov kal mvedpa €in pavtikov, 6 pév témog €vbeog kal éminvoug kal kdtoyog kal
¢miteBelaopuévog Kal Katenuuévog ek Beod, Gomep Kal 0 xp&v avijp: 00Tog 8¢ Kal évBouaLdv,
Kal Kekvnpévog €x Beol, kal avapefakyevpévog, kal mApng Beod, kal TapaArdTtwy €k B0l
(Pollux 1,15).

Ich gehe im Folgenden die Stellen durch, wo Philon von himmlischer Liebe spricht,
und zeige den pneumatischen Hintergrund dieses Konzepts. Pneumatischer Hin-
tergrund liegt vor, wenn Philon im Zusammenhang mit himmlischer Liebe Verben
oder Adjektive verwendet, die Pollux (1,15-16) als Synonyme fiir Tvedua pavtikov
und verwandte Verben angibt.

Moses ist von himmlischer Liebe angehaucht (xatamvevofeig U €pwTog
ovpaviov, Mos. 2,67. Pollux énirmtvoug). Die Therapeuten und Therapeutinnen werden
von himmlischer Liebe ergriffen.'®® Zwar schreibt Philon épnacfévteg, wihrend
Pollux von katelnupévog €k Beod spricht. Beide Verben bezeichnen ein festes
Packen und Ergreifen und ich méchte sie hier als Synonyme sehen. Die Therapeu-
tinnen und Therapeuten sind wie Bakchanten und Bakchantinnen (Baxyevdpevoy;
Polluc. 1,16 dvapaxyefoau), sie sind enthusiastisch (¢évBovaoialovoy; Polluc. 1,16
évBovotaoar). Aufgeregt von himmlischer und gottlicher Liebe (mapakexivnuévog
TPOG TOV oVPaviov kal Belov Epwta; Pollux kekvnuévog €k Beod) und hingerissen
vom Stachel der Gottbesessenheit (Um0 Belag katoyfg, Pollux 1,16 katoyn) schwelgt
die Seele (Plant. 39). In der Schilderung der Ekstasis Her. 69-70 spricht Philon von
Besessenen (kateyouevol, Pollux 1,16 kataoyebijvay), von einer Seele in bakchanti-

eine Spur, einen Ausfluss, eine Ahnlichkeit des Gottlichen vor und geraten vor Freude und Staunen
in gottliche Begeisterung (évBovai®vteg), sie freuen sich iiber die Wiedererinnerung.

105 Auf Pollux hat bereits Leisegang, Geist, 122—124 hingewiesen.

106 Philon, Contempl. 12; Zur ,Schau Gottes“ Noack, Gotteshewusstsein, 64. Anlasslich des grossen
Nachtfestes geraten die Therapeutinnen und Therapeuten ebenfalls in einen besonderen Zustand,
der Ahnlichkeit mit ekstatischem Geschehen hat: Contempl. 83-89; und Noack, Gottesbewusstsein,
61-62.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis === 193

scher Verziickung, die von Gott ergriffen ist (BakyevBeloa kal BeopopnOeioa; Pollux
1,15 dvapePaxyevpévog; 1,17 BedAnmtog), von prophetischer Inspiration (mpo@ntucov
émBelaouov; Pollux 1,16 émBelaoudg) und von inspiriert sein (évBovoiwang; Pollux
1,15 &vBouat®dv)."®” Philon spricht weiter vom Ergriffensein von Liebe zum Besten
(Fug. 195 &pwtL T00 apiotov katéoynvray; Pollux 1,16 katacyebijval) oder Ergrif-
fensein von Liebe zum Koérperlosen und Unvergédnglichen (tov dowpdtwv xal
apdaptwv Epwtt kateoynuévov, Migr. 13), fleisch- und kérperlose Liebe und Freund-
schaft zu Gott (pwtt kal @uAig Beod dodpky Kal aowpdty kateoxijobal, Fug. 59;
Pollux 1,16 kataoyebijvar). Moses ist von gottlicher Liebe ergriffen (tov épwTt Beiw
Kateoynuévov, Prob. 43). Der Prophet Elias ist gottbegeistert (évBoug, Deus 138;
Pollux 1,15 évBeog) und von olympischer Liebe ergriffen (kateoynuévog €€ épwrog
oAvumiov).

In Abschnitt 8 Eros und Ekstasis habe ich die Bewegung des menschlichen
Geistes nachgezeichnet. Jetzt habe ich die Blickrichtung gewechselt und schaue auf
die andere Seite des Geschehens: Himmlische Liebe, die aus dem Bereich der Trans-
zendenz in den Bereich der Immanenz hineinwirkt, als Gottes Pneuma gleichsam herab-
kommt und die Seele des Menschen erfiillt. Ekstasis hat in Philons Deutung also zwei
Aspekte: das Heraustreten des menschlichen Geistes und den Kontakt des Geistes mit
der Sphére jenseits des Denkbaren, eine Transzendenzerfahrung; zugleich erfillt
Gottes Geist die Seele: etwas von Gott kommt sozusagen in die Seele des Menschen,
fiillt sozusagen die Liicke aus, die der abwesende Geist hinterldsst. Ekstasis ist eine
Doppelbewegung: der Geist tritt aus der Seele, erfasst von himmlischer Liebe, im
gleichen Augenblick erfiillt Gottes Pneuma die Seele (Her. 265). Dieses Geschehen
erfiillt Geist und Seele mit grosster Freude. Die Schau des Denkbaren und was jen-
seits des Denkbaren liegt, ist ein Hochgenuss, so dass die Seele bildlisch gesprochen
Freudenspriinge auffithrt oder im Reigentanz der Tugenden mittanzt (Plant. 39).
Dieses ekstatisch-pneumatische Geschehen hat auch eine &sthetische Dimension: es
ist schon, reinste Schonheit. Oder wie Philon schreibt:

Poyai 8 doal Belwv EpOTwv £yevoaabde, kabarmep £k Babéog tmvou Stavaotioal kal Thv axALY
armookedacaoat Tpog TV mepiPAenTov O¢av EmelyOnTe ..., (v’ 6oa Bedpata kal dkovopata Tig
vpetépag éveka weeieiag 6 aywvobEétng evTpémnioe katavoronte. (Somn. 1,165)

Thr Seelen, die ihr himmlische Liebe gekostet habt, steht wie aus tiefem Schlaf auf und schiit-
telt die Benebelung ab und drangt zur wunderbaren Schau, damit ihr versteht, wieviel Augen-
und Ohrenschmaus euretwegen der Organisator (d. h. Gott) bereitet hat.

107 An diesen Stellen steht himmlische Liebe ohne pneumatisches Vokabular: Philon, Abr. 66; Ebr:
136; Praem. 84, QG 3,21; Virt. 55.






