
 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk 
ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111022406-010

Beatrice Wyss
Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, 
Gottes Pneuma und Ekstasis

Abstract: In the work of Philo of Alexandria, heavenly love (ἔρως οὐράνιος) plays 
a crucial role in the encounter of the human soul with the divine during ecstasis. 
A closer look at the wording shows that Philo conceives heavenly love as a mani-
festation of God’s pneuma. It bridges the epistemic and ontologic gap between the 
unknown God and the human being yearning and longing for God. 

Keywords: love, desire, God’s spirit, epistemology, ecstasy

Φαντασιούμενον ἀεὶ τὰ αἰθέρια κάλλη καὶ ποδηγετούμενον ὑπ᾿ ἔρωτος οὐρανίου  
„Mit dem geistigen Auge schauen sie die Schönheiten des Äthers und folgen  

der Spur der himmlischen Liebe“ (Philon, Praem. 84)1

In hymnischem Ton schildert Philon das Gott sehende Volk Israel, das in Schönheit 
und himmlischer Liebe schwelgt. Um Philons Auffassung von himmlischer Liebe 
geht es im Folgenden. Οὐράνιος ἔρως wirkt in einer ganz bestimmten Situation auf 
die Seele des Menschen, nämlich während einer Ekstasis. Philons Auffassung von 
himmlischer Liebe spielt in der Sekundärliteratur kaum eine Rolle. David Winston 
kommt einmal kurz darauf zu sprechen, Liebe als Movens ist in der Literatur von 
Mystikern und Mystikerinnen verbreitet.2 Auf die irritierende und zugleich faszi-

1 Die Übersetzungen der griechisch überlieferten Werke stammen, wo nicht anders vermerkt, von 
der Autorin. Die Übersetzungen der armenisch überlieferten QG und QE sind von Ralph Marcus, 
Philo: Questions and Answers on Genesis, Questions and Answers on Exodus, Supplements I and II. 
LCL (Cambridge: Harvard University Press, 1953).

Dank geht an die Teammitglieder des Projektes „Image of God and Abyss of Desires. From 
Theology to Anthropology and Back“ für klärende Diskussionen und weiterführende Hinweise. 
Besonders danke ich Georgiana Huian. Ohne ihre Frage nach dem „abyss of desires“ im Verhältnis 
Gott-Mensch hätte ich Philons Konzept der himmlischen Liebe nicht beachtet.
2 David Winston, Logos and Mystical Theology in Philo of Alexandria (Cincinnati: Hebrew Union 
College Press, 1985), 54 (im Zusammenhang mit Somn. 2,232); 46–47 Liebe als Movens bei Mysti-
kern. Winstons Beispiele sind spät und aus dem islamischen iranisch-indischen Kulturraum. Die-
ter Zeller, Charis bei Philon und Paulus (Stuttgart: Katholisches Bibelwerk, 1990), 75–79. Christian 
Noack, Gottesbewusstsein: Exegetische Studien zur Soteriologie und Mystik bei Philo von Alexandria 
(Tübingen: Mohr Siebeck, 2000), 60 (zu Contempl. 11–12); 180–181 (zu Her. 70, kritische Diskussion 
unten).

Beatrice Wyss, Bern

https://doi.org/10.1515/9783111022406-010


160   Beatrice Wyss

nierende gemeinsame Grundlage von Mystik und Erotik kann ich nicht eingehen,3 
denn Philon selber unternimmt grossen interpretatorischen Aufwand, himmlische 
Liebe von irdischem Begehren zu lösen. 

Es war Platon, der von himmlischer Liebe oder οὐράνιος ἔρως sprach (Symp. 
180e.187e). Philon aus Alexandreia übernimmt die poetische Wendung, versteht sie 
aber anders. Philons Verständnis ist aufschlussreich im Hinblick auf 1 Joh 4,7–10.4 
Während Platon im Symposion das Wesen des Eros zu ergründen sucht, ob er ein 
Gott oder ein Daimon sei, kennt Philon eine glaubenspraktische, soteriologische 
und erkenntnistheoretische Dimension der himmlischen Liebe. 

Eine hermeneutische Vorbemerkung: Philon steht im Spannungsfeld dreier 
grosser Traditionen: 1) jüdische Traditionen und Schriften, insbesondere die Tora, 
aber auch Propheten, Psalmen und Weisheitsliteratur.5 2) Griechische Philosophien: 
hier geht Philon komplementaristisch vor.6 Er wählt aus den philosophischen Tra-
ditionen aus, was sich in sein Weltbild einfügen lässt, übergeht, wofür er keine Ver-
wendung hat, und kritisiert, was mit seiner Weltanschauung nicht zu vereinbaren 
ist.7 3) Ägypten und seine Kultur: Philon wertet Ägypten stark ab, Ägypten ist das 
Land des Körpers, der Leidenschaften und der Laster.8 

3 Dazu z. B. aus der Systematik: Joachim Negel, Freundschaft: Von der Vielfalt und Tiefe einer Le-
bensform (Freiburg i. Br.: Herder, 2019), 325–353. Beispiel aus dem 1. Jh.: Plutarch aus Chaironeia 
(etwa 40–125), Amatorius Kap. 19–20, 764a–766b, bes. 765bc.
4 Dies kann hier aus Platzgründen nicht geleistet werden. Athanasios Despotis vergleicht über die 
Begriffe φιλανθρωπία und ἀγάπη die Liebesethik im Corpus Johanneum und Philon: Athanasios 
Despotis, „The Relation between Anthropology and Love-Ethics in John against the Backdrop of 
Plutarchan and Philonic Ideas,“ in Plutarch and the New Testament in Their Religio-Philosophical 
Contexts: Bridging Discourses in the World of the Early Roman Empire, ed. Rainer Hirsch-Luipold 
(Leiden: Brill, 2022), 141–161. 
5 Naomi Cohen, Philo’s Scriptures: Citations from the Prophets and Writings: Evidence for a Hafta-
rah Cycle in Second Temple Judaism (Leiden: Brill, 2007).
6 In meinem Aufsatz „Philon aus Alexandria und der fünfte Tag der Schöpfung,“ EC 4/9 (2018): 
379 nannte ich Philons Vorgehen eklektisch; von dieser Bezeichnung sehe ich inzwischen ab, weil 
sie impliziert, dass die Auswahl aus prinzipiell gleichwertigen Alternativen erfolgt. Das entspricht 
nicht Philons Ansicht. Er wählt aus und wertet. Das Konzept des Komplementarismus propagiert 
Gottfried Gabriel, „Hans Leisegangs ‚Denkformen‛,“ in Philosophie eines Unangepassten: Hans Lei-
segang, ed. Klaus-M. Kodalle (Würzburg: Königshausen und Neumann, 2003), 13.
7 David Runia, „Philon d’Alexandrie P 150,“ DPA 5a, De Paccius à Plotin, ed. Richard Goulet (Paris: Edi-
tion du CNRS, 2012), 362–390, Francesca Alesse, Hg., Philo of Alexandria and Post-Aristotelian Philoso-
phy (Leiden: Brill, 2008). Trends in der Philosophie im 1. Jh. v. Chr., unmittelbar vor Philons Lebenszeit: 
Malcolm Schofield, Hg., Aristotle, Plato and Pythagoreanism in the First Century BC: New Directions for 
Philosophy (Cambridge: Cambridge University Press, 2013); George Boys-Stones, Post-Hellenistic Phi-
losophy: A Study of its Development from the Stoics to Origen (Oxford: Oxford University Press, 2001). 
8 Sarah K. Pearce, The Land of the Body: Studies in the Representation of Egypt. WUNT 208 (Tübin-
gen: Mohr Siebeck 2007).



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   161

Gestützt auf QG 3,3 und Contempl. 78 vertrete ich eine holistische Lesart von 
Philons Werk.9 Philon vergleicht die Tora mit einem Lebewesen, das aus Körper 
und Seele besteht; dem Körper entspricht der Wortsinn, der Seele der allegorische 
oder tiefere Sinn. Philon betont die Einheit und Einheitlichkeit dieses Lebewesens 
(QG 3,3). Im Wortsinn erkennt die Seele wie in einem Spiegel den tieferen Sinn 
(Contempl. 78) Zwar betont Philon die Einheitlichkeit und Einheit der Tora, und 
gibt keine Leseanleitung für seine eigene Exegese. Weil Philon den grundlegend 
einheitlichen Sinn der Tora hervorhebt, folgt m. E. daraus, dass auch seiner Exegese 
einheitliche Annahmen zu Grunde liegen, die über die verschiedenen Gattungen 
und Kommentarreihen gleichbleiben.10 Eine Grundannahme, die für das Thema 
der himmlischen Liebe wichtig ist, ist die Unverfügbarkeit und Unerkennbarkeit 
Gottes und die mangelnde Zuverlässigkeit von Sinneswahrnehmung und Verstand 
des Menschen.11

Zuerst gebe ich den jüdisch-biblischen Hintergrund an; Ansatzpunkte zu einer 
Liebe, die auf Göttliches oder Himmlisches zielt, finden sich in der Weisheitslite-
ratur und verwandten Texten (1), anschliessend zeige ich Platons Gebrauch der 
Wendung ἔρως οὐράνιος im Symposion und das Konzept der Liebe als gottgesand-
ten Wahnsinn im Phaidros, sowie die Weiterentwicklung beider Aspekte im Denken 
Plutarchs (2); Plutarchs Verwendung von ἔρως οὐράνιος zeigt eine auffallende Ähn-
lichkeit mit Philon. Es folgen zwei deskriptive Abschnitte, um über Texte Motive 
und Themen im Zusammenhang mit himmlischer Liebe zu finden: Personen, die 
von himmlischer Liebe ergriffen sind (3) und Synonyme von ἔρως οὐράνιος, ich 
spreche von „Geistiger Liebe“ (4). Die folgenden Abschnitte bringen die Auswer-
tung der Texte: Himmlische Liebe hat in Philons Sinnkosmos eine kultische oder 

9 In den hermeneutischen Bemerkungen Spec. 1,200 und 3,178 deutet Philon den Wortsinn als 
Symbol für den verborgenen Sinn, ohne das Bild vom Lebewesen, das die Einheit betont.
10 Eine holistische Lesart vertritt z. B. Harry Austryn Wolfson, Philo: Foundations of Religious 
Philosophy in Judaism, Christianity, and Islam (Cambridge: Harvard University Press, 1948). David 
Runia betont mit Recht, dass Philon seine Exegese nach dem Wortlaut der LXX richtet: David Runia, 
„The Structure of Philo’s Allegorical Treatises: A Review of Two Recent Studies and Some Additional 
Comments,“ VC 38 (1984): 209–256 und „Further Observations on the Structure of Philo’s Allegori-
cal Commentary,“ VC 41 (1987): 105–138. 
11  Émile Bréhier, Les idées philosophiques et réligieuses de Philon d’Alexandrie (Paris: Vrin, 1950), 
207–220 (zum Zusammenhang von Skepsis, bezogen auf den Bereich des Werdens, und Glaube, be-
zogen auf Gott); Valentin Nikiprowetzky, Le commentaire de l’écriture chez Philon d’Alexandrie: Son 
charactère et sa portée. ALGHJ 11 (Leiden: Brill, 1977), 183–192 (zum Zusammenhang Skepsis und 
Sophistik; Skepsis bezieht er korrekt sowohl auf den Bereich des Werdens als auch auf Fragen nach 
Gottes Attributen; unzweifelhaft ist einzig Gottes Existenz); Ursula Früchtel, Die kosmologischen 
Vorstellungen bei Philo von Alexandrien: Ein Beitrag zur Geschichte der Genesisexegese (Leiden: 
Brill, 1968), 144–163.



162   Beatrice Wyss

glaubenspraktische Dimension (5), eine soteriologische: himmlische Liebe führt 
zur Unsterblichkeit (6) und eine erkenntnistheoretische. Um die erkenntnistheo-
retische Dimension aufzuweisen, skizziere ich knapp die erkenntnistheoretischen 
Verwicklungen, die doppelte Aporie: weder die Sinne noch der Geist des Menschen 
sind zur Erkenntnis der Wahrheit fähig (7). Ausweg aus dieser Aporie ist Ekstasis 
als dritter Modus der Erkenntnis. Ekstasis und Eros sind so aufeinander bezogen, 
dass Eros den Geist in den Bereich des Jenseitigen zieht (8), zugleich erfüllt Gottes 
Pneuma die Seele des Menschen (9). 

1  Gott lieben, das Gesetz lieben, Weisheit lieben: 
Deuteronomium 30 und Weisheitsliteratur
Μωυσῆς δὲ τοῖς γνωρίμοις αὑτοῦ παράγγελμα κάλλιστον ὑποθήσεται, ‚ἀγαπᾶν τὸν θεὸν καὶ 
εἰσακούειν καὶ ἔχεσθαι αὐτοῦ‘ (Dtn 30,20). ταύτην γὰρ εἶναι ζωὴν τὴν πρὸς ἀλήθειαν εὐήμερόν 
τε καὶ μακραίωνα.

Moses gab seinen Schülern die schönste Weisung auf: ‚Zu lieben Gott und auf ihn zu hören 
und sich an ihn zu halten‘ (Dtn 30,20). Dies nämlich sei in Wahrheit das glückliche und ewige 
Leben. (Post. 12)

Philon kennt den emotionalen Appell in Deuteronomium 30, das in seiner Beschäf-
tigung mit himmlischer Liebe eine Rolle spielt, wie wir später sehen werden.12 Der 
Autor von Dtn 30 ermuntert zum Einhalten der Gesetze. Das Einhalten der Gesetze 
geschieht nicht freudlos, im Gegenteil, es ist etwas, das der Mensch gerne tut, von 
ganzem Herzen.13 Das Einhalten der Gebote ist auch nicht schwierig, wie der Autor 

12 Fug. 53–59; Praem. 79–84; weitere Stellen, an denen Philon Dtn 30,15–20 zitiert, gefunden in 
Hans Leisegang, Philonis Alexandrini opera quae supersunt. Vol. VII (Berlin: De Gruyter, 1926), 42: 
im allegorischen Kommentar Cong. 134; Deus 50; Mut. 237; Post. 12.69.85; Somn. 2,175–180; in der 
expositio legis finden sich keine Zitate, sondern Anspielungen: Praem. 80; Spec. 1,301; Virt. 183; 
philosophische Schrift: Prob. 68, Zitat Dtn 30,14, eingeleitet mit den Worten: „Der Gesetzgeber der 
Juden“. Dass Philon Dtn 30,15–20 oder einzelne Verse aus diesem Abschnitt in allen drei Kommen-
tarreihen zitiert oder paraphrasiert sowie in einer philosophischen, mutmasslich an ein paganes 
Publikum gerichteten Schrift, zeigt die grosse Bedeutung, die er dieser Stelle beimisst. Zu Dtn 30: 
Ernst Ehrenreich, Wähle das Leben! Deuteronomium 30 als hermeneutischer Schlüssel zur Tora 
(Wiesbaden: Harrasowitz, 2010), Datierung in nachexilische Zeit (20). Dtn 30 steht in Beziehung 
zu den Sophia-Spekulationen in Baruch 3,9–4,4, Hiob 28,12–28 und Spr 8: Alice M. Sinnott, The 
Personification of Wisdom (Aldershot: Ashgate, 2005), 92; Roland E. Murphy, The Tree of Life: An 
Exploration of Biblical Wisdom Literature (Grand Rapids: Eerdmans, 2002), 104. 
13 Dtn 30,6.16.20; wobei „Herz“ לב im Hebräischen eine weitere Bedeutung hat als im Deutschen: 
-bedeutet Körperorgan, Sitz der Empfindungen und Wünsche, der Verstand: Wilhelm Geseni לב



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   163

von Dtn 30 betont, denn das Gebot ist nicht fern, weder im Himmel oben noch jen-
seits des Meeres,14 sondern ganz nah ist Gottes Wort.15 Zwar steht der Mensch vor 
der Alternative Tod oder Leben (Dtn 30,15.19): es geht um alles! Liebt der Mensch 
Gott, und hält er Gottes Satzungen, Gebote und Recht, wird der Mensch leben und 
Gott wird ihn segnen (16, vgl. Dtn 4,1), während Abwenden vom Gesetz den Tod 
bedeutet (Dtn 30,17–18). Liebe zu Gott führt zu einem langen Leben im verheisse-
nen Land (Dtn 30,20). Dtn 30 verknüpft das Einhalten der Gebote mit Leben und mit 
Liebe zu den Geboten. Leben bedeutet ein gutes, gesegnetes Leben in der Zukunft 
(Dtn 30,1–10).

Vor die Wahl von Leben und Tod steht der Mensch auch im Buch der Sprüche.16 
Die personifizierte Sophia bestimmt, dass diejenigen, die auf ihre Unterweisung 
hören, Weisheit und damit das Leben finden (Spr 8,32–35). Wer aber Sophia hasst, 
liebt den Tod (Spr 8,36). Wir finden hier erstmals die soteriologische Dimension der 
Sophia. Wer Weisheit wählt, wählt das Leben.

Die personifizierte Weisheit tritt in der Mitte von Sirachs Buch auf.17 Sie 
kommt aus Gottes Mund (Sir 24,3), sie ist also Gottes Wort, und sie ist identisch 
mit Gottes Gesetz (Sir 24,24). Gott liebt Jerusalem, wie er Sophia liebt (ἐν πόλει 
ἠγαπημένῃ ὁμοίως με κατέπαυσεν) (Sir 24,11); wer Sophia begehrt, soll sich ihr 
nähern (προσέλθετε πρός με, οἱ ἐπιθυμοῦντές μου, Sir 24,19): Sophia ist die Geliebte 
und Begehrte Gottes und der Menschen. Wer Sophia liebt, liebt Gottes Wort und 
Gesetz (Dtn 30,6.10.16.20). Einen weiteren Aspekt bringt Sirach, einen liturgischen: 
Sophia leitet den Gottesdienst im Zelt (ἐν σκηνῇ ἁγίᾳ ἐνώπιον αὐτοῦ ἐλειτούργησα, 
Sir 24,10).

Liebe kommt auch in der Weisheit Salomons vor.18 Wir werden wie in Sirach 
24 Zeuge eines himmlisch-irdischen Dreiecks. Es gibt eine Frau und zwei, die sie 
lieben. Der eine ist ein Mensch, der Ich-Erzähler Salomon, er liebt Sophia, wird 
ein Liebhaber ihrer Schönheit und begehrt sie zur Frau.19 Der andere ist Gott, der 
Herrscher des Alls, er liebt Sophia ebenfalls (Weish 8,3). Diese Liebesbeziehungen 

us, Hebräisches und aramäisches Handwörterbuch über das Alte Testament (Heidelberg: Springer, 
2013), 590–592.
14 Dtn 30,11–13, im Kontrast zu Bar 3,29–31 und Hi 28,12–22.
15 Dtn 30,14 und Spr 1,20–21; 8,1–3.
16 Konsultiert wurden Sinnott, Wisdom, 53–87; Murphy, Tree of Life, 15–32; Max Küchler, Früh-
jüdische Weisheitstraditionen: Zum Fortgang weisheitlichen Denkens im Bereich des frühjüdischen 
Jahweglaubens. OBO 26 (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1979).
17 Sir 24; Sinnott, Wisdom, 110–141; Murphy, Tree of Life, 65–81. Zur Identifikation von Torah und 
Weisheit: Küchler, Frühjüdische Weisheitstraditionen, 33–61.
18 Sinnott, Wisdom, 142–170; Murphy, Tree of Life, 83–96.
19 Weish 8,2; Liebe zu Sophia kennt auch Philon. In seinem Sinnkosmos symbolisiert Sara Sophia, 
und es ist Abraham, der Sara-Sophia liebt (QG 3,21): „For with the concubine the embrace was a 



164   Beatrice Wyss

bilden gleichsam ein Dreieck: Gott liebt denjenigen, der Sophia liebt (οὐθὲν γὰρ 
ἀγαπᾷ ὁ θεὸς εἰ μὴ τὸν σοφίᾳ συνοικοῦντα, Weish 7,28). Sophia gewährt Unsterb-
lichkeit (ἀθανασία, Weish 8,13.17). Wie in Sprüche 8 hat Sophia eine soteriologische 
Funktion: sie rettet den Menschen.20 Zwei Aspekte der Sophia sind im Hinblick auf 
Philons Vorstellung der himmlischen Liebe wichtig: Mensch und Gott lieben Sophia, 
für die Liebesbeziehung benutzt der Autor einschlägiges erotisches Vokabular.21 
Wichtig ist hier, dass der Autor ein Verständnis von Liebe losgelöst von allem Kör-
perlichen vorstellt, transponiert in den Himmel bzw. in die Seele des Menschen: 
Die Liebe zwischen Gott und Sophia spielt auf einer höheren Ebene ebenso wie die 
Liebe zwischen Salomon und Sophia, die ein innerseelisches Geschehen ist. Denn 
Sophia geht auf Seelen von Menschen über (und nicht auf ihre Körper) und rüstet 
sie zu Freunden Gottes (εἰς ψυχὰς ὁσίας μεταβαίνουσα φίλους θεοῦ καὶ προφήτας 
κατασκευάζει· Weish 7,27). Der zweite wichtige Aspekt im Hinblick auf Philon ist 
folgender: Sophia ist ein menschenfreundliches Pneuma (φιλάνθρωπον γὰρ πνεῦμα 
σοφία, Weish 1,6). Philons himmlische Liebe ist ein seelisches und pneumatisches 
Geschehen (Abschnitt 9).

Philon übernimmt aus der jüdischen Tradition das Konzept der Sophia, die 
sich auf höherer, denkbarer (Weish 7,22), geistiger Ebene befindet: sie war bei der 
Schöpfung dabei,22 sie wendet sich dem Menschen zu,23 Mensch und Gott lieben 
sie;24 Sophia hat soteriologische25 und liturgische (Sir 24,10) Funktionen. Sophia 

bodily one for the sake of begetting children. But with the wife the union was one of the soul har-
monized to heavenly love (οὐράνιος ἔρως).“ 
20 Sinnott, Wisdom, 142–170 betont die Retterfunktion der Sophia (z. B. Weish 9,18); sie sieht Soph-
ia als jüdische Antwort auf die Retterin Isis.
21 Sinnott, Wisdom, 157–160, (kursiv ist einschlägiges Vokabular): Weish 8,2 Ταύτην ἐφίλησα 
καὶ ἐξεζήτησα ἐκ νεότητός μου καὶ ἐζήτησα νύμφην ἀγαγέσθαι ἐμαυτῷ καὶ ἐραστὴς ἐγενόμην 
τοῦ κάλλους αὐτῆς. Weish 8,3 συμβίωσιν θεοῦ ἔχουσα, καὶ ὁ πάντων δεσπότης ἠγάπησεν αὐτήν. 
Weish 8,9 ἔκρινα τοίνυν ταύτην ἀγαγέσθαι πρὸς συμβίωσιν. Weish 8,16 εἰσελθὼν εἰς τὸν οἶκόν μου 
προσαναπαύσομαι αὐτῇ· οὐ γὰρ ἔχει πικρίαν ἡ συναναστροφὴ αὐτῆς οὐδὲ ὀδύνην ἡ συμβίωσις 
αὐτῆς, ἀλλὰ εὐφροσύνην καὶ χαράν (προσαναπαύσομαι 8,16 ist ein Ausdruck der Epikureer für 
Geschlechtsverkehr haben).
22 Sophia ist erstgeboren (Spr 8,22; Sir 24,9; Aristobul Frg. 5; Philon, Virt. 62; Ebr. 31), es gibt sie 
vor der Schöpfung (Spr 8,24–26); sie war bei der Schöpfung dabei (Hiob 28,24–27 Als Gott die Welt 
schuf, hat er sie gesehen. Spr 3,19–20; 8,27; Sir 24,5–6; Weish 9,2.9; Philon, Det. 54.116; Fug. 109). Sie 
kennt Gottes Werke (implizit Spr 8,27–29; Weish 9,9).
23 Spr 8,1–3; Sir 24,19; Weish 6,12–16.
24 Spr 8,30–31; Sir 24,11.19; 51,13–30; Weish 8,2–3.
25 Spr 8,35; Weish 6,17–19.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   165

hat gleichsam eine ägyptische Schwester, Isis. Mittelbar übernimmt hier Philon ein 
ägyptisches Konzept und rezipiert es positiv.26

2  Himmlischer Eros. Der ideengeschichtliche 
Hintergrund. Platon und Platonismus
Καὶ οὗτός ἐστιν ὁ καλός, ὁ οὐράνιος, ὁ τῆς Οὐρανίας μούσης Ἔρως „und dieser ist der schöne, 
der himmlische Eros, der von der Muse Urania“ (Platon, Symp. 187e)

Die Wendung ἔρως οὐράνιος entnimmt Philon Platon.27 Im Dialog Symposion unter-
scheiden zwei Dialogteilnehmer, Pausanias und Eryximachos, zwei Eroten. Laut 
Pausanias (Symp. 180d) gibt es zwei Aphroditen, eine ältere und eine jüngere. Die 
ältere Aphrodite ist die mutterlose Tochter des Uranos und trägt den Beinamen 
„Urania“.28 Die jüngere ist die Tochter des Zeus und der Dione (Διὸς καὶ Διώνης) 
und heisst „gewöhnliche Aphrodite“ (πάνδημος). Notwendig heisst der Mitarbei-
ter der zweiten „gewöhnlicher Eros“ (πάνδημος), während der Sohn der Aphrodite 
Urania „himmlischer Eros“ heisst (οὐράνιος). Der Eros der gewöhnlichen Aphro-
dite Pandemos sei selber gewöhnlich und zuständig bei einfachen Leuten für die 
Fortpflanzung (Symp. 181b), der himmlische richte sich auf begabte junge Männer 
(Symp. 181cd).

26 Burton Mack, Logos und Sophia: Untersuchungen zur Weisheitstheologie im hellenistischen Ju-
dentum (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1973); Sinnott, Wisdom, 145; ob sich Philon der ägyp-
tischen Parallelen bewusst war, kann man nicht entscheiden. Zur Isisrezeption von Plutarch, mit 
dem Philon so viel teilt, und Apuleius: Svenja Nagel, „Mittelplatonische Konzepte der Göttin Isis 
bei Plutarch und Apuleius im Vergleich mit ägyptischen Quellen der griechisch-römischen Zeit,“ 
in: Michael Erler und Martin Andreas Stadler, Hg., Platonismus und spätägyptische Religion: Plut-
arch und die Ägyptenrezeption in der römischen Kaiserzeit (Berlin: De Gruyter, 2017), 79–126; zum 
Thema Isis in Alexandreia: Martin Bommas, „Isis in Alexandria – Theologie und Ikonongraphie,“ in 
Alexandria, ed. Tobias Georges, Felix Albrecht und Reinhard Feldmeier (Tübingen: Mohr Siebeck, 
2013), 127–147.
27 Platon, Symp. 180e.187e; Die Literatur zu Platon ist unüberschaubar. Zum Thema z. B. Léon 
Robin, La théorie platonicienne de l’amour (Paris: Presses universitaires de France, 1964); Stanley 
Rosen, Plato’s Symposium (New Haven: Yale University Press, 1968); Ernst Heitsch, Platon Phaidros: 
Übersetzung und Kommentar (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1997); James M. Rhodes, Eros, 
Wisdom, and Silence: Plato’s Erotic Dialogues (Columbia: University of Missouri Press, 2003).
28 „Urania“ bedeutet einerseits die „Himmlische,“ andererseits „Uranos-Tochter“ und ist ein Epi-
theton Aphrodites (Hdt 1,105); Urania ist auch der Name einer Muse. Zu Pausanias’ Rede: Rosen, 
Symposium, 60–89.



166   Beatrice Wyss

Der Arzt Eryximachos unterscheidet ebenfalls zwischen einem schönen, 
himmlischen Eros, der in dieser Darstellung der Sohn der Muse Urania ist und 
deshalb Eros Uranios heisst, im Sinn von Eros, Sohn der Urania; der andere, der 
gewöhnliche (πάνδημος), stammt von der Muse Polymnia (Symp. 187de). Der erste, 
Eros Uranios, ist gesittet und besonnen, der zweite, Eros Pandemos, neigt zu Zügel-
losigkeit (Symp. 187d; 188ad). 

Ein anderes Bild des Eros zeichnet Diotima.29 Sie definiert Eros als Daimon 
(Symp. 202d), als Mittler und Dolmetsch zwischen Göttern und Menschen (Symp. 
202e–203a). Eros und Schönheit sind eng verknüpft (Symp. 204d; 206b–209e). Eros 
führt zu Unsterblichkeit (Symp. 206e). Freilich versteht der Autor unter Untersterb-
lichkeit das biologische Weiterleben in den Nachkommen (Symp. 207d–208b) und 
im weiteren Sinn, das soziale Weiterleben in Form von Ruhm (Symp. 208c–e). Der 
Daimon Eros führt vom Betrachten irdischer Schönheit zur Erkenntnis der Idee der 
Schönheit.30 

Für den Fortgang der Argumentation sind zwei weitere Stellen aus Platons Werk 
wichtig. Im Phaidros 252b spricht Platon vom „gefiederten Eros“, diese Wendung 
kennt Philon;31 Platon spricht sodann von der „göttlichen Liebe“ (ἔρως θεῖος, Phaedr. 
266a), diese Wendung kennt Philon ebenfalls.32 

Philon übernimmt aus Platons Symposion die Wendung ἔρως οὐράνιος, nicht 
aber das damit verbundene Konzept der Päderastie, das Pausanias vertritt und das 
auch im Phaidros wichtig ist.33 Philon lehnt sexuelle Kontakte unter Männern ab, 
gestützt auf Lev 18,22 und 20,13.34 Er kritisiert die Symposien Platons und Xeno-
phons explizit, weil sie Päderastie verherrlichten (Contempl. 57–64). In Philons 
Sinnkosmos ist Eros kein Daimon, sondern Gottes πνεῦμα; irdische Schönheit spielt 
in Philons Entwicklung der himmlischen Liebe keine Rolle, Schönheit zeichnet aber 

29 Symp. 201e–212a; Rosen, Symposium, 197–277.
30 Symp. 210a–212a; Dieselbe Funktion hat Eros, den Plutarch als Gott definiert, im Amatorius 
765a–f. Eine gute Einleitung, Übersetzung, Kommentar und interpretierende Essays finden sich in 
Herwig Görgemanns et al., Plutarch, Dialog über die Liebe: Amatorius. SAPERE X (Tübingen: Mohr 
Siebeck 2006).
31 Philon, Cher. 20; Ebr. 136.
32 Z. B. Philon, Somn. 1,165; Somn. 2,232.
33 Platon, Phaedr. 253c–256e; Heitsch, Phaidros, 234–236 kurz und knapp zum Thema „Knaben-
liebe.“
34 Philons Ablehnung entspricht damaliger jüdischer Mentalität, z. B. Sibyll. 3,763. Übernommen 
wurde diese Ablehnung von den Christen: Hartmut Leppin, Die frühen Christen: von den Anfängen 
bis Konstantin (München: Beck, 2018), 278–285; Larry Hurtado, Destroyer of the Gods: early Chris-
tian distinctiveness in the Roman world (Waco: Baylor University Press, 2016), 143–181; Christoph 
Markschies, Das antike Christentum: Frömmigkeit, Lebensformen, Institutionen (München: Beck, 
2012), 142–168. 



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   167

den geistigen Bereich aus.35 Unsterblichkeit versteht Philon ebenfalls nicht phy-
sisch oder sozial, sondern geistig, wie zu zeigen ist (Abschnitt 6). 

Für das Thema himmlische Liebe ist ein zweiter Dialog wichtig, der Phaidros. 
Wir finden in Platons Phaidros 247d–248a den Gedankengang, dass Liebe (ἔρως) 
über die sinnlich wahrnehmbare Welt hinaus die Seele zur Schau der Ideen leitet. 
Platon lässt Sokrates sprechen.36 Sokrates schildert die Existenz der Seele vor der 
Einkörperung. Er vergleicht die Seele ausserhalb des Körpers mit einem Wagen-
lenker, der zwei Pferde führt, das eine Pferd ist gefügig, das andere störrisch. Der 
Lenker, also der Verstand, muss die Pferde seines Seelengefährts an der Grenze zum 
überhimmlischen Ort (τὰ ἔξω τοῦ οὐρανοῦ ... τὸν δὲ ὑπερουράνιον τόπον, Phaedr. 
247c) gut leiten, sonst stürzt er ab, und zwar in einen Körper. Gelingt die Kont-
rolle, sieht die Seele in den überhimmlischen Ort hinüber und dort erschaut sie mit 
der Zeit das Seiende. Diese Schau hat eine ästhetische und emotionale Dimension: 
die Seele liebt es zu schauen, sie nährt sich von der Wahrheit und es geht ihr gut 
(ἰδοῦσα διὰ χρόνου τὸ ὄν ἀγαπᾷ τε καὶ θεωροῦσα τἀληθῆ τρέφεται, Phaedr. 247d). 
Während die Götter das reine Sein problemlos schauen, gelingt das den Menschen 
kaum (μόγις καθορῶσα τὰ ὄντα, Phaedr. 248a). Platon beschreibt das wahrhafte 
Sein apophatisch, das Seiende ist farblos, formlos, unberührbar (ἡ γὰρ ἀχρώματός 
τε καὶ ἀσχημάτιστος καὶ ἀναφὴς οὐσία ὄντως οὖσα, Phaedr. 247c). Diejenigen Men-
schenseelen, die das Sein mit Mühe schauen, sind die Besten, für die übrigen gilt: Sie 
sehnen sich zwar alle nach oben und streben aufwärts, sie vermögen es aber nicht 
und stürzen ab (αἱ δὲ ἄλλαι γλιχόμεναι μὲν ἅπασαι τοῦ ἄνω ἕπονται, ἀδυνατοῦσαι 
δὲ ὑποβρύχιαι συμπεριφέρονται, Phaedr. 248a). Absturz des Seelengespanns bedeu-
tet nichts anderes als Einkörperung in einen Körper. Beherrscht der Verstand das 
Seelengespann nicht, stürzt er aus dem Bereich der Ideen und des Seins in den 
Bereich des Werdens und Meinens. 

Welche Rolle spielt der Eros? Eros ist eine Form von Wahnsinn (μανία, Phaedr. 
245b). Sokrates beschreibt die Wirkung schöner Jünglingskörper auf Seelen, die 
einst die Idee der Schönheit schauten (Phaedr. 251a). Es folgt eine Aufzählung von 
Symptomen heftiger Verliebtheit (Phaedr. 251b). Die Menschen nennen diesen 
Zustand Liebe (ἔρως, Phaedr. 252b), die Götter sprechen vom geflügelten Eros (ἔρως 
ποτηνός und πτέρως ἔρως, Phaedr. 252b). Mit anderen Worten: verliebt sich ein 
Mann in einen schönen Jüngling mit allen physischen und psychischen Folgen, so 

35 Z.B. Opif. 70–71 und Abschnitt 7, Schluss.
36 Heitsch, Phaidros, 90–121, zum Seelengespann 93–95; er betont, dass das Seelengespann zu 
verstehen sei als Einheit mit verschiedenen Kräften, die darin wirken, und nicht als ein Gebilde 
aus verschiedenen, von einander abtrennbaren Teilen, wie das Sprachbild vom Wagenlenker und 
den zwei Pferden nahezulegen scheint. Philon hingegen versteht die Seelenteile als abtrennbare 
Teile oder Kräfte. 



168   Beatrice Wyss

weist dieses atemraubende, hinreissende Geschehen, wenn es recht verstanden 
wird, über sich hinaus, das heisst, über den Anblick des schönen Jünglings hinaus, 
in den Bereich der Ideen, genauer hin zur Idee der Schönheit. Liebe versteht Sok-
rates aber als emotional-physiologisches Geschehen, das auf Sinneswahrnehmung 
beruht. Dieser Eros ist göttlich (ἔρως θεῖος, Phaedr. 266a), mit anderen Worten, Liebe 
ist göttlich. Eros ist mit Homoerotik verknüpft, während heterosexuelle Liebe von 
Sokrates mit dem Paarungsverhalten von Tieren verglichen wird (Phaedr. 245b).

Zwischen Platon und Philon liegen fast vierhundert Jahre. In dieser Zeit ist 
Platons Denken weiterentwickelt und verändert worden. Davon zeugt neben Philons 
Auffassung der himmlischen Liebe auch Plutarch. Wir finden in seinen Quaestiones 
Convivales (QC) eine Form von himmlischer Liebe, die mehr Ähnlichkeit mit Philons 
Konzept der himmlischen Liebe als mit Platons einschlägigen Werken hat.37 Einer 
der Dialogteilnehmer, Ammonios, Plutarchs Lehrer, gibt eine allegorische Deutung 
der Sirenen (Od. 12,36–54.165–200). Ammonios interpretiert die Sirenen als Wesen, 
die in den Seelen, die nach dem Tod umherirren, eine Liebe zum Himmlischen und 
Göttlichen und ein Vergessen des Sterblichen bewirken, sie ergreifen und sie bezir-
zen, während die Seelen aus Freude folgen und mit ihnen umherschweifen.38 Die 
Mehrheit der Menschen hat aber gleichsam verstopfte Ohren, weil Leidenschaf-
ten sie unempfänglich machen.39 Die begabte Seele nimmt richtig wahr, erinnert 
sich, und sehnt sich in rasender Liebe danach, sich vom Körper zu trennen.40 Die 
Ähnlichkeiten mit Philon werde ich im Verlauf der Argumentation angeben. Plu-
tarch wendet hier eine Odyssee-Allegorese an, die pythagoreisch und platonisch 
inspiriert ist.41 Es ist möglich, weil Homerallegoresen im Schulunterricht gelernt 

37 Winston, Logos, 36–37 verweist auf Plutarch QC 745de.
38 Plutarch, QC 745de ἀλλὰ ταῖς ἐντεῦθεν (E) ἀπιούσαις ἐκεῖ ψυχαῖς, ὡς ἔοικε, καὶ πλανωμέναις μετὰ 
τὴν τελευτὴν  ἔρωτα  πρὸς τὰ οὐράνια καὶ θεῖα λήθην δὲ τῶν θνητῶν ἐμποιοῦσαν κατέχειν καὶ 
κατᾴδειν θελγομένας, αἱ δ’ ὑπὸ χαρᾶς ἕπονται καὶ συμπεριπολοῦσιν. ἐνταῦθα δὲ πρὸς ἡμᾶς ἀμυδρά 
τις οἷον ἠχὼ τῆς μουσικῆς ἐκείνης ἐξικνουμένη διὰ λόγων ἐκκαλεῖται καὶ ἀναμιμνήσκει τὰς ψυχὰς 
τῶν τότε·
39 Plutarch, QC 745e <τὰ δ’ ὦτα τῶν> μὲν πλείστων περιαλήλιπται καὶ καταπέπλασται σαρκίνοις 
ἐμφράγμασι καὶ πάθεσιν, οὐ κηρίνοις.
40 Plutarch, QC 745e ἣ δὲ <δι’> εὐφυΐαν αἰσθάνεται καὶ μνημονεύει, καὶ τῶν ἐμμανεστάτων ἐρώτων 
οὐδὲν ἀποδεῖ τὸ πάθος αὐτῆς, γλιχομένης καὶ ποθούσης λῦσαί τε μὴ δυναμένης ἑαυτὴν ἀπὸ τοῦ 
σώματος. Sehnsucht, sich vom Körper wie aus einem Gefängnis zu befreien, kennt Philon, Her. 68.
41 Felix Buffière, Les mythes d’Homère et la pensée grecque (Paris: Belles Lettres, 1956), 380–386; 
Jean Pépin, „The Platonic and Christian Ulysses,“ in Neoplatonism and Christian Thought, ed. Do-
minic O’Meara (Norfolk: International Society for Neoplatonic Studies Old Dominion University, 
1982), 3–18; Thomas Tobin, The Creation of Man: Philo and the History of Interpretation (Washing-
ton: The Catholic Biblical Association of America, 1983), 150–154; Literatur von Winston, Logos, 
Endnote 42. 



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   169

wurden,42 dass Philon diese Allegorese ebenfalls kennt. Denn in den Quaestiones 
in Genesin (QG) beschreibt er die Wirkung des Sirenengesanges ganz ähnlich wie 
Plutarch.43

The prophet is alluding to the music which is perfected in heaven and is produced by the 
harmony of the movement of the stars. For it is an indication of human skill that all harmonic 
melody is formed by the voices of animals and living organs through the mechanism of the 
intelligence. But the heavenly singing does not extend or reach as far as the Creator’s earth, 
as do the rays of the sun, because of His providential care fort he human race. For it rouses to 
madness those who hear it, and produces in the soul an indescribable and unrestrained plea-
sure. It causes them to despise food and drink and to die an untimely death through hunger in 
their desire for the song. For did not the singing of the Sirens, as Homer says (Od. 12,39–45), so 
violently summon listeners that they forgot their country, their home, their friends and neces-
sary foods? And would not that most perfect and most harmonious and truly heavenly music, 
when it strikes the organ of hearing, compel them to go mad and to be frenzied? (QG 3,3)

Der Unterschied zu Plutarch ist offensichtlich: Plutarch schildert das Ergehen der 
Seele nach dem Tod. Die Klänge der Sphärenharmonie erregen eine Liebe zum 
Himmlischen und Göttlichen und führen so die Seelen auf den richtigen Weg. 
Philon beschreibt die Wirkung der Sphärenharmonie auf eingekörperte Seelen und 
die Wirkung ist letal: Die Schönheit dieser Klänge würde die Menschen wahnsinnig 
machen und sie die nötigen körperlichen Bedürfnisse vergessen lassen. Deshalb 
sorgt Gott dafür, dass der Mensch, solange seine Seele eingekörpert ist, die Sphären-
harmonie nicht zu hören bekommt. Diese Nebenlinie der Argumentation verlasse 
ich wieder und kehre zum Thema „himmlische Liebe“ zurück.

3 Wer ist von „himmlischer Liebe“ ergriffen? 
Wie fügt Philon Platons himmlischen Eros in die Tora-Exegese ein? Sowohl bibli-
sche Figuren als auch die jüdische Gruppe der Therapeuten und überhaupt alle 
Juden sind in Philons Deutung von himmlischer Liebe ergriffen. Ich gehe die Per-

42 Zum Schulunterricht beim Grammatikos oder grammaticus (Sprachlehrer): Robert A. Kaster, 
Guardians of Language: The Grammarian and Society in Late Antiquity (Berkeley: University of 
California Press, 1988). Primärliteratur aus dem 1.  Jh.: Heinz-Günther Nesselrath, Hg., Cornutus. 
Die griechischen Götter, SAPERE XIV (Tübingen: Mohr Siebeck, 2009). Cornutus war grammaticus, 
sein Kompendium war für den Schulunterricht gedacht (Fabio Berdozzo, Einleitung, in Nesselrath, 
Cornutus, 13–16.)
43 Auf die Ähnlichkeit macht Pépin, „Ulysses,“ 235 (Anm. 8) aufmerksam, er zitiert Pierre Boyancé, 
„Etudes Philoniennes,“ REG 76 (1963): 74–77 (76–77). Ohne Hinweis auf Sirenen beschreibt Philon 
die starke Wirkung der Sphärenharmonie Somn. 1,35–36.



170   Beatrice Wyss

sonen und Gruppen durch, beginne mit den biblischen Figuren entsprechend der 
Nennung in der Bibel, zuletzt komme ich zu den real existierenden Personen. 
Dieser Abschnitt ist deskriptiv und führt zu einer Sammlung von Gedanken und 
Vorstellungen, die zum Ideenkomplex „himmlische Liebe“ und verwandte „geis-
tige“ Liebschaften gehören. 

3.1 Die Cherubim 

Τοῖς δὲ Χερουβὶμ καὶ τῇ φλογίνῃ ῥομφαίᾳ τὴν ἀντικρὺ τοῦ παραδείσου πόλιν οἰκείως δίδωσιν, 
οὐχ ὡς ἐχθροῖς μέλλουσιν ἀντιστατεῖν καὶ διαμάχεσθαι, ἀλλ᾿ ὡς οἰκειοτάτοις καὶ φιλτάτοις, 
ἵν᾿ ἐκ τῆς ὁμοῦ προσόψεως καὶ συνεχοῦς περιαθρήσεως πόθον αἱ δυνάμεις ἴσχωσιν ἀλλήλων, 
καταπνέοντος εἰς αὐτὰς τὸν πτηνὸν ἔρωτα καὶ οὐράνιον τοῦ φιλοδώρου θεοῦ. (Cher. 20)

Den Cherubim und dem flammenden Schwert gibt er passend die Stätte gegenüber dem Para-
dies, nicht wie Feinden, die im Begriff sind, entgegenzutreten und zu kämpfen, sondern wie 
Vertrauten und besten Freunden, damit die Kräfte aus dem gegenseitigen Anschauen und der 
beständigen Betrachtung Sehnsucht zu einander bekommen, während Gott, der gerne gibt, 
auf sie die geflügelte und himmlische Liebe herabhaucht.

Die Cherubim, die Gott als Wächter vor dem Paradies aufstellt (ἀπέναντι τοῦ 
παραδείσου τῆς τρυφῆς, Gen 3,24), empfangen geflügelte, himmlische Liebe (πτηνός 
οὐράνιος ἔρως). Unter den Cherubim versteht Philon Gottes Kräfte, hier deutet er 
diese Auslegung an, indem er zuerst von Cherubim und dann von Kräften spricht, 
später erläutert er diese Interpretation explizit.44

3.2 Abraham

Μετ᾿ ὀλίγων δὲ οὗτος ἢ καὶ μόνος ἅμα τῷ κελευσθῆναι μετανίστατο καὶ τῇ ψυχῇ πρὸ τοῦ 
σώματος τὴν ἀποικίαν ἐστέλλετο, τὸν ἐπὶ τοῖς θνητοῖς ἵμερον παρευημεροῦντος ἔρωτος 
οὐρανίου. (Abr. 66)

Mit wenigen oder auch allein wanderte er (Abraham) sogleich, wie es ihm befohlen wurde, 
aus und machte eine Wanderung mehr mit der Seele als mit dem Körper, weil himmlische 
Liebe die Sehnsucht nach Sterblichen überwältigte.

Abraham wird von himmlischer Liebe ergriffen und zwar anlässlich von Gottes 
Aufforderung, Heimaterde, Verwandtschaft und Vatershaus zu verlassen (Gen 
12,1–3). Gen 12,1–3 bildet mehrmals den Haftpunkt in der Tora für Philons Deutung 
des Geschehens als Ekstasis (Abschnitt 8). 

44 Philon, Cher. 27–30; Philons Lehre von Gottes Kräften knapp und präzis: Zeller, Charis, 43–48.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   171

3.3 Moses 

Φίλος ἦν αὐτῷ καὶ γνώριμος σχεδὸν ἐκ πρώτης ἡλικίας γενόμενος, Ἰησοῦς ὄνομα, οὗ τὴν 
φιλίαν προὐξένησεν οὐδὲν τῶν παρὰ τοῖς ἄλλοις εἰωθότων, ἀλλ᾿ ἔρως ὁ οὐράνιος καὶ ἀκήρατος 
καὶ θεῖος ὄντως, ἐξ οὗ πᾶσαν ἀρετὴν φύεσθαι συμβέβηκεν·(Virt. 55)

Einen Freund hatte er, der schon seit frühester Jugend sein Schüler war, namens Jesus-Jo-
sua. Dessen Freundschaft hatte ihm nichts von dem, was bei anderen üblich ist, verschafft, 
sondern die himmlische, reine und wirklich göttliche Liebe, aus der jede Tugend erwächst.

Moses ist von himmlischer Liebe ergriffen, und das in mehrfacher Hinsicht: Die 
Freundschaft, die Moses und Josua verband, entsprang himmlischer, reiner, wirk-
lich göttlicher Liebe, aus der Tugenden erwachsen (Virt. 55). Hier ist die himmli-
sche Liebe der Grund für die Freundschaft, die zwischen zwei Männern besteht, 
freilich steht Moses selber etwas über den Menschen, wie folgende Stelle zeigt: 

Τοιγαροῦν μετ᾿ ὀλίγων ἄλλων φιλόθεός τε καὶ θεοφιλὴς ἐγένετο, καταπνευσθεὶς ὑπ᾿ ἔρωτος 
οὐρανίου καὶ διαφερόντως τιμήσας τὸν ἡγεμόνα τοῦ παντὸς καὶ ἀντιτιμηθεὶς ὑπ᾿ αὐτοῦ· τιμὴ 
δ᾿ ἁρμόττουσα σοφῷ θεραπεύειν τὸ πρὸς ἀλήθειαν ὄν· ἱερωσύνη δὲ θεραπείαν ἐπιτετήδευκε 
θεοῦ. (Mos. 2,67)

So wurde er (Moses) denn mit nur wenigen anderen einer, der Gott liebt und von Gott geliebt 
wird, er war erfüllt von himmlischer Liebe, ehrte besonders den Leiter des Alls und wurde 
selbst wiederum von Gott geehrt. Die dem Weisen angemessene Ehre aber ist der Dienst des 
wahrhaft Seienden und Gottesdienst ist das Priesteramt.

Philon schildert in Mos. 2,67 ein reziprokes Verhältnis auf zwei Ebenen: Gott liebt 
Moses, Moses liebt Gott (φιλόθεός τε καὶ θεοφιλὴς); Gott ehrt Moses, Moses ehrt Gott 
(τιμήσας τὸν ἡγεμόνα τοῦ παντὸς καὶ ἀντιτιμηθεὶς ὑπ᾿ αὐτοῦ). Die Ehrung besteht in 
Gottesdienst (τιμὴ δ᾿ ἁρμόττουσα σοφῷ θεραπεύειν τὸ πρὸς ἀλήθειαν ὄν·ἱερωσύνη 
δὲ θεραπείαν ἐπιτετήδευκε θεοῦ).

3.4 Der Hohepriester 

Τὴν δὲ μέσην τάξιν εἴληχεν, ἕως ἂν ἐξέλθῃ πάλιν εἰς τὰ τοῦ σώματος καὶ τῆς σαρκὸς οἰκεῖα. καὶ 
πέφυκεν οὕτως ἔχειν· ὅταν μὲν ἐξ ἔρωτος θείου κατασχεθεὶς ὁ νοῦς, συντείνας ἑαυτὸν ἄχρι 
τῶν ἀδύτων, ὁρμῇ καὶ σπουδῇ πάσῃ χρώμενος προέρχηται, θεοφορούμενος ἐπιλέλησται μὲν 
τῶν ἄλλων, ἐπιλέλησται δὲ καὶ ἑαυτοῦ, μόνου δὲ μέμνηται καὶ ἐξήρτηται τοῦ δορυφορουμένου 
καὶ θεραπευομένου, ᾧ τὰς ἱερὰς καὶ ἀναφεῖς καθαγιάζων ἀρετὰς ἐκθυμιᾷ. 233 ἐπειδὰν δὲ στῇ 
τὸ ἐνθουσιῶδες καὶ ὁ πολὺς ἵμερος χαλάσῃ, παλινδρομήσας ἀπὸ τῶν θείων ἄνθρωπος γίνεται, 
τοῖς ἀνθρωπίνοις ἐντυχών, ἅπερ ἐν τοῖς προπυλαίοις ἐφήδρευεν, ἵνα αὐτὸ μόνον ἐκκύψαντα 
ἔνδοθεν ἐξαρπάσῃ. (Somn. 2,232–233)



172   Beatrice Wyss

Sooft der Geist von göttlicher Liebe erfasst wird, dehnt er sich selbst bis zum Allerheiligsten 
(Unbetretbaren) aus und kommt unter Einsatz seines ganzen Dranges und Strebens voran, 
von Gott hingerissen vergisst er alles Übrige, vergisst auch sich selbst, erinnert sich nur und 
hält sich an den von Trabanten Bewachten und von Dienern Betreuten, dem er die heiligen 
und unberührten Tugenden als Rauchopfer darbringt. 233 Wenn aber die Gottesbegeisterung 
zum Stillstand kommt und die starke Sehnsucht nachlässt, wendet er sich vom Göttlichen ab 
und wird wieder Mensch, da er auf das Menschliche getroffen ist, das ihm im Vorhof auflau-
erte, um ihn, wenn er sich innen nur erblicken lässt, wegzuraffen.

Der Hohepriester betritt einmal im Jahr das Heiligtum, an Jom Kippur.45 Beim 
Betreten des Heiligtums ist er von himmlischer Liebe ergriffen (Somn. 2,232), ver-
gisst sich, erinnert sich aber.46 Philon erklärt das Betreten des Allerheiligsten an 
Jom Kippur:47 „Wenn er in das Allerheiligste hineingeht, wird er kein Mensch sein, 
bis er wieder herauskommt.“ Daraus folgert Philon (Somn. 2,231), dass der Hohe-
priester auch kein Gott ist, sondern eine Mittelstellung zwischen Mensch und Gott 
einnimmt. „Der von Trabanten Bewachte und von Dienern Betreute“ ist Gott.48

3.5 Die Therapeutinnen und Therapeuten

Neben herausragenden Einzelnen stehen Gruppen unter dem Einfluss des οὐρ-
άνιος ἔρως. Die jüdische Gruppe der Therapeutinnen und Therapeuten ist von 
himmlischer Liebe ergriffen (Contempl. 11–12).

Τὸ δὲ θεραπευτικὸν γένος βλέπειν ἀεὶ προδιδασκόμενους τῆς τοῦ ὄντος θέας ἐφιέσθω καὶ τὸν 
αἰσθητὸν ἥλιον ὑπερβαινέτω καὶ μηδέποτε τὴν τάξιν ταύτην λειπέτω πρὸς τελείαν ἄγουσαν 
εὐδαιμονίαν. 12 οἱ δὲ ἐπὶ θεραπείαν ἰόντες οὔτε ἐξ ἔθους οὔτε ἐκ παραινέσεως ἢ παρακλήσεώς 
τινων, ἀλλ᾿ ὑπ᾿ ἔρωτος ἁρπασθέντες οὐρανίου, καθάπερ οἱ βακχευόμενοι καὶ κορυβαντιῶντες 
ἐνθουσιάζουσι μέχρις ἂν τὸ ποθούμενον ἴδωσιν. (Contempl. 11–12)

45 Lev 16,2 und Philon, Spec. 2,193–203.
46 Erinnern auch Plutarch, QC 745e (Text in Anm. 40), Amatorius 764d; 765bcd; im Hintergrund 
Platon, Phaedr. 249d–250b.
47 Philon, Somn. 2,231–232 zu Lev 16,17.
48 Folker Siegert, Philon von Alexandreia: Über die Gottesbezeichnung „wohltätig verzehrendes 
Feuer“ (De Deo) (Tübingen: Mohr Siebeck, 1988), 71–73 zum persischen Hofzeremoniell, das diesem 
Bild zu Grunde liegt und das sich auch in der Schrift De mundo 398a10–398b6 findet, die Aristoteles 
zugeschrieben wird. Zur Schrift: Johan C. Thom, Hg., Cosmic Order and Divine Power: Pseudo-Aris-
totle, On the Cosmos. SAPERE 23 (Tübingen: Mohr Siebeck, 2014). Datierung: 3–8, Thom votiert für 
die Zeitenwende (8). Parallelen und Unterschiede zwischen Philon und De mundo behandelt Anna 
Tzvetkova-Glaser, „The Concepts of οὐσία and δύναµις in De mundo and Their Parallels in Helleni-
stic-Jewish and Christian Texts,“ in Thom, Hg., Cosmic Order, 137–140.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   173

Die Gemeinschaft der Therapeuten aber hat sich belehren lassen, immer (sc. mit den geistigen 
Augen) zu sehen; strebe sie nach der Schau des Seienden! Überschreite sie die sinnlich wahr-
nehmbare Sonne und verlasse sie niemals diesen Posten, der zum vollendeten Glück führt! 
12 Diejenigen, die sich diesem Dienst widmen weder aus Gewohnheit noch auf Grund einer 
Ermahnung oder Aufforderung, sondern weil sie von himmlischer Liebe ergriffen sind, sind 
von Geist erfüllt wie die Bakchanten oder Korybanten, bis sie vielleicht das Ziel ihrer Sehn-
sucht erblicken.

3.6 Das jüdische Volk

Nicht nur eine bestimmte Gruppe von Juden, sondern das jüdische Volk insgesamt 
wird von himmlischer Liebe geleitet. Τοῦτο τὸ γένος οὐ μακρὰν ἀπῴκισται θεοῦ, 
φαντασιούμενον ἀεὶ τὰ αἰθέρια κάλλη καὶ ποδηγετούμενον ὑπ᾿ ἔρωτος οὐρανίου 
(Praem. 84). „Dieses Volk siedelt nicht weit von Gott entfernt. Mit dem geistigen 
Auge schaut es die Schönheiten des Äthers und folgt der Spur der himmlischen 
Liebe.“ 

Das Motto zur Einleitung beschreibt das jüdische Volk, das sich geistiger Schau 
hingibt und sich von himmlischer Liebe leiten lässt.49 An beiden Stellen steht die 
himmlische Liebe in engem Zusammenhang mit Dtn 30, wie ich Abschnitt 6 zeige. 
Geleitet von himmlischer Liebe ist das jüdische Volk nicht weit entfernt von Gott 
und schaut in Gedanken immer die Schönheit des Äthers (Praem. 84). Die schönste 
Definition des unsterblichen Lebens ist es, von unfleischlicher, unkörperlicher 
Liebe und Freundschaft zu Gott besessen zu sein (Fug. 58, Text Abschnitt 6). Die 
Aussage, die hier allgemeingültig scheint, ist bezogen auf das jüdische Volk, denn 
zuvor (Fug. 56–57) bezog sich Philon auf Dtn 4,4; 30,15.20, um diese Definition des 
unsterblichen Lebens zu geben. Unsterblich ist also, wer sich an die Gesetze, an die 
Tora hält und Gott liebt. Unter den Menschen, die die Schau lieben (Fug. 195), sind 
wohl ebenfalls Juden zu verstehen und nicht Menschen allgemein. Denn wie Praem. 
79–84 und Fug. 56–58 zeigen, ist das Einhalten der jüdischen Gesetze die notwen-
dige Voraussetzung, dass eine Seele von himmlischer Liebe ergriffen werden kann. 

49 Philon, Praem. 79–84; Fug. 56–58; De Fuga gehört zum allegorischen Kommentar; De praemiis 
zur expositio legis. Zur Einteilung der Werke Philons Samuel Sandmel, Philo of Alexandria: An In-
troduction (Oxford: Oxford University Press, 1979), 29–81. De praemiis ist überdies nicht nur der 
Abschluss des grossen Werks über die Gesetzgebung (enthaltend Dec., Spec., Virt., Praem.), sondern 
das letzte Werk der expositio (Praem. 1) und Leopold Cohn et al., Philo von Alexandria: Die Werke in 
deutscher Übersetzung, Bd. 2 (Berlin: De Gruyter, 1962), 281.



174   Beatrice Wyss

Schau liebend sind in Philons Sicht nicht alle Menschen, sondern im Besonderen 
Juden, das Volk Israel. Israel übersetzt Philon mit „Gott sehend“.50

4 Geistige Liebe 
Philon ist kein Anhänger einfacher Sprache, er liebt Variationen und Synonyme. 
Deshalb spricht er nicht nur von himmlischer Liebe, sondern auch von olympi-
scher Liebe (ἔρως ὀλύμπιος, Deus 138), Liebe zum Besten (ἔρως τοῦ ἀρίστου, Fug. 
195), Liebe zur Weisheit (ἔρως σοφίας, Opif. 70), göttlicher Liebe (θεῖος ἔρως, Ebr. 
136; Plant. 39), unstillbarer Liebe (ἄπληστος ἔρως, Gig. 31) oder „heavenly desire“ 
(QG 4,130). Wenn man nach einem übergeordneten Begriff sucht, der diese Formen 
von Eros abdeckt, könnte man von „geistiger Liebe“ sprechen. Mit dem Wort „Geist“ 
lässt sich sowohl νοῦς als auch πνεῦμα übersetzen. Versteht man „geistige Liebe“ im 
Sinn von „noetischer Liebe“, geht es um den Wirkungsort der himmlischen Liebe: 
sie wirkt im νοῦς, im rationalen Seelenteil des Menschen. Versteht man „geistige 
Liebe“ hingegen im Sinn von „spiritueller Liebe“, geht es um das spirituelle Gesche-
hen, das himmlische Liebe ist (Abschnitt 9).

4.1 Olympische Liebe

Λέγει δὲ πρὸς τὸν προφήτην πᾶσα διάνοια χήρα καὶ ἐρήμη κακῶν μέλλουσα γίνεσθαι· 
„ἄνθρωπε τοῦ θεοῦ, εἰσῆλθες πρὸς μὲ ἀναμνῆσαι τὸ ἀδίκημά μου καὶ τὸ ἁμάρτημά μου“ (1 Kön 
17,18)· εἰσελθὼν γὰρ εἰς τὴν ψυχὴν ὁ ἔνθους οὗτος καὶ κατεσχημένος ἐξ ἔρωτος ὀλυμπίου καὶ 
διηρεθισμένος τοῖς τῆς θεοφορήτου μανίας ἀκατασχέτοις οἴστροις μνήμην ἀδικημάτων καὶ 
ἁμαρτημάτων ἀρχαίων ἐργάζεται, οὐχ ἵνα πάλιν αὐτοῖς χρήσηται, ἀλλ᾿ ἵνα μέγα στενάξασα 
καὶ μέγα κλαύσασα τὴν παλαιὰν τροπὴν τὰ μὲν ἐκείνης ἔγγονα μισήσασα ἀποστραφῇ, οἷς δ᾿ 
ὑφηγεῖται ὁ ἑρμηνεὺς τοῦ θεοῦ λόγος καὶ προφήτης ἕπηται· (Deus 138)

Zum Propheten spricht jede Gesinnung, die verwitwet und verlassen von Lastern zu werden 
im Begriff ist: „Mann Gottes, du kamst zu mir, zu erinnern an mein Unrecht und an meinen 
Fehler“ (1 Kön 17,18). Kommt nämlich dieser Gottbegeisterte in die Seele, bewirkt er unter 
dem Eindruck olympischer Liebe und unter dem ständigen Reiz der unkontrollierbaren Atta-
cken gottgesandten Wahnsinns eine Erinnerung alter Unrechtstaten und Fehler, nicht damit 
sie diese wieder wünschte, sondern damit sie unter lautem Stöhnen und lautem Jammern 

50 Z.B. Philon, Leg. 2,34; Congr. 51; Conf. 148; Ebr. 82; Gai. 4; Fug. 208; Migr. 201; Mut. 81; Post. 63; 
Sacr. 120; dazu C.T. R. Hayward, Interpretations of the Name Israel in Ancient Judaism and Some 
Early Christian Writings: From Victorious Athlete to Heavenly Champion (Oxford: Oxford Universi-
ty Press, 2005), 156–193.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   175

über die frühere Wendung <sc. zum Schlechten> deren Ausgeburten hasse und sich von ihnen 
abwende, dem aber folge, was der Dolmetsch Gottes Wort und Prophet zeigt.

Es geht um den Propheten Elias und um die Witwe in Sarepta, die in Philons 
Deutung eine Gesinnung ist und keine Frau. Der Prophet Elias ist von olympischer 
Liebe ergriffen (ἔρωτος ὀλυμπίου). „Olympische“ Liebe ist ein Synonym für himm-
lische, göttliche Liebe.51 Auf die Themen Sünde und Reue kann ich nicht eingehen, 
die Motive Wahnsinn und Gottbessessenheit werde ich Abschnitt 9 behandeln.

4.2 Geflügelte, himmlische Liebe

Τούτῳ γὰρ ἐπιτέτραπται δι᾿ ἔτους ἅπαξ εἰσιόντι ἐπισκοπεῖν τὰ ἀθέατα ἄλλοις, ἐπειδὴ καὶ ἐξ 
ἁπάντων μόνῳ ὁ τῶν ἀσωμάτων καὶ ἀφθάρτων ἀγαθῶν πτηνὸς καὶ οὐράνιος ἔρως ἐνδιαιτᾶται. 
137 ὅταν οὖν ὑπὸ τῆς ἰδέας πληχθεὶς ἕπηται τῇ τὰς κατὰ μέρος ἀρετὰς τυπούσῃ σφραγῖδι 
κατανοῶν καὶ καταπληττόμενος αὐτῆς τὸ θεοειδέστατον κάλλος ἤ τινι προσέρχηται δεξαμένῃ 
τὸν ἐκείνης χαρακτῆρα, λήθη μὲν ἀμαθίας καὶ ἀπαιδευσίας, μνήμη δὲ παιδείας καὶ ἐπιστήμης 
εὐθὺς ἐγγίνεται. (Ebr. 136)

Diesem (dem Hohepriester) ist es nämlich erlaubt, einmal des Jahres das Zelt zu betreten (Lev 
16,2) und anzuschauen, was den Blicken anderer entzogen ist, weil in ihm allein von allen die 
beflügelte und himmlische Liebe nach den unkörperlichen und unvergänglichen Dingen lebt. 
137 Wenn er nun von der Idee erschüttert, dem Urbildsiegel, das die Einzeltugenden prägt, folgt 
und dabei seine gottähnliche Schönheit denkend erfasst und ergriffen bewundert, oder wenn 
er einer sich nähert, die das Gepräge von jenem empfangen hat, dann stellt sich Vergessen des 
Unwissens und der Unbildung, dafür aber Erinnerung an Bildung und Wissen sofort bei ihm ein.

Den Hohepriester, der an Jom Kippur das Allerheiligste betritt und von himmli-
scher Liebe ergriffen ist (Somn. 2,232), deutet Philon Fug. 136 so: Der Hohepriester, 
d. h. eine Seele, die ohne Mängel, ganz vollkommen, ohne Leidenschaften, und aus-
geglichen ist (Ebr. 135), ist voll göttlicher, geflügelter Liebe.52

51 Wie folgende Stellen zeigen, kann Philon ὀλύμπιος und οὐράνιος als Synonyme verwenden: 
Fug. 199 οὐρανίων καὶ ὀλυμπίων; Deus 151 ὀλυμπίου καὶ οὐρανίου ψυχῆς; Somn. 1,84 τὰς ὀλυμπίους 
καὶ οὐρανίους ἐπιστήμας; Somn. 1,151 ὀλύμπιον καὶ οὐράνιον χῶρον.
52 Philon, Ebr. 136 vgl. Ebr. 134. Die Wendung πτηνὸς καὶ οὐράνιος ἔρως ist von Platon, Phaedr. 
252b angeregt. Heitsch, Phaidros, 98–100 zu geflügelten Göttern oder Göttinnen, das Bild ist ver-
breitet, auch auf Vasen.



176   Beatrice Wyss

4.3 Liebe zum Besten

„Καταβᾶσα δὲ ἐπὶ τὴν πηγὴν ἔπλησε τὴν ὑδρίαν, καὶ ἀνέβη“ (Gen 24,16). ἥδ᾿ ἐστὶν ἡ θεία σοφία, 
ἐξ ἧς αἵ τε κατὰ μέρος ἐπιστῆμαι ποτίζονται καὶ ὅσαι ψυχαὶ φιλοθεάμονες ἔρωτι τοῦ ἀρίστου 
κατέσχηνται. (Fug. 195)

„Sie (Rebecca) stieg hinab zur Quelle, füllte den Wasserkrug, und stieg empor“ (Gen 24,16). 
Diese Quelle ist die göttliche Weisheit, aus der die Einzelwissenschaften getränkt werden und 
alle Seelen, die Schau lieben und von der Liebe zum Besten ergriffen sind.

Rebecca symbolisiert hier die göttliche Weisheit. Die alltägliche Tätigkeit des Was-
serschöpfens aus einem Brunnen allegorisiert Philon folgendermassen: Die göttli-
che Weisheit θεία σοφία wirkt auf Seelen, die die Schau lieben und von Liebe zum 
Besten ergriffen sind (Fug. 195). Das heisst, es gibt gewisse innerseelische Vorausset-
zungen, damit göttliche Liebe überhaupt auf die Seele wirken kann. Die Seele muss 
„Schau liebend“ sein (und nicht etwa „Lust liebend“ oder „Körper liebend“), mit 
anderen Worten, sie muss eine intrinsische Motivation haben, sich mit Erkenntnis 
und Schau zu beschäftigen. Andernorts betont Philon die Freude und das Vergnü-
gen, das dieses Trinken der Weisheit der Seele bereitet: Gott öffnet seine Weisheit 
wie eine Quelle und tränkt grosszügig die Seele des Menschen, die darüber voll 
Freude, Vergnügen und Fröhlichkeit ist.53 In anderem Zusammenhang kann Philon 
von Sehnen sprechen: die Seele sehnt sich nach Schau des Unfassbaren.54 Solche 
sehnsüchtige Seelen sind ergriffen von der „Liebe zum Besten“ (ähnlich Post. 15). 
Diese Seelen tränkt die göttliche Weisheit (Fug. 195). Das bedeutet nichts Anderes 
als dass die Fähigkeit zu Betätigung in Wissenschaften und die Fähigkeit zur Schau 
von Gottes Weisheit stammt, mittelbar also von Gott, und nicht vom Menschen 
ausgeht.

4.4 Liebe zur Weisheit

Καὶ πάλιν πτηνὸς ἀρθεὶς καὶ τὸν ἀέρα καὶ τὰ τούτου παθήματα κατασκεψάμενος ἀνωτέρω 
φέρεται πρὸς αἰθέρα καὶ τὰς οὐρανοῦ περιόδους, πλανήτων τε καὶ ἀπλανῶν χορείαις 
συμπεριποληθεὶς κατὰ τοὺς μουσικῆς τελείας νόμους, ἑπόμενος ἔρωτι σοφίας ποδηγετοῦντι, 

53 Philon, QG 4,101.116; Plutarch, QC 745e (Text Anm. 38) Freude erfüllt auch die Seelen, die von 
himmlischer und göttlicher Liebe erfüllt sind.
54 Philon, Det. 89 γλιχόμενος; Opif. 71 ἱμέρου καὶ πόθου βελτίονος; Plutarch, QC 745e (Text 
Anm. 40) γλιχομένης καὶ ποθούσης. Noack, Gottesbewusstsein, 177 mit Anm. 535 versteht Eros und 
Sehnsucht als Synonyme, gestützt auf Cher. 20 und Post. 13–15. M. E. sind es nicht Synonyme, son-
dern Sehnsucht kennzeichnet die Seele, welche die Schau liebt, während himmlische oder göttliche 
Liebe von Gott her hilft, ich vertrete eine synergistische Lesart, ebenso Zeller, Charis, 75–79.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   177

πᾶσαν τὴν αἰσθητὴν οὐσίαν ὑπερκύψας, ἐνταῦθα ἐφίεται τῆς νοητῆς· 71 καὶ ὧν εἶδεν ἐνταῦθα 
αἰσθητῶν ἐν ἐκείνῃ τὰ παραδείγματα καὶ τὰς ἰδέας θεασάμενος, ὑπερβάλλοντα κάλλη, μέθῃ 
νηφαλίῳ κατασχεθεὶς ὥσπερ οἱ κορυβαντιῶντες ἐνθουσιᾷ, ἑτέρου γεμισθεὶς ἱμέρου καὶ πόθου 
βελτίονος, ὑφ᾿ οὗ πρὸς τὴν ἄκραν ἁψῖδα παραπεμφθεὶς τῶν νοητῶν ἐπ᾿ αὐτὸν ἰέναι δοκεῖ 
τὸν μέγαν βασιλέα· γλιχομένου δ᾿ ἰδεῖν, ἀθρόου φωτὸς ἄκρατοι καὶ ἀμιγεῖς αὐγαὶ χειμάρρου 
τρόπον ἐκχέονται, ὡς ταῖς μαρμαρυγαῖς τὸ τῆς διανοίας ὄμμα σκοτοδινιᾶν. (Opif. 70–71)

Und aufs Neue erhebt er (der Geist νοῦς) sich wie auf Flügeln und schaut auf den Luftraum 
herab und seine Widerfahrnisse; höher lässt er sich tragen Richtung Äther und den Himmel-
sumlaufbahnen, mit den Reigentänzen der Planeten und Fixsterne dreht er sich im Kreis nach 
den Gesetzen der vollkommenen Musik, er folgt der Weisheitsliebe, die ihm den Weg weist, 
lüpft den Kopf über die gesamte sinnlich wahrnehmbare Substanz hinaus und strebt hier 
nach der geistigen: 71 Von dem, was er hier an sinnlich wahrnehmbaren Dingen gesehen hat, 
betrachtet er dort die Vorbilder und Ideen, die ihn in ihrer Schönheit überwältigen, und er 
wird von einer nüchternen Trunkenheit ergriffen so wie die Korybanten und gerät in Verzü-
ckung, weil er erfüllt ist von einem Verlangen und einer Sehnsucht nach Besserem, die ihn 
Richtung höchsten Gipfel des Geistigen begleiten, und er glaubt, auf den Grosskönig persön-
lich zuzugehen. Trotz der Sehnsucht, <ihn> zu sehen, ergiessen sich über ihn ungetrübte und 
unvermischte Strahlen gleissenden Lichts wie ein Sturzbach, so dass durch das Funkengestö-
ber das Auge des Denkens von schwarzem Schwindel ergriffen wird.

In Opif. 70–71 spricht Philon vom Geist (νοῦς) des Menschen, der sich hochschwingt 
und gleichsam im Äther mit den Planeten Reigen tanzt,55 und dabei der Sphären-
harmonie lauscht (QG 3,3), und der der Liebe zur Weisheit oder Liebe zu Sophia 
(ἔρως σοφίας) folgt und dabei die Grenzen der sinnlich wahrnehmbaren Welt 
überschreitet (QG 4,46). Zu beachten ist, dass der Geist zwar glaubt, bis zum Gross-
könig (d. h. den Seienden) vorzudringen, es aber nicht schafft: zuvor ergiessen sich 
Strahlen gleissenden Lichts über ihn, so dass es dem Geist zugleich schwarz vor 
Augen wird und ihn Schwindel ergreift. Das seltene Verb σκοτοδινιᾶν deckt beide 
Aspekte ab. 

55 Vgl. Philon, Gig. 31; QG 4,46; im Hintergrund steht Platon, Phaedr. 246bc (ἐπτερωμένη τε καὶ 
πάντα τὸν κόσμον διοικεῖ). Heitsch, Phaidros, 97–98 merkt an, dass die menschliche Erfahrung, 
die zeitliche und räumliche Beschränkung zu überwinden und den Überlegungen neue Wege zu 
eröffnen, bereits vor Platon als Offenbarung gedeutet und als Reise durch Raum und Zeit bis an 
den Rand der Welt beschrieben wurde. Er verweist auf Ilias 15,80; Parmenides VS 28 B 1; Empe-
dokles VS 31 B 3,3–5; Pindar Ol. 6,22–26. Francesca Alesse, Philo and Post-Aristotelian Philosophy, 
3 verweist auf Boyancé, „Études Philoniennes,“ 99–105, der gestützt auf Mut. 179 (Flug des Geis-
tes), Opif. 71 (Enthusiasmus des Geistes, der die Ideen schaut), Her. 301 (Gott als Wagenlenker und 
Steuermann des Kosmos), Abr. 272 (der menschliche Geist als Steuermann) als Hintergrund eine 
Phaidros-Exegese vermutete, die in der Akademie nach Platon entwickelt und mutmasslich von 
Antiochos aus Askalon vertreten wurde.



178   Beatrice Wyss

4.5 Unstillbare Liebe

Ψυχαὶ μὲν γὰρ ἄσαρκοι καὶ ἀσώματοι ἐν τῷ τοῦ παντὸς θεάτρῳ διημερεύουσαι θεαμάτων 
καὶ ἀκουσμάτων θείων, ὧν ἄπληστος αὐτὰς εἰσελήλυθεν ἔρως, μηδενὸς κωλυσιεργοῦντος 
ἀπολαύουσιν. (Gig. 31)

Seelen ohne Leib und ohne Körper verbringen den Tag im Theater des Alls mit Schauen und 
Lauschen auf Göttliches, wonach sie unstillbare Liebe überkam, und niemand hindert sie.

Liebe spielt nicht nur in eingekörperten Seelen eine Rolle, sondern wirkt auch auf 
körperlose fleischlose Seelen, die im Theater des Alls verweilen.56 Philon beschreibt, 
wie die fleischlosen, körperlosen Seelen voll unstillbarer Liebe göttliches Schau-
spiel geniessen, ein ungehindertes genussvolles Schauen und Hören. Das Weltall ist 
das Theater, die Planeten und Fixsterne sind die Schauspieler (das ist zu ergänzen), 
und die körperlosen Seelen, unbeschwert und ganz leicht, sind die Zuschauerinnen 
(Gig. 31).

Geistige Liebe, soviel dürfte klar geworden sein, ist keine Hypostasierung.57 
Gegen ein solches Verständnis spricht, dass Philon nirgends eine biblische Person 
als Typus der himmlischen Liebe deutet. Was ist geistige Liebe dann? Eine Tugend? 
Gegen diese Deutung spricht, dass Philon Tugenden eher mit Bäumen vergleicht, 
die Gott pflanzt.58 Eine Kraft? Gegen diese Deutung spricht Cher. 20: hier haucht Gott 
himmlische Liebe auf die Cherubim, die seine Kräfte symbolisieren; himmlische 
Liebe ist also von Gottes Kräften verschieden. Eine Gnadengabe, eine χάρις, die der 
gebefreudige Gott den Menschen gewährt? Philon vergleicht Gottes Gnadengaben 
oft mit einer Flüssigkeit. Gott lässt seine Gnaden regnen oder strömen.59 Er haucht 
seine Gnaden nicht, während er Cher. 20 himmlische Liebe haucht. Himmlische 
Liebe ist, wie zu zeigen ist, ein Aspekt von Gottes πνεῦμα (Abschnitt 9).

56 Philon, Gig. 31; Plutarch, Amatorius 766b kennt das Weltall als Aufenthaltsort der Seelen vor, 
nach und zwischen Einkörperungen. QC 745de (Text Anm. 38) ist es himmlische Liebe, die die See-
len dorthin führt.
57 Gegen Noack, Gottesbewusstsein, 180; er interpretiert Her. 70 und übersieht den metaphori-
schen Sprachgebrauch, den er 176–179 in der Exegese von Her. 69 richtig erkannt hat.
58 Z.B. Philon, Leg. 1,56; Plant. 37–38; dazu Albert Geljong und David Runia, Philo of Alexand-
ria: On Planting. Introduction, Translation, Commentary. PACS 5 (Leiden: Brill, 2019), 140–153. Auf 
S. 151 gibt Geljong knappe Angaben zum Weiterleben der Wendung οὐράνιος ἔρως bei den Kir-
chenvätern.
59 Z.B. Philon, Conf. 182; Migr. 30; Plant. 91; QG 4,231; Spec. 1,285; Virt. 79. Der Unterschied ist viel-
leicht künstlich, auf Grund der Nomenklatur. Zeller, Charis, 43.47–48 ordnet Gottes χάρις der wohl-
tuenden Kraft Gottes zu, die zur Schöpfungskraft Gottes gehört, er stützt sich auf Deus 108 (die Güte 
des Seienden, welche die älteste der Kräfte Gottes und eine Gnadenquelle ist); Migr. 182–183 (hier 
sind die χάριτες Töchter von Gottes Güte, der Kraft, mit der er alles erschaffen hat) ähnlich QE 2,61.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   179

5  Die glaubenspraktische und kultische 
Dimension der geistigen Liebe
Ψυχῆς τῆς ἄρτια βλεπούσης, ἀρεταῖς ἐγχορευούσης καὶ ὑπὸ πλήθους καὶ μεγέθους χαρᾶς 
ἀνασκιρτώσης, ἀπόλαυσμα ἓν ἀντὶ μυρίων τῶν παρὰ ἀνθρώποις ἡδίστων προτεθειμένης τὴν 
τοῦ μόνου θεραπείαν σοφοῦ (Plant. 38) 

Die Seele, die klar blickt, reiht sich ein in den Tanz der Tugenden und springt auf vor lauter 
Freude, sie hat sich einen einzigen Genuss gewählt statt der unzähligen, die bei Menschen als 
Vergnügen gelten, den Dienst des einzig Weisen.

Sirach lässt Sophia, die geliebte und begehrte (Sir 24,11,19), Gottesdienst im Stifts-
zelt tun (Sir 24,10). Philon verknüpft himmlische Liebe ebenfalls mit Gottesdienst, 
freilich unterscheidet sich seine Darstellung in Vokabular und Thematik so stark 
von Sirach, dass ich nur von einer entfernten Verwandtschaft der Motive sprechen 
kann. In den Passagen aus Platons Phaidros und Symposion, die ich hier behandelt 
habe findet sich nur einmal eine ironische Bemerkung des Sokrates, dass die Ver-
liebten ihren Lieblingen wie Götterstandbildern Opfer darbringen möchten (θύοι 
ἂν ὡς ἀγάλματι καὶ θεῷ τοῖς παιδικοῖς, Phaedr. 251a). Eine Verbindung von himmli-
scher Liebe und kultischer Verehrung ergibt sich daraus nicht.

Hymnisch ist der Ton in De plantatione 36–39, wo Philon die Gewächse im Para-
diesgarten als Tugenden deutet. Der Weg der vernünftigen Seele zur Tugend hat 
Leben und Unsterblichkeit zum Ziel, der Weg zur Schlechtigkeit Flucht davor und 
Tod.60 Das Paradies liegt in Eden (Plant. 38), Eden bedeutet „Schwelgen“ τρυφή.61 
Das Paradies, wenn man das Schwelgen richtig verstehen will, symbolisiert die 
Seele, die Gottesdienst gewählt hat (Gott nennt Philon hier den einzigen Weisen), 
sich in den Reigen der Tugenden einreiht und Freudensprünge aufführt (Plant. 38). 
Gottesverehrung ist kein freudloses Geschäft, sondern wahrhaftes Schwelgen, sich 
Freuen und Tanzen.62 Für diese Sicht stützt sich Philon auf einen Psalmvers Ps 36,4 
LXX = Ps 37,4 MT „Freue dich im Herrn“ (κατατρύφησον τοῦ κυρίου, Plant. 39). Das 
Verb κατατρυφάω bringt Philon mit τρυφή in Verbindung, Schwelgen. Philon fährt 
fort und erklärt die Bedeutung des Psalmverses (Plant. 39) „aufgeregt durch sein 
eigenes Wort zu himmlischem, göttlichen Liebessehnen, das ewige Prassen und 
Schwelgen in angeblichen, scheinbaren Menschengütern verschmähend, aber mit 
seinem ganzen Geist durch den Stachel der Gottbesessenheit hingerissen und seine 

60 Philon, Plant. 37, eine Anspielung auf Dtn 30,15–20.
61 Philon, Leg. 1,45, vgl. Gen 3,23.24 τοῦ παραδείσου τῆς τρυφῆς.
62 Gottesdienst macht Freude: Philon, QE 2,105; Her. 7; Post. 185; Spec. 2,38. Vollkommene Freude 
Gottes: QG 4,188.



180   Beatrice Wyss

Freude findend in Gott allein.“63 Gottesdienst interpretiert Philon hier bildhaft, 
Gott dienen heisst, den Reigen der Tugenden zu tanzen.64 Anders gesagt: wer ent-
sprechend der Tugenden lebt, dient zugleich Gott und lebt gut und schön. Tugend 
und Gottesdienst haben eine emotionale und ästhetische Dimension, beides tut 
man gerne und beides ist schön. 

Wir haben auch andernorts himmlische oder geistige Liebe in engem Zusam-
menhang mit Gottesdienst gesehen (Prob. 43; Dtn 2,67). In QG 4,130 schreibt Philon, 
dass die Seele, die voller himmlischer Begierde ist und gleichsam auf Flügeln hoch-
getragen wird Richtung Vater und Schöpfer des Alls, ihn anbetet.65 Zu fragen ist, ob 
diese buchstäblich abgehoben wirkenden Beschreibungen etwas mit der gelebten 
jüdischen Liturgie zu tun hat. Man kann diese Frage m. E. auf zwei gegensätzliche 
Weisen beantworten: Philon transformiert die tatsächliche Liturgie in ein geisti-
ges Geschehen, er verinnerlicht den Gottesdienst. Oder: der Gottesdienst mit seiner 
Liturgie ist ein möglicher Ort, wo der Mensch von himmlischer oder geistiger Liebe 
ergriffen werden kann. Meiner Meinung nach entspricht die zweite Antwort eher 
Philons Ansicht. Denn Philon hält unmissverständlich an den Gesetzen fest, diese 
sind einzuhalten, ihr Wortsinn ist gültig. Der allegorische oder tiefere Sinn ersetzt 
den Wortsinn nicht, er ergänzt ihn (Migr. 88–94). Gottesdienst möchte ich deshalb 
als Hinweis auf den tatsächlich gefeierten Gottesdienst in der Synagoge oder auf 
Gebete zu Hause beziehen und nicht nur auf ein spiritualisiertes, verinnerlich-
tes Geschehen.66 Die beiden Ebenen, Gottesdienst verstanden als Liturgie in der 
Synagoge oder in Form von Gebet zu Hause oder als innerliches Geschehen lassen 

63 Philon, Plant. 39 τούτου τοῦ γανώματος ἀκράτου τις σπάσας, ὁ τοῦ Μωυσέως δὴ θιασώτης, ὃς οὐχὶ 
τῶν ἠμελημένων ἦν, ἐν ὑμνῳδίαις ἀνεφθέγξατο πρὸς τὸν ἴδιον νοῦν φάσκων „κατατρύφησον τοῦ 
κυρίου,“ παρακεκινημένος πρὸς τὸν οὐράνιον καὶ θεῖον ἔρωτα τῇ φωνῇ, τὰς μὲν ἐν τοῖς λεγομένοις 
καὶ φαινομένοις ἀνθρωπίνοις ἀγαθοῖς χλιδὰς καὶ θρύψεις ἀλήκτους δυσχεράνας, ὅλον δὲ τὸν νοῦν ὑπὸ 
θείας κατοχῆς συναρπασθεὶς οἴστρῳ καὶ ἐνευφραινόμενος μόνῳ θεῷ (Übersetzung I. Heinemann).
64 Therapeuten und Therapeutinnen singen nicht nur Gotteslob, sondern tanzen Reigentänze: 
Contempl. 83–89 und Noack, Gottesbewusstsein, 61.
65 Philon, QG 4,130 For being given wings and out of heavenly desire being borne aloft, they move 
in flight about the Father and Creator of all things, and Him, who truly with His being fills all things 
with his powers for salvation of all, they call „holy, blessed Creator, all-mighty, God of truth.“ Dazu 
Noack, Gottesbewusstsein, 153.
66 Weitere Stellen zum Gottesdienst: Philon kritisiert eine nur äusserliche Form des Gottesdiens-
tes (Cher. 94–96); Gottesdienst ist die besondere Gabe des Menschen (Somn. 1,35); innerhalb des 
Menschengeschlechts sind die Juden ein besonders für den Gottesdienst befähigtes Volk (Mos. 
2,190); Dec. 64 (Gottesdienst als Aufgabe des „Wir“); Spec. 2,38 οὗ τὴν θεραπείαν ἀρχὴν καὶ τέλος 
εὐδαιμονίας εἶναι νομιστέον (ähnlich Post. 185). Gottesdienst als Aufgabe der Leviten (Cong. 98); 
Beständiger Gottesdienst der Engel (Conf. 174; Gig. 12). Noack, Gottesbewusstsein, 58–63; er er-
wähnt unter dem Titel „Psychagogische Übungen in den missionstheologischen Schriften:“ Tora 
abschreiben und lesen (Spec. 4,160–167) sowie Gebet morgens und abends (Contempl. 27).



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   181

sich m. E. nicht trennen, sondern gehören zusammen.67 Wenn der menschliche 
Geist νοῦς Gott dient, ist er nicht mehr menschlich, sondern göttlich (νοῦς, ὅτε μὲν 
καθαρῶς λειτουργεῖ θεῷ, οὐκ ἔστιν ἀνθρώπινος, ἀλλὰ θεῖος, Her. 84). Denn echter 
Gottesdienst bedeutet das Verlassen der Welt des Werdens, stattdessen trifft die 
Seele auf den Herrn.68 Gottesdienst hat eine emotionale Qualität: er macht Freude 
(QE 2,105); insbesondere der Sabbat ist ein Symbol seelischer Freude (Migr. 91). 
Gottesdienst hat eine ästhetische Dimension: Er ist ewiger Quell des Schönen und 
ein Trank der Unsterblichkeit wie Nektar (Spec. 1,303).

6  Die soteriologische Dimension der  
himmlischen Liebe

Ὅρος ἀθανάτου βίου κάλλιστος οὗτος, ἔρωτι καὶ φιλίᾳ θεοῦ ἀσάρκῳ καὶ ἀσωμάτῳ κατεσχῆσθαι 
„Dies ist die schönste Definition des unsterblichen Lebens: von Liebe ohne Fleisch und Körper 
und Freundschaft zu Gott ergriffen werden“ (Fug. 59)

Die Verknüpfung von himmlischer Liebe und Unsterblichkeit geschieht über Dtn 
30,15.20.69 Bereits die Weisheitsliteratur verknüpfte Sophia mit dem Leben, ihre 
Ablehnung mit dem Tod.70 Auf andere Weise als die Autoren der Weisheitsliteratur 
verknüpft Platon Liebe mit Unsterblichkeit (Symp. 206e; 208b.e). Plutarch lobt den 
ehelichen Eros, weil er über Geburten dem sterblichen Menschengeschlecht Unsterb-
lichkeit verleiht (Amatorius 752a); Eros wirkt als Arzt und Retter (σωτήρ) (Amatorius 
764 f). Eine Verknüpfung von Liebe und Unsterblichkeit oder Rettung fand Philon in 
jüdischen und in griechischen Denktraditionen. Ich konzentriere mich im Folgenden 
auf die Verknüpfung von himmlischer Liebe und Unsterblichkeit.

67 Zeller, Charis, 119–125 spricht von einer spiritualisierenden Umdeutung des Kultes, und vom 
kosmischen Ausmass von Israels stellvertretendem Dank. Dazu ist zu sagen, dass Philon die Gesin-
nung betont, ohne den Kult abzulehnen.
68 Philon, Sacr. 58, ähnlich Somn. 1,218.
69 Ehrenreich, Deuteronomium 30, 233–271, Interpretation von Dtn 30,15–20. Dtn 30,1–10 schil-
dert eine zukünftige Wende in der Realität des Volkes Israel (71–210). Philon individualisiert und 
spiritualisiert Dtn 30,15–20: es geht um Individuen und um eine Unsterblichkeit der Seele bzw. des 
rationalen Seelenteils. Eine ausführliche Interpretation von Dtn 30,15 gab Philon im 4. Buch von 
Legum Allegoriae. Eine Passage hat sich auf lateinisch erhalten, die deutsche Übersetzung samt 
Interpretation bei Gudrun Holtz, Die Nichtigkeit des Menschen und die Übermacht Gottes: Studien 
zur Gottes- und Selbsterkenntnis bei Paulus, Philo und in der Stoa (Tübingen: Mohr Siebeck, 2017), 
337–343.
70 Spr 8,32–36; Weish 8,13.17.



182   Beatrice Wyss

Die wichtigen Passagen in Philons Werk sind Fug. 53–59, Praem. 79–84, Plant. 
36–39. Praem. 84 ist das Motto des Aufsatzes, betrachten wir die Passage im Ganzen: 
Moses ermuntert sein Volk, die göttlichen Gebote zu beachten, den Gesetzen gehor-
sam zu sein und die Verordnungen tätig zu leben (Praem. 79). Denn die Vorschriften 
sind nicht übertrieben und schwer zu finden (vgl. Dtn 30,11), das Gute ist nicht weit 
entfernt, jenseits des Meeres (vgl. Dtn 30,13) oder an den Enden der Erde oder im 
Himmel oben (vgl. Dtn 30,12), nein, es befindet sich ganz in der Nähe, und zwar in 
Mund, Herz und Händen (vgl. Dtn 30,14), symbolisch sind darunter Rede, Gedanke 
und Handlungen zu verstehen.71 Wenn Rede, Gedanke und Handlungen überein-
stimmen, herrscht Glückseligkeit, Weisheit in Bezug auf Gottesverehrung und Ein-
sicht in die Führung des menschlichen Lebens (Praem. 81). Dieses Volk ist nicht 
weit von Gott entfernt, denn es schaut in Gedanken immer die Schönheit des Äthers 
und lässt sich von himmlischer Liebe leiten (Praem. 84).

Den Gedanken, dass das Einhalten der Gesetze gerne geschieht (Dtn 30,16), 
übernimmt Philon (Spec. 4,161). Er mahnt zum täglichen Einprägen der Gesetze, 
so entwickle sich starke Liebe und Sehnsucht (βέβαιον ἔρωτα καὶ πόθον) zu den 
Vorschriften; denn langjährige Gewohnheit erzeuge lautere, arglose Freundschaft 
(φιλίαν ἄδολον καὶ καθαρὰν) nicht nur zu Menschen, sondern auch zu liebenswer-
ten (ἀξιεράστους), schriftlichen Gedanken (Spec. 4,161). 

Plant. 36–39 haben wir eben betrachtet (Abschnitt  5). Betrachten wir nun 
Fug. 53–59. Weil die Passage zu lange ist, um sie ganz abzudrucken, paraphrasiere 
ich. Philon kombiniert Ex 21,12 (᾿Εὰν δὲ πατάξῃ τίς τινα, καὶ ἀποθάνῃ, θανάτῳ 
θανατούσθω) für uns überraschend mit Dtn 4,4 und 30,15.20. Philons hermeneuti-
sche Prämisse ist, dass die Schrift kein Wort zuviel setzt (Fug. 54), doch im Wortsinn 
verstanden ist die Aussage, „des Todes sterben“ θανάτῳ θανατούσθω redundant, 
denn wie anders endet das Leben als mit dem Tod? In Form einer umfangreichen 
Ethopoiie gibt Philon die Antwort, die er bei einer weisen Frau namens Skepsis 
gehört haben will (σκέψις ὄνομα, Fug. 55). Skepsis ist hier positiv bewertet.72 Philon 
erklärt diese figura etymologica „des Todes sterben“ mit der Theorie des doppelten 
Todes, die er auch andernorts vertritt.73 Doppelter Tod bedeutet, dass die Trennung 

71 Philon, Praem. 80 und Paraphrase von Dtn 30,11–14. Ähnlich Virt. 183–184; diese Stelle sowie 
Praem. 79–84 vergleicht Per Jarle Bekken mit Röm 10,4–17, in Per Jarle Bekken, The Word is Near 
You: A Study of Deuteronomy 30:12–14 in Paul’s Letter to the Romans in a Jewish Context (Berlin: De 
Gruyter, 2007). 
72 Philon, Her. 279 ist Israel der skeptische und betrachtende Schössling (τὸ σκεπτικὸν καὶ 
θεωρητικὸν τῶν τῆς φύσεως πραγμάτων ἀνέβλαστεν ἔρνος, ὄνομα Ἰσραήλ). Oft geht Philon mit 
Skeptikern harsch ins Gericht (QG 3,33; Cong. 52), dazu Carlos Lévy, „La convérsion du scepticisme 
chez Philon d’Alexandrie,“ in Alesse, Hg., Philo and Post-Aristotelian Philosophy, 101–120.
73 Z. B. Philon, Leg. 1,105–107; Leg. 2,77; Plant. 147; QG 1,70; QG 4,46; Spec. 1,345. Dieter Zeller, „The 
Life and Death of the Soul in Philo of Alexandria. The Use and Origin of a Metaphor,“ SPhiloA 7  



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   183

der Seele vom Körper, also das, was man üblicherweise unter Tod versteht, kein 
Übel sein muss, denn die Seele des Guten lebt weiter, sie ist unsterblich.74 Ander-
seits kann die Seele des Lasterhaften bereits zu Lebzeiten absterben, wenn er des 
tugendhaften Lebens beraubt ist.75 Ich vervollständige Philons Gedanken: „Sterben“ 
bedeutet demnach die Trennung der Seele vom Körper, das Phänomen, das man 
landläufig Sterben nennt. „Des Todes sterben“ bedeutet zusätzlich zum körperli-
chen den seelischen Tod, d. h. die Seele bzw. der rationale Seelenteil, der Geist νοῦς 
stirbt. Diese auf den ersten Blick kühn wirkende Behauptung belegt Philon mit fol-
genden Versen: Dtn 4,4,76 Dtn 30,15 und Dtn 30,20. 

Ἑτέρῳ δ᾿ ἐπιστοῦτο τοιῷδε χρησμῷ· ‚ἰδοὺ δέδωκα πρὸ προσώπου σου τὴν ζωὴν καὶ τὸν 
θάνατον, τὸ ἀγαθὸν καὶ τὸ κακόν‘ (Dtn 30,15) οὐκοῦν, ὦ πάνσοφε, τὸ μὲν ἀγαθὸν καὶ ἡ ἀρετή 
ἐστιν ἡ ζωή, τὸ δὲ κακὸν καὶ ἡ κακία ὁ θάνατος· καὶ ἐν ἑτέροις· ‚αὕτη ἡ ζωή σου καὶ ἡ μακρότης 
τῶν ἡμερῶν, ἀγαπᾶν κύριον τὸν θεόν σου‘ (Dtn 30,20). ὅρος ἀθανάτου βίου κάλλιστος οὗτος, 
ἔρωτι καὶ φιλίᾳ θεοῦ ἀσάρκῳ καὶ ἀσωμάτῳ κατεσχῆσθαι. (Fug. 58)

Andernorts brachte er als Beweis diesen Spruch: ‚Siehe, ich habe vor dein Angesicht gestellt 
das Leben und den Tod, das Gute und das Schlechte‘ (Dtn 30,15). O Allweiser, das Gute und die 
Tugend sind das Leben, das Schlechte und die Schlechtigkeit der Tod. Und andernorts: ‚dies 
ist dein Leben und die Länge deiner Tage, zu lieben den Herrn, deinen Gott‘ (Dtn 30,20). Dies 
ist die schönste Definition des unsterblichen Lebens: von Liebe ohne Fleisch und Körper und 
Freundschaft zu Gott ergriffen werden.

Unsterbliches Leben besteht in Freundschaft und Liebe zu Gott, ohne dass Körper, 
Leib oder Fleisch darin involviert sind.77 Während Dtn 30,15.20 Liebe zu Gott und 
Wahl seiner Gebote und Gesetze zum Leben führt, Missachtung der Gesetze und 
fehlende Liebe aber zum Tod, sind in Philons Deutung das Gute und die Tugend 

(1995): 19–55 (34–36); ideengeschichtliche Einordnung 40–50. Darauf ist zu entgegnen: Wenn Phi-
lon Spec. 3,99 vom Verschwinden des Geistes aus der Seele spricht, weil Raserei, Irrsinn, grässliche 
Geisteskrankheiten ihn vertrieben haben, liegt kein metaphorischer Sprachgebrauch vor. Denn der 
Geist ist als rationaler Teil der Seele auch räumlich von den vegetativen und emotionalen Seelen-
teilen getrennt, (der Geist ist im Kopf lokalisiert) und kann kaputtgehen, während der Körper wei-
ter lebt, weil die vegetativen, epistemischen und emotionalen Seelenfunktionen weiterarbeiten. 
Zum Thema Tod der Seele: Jason Zurawski, „Hell on Earth: Corporeal existence as the ultimate 
punishment of the wicked in Philo of Alexandria and the Wisdom of Salomon,“ in Heaven, Hell, 
and the Afterlife: Eternity in Judaism, Christianity, and Islam, ed. J. Harold Ellens (Santa Barbara, 
Praeger, 2013), 193–226.
74 Philon, Fug. 55; Jos. 264; QG 1,16.
75 Philon, Leg. 3,52; Det. 47–48; Fug. 55; Her. 53; Post. 73; Praem. 70–73; QE 2,38; QG 1,51; Somn. 
2,236.
76 Philon, Spec. 1,345 mit gleicher Interpretation.
77 Mit dieser Wendung ἔρωτι καὶ φιλίᾳ θεοῦ ἀσάρκῳ καὶ ἀσωμάτῳ distanziert sich Philon von 
Konzepten griechischer Philosophen (z. B. Platon und Plutarch), die der körperlichen Liebe einen 
Verweischarakter auf die himmlische Liebe zugestehen.



184   Beatrice Wyss

das Leben, das Schlechte und die Schlechtigkeit oder das Laster der Tod (Fug. 58). 
Philon hat die Ebene gewechselt. Es geht nicht mehr um den Menschen, sondern 
um Tugenden und Laster. Tugenden und Laster sind auf der Ebene der Seele ein-
geordnet, als Seelenpflanzen,78 Seelenstadt79 oder als potentiell destruktive Seelen-
teile, als Leidenschaften und Laster.80 Tugenden sind per definitionem unsterblich.81 
Daraus folgt, dass eine Seele oder ein Geist, der sich beständig an den Tugenden 
übt oder sie erlernt hat, an ihrer Unsterblichkeit teilnimmt. Dieser Gedanke ist 
komplex, deshalb gehe ich ihn nochmals durch: In Philons Denken ist der rationale 
Seelenteil, der Geist (νοῦς) potentiell unsterblich (Opif. 135); Gig. 31 schildert das 
Ergehen dieser rationalen Seelen vor der Einkörperung. Diese potentielle Unsterb-
lichkeit kann der Geist verlieren, wenn er sich von Lastern und Leidenschaften 
mitreissen lässt und die Planungs-, Kontroll- und Steuerungsfunktion abgibt. Philon 
spricht von „der Tugend absterben“.82 Dieses Absterben des Geistes ist bereits zu 
Lebzeiten des Körpers punktuell möglich,83 bei schweren Geisteskrankheiten oder 
sehr ausschweifendem Lebensstil auch völlig.84 Stirbt ein Mensch, der einen Geist 
hat, der die Tugenden nie, die Laster ständig gelebt hat, so stirbt er ganz: die Seele 
trennt sich vom Körper; der Geist zerfällt.85 Nichts lebt weiter. Diesen Vorgang ver-
steht Philon als „des Todes sterben.“ Ein Geist, der sein Leben lang Tugenden erlernt 
und geübt hat, wird hingegen unsterblich und kehrt in den himmlischen Reigen 
zurück,86 den Philon in Gig. 31 so schön beschreibt. Und hier setzt die Liebe ein, 
denn Liebe und Freundschaft mit Gott ist Unsterblichkeit. Diese Liebe und Freund-
schaft kommt tatsächlich ohne Körper aus, der Leib würde mit seinen Bedürfnissen 
die Liebe nur stören. Die Seele bzw. der Geist löst sich aus dem Körper hin zu Gott 
und bleibt in Freundschaft und Liebe zu Gott ewig.

78 Z. B. Philon, Leg. 1,56; Conf. 61; Migr. 37; Opif. 153–154; Plant. 36–37; Prob. 70; QE 2,13; QG 1,10. 
Dazu Geljong und Runia, Philo: Planting, 145–158.
79 Philon, Fug. 175–176; vgl.  Conf. 107–111; Prob. 151; Spec. 4,95: Begierde als Belagerungsma-
schine der Seele, die als Stadt vorgestellt wird. Ein ähnliches Bild zeichnet die Tabula Cebetis 
Kap. 17–20 (Rainer Hirsch-Luipold, et al., Hg. Die Bildtafel des Kebes. Allegorie des Lebens. SAPERE 
8. Darmstadt: WBG, 2008). 
80 Z.B. Philon, Leg. 2,77 und von der Autorin „Die Brotrede Philons aus Alexandreia in Legum 
allegoriae 3,169–178,“ EC 12.2 (2021): 212 mit Anm. 54 und 55; dies. „Philon aus Alexandreia. Was 
ist des Menschen Geist, dass du seiner gedenkst?“ in Der Nous bei Paulus und in seiner Umwelt, ed. 
Jörg Frey, Manuel Nägele, WUNT 464 (Tübingen: Mohr-Siebeck, 2021), 139–147.
81 Philon, Abr. 55; Det. 75; Her. 35; QE 2,53; Somn. 2,258; entsprechend ist nur ein Leben, in dem die 
Tugenden realisiert werden, wirkliches Leben (Mut. 213).
82 Philon, Leg. 1,106; Det. 47; Her. 292; Somn. 2,236.
83 Philon, Plant. 147; Post. 73; Spec. 1,345.
84 Philon, Spec. 3,99; vgl. Leg. 2,27.
85 Vgl. Philon, Leg. 2,77; Post. 39.
86 Philon, Det. 111; Her. 276; Jos. 264; Praem. 110; QG 1,10; Mos. 2,288. 



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   185

7 Die erkenntnistheoretischen Verwicklungen
Ὁ μὲν γὰρ ἀστεῖος … τρόπος, ὄνομα Μωυσῆς, … ἐνδεθείς ποτε τῷ … σώματι καὶ δοκοῦντι τὰς 
πάντων τῶν ὑποκειμένων ἐν αἰσθήσει φαντασίας ἀσφαλῶς δέχεσθαί τε καὶ κεχωρηκέναι, 
κατακλαίει μὲν τὴν ἔνδεσιν ἀσωμάτου φύσεως πιεσθεὶς ἔρωτι, κατακλαίει δὲ καὶ τὸν πλάνητα 
καὶ τετυφωμένον τῶν πολλῶν ἄθλιον νοῦν, ὃς ψευδοῦς δόξης ἐκκρεμασθεὶς ᾠήθη τι παρ᾿ 
ἑαυτῷ βέβαιον καὶ ἀσφαλὲς ἢ συνόλως … ἄτρεπτον ἱδρῦσθαι, τοῦ παγίως καὶ κατὰ τὰ αὐτὰ καὶ 
ὡσαύτως ἔχοντος ἐστηλιτευμένου παρὰ μόνῳ τῷ θεῷ. (Conf. 106) 

Denn der städtische Charakter mit Namen Moses war einst in den Körper verwickelt, der 
glaubt, die Vorstellungen aller Dinge, die der Sinneswahrnehmung zugrunde liegen, fest 
empfangen und aufgenommen zu haben, und er weint über die Verwicklung unter der drän-
genden Liebe zur körperlosen Natur und er weint auch über den irrenden und vernebelten 
elenden Geist der Mehrheit, welcher an falscher Meinung hängt und glaubt, bei sich selbst 
etwas sicher, fest oder überhaupt unbeweglich zu gründen, während das Kompakte und sich 
immer gleich Bleibende einzig bei Gott eingraviert ist.

Die Stelle beschreibt Moses’ Verzweiflung über die erkenntnistheoretische und 
soteriologische Blindheit der Mehrheit. Denn solange der Mensch von sich über-
zeugt ist, wird er nie Gott suchen, nie auf Gott vertrauen. Moses, der Liebe zur 
körperlosen Natur, also Gott, drängend empfindet, durchschaut das Verhängnis 
seiner Mitmenschen und leidet daran. Ehe wir genauer bestimmen können, wo und 
wann himmlische Liebe auf die oder in der Seele des Menschen wirkt, müssen wir 
uns Philons erkenntnistheoretische Voraussetzungen ins Gedächtnis rufen. Philon 
stützt sich auf die 10 Tropen des Ainesidemos, um nachzuweisen, dass weder Geist 
(νοῦς) noch Sinneswahrnehmung als Erkenntniskriterium taugen (Ebr. 169–202). 
Mit anderen Worten: weder kann der Mensch gestützt auf seine rationalen Fähig-
keiten Erkenntnis ohne Irrtum erlangen, noch über die Sinne.87 Im Hier und Jetzt, 
in dieser Welt des Wandels und der Veränderungen gilt, dass die Zuverlässigkeit 
von Geist und Sinnen mangelhaft ist, wie die Skeptiker festhielten.88 Dies liegt nicht 
zuletzt an der fehlenden Beständigkeit und Festigkeit im Bereich des Werdens, wie 
die eingangs auszugsweise zitierte Stelle zeigt (Conf. 106): Moses, der Weltbürger, 
der in der Welt wie in seiner Vaterstadt wohnt, ist gleichwohl an einen Körper 
gebunden; wegen der Liebe zur körperlosen Natur (ἀσωμάτου φύσεως πιεσθεὶς 
ἔρωτι) beweint er das Gebundensein und den Irrtum der Mehrheit, die unter dem 

87 Philon, Praem. 28–29; Ainesidemos apud Photios, Bibliotheke 169b18–170b3 = Ainesidemos 71 
C Long/Sedley. Anthony A. Long und David Sedley, The Hellenistic Philosophers, Bd. 1, Translations 
of the principal sources with philosophical commentary (Cambridge: Cambridge University Press, 
1987). Sinneswahrnehmung war das Wahrheitskriterium der Epikureer: Long und Sedley, Helleni-
stic Philosophers, 1,87–90; zum Wahrheitskriterium der Stoiker 1,241–253.
88 Literatur in Anm. 11.



186   Beatrice Wyss

Einfluss der falschen Meinung der Ansicht ist, etwas fest und untrüglich zu besit-
zen, wo es Festigkeit und Beständigkeit nur bei Gott gibt. Die Realität, oder das, 
was Menschen gemeinhin als Realität verstehen, ist in Philons Sicht ein Traum 
(Jos. 125–147). Auch Gottes Wesen kann der Mensch nicht erfassen,89 nicht einmal 
Moses kann Gottes Wesen erfassen (Spec. 1,36–50). 

Genau deswegen führt Philon als dritten Modus der Erkenntnis, neben Denken 
und Wahrnehmen, Schau während einer Ekstasis ein. Während Denken und Wahr-
nehmen Fähigkeiten aller Menschen sind, steht dieser dritte Modus der Erkenntnis 
nicht allen Menschen offen, sondern ausschliesslich den Anhängern des Moses.90 
Ekstatisches Schauen ist auch nicht auf Menschen beschränkt, sondern ist eigent-
lich der Erkenntnismodus körperloser Seelen (Gig. 31) und himmlischer Kräfte wie 
die Cherubim (Cher. 20). Wir haben gesehen, dass Abraham (Abr. 66), Moses (Conf. 
106), Elias (Deus 138), die Therapeuten und Therapeutinnen (Contempl. 11–12) und 
Juden insgesamt (Praem. 79–84; Fug. 56–58) zu diesen besonders begabten Men-
schen gehören. Auch hier spielt Liebe eine Rolle: Moses ist von Liebe zur körper-
losen Natur ergriffen (ἀσωμάτου φύσεως πιεσθεὶς ἔρωτι, Conf. 106), die Seelen, die 
die Schau lieben, sind von Liebe zum Besten ergriffen (ψυχαὶ φιλοθεάμονες ἔρωτι 
τοῦ ἀρίστου, Fug. 195). Der oder das Beste (das Griechische lässt beide Lesarten zu) 
und die körperlose Natur sind m. E. identisch und bezeichnen Gott, der Seiende 
oder das Seiende. Philon beschreibt den Vorgang der ekstatischen Schau in hymni-
scher Sprache: Seelen, die göttliche Liebe gekostet haben, erwachen wie aus tiefem 
Schlaf, die Umnebelung fällt von ihren Augen und sie eilen zur bewunderten Schau 
(Somn. 1,165). Göttliche Liebe drängt zur Schau, die ein Augen- und Ohrenschmaus 
ist, die Gott, der Wettkampfveranstalter, zum Nutzen der Seelen ausgerichtet hat 
(Somn. 1,165). Das Schauspiel besteht im Betrachten der Planeten und Hören der 
Sphärenharmonie.91 

Auch Erkenntnis hat, wie Gottesdienst, eine emotionale und ästhetische Dimen-
sion: Erkenntnis des Unveränderlichen und Gleichbleibenden ist ein Freudenfest, 
wie Philon an folgender Stelle schreibt: Eine tugendhafte Seele liebt das Gute und 
wenn sie etwas Unveränderliches und Festes wahrnimmt, freut sie sich und teilt 
ihre Freude geschwind dem gesamten mütterlichen Haushalt der Weisheit mit, in 
einer nüchternen und vernünftigen Freudenfeier mit Tanz und überschwänglicher 

89 Philon, Deus 62; Praem. 39–40; Virt. 215.
90 Dies lässt sich aus der Beobachtung schliessen, dass Philon zwar herausragende Einzelne aus 
der jüdischen Tradition, sodann die jüdische Gruppe der Therapeuten und das jüdische Volk als 
Ganzes mit Schau in Verbindung bringt, nicht aber Menschen insgesamt. Der Grund liegt darin, 
dass es zur Schau eine Vorbereitung und Übung braucht, die über das Einhalten der jüdischen 
Gesetze und Gottesdienst geht. 
91 Z. B. Philon, Opif. 70; vgl. Gig. 31; Plant. 36–39; QG 4,140.



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   187

Begrüssung (QG 4,116). Nicht nur die Seele freut sich, sondern Freude und Fröhlich-
keit sind Kennzeichen der Sphäre des Unveränderlichen. Sterne aber auch Engel 
sind beide göttliche, geistig wahrnehmbare wunderbare Wesen, die ewige, zeitlose 
Freude haben ohne jede Sorge (QG 4,188). Der ganze Kosmos ist ein rationales Lebe-
wesen und zugleich ein tugendhaftes und philosophisches; deshalb fehlt ihm Sorge, 
dafür ist es voll Freude (QG 4,188). Freude, unvermischte und ewige, hat auch der 
Vater und Schöpfer des Alls; er freut sich an sich selbst, an seinen Kräften und 
an der Welt (QG 4,188). Der Weise, dessen Ziel die Angleichung an Gott ist soweit 
möglich (Platon, Theaet. 176b), strebt nach der Vereinigung von Erschaffenem mit 
dem Unerschaffenen und von Sterblichem mit dem Unsterblichen und gleicht sich 
auch in Freude und Fröhlichkeit Gott an (QG 4,188).

8 Eros und Ekstasis
Ἐνθουσιώσης γὰρ καὶ οὐκέτ᾿ οὔσης ἐν ἑαυτῇ διανοίας, ἀλλ᾿ ἔρωτι οὐρανίῳ σεσοβημένης (Her. 70)

gottbegeistert nicht mehr in sich, sondern von himmlischer Liebe getrieben und entflammt

Wann genau trifft himmlische oder göttliche Liebe auf die Seele bzw. den Geist des 
Menschen? Himmlische Liebe ergreift den Geist, nachdem er sich über die sinn-
lich wahrnehmbare Sonne hinaus erhoben hat und zur Schau des Seienden strebt 
(Contempl. 11–12). Mit anderen Worten: wenn der Geist den Bereich des sinnlich 
Wahrnehmbaren und geistig Denkbaren verlässt und in den Bereich des Göttlichen 
wechselt. Wenn Sinneswahrnehmung und Denken nicht mehr weiterführen, setzt 
himmlische Liebe ein und leitet Richtung Gottesschau.92 

Den Zusammenhang von Eros und Ekstasis erwähnt Philon mit anderen Worten 
auch in der Exegese von Gen 12,1. Die Aufforderung Gottes an Abram, aus Vater-
land, Verwandtschaft und Vatershaus auszuziehen (Gen 12,1), deutet Philon im 
allegorischen Kommentar so, dass Abraham, die nach Erkenntnis suchende Seele, 
Körper (Erde), Sinneswahrnehmung (Verwandtschaft) und Sprache (Vatershaus) 
verlassen soll.93

92 Philon, Opif. 70 ist es die Liebe zur Weisheit, der der Geist folgt, genau in dem Zeitpunkt, wenn 
er den Bereich des sinnlich Wahrnehmbaren verlässt und sich in den Bereich des Denkbaren be-
wegt. Liebe oder Freundschaft zur Weisheit, auf Griechisch φιλοσοφία, führt in den noetischen 
Bereich; himmlische Liebe führt gleichsam eine Stufe höher, über den noetischen Bereich hinaus. 
Plutarch, Amatorius 765a: Eros ist der Arzt und Retter; er geleitet die Seele hinauf zur wahren 
Schönheit.
93 Philon, Her. 69–70; Migr. 1–12; vgl. Abr. 66–67; QG 4,140.



188   Beatrice Wyss

Πόθος οὖν εἴ τις εἰσέρχεταί σε, ψυχή, τῶν θείων ἀγαθῶν κληρονομῆσαι, μὴ μόνον „γῆν,“ τὸ 
σῶμα, καὶ „συγγένειαν,“ τὴν αἴσθησιν, καὶ „οἶκον πατρός,“ (Gen 12,1) τὸν λόγον, καταλίπῃς, 
ἀλλὰ καὶ σαυτὴν ἀπόδραθι καὶ ἔκστηθι σεαυτῆς, ὥσπερ οἱ κατεχόμενοι καὶ κορυβαντιῶντες 
βακχευθεῖσα καὶ θεοφορηθεῖσα κατά τινα προφητικὸν ἐπιθειασμόν·70 ἐνθουσιώσης γὰρ καὶ 
οὐκέτ᾿ οὔσης ἐν ἑαυτῇ διανοίας, ἀλλ᾿ ἔρωτι οὐρανίῳ σεσοβημένης κἀκμεμηνυίας καὶ ὑπὸ τοῦ 
ὄντως ὄντος ἠγμένης καὶ ἄνω πρὸς αὐτὸ εἱλκυσμένης, προϊούσης ἀληθείας καὶ τἀν ποσὶν 
ἀναστελλούσης ἵνα κατὰ λεωφόρου βαίνοι τῆς ὁδοῦ, κλῆρος οὗτος. (Her. 69–70)

Wenn dich nun Sehnsucht überkommt, Seele, die göttlichen Güter zu erben, so verlasse 
nicht nur „Land“ den Körper, „Verwandtschaft“, die Sinneswahrnehmung, und „Haus“ (Gen 
12,1), Denken und Sprache, sondern renne vor dir selbst weg und tritt aus dir heraus, wie die 
Besessenen und Derwische,94 taumelnd und gotterfüllt in einer prophetischen Begeisterung. 
70 Denn dies ist das Erbe einer Intelligenz, die begeistert und nicht mehr in sich selbst ist, 
sondern erregt und wahnsinnig vor himmlischer Liebe, sich vom wahrhaft Seienden führen 
und höher in seine Richtung ziehen lässt, während die Wahrheit vorangeht und <alles,> was 
vor den Füssen <liegt,> entfernt, damit sie auf der breiten Hauptstrasse wandle.

Die zahlreichen Anspielungen auf pneumatisches Geschehen, die sich Her. 69–70 
finden,95 werde ich im nächsten Abschnitt genauer betrachten. Himmlische Liebe 
vergleicht Philon mit Wahnsinn, mit korybantischer Verzückung, mit Besessenheit. 
Bereits Platon verglich Liebe mit Wahnsinn (Phaedr. 242–252.265b). Doch was ver-
steht Philon unter Wahnsinn? Jedenfalls nicht das, was wir heute üblicherweise 
unter Wahnsinn verstehen, eine schwere psychische Erkrankung. Der Geist, der 
Körper, Sinne und Sprache und auch sich selbst verlassen hat, ist nicht krank oder 
wahnsinnig oder besessen im Sinn einer dämonischen Macht, die ihn ergreift. 
Deutlich ist, dass Philon einen Zustand beschreibt, der die alltägliche Erfahrung 
gewöhnlicher Menschen übersteigt. Der Geist, losgelöst von den üblichen Bindun-
gen an Körper, Sinne und Sprache, ist zu reinerer Erkenntnis fähig, ja sogar zum 
Kontakt mit dem Göttlichen. Diese Trennung des Geistes von Seele und Körper 
heisst Ekstasis, wörtlich „Heraustreten“.96 Denn der Geist ist herausgetreten aus 

94 Philon spricht von κορυβαντιῶντες, Korybanten waren Priester der Kybele, die für ihre eksta-
tischen Kultpraktiken bekannt waren. Ich habe mit „Derwisch“ übersetzt, weil Derwische für uns 
heutige Leser etwa ähnlich exotisch sind wie für Philons Publikum Korybanten. Sachlich ist die 
Übersetzung gerechtfertigt, weil Derwische ihre Tänze als Medium für Ekstase nutzen, um die es 
Philon hier geht.
95  Οἱ κατεχόμενοι καὶ κορυβαντιῶντες βακχευθεῖσα καὶ θεοφορηθεῖσα; κατά τινα προφητικὸν 
ἐπιθειασμόν· 70 ἐνθουσιώσης, κἀκμεμηνυίας. Diese auffällige Häufung von Fachwörtern ekstati-
scher Inspiration fiel auch Noack, Gottesbewusstsein, 178–179, auf. Zu Her. 69–70 Noack, Gottesbe-
wusstsein, 176–183.
96 Noack, Gottesbewusstsein, 179 notiert Parallelen zum Ausdruck „aus sich heraustreten“ in 
gnostischen Texten. Willy Theiler, „Sachweiser zu Philon,“ in: Philo von Alexandria: Die Werke in 
deutscher Übersetzung, hg. von Leopold Cohn et al. Bd. 7 (Berlin: De Gruyter, 1964), 407: „Eksta-
se usw. Prophet (auch Moses), bei ihm verdrängt göttliches Pneuma menschlichen Intellekt Her. 



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   189

seinem Körper und seiner Seele, er ist gleichsam frei und ledig aller Bindungen. 
Das Movens, das den Geist ergreift und ihn dazu bringt, sich soweit zu exponieren, 
dass er sich selbst verlässt, ist himmlische Liebe. 

Etwas ist an dieser Stelle wichtig festzuhalten: während im Denken Platons und 
Plutarchs irdische, körperliche Liebe die Basis für himmlische Liebe bietet oder auf 
Höheres verweist,97 fehlt dieser Aspekt in Philons Denken komplett und wohl auch 
wissentlich. Es ist in Philons Denken nicht die Liebe zwischen Mann und Frau, die 
eine Ahnung von himmlischer Liebe vermittelt, wie bei Plutarch (Amatorius 765c). 
In Philons Denken strebt die Seele von sich aus zur Gotteserkenntnis, sie sehnt sich 
danach, ist aber selber zur Gotteserkenntnis unfähig; es ist die himmlische Liebe, 
die sie, wenn sie bereits weit fortgeschritten ist,98 ergreift und emporhebt Rich-
tung Gott.

Himmlische Liebe ergreift die Seele oder genauer den Geist, wenn er getrennt 
von Körper, Sinneswahrnehmung und Sprache ist. Man mag einwenden, dass 
eine derartige Trennung nicht möglich ist. In der Tat ist unter einer Trennung des 
Geistes nicht Hirntod zu verstehen, auch wenn Philon den Geist oft im Kopf lokali-
siert. Philon hat eine andere Vorstellung vom Menschen und dem Zusammenwir-
ken von Körper, Geist und Seele. Eine temporäre Trennung des Geistes vom Rest 
der Seele ist in Philons Sicht möglich, denn die vegetativen Funktionen der Seele, 
die für den Erhalt des Körpers essentiell sind, sind vom rationalen Teil der Seele 
getrennt. Während sich der Geist im Kopf befindet, zusammen mit der Sinneswahr-
nehmung, befinden sich die vegetativen Funktionen (Wille und Begehren) in Brust 

69.74.85.265; All. 3,41.“ Anders urteilen gemäss Noack, Gottesbewusstsein, 38–39, Hans Jonas, Gno-
sis und Spätantiker Geist, Bd. 2/1, Von der Mythologie zur mystischen Philosophie (Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 1954), 104.119 und Walther Völker, Fortschritt und Vollendung bei Philo von 
Alexandrien: Eine Studie zur Geschichte der Frömmigkeit (Leipzig: Hinrichs, 1938), 310–314 über 
den Vorgang. Sie erklären das Geschehen ohne Eingreifen des göttlichen Pneumas. Noack, Gottes-
bewusstsein, 196–215, unterscheidet Her. 69–70 Ekstasis als vorübergehende mystische Erfahrung, 
von Her. 71–74, nichtekstatisches mystisches Bewusstsein als dauerhafter Zustand des Weisen. M. 
E. bildet Her. 68–74 eine Einheit, die Exegese von Gen 15,4, zu deren Interpretation Philon Gen 12,1 
hinzuzieht; die Themen „Hervorgehen aus“ (Gen 15,4) und „Ausziehen aus“ (Gen 12,1) interpretiert 
Philon als Verlassen von Körper, Sinneswahrnehmung und Sprache. 
97 Platon, Phaedr. 251b–256e; Symp. 210a–f.
98 De migratione Abrahami zeigt den langen und schwierigen Weg der nach Gotteserkenntnis stre-
benden Seele von falscher Gotteserkenntnis (Chaldaia, symbolischer Ort der Astronomie und Stoa) 
über Charan (symbolischer Ort der Sinneswahrnehmung und der Selbsterkenntnis) zur Erkennt-
nis von Gottes Logos. Dazu Rainer Hirsch-Luipold, „Unterwegs zu Weisheit und Heil. Philons Inter-
pretation von Abrahams Auszug als Zeugnis der religiösen Philosophie der frühen Kaiserzeit,“ in 
Abrahams Aufbruch: Philon von Alexandria, De migratione Abrahami, hg. Maren Niehoff, Reinhard 
Feldmeier, SAPERE 30 (Tübingen: Mohr Siebeck, 2017), 167–185.



190   Beatrice Wyss

und Bauch.99 Das heisst, der Körper lebt, weil die Trennung des Geistes von der 
Seele die vegetativen Funktionen der Seele nicht betrifft. Jede Ekstasis endet (Somn. 
2,233), Ekstasis ist ein temporäres Ereignis (QG 4,29).

Der Geist tritt aus der Seele heraus, freilich ist dies kein aktives, vom Geist 
gewolltes und bewirktes Geschehen, sondern das Heraustreten widerfährt dem 
Geist. Philon macht das an unserer Stelle deutlich (Her. 69–70), weil er die passive 
Form der Verben braucht (σεσοβημένης; ἠγμένης; εἱλκυσμένης). Der Geist wird aus 
der Seele herausgeführt, herausgezogen, er kann Ekstasis nicht selbst bewirken. 
Göttliche Liebe ergreift den Geist just in dem Moment, als er selber unter Einsatz 
seines ganzen Dranges und Strebens sich Richtung Gott bewegt (Somn. 2,232). 

Wenn der Geist, der von göttlicher Liebe erfasst wird, alles vergisst, auch sich 
selber (Somn. 2,232), so umschreibt Philon auch hier ekstatisches Geschehen. Denn 
das Vergessen von Allem, und insbesondere auch von sich selbst, kennzeichnet 
Ekstasis.100 Zum Vergessen des Eigenen gehört komplementär die Erinnerung oder 
Wiedererinnerung an Transzendentes.101 

Etwas anders fasst Philon Ekstasis in Ebr. 136–137: geflügelte und himmlische 
Liebe nach unvergänglichen und unkörperlichen Dingen lebt im Geist und macht 
ihn empfänglich für Ekstasis.102 In Opif. 70–71 steht die Schau der Ideen unmit-
telbar vor der ersehnten Schau Gottes. Zur spirituellen kommt eine ästhetische 
Dimension: Der Geist schaut die Schönheit der Tugend (Ebr. 137); auch in Opif. 71 
spricht Philon von der überwältigenden Schönheit der Ideen (τὰς ἰδέας θεασάμενος, 
ὑπερβάλλοντα κάλλη). Platon spricht von der Idee der Schönheit, die hell strahlt 
(καλλὸς δὲ τότε ἦν ἰδεῖν λαμπρὸν, Phaedr 250b). Plutarch spricht ebenfalls von der 
Schönheit, nach der sich die Seele sehnt (Amatorius 765a).

Einen weiteren Aspekt bringt Philon an folgender Stelle: Wen göttliche Liebe 
ἔρως θεῖος ergreift, gerät nicht nur in Ekstasis, in den dritten Modus der Erkennt-
nis, sondern verehrt den Seienden (Prob. 43; Dtn 2,67). Dieses Ergriffenwerden von 
göttlicher Liebe und die Verehrung des Seienden hat transformative Kraft, es ver-
wandelt den Menschen in einen Gott (Ex 7,1). Freilich wird er in einen Gott der 
Menschen verwandelt und nicht in den Gott des Alls (Prob. 43). 

99 Philon, Leg. 1,70; Platon Tim. 69e–71a; Wyss, „Geist,“ 127–129, eine Skizze von Philons Sicht; 
er unterscheidet je nachdem eine Dreiteilung der Seele wie Platon, oder er kennt acht Seelenteile 
wie die Stoiker. Die Anzahl Seelenteile spielt für die Argumentation keine Rolle. Wichtig ist, dass in 
Philons Denken der Geist vom Rest der Seele und auch vom Körper separierbar ist. Ideengeschichte 
zum Thema: Jaap Mansfeld, „Doxography and Dialectic: The Sitz im Leben of the Placita,“ in ANRW 
36/4, ed. Wolfgang Haase (Berlin: De Gruyter, 1990), 3056–3229 (3117–3121).
100 Philon, Her. 69–70; Migr. 1–12.
101 Philon, Somn. 2,232; Ebr. 137; Platon, Phaedr. 251d; Plutarch, Amatorius 765b.f.
102 Philon, Ebr. 136–137, Text oben, 4.2. 



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   191

Ekstasis und himmlische Liebe gehören untrennbar zusammen: Es ist himm-
lische Liebe, die den Geist, der sich nach Unkörperlichem sehnt (Ebr. 136), ergreift, 
ihn zieht und führt (Her. 70), die Liebe ist aktiv, der Geist ist passiv. Die himmlische 
Liebe ergreift den Geist, wenn er seine üblichen Bindungen an Körper, Sinne und 
Sprache temporär verlässt. Der Geist strebt von sich aus nach oben, er sehnt sich 
nach Transzendenz, doch von sich aus gelangt er nicht in diesen Bereich. Es braucht 
von oben, aus dem Bereich der Transzendenz, himmlische Liebe, die ihn zieht. 

9 Himmlische Liebe als pneumatisches Geschehen
Καταπνέοντος εἰς αὐτὰς τὸν πτηνὸν ἔρωτα καὶ οὐράνιον τοῦ φιλοδώρου θεοῦ (Cher. 20)

während der gebefreudige Gott die geflügelte und himmlische Liebe auf sie herabhaucht

Im Verb „herabhauchen“ versteckt sich ein Hinweis, um welches Geschehen es sich 
hier handelt, oder anders gesagt, welches das Medium himmlischer Liebe ist. Es ist 
Gottes Pneuma.103 Wegen der Nähe zu Gott bekommen die Kräfte, als die Philon die 
Cherubim interpretiert (Her. 70), durch die Betrachtung und die beständige Schau 
Sehnsucht zueinander, indem der gebefreudige Gott die geflügelte himmlische 
Liebe auf sie herabhaucht (Cher. 20). Der Spender der himmlischen Liebe ist also 
Gott, der „Transport“ der himmlischen Liebe geschieht über Gottes Hauchen oder 
Gottes Pneuma. Nicht an allen Stellen ist der pneumatische Hintergrund so durch-
sichtig. In Philons Lebenszeit haben Wendungen wie κατεχόμενοι, βακχευθεῖσα καὶ 
θεοφορηθεῖσα; ἐπιθειασμόν, ἐνθουσιώσης, κἀκμεμηνυίας (Her. 69–70) eine weitere 
Konnotation: sie stehen in enger Verbindung mit göttlichem Pneuma.

Philon spricht hier von ἐπιθειασμός, die Seele ist ἐνθουσιώση voll Gott.104 
Etwas später macht er deutlich, dass Gottes Pneuma in die Seele eintritt, wenn der 

103 Haftpunkt für die Vorstellung, dass Gott den Menschen anhaucht, ihm etwas einhaucht, ist 
Gen 2,7. In der Exegese von Gen 2,7 kommt Philon indes nicht auf himmlische Liebe zu sprechen. 
Die Rolle des göttlichen Pneumas in Schöpfung, Anthropologie und Inspiration in Philons Denken 
werde ich andernorts darstellen: „Göttliches Pneuma der Weisheit: Aspekte der Pneumatologie 
Philons aus Alexandreia,“ in Geist. Exegetische, theologische, religionsgeschichtliche und phänome-
nologische Perspektiven, ed. Reinhard Feldmeier, Jörg Frey, Benjamin Schliesser, WUNT, Tübingen 
2023/24. Einschlägig, wenngleich mit einer einseitigen Berücksichtigung griechischer Quellen auf 
Kosten der biblischen Tradition ist Hans Leisegang, Der Heilige Geist: das Wesen und Werden der 
mythisch-intuitiven Erkenntnis in der Philosophie und Religion der Griechen (Darmstadt: WBG, 
1967).
104 Ebenso Plutarch, Amatorius 765d ἐνθουσιῶντες. Die Situation der Gottbegeisterung ist deut-
lich verschieden von Philon: bei Plutarch liegen die Liebenden einander in den Armen und finden 



192   Beatrice Wyss

Geist oder Logos, das Rationale, die Seele verlässt. Er schreibt: „ausgesiedelt wird 
nämlich der Geist in uns bei der Ankunft von Gottes Pneuma“ (Her. 265 ἐξοικίζεται 
μὲν γὰρ ἐν ἡμῖν ὁ νοῦς κατὰ τὴν τοῦ θείου πνεύματος ἄφιξιν).

Um die These zu belegen, dass Philon unter himmlischer Liebe ein pneumati-
sches Geschehen versteht, ist es nötig, einen Blick auf das Synonymenlexikon des 
Julius Pollux zu werfen.105 Dass Philon dieses Lexikon benutzte, ist aus Gründen 
der Chronologie ausgeschlossen, denn Pollux wirkte Ende des 2. Jh. Pollux’ neun-
bändiges Lexikon mit Synonymen erhebt keinen Anspruch auf Originalität. Gerade 
deshalb ist es ein wertvolles Hilfsmittel, um die Konnotationen und Assoziatio-
nen von griechischen Wörtern zu eruieren, die sich uns nach knapp zweitausend 
Jahren nicht mehr ohne Weiteres erschliessen. 

Εἰ δέ που καὶ πνεῦμα εἴη μαντικόν, ὁ μὲν τόπος ἔνθεος καὶ ἐπίπνους καὶ κάτοχος καὶ 
ἐπιτεθειασμένος καὶ κατειλημμένος ἐκ θεοῦ, ὥσπερ καὶ ὁ χρῶν ἀνήρ· οὗτος δὲ καὶ ἐνθουσιῶν, 
καὶ κεκινημένος ἐκ θεοῦ, καὶ ἀναβεβακχευμένος, καὶ πλήρης θεοῦ, καὶ παραλλάττων ἐκ θεοῦ 
(Pollux 1,15).

Ich gehe im Folgenden die Stellen durch, wo Philon von himmlischer Liebe spricht, 
und zeige den pneumatischen Hintergrund dieses Konzepts. Pneumatischer Hin-
tergrund liegt vor, wenn Philon im Zusammenhang mit himmlischer Liebe Verben 
oder Adjektive verwendet, die Pollux (1,15–16) als Synonyme für πνεῦμα μαντικόν 
und verwandte Verben angibt.

Moses ist von himmlischer Liebe angehaucht (καταπνευσθεὶς ὑπ᾿ ἔρωτος 
οὐρανίου, Mos. 2,67. Pollux ἐπίπνους). Die Therapeuten und Therapeutinnen werden 
von himmlischer Liebe ergriffen.106 Zwar schreibt Philon ἁρπασθέντες, während 
Pollux von κατειλημμένος ἐκ θεοῦ spricht. Beide Verben bezeichnen ein festes 
Packen und Ergreifen und ich möchte sie hier als Synonyme sehen. Die Therapeu-
tinnen und Therapeuten sind wie Bakchanten und Bakchantinnen (βακχευόμενοι; 
Polluc. 1,16 ἀναβακχεῦσαι), sie sind enthusiastisch (ἐνθουσιάζουσι; Polluc. 1,16 
ἐνθουσιάσαι). Aufgeregt von himmlischer und göttlicher Liebe (παρακεκινημένος 
πρὸς τὸν οὐράνιον καὶ θεῖον ἔρωτα; Pollux κεκινημένος ἐκ θεοῦ) und hingerissen 
vom Stachel der Gottbesessenheit (ὑπὸ θείας κατοχῆς, Pollux 1,16 κατοχή) schwelgt 
die Seele (Plant. 39). In der Schilderung der Ekstasis Her. 69–70 spricht Philon von 
Besessenen (κατεχόμενοι, Pollux 1,16 κατασχεθῆναι), von einer Seele in bakchanti-

eine Spur, einen Ausfluss, eine Ähnlichkeit des Göttlichen vor und geraten vor Freude und Staunen 
in göttliche Begeisterung (ἐνθουσιῶντες), sie freuen sich über die Wiedererinnerung.
105 Auf Pollux hat bereits Leisegang, Geist, 122–124 hingewiesen.
106 Philon, Contempl. 12; Zur „Schau Gottes“ Noack, Gottesbewusstsein, 64. Anlässlich des grossen 
Nachtfestes geraten die Therapeutinnen und Therapeuten ebenfalls in einen besonderen Zustand, 
der Ähnlichkeit mit ekstatischem Geschehen hat: Contempl. 83–89; und Noack, Gottesbewusstsein, 
61–62. 



Philon aus Alexandreia: Himmlische Liebe, Gottes Pneuma und Ekstasis   193

scher Verzückung, die von Gott ergriffen ist (βακχευθεῖσα καὶ θεοφορηθεῖσα; Pollux 
1,15 ἀναβεβακχευμένος; 1,17 θεόληπτος), von prophetischer Inspiration (προφητικὸν 
ἐπιθειασμόν; Pollux 1,16 ἐπιθειασμός) und von inspiriert sein (ἐνθουσιώσης; Pollux 
1,15 ἐνθουσιῶν).107 Philon spricht weiter vom Ergriffensein von Liebe zum Besten 
(Fug. 195 ἔρωτι τοῦ ἀρίστου κατέσχηνται; Pollux 1,16 κατασχεθῆναι) oder Ergrif-
fensein von Liebe zum Körperlosen und Unvergänglichen (τὸν ἀσωμάτων καὶ 
ἀφθάρτων ἔρωτι κατεσχημένον, Migr. 13), fleisch- und körperlose Liebe und Freund-
schaft zu Gott (ἔρωτι καὶ φιλίᾳ θεοῦ ἀσάρκῳ καὶ ἀσωμάτῳ κατεσχῆσθαι, Fug. 59; 
Pollux 1,16 κατασχεθῆναι). Moses ist von göttlicher Liebe ergriffen (τὸν ἔρωτι θείῳ 
κατεσχημένον, Prob. 43). Der Prophet Elias ist gottbegeistert (ἔνθους, Deus 138; 
Pollux 1,15 ἔνθεος) und von olympischer Liebe ergriffen (κατεσχημένος ἐξ ἔρωτος 
ὀλυμπίου). 

In Abschnitt  8 Eros und Ekstasis habe ich die Bewegung des menschlichen 
Geistes nachgezeichnet. Jetzt habe ich die Blickrichtung gewechselt und schaue auf 
die andere Seite des Geschehens: Himmlische Liebe, die aus dem Bereich der Trans-
zendenz in den Bereich der Immanenz hineinwirkt, als Gottes Pneuma gleichsam herab-
kommt und die Seele des Menschen erfüllt. Ekstasis hat in Philons Deutung also zwei 
Aspekte: das Heraustreten des menschlichen Geistes und den Kontakt des Geistes mit 
der Sphäre jenseits des Denkbaren, eine Transzendenzerfahrung; zugleich erfüllt 
Gottes Geist die Seele: etwas von Gott kommt sozusagen in die Seele des Menschen, 
füllt sozusagen die Lücke aus, die der abwesende Geist hinterlässt. Ekstasis ist eine 
Doppelbewegung: der Geist tritt aus der Seele, erfasst von himmlischer Liebe, im 
gleichen Augenblick erfüllt Gottes Pneuma die Seele (Her. 265). Dieses Geschehen 
erfüllt Geist und Seele mit grösster Freude. Die Schau des Denkbaren und was jen-
seits des Denkbaren liegt, ist ein Hochgenuss, so dass die Seele bildlisch gesprochen 
Freudensprünge aufführt oder im Reigentanz der Tugenden mittanzt (Plant. 39). 
Dieses ekstatisch-pneumatische Geschehen hat auch eine ästhetische Dimension: es 
ist schön, reinste Schönheit. Oder wie Philon schreibt:

Ψυχαὶ δ᾿ ὅσαι θείων ἐρώτων ἐγεύσασθε, καθάπερ ἐκ βαθέος ὕπνου διαναστᾶσαι καὶ τὴν ἀχλὺν 
ἀποσκεδάσασαι πρὸς τὴν περίβλεπτον θέαν ἐπείχθητε …, ἵν᾿ ὅσα θεάματα καὶ ἀκούσματα τῆς 
ὑμετέρας ἕνεκα ὠφελείας ὁ ἀγωνοθέτης εὐτρέπισε κατανοήσητε. (Somn. 1,165)

Ihr Seelen, die ihr himmlische Liebe gekostet habt, steht wie aus tiefem Schlaf auf und schüt-
telt die Benebelung ab und drängt zur wunderbaren Schau, damit ihr versteht, wieviel Augen- 
und Ohrenschmaus euretwegen der Organisator (d. h. Gott) bereitet hat. 

107 An diesen Stellen steht himmlische Liebe ohne pneumatisches Vokabular: Philon, Abr. 66; Ebr. 
136; Praem. 84, QG 3,21; Virt. 55.




