Rainer Hirsch-Luipold
The Dark Side of the Mirror

Der Mensch als Spiegelbild Gottes bei Paulus und darlber hinaus

Abstract: Proceeding from the metaphor of the mirror both in Paul (1 Cor 13,12;
2 Cor 3,18) and in Middle Platonic texts (mainly Plutarch On the Pythia and On
the Moon), the article argues that in order to reflect God’s image like a mirror, the
human being - like every other mirror — must have a dark side. This has to do with
the necessary materiality of any mirrox, and it allows us to elucidate the paradox
of the notion of an image of God both in ontological and in epistemological terms.

Keywords: mirror, Plutarch, Paul, anthropology, materiality

1 Der Mensch als Bild Gottes?

Wie ist es moglich, ausgerechnet den Menschen mit seinen Blind-Spots als Bild
Gottes zu bezeichnen? Nicht erst angesichts der dramatischen 6kologischen Krise,
der Ausbeutung von Tier und Natur mit der Folge u.a. eines Artensterbens, das
ebenso bedrohlich fiir die Lebensgrundlagen auf der Erde ist wie die menschen-
gemachte Erderwdrmung, nicht erst durch den bestialischen Krieg in der Ukraine,
der uns an die dunkelsten Zeiten der menschenverachtenden nationalsozialis-
tischen Diktatur erinnert, nicht erst anhand dieser jiingsten Schuldgeschichte,
durch die der Mensch sein Menschsein verfehlt und seinen Mitmenschen und der
Schopfung insgesamt zum unmenschlichen Feind wird, wird der Gedanke einer
wie auch immer gearteten Reprasentation Gottes durch den Menschen rétselhaft.
In diesem Beitrag sollen deshalb die dunklen Stellen in den Blick genommen, die,
so die These, notwendig im Gedanken der Bildhaftigkeit des Menschen mitgedacht
sind, wie an der Metapher des Spiegels besonders deutlich wird.

2 Der Spiegel als Metapher

Der Spiegel und das Sich-Spiegeln spielt bei Paulus in seiner korinthischen Korres-
pondenz an zwei Stellen eine wichtige Rolle (ndmlich in 1 Kor 13,12; 2 Kor 3,18). Wie
das Siegel wird die Metapher des Spiegels — als eine Sonderform des Bildes — bereits

Rainer Hirsch-Luipold, Bern

@ Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk
ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111022406-007


https://doi.org/10.1515/9783111022406-007

100 — Rainer Hirsch-Luipold

von Platon verwendet. Der Siegelabdruck vermag tiber das Verhéltnis von Positiv
und Negativ, Stempel und Abdruck, inshesondere den Gedanken umzusetzen, dass
sich etwas in der korperlichen Welt abzeichnet, ohne selbst korperlich (oder jeden-
falls korperlich anwesend) zu sein — pure Struktur gewissermassen." In diesem
Sinne verwendet Platon die Metapher des Siegels im Theaitetos (191d), allerdings
nicht ontologisch, sondern erkenntnistheoretisch im Sinne eines Eindrucks in der
Seele. Demgegeniiber arbeitet die Metapher des Spiegels mit optischer Metaphorik
der Brechung, der Widerspiegelung und des Aufscheinens.’

Der Spiegel als Metapher soll in diesem Beitrag vor dem Hintergrund der zeit-
genossischen Philosophie, insbesondere bei Plutarch, beleuchtet werden. Denn
Paulus greift in seiner Verwendung des Motivs, wie wir sehen werden, auf Assozia-
tionshorizonte zurtick, die man in der Antike allgemein und speziell in der platoni-
schen Tradition mit dem Motiv des Spiegels verbindet:® im Blick auf das Verhltnis
von Gott und Mensch umfasst seine Bedeutung ontologische und epistemologische
Aspekte des Bildes verbunden mit dem Gedanken der Brechung und Indirektheit,
aber auch Undeutlichkeit oder Unerkennbarkeit sowie ethisch den Aspekt der Ver-
wandlung des Menschen bis hin zu ,Angleichung an Gott, mithin auch der Wider-
spiegelung gottlicher Herrlichkeit im Menschen. Der ethische Aspekt setzt bei der
Alltagsverwendung des Spiegels an: anhand des im Spiegel erscheinenden Bildes
korrigiert man sich und bringt sich in Ordnung. Diese ethische Verwendung des
Spiegelmotivs findet sich programmatisch bei Plutarch am Beginn seiner Vita des
Aemilius Paullus (1,1) ausgefithrt — wir kommen sogleich darauf zuriick. Im Spiegel
stossen reale und ideale Bilder aufeinander. Es zeigt sich dort ein Bild, das — je nach
Blickwinkel und Kontext — mal das eigene Bild, mal das Bild eines anderen Men-

1 Die Pointe der platonischen Metapher vom Siegelabdruck in Wachs besteht darin, dass diese
Struktur einfach wieder eingeschmolzen werden kann und sich dann aufl6st. Es klingt deshalb wie
eine bewusste Gegenthese, wenn der Kolosserbrief tiber Jesus Christus betont, in ihm wohne die
Fiille des Gottseins ,korperlich® (név t0 mAfpwua g BedTnTog cLWuATIKHS; Kol 2,9).

2 Gegentiber dem Spiegel bleibt in der Metapher des Siegels, ahnlich wie bei der der Ritzung auf
einer Matrize (yapaxtip; Hebr 1,3), im Blick auf die Produktion des Bildes die Vorstellung einer
sehr physischen Einwirkung, die beim Spiegelbild nicht da ist. Auch ist das Ergebnis ein wesentlich
stabileres und dauerhafteres Bild als das fliichtige Bild im Spiegel.

3 Fir eine ausfithrliche Analyse des paulinischen Spiegelmotivs vor dem Hintergrund sowohl
der literarischen als auch der material archdologischen Quellen vgl. Barbara Hirsch und Rainer
Hirsch-Luipold, ,Von Angesicht zu Angesicht“ (1 Kor 13,12): Gott, Christus und Mensch im Spie-
gel,“ in Uber Gott: Festschrift fiir Reinhard Feldmeier zum 70. Geburtstag, ed. Jan Dochhorn, Rainer
Hirsch-Luipold und Ilinca Tanaseanu-Dobler (Tubingen: Mohr Siebeck, 2022), 299-333. Spiegel
sind aus der Antike nicht nur als Artefakte in grofier Zahl auf uns gekommen, sondern finden sich
auch als Metapher in unterschiedlichen Zusammenhéangen bei den Autoren der Kaiserzeit.



The Dark Side of the Mirror =— 101

schen oder einer anderen Sache, mal gar Widerspiegelung des Glanzes gottlicher
Herrlichkeit sein kann.

Was genau also erblickt der Mensch jeweils im Spiegel? Eine Widerspiegelung
seiner selbst oder von etwas anderem? Bleiben wir im Bereich der Anthropologie
und Ethik, oder klart paradoxerweise ein Bild unseren Blick, das uns (noch) gar
nicht im Letzten zugénglich ist, verwandelt vom Glanz der Herrlichkeit Gottes?
Und was sagt das im Spiegel erscheinende Bild iiber Gott aus, wenn der Mensch
nach Gen 1,26f. als Bild Gottes erschaffen wurde? Schliesslich: Wenn der Mensch
im Spiegel als Spiegelbild Gottes erscheint, wie lassen sich die dunklen Seiten ein-
ordnen?

3 Die materiale Seite der Bilder

Ein entscheidender Aspekt von Bildern liegt in ihrer Materialitdt. Wie der Siegel-
abdruck rickt auch der Spiegel diese materiale Seite des Bildtrégers ins Zentrum,
insofern das Material eines Spiegels oder einer Matrize das jeweils erscheinende
Bild mit beeinflusst. Ein bronzener Spiegel etwa wirft ein anderes Bild zurtick als
ein silberner oder goldener (Glasspiegel sind in der Antike eher die Ausnahme);
ebenso vermittelt eine holzerne Statue ein anderes Bild des Gottlichen als eine
chryselephantine (wie etwa das bertihmte, von Phidias hergestellte Gotterbild des
olympischen Zeus).* Eine weitere Pointe des Spiegels hingt unmittelbar mit seiner
Materialitdt zusammen: er gibt ein Objekt in ganz unterschiedlicher Weise wider,
mal grofer, mal kleiner, je nachdem, ob er plan, konvex oder konkav ist. Am deut-
lichsten diskutiert Plutarch die Implikationen der Materialitit des Spiegels in seiner
Schrift Uber die Orakel der Pythia, wo es um die Art geht, wie Apollon die Pythia als
divinatorisches Medium verwendet, um seine Botschaften zu offenbaren.® Plutarch
begreift sowohl die Pythia, als auch die menschliche Seele (im Vergleich mit dem

4 Diesem Gotterbild hat Dion von Prusa eine ausfiithrliche theologische Darlegung als vollkom-
menste Ausdrucksform menschlichen Denkens tiber das Gottliche (or: 12,26) gewidmet (Dion von
Prusa, Olympische Rede oder iiber die erste Erkenntnis Gottes, Ubers. Hans-Josef Klauck und Balbi-
na Bébler, SAPERE 2, [Darmstadt: WBG, 2002], insbes. 186-216: ,Zu religionsphilosophischen und
theologischen Aspekten der Rede®).

5 Dies wird im unmittelbaren Anschluss in 404D verglichen mit dem Mond als Spiegel der Sonne,
die bei Plutarch verschiedentlich als herausragendstes Bild des Gottlichen erscheint. Vgl. ¢gomtpixn
eikwv (De facie 920F6f.) als natiirliches Abbild auf einem kiinstlerisch gestalteten Werkzeug zur Ab-
bildung, einem Spiegel.



102 —— Rainer Hirsch-Luipold

Mond in seinem Verhéltnis zu Sonne) als ein géttliches Werkzeug (6pyavov),® das
die an sich unsichtbaren Gedanken Gottes in der korperlichen Welt wahrnehmbar
zumachen in der Lage ist. Auf diese Weise erhalte der an sich nicht wahrnehmbare
gottliche Gedanke eine materiale Grundlage, in der er sich abzeichnen kann.”

Die Seele ist als Werkzeug Gottes geschaffen. Der besondere Wert dieses Werkzeugs besteht
darin, dasjenige, das von ihm Gebrauch macht, durch das in seiner Natur angelegte Vermdgen
nachahmend darzustellen, und die Umsetzung des Gedankens selbst, der in ihm aufscheint,
darzubieten. Dabei zeigt es den Gedanken nicht so, wie er im Schopfer war — rein, ohne
Tritbung durch Affekte und makellos —, sondern vermischt mit vielem, was ihm fremd ist.
Absolut ist der Gedanke uns ndmlich unsichtbar; in einem anderen aber und durch ein anderes
wird er sichtbar; indem er mit dessen Natur ausgefiillt wird. Auf Wachs gehe ich hier ebenso
wenig ein wie auf Gold, Silber, Erz und alle anderen Formen gestaltbarer Materie. Sie alle
nehmen zwar eine einzige (gemeinsame) Idee auf, wodurch ein Abbild geformt wird, jede Sub-
stanz aber fiigt aus ihrem eigenen Wesen heraus dem Abbild ein unterscheidendes Spezifikum
hinzu. Ebenso iibergehe ich die unzéhligen aus einer einzigen Gestalt hervorgehenden Auspra-
gungen von Erscheinungen und Abbildern in den planen, konkaven und konvexen Spiegeln.®

Yoy & dpyavov 000 yéyovev, 6pyavov & dpetn HAAOTA uipelofat TO XPOUEVOV [} TEQPUKE
Suvapet kal apéyew 1o (C) €pyov avtod 00 vorjuatog év adt® Slagawvouévov, Setkvoval &
oUY olov v £V @ Snuovpy®d kaBapov kal arabég Kol avaudpTnTov, AAAX HEULYUEVOV TTOAAG
0 AAAoTplw: Kad’ éavto yap dénAov nuiv, v ETépw 8¢ Kal St ETépov pawvduevoy avamiumiarat
Tij¢ €kelvov QUOEWS. Kal KNpov PV €@ Kal xpuoov Gpyvpdv Te Kal YaAkov doa T GAAa
TAATTOUEVNG 0Volag €18n. SéxeTal pev idéav plav ékTumovuévng opoldTnTog, dAAo 8 ANV g’
£aUT00 TO UUHATL Slagopay TPooTiBnat: Kal Tag £V KATOMTPOLS EMUTESOLS T€ Kal KolAoLg Kal
TEPLAYEDL PUOUATWY Kal el8wAwY (D) a’ Evog ei8oug puplag TapaTuTHCELS.

In einer rhetorischen praeteritio (,auf Wachs gehe ich hier ebenso wenig ein wie
auf Gold, Silber, Erz...“) verdeutlicht der Philosoph mit dem Bild des Spiegels, dass
in der Prophetie die personlichen Voraussetzungen des Mediums wie Stimme und
Bildungsgrad eine Rolle spielen. Mit anderen Worten: das gottliche Bild und damit
die gottliche Botschaft kann nicht als solche, ,rein, ohne Triibung durch Affekte und
makellos“, vermittelt werden, sondern immer nur in einer korperlichen Ausdrucks-
form: ,Absolut ist der Gedanke uns namlich unsichtbar, in einem anderen aber
und durch ein anderes wird er sichtbar, indem er mit dessen Natur ausgefillt wird

6 De Pyth. orac. 404B-C; vgl. De gen. Socr. 582C. Oft auch gerade ,Wahrnehmungsorgan®; vgl. Amat.
766A, wo der sichtbare Korper insgesamt als Werkzeug der Erinnerung erscheint. Auf die Paral-
lelitat dieser Stelle insgesamt wére noch néher einzugehen. Auch dort ist von Licht und Feuer die
Rede. Plutarch spielt an anderer Stelle auch mit der Verwendung des Wortes fiir ein Musikinstru-
ment, vgl. De def. 418C.

7 Christlich gesprochen wiére man mit dieser Ubersetzung des Nicht-Wahrnehmbaren ins Wahr-
nehmbare beim Gedanken der Offenbarung als Grundlage fiir den Menschen, seinerseits Kontakt
aufzunehmen.

8 De Pyth. orac. 404B-D; eigene Ubersetzung.



The Dark Side of the Mirror =—— 103

(avamipmAatat Thg €ketvov @Uoewc). Die Verdnderung, die der gottliche Gedanke
bei der Vermittlung notwendig erfahrt, hngt mit der individuellen korperlichen
Verfasstheit des Mediums zusammen, anders gesagt: sie liegt in der Materialitét
des Bildcharakters: ,Jede Substanz fiigt aus ihrem eigenen Wesen heraus dem
Abbild ein unterscheidendes Spezifikum hinzu“ (4¢’ éavtol T® puiuatt Stagopav
npoatibnoy). Mit diesem Gedanken, der hier auf die Seele bezogen ist, dessen
Logik aber auf das Wesen der Pythia ebenso zu tibertragen ist wie auf das Wesen
des Mondes, der nach Plutarch das Licht der Sonne widerspiegelt und so sicht-
bar macht, begegnet Plutarch dem Einwand, die Orakelspriiche der delphischen
Pythia konnten aufgrund ihrer mangelnden &sthetischen Qualitdt unmoglich von
dem Gott Apollon stammen. Aus der Essenz der gottlichen Botschaft, so sagt Plut-
arch (allgemeiner konnte man sagen: aus der einen goéttlichen Wahrheit), kénnen
je nach Art der ,Spiegel“ eine Vielzahl verschiedener Auspragungen hervorgehen.
Die materiale Grundlage hat damit Einfluss auf die konkrete Gestalt des Abbildes,
aber nicht auf seinen ,Wahrheitsgehalt®, also seinen Bezug zum Dargestellten. Ent-
scheidend fiir unser Thema ist hier: die notwendige Materialitat des Bildes, die im
Vergleich zur Reinheit des Gottlichen immer eine Verdnderung bedeutet, darf nicht
dazu verwendet werden, den Bildgedanken insgesamt zu negieren und die gottli-
che Herkunft des Géttlichen a priori zu verneinen.

Da Plutarch hier tber die Seele als Matrize der gottlichen Botschaft handelt,
wird deutlich, dass auch die Seele geméss der Anthropologie Plutarchs nicht einfach
immateriell ist, sondern einen Zwischenstatus einnimmt zwischen dem vergéangli-
chen Korper und dem unkorperlich-géttlichen Geist (vo0c). Diese Mittelstellung, die
von der Vorstellung einer Dreiteilung des Menschen her verstandlich wird, hat ihre
Entsprechung in der Kosmologie, wo der Mond eine Zwischenstellung einnimmt
zwischen Erde und Sonne, welche letztere Plutarch als Platz des géttlichen Geistes
begreift.’ Entsprechend heisst es im direkten Anschluss an die eben zitierte Stelle,
das Gottliche bediene sich der Pythia, um sich hérbar zu machen, wie sich die Sonne
des Mondes bediene, um sich sichthar zu machen. Der Mond — und das ist ganz
naturwissenschaftlich gedacht — ist also eine Art Spiegel der Sonne (404D):"° dies
impliziert den (in der Antike umstrittenen) Gedanken, dass der Mond ,erdartig®,

9 Der ebenfalls bei Plutarch formulierte Gedanke, dass es den Menschen nur mdglich ist, das Licht
der Sonne zu sehen, wenn es sich im Mond spiegelt, vermischt dagegen diese Vorstellung mit dem
auch in der biblischen Sinaigeschichte vorkommenden Gedanken, dass eine unmittelbare Begeg-
nung mit der Macht des Géttlichen fiir die Menschen schédlich ist: am Beispiel der Sonne entspricht
es der einfachen Alltagserfahrung, dass die unmittelbare Schau die Augen beschadigt.

10 Man darf bei dieser Metaphorik den Gender-Aspekt nicht tibersehen: das Bild funktioniert des-
halb, weil die Sonne im Griechischen maskulinum ist und der Mond femininum.



104 —— Rainer Hirsch-Luipold

also materiell ist. Im Prozess der Spiegelung verdandert der Mond die Qualitat des
Lichts der Sonne, ihre Farbe und Kraft.

Ein weiterer Aspekt der Materialitét des Spiegels ist die Beschaffenheit der Ober-
flache, die die Qualitit eines Spiegels wesentlich beeinflusst: der Spiegel kann klar
oder getribt sein, fleckig oder zerkratzt. Spiegel geben dann nur noch ein undeutli-
ches Bild wieder, wodurch sich metaphorisch inshesondere die Aspekte des Ratsel-
haften, Unklaren und Verschwommenen der Gotteserkenntnis unter den Bedingun-
gen der Korperlichkeit des Menschen und der Welt ins Bild setzen lassen. Bisweilen
tritt dieser Aspekt in der Literatur hervor, wie etwa an einer bertihmten Stelle in
Weish 7,26, wo es um das Wesen der gottlichen Weisheit geht und diese als ,Wider-
schein (dnavyaopa) ewigen Lichts als fleckenloser Spiegel der gottlichen Wirkkraft
(oomtpov axnAidwtov Tig oD Beod €vepyeiag) und Bild seiner Giite (eikwv T
ayaBdtntog)“ erscheint. Interessanterweise ist jeweils nicht vom Bild Gottes selbst
die Rede, sondern von einem Bild von bestimmten Qualitidten Gottes wie seiner Giite,
Kraft und Ewigkeit."" Plutarch seinerseits spricht einmal von den dgyptischen Tier-
gottern als ,klareren Spiegeln““ des Gottlichen, weil sie im Gegensatz zu klassischen
griechischen Gotterstatuen den entscheidenden Punkt des Géttlichen zu versinnbild-
lichen vermdgen, namlich seine Lebenskraft.'* Eine komparative Bedeutung (und
damit eine polemische Zuspitzung) ist hier mit Sicherheit intendiert, um Plutarchs
Pointe, ndmlich ein richtiges theologisches Verstdandnis von Bildern Gottes zu unter-
streichen. Der Komparativ impliziert, dass es Qualitidtsunterschiede zwischen den
unterschiedlichen materialen Spiegeln des Gottlichen gibt."* Es gibt also offenbar
auch Grade der Bildhaftigkeit oder der Erkennbarkeit und Deutbarkeit eines Bildes,
die von unterschiedlichen Faktoren abhéngig sind.

Die Rede von ,Kklareren Spiegeln“ verweist schon darauf, dass auch die Umge-
bung teil der Materialitat des Spiegels ist — auch sie hat auf seine Qualitat Einfluss:
eine feuchte Umgebung flihrt dazu, dass ein Spiegel beschldgt und blind wird,
wdéhrend ein eine trockene Umgebung ihm seine Klarheit zurtickgibt. Auch das
ibertragt Plutarch auf seine Inspirationslehre: Bei der Seele als Rezeptionsorgan
des Gottlichen im Menschen beeintrachtigt die feuchte Umgebung des Korpers ihre
Strahlkraft. Auch dieser Aspekt des Bildes zeigt: allein die materiale Gebundenheit
des (Spiegel-)Bildes tragt zu Unklarheit des Bildes (gegentiber der Klarheit des Dar-

11 Dies betont Travis Niles, The Image of the Invisible God: An Exegetical Study of Colossians 1,15-20,
WUNT 2 (Ttbingen: Mohr Siebeck, erscheint 2023).

12 Anders tbersetzt Gorgemanns: ,besonders klare.“

13 DeIs. 382A-B.

14 Bisweilen erscheinen Spiegel und aiviypa als Gegensatz (oder jedenfalls als Skala von Sichtbar-
keit), so in Plutarch De Is. 382A. Entsprechende Attribute zur Qualitat des Spiegels finden sich auch
Sir 12,11; Platon Tim. 72c; Plutarch De Is. 384A; Apuleius Apol. 14,8ff. u.6.



The Dark Side of the Mirror == 105

gestellten) bei. Im Zusammenhang von Plutarchs Inspirationslehre bedeutet dies,
dass der ,gottlichste Hauch [rmveBua]“, der aus einer Erdspalte in Delphi hervor-
drang und fiir die Inspiration der Pythia verantwortlich gemacht wurde, in Wirk-
lichkeit ganz physiologisch auf ihren Koérper einwirkt und auf diese Weise bessere
Rezeptionsbhedingungen schafft: wie ein Fon bringt er Trockenheit und damit Klar-
heit der Spiegelung der gottlichen Nachricht."® Die Materialitéit des Spiegels, so zeigt
sich in diesen unterschiedlichen Zusammenhéngen, ist fiir seine Verwendung als
Metapher und fiir das jeweilige Verstdndnis wesentlich.

4 Materialitat und die dunkle Seite des Spiegels

Als Gegenseite des biblischen Gedankens vom Menschen als Bild Gottes riickt mit
der Materialitat des Spiegels neben dem Aspekt einer notwendigen Verdnderung
des Seins Gottes bei Reprédsentation in einer korperlichen Matrize und neben der
Moglichkeit der Verdunklung der Wiedergabe durch Korrosion oder Befleckung
ein weiterer Sonderaspekt des Spiegels in den Blick: ,The Dark Side of the Mirror*.
Jeder Spiegel hat notwendig eine dunkle Hinterseite. Wird der Mensch als (Spiegel-)
Bild Gottes betrachtet, dann kommen unvermeidbar die ratselhaften, dunklen,
undeutlichen, auch gebrochenen Seiten dieser Bildlichkeit in den Blick, und damit
zusammenhéngend Doppeldeutlichkeit und Unklarheit dessen, was im Spiegel
gegenwartig wird.

Der Titel meines Beitrags spielt nattirlich auf das Album von Pink Floyd an:
Dark Side of the Moon. ,Die dunkle Seite des Mondes“ ist zudem der — wiederum
von Pink Floyd beeinflusste — Titel eines ziemlich dusteren Romans von Martin
Suter, dem Ziiricher Schriftsteller. Suter erzahlt von dem erfolgreichen Wirtschafts-
anwalt Urs Blank, der irgendwann aus der Spur gerdt, seine Personlichkeit durch
psychedelische Pilze verdndert und sich von der Gesellschaft, von Normen und

15 De def. orac. 432D. Die physiologische Deutung an dieser Stelle ist durchaus bemerkenswert.
Denn Plutarch nimmt hier stoische Theorien zur divinatorischen Funktion des delphischen Luft-
hauches auf, die sich mit den Attibuten 8el6tatog und 6clwtatog, um sie physiologisch zu entmy-
thologisieren: géttlich ist nicht der aus der Erdspalte dringende Hauch an sich (denn das Gottliche
hat mit physischen Realitdten, in der Deutung des Platonikers Plutarch) nichts gemein; es kann
aber insofern ,gottlich“ genannt werden, als es die Rezeptionsfahigkeit der Pythia fiir die Botschaft
des Orakelgottes erhoht, ist aber nicht selbst Trager der gottliche Botschaft. Zur Diskussion der
Stelle vgl. Heidrun Gunkel, Rainer Hirsch-Luipold und John R. Levison, ,Plutarch and Pentecost:
An Exploration in Interdisciplinary Collaboration, in The Holy Spirit, Inspiration, and the Cultures
of Antiquity: Multidisciplinary Perspectives, Ekstasis 5, ed. Jorg Frey und John R. Levison (Berlin: De
Gruyter, 2014), 63-94.



106 = Rainer Hirsch-Luipold

inshesondere von jeder Empathie abkoppelt — letztlich sich abkoppelt von dem,
was den Menschen zum Menschen macht. Sein dunkles Nicht-Menschsein hat eine
monstrose Grofie, die ihn in die Ndhe der Absolutheit des Gottlichen riickt. Tatséch-
lich geht es schon im Album von Pink Floyd um die dunklen Seiten menschlicher
Grosse, genauer um die psychische Erkrankung von Pink-Floyd-Mitgriinder und
Mastermind Syd Barrett, aufgrund derer er bereits 1968 im Alter von 22 Jahren aus
der Band ausschied. Mit seiner Genialitdt und seinem Wahnsinn beschéftigen sich
Alben wie Dark Side of the Moon oder Wish you were here.

Die dunklen Seiten des Spiegels weisen auf die Herausforderungen der Rede
vom Menschen als Bild Gottes. Wie Nietzsches toller Mensch, der sich von der
Sonne abkoppelt, oder wie Ikarus kann der Mensch auf seinen Héhenfliigen zur
gottlichen Sonne abstiirzen. Die Spiegelmetapher verweist darauf, dass wir das Bild
Gottes gegenwartig nur als Vexierbild haben. Immer wieder dient gerade die Spie-
gelmetapher dazu, die Gebrochenheit jeder Darstellung im Bild herauszustellen.
Und doch sind es paradoxerweise gerade diese dunklen Stellen, die es tiberhaupt
nur erlauben, den Menschen als Bild Gottes zu begreifen, insofern Materialitét die
Voraussetzung der Bildhaftigkeit ist."® Nur durch die Materialitit der menschlichen
Seele kann der Mensch gemass der genannten Stelle in Uber die Orakel der Pythia
(De Pyth. orac. 404C) als Medium den von Gott eingepragten Gedanken korperlich
vermitteln, der absolut, an und fir sich (xa®’ ¢avtd) unsichtbar wére.

5 Der ,dunkle“ Spiegel und die Ambivalenz der
Spiegel-Metapher bei Paulus

Damit haben wir uns der Frage angenahert, was mich dazu bringt, die dunkle Seite
des Mondes mit der paulinischen Rede vom Spiegel in Verbindung zu bringen. Wir
haben gesehen, wie der Mond in der Antike tatsdachlich als Spiegel der Sonne ver-
standen wird, der ihr Licht — verwandelt und depotenziert — wiedergibt. Nachdem
die Sonne im Platonismus seit Platons Sonnengleichnis (Resp. 508a—-509c), wo sie
fiir die Idee des Guten steht, als hochstes Bild des Gottlichen gilt (genauer selbst als
Gestirnsgott)”, wird der Mond damit zur Metapher dafiir, wie sich das transzen-
dent Gottliche iber ein materiales Medium indirekt dem Menschen wahrnehmbar

16 Diese spannungsvolle Beziehung kommt deutlich zum Ausdruck in Ingolf U. Dalferth, Stinde.
Die Entdeckung der Menschlichkeit (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2020).

17 Vgl. Ad princ. inerud. 781F-782A, wo er die Sonne als schonstes Bild (uipnua) im Himmel be-
zeichnet, in dem denen, die es zu sehen vermogen, ein Abbild (ei8wAov) Gottes durch einen Spiegel
(8v ¢a6mTpov) aufscheint.



The Dark Side of the Mirror == 107

macht.’® Wir haben gesehen, dass der Mond damit im Platonismus zur Zeit des
Neuen Testaments eine ahnliche Zwischenstellung im Kosmos zwischen Gott und
Erde einnimmt, wie die Seele im Menschen eine Zwischenstellung zwischen gott-
licher Vernunft und menschlichem Korper. Wir haben weiter gesehen, wie Plutarch
die Moglichkeit des Mondes, als Spiegel zu dienen, in seiner durchaus naturwissen-
schaftlichen Schrift Uber das Gesicht im Mond (De facie in orbe lunae), mit dessen
Erdartigkeit und damit mit seiner Materialitdt als Voraussetzung des Spiegelns in
Verbindung bringt. Dass der Mond erdartig ist, erkldrt nun aber zugleich, dass es
sich bei seiner dunklen Seite um die Hinterseite des Spiegels handelt, die nicht vom
Licht der (gottlichen) Sonne angestrahlt wird.

Kommen wir zu Paulus, so geht es sowohl in 1 Kor 13,12 als auch in 2 Kor
2-4, wo die Rede vom Spiegel ist, um dieselbe Schnittstelle zwischen Gott, Welt und
Mensch, um Anthropologie und Theologie, Erkenntnistheorie und Ethik — in 1 Kor
13 am Ende der Zeit, in 2 Kor 2—4 im Kontext der Verwandlung des Menschen durch
die Begegnung mit der Versohnungshotschaft Gottes in Christus. Paulus redet nicht
unmittelbar vom ,,dunklen Bild im Spiegel“. Diese Formulierung stammt aus der
Tradition der Luthertibersetzung von 1 Kor 13,12, dem Ende des sogenannten
Hohenliedes der Liebe, in dem Paulus einen ersten Vorausblick auf die eschatologi-
sche Begegnung mit Gott bietet, bevor er das Thema in 1 Kor 15 breiter ausfithren
wird: in der Ubersetzung von 1545 heifit es: ,Wir sehen jtzt durch einen Spiegel
in einem tunckeln wort“, seit der Revision von 1912: ,Wir sehen jetzt durch einen
Spiegel ein dunkles Bild; dann aber von Angesicht zu Angesicht“. Paulus schreibt
nicht unmittelbar von Dunkelheit, sondern er schreibt &v aiviyparty, also ,,in einem
Rétsel“ oder ,Rétselbild“, eine Formulierung, die man aber vielfach mit der man-
gelnden Klarheit des Spiegels in Zusammenhang gebracht hat. Es geht ihm in der
Verwendung der Metapher des Spiegels — interessant im Gegeniiber zum delphi-
schen Kontext der oben diskutierten Plutarchstelle — sowohl um Erkenntnis (gottli-
cher Wahrheit) und dem darauf beruhenden Glauben und Gottvertrauen, als auch
um die Vermittlung dieser Erkenntnis durch Prophetie und Zungenrede. Im Gegen-
iber von ,jetzt“ (apty) und ,dann“ (tdte) spricht Paulus in 13,9f. von dem gegen-
wartig (und das heisst doch wohl: ,unter den Bedingungen der Welt*) stiickhaf-
ten Erkennen und Prophezeien. Diese Stiickhaftigkeit (10 ¢k uépoug) werde in der
Vollendung vergehen.'® Bei der knappen Beschreibung dessen, was dann kommen
wird, dringt Paulus eine Vielzahl von Assoziationsbereichen und intertextuellen
Bezligen zusammen: ,Wir sehen ndmlich noch durch einen Spiegel in einem Rét-

18 Bei Platon lag demgegeniiber der Ton auf dem Licht als notwendigem Medium von Erkenntnis.
19 Paulus beschreibt es in 1 Kor 13,11 als einen nattirlichen Wachstumsvorgang, bei dem man aus
den fritheren Beschrdnkungen herauswachst. Vgl. die Metapher des Wachstums in der eschatolo-
gischen Perspektive von 1 Kor 15.



108 =—— Rainer Hirsch-Luipold

selbild, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Noch erkenne ich bruchstiickhaft,

dann aber werde ich so erkennen, wie ich auch erkannt worden bin (ndmlich voll-

kommen)“.%°

Warum aber ist das Bild ratselhaft oder dunkel? Und warum redet Paulus gerade
an dieser Stelle, am Ende des sog. Hoheliedes der Liebe, von einer ratselhaften,
dunklen Gotteserkenntnis? Dieses Rétsel gilt es zu l6sen, und die Beobachtung ist
schon ein erster Schritt zur Losung: im Spiegel sieht der Mensch, so meine These,
zundchst einmal sich selbst — als Teil der menschlichen Gemeinschaft, als Adam, und
damit auch als Bild Gottes. Gotteserkenntnis, so konnte man den Ort deuten, beginnt
mit Selbsterkenntnis und - im Kontext der Kategorie der Liebe — mit der dieser
Selbsterkenntnis entsprechenden Lebenseinstellung, die sich auch in der Haltung
gegeniiber den Mitmenschen zeigt.”" Dazu ist es freilich nétig, trotz aller Verdunke-
lungen des Spiegelbilds sich und die Menschen so zu sehen, wie der Mensch von Gott
erkannt worden ist: der hat ihm die Wiirde als Bild zuerkannt.

Auch in 2 Kor 3,18, wo Paulus mit dem Verb katontpi{{w das Bildfeld des Spie-
gelns aufnimmt (ebenso wie im weiteren Umfeld von 2 Kor 2,14-4,6) ist nicht
unmittelbar von Dunkelheit die Rede, wohl aber verwendet Paulus im Rahmen
eines durch Ex 32-34 inspirierten optischen Bildfelds das Antonym zu Dunkelheit
und Verborgenheit, namlich die Rede vom Widerschein der glanzenden Herrlich-
keit Gottes (86Za 0£00).2> Wihrend dieser Widerschein temporar auf dem Antlitz

20 Mir scheint diese Wiedergabe des Aorists treffender als das iibliche ,wie ich erkannt bin“, das
eher auf ein griechisches Perfekt hindeuten wiirde.

21 Vgl. 1 Kor 8, wo die Erkenntnis in Konflikt mit der Liebe zu geraten droht, sowie 1 Joh 4, wo
die Haltung zum Nachsten zum Kriterium der Gotteserkennntnis gemacht wird. In 1 Kor 8 wird
Gotteserkenntnis von Paulus problematisiert, wo sie sich nicht der Liebe unterordnet und sogar zu
Spaltungen in der Gemeinde fiihrt. Bereits in 1 Kor 1-2 hatte er deshalb das Kreuz (als Zeichen der
Liebe und Versohnung Gottes zu uns) in einer ,kriteriologischen Metatheorie“ (Samuel Vollenwei-
der, ,Weisheit am Kreuzweg. Zum theologischen Programm von 1 Kor 1 und 2,“ in Kreuzestheolo-
gie im Neuen Testament, ed. Andreas Dettwiler, Jean Zumstein, WUNT 151 [T{ibingen: Mohr Siebeck,
2002], 43-58, das Stichwort ,kriteriologiosche Metatheorie“ steht auf S. 45) zur Voraussetzung und
zum Mafistab aller menschlichen Erkenntnis gemacht. Man mag auch die zentrale Botschaft in
Plutarchs Schrift Uber das ritselhafte E-Zeichen in Delphi zum Vergleich heranziehen. Der delphi-
sche Weisheitsspruch ,erkenne dich selbst“ ist, wie Plutarch ausfiihrt, mit dem ,EI (,Du bist“) als
Anrede Gottes in Verbindung zu setzen. Indem der Besucher oder die Besucherin des Heiligtums
das Gottliche so anredet, werden sie ihrer eigenen Vergédnglichkeit und Nichtigkeit im Vergleich
zum gottlichen Sein gewahr. Daraus erwdchst der Impuls zur Hinwendung und Angleichung an
Gott. Vgl. dazu vom Verfasser ,Der eine Gott bei Philon von Alexandrien und Plutarch®, in Gott und
die Gotter bei Plutarch: Gotterbilder — Gottesbilder — Weltbilder, RGVV 54, hg. v. Rainer Hirsch-Lui-
pold (Berlin: De Gruyter, 2005), 141-167.

22 In 2 Kor 4,6 ist dann freilich explizit von dem Kontrast von Dunkelheit und Licht die Rede mit
Bezug wohl auf Gen 1,3.



The Dark Side of the Mirror =—— 109

des Mose lag, als er vom Berg stieg (cf. §6Za 2 Kor 3,7 sowie in 3,8-9 iibertragen auf
die Bedeutung, die mit dem iiber das jeweilige Widerspiegeln von Gottes Herrlich-
keit tibertragenen Amt verbunden ist), und von diesem abgedeckt werden musste,
damit die Kraft der gottlichen Herrlichkeit dem Volk keinen Schaden zufiigt, bleibt
er dauerhaft und unverhiillt auf dem Angesicht Jesu, der das Bild Gottes (eikwv
Be00; 2 Kor 4,4-6) ist! Dass das Widerspiegeln im Bezug zur Metapher des Spiegels
in 2 Kor 3,18 steht, wird in der Literatur deutlich gesehen. Durch den Vergleich mit
dem Mond als Spiegel der Sonne bei Plutarch gewinnt es weiter an Plausibilitat.
Ebenso einleuchtend ist die Verbindung des Aufleuchtens des Lichtglanzes Gottes
mit dem Aufleuchten der Herrlichkeit Gottes im Angesicht Christi als des Bildes
Gottes in 2 Kor 4,4-6.

Fraglich ist in 2 Kor 3,18 aber ausgerechnet die Deutung des Partizips
katontplgopevol (und damit zugleich die Frage, was in der Passage womit ver-
glichen werden soll). Heif3t es: ,wir schauen in einem Spiegel“ oder ,wir spiegeln
wider“??® Mit anderen Worten: geht es um ein Bild, das (réitselhaft) im Spiegel
erscheint (und damit um Erkenntnis oder Erleuchtung) oder um eine Wider-
spiegelung gottlichen Lichts (und also um die Spiegelung und Vermittlung dieser
Erleuchtung und zugleich um Verwandlung dessen, der widerspiegelt)?** Nur
wenn Widerspiegeln gemeint ist, ist tatsdchlich vom Menschen als (Spiegel-)Bild
die Rede, wodurch sich die beiden Stellen ja erst mit der biblischen Rede vom
Menschen als Bild Gottes im biblischen Schépfungsbericht in Verbindung bringen
lieSen. Nur dann ist auch der Bezug zur vorausgehenden Erzdhlung von Moses
auf dem Sinai erkennbar. Nur wenn es um das Sehen eines Bildes im Spiegel und
einer Uber dieses Sehen vermittelten Erkenntnis die Rede ist, ist ein klarer Bezug
zu 1 Kor 13,12 erkennbar. Vergleicht man ﬁbersetzungen und Kommentare, so
haben wir es mit einem Paradigmenwechsel in den letzten Jahrzehnten zu tun -
mit grofien theologischen Implikationen.

Die dlteren Ubersetzungen tendieren zur zweiten Ubersetzung (,wir spiegeln
wider“): zB. Luther 1912: ,Nun aber spiegelt sich in uns allen...“; NEG: ,Nous tous
dont le visage découvert reflete la gloire du Seigneur“ (1979). Fir ein ,Sehen im
Spiegel“ und damit fiir eine Ubersetzung, die dem Medium katontpl{6uevol eher
entspricht und zudem gut zu 1 Kor 13,12 passt, entscheiden sich dagegen die meisten
neueren ["Ibersetzungsrevisionen: Luth 2017; Elberfelder; KJV; NGU; Nuova Rive-
duta von 1994 (allerdings auch schon die Reina Valera von 1909).

23 Diese Bedeutung legt sich inshesondere vom Kontext nahe, wo vom Spiegeln des Lichtglanzes
Gottes auf dem Angesicht des Moses die Rede ist, das kontrastiert wiirde durch das entsprechende
Spiegeln auf dem Angesicht des Paulus (und, je nach Interpretation, auch anderer Christen).

24 Wodurch die Stelle ndher an die Verklarungsgeschichte in Mk 9 par. riickt.



110 —— Rainer Hirsch-Luipold

Sehr interessant erscheint mir der Vorschlag der ,,Bibel in gerechter Sprache:
,Wir alle sehen gegenseitig in unseren offenen Gesichtern das Strahlen der Gegen-
wart des Ewigen.“*® Gelungen erscheint mir, wie die Ubersetzung iiber das rezip-
roke Schauen die beiden Deutungsmoglichkeit des Schauens und des Widerspie-
gelns zu integrieren versteht: dass wir die ,Strahlen der Gegenwart des Ewigen* in
unseren Angesichtern erkennen kénnen, setzt voraus, dass sie dort widergespiegelt
werden. Leider ist dabei der Spiegel explizit nicht mehr aufgenommen, wodurch
der sprachliche Bezug zu 1 Kor 13,12 verdeckt wird. Zudem scheint mit gerade das
Spiegelmotiv einen Schliissel zur Deutung bereitzulegen. Denn es flihrt auch beziig-
lich der genannten Ubersetzung auf eine Frage, die {iberraschend selten gestellt
wird: Was genau sehen wir jeweils in dem Spiegel, und wie setzt dies Erkenntnis
und Zeugnis einerseits und Verwandlung andererseits aus sich heraus? Sehen wir
»uns gegenseitig“, wie es in der Bibel in gerechter Sprache heisst? Oder nicht doch,
wie es die Alltagsverwendung eines Spiegels nahelegt, zunédchst einmal uns selbst?
Oder kann man beide Moglichkeiten als sich iiberlagernd denken und sie vielleicht
gar noch mit einer Gotteserfahrung verbinden, die sich vom Kontext der angespiel-
ten Sinai-Erzahlung nahelegt? Um in der Deutung weiterzukommen, versteht man
die beiden Spiegelstellen bei Paulus am besten im Zusammenhang miteinander
und aus ihrem jeweiligen Bildkontext heraus.

Zudem mochte ich eine programmatische und zugleich rétselhafte Verwen-
dung der Spiegelmetapher am Beginn von Plutarchs Vita des Aemilius Paullus her-
anziehen, die uns der Klarung der genannten Fragen etwas ndherbringen mag,
weil sie auf eine gebrochene Verwendung der Spiegelmetapher weist, die auch
fiir das Verstdndnis bei Paulus interessante Deutungsperspektive erdffnet. Ziel
seiner Lebensbeschreibungen sei es, so Plutarch an dieser Stelle, dass die Leserin
oder der Leser ihr Leben am Bild der bedeutenden Figuren der Vergangenheit,
die Plutarch in seinen Lebensbeschreibungen vorfiihrt, ,wie in einem Spiegel“ (¢v
¢00ntpw, V. Aem. 1,1) ausrichten konnen. Die Metapher geht offensichtlich nicht
auf: wir kénnen uns durchaus durch den Blick in den Spiegel in Ordnung bringen,
aber wenn wir normalerweise in den Spiegel schauen, sehen wir eben nicht das

25 Weniger gegliickt scheint mir indes die Ubersetzung ,offene Gesichter, das den Bezug zur Mo-
ses-Erzahlung herausnimmt, vor allem aber die Ubersetzung von o 80&ng €ig §6€av mit ,von
einem Aufleuchten zum anderen,“letzteres aus zweierlei Griinden. Zum einen scheint mir die For-
mulierung mit einem unbestimmten Artikel nicht angemessen: es geht um das Strahlen Gottes (um
bei der Ubersetzung der BGS zu bleiben), durch das wir verwandelt werden. Und damit hangt das
andere zusammen: es geht nicht um ein ,Auf“-Leuchten, das eine tempordre Verwandlung impli-
zieren wiirde, sondern es geht tatsdchlich darum, dass wir als dauerhaft in Christus verwandelte
Menschen den Geruch des Neuen Lebens in Christus aussenden und den auf ihm liegenden Glanz
als Bilder Gottes erstrahlen lassen.



The Dark Side of the Mirror =—— 111

ideale Vorbild grofier Menschen, sondern uns selbst — mit allen Fehlern, grauen
Haaren und Falten, unseren Macken und Lastern. Artemidor bringt es auf den
Punkt, wenn er einmal in seinem Traumbuch (2,7) schreibt: wenn man sich spie-
gele, sehe man v €¢autod eindva €v natdontpw (,sein eigenes Bild im Spiegel“; und
es kommt Artemidor gerade auf die Ubereinstimmung des Spiegelbildes mit dem
Aussehen des Betrachtenden an).?® Bei Plutarch hingegen liegt die Pointe in der
Differenz von Real- und Idealbild, die beim Betrachten des Spiegels hervortritt die
eine Angleichung als Ziel aus sich heraussetzt. Das Bild im Spiegel will uns mittels
dieser Differenz offensichtlich aus dem Befreien, was wir vorfindlich sind, indem
es uns auf eine ideale Realitdt dessen hinfiihrt, was wir sein konnten und was wir
unser Bestimmung nach bereits sind. Fir den an Ethik interessierten Philosophien
impliziert Wohlordnung (x6éopog) mehr als dusserliche Schonheit — sie impliziert
Selbstkritik und beginnt mit Selbsterkenntnis.*’

Kommen wir, sensibilisiert durch die Brechung der Spiegelmetapher bei Plut-
arch, zu Paulus zurtick und fragen erneut, was wir bei ihm an den beiden Stellen
im Spiegel sehen.

Zunichst in 1 Kor 13: das Gegentiber von jetzt und dann ebenso wie das Gegen-
uber zu prophetischen Reden, Zungenrede und Erkenntnis, von réitselhafter Zersplit-
terung und Sehen ,von Angesicht zu Angesicht“ legt nahe, dass es tatséchlich um ein
Sehen (und Erkennen) Gottes geht. Wie bei Plutarch ist die Widerspiegelung Gottes
insofern verdunkelt, als sie immer eines korperlichen Mediums der Darstellung
bedarf, eines Bildes, das notwendig seine eigenen, bisweilen dunklen, Qualitdten in
die Darstellung mit einbringt. So ist es insbesondere beim Menschen als Bild Gottes.

Deshalb spielt auch der Blick auf uns selbst eine Rolle, wie es das Alltagsver-
stindnis des Spiegels nahelegt.”® Man konnte das fiir Paulus so ausformulieren:
Im Ratselbild des Spiegels, der nicht vorfindliche Realitdt dupliziert, sondern eine

26 Dass man tatsdchlich sich selbst im Traum im Spiegel sieht, ist fiir ihn entscheidend, denn die
Ahnlichkeit ist bei ihm ein Zeichen dafiir, dass das Paar Kinder bekommen wird.

27 In diesem Sinn spielt die Spiegelmetapher bei Plutarch in seinen Eheratschldgen eine wichtige
Rolle. An die Frau gerichtet, sagt er: ist sie hiibsch, soll sie bemiihen, ihre innere Schonheit der
dusseren anzupassen, ist sie nicht so hiibsch, sollte sie sich klarmachen, dass es auf die dufiere
Erscheinung sowieso nicht ankommt.

28 Wenngleich Paulus, anders als Plutarch, die Préposition 814 statt év verwendet (BAémopev yap
aptL 8U €oomTpov v aiviyparty). Die Formulierung mit 8t éoomtpov findet sich nur einmal im pa-
ganen oder jiidischen Umfeld des Paulus, wiederum bei Plutarch in der bereits oben Anm. 16 zi-
tierten theologischen Passage in Ad princ. inerud. 781 F-782A. Haufig wird die Praposition dann bei
Klemens, Origenes und den Kappadokischen Vétern, was sich aber als ein Reflex der Verwendung
des Paulus versteht. Es scheint mir indes fraglich, wie sehr man die Bedeutung der Praposition
hier wird pressen kénnen, sie mag durchaus um der variatio willen angesichts des folgenden év
aiviypatt gewdhlt sein.



112 —— Rainer Hirsch-Luipold

ideale Wirklichkeit prasent macht, an der der Mensch sein eigenes Leben ausrich-
ten und in gute Ordnung bringen kann, spiegelt sich das Ratsel der uranfanglichen
Begegnung von Gott und Mensch in ihrer kategorialen Distanz, aber vielleicht
zugleich das Rétsel der Begegnung des Menschen mit sich selbst als dem Bild Gottes
(weshalb diese Aussagen stimmig als Hohepunkt des Diskurses uiber die Liebe plat-
ziert sind). Im ratselhaften Spiegel, so schlage ich vor, sieht sich der Mensch als
ratselhaftes, dunkles Bild Gottes und erkennt sich damit so, wie er von Gott bereits
erkannt ist.

Dies wiirde die zweite Spiegelstelle in 2 Kor 3,18 ebenfalls in ein neues Licht
rucken. Das entscheidende Deutungsproblem steckt, wie wir gesagt hatten, in der
Ubersetzung des medialen Partizips katontpt{opevol, das die Spiegelmetapher auf-
nimmt: ,Indem wir alle mit aufgedecktem Angesicht die Herrlichkeit Gottes wie
im Spiegel sehen/oder: widerspiegeln, werden wir verwandelt durch dasselbe Bild
von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, wie durch den Geist des Herrn“*® (fuig 8 mévteg
GVOKEKOAVPPEVY TPOOWTIRW TV 80ZaV KUPLOL KATOTTPLLOUEVOL TV aUTAV elkova
petapopovueda amd 8§6&ng eig 86&av kabdmep amd Kuplov TVELUATOC).

Heisst katomtpifopat nun
a. ,etwas widerspiegeln“ (so klassisch im Aktiv — damit wére am starksten die

zuvor angespielte Tradition des Moses aufgegriffen, der den Widerschein der

gottlichen Doxa auf seinem Gesicht tréagt, als er die Gesetzestafeln vom Berg

Sinai herabbringt), oder
b. ,etwasim Spiegel erblicken oder préziser
c. ,sich spiegeln/sich im Spiegel betrachten® (im Medium; vgl. Artemidor).

Geht es also um Erkenntnis durch Schau im Spiegel oder um Verwandlung durch
Widerspiegelung, durch die man selbst zum Spiegel wird?

Im Anschluss an das Gesagte fiele beides in eins: in dem Masse, wie wir uns
wie Moses durch die Herrlichkeit Gottes (verklart in Christus als dem Bild Gottes)
erleuchten lassen und so selbst zum Spiegel werden, klart sich unser Wesen als Bild
Gottes, das im Spiegel aufleuchtet, und damit (das wére der Beitrag inshesondere
von 1 Kor 13,12) zugleich das Wesen dessen, der uns zu seinem Bild gemacht hat.
Der dunkle Spiegel erweist sich als das Lichtesteste, das unter den Bedingungen der
vorfindlichen Welt Gottes Wesen erkennbar macht.

Im Spiegel, von dem Paulus redet, wird also in &hnlicher Weise wir bei Plut-
arch ein ideales Bild dessen sichtbar, was wir sein konnten. Freilich nicht das Bild
grosser Menschen, die einmal als Vorbild dagewesen sind, sondern das Bild, zu dem

29 Der Zusammenhang innerhalb des Briefs von 2 Kor 2,14-4,15 rankt sich um Fragen der Wahr-
nehmung Gottes und seiner Lebensmacht, und der Verwandlung durch sie.



The Dark Side of the Mirror =— 113

wir werden sollen, weil wir uranfinglich dazu gemacht wurden. Im Spiegel der
Liebe sehen wir uns rétselhaft so, wie wir von Gott gesehen worden sind.*® Das
Bild, das uns gegenwaértig wird, wenn wir in den Spiegel schauen, und das uns nach
2 Kor 2-4 verwandelt, wiare dann das in Christus durch die Herrlichkeit Gottes
verwandelte Bild Adams, der zum Bild Gottes geschaffen war. Es hat transforma-
tive Kraft, insofern es auf die urspriingliche Beziehung hinweist, die Gott zu den
Menschen etabliert hatte. Das im Spiegel erscheinende Bild in 1 Kor 13 wére dann
durchaus unser eigenes Bild, das sich, als urspriingliches Bild wahrgenommen,
zugleich als ein Bild Gottes erweist. Wenn wir in Wahrheit seine Bilder wiirden,
wirde die Herrlichkeit Gottes auf unserem Angesicht zu leuchten beginnen, wie sie
bereits aus dem Antlitz Christi leuchtet (2 Kor 4,4-6).* Dies kénnte man auch in die
christologisch durchdrungene korporative Sprache des 1. Korintherbriefs fassen.
Wenn wir Teil des Leibes Christi sind, liegt notwendigerweise auf uns die Herrlich-
keit, die nach 2 Kor 4,4-6 in Christus als dem Bild Gottes sichtbar wird. Im ,noch
nicht“ und ,schon jetzt“ ist in uns als Irdischen, deren Verwandlung in der Taufe
schon Realitét ist, bereits jetzt ratselhaft ,,das Bild des Himmlischen* (1 Kor 15,49)
erkennbar, das wir dereinst vollstandig tragen werden.

6 Fazit

Die Metapher vom Spiegel vermag das Paradoxon der Rede von einem Bild Gottes
in besonderer Weise herauszuheben, insofern jeder Spiegel aufgrund seiner Mate-
rialitét, die Spiegelung erst mdglich macht, notwendig das Dargestellte verandert
und eine dunkle Gegenseite hat. Dies gilt im Blick auf das Wesen ebenso wie im
Blick auf die Erkennbarkeit. Im Blick auf das Wesen, insofern jedes Bild der Mate-
rialitit des Bildtragers bedarf, die aber ,das Reich Gottes nicht ererben kann*
(1 Kor 15,50) und die sich bis zur monstrésen Widergottlichkeit aufblasen oder wie
ein Abgrund 6ffnen kann, um so den Bildcharakter selbst zu verdunkeln. Und es gilt
im Blick auf die Erkennbarkeit, insofern kein Bild die Fiille des Dargestellten je zu
erfassen mag und die Riickseite des materialen Spiegels notwendig dunkel bleibt.

30 Sojedenfalls interpretiert Augustin (De trin. 15,14. 44 [CCL 504, 479f. 522£]; de Gen. ad litt. imperf.
12,28 [CSEL 28,1,422].

31 Die Stelle spielt mit Ex 34, wo davon die Rede ist, wie Moses beim Herabsteigen vom Berg Sinai
mit den Gesetzestafeln den Widerschein der gottlichen Herrlichkeit auf seinem Angesicht tragt
(vgl. dazu Jane M.F. Heath, Paul’s Visual Piety: The Metamorphosis of the Beholder (Oxford: Oxford
University Press, 2013), bes. 211-214; Matthew David Litwa, ,Transformation through a Mirror:
Moses in 2 Cor. 3.18,“ JSNT 34 (2012): 286-297.



114 —— Rainer Hirsch-Luipold

So vermag es die Metapher des Spiegels, gerade durch ihre Ambivalenz Gotteslehre
und Anthropologie in ihrem spannungsvollen Verhéltnis aufzunehmen, indem sie
ins Bild setzt, wie der Mensch zu dem erst werden soll, was er immer schon ist: zum
Bild Gottes, in dem der Mensch zuletzt nicht nur wahres Menschsein, sondern darin
Gott selbst wiedererkennt.



