
Rainer Hirsch-Luipold
The Dark Side of the Mirror
Der Mensch als Spiegelbild Gottes bei Paulus und darüber hinaus

Abstract: Proceeding from the metaphor of the mirror both in Paul (1 Cor 13,12; 
2 Cor 3,18) and in Middle Platonic texts (mainly Plutarch On the Pythia and On 
the Moon), the article argues that in order to reflect God’s image like a mirror, the 
human being – like every other mirror – must have a dark side. This has to do with 
the necessary materiality of any mirror, and it allows us to elucidate the paradox 
of the notion of an image of God both in ontological and in epistemological terms.

Keywords: mirror, Plutarch, Paul, anthropology, materiality

1 Der Mensch als Bild Gottes?
Wie ist es möglich, ausgerechnet den Menschen mit seinen Blind-Spots als Bild 
Gottes zu bezeichnen? Nicht erst angesichts der dramatischen ökologischen Krise, 
der Ausbeutung von Tier und Natur mit der Folge u. a. eines Artensterbens, das 
ebenso bedrohlich für die Lebensgrundlagen auf der Erde ist wie die menschen-
gemachte Erderwärmung, nicht erst durch den bestialischen Krieg in der Ukraine, 
der uns an die dunkelsten Zeiten der menschenverachtenden nationalsozialis-
tischen Diktatur erinnert, nicht erst anhand dieser jüngsten Schuldgeschichte, 
durch die der Mensch sein Menschsein verfehlt und seinen Mitmenschen und der 
Schöpfung insgesamt zum unmenschlichen Feind wird, wird der Gedanke einer 
wie auch immer gearteten Repräsentation Gottes durch den Menschen rätselhaft. 
In diesem Beitrag sollen deshalb die dunklen Stellen in den Blick genommen, die, 
so die These, notwendig im Gedanken der Bildhaftigkeit des Menschen mitgedacht 
sind, wie an der Metapher des Spiegels besonders deutlich wird.

2 Der Spiegel als Metapher
Der Spiegel und das Sich-Spiegeln spielt bei Paulus in seiner korinthischen Korres-
pondenz an zwei Stellen eine wichtige Rolle (nämlich in 1 Kor 13,12; 2 Kor 3,18). Wie 
das Siegel wird die Metapher des Spiegels – als eine Sonderform des Bildes – bereits 

Rainer Hirsch-Luipold, Bern

 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk 
ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111022406-007

https://doi.org/10.1515/9783111022406-007


100   Rainer Hirsch-Luipold

von Platon verwendet. Der Siegelabdruck vermag über das Verhältnis von Positiv 
und Negativ, Stempel und Abdruck, insbesondere den Gedanken umzusetzen, dass 
sich etwas in der körperlichen Welt abzeichnet, ohne selbst körperlich (oder jeden-
falls körperlich anwesend) zu sein  – pure Struktur gewissermassen.1 In diesem 
Sinne verwendet Platon die Metapher des Siegels im Theaitetos (191d), allerdings 
nicht ontologisch, sondern erkenntnistheoretisch im Sinne eines Eindrucks in der 
Seele. Demgegenüber arbeitet die Metapher des Spiegels mit optischer Metaphorik 
der Brechung, der Widerspiegelung und des Aufscheinens.2 

Der Spiegel als Metapher soll in diesem Beitrag vor dem Hintergrund der zeit-
genössischen Philosophie, insbesondere bei Plutarch, beleuchtet werden. Denn 
Paulus greift in seiner Verwendung des Motivs, wie wir sehen werden, auf Assozia-
tionshorizonte zurück, die man in der Antike allgemein und speziell in der platoni-
schen Tradition mit dem Motiv des Spiegels verbindet:3 im Blick auf das Verhältnis 
von Gott und Mensch umfasst seine Bedeutung ontologische und epistemologische 
Aspekte des Bildes verbunden mit dem Gedanken der Brechung und Indirektheit, 
aber auch Undeutlichkeit oder Unerkennbarkeit sowie ethisch den Aspekt der Ver-
wandlung des Menschen bis hin zu „Angleichung an Gott“, mithin auch der Wider-
spiegelung göttlicher Herrlichkeit im Menschen. Der ethische Aspekt setzt bei der 
Alltagsverwendung des Spiegels an: anhand des im Spiegel erscheinenden Bildes 
korrigiert man sich und bringt sich in Ordnung. Diese ethische Verwendung des 
Spiegelmotivs findet sich programmatisch bei Plutarch am Beginn seiner Vita des 
Aemilius Paullus (1,1) ausgeführt – wir kommen sogleich darauf zurück. Im Spiegel 
stossen reale und ideale Bilder aufeinander. Es zeigt sich dort ein Bild, das – je nach 
Blickwinkel und Kontext – mal das eigene Bild, mal das Bild eines anderen Men-

1 Die Pointe der platonischen Metapher vom Siegelabdruck in Wachs besteht darin, dass diese 
Struktur einfach wieder eingeschmolzen werden kann und sich dann auflöst. Es klingt deshalb wie 
eine bewusste Gegenthese, wenn der Kolosserbrief über Jesus Christus betont, in ihm wohne die 
Fülle des Gottseins „körperlich“ (πᾶν τὸ πλήρωμα τῆς θεότητος σωματικῶς; Kol 2,9). 
2 Gegenüber dem Spiegel bleibt in der Metapher des Siegels, ähnlich wie bei der der Ritzung auf 
einer Matrize (χαρακτήρ; Hebr 1,3), im Blick auf die Produktion des Bildes die Vorstellung einer 
sehr physischen Einwirkung, die beim Spiegelbild nicht da ist. Auch ist das Ergebnis ein wesentlich 
stabileres und dauerhafteres Bild als das flüchtige Bild im Spiegel.
3 Für eine ausführliche Analyse des paulinischen Spiegelmotivs vor dem Hintergrund sowohl 
der literarischen als auch der material archäologischen Quellen vgl. Barbara Hirsch und Rainer 
Hirsch-Luipold, „Von Angesicht zu Angesicht“ (1 Kor 13,12): Gott, Christus und Mensch im Spie-
gel,“ in Über Gott: Festschrift für Reinhard Feldmeier zum 70. Geburtstag, ed. Jan Dochhorn, Rainer 
Hirsch-Luipold und Ilinca Tanaseanu-Döbler (Tübingen: Mohr Siebeck, 2022), 299–333. Spiegel 
sind aus der Antike nicht nur als Artefakte in großer Zahl auf uns gekommen, sondern finden sich 
auch als Metapher in unterschiedlichen Zusammenhängen bei den Autoren der Kaiserzeit.



The Dark Side of the Mirror   101

schen oder einer anderen Sache, mal gar Widerspiegelung des Glanzes göttlicher 
Herrlichkeit sein kann. 

Was genau also erblickt der Mensch jeweils im Spiegel? Eine Widerspiegelung 
seiner selbst oder von etwas anderem? Bleiben wir im Bereich der Anthropologie 
und Ethik, oder klärt paradoxerweise ein Bild unseren Blick, das uns (noch) gar 
nicht im Letzten zugänglich ist, verwandelt vom Glanz der Herrlichkeit Gottes? 
Und was sagt das im Spiegel erscheinende Bild über Gott aus, wenn der Mensch 
nach Gen 1,26 f. als Bild Gottes erschaffen wurde? Schliesslich: Wenn der Mensch 
im Spiegel als Spiegelbild Gottes erscheint, wie lassen sich die dunklen Seiten ein-
ordnen? 

3 Die materiale Seite der Bilder
Ein entscheidender Aspekt von Bildern liegt in ihrer Materialität. Wie der Siegel-
abdruck rückt auch der Spiegel diese materiale Seite des Bildträgers ins Zentrum, 
insofern das Material eines Spiegels oder einer Matrize das jeweils erscheinende 
Bild mit beeinflusst. Ein bronzener Spiegel etwa wirft ein anderes Bild zurück als 
ein silberner oder goldener (Glasspiegel sind in der Antike eher die Ausnahme); 
ebenso vermittelt eine hölzerne Statue ein anderes Bild des Göttlichen als eine 
chryselephantine (wie etwa das berühmte, von Phidias hergestellte Götterbild des 
olympischen Zeus).4 Eine weitere Pointe des Spiegels hängt unmittelbar mit seiner 
Materialität zusammen: er gibt ein Objekt in ganz unterschiedlicher Weise wider, 
mal größer, mal kleiner, je nachdem, ob er plan, konvex oder konkav ist. Am deut-
lichsten diskutiert Plutarch die Implikationen der Materialität des Spiegels in seiner 
Schrift Über die Orakel der Pythia, wo es um die Art geht, wie Apollon die Pythia als 
divinatorisches Medium verwendet, um seine Botschaften zu offenbaren.5 Plutarch 
begreift sowohl die Pythia, als auch die menschliche Seele (im Vergleich mit dem 

4 Diesem Götterbild hat Dion von Prusa eine ausführliche theologische Darlegung als vollkom-
menste Ausdrucksform menschlichen Denkens über das Göttliche (or. 12,26) gewidmet (Dion von 
Prusa, Olympische Rede oder über die erste Erkenntnis Gottes, Übers. Hans-Josef Klauck und Balbi-
na Bäbler, SAPERE 2, [Darmstadt: WBG, 2002], insbes. 186–216: „Zu religionsphilosophischen und 
theologischen Aspekten der Rede“).
5 Dies wird im unmittelbaren Anschluss in 404D verglichen mit dem Mond als Spiegel der Sonne, 
die bei Plutarch verschiedentlich als herausragendstes Bild des Göttlichen erscheint. Vgl. ἐσοπτρικὴ 
εἰκών (De facie 920F6f.) als natürliches Abbild auf einem künstlerisch gestalteten Werkzeug zur Ab-
bildung, einem Spiegel.



102   Rainer Hirsch-Luipold

Mond in seinem Verhältnis zu Sonne) als ein göttliches Werkzeug (ὄργανον),6 das 
die an sich unsichtbaren Gedanken Gottes in der körperlichen Welt wahrnehmbar 
zu machen in der Lage ist. Auf diese Weise erhalte der an sich nicht wahrnehmbare 
göttliche Gedanke eine materiale Grundlage, in der er sich abzeichnen kann.7

Die Seele ist als Werkzeug Gottes geschaffen. Der besondere Wert dieses Werkzeugs besteht 
darin, dasjenige, das von ihm Gebrauch macht, durch das in seiner Natur angelegte Vermögen 
nachahmend darzustellen, und die Umsetzung des Gedankens selbst, der in ihm aufscheint, 
darzubieten. Dabei zeigt es den Gedanken nicht so, wie er im Schöpfer war  – rein, ohne 
Trübung durch Affekte und makellos  –, sondern vermischt mit vielem, was ihm fremd ist. 
Absolut ist der Gedanke uns nämlich unsichtbar, in einem anderen aber und durch ein anderes 
wird er sichtbar, indem er mit dessen Natur ausgefüllt wird. Auf Wachs gehe ich hier ebenso 
wenig ein wie auf Gold, Silber, Erz und alle anderen Formen gestaltbarer Materie. Sie alle 
nehmen zwar eine einzige (gemeinsame) Idee auf, wodurch ein Abbild geformt wird, jede Sub-
stanz aber fügt aus ihrem eigenen Wesen heraus dem Abbild ein unterscheidendes Spezifikum 
hinzu. Ebenso übergehe ich die unzähligen aus einer einzigen Gestalt hervorgehenden Ausprä-
gungen von Erscheinungen und Abbildern in den planen, konkaven und konvexen Spiegeln.8

ψυχὴ δ’ ὄργανον θεοῦ γέγονεν, ὀργάνου δ’ ἀρετὴ μάλιστα μιμεῖσθαι τὸ χρώμενον ᾗ πέφυκε 
δυνάμει καὶ παρέχειν τὸ (C) ἔργον αὐτοῦ τοῦ νοήματος ἐν αὐτῷ διαφαινομένου, δεικνύναι δ’ 
οὐχ οἷον ἦν ἐν τῷ δημιουργῷ καθαρὸν καὶ ἀπαθὲς καὶ ἀναμάρτητον, ἀλλὰ μεμιγμένον πολλῷ 
τῷ ἀλλοτρίῳ· καθ’ ἑαυτὸ γὰρ ἄδηλον ἡμῖν, ἐν ἑτέρῳ δὲ καὶ δι’ ἑτέρου φαινόμενον ἀναπίμπλαται 
τῆς ἐκείνου φύσεως. καὶ κηρὸν μὲν ἐῶ καὶ χρυσὸν ἄργυρόν τε καὶ χαλκὸν ὅσα τ’ ἄλλα 
πλαττομένης οὐσίας εἴδη. δέχεται μὲν ἰδέαν μίαν ἐκτυπουμένης ὁμοιότητος, ἄλλο δ’ ἄλλην ἀφ’ 
ἑαυτοῦ τῷ μιμήματι διαφορὰν προστίθησι· καὶ τὰς ἐν κατόπτροις ἐπιπέδοις τε καὶ κοίλοις καὶ 
περιαγέσι φασμάτων καὶ εἰδώλων (D) ἀφ’ ἑνὸς εἴδους μυρίας παρατυπώσεις.

In einer rhetorischen praeteritio („auf Wachs gehe ich hier ebenso wenig ein wie 
auf Gold, Silber, Erz…“) verdeutlicht der Philosoph mit dem Bild des Spiegels, dass 
in der Prophetie die persönlichen Voraussetzungen des Mediums wie Stimme und 
Bildungsgrad eine Rolle spielen. Mit anderen Worten: das göttliche Bild und damit 
die göttliche Botschaft kann nicht als solche, „rein, ohne Trübung durch Affekte und 
makellos“, vermittelt werden, sondern immer nur in einer körperlichen Ausdrucks-
form: „Absolut ist der Gedanke uns nämlich unsichtbar, in einem anderen aber 
und durch ein anderes wird er sichtbar, indem er mit dessen Natur ausgefüllt wird 

6 De Pyth. orac. 404B–C; vgl. De gen. Socr. 582C. Oft auch gerade „Wahrnehmungsorgan“; vgl. Amat. 
766A, wo der sichtbare Körper insgesamt als Werkzeug der Erinnerung erscheint. Auf die Paral-
lelität dieser Stelle insgesamt wäre noch näher einzugehen. Auch dort ist von Licht und Feuer die 
Rede. Plutarch spielt an anderer Stelle auch mit der Verwendung des Wortes für ein Musikinstru-
ment, vgl. De def. 418C.
7 Christlich gesprochen wäre man mit dieser Übersetzung des Nicht-Wahrnehmbaren ins Wahr-
nehmbare beim Gedanken der Offenbarung als Grundlage für den Menschen, seinerseits Kontakt 
aufzunehmen. 
8 De Pyth. orac. 404B–D; eigene Übersetzung.



The Dark Side of the Mirror   103

(ἀναπίμπλαται τῆς ἐκείνου φύσεως). Die Veränderung, die der göttliche Gedanke 
bei der Vermittlung notwendig erfährt, hängt mit der individuellen körperlichen 
Verfasstheit des Mediums zusammen, anders gesagt: sie liegt in der Materialität 
des Bildcharakters: „Jede Substanz fügt aus ihrem eigenen Wesen heraus dem 
Abbild ein unterscheidendes Spezifikum hinzu“ (ἀφ’ ἑαυτοῦ τῷ μιμήματι διαφορὰν 
προστίθησι). Mit diesem Gedanken, der hier auf die Seele bezogen ist, dessen 
Logik aber auf das Wesen der Pythia ebenso zu übertragen ist wie auf das Wesen 
des Mondes, der nach Plutarch das Licht der Sonne widerspiegelt und so sicht-
bar macht, begegnet Plutarch dem Einwand, die Orakelsprüche der delphischen 
Pythia könnten aufgrund ihrer mangelnden ästhetischen Qualität unmöglich von 
dem Gott Apollon stammen. Aus der Essenz der göttlichen Botschaft, so sagt Plut-
arch (allgemeiner könnte man sagen: aus der einen göttlichen Wahrheit), können 
je nach Art der „Spiegel“ eine Vielzahl verschiedener Ausprägungen hervorgehen. 
Die materiale Grundlage hat damit Einfluss auf die konkrete Gestalt des Abbildes, 
aber nicht auf seinen „Wahrheitsgehalt“, also seinen Bezug zum Dargestellten. Ent-
scheidend für unser Thema ist hier: die notwendige Materialität des Bildes, die im 
Vergleich zur Reinheit des Göttlichen immer eine Veränderung bedeutet, darf nicht 
dazu verwendet werden, den Bildgedanken insgesamt zu negieren und die göttli-
che Herkunft des Göttlichen a priori zu verneinen. 

Da Plutarch hier über die Seele als Matrize der göttlichen Botschaft handelt, 
wird deutlich, dass auch die Seele gemäss der Anthropologie Plutarchs nicht einfach 
immateriell ist, sondern einen Zwischenstatus einnimmt zwischen dem vergängli-
chen Körper und dem unkörperlich-göttlichen Geist (νοῦς). Diese Mittelstellung, die 
von der Vorstellung einer Dreiteilung des Menschen her verständlich wird, hat ihre 
Entsprechung in der Kosmologie, wo der Mond eine Zwischenstellung einnimmt 
zwischen Erde und Sonne, welche letztere Plutarch als Platz des göttlichen Geistes 
begreift.9 Entsprechend heisst es im direkten Anschluss an die eben zitierte Stelle, 
das Göttliche bediene sich der Pythia, um sich hörbar zu machen, wie sich die Sonne 
des Mondes bediene, um sich sichtbar zu machen. Der Mond  – und das ist ganz 
naturwissenschaftlich gedacht – ist also eine Art Spiegel der Sonne (404D):10 dies 
impliziert den (in der Antike umstrittenen) Gedanken, dass der Mond „erdartig“, 

9 Der ebenfalls bei Plutarch formulierte Gedanke, dass es den Menschen nur möglich ist, das Licht 
der Sonne zu sehen, wenn es sich im Mond spiegelt, vermischt dagegen diese Vorstellung mit dem 
auch in der biblischen Sinaigeschichte vorkommenden Gedanken, dass eine unmittelbare Begeg-
nung mit der Macht des Göttlichen für die Menschen schädlich ist: am Beispiel der Sonne entspricht 
es der einfachen Alltagserfahrung, dass die unmittelbare Schau die Augen beschädigt. 
10 Man darf bei dieser Metaphorik den Gender-Aspekt nicht übersehen: das Bild funktioniert des-
halb, weil die Sonne im Griechischen maskulinum ist und der Mond femininum. 



104   Rainer Hirsch-Luipold

also materiell ist. Im Prozess der Spiegelung verändert der Mond die Qualität des 
Lichts der Sonne, ihre Farbe und Kraft.

Ein weiterer Aspekt der Materialität des Spiegels ist die Beschaffenheit der Ober-
fläche, die die Qualität eines Spiegels wesentlich beeinflusst: der Spiegel kann klar 
oder getrübt sein, fleckig oder zerkratzt. Spiegel geben dann nur noch ein undeutli-
ches Bild wieder, wodurch sich metaphorisch insbesondere die Aspekte des Rätsel-
haften, Unklaren und Verschwommenen der Gotteserkenntnis unter den Bedingun-
gen der Körperlichkeit des Menschen und der Welt ins Bild setzen lassen. Bisweilen 
tritt dieser Aspekt in der Literatur hervor, wie etwa an einer berühmten Stelle in 
Weish 7,26, wo es um das Wesen der göttlichen Weisheit geht und diese als „Wider-
schein (ἀπαύγασμα) ewigen Lichts als fleckenloser Spiegel der göttlichen Wirkkraft 
(ἔσοπτρον ἀκηλίδωτον τῆς τοῦ θεοῦ ἐνεργείας) und Bild seiner Güte (εἰκὼν τῆς 
ἀγαθότητος)“ erscheint. Interessanterweise ist jeweils nicht vom Bild Gottes selbst 
die Rede, sondern von einem Bild von bestimmten Qualitäten Gottes wie seiner Güte, 
Kraft und Ewigkeit.11 Plutarch seinerseits spricht einmal von den ägyptischen Tier-
göttern als „klareren Spiegeln12“ des Göttlichen, weil sie im Gegensatz zu klassischen 
griechischen Götterstatuen den entscheidenden Punkt des Göttlichen zu versinnbild-
lichen vermögen, nämlich seine Lebenskraft.13 Eine komparative Bedeutung (und 
damit eine polemische Zuspitzung) ist hier mit Sicherheit intendiert, um Plutarchs 
Pointe, nämlich ein richtiges theologisches Verständnis von Bildern Gottes zu unter-
streichen. Der Komparativ impliziert, dass es Qualitätsunterschiede zwischen den 
unterschiedlichen materialen Spiegeln des Göttlichen gibt.14 Es gibt also offenbar 
auch Grade der Bildhaftigkeit oder der Erkennbarkeit und Deutbarkeit eines Bildes, 
die von unterschiedlichen Faktoren abhängig sind.

Die Rede von „klareren Spiegeln“ verweist schon darauf, dass auch die Umge-
bung teil der Materialität des Spiegels ist – auch sie hat auf seine Qualität Einfluss: 
eine feuchte Umgebung führt dazu, dass ein Spiegel beschlägt und blind wird, 
während ein eine trockene Umgebung ihm seine Klarheit zurückgibt. Auch das 
überträgt Plutarch auf seine Inspirationslehre: Bei der Seele als Rezeptionsorgan 
des Göttlichen im Menschen beeinträchtigt die feuchte Umgebung des Körpers ihre 
Strahlkraft. Auch dieser Aspekt des Bildes zeigt: allein die materiale Gebundenheit 
des (Spiegel-)Bildes trägt zu Unklarheit des Bildes (gegenüber der Klarheit des Dar-

11 Dies betont Travis Niles, The Image of the Invisible God: An Exegetical Study of Colossians 1,15–20, 
WUNT 2 (Tübingen: Mohr Siebeck, erscheint 2023).
12 Anders übersetzt Görgemanns: „besonders klare.“
13 De Is. 382A–Β.
14 Bisweilen erscheinen Spiegel und αἴνιγμα als Gegensatz (oder jedenfalls als Skala von Sichtbar-
keit), so in Plutarch De Is. 382A. Entsprechende Attribute zur Qualität des Spiegels finden sich auch 
Sir 12,11; Platon Tim. 72c; Plutarch De Is. 384A; Apuleius Apol. 14,8 ff. u.ö. 



The Dark Side of the Mirror   105

gestellten) bei. Im Zusammenhang von Plutarchs Inspirationslehre bedeutet dies, 
dass der „göttlichste Hauch [πνεῦμα]“, der aus einer Erdspalte in Delphi hervor-
drang und für die Inspiration der Pythia verantwortlich gemacht wurde, in Wirk-
lichkeit ganz physiologisch auf ihren Körper einwirkt und auf diese Weise bessere 
Rezeptionsbedingungen schafft: wie ein Fön bringt er Trockenheit und damit Klar-
heit der Spiegelung der göttlichen Nachricht.15 Die Materialität des Spiegels, so zeigt 
sich in diesen unterschiedlichen Zusammenhängen, ist für seine Verwendung als 
Metapher und für das jeweilige Verständnis wesentlich.

4 Materialität und die dunkle Seite des Spiegels
Als Gegenseite des biblischen Gedankens vom Menschen als Bild Gottes rückt mit 
der Materialität des Spiegels neben dem Aspekt einer notwendigen Veränderung 
des Seins Gottes bei Repräsentation in einer körperlichen Matrize und neben der 
Möglichkeit der Verdunklung der Wiedergabe durch Korrosion oder Befleckung 
ein weiterer Sonderaspekt des Spiegels in den Blick: „The Dark Side of the Mirror“. 
Jeder Spiegel hat notwendig eine dunkle Hinterseite. Wird der Mensch als (Spiegel-)
Bild Gottes betrachtet, dann kommen unvermeidbar die rätselhaften, dunklen, 
undeutlichen, auch gebrochenen Seiten dieser Bildlichkeit in den Blick, und damit 
zusammenhängend Doppeldeutlichkeit und Unklarheit dessen, was im Spiegel 
gegenwärtig wird. 

Der Titel meines Beitrags spielt natürlich auf das Album von Pink Floyd an: 
Dark Side of the Moon. „Die dunkle Seite des Mondes“ ist zudem der – wiederum 
von Pink Floyd beeinflusste  – Titel eines ziemlich düsteren Romans von Martin 
Suter, dem Züricher Schriftsteller. Suter erzählt von dem erfolgreichen Wirtschafts-
anwalt Urs Blank, der irgendwann aus der Spur gerät, seine Persönlichkeit durch 
psychedelische Pilze verändert und sich von der Gesellschaft, von Normen und 

15 De def. orac. 432D. Die physiologische Deutung an dieser Stelle ist durchaus bemerkenswert. 
Denn Plutarch nimmt hier stoische Theorien zur divinatorischen Funktion des delphischen Luft-
hauches auf, die sich mit den Attibuten θειότατος und ὁσιώτατος, um sie physiologisch zu entmy-
thologisieren: göttlich ist nicht der aus der Erdspalte dringende Hauch an sich (denn das Göttliche 
hat mit physischen Realitäten, in der Deutung des Platonikers Plutarch) nichts gemein; es kann 
aber insofern „göttlich“ genannt werden, als es die Rezeptionsfähigkeit der Pythia für die Botschaft 
des Orakelgottes erhöht, ist aber nicht selbst Träger der göttliche Botschaft. Zur Diskussion der 
Stelle vgl. Heidrun Gunkel, Rainer Hirsch-Luipold und John R. Levison, „Plutarch and Pentecost: 
An Exploration in Interdisciplinary Collaboration,“ in The Holy Spirit, Inspiration, and the Cultures 
of Antiquity: Multidisciplinary Perspectives, Ekstasis 5, ed. Jörg Frey und John R. Levison (Berlin: De 
Gruyter, 2014), 63–94.



106   Rainer Hirsch-Luipold

insbesondere von jeder Empathie abkoppelt  – letztlich sich abkoppelt von dem, 
was den Menschen zum Menschen macht. Sein dunkles Nicht-Menschsein hat eine 
monströse Größe, die ihn in die Nähe der Absolutheit des Göttlichen rückt. Tatsäch-
lich geht es schon im Album von Pink Floyd um die dunklen Seiten menschlicher 
Grösse, genauer um die psychische Erkrankung von Pink-Floyd-Mitgründer und 
Mastermind Syd Barrett, aufgrund derer er bereits 1968 im Alter von 22 Jahren aus 
der Band ausschied. Mit seiner Genialität und seinem Wahnsinn beschäftigen sich 
Alben wie Dark Side of the Moon oder Wish you were here. 

Die dunklen Seiten des Spiegels weisen auf die Herausforderungen der Rede 
vom Menschen als Bild Gottes. Wie Nietzsches toller Mensch, der sich von der 
Sonne abkoppelt, oder wie Ikarus kann der Mensch auf seinen Höhenflügen zur 
göttlichen Sonne abstürzen. Die Spiegelmetapher verweist darauf, dass wir das Bild 
Gottes gegenwärtig nur als Vexierbild haben. Immer wieder dient gerade die Spie-
gelmetapher dazu, die Gebrochenheit jeder Darstellung im Bild herauszustellen. 
Und doch sind es paradoxerweise gerade diese dunklen Stellen, die es überhaupt 
nur erlauben, den Menschen als Bild Gottes zu begreifen, insofern Materialität die 
Voraussetzung der Bildhaftigkeit ist.16 Nur durch die Materialität der menschlichen 
Seele kann der Mensch gemäss der genannten Stelle in Über die Orakel der Pythia 
(De Pyth. orac. 404C) als Medium den von Gott eingeprägten Gedanken körperlich 
vermitteln, der absolut, an und für sich (καθ’ ἑαυτό) unsichtbar wäre.

5  Der „dunkle“ Spiegel und die Ambivalenz der 
Spiegel-Metapher bei Paulus

Damit haben wir uns der Frage angenähert, was mich dazu bringt, die dunkle Seite 
des Mondes mit der paulinischen Rede vom Spiegel in Verbindung zu bringen. Wir 
haben gesehen, wie der Mond in der Antike tatsächlich als Spiegel der Sonne ver-
standen wird, der ihr Licht – verwandelt und depotenziert – wiedergibt. Nachdem 
die Sonne im Platonismus seit Platons Sonnengleichnis (Resp. 508a–509c), wo sie 
für die Idee des Guten steht, als höchstes Bild des Göttlichen gilt (genauer selbst als 
Gestirnsgott)17, wird der Mond damit zur Metapher dafür, wie sich das transzen-
dent Göttliche über ein materiales Medium indirekt dem Menschen wahrnehmbar 

16 Diese spannungsvolle Beziehung kommt deutlich zum Ausdruck in Ingolf U. Dalferth, Sünde. 
Die Entdeckung der Menschlichkeit (Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, 2020).
17 Vgl. Ad princ. inerud. 781 F–782A, wo er die Sonne als schönstes Bild (μίμημα) im Himmel be-
zeichnet, in dem denen, die es zu sehen vermögen, ein Abbild (εἴδωλον) Gottes durch einen Spiegel 
(δι’ ἐσόπτρου) aufscheint.



The Dark Side of the Mirror   107

macht.18 Wir haben gesehen, dass der Mond damit im Platonismus zur Zeit des 
Neuen Testaments eine ähnliche Zwischenstellung im Kosmos zwischen Gott und 
Erde einnimmt, wie die Seele im Menschen eine Zwischenstellung zwischen gött-
licher Vernunft und menschlichem Körper. Wir haben weiter gesehen, wie Plutarch 
die Möglichkeit des Mondes, als Spiegel zu dienen, in seiner durchaus naturwissen-
schaftlichen Schrift Über das Gesicht im Mond (De facie in orbe lunae), mit dessen 
Erdartigkeit und damit mit seiner Materialität als Voraussetzung des Spiegelns in 
Verbindung bringt. Dass der Mond erdartig ist, erklärt nun aber zugleich, dass es 
sich bei seiner dunklen Seite um die Hinterseite des Spiegels handelt, die nicht vom 
Licht der (göttlichen) Sonne angestrahlt wird. 

Kommen wir zu Paulus, so geht es sowohl in 1 Kor 13,12 als auch in 2 Kor 
2–4, wo die Rede vom Spiegel ist, um dieselbe Schnittstelle zwischen Gott, Welt und 
Mensch, um Anthropologie und Theologie, Erkenntnistheorie und Ethik – in 1 Kor 
13 am Ende der Zeit, in 2 Kor 2–4 im Kontext der Verwandlung des Menschen durch 
die Begegnung mit der Versöhnungsbotschaft Gottes in Christus. Paulus redet nicht 
unmittelbar vom „dunklen Bild im Spiegel“. Diese Formulierung stammt aus der 
Tradition der Lutherübersetzung von 1 Kor 13,12, dem Ende des sogenannten 
Hohenliedes der Liebe, in dem Paulus einen ersten Vorausblick auf die eschatologi-
sche Begegnung mit Gott bietet, bevor er das Thema in 1 Kor 15 breiter ausführen 
wird: in der Übersetzung von 1545 heißt es: „Wir sehen jtzt durch einen Spiegel 
in einem tunckeln wort“, seit der Revision von 1912: „Wir sehen jetzt durch einen 
Spiegel ein dunkles Bild; dann aber von Angesicht zu Angesicht“. Paulus schreibt 
nicht unmittelbar von Dunkelheit, sondern er schreibt ἐν αἰνίγματι, also „in einem 
Rätsel“ oder „Rätselbild“, eine Formulierung, die man aber vielfach mit der man-
gelnden Klarheit des Spiegels in Zusammenhang gebracht hat. Es geht ihm in der 
Verwendung der Metapher des Spiegels – interessant im Gegenüber zum delphi-
schen Kontext der oben diskutierten Plutarchstelle – sowohl um Erkenntnis (göttli-
cher Wahrheit) und dem darauf beruhenden Glauben und Gottvertrauen, als auch 
um die Vermittlung dieser Erkenntnis durch Prophetie und Zungenrede. Im Gegen-
über von „jetzt“ (ἄρτι) und „dann“ (τότε) spricht Paulus in 13,9 f. von dem gegen-
wärtig (und das heisst doch wohl: „unter den Bedingungen der Welt“) stückhaf-
ten Erkennen und Prophezeien. Diese Stückhaftigkeit (τὸ ἐκ μέρους) werde in der 
Vollendung vergehen.19 Bei der knappen Beschreibung dessen, was dann kommen 
wird, drängt Paulus eine Vielzahl von Assoziationsbereichen und intertextuellen 
Bezügen zusammen: „Wir sehen nämlich noch durch einen Spiegel in einem Rät-

18 Bei Platon lag demgegenüber der Ton auf dem Licht als notwendigem Medium von Erkenntnis.
19 Paulus beschreibt es in 1 Kor 13,11 als einen natürlichen Wachstumsvorgang, bei dem man aus 
den früheren Beschränkungen herauswächst. Vgl. die Metapher des Wachstums in der eschatolo-
gischen Perspektive von 1 Kor 15.



108   Rainer Hirsch-Luipold

selbild, dann aber von Angesicht zu Angesicht. Noch erkenne ich bruchstückhaft, 
dann aber werde ich so erkennen, wie ich auch erkannt worden bin (nämlich voll-
kommen)“.20

Warum aber ist das Bild rätselhaft oder dunkel? Und warum redet Paulus gerade 
an dieser Stelle, am Ende des sog. Hoheliedes der Liebe, von einer rätselhaften, 
dunklen Gotteserkenntnis? Dieses Rätsel gilt es zu lösen, und die Beobachtung ist 
schon ein erster Schritt zur Lösung: im Spiegel sieht der Mensch, so meine These, 
zunächst einmal sich selbst – als Teil der menschlichen Gemeinschaft, als Adam, und 
damit auch als Bild Gottes. Gotteserkenntnis, so könnte man den Ort deuten, beginnt 
mit Selbsterkenntnis und  – im Kontext der Kategorie der Liebe  – mit der dieser 
Selbsterkenntnis entsprechenden Lebenseinstellung, die sich auch in der Haltung 
gegenüber den Mitmenschen zeigt.21 Dazu ist es freilich nötig, trotz aller Verdunke-
lungen des Spiegelbilds sich und die Menschen so zu sehen, wie der Mensch von Gott 
erkannt worden ist: der hat ihm die Würde als Bild zuerkannt.

Auch in 2 Kor 3,18, wo Paulus mit dem Verb κατοπτρίζω das Bildfeld des Spie-
gelns aufnimmt (ebenso wie im weiteren Umfeld von 2 Kor 2,14–4,6) ist nicht 
unmittelbar von Dunkelheit die Rede, wohl aber verwendet Paulus im Rahmen 
eines durch Ex 32–34 inspirierten optischen Bildfelds das Antonym zu Dunkelheit 
und Verborgenheit, nämlich die Rede vom Widerschein der glänzenden Herrlich-
keit Gottes (δόξα θεοῦ).22 Während dieser Widerschein temporär auf dem Antlitz 

20 Mir scheint diese Wiedergabe des Aorists treffender als das übliche „wie ich erkannt bin“, das 
eher auf ein griechisches Perfekt hindeuten würde.
21 Vgl. 1 Kor 8, wo die Erkenntnis in Konflikt mit der Liebe zu geraten droht, sowie 1 Joh 4, wo 
die Haltung zum Nächsten zum Kriterium der Gotteserkennntnis gemacht wird. In 1 Kor 8 wird 
Gotteserkenntnis von Paulus problematisiert, wo sie sich nicht der Liebe unterordnet und sogar zu 
Spaltungen in der Gemeinde führt. Bereits in 1 Kor 1–2 hatte er deshalb das Kreuz (als Zeichen der 
Liebe und Versöhnung Gottes zu uns) in einer „kriteriologischen Metatheorie“ (Samuel Vollenwei-
der, „Weisheit am Kreuzweg. Zum theologischen Programm von 1 Kor 1 und 2,“ in Kreuzestheolo-
gie im Neuen Testament, ed. Andreas Dettwiler, Jean Zumstein, WUNT 151 [Tübingen: Mohr Siebeck, 
2002], 43–58, das Stichwort „kriteriologiosche Metatheorie“ steht auf S. 45) zur Voraussetzung und 
zum Maßstab aller menschlichen Erkenntnis gemacht. Man mag auch die zentrale Botschaft in 
Plutarchs Schrift Über das rätselhafte E-Zeichen in Delphi zum Vergleich heranziehen. Der delphi-
sche Weisheitsspruch „erkenne dich selbst“ ist, wie Plutarch ausführt, mit dem „EI“ („Du bist“) als 
Anrede Gottes in Verbindung zu setzen. Indem der Besucher oder die Besucherin des Heiligtums 
das Göttliche so anredet, werden sie ihrer eigenen Vergänglichkeit und Nichtigkeit im Vergleich 
zum göttlichen Sein gewahr. Daraus erwächst der Impuls zur Hinwendung und Angleichung an 
Gott. Vgl. dazu vom Verfasser „Der eine Gott bei Philon von Alexandrien und Plutarch“, in Gott und 
die Götter bei Plutarch: Götterbilder – Gottesbilder – Weltbilder, RGVV 54, hg. v. Rainer Hirsch-Lui-
pold (Berlin: De Gruyter, 2005), 141–167.
22 In 2 Kor 4,6 ist dann freilich explizit von dem Kontrast von Dunkelheit und Licht die Rede mit 
Bezug wohl auf Gen 1,3.



The Dark Side of the Mirror   109

des Mose lag, als er vom Berg stieg (cf. δόξα 2 Kor 3,7 sowie in 3,8–9 übertragen auf 
die Bedeutung, die mit dem über das jeweilige Widerspiegeln von Gottes Herrlich-
keit übertragenen Amt verbunden ist), und von diesem abgedeckt werden musste, 
damit die Kraft der göttlichen Herrlichkeit dem Volk keinen Schaden zufügt, bleibt 
er dauerhaft und unverhüllt auf dem Angesicht Jesu, der das Bild Gottes (εἰκὼν 
θεοῦ; 2 Kor 4,4–6) ist! Dass das Widerspiegeln im Bezug zur Metapher des Spiegels 
in 2 Kor 3,18 steht, wird in der Literatur deutlich gesehen. Durch den Vergleich mit 
dem Mond als Spiegel der Sonne bei Plutarch gewinnt es weiter an Plausibilität. 
Ebenso einleuchtend ist die Verbindung des Aufleuchtens des Lichtglanzes Gottes 
mit dem Aufleuchten der Herrlichkeit Gottes im Angesicht Christi als des Bildes 
Gottes in 2 Kor 4,4–6. 

Fraglich ist in 2 Kor 3,18 aber ausgerechnet die Deutung des Partizips 
κατοπτριζόμενοι (und damit zugleich die Frage, was in der Passage womit ver-
glichen werden soll). Heißt es: „wir schauen in einem Spiegel“ oder „wir spiegeln 
wider“?23 Mit anderen Worten: geht es um ein Bild, das (rätselhaft) im Spiegel 
erscheint (und damit um Erkenntnis oder Erleuchtung) oder um eine Wider-
spiegelung göttlichen Lichts (und also um die Spiegelung und Vermittlung dieser 
Erleuchtung und zugleich um Verwandlung dessen, der widerspiegelt)?24 Nur 
wenn Widerspiegeln gemeint ist, ist tatsächlich vom Menschen als (Spiegel-)Bild 
die Rede, wodurch sich die beiden Stellen ja erst mit der biblischen Rede vom 
Menschen als Bild Gottes im biblischen Schöpfungsbericht in Verbindung bringen 
ließen. Nur dann ist auch der Bezug zur vorausgehenden Erzählung von Moses 
auf dem Sinai erkennbar. Nur wenn es um das Sehen eines Bildes im Spiegel und 
einer über dieses Sehen vermittelten Erkenntnis die Rede ist, ist ein klarer Bezug 
zu 1 Kor 13,12 erkennbar. Vergleicht man Übersetzungen und Kommentare, so 
haben wir es mit einem Paradigmenwechsel in den letzten Jahrzehnten zu tun – 
mit großen theologischen Implikationen.

Die älteren Übersetzungen tendieren zur zweiten Übersetzung („wir spiegeln 
wider“): zB. Luther 1912: „Nun aber spiegelt sich in uns allen…“; NEG: „Nous tous 
dont le visage découvert reflète la gloire du Seigneur“ (1979). Für ein „Sehen im 
Spiegel“ und damit für eine Übersetzung, die dem Medium κατοπτριζόμενοι eher 
entspricht und zudem gut zu 1 Kor 13,12 passt, entscheiden sich dagegen die meisten 
neueren Übersetzungsrevisionen: Luth 2017; Elberfelder; KJV; NGÜ; Nuova Rive-
duta von 1994 (allerdings auch schon die Reina Valera von 1909).

23 Diese Bedeutung legt sich insbesondere vom Kontext nahe, wo vom Spiegeln des Lichtglanzes 
Gottes auf dem Angesicht des Moses die Rede ist, das kontrastiert würde durch das entsprechende 
Spiegeln auf dem Angesicht des Paulus (und, je nach Interpretation, auch anderer Christen).
24 Wodurch die Stelle näher an die Verklärungsgeschichte in Mk 9 par. rückt.



110   Rainer Hirsch-Luipold

Sehr interessant erscheint mir der Vorschlag der „Bibel in gerechter Sprache“: 
„Wir alle sehen gegenseitig in unseren offenen Gesichtern das Strahlen der Gegen-
wart des Ewigen.“25 Gelungen erscheint mir, wie die Übersetzung über das rezip-
roke Schauen die beiden Deutungsmöglichkeit des Schauens und des Widerspie-
gelns zu integrieren versteht: dass wir die „Strahlen der Gegenwart des Ewigen“ in 
unseren Angesichtern erkennen können, setzt voraus, dass sie dort widergespiegelt 
werden. Leider ist dabei der Spiegel explizit nicht mehr aufgenommen, wodurch 
der sprachliche Bezug zu 1 Kor 13,12 verdeckt wird. Zudem scheint mit gerade das 
Spiegelmotiv einen Schlüssel zur Deutung bereitzulegen. Denn es führt auch bezüg-
lich der genannten Übersetzung auf eine Frage, die überraschend selten gestellt 
wird: Was genau sehen wir jeweils in dem Spiegel, und wie setzt dies Erkenntnis 
und Zeugnis einerseits und Verwandlung andererseits aus sich heraus? Sehen wir 
„uns gegenseitig“, wie es in der Bibel in gerechter Sprache heisst? Oder nicht doch, 
wie es die Alltagsverwendung eines Spiegels nahelegt, zunächst einmal uns selbst? 
Oder kann man beide Möglichkeiten als sich überlagernd denken und sie vielleicht 
gar noch mit einer Gotteserfahrung verbinden, die sich vom Kontext der angespiel-
ten Sinai-Erzählung nahelegt? Um in der Deutung weiterzukommen, versteht man 
die beiden Spiegelstellen bei Paulus am besten im Zusammenhang miteinander 
und aus ihrem jeweiligen Bildkontext heraus.

Zudem möchte ich eine programmatische und zugleich rätselhafte Verwen-
dung der Spiegelmetapher am Beginn von Plutarchs Vita des Aemilius Paullus her-
anziehen, die uns der Klärung der genannten Fragen etwas näherbringen mag, 
weil sie auf eine gebrochene Verwendung der Spiegelmetapher weist, die auch 
für das Verständnis bei Paulus interessante Deutungsperspektive eröffnet. Ziel 
seiner Lebensbeschreibungen sei es, so Plutarch an dieser Stelle, dass die Leserin 
oder der Leser ihr Leben am Bild der bedeutenden Figuren der Vergangenheit, 
die Plutarch in seinen Lebensbeschreibungen vorführt, „wie in einem Spiegel“ (ἐν 
ἐσόπτρῳ, V. Aem. 1,1) ausrichten können. Die Metapher geht offensichtlich nicht 
auf: wir können uns durchaus durch den Blick in den Spiegel in Ordnung bringen, 
aber wenn wir normalerweise in den Spiegel schauen, sehen wir eben nicht das 

25 Weniger geglückt scheint mir indes die Übersetzung „offene Gesichter“, das den Bezug zur Mo-
ses-Erzählung herausnimmt, vor allem aber die Übersetzung von ἀπὸ δόξης εἰς δόξαν mit „von 
einem Aufleuchten zum anderen,“ letzteres aus zweierlei Gründen. Zum einen scheint mir die For-
mulierung mit einem unbestimmten Artikel nicht angemessen: es geht um das Strahlen Gottes (um 
bei der Übersetzung der BGS zu bleiben), durch das wir verwandelt werden. Und damit hängt das 
andere zusammen: es geht nicht um ein „Auf“-Leuchten, das eine temporäre Verwandlung impli-
zieren würde, sondern es geht tatsächlich darum, dass wir als dauerhaft in Christus verwandelte 
Menschen den Geruch des Neuen Lebens in Christus aussenden und den auf ihm liegenden Glanz 
als Bilder Gottes erstrahlen lassen.



The Dark Side of the Mirror   111

ideale Vorbild großer Menschen, sondern uns selbst – mit allen Fehlern, grauen 
Haaren und Falten, unseren Macken und Lastern. Artemidor bringt es auf den 
Punkt, wenn er einmal in seinem Traumbuch (2,7) schreibt: wenn man sich spie-
gele, sehe man τὴν ἑαυτοῦ εἰϰόνα ἐν ϰατόπτρῳ („sein eigenes Bild im Spiegel“; und 
es kommt Artemidor gerade auf die Übereinstimmung des Spiegelbildes mit dem 
Aussehen des Betrachtenden an).26 Bei Plutarch hingegen liegt die Pointe in der 
Differenz von Real- und Idealbild, die beim Betrachten des Spiegels hervortritt die 
eine Angleichung als Ziel aus sich heraussetzt. Das Bild im Spiegel will uns mittels 
dieser Differenz offensichtlich aus dem Befreien, was wir vorfindlich sind, indem 
es uns auf eine ideale Realität dessen hinführt, was wir sein könnten und was wir 
unser Bestimmung nach bereits sind. Für den an Ethik interessierten Philosophien 
impliziert Wohlordnung (κόσμος) mehr als äusserliche Schönheit – sie impliziert 
Selbstkritik und beginnt mit Selbsterkenntnis.27 

Kommen wir, sensibilisiert durch die Brechung der Spiegelmetapher bei Plut-
arch, zu Paulus zurück und fragen erneut, was wir bei ihm an den beiden Stellen 
im Spiegel sehen.

Zunächst in 1 Kor 13: das Gegenüber von jetzt und dann ebenso wie das Gegen-
über zu prophetischen Reden, Zungenrede und Erkenntnis, von rätselhafter Zersplit-
terung und Sehen „von Angesicht zu Angesicht“ legt nahe, dass es tatsächlich um ein 
Sehen (und Erkennen) Gottes geht. Wie bei Plutarch ist die Widerspiegelung Gottes 
insofern verdunkelt, als sie immer eines körperlichen Mediums der Darstellung 
bedarf, eines Bildes, das notwendig seine eigenen, bisweilen dunklen, Qualitäten in 
die Darstellung mit einbringt. So ist es insbesondere beim Menschen als Bild Gottes.

Deshalb spielt auch der Blick auf uns selbst eine Rolle, wie es das Alltagsver-
ständnis des Spiegels nahelegt.28 Man könnte das für Paulus so ausformulieren: 
Im Rätselbild des Spiegels, der nicht vorfindliche Realität dupliziert, sondern eine 

26 Dass man tatsächlich sich selbst im Traum im Spiegel sieht, ist für ihn entscheidend, denn die 
Ähnlichkeit ist bei ihm ein Zeichen dafür, dass das Paar Kinder bekommen wird.
27 In diesem Sinn spielt die Spiegelmetapher bei Plutarch in seinen Eheratschlägen eine wichtige 
Rolle. An die Frau gerichtet, sagt er: ist sie hübsch, soll sie bemühen, ihre innere Schönheit der 
äusseren anzupassen, ist sie nicht so hübsch, sollte sie sich klarmachen, dass es auf die äußere 
Erscheinung sowieso nicht ankommt.
28 Wenngleich Paulus, anders als Plutarch, die Präposition διά statt ἐν verwendet (βλέπομεν γὰρ 
ἄρτι δι᾿ ἐσόπτρου ἐν αἰνίγματι). Die Formulierung mit δι᾿ ἐσόπτρου findet sich nur einmal im pa-
ganen oder jüdischen Umfeld des Paulus, wiederum bei Plutarch in der bereits oben Anm. 16 zi-
tierten theologischen Passage in Ad princ. inerud. 781 F–782A. Häufig wird die Präposition dann bei 
Klemens, Origenes und den Kappadokischen Vätern, was sich aber als ein Reflex der Verwendung 
des Paulus versteht. Es scheint mir indes fraglich, wie sehr man die Bedeutung der Präposition 
hier wird pressen können, sie mag durchaus um der variatio willen angesichts des folgenden ἐν 
αἰνίγματι gewählt sein.



112   Rainer Hirsch-Luipold

ideale Wirklichkeit präsent macht, an der der Mensch sein eigenes Leben ausrich-
ten und in gute Ordnung bringen kann, spiegelt sich das Rätsel der uranfänglichen 
Begegnung von Gott und Mensch in ihrer kategorialen Distanz, aber vielleicht 
zugleich das Rätsel der Begegnung des Menschen mit sich selbst als dem Bild Gottes 
(weshalb diese Aussagen stimmig als Höhepunkt des Diskurses über die Liebe plat-
ziert sind). Im rätselhaften Spiegel, so schlage ich vor, sieht sich der Mensch als 
rätselhaftes, dunkles Bild Gottes und erkennt sich damit so, wie er von Gott bereits 
erkannt ist. 

Dies würde die zweite Spiegelstelle in 2 Kor 3,18 ebenfalls in ein neues Licht 
rücken. Das entscheidende Deutungsproblem steckt, wie wir gesagt hatten, in der 
Übersetzung des medialen Partizips κατοπτριζόμενοι, das die Spiegelmetapher auf-
nimmt: „Indem wir alle mit aufgedecktem Angesicht die Herrlichkeit Gottes wie 
im Spiegel sehen/oder: widerspiegeln, werden wir verwandelt durch dasselbe Bild 
von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, wie durch den Geist des Herrn“29 (ἡμεῖς δὲ πάντες 
ἀνακεκαλυμμένῳ προσώπῳ τὴν δόξαν κυρίου κατοπτριζόμενοι τὴν αὐτὴν εἰκόνα 
μεταμορφούμεθα ἀπὸ δόξης εἰς δόξαν καθάπερ ἀπὸ κυρίου πνεύματος). 

Heisst κατοπτρίζομαι nun
a. „etwas widerspiegeln“ (so klassisch im Aktiv – damit wäre am stärksten die 

zuvor angespielte Tradition des Moses aufgegriffen, der den Widerschein der 
göttlichen Doxa auf seinem Gesicht trägt, als er die Gesetzestafeln vom Berg 
Sinai herabbringt), oder 

b. „etwas im Spiegel erblicken“ oder präziser 
c. „sich spiegeln/sich im Spiegel betrachten“ (im Medium; vgl. Artemidor).

Geht es also um Erkenntnis durch Schau im Spiegel oder um Verwandlung durch 
Widerspiegelung, durch die man selbst zum Spiegel wird? 

Im Anschluss an das Gesagte fiele beides in eins: in dem Masse, wie wir uns 
wie Moses durch die Herrlichkeit Gottes (verklärt in Christus als dem Bild Gottes) 
erleuchten lassen und so selbst zum Spiegel werden, klärt sich unser Wesen als Bild 
Gottes, das im Spiegel aufleuchtet, und damit (das wäre der Beitrag insbesondere 
von 1 Kor 13,12) zugleich das Wesen dessen, der uns zu seinem Bild gemacht hat. 
Der dunkle Spiegel erweist sich als das Lichtesteste, das unter den Bedingungen der 
vorfindlichen Welt Gottes Wesen erkennbar macht. 

Im Spiegel, von dem Paulus redet, wird also in ähnlicher Weise wir bei Plut-
arch ein ideales Bild dessen sichtbar, was wir sein könnten. Freilich nicht das Bild 
grosser Menschen, die einmal als Vorbild dagewesen sind, sondern das Bild, zu dem 

29 Der Zusammenhang innerhalb des Briefs von 2 Kor 2,14–4,15 rankt sich um Fragen der Wahr-
nehmung Gottes und seiner Lebensmacht, und der Verwandlung durch sie.



The Dark Side of the Mirror   113

wir werden sollen, weil wir uranfänglich dazu gemacht wurden. Im Spiegel der 
Liebe sehen wir uns rätselhaft so, wie wir von Gott gesehen worden sind.30 Das 
Bild, das uns gegenwärtig wird, wenn wir in den Spiegel schauen, und das uns nach 
2 Kor 2–4 verwandelt, wäre dann das in Christus durch die Herrlichkeit Gottes 
verwandelte Bild Adams, der zum Bild Gottes geschaffen war. Es hat transforma-
tive Kraft, insofern es auf die ursprüngliche Beziehung hinweist, die Gott zu den 
Menschen etabliert hatte. Das im Spiegel erscheinende Bild in 1 Kor 13 wäre dann 
durchaus unser eigenes Bild, das sich, als ursprüngliches Bild wahrgenommen, 
zugleich als ein Bild Gottes erweist. Wenn wir in Wahrheit seine Bilder würden, 
würde die Herrlichkeit Gottes auf unserem Angesicht zu leuchten beginnen, wie sie 
bereits aus dem Antlitz Christi leuchtet (2 Kor 4,4–6).31 Dies könnte man auch in die 
christologisch durchdrungene korporative Sprache des 1. Korintherbriefs fassen. 
Wenn wir Teil des Leibes Christi sind, liegt notwendigerweise auf uns die Herrlich-
keit, die nach 2 Kor 4,4–6 in Christus als dem Bild Gottes sichtbar wird. Im „noch 
nicht“ und „schon jetzt“ ist in uns als Irdischen, deren Verwandlung in der Taufe 
schon Realität ist, bereits jetzt rätselhaft „das Bild des Himmlischen“ (1 Kor 15,49) 
erkennbar, das wir dereinst vollständig tragen werden.

6 Fazit
Die Metapher vom Spiegel vermag das Paradoxon der Rede von einem Bild Gottes 
in besonderer Weise herauszuheben, insofern jeder Spiegel aufgrund seiner Mate-
rialität, die Spiegelung erst möglich macht, notwendig das Dargestellte verändert 
und eine dunkle Gegenseite hat. Dies gilt im Blick auf das Wesen ebenso wie im 
Blick auf die Erkennbarkeit. Im Blick auf das Wesen, insofern jedes Bild der Mate-
rialität des Bildträgers bedarf, die aber „das Reich Gottes nicht ererben kann“  
(1 Kor 15,50) und die sich bis zur monströsen Widergöttlichkeit aufblasen oder wie 
ein Abgrund öffnen kann, um so den Bildcharakter selbst zu verdunkeln. Und es gilt 
im Blick auf die Erkennbarkeit, insofern kein Bild die Fülle des Dargestellten je zu 
erfassen mag und die Rückseite des materialen Spiegels notwendig dunkel bleibt. 

30 So jedenfalls interpretiert Augustin (De trin. 15,14. 44 [CCL 50A, 479 f. 522 f]; de Gen. ad litt. imperf. 
12,28 [CSEL 28,1,422].
31 Die Stelle spielt mit Ex 34, wo davon die Rede ist, wie Moses beim Herabsteigen vom Berg Sinai 
mit den Gesetzestafeln den Widerschein der göttlichen Herrlichkeit auf seinem Angesicht trägt 
(vgl. dazu Jane M.F. Heath, Paul’s Visual Piety: The Metamorphosis of the Beholder (Oxford: Oxford 
University Press, 2013), bes. 211–214; Matthew David Litwa, „Transformation through a Mirror: 
Moses in 2 Cor. 3.18,“ JSNT 34 (2012): 286–297.



114   Rainer Hirsch-Luipold

So vermag es die Metapher des Spiegels, gerade durch ihre Ambivalenz Gotteslehre 
und Anthropologie in ihrem spannungsvollen Verhältnis aufzunehmen, indem sie 
ins Bild setzt, wie der Mensch zu dem erst werden soll, was er immer schon ist: zum 
Bild Gottes, in dem der Mensch zuletzt nicht nur wahres Menschsein, sondern darin 
Gott selbst wiedererkennt.


