Andreas Wagner
Gottliche Prasenz im menschlichen ,Bild“?
Implikationen der Ebenbildlichkeitsvorstellung der Priesterschrift

Abstract: The conception of the image of God in the priestly writing (P) in Gen 1:1-2:2a
is understood in the recent Old Testament exegetical discussion in such a way that P
sees humanity (collectively) in an analogous relationship to God as a representational
image, a statue, that represents his referent. In the process of creation, the represen-
tational relationship is put into function. In this sense of the representational image,
God is present in each individual human being. In the image of humanity, God enters
the world revealed and acting.

Keywords: image of God, representation, statue, hiddenness/revelation, human-
kind, Priestly Document (P)

1 Der literarhistorische Bezugsrahmen des
Konzepts der Gottebenbildlichkeit im AT:
Die Priesterschrift

Bei der Rede vom Menschen als ,,Bild“ Gottes im AT ist zundchst festzuhalten, dass
wir einen klaren Konsens in der alttestamentlichen Wissenschaft greifen, was die
Identifikation und literarische Zuordnung der Belege tiiber die Gottebenbildlichkeit
anbelangt: Alle lexematischen Belege fiir die Gottebenbildlichkeit, hebr. seeleem und
d’miit, Gen 5,1, Gen 9,6 und allen voran Gen 1,26-27, gehoren zur sog. Priesterschrift
(P) im Pentateuch.! Diese Zuweisung erméglicht uns, die Vorstellung der Gotteben-
bildlichkeit tatsédchlich konzeptuell im Rahmen der Theologie und Anthropologie
der Priesterschrift zu verstehen und auszulegen.

1 Die Diskussion zur Entstehungsgeschichte des Pentateuch und zur Analyse der Werdegeschichte
des Pentateuch kann in einer Fussnote nicht eingeholt werden, daher sei stellvertretend fiir die
Einleitungs- und Forschungsliteratur auf zwei Stimmen hingewiesen, die literarkritische und re-
daktionelle Forschungsergebnisse vor allem mit Blick auf die Urgeschichte, dem Kotext aller Eben-
bildlichkeitsbelege, thematisieren: Jan Christian Gertz, Das erste Buch Mose (Genesis): Die Urge-
schichte Gen 1-11, ATD 1 (G6ttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2018), 10-18; zur alteren Diskussion:
Horst Seebass, Genesis I: Urgeschichte (1,1-11,26) (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 1996), 14-36.

Andreas Wagner, Bern

@ Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk
ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111022406-006


https://doi.org/10.1515/9783111022406-006

88 =—— Andreas Wagner

Die Priesterschrift ist in ihren grundlegenden Teilen (P°) und von spiteren
Ergidnzungen (P%) abgesehen von der Exilserfahrung des alten Israel geprigt. 587
v.Chr. war das Sudreich als das letzte der beiden israelitischen Konigreiche von
den Babyloniern erobert und die Oberschicht Judas ins Exil ins Zweistromland ver-
bracht worden. Dort im Exil, jedenfalls mit einiger Wahrscheinlichkeit,? ist P ent-
standen, am Ende des Exils oder in frithnachexilischer Zeit.

P hat nach der Erfahrung des untergegangenen Konigtums, nach dem Wirken
der fiir Jahwe eifernden Unheilsprophetie des 8. und 7. Jh. v. Chr, nach der deu-
teronomischen Bewegung und kurz nach oder noch zeitgleich mit Deuterojesaja
einen Gesamtentwurf der Frihgeschichte Gottes mit seinem Volk geschaffen, von
der Schopfung bis zum Tod des Moses. In diesem Entwurf sind theologische und
anthropologische Grundaussagen zum Ausdruck gebracht worden, die die kinf-
tige ‘edah, die Gemeinde, pragen und leiten sollen. Dies geschieht in Form einer
Geschichtsdarstellung — nicht um zu sagen, wie es gewesen ist, sondern um die
Adressaten der Priesterschrift iiber Grundwesenheiten des Gott-Mensch-Verhalt-
nisses und des Gott-Welt-Verhaltnisses zu orientieren und diese Beziehungen mit
Blick auf die Zukunft zu gestalten.

Von heute aus gesehen erscheint P als ausserordentlich progressiv und revolu-
tiondr, insbesondere was die Formulierung des Gottesgedankens, des Weltkonzepts,
der Anthropologie und die Frage des Gott-Weltverhéltnisses anbelangt. In mehrer-
lei Hinsicht ist P daher ein sehr moderner Text. Drei Grundgedanken aus diesem
Ensemble fundamentaler Neuerungen formen dabei das Gotteskonzept von P:

— Im Schopfungstext von P tritt uns eine Welt vor Augen, die von Gott geschaffen,
aber gleichzeitig von Gott getrennt ist. Der Raum der Welt zwischen ragqia’, der
Himmelsfeste, und der Erdscheibe, ist der Lebensraum von Pflanzen, Tieren
und Menschen. Diese Welt ist im Schopfungstext ziseliert beschrieben. Es gibt
dabei nur die irdische, geschaffene Welt, die keine weiteren gottlichen Gréssen
zwischen der Welt und Gott kennt. Selbst die in der polytheistischen Umwelt
des alten Israel als gottlich angesehenen Himmelsphdnomene wie Sonne,
Mond und Gestirne sind nach Anschauung von P nichts als ,Lampen*.?® Wie
bei (dem zeitgleichen) Deuterojesaja ist bei P von einem monotheistischen Got-
teshild auszugehen, in der Welt wie auch ausserhalb der Welt kennt P keine
anderen Gotter.

—  Gottselbsthatin der Welt keinen festzugewiesenen Ort, er steht der Welt gegen-
tiber bzw. hat nach P ausserhalb der Welt seinen Platz.* Innerhalb von P selbst

2 Aus dem babylonischen Kontext wiirde sich die Betonung von Sabbat und Beschneidung durch
PC als Identity-marker fiir eine neue religiése Identitit gut erkliren.

3 Vgl. die neuere Diskussion bei Gertz, Urgeschichte, 53-57.

4 Vgl. Konrad Schmid, Schépfung, TdT 4 (Stuttgart: UTB, 2012), 71-120, hier 89.



Géttliche Prasenz im menschlichen ,Bild“? == 89

bleibt die Frage nach einem ,Wohnort Gottes offen, es bleibt eine Leerstelle.
Gott wird allerdings die Méglichkeit zugesprochen, den Menschen in der Welt
nah zu sein. Nach Gen 1 sind alle Menschen durch ihn geschaffen und haben
die Ebenbildlichkeit (dazu s.u.). Inshesondere wendet er sich dann Israel zu
(den Vétern als EI Schaddaj, den Israeliten in Agypten als Jahwe, vgl. Ex 6°).
Vor allem ist fiir P in der Form des Kabod (,,Herrlichkeit“) Jahwes eine von ihm
her kommende Erfahrungsmaoglichkeit vorhanden, die bes. in den Kult hinein-
reicht (Lev 9,23-24).°

— Esist schon angedeutet, dass Gott, obwohl er von der Welt strikt unterschie-
den gedacht wird, auch nach der Schopfung auf die Welt einwirkt. Das Ein-
wirken wére bei P an der Geschichtsdarstellung weiter zu verfolgen. Wie die
Eingriffsmoglichkeiten bei der Fluterzédhlung (P) oder der Exoduserzdhlung (P)
zeigen, geht P dhnlich wie Deuterojesaja von der Geschichtsméchtigkeit Gottes
aus. Dabei ist auch das Interesse Gottes hinsichtlich der gesamten Welt (Fluter-
zdhlung) und hinsichtlich Israels (Exodus- und Moseserzédhlung) deutlich zu
greifen.

Entgegen einer naiven Auffassung einer Ebenbildlichkeitsvorstellung ist Gott also
nach P keineswegs in irgendeiner Art seinem Geschdpf, dem Menschen, ,gleich®;
alles, was oben von Gott nach P gesagt wurde, betont zunéchst die Alleinméch-
tigkeit und die Verschiedenheit von Gott und Mensch/Schépfung. Vor diesem Hin-
tergrund soll nun in den néchsten Abschnitten gefragt werden, ob P, von den Gott
zugesprochenen Moglichkeiten zur Selbstoffenbarung einmal abgesehen, in der
Ebenbildlichkeitskonzeption einen bisher vielleicht zu wenig beleuchteten Ver-
knupfungspunkt zwischen Gott und Mensch (Menschheit) markiert hat.

5 Vgl. Anja A. Diesel, ,, Ich bin Jahwe*: Der Aufstieg der Ich-bin-Jahwe-Aussage zum Schliisselwort des
alttestamentlichen Monotheismus, WMANT 110 (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2006), 95-118.
6 Vgl. Ursula Struppe, Die Herrlichkeit Jahwes in der Priesterschrift, 0BS 9 (Klosterneuburg: Verlag
Osterreichisches Katholisches Bibelwerk, 1988); Thomas Podella, Das Lichtkleid JHWHS: Untersu-
chungen zur Gestalthaftigkeit Gottes im Alten Testament und seiner altorientalischen Umwelt, FAT
15 (Tibingen: Mohr Siebeck, 1996).



90 —— Andreas Wagner

2 Die Gottebenbildlichkeit und das Verhaltnis
zwischen Mensch und Gott

2.1 Die Kernstelle fiir die Gottebenbildlichkeit findet sich
in Gen 1,26-28

26 Dann sprach Gott (Elohim):

Wir wollen (einen) 'adam /eine Menscheit machen

als etwas wie unser seelem

und entsprechend unserer d‘miit.

Und sie [die Menschen] sollen ,treten auf/ tiber“ (= herrschen iiber)
— die Fischbrut des Meeres

—und die Vogel des Himmels

—und das Vieh

—und die ganze Erde

—und alles Kriechgetier, das auf der Erde kriecht.

27 Und da schuf (br’) Gott (Elohim) den Menschen als etwas wie seinen selem,
als etwas wie seinen seleem hat er ihn erschaffen (br’),

maénnlich und weiblich hat er sie (pl.) erschaffen.

28 Und Gott (Elohim) segnete sie

und Gott (Elohim) sprach zu ihnen:

Seid fruchtbar und werdet viele und fiillt die Erde an

und ,bekommt unter eure Fiisse“ / ,tretet nieder” (= tibt Macht aus tiber) und ,tretet“ auf /
uber (= herrscht tiber)

— die Fischbrut des Meeres

—und die Vogel des Himmels

—und alles Lebendige, das auf der Erde wimmelt.”

In der Urgeschichte wird in der Priesterschrift von Gott mit dem nomen appella-
tivum ,Elohim“ geredet, das Nomen Proprium ,Jahwe* als selbstkundgegebener
Eigenname Gottes verwendet P erst in und nach Ex 6.® Dadurch wird von P zum
Ausdruck gebracht, dass es in den Texten vor den Véternotizen um das Schicksal
der ganzen Welt geht, wohingegen in der Nachvéterzeit besonders auf Israel (im
Gegentiber zu Jahwe) geblickt wird.

7 Ubersetzung und Auslegung und alles, was in die sich an die Ubersetzung anschliessende Dar-
stellung eingeflossen ist, folgt den Darlegungen aus etlichen Publikationen zur Anthropologie,
Korperforschung und der Gottebenbildlichkeitsvorstellung: Andreas Wagner, Gottes Korper: Zur
alttestamentlichen Vorstellung der Menschengestaltigkeit Gottes (Glitersloh: Giitersloher, 2010),
167-181; ders., Menschenverstdndnis und Gottesverstindnis im Alten Testament (Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 2017), 177-198, 199-214, 273-285, 287-313; ders., God’s Body. The Anthropo-
morphic God in the Old Testament. London: Bloomsbury, 2019), 145-157.

8 Vgl. Diesel, Jahwe, 95-118.



Géttliche Prasenz im menschlichen ,,Bild“? === 91

P redet in Vers 26 auffallend in einer Pluralform von Gott, wie die Formulie-
rungen des Verbs (lasst uns) und die Suffixe (wie unser seeleem und entsprechend
unserer d°miit) zeigen; das Wort Elohim selbst ist hier kein Plural, wie die Kombinati-
onen mit Verben im Singular in V. 26 und 27 klar zeigen. Bei den pluralischen Formu-
lierungen von V. 26 gehe ich von einem Pluralis majestatis aus, wie er als Stilform in
der persischen Zeit — der Entstehungszeit von P! — aufkommt (im AT: vgl. Esr 4,18). In
den Pluralformulierungen eine Anspielung auf eine Thronratsvorstellung zu sehen,
waére innerhalb der P-Texte singuldr und scheint mir daher wenig plausibel. Auch
wenn die Erklarung des Pluralis majestatis kontrovers diskutiert wird®, in einem
Punkt sind sich die Auslegenden einig: Der Pluralis majestatis, der sich nur in diesem
Vers findet, dient hier der Hervorhebung der Menschenschopfung im Gefiige der
Schépfungswerke' — wobei deutlich vermerkt werden soll, dass der Hohepunkt des
gesamten Schopfungstextes Gen 1,1-2,4a nicht die Menschenschépfung, sondern
der Sabbat ist, die Menschenschopfung ist lediglich das letzte der Schopfungswerke.

Die priesterschriftlichen Texte geben keinerlei Anlass, an einer Einheit Gottes
zu zweifeln; der Schopfungstext Gen 1,1-2,4a zeigt, dass es keine weiteren selb-
stdndigen gottlichen Grossen in der Schopfung neben Gott gibt; die ndchstahnliche
Grosse zu Gott ist der Mensch, die Menschheit.

Im universalen Konzept der Urgeschichte wird von Elohim nun also die Mensch-
heit — ‘adam - geschaffen. Es geht P dabei um die grundlegendste Fassung der Got-
tesbeziehung in Form von Schopfungsaussagen, und zwar der Gottesbeziehung
aller Menschen zu dem einen Schopfer. In weiteren Aussagen des Schopfungstextes
werden die Qualitat der Mensch-Gott-Beziehung (Ebenbildlichkeit, Segen usw.) wie
die Menschheit selbst (ménnlich und weiblich) ndher bestimmt und der Menschheit
wird eine Grundaufgabe gegeben (Herrschaftsauftrag etc.):

—  Die Menschheit soll zu Gott im Verhéltnis von seelem und d®miit stehen (s. dazu
den nachsten Abschnitt),
— die Menschheit soll auf die geschaffenen Lebewesen und die ganze Erde

Jtreten, will sagen, in einer bestimmten (positiven Weise) tiber sie herrschen®?,
- die Menschheit wird geschaffen ,ménnlich und weiblich®, in dieser geschlechtli-

chen Scheidung und in ihrer Kollektivitit ist sie insgesamt ein ,Gegeniiber* Gottes."

9 Vgl. John C. Beckman, ,Pluralis Majestatis: Biblical Hebrew,“ in Encyclopedia of Hebrew Language
and Linguistics, Bd. 3, P-Z, ed. Geoffrey Khan (Leiden: Brill, 2013), 145-146.

10 Vgl. Gertz, Urgeschichte, 61: ,,0ffenkundig wird damit die Menschenschopfung von den iibrigen
Werken abgehoben [...].«

11 Vgl. Wagner, Korper, 199-214.

12 In gewisser Weise liegt hier ein dhnlicher — nicht gleicher — Entsprechungsgedanke vor wie in
Gen 2,4bff., wo am Ende hebr. ,isch“ (Mann) und ,ischa“ (Frau) in einem poetisch geformten Ent-
sprechungshezug gesehen werden (Gen 2,23) — aber das wére ein anderes Thema.



92 —— Andreas Wagner

2.2 Die Schliisselbegriffe seeleem und d°miit

Das Bildkonzept von P ist durch die beiden Schliissebelgriffe selem und d°miit
gepragt. Neben der nur einmal in Vers 26 auftauchenden Paarung mit d°miit kommt
sceleem in unserem Abschnitt in Vers 27 noch weitere zweimal vor, d°mit dagegen
nicht.

2.2.1 seelem

Die meisten neueren Untersuchungen fithren auf die Spur, dass unter selem einer-
seits handwerklich gemachte, in der Regel dreidimensionale Bilder, anderseits
angefertigte Artefakte in verschiedener materialer Ausfiithrung mit Abbildungs-
funktion zu verstehen sind."®

Umschrieben ist damit ein Kult- und Représentations-,Bild“, in der Regel eine
Statue, wie wir es aus den altorientalischen Nachbarkulturen Israels kennen. Solche
LStatuen® als Stellvertretungsbilder kommen sowohl im Bereich der Reprasentatio-
nen von Gottern wie auch von Kénigen vor."*

Die grundséatzliche Bezugnahme von P auf diese ,Statuen-Bilder“ ist in der
jingeren exgetischen Diskussion unbestritten. Viel schwieriger ist es, den Bezug
genau auszuleuchten. Der Entwurf der priesterschriftlichen Urgeschichts- wie
Moseserzahlungsdarstellung ist hochst eigenstandig. Die Konzeption von P ist aber
nicht von einzelnen, klar bestimmbaren Texten oder Motivzusammenhédngen oder
Vorstellungen bzw. Traditionen der Nachbarn abhdngig oder herzuleiten. Hier ist
der Formulierung von Gertz vollig zuzustimmen: ,Vers fiir Vers zeigt er [der Schop-
fungstext der Priesterschrift] seine enge Verbindung mit den [...] Vorstellungen
des alten Vorderen Orients, wobei es weniger um die Rezeption identifizierbarer
Einzeltexte handelt als um die Teilhabe an einem breiten Traditionsstrom.“** An

13 Vgl. Bernd Janowski, ,Die lebendige Statue Gottes: Zur Anthropologie der priesterlichen Urge-
schichte,“ in Gott und Mensch im Dialog. Festschrift fiir Otto Kaiser zum 80. Geburtstag, Bd. 1, BZAW
345, ed. Markus Witte (Berlin: De Gruyter, 2004), 183-214; Bernd Janowski, Anthropologie des Alten
Testaments: Grundfragen — Kontexte — Themenfelder (Tibingen: Mohr Siebeck, 2019), 409-410;
Wagner, Body, 151-153.

14 Vgl. Johannes Renger, ,Kultbild. A: Philologisch,“ in Reallexikon der Assyriologie (RLA), Bd. 6, Kla-
gegesang—Libanon, ed. Otto Ezard Dietz (Berlin: De Gruyter, 1983), 306-315; Angelika Berlejung, Die
Theologie der Bilder: Herstellung und Einweithung von Kultbildern in Mesopotamien und die alttesta-
mentliche Bildpolemik, OBO 162 (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 1998); Wagner, God’s Body,
9-19 und 151-153.

15 Gertz, Urgeschichte, 77.



Géttliche Prasenz im menschlichen ,Bild“? === 93

welche Bezlige P bei der Bildvorstellung im einzelnen ankniipft bzw. welche Ein-
zelziige dieser Vorstellungen P bei ihren Ubertragungen voraussetzt, ist daher nicht
einfach zu sagen.

Auch ist die ,Bildsituation“ in der altorientalisch-dgyptischen Umwelt in sich
L»geschichtet, schon dort gibt es Ubertragungsprozesse: In Agypten kann der Pharao,
von dem es ,konigliche“ Reprasentationsbilder gibt, selbst und gleichzeitig als Statue,
als ,Bild“ Gottes gesehen werden (s.u.). Im Akkadischen kann mit demselben Wort
salmu sowohl der Konig in seiner Statuenfunktion (gegentiber der Bezugsgrosse
eines Gottes bzw. einer Gottin, s.u.) wie auch das Kulthild, das die Statue einer Gott-
heit im Tempel darstellt, bezeichnet werden.*®

Statue und Bezugsgrosse (also ein Gott bzw. eine Gottin, ein Kénig/Pharao) haben
eine enge Beziehung zueinander, in der die Statue die Bezugsgrisse reprasentiert.
Indem die Priesterschrift in Gen 1,26 die Menschheit (‘adam) als seeleem versteht,
ubertragt sie in ihrem Schopfungskonzept die Reprasentations- bzw. Kultbildvorstel-
lung auf den Menschen, auf die Menschheit insgesamt: ‘adam (ein Kollektivsubstan-
tiv!) ist seeleem Gottes. Die Aussage zielt dabei auf den Zusammenhang von Statue
und Bezugsgrosse: Wie das Repréasentationsbild als Statue — nach altorientalischer
Vorstellung — Gott, Gottin oder Konig reprasentiert (oder der Pharao seinerseits
»Bild“ Gottes ist), so reprasentiert die Menschheit — nach der Vorstellung von P - Gott.
Der Mensch steht in der Welt an Gottes statt.

Der Sinn dieses Ubertragunsgvorganges durch P wird (neben einem moglicher-
weise polemischen Unterton gegentber fremden Kulthildern) darin gesehen, dass
die Menschheit an Gottes Statt die ihr zugedachten Aufgaben in der Welt iiberneh-
men kann. Es ist dabei festzuhalten, dass es eine enge Beziehung zwischen Mensch
und Gott gibt, die keinerlei Vermittlungsinstanz benotigt und dass diese Beziehung
zwischen Gott und jedem Menschen (‘adam als Kollektivbezeichnung!"’) besteht:
jeder Mensch, alle, die als Menschenperson ménnlichen und weiblichen Anteil
an der Menschheit haben, ist Stellvertretungsperson Gottes, wie Vers 27 zeigt; es
gibt unter den Menschen keine weitere Unterschiede oder Abstufungen in dieser
Hinsicht!

Weil im Schépfungstext von P alsdann die Aufgaben der Menschheit in der
Welt beschrieben und diese Aufgaben vor allem mit dem ,Herrschen® verbunden
werden, liegt es nahe, eine Verbindung mit den Vorstellungen vom Pharao bzw.

16 Vgl. Renger, ,Kulthild,“ 307.

17 Vgl. auch das Vorkommen der Ebenbildlichkeitsvorstellung in Gen 5,3 (Stammbaumeinleitung),
wo vorausgesetzt wird, dass die Gottebenbildlichkeit von Generation zu Generation (genetisch)
weitergebenen wird und damit alle (!) Menschen im sukzessive entstehenden Kollektiv durch die
Gottebenbildlichkeit bestimmt sind.



94 —— Andreas Wagner

der Konige als Statue/Bild eines Gottes anzunehmen. In etlichen &gyptischen und
akkadischen Texten, die einen solchen Zusammenhang belegen, ist die ,,Bild“-Vor-
stellung mit dem Herrschen verkniipft, hier nur zwei exemplarische Texte'®:

Rede des Sonnengottes zum Konig:"

Dieses Land (sc. Agypten) habe ich in seiner Linge
und Breite geschaffen,

um auszufithren, was mein Ka wiinscht;

dir habe ich gegeben //// meine //// insgesamt;

du beherrschst es so wie (zu der Zeit), als ich Konig
von Ober- und Unterdgypten war;

du bewirtschaftest es fiir mich aus liebendem Herzen,
denn du bist mein geliebter Sohn, der aus meinem Leib
hervorgegangen ist,

mein Abbild (hnt)), das ich auf Erden gestellt habe.

In Frieden lasse ich dich das Land regieren,

indem du die Haupter aller Fremdlénder tilgst.

Aus einem Brief des Beschworungspriesters Adad-Sumu-usur an Assurbanipal: 2°
[Der] Konig, der Herr der Lander,
die Statue/Bild des [Gottes] Samas (ist) er

Da bei P der Reprasentationsbhild-Bildgedanke der ganzen Menschheit, allen Men-
schen zugesprochen wird, und da der Bildgedanke wie beim Konig/Pharao mit dem
Herrschen verbunden ist, spricht man in neuerer Forschung hdufig von einer ,Roy-
alisierung® des/der Menschen bei P: was in Agypten und Mesopotamien eine konig-
lich-royale Eigenschaft ist, kommt bei P allen Menschen zu.*!

18 Von der Beleglage her ist fiir Syrien-Paléstina auf einen einschldgigen Beleg vom Text der Statue
von Tell Fecherije hinzuweisen; vgl. Otto Kaiser, Texte aus der Umwelt des Alten Testaments (TUAT),
Bd. 1, Rechts- und Wirtschaftsurkunden Historisch-chronologische Texte (Giitersloh: Mohn, 1985),
632—-637; dieser Beleg zeigt, dass das Konzept vom Konig als Bild Gottes auch in der kulturellen
Sphire zwischen den grossen Reichen in Mesopotamien und Agypten nachweisbar ist.

19 Text und Ubersetzung nach: Boyo Ockinga, Die Gottebenbildlichkeit im Alten Agypten und im
Alten Testament, AAT 7 (Wiesbaden: Harassowitz, 1984), 21-22.

20 Text und Ubersetzung nach: Andreas Angerstorfer, ,Ebenbild eines Gottes in babylonischen
und assyrischen Keilschrifttexten,“ BN 88 (1997): 47-58, hier 50-51.

21 Zur Royalisierung: Janowski, ,Lebendige Statue,“ 193; Ernst-Joachim Waschke, ,Zur Bedeutung
der Kénigsideologie fiir die Gottesebenbildlichkeit,“ in Anthropologische Aufbriiche. Alttestament-
liche Menschenkonzepte und anthropologische Positionen und Methoden, ed. Andreas Wagner, FR-
LANT 232 (Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2009), 235-254.



Géttliche Prasenz im menschlichen ,Bild“? === 95

2.2.2 d°mit

In seeleem ist auch das Bedeutungsmoment der Abbildung einer Sache enthalten.
Das Aussehen eines Kultbildes ist nicht vollig beliebig, auch wenn es keine indi-
viduell-idiographischen Pragungen hat.?* Dieser Aspekt der Ebenbildlichkeit wird
nun in Vers 26 durch d’miit konkretisiert:

Die Abstraktbildung d*miit wurde vom Verbum dmh / gleichen abgeleitet. Dem
Sinn des Verbes entsprechend weist die Abstraktbildung d‘mit auf die Tatsache
des Gleichens ,,und [so formuliert Jenni im THAT] unterstreicht [die] Entsprechung
zum Vorbild“ (vgl. 2. Kén 16,10).2

So kann man mit J.Gertz zusammenfassen: ,Aus alldem ergibt sich, dass nach
Gen 1,26f der Mensch, ménnlich und weiblich, als eine lebendige Statue Gottes
erschaffen worden ist, die ihn in ihrer dufSerlichen Gestalt und in ihrem Wesen
reprasentiert.“**

3 Fazit und Zielpunkt der Argumentation:
Bisher nicht beachtete theologische Aspekte
des (Eben-)Bildverstandnisses von P

Moglicherweise hat die Diskussion tliber die Analogie des Bildverstdndnisses von P
und dem der Reprasentationshildvorstellung aus den Nachbarkulturen des Alten
Israel zu sehr auf den Aspekt der Royalisierung und die Herrschaftsproblematik
gelegt (s.0. Abschn. 2.2). Im Vergleich mit weiteren Einzelaspekten aus den alto-
rientalisch-dygptischen Vorstellungen um Reprédsentationsbilder ergeben sich
weitere Hinweise bei der Ubertragung des Statuen-Prinzips in der Priesterschrift
auf die Menschheit:

— Statuen, die eine Représentationsfunktion haben, miissen in einem Ritual ,in
Funktion‘ gebracht werden; am bekanntesten sind die Mundéffnungsrituale akka-
discher und &agyptischer Goétterstatuen, die anlésslich der ,Funktionsaufnahme
im Tempel ausgefiihrt werden.”® Den Bezug zur Gottheit hat die Statue noch nicht

22 Vgl. Wagner, Korper, 80-81.99.

23 Ernst Jenni, ,nnT dmh gleichen,“ in THAT, Bd. 1, ed. Ernst Jenni (Miinchen: Kaiser, 1984), 452.
24 Gertz, Urgeschichte, 77.

25 Eberhard Otto, Das dgyptische Mundéffnungsritual, AA 3, 1-2 (Wiesbaden: Harrassowitz, 1960);
Berlejung, Theologie der Bilder, 178-284; Hans Bonnet, ,Mundoffnung, in Lexikon der dgyptischen
Religionsgeschichte, ed. Hans Bonnet (Hamburg: Nikol, 2000), 487-490.



96 =—— Andreas Wagner

im Atelier des Kunsthandwerkers, sondern erst nach dem Mundéffnungsritual.
Ahnlich komm ein Konig erst in und durch seine Einsetzung in einem Ritual in
seine ,Bild-Funktion. Indem nun P die Menschheit /’adam bei der Schopfung als
Statue begreift und in das Schopfungsgeschehen — oder sollen wir sagen im funk-
tionskonstituierenden Schopfungsritual? — mit dem Herrschaftsauftrag sogleich
einbindet und Gott den Segen zusprechen lésst (Gen 1,28), sieht sie die Menschheit
[‘adam ,in Funktion‘ gesetzt, ganz analog zu den ,In-Funktion-Setzungsritualen‘ alt-
orientalisch-dgyptischer Statuen. Den Statuencharakter, die Prasenz des Géttlichen
in der Statue und die damit verbundenen Reprasentationsaufgaben verliert die
Menschheit nie wieder, denn wie die Aufnahme des Ebenbildlichkeitskonzepts im
Stammbaum Gen 5 zeigt, wird diese Qualitat von Generation zu Generation (bis auf
den heutigen Tag) weitergegeben. Hier sei noch einmal an den Ort des Schopfungs-
textes in der Urgeschichte erinnert: Hier werden Aussagen getroffen, die nicht
allein Israel gelten, sondern der ganzen Menschheit!

— Der Prasenzgedanke spielt in der theologischen Anthropologie von P eine grosse
Rolle, denn obwohl Gottes Platz nicht innerhalb der Welt/Schopfung gesehen wird
(vgl. oben Abschn. 1), hat die Menschheit tiber diese spezifische Ebenbildlich-
keitsvorstelliung von P einen unverlierbaren ,Prasenzbezug’ mit Gott. Auch hier
ist die Analogie zum &gyptisch-altorientalischen Statuendenken stark zu machen:
Die Bezugsgrosse einer Statue, also eine Gottin, ein Gott, ein Herrscher, eine Herr-
scherin, wird als tatsdchlich prasent in der Statue gesehen. Die Statue ,ist‘ nicht
die Gottin oder der Gott (entgegen mancher auch alttestamentlicher Kulthildpole-
mik), aber sie hat eine Verbindung mit ihm. Ich hielte es nicht fiir iiberinterpretiert,
gemadss dieser Analogie von der Prdsenz des Gottlichen im Menschen - in jedem
Menschen — im Menschenkonzept von P zu sprechen.

—Janowski hat mit Bezug auf Hornung und Maul auf eine weitere Beobachtung hin-
gewiesen, deren Bedeutung bisher noch nicht vollstandig ausgeleuchtet worden ist:

Fur gewohnlich ist der Konig, ebenso wie das Kulthild eines Gottes im Tempel,
in der Abgeschiedenheit seines Palastes verborgen, ,Aber wenn er heraustritt und
seinen Untertanen ,erscheint’, wird er fiir die staunende und jubelnde Welt zum deus
praesens, lasst er sie die Gegenwart des Schopfergottes spiiren und wiederholt dessen
Taten. Denn das, was er tut, ist ,nicht Menschenwerk’, sein Wort ist ,der Ausspruch
eines Gottes selbst‘.“?® Ahnlich formuliert S. Maul fiir den akkadischen Bereich: ,Wenn
sich der assyrische Kénig dem Volke auf dem Vorhof des Assur-Tempels, angetan mit

26 Erik Hornung, Der Eine und die Vielen: Agyptische Gottesvorstellungen (Darmstadt: WBG, 1993), 129.



Géttliche Préasenz im menschlichen ,Bild“? == 97

der Krone des Gottes Assur, zeigte, wurde den Assyrern deutlich, daf8 hier der ,Schre-
ckensglanz Assurs mit der Gestalt des Konigs verschmolz.“*”

Indem P nun den Gedanken der Statuenhaftigkeit auf die Menschheit /'adam
ubertrégt, bricht sie mit diesem fiir altorientalische Reprasentationshilder charak-
teristischen Verborgensein, die Menschheit /‘adam steht immer im Licht der Welt
und hat ihren Herrschaftsauftrag immer und iberall auszufithren. In der mono-
theistisch denkenden Priesterschrift gibt es nur einen immerwéhrenden Anspruch
und eine immerwdahrende Aufgabe der Menschheit, um dem einen Gott allgiiltige
Présenz in der Welt zu verschaffen. Das Stichwort wére wohl Alloffenbarung der
Gottesbeziehung zwischen Gott und Menschheit /'adam durch die Ebenbildlichkeit.
Das Ebenbild Gottes erinnert sich und alle anderen Ebenbilder qua offensichtlicher
und andauernder, jederzeit sichtbarer und ,offentlicher® Ebenbildlichkeit immer
und tberall an die Gottesbeziehung und die Aufgaben.

Anders als etwa in der altorientalischen Konigsideologie ist dabei die Eben-
bildlichkeit bei P nicht auf eine Person — den Konig — fokussiert (die zudem noch
von anderen Gottern/Gottinnen und ihren Beziehungen zu anderen Konigen bei
anderen Volkern weiss), sondern auf das ganze Kollektiv der Menschheit /’adam
verteilt. Es lasst sich dabei nicht trennen zwischen der Herrschaftsverantwortung
(in der Verbundenheit mit Gott) des einzelnen Menschen und der Herrschaftsver-
antwortung (in der Verbundenheit mit Gott) des Kollektivs.

— Die Ebenbildlichkeitsheziehung zwischen Gott und Mensch innerhalb der Schép-
fung ist exklusiv auf den Menschen beschrankt. Die ganze Schopfung von Welt,
Tier und Pflanze ist Schopfungswerk, alleine die Menschheit/’@dam, also alle Men-
schen zusammen, werden als selem und d’miit qualifiziert. Wenn die These von
der Analogie des Schopfungsaktes mit dem Einsetzungsritual richtig ist, bedeutet
dies auch zugleich, dass alleine die Menschen eine besondere Beziehung zu Threr
Bezugsgrosse erhalten, die sie deutlich tiber andere Schopfungswerke hinaushebt.
Ein zu Gott hin offenes ,,Fenster® besitzt dann nach P nur der Mensch.

27 Stefan Maul, ,Der assyrische Konig — Hiiter der Weltordnung,“ in Gerechtigkeit: Richten und
Retten in der abendldndischen Tradition und ihren altorientalischen Urspriingen, ed. Jan Assmann,
Bernd Janowski und Michael Welker (Miinchen: Fink, 1998), 65-77, hier 77.






