
 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk 
ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111022406-006

Andreas Wagner
Göttliche Präsenz im menschlichen „Bild“?
Implikationen der Ebenbildlichkeitsvorstellung der Priesterschrift

Abstract: The conception of the image of God in the priestly writing (P) in Gen 1:1–2:2a 
is understood in the recent Old Testament exegetical discussion in such a way that P 
sees humanity (collectively) in an analogous relationship to God as a representational 
image, a statue, that represents his referent. In the process of creation, the represen-
tational relationship is put into function. In this sense of the representational image, 
God is present in each individual human being. In the image of humanity, God enters 
the world revealed and acting.

Keywords: image of God, representation, statue, hiddenness/revelation, human-
kind, Priestly Document (P)

1  Der literarhistorische Bezugsrahmen des 
Konzepts der Gottebenbildlichkeit im AT: 
Die Priesterschrift

Bei der Rede vom Menschen als „Bild“ Gottes im AT ist zunächst festzuhalten, dass 
wir einen klaren Konsens in der alttestamentlichen Wissenschaft greifen, was die 
Identifikation und literarische Zuordnung der Belege über die  Gottebenbildlichkeit 
anbelangt: Alle lexematischen Belege für die Gottebenbildlichkeit, hebr. ṣælæm und 
demût, Gen 5,1, Gen 9,6 und allen voran Gen 1,26–27, gehören zur sog.  Priesterschrift 
(P) im Pentateuch.1 Diese Zuweisung ermöglicht uns, die Vorstellung der Gotteben-
bildlichkeit tatsächlich konzeptuell im Rahmen der Theologie und Anthropologie 
der Priesterschrift zu verstehen und auszulegen.

1 Die Diskussion zur Entstehungsgeschichte des Pentateuch und zur Analyse der Werdegeschichte 
des Pentateuch kann in einer Fussnote nicht eingeholt werden, daher sei stellvertretend für die 
Einleitungs- und Forschungsliteratur auf zwei Stimmen hingewiesen, die literarkritische und re-
daktionelle Forschungsergebnisse vor allem mit Blick auf die Urgeschichte, dem Kotext aller Eben-
bildlichkeitsbelege, thematisieren: Jan Christian Gertz, Das erste Buch Mose (Genesis): Die Urge-
schichte Gen 1–11, ATD 1 (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2018), 10–18; zur älteren Diskussion: 
Horst Seebass, Genesis I: Urgeschichte (1,1–11,26) (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 1996), 14–36.

Andreas Wagner, Bern

https://doi.org/10.1515/9783111022406-006


88   Andreas Wagner

Die Priesterschrift ist in ihren grundlegenden Teilen (PG) und von späteren 
Ergänzungen (PS) abgesehen von der Exilserfahrung des alten Israel geprägt. 587 
v. Chr. war das Südreich als das letzte der beiden israelitischen Königreiche von 
den Babyloniern erobert und die Oberschicht Judas ins Exil ins Zweistromland ver-
bracht worden. Dort im Exil, jedenfalls mit einiger Wahrscheinlichkeit,2 ist P ent-
standen, am Ende des Exils oder in frühnachexilischer Zeit. 

P hat nach der Erfahrung des untergegangenen Königtums, nach dem Wirken 
der für Jahwe eifernden Unheilsprophetie des 8. und 7.  Jh. v. Chr., nach der deu-
teronomischen Bewegung und kurz nach oder noch zeitgleich mit Deuterojesaja 
einen Gesamtentwurf der Frühgeschichte Gottes mit seinem Volk geschaffen, von 
der Schöpfung bis zum Tod des Moses.  In diesem Entwurf sind theologische und 
anthropologische Grundaussagen zum Ausdruck gebracht worden, die die künf-
tige ʿedāh, die Gemeinde, prägen und leiten sollen. Dies geschieht in Form einer 
Geschichtsdarstellung – nicht um zu sagen, wie es gewesen ist, sondern um die 
Adressaten der Priesterschrift über Grundwesenheiten des Gott-Mensch-Verhält-
nisses und des Gott-Welt-Verhältnisses zu orientieren und diese Beziehungen mit 
Blick auf die Zukunft zu gestalten.

Von heute aus gesehen erscheint P als ausserordentlich progressiv und revolu-
tionär, insbesondere was die Formulierung des Gottesgedankens, des Weltkonzepts, 
der Anthropologie und die Frage des Gott-Weltverhältnisses anbelangt. In mehrer-
lei Hinsicht ist P daher ein sehr moderner Text. Drei Grundgedanken aus diesem 
Ensemble fundamentaler Neuerungen formen dabei das Gotteskonzept von P:

 – Im Schöpfungstext von P tritt uns eine Welt vor Augen, die von Gott geschaffen, 
aber gleichzeitig von Gott getrennt ist. Der Raum der Welt zwischen rāqîa‘, der 
Himmelsfeste, und der Erdscheibe, ist der Lebensraum von Pflanzen, Tieren 
und Menschen. Diese Welt ist im Schöpfungstext ziseliert beschrieben. Es gibt 
dabei nur die irdische, geschaffene Welt, die keine weiteren göttlichen Grössen 
zwischen der Welt und Gott kennt. Selbst die in der polytheistischen Umwelt 
des alten Israel als göttlich angesehenen Himmelsphänomene wie Sonne, 
Mond und Gestirne sind nach Anschauung von P nichts als „Lampen“.3 Wie 
bei (dem zeitgleichen) Deuterojesaja ist bei P von einem monotheistischen Got-
tesbild auszugehen, in der Welt wie auch ausserhalb der Welt kennt P keine 
anderen Götter.

 – Gott selbst hat in der Welt keinen festzugewiesenen Ort, er steht der Welt gegen-
über bzw. hat nach P ausserhalb der Welt seinen Platz.4 Innerhalb von P selbst 

2 Aus dem babylonischen Kontext würde sich die Betonung von Sabbat und Beschneidung durch 
PG als Identity-marker für eine neue religiöse Identität gut erklären.
3 Vgl. die neuere Diskussion bei Gertz, Urgeschichte, 53–57.
4 Vgl. Konrad Schmid, Schöpfung, TdT 4 (Stuttgart: UTB, 2012), 71–120, hier 89.



Göttliche Präsenz im menschlichen „Bild“?   89

bleibt die Frage nach einem „Wohnort Gottes“ offen, es bleibt eine Leerstelle. 
Gott wird allerdings die Möglichkeit zugesprochen, den Menschen in der Welt 
nah zu sein. Nach Gen 1 sind alle Menschen durch ihn geschaffen und haben 
die Ebenbildlichkeit (dazu s. u.). Insbesondere wendet er sich dann Israel zu 
(den Vätern als El Schaddaj, den Israeliten in Ägypten als Jahwe, vgl. Ex 65). 
Vor allem ist für P in der Form des Kabod („Herrlichkeit“) Jahwes eine von ihm 
her kommende Erfahrungsmöglichkeit vorhanden, die bes. in den Kult hinein-
reicht (Lev 9,23–24).6

 – Es ist schon angedeutet, dass Gott, obwohl er von der Welt strikt unterschie-
den gedacht wird, auch nach der Schöpfung auf die Welt einwirkt. Das Ein-
wirken wäre bei P an der Geschichtsdarstellung weiter zu verfolgen. Wie die 
Eingriffsmöglichkeiten bei der Fluterzählung (P) oder der Exoduserzählung (P) 
zeigen, geht P ähnlich wie Deuterojesaja von der Geschichtsmächtigkeit Gottes 
aus. Dabei ist auch das Interesse Gottes hinsichtlich der gesamten Welt (Fluter-
zählung) und hinsichtlich Israels (Exodus- und Moseserzählung) deutlich zu 
greifen.

Entgegen einer naiven Auffassung einer Ebenbildlichkeitsvorstellung ist Gott also 
nach P keineswegs in irgendeiner Art seinem Geschöpf, dem Menschen, „gleich“; 
alles, was oben von Gott nach P gesagt wurde, betont zunächst die Alleinmäch-
tigkeit und die Verschiedenheit von Gott und Mensch/Schöpfung. Vor diesem Hin-
tergrund soll nun in den nächsten Abschnitten gefragt werden, ob P, von den Gott 
zugesprochenen Möglichkeiten zur Selbstoffenbarung einmal abgesehen, in der 
Ebenbildlichkeitskonzeption einen bisher vielleicht zu wenig beleuchteten Ver-
knüpfungspunkt zwischen Gott und Mensch (Menschheit) markiert hat. 

5 Vgl. Anja A. Diesel, „Ich bin Jahwe“: Der Aufstieg der Ich-bin-Jahwe-Aussage zum Schlüsselwort des 
alttestamentlichen Monotheismus, WMANT 110 (Neukirchen-Vluyn: Neukirchener, 2006), 95–118.
6 Vgl. Ursula Struppe, Die Herrlichkeit Jahwes in der Priesterschrift, ÖBS 9 (Klosterneuburg: Verlag 
Österreichisches Katholisches Bibelwerk, 1988); Thomas Podella, Das Lichtkleid JHWHS: Untersu-
chungen zur Gestalthaftigkeit Gottes im Alten Testament und seiner altorientalischen Umwelt, FAT 
15 (Tübingen: Mohr Siebeck, 1996).



90   Andreas Wagner

2  Die Gottebenbildlichkeit und das Verhältnis 
zwischen Mensch und Gott

2.1  Die Kernstelle für die Gottebenbildlichkeit findet sich 
in Gen 1,26–28

26 Dann sprach Gott (Elohim):
Wir wollen (einen) ᾿ādām /eine Menscheit machen
als etwas wie unser ṣælæm
und entsprechend unserer demût.
Und sie [die Menschen] sollen „treten auf / über“ (= herrschen über)
– die Fischbrut des Meeres
– und die Vögel des Himmels
– und das Vieh
– und die ganze Erde
– und alles Kriechgetier, das auf der Erde kriecht.
27 Und da schuf (br’) Gott (Elohim) den Menschen als etwas wie seinen ṣælæm,
als etwas wie seinen ṣælæm hat er ihn erschaffen (br’),
männlich und weiblich hat er sie (pl.) erschaffen.
28 Und Gott (Elohim) segnete sie
und Gott (Elohim) sprach zu ihnen:
Seid fruchtbar und werdet viele und füllt die Erde an
und „bekommt unter eure Füsse“ / „tretet nieder“ (= übt Macht aus über) und „tretet“ auf / 
über (= herrscht über)
– die Fischbrut des Meeres
– und die Vögel des Himmels
– und alles Lebendige, das auf der Erde wimmelt.7

In der Urgeschichte wird in der Priesterschrift von Gott mit dem nomen appella-
tivum „Elohim“ geredet, das Nomen Proprium „Jahwe“ als selbstkundgegebener 
Eigenname Gottes verwendet P erst in und nach Ex 6.8 Dadurch wird von P zum 
Ausdruck gebracht, dass es in den Texten vor den Väternotizen um das Schicksal 
der ganzen Welt geht, wohingegen in der Nachväterzeit besonders auf Israel (im 
Gegenüber zu Jahwe) geblickt wird.

7 Übersetzung und Auslegung und alles, was in die sich an die Übersetzung anschliessende Dar-
stellung eingeflossen ist, folgt den Darlegungen aus etlichen Publikationen zur Anthropologie, 
Körperforschung und der Gottebenbildlichkeitsvorstellung: Andreas Wagner, Gottes Körper: Zur 
alttestamentlichen Vorstellung der Menschengestaltigkeit Gottes (Gütersloh: Gütersloher, 2010), 
167–181; ders., Menschenverständnis und Gottesverständnis im Alten Testament (Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht, 2017), 177–198, 199–214, 273–285, 287–313; ders., God’s Body. The Anthropo-
morphic God in the Old Testament. London: Bloomsbury, 2019), 145–157.
8 Vgl. Diesel, Jahwe, 95–118.



Göttliche Präsenz im menschlichen „Bild“?   91

P redet in Vers 26 auffallend in einer Pluralform von Gott, wie die Formulie-
rungen des Verbs (lasst uns) und die Suffixe (wie unser ṣælæm und entsprechend 
unserer demût) zeigen; das Wort Elohim selbst ist hier kein Plural, wie die Kombinati-
onen mit Verben im Singular in V. 26 und 27 klar zeigen. Bei den pluralischen Formu-
lierungen von V. 26 gehe ich von einem Pluralis majestatis aus, wie er als Stilform in 
der persischen Zeit – der Entstehungszeit von P! – aufkommt (im AT: vgl. Esr 4,18). In 
den Pluralformulierungen eine Anspielung auf eine Thronratsvorstellung zu sehen, 
wäre innerhalb der P-Texte singulär und scheint mir daher wenig plausibel. Auch 
wenn die Erklärung des Pluralis majestatis kontrovers diskutiert wird9, in einem 
Punkt sind sich die Auslegenden einig: Der Pluralis majestatis, der sich nur in diesem 
Vers findet, dient hier der Hervorhebung der Menschenschöpfung im Gefüge der 
Schöpfungswerke10 – wobei deutlich vermerkt werden soll, dass der Höhepunkt des 
gesamten Schöpfungstextes Gen 1,1–2,4a nicht die Menschenschöpfung, sondern 
der Sabbat ist, die Menschenschöpfung ist lediglich das letzte der Schöpfungswerke.

Die priesterschriftlichen Texte geben keinerlei Anlass, an einer Einheit Gottes 
zu zweifeln; der Schöpfungstext Gen 1,1–2,4a zeigt, dass es keine weiteren selb-
ständigen göttlichen Grössen in der Schöpfung neben Gott gibt; die nächstähnliche 
Grösse zu Gott ist der Mensch, die Menschheit.

Im universalen Konzept der Urgeschichte wird von Elohim nun also die Mensch-
heit – ᾿ādām – geschaffen. Es geht P dabei um die grundlegendste Fassung der Got-
tesbeziehung in Form von Schöpfungsaussagen, und zwar der Gottesbeziehung 
aller Menschen zu dem einen Schöpfer. In weiteren Aussagen des Schöpfungstextes 
werden die Qualität der Mensch-Gott-Beziehung (Ebenbildlichkeit, Segen usw.) wie 
die Menschheit selbst (männlich und weiblich) näher bestimmt und der Menschheit 
wird eine Grundaufgabe gegeben (Herrschaftsauftrag etc.):

 – Die Menschheit soll zu Gott im Verhältnis von ṣælæm und demût stehen (s. dazu 
den nächsten Abschnitt),

 – die Menschheit soll auf die geschaffenen Lebewesen und die ganze Erde 
„treten“, will sagen, in einer bestimmten (positiven Weise) über sie herrschen11,

 – die Menschheit wird geschaffen „männlich und weiblich“, in dieser geschlechtli-
chen Scheidung und in ihrer Kollektivität ist sie insgesamt ein „Gegenüber“ Gottes.12

9 Vgl. John C. Beckman, „Pluralis Majestatis: Biblical Hebrew,“ in Encyclopedia of Hebrew Language 
and Linguistics, Bd. 3, P–Z, ed. Geoffrey Khan (Leiden: Brill, 2013), 145–146.
10 Vgl. Gertz, Urgeschichte, 61: „Offenkundig wird damit die Menschenschöpfung von den übrigen 
Werken abgehoben [...].“
11 Vgl. Wagner, Körper, 199–214.
12 In gewisser Weise liegt hier ein ähnlicher – nicht gleicher – Entsprechungsgedanke vor wie in 
Gen 2,4bff., wo am Ende hebr. „isch“ (Mann) und „ischa“ (Frau) in einem poetisch geformten Ent-
sprechungsbezug gesehen werden (Gen 2,23) – aber das wäre ein anderes Thema.



92   Andreas Wagner

2.2 Die Schlüsselbegriffe ṣælæm und demût

Das Bildkonzept von P ist durch die beiden Schlüssebelgriffe ṣælæm und demût 
geprägt. Neben der nur einmal in Vers 26 auftauchenden Paarung mit demût kommt 
ṣælæm in unserem Abschnitt in Vers 27 noch weitere zweimal vor, demût dagegen 
nicht. 

2.2.1 ṣælæm 

Die meisten neueren Untersuchungen führen auf die Spur, dass unter ṣælæm einer-
seits handwerklich gemachte, in der Regel dreidimensionale Bilder, anderseits 
angefertigte Artefakte in verschiedener materialer Ausführung mit Abbildungs-
funktion zu verstehen sind.13 

Umschrieben ist damit ein Kult- und Repräsentations-„Bild“, in der Regel eine 
Statue, wie wir es aus den altorientalischen Nachbarkulturen Israels kennen. Solche 
„Statuen“ als Stellvertretungsbilder kommen sowohl im Bereich der Repräsentatio-
nen von Göttern wie auch von Königen vor.14

Die grundsätzliche Bezugnahme von P auf diese „Statuen-Bilder“ ist in der 
jüngeren exgetischen Diskussion unbestritten. Viel schwieriger ist es, den Bezug 
genau auszuleuchten. Der Entwurf der priesterschriftlichen Urgeschichts- wie 
Moseserzählungsdarstellung ist höchst eigenständig. Die Konzeption von P ist aber 
nicht von einzelnen, klar bestimmbaren Texten oder Motivzusammenhängen oder 
Vorstellungen bzw. Traditionen der Nachbarn abhängig oder herzuleiten. Hier ist 
der Formulierung von Gertz völlig zuzustimmen: „Vers für Vers zeigt er [der Schöp-
fungstext der Priesterschrift] seine enge Verbindung mit den [...] Vorstellungen 
des alten Vorderen Orients, wobei es weniger um die Rezeption identifizierbarer 
Einzeltexte handelt als um die Teilhabe an einem breiten Traditionsstrom.“15 An 

13 Vgl. Bernd Janowski, „Die lebendige Statue Gottes: Zur Anthropologie der priesterlichen Urge-
schichte,“ in Gott und Mensch im Dialog. Festschrift für Otto Kaiser zum 80. Geburtstag, Bd. 1, BZAW 
345, ed. Markus Witte (Berlin: De Gruyter, 2004), 183–214; Bernd Janowski, Anthropologie des Alten 
Testaments: Grundfragen – Kontexte – Themenfelder (Tübingen: Mohr Siebeck, 2019), 409–410; 
Wagner, Body, 151–153.
14 Vgl. Johannes Renger, „Kultbild. A: Philologisch,“ in Reallexikon der Assyriologie (RLA), Bd. 6, Kla-
gegesang–Libanon, ed. Otto Ezard Dietz (Berlin: De Gruyter, 1983), 306–315; Angelika Berlejung, Die 
Theologie der Bilder: Herstellung und Einweihung von Kultbildern in Mesopotamien und die alttesta-
mentliche Bildpolemik, OBO 162 (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 1998); Wagner, God’s Body, 
9–19 und 151–153.
15 Gertz, Urgeschichte, 77.



Göttliche Präsenz im menschlichen „Bild“?   93

welche Bezüge P bei der Bildvorstellung im einzelnen anknüpft bzw. welche Ein-
zelzüge dieser Vorstellungen P bei ihren Übertragungen voraussetzt, ist daher nicht 
einfach zu sagen. 

Auch ist die „Bildsituation“ in der altorientalisch-ägyptischen Umwelt in sich 
„geschichtet“, schon dort gibt es Übertragungsprozesse: In Ägypten kann der Pharao, 
von dem es „königliche“ Repräsentationsbilder gibt, selbst und gleichzeitig als Statue, 
als „Bild“ Gottes gesehen werden (s. u.). Im Akkadischen kann mit demselben Wort 
ṣalmu sowohl der König in seiner Statuenfunktion (gegenüber der Bezugsgrösse 
eines Gottes bzw. einer Göttin, s. u.) wie auch das Kultbild, das die Statue einer Gott-
heit im Tempel darstellt, bezeichnet werden.16 

Statue und Bezugsgrösse (also ein Gott bzw. eine Göttin, ein König/Pharao) haben 
eine enge Beziehung zueinander, in der die Statue die Bezugsgrösse repräsentiert. 
Indem die Priesterschrift in Gen 1,26 die Menschheit (᾿ādām) als ṣælæm versteht, 
überträgt sie in ihrem Schöpfungskonzept die Repräsentations- bzw. Kultbildvorstel-
lung auf den Menschen, auf die Menschheit insgesamt: ᾿ādām (ein Kollektivsubstan-
tiv!) ist ṣælæm Gottes. Die Aussage zielt dabei auf den Zusammenhang von Statue 
und Bezugsgrösse: Wie das Repräsentationsbild als Statue – nach altorientalischer 
Vorstellung – Gott, Göttin oder König repräsentiert (oder der Pharao seinerseits 
„Bild“ Gottes ist), so repräsentiert die Menschheit – nach der Vorstellung von P – Gott. 
Der Mensch steht in der Welt an Gottes statt. 

Der Sinn dieses Übertragunsgvorganges durch P wird (neben einem möglicher-
weise polemischen Unterton gegenüber fremden Kultbildern) darin gesehen, dass 
die Menschheit an Gottes Statt die ihr zugedachten Aufgaben in der Welt überneh-
men kann. Es ist dabei festzuhalten, dass es eine enge Beziehung zwischen Mensch 
und Gott gibt, die keinerlei Vermittlungsinstanz benötigt und dass diese Beziehung 
zwischen Gott und jedem Menschen (᾿ādām als Kollektivbezeichnung!17) besteht: 
jeder Mensch, alle, die als Menschenperson männlichen und weiblichen Anteil 
an der Menschheit haben, ist Stellvertretungsperson Gottes, wie Vers 27 zeigt; es 
gibt unter den Menschen keine weitere Unterschiede oder Abstufungen in dieser 
Hinsicht!

Weil im Schöpfungstext von P alsdann die Aufgaben der Menschheit in der 
Welt beschrieben und diese Aufgaben vor allem mit dem „Herrschen“ verbunden 
werden, liegt es nahe, eine Verbindung mit den Vorstellungen vom Pharao bzw. 

16 Vgl. Renger, „Kultbild,“ 307.
17 Vgl. auch das Vorkommen der Ebenbildlichkeitsvorstellung in Gen 5,3 (Stammbaumeinleitung), 
wo vorausgesetzt wird, dass die Gottebenbildlichkeit von Generation zu Generation (genetisch) 
weitergebenen wird und damit alle (!) Menschen im sukzessive entstehenden Kollektiv durch die 
Gottebenbildlichkeit bestimmt sind.



94   Andreas Wagner

der Könige als Statue/Bild eines Gottes anzunehmen. In etlichen ägyptischen und 
akkadischen Texten, die einen solchen Zusammenhang belegen, ist die „Bild“-Vor-
stellung mit dem Herrschen verknüpft, hier nur zwei exemplarische Texte18:

Rede des Sonnengottes zum König:19
Dieses Land (sc. Ägypten) habe ich in seiner Länge
und Breite geschaffen,
um auszuführen, was mein Ka wünscht;
dir habe ich gegeben //// meine //// insgesamt;
du beherrschst es so wie (zu der Zeit), als ich König
von Ober- und Unterägypten war;
du bewirtschaftest es für mich aus liebendem Herzen,
denn du bist mein geliebter Sohn, der aus meinem Leib
hervorgegangen ist,
mein Abbild (h̲ntj), das ich auf Erden gestellt habe.
In Frieden lasse ich dich das Land regieren,
indem du die Häupter aller Fremdländer tilgst.

Aus einem Brief des Beschwörungspriesters Adad-šumu-usur an Assurbanipal: 20
[Der] König, der Herr der Länder, 
die Statue/Bild des [Gottes] Šamaš (ist) er

Da bei P der Repräsentationsbild-Bildgedanke der ganzen Menschheit, allen Men-
schen zugesprochen wird, und da der Bildgedanke wie beim König/Pharao mit dem 
Herrschen verbunden ist, spricht man in neuerer Forschung häufig von einer „Roy-
alisierung“ des/der Menschen bei P: was in Ägypten und Mesopotamien eine könig-
lich-royale Eigenschaft ist, kommt bei P allen Menschen zu.21

18 Von der Beleglage her ist für Syrien-Palästina auf einen einschlägigen Beleg vom Text der Statue 
von Tell Fecherije hinzuweisen; vgl. Otto Kaiser, Texte aus der Umwelt des Alten Testaments (TUAT), 
Bd. 1, Rechts- und Wirtschaftsurkunden Historisch-chronologische Texte (Gütersloh: Mohn, 1985), 
632–637; dieser Beleg zeigt, dass das Konzept vom König als Bild Gottes auch in der kulturellen 
Sphäre zwischen den grossen Reichen in Mesopotamien und Ägypten nachweisbar ist. 
19 Text und Übersetzung nach: Boyo Ockinga, Die Gottebenbildlichkeit im Alten Ägypten und im 
Alten Testament, ÄAT 7 (Wiesbaden: Harassowitz, 1984), 21–22.
20 Text und Übersetzung nach: Andreas Angerstorfer, „Ebenbild eines Gottes in babylonischen 
und assyrischen Keilschrifttexten,“ BN 88 (1997): 47–58, hier 50–51.
21 Zur Royalisierung: Janowski, „Lebendige Statue,“ 193; Ernst-Joachim Waschke, „Zur Bedeutung 
der Königsideologie für die Gottesebenbildlichkeit,“ in Anthropologische Aufbrüche. Alttestament-
liche Menschenkonzepte und anthropologische Positionen und Methoden, ed. Andreas Wagner, FR-
LANT 232 (Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2009), 235–254.



Göttliche Präsenz im menschlichen „Bild“?   95

2.2.2 demût

In ṣælæm ist auch das Bedeutungsmoment der Abbildung einer Sache enthalten. 
Das Aussehen eines Kultbildes ist nicht völlig beliebig, auch wenn es keine indi-
viduell-idiographischen Prägungen hat.22 Dieser Aspekt der Ebenbildlichkeit wird 
nun in Vers 26 durch demût konkretisiert:

Die Abstraktbildung demût wurde vom Verbum dmh / gleichen abgeleitet. Dem 
Sinn des Verbes entsprechend weist die Abstraktbildung demût auf die Tatsache 
des Gleichens „und [so formuliert Jenni im THAT] unterstreicht [die] Entsprechung 
zum Vorbild“ (vgl. 2. Kön 16,10).23

So kann man mit J.Gertz zusammenfassen: „Aus alldem ergibt sich, dass nach 
Gen 1,26 f der Mensch, männlich und weiblich, als eine lebendige Statue Gottes 
erschaffen worden ist, die ihn in ihrer äußerlichen Gestalt und in ihrem Wesen 
repräsentiert.“24

3  Fazit und Zielpunkt der Argumentation: 
Bisher nicht beachtete theologische Aspekte 
des (Eben-)Bildverständnisses von P

Möglicherweise hat die Diskussion über die Analogie des Bildverständnisses von P 
und dem der Repräsentationsbildvorstellung aus den Nachbarkulturen des Alten 
Israel zu sehr auf den Aspekt der Royalisierung und die Herrschaftsproblematik 
gelegt (s. o. Abschn. 2.2). Im Vergleich mit weiteren Einzelaspekten aus den alto-
rientalisch-äygptischen Vorstellungen um Repräsentationsbilder ergeben sich 
weitere Hinweise bei der Übertragung des Statuen-Prinzips in der Priesterschrift 
auf die Menschheit:

– Statuen, die eine Repräsentationsfunktion haben, müssen in einem Ritual ‚in 
Funktion‘ gebracht werden; am bekanntesten sind die Mundöffnungsrituale akka-
discher und ägyptischer Götterstatuen, die anlässlich der ‚Funktionsaufnahme‘ 
im Tempel ausgeführt werden.25 Den Bezug zur Gottheit hat die Statue noch nicht 

22 Vgl. Wagner, Körper, 80–81.99.
23 Ernst Jenni, „דמה dmh gleichen,“ in THAT, Bd. 1, ed. Ernst Jenni (München: Kaiser, 1984), 452.
24 Gertz, Urgeschichte, 77.
25 Eberhard Otto, Das ägyptische Mundöffnungsritual, ÄA 3, 1–2 (Wiesbaden: Harrassowitz, 1960); 
Berlejung, Theologie der Bilder, 178–284; Hans Bonnet, „Mundöffnung,“ in Lexikon der ägyptischen 
Religionsgeschichte, ed. Hans Bonnet (Hamburg: Nikol, 2000), 487–490.



96   Andreas Wagner

im Atelier des Kunsthandwerkers, sondern erst nach dem Mundöffnungsritual. 
Ähnlich komm ein König erst in und durch seine Einsetzung in einem Ritual in 
seine ‚Bild‘-Funktion. Indem nun P die Menschheit /᾿ādām bei der Schöpfung als 
Statue begreift und in das Schöpfungsgeschehen – oder sollen wir sagen im funk-
tionskonstituierenden Schöpfungsritual? – mit dem Herrschaftsauftrag sogleich 
einbindet und Gott den Segen zusprechen lässt (Gen 1,28), sieht sie die Menschheit  
/᾿ādām ‚in Funktion‘ gesetzt, ganz analog zu den ‚In-Funktion-Setzungsritualen‘ alt-
orientalisch-ägyptischer Statuen. Den Statuencharakter, die Präsenz des Göttlichen 
in der Statue und die damit verbundenen Repräsentationsaufgaben verliert die 
Menschheit nie wieder, denn wie die Aufnahme des Ebenbildlichkeitskonzepts im 
Stammbaum Gen 5 zeigt, wird diese Qualität von Generation zu Generation (bis auf 
den heutigen Tag) weitergegeben. Hier sei noch einmal an den Ort des Schöpfungs-
textes in der Urgeschichte erinnert: Hier werden Aussagen getroffen, die nicht 
allein Israel gelten, sondern der ganzen Menschheit!

– Der Präsenzgedanke spielt in der theologischen Anthropologie von P eine grosse 
Rolle, denn obwohl Gottes Platz nicht innerhalb der Welt/Schöpfung gesehen wird 
(vgl.  oben Abschn.  1), hat die Menschheit über diese spezifische Ebenbildlich-
keitsvorstelliung von P einen unverlierbaren ‚Präsenzbezug‘ mit Gott. Auch hier 
ist die Analogie zum ägyptisch-altorientalischen Statuendenken stark zu machen: 
Die Bezugsgrösse einer Statue, also eine Göttin, ein Gott, ein Herrscher, eine Herr-
scherin, wird als tatsächlich präsent in der Statue gesehen. Die Statue ‚ist‘ nicht 
die Göttin oder der Gott (entgegen mancher auch alttestamentlicher Kultbildpole-
mik), aber sie hat eine Verbindung mit ihm. Ich hielte es nicht für überinterpretiert, 
gemäss dieser Analogie von der Präsenz des Göttlichen im Menschen – in jedem 
Menschen – im Menschenkonzept von P zu sprechen.

– Janowski hat mit Bezug auf Hornung und Maul auf eine weitere Beobachtung hin-
gewiesen, deren Bedeutung bisher noch nicht vollständig ausgeleuchtet worden ist:

Für gewöhnlich ist der König, ebenso wie das Kultbild eines Gottes im Tempel, 
in der Abgeschiedenheit seines Palastes verborgen, „Aber wenn er heraustritt und 
seinen Untertanen ‚erscheint‘, wird er für die staunende und jubelnde Welt zum deus 
praesens, lässt er sie die Gegenwart des Schöpfergottes spüren und wiederholt dessen 
Taten. Denn das, was er tut, ist ‚nicht Menschenwerk‘, sein Wort ist ‚der Ausspruch 
eines Gottes selbst‘.“26 Ähnlich formuliert S. Maul für den akkadischen Bereich: „Wenn 
sich der assyrische König dem Volke auf dem Vorhof des Assur-Tempels, angetan mit 

26 Erik Hornung, Der Eine und die Vielen: Ägyptische Gottesvorstellungen (Darmstadt: WBG, 1993), 129.



Göttliche Präsenz im menschlichen „Bild“?   97

der Krone des Gottes Assur, zeigte, wurde den Assyrern deutlich, daß hier der ‚Schre-
ckensglanz‘ Assurs mit der Gestalt des Königs verschmolz.“27 

Indem P nun den Gedanken der Statuenhaftigkeit auf die Menschheit /᾿ādām 
überträgt, bricht sie mit diesem für altorientalische Repräsentationsbilder charak-
teristischen Verborgensein, die Menschheit /᾿ādām steht immer im Licht der Welt 
und hat ihren Herrschaftsauftrag immer und überall auszuführen. In der mono-
theistisch denkenden Priesterschrift gibt es nur einen immerwährenden Anspruch 
und eine immerwährende Aufgabe der Menschheit, um dem einen Gott allgültige 
Präsenz in der Welt zu verschaffen. Das Stichwort wäre wohl Alloffenbarung der 
Gottesbeziehung zwischen Gott und Menschheit /᾿ādām durch die Ebenbildlichkeit. 
Das Ebenbild Gottes erinnert sich und alle anderen Ebenbilder qua offensichtlicher 
und andauernder, jederzeit sichtbarer und ‚öffentlicher‘ Ebenbildlichkeit immer 
und überall an die Gottesbeziehung und die Aufgaben.

Anders als etwa in der altorientalischen Königsideologie ist dabei die Eben-
bildlichkeit bei P nicht auf eine Person – den König – fokussiert (die zudem noch 
von anderen Göttern/Göttinnen und ihren Beziehungen zu anderen Königen bei 
anderen Völkern weiss), sondern auf das ganze Kollektiv der Menschheit /᾿ādām 
verteilt. Es lässt sich dabei nicht trennen zwischen der Herrschaftsverantwortung 
(in der Verbundenheit mit Gott) des einzelnen Menschen und der Herrschaftsver-
antwortung (in der Verbundenheit mit Gott) des Kollektivs.

– Die Ebenbildlichkeitsbeziehung zwischen Gott und Mensch innerhalb der Schöp-
fung ist exklusiv auf den Menschen beschränkt. Die ganze Schöpfung von Welt, 
Tier und Pflanze ist Schöpfungswerk, alleine die Menschheit/᾿ādām, also alle Men-
schen zusammen, werden als ṣælæm und demût qualifiziert. Wenn die These von 
der Analogie des Schöpfungsaktes mit dem Einsetzungsritual richtig ist, bedeutet 
dies auch zugleich, dass alleine die Menschen eine besondere Beziehung zu Ihrer 
Bezugsgrösse erhalten, die sie deutlich über andere Schöpfungswerke hinaushebt. 
Ein zu Gott hin offenes „Fenster“ besitzt dann nach P nur der Mensch.

27 Stefan Maul, „Der assyrische König – Hüter der Weltordnung,“ in Gerechtigkeit: Richten und 
Retten in der abendländischen Tradition und ihren altorientalischen Ursprüngen, ed. Jan Assmann, 
Bernd Janowski und Michael Welker (München: Fink, 1998), 65–77, hier 77.




