
V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der
Usurpation von Prokop und im Winterlager von
Marcianopolis

V.1 Politik des Kaisers Ausdruck seiner philanthropia

Die or. 7 des Themistios handelt von der Usurpation des Prokop und wie Valens mit
ihr umging. Der Panegyrist deutet in ihr – so lautet meine These – das Verhalten des
Valens gegenüber Prokop und seinen Unterstützern als Ausweis seiner göttlichen Le-
gitimation. Bei dieser Interpretation liegt der Vorwurf nahe, dass man die Worte des
Themistios für ‚wahrer‘ halte als die der anderen Quellen darüber. In der Altertums-
wissenschaft gilt zu großen Teilen die Politik des Valens gegenüber Prokop und seinen
Anhängern als Terrorregime.1 Dieser Schluss scheint nahe zu liegen, beruft man sich
auf die Darstellung bei Ammian, Zosimos und den nizänischen Kirchenhistorikern.2

Die genannten Quellen haben dazu geführt, dass Valens im modernen historischen
Urteil alles andere als ‚Milde‘ zugesprochen wird.3 Setzt man bei der Untersuchung
der or. 7 jedoch voraus, dass Valens nach der Usurpation besonders grausam vorge-
gangen sei, bleibt bei der Interpretation der Rede nicht mehr viel Deutungsspielraum.
Die These dieser Arbeit, dass der Philosoph bei den Lobreden von den Adressaten als
wahrhaftig wahrgenommen werden musste, wird in Bezug auf die or. 7 am stärksten
auf die Probe gestellt, da es eine Darstellung der Ereignisse vor allem bei Ammian
gibt, die der des Themistios anscheinend klar widerspricht.

Es ist daher nötig, einen genauen Blick zumindest auf die Darstellung des Am-
mian zu werfen, die den Umgang des Valens mit der gescheiterten Usurpation zum
Gegenstand hat. Zuvor soll der Verlauf der Rebellion kurz umrissen werden.4

Prokop übernahm die kaiserliche Macht im Osten des Reichs zu Beginn der Herr-
schaft des Valens. Nach Ammian hob er seine Verwandtschaft mit der konstantinischen
Dynastie stark hervor5 und wurde am 28. September 365 zum Kaiser ausgerufen.6 Da-
nach hat er schnell Thrakien und Bithynien7 für sich gewonnen und Verträge mit den

 Errington, Chiron 30, 2000, 882; Omissi, Usurper 233.
 Amm. 10,6–9; Zos. 4,8,4–5; Sokr. hist. eccl. 4,5; Soz. hist. eccl. 6,8; vgl. Wiebe, Valens 309, Anm. 390 f.
und Leppin, in: Wienand, Contested Monarchy 205.
 Beispiele dafür s. Lenski, Valens 113; Demandt, Spätantike 145.
 Quellen für den Aufstand des Prokop: Amm. 26,5,8–10; Zos. 4,4,2–8,4.; Eun. fr. 34,3–34,9[Blockley];
Philostorg hist. 9,5–8.; Sokr. hist. eccl. 4,3.; Soz. hist. eccl. 6,8,1–4; Oros. 7,32,4; Them. or. 7; Symm. or. 1;
zur Prokop–Usurpation s. Lenski, Valens 68–115.
 Amm. 26,6,18.
 Amm. 26,6,18.
 Amm. 26,6–7.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International
Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111013244-005

https://doi.org/10.1515/9783111013244-005


Goten geschlossen.8 Valens besiegte Prokop schließlich in der Schlacht von Nacoleia in
Phrygien am 27. Mai 366, nachdem ein großer Teil von dessen Heer zu Valens überge-
laufen war.9 Prokop wurde von seinen eigenen Leuten, Barchalba und Florentius, an
Valens ausgeliefert. Allerdings zogen Barchalba und Florentius keinen Vorteil aus
ihrem Verrat an Prokop: Die beiden ehemaligen Verbündeten Prokops wurden zusam-
men mit ihm geköpft.10 Zum weiteren Verlauf schreibt Ammian:

Durch den Tod des Prokop waren die Kriegsgreuel bis auf den Grund beseitigt. Nunmehr wütete man
gegen viele Anhänger schlimmer, als es ihre Verirrungen oder Vergehen erforderlich machten, in ers-
ter Linie gegen die Verteidiger von Philippopel. Sie lieferten die Stadt und sich selbst nur widerwillig
aus und erst dann, als man ihnen das Haupt des Prokop zeigte, das nach Gallien überführt wurde.
Doch fanden sich Fürsprecher, denen zu Gefallen manche nur leicht bestraft wurden, darunter vor
allem Araxius. Er hatte, als die Flammen des Aufruhrs emporloderten, das Amt des Präfekten erschli-
chen und erhalten und wurde auf Fürsprache seines Schwiegersohns Agilo mit der Verbannung auf
eine Insel bestraft. Doch nach kurzer Zeit konnte er entkommen. Euphrasius hingegen und ebenfalls
Phronimius wurden in den Westen geschickt und Valentinian zur Aburteilung übergeben. Euphrasius
wurde freigesprochen und Phronimius auf die Chersones deportiert. Obwohl beide gleich schuldig
waren, wurde er bestraft und ungnädiger behandelt, weil er ein Freund des verstorbenen Julian war.
Denn dessen denkwürdige Tüchtigkeit war beiden kaiserlichen Brüdern ein Ärgernis; beide waren
ihm unähnlich und reichten überhaupt nicht an ihn heran. Aber noch viel Schlimmeres kam hinzu,
als man in einer Schlacht fürchten muß. Der Henker, die Widerhaken und die blutigen Gerichtsver-
fahren wüteten ohne Rücksicht auf Alter und Würden in allen Schichten und Ständen, und unter
dem Deckmantel des Friedens wurde abscheulich gehandelt, und alle verfluchten den unglückseligen
Sieg, der noch schlimmer war als jeder mörderische Krieg.11 (Amm. 26,10, 6–9; üb. Seyfarth)

Leppin sieht in der bei Ammian berichteten Hinrichtung Prokops eine nicht unge-
wöhnliche Praxis für diejenigen Usurpatoren, die sich nicht selbst vorher umgebracht
hätten.12 Omissi dagegen deutet diese Ammianstelle als Beleg für die Grausamkeit des
Valens, indem er der Empörung des antiken Historikers folgt, dass selbst diejenigen,

 Amm. 26,10,3.
 Amm. 26,9,7.
 Amm. 26,9,8; zur Wirkung der Prokop-Usurpation s. Lenski, Valens 112–115; Wiebe, Valens 56–61;
Grattarola, Procopio 101–105.
 Amm. 26,10,6–9: Exstirpatis occasu ducis funeribus belli, saevitum est in multos acrius quam errata
flagitaverant vel delicta, maximeque in Philippopoleos defensores, qui urbem seque ipsos, non nisi capite
viso Procopii, quod ad Gallias portabatur, aegerrime dediderunt. Ad gratiam tamen precantium, coerciti
sunt aliqui lenius. Inter quos eminebat Araxius, in ipso rerum exustarum ardore adeptus ambitu
preafecturam, et Agilone intercedente genero supplicio insulari multatus, breve post tempus evasit. Eu-
phrasius vero, itemque Phronimios, missi ad occiduas partes, arbitrio obiecti sunt Valentiniani, et ab-
soluto Euphrasio, Phronimius Cherronesum deportatur, inclementius in eodem punitus negotio, ea re
quod divo Juliano fuit acceptus, cuius memorandis virtutibus, ambo fratres principes obtrectabant, nec
similes eius, nec suppares. His accedebant alia graviora, et multo magis quam in proeliis formidanda.
Carnifex enim, et unci, et cruentae quaestiones, sine discrimine ullo aetatum et dignitatum, per fortunas
omnes et ordines grassabantur, et pacis obtentu latrocinium detestandum agitabatur, infaustam victo-
riam exsecrantibus universis internecivo bello quovis graviorem.
 Leppin, in: Wienand, Contested Monarchy 204.

164 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



die Prokop ausgeliefert hätten, umgebracht worden seien.13 Nach Ammian hätten die
beiden eher belohnt denn umgebracht werden sollen.14 Das brutale Vorgehen des Va-
lens gegen die Anhänger Prokops besteht nach Omissi weiterhin darin, dass Androni-
cus, den Prokop zum Statthalter von Bithynien gemacht habe und zum Vikar von
Thrakien, ermordet worden sei, obwohl dieser vorgegeben hätte, dass er unter Zwang
gehandelt habe.15 Ebenso sei ein Verwandter Prokops, Marcellus, umgebracht worden,
der nach dem Tod des Usurpators die Macht habe an sich reißen wollen.16 Der Prokon-
sul Helpidius sei eingesperrt und sein Vermögen konfisziert worden.17 Der Stadtpräfekt
von Konstantinopel, Phronomius, sei ins Exil geschickt worden. Auch wenn es Überle-
bende der Prokopanhänger gegeben habe, erinnert Omissi an die Worte Ammians, dass
die meisten der Prokopanhänger schlimm behandelt worden seien.18 Zudem sagt er,
dass selbst diejenigen modernen Altertumswissenschaftler, „who have attempted to
play down the intensity of the trials that followed are forced to acknowledge that Va-
lens meted out significant punishments; Lenski concedes that Valens punished Constan-
tinople, removing its tax privileges and rarely visiting the city again after 366.“19

Lenski bewertet die Usurpation tatsächlich als weniger grausam und folgt damit
etwa Wiebe, der die Darstellung der Prokopusurpation vor allem bei Ammian unter-
sucht hat.20 Wiebe weist darauf hin, dass das Pauschalurteil, das Ammian hier in
Bezug auf die Bestrafung treffe, nicht übereinstimme mit den Abstufungen der Stra-
fen, die sich in „Todes-, Exil und Konfiskationsstrafen“ aufgeteilt hätten. Auffallend
sei nach Wiebe, dass die militärischen Amtsträger, wie im Falle des Araxius, eher ge-
schont wurden als die zivilen. Auch die Begründung Ammians, warum Euphrasius
milder bestraft worden sei als Phronimius, der von Valentinian verbannt worden sei,
da er bei Julian angesehen gewesen sei, zweifelt Wiebe stark an. Stattdessen hält er
die Darstellung bei Ammian geprägt von der „Absicht des heidnischen Historikers (...),
diese Reaktion des Kaisers psychologisch auf dessen unzureichende Persönlichkeits-
struktur zurückzuführen.“21

Wiebe stellt in Frage, ob die beiden Kaiser tatsächlich aus reiner „despotischer
Willkürentscheidung“ heraus gehandelt hätten. Dagegen spreche, dass es genügend
Beispiele dafür gebe, dass sie sich an geltendes Recht gehalten hätten und manche

 Omissi, Usurper 233.
 Amm. 26,9,10.
 Lib. or. 62,58–60; Omissi, Usurper 233.
 Zos. 4,8,3–4; Omissi, Usurper 234.
 Philostorg hist. 7, 10; Omissi, Usurper 234.
 Amm. 26,6,5 und 26,8,10; Omissi, Usurper 234.
 Omissi, Usurper 234.
 Lenski, Valens 112.
 Wiebe, Valens 59, weiter: „Er diagnostiziert bei den christlichen Kaisern einen Minderwertigkeitskom-
plex, d. h. das Gefühl eigener gesellschaftsfähiger Unzulänglichkeit, wie sie sich nach Überzeugung des
Historikers besonders im Mangel an Bildung und Noblesse manifestiert, der den Valentinian zu kompen-
satorischen Handlungen, wie etwa zur Verbannung aller Fähigen aus seiner Umgebung veranlasst.“

V.1 Politik des Kaisers Ausdruck seiner philanthropia 165



Entscheidungen auch zurückgenommen hätten. So sei etwa auch das Privileg der
Steuerfreiheit für Konstantinopel wieder eingeführt worden.22 Leppin interpretiert
die zitierte Ammianstelle ebenfalls als einen weiteren Beleg für Ammians Wunsch,
ein möglichst schlechtes Bild von Valens zu zeichnen.23 Gegen die Darstellung eines
grausamen Vorgehens gegen die Prokopanhänger bei Ammian spreche nach Leppin,
dass Libanios in seiner sogenannten Autobiographie wie Themistios von einer Amnes-
tie der Gegner berichtet habe.24 Die Darstellung bei Libanios sei umso wertvoller, da
er in seiner Autobiographie den Kaiser Valens in einer sehr ambivalenten Weise dar-
gestellt hätte. So sehe Libanios die Amnestie auch nicht – wie Themistios – durch den
Wunsch nach philanthropia, sondern durch reines Sicherheitsdenken motiviert. Die
Motivation, die Libanios dem Kaiser zuschreibt, klinge nach Leppin im Sinne der
Herrschaftssicherung sehr plausibel.25 Eine Amnestie für die Soldaten der Usurpato-
ren sei ein wichtiges Mittel des Kaisers gewesen, die kurzzeitigen Gegner, vor allem
bei der Gruppe der Soldaten, wieder in das eigene Machtgefüge zu integrieren. Das
Verhalten der Soldaten gegen den usurpierten Kaiser sei meist mit dem schlechten
Einfluß erklärt worden, dem diese ausgesetzt gewesen seien. Nach Leppin hätte es
sich der Kaiser nicht leisten können, auf die Truppen zu verzichten, die für den
Kampf an der Grenze wichtig gewesen seien. Er meint, dass es so selbstverständlich
gewesen sei, die Soldaten aus diesem Grund militärisch zu schonen, dass es daher
auch in den Quellen nicht eigens erwähnt worden sei.26 Gerade Valens habe nach der
Niederlage Julians mit dem Großteil des Heeres auf dem Persienfeldzug große Pro-
bleme bei der Rekrutierung von Soldaten gehabt.27

Dieser Blick auf den Umgang der Kaiser mit Usurpatoren lässt den Schluss zu,
dass es wenig Grund für Valens gab, grausam gegen die Anhänger Prokops vorzuge-
hen. Leppin meint, dass die Aussagen Ammians denen des Libanios und so auch
denen des Themistios nicht unbedingt widersprechen müssten. Ammian lege die ein-

 CTh 14,13,1 (4. August 370? 373?); Lenski, Valens 114.
 Leppin, in: Wienand, Contested Monarchy 205.
 Lib. or. 1,171; Leppin, in: Wienand, Contested Monarchy 204.
 Leppin, in: Wienand, Contested Monarchy 204 f.
 Leppin, in: Wienand, Contested Monarchy 211 f.: „Amnesties for usurpers’ soldiers, which perhaps
did not take a legal form, play a special role. Notably, sources close to the emperors do not even allege
that members of the army had committed sacrilege, for which they would have been responsible. At
best they were seen as having come under a bad influence. There is no romanticization of soldiers
behind such description, but real problems, above all the chronic shortage of soldiers that plagued
emperors of Late Antiquity. Usurpers were, after all, typically the leaders of troops of a specific region,
which would soon be needed again to defend the frontiers. The victorious emperor thus had a clear
interest in integrating these units; he could not afford to execute or demobilize thousands of soldi-
ers. This seems to be so self-evident that it is often not mentioned. The church historians Socrates and
Sozomen, for example, briefly describe the gruesome punishment of Procopius and his closest compa-
nions but never mention the fate of the army and relate nothing of their handling of Maximus’
defeat.“
 Rekrutierungsprobleme des Valens ausführlich bei: Lenski, Valens 307–319.

166 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



zelnen Strafaktionen, die Valens gegen ausgewählte Mitglieder der Elite erwähne, nur
in seinem Sinne aus. Sie sollten aber nach Leppin nicht als typisch angesehen wer-
den.28 So schreibt Leppin:

If one compares Valens’ treatment of the usurper’s supporters with that of Constantius II, it is
impossible to find any significant difference. The army remains intact, the elite is treated in diffe-
rentiated ways, and Ammianus tries to make the worst out of it.29

Nach Leppin griff Ammian, wie vorher schon im Fall von Constantius II., auf ein be-
stimmtes Darstellungsmuster in Bezug auf Usurpationen zurück. Er beschränkte sich
dabei auf wenige Personen, die nicht von der Amnestie profitiert hätten.30 Dass es
diese Ausnahmen von der Amnestie gegeben habe, würde auch keiner von denen, die
die Amnestie selbst lobten, bestreiten. Diejenigen, von deren Schicksal Ammian be-
richtet habe, stammten aus demselben Milieu wie er selbst, so dass es ihn mehr be-
wegt habe. Doch obwohl Ammian so viel Wert auf die Darstellung der Opfer gelegt
habe, hätte er von keinen Soldaten niederen Standes berichtet. Das sei nach Leppin
ein schwerwiegendes Indiz dafür, dass es solche Opfer schlichtweg nicht gegeben
habe.31

Eben diese Opfer, deren Schicksal Ammian nähergegangen sei und die er daher
besonders herausgestellt habe, nimmt Omissi als Beleg für das grausame Vorgehen
des Valens.32 Wie stellt nun Themistios die Usurpation und die Ereignisse danach in
seiner Lobrede auf Valens dar?

V.2 Der späte Zeitpunkt der Rede: reine Rhetorik?

Vermutlich wunderst du dich darüber, mein Kaiser, warum ich denn nicht gleich nach dem Sieg
und unmittelbar nach den Ereignissen das Dankgeschenk von Seiten der Worte für deine Taten
dargebracht habe. Nachdem ich so lange Zeit habe verstreichen lassen, scheine ich wohl viel-
mehr zu Recht in den Augen derer, die die Monate wie Schuldbeträge nachzählen, als ein Säumi-
ger vor dich zu treten, dabei bedenken sie nicht, daß es kein Wunder ist, wenn diejenigen, die
die Verbindlichkeiten der Philosophie langsamer abzahlen, den richtigen Augenblick besser tref-
fen als die Übereifrigen. Und in der Tat, von vorherein muß eben diese Tatsache die Rede klüger
machen, daß sie ihre Schuld besser einlöst, wenn sie bis zum nunmehrigen Zeitpunkt aufgescho-
ben wird, als wenn sie den Entscheidungen hinterhergehechelt wäre.33 (Them. or. 7,84b–c; üb.
nach Leppin/Portmann)

 Leppin, in: Wienand, Contested Monarchy 205.
 Leppin, in: Wienand, Contested Monarchy 207.
 Amm. 14,5.
 Leppin, in: Wienand, Contested Monarchy 203.
 Amm. 26,10,6–9.
 Them. or. 7, 84b–c: Οἶμαι σὲ θαυμάζειν, ὦ βασιλεῦ, τί δή ποτε οὐ παραχρῆμα ἐπὶ τῇ νίκῃ καὶ ἐφεξῆς
τοῖς πεπραγμένοις τὸ παρὰ τῶν λόγων τοῖς ἔργοις χαριστήριον προσενήνοχα · ἀλλὰ τοσοῦτον χρόνον
διαλιπὼν δόξαιμ’ ἂν ἴσως ἀπαντᾶν ὑπερήμερος τοῖς τοὺς μῆνας ὥσπερ δανείσματα λογιζομένοις, μη-

V.2 Der späte Zeitpunkt der Rede: reine Rhetorik? 167



Themistios rechtfertigt hier offensichtlich die Tatsache, dass er die Lobrede nach dem
Sieg des Valens über Prokop erst so spät gehalten habe. Denen, die meinten, dass die
Lobrede auf den Kaiser zu spät komme, hält Themistios entgegen, dass er mit der
Rede zugleich Philosophie betreibe. Nach den Regeln dieser mache es die Rede sogar
besser, wenn er sie erst jetzt halte. Themistios sagt also, dass die Rede seinem An-
spruch als philosophischem Redner nur gerecht werden konnte, indem er soviel Zeit
habe verstreichen lassen.

Die Aufrichtigkeit der Gründe für den späten Zeitpunkt der Rede wird von vielen
modernen Historikern angezweifelt, selbst dann, wenn sie die Panegyriken des The-
mistios wie Errington für ‚offiziöse Kundgebungen‘ halten.34 Omissi, der die Lobrede
als eine Mischung aus persönlicher Bitte des Themistios und denen aus dem Senat
sieht, findet konsequenterweise keine Erklärung für den späten Zeitpunkt der Rede
und tut sie daher als rein rhetorisch ab:

Themistius’ own explanation is surely nothing more than rhetorical; we should hardly be convin-
ced that he took many months to meet with Valens because he wanted to get everything he had
to say phrased just right. Rather, therefore, the answer would surely lie in an intentional distance
imposed between Valens and the Constantinopolitan senate. As has been mentioned, he was only
rarely in Constantinople after 366. We may guess, therefore, that Themistius spoke before Valens
at the first opportunity afforded him.35

Errington bezieht bei der Interpretation der Frage des späten Zeitpunkts das anzu-
nehmende Publikum ein.36 Er geht davon aus, dass es die Hauptaufgabe von or. 7 ge-
wesen sei, vor allem über die Politik des Kaisers nach der Usurpation zu sprechen.37

Er meint, dass bei or. 7 vermutlich die höheren Ränge des Militärs anwesend gewesen
seien, zudem der Senat, der Hof Valens’ und sein Consistorium zusammen mit den
Generalen.38 Den späten Zeitpunkt erklärt Errington damit, dass Themistios, der vor
allem die Politik des Kaisers zu verkünden hatte, dadurch Gelegenheit bekam, die kai-

κέτι δὲ ἐνθυμουμένοις ὅτι τὰ φιλοσοφίας ὀφλήματα τοὺς βραδύτερον ἐκτιννύντας οὐδὲν θαυμαστὸν
τοῦ καιροῦ μᾶλλον τυγχάνειν τῶν λίαν ἐσπουδακότων. καὶ δὴ τοῦτο αὐτὸ πρῶτον σοφώτερον κατασ-
τῆσαι, ὅτι βέλτιον διαλύει τὸ χρέος ὁ λόγος εἰς τὸν παρόντα χρόνον ἀναβαλλόμενος ἢ εἰ τῶν πραγμά-
των εὐθὺς κατηπείχθη.
 Vgl. S. 13.
 Omissi, Usurper 237.
 Errington, Chiron 30, 2000, 882 folgt bei der Datierung der Rede, deren genauen Zeitpunkt er für
schwer festlegbar hält, der Datierung Scholzes, der davon ausgeht, dass einige Monate zwischen dem
Ende der Usurpation und der Rede vergingen; zur Datierung der Rede s. Seeck, Libanios 302; Scholze,
Themistius 28 f.; Stegemann, Themistios (2) RE 5A2, 1934, 1642–1680; Dagron, Travaux et mémoires 3,
1968, 21; Vanderspoel, Themistius 162; Leppin/Portmann, Themistios 129.
 Errington, Chiron 30, 2000, 882: „above all, to discuss the emperor’s policy after it.“
 Errington, Chiron 30, 2000, 882. Diese Annahme scheint sehr plausibel und soll bei der Interpreta-
tion der Rede in Hinsicht auf die Frage, wie Valens mit den Anhängern des Prokops umgegangen ist,
noch von Bedeutung sein.

168 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



serlichen Absichten zu der Zeit herauszufinden oder auch zu beeinflussen.39 Mit sei-
ner Rede habe Themistios nun im Namen des Kaisers sagen wollen, dass das Kapitel
„Usurpation des Prokop“ abgeschlossen sei und dass keine weiteren Maßnahmen zu
befürchten seien.40 Die These Erringtons scheint auf den ersten Blick sehr eingängig,
gerade weil er den Panegyriken des Themistios die Funktion zuschreibt, für die Politik
des Kaisers zu werben.41

Doch Erringtons Interpretation der Rede kommt bei mindestens zwei Fragen in
Erklärungsnöte. Die Annahme, dass der Komplex ‚Usurpation‘ nun mit der Rede als
abgeschlossen gelten soll, steht im Widerspruch dazu, dass „Themistios nicht voraus-
setzt, daß sämtliche Verfahren gegen die Prokopanhänger schon beendet sind“42,
denn:

Sondern nach Stämmen kann man sie zählen, außer den Feldherrn und den Taxiarchen, viele
Lochagen, Scharen von Bogenschützen und Scharen von Reitern, die Senatoren, denen du, wie
ich genau weiß, bald geben wirst, was ihnen in ihrer so großen Zahl und Bedeutung noch fehlt.43

(Them. or. 7,97d; üb. nach Leppin/Portmann)

Hier verweist Themistios auf ein zwar erwartetes, aber dennoch in der Zukunft lie-
gendes gnädiges Verhalten des Kaisers. Zudem kann die Deutung Erringtons auch
nicht historisch befriedigend erklären, warum Themistios gleich zu Beginn (84c) seine
Funktion als Philosoph betont. Vielmehr hält Errington die Begründung Themistios’
für den späten Zeitpunkt der Rede für hinterlistig.44

Es soll in der weiteren Untersuchung daher geprüft werden, welche Aufschlüsse
eine Interpretation liefern kann, die davon ausgeht, dass Themistios als Philosoph für
die Akzeptanz der Eliten wirbt, indem er die göttliche Legitimation des Kaisers auf-
zeigt.45 Die Vermutung, dass Themistios in or. 7 vor allem um die Akzeptanz der Eliten
wirbt, scheint umso plausibler, als nach Lenski die Revolte Prokops für Valens eine
schwere Probe seiner Akzeptanz dargestellt habe, in der sich hätte zeigen müssen, ob
er sich als legitimer Herrscher bewährte und damit an der Macht halten konnte.46

 Errington, Chiron 30, 2000, 882.
 Errington, Chiron 30, 2000, 883.
 Errington, Chiron 30, 2000, 865.
 Leppin/Portmann, Themistios 129.
 Them. or. 7,97d: ἀλλ’ ἔξεστιν ἀριθμεῖν κατὰ φῦλα, στρατηγοὺς χωρίς, ταξιάρχας χωρίς, λοχαγοὺς
πολλούς, ἴλας τοξευτῶν, ἴλας ἱππέων, τοὺς ἐκ τῆς μεγάλης βουλῆς, οἷς εὖ οἶδ’ ὅτι τοσούτοις οὖσι καὶ
τηλικούτοις οὐκ εἰς μακρὰν τὸ ἐνδέον προσθήσεις.
 Errington, Chiron 30, 2000, 882.
 Vgl. Kap. II.2.
 Zur Legitimationskrise des Valens aufgrund der Prokop-Usurpation: Lenski, Valens 11, der die Re-
volte Prokops als ein Ergebnis der großen Unzufriedenheit mit Valens von Seiten der Eliten im Osten
sieht und zwar in wirtschaftlicher, kultureller, dynastischer und politischer Hinsicht; Lenski, Valens
68 verweist auf die Bedeutung der Panegyriken des Themistios und des Symmachus nach der Uusrpa-
tion: „These [...] give us a window into the propaganda generated in the aftermath of the revolt and
the way it affected contemporary and therefore modern understandings of what happened. The attitu-

V.2 Der späte Zeitpunkt der Rede: reine Rhetorik? 169



V.2.1 Legitimation des Kaisers nach der Krise

Wie kann nun die bereits zitierte Stelle 84b–c, in der Themistios den späten Zeitpunkt
seiner Rede mit Hilfe der Philosophie begründet, im Sinne der Legitimation des Kai-
sers interpretiert werden?

Der Zeitpunkt der Rede musste dem Redner bei seiner Aufgabe, den Kaiser als Phi-
losoph zu loben, wesentlich erscheinen, wenn er damit seine Rede beginnt. Die Erklä-
rung Erringtons, dass der Sinn der Rede darin bestanden habe, dass die Maßnahmen
gegen die Usurpation nun abgeschlossen gewesen seien, setzt voraus, dass Valens sich
nun in der Position sah, sich als der Kaiser, der sich durchgesetzt hatte, öffentlich loben
zu lassen. Eben dieser Zeitpunkt, zu dem Valens in der Lage war, die Usurpation und
damit die Gefährdung seiner Rolle als Kaiser als abgeschlossen zu betrachten, scheint
der Schlüssel für die Frage zu sein, warum sich Themistios für den späten Zeitpunkt
entschuldigt. Es ist nämlich sehr plausibel anzunehmen, dass auch die Eliten des Rei-
ches sich gefragt haben werden, wann Valens sich als Überwinder der Usurpation zei-
gen werde. Als Hinweis auf Äußerungen, die die ausbleibende Lobrede zum Thema
gemacht haben, kann der Satz des Themistios aus 84b–c gesehen werden:

Nachdem ich so lange Zeit habe verstreichen lassen, scheine ich wohl vielmehr zu Recht in den
Augen derer, die die Monate wie Schuldbeträge nachzählen, als ein Säumiger vor dich zu treten
(Them. or. 7, 84c)

Themistios sagt hier, dass einige meinen, dass er diese Lobrede zu spät halte. Dabei
scheint die Schuld in den Augen derer, die ihm das zum Vorwurf machen, bei ihm als
Panegyrist zu liegen. Der weitere Verlauf der Rede zeigt, dass Themistios den Grund
für das späte Lob des Kaisers nicht bei sich selbst sieht, sondern in seiner Aufgabe als
politischer Philosoph. So sagt er, anders als Omissi suggeriert, gerade nicht, dass er
für eine gute Rede eben Zeit brauche. Stattdessen spricht er davon, dass die Philoso-
phie den rechten Zeitpunkt abwarten müsse. Da Themistios mit „Philosophie“ im Kon-
text seiner Panegyriken meist sich selbst als philosophischen Lobredner meint,47

bedeutet der Satz: Er als Philosoph musste auf den richtigen Zeitpunkt warten, um
auch das zu liefern, was gewissermaßen bestellt war: eine philosophische Legitima-
tion des Kaisers und seiner Politik. Unter dieser Perspektive sprechen einige Überle-
gungen dafür, dass es sich bei der Rechtfertigung für den späten Zeitpunkt nicht um
inhaltslose Rhetorik handelt:

Die Usurpation bedeutete für Valens einen schweren Schlag für seine Behauptung
als Kaiser. Sie konfrontierte ihn vor allem mit seinem Mangel einer dynastischen Legiti-

des that later sources take and the ambiguities that they leave unanswered are, as we shall see, rooted
in contemporary discourse.“ Lenski, Valens 68–115 gibt eine detailreiche Schilderung der Ereignisse.
Ebenso finden sich dort ausführliche Quellen- und Literaturangaben; s. auch Leppin, in: Wienand,
Contested Monarchy 203–207; Wiebe, Valens.
 Siehe S. 51 und S. 51, Anm. 119.

170 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



mation, da Prokop anscheinend seine eigene Nähe zur Familie Konstantins sehr stark
gemacht hatte.48 Die Hinrichtung des Usurpators machte ihn zwar de facto wieder zum
alleinigen Herrscher im Osten, doch wie stand es um seine Legitimation als Kaiser? Wie
viel Unterstützung fand er noch bei den alten Eliten und wie sollte er mit ihnen umge-
hen? Die Signalwirkung einer Rede auf ihn als Kaiser in Konstantinopel von dem seit
Constantius II. gefeierten Themistios musste Valens bewusst sein. Sie konnte als Zeichen
dafür gedeutet werden, dass Valens die mit der Usurpation verbundenen Turbulenzen
überwunden habe und sich in Konstantinopel wieder als Herrscher feiern lassen
könne. Umso bedeutungsvoller musste es den Eliten erscheinen, dass eben eine solche
Lobrede so lange ausblieb. Es scheint nach dieser Interpretation als wahrscheinlich, die
Phase zwischen der Usurpation und dem ersten Panegyrikus auf Valens als eine Zeit
der Krise zu deuten, in der für Konstantinopel die Situation ungeklärt war. Die Vermu-
tung liegt nahe, dass es dem Kaiser von den Eliten als Schwäche seiner Position ausge-
legt wurde, dass er sich nicht gleich nach Niederschlagung der Usurpation als Sieger
feiern ließ oder auch feiern lassen konnte. Die konkreten Gründe, die den Kaiser davon
abhielten, sich in Konstantinopel als Sieger zu präsentieren, sind schwer zu finden. Die
Schlussfolgerung scheint jedoch nahe zu liegen, dass die Legitimation des Valens in der
Zeit nach der Usurpation stark angeschlagen war.

Indem Themistios gleich zu Beginn den späten Zeitpunkt der Rede anspricht,
bleibt er seiner Methode treu, an exponierter Stelle das auszusprechen, was für den
Kaiser das Potential in sich trug, legitimationsmindernd zu sein. Gerade das, was auf
den ersten Blick nachteilig für den Kaiser wirkte, dass die Rede erst so spät gehalten
wurde, deutete er als Zeichen für die Gottähnlichkeit des Valens. So erklärt Themistios
den Grund für den Zeitpunkt der Rede:

Worauf also habe ich meinen Blick gerichtet, und auf welche Tat bin ich bisher noch nicht zu
sprechen gekommen, die allein dir und gerade dir und keinem anderen eher als dir zuzuschrei-
ben ist? Und welche Ruhmestaten habe ich mir vorgestellt, die offenbar allein dir zukommen?
Für die du keine Schlachtreihe, auch keine Reiter und auch, bei Zeus, keine Leibwächter
brauchst, und bei denen die bewußte Entscheidung und der Willen genügen? Kein Werk der
handgreiflichen Gewalt ist nämlich philanthropia, sondern eines der Einsicht des Herrschers, der
selbstbeherrscht genug ist, seinen Zorn fahren zu lassen. Platon war, wie mir scheint, nicht der
erste, der die Herrscher mit der Vernunft und die Soldaten mit der Kühnheit in Analogie setzte,
im Vorgriff hat vielmehr die Sprache der Römer und die Ordnung ihrer Verfassung die zu jedem
der beiden passende Tugend durch die Beinamen angedeutet: Euch spricht sie als fromm und
philanthropisch an, während sie den Soldaten lediglich das Prädikat der Tapferkeit verleiht,
auch jetzt war es ja so, daß jene, die mit dir die Gefahr teilten, beim Sieg über die Feinde ihr
Gewicht in die Waagschale warfen: das Überleben der Besiegten aber hängt allein von deinem
Kopfnicken ab.49 (Them. or. 7, 87c–88a; üb. Portmann/Leppin)

 Zur dynastischen Legitimation Prokops: Lenski, Valens 73.
 Them. or. 7, 87c–88a: πρὸς τί τοίνυν ἀφεώρων καὶ ποῖον ἔργον ἐκπαραδόκουν, ὃ μόνου σοῦ καὶ μά-
λιστα σοῦ καὶ οὐδενὸς ἑτέρου μᾶλλον ἢ σοῦ; καὶ ποίους ἐπαίνους διενοούμην ὡς σοὶ μόνῳ φαινομένους
προσήκοντας; πρὸς οὓς οὐ δεῖ σοι τῆς φάλαγγος οὐδὲ τῶν ἱππέων οὐδὲ ναὶ μὰ Δία τῶν δορυφόρων, καὶ

V.2 Der späte Zeitpunkt der Rede: reine Rhetorik? 171



Die Aussage des Themistios, dass die philanthropia ‚kein Werk der handgreiflichen
Gewalt‘ (οὐ γάρ ἐστι χειρῶν ἔργον φιλανθρωπία) sei, knüpft inhaltlich an die Worte
zu Beginn der sechsten Rede (73c).50 Dort forderte Themistios Beweise im Bereich der
Tugend, mit anderen Worten philanthropisches Verhalten als Beweis für die göttliche
Legitimation des Kaisers. Wenn er sich allein durch seine Macht behaupte, so wirke
es nämlich, als verdanke er es allein den Waffen, Kaiser zu sein. Konsequenterweise
sieht Themistios auch in Bezug auf den Krieg gegen den Usurpator die eigentliche Be-
währung der göttlichen Legitimation des Kaisers weniger im Sieg durch die Waffen.
Die philanthropia des Kaisers zeige sich vielmehr darin, ob er seinen Zorn überwin-
den könne und damit Selbstbeherrschung beweist (τῆς γνώμης τοῦ τὴν ὀργὴν ἀφεῖναι
κυρίου). Wenn der Herrscher diese zeige, erweise er sich als gottnah und damit
legitim.

Man kann also aus dem obigen Zitat schließen, dass es der Einschätzung des Kai-
sers nach nicht reichte, Prokop besiegt zu haben. Für seine Legitimation, göttlich ein-
gesetzt zu sein, schien es Valens nötig, auf den Nachweis seiner philanthropia zu
bauen. Sie war als Zeichen seiner Legitimation umso wichtiger, als mit Prokop die dy-
nastische Form der Legitimation sehr stark geworden war, der es etwas entgegenzu-
setzen galt. Um also zeigen zu können, dass der Kaiser Anteil an der göttlichen
philanthropia habe, war es nach dieser Logik geradezu Vorraussetzung, mit der Lob-
rede zu warten. Das Zeigen von ‚Milde‘ erscheint in Hinsicht auf die Werbung für Ak-
zeptanz wichtiger als der Sieg über Prokop selbst. Wenn man allerdings bei der
Interpretation von or. 7 die plausible These berücksichtigt,51 dass Valens in seinem
Umgang mit den Anhängern des Prokop und den Soldaten nicht durch besondere
Grausamkeit hervortrat, stellt sich wiederum die Frage, welche Funktion dann der
Verweis auf die ‚Milde‘ als Ausweis der philanthropia des Herrschers hatte, die The-
mistios in Hinblick auf die göttliche Legitimation des Kaisers in der Rede so betont.
Eine Erklärung dafür lässt sich finden, wenn das Publikum, die Adressatengruppe,
von der Errington ausgeht, stärker in die Interpretation eingebunden wird.52

ἐξαρκεῖ προελέσθαι καὶ βουληθῆναι. οὐ γάρ ἐστι χειρῶν ἔργον φιλανθρωπία, ἀλλὰ μόνης τῆς γνώμης
τοῦ τὴν ὀργὴν ἀφεῖναι κυρίου. καὶ οὐ Πλάτων πρῶτος, ὡς ἔοικε, λόγῳ μὲν ἀπεικάζει τοὺς βασιλέας,
θυμῷ δὲ τοὺς στρατιώτας, ἀλλὰ προλαβοῦσα ἡ Ῥωμαίων φωνὴ καὶ ὁ θεσμὸς τῆς πολιτείας τὴν ἑκατέρῳ
πρέπουσαν ἀρετὴν ταῖς ἐπικλήσεσιν ἐνεδείξατο ὑμᾶς μὲν εὐσεβεῖς καὶ φιλανθρώπους προσαγορεύων,
τοῖς στρατιώταις δὲ ἐξ ἀνδρείας μόνης τὰς ἐπωνυμίας νομοθετήσας. ἐπεὶ καὶ νῦν πρὸς μὲν τὸ κρατῆσαι
τῶν πολεμίων ῥοπήν τινα συνεισήνεγκαν οἱ συμμετασχόντες σοι τοῦ κινδύνου, τὸ δὲ περισῶσαι τοὺς
κρατηθέντας τοῦ σοῦ μόνου νεύματος ἤρτηται.
 Vgl. Kap. III.1.
 Vgl. Kap. V.1.
 Vgl. Errington, Chiron 30, 2000, 865.

172 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte

Holen wir etwas weiter aus, denn es ziemt sich, wie ich meine, nach der thebanischen Lyra der
Rede ein «fernhinstrahlendes Antlitz»53 zu verleihen. Es gibt zwei Kräfte, menschenfreundlichs-
ter Kaiser, die im Grunde genommen das menschliche Leben leiten. Die eine hängt von unserer
eigenen Entscheidung und unserem eigenen Streben ab. Die andere ist durch Äußeres bedingt.
Über die eine sind wir selbst ganz Herr, und die Verantwortung für das Gute und Schlechte liegt
diesbezüglich bei uns; die Leitung der anderen aber teilen sich mehrere Mächte: Vorsehung des
Höheren, Notwendigkeit und Zufall sind nämlich verantwortlich für die von außen kommenden
Bedingungen. Wir sind folglich gut oder schlecht, lobens- oder umgekehrt tadelnswert für den
Teil unserer Seele, zu dem all jene Triebkräfte gehören. Glücklich oder unglücklich, selig oder
das Gegenteil davon aber sind wir hinsichtlich der Einwirkungen von außen. Auf diese Kräfte,
mein Kaiser, hat die Philosophie alles menschliche Tun verteilt, besser gesagt: Sie ist der Eintei-
lung unserer Natur gefolgt. So ist sie gewohnt, in jedem Fall zu prüfen, woher alles kommt, was
wir zu tun scheinen: ob von innen und aus dem Bereich unserer Verfügungsgewalt, oder ob
etwas außerhalb unsrer selbst die Handlung steuert; ob sie Tugend oder Glück bezeugt und ob
sie Tadel oder eher Mitleid verdient.54 (Them. or. 7, 84d–85b; üb. nach Leppin/Portmann)

Bedeutend für die Interpretation dieser Stelle ist die Aussage des Themistios, dass al-
lein das, was aus dem Innern des Menschen kommt, dafür verantwortlich ist, ob er
ein guter oder ein schlechter Mensch werde. In der Konsequenz könne die Philoso-
phie nur denjenigen für gut halten, der aus eigener Kraft gut gehandelt habe.

In dieser Passage liegt die Begründung für den späten Zeitpunkt der Rede. The-
mistios, der sich selbst mit dem Begriff ‚Philosophie‘ meint,55 kann nur eine Lobrede
auf Valens halten, wenn er darin dessen eigene Entscheidungen lobt. Da der Ausgang
eines Krieges nach den Worten des Themistios sehr stark von den äußeren, nicht be-
einflussbaren Umständen abhänge, könne ein Philosoph den Kaiser nach einem Sieg
nicht für seine Klugheit loben (85c–d). Zudem habe der Kaiser nie allein Anteil –
wenn auch den größten – an einem Sieg, da jeder, der Teil des Heeres sei, selbst der
Bäcker, dabei mitgewirkt habe (87a–c). Einzig das „bewußte Entscheiden und der
Wille“ (προελέσθαι καὶ βουληθῆναι) verdient Lobpreisungen (ἐπαίνους). Diese beiden

 Pin. O. 6,3[Snell-Maehler]: ἀρχομένου δ᾽ ἔργου πρόσωπον χρὴ θέμεν τηλαυγές.
 Them. or. 7,84d–85b: μικρὸν δὲ ἄνωθεν. πρέπει γάρ, οἶμαι, κατὰ τὴν Θηβαίαν λύραν, τοῦ λόγου
θέσθαι πρόσωπον τηλαυγές. δύο εἰσὶν ἀρχαί, φιλανθρωπότατε αὐτοκράτορ, διακυβερνῶσαι τὸν βίον,
ὡς ἔπος εἰπεῖν, τὸν ἀνθρώπινον, ὧν ἡ μὲν ἐξῆπται τῆς ἡμετέρας κρίσεως καὶ ὁρμῆς, ἡ δὲ ἐκ τῶν ἔξωθεν
αἰωρεῖται. καὶ τῆς μὲν ἡμεῖς κύριοί τε καὶ αὐτοκράτορες καὶ τὸ εὖ ἢ κακῶς παρ’ ἡμᾶς ἐπὶ ταύτης ἐστί,
τὴν δὲ ἐνείμαντο πλείους ἡγεμονίαι. ἢ γὰρ πρόνοια τοῦ κρείττονος, ἢ ἀνάγκη, ἢ τὸ αὐτόματον τὰς
ἔξωθεν ἡμῖν αἰτίας ἐπιτροπεύουσιν. ἀγαθοὶ μὲν οὖν καὶ μοχθηροὶ καὶ ἐπαίνων ἄξιοι καὶ τοὔμπαλιν κα-
τηγορίας κατ’ ἐκείνην ἐσμὲν τὴν μερίδα τὴν ἐν τῇ ψυχῇ τῇ ἡμετέρᾳ, ἧς ταυτὶ πάντα ὁρμητήρια, εὐτυχ-
εῖς δὲ ἢ κακοδαίμονες καὶ μακαριστοὶ ἢ τοὐναντίον διὰ τὰς ἔξωθεν ἐπιτροπείας. εἰς ταύτας, ὦ βασιλεῦ,
τὰς ἀρχὰς φιλοσοφία τὰ ἀνθρώπινα ἔργα διελομένη πάντα, μᾶλλον δὲ τῇ διαιρέσει τῆς φύσεως ἡμῖν
ἀκολουθήσασα, καὶ ἐφ’ ἑκάστου παραδείγματος περισκοπεῖν εἴωθεν ὧν πράττειν δοκοῦμεν, πόθεν ὁρ-
μᾶται πᾶν, ἆρα ἔνδοθεν καὶ ἐκ τῶν ὁρίων τῆς ἡμετέρας ἐπικρατείας, ἤ τι τῶν ἔξωθεν ἡμῶν κυριεύει
τοῦ πεπραγμένου · πότερον ἀρετῆς μαρτύριον, ἢ εὐτυχίας, καὶ ψόγον ἢ οἶκτον μᾶλλον ἐπιζητεῖ.
 Siehe S. 51 und S. 51, Anm. 119.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 173



inneren Kräfte sind – der Logik der zitierten Stelle nach – die Voraussetzung für die
philanthropia, die allein dem Herrscher zukommt, der seinen Zorn überwinden kann.
Die nach römischer Tradition parallele Zuordnung der Beinamen ‚tapfer‘ zu den Sol-
daten (τοῖς στρατιώταις δὲ ἐξ ἀνδρείας μόνης) und ‚fromm und philanthropisch‘ (εὐ-
σεβεῖς καὶ φιλανθρώπους) allein zu den Kaisern deutet Themistios als Bestätigung
seiner Aussage. Themistios führt die Betrachtung der Soldaten und des Kaisers weiter.
Die Soldaten seien bereits mit dem Sieg ihrem Namen gerecht geworden. Ob der Kai-
ser auch seinem Namen entsprechend ‚fromm und philanthropisch‘ handle, zeige sich
jedoch erst an seinem Verhalten gegenüber den ehemals gegnerischen Soldaten.

Themistios greift mit seiner Aussage mehreres von dem auf, was in den vorausge-
gangenen Kapiteln herausgearbeitet wurde. So zeigt sich hier, dass Themistios mit
den Worten προελέσθαι καὶ βουληθῆναι die philanthropia in der Leistung der Ent-
scheidung des Kaisers sieht. Der Kaiser wird nicht per se als philanthropisch bezeich-
net, sondern er muss sich vorher aus eigener Kraft für das philanthropische Handeln
entscheiden, das er an einer anderen Stelle im Text auch als das ‚königliche Handeln‘
bezeichnet.56

V.3.1 Werbung für Milde bei den Gegnern Prokops

Aber ich will Homer, Hesiod und die Klassiker der Griechen beiseite lassen. Gleichwohl habe ich
einmal festgestellt, daß in den Schriften der Assyrer dasselbe geschickt ausgedrückt wird, daß
nämlich der Sinn des Königs in der Handfläche des Gottes Schutz empfängt: Dabei muß er mit
der Gefahr rechnen, daß er, wenn er in welchem Umfang auch immer zu einer dem Gott frem-
den Tat schreitet, ihm aus der schützenden Hand herausfällt. Nicht nur du allein, mein Kaiser,
mußt deinen Sinn auf das Heilige richten, sondern auch, wer mit dir spricht, muß Heiliges äu-
ßern, denn jedes Wort, das dir zu Ohren kommt, wird in die Hand von Ihm eingeschrieben. Des-
wegen, gottgeliebtester Herrscher, hast du auch jenen wilden Typhon ohne jedes Blutvergießen
niedergerungen, weil dir, der du Edles im Sinn hattest, der Gott dazu die Hand gereicht hat und
das Streben des Mörders offenbar nicht befriedigen wollte. Eifer und Streben jenes verruchten
und unseligen Kopfes waren darauf gerichtet, so viele Menschen wie möglich aus der Masse in
das allein ihm zukommende Verderben hineinzuziehen. Nie galt er als wertvoller Diener, son-
dern als Verleumder, Frevler, Intrigant, ständiger Finsterling, der die Augenbrauen zusammen-
zog, der das Schweigen wie etwas Rühmenswertes suchte, der ungesellig war, abweisend, voller
Griesgram, einer, der sich damit brüstete, alle zu hassen und von allen gehaßt zu werden. Selbst
Phalaris, Aristomachos, Apollodoros und Dionysios hätten jeweils sich jemanden an die Seite stel-

 Them. or. 7,89b–c: Auch bei Poros und Alexander scheint das ‚Auf königliche Weise‘ das gleiche zu
sein wie das ‚Auf großzügige Weise‘ und das ‚Auf freigebige Weise‘ und das ‚Auf eine für den Empfän-
ger angenehme Weise‘. Da nun von den beiden derjenige glücklicher zu preisen ist, der auf rechte
Weise eine Bitte gewährt als derjenige, der sie ausspricht, so ist offenkundig, daß das eine Lob ein
göttliches ist, das andere ein menschliches, üb. nach Leppin/Portmann: ἔοικεν οὖν καὶ κατὰ Πῶρον
καὶ Ἀλέξανδρον ταὐτὸν εἶναι τὸ βασιλικῶς τῷ μεγαλοπρεπῶς καὶ φιλοδώρως καὶ τῷ λαβόντι
κεχαρισμένως. ἐπεὶ οὖν τοῖν δυοῖν ζηλωτότερος ὁ δεηθεὶς καλῶς ἢ ὁ συγχωρήσας, δῆλον ὅτι ὁ μὲν
θεῖος ἔπαινος, ὁ δὲ ἀνθρώπινος; zur Entscheidung als Leistung vgl. auch Kap. IV.2.1.1.

174 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



len können, den sie liebten und von dem sie geliebt wurden. Die Natur hat nämlich nicht einmal
Nattern und Skorpione ohne die Fähigkeit geschaffen zu lieben und geliebt zu werden, sondern
sie hat, obwohl sie ihnen eine den Menschen gegenüber feindselige Haltung eingeflößt hat, sie
nicht von der Freundschaft gegenüber den Artgenossen ausgeschlossen. Vielmehr bewahrheitet
sich offenbar in aller Klarheit die alte Einsicht der ehrwürdigen Philosophie: Zu bestimmten Zei-
ten wandeln das eine Mal reine und göttliche Kräfte zum Wohle der Menschen auf der Erde,
vom Himmel herunterkommend – nicht ‚mit Luft bekleidet‘, wie Hesiod sagt, sondern mit Kör-
pern ähnlich den unseren umfangen –, und sie nehmen dabei ein der Natur unterworfenes
Leben an, um der Gemeinschaft mit uns willen; das andere Mal kommen widersinnige und ab-
stoßende (sc. Kräfte), Erzeugnisse und Geschöpfe eines Kokytos und der Erinyen, zum Schaden,
zur Täuschung und zur Irreführung armseliger Menschen. Sie lieben Trauergesang und Wehkla-
gen, sind begierig nach jedem Seufzer, weiden sich an Tränen. Statt Erdbeben, Pest und Über-
schwemmung werden dann sie eingesetzt, um die Erde zu zerstören, wann immer sie erblüht.57

(Them. or. 7,89d–90d; üb. nach Leppin/Portmann)

Themistios bringt hier neben Pindar einen weiteren Beleg für die Bedeutung der Ent-
scheidung zum ‚Guten‘. So betont er in diesem Abschnitt, dass er traditionelle Bei-
spiele beiseite lassen wolle, um einen Beleg aus den assyrischen Schriften zu bringen.
Tatsächlich handelt es sich hier um ein Zitat aus dem Buch der Sprüche Salomos, in
dem es heißt:

 Them. or. 7,89d–90d: καὶ ἐῶ μὲν Ὅμηρον καὶ Ἡσίοδον καὶ τοὺς τῶν Ἑλλήνων ἀρχηγέτας · ἀλλ’ ἐγώ
ποτε ὑπῃσθόμην καὶ τῶν Ἀσσυρίων γραμμάτων ταὐτὸ τοῦτο κομψευομένων, ὡς ἄρα ὁ νοῦς τοῦ βασι-
λέως ἐν τῇ τοῦ θεοῦ παλάμῃ δορυφορεῖται, καὶ δεῖ τὸν κίνδυνον ὁρᾶν, ὁπηλίκος αὐτῷ πρὸς ἀλλοτρίαν
τοῦ θεοῦ πρᾶξιν ὁρμήσαντι ἐκπεσεῖν τῆς χειρὸς τῆς φυλαττούσης · οὐ γὰρ σοὶ μόνον, ὦ βασιλεῦ, ἅγια
προσήκει φρονεῖν, ἀλλὰ καὶ τοῖς πρὸς σὲ διαλεγομένοις ἅγια φθέγγεσθαι, ὡς ἑκάστου ῥήματος τῶν εἰς
τὰς σὰς ἀκοὰς ἐμπιπτόντων εἰς τὴν ἐκείνου παλάμην ἐγγραφομένων. διὰ ταῦτα τοίνυν, ὦ θεοφιλέστατε
αὐτοκράτορ, καὶ τὸν ἄγριον ἐκεῖνον Τυφῶνα λίαν ἀναιμακτὶ κατειργάσω, ὅτι σοὶ χρηστὰ ἐννοοῦντι τὴν
χεῖρα συνεπέδωκεν ὁ θεός, οὐδὲ ἔμελλεν, ὡς ἔοικεν, ἀποπλήσειν τὴν σπουδὴν τοῦ παλαμναίου. Σπουδὴ
δὲ ἦν ἄρα καὶ προθυμία τῆς μιαρᾶς ἐκείνης καὶ κακοδαίμονος κεφαλῆς εἰς τὸν ἑαυτῇ μόνῃ πρέποντα
ὄλεθρον ὡς πλείστους συνεπισπάσασθαι τῶν πολλῶν. οὐδὲ ὑπηρέτης ποτὲ χρηστὸς ἐνομίσθη, ἀλλὰ βάσ-
κανος, ἀλιτήριος, ἀεὶ συγκεκυφώς, ἀεὶ συννεφής, ἐφελκόμενος τὰς ὀφρῦς, τὴν σιωπὴν ὥς τι σεμνὸν με-
τιών, ἄμικτος, ἀποτρόπαιος, ἀηδίας μεστός, ἐπὶ τῷ μισεῖν ἅπαντας καὶ πρὸς ἁπάντων μισεῖσθαι
μεγαλαυχούμενος. καίτοι Φάλαρις καὶ Ἀριστόμαχος καὶ Ἀπολλόδωρος καὶ Διονύσιος εἶχον ἄν τινα ἕκασ-
τος παραστήσασθαι καὶ ἀγαπῶντα καὶ ἀγαπώμενον. οὐδὲ γὰρ τοὺς ἔχεις οὐδὲ τοὺς σκορπίους ἡ φύσις
ἔξω πεποίηκε παντελῶς τοῦ ἐρᾶν καὶ τοῦ ἀντερᾶσθαι, ἀλλ’ εἰ καὶ πρὸς ἀνθρώπους κατεσκεύασται δυσμε-
νῶς, τῆς γε πρὸς τὰ σύμφυλα φιλίας οὐκ ἀπελήλαται. ἀλλ’ ἔοικε καὶ ὁ παλαιὸς λόγος ἀληθὴς εἶναι λίαν
καὶ τῆς ἀρχαίας φιλοσοφίας, ὡς ἄρα κατὰ χρόνους τινὰς ὡρισμένους, ποτὲ μὲν ἀκήρατοι καὶ θεῖαι δυνάμ-
εις ἐπ’ ἀγαθῷ τῶν ἀνθρώπων ἐμβατεύουσι τὴν γῆν, ἐκ τοῦ οὐρανοῦ κατιοῦσαι—οὐκ ἠέρα ἑσσάμεναι,
καθ’ Ἡσίοδον, ἀλλὰ σώματα ἀμφιεσάμεναι παραπλήσια τοῖς ἡμετέροις καὶ βίον ὑποδῦσαι ἥττω τῆς
φύσεως, ἕνεκεν τῆς πρὸς ἡμᾶς κοινωνίας—ποτὲ δ’ ἔμπληκτοι καὶ ἀλλόκοτοι καὶ κωκυτοῦ τινος καὶ Ἐρ-
ινύων θρέμματα καὶ γεννήματα ἐπὶ λύμῃ καὶ γοητείᾳ καὶ ἀπάτῃ δειλαίων ἀνθρώπων, θρήνων ἐρῶντες
καὶ στεναγμῶν, οἰμωγῆς ἀκορεῖς, δάκρυσι πιαινόμενοι, ἀντὶ σεισμῶν, ἀντὶ λοιμῶν, ἀντ’ ἐπικλύσεως ἐπι-
κόπτειν τὴν γῆν τεταγμένοι, ὁπηνίκα ἂν εὐθηνῆται.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 175



Wie ein Schwall von Wasser, so ist das Herz eines Königs in der Hand Gottes, wohin sein Wille
sich neigt, dahin lenkt er es.58 (Buch der Sprüche Salomos 21,1; üb. Kraus/Karrer)

Es fällt auf, dass Themistios als nicht-christlicher Philosoph diese „assyrischen Schrif-
ten“59 neben den griechischen Homers, Hesiods und den Philosophen als eine Richtlinie
für gutes Handeln eines römischen Kaisers erwähnt. Damit setzt er das „königliche
Handeln“ mit dem des Kaisers gleich, dessen Sinn (νοῦς) in ‚Gottes Hand‘ liege. Interes-
santerweise spricht Themistios auch die Möglichkeit an, dass dieser aus der Hand Got-
tes herausfallen könne, wenn er sich auf eine Weise verhalte, die Gott fremd sei.
Daraus folgt implizit, dass der Kaiser dann nicht mehr als von Gott gesandt gelten
könne. Daher solle der Herrscher sein ganzes Sinnen danach richten, dass es dem „Heili-
gem (ἅγια)“60 entspreche, und solle noch nicht einmal etwas hören, was nicht heilig sei.
Denn alles, so sagt der Redner, werde in die Hand Gottes eingeschrieben. Den Nachweis,
dass der Kaiser sich so verhalte, dass sein ‚Sinn in der Hand Gottes‘ bleibe, erbringt der
Redner in Zusammenhang mit der Usurpation des Prokop. Weil der Kaiser den Rat „ἅγια
προσήκει φρονεῖν“ berücksichtige, habe er auch den Usurpator, den der Redner mit „wil-
dem Typhon (ἄγριον ἐκεῖνον Τυφῶνα)“ wiedergibt, besiegt, ohne dabei Blut zu vergießen
(ἀναιμακτὶ). Daraus lässt sich ableiten, dass nach Themistios ein Handeln gemäß den Vor-
stellungen Gottes darauf abzielt, nicht zu töten. Der Kaiser brauche kein Blutvergießen –

so die Logik der Rede –, da der Gott ihm die Hand gereicht habe, ihm, der nur „Edles im
Sinn“ gehabt habe. Dem „Typhon“ dagegen habe er nicht geholfen, denn laut Themistios
habe der Gott das „Streben des Mörders offenbar nicht befriedigen wollen“.

Die Behauptung, dass bei der Niederschlagung des Kaisers fast kein Blut vergos-
sen worden sei, lädt geradezu zu der Deutung ein, dass Themistios die Unwahrheit
sagt. Unabhängig von jeder moralischen Wertung sei jedoch die Frage erlaubt, welche
Funktion diese Lüge gehabt hätte. Musste es doch bekannt gewesen sein, dass zumin-
dest Prokop und seine engsten Gefährten umgebracht worden sind. Das würde den
Redner, der von sich beansprucht, als Philosoph zu sprechen, ohne ersichtlichen Sinn
unglaubwürdig machen. Mit folgender Erklärung kann die Aussage dennoch zutref-
fend geklungen haben, auch wenn Menschen umgekommen sind:61

 Buch der Sprüche Salomos 21,1; ὥσπερ ὁρμὴ ὕδατος, οὕτως καρδία βασιλέως ἐν χειρὶ θεοῦ· οὗ ἐὰν
θέλων νεύσῃ, ἐκεῖ ἔκλινεν αὐτήν; eine ähnliche Wendung findet sich bei Them. or. 11,147c und or.
19,229a.
 Zur Verwendung von „assyrisch“ und „syrisch“ bei Themistios: Dagron, Travaux et mémoires 3,
1968, 155. ‚Assyrisch‘ bedeutet in der Zeit des Themistios nach Downey soviel wie ‚jüdisch‘: Downey,
HThR 50, 4, 1957, 262.
 Das Wort ἅγια ist an dieser Stelle interessant; es stand in der christlichen Literatur für das Göttli-
che aber auch im nicht-christlichen Sinn konnte es ‚Heiliges‘ ausdrücken (LSJ s. v. ἅγιος A I.1–2). In
der engen Verbindung mit der ‚Hand Gottes‘ kann es im Sinne von ‚gottgefällig‘ gesehen werden.
 Exemplarisch zeigt sich hier wieder die Anwendung der in der Einleitung genannten abduktiven
Methode. Die Aussage, dass kein Blut geflossen sei, wirkt zunächst abwegig. Will man dem Redner
jedoch nicht von vornherein unterstellen, dass er die Unwahrheit sagt, beginnt die Suche nach einer
plausiblen Erklärung.

176 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Themistios sagt damit, dass der Kaiser selbst das Blutvergießen nicht verschuldet
habe. So hätte der Lobredner es allein Prokop zugeschrieben, dass Blut geflossen sei.
Dieser wird im Weiteren folgerichtig auch als der Inbegriff des Bösen dargestellt. Er
habe nämlich – im Gegensatz zu Valens – Blut vergossen, was der Ausdruck παλαμ-
ναίου nahelegt. Dessen „Eifer und Streben“ (σπουδὴ δὲ ἦν ἄρα καὶ προθυμία) sei näm-
lich nur darauf gerichtet gewesen, möglichst viele Menschen ins Verderben zu führen.
Diese Aussage steht in klarem Widerspruch zu der Handlungsempfehlung, nur nach
„Heiligem“/Reinem zu streben (ἅγια προσήκει φρονεῖν). Die negativen Verhaltensfor-
men und Charakterzüge des Prokop kulminieren in der Aussage, dass er sich damit ge-
brüstet habe, „alle zu hassen und von allen gehasst zu werden“. Selbst die griechischen
Tyrannen, die als besonders grausam galten, hätten jemanden aufzeigen können, den
sie liebten und von dem sie geliebt worden seien. Selbst verglichen mit Nattern und
Skorpionen schnitt Prokop schlecht ab. Denn diese seien zwar feindselig gegenüber den
Menschen, aber dennoch fähig zu Freundschaften mit Artgenossen. Das sei Prokop
nach Themistios’ Darstellung offensichtlich nicht möglich, auch wenn es nicht expressis
verbis ausgedrückt ist. Um den Kontrast zwischen Valens und Prokop möglichst stark
auszudrücken, zitiert Themistios wieder einen griechischen Autor, Hesiod, dessen Aus-
spruch er als „alte Einsicht der ehrwürdigen Philosophie bezeichnet“. Laut Hesiod gebe
es auf Erden „reine und göttliche Kräfte (ἀκήρατοι καὶ θεῖαι δυνάμεις)“, die vom Him-
mel auf die Erde kämen, die Gestalt von Körpern annähmen und sich den Gesetzen der
Natur unterwerfen würden, damit sie in der Gemeinschaft mit den Menschen leben
könnten.62 Das Gegenbild zu den reinen göttlichen Kräften seien nach Hesiod die „wi-
dersinnigen und abstoßenden (Kräfte), Erzeugnisse und Geschöpfe eines Kokytos und
der Erinyen (ποτὲ δ’ ἔμπληκτοι καὶ ἀλλόκοτοι καὶ κωκυτοῦ τινος καὶ Ἐρινύων)“. Diese
seien dazu da, die Menschen zu täuschen, sie irrezuführen und ihnen zu schaden, wie
Naturkatastrophen die Erde zu zerstören. Damit kontrastiert der Redner die beiden
Kontrahenten denkbar stark, indem er den einen als vom Himmel geschickt und den
anderen als Ausgeburt der Erynien bezeichnet. Valens wird dagegen gemäß des philo-
sophischen Herrschaftskonzepts, das Themistios in seiner ersten Rede auf ihn entwickelt
hat, als gottgesandter Kaiser dargestellt. Der ‚gottgeliebteste Kaiser‘ (ὦ θεοφιλέστατε αὐτο-
κράτορ) zu sein, ist dabei unmittelbar mit dem gottgemäßen Handeln verbunden, was
der Kaiser nach dem Konzept des Themistios allein in der philanthropia zeigt.63

 Diese Aussage erinnert sehr an die christliche Vorstellung, dass Christus Fleisch gewordener Gott
sei, der als Mensch auf die Welt kam, um die Menschen zu retten. Der Unterschied besteht jedoch
darin, dass der christliche Erlösungsgedanke fehlt.
 Vgl. Kap. IV.1.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 177



V.3.2 Der Kaiser in Gottes Hand

Doch wie passen die zitierten Ausführungen des Themistios zu der Annahme Erring-
tons, dass es Themistios vor allem darum gegangen sei, den Eliten zu zeigen, dass die
Zeit der Rache an den Anhängern des Usurpators vorbei ist? Setzt Erringtons An-
nahme nicht voraus, dass es drastische Strafaktionen des Kaisers an dem Usurpator
und seinen Anhängern gegeben hat? Gegen solche drakonischen Strafmaßnahmen
steht jedoch wiederum die These Leppins, dass es in Valens’ Interesse gewesen sein
muss, die Bestrafung möglichst gering zu halten.64 Ebenso stellt sich die Frage, warum
Themistios vom Kaiser hätte behaupten sollen, dass er kein Blut vergossen habe,
wenn genau das als beendet verkündet werden sollte. Noch mehr Widerspruch zwi-
schen der Textstelle und der Deutung der Funktion der Rede stellt sich bei Omissis
Annahme ein, die nur dann Sinn ergibt, wenn man ein Gemetzel von Seiten des Kai-
sers annimmt. Damit hätte Themistios den Kaiser, der – wie Omissi meint – an den
Anhängern umfänglich Rache genommen hatte, völlig anders dargestellt, als die Eliten
ihn für einen solchen Fall erlebt hätten. Das wiederum hätte unweigerlich zu einem
Verlust an Glaubwürdigkeit geführt.65 Welche Bedeutung hat nun die Aussage des
Themistios, dass der Kaiser sich so verhalten habe, dass sein ‚Sinn in der Hand Gottes‘
liege? In Hinblick auf die hohen Würdenträger und die Soldaten hat Themistios dar-
auf hingewiesen: Sobald Valens Rachegelüsten nachgeben und diejenigen töten lassen
würde, die gegen ihn gekämpft haben, entfernt er sich von Gott, ist nicht mehr gött-
lich geschützt und legitimiert.

Trifft diese Deutung zu, dann warb Themistios in seiner Rede für das milde Ver-
halten des Kaisers und wollte damit die Akzeptanz der Eliten für Valens’ Handeln er-
langen. Um dies zu erreichen, wird er dabei dem Kaiser ein Verhalten nach solchen
Werten zugeschrieben haben, die von den Eliten geteilt wurden. Daraus wiederum
kann gefolgert werden, dass Themistios zumindest bei einem Teil der Eliten davon
ausgegangen ist, dass sie die Einstellung teilten, dass Gott einen Kaiser schütze, der
sich im Sinne der Sprüche Salomos im Alten Testatment verhalte, der also nicht
schlecht handle und kein Blut vergieße. Ebenso lässt sich daraus schließen, dass The-
mistios bei einem großen Teil der Eliten annahm, dass die Aussage Hesiods Geltung
besaß, die den Kaiser zu einer ‚reinen und göttlichen Kraft‘ macht.66

Allerdings bleibt bei dieser Erklärung die Frage, warum er dabei so ausführlich
vorgeht. Klingt darin nicht vielleicht doch eine ‚affirmative Kritik‘ durch? Da eine sol-
che Annahme jedoch davon ausgeht, dass sich die Rede vor allem an den Kaiser rich-
tet, soll hier ein anderer Deutungsansatz vorgeschlagen werden.

 Vgl. Kap. V.I.
 Omissi, Usurper geht ja auch davon aus, dass die Lobrede fast aussschließlich auf den Kaiser
abzielt.
 Dieser Teil der Eliten war vermutlich größer, da es auch christliche Eliten im Osten des Reiches
gab, die griechische Bildung auch im moralischen Sinne schätzten.

178 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Eine plausible Erklärung wäre, dass es unter den Eliten solche gab, die lieber
Rache an den Anhängern des Prokops geübt hätten. Diese Annahme wird durch die
Aussage Themistios’ gestärkt, dass der Kaiser noch nicht mal etwas hören dürfte, was
Gott gegenüber fremd sei (89d–90a). Daraus kann die Aufforderung an die Eliten her-
ausgelesen werden, an ihn keine Rachepläne heranzutragen. Gerade in Hinblick auf die
christlichen Eliten und Soldaten ist gut vorstellbar, dass sie besonderes Interesse daran
hatten, sich an den Anhängern Prokops und solchen, die sich nicht von ihm distanziert
hatten, zu rächen. Stand dieser doch – unabhängig davon, was er wirklich vorgehabt
haben mag – im Ruf, die antichristliche Politik Julians weiter fortsetzen zu wollen.
Damit kann auch erklärt werden, warum Themistios aus dem Alten Testament zitierte.
Es schien ihm bedeutend zu sein, zu zeigen, dass der Kaiser auch in einem christlichen
Sinne von Rache absehen muss. Diejenigen, die gegen die Anhänger Prokops mit Gewalt
vorgehen wollten, sollten durch die ausführliche Beschreibung des ‚grausamen Usurpa-
tors‘ daran erinnert werden, was sie sind, wenn sie nicht nach dem ‚Guten‘ strebten.
Sie würden zu Wesen, die nichts Natürliches mehr an sich hätten.

Wie Leppin gezeigt hat, gab es für Valens gute Gründe, Milde gegen die Prokopanhän-
ger walten zu lassen.67 Diese Gründe waren vor allem pragmatischer und nicht morali-
scher Natur. Interessant ist jedoch, wie Themistios das Verhalten des Kaisers rechtfertigte.
Er appellierte nicht an die Vernunft der Zuhörer, dass sie einsehen müssten, dass es nicht
im Sinne der Wehrhaftigkeit des Kaisers sei, das Heer, das mit Prokop gekämpft habe, zu
dezimieren. Stattdessen lobte Themistios die politisch kluge Entscheidung, die Gegner zu
schonen, mit seiner Herrschaftsideologie. Damit das gelingen kann, muss zweierlei vo-
rausgesetzt werden:

Wollte Themistios für das milde Vorgehen des Kaisers Akzeptanz erhalten, scheint
es plausibel, dass er solche moralischen Anforderungen gewählt hat, die bei den Zuhör-
ern auf Zustimmung stoßen konnten. Das bedeutet wiederum, dass die ethischen Maß-
stäbe der nicht-christlichen Eliten von denen der christlichen nicht weit entfernt
waren, wenn Themistios ein Zitat aus den Sprüchen Salomos zitiert, um das kaiserliche
Handeln zu legitimieren. Zugleich erinnerte der Redner die Zuhörer an ihre eigenen
Vorstellungen eines gottgemäßen Handelns. Es scheint so, als ob die Verbindung zwi-
schen dem Umgang mit Kriegsgegnern und dem ‚gottnahen‘ Handeln für die Zuhörer
alles andere als selbstverständlich war. Dieser Eindruck verstärkt sich durch die Unter-
suchung der folgenden Stelle (Them. or. 7,93a–c).

V.3.3 Valens verhält sich nach den moralischen Regeln Platons

Er (sc. Prokop) genoß seine Macht so lange, daß seine Wesensart nicht mehr verborgen blieb. In
demselben Augenblick aber wurde er entlarvt und dahingerafft, gleich wie ein Wildbach, der

 Vgl. Kap. V.I.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 179



schnell anschwillt, aber noch rascher versiegt, wenn sich wieder ein wolkenloser Himmel zeigt.
Auf diese Weise hat der Gott auch die Geschehnisse in ihrer schlimmsten Entwicklung zur rech-
ten Zeit in deine (sc. Valens) Hände gegeben. So hast du nicht nur dadurch Nutzen aus der Verzö-
gerung gezogen, daß du dessen Bosheit enthüllen konntest, sondern – was noch wichtiger ist –
auch dadurch, daß deine Milde offenkundiger wurde, noch bevor der Augenblick eingetreten
wäre, der eines solchen Beweises bedurft hätte. Du hast nämlich nicht deinen Unwillen zum
Richter gemacht noch die Strafe nach dem Maß deines Zorns bemessen, sondern hast die Ver-
nunft über die Leidenschaft gesetzt, und zeigst dich milder als die Gesetze. Obwohl du dich über-
all an dem geschriebenen Text orientiertest, hast du gezeigt, in welchen Punkten das Sich-
Hinwegsetzen über den Wortlaut königlicher ist als dessen Befolgung, und hast unterschieden
zwischen Unrecht, Verfehlung und Unglück. Auch wenn du nicht Platons Worte hersagst noch
die des Aristoteles verwendest, so verwirklichst du doch durch deine Taten, was jenen als richtig
vorschwebte. Diejenigen, die von Anfang an den Aufstand planten, und diejenigen, die von den
bewaffneten Auseinandersetzungen mitgerissen wurden, sowie die, die sich dem scheinbar
schon Herrschenden unterworfen hatten, hast du nicht der gleichen Strafe für würdig befunden,
sondern die einen hast du verurteilt, die anderen getadelt, für die Letztgenannten aber hast du
Mitleid empfunden.68 (Them. or. 7,93a–93c; üb. nach Leppin/Portmann)

Die starke Kontrastierung zwischen Prokop und Valens findet in diesem Abschnitt der
Rede ihre Fortsetzung und ist doch mehr als eine Wiederholung des Vergleichs zwi-
schen den beiden Kontrahenten. Für die Interpretation der Stelle sollen die wichtigs-
ten Aussagen wiederholt werden;

Themistios sagt, dass Prokop mit der Zeit sein wahres Gesicht, seine Bosheit
(μοχθηρία) gezeigt habe, und wiederholt, dass Valens von Gott geschickt worden sei,
um dessen Herrschaft zu beenden. Dem Kaiser sei es zugute gekommen, dass die
Usurpation nicht gleich zu Beginn im Keime erstickt worden sei (τοῦτο ἐκέρδανας
τῆς μελλήσεως), da er durch diesen späten Zeitpunkt zweierlei gleichzeitig hätte zei-
gen können: die Schlechtigkeit des Prokop und seine eigene Milde. Seine Vernunft
habe die Oberhoheit gewonnen und er habe sich königlicher verhalten, als das Gesetz

 Them. or. 7,93a–93c: καὶ τοσοῦτον ἀπολαύσας τῆς ἐξουσίας ὅσον μὴ λαθεῖν οἷος ἦν· ἅμα τε ἠλέγχθη
καὶ ἀνηρπάσθη ὥσπερ χειμάρρους ἀθρόως μὲν αὐξηθείς, ἀθροώτερον δὲ ἐπιλιπὼν αἰθρίας ἐπιφανεί-
σης. καὶ οὕτως ἄρα σοι καὶ τὸ δυστυχέστατον τῶν συμβεβηκότων εἰς δέον τέθεικεν ὁ θεός. ὥστε οὐ
μόνον τοῦτο ἐκέρδανας τῆς μελλήσεως, τὸ τὴν ἐκείνου μοχθηρίαν ἐκκαλυφθῆναί σοι, ἀλλ’ ὃ καὶ τούτου
μεῖζόν ἐστι, τὸ καὶ τὴν σὴν πρᾳότητα φανερωτέραν γενέσθαι ἢ πρὶν συμπεσεῖν τὸν καιρὸν τὸν ταύτης
δεόμενον τῆς ἐπιδείξεως. οὐ γὰρ ἐποιήσω τὸν θυμὸν δικαστήν, οὐδὲ ἐμέτρησας τὴν τιμωρίαν τῷ
μέτρῳ τῆς ὀργῆς, ἀλλ’ ἐπιστήσας τῷ πάθει τὸν λόγον καὶ τῶν νόμων ἐφάνης πρᾳότερος, καὶ πανταχοῦ
τοῖς γεγραμμένοις ἀκολουθῶν ἔδειξας ἐν οἷς τὸ παραβαίνειν τὰ γράμματα τοῦ φυλάττειν βασιλικώτε-
ρον, καὶ διέκρινας τὸ ἀδίκημα καὶ ἁμάρτημα καὶ ἀτύχημα. καὶ γὰρ εἰ μὴ τὰ Πλάτωνος ἀποστοματίζεις
μηδὲ τὰ Ἀριστοτέλους μεταχειρίζῃ, ἀλλὰ τά γε ἐκείνοις δοκοῦντα τοῖς ἔργοις βεβαιοῖς. οὐ γὰρ τῆς ἴσης
τιμωρίας ἀξίους ᾠήθης τούς τε ἐξ ἀρχῆς βουλεύσαντας τὴν ἐπανάστασιν καὶ τοὺς ὑπὸ τῶν ὅπλων πα-
ρασυρέντας καὶ τοὺς ἤδη τῷ δοκοῦντι κρατεῖν ὑποκύψαντας, ἀλλὰ τῶν μὲν κατέγνως, τοὺς δὲ ἐμέμψω,
τοῖς δὲ συνήλγησας.

180 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



es vorsah (τὸ παραβαίνειν τὰ γράμματα τοῦ φυλάττειν βασιλικώτερον).69 So habe er die
ehemaligen Anhänger Prokops in verschiedene Gruppen gemäß der Stärke ihres Ver-
brechens eingeteilt. Bei der Bestrafung habe „er unterschieden zwischen Unrecht, Ver-
fehlung und Unglück“ (καὶ διέκρινας τὸ ἀδίκημα καὶ ἁμάρτημα καὶ ἀτύχημα). Durch
diese Unterscheidung habe der Kaiser, der weder Platon noch Aristoteles gelesen habe,
genau das verwirklicht, was jene für das Richtige gehalten hätten.

Themistios spricht in der zitierten Stelle das an, was das Ansehen des Kaisers
mindern konnte, nämlich die Tatsache, dass sich Prokop so lange halten konnte. Ähn-
lich wie bei der Rechtfertigung des späten Zeitpunkts der Rede wird auch das von
Themistios in ein Gutes verkehrt. Der Zeitpunkt des Eingreifens lag nämlich nach der
Deutung des Redners weniger in Valens’ Hand als in der Gottes. Gerade weil Prokop
sich so lange halten konnte, konnte sich Valens als legitim erweisen, da er im göt-
tlichen Sinne seine Milde zeigen konnte. Die vermeintliche Schwäche der langen Be-
setzung Konstantinopels durch Prokop verwandelte Themistios damit in gewohnter
Weise in den Beweis für die göttliche Legitimation des Valens. Denn er habe sich nach
dem λόγος70, nach dem richtigen Prinzip, dem richtigen Gesetz verhalten. Er habe
über sein Gefühl gesiegt und nicht seinen Zorn (θυμός) zum Maßstab für die Strafen
gemacht. Die Teilung der Gruppe, die nicht auf Valens’ Seite stand, in solche, „die von
Anfang an den Aufstand geplant hätten, und diejenigen, die von den bewaffneten
Auseinandersetzungen mitgerissen worden seien, sowie die, die sich dem scheinbar
schon Herrschenden unterworfen hatten“, und die daraus folgende unterschiedliche
Bestrafung, die von Verurteilung über Tadel bis zum Mitleid reichte, habe nach The-
mistios die Umsetzung der Worte Platons und Aristoteles’ bedeutet. Ging es Themis-
tios mit dem Beispiel der ‚Hand Gottes‘ darum, aufzuzeigen, dass der Kaiser sich nur
durch gottgemäßes Verhalten als ‚gottgeschützt‘ erweise, so scheint dieses Beispiel
einen anderen Akzent zu setzen. Der Redner lobt zwar wieder die Entscheidung des
Kaisers, das Richtige zu tun, doch ist der Grund, warum Themistios die ‚Milde‘ so sehr
betont, ein anderer. Der Kaiser hat sich nämlich den Worten des Themistios nach
über das Gesetz erhoben (ἔδειξας ἐν οἷς τὸ παραβαίνειν τὰ γράμματα τοῦ φυλάττειν
βασιλικώτερον). Indem der Lobredner die Milde des Kaisers noch einmal wiederholt,
soll diesmal von Themistios legitimiert werden, dass der Kaiser sich gerade wegen
der gezeigten Milde über die Gesetze71 erhob. Wenn diese Annahme zutrifft, dann gab
es unter den Eliten mit einiger Wahrscheinlichkeit solche, die den Kaiser dafür –

wenn vermutlich auch nicht öffentlich – getadelt haben, dass er das Strafmaß in Stu-
fen unterteilt hat. Die Stelle kann somit als ein weiterer Beleg dafür gedeutet werden,
dass Themistios gerade auch gegenüber den nicht-christlichen Teilen der Eliten, die
dem Kaiser skeptisch gegenüberstanden, da er keine paideia besaß und Christ war,

 LSJ s. v. τὰ γράμματα III 4.: ‚laws or rules‘.
 LSJ s. v. ὁ λόγος III 3.: ‚law, rule of conduct‘.
 Vgl. νόμος ἔμψυχος in Kap. V.4.1.5.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 181



für Akzeptanz werben wollte. Der Lobredner zeigte auf, dass Valens, dem nach gängi-
ger Meinung der Gebildeten kein gerechtes Handeln zugetraut werden konnte, da er
keine paideia besaß, genau so handle, wie es sich die beiden Philosophen Platon und
Aristoteles gewünscht hätten, obwohl er sie nicht gelesen habe.72 Damit betonte er,
dass der Kaiser sich nicht aus Willkür über das Gesetz hinweg gesetzt habe,73 und
brachte zum Ausdruck, dass er auch ohne paideia gerecht handeln und entscheiden
könne. Eine weitere Bedeutung der von Themistios gelobten Milde des Valens soll aus
der nächsten Stelle (Them. or. 7,94b–95b) herausgearbeitet werden.

V.3.3.1 Die exempla des Perikles und Lykurgs

Perikles rühmte sich gegenüber den Athenern, seine persönlichen Feindseligkeiten mit der Beklei-
dung des Strategenamtes beendet zu haben. Du aber hast so viel Unrecht erlitten und ohne über
die gleiche demagogische Macht wie Perikles zu verfügen, mein mildester Kaiser, hast du einen
doppelten Sieg errungen. Du hast nämlich gezeigt, daß du nicht nur stärker als die Gegner bist,
sondern auch stärker als die Gefährten. Jene, die sich widersetzt hatten, hast du besiegt, die aber,
die geschädigt worden waren, hast du beruhigt. Die einen hast du mit Tapferkeit besiegt, den Zorn
der anderen aber hast du besänftigt. Du wußtest, wie sich eine Krankheit innerhalb eines Volks-
stamms von einem Krieg unterscheidet: Richtig ist es, daß die Römer die Barbaren bis zum letzten
bekämpfen müssen, daß sie sich aber im Kampf mit den Römern ein Ziel setzen, nämlich die Wie-
dergutmachung des Schadens. Wenn jemand, obwohl eine Heilung mit Medikamenten möglich ist,
es vorzieht, einen Körperteil abzuschneiden. so heilt er nicht den ganzen Organismus, sondern
schwächt ihn durch den Verlust. So verhält es sich mit dem Römischen Reich, das eine Einheit wie
eine Polis bildet: Der Schaden betrifft ganz genauso das Ganze, wenn wir etwas bestrafen, obschon
es in einem besseren Zustand bleiben könnte. Auch wenn es nicht möglich ist, daß eine Hand oder
ein Schenkel oder ein anderer Körperteil, der schmerzt, durch die Heilkunst gesünder wird als vor
der Erkrankung, so könnte wohl ein Mensch, der einer maßhaltenden Gerechtigkeit begegnet ist,
sich später dem gegenüber edler verhalten, der ihm mit Sanftmut entgegengetreten ist: die Römer
ließen den Libyer Massinissa, nachdem sie ihn, von dem sie so viel Schlimmes erlitten hatten, le-
bendig gefangengenommen hatten, von sich aus frei, und sagen, daß nicht abzuschätzen sei, was
Massinissa den Römern später Gutes tat.74 Richtig gehandelt hat aber auch Sokrates, als er jene bei

 Die Aussage des Themistios, dass er die Worte Platons nicht ‚vor sich hersage‘ und die des Aristote-
les nicht verwende, ist sicher nicht eindeutig. Man könnte sich jedoch unter denen, die die Worte Pla-
tons vor sich hersagen und die des Aristoteles selbst verwenden die gebildeten Aristokraten
vorstellen, die beschriebenes Verhalten an den Tag legen und damit als solche erkennbar werden.
Zumindest das kann aus der Aussage interpretiert werden, dass Valens nicht zu dieser gebildeten
Schicht gehört. Daher scheint es mir griffiger, es so zu deuten, dass der Kaiser die Worte des Platons
und Aristoteles nicht kenne.
 Die Notwendigkeit, sich als Kaiser über das Gesetz hinwegzusetzen, lässt sich bereits in der or.
6,73d finden, wenn man Themistios so versteht, dass er mit γράμματα πολυτίμητα ‚Gesetze‘ meint.
Dann hieße es, dass der Beweis für die göttliche Legitimation nicht hochgelobte Gesetze seien, son-
dern im Bereich der Tugend zu finden sei; vgl. Kap. II.2.
 S. Downey, HThR 50, 4, 1957, 261: „speaks of the emperor blessing a man who reviled him, using
almost the same words as I Cor. IV, 12. Just before this passage (or. 7,95a) (...) Thus there are three
passages in or. 7 (addressed to Valens) which seem to be allusions to Christian writings“; s. auch Lep-

182 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



den meisten in Ehre stehende Redensart korrigierte, wonach man Freunden Gutes, den Feinden
aber Schlechtes tun solle. Er korrigierte sie, indem er den Teil stehen ließ, den anderen aber um-
formulierte. Das ‚Gutes tun‘ nämlich hieß er richtig, das ‚Böses‘ korrigierte er. Seine neue Formulie-
rung lautete nun: ‚Den Freunden Gutes tun, den Feinden aber nichts Schlechtes tun, sondern sie zu
Freunden machen‘. Einem, der ihm androhte: ‚Daß ich dich bloß nicht erwische und umbringe!‘
drohte er seinerseits ‚Wenn ich dich nicht zu meinem Freund mache!‘.75 (Them. or. 7,94b–95b; üb.
nach Leppin/Portmann)

Das Lob des Kaisers für seine Milde leitet der Redner ein mit einem Periklesvergleich.
Der Kaiser ist Perikles zweifach überlegen, indem er sowohl seine Feinde als auch
seine eigenen Mitstreiter besiegt habe. Auffallend ist die Verwendung der Begriffe τὰς
ἔχθρας und τῶν πολεμησάντων in Bezug auf Valens und seinen Umgang mit der Usur-
pation Prokops. Bei Perikles sind mit τὰς ἔχθρας die persönlichen Feinde gemeint, die
er vergessen habe, sobald er zum Strategen gemacht worden sei. Das bedeutet, dass
er sich nicht mehr als Privatperson mit persönlichen Feinden gesehen habe, sondern
dass er der Stratege aller Athener, auch der seiner früheren Gegner sein wollte. Va-
lens hingegen habe sich stärker erwiesen als seine Kriegsgegner (τῶν πολεμησάντων
(...) κρείττων).76 Damit wurden die Feinde des Kaisers implizit zu denen des Staates
erklärt. Diejenigen, die behaupteten, Valens habe seine persönlichen Gegner hinrichten

pin/Portmann, Themistios 273, Anm. 14, die vermuten, daß hier eine Verwechslung zwischen Massi-
nissa und seinem Neffen Massiva vorliege.
 Them. or. 7,94b–95b: Περικλῆς μὲν οὖν ἐσεμνύνετο πρὸς Ἀθηναίους καταλύων τὰς ἔχθρας ταῖς
στρατηγίαις · σὺ δὲ τηλικαῦτα ἀδικηθεὶς καὶ οὐκ ἐπ᾽ ἴσης Περικλεῖ τῆς ἐξουσίας τοῦ δημαγωγοῦ γέγ-
ονας, ὦ αὐτοκράτορ ἐπιεικέστατε, καὶ διπλῆν ἐνίκησας νίκην. οὐ γὰρ μόνον τῶν πολεμησάντων, ἀλλὰ
τῶν συμπολεμησάντων κρείττων ἐφάνης, τῶν μὲν ἀντιστάντων κρατήσας, πραΰνας δὲ τοὺς ὑβρισμέ-
νους, καὶ τοὺς μὲν ἀνδρείᾳ χειρωσάμενος, τῶν δὲ τὸν θυμὸν ἡμερώσας, καὶ γνοὺς ὁπόσον πολέμου
νόσημα ἐμφύλιον διενήνοχε, καὶ ὅτι βαρβάρων μὲν Ῥωμαίους ἄχρι παντὸς ἐπεξιέναι προσήκει, Ῥω-
μαίοις δὲ μέτρον ἐπικεῖσθαι κατὰ Ῥωμαίων, τὴν τοῦ πταίσματος ἐπανόρθωσιν. καὶ ὥσπερ σώματος
ἑνὸς τὸ μέρος τὸ ἀρρωστῆσαν ὁ θεραπεύειν ἐνὸν φαρμάκοις ἀποκόπτειν προαιρούμενος οὐκ ἰᾶται τὸ
σύμπαν, ἀλλ’ ἀσθενέστερον ποιεῖ τῷ ἐλλείποντι, οὕτω καὶ τῆς ἀρχῆς μιᾶς οὔσης τῆς ὅλης Ῥωμαίων
ὥσπερ πόλεως, ἀκριβῶς ἅπαν γίνεται βλάβος, ὃ βέλτιον ἔχειν ἐξὸν ζημιούμεθα. καίτοι χεῖρα ἢ σκέλος
ἢ ἄλλο τι μέλος πονῆσαν οὐ δυνατὸν ἐκ τῆς ἰατρείας ὑγιέστερον ἢ πρίν τι παθεῖν ἀποφῆναι, ἀνὴρ δὲ
ἐμμέτρου δίκης τυχὼν γένοιτ’ ἄν ποτε καὶ βελτίων περὶ τὸν πρᾴως προσενεχθέντα. Ῥωμαῖοι Μασανάσ-
σην τὸν Λίβυν, ἐπειδὴ πολλὰ κακὰ παρ’ αὐτοῦ πεπονθότες ζῶντα ληφθέντα ἀφῆκαν ἑκόντες, οὔ φασιν
ἀριθμητὰ εἶναι ὅσα Ῥωμαίους Μασανάσσης χρηστὰ εἰργάσατο. εὖ δὲ ἐποίει καὶ Σωκράτης τὸν παρὰ
τοῖς πολλοῖς εὐδοκιμοῦντα λόγον ἐπανορθῶν, ὅτι δεῖ τοὺς μὲν φίλους εὖ ποιεῖν, τοὺς δὲ ἐχθροὺς
κακῶς ποιεῖν. ἐπηνώρθου δὲ τὸ μὲν φυλάττων, τὸ δὲ μεταγράφων · τὸ τοὺς μὲν φίλους εὖ ποιεῖν μετα-
γράφων, τοὺς δὲ ἐχθροὺς κακῶς ἐπιδιορθούμενος. τὸ μὲν γὰρ εὖ ποιεῖν ἐπῂνει, τὸ δὲ κακὼς ἐπη-
νώρθου, τοὺς φίλους μὲν εὖ ποιεῖν, τοὺς δὲ ἐχθροὺς μὴ κακῶς ποιεῖν, ἀλλὰ φίλους μεταγράφων, καὶ
πρὸς τὸν ἀπειλήσαντα, ἂν μή σε λαβὼν ἀποκτείνω, ἀνταπειλήσας, ἂν μή σε φίλον ποιήσω.
 Vgl.: Symm. or. 1,18: Probasti animum constantissimi ducis minus tibi consulendo quam ceteris. Tu-
tior aput te fuit tuus quam noster inimicus. Non uno igitur beneficio Gallias obligasti, quibus pariter a
te utrumque delatum est, et sui periculi cura et tui neglegentia. Interessanterweise bezeichnet Symma-
chus in seiner ersten Rede auf Kaiser Valentinian Prokop, den er dem Genre gemäß nicht mit Namen
nennt, mit dem Ausdruck inimicus. Er deutet damit den Usurpator als einen persönlichen Feind des
Kaisers im Unterschied zu den Barbaren, die die Feinde des ganzen Römischen Reiches seien.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 183



lassen, bekamen so eine Interpretation der Ereignisse entgegengehalten, in denen der
Kaiser nicht seine privaten Feinde, sondern Kriegsgegner bekämpft und sich stärker als
diese erwiesen habe.

Doch der Kaiser habe noch einen anderen Sieg davongetragen. Er habe sich näm-
lich auch als stärker als seine Kampfgefährten erwiesen (τῶν συμπολεμησάντων
κρείττων). Er habe sie beruhigt (τῶν δὲ τὸν θυμὸν ἡμερώσας). Die Behauptung lässt
den Schluss zu, dass es eine kaisernahe Gruppe gab, die einen anderen Umgang mit
den ehemaligen Bürgerkriegsgegnern bevorzugt hätte, der der Kaiser nicht gefolgt ist.
Er sei nicht seinem Zorn gefolgt, sondern habe diejenigen beruhigt, die der eigenen
Wut folgen wollten. Das milde Vorgehen Valens’ erklärt Themistios damit, dass der
Kaiser alle seine Untertanen als Bürger Roms ansehe. Wie Perikles – so legt es der
Vergleich nahe – sehe er seinen Herrschaftsbereich wie eine Polis und alle Menschen,
die in dieser lebten, als die Bürger dieser. Außer seinen Feinden im Krieg gebe es für
ihn keine, so wie Perikles keine persönlichen Gegner mehr gekannt habe, sobald er
der Feldherr der Athener geworden sei. Der Kaiser habe – anders als seine Kampfge-
fährten – erkannt, dass unterschieden werden müsse zwischen Barbaren, gegen die
man kämpfe und Römern, die sich als Kriegsgegner herausstellten. Die Barbaren
seien bis zum letzten zu bekämpfen,77 bei den Römern verhalte es sich jedoch anders.

Themistios nutzt die Metapher eines kranken Körpers, um das Vorgehen gegen
die römischen Gegner zu beschreiben. Der Kaiser habe gewusst, wie er bei dieser
Krankheit, die in seinem Stamm ausgebrochen sei, umzugehen habe (καὶ γνοὺς ὁπό-
σον πολέμου νόσημα ἐμφύλιον διενήνοχε). Die Verwendung des Wortes ἐμφύλιον ist
in diesem Zusammenhang, in dem es um das ganze Römische Reich geht, auffallend.
Schon der Vergleich des Römischen Reiches mit einer Polis scheint zunächst in gewis-
ser Weise unpassend. Betont wurde dabei der Aspekt des Zusammenhalts. Umso stär-
ker tritt diese Bedeutung mit dem Wort ἐμφύλιον hervor, das von dem Wort phyle
herstammt und eine noch kleinere Einheit als die Polis darstellte. Die römischen Bür-
ger sollten nicht wie die Barbaren bekämpft werden, denn sie gehörten zum selben
Körper. So wie es bei einem kranken Körper das Ziel sei, diesen zu heilen, so sei auch
das Ziel im Umgang mit den römischen Bürgerkriegsgegnern, den Schaden, der durch
ihren Aufstand entstanden sei, wieder gut zu machen. Dieser kommt Themistios’ Mei-
nung nach einer Schwächung innerhalb des „Organismus“ des Römischen Reiches
gleich. Alle zu ermorden, die an dieser beteiligt waren, wäre dem Sinn der Rede nach
gleichbedeutend damit, ein Körperteil, selbst wenn es heilbar wäre, abzuschneiden.
Wie der gesamte Organismus durch die Amputation des einen Körperteils, so würde
auch das Römische Reich geschwächt werden, würde man alle Beteiligten der Usurpa-
tion umbringen. Es gibt laut Themistios aber einen maßgeblichen Unterschied zwi-
schen der Heilung eines kranken Körperglieds und der Sanftmut, die hinichtlich eines

 Vgl. Kap. V.4.1.5, in dem die abweichende Haltung, die Themistios in or. 8 vertritt, erklärt werden
soll.

184 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



ehemaligen Feindes gezeigt werde. Das Körperteil werde nach der Behandlung nicht
besser sein als vor seiner Krankheit. Ein Mensch aber, dem Gerechtigkeit widerfahren
sei (ἀνὴρ δὲ ἐμμέτρου δίκης τυχὼν), sei wohl in der Lage, sich danach dem gegenüber,
von dem er diese Gerechtigkeit erfahren habe, edler zu verhalten (ποτε καὶ βελτίων
περὶ τὸν πρᾴως προσενεχθέντα).

Dem Beispiel aus der römischen Geschichte fügt der Redner noch eines aus der
griechischen Philosophie hinzu. Auch Sokrates habe den Grundsatz, dass man den
Feinden Schlechtes tun solle und den Freunden Gutes, dahingehend verändert, dass
er weiterhin dafür sprach, den Freunden Gutes zu tun, nicht aber den Feinden
Schlechtes. Downey sieht darin die ‚pagane‘ Entsprechung der christlichen Doktrin
der agape und meint, dass es Themistios wichtig gewesen sei, zu zeigen, dass Aussa-
gen wie ‚Liebe deinen Nächsten‘ und ‚Liebe deinen Feind‘ von Sokrates, das heißt von
Platon, herstammten.78 Bei einem Blick auf den überlieferten Platontext fällt jedoch
eine Unstimmigkeit auf79. So fragt Sokrates:

Gut. Welche Kunst aber könnten wir nun Gerechtigkeit nennen? Wem gibt sie etwas, und was gibt
sie? „Wenn wir uns an das halten sollen, Sokrates, was wir vorhin gesagt haben, so ist es die Kunst,
die den Freunden und den Feinden Nutzen und Schaden gibt.“ Das also nennt er Gerechtigkeit:
seinen Freunden Gutes und den Feinden Schlechtes antun?“80 (Plat. rep. 1,332d; üb. Rufener)

In dem Dialog widerlegt Platon, dass ‚Schaden zufügen‘ als gerecht bezeichnet werden
könne.81 Allerdings kommt es in diesem Absatz nirgends zu der Aussage, dass man
seine Feinde zu Freunden machen solle. Vielmehr scheint es so, dass der Lobredner
hier eine geschickte Synthese zwischen Platons Gerechtigkeitsidee mit der Forderung
nach gottgemäßem Verhalten, das in den christlichen Forderungen der Feindesliebe
zum Ausdruck kommt, hergestellt hat. Mit dem Zitat, das Themistios als das des Sokra-
tes ausgibt, betont er die platonische Idee von Gerechtigkeit. Damit folgt Valens, wenn
er sich danach verhält, den Forderungen des Sokrates und zugleich in den Augen der
Christen der Jesus’, seine Feinde zu lieben. Damit erreicht Themistios zugleich die nicht-
christlichen und die christlichen Teile der Eliten. Da das Handeln nach gerechten Krite-
rien zum Wesen der göttlichen Legitimation des Kaisers erklärt wird, habe der Kai-
ser – so die implizite Aussage – als von Gott gesandter keine andere Handlungsoption.
Ein Wüten des Kaisers würde dem Reichskörper nur schaden. Diese vernünftige Begrün-
dung wird jedoch noch einmal umrahmt von einer ethischen, die mit Sokrates und impli-

 Downey, Historia 4, 2/3, 1955, 203.
 Hier wird angenommen, dass Themistios sich auf diese Stelle bezog und ihm der Text auch so
vorlag.
 Plat. rep. 1,332d: Ἡ τοῖς ὄψοις τὰ ἡδύσματα. Εἶεν · ἡ οὖν δὴ τίσιν τί ἀποδιδοῦσα τέχνη δικαιοσύνη
ἂν καλοῖτο; Εἰ μέν τι, ἔφη, δεῖ ἀκολουθεῖν, ὦ Σώκρατες, τοῖς ἔμπροσθεν εἰρημένοις, ἡ τοῖς φίλοις τε
καὶ ἐχθροῖς ὠφελίας. τε καὶ βλάβας ἀποδιδοῦσα.Τὸ τοὺς φίλους ἄρα εὖ ποιεῖν καὶ τοὺς ἐχθροὺς κακῶς
δικαιοσύνην λέγει.
 Downey, Historia 4, 2/3, 1955, 203, Anm. 2 zitiert als Referenz für die Stelle bei Themistios Plat. rep.
1,332a–335a der Politeia.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 185



zit mit der christlichen Lehre argumentiert. An Valens wird gelobt, dass er wusste, was
das Richtige in der Situation nach der Usurpation war und dass er sich danach verhalten
habe. Er hat die ehemaligen Gegner geschont, um dem Reich keinen Schaden zuzufügen
und er hat, damit das gelingt, seine Mitstreiter dazu gebracht, sich zu beruhigen.

Wenn Valens es nun noch schaffte, aus „den bisherigen Feinden Vertraute und
Teilnehmer des Reigens der Guten“82 zu machen, dann wäre diese Leistung

königlicher als jene, durch die Xerxes das Festland und das Meer verwandelt hat, oder die, durch
welche Kirke die Menschen oder Medea das Greisenalter oder Autolykos sein Diebesgut verzau-
bert hat. Das ist dann nämlich kein Kampf gegen die Natur, sondern die Kraft ist vollkommen
gottgegeben und ein Glücksfund: aus wilden Menschen ruhige zu machen und aus feindlichen
Freunde.83 (Them. or. 7,96d–97a; üb. nach Portmann/Leppin)

Die implizite Forderung, die Themistios hier an Valens stellt, indem er das Geforderte
als ‚königlicher‘ bezeichnet, geht auch hier über die Schonung der ehemaligen Feinde
hinaus. Implizit fordert Themistios damit, dass der Kaiser diejenigen, die auf der Seite
Prokops waren, nicht nur verschonen, sondern darüber hinaus zu Freunden machen
solle. Diese Tat liegt jedoch noch in der Zukunft. Themistios schreibt sie nicht Valens
zu, sondern nur einem idealen Herrscher.84 Da die Absicht bereits von Valens ausge-
drückt worden sei, kann der Redner jedoch verkünden:

Du aber hast nicht wie Lykurg nur einen Menschen besänftigt oder einen einzigen vom Feind
zum Freund gemacht wie Alexander noch auch irgendeinen Schmäher auf deine Seite gezogen
wie jener, der jüngst noch in Ehren stand. Sondern nach Stämmen kann man sie zählen, außer
den Feldherrn und den Taxiarchen, viele Lochagen, Scharen von Bogenschützen und Scharen
von Reitern, die Senatoren, denen du, wie ich genau weiß, bald geben wirst, was ihnen in ihrer
so großen Zahl und Bedeutung noch fehlt. Dann wird es mir möglich sein, in aller Offenheit den
Zweifel zu äußern: ‚Unschlüssig bin ich, ob ich dich als Gott oder als Mensch verkünden soll‘ –
nicht als ob es auch jetzt noch Menschen gäbe, die Schlimmes über jedes Maß erdulden, sondern
weil du das Deine getan hast und das innerhalb des Maßes.85 (Them. or. 7, 97d–98a; üb. nach
Leppin/Portmann)

 Them. or. 7, 96d: καὶ ποιεῖν τοὺς τέως ἐχθροὺς πιστοὺς καὶ οἰκείους τῇ τῶν ἀγαθῶν χορηγίᾳ.
 Them. or. 7,96d–97a: Καὶ ταῦτα ἐγὼ μεταμόρφωσιν βασιλικωτέραν νενόμικα ἧς μετεμόρφου Ξέρξης
τὴν ἤπειρον καὶ τὴν θάλασσαν, καὶ ἧς ἡ Κίρκη τοὺς ἀνθρώπους καὶ ἧς ἡ Μήδεια τὸ γῆρας καὶ ἧς Αὐτό-
λυκος τὰ φώρια. οὐ γάρ ἐστι πρὸς τὴν φύσιν φιλονεικία, ἀλλὰ θεόσδοτος ἀκριβῶς ἡ δύναμις αὕτη καὶ
Ἑρμοῦ δῶρον, ψυχὰς ἐξ ἀγρίων ἡμέρους κατασκευάζειν καὶ ἐξ ἀλλοτρίων ἐπιτηδείους.
 Them. or. 7,96c–d: Ein Herrscher aber, dessen Fähigkeit, zu schaden oder Gutes zu tun, sichtbar
hervortritt, muß (den Unglücklichen) gleichsam auf ein besseres Feld legen wie beim Brettspiel einen
an einen ungünstigen Platz liegenden Spielstein, (üb. nach Leppin/Portmann): βασιλεῖ δὲ ἐκφανοῦ
ὑπαρχούσης καὶ τοῦ βλάπτειν καὶ τοῦ ποιεῖν εὖ τῆς ῥᾳστώνης, εἰς τὴν ἀμείνω χώραν μεταθετέον ἀεὶ
καθάπερ ψῆφον ἐν πεττείᾳ κειμένην ἐν τῇ φαυλοτέρᾳ.
 Them. or. 7,97d–98a: σὺ δὲ οὐχ ἕνα ἐπράϋνας, ὥσπερ Λυκοῦργος, οὐδὲ ἕνα ἀντὶ ἐχθροῦ φίλον
ἐποίησας, ὥσπερ Ἀλέξανδρος, οὐδὲ τὸν δεῖνα λοιδορησάμενον προσηγάγου, ὥσπερ ὁ ἔναγχος εὐδοκι-
μήσας, ἀλλ’ ἔξεστιν ἀριθμεῖν κατὰ φῦλα, στρατηγοὺς χωρίς, ταξιάρχας χωρίς, λοχαγοὺς πολλούς, ἴλας

186 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Worin liegt die Bedeutung dieser Passage, in der Themistios das in Aussicht gestellte
Verhalten des Valens über das des Lykurg stellt? Die ausstehende Tat wird von Themis-
tios so bewertet, dass der Kaiser sich damit Gott so sehr annähert, so dass er, Themis-
tios, nicht mehr wisse, ob er ihn als Gott oder als Mensch ansprechen solle. Die
maximale göttliche Legitimierung eines Verhaltens, das die ehemaligen Feinde nicht
nur schont, sondern sie zu Freunden macht, kann plausiblerweise als Rechtfertigung
gegenüber Stimmen aus den hohen Kreisen um Valens interpretiert werden, die eben
abgelehnt haben, dass jene geschont werden. Aus den Worten des Themistios spricht
die Irritation der hohen Würdenträger, die sich an der ungleichen Bestrafung der ehe-
maligen Feinde gestört haben werden. Umso größer müsste der Ärger der hohen Eliten
unter Valens angenommen werden, wenn man die Aussage aus 69d–97a politisch deu-
tet. Dann würde die Forderung, aus seinen Feinden Freunde zu machen, bedeuten‚
ihnen ein wichtiges Amt zu geben und zwar – nach der Logik der Rede – nicht, weil
dies taktisch klug sei, sondern aus einer ‚völlig gottgegebenen Kraft‘ (θεόσδοτος ἀκρι-
βῶς ἡ δύναμις αὕτη) heraus. Damit würde der Kaiser einer Masse militärischer Wür-
denträger und Senatoren geben‚ „was ihnen in ihrer so großen Zahl und Bedeutung
noch fehlt“. Indirekt drückt Themistios damit also das aus, was sich die Gruppe der ehe-
maligen Prokop-Anhänger wünscht und was andererseits von den Prokop-Gegnern ver-
mutlich sehr kritisch gesehen wurde. Einen weiteren Hinweis für ein mildes Verhalten
des Kaisers den ehemaligen Bürgerkriegsgegner gegenüber findet sich in Them. or.
7,93c:

So groß ist die Überfülle deiner Milde, daß wir schon irritiert sind, wenn einer von denen, die
das Schlimmste befürchtet hatten, auch nur ein wenig leiden muß, und enttäuscht sind wir nicht
etwa in dem Fall, daß du die Vergebung gänzlich verweigerst, sondern schon, wenn du sie auch
nur um ein weniges aufschiebst. Erst kürzlich nämlich haben wir den Palast verlassen und
waren bis heute mißmutig; wir haben nicht geglaubt, das Erbetene erlangt zu haben, gleichwohl
hattest du den Gunsterweis nicht abgelehnt, sondern aufgeschoben.86 (Them. or. 7,93c; üb. nach
Leppin/Portmann)

Es handelt sich hier um die einzige Stelle innerhalb der Reden des Themistios auf Va-
lens, in denen er eine Meinungsverschiedenheit zwischen sich und dem Kaiser er-
wähnt. Eine solche anzusprechen, scheint zunächst riskant und nicht zu der Aussage
zu passen, dass es sich bei der Rede vor allem um die Legitimation des Kaisers und

τοξευτῶν, ἴλας ἱππέων, τοὺς ἐκ τῆς μεγάλης βουλῆς, οἷς εὖ οἶδ’ ὅτι τοσούτοις οὖσι καὶ τηλικούτοις οὐκ
εἰς μακρὰν τὸ ἐνδέον προσθήσεις. καὶ τότε ἐξέσται μοὶ μετὰ παρρησίας διστάσαι ‚Δίζω εἴ σε θεὸν μαν-
τεύσομαι ἢ ἄνθρωπον‘, οὐχ ὅτι καὶ νῦν τινες χαλεπόν τι καὶ πέρα τοῦ μέτρου πεπόνθασιν, ἀλλ’ ὅτι σὺ
< τὰ > σαυτοῦ πεποίηκας καὶ τὰ εἴσω τοῦ μέτρου. (mit Übernahme der Konjektur < τα > σαυτοῦ von
Reiske, in ed. Dindorf, 1832.)
 Them. or. 7,93c. Τοσαύτη δέ ἐστιν ἡ τῆς πρᾳότητος περιουσία ὥστε ἀγανακτοῦμεν εἰ καὶ σμικρόν
τις ἀνιαθείη τῶν τὰ ἔσχατα προσδοκώντων, καὶ δυσχεραίνομεν οὐκ εἰ παντάπασιν ἀρνήσαιο τὴν συγγ-
νώμην, ἀλλ’ εἰ καὶ πρὸς μικρὸν ἀναβάλλοιο. πρώην γὰρ ἀπῄειμεν ἐκ τῶν βασιλείων πρὸς τὸ τέως ἐσ-
κυθρωπακότες, καὶ τυχεῖν ὧν ἐλιπαροῦμεν οὐκ ᾠόμεθα, οὐκ ἀνανεύσαντος, ἀλλ’ ἀναθεμένου τὴν
χάριν.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 187



seiner Politik handle. Ein genauer Blick legt jedoch die Deutung nahe, dass es sich
hierbei vermutlich nicht um einen echten Streit zwischen Kaiser und Themistios ge-
handelt habe, da Valens immer schon bereit gewesen sei, das, was Themistios gefor-
dert habe, zu geben. Warum sprach der Redner dann aber davon, dass er vom
Verhalten des Valens irritiert gewesen sei? Themistios konnte damit den Eliten zeigen,
dass er das kaiserliche Handeln sehr wohl in Frage stellt, dass er also parrhesia pflege.
Zugleich stellt er den Kaiser damit als kritikfähig dar und als jemanden, der seine ei-
genen Vorstellungen habe und nicht gleich das mache, was ihm von Themistios gera-
ten worden sei. Die implizite öffentliche Aussage, dass es zwischen dem Kaiser und
seinem Philosophen eine Auseinandersetzung in Bezug auf den Umgang mit den eins-
tigen Feinden gegeben habe, hatte aber noch eine andere Funktion. Nehmen wir an,
dass es gegen eine allzu großzügige Politik Valens’ gegen die Anhänger Prokops Vor-
behalte gab, dann macht der Redner mit der Erwähnung eines Streites deutlich, dass
auch der Kaiser bei diesem Punkt gezögert und nicht „sofort nachgegeben“ (μὴ παρα-
χρῆμα ὕπειξας) habe. Der Redner konnte damit zeigen, dass die Vorbehalte derer, die
gegen eine Politik des ‚aus Feind mach Freund‘ waren, in den Augen des Kaisers ihre
Berechtigung haben. Dennoch habe sich der Kaiser zu guter Letzt dafür entschieden,
denn er habe das, was Themistios von ihm gefordert hat, nie abgelehnt, sondern nur
aufgeschoben. Die Rechtfertigung der Entscheidung des Kaisers für die politische
Rehabilitation derer, die auf der falschen Seite standen, erfolgt nach dieser Interpre-
tation auf verschiedenen Ebenen. Einmal zeigt der Redner Beispiele anderer griechi-
scher Herrscher, die ehemalige Feinde zu Freunden gemacht hätten: Philipp, der
Vater Alexanders des Großen, Alexander der Große selbst und den Thebaner Epa-
meinondas, der sich gegen die Ausweisung der Spartanerfreunde aus Theben aus-
sprach. Er zählt aber auch römische Feldherrn wie Pompeius, Caesar, Augustus und
Marc Aurel auf (Them. or. 7,95b–96b). Diese hätten ebenfalls erkannt, dass

man nichts findet, was mehr Ergebenheit einflößt als eine Wohltat und daß es für einen Herr-
scher nichts Besseres gibt, als (sc. die Menschen) durch Güte an sich zu binden und nicht mittels
Furcht zu herrschen.87 (Them. or. 7,96b; üb. nach Leppin/Portmann)

Um zu dem Zitat zurückzukommen, in dem es um Lykurg geht und um die Unsicherheit
der Pythia, ob dieser Mensch oder Gott genannt werden solle: die Argumentation der
Stelle scheint auf Folgendes abzuzielen: die Kritik, die möglicherweise aus dem mili-
tärischen Bereich kam, zu entkräften. Es scheint plausibel, dass die hohen Militärs sich
gegen eine Einmischung eines Philosophen in Gebiete, die sie für ihre Angelegenheiten
hielten, aussprachen. Aus der Sicht dieser bedeutete das Überlaufen ganzer Legionen
zu Prokop einen Eidbruch gegenüber dem Kaiser. Manche von ihnen mögen zumindest
für Strafen mit Exempelcharakter plädiert haben, wenn sie auch aus militärischen

 Them. or. 7,96b: ὅτι μηδὲν πρὸς εὔνοιαν ἐπαγωγότερον εὐεργεσίας καὶ ὅτι βέλτιστον βασιλεῖ τὸ
δι’εὔνοιαν ἐπισπᾶσθαι, καὶ μὴ διὰ τὸν φόβον κρατεῖν.

188 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Gründen vermutlich nicht für eine großflächige Bestrafung durch Tod gewesen sein
werden. Zudem kann angenommen werden, dass es für die hohen Offiziere unter Va-
lens eine Demütigung bedeutet haben wird, wenn Offiziere, die zu Prokops Seite über-
gelaufen waren, nun ihren Posten nicht verlieren sollten. Dem setzte Themistios
entgegen, dass er dem Kaiser zu nichts rate, was nicht auch schon die größten griechi-
schen und römischen Herrscher und Feldherrn beherzigt hätten, nämlich die Erkennt-
nis, dass es für den Herrscher nichts Vorteilhafteres gebe als ehemalige Feinde an sich
zu binden. Die Leistung einer solchen Umwandlung von Feind zu Freund stuft der Red-
ner größer ein als die Verwandlungen der Kirke. Themistios bleibt also nicht allein bei
einer moralischen Legitimation des Verzeihens. Er bringt durchaus auch solche Argu-
mente, die auf eine ganz pragmatische Sinnhaftigkeit des Verzeihens verweisen.

Es fällt jedoch noch ein weiterer Streitpunkt im Rahmen des Lykurg-Beispiels auf:

Und die Menschen werden nicht danach forschen, was deren Fehlern entsprach, sondern was
deinen Taten gegenüber den anderen entsprach. Und sie werden sich wundern, nicht etwa darü-
ber, daß nicht alle, die denselben Fehler begangen haben, dieselbe Strafe erleiden, sondern darü-
ber, daß nicht alle, die sich in gleicher Weise vergangen haben, derselben Philanthropia
teilhaftig geworden sind.88 (Them. or. 7,98a; üb. nach Leppin/Portmann)

Themistios spricht hier die Verwunderung darüber an, dass nicht alle, die das gleiche
Verbrechen begangen hätten, gleich schwer bestraft worden seien. Bei den ‚begangenen
Fehlern‘ wird es sich darum handeln, dass die Soldaten zu Prokop übergelaufen sind.
Implizit drückt er damit aus, das solche Vergehen, die Hochverrat gleichkamen und
damit eigentlich mit dem Tod hätten bestraft werden müssen, nicht als solche von Va-
lens geahndet worden seien. Von Ammian wissen wir, dass Prokop und zwei seiner
engsten Mitverschwörer umgebracht wurden. Themistios könnte hier also ansprechen,
dass einige es als ungerecht empfanden, dass manche so radikal mit dem Tode bestraft
und andere zu Freunden gemacht worden seien. Das Problem, dass das Verhalten des
Kaisers als ungerecht angesehen werden könnte, löste er dadurch, dass er das Verzei-
hen als philanthropia bezeichnet. Denn indem sich der Kaiser seinen Feinden gegen-
über philanthropisch verhalten habe, habe er sie „besonders schlimm gezüchtigt
(τούτους χαλεπώτερον τετιμώρησαι, Them. or. 7,98d)“. Diese Form der Bestrafung sei
besonders schlimm, denn sie beruhe auf Scham (αἰσχύνη) und nicht auf körperlichem
Schmerz (98d–99a). So würden die Verschonten zutiefst bedauern und bereuen, dass
derjenige, gegen den sie sich aufgelehnt hatten, sich als der moralisch bessere herausge-
stellt habe. (99a). Die Scham gründet nach dieser Logik also nicht auf einer mili-
tärischen Unterlegenheit, sondern auf einer moralischen Fehleinschätzung. Indem der
Redner also nun behauptet, dass der Kaiser diese Form der schlimmen Bestrafung an-

 Them. or. 7,98a: καὶ ζητήσουσιν οἱ ἄνθρωποι οὐ τί τοῖς ὑπ’ἐκείνων πταίσμασιν ἀκόλουθον ἦν, ἀλλὰ
τί τοῖς ὑπὸ σοῦ περὶ τοὺς λοιποὺς πεπραγμένοις, καὶ θαυμάσουσιν οὐχ ὅτι μὴ πάντες οἱ τὰ αὐτὰ πλημ-
μελήσαντες τὴν αὐτὴν δεδώκασι δίκην, ἀλλ’ ὅτι μὴ πάντες οἱ τὰ ἴσα ἐξαμαρτόντες τῆς ἴσης τετυχήκασι
φιλανθρωπίας.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 189



gewandt hat, indem er auf körperliche Bestrafung verzichtet habe, sagt er auch, dass
alle Verschonten grundsätzlich ein moralisches Gewissen haben. Diejenigen, die sich
zuvor gegen Valens vergangen hätten, würden es jetzt bitter bereuen. Sie sähen ihr Ver-
halten als ein Zeichen von ‚Gedankenlosigkeit‘ (ἀβουλίαν, Them. or. 7,99a). Dieses Bedau-
ern impliziert, dass sie sich gegen Valens gestellt haben ohne darüber nachzudenken.
Doch wie lässt sich das erklären, – so könnte man fragen – dass dieselben, die zwischen
richtig und falsch grundsätzlich unterscheiden können, nicht merkten, dass sie sich der
falschen Sache angeschlossen haben. Aufschluss dafür bietet die Aussage des Themistios,
dass jene die ‚Hexerei‘ (γοητεία, Them. or. 7,99a) bedauern würden. Die Verwendung des
Wortes γοητεία89 ist aufschlussreich hinsichtlich der Art der Verteidigung, die Themistios
den Aufständischen in den Mund legt.

Es klingt gerade so, als seien sie verhext gewesen, als hätte der Usurpator sie durch
‚magische‘ Methoden dazu gebracht, ihn zu unterstützen. Damit würden sie ihr Verhalten
so darstellen, als hätten sie nicht aus eigenem Antrieb gehandelt. Das Bild der Kirke, das
der Redner vorher gewählt hat, um zu zeigen, wieviel mehr der Kaiser mit seinem Verhal-
ten die Menschen verwandelt habe, scheint auch hier Pate gestanden zu haben. Diesem
Bild nach habe Prokop die Menschen so verzaubert, wie Kirke das in der Odyssee mit den
Gefährten des Odysseus gemacht habe. Valens dagegen hätte nicht durch Zauberei, son-
dern die beispiellose Zügelung seines Zorns und durch seine philanthropia die Menschen
dazu gebracht, dass die Verzauberung von ihnen abgefallen sei. Nun würden sie bei
einem Vergleich der beiden Männer feststellen, dass Valens der bessere der beiden sei.

V.3.3.2 Hoher Stellenwert der Philosophie bei Valens als Indikator einer legitimen
Herrschaft

Zuletzt geht Themistios in seiner Rede auf das ein, was er für das „deutlichste Zeichen
seiner (sc. Valens’) Natur halte“ ( ὃ δὲ μάλιστά μοι δοκεῖ τῆς ἐκείνου φύσεως δεῖγμα
γεγενῆσθαι):

Vor der Philosophie, mein Kaiser, haben alle diejenigen, die ihre Herrschaft auf legitime Weise
übernommen haben, Ehrfurcht empfunden wie vor einem von den Vätern überkommenen Hei-
ligtum. Viele haben sogar die Führungsrolle der Philosophie anerkannt und ihr Leben nach ihr
ausgerichtet. Ihnen erwidert sie die ihr erwiesene Gunst, indem sie die gute Erinnerung an sie

 γοητεία war eine polemische Bezeichnung für alle Praktiken, die als gefährlich galten; zu Theurgie
und dem Anschein von γοητεία bei Jamblichos s. Knipe, in: Cain/Lenski, Power of Religion 98; grund-
sätzlich zu den Begriffen, die im Zusammenhang mit Magie und Zauberei verwendet wurden s. Brem-
mer, ZPE 126, 1999, 1–12; Luck, in: Flint/Gordon/Luck/Ogden, Witchcraft and Magic 98–107; Janowitz,
Magic in the Roman World 9–16; Dickie, Magic and Magicians 135–141 und 224–229; Kahlos, in: Salz-
mann/Sághy/Testa, Pagans and Christians 162–177; einen guten Überblick über die (problematische)
Verwendung des Begriffs ‚Magie‘ in der Altertumswissenschaft s. Noegel/Walker/Wheeler, Prayer,
Magic and the Stars, Einleitung; Trzcionka, Magic and the Supernatural § 2; zum Vorwurf der Magie
in der Spätantike s. auch Kap. II.1.3 und II.1.4.

190 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



für immer und unauslöschlich bei sich bewahrt. Vor kurzem schien einer nämlich sich um sie,
die Unrecht litt, nicht zu kümmern; er selbst tat ihr auch nichts Böses an. Aber allein weil er sie
preisgab und übersah, vermag er mit seinem ansonsten guten Ruf den schlechten Ruf in diesem
einen Punkt nicht aufzuwiegen. Da von der Philosophie nur ein kleiner Teil übrig war, konnte
der Mann ihr überhaupt nichts, weder Großes noch Geringes, zum Vorwurf machen; da sie sich
indessen nicht in der Lage sah, ihm für sein Wagstück Beifall zu spenden, schonte er sie, soweit
es an ihm lag, nicht und zögerte nicht, sein Urteil abzugeben, das die Götter zu Recht gleich
gegen ihn ausschlagen ließen: gegen ihn, der sich einen Bart hatte wachsen lassen und den An-
spruch erhob, der philosophischste aller Herrscher zu sein. Ihr aber handelt nicht so, die ihr
unter Waffen groß geworden seid, sondern ihr ruft die Philosophie an den Hof und stellt sie
euch zur Seite und betrachtet sie als der größten Ehren würdig.90 (Them. or. 7,99b–d; üb. nach
Leppin/Portmann)

Bislang fiel es der Forschung schwer zu bestimmen, wer mit dem Anspruch, der ‚philo-
sophischste aller Herrscher zu sein‘, gemeint sein könnte. Die Deutung, dass es sich hier
um Julian handele, wirft nach Einschätzung Leppin/Portmanns Schwierigkeiten auf.91

Sie meinen, dass zwar der Hinweis auf den Bart auf Julian verweise, dass dieser jedoch
zugleich auch nicht passe. Den Schwierigkeiten, die Leppin/Portmann hier sehen, liegt
vermutlich die Annahme zugrunde, dass doch sowohl Themistios als auch Julian keine
Christen gewesen seien und dass sie sich beide Philosoph nannten. So könne es doch
nicht sein, dass Themistios Julian hier als einen Kaiser einstuft, der die Philosophie
nicht schonte und sie verurteilte. Außerdem würde Themistios dann sagen, dass er,
Themistios, Julian nicht willfährig gewesen sei und, dass Julian anscheinend zu Unrecht
von sich behauptet habe, ein Philosoph und Herrscher zugleich gewesen zu sein.92 Etwa
so könnten die Bedenken Leppin/Portmanns, aber auch anderer moderner Altertums-
wissenschaftler lauten, welche die nicht-christlichen Philosophen als eine Einheit sehen.93

Berücksichtigt man jedoch die Ergebnisse dieser Arbeit, vor allem die des Kapitels II.1, in
dem gezeigt wird, wie sehr sich Themistios von den anderen, Theurgie treibenden

 Them. or. 7,99b–d: Φιλοσοφίαν τοίνυν, ὦ βασιλεῦ, ἅπαντες μὲν ᾐδέσθησαν ὥσπερ τι πάτριον ἱερὸν
οἱ σὺν νόμῳ τὰς βασιλείας διαδεξάμενοι, πολλοὶ δὲ καὶ συμπαρέλαβον ἐπιστατοῦσαν καὶ τοῦ βίου
σφῶν προεστήσαντο, οἷς ἐκτιννύει τὰ γινόμενα χαριστήρια, ἀνεξάλειπτον αὐτῶν τὴν ἀγαθὴν μνήμην
τῷ παντὶ χρόνῳ συμπαραπέμπουσα. καὶ γὰρ ὅστις ἔδοξεν οὐ πρὸ πολλοῦ περιορᾶν ἀδικουμένην, οὐκ
αὐτός τι κακὸν ἐργασάμενος, ἀλλ’ ὅτι προήκατο μόνον καὶ περιεῖδεν, ὅμως οὐκ ἀνταναφέρει τῇ λοιπῇ
δόξῃ πρὸς ταύτην μόνην τὴν δυσφημίαν. ταύτης τοίνυν ἔτι μικροῦ περισῳζομένου λειψάνου, οὐκ ἔχων
οὔτε μέγα οὔτε μικρὸν ἐγκαλέσαι, ἀλλ’ὅτι μόνον συνῄδει μὴ δυναμένην συνεπαινεῖν τῷ τολμήματι,
οὐκ ἐφείσατο ὅσον ἐφ’ ἑαυτῷ οὐδὲ ὤκνησε ψῆφον ἐξενεγκεῖν, ἣν οἱ θεοὶ καλῶς ποιοῦντες ἔτρεψαν
αὐτῷ παραχρῆμα εἰς τὴν κεφαλήν, ὁ τὸν πώγωνα καθειμένος καὶ τοῦ φιλοσοφωτάτου τῶν βασιλέων
ἀντιποιούμενος, ἀλλ’οὐχ ὑμεῖς οἱ τοῖς ὅπλοις ἐντεθραμμένοι, ἀλλ’ εἰσκαλεῖτε καὶ συμπαρίστασθε καὶ
τῶν μεγίστων τιμῶν ἀξιοῦτε.
 Leppin/Portmann, Themistios 147, Anm. 64.
 Seeck, Salutius, RE I A 2, 2073 und PLRE I, 816 schien der Widerspruch so groß, dass er meinte,
dass es sich hier um den Prätorianerpräfekt Salutius handele.
 Wiebe, Valens 75 meint, dass es Prokop sein soll. Das kann jedoch ausgeschlossen werden, da The-
mistios hier Bezug nimmt auf frühere Herrscher, was er für Prokop, der in Valens’ Augen ein Usurpa-
tor ist, schwer hätte behaupten können.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 191



Philosophen, darunter eben auch Julian, abgrenzt, gibt es keinen Grund, warum der
Redner hier nicht Julian meinen sollte. Die Schwierigkeit, die Leppin/Portmann hier
beschreiben, zeigt, wie wenig bei den Philosophen in der Altertumswissenschaft bis-
lang differenziert wurde, wenn sie keine Christen waren. Der Widerspruch zwi-
schen dem eigenen Anspruch Julians, der beste philosophische Herrscher zu sein,
und der Aussage Themistios’, dass er die Philosophie nicht geschont habe, kann auf-
gelöst werden, wenn man sie vor dem Hintergrund des Streits um die ‚wahre‘ Philo-
sophie sieht.94 Wenn Themistios in seinen Reden von ‚der Philosophie‘ spricht,
meint er damit, wie bereits erwähnt, meist sich selbst.95 Die Deutung, dass Themistios
mit der ‚Philosophie‘ gleichgesetzt werden kann, hebt den Widerspruch auf, dass Julian,
der nach Themistios nicht zu den ‚wahren‘ Philosophen zählte, sich selbst sehr wohl als
Philosophen bezeichnete und dass er auch von seinen Zeitgenossen als Philosoph wahr-
genommen wurde. Es scheint also plausibel, dass Themistios hier Julian meinte und
ebenso, dass die Zuhörer das ohne Schwierigkeiten erkannt haben werden.

Die Stelle soll nun unter der ausgeführten Annahme gedeutet werden, dass mit
dem nicht genannten Herrscher Julian gemeint ist. Jeder legitime Herrscher, so be-
hauptet Themistios, habe Ehrfurcht für die Philosophie empfunden und sie wie ein
Heiligtum angesehen, das von den Vorfahren vererbt worden sei. Damit stellt der Lob-
redner die Legitimität Valens’, der, wie alle wussten, ohne kaiserliche Herkunft war,
Themistios aber als Philosophen anerkannte, in eine lange Reihe von legitimen, die
Philosophie ehrfürchtig behandelnden Kaiser. Vor einiger Zeit aber habe einer die
Philosophie, die sich „nicht in der Lage sah, ihm für sein Wagstück Beifall zu spen-
den“, bekämpft. Was bedeutet diese Aussage? Es scheint plausibel, dass es sich bei
dem „Wagstück“ um den Versuch Julians handelte, die Christen aus den wichtigen
Ämtern zu verdrängen und stattdessen die vorchristlichen Kulte wiedererstarken zu
lassen. Da die Philosophie, sprich Themistios, ihm dabei aber nicht habe helfen kön-
nen, habe er nicht gezögert, seinen Wahlstein gegen die Philosophie, also gegen The-
mistios abzugeben. Julians Wahl, die er gegen die Philosophie getroffen habe, hätten
die Götter gerechterweise gegen ihn gewandt. Interessanterweise spricht Themistios
hier nicht – wie sonst oft – von dem Gott im Singular. Damit erscheint seine Aussage
so, als ob die Götter, von denen Julian sich Hilfe erhofft habe, sich ihm verweigerten,
da selbst sie sein Handeln nicht gut geheißen hätten. Den Nicht-Christen im Publikum
konnte damit vor Augen geführt werden, dass der Kaiser, der den Anspruch erhob,
die antiken Götter wieder zu rehabilitieren, dabei gescheitert sei, indem sie sich ihm
versagten. Das wiederum suggeriert, dass diese nicht den unterstützt hätten, der
ihnen zu Ansehen verhelfen wollte, sondern den Kaiser, der sich gegenüber der Philo-
sophie, so wie Themistios sie vertritt, angemessen verhalte. Doch wie kam der Redner
dazu, über den toten, aber doch ehemaligen Kaiser Julian zu sprechen?

 Vgl. Kap. II.1.2.
 Siehe S. 51 und S. 51, Anm. 119.

192 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Kaiser Valens stand offenbar vor der Herausforderung, auch von denen, die auf
Prokops Seite gestanden hatten, als der rechtmäßige Kaiser Anerkennung zu finden.
Es musste im Interesse des Kaisers sein, diejenigen, die Prokop aktiv unterstützt hat-
ten, für sich zu gewinnen. Wer sollte aber gewonnen werden? Nach Brennecke han-
delte es sich bei der Usurpation des Prokop um eine Gruppe aus der Oberschicht, die
sich zurückgesetzt fühlte, da der ‚Barbar‘ Valens vor allem die Unterschichten bevor-
zugt habe. Dabei hätten sie sich mit Rückbezug auf die konstantinische Familie
legitimiert.96

Trifft die Einschätzung Brenneckes zu, dann handelte es sich bei denen, die The-
mistios im Sinne einer Werbung für den Kaiser ansprach, also vor allem um Personen
aus der Oberschicht, die Prokop unterstützt hatten und sich dabei auf die konstantini-
sche Familie beriefen. Zu Brenneckes These passt, dass Prokop sich als Verwandter der
konstantinischen Dynastie stilisiert hatte. So steht bei Ammian, dass Prokop von Julian
zum Nachfolger designiert worden sei97 und die letzte Frau des Constantius ihm die kai-
serlichen Insignien überreicht habe.98 Zudem habe sich Prokop mit der posthum gebo-
renen Tochter des Constantius in der Öffentlichkeit gezeigt.99 Vor diesem Hintergrund
scheint es plausibel, dass Themistios dem letzten kaiserlichen Sproß, Julian, die göttli-
che Unterstützung im Nachhinein absprechen wollte. Brennecke bezweifelt zwar, dass
Prokop die Absicht einer „heidnischen Restauration“ gehabt habe, gesteht allerdings
auch ein, dass sich die heidnische Oberschicht von Prokop Vorteile versprach. Die Aus-
führlichkeit, mit der Themistios auf Kaiser Julian und dessen Verhältnis zu der Philoso-
phie, wie Themistios sie vertrat, eingeht, macht es sehr wahrscheinlich, dass eine
Verbindung zwischen Prokop und der Politik Julians in der Zeit der Usurpation zumin-
dest angenommen wurde, unabhängig davon, was er ‚wirklich‘ wollte. So hätte The-
mistios Valens den nicht-christlichen Eliten als den echten Freund der Philosophie
dargestellt, um zu zeigen, dass er kein philosophieferner Christ war und die platoni-
schen Werte hochhielt wie einer von ihnen.100

 Brennecke, Homöer 214 meint, dass es sich bei dem Usurpationsversuch des Prokop nicht darum
gehandelt habe, die Richtung, die Julian eingeschlagen habe, weiterzuführen. Die Gruppe aus Teilen
der Oberschicht habe Prokop mit der konstantinischen Familie verbinden wollen (Amm. 26,7,13–17),
indem behauptet worden sei, dass Prokop von Julian designiert wurde (Amm. 26,6,2; Zos. 4, 4, 2 f.). Die
letzte Frau des Constantius, Faustina, soll Prokop die kaiserliche Insignien überlassen haben (Amm.
26,7,10). Prokop habe sich in der Öffentlichkeit immer mit der posthum geborenen Tochter der Faus-
tina gezeigt (Amm. 26,7,10), die Prokop zusammen mit ihrer Mutter auf dem Feldzug auf der Sänfte
habe begleiten müssen (Amm. 26,9,3). Auch die nicht-christliche Oberschicht habe sich von einer
neuen Regierung durch Prokop Vorteile erhofft (Eun. fr. 34,3[Blockley] = 31[FHG IV]). Brennecke
meint, dass es keine Beweise dafür gebe, dass Prokop nicht Christ gewesen sei. Stattdessen deute das
Labarum und Christogramm auf den Münzen darauf hin, dass er Christ gewesen sei.
 Amm. 26,6,2; Zos. 4,4,2 f.
 Amm. 26,7,10.
 Amm. 26,7,10.
 Valens’Maßnahmen zur Förderung der Erziehung: Lenski, Valens 269 f.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 193



Um einen Mann, der nach Themistios’ Auslegung eingesehen habe, dass es sich
bei Valens um den richtigen und von Gott gesandten Kaiser handle, geht es im letzten
Abschnitt der or. 7.

V.3.3.2.1 Maximos von Ephesus, der Kronzeuge für Valens’ göttliche Sendung

Genug von ihm (sc. Julian)! Aber den Lehrer jenes Kaisers, den kürzlich Soldaten zerreißen woll-
ten, habt ihr vor dem sicheren Tod bewahrt; als es erforderlich war, die Wut derer zu besänfti-
gen, die im Glauben waren, mit Recht zu grollen, habt ihr ihn lediglich mit einer Geldbuße
belegt. Offenbar ergibt sich zwangsläufig, daß euer Ehrgeiz zwei Zielrichtungen hat: Zum einen
wollt ihr euch um die Philosophie verdient machen, zum anderen wollt ihr, daß sie kein Unrecht
leide und daß deutlich werde, daß jener Beschluß nicht eurem Urteil entsprang, sondern dem
allgemeinen Tumult und dem Aufstand und einer Härte, die erfahrungsgemäß diejenigen
erfahren müssen, die eine höhere Bildung haben. Der deutliche Beweis dafür ist das folgende:
Den, der wegen derselben Dinge angeschuldigt wurde, aber in geringerem Maße der Wut der
Masse ausgesetzt war, hast du sofort freigelassen. Aber er hat genug von der rächenden Gottheit
erfahren, auch wenn er in der Tat zuvor etwas übergangen worden war. Aber jetzt verhielt er
sich fürwahr entsprechend der Hochherzigkeit des Sokrates: Er nutzte trotz seines Heißhungers
nicht die Gelegenheit; er hat sich nicht vom Schwung des Frevlers mitreißen lassen; er hat kein
Wort über das Unrecht, das er litt, verloren; er hielt den Zorn der rechtmäßigen Herrscher für
erträglicher als die Gunst dessen, der gegen die Gesetze aufbegehrte; lieber wollte er in seiner
Lage ausharren, als – nach seiner Klage über die bestehenden Verhältnisse – daraus befreit zu
werden. Während der Elende alles übrige umwarf, beließ er deshalb nur bei ihm alles beim
Alten. Selbst wenn er erfahren hätte, daß jener ganz zu Recht verurteilt wurde, so gewährte er
doch denjenigen Verzeihung, die mit viel größerem Recht hätten verurteilt werden müssen. Nun
ertrug er aber nicht, daß er von demjenigen schändlich mißachtet wurde, der von euch am meis-
ten zu erdulden schien. Gerade der ist berechtigt, deine Gnade zu genießen, der den Gnadener-
weis jenes Mannes ablehnte.101 (Them. or. 7,99d–100d; üb. nach Leppin/Portmann)

 Them. or. 7, 99d–100d: Καὶ τοῦτον μὲν ἐῶ, ἀλλὰ τὸν καθηγητὴν ἐκείνου τοῦ αὐτοκράτορος διασ-
παράττειν πρώην τῶν στρατιωτῶν ὡρμημένων ἐξελόμενοι προὔπτου θανάτου, ἐπειδὴ τὸν θυμὸν ἔδει
παραμυθήσασθαι τῶν δικαίως ἀγανακτεῖν πεπιστευκότων, χρήμασι μόνοις ἐζημιώσατε. χρὴ γάρ, ὡς
ἔοικεν, ἐξ ἀμφοῖν ὑμᾶς φιλοτιμεῖσθαι, καὶ δι’ ὧν εὖ ποιεῖτε φιλοσοφίαν καὶ δι’ ὧν τοῦ πάσχειν κακῶς
ἐξαιρεῖσθε, καὶ πᾶσι γενέσθαι φανερὸν ὅτι μήτε ἐκείνη ἡ ψῆφος τῆς ὑμετέρας κρίσεως ἦν, ἀλλὰ τοῦ
κοινοῦ θορύβου καὶ τῆς συστάσεως καὶ τῆς εἰωθυίας ἀπαντᾶν ἀγνωμοσύνης τοῖς ἐν παιδείᾳ διενεγ-
κοῦσι. καὶ τούτου τεκμήριον ἐναργές · τὸν γὰρ ἐγκληθέντα μὲν ὑπὲρ τῶν αὐτῶν πρᾳότερον δὲ
χρησάμενον τῇ παρὰ τῶν πολλῶν δυσμενείᾳ οὔτε τιμῇ παραχρῆμα ἀφῆκας. Ἀλλ’ ἱκανῶς ἔχει τῷ νεμε-
σήσαντι δαιμονίῳ εἴ τί τοι καὶ πρότερον παρεώραται. ἀλλὰ τὰ νῦν γε ἄντικρυς τῆς Σωκράτους μεγα-
λοψυχίας οὐχ ἥρπασε τὸν καιρὸν βουλιμιῶν, οὐ συμπαρηνέχθη τῇ φορᾷ τοῦ ἀλάστορος, οὐ ῥῆμα
ἀφῆκεν ἀδικουμένου, ἀλλὰ τὴν ὀργὴν τῶν ἐννόμως βασιλευόντων τῆς φιλανθρωπίας ἀνεκτοτέραν
ὑπέλαβε τοῦ τοῖς νόμοις ἐπαναστάντος, ἀλλὰ μᾶλλον εἵλετο διακαρτερεῖν ἐν οἷς ἦν ἢ τὰ παρόντα
μεμψάμενος ἀπηλλάχθαι. τοιγαροῦν ἅπαντα ὁ μιαρὸς τἄλλα μετακινῶν, τὰς ἐκείνου συμφορὰς μόνας
ἐφύλαξεν ἐπὶ σχήματος. καίτοι εἰ καὶ πάνυ δικαίως καταψηφισθέντα ἠπίστατο, ἀλλ’ ἑτέροις γε ἔδωκεν
ἄδειαν πολλῷ δικαιότερον κατεγνωσμένοις. νῦν δέ, ὡς ἔοικεν, οὐκ ἤνεγκεν ὑπὸ τοῦ μάλιστα παρ’
ὑμῶν πάσχειν δοκοῦντος κακῶς παρορώμενος. δίκαιος οὖν ἀπολαῦσαι τῆς σῆς πρᾳότητος ὁ τῆς ἐκεί-
νου μὴ ἐθελήσας · .

194 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Die Frage, um wen es sich bei dem ‚Lehrer jenes Kaisers‘ handelt, ist wiederum um-
stritten.102 Wiemer gibt jedoch überzeugende Belege dafür, dass es sich hier um Maxi-
mos von Ephesus handelt.103 Diesen hätten Soldaten zerreißen wollen, doch Valens
habe ihn gerettet. Welche Zeit Themistios mit dem Wort πρώην gemeint hat, ist nicht
eindeutig. Es spricht aber sehr viel dafür, dass er damit auf das Ereignis anspielt, von
dem Libanios in seinem Epithaph auf Julian berichtet:

daß Philosophen, die von Julian Geschenke erhalten hätten, gefoltert würden, indem man sie
nackt in der Sommersonne schmoren lasse, um von ihnen Geldsummen zu erpressen, die sie un-
möglich bezahlen könnten.104 (Lib. or. 18,287; üb. Wiemer)

Der hier beschriebene Gewaltakt an einem Philosophen passt nach Wiemer zu dem
Prozeß, der gegen Maximos in den ersten Monaten nach dem Herrschaftsantritt des
Valentinian und des Valens eingeleitet worden sei.105 Der Prozeß stand aller Wahr-
scheinlichkeit nach im Zusammenhang mit den Untersuchungen, die vor allem gegen
Philosophen und ehemalige Freunde Julians betrieben wurden, da die beiden Kaiser
Valentinian und Valens sich durch ‚Magie‘ vergiftet wähnten.106

Interessant an der Darstellung des Angriffs auf Maximos von Ephesus ist im Zusam-
menhang dieses Kapitels, dass Valens nach Themistios’ Worten die Soldaten in ihrer
Wut beruhigt habe, um Schlimmeres zu verhindern. Das würde die Interpretation stär-
ken, dass es immer wieder kaisernahe Gruppen gab, die es aus Valens’ Sicht im Zaum
zu halten galt, um den Frieden innerhalb des Reiches zu gewähren. So habe der Kaiser
die Wut der Soldaten besänftigt und dem Maximos stattdessen eine Geldstrafe aufer-
legt. An letzterem wird deutlich, dass Maximos sich in den Augen des Valens und auch
der Soldaten zwar eines Vergehens schuldig gemacht habe, dass der Kaiser ihn jedoch
letztlich milder bestraft habe, als es die Lynchjustiz der Soldaten getan hätte. Als Moti-
vation für das milde Eingreifen Valens’ gibt der Redner an, dass die beiden Kaiser der
Philosophie ‚Gutes‘ tun und verhindern haben wollen, dass ihr Schlechtes widerfahre.
Für eine sinnvolle Interpretation dieser Aussage scheint es naheliegend, dass Themis-
tios den abstrakten Begriff der ‚Philosophie‘ hier konkret mit dem Philosophen Maxi-
mos gleichsetzt. Das wiederum widerspricht der bisherigen Annahme dieser Arbeit,
dass Themistios mit Philosophie meist sich selbst meint. Die Tatsache, dass Maximos
von Ephesus besonders für den Typ des theurgischen neuplatonischen Philosophen

 S. Leppin/Portmann, Themistios 148 Anm. 65; Vanderspoel, Themistius 166 f., Anm. 40 meint, dass
es sich um Salutius handelt.
 Wiemer, Libanios 261.
 Lib. or. 18,287: φιλοσόφων δὲ ἀνδρῶν αἰκίζεται σώματα, καὶ τὸ εἰληφέναι τι βασιλέως διδόντος
ὄφλημα γέγονε καὶ πρόσεστιν αἰτία κλοπῆς καὶ δεῖ γεγυμνωμένον μέσου θέρους ἐν μεσημβρίᾳ ταῖς
ἀκτῖσι πιεζόμενον πρὸς οἷς εἴληφεν ἃ μήτε φαίνεται λαβὼν μήτε δύναται δοῦναι.
 S. Lenski, Valens 25.
 Vgl. Kap. II.1.4.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 195



steht, gegen den Themistios in seinen Reden geradezu hetzt, macht die Erklärung noch
schwieriger.

Hier ist es hilfreich, sich an die in der Einleitung angenommene Funktion der Rede
zu erinnern: sie richtet sich vor allem an die Eliten, die Prokop unterstützt hatten, um
für Akzeptanz des Valens zu werben. Die These der Arbeit, dass Themistios die Philoso-
phie als Synonym für sich selbst verwendet, gilt vor allem für die Fälle, wenn er seine
Vorstellung von Philosophie der vita activa von dem theurgischen Philosophiekonzept
der vita contemplativa abgrenzen will. Damit wendet er sich zugleich gegen die An-
nahme, dass die Nachahmung Gottes nur dem Kaiser gelingt, der sich an das theurgi-
sche Konzept des Jamblichos hält. Gemäß dieser Vorstellung würde Valens Gott nicht
nachahmen und wäre demnach auch aus der Perspektive der theurgischen Philosophen
betrachtet nicht der rechtmäßige Kaiser. Vereinfacht lässt sich die These aufstellen,
dass Maximos in dem Moment als Philosoph gelten kann, in dem er Valens für den
rechtmäßigen Kaiser hält und Prokop ablehnt. Eine weitere Erklärung für die Gleichset-
zung des Maximos mit der Philosophie könnte sein, dass Maximos hier ‚pars pro toto‘
für all diejenigen steht, die paideia besaßen. Wenn Themistios also sagt, dass der Kaiser,
indem er Maximos vor dem Tod bewahrt habe, habe verhindern wollen, dass der ‚Phi-
losophie‘ Schlechtes widerfahre, dann sagt Themistios nach dieser Interpretation der
Oberschicht, dass der Kaiser grundsätzlich nichts gegen die paideia als solche habe und
damit auch nichts gegen diejenigen, die sie besitzen. In Bezug auf die Soldaten sah es
Themistios dagegen im Unterschied zum Kaiser als gegeben an, dass ihre Wut sich
gegen diejenigen mit paideia richte.107 Themistios macht deutlich, dass die Handlung
des Kaisers, der den Philosophen aus der Lebensgefahr gerettet habe, völlig von der der
Soldaten abwich. Denn die auferlegte Geldstrafe sei nach Themistios nicht der Entschei-
dung der beiden Kaiser entsprungen, sondern eher dem tumultartigen Moment ge-
schuldet gewesen. Somit wird die Tatsache, dass Valens eine Geldbuße über Maximos
verhängt habe, als eine notwendige und nicht als eine im Vorhinein so intendierte Maß-
nahme des Valens dargestellt. Den Handlungsspielraum des Kaisers in dieser Sache
stellt Themistios damit als eingeschränkt dar. Es erscheint zunächst verwunderlich in
Bezug auf die Autorität des Kaisers, dass er von den Soldaten genötigt worden sei, Maxi-
mos eine Geldstrafe aufzuerlegen. Umso deutlicher wirkt die Erzählung: Der Kaiser
hätte Maximos ohne diesen Tumult nicht bestraft. Um dafür eine Art Beweis anzufüh-
ren, bringt Themistios das Beispiel eines anderen Philosophen, vermutlich Priscus108,
der in der gleichen Sache wie Maximos angeklagt gewesen sei, der allerdings nicht so

 Bei Lib. or. 1,43 geht es ebenfalls um die Angst der Eliten geht, dass die Verfolgung nach der Er-
krankung der beiden Kaiser, die für die ‚Magie‘ verantwortlich gemacht wurden, sich nun auch gegen
die Gebildeten im Allgemeinen richte.
 Hierzu Leppin/Portmann, Themistios 148 Anm. 66: „Die Stelle ist im griechischen Text korrupt
(wir athetieren als Notlösung die verderbten Wörter οὔτε τι μή), doch ist der Sinn, der auch aus ande-
ren Quellen bestätigt wird, klar. Angespielt wird hier offenbar auf Priscus. Dieser hatte eine ähnliche,
aber weniger exponierte Stellung als Maximos und wurde, nachdem er unter ähnlichen Anschuldi-

196 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



einen Tumult verursacht habe und der so auch gleich vom Kaiser – offensichtlich ohne
Geldstrafe – entlassen worden sei.

Themistios kehrt wieder zu Maximos zurück, indem er sagt, dass dieser genug
von der „rächenden Gottheit“ τῷ νεμεσήσαντι δαιμονίῳ erfahren und sich danach
weiterhin so verhalten habe, dass es der Hochherzigkeit des Sokrates entsprochen
habe. Der Vergleich mit der Hochherzigkeit des Sokrates stellt ein hohes Lob für den
theurgischen Philosophen Maximos dar, das erklärungsbedürftig ist. Er habe die Gele-
genheit, die sich ihm bot, nicht genutzt, obwohl er ‚hungrig darauf‘ gewesen sei.
Wenn die ‚Gelegenheit‘ die Usurpation des Prokops meint, war der Satz vom Publi-
kum etwa so zu verstehen: Maximos habe sich, obwohl er allen Grund dazu gehabt
hätte, nicht an dem Aufstand des Prokop beteiligt. Unabhängig davon, ob dieser tat-
sächlich die anitchristliche Religionspolitik Kaiser Julians habe fortsetzen wollen,
wird Prokop von Themistios zumindest als jemand dargestellt, der den „Hunger“ des
Maximos hätte stillen können. Dieser habe sich jedoch nicht „mitreißen lassen“ und
stattdessen über nichts gesprochen, was ihm widerfahren sei, womit vermutlich das
Vergehen der Soldaten an ihm gemeint war, das Valens gestoppt habe. Zudem habe er
den „Zorn der rechtmäßigen Herrscher für erträglicher gehalten als die Gunst dessen,
der gegen die Gesetze aufbegehrte“. Somit wird Maximos zu einer Art Kronzeugen für
die beiden Kaiser. Er, der vorher großen Einfluß auf Kaiser Julian hatte, sei nun nicht
nur ausgeschlossen von den Regierungsgeschäften, er sei sogar von den Soldaten halb
umgebracht worden und von den Herrschern mit einer Geldstrafe belegt worden.
Doch anstatt sich gegen die beiden aufzulehnen und mit Prokop gemeinsame Sache
zu machen, habe er sich für die Legitimität der beiden Kaiser ausgesprochen und
in Prokop einen gesehen, der sich gegen die Gesetze aufgelehnt habe. Die Logik des
Themistios wird deutlich: Maximos hat die Legitimität der beiden Kaiser anerkannt,
auch wenn seine Ideologie, seine Vorstellung von den richtigen Kulten, in starkem
Widerspruch zu den beiden Kaisern gestanden haben muss. Daher ist es umso be-
deutungsvoller, dass Maximos sich den beiden neuen Herrschern – zumindest in
der Darstellung des Themistios – trotz vorausgegangener Strafe gegenüber loyal
verhält. Dies hatte nun nach den Worten des Themistios Konsequenzen auf die
Handlungen Prokops. Denn obwohl dieser alles, was unter den beiden Kaisern Be-
stand gehabt hätte, umgeworfen habe, habe er es dennoch bei der Strafe für Maxi-
mos belassen. Dies wog nach Themistios umso schwerer, da Prokop selbst solchen
verziehen habe, die zu Recht beschuldigt worden seien. Damit wird deutlich, dass
bei den Anhängern Prokops die Erwartung im Raum stand, dass der Usurpator das
Urteil gegen Maximos aufhebe. Prokop habe nun aber nach der Darstellung des The-
mistios nicht ertragen können, dass Maximos ihn als neuen Herrscher nicht zur

gungen festgenommen worden war, bald wieder freigelassen (PLRE, I 730); vgl. Penella, Greek Philoso-
phers 66 mit weiterer Literatur.

V.3 Die philanthropia als Mittel gegen die rachsüchtigen Kräfte 197



Kenntnis genommen habe, obwohl er doch so viel unter den Herrschern Valens und
Valentinian hätte dulden müssen.

Der moderne Leser erfährt durch die Erzählung des Themistios, was der antike
Hörer bereits gewusst haben wird: Maximos hat Prokop missachtet und das, obwohl
er hinreichend persönliche Gründe gehabt hätte, sich ihm anzuschließen. In maxima-
ler Abgrenzung zu dem Verhalten des Usurpators habe Valens im Verhalten gegen-
über Maximos ein Zeichen dafür gegeben, dass er ein gesegneter – und das heißt ein
Herrscher mit göttlicher Unterstützung – sei.109

So hat der Panegyrist am Ende seiner Rede dem Kaiser gegenüber das höchste
Lob ausgesprochen. Dies hat er antithetisch eingebunden, indem er die „wahre und
damit nicht gottähnliche Natur“ des Prokops aufgezeigt hat. Eine Schlussbetrachtung
auf die Argumentationsstrategie der or. 7 zeigt, dass Themistios das Verhalten des Kai-
sers im Umgang mit der Usurpation in die Nähe zum göttlichen Handeln stellt. Die
Nachahmung des Göttlichen erwies sich dabei vor allem darin, dass Valens angesichts
einer Usurpation bei dem Grundsatz blieb, dass ein gerechter Kaiser kein Unrecht
verüben dürfe.

Zusammengefasst lässt sich zu der or. 7 sagen, dass es in ihr zahlreiche Belege
dafür gibt, dass nicht der Kaiser zu einem milderen Verhalten angehalten werden
sollte, sondern vielmehr Gruppen in Kaisernähe. Gleichzeitig sollte das milde Verhalten
des Kaisers gegenüber den Eliten legitimiert werden. Dafür nutzte Themistios nicht nur
moralische Argumente, sondern auch herrschaftspragmatische. Ebenso lässt sich erken-
nen, dass Themistios ganz bewußt die Konflikte, die in den Eliten möglicherweise auf-
grund der kaiserlichen Politik entstanden waren, ansprach. Eben in dieser, die bei den
Anhängern des Valens für Kritik gesorgt haben werden, zeigt der Philosoph die Gött-
lichkeit des Kaisers.

Im weiteren Verlauf der Arbeit wird gezeigt, wie Themistios auch in der or. 8 vor
den hohen Würdenträgern des Reichs für die Akzeptanz des Kaisers warb, indem er
darin die Nachahmung des Göttlichen aufzeigte.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens

Die Interpretation der achten Rede wirft für die historische Forschung viele Fragen
auf und wird in einigen Abschnitten als schwierig eingestuft.110 Errington meint, dass
das Außergewöhnliche der Rede darin liege, dass Themistios mitten im kaiserlichen
Lager zu einem hochoffiziellen Anlass, den quinquennalia des Valens, eine ausgespro-
chen negative Haltung zur Kriegführung einnehme.111 Stattdessen betone er die finan-

 Zur Bedeutung dieser Zeichen für die göttliche Legitimation des Kaisers s. Kap. III.2.3.
 Lenski, Valens 293.
 Errington, Chiron 30, 2000, 883.

198 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



ziellen Aspekte, die der Kaiser berücksichtigen müsse, wie etwa die Tatsache, dass der
Herrscher nicht mehr ausgeben könne als er einnehme, und dass er seine Untertanen
am meisten beschenke, wenn er die Steuern reduziere.112 Noch beachtenswerter stuft
Errington ein, dass sich Themistios ganz explizit gegen militärische Aktionen ausspre-
che, wenn er den Nutzen dieser mit dem einer Steuererleichterung für die Untertanen
vergleiche. Bei einer Rückeroberung Mesopotamiens oder bei einem Kampf gegen die
Goten würden nur die profitieren, die dort wohnten. Aus einer Steuerreduzierung
würden dagegen alle Untertanen Nutzen ziehen.113 Ein wahrer Sieg wäre daher nach
den Worten des Themistios, wenn die Goten und die Steuereintreiber zugleich besiegt
werden würden, indem die Steuereintreiber nicht mehr gefürchtet werden würden
als die Barbaren.114 So könne der Kaiser ewigen Ruhm gewinnen, der nicht immer
gleichbedeutend mit militärischem Ruhm sei, wie das Beispiel Trajans und Marc Au-
rels zeige. Denn dem Untertanen, der leide, sei es völlig egal, ob derjenige, der ihm
Unrecht tut, Barbar sei oder Römer.115

Errington ist der Ansicht, dass „these drastic statements“116 nicht als persönliche
Meinung des Themistios angesehen werden könnten, sondern als Teil des kaiserlichen
Programms. Erringtons Hauptargumente für diese These sind, dass es sich bei der or. 8
um einen hochoffiziellen Anlass gehandelt habe und dass der Kaiser, der in einem hoff-
nungslosen Grenzkrieg gegen die Goten gesteckt habe, persönlich anwesend gewesen
sei sowie auch der gesamte Hof des Kaisers, hohe Ränge des Militärs und die wichtigs-
ten Würdenträger der Diözese Thrakiens.117 Errington kommt daher zu dem Schluss,
dass die Rede vor allem die Funktion gehabt habe mitzuteilen, dass die kaiserliche Poli-
tik nicht um jeden Preis einen Sieg erringen wolle.118 Lenski hält es dagegen für die
Strategie der or. 8, aus der Not eine Tugend zu machen. Nach Lenski habe die Usurpa-
tion des Prokop dazu geführt, dass Valens die harten Forderungen habe eindämmen
wollen, die während seines ersten Jahres als Kaiser zu der Usurpation des Prokop ge-
führt hätten. Er deutet den Feldzug gegen die Goten daher als Reaktion auf die Usurpa-
tion Prokops, die die Goten aktiv unterstützt hätten, und als willkommenen Anlass für
Valens, einen Krieg gegen sie zu beginnen.119 Lenski meint, dass Themistios in der Rede
davor warne, dass die Ausgaben eines anhaltenden Feldzugs erhöhte finanzielle Forde-
rungen an die Eliten zur Folge hätten, die Valens wiederum fast seinen Thron gekostet
hätten. Lenski meint, dass Valens mit dem Krieg gegen die Goten die Erwartung eines
Sieges geweckt habe. Indem Themistios nun von einem Sieg spreche, der durch die Er-

 Them. or. 8,112a–d; Errington, Chiron 30, 2000, 884.
 Them. or. 8,114c; Errington, Chiron 30, 2000, 884.
 Them. or. 8,115a; Errington, Chiron 30, 2000, 884.
 Them. or. 8,115c; Errington, Chiron 30, 2000, 884.
 Errington, Chiron 30, 2000, 884.
 Errington, Chiron 30, 2000, 884.
 Errington, Chiron 30, 2000, 884.
 Lenski, Valens 139.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 199



leichterungen der Steuer erreicht werden könne, schaffe er für den Kaiser eine Mög-
lichkeit, den erwarteten Sieg, wenn auch anders als geplant, zu feiern.120

Lenski und Errington geben beide Gründe dafür an, warum Themistios vor dem
Kaiser und dem Militär davon spricht, dass ein gerechtes Steuersystem besser sei, als
einen Krieg zu führen. Aus der Retrospektive erscheint die achte Rede tatsächlich so,
als ob Themistios hier im Sinne des Kaisers einen Prozess eingeleitet hat, der in dem
Friedensschluss mit den Goten im Jahre 369 ein Ende fand. Es klingt äußerst plausibel,
dass gerade Valens, der bei der Verwaltung seiner Landgüter sehr umsichtig gewesen
sein soll,121 mehr daran lag, das Dauerproblem Steuern anzugehen, statt Kriege zu
führen. Den Erklärungen Erringtons und Lenskis sollen im Folgenden alternative Mö-
glichkeiten aufgezeigt werden, die nicht darauf abzielen, den Friedensschluss bei den
Zuhörern vorzubereiten.

V.4.1 Die Gerechtigkeit und das ewige Leben

Im Hinblick auf die Natur des Herrschers bin ich derselben Meinung wie Pindar, dass es nicht
allen Menschen gleichermaßen zuteil wird, unter glücklichen Umständen ein hohes Lebensalter
zu erreichen, sondern nur denjenigen, die sich dafür entscheiden, mit Gerechtigkeit zu leben.
Deren Lebensgefährtin ist die Hoffnung, die süß ist und eine gute Stütze im Alter, das sie mit
Heiterkeit bis zur Ruhestätte der Natur begleitet. Je schneller eine Lösung vom Bösen eintritt, um
so mehr nützt sie denen, die von ihr ergriffen worden sind. Er (sc. der Tod) erlaubt es nämlich
nicht, in noch mehr Fehler zu verfallen oder im Alter mißvergnügt zu werden, das die Kümmer-
nisse ankündigt, die sie nach ihrem Tod zu ertragen haben. Wenn diese Aussage nun für das
Privatleben zutreffend ist, um wieviel mehr muß sie dann für jene gelten, von deren Tugend
oder Bösartigkeit zwangsläufig viele mitbetroffen sind?122 (Them. or. 8,101b–101c; üb. nach Lep-
pin/Portmann)

Mit diesen Worten beginnt Themistios seine Rede anlässlich der Quinquennalien Kai-
ser Valens’ im Heerlager von Marcianopolis, vermutlich im Winter 369.123 Der Kaiser
führte von dort aus bereits seit 367 Krieg gegen die Goten, wobei es keine nennens-
werten Erfolge zu vermelden gab, da diese sich keiner offenen Schlacht stellten.124

 Lenski, Valens 129.
 Lenski, Valens 306.
 Them. or. 8,101b–102a: Περι φύσεως βασιλικῆς και αὐτὸς οὕτω γινώσκων τυγχάνω, καὶ ἐπαινῶ
Πίνδαρον τὸν ποιητήν, ὡς ἄρα οὐ πᾶσιν ἀνθρώποις ὁμοίως ἐν ἀγαθῇ μοίρᾳ τὸ προελθεῖν εἰς χρόνον
πλείω τὸν βίον, ἀλλὰ μόνοις τοῖς ζῆν μετὰ δικαιοσύνης προαιρουμένοις. καὶ τούτοις ἐλπὶς γλυκεῖα συν-
διαιτᾶται καὶ ἀγαθὴ γηροτρόφος παραπέμπουσα μετ᾽ εὐφροσύνης εἰς τὸ τῆς φύσεως καταγώγιον. ἡ δὲ
τῆς κακίας ἀπαλλαγὴ ὅσῳπερ ἄν θᾶττον ὕπάρξῃ, τοσούτῳ μαλλον τοῖς καταληφθεῖσιν ὑπ᾽ αὐτῆς συνε-
νήνοχεν. οὐ γὰρ ἐᾷ πλείοσι περιπεσεῖν πλημμελήμασιν, οὐδὲ τοῦ γήρως πειρασθῆναι δυσκολωτέρου,
προανασείοντος τὰς φροντίδας, ὧν μεταλλάξαντες ὑπομενοῦσιν. εἰ οὖν ἀληθὴς οὗτος ὁ λόγος ἐπὶ τῶν
ἰδίων ἐστὶ πόσῳ μᾶλλον ἐφ’ ὧν πολλοὺς ἀναγκαῖον συναπολαύειν ἢ τῆς ἀρετῆς ἢ τῆς μοχθηρίας.
 Zur Datierung der Rede vgl. S. 24, Anm. 90.
 Zur Taktik der Goten: Lenski, Valens 128.

200 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Welche Verbindung gibt es nun zwischen dem Lob des Kaisers anlässlich seines
5–jährigen Regierungsjubiläums, dem Krieg gegen die Goten und der Gerechtigkeits-
vorstellung Pindars?

Themistios bezieht sich mit der eigenen Wiedergabe dieses Dichterzitats auf die
griechische Tradition. Da Pindar auch als einer der ersten Panegyristen gelten kann,
erscheint Valens somit als ein würdiger Herrscher in einer langen Legitimationstra-
dition, die schon mit Pindar begann. Aufschlussreich für das eigentliche Thema der
Rede ist jedoch die Auseinandersetzung mit dem Inhalt des Zitats, wie es sich heute
bei Platon überliefert findet:

Führt einer gerecht und fromm sein Leben, ist süße, herzlabende Hoffnung ihm gesellt, Hoff-
nung, die am stärksten der Sterblichen sich oft wandelnden Sinn lenkt.125 (Pindar fr. 214[Snell-
Maehler]; üb. Werner)

Themistios stimmt in seiner Rede dem Dichter zu, dass nur solche auch im Alter in
glücklichen Umständen lebten, die sich dafür entschieden hätten, gerecht zu leben.
Das Pindarzitat stammt vermutlich aus dem Platondialog politeia, sodass nicht gesagt
werden kann, inwiefern es von Platon beeinflusst ist. Ein Vergleich mit dem Zitat
zeigt, dass Themistios den Dichter nicht einfach nur zitiert, sondern ihn vielmehr in-
terpretiert. In der Rede des Themistios wirkt es fast so, als hätte auch Pindar über die
Natur des Herrschers gesprochen (Περι φύσεως βασιλικῆς και αὐτὸς οὕτω γινώσκων
τυγχάνω, καὶ ἐπαινῶ Πίνδαρον). Dies ist jedoch fraglich, denn die darin enthaltene
Aussage bezieht sich generalisierend auf alle Menschen. Der Herrscher erscheint in
der or. 8 somit zunächst wie alle anderen Menschen. Das, was für ihn gilt, kann offen-
sichtlich auch in Bezug auf seine Untertanen gesagt werden: Nur diejenigen, die sich
dazu entschieden hätten, ein gerechtes Leben zu führen, könnten unter guten Um-
ständen alt werden. Damit deutet Themistios das gute Leben eines alten Menschen als
Folge der eigenen Leistung, sich für die Gerechtigkeit entschieden zu haben. Wie
diese nun mit dem ‚Leben unter guten Umständen‘ zusammenhängt, erklärt der Red-
ner im nächsten Satz. Diejenigen, die sich richtig entschieden hätten, bekämen im
Alter eine Hilfe, nämlich die Hoffnung (ἐλπίς). Diese sorge dafür, dass sie bis zum Tod
heiter leben könnten. Die anderen jedoch erwarte ein Leben in ständiger Angst vor
dem, was nach dem Tod auf sie zukomme.

Der Vergleich der Interpretation des Pindarzitats durch Themistios mit dem Pin-
darfragment in der politeia zeigt, dass Themistios das Momentum des Entscheidens
explizit gemacht hat, was bei Pindar nur implizit und weniger deutlich angesprochen
wird. Ebenso treten in dem Zitat die Kümmernisse, die man nach dem Tod zu erwar-
ten habe, weniger deutlich hervor. Bei Pindar sind sie eher als das Gegenteil zu der
‚herzlabenden Hoffnung‘ greifbar.

 Pindar, fr. 214[Snell-Maehler]: ὃς ἂν δικαίως καὶ ὁσίως τὸν βίον διάγῃ, γλυκεῖά οἱ καρδίαν ἀτάλ-
λοισα γηροτρόφος συναορεῖ Ἐλπίς, ἅ μάλιστα θνατῶν πολύστροφον γνώμαν κυβερνᾷ.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 201



Die Interpretation des Fragments durch Themistios erinnert stark an christliche
Vorstellungen: Führe ich mein Leben gottgefällig, so darf ich auf die Erlösung nach dem
Tod hoffen. Zieht man die Interpretation weiterer Stellen Pindars durch Roloff hinzu,
zeigt sich, dass Themistios den Dichter hier ganz sinngemäß gedeutet hat. So gebe es
nach Roloff auch bei Pindar einen Zusammenhang zwischen dem Leben im Diesseits
und dem im Jenseits, wobei letzteres ohne jedes Leid sein solle.126 Die Unsterblichkeit der
Seele setze Pindar, den Roloff orphisch beeinflusst sieht, als selbstverständlich voraus.127

Ein Leben ohne Leid nach dem Tod sei jedoch nicht selbstverständlich, sondern nur als
Belohnung für die ‚Guten‘ vorgesehen. Die ‚Schlechten‘ würden bestraft werden.128

Die Vorstellung, dass die Seele, die Pindar als „Abbild des (einstigen irdischen) Le-
bens“129 sehe, kraft ihrer Unsterblichkeit und durch ein gutes Leben einen ewigen Ge-
nuss im Jenseits erreichen könne, geht nach Roloff bereits auf Phythagoras zurück.
Entscheidend für die Verwendung des Zitats bei Themistios könnte jedoch das sein, was
für Roloff einen „entscheidenden Fortschritt nicht inhaltlicher, sondern methodischer

 Zu Pindars Vorstellungen des Jenseits s. Roloff, Gottähnlichkeit 178 f.: „Daß dabei das jenseitige
Glück als wirklich als gottgegeben empfunden wird, bestätigt ausdrücklich das Pindar-Fragment 137
[Snell-Maehler]. Wie der Myste das Ende seines irdischen Lebens (βίου τελευτάν) weiß, und d. h. vor-
aussieht, mit der gleichen Gewißheit sieht er den gottgegebenen Anfang des jenseitigen Lebens (διόσ-
δοτον ἀρχάν) voraus; und in der Tat bedeutet der Eintritt in dieses Leben einen nicht deutlich genug
zu markierenden Anfang, ist doch das jenseitige Leben nicht bloß eine Fortsetzung des irdischen, son-
dern wegen seiner Leidlosigkeit ein wenn schon nicht schlechthin anders geartetes, so doch wesent-
lich vollkommeneres.“
 Pindar fr. 131b[Snell-Maehler]: „Während der Körper vergeht, bleibt die Seele lebendig zurück,
denn sie allein ist göttlicher Herkunft“: σῶμα μὲν πάντων ἕπεται θανάτῳ περισθενεῖ, ζωὸν δ᾽ἔτι λείπε-
ται αἰῶνος εἴδωλον· τὸ γάρ ἐστι μόνον ἐκ θεῶν·, üb. Roloff, Gottähnlichkeit 186.
 In dieser Vorstellung, die bei Pindar zum Ausdruck komme, sieht Roloff, Gottähnlichkeit 187 die
„spezifischen Orphizismen ..., die παλιγγενεισία oder μετεμψύχωσις, die er anhand des fr. 133[Snell]
belegt: „Vom wem Persephone Sühne für alte Schuld empfangen hat, dessen Seele schickt sie wieder
zurück ins irdische Leben und läßt ihn sich als König oder Athlet oder Weisen derart auszeichnen,
daß er nach seinem Tode für immer als Heros gilt“: οἳσι δὲ Φερσεφόνα ποινὰν παλαιοῦ πένθεος δέξε-
ται, ἐς τὸν ὕπερθεν ἅλιον κείνων ἐνάτῳ ἔτεϊ ἀνδιδοῖ ψθχὰς πάλιν, ἐκ τᾶν βασιλῆες ἀγαυοί καὶ σθένει
κραιπνοὶ σοφίᾳ τε μέγιστοι ἄνδρες αὔξοντ᾽· ἐς δὲ τὸν λοιπὸν χρόνον ἥροες ἁγνοι πρὸς ἀνθρώπων κα-
λέονται; in Zusammenhang mit fr. 133 geht Roloff, Gottähnlichkeit 187 f. auf Pind. Ol. 2.[Snell-Maehler]
ein: „Die im irdischen Leben begangenen Frevel finden im Totenreich einen strengen Richter (58–60)
und müssen mit furchtbaren Qualen gesühnt werden (67) ...“ τὰ δ᾽ἐν τᾷδε Διὸς ἀρχᾷ ἀλιτρὰ κατὰ γᾶς
δικάζει τις ἐχθρᾷ λόγον φράσαις ἀνάγηᾳ· (...) τοὶ δ᾽ἀπροσόρατον ὀκχέοντι πόνον; zur Bedeutung des
ethisch guten Lebens für das Leben nach dem Tod bei Pindar s. Bussanich, in: Adluri, Philosophy and
Salvation 248, 260; Edmonds III, in: Eidinow/Kindt, Ancient Greek Religion, 557; Svavarsson, in: Wolfs-
dorf, Early Greek Ethics 603: „Nevertheless, we do find in Pindar and Aeschylus an extension of Hesio-
dic justice. But unlike what we see in the mystery cults, the idea of initiation as a requisite of
postmortem reward is mitigated by Pindar’s more general idea that ethical character – precisely
aristocratic excellence – determines posthumous happiness.“; anders sieht Pindar: Lloyd-Jones, in:
Greek Epic, Lyric, and Tragedy 101 f.
 Roloff, Gottähnlichkeit, 187.

202 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Art bedeutet“.130 Gott ähnlich zu werden und damit das selige Leben zu erreichen, wer-
tet Roloff bei Pindar als die Frucht eigener Anstrengung. Damit unterscheide er sich
von den eleusinischen Mysterien, nach denen „sich der Mensch des seligen Lebens, das
ihm nach wie vor göttliche Huld gewährt, allein dadurch versichern [kann], daß er sich
einweihen läßt; er braucht es sich – zumindest im ursprünglichen Zustand des Kultes –
nicht durch sittliche Leistung zu verdienen.“131

Der Zusammenhang zwischen dem gerechten Leben im Diesseits und im Jenseits
gilt in dem Pindarzitat jedoch nicht nur für den Herrscher, sondern zunächst für jeden
Menschen. Damit gab der Redner gleich zu Beginn die Stoßrichtung seiner Rede an. Es
sollte um die Gerechtigkeit gehen und darum, dass alle, die sich für sie entschieden, für
das Jenseits nichts zu befürchten hätten. Mit dem Rückgriff auf Pindar gelang es The-
mistios, die christlichen und die nicht-christlichen Zuhörer anzusprechen. Evident
dafür, dass der Redner bei der Wiedergabe auf die unterschiedlichen Glaubensvorstel-
lungen der Eliten Rücksicht genommen hat, ist das Weglassen des Wörtchens ‚fromm‘

(ὁσίως), das in dem Redekontext, in dem sich Themistios befand, nämlich gegenüber
Christen und Nicht-Christen, keine klare Zuordnung zugelassen hat und daher für Miss-
verständnisse gesorgt hätte. Statt religionsbeladene Begriffe in seine Rede einzubauen,
appellierte Themistios an ein Leben in Gerechtigkeit, was wiederum einen gemein-
samen Gesprächsrahmen für Nicht-Christen und Christen bildete.

Interessant an dem Pindarzitat ist noch ein weiterer Aspekt. Die politeia, in der
das Pindarzitat vorkommt, handelt nur vordergründig vom Staat, eigentlich aber von
der Gerechtigkeit. So wurde bei jedem Zuhörer, der Platons politeia kannte, zugleich
der dort beschriebene Zusammenhang zwischen dem gerechten Handeln des Einzel-
nen und der Herrschaftsordnung evoziert.

Nach Roloff ist das Neue bei Platon, dass die Angleichung an Gott erstmals zu-
gleich die Nachahmung des Göttlichen „aus eigener Kraft“132 bedeute. Da das Göttliche
nach Platon Inbegriff der Tugend sei, führe in der Konsequenz nur ein tugendhaftes
Leben zur Angleichung an das Göttliche.133 Mit dem indirekten Verweis auf Platon er-
innerte Themistios vor allem die Eliten an den Zusammenhang zwischen der eigenen
Gerechtigkeit und dem Funktionieren eines Staatswesens. Er führte ihnen vor Augen,
dass sie selbst es in der Hand hätten, sich für das Gute und Gerechte zu entscheiden.
Das Gebiet, auf dem die Ungerechtigkeit der hohen Würdenträger den Staat vermut-
lich jedoch am meisten gefährdete, ist das der Steuern. So kommt Themistios in der
or. 8 ausführlich auf diese zu sprechen.

 Roloff, Gottähnlichkeit 199 f.
 Roloff, Gottähnlichkeit 200.
 Roloff, Gottähnlichkeit 205.
 Roloff, Gottähnlichkeit 205 f.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 203



V.4.1.1 Weniger Steuern trotz Krieg

Themistios beginnt etwa in der Mitte seiner Rede, über die Steuern zu sprechen, und
endet damit erst kurz vor Schluss (112a–119a). Indem er die einzelnen von Platon ge-
forderten Tugenden an einen Herrscher (104d) gewissermaßen Schritt für Schritt ab-
gearbeitet hat, kommt er zu den Begriffen: τὸ μεγαλοπρεπές τε καὶ ἐλευθέριον:

Vielleicht aber, bei Zeus, sagt nun jemand, das Großzügige und das Freigebige erschiene beim Kaiser
nur undeutlich und sie seien nicht gerade die hervorstechendsten Merkmale. Überlegt folgendes: Bei
allen Herrschern, ja, bei fast allen Menschen kann die Tugend in Hinblick auf den Besitz in folgende
zwei Teile gegliedert werden: das Nehmen des Erforderlichen und das Ausgeben für Dinge, die ange-
messen sind. Wenn beides voneinander unabhängig wäre und die Möglichkeit bestünde auszugeben,
ohne irgend etwas zu beschaffen, oder sich etwas zu beschaffen, ohne es aufbrauchen zu wollen, so
hielte ich beides für derselben Fürsorge wert. Da aber das eine vom andern abhängt und man aus der
Schatzkammer nichts nehmen kann, wenn man nicht schon etwas dorthin gebracht hat, so muß mei-
nes Erachtens deutlicher die Behutsamkeit (sc. beim Einnehmen) gezeigt werden, von der auch der
Eifer für das zweite abhängt. Deswegen verdienen nicht diejenigen Lob, die mehr schenken, als ange-
messen ist, sondern jene, die weniger einfordern als üblich. Man kann nämlich nicht sehr verschwen-
derisch ausgeben, ohne sehr ungerecht eingetrieben zu haben. Wenn es in der Tat auch geschehen
kann, daß das von vielen Eingetriebene durchaus nicht geringfügige Geschenke für solche, die ihrer
keineswegs bedürfen, ergibt, ist die Gefahr gleich, deswegen weil der Eindruck entsteht, jemand quäle
Tausende und sei einem gefällig oder nehme die notwendigen Resourcen der Masse weg und sprenge
sie als Tröpfchen in die Flüsse. Im übrigen finde ich das, was da geschieht, lächerlich. Alle, die von
euch Geschenke erhalten, besitzen Land, das sie gut bestellen, oder sie werden es besitzen. Wenn sie
nun nachdrücklich wünschen, daß ihre Geschenke sich vermehren, so müssen sie wissen, daß sie sich
gleichzeitig Mühe zu geben haben, die Steurerbeiträge zu vermehren. So schließt sich nämlich der
Kreis und, wie es heißt, daß die Wolken das Wasser aus der Erde ziehen und später wieder der Erde
soviel zurückgeben, wie sie aufgenommen haben, so sehen wir auch, daß die Kaiser von denjenigen
etwas einnehmen, denen sie etwas überlassen haben. Der wichtigste Gedanke in meiner Rede ist dem-
nach der, daß ein Herrscher umso mehr Geschenke macht, je weniger er eintreibt.134 (Them. or. 8,112a–
113a; üb. nach Leppin/Portmann)

 Them. or. 8,112a–113a: Ἀλλὰ νὴ Δία τὸ μεγαλοπρεπές τε καὶ ἐλευθέριον ἀμυδρῶς ἄν τις ἐμφαίνεσθαι
φαίη τῷ βασιλεῖ, καὶ οὐ ταῦτα εἶναι τὰ πάντων ἐκδηλότατα τῶν γνωρισμάτων. σκοπεῖτε δὲ οὕτως · ἅπασι
τοῖς βασιλεῦσιν ἡ περὶ τὰ χρήματα ἀρετή, σχεδὸν δὲ καὶ πᾶσιν ἀνθρώποις, εἰς δύο ταῦτα διανενέμηται,
λαμβάνειν τε ὅσα δεῖ καὶ ἀναλίσκειν εἰς ἃ προσήκει. ἐγὼ τοίνυν, εἰ μὲν ἑκάτερον τούτων καθ’ ἑαυτὸ ἦν,
καὶ ἢ δαπανᾶν ἐξῆν μηδ’ ὁτιοῦν κομιζόμενον, ἢ κομίζεσθαι μηδ’ ὁτιοῦν μέλλοντα ἀναλίσκειν, τῆς ἴσης
ἂν ἠξίουν ἄμφω προνοίας · ἐπειδὴ δὲ θατέρου θάτερον ἤρτηται, καὶ προΐεσθαι ἐκ τῶν ταμιείων οὐχ οἷόν
τέ ἐστι μὴ πρότερον εἰσενεγκόντας ἐκεῖ, πλείω φημὶ δεῖν ἐπιδείκνυσθαι τὴν εὐλάβειαν ὅθεν ἐξῆπται καὶ
ἡ περὶ τὸ δεύτερον φιλοτιμία. καὶ διὰ τοῦτο ἐπαινεῖσθαι μᾶλλον προσήκει οὐ τοὺς πλείω δωρουμένους
τῶν ἱκανῶν, ἀλλὰ τοὺς ἐλάττω τοῦ συνήθους εἰσπραττομένους. οὐ γὰρ ἔνεστιν ἀφειδέστερον δαπανᾶν
ἄνευ τοῦ συναγαγεῖν ἀδικώτερον. ὅταν δὲ δὴ καὶ συμβαίνῃ τὰ παρὰ πολλῶν συνειλεγμένα μὴ σμικρὰ
γίνεσθαι δωρεά, οὐδαμῶς ὁ κίνδυνος ἴσος (Leppin/Portmann folgen hier der Konjektur von Reiske): γε-
νέσθαι δωρεὰν οὐδαμῶς δεομένοις, ὁ κίνδυνος ἴσος τῷ ἀν) ἀνιῶντα μυρίους ἑνὶ φανῆναι κεχαρισμένον,
ἢ τὰς ἀναγκαίας ἀφορμὰς ἀφαιρούμενον τῶν πολλῶν ποταμοῖς ἐπιρραίνειν ψεκάδας · ἄλλως τε καὶ γε-
λοῖον ὁρῶ τὸ συμβαῖνον. ἅπαντες γὰρ οἱ παρ’ ὑμῶν κομιζόμενοι τὰς δωρεὰς ἢ κέκτηνται γῆν καλῶς πο-
νοῦντες ἢ κτήσονται ·ὥστε εἰ πάνυ βούλοιντο συναύξεσθαι σφίσι τὰς δωρεάς, ἴστωσαν ἅμα ἐσπουδακότες

204 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Der zitierte Absatz 112a–d liest sich wie eine Ansprache an die Großen des Reiches,
indem der Redner offen von ihren Bedürfnissen spricht und der Verweigerung dieser
durch die kaiserliche Politik. Ihnen rät Themistios Folgendes zu bedenken: Das Nehmen
und Geben eines Herrschers lasse sich aufgrund von Erfahrungswerten in eine Abhän-
gigkeit voneinander bringen. Daher müsse der Kaiser beim Einnehmen sehr vorsichtig
sein, denn es werde sich auf das Ausgeben auswirken. Die Rechtfertigung dafür, dass
der Kaiser anscheinend nicht großzügig sei, lässt darauf schließen, dass Valens die Er-
wartungen der Eliten an ihn nicht erfüllt hat. Themistios transformiert nun die Begriffe
τὸ μεγαλοπρεπές τε καὶ ἐλευθέριον, indem er sie mit einem neuen Inhalt füllt. Nach Art
einer modern anmutenden rationalen Bilanz zeigt er, dass die Einnahmen und Ausga-
ben in einem direkten Verhältnis zueinander gesehen werden müssten, und dass ein
mehr bei dem einen auch eines bei dem anderen voraussetze. Wenn nun ein Herrscher
diese Abhängigkeit berücksichtigte und daher weniger von seinen Untertanen einfor-
dere, sei dieser zu loben und nicht derjenige, der viel schenke.

In Bezug auf die Wendung ‚τὸ μεγαλοπρεπές τε καὶ ἐλευθέριον‘ bleibt Themistios
seiner Methode treu, die Politik des Kaisers, die anscheinend kritisiert wurde, als gut
darzustellen. Der Kontext der Rede legt nahe, dass Themistios mit dem beschriebenen
idealen Verhalten das des Valens meint. Da dieser die Vernunft besitze – so kann ge-
folgert werden – die Zusammenhänge zwischen den Ausgaben und den Einnahmen
zu erkennen, richte er auch sein Handeln danach aus. Damit nennt Themistios Valens
lobenswerter als diejenigen, die über ihre Verhältnisse hinaus etwas verschenkten.
Doch der Kaiser ist nach dem Panegyrist mehr als nur vernünftig im Sinne einer Ein-
nahmen-Ausgaben-Bilanz. Er verhält sich mit seiner abwägenden Methode in Bezug
auf finanzielle Mittel implizit auch gerecht, denn verschwenderisch könne nur der
ausgeben, der vorher ungerecht eingenommen habe.

Die Voraussetzung für ein Leben mit der Aussicht auf ein glückliches Jenseits, die
mit dem Pindarzitat angedeutet wurde, ist – so lässt sich die Stelle deuten – in Hin-
blick auf den Kaiser gegeben, wenn er sich so verhält, wie Themistios es beschrieben
hat. Das Lob für ein solches Verhalten wirkt zugleich als mahnendes Vorbild für dieje-
nigen, die größere Geschenke fordern. Indem der Redner die Gerechtigkeit des Herr-
schers herausstellt, lobt er implizit auch all das, was mit ihr einhergeht, selbst dann,
wenn es gegen das Gewohnreichtsrecht der Eliten verstößt. Die Tugend, bzw. die Ge-
rechtigkeit erscheint als ein Rechtfertigungsmittel, von den traditionellen Erwartun-
gen der Eliten abzuweichen, um stattdessen im Sinne einer Abwägung von Ein- und
Ausgaben vernünftig zu handeln. Die Eindringlichkeit, mit der Themistios darauf ein-
ging, kann als Indiz dafür gelten, dass es sich für den Kaiser als schwierig darstellte,

συναύξεσθαι τὰς εἰσφοράς. ὁ γὰρ κύκλος εἰς ἑαυτὸν οὗτος περίεισι, καὶ ὥσπερ τὰς νεφέλας φασὶν ἑλκού-
σας τὸ ὕδωρ ἐκ τῆς γῆς αὖθις τῇ γῇ χορηγεῖν ὅσον εἵλκυσαν, οὕτω καὶ τοὺς βασιλέας ὁρῶμεν εἰς οὓς
προΐενται, παρ’ ἐκείνων καὶ ἐρανίζοντας. Τὸ τοίνυν κεφάλαιον τοῦ λόγου τοῦτό ἐστιν, ὅτι ὅσῳπερ ἂν
ἐλάττω προσάγηται βασιλεύς, τοσούτῳ πλείω δωρεῖται.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 205



die Eliten von einer kaiserlichen Praxis abzubringen, die in der Vergangenheit zur
Routine geworden war.135

Bei den Geschenken, die der Redner nennt, wird es sich plausiblerweise um Er-
oberungen und Beute handeln – berücksichtigt man den Ort und Zusammenhang der
Rede. Die Aussage des Themistios, dass die Beschenkten schon genug besäßen, lässt
an die reichen Großgrundbesitzer denken,136 auch wenn diese die Meinung des The-
mistios nur schwer geteilt haben werden. Daher scheint der Redner an ihren Gerech-
tigkeitssinn zu appellieren, indem er konstatiert, dass die Geschenke für die reichen
Adligen des Reiches auf Kosten derer gingen, die dadurch das Notwendige nicht mehr
aufbringen könnten. So würden Unzählige gequält werden, um damit „Tröpfchen in
Flüsse zu sprengen“. Themistios wählt mit dieser Metapher ein drastisches Bild für die
großzügigen Präsente des Kaisers an die Eliten. Ihr Wohl wird vom Redner mit dem der
Ärmsten verglichen, ein Vergleich, der für die Aristokraten ungewohnt gewesen sein
mag. Der Redner wendet sich jedoch nicht nur an ihren Gerechtigkeitssinn sondern auch
an den der Vernunft, indem er ihnen klarmacht, dass sie, wenn sie Geschenke vom Kaiser
forderten, auch mehr Steuern zahlen müssten.137 Den Forderungen nach Großzügigkeit
des Kaisers setzt Themistios die Politik des Valens entgegen, die er zum wichtigsten Ge-
danken seiner Rede erklärt (κεφάλαιον τοῦ λόγου)138: Er nehme weniger Steuern von der
Bevölkerung. Indem der Redner bei dem Versuch, das neue Vorgehen des Valens zu be-
werben, auf Pindar und indirekt auf Platon verweist,139 scheint er die Eliten an ihre eige-
nen Vorbilder zu erinnern, die das, was Themistios sagt, unterstützten.

Im Anschluss an 112d erkärt Themistios (113a), dass der Kaiser nicht nur die üb-
lich gewordene Steuererhöhung gestoppt habe, indem er drei Jahre keine Erhöhung
vorgenommen und im vierten Jahr die Steuer sogar um den „entsprechenden Teil der
Last beseitigt“ habe.140 Der Redner verkündet zudem (113c), dass diese Senkung noch
weiter voranschreiten solle, bis die Steuer bei der Hälfte des Betrages angekommen

 Zu Valens’ Steuerpolitik: Jones, Later Roman Empire 456–457, 626–630, 727–728; zur Steuerent-
richtungsreform: Lenski, Valens 297–299; Schmidt-Hofner, Reagieren 117–178.
 Maier, Palastrevolution 135 bringt das „Ideal vom basileus polemikos“ in Verbindungen mit den
ökonomischen Interessen der Senatoren bzw. Großgrundbesitzer.
 Ein Indiz dafür, dass auch die Oberschicht von den Steuererleichterungen profitiert hat, ist Amm.
31,14,2–3, der Valens dafür rühmt, dass er sehr gerecht über die Provinzen gewacht habe und sie vor
allem beschützt habe, als seien sie sein eigener Haushalt gewesen.
 Hierzu Heather/Moncur, Politics 24, Anm. 37: „Themistius often summarises in this way the main
point he is about to make (vgl. or. 10,198–130); it is conventional in Greek and Latin writing of the late
empire, and indeed generally, to introduce an argument with a ‚sententia‘, or pithy statement of its
content.“
 Vorausgesetzt, dass das Pindarzitat auch Themistios schon vermittelt durch Platon in der politeia
vorlag.
 Die Deutung, was Themistios mit dem entsprechenden Teil der Last meint, ist in der Forschung
übereinstimmend mit einem Viertel weniger interpretiert worden; vgl. Karayannopolus, Finanzwesen
194; Leppin/Portmann, Themistios 163; Lenski, Valens 294 zu: Matthews/Moncur, Goths 24, Anm. 38:
„Valens’ tax reductions are also mentioned by Themistius, or. 10, 196/129, and confirmed by Amm.

206 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



sei, der zum Herrschaftsantritt der beiden Kaiser galt.141 Die Ursache dafür, warum
Valens laut Themistios die Steuergerechtigkeit für so wichtig hielt, soll im nächsten
Kapitel aufgezeigt werden.

V.4.1.2 Die Römische Herrschaft als ein einziger Haushalt

Soll ich die Ursache dafür nennen? Vor dem Kaiseramt hast du dich um dein privates Haus ge-
kümmert, und diese Erfahrung hast du vom Niederen auf das Höhere übertragen. Die Komödie
sagt, man müsse erst Matrose gewesen sein, bevor man das Steuer in die Hand nehmen könne.142

Du brauchst keinen zu suchen, der dich darüber belehren wird, mit wieviel Schweiß die Bauern
zu einem Hemiekton, einem Amphiekton, einem Amphoreus, einer Kupfermünze, einem Silber-
stater oder sogar einem goldenen kommen, was für die meisten Menschen schon ein erfreulicher
Anblick ist. Du weißt, wie schlimm die Schamlosigkeit des Geldeintreibers ist, die Betrügerei des
Schreibers, die Habgier des in der Stadt stationierten Soldaten. Durch all diese vervielfacht sich das
Unglück. Nachdem du eine solche Erziehung genossen hattest, bist du auf diese Bühne gestiegen,
eine Erziehung, die Kyros bei den Persern, Philipp bei den Makedonen, Numa bei den alten Römern
genossen hatte, den der römische Senat, als er im Arbeitskittel pflügte, vom Gespann wegzog und ihn
dann mit dem Purpur bekleidete. Deswegen besitzt du eine große Umsicht und bist fähig, dich um
die riesige römische Herrschaft wie um einen einzigen Haushalt zu kümmern: Was für jedes Jahr
(sc. an Geld) eingeht, was ausgegeben wird, was fehlt, was überschüssig ist, wo etwas leichter und
wo etwas schwer zu bewerkstelligen ist.143 (Them. or. 8,113d–114b; üb. nach Leppin/Portmann)

Den Weg, den Themistios eingeschlagen hat, nämlich der traditio die ratio entgegen-
zusetzen, führt er mit verblüffender Direktheit weiter. So, wie er den gewohnheitsmä-

Marc. 31. 14.2. His brother Valentinian pursued a similar policy. Themistius’ account of these reforms
is precise: taxes have already been reduced by a certain amount, and will be reduced by the same
amount again in the next year (cf. n. 41 below) to achieve a total reduction of up to 50%.“ Lenski
meint dazu, dass es noch nicht als beschlossen gelten kann, dass es direkt im nächsten Jahr zu einer
weiteren Senkung kommen wird, da die Stelle eher so zu übersetzen ist, dass es in der Zukunft dazu
kommen wird.
 Heather/Matthews, Goths 27, Anm. 38 meinen, dass die Steuer bereits zum Zeitpunkt der Rede die
Hälfte dessen, was vor Valentinian und Valens galt, erreicht hatte. Lenski, Valens 294, Anm. 193 hält
dies für einen Übersetzungsfehler.
 Aristoph. Equ. 542.
 Them. or. 8,113d–114b: Βούλει τοίνυν ἐξείπω τὸ τούτων αἴτιον; οἰκίας πρότερον ἐπεμελήθης ἢ βα-
σιλείας, καὶ μετήνεγκας ἀπὸ τῶν ἐλαττόνων ἐπὶ τὰ μείζω τὴν ἐμπειρίαν. ἐρέτην δὲ ἔφη δεῖν ἡ κωμῳδία
πρῶτα γενέσθαι, πρὶν πηδαλίοις ἐπιχειρεῖν. οὐδέν σε δεῖ ζητεῖν τοὺς διδάξοντας ἐξ ὅσων ἱδρώτων πε-
ριγίνεται τοῖς γεωργοῖς καὶ ἡμίεκτον καὶ ἀμφίεκτον καὶ ἀμφορεὺς καὶ χαλκοῦς εἷς καὶ ἀργυροῦς στα-
τὴρ χρυσοῦς δέ, ὅ τι καὶ θέαμα ἀγαπητὸν τοῖς πολλοῖς ἀνθρώποις. οἶσθα ὁπόσον κακὸν πρακτῆρος
ἀναισχυντία, ὁπόσον γραμματέως κακοτεχνία, ὁπόσον ἀστικοῦ στρατιώτου φιλοκέρδεια · ὑφ’ ὧν πολυ-
πλασιάζεται τὰ δυσχερῆ. ταύτην παιδευθεὶς τὴν παιδείαν ἐπὶ τουτὶ τὸ βῆμα ἀνῆλθες ἣν ἐπαιδεύθη
Κῦρος ἐν Πέρσαις, ἣν Φίλιππος ἐν Μακεδόσιν, ἣν Νουμᾶς ἐν τοῖς πάλαι Ῥωμαίοις, ὃν ἡ σύγκλητος Ῥω-
μαίων ἀροῦντα ἐν ἐξωμίδι ἀποσπάσασα ἐκ τοῦ ζεύγους ἠμφίεσε τῇ ἁλουργίδι · διὰ τοῦτο οἷός τε εἶ πόρ-
ρωθεν προορᾶν ὥσπερ οἰκίας μιᾶς τῆς τοσαύτης ἀρχῆς, τί μὲν πρόσεισιν ἑκάστου ἔτους, τί δὲ
ἀναλοῦται, καὶ τί μὲν ἐνδεῖ, τί δὲ περίεστι), καὶ ποῦ μὲν ῥᾷον, ποῦ δὲ ἐργῶδες.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 207



ßigen Erwartungen der Aristokraten in Bezug auf Geschenke eine Absage erteilte, da
sie den ökonomischen Berechnungen nach nicht gerecht seien, so begegnete er auch
den Erwartungen an ein Lob für den Kaiser nicht in traditioneller Weise. Anstatt sich
an die Regeln etwa Menander Rhetors zu halten, der empfiehlt, niedrige Herkunft
beim Kaiserlob besser zu verschweigen, spricht Themistios direkt aus, woher der Kai-
ser kommt. Könnte dies zunächst wie ein Affront gegenüber der Oberschicht und den
dort gängigen Verhaltenscodices wirken, so als ginge der amerikanische Präsident in
Jeans auf einen Empfang der Queen, so stellt sich die Strategie des Themistios bei
einem genauen Blick doch viel versöhnlicher heraus.

Zunächst ein kurzer Blick auf Valens’ Herkunft: Sein Vater hatte ohne Beziehun-
gen und aufgrund seiner militärischen Fähigkeiten etwa 20 Jahre lang gedient, bevor
er zum protector domesticus aufgestiegen war.144 Von dort kehrte er zurück und
kaufte sich das Grundstück, von dem Themistios hier spricht. Das in der Rede ge-
nannte Haus (οἰκίας) kann man sich nach Lenski als einen Villentyp vorstellen, der
sich in Pannonien seit der Mitte des 3. Jahrhunderts ausgebreitet hat. Diese hatten rie-
sige Befestigunsmauern, die mit einigen Türmen ausgestattet waren. Darin gab es au-
tarke Landgüter. Eine von diesen Villen hatte eine quadratische Mauer, die ein Areal
von 14 Hektar umfasste. Diese war umgeben von einer Reihe riesiger Gebäude, davon
eines ein horreum, ein zentraler Platz mit einer Badeanlage und seit Beginn des vier-
ten Jahrhunderts einer christlichen Basilika. Lenski meint, dass diese Villen gebaut
waren als „islands of wealth“, die unabhängig bleiben konnten von den Märkten der
Städte und von den Pflichten, welche die Städte ihren reicheren Bürgern auferleg-
ten.145 Da bekannt gewesen sein wird, dass Valens der Sohn eines ehemaligen comes
war, ist ebenfalls anzunehmen, dass die Zuhörer davon ausgingen, dass es sich um
ein sehr großes Gut gehandelt haben wird. Damit kann die Erinnerung daran in der
Rede so gedeutet werden:

Der Privatmann Valens war einer von den ehemals großen Großgrundbesitzern
Pannoniens. Insofern ist er mit einem Teil derer, vor denen Themistios spricht, auf
Augenhöhe. Er kannte also die Verhältnisse der Landbesitzer und die Ansprüche, die
ein Kaiser mit seinen Offizialen an die Magnaten der jeweiligen Region stellen konnte.
Die Erfahrungen mit dem Gut seines Vater beschreibt Lenski sehr anschaulich:

The nest egg into which he had sunk his fortune was gulped into the belly of the largest leviathan
of fourth-century Pannonia, the imperial res privata. The estate where Valentinian and Valens
had grown up was lost, at least temporarily, to the family.146

Wenn nun also Themistios die Veränderungen im Steuersystem darauf zurückführt,
dass der Kaiser selbst einmal ein Gut geleitet hat, erklärte er damit einmal, dass der

 Lenski, Valens 46 mit Quellenangaben.
 Lenski, Valens 39.
 Lenski, Valens 41.

208 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Kaiser nach wirtschaftlich vernünftigen Kriterien vorgeht. Er stellt aber auch heraus,
dass der Kaiser Rücksicht auf die Belange der Großgrundbesitzer nehmen wolle. So
zeigte er den Kaiser als ehemaligen Gutsbesitzer, der die Ehrengeschenke für unwirt-
schaftlich erklärt und dem Brauch stattdessen etwas entgegensetzt, was jeder der Gro-
ßen als Landbesitzer ebenfalls berücksichtigen musste: die Kalkulation.147

Geht man davon aus, dass Themistios mit seiner Rede die Zuhörer nicht vor den
Kopf stoßen, sondern für die Akzeptanz des kaiserlichen Programms werben wollte,
dann kann folgender Rückschluss in Bezug auf die Adressaten gezogen werden: einige
von ihnen waren dem rechnerischen Abwägen von Ein- und Ausgaben in Bezug auf
standesgemäße Geschenke des Kaisers weniger abgeneigt, als man es etwa von den
alten römischen Aristokraten vermuten würde. Themistios schien seine Argumenta-
tion für konsensfähig gehalten zu haben. Das kann wiederum als ein Hinweis dafür
gedeutet werden, dass es sich bei dem Gros der Adressaten um solche Magnaten ge-
handelt hat, die ihrerseits nicht durch Geburt, sondern aufgrund ihrer Leistungen zu
ihrem Reichtum und Einflussgekommen waren.148

Das für die Panegyrik ungewöhnliche Vorgehen, die in Hinblick auf einen Kaiser
nicht adäquat erscheinende Herkunft des Valens zu benennen, hindert Themistios je-
doch nicht daran, den Kaiser in eine Reihe von exempla zu stellen und so der Anforde-
rung der Tradition gerecht zu werden. Bereits Aristophanes habe gefordert, dass
einer, der später ein guter Steuermann werden wolle, zuvor Ruderer bzw. Matrose
gewesen sein solle. In der Darstellung des Themistios erfüllt Valens die Forderung des
attischen Dichters im übertragenen Sinn, indem er wisse, wieviel Mühe es einen Bau-
ern koste, das zu erwirtschaften, was die Geldeintreiber, die als schamlos bezeichnet
werden, von den Bauern einforderten. Im weiteren Verlauf der Rede führt Themistios
weitere exempla berühmter Herrscher an: Kyros habe die gleiche paideia wie Valens
erfahren, dieselbe sei auch Philipp bei den Makedonen zuteil geworden, wie auch
Numa, den Themistios vermutlich mit Cincinnatus verwechselt149, von dem die Sage
berichtet, dass er vom Pflug weg zum Konsul bestellt worden sei. Indem der Redner
die Erfahrungen, die diese vor ihrer Herrschaft gemacht hatten, paideia nennt, adelt
er die Tätigkeit eines Bauern, indem er sie mit einem Wort bezeichnet, mit dem die
Eliten der Zeit ihre eigene (nicht bäuerliche) Bildung bezeichneten. Wie bereits bei
der Großzügigkeit wird auch der Begriff der paideia im Sinne einer Vernunftorientie-
rung hinsichtlich ihres praktischen Nutzens umgedeutet. Themistios benennt sie als
das, was ein Herrscher braucht, um gut zu regieren. Dabei greift der Panegyrist auf
ein frührepublikanisches Beispiel zurück und damit auf eine Zeit, in der Landwirt-
schaft selbst für die Soldaten ihre Lebensgrundlage bildete. Mit Kyros und mit Philipp
nennt Themistios jeweils solche Herrscher, die am Beginn einer Dynastie standen,

 Anders: Heather/Matthews, Goths 25, Anm. 42.
 Zur Herkunft der Senatoren des Senats von Constantinopel von nichtsenatorischen Familien:
Moser, Emperor 221–233.
 Leppin/Portmann, Themistios 275, Anm. 12; Heather /Matthews, Goths 28, Anm. 44.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 209



was von den Eliten so gedeutet werden konnte, dass Valens selbst eine solche gründen
wollte. Die Anbindung der kaiserlichen Herkunft an einen frührepublikanischen Kon-
sul und die Herrscher Kyros und Philipp stellt den Kaiser in eine Reihe mit anderen
bekannten Herrschern. Die Aufzählung, welche paideia Valens erfahren hat, ist auf-
schlussreich: Seine paideia habe ihn gelehrt, welche Missstände es gebe. So lobt The-
mistios den Kaiser, dass seine Herkunft ihn als einzigen Kaiser in die Lage versetzt
habe, die Arbeit der Rechnungsführer und Finanzverwalter genau überprüfen zu kön-
nen, was dazu führe, dass sie sich nicht für etwas Besseres hielten als die militärischen
Würdenträger (114b). Da der Kaiser die Rechungsführer und Finanzverwalter im Blick
habe, bemühten sie sich so genau und gerecht wie möglich zu sein (114b–c). Daher
meint Themistios, eine Bitte stellen zu müssen:

V.4.1.3 Die Bitte des Redners um „ein schonendes Verfahren bei der
Steuereintreibung“

Um alles weitere zu übergehen, meine ich, dies allein, dessen Nutzen alle erreicht, sei Anlaß genug
für eine einzige Bitte. Sie besteht nicht darin, Mesopotamien wiederzuerlangen oder daß die weiter
entfernten Skythen zur Raison gebracht werden oder daß die Germanen die Städte, die sie dem
Erboden gleichgemacht haben, wieder aufbauen sollen. Wenn uns nämlich das erstere gelingt, so
nehmen das nur die Syrer wahr, das zweite die Thraker, das dritte die Gallier und das jeweils dem
Siegesmal am nächsten gelegene Land. Ein schonendes Vorgehen bei der Steuereintreibung dage-
gen bringt einen Nutzen, der allen gleichermaßen zuteil wird, die sich von der Landbestellung er-
nähren. In den Genuß von Beute und Kriegsgefangenen kommen immer nur die Waffentragenden,
und die Last ist keineswegs gleich verteilt: Die einen dienen für Sold, um die Feinde zu bezwingen,
diejenigen aber, die für den Sold aufkommen, haben am Siegpreis keinen Anteil. Wenn aber alle
zu Teilhabern am Gewinn werden, indem die einen von den Feinden mehr nehmen, die anderen
aus ihren Häusern weniger weggeben, dann könnte man dies ein Siegesmal für die allgemeine
Wohlfahrt nennen. Es wäre dies ein wahrer Sieg, mit dem wir gleichzeitig die Skythen und die
Steuereintreiber demütigen würden, und die Steuereintreiber werden für mich nicht mehr
schrecklicher sein als die Barbaren. Das Getreide wird den Bauern nicht genommen werden, bevor
es in ihre Scheunen kommt, die Geldleiher werden sich nicht den Erntenden aufdrängen, der Win-
ter wird nicht trostlos sein, weil die Heuschober modern, sondern die Güter werden allen in einem
reichlichen Maß zur Verfügung stehen. Dann werde ich Sinn für die skythische Beute haben, wenn
keiner meine Güter zu seiner Beute macht.150 (Them. or. 8,114c–115a; üb. nach Leppin/Portmann)

 Them.or. 8,114c–115a: ἵνα τοίνυν τὰ ἄλλα παρῶ τοῦτο ἐξαρκεῖν φημι καὶ μόνον εἰς μιᾶς εὐχῆς
ἀφορμήν, οὗ τὸ κέρδος εἰς ἅπαντας διικνεῖται · τοῦτο δ’ ἐστὶν οὐ τὴν μέσην ἀνακομίσασθαι τῶν ποτα-
μῶν, οὐδὲ Σκύθας τοὺς περαιτέρω σωφρονισθῆναι, οὐδὲ Γερμανοὺς ἀναστῆσαι τὰς πόλεις, ἃς διε-
πόρθησαν. ἐκείνου μὲν γὰρ εἰ καὶ τύχοιμεν, Σύροι μόνον αἰσθήσονται, τοῦ δὲ Θρᾷκες, τοῦ δὲ Γαλάται,
καὶ ἡ πρόσοικος χώρα ἑκάστῳ τροπαίῳ · ἡ δὲ περὶ τὰς εἰσπράξεις φειδὼ κοινὸν ἁπάντων κέρδος ἐστὶ
τῶν ἀπὸ τῆς γῆς τρεφομένων. καὶ τῶν μὲν λαφύρων καὶ τῶν αἰχμαλώτων εἰς τοὺς τὰ ὅπλα φέροντας
μόνους ἡ ἀπόλαυσις περιίσταται, καὶ τὸ πρᾶγμα οὐδαμῶς ἴσον, μισθοφορεῖν ὑπὲρ τοῦ κρατεῖν τῶν πο-
λεμίων, τῶν ἄθλων δὲ μὴ κοινωνεῖν τοὺς μισθοδότας. ὅταν δὲ ἅπαντες γίνωνται μερῖται τοῦ κέρδους,
οἱ μὲν πλείω λαμβάνοντες ἐκ τῶν πολεμίων, οἱ δὲ ἐλάττω διδόντες ἐκ τῶν οἰκείων, τοῦτο ἄν τις φαίη
τὸ τρόπαιον τῆς κοινῆς εὐδαιμονίας, καὶ ταύτην τὴν νίκην ἀληθινήν, δι’ ἣν ἅμα Σκύθαις καὶ τῶν δασ-

210 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Themistios bittet den Kaiser im Namen einer Wohlfahrt für alle, nicht die Rückerobe-
rung Mesopotamiens anzustreben, das nach dem gescheiterten Feldzug Julians verlo-
rengegangen war.151 Damit sprach Themistios eine Bitte aus, die sich gegen diejenigen
richtete, die eine Revision der Grenzen im Osten forderten. Eine Stimme für diese Hal-
tung unter den Eliten liefert Libanios in seinem Epitaphios.152 Nach Wiemer kenn-
zeichne Libanios den Friedensvertrag, den Jovian nach dem Tod Julians abgeschlossen
hat, „als schändlichen Verrat“.153 Bei dem nächsten Teil der Bitte des Themistios, auch
nicht die „entfernten Skythen zur Raison“ zu bringen, verhält sich die Bestimmung schon
schwieriger. Heather meint, dass Themistios dabei die Goten im Sinn gehabt habe, die
sich Prokop während der Usurpation angeschlossen hätten und gegen die Valens nun
kämpfe.154 Dieser Deutung soll weiter unten mit einer inhaltlichen Argumentation wider-
sprochen werden. Hier sollen kurz sprachliche Gegenargumente angeführt werden: Der
Unschärfe im Gebrauch des Wortes ‚Skythen‘ schien sich Themistios offensichtlich selbst
bewusst, da er zu denen, gegen die seiner Meinung nach nicht gekämpft werden sollte
(τοῦτο δ’ ἐστὶν (...) οὐδὲ Σκύθας τοὺς περαιτέρω σωφρονισθῆναι) das Wort περαιτέρω hin-
zufügte und damit auf andere Skythen155 verweist, die weiter entfernt wohnen als jene,
die er weiter unten in der Rede noch einmal als Skythen bezeichnet und die mit dem Ver-
fahren, das er dem Kaiser vorschlägt, gedemütigt werden sollen (καὶ ταύτην τὴν νίκην
ἀληθινήν, δι’ ἣν ἅμα Σκύθαις καὶ τῶν δασμολόγων ὑπερφρονήσομεν). Mit diesen ‚zweiten‘
Skythen sind plausiblerweise die gemeint, mit denen der Kaiser sich zu diesem Zeitpunkt
im Krieg befand. Diese Deutung liegt nahe, da Themistios von einem „wahren Sieg“
(νίκην ἀληθινήν) spricht, der erreicht werden könne. Einen ‚Sieg‘ als einen Ausgang eines
tatsächlichen Feldzugs in Aussicht zu stellen, liegt nahe.

Themistios nennt neben Mesopotamien und den „weiter entfernten Skythen“
noch eine dritte Gruppe, die der Redner nicht bekämpft wissen will: die Germanen.
Diese hat Heather mit denen identifiziert, die in der Darstellung des Ammians nach
Julians Tod über den Rhein hinweg geplündert hätten.156 Als Argument bringt Themis-
tios, dass von diesen Kriegen jeweils nur diejenigen profitierten, die an den jeweiligen

μολόγων ὑπερφρονήσομεν, καὶ οὐκ ἔσονταί μοι τῶν βαρβάρων οἱ πράκτορες φοβερώτεροι οὐδὲ ἐκκε-
νωθήσεται πρὶν εἰσελθεῖν ὁ σῖτος τοῖς γεωργοῖς, οὐδὲ παρεστήξουσιν οἱ δανείζοντες τοῖς τρυγῶσιν,
οὐδὲ ἀνεόρταστος ὁ χειμὼν τῶν ταμιείων εὐρωτιώντων, ἀλλ’ ἐπιχειλῆ πᾶσι τὰ ἀγαθά, καὶ τότε
αἰσθήσομαι τῶν λαφύρων τῶν Σκυθικῶν, ὅταν μηδεὶς τὰ ἐμὰ λάφυρα ποιῆται.
 Zum Friedensschluss unter Jovian: Amm. 25,7,5–12.
 Lib. or. 18, 276–280.
 Wiemer, Libanios 264; Wiemer, Libanios 263 f. legt plausibel dar, dass Themistios sich hier eher
allgemein im Sinne der Position des Kaisers äußert, als dass er konkret gegen Libanios polemisiere,
wie Petit, Antioche 185 f. die Stelle interpretierte.
 Heather/Matthews, Goths 26, Anm. 48.
 Da Themistios bei den Nutznießern von einem Kampf gegen diese Goten die Thraker nennt,
könnte er mit diesen Goten, gegen die kein Krieg geführt werden sollte, die meinen, von denen Amm.
26,6,11–12 u. 26,7,5 u. 26,9 berichtet.
 Amm. 26,5,7; Heather/Matthews, Goths 26, Anm. 48.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 211



Grenzen wohnten. Von einem „schonenden Vorgehen bei der Steuereintreibung“ je-
doch würden alle profitieren. Die Erklärung, die der Redner bringt, erscheint eingän-
gig. Bei einem Krieg gewännen die Soldaten, bezahlt wird der Krieg jedoch von
denen, die keinen Anteil am Sieg hätten. Daher schlägt Themistios etwas vor, dessen
Bedeutung schwierig ist. Um die Stelle genauer zu untersuchen, soll sie noch einmal
zitiert werden:

Wenn aber alle zu Teilhabern am Gewinn werden, indem die einen von den Feinden mehr neh-
men, die anderen aus ihren Häusern weniger weggeben, dann könnte man dies ein Siegesmal
für die allgemeine Wohlfahrt nennen. (114d–115a)

Heather deutet die Bitte, die in 114c beginnt und bis zum Ende von 115a ausgeführt
wird, wie folgt:

We now come to why the speech is important for Romano-Gothic relations. Financial good sense
is offered as a justification for not pursuing further the war against the Goths.157

Heather vermutet, dass die Rede einen Friedensprozeß einleiten soll, der mit finanzi-
ellen Gründen von Themistios rechtfertigt worden sei. Dagegen ist jedoch einzuwen-
den: Wenn Themistios und der Kaiser die Absicht gehabt hätten, den Krieg gegen die
Goten nicht weiter zu führen, wäre es dann nicht sinnvoller gewesen, zunächst Frie-
densverhandlungen zu führen, um dann den Kaiser als Sieger zu feiern, wie es The-
mistios in or. 10 zeigt? Es klingt wenig plausibel, dass der Redner in einer Lobrede auf
den Kaiser die Soldaten im winterlichen Heerlager demotiviert haben soll, indem er
ihnen vorrechnet, wie wenig lohnend ein solcher Feldzug sei. Sich gegen einen Krieg
mit den Goten auszusprechen, die während der Usurpation auf der Seite Prokops
waren, würde zudem der Einstellung des Valens widersprechen, die Ammian wie
folgt beschreibt:

Valens rüstete sich nämlich mit Zustimmung seines Bruders, den er zu Rate zog und dessen Ent-
scheidung für ihn maßgebend war, gegen die Goten, und zwar aus einem berechtigten Grund.
Sie hatten nämlich dem Prokop Hilfstruppen gesandt, als dieser den Bürgerkrieg begann.158

(Amm. 27,4,1).

Lenski, der sich auf Ammian bezieht, meint, dass Valens die Vernunft eines Krieges
gegen die Goten, die sich Prokop angeschlossen hatten, weniger darin sah, dass diese
eine augenblickliche Bedrohung darstellten, sondern vielmehr als Bestrafung für den
Angriff auf ihn als Kaiser.159 Daher scheint Heathers Deutung nicht plausibel, dass

 Heather/Matthews, Goths 26, Anm. 47.
 Amm. 27,4,1:Valens enim, ut consulto placuerat fratri, cuius regebatur arbitrio, arma concussit in
Gothos ratione iusta permotus, quod auxilia misere Procopio civilia bella coeptanti.
 Lenski, Valens 147: „Valens’s motivation for undertaking his first Gothic war were thus complex
and probably involved elements that had very little to do with military necessity or strategic advan-
tage. Both he and his brother, who had, after all, ordered the campaign in the first place, were inte-

212 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Themistios in 114c mit den Goten, gegen die der Kaiser nicht kämpfen solle, die Goten
meinte, die als Hilfstruppen für den Usurpator gedient hatten und gegen die der Kai-
ser gerade Krieg führte, sondern andere, die nach Themistios weiter entfernt (περαι-
τέρω) lebten.

Themistios könnte mit der Stelle die Strategie des Valens loben, die dieser ange-
wandt hatte, als die Goten sich im ersten Jahr seines Feldzugs nicht dem offenen Kampf
gestellt hatten. So habe sich der Kaiser nach Ammian damit zufrieden geben müssen,
seinen Soldaten das Plündern und das Geißelnehmen zu gestatten.160 Lenski deutet dies
als ein Mittel um die Moral der Soldaten aufrechtzuerhalten.161 Wenn Themistios an
diese Art des ‚Nehmens von den Feinden‘ gedacht hat, dann lässt sich die Aussage auch
in einem Heereslager denken, das sich noch im Kriegszustand befindet. Die Stoßrich-
tung der Lobrede würde sich dann weniger gegen den Krieg als solchen richten, son-
dern nur dagegen, dass hauptsächlich die Steuerzahler für die Kosten aufzukommen
hätten. Hinsichtlich des Gewinns, an dem alle dann teilhaben würden, wäre dann fol-
gende Deutung möglich: Wenn die Soldaten bei den Feinden plünderten, könnte das
den Anteil der Finanzierung des Krieges mithilfe von Steuergeldern reduzieren,162 was
ein schonenderes Verfahren der Steuereintreibung zur Folge haben könnte.163

Themistios spricht also auch in 114c–115a im Sinne einer Gerechtigkeit, die sich
als Konsequenz vernünftigen Abwägens einstelle. Selbst die Kriegstaktik ist damit
rechnerisch abwägenden Kriterien unterworfen. Themistios bringt mit der Rede das
Programm des Kaisers zum Ausdruck, dass alles zunächst auf eine Kosten-Nutzen-
Rechnung hin geprüft und bilanziert werden solle. Dabei werde der Kaiser, so der la-
tente Sinn, keine Rücksicht auf althergebrachte Privilegien nehmen. Das Prinzip des
‚vernünftigen Abwägens‘ ist dabei das verbindende Glied für die Forderungen hin-
sichtlich von Kriegen, die nicht geführt werden sollen und der Forderung nach einer
Erleichterung in Bezug auf die Steuern.

Das Thema der Steuern ist in der Rede jedoch nicht durch die Bitte erschöpft, die
Themistios in 114c–115a entwickelt. Vielmehr nutzt der Panegyrist die Gelegenheit
einer Situation, in der die Kriegsführung das Steuersystem stark belastete, um allge-
mein auf die Reformen zu sprechen zu kommen, die der Kaiser zusammen mit sei-

rested in the acquisition of military glory as a way to satisfy the expectations of their subjects and to
shore up their newly established claim to the throne.“ und Lenski, Valens 152.
 Amm. 27,5,4; Zos. 4,11,2–3.
 Lenski, Valens 139 mit weiteren Quellen für das Heben der Moral über Raubzüge.
 Dazu Jones, Later Roman Empire 464: „It is noticeable how large a proportion of the burden of
taxation fell upon agriculture. The taxes levied by the praetorian prefects fell entirely on land, stock
and the rural population.“
 Nach Lenski, Valens 287 sei es Valentinian und Valens äußerst wichtig gewesen, die finanzielle
Belastung ihrer Untertanen zu verringern und dennoch die Staatskosten abzudecken. Den Erfolg, den
die beiden darin hatten, sieht er bestätigt in folgendem Ammianuszitat, Amm. 30,9,1: „in provinciales
admodum parcus, tributorum ubique molliens sarcinas.“

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 213



nem Bruder seit ihrer ersten Anfangszeit verfolgten.164 Bei dieser Folgerung, dass The-
mistios für die Steuerreform des Valens in gewisser Weise wirbt, sollte nicht stören,
dass der Redner es als Bitte vorträgt und daher eingewendet werden kann, dass er
um etwas bittet, was noch nicht der Fall ist. Ab 115b macht Themistios klar, dass der
Kaiser den Bitten bereits entgegengekommen ist, denn:

Die einen (sc. die Einheimischen) sind zufrieden, die anderen (sc. die Fremden) voller Furcht.165

Worin konkret sieht Themistios jedoch die Vorteile, die sich dadurch einstellten, dass
die genannten Kriege nicht geführt und die Steuermaßnahmen erleichtert worden
seien? Er sagt dazu in 115a, dass das Getreide den Bauern nicht mehr genommen wer-
den würde, bevor es in die Scheune komme. Als weitere Verbesserung nennt Themis-
tios, dass die Geldleiher sich nicht den Erntenden aufdrängen würden. Was soll das
mit der Steuerentrichtung zu tun haben? Welche Kosten, die die Erntenden offen-
sichtlich nicht aufbringen konnten, so dass die Geldleiher schon bereit standen, um
das fehlende Geld auszuleihen, kann der Redner hier meinen? Ähnlich kryptisch
wirkt die Aussage, dass nun die Winter nicht mehr trist seien, da die Heuschober
nicht mehr vor sich hin moderten. Hinter dieser Aussage könnte ein Hinweis auf Va-
lens Bemühen stecken, gute Heulager bauen zu lassen, um für Ruhe innerhalb der
großen Städte zu sorgen. Nach Lenski sei dies ein Hauptanliegen der beiden Kaiser
gewesen und anscheinend hat diese Maßnahme gefruchtet, so dass von keinem Hun-
geraufstand in der Zeit von Valens’ Herrschaft zu hören ist.166

Eine Antwort auf die Fragen, wie die Minderung der Last der Steuern erreicht
werden soll, für die Themisitios hier wirbt, könnten – wie im Weiteren erklärt wer-
den soll – die Konstitutionen im Zusammenhang mit der Reform der Steuerentrich-
tung bieten, die Schmidt-Hofner sehr nachvollziehbar aufgearbeitet hat. Hierfür soll
das Exzerpt der Konstitution an den Prätoriumspräfekten von Oriens, Auxonius, un-
tersucht werden, die am 3. Mai 369 von Valens in Marianopel ausgestellt wurde:

Entsprechend unserer in weiser Voraussicht für alle Grenzwehrbezirke getroffenen Vorschrift
wirst du anordnen, daß die Güter der annona von den Provinzialen, die in Nachbarschaft zu
einem Grenzwehrbezirk leben, zu den Grenzkastellen verschafft werden. Die in den – Kastellen
stationierten Soldaten dürfen zwei Drittel ihrer Verpflegung dort aus den Magazinen nehmen

 Auch Lenski, Valens 297 deutet Them. or. 8,115a so, dass hier auf die Steuerreform des Valentini-
ans und Valens Bezug genommen wird: „Even in the first months of their reign, Valentinian and Va-
lens reworked the old tribute system. Although they kept the system in place, they implemented a top-
to-bottom overhaul in an effort to make things run more smoothly.“
 Them. or. 8,115d: οἱ μὲν γὰρ ἀγαπῶσιν, οἱ δὲ περφρίκασιν.
 CTh 15,1,17 (365); Lenski, Valens 281.

214 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



und sie sollen nicht gezwungen werden, mehr als ein Drittel selbst heranzutransportieren.167

(CTh 7,4,15; 3. Mai 369; üb. nach Schmidt-Hofner)

Auch wenn diese Konstitution nach der Rede der Quinquennalien datiert, so kann sie in
den Zusammenhang mit vielen anderen Konstitutionen aus der Zeit Valentinians und
Valens gesetzt werden, die sich nach Schmidt-Hofner unter eine Grundabsicht subsu-
mieren lassen. Die Zielsetzung all dieser wertet Schmidt-Hofner als „programmatisches
Regierungshandeln“, auch wenn sie aus einem formal reagierenden Charakter heraus
erwachsen seien.168 Als Absicht der beiden Kaiser benennt er, den Transport der Natu-
raliensteuer für die Steuerzahler (ipsi) zu erleichtern. Dies sollte vor allem durch die
Begrenzung der zurückzulegenden Strecken erreicht werden.169 Gerade die Versorgung
der Kastelle konnte die Provinzialen besonders belasten, so dass etwa Libanios berich-
tet, dass dieses munus manche in den Ruin getrieben hätte.170 Auch in den Konstitutio-
nen finden sich Belege dafür, dass die Transportkosten enorm gewesen sein müssen.171

Die von Schmidt-Hofner herausgearbeitete Zielsetzung dieser Gesetze lässt es
plausibel erscheinen, dass Themistios in 114c–115a auf Verbesserungen hinweist, die
Valens trotz oder auch gerade wegen der Belastungen des Krieges erreicht habe.
Somit koste der Krieg für die Provinzialen aufgrund der Erleichterung in Bezug auf
die Steuerentrichtung weniger. Das scheint Themistios an dieser Stelle zu loben. Der
Verweis auf die Reduzierung der Transportkosten würde sowohl die Aussage erklä-
ren, dass das Getreide nicht schon gleich wieder weg sei, da es nicht sofort dafür ver-
wendet werden müsste, um damit die anfallenden Kosten für die Steuerlieferung des
Getreides zu bezahlen. Ebenso wäre damit verständlich, dass die Provinzialen nicht
gezwungen seien, sich Geld zu leihen. In diesem Kontext stellt es keine Kleinigkeit
dar, dass der Kaiser dagegen Abhilfe geschafft habe, geht es doch implizit letztlich
auch um die Versorgung der Soldaten, die durch ein effizienteres Steuerverfahren
verbessert werden sollte. Wenn man die Rede so deutet, dass Themistios den Kaiser
dafür lobt, dass er selbst zu Kriegszeiten für Gerechtigkeit im Bereich der Steuerzah-
lung sorgt, wird auch erklärt, wie das Thema der Rede, die Gerechtigkeit des Kaisers
in Bezug auf das Steuersystem, zu dem Ort der Rede, dem Winterlager, passen kann.
Nicht zuletzt betont der Redner im Kontext des Feldzugs die besondere Leistung des
Kaisers, selbst unter solchen Umständen für Gerechtigkeit sorgen zu können und be-
tont damit zugleich den Stellenwert, den die Steuergerechtigkeit beim Kaiser ein-
nimmt. Neben dem Lob, das den Eliten zeigen sollte, was der Kaiser alles zu leisten

 CTh 7,4,15 (3. Mai 369): Sicut fieri per omnes limites salubri prospectione praecipimus, species anno-
narias a vicinoribus limitibus (limiti coni. Mommsen) provincialibus ordinabis ad castra conferri. et
in — castris constituti milites duas alimoniarum partes ibidem de conditis sumant nec amplius quam
tertiam partem ipsi cogantur: Schmidt-Hofner, Reagieren 168.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 167.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 167.
 Lib. or. 49,2 und Lib. ep. 21,6.
 CTh 11,1,9 (6. März 365); 11,1,22 (3. September 386); 7,4,23 (16. Juni 396).

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 215



vermochte, soll im kommenden Abschnitt eine andere wesentliche Funktion aufge-
zeigt werden, die aus den Reden entnommen werden kann.

V.4.1.4 Werben für ein neues Amt: ἐθνῶν ἐπιτροπεία

Musterst Du denn etwa nur die Taxiarchen und Lochagen, und ist nur dein Gespann der Strate-
gen ohne Makel, während du diejenigen übersiehst, die zivile Dienste leisten, so daß es möglich
wäre, daß jemand, der in Bestechung verstrickt ist, unentdeckt bleibt oder jemand, der übermä-
ßig Steuern eintreibt oder ungesetzliche Entscheidungen trifft oder sich sonstwie gegenüber den
Untertanen vergeht? Und nicht nur wie aus der Nähe siehst du alles und hörst du alles, bist fast
selbst Augen-und Ohrenzeuge von allem, was jeder einzelne tut. Du lenkst die Augen überall hin,
so wie Homer sagt, daß Zeus vom Ida her „die Augen auf die rossezüchtenden Thraker lenkte
und die nahekämpfenden Myser“. Dein Blick reicht von den Mysern bis zu den Phoinikern und
du bist sehr ungehalten, wenn sie Unrecht leiden. So hast du einen Mangel an Pöstchenhaschern
erzeugt, und es gibt keinen Ämterschacher mehr. Die Statthalterschaften der Provinzen werden
nicht wie Waren feilgeboten, sondern der alte Zensus ist zur Rechtschaffenheit und Erfahrung
hinzugetreten. Und wenn jemand mit einem solchen Besitz vorgefunden wird, wird er es nicht
nötig haben, Ernennungsschreiben dazuzuerbitten, sondern er wird der Gemeinschaft Beiträge
liefern, auch wenn er es nicht wünscht.172 (Them. or. 8,116d–117b; üb. nach Leppin/Portmann)

Untersucht man die konkrete Bedeutung der Stelle genauer, stößt man auf Unstim-
migkeiten, auf die in der folgenden Wiedergabe der Passage hingewiesen werden soll:

Der Redner betont, dass der Kaiser alles sehe. Keine Ungerechtigkeit entgehe ihm,
sei es im Heer oder im zivilen Bereich. Auf letzteren geht Themistios näher ein. Er
sagt, dass es dem Kaiser auffalle, wenn jemand in Bestechung verstrickt sei, zu viel
Steuern verlange und sich gegenüber Untergebenen nicht rechtens verhalte. Der Red-
ner attestiert dem Kaiser, dass er es nicht dulden könne, wenn seine Untertanen lit-
ten. Daher gebe es nun keine Pöstchenhäscher mehr, die sich um Ämter bemühen
würden (σπάνιν ἐποίησας τῶν σπουδαρχούντων) und keinen Markt für Ämter (καὶ οὐ
πρόκειται νῦν ἀρχῶν ἀγορά). So nachvollziehbar die Delikte, die im ersten Teil des
Abschnitts genannt werden, sind, so wenig verständlich scheinen jedoch die Maßnah-
men, die Valens gegen diese unternommen haben soll. Wie soll die Ungerechtigkeit,
die Themistios oben nennt, damit behoben werden, dass Ämter nicht gekauft werden
können und es keinen Handel damit gebe? Auch die Aussage, dass die Ämter ἐθνῶν

 Them. or. 8,116d–117b: ἆρ’ οὖν ταξιάρχους μὲν καὶ λοχαγοὺς ἐξετάζεις καὶ ἡ ξυνωρίς σοι τῶν στρα-
τηγῶν ἐστιν ἐκκεκαθαρμένη, τοὺς δὲ εἰρηνικοὺς ἄρχοντας τούτους περιορᾷς καὶ λαθεῖν ἔνεστι δώρων
ἁλόντα, ἢ προσεισπράξαντα τοῖς ὡρισμένοις ἢ παρανόμως γνόντα, ἢ παροινήσαντα ἄλλως εἰς τοὺς
ὑπηκόους; καὶ οὐχ ὥσπερ ἐγγύθεν ἐφεστηκὼς πάντα ἐφορᾷς καὶ πάντ’ ἐπακούεις, καὶ σχεδὸν αὐτήκοος
εἶ καὶ αὐτόπτης τῶν ὑφ’ ἑκάστου δρωμένων, καὶ τοὺς ὀφθαλμοὺς ἐπὶ πάντα ἄγεις, ὥσπερ τὸν Δία
φησὶν Ὅμηρος ἐκ τῆς Ἴδης τρέπειν τὼ ὄσσε νόσφι ἐφ’ ἱπποπόλων Θρῃκῶν, Μυσῶν τ’ ἀγχεμάχων · σὺ
δὲ ἐκ Μυσῶν Φοίνικας ἐφορᾷς καὶ ὑπερ αγανακτεῖς ἀδικουμένων. τοιγαροῦν σπάνιν ἐποίησας τῶν
σπουδαρχούντων, καὶ οὐ πρόκειται νῦν ἀρχῶν ἀγορά, οὐδὲ προκηρύττονται αἱ τῶν ἐθνῶν ἐπιτροπεῖαι
ὥσπερ τὰ ὤνια, ἀλλὰ τὸ ἀρχαῖον τίμημα ἐπανελήλυθε δικαιοσύνῃ καὶ ἐμπειρίᾳ · κἂν τοῦτό τις εὑρίσκηται
κεκτημένος, οὐ δεήσεται τοῦ προσαιτεῖν πινακίδας, ἀλλὰ λειτουργήσει τοῖς κοινοῖς, κἂν μὴ προαιρῆται.

216 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



ἐπιτροπεῖαι nicht verkauft werden sollen, stattdessen zu dem alten Zensus die Recht-
schaffenheit und die Kompetenz dazugekommen seien, scheint wenig erhellend. Die
Angaben, dass kein Ernennungsbrief vorgezeigt werden und derjenige, der gefunden
worden sei, das Amt übernehmen müsse, ob er wolle oder nicht, lassen sich ebenso
schwer auf ein konkretes Verfahren beziehen.

So unklar die Aussagen in Bezug auf die Ämter auch scheinen, so lassen sie sich
doch in einer Hinsicht präzisieren: Die Verbindung des Beginns der Textstelle mit
dem zweiten Teil der Passage durch das Wort τοιγαροῦν legt nahe, dass es sich dabei
um Maßnahmen gegen die Ungerechtigkeiten handelt, die der Kaiser nicht dulde.
Nimmt man den Redekontext und die Adressaten hinzu, ist anzunehmen, dass es sich
hierbei um eine konkrete Bestimmung handelt, die Valens erlassen hat und die den
Eliten bekannt gewesen sein werden. Nun zu den einzelnen Aussagen:

Bei τοιγαροῦν σπάνιν ἐποίησας τῶν σπουδαρχούντων, καὶ οὐ πρόκειται νῦν
ἀρχῶν ἀγορά scheint das Verhalten, das damit indirekt angeprangert wird, identifi-
zierbar: es geht vermutlich um jene, die mit großem Eifer Ämter kaufen wollen und
um den Markt, der damit einhergeht. Es finden sich in der Zeit von Valens und Valen-
tinian, aber auch schon bei Julian Gesetze, die den Verkauf von Positionen im kaiserli-
chen Dienst aber auch den der Dienstleistungen selbst eindämmen sollen.173

Erhellend wirkt hier, wie Lenski die Aussage interpretiert, dass es unter den Kai-
sern einen Mangel an Pöstchenhäschern gibt. Er verbindet diese mit dem Valens und
Valentinian charakteristischen Verhalten, berufsmäßige Bürokraten und Soldaten
den Aristokraten vorzuziehen:

To be sure, some measure of efficiency was gained, but those of senatorial backround, who ex-
pected high office almost as a birthright, would have been downright indignant. Valentinian and
Valens gummed up the patronage machine and in so doing won the wrath of the traditional
elite.174

Wenn Lenski Recht hat, würde das bedeuten, dass Themistius die Aristokraten, die sich
durch das meritokratische Prinzip bei der Vergabe der Ämter übervorteilt sahen, vor
Augen führte, in welchem größeren Zusammenhang die Reformen des Kaisers zu sehen
sind. Nach der Logik der Rede sagt er ihnen, dass die Ämter nach den gleichen rationa-
len Erwägungen vergeben werden müssen, nach denen auch über sinnvolle oder nicht
sinnvolle Kriegszüge geurteilt werden sollte.175 Konsequent scheint daher die Aussage,
dass auch das Amt, das Themistios im Plural mit ἐθνῶν ἐπιτροπεῖαι bezeichnet und mit
‚Statthalterschaft‘176 übersetzt wird, nicht wie eine Ware verkauft werde.

 Zum Sportelwesen und Ämterkauf: Kelly, Ruling 138 f., 144 f.
 Lenski, Valens 63.
 Them. or. 8, 114c.
 Es ist schwer nachvollziehbar, wie in den Kontext der Rede die ‚Statthalterschaften‘ passen sollen.
Zur Übersetzung von ἐθνῶν ἐπιτροπεῖαι: LSJ s. v. ἡ ἐπιτροπέια A.II: ‚office of a roman procurator‘, LSJ
s. v. τὸ ἔθνος A.2.c.: at Rome = ‚provinciae‘; Mason, Greek Terms 142 übersetzt ἐπίτροπος mit procura-
tor bzw. dessen Amt. Zu der Nähe der Begriffe procurator und suspector: Jones, Later Roman Empire

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 217



Auffallend in diesem Zusammenhang wirkt die Wendung ἀλλὰ τὸ ἀρχαῖον τίμημα
ἐπανελήλυθε δικαιοσύνῃ καὶ ἐμπειρίᾳ. Betont wird hier die Gerechtigkeit und die Er-
fahrung, die offensichtlich eine neue Voraussetzung bei der Vergabe des Amtes dar-
stellen.177 Für die alten Aristokraten mag das eine Zumutung gewesen sein, da sie als
Aristokraten traditionell per definitionem zugleich als die Besten galten. Die Wendung τὸ
ἀρχαῖον τίμημα (der alte Zensus) könnte von Themistius eine Anspielung auf die traditio-
nelle Vorstellung sein, dass diejenigen, die am meisten besitzen, von alters her auch die
Ämter innerhalb des Staatswesens innehaben sollten. Spannend ist nun, dass Themistios
die neuen Anforderungen, nämlich Gerechtigkeit und Erfahrung nun im nächsten Satz
mit τοῦτο wieder aufgreift, wenn es darum geht, wem dieses Amt übertragen wird, so-
bald er im Besitz dieser Eigenschaften gefunden wird. Eben diese werden auch in einem
Gesetz erwähnt, in dem es um die Änderung bei der Steuereintreibung geht.178

Vor allem sollen nicht mehr Dekurionen die Eintreibung der Steuergüter übernehmen. Wer des-
halb aus den Behörden charakterlich wie finanziell für geeignet befunden wird, soll seinen
Namen in eine auf provinzialer Ebene geführte Stammrolle eintragen, um aufgrund dieser Nomi-
nierung für ein Jahr Steuern einzutreiben. Dafür sollen keine weiteren Liturgien mehr auf solche
Personen zukommen, und wenn sie nach vollzogener Eintreibung und Ausgabe der Naturalien
an den Empfänger am Ende ihres Amtes vor dem zuständigen Statthalter Rechenschaft abgelegt
haben, sollen sie nach Unserer Entscheidung angemessene Belohnung erhalten. Das neu zu bil-
dende corpus der susceptores soll außerdem auch ehemalige Offiziale umfassen, das heißt ehe-
malige numerarii und tabularii179 und vergleichbare Ämter derjenigen Behörden, aus denen
dieses corpus gebildet werden soll. Wer durch Begünstigung zu höheren Würden gelangt ist,

456 sagt, dass die Eintreibung der Steuer von kurialen Beamten ausgeführt wurden, die procuratores
(ἐπιμεληταί) oder susceptores (ἀποδεκταί, ὑποδεκταί), genannt wurden und die von den jeweiligen
Stadträten gewählt worden seien. Er bezieht sich dabei freilich auf die Zeit vor der Reform durch Va-
lens und Valentinian. Die verwandte Bedeutung der beiden Begriffe procurator und susceptor hin-
sichtlich ihrer Funktion kommt auch in einer Konstitution aus dem Jahre 325 zum Ausdruck: CTh 7,4,1
(19. Oktober 325): ut procuratores seu susceptores vel praepositii pagorum et horreorum eam (sc. anno-
niam) comparent. Bei Themistius kommt die Wendung ἐθνῶν ἐπιτροπεῖαι sonst noch in or. 14 vor, in
der er Theodosius bittet, die Ehre Konstantinopels zu vergrößern: τιμαὶ δὲ καὶ τὸ ἄρχειν ἀεὶ καὶ τὸ
διαλαγχάνειν τὰς τῶν ἐθνῶν ἐπιτροπείας ἐξ ἀρχῆς οἰκιζομένῃ τῇ πόλει; In or. 15, 196c hat Cobet eine
Emendation vollzogen und τῶν θεῶν ἐπιτροπείας verändert zu τῶν ἐθνῶν ἐπιτροπείας. Bei beiden
Stellen wäre es möglich, dass Themistios hier eher einen allgemeinerem Verwaltungsbegriff meinte,
als genau die Statthalterschaft.
 Ich bedanke mich bei Hans-Ulrich Wiemer für das Gespräch mit ihm, bei dem er darauf hinwies.
 Vgl. Schmidt-Hofner, Reagieren 121 f. zur Verbindung mit der or. 8; auch Heather/Matthews sehen
die Verbindung zur Steuereintreibung, auch wenn sie nicht auf die ‚specific details‘ eingehen: Hea-
ther/Matthews, Goths 31, Anm. 64: „Themistius is perfectly correct to focus attention on the specific
details of tax collection, as much as on the centrally set overall tax rate. Valentinian und Valens at-
tempted to cut down on such corruption at the very start of their reigns by shifting the responsibility
for allocation and collection away from the city councils towards retired officials from the office of
the provincial governor, explicitly because the former were too corrupt.“
 Zu dem Status der tabularii s. Lenski, Servi Publici 340 f: aus Inschriften und Texten könnte die
Aufgabe der tabularii, die im Osten des Reiches logographeis geheißen hätten, entnommen werden.

218 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



bleibt zwar der Tätigkeit als Steuereintreiber verpflichtet, behält aber seinen Status und muß
keine Kurienpflichten aufgrund dieser Nominierung befürchten.180 (CTh 12,6,7; 4. August 365; üb.
nach Schmidt-Hofner)

Schmidt-Hofner geht davon aus, dass „CTh12,6,7 Fragment desjenigen Erlasses ist, mit
dem die normative Grundlage der Steuererhebungsreform geschaffen wurde“ und
dass es sich dabei um eine reichsweite Reform gehandelt habe.181 Die Konstitution
gibt nach Schmidt-Hofner Aufschluss darüber, welche „Funktionen innerhalb der Steuer-
eintreibung“ angesprochen und welche Personen für die Ausführung der entsprechenden
Dienste vorgesehen worden seien. Die Anordnung beziehe sich auf die „von den Regional-
behörden unter Verantwortung des Prätoriumspräfekten erhobenen Grundsteuer“, die
nach „nach dem capitatio-iugatio-Verfahren berechnet“ worden sei.182 Schmidt-Hofner
zeigt, dass es darin um die Aufgaben dreier Gruppen ging: die des susceptor, der dafür
sorgen musste, dass die Steuern zentral gesammelt wurden, des praepositus horreorum,
der die Oberaufsicht über die Speichermagazine hatte, und des praepositus pagi, der die
Erhebung der Steuern in den jeweiligen Unterbezirken koodinierte.183 Der Reformcharak-
ter der Konstitution zeige sich nach Schmidt-Hofner darin, dass in ihr zum ersten Mal
Dienste im Rahmen der Steuerentrichtung an kaiserliche Funktionäre und Würdenträger

Sie seien zuständig gewesen für öffentliche Protokolle wie Archivierung der Dekrete, Katalogisierung
öffentlichen Eigentums, Aufbewahrung der Listen von Bürgern und Amtsinhabern, Umsetzung von
Gerichtsprozessen und im späten Römischen Reich auch das Notieren von Steuerzahlungen. Lenski
schreibt, dass diese in allen Zeiten aus den Reihen der freien Bürger und befreiten öffentlichen Skla-
ven gezogen werden konnten. Allerdings könne aus dem Katalog bei Weiß, Sklave der Stadt 72 f.,
bes. Anm. 166 entnommen werden, dass die notarielle Beurkundung schon immer sehr häufig die Auf-
gabe der öffentlichen Sklaven gewesen sei. In einem Reskript von 290 oder 293 erkläre Maximian,
dass ein libertus publicus der Provinz, der seine Arbeit als tabularius nach der Freilassung weiterge-
führt habe, in keiner Weise seinen freien Status oder die Chancen seines Sohnes, Dekurion zu werden,
gefährdet hätte. Im 4. Jahrhundert habe sich der Status des tabularius stark verändert, so dass 401
Honorius in einem Gesetz angeordnet habe, dass diejenigen, die dieses Amt in einer ganzen Provinz
innehätten, Freie sein sollen. Aus einer Grabinschrift eines primiscrinarius tabulari von 432 erfahren
wir, dass er den Status eines clarissimatus erreicht hatte. Im vierten Jahrhundert hätten sicher auch
öffentliche Sklaven als tabularii gewirkt, im 5. Jahrhundert sei das hingegen verboten gewesen.
 CTh 12,6,7 (4. August 365): Ad susceptionem specierum veniant, qui ante omnia sciant se decuriones
non esse. ex corpore igitur diversorum officiorum quisquis idoneus repperitur tam moribus quam facul-
tatibus, veluti matriculae per singulas provincias nomen suum adscribat, ut hac ordinatione dipositi
annuas susceptiones peragant, ita ut nihil praeterea muneris pertimescant, atque expleta susceptione
erogationibusque perfectis transacto illo officio cum aput iudicem fidele obsequium comprobarint, iudi-
cii nostri digna praemia consequantur. adiungi autem ad hoc corpus debent etiam illi, qui ex officiis
singulis sint, hoc est ex tabulariis et numerariis similibusve officiis eorum officiorum, de quorum ordine
hoc corpus constitui volumus. quicumque vero ex his ad honores potiores per suffragium pervenerint,
susceptionis munus perfungantur ita, ut salva sit dignitas quam habent nec ex hac ordinatione curiale
consortium pertimescant.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 122.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 123.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 126.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 219



vergeben worden seien, anstatt die Kurialen damit zu beauftragen. Diese Maßnahme sei
in der Geschichte der römischen Finanzverwaltung einmalig gewesen.184 Nach Schmidt-
Hofner zeigten zahlreiche Quellen, dass in der Konsequenz alle Ebenen der Verwaltung
von der Reform betroffen gewesen seien. Sowohl Offiziale, die dem Prätoriumspräfekten
unterstanden, seien als Liturgen einbezogen worden als auch diejenigen, die den Heer-
meistern unterstanden.185 Die hinter der Reform stehende Zielsetzung sieht Schmidt-
Hofner darin, „privilegierte Kreise für den Staat in die Pflicht zu nehmen und den Dekur-
ionenstand so von einer lästigen Bürde zu befreien, die seinen eigentlichen munizipalen
Aufgaben im Wege stand.“186 Vor allem die Heranziehung der honorati habe die Reform
dabei im Auge gehabt, also diejenigen, die sich das „Honorarkodizil eines Posten im Kai-
serdienst erworben hatten und so, ohne tatsächlich Dienst geleistet zu haben, als honorati
in den Genuß von Privilegien der militantes kamen.“187 Aufgrund der großen Erfahrung,
die die ehemaligen Offizialen mitbringen konnten, seien auch jene die Zielgruppe für den
neuen kaiserlichen Dienst gewesen.188

Wegen der thematischen Nähe, die Them. or, 116d–117b und CTh 12,6,7 (4. Au-
gust 365) zeigen, schlage ich vor, den Ausschnitt aus der Rede unter der Annahme zu
interpretieren, dass er die Reformen anspricht, die auch in der Konstitution CTh 12,6,7
zu finden sind und zu prüfen, ob dies eine Antwort auf die oben gestellten offenen
Fragen geben kann.

Geht man davon aus, dass Themistios von der Reform der Steuereintreibung
spricht, lässt sich folgern, dass er mit ἐθνῶν ἐπιτροπεῖαι ganz allgemein kaiserliche
Verwaltungsämter in den Provinzen (ἐθνῶν) meint, die Valens neu eingerichtet hat,
nachdem er den Dienst von den Dekurionen auf seine Beamten übertragen hat. Die
Funktion dieser sei es nach Schmidt-Hofner gewesen, die „von den Regionalbehörden
unter Verantwortung des Prätoriumspräfekten erhobenen Grundsteuern“ einzutrei-
ben.189 In Hinblick auf dieses Amt, betont der Redner nun, dass es nicht käuflich sei
(οὐδὲ προκηρύττονται αἱ τῶν ἐθνῶν ἐπιτροπεῖαι ὥσπερ τὰ ὤνια), sondern an den ver-
geben werden solle, der nach alter Tradition den entsprechenden Zensus erfülle, aber
zusätzlich noch gerecht und erfahren sei (ἐπανελήλυθε δικαιοσύνῃ καὶ ἐμπειρίᾳ).190

 Schmidt-Hofner, Reagieren 120.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 131.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 147; Lenski, Valens 297 begründet die Veränderung damit, dass die
kaiserlichen Funktionäre bei Betrug eher hätten bestraft werden können.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 127.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 127.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 223.
 Die von Themistios genannte Qualifikation der δικαιοσύνῃ entspräche der Forderung nach cha-
rakterlicher Eignung in CTh 12,6,7 (repperitur tam moribus), die genannte Qualifikation der Erfahrung
entspräche der Aussage, dass auch ehemalige Offiziale miteinbezogen werden sollen (hoc corpus de-
bent etiam illi, qui ex officiis singulis sint, CTh 12,6,7). Die finanzielle Voraussetzung des zukünftigen
Amtsträgers, die in CTh 12,6,7 mit tam moribus bezeichnet wird, nähme Themistios auf, indem er den
alten Zensus (τὸ ἀρχαῖον τίμημα) als erste Voraussetzung für ἐθνῶν ἐπιτροπεῖαι nennt.

220 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



Damit könnte Themistios auf das in der Konstitution beschriebene Verfahren verwei-
sen, nach dem derjenige, der mit diesen Eigenschaften gefunden werde, ohne viel Bü-
rokratie das Amt antreten solle. Weder bräuchte er dafür ein Ernennungsschreiben
vorzuzeigen (οὐ δεήσεται τοῦ προσαιτεῖν πινακίδας), noch müsse er sich dafür bewor-
ben haben (κἂν μὴ προαιρῆται). Statt lange auf ein Schreiben zu warten, könne er
ohne großen Aufwand für die Gemeinschaft seinen Dienst leisten (ἀλλὰ λειτουργήσει
τοῖς κοινοῖς). Die Wendung κἂν μὴ προαιρῆται wurde von Leppin/Portmann übersetzt
mit ‚auch wenn er es nicht wünscht‘. Diese Deutung lässt den Dienst des neuen Amtes
eher unattraktiv erscheinen. Der Redner hätte damit gesagt, dass man den Dienst
auch dann leisten müsse, wenn man es eigentlich nicht wolle. Das scheint für eine
kaiserliche Lobrede wenig plausibel, dass darin dargestellt würde, dass ein kaiserli-
ches Amt ungern übernommen werde.191 Stattdessen erinnert das Verfahren der Er-
nennung eher einem ‚Ausgewähltsein‘. Derjenige solle das Amt innehaben, der von
anderen als geeignet befunden werde, selbst wenn derjenige sich nicht dafür ent-
schieden habe.192 Mit dem Ausdruck κἂν μὴ προαιρῆται charakterisierte Themistios
den idealen Amtsinhaber in einer Art Ringkomposition im Gegensatz zu denen, die
um ein Amt eiferten, es aber anscheinend nur kaufen wollten, ohne dafür auch etwas
leisten zu wollen, zu dem Verhalten also, dem der Kaiser ein Ende gesetzt habe (τοιγα-
ροῦν σπάνιν ἐποίησας τῶν σπουδαρχούντων, καὶ οὐ πρόκειται νῦν ἀρχῶν ἀγορά). Es
erscheint plausibler, dass κἂν μὴ προαιρῆται eher den Gedanken der recusatio auf-
nimmt, der bei bestimmten Ämtern – gerade auch im kirchlichen Bereich – davon
ausgeht, dass derjenige, der ein Amt nicht anstrebt, der geeignetste sei. Damit würde
Themistios den potentiellen Amtsträger eher als einen ‚Erwählten‘ denn einen ‚Ge-
zwungenen‘ darstellen. Mit der Interpretation der Stelle unter der Annahme, dass der
Redner hier von der Veränderung bei der Steuereintreibung spricht, erscheint die
Passage 116b–117d verständlicher.

Scheint nun einiges in der schwer zu deutenden Passage 116d–117b aufgelöst, so
bleibt doch ein Verständnisproblem. Themistios beginnt nach der hier gegebenen
Deutung damit, die Bevorzugung vor allem geeigneter Männer vor denjenigen zu
rechtfertigen, die sich aus Standesgründen dazu berechtigt sahen. Als ein Beispiel für
die Neuerung bei der Vergabe der Ämter nennt er nun eines, das eine gewisse Ähn-
lichkeit zu den Anforderungen aufweist, welche in der Reform der Steuereintreibung
genannt werden. Damit wirkt es so, als ob es sich auch dabei um ein Amt handelt, um
das die Aristokraten sich betrogen fühlten. Das scheint jedoch nach Lenskis Einschät-
zung eher unwahrscheinlich: „Tax collection had been the least welcome job of the
governors’ staffs.“193

 Ganz anders stellt es sich in den Gesetzen dar. Darin wird deutlich, dass es schwer schien, geeig-
nete Amtsinhaber zu finden. Dieser Unterschied ist mit hoher Wahrscheinlichkeit den verschiedenen
Genres ‚Gesetz‘ und ‚Lobrede‘ zuzuschreiben .
 LSJ s. v. προαιρέω A.II.4: choose deliberately to do so.
 Lenski, Valens 298.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 221



So schreibt auch Schmidt-Hofner, dass die Durchsetzung der Reform der Steuer-
entrichtung auf viele Widerstände gestoßen sei, was mit folgendem Gesetzestext ver-
anschaulicht werden soll:

[...] Sooft Deine Erhabenheit erkennt, daß Mangel herrscht an denjenigen, die Wir in Unseren frü-
heren Verfügungen zu susceptores und praepositi (sc. pagorum und horreorum) zu machen befoh-
len hatten, wird sie der althergebrachten Sitte und Gewohnheit folgen, und zwar so, daß sie aus
demjenigen Stand bestimmt werden, aus dem sie zuvor bestellt zu werden pflegten. Der Statthalter
von Kilikien und die anderen Statthalter aber sollen durch Briefe Deiner Hoheit gedrängt werden,
daß sie mit größtem Eifer geeignete ehemalige Offiziere aufspüren und veranlassen mögen, daß
diese die in den Verfügungen Unserer Gnaden festgesetzten Aufgaben erfüllen. Denn wenn sie auf-
grund von Günstlingswirtschaft übergangen wurden, muß der öffentliche Nutzen unbedingt sein
Recht erhalten: Es besteht ja kein Zweifel, daß diejenigen Offizialen, die zum jetzigen Zeitpunkt in
unterschiedlichen Kanzleien Dienst tun, viele auslassen. Wenn irgendwelche unter ihnen bei
einem solchen Winkelzug ertappt werden sollten, werden sie der Todes- und der Vermögensstrafe
verfallen, wobei ihr Vermögen den Kurien zufallen wird.194 (CTh 12,6,5; 4. Juli 365; üb. nach
Schmidt-Hofner)

Schmidt-Hofner sieht darin einen von vielen Belegen für das Hauptproblem der
Reform.195 Es war offensichtlich schwierig, geeignete Personen für den Dienst zu fin-
den. In der Disposition wird deutlich, dass die Statthalter gedrängt werden sollten, ge-
eignete Personen zu finden. Die Strafmaßnahme dafür, wenn einer einen geeigneten
Kanditaten ausgelassen habe, klingt ausgesprochen scharf, so dass in der Forschung
gerade darin ein Beleg für das Scheitern der Konstitution gesehen wurde.196

Die vielen Anzeichen dafür, dass die Reform auf Schwierigkeiten gestoßen sei, be-
lege nach Schmidt-Hofner jedoch nicht ihr gänzliches Scheitern. Vielmehr gebe es
noch Jahre nach der Herrschaft der beiden Kaiser Belege dafür, dass die Reform um-
gesetzt worden sei.197 Wenn Themistios in der or. 8 auf die Reform bei der Steuerein-
treibung anspielt, wäre das ein weiterer Beleg dafür, dass die Kaiser auch im Jahre
368/369198 noch an der Reform festgehalten haben. Es bleibt jedoch die Frage, welche
Funktion es hatte, dass die Verminderung des Ämterverkaufs, der vermutlich bei den
alten Eliten für Unmut gesorgt hat, mehr oder weniger in einem Zug mit dem eher

 CTh 12,6,5 (4. Juli 365): [...] Excellentia tua, ubi eos deesse perviderit, quos susceptores et praeposi-
tos creari scitis prioribus iusseramus, vetustum morem consuetudinemque sectabitur, scilicet ut ex eo
ordine constituantur, ex quo ante consueverant ordinari, modo ut ipse Ciliciae praeses et ceteri ma-
gnitudinis litteris urgeantur, ut idoneos ex diversis officiis tota sagacitate vestigent eosque gerere praes-
titutam scitis nostrae manuetudinis sollicitudinem faciant. Nam si qui per gratiam fuerint praetermissi,
necesse habet exigere publica commoditas ultionem. nec enim dubium est eos officiales, qui nunc diver-
sis officiis obsecundant, plurimos praetermittere, quorum si qui in huiusmodi fuerint arte deprehensi,
dabunt poenas, facultatibus traditis curiis, etiam capitis ac salutis.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 138 f.
 So Lenski, Valens 298, der auf Giardina/Grelle, MEFRA 95, 1983, 300 f. verweist.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 144–146.
 Zur Datierung der Rede s. S. 24, Anm. 90.

222 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



ungeliebten Amt der Steuereintreibung genannt wird. Im Folgenden soll ein Erklä-
rungsversuch gegeben werden. Vielleicht steckt dahinter die Absicht, die verschiede-
nen Ämter insofern zu nivellieren, indem sie alle darauf reduziert werden, dass sie
vor allem fähig und gerecht ausgeführt werden sollen. Damit würde die spezielle Poli-
tik des Kaisers umso mehr hervortreten, die dadurch geprägt scheint, dass keine
Rücksicht auf alte Ansprüche gelegt werde und umso mehr Gewicht auf Gerechtigkeit
in Hinsicht auf alle Untertanen.

V.4.1.5 Der νόμος ἔμψυχος und die Steuerreform

Im folgenden Text der Rede geht es weiterhin um die herausragende Bedeutung der
Ausübung der Ämter:

Sie wußten nicht, daß jeder, der ein Amt erwirbt, ein kleines Abbild der Herrschaft übernimmt, und
aus dem Abbild schließen die Menschen auf die Gestalt des Urbilds: Es wäre lächerlich, ein Standbild
umzustürzen, weil es nicht sehr ähnlich geraten ist, oder ein Gemälde schnell abzuwischen, wenn es
keine Züge des Modells aufweist, aber sich bei den lebenden Bildern nicht darum zu kümmern, ob
sie leichtsinnig handeln. Gleichwohl, auch wenn nun ein erzenes Bild nicht die Gestalt des Kaisers
widergibt, so würde es den Betrachtern nicht schaden, ein Beamter aber, der deinem Wesen nicht
entspricht, wird zum Unheil der ihm zugeordneten Untertanen und verkehrt die Macht, die er zum
Guten erlangt hat, in ihr Gegenteil.199 (Them. or. 8,117d–118a; üb. nach Leppin/Portmann)

und:

Ich preise nun vieles an deiner Herrschaft, am meisten preise ich von dem noch nicht Genann-
ten, daß du die mit der Zeit außer Gebrauch gekommene Sitte wieder eingeführt und dich dafür
entschieden hast, von den Freunden Geschenke zu fordern, nicht etwa, bei Zeus, ein Pferd oder
Hunde – denn bei ihnen paßt es besser zu einem Herrscher, sie zu geben als sie zu nehmen –,
sondern gute Männer, die sich für ein Amt eignen und ohne die deine Untertanen deine Fürsorge
nicht spüren würden, denn auch wenn du eine Choinix auferlegst oder eine einzige Kotyle200, so
wird dieser ganze Eifer sinnlos und unnütz, wenn damit verbrecherisch verfahren würde. Nichts
an den Steuern ist so drückend, daß es nicht auch, für sich genommen, leicht sein könnte. Alles

 Them. or. 8,117d–118a: οὐκ εἰδότες ὅτι πᾶς ὁ λαχὼν ἀρχὴν μικρὰν εἰκόνα τῆς βασιλείας ὑποδύεται.
τεκμαίρονται δὲ ἐκ τῆς εἰκόνος οἱ ἄνθρωποι τὴν μορφὴν τοῦ ἀρχετύπου. γελοῖον οὖν ἀνδριάντα μέν,
ἐὰν μὴ πάνυ προσεοικὼς ᾖ, καταβάλλειν καὶ τὸν πίνακα εὐθὺς ἐξαλείφειν, εἰ μηδὲν φέρει τοῦ παρα-
δείγματος, περὶ δὲ τὰς ἐμψύχους εἰκόνας μὴ φροντίζειν ῥᾳδιουργοῦντας. καίτοι χαλκῆ μὲν εἰκὼν μὴ
σῴζουσα τὴν ἰδέαν τοῦ βασιλέως οὐδὲν ἂν λυμήναιτο τοῖς θεωμένοις, ἄρχων δὲ μὴ φέρων τὸν σὸν
χαρακτῆρα ἀντὶ κακῆς γίγνεται μοίρας τοῖς ὑπακούειν ταχθεῖσι, καὶ μετατίθησι τὴν ἐξουσίαν, ἧς ἐπὶ
τῷ εὐποιεῖν τετύχηκεν εἰς τοὐναντίον.
 Bei Choinix handelt es sich um ein Maß, meist für Getreide, das etwa dem entsprach, was nach
Schätzung einem Mann zur täglichen Nahrung reichte (s. s.v. ψοῖνιξ RE III,2); bei der Kotyle handelt es
sich um ein Hohlmaß für Trockenes und Flüssiges, ihr Volumen entsprach vermutlich c.a. 300 ml
(einem Mittelwert der athenischen Kotyle und der in Pergamon): s. s.v. Kotyle 2) XI,2 RE.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 223



hängt ab vom „Wann“, „Wie“, „Nicht hier, sondern dort“, „Nicht morgen, sondern sofort“. Solches
macht auch das Kleine groß und das Leichteste lästig, und daß plötzlich zwei Obolen ein Talent
bedeuten. Dies kann gesetzlich nicht angeordnet werden; die Natur dieser Dinge ist nämlich
nicht so angelegt, eine feste Norm annehmen zu können. Es ist also ein beseeltes Gesetz vonnö-
ten, das sich jedem Umstand anpaßt, sowie eine realitätsnahe Gerechtigkeit, die die jeweiligen
Gegebenheiten für die Untertanen gut einrichtet. Diejenigen, die einen Teil verwalten werden,
gehören notwendigerweise zu demjenigen, von dem das Ganze abhängt – wie ja auch ‚Kosmos‘201

der angemessene Name für dieses Ganze ist. Der hauptsächliche Teil des Wohlergehens liegt
zwar in den Händen des Gottes, die einzelnen Teile lenken indessen die jeweils verschiedenen
von ihm Eingesetzten. Du betrachtest als nötig, daß auch diese Ordnung, der du vorstehst, an
jenem ‚Kosmos‘ Anteil haben soll.202 (Them. or. 8,118b–119a; üb. nach Leppin/Portmann)

Den Offizialen wird in dem ersten Teil der zitierten Passage die Bedeutung ihrer
Funktion vor Augen geführt. Sobald sie ein kleines Amt (ἀρχὴν) übernähmen, seien
sie ein Bild der kaiserlichen Herrschaft (εἰκόνα τῆς βασιλείας). Im Kontext der Rede
erinnert der Begriff εἰκὼν auch an das in Kapitel III beschriebene Verhältnis zwi-
schen Kaiser und Gott und die damit zusammenhängende Nachahmung des Gottes
durch den Kaiser. Themistios lobte dabei die Nachahmung Gottes durch den Kaiser
als eine Leistung, die daraus erwuchs, dass dieser sich für das ethisch richtige Han-
deln entschieden habe. So sollen nun auch diejenigen – so die implizite Aussage –, die
ein kaiserliches Amt innehaben, sich ihrer Verantwortung bewusst sein und dem Kai-
ser, ihrem Abbild, nacheifern. Im zweiten Absatz der zitierten Stelle (118b–119a)
spricht Themistios nun davon, dass der Kaiser eine aus der Mode gekommene Ge-
wohnheit wieder eingeführt habe. Er würde nämlich Geschenke von seinen Freunden
fordern. Damit werden diejenigen Männer, die Valens von seinen Freunden als Ge-
schenke gegeben werden sollen, als besonders kostbar dargestellt. Der Zusatz, dass
diese gut sein und sich für ein Amt eignen sollten (ἀλλ’ ἄνδρας ἀγαθοὺς καὶ πρὸς τὸ

 LSJ s. v. ὁ κόσμος A.IV.: ‚universe‘.
 Them. or. 8,118b–119a: Πολλὰ οὖν ἀγάμενος τῆς βασιλείας τουτὶ μάλιστα ἄγαμαι τῶν λοιπῶν, ὅτι
τὸν θεσμὸν τοῦτον ἐν χρόνῳ περιοφθέντα εἰς τάξιν καθίστης καὶ δῶρα παρὰ τῶν φίλων ἔγνωκας
ἀπαιτεῖν, οὐχ ἵππον οὐδὲ κύνας μὰ Δία—ταῦτα γὰρ διδόναι μᾶλλον ἢ λαμβάνειν βασιλικώτερον—ἀλλ’
ἄνδρας ἀγαθοὺς καὶ πρὸς τὸ ἄρχειν ἐπιτηδείους, ὧν δίχα τοῖς ὑπηκόοις οὐδεμία γένοιτο αἴσθησις τῆς
παρὰ σοῦ κηδεμονίας, ἀλλὰ κἂν χοίνικα ἐπιτάττῃς κἂν μίαν κοτύλην, ἅπασα αὕτη ἡ φιλοτιμία ἄκαρπος
γίνεται καὶ ἀνόνητος, εἰ κακουργοῖτο. οὐδὲν γὰρ οὕτω βαρὺ τῶν τελουμένων, ὡς αὐτὸ καθ’ ἑαυτὸ μὴ
ῥᾴδιον εἶναι, ἀλλὰ τὸ πότε καὶ πῶς, καὶ τὸ μὴ ἐνθαδί, ἀλλ᾽ἐνθαδί, καὶ τὸ μὴ εἰς αὔριον, ἀλλ’ αὐτίκα ·
ταῦτα ποιεῖ καὶ τὸ μικρὸν μέγα καὶ τὸ ῥᾷστον ἐργῶδες, καὶ τὸ δυοῖν ὀβολοῖν ἄξιον ταλάντου, ἃ νόμῳ
μὲν διορίζειν οὐχ οἷόν τε · οὐ γὰρ δέχεσθαι πέφυκεν ἡ τούτων φύσις τύπον ἑστῶτα · νόμου δὲ ἐμψύχου
δεῖ πρὸς τὸν καιρὸν ἕκαστον ἁρμοττομένου καὶ δικαιοσύνης χθαμαλωτέρας, ἀεὶ τὸ παρὸν τοῖς ὑπη-
κόοις εὖ τιθεμένης. τοιούτους δὲ ὑπάρχειν ἀνάγκη τοὺς μέρος ἐπιτροπεύσοντας τῷ τὸ σύμπαν ἀνηρ-
τημένῳ, ὥσπερ γε καὶ τοῦ σύμπαντος τοῦδε ὁ κόσμος ὄνομα πρέπον ἐστί, καὶ τὸ μὲν κεφάλαιον εἰς τὸν
θεὸν ἀνῆπται τῆς σωτηρίας, τὰ μέρη δὲ ἄλλος ἄλλο κυβερνᾷ τῶν ὑπ’ ἐκείνου προστεταγμένων · ἧς τά-
ξεως ἀπολαύειν οἴει δεῖν καὶ τοῦτον τὸν κόσμον οὗ προστατεύεις.

224 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



ἄρχειν ἐπιτηδείους) liest sich wie eine Spielart der Wendung „gerecht und erfahren“,
wie sie im Zusammenhang mit der Vergabe der Ämter von Themistios bereits genannt
wurde. Die Vermutung liegt nahe, dass Themistios auch hier auf die Schwierigkeiten
verweist, die sich bei der Suche nach geeigneten Männern für das Amt der Steuerein-
treibung eingestellt haben (CTh 12,6,5 (4. Juli 365)). Diejenigen, von denen in 117b be-
reits gesagt wurde, dass sie das Amt übernehmen werden, wenn sie als geeignete
befunden werden, scheinen denen zu entsprechen, die von den Freunden des Kaisers
als Geschenk gegeben werden (δῶρα παρὰ τῶν φίλων). Nimmt man an, dass es sich
bei den Freunden um Statthalter handelt oder um solche, die für die Auswahl der
neuen Amtsinhaber in Frage kamen, dann würden diese mit dem Begriff ‚Freund des
Kaisers‘ aufgewertet werden. Darüber hinaus formuliert Themistios zugleich auch
einen hohen Anspruch an sie, denn φιλός impliziert bei Themistios, wie das Kapitel
über die Gleichheit der Brüder gezeigt hat, dass der Freund vor allem das gleiche Stre-
ben nach dem Guten, nach der Gerechtigkeit besitzt.203 Auffallend ist auch hier wie-
der der grundsätzlich andere Ton, den Themistios in Bezug auf die Reform anschlägt,
vergleicht man ihn mit dem in CTh 12,6,5 (4. Juli 365). Darin wurde denen, die mit Ab-
sicht gute Kandidaten übersehen, mögliche Strafen angedroht. Der Stil der Konstitu-
tion ist entsprechend streng. In der Lobrede hingegen erscheinen die Statthalter als
Freunde des Kaisers, so dass es fast unmöglich scheint, dass sie Günstlingswirtschaft
betrieben. Deutlich wird in der Rede der moralische Appellcharakter an die jeweili-
gen Amtsinhaber.

Nur wenn gute Männer zu Geschenken gemacht werden, so kann man die Pas-
sage bei Themistios deuten, hat die Reform auch eine Chance umgesetzt zu werden.
Das, was nach den Worten des Themistios die Last der Steuer ausmache, sei weniger
die Steuer selbst, sondern eher der Zeitpunkt, wann sie zu liefern, und auch der Ort,
an dem sie abzugeben sei. In der Aussage, dass das „Wo“ entscheidend sei, steckt ver-
mutlich ein Hinweis auf einen Teil der Reform, der die Wege für diejenigen, die
die Steuer entrichten, betrifft (CTh 7,4,15; 3. Mai 369). Die Aussage, dass das „Wo“ in
Hinblick auf die Entrichtung der Steuer entscheidend sei, kann ein Indiz dafür sein,
dass hier die Kosten angesprochen werden, die für den Transport der Naturalien an-
fielen. Vermutlich wird damit auf einen anderen Teil der Reform, auf den der „Frei-
gabe der Steuerentrichtungsraten“204 verwiesen. Dieser findet sich in CTh 11,1,15
(19.5.366) wieder und legt fest, dass den Steuerzahlern ermöglicht werden solle, die
Steuer in drei Raten zu entrichten. Schmidt-Hofner verweist auf eine Neuerung dieser
Bestimmung, die nicht in der Ermöglichung der drei Raten gelegen hätte, sondern
vielmehr an der Bestrafung, die angedroht wurde, wenn ein Beamter die Annahme
der Naturalien verweigere.205 CTh 11,1,15 (19.5.366) kann daher als Ausdruck für die

 Vgl. S. 159.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 157.
 Schmidt-Hofner, Reagieren 157–161.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 225



Schwierigkeit betrachtet werden, eine angemessene Umsetzung der Konstitutionen zu
gewährleisten. Es war offensichtlich nicht leicht, jemanden zu finden, der die nötige
Flexibilität bei dieser Aufgabe aufwies. Derjenige hätte ganz im Sinne des Kaisers vor
allem das Wohl der Untertanen im Auge haben müssen, um das „Wann“, den richti-
gen Zeitpunkt für denjenigen, der die Steuer entrichtet, zu akzeptieren. Daher scheint
es kein Zufall zu sein, dass Themistios kurz davor davon spricht, dass jeder, der ein
Amt übernehme, ein Abbild des Kaisers sei. Schmidt-Hofner geht davon aus, dass die
Konstitution daraus erwuchs, dass die Beamten die Wahlfreiheit derjenigen, die die
annona zu entrichten hatten, missachteten. Daher sollte diese allgemeingültig fixiert
werden.206

Bezieht man nun die Aussagen des Themistios auf diesen Teil der Steuerreform,
dann scheint der Redner einem fixierten Gesetz gegenüber misstrauisch zu sein. Viel-
mehr spricht er von der Notwendigkeit eines νόμος ἔμψυχος. Dieser steht wiederum
nach der hellenistischen207 Herrscherideologie in einem engen Verhältnis zu der Nach-
ahmung des und der Annäherung an das Göttliche (ὁμοίωσις θεῷ). Nuffelen meint, dass
ein Philosoph, wenn er einen König als νόμος ἔμψυχος beschrieben habe, diesem eine
Übermittlerrolle des göttlichen Willens auf der Erde zugesprochen habe. Das bedeute,
dass er das positive Gesetz dann korrigieren müsse, wenn es gegen das göttliche Gesetz
verstoße. Gleichzeitig impliziere das aber auch, dass der Herrscher sich dabei dem gött-
lichen Gesetz und der göttlichen Gerechtigkeit voll unterordnen müsse. Der König müsse
sich mit diesem voll identifizieren. Den Begriff von νόμος ἔμψυχος bezeichnet Nuffelen
daher ausdrücklich als normativ. Er bedeute, dass der König nicht allein durch
seine Herrscherposition νόμος ἔμψυχος sei, sondern nur dann, wenn er sich voll
dem Willen des göttlichen Rechts anpasse. Wenn er das versäume, werde er hinge-
gen zum Tyrannen.208

Themistios scheint nach Schramm in Bezug auf den νόμος ἔμψυχος noch einen
Schritt weiter gegeangen zu sein:

In Hinblick auf Themistios’ politische Theologie ist bedeutsam, daß Gott „Gesetz“ (lex) oder sogar
„lebendiges“ oder „beseeltes Gesetz“ (viva bzw. animata lex) ist (Them. In Metaph. XII, 34,30–34),
anscheinend eine für Themistios typische Zutat, die sich weder bei Aristoteteles noch bei den
Neuplatonikern finden läßt. Ausdruck und Vorstellung eines „beseelten Gesetzes“ sind offenbar
stoisch und die theologische Legitimation für den Begriff des „lebendigen Gesetzes“ (νόμος
ἔμψυχος), den Themistios in den Reden auf den Kaiser anwendet.209

 Schmidt-Hofner, Reagieren 161.
 S. Anm. 13.
 Nuffelen, Rethinking the gods 115–118.
 Schramm, Freundschaft 209.

226 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



So hat auch Euseb den Begriff auf den göttlichen Logos oder Jesus Christus ange-
wandt, jedoch nie auf den Kaiser.

Deshalb gibt es auch nur einen einzigen Gott aber nicht zwei, auch nicht drei oder noch mehr, –
genau genommen ist der Polytheismus Atheismus –: Einer (nur) ist König, einer ist dessen Logos
und eines das königliche Gesetz, das nicht durch Wörter und Silben ausgesprochen wird noch
auch in Schriften oder auf Säulen durch die Länge der Zeit aufgezehrt wird; lebendig und real
existierend ist Gott Logos; an all die unter ihm und nach ihm hat er das Königreich seines Vaters
verteilt. (...) All diese führt der königliche Logos an wie ein Statthalter des großen Königs (...) den
derjenige, der ihn als lebendiges Wort,210 Gesetz,211 Weisheit212 und Fülle von allem Guten213 ge-
zeugt und seine Existenz begründet hat, allen, die unter seiner Herrschaft stehen, als Geschenk
größter Güter gegeben hat.214 (Eus. LC 3,6; üb. Schneider)

Da der basileus nach Euseb die Nachbildung des ewigen Wortes gewesen sei, „appoin-
ted by, and the representative of, the Almighty Sovereign“215, sei es nach Dvornik nur
folgerichtig gewesen, dass auch der Kaiser das Gesetz darstelle. Dieser Gedanke finde
sich jedoch noch nicht bei Euseb, sondern erst im byzantinischen politischen Denken.216

Themistios scheint somit eine Art Vorreiterrolle für die späteren christlichen Den-
ker übernommen zu haben. Er führt das aus, was für Dvornik nur konsequent gewesen
wäre, indem er die Idee des νόμος ἔμψυχος bereits 368/69 in einem weltlichen Kontext
auf einen christlichen Kaiser verwendet, obwohl dieser Ausdruck von christlichen Au-
toren zuvor nur für Christus oder den göttlichen Logos gebraucht wurde. Interesssant
ist aber nun, wie der Redner den Begriff anführt. Im Kontext der Steuereintreibung be-
hauptet er, dass ein beseeltes Gesetz vonnöten (νόμου δὲ ἐμψύχου δεῖ) sei, das sich
jedem Umstand anpasse (πρὸς τὸν καιρὸν ἕκαστον ἁρμοττομένου), sowie eine realitäts-
nahe Gerechtigkeit, die die jeweiligen Gegebenheiten für die Untertanen gut einrichte
(καὶ δικαιοσύνης χθαμαλωτέρας, ἀεὶ τὸ παρὸν τοῖς ὑπηκόοις εὖ τιθεμένης). Insofern
übernimmt Themistios die Grundideen des bereits beschriebenen Modells des νόμος
ἔμψυχος insofern, als das das bestehende Gesetz auf die jeweiligen Bedürfnisse der Un-
tertanen hin angepasst werden müsse. Es ist plausibel anzunehmen, dass es sich bei
dem Gesetz, das den steuerzahlenden Bürgern nicht genug entgegenkommen könne,
um Teile der Steuerreform handelt, wie sich etwa einer in CTh 11,1,15 (19. Mai 366) findet

 Vgl. Hebr 4,12.
 Vgl. Röm 10,4.
 Vgl. 1 Kor 1,24.
 Vgl. Joh 1,16.
 Eus. LC 201–202,27–8[Heikel]:εἷς βασιλεύς, καὶ ὁ τούτου λόγος καὶ νόμος βασιλικὸς εἷς, οὐ ῥήμασι
καὶ συλλαβαῖς ἐφωνούμενοσ οὐδ᾽ἐν γραφαῖς καὶ στήλαις χρόνου μήκει δαπανώμενος, ζῶν δὲ καὶ
ὑφεστῶς θεὸς λ´γος, τοῖς ὑπ᾽αὐτὸν καὶ μετ᾽αὐτὸν καὶ μετ᾽αυτὸν ἅπασι τὴν τοῦ πατρὸς διαταττόμενος
βασιλείαν.(...) ὧν πάντων ὁ βασιλικὸς καθηγεῖται λόγος οἵα τις μεγάλου βασιλέως ὕπαρχος (...) ὅν δὴ
ζῶντα λόγον καὶ νόμον καὶ σοφίαν ἀγαθοῦ τε πλήρωμα παντὸς ὁ γεννήσας ὑποστησάμενος, μεγίστων
ἀγαθῶν δόμα τοῖς ὑπὸ τὴν βασιλείαν πᾶσιν ἐδωρήσατο.
 Eus. LC 215,16–22[Heikel].
 Dvornik, Early Christian 622.

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 227



oder auch in denen, die der Flexibilität und des Wohlwollens der jeweiligen Beamten be-
dürfen. In CTh 11,1,15 (19. Mai 366) wurde wiederholt, dass die Steuer an drei möglichen
Terminen abgeliefert werden könne. Die von Themistios aufgeführte Anpassung an die
jeweiligen Umstände kann so aufgefasst werden, dass derjenige, der die Aufgabe der
Steuereintreibung übernehme, in Hinblick auf die Termine die jeweiligen Gegebenheiten
der Untertanen dabei berücksichtigen solle. Der Gesetzestext allein könne nicht auf die
individuellen Umstände eingehen. Dabei kritisiert der Redner nicht das Gesetz als solches,
sondern verdeutlicht, dass allgemeine Festlegungen die jeweiligen Umstände nicht be-
rücksichtigen könnten. Gleich im nächsten Satz sagt er dann: τοιούτους δὲ ὑπάρχειν
ἀνάγκη τοὺς μέρος ἐπιτροπεύσοντας τῷ τὸ σύμπαν ἀνηρτημένῳ. Das Wort τοιούτους be-
deutet sinnvollerweise, dass diejenigen, die das neue Amt ἐθνῶν ἐπιτροπεία (ἐπιτροπεύ-
σοντας) nach den im Satz zuvor genannten Maßgaben ausführen, sich quasi automatisch
in ihrem Verhalten an dem orientieren,217 von dem das Ganze abhinge. Als Begründung
fügt Themistios hinzu: ὥσπερ γε καὶ τοῦ σύμπαντος τοῦδε ὁ κόσμος ὄνομα πρέπον ἐστί.
Im Zusammenhang mit dem νόμος ἔμψυχος erinnert der Redner mit den Begriffen ὁ κόσ-
μος und τὸ σύμπαν an die hellenistische Vorstellung, von der Diotogenes behauptet hat,
dass die Polis eine Nachahmung der Ordnung und der Harmonie des Kosmos sei und der
König das lebendige Gesetz darin. Hier scheint es jedoch so, als ob auch diejenigen, die
laut Rede die neuen Ämter übernehmen und damit ein kleines Abbild der Herrschaft dar-
stellen (μικρὰν εἰκόνα τῆς βασιλείας ὑποδύεται), sich ebenfalls an der kosmischen Ord-
nung orientieren (τοιούτους δὲ ὑπάρχειν ἀνάγκη τοὺς μέρος ἐπιτροπεύσοντας τῷ τὸ
σύμπαν ἀνηρτημένῳ), wenn sie auf die Bedürfnisse der Untertanen bei ihrer Amtausfüh-
rung Rücksicht nehmen. Ihr Leitfaden sei dabei der νόμος ἔμψυχος. Implizit bedeutet der
nächste Satz: καὶ τὸ μὲν κεφάλαιον εἰς τὸν θεὸν ἀνῆπται τῆς σωτηρίας, τὰ μέρη δὲ ἄλλος
ἄλλο κυβερνᾷ τῶν ὑπ’ ἐκείνου προστεταγμένων, dass auch diejenigen, die den Dienst der
kaiserlichen Ämter ausführen, letzten Endes von Gott ausgewählt wurden und dass sie
neben dem Kaiser, Anteil an der göttlichen Ordnung hätten. Der Kaiser, so schließt die
Stelle, wolle es jedenfalls, dass seine Herrschaft Anteil habe an der Ordnung des göt-
tlichen Kosmos (ἧς τάξεως ἀπολαύειν οἴει δεῖν καὶ τοῦτον τὸν κόσμον οὗ προστατεύεις).
Doch wie erklärt sich die Verwendung des Begriffs νόμος ἔμψυχος? Stellt er im Zusam-
menhang mit der Steuer nicht eine unpassende Übertreibung dar?218

Ein Blick in die Erläuterungen Schramms zum Aritstoteleskommentar des The-
mistios erweist sich als aufschlussreich:

Umgekehrt ist die theologische Redeweise [i. e. νόμος ἔμψυχος, Anm. d. Verf.] eigentlich nur
durch den metaphorischen Vergleich mit der menschlichen Politik zu verstehen: Wie wenn der
spartanische Gesetzgeber Lykurg noch leben und seinem Gesetz beistehen würde, indem er in
sich selbst die Könige, Militärführer und Soldaten dächte und sie durch sein Gesetz für ihr politi-

 LSJ s. v. ὑπάρχω B.II.2.: ‚to be devoted to one‘.
 Hier bedanke ich mich für die Anregung von Sebastian Schmidt-Hofner im Zusammenhang eines
Vortrags, den ich in Tübingen halten konnte.

228 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation



sches Handeln unauflöslich binden würde, so haben der göttliche Gesetzgeber und sein Gesetz
ewiges Leben, und seine Verwaltung der Welt währt ewig und unaufhörlich (Them. In Metaph.
24,3–13). Die beste menschliche Verwaltung existiert dann, wenn die Besten und Gerechtesten die
Herrschaft haben und wenn sie das Gesetz achten (legis normam et ordinem speculando perfici-
unt administrationem eamque custodiunt), (Them. In Metaph. 19, 29–32). Das menschliche Gesetz
ist keine Substanz, sondern „eine Tätigkeit der Substanz“ (actio quaedam substantiae), weil es
vergehen kann, während das Wesen des immateriellen göttlichen Denkens einfache, reine Wirk-
lichkeit (actus) ist (Them. In Metaph. 19,32–36); hier fallen Sein und Energeia zusammen. Die Re-
gierung der Welt gleicht der Regierung einer Stadt, in der der königliche Befehl möglichst
optimal vorangeht (Them. In Metaph. 35, 20–22), und „Gott bewegt das Seiende wie das Gesetz,
das die Städte regiert, die Beamten bewegt und der königliche Befehl die Untertanen“ (Them. In.
Metaph. 34,33 f., vgl. 35,22–31).

Zieht man Schramms Erklärung der Bedeutung des νόμος ἔμψυχος bei Themistios
heran, ergibt sich folgende Interpretation für diese Wendung in or. 8, 118d:

Das Gesetz CTh 11,1,15 (19. Mai 366) wiederholt, dass die Steuern an drei Terminen
abgeliefert werden können, was Schmidt-Hofner zu der Folgerung veranlasste, dass
sich die Steuereintreiber bislang nicht daran gehalten hatten. Hinsichtlich der Ter-
minfindung ist der Gesetzestext allein nicht ausreichend, daher muss er dem göt-
tlichen Gesetz folgend angepasst werden. Der Beamte als Abbild des Kaisers, der das
Wohl der Untertanen im Auge hat, richtet sich nach dem göttlichen Gesetz und passt
damit das weltlich festgesetzte an die Bedürfnisse der Untertanen an. Der νόμος
ἔμψυχος wird hier bei Themistios weniger mit einer Person identifiziert, sondern
dient der Orientierung bei der Ausführung eines kaiserlichen Amtes. Gerade im Zu-
sammenhang mit der Verwendung des νόμος ἔμψυχος in den Reden auf den Kaiser
scheint es sehr unwahrscheinlich, dass der Redner seine philosophische Aussage in-
haltlich für die Bedürfnisse des Kaisers entworfen hat. Vielmehr wirkt es so, dass das
politische Konzept der beiden Kaiser, die Ämter nach Leistung und nicht nach Erb-
recht zu vergeben, mit der politischen Philosophie des Themistios sehr gut zusam-
menpasste. Das Bemühen um gerechtes Handeln nach göttlichem Gesetz erscheint als
die Hauptaufgabe der Beamten, unabhängig davon, ob es sich um Aristokraten han-
delt oder nicht. Es scheint daher plausibel, dass Themistios mit dieser Rede nicht nur
diejenigen anspricht, die sich bislang gescheut haben, das Amt der Steuereintreibung
zu übernehmen, sondern auch solche, die sich allgemein bei der Ämtervergabe durch
die kaiserliche Politik benachteiligt fühlten. Ihnen allen führt Themistios in seiner
Rede vor Augen, wie sehr das Vorgehen der beiden Kaiser in Einklang mit seiner poli-
tischen Philosophie steht. Bei diesem Versuch ist die Tatsache vermutlich nicht zu un-
terschätzen, dass Themistios als einer der angesehensten Philosophen galt.

Neben der Werbung für die Akzeptanz der Steuerpolitik und für die Ämter(verga-
ben), die damit zusammenhingen, konnte der Begriff des νόμος ἔμψυχος den gegen-
wärtigen und zukünftigen Amtsträgern die große Bedeutung ihrer Aufgabe vor Augen
zu führen.

Die Forderung nach einem νόμος ἔμψυχος erscheint zudem wie eine Ringkompo-
sition zum Beginn der Rede. Diejenigen, die sich als gerechte Männer finden und bei

V.4 Die Or. 8: Die Rede zu den Quinquennalien des Valens 229



der Umsetzung der Reform helfen, können sich eines schönen Alters sicher sein
durch die Gewissheit des ewigen Lebens.

Die Untersuchung der or. 8 hat gezeigt, dass Themistios die philanthropia des Kai-
sers nicht nur deswegen in der Steuerreform zeigt, da der Krieg gegen die Goten
keine großen Erfolge versprach. Vielmehr warb der Redner für das Programm des
Kaisers, das auch in vielen Konstitutionen der beiden brüderlichen Kaiser zum Aus-
druck gebracht wurde.

Es scheint pausibel, dass in der Panegyrik die von Schmidt-Hofner genannten
Ziele der Konstitutionen ebenfalls zum Ausdruck kommen. Das wiederum würde be-
deuten, dass die beiden Kaiser ihre Ziele durch die Nutzung unterschiedlicher Me-
dien, der Gesetze und der Panegyrik, verfolgten und dabei bewusst unterschiedliche
Adressaten ansprachen. Indem Themistios die philanthropia des Kaisers in der Umset-
zung der Steuererhebungsreform zeigt, appelliert er zudem an die Wertvorstellung
der hohen Würdenträger, damit diese in einer Nachahmung des Kaisers die Reform
mit allen Kräften unterstützen.

230 V Die or. 7 und or. 8.: Legitiimation nach der Usurpation


