
II Die themisteische Philosophie
im zeitgenössischen Diskurs

Die altertumswissenschaftliche Vorstellung von der spätantiken Philosophie ist geprägt
vom Neuplatonismus, der von Plotin grundgelegt wurde. Unter Iamblichos wurde er um
das Element der ‚Theurgie‘ erweitert.1 Die philosophischen Zeitgenossen des Themistios,
die uns in den Quellen begegnen, sind in der überwiegenden Zahl Anhänger des Iambli-
chos und praktizierten daher auch Theurgie.2 Nach Shaw betonte Iamblichos noch mehr
als Plotin die Bedeutung der Natur für die Rückkehr der Seele zum Göttlichen:

Iamblichus emphasized even more than Plotinus that the way back to the gods is revealed in the
hieroglyphs of nature: in minerals, plants, animals, seasonal changes, and in the traditional rites
that celebrate them through song, prayer, dance, images, and finally in the subtlest of all hiero-
glyphs, the divine numbers that sustain all forms of life and allow the soul its most intimate par-
ticipation in the One.3

Durch die Einbindung der genannten ‚Hieroglyphen‘ in religiöse Rituale4 sollte es der
menschlichen Seele möglich werden, ihre Sterblichkeit zu transzendieren und sich
auf eine höhere Ebene zu bringen.5

 Zu Jamblichos vgl. Leppin, Millenium 1, 2004 ‚ 73: Iamblichos, der selbst in der Tradition des Plotin
gestanden habe, habe die theurgische Praxis innerhalb des Neuplatonismus stark gemacht; zur Stel-
lung der Theurgie bei Iamblichos sowie zum Unterschied zwischen ‚Magie‘ und Theurgie vgl. Stäcker,
Theurgie, Shaw, Theurgy and Soul 45–97, Van Liefferinge, La théurgie; Bussanich, in: Erler/Kobusch,
Metaphysik und Religion 39–61 und jüngst Schramm, Freundschaft 126–181; Leppins Meinung nach
könne man das Phänomen der Verbindung zwischen Neuplatonismus und Theurgie nicht einfach als
‚Niedergangserscheinung‘ abtun; hierzu s. auch Shaw, AncP 19,1, 1999, der entgegen E. R. Dodds die
Theurgie nicht als ein Beispiel für ‚failure of nerve‘ hält sondern als die Antwort der Platonisten auf
die sozialen und philosophischen Herausforderungen des 4. Jhd.; vgl. Fowden, Egyptian Hermes
95–153.
 Vgl. Stenger, Identität; Schramm, Freundschaft; Hartmann, Spätantiker Philosoph; die Verbindung
zwischen Gebeten, Opfern und Steinen zeigt anschaulich und quellennah Zito, MEG 21, 2021, 453–484;
auf die politischen Implikationen dieser Praxis wird in Kap. II.1.4 eingegangen.
 Shaw, AncP 19,1, 1999, 126.
 „The theurgic art, recognising this principle [of φιλία], and generally, in accordance with the pro-
perties of each one of the gods, having discovered receptacles adapted to them, often brings together
stones, plants, animals, aromatic substances, and other sacred, perfect, and godlike objects of a similar
kind, and from all these produces an integrated and pure receptacle.“ (Iambl. de myst. 233,9–13; üb.
Knipe in: Cain/Lenski, Power of Religion 96)

Iambl. de myst. 233.9–13[Saffrey/Segonds]: ταῦτα τοίνυν κατιδοῦσα ἡ θεουργικὴ τέχνη, κοινῶσ τε
οὑτωσὶ κατ᾽οἰκειότητα ἑκάστῳ τῶν θεῶν τὰσ προσφόρουσ ὑποδοχὰσ ἀνευρίσκουσα, συμπλέκει πολλά-
κισ λίθουσ, βοτάνασ, ξῷα, ἀρώματα, ἄλλα τοιαῦτα ἱερὰ καὶ τέλεια καὶ θεοειδῆ, κἄπειτα ἀπὸ πάντων
τούτων ὑποδοχὴν ὁλοτελῆ καὶ καθαρὰν ἀπεργάζεται.
 Knipe, in: Cain/Lenski, Power of Religion 96; vgl. Lloyd, Anatomy of Neoplatonism 123; Saffrey, in:
Blumenthal/Clarke, Iamblichus 144–158.

Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International
Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111013244-002

https://doi.org/10.1515/9783111013244-002


Ganz anders stand es laut Stenger bei Themistios, dessen erklärtes philosophi-
sches Ziel gewesen sei, „den Menschen einen praktischen Dienst zu erweisen“.6 Seine
Sicht auf die Philosophie zeigt sich in seinen uns erhaltenen Paraphrasen der Analy-
tica posteriora des Aritstoteles. Zu deren Beginn schreibt er, dass er keinen Kommen-
tar zu Aristoteles verfassen, sondern eher das Verständnis des Aristoteles erleichtern
wolle.7 Nach Schramm konvergiert „für Themistios Platon und Aristoteles in der prak-
tisch-politischen Ausrichtung ihrer Philosophie.“ Themistios habe „das platonische
summum bonum der Homoiosis an Gott (...) von der Ethik auf die Politik übertra-
gen“.8 Themistios gehe nach Schramm von einer Weltordnung aus, in deren Mittel-
punkt die philanthropia und der Kaiser stünden. Mittels der philanthropia könne
allein der Kaiser die homoiosis an Gott vollziehen.9

 Stenger, Identität 117; damit stellt sich Themistios in die Tradition des Dion von Prusa, wenn er in
einer seiner Reden fordert, dass sich die Philosophen zum Philosophieren nicht zurückziehen dürften.
Stattdessen sollten sie der großen Menge die Philosophie zukommen lassen und nicht nur einigen aus-
erwählten Schülern, zu Dion von Prusa als philosophischem Redner: Momigliano, JRS 41, 1951; Desi-
deri, Dione di Prusa; Moles, JHS 98, 1978; Sidebottom, Historia 41,4, 1992; Them. or. 21 nennt – ironisch
gebrochen – die Merkmale eines guten Philosophen, dazu: Penella, Private Orations, 14–16; zur Philo-
sophievorstellung des Themistios: Daly, Historia 21,2, 1972, 352.; Vanderspoel, Themistius 91; O’Meara,
Platonopolis 207; Schramm, Freundschaft 182–299; zur philosophischen Karriere des Themistios, der
aus einer berühmten Philosophenschule stammt und zunächst von seinem Vater unterrichtet wurde,
s. Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 6–9; Vanderspoel, Themistius 34 f. äußert die Vermutung, dass
es sich bei Themistios’ Rhetoriklehrer um Basilius von Neocaesarea gehandelt haben könnte, dem
Vater von Basilius von Caesarea, da Themistios in Neocaesarea Rhetorik studiert habe. Vanderspoel
nimmt an, dass für Eugenius, den Vater des Themistios, ausschlaggebend gewesen sein könnte, dass
Basilius von Neocaesarea nicht nur Rhetorik, sondern auch Philosophie unterrichtet habe (Gregor
v. Nazianz geht in seiner Grabrede für Basilius von Caeserea auf dessen Vater ein und nennt dessen
Interesse an Philosophie: Greg. Naz. or. 43,9–12). Ebenso meint Vanderspoel, dass Themistios von Basi-
lius Wissen über christliche Glaubensvorstellungen erhalten habe, was er für seine spätere Laufbahn
genutzt habe; zur Ausbildung des Themistios insgesamt s. Vanderspoel, Themistius 34–40; zu seiner
Zeit als Lehrer s. Heather/Moncur, Politics 1–5; auf die Verbindung ‚Philosoph – Erhebung in den Sena-
torenstand durch Constantius II.‘ geht Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 230 ein; grundle-
gend zu Themistios’ Leben und seinen Arbeiten immer noch: Stegemann, Themistios (2), RE 5A2, 1934,
1642–1680 u. Schmid/Stählin, Geschichte der griechischen Literatur 1004–1014.
 Them. an. post. par. 1, 2–15.
 Schramm, Freundschaft 200.
 Them. or. 22,265c: τούτους μὲν οὖν ἐατέον ἐνταυθοῖ μένειν οὗπερ μένειν ἐθέλουσιν, ἡμῖν δὲ προσακτέον
εἰς τὸ φῶς τοὺς λόγους καὶ συνεθιστέον αὐτοὺς ὄχλον τε ἀνέχεσθαι καὶ θόρυβον ὑπομένειν καὶ δήμου
φωνὴν συγκαθημένου ... πάντως εἰ καθ᾽ ἕνα εὖ ποιεῖν ἱκανοί, καὶ πολλοὺς ἅμα δυνήσονται: Dagron,
Travaux et mémoires 3, 1968, 43; Dagron, a. a. O. verweist darauf, dass Themistios mit dem Vorwurf, dass
die Philosophen die öffentlichen Plätze mieden, auf sein Vorbild Dion von Prusa zurückgreife, der sich in
or. 32,8f. gegen die Philosophen richte, die sich nicht trauten sich der Öffentlichkeit zu stellen: „For some
among that company do not appear in public at all and prefer not to make the venture, possibly because
they despair of being able to improve the masses; others exercise their voices in what we call lecturhalls,
having secured as hearers men who are in league with them and tractable (Dion or. 32, 8f.; üb. Cohoon):
οἱ μὲν γὰρ αὐτῶν ὅλως εἰς πλῆθος οὐκ ἴασιν οὐδὲ θέλουσι διακινδυνεύειν, ἀπεγνωκότες ἴσως τὸ βελτίους

28 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



Die beschriebenen Unterschiede des Themistios zu den theurgischen Neuplatonikern
sind soweit bekannt. Bislang wurde jedoch die politische Bedeutung dieser Differenz zu
wenig beachtet. Die folgende Quelle, ein Auszug aus dem Schreiben des Constantius II.,
mit dem er Themistios zum Senator ernannte, soll als Indiz dafür gelten, dass die Wahl
des Themistios eng verbunden war mit seinem besonderen Philosophieverständnis.

Dieser Mann widmet sich nicht einer Philosophie, die nicht mitgeteilt werden kann, sondern das
Gute, das er mit Mühe angehäuft hat, teilt er mit noch größerer Mühe mit allen, die es haben
wollen. Als Vermittler der alten weisen Männer, als Hierophant der verborgenen Räume und
Tempel der Philosophie lässt er nicht zu, dass die altehrwürdigen Lehren vergehen, sonders dass
sie statt dessen immer blühen und neu werden.10 (Dem. Const. 20a)

Diesen Brief hielt bereits Dagron für das wertvollste Dokument, um die Rolle, die The-
mistios für den Kaiser einnahm, zeigen zu können.11 Er deutet die Worte des Constan-
tius II. im Kontext eines Streits unter den Intellektuellen und den Philosophen, der in
dieser Epoche hinsichtlich der Herrschaftspolitik ausgetragen worden sei, und sah
darin polemische Anspielungen auf die Neuplatoniker.12 Dagron meint, dass der Brief
die Wut der Intellektuellen und Philosophen erkläre, die aus ihrer traditionellen Vor-
stellung einer politeia heraus Themistios eine Mitschuld daran gegeben hätten, dass die
„dignité curiale“ im Fall von Konstantinopel eine „dignité ‚romaine‘“ geworden sei.13

Dagrons These, dass es sich bei den Philosophen, die hier als Negativfolie für die
Erhöhung des Themistios dienten, um die Neuplatoniker handelt, wird in dieser Ar-
beit unterstützt. Allerdings ergibt das Wissen um die Unterschiede des Themistios zu
den theurgischen Neuplatonikern eine weitere Bedeutung der zitierten Quelle.

ἂν ποιῆσαι τοὺς πολλούς· οἱ δ᾽ἐν τοῖς καλουμένοις ἀκροατηρίοις φωναισκοῦσιν, ἐνπόνδους λαβόντες ἀκ-
ροατὰς καὶ χειροήθεις ἑαυτοῖς (bei von Arnim fehlt Kap. 8 der Rede, daher Kap. 9); Schramm sieht Themis-
tios’ Theologie und sein philanthropia-Konzept von zentraler Bedeutung für Themistios’ politische
Philosophie: Schramm, Freundschaft 200–228; zur Bedeutung der philanthropia in seinen Reden auf Va-
lens s. Kap. IV.
 Dem. Const. 20a: οὑτοσὶ δὲ ὁ ἀνήρ, ὅν ὁ παρὼν λόγος κηρύττει, οὐ μέτεισι φιλοσοφίαν ἀκοινώνη-
τον, ἀλλ᾽ὃ μετὰ πόνου συνήγαγεν ἀγαθόν, τούτου σὺν πλείονι πόνῳ τοῖς βουλομένοις μεταδίδωσι,
προφήτης μὲν τῶν παλαιῶν καὶ σοφῶν ἀνδρῶν καθεστηκώς, ἱεροφάντης δὲ τῶν ἀδύτων τε καὶ ἀνακ-
τόρων φιλοσοφίας · μαραίνεσθαι δὲ οὐκ ἐᾷ τὰς ἀρχαίας δόξας, ἀλλὰ ἀκμάζειν ἀεὶ καὶ γίνεσθαι νέας ·,
Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 61; der Brief des Constantius, der ihn auf Latein geschrieben
hat, an den Senat ist in seiner griechischen Übersetzung erhalten und ist ediert bei Schenkl/Downey/
Norman, Themistius Bd. 3, 121–128; Zur adlectio des Themistios, der nicht in den Senatorenstand hin-
eingeboren und von Constantius II. zum clarissimus ernannt wurde s. Boúchery, Themistius 54; Van-
derspoel, Themistius 51–113; zu Einleitung, Übersetzung und Kommentar von Dem. Const. s. Heather/
Moncur, Politics 97–107; Moser, Emperor 244, 266 f.
 Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 59.
 Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 60: „Quelques passages sur l’enseignement de Thémistios
semblent diréctement inspirés des thèmes polémiques que le philosophe développe à la même
époque.“
 Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 61.

II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs 29



Zuallererst rühmt der Kaiser an Themistios, dass er sich nicht einer Philosophie
verschrieben habe, die nicht kommunizierbar sei. Die Anspielung auf die theurgischen
Neuplatoniker, die ihr Wissen auf einen exklusiv auserwählten Kreis beschränken woll-
ten, ist kaum zu überhören. Themistios dagegen sei ein Philosoph, der das, was er
sich mühsam angeeignet habe, an jeden abzugeben bereit sei. Damit verweist der Kai-
ser indirekt auf Themistios’ großen Ruhm, den er sich vor allem als Kenner des Aristote-
les erworben hatte, und darauf, dass Themistios der Meinung sei, dass die Philosophie
allen zugute kommen soll.14 In den weiteren Sätzen, und das ist besonders interessant,
verleiht Constantius II. Themistios aber auch kulturelle und sogar religiöse Attribute: Er
sei ein Prophet der alten Heiligen und ein Hierophant (ἱεροφάντης) der „verborgenen
Räume und Tempel der Philosophie“. Es ist auffallend, dass Themistios von Constantius
II. mit diesem Begriff beschrieben wird. Hierophant ist im 4. Jahrhundert ein schillernder
Begriff, da er sowohl eine nicht-christliche als auch christliche sakrale Bedeutung hatte.
Traditionell war er ein hoher Titel für Initiationspriester der eleusinischen Mysterien, für
römische pontifices oder aber den jüdischen Hohepriester.15 Euseb hat ihn auf Konstantin
angewandt,16 was eine christliche Umdeutung des Begriffs in der Zeit vor Euseb oder
auch durch Euseb selbst vermuten lässt. Indem Constantius Themistios mit dem Wort ἱε-
ροφάντης auszeichnet, verwendet er für einen Nicht-Christen den gleichen Begriff, den
der Christ Euseb Konstantin zugeschrieben hat.17 Neben der Verwendung des Wortes in
einem christlichen Sinn existierte in der zeitgenössischen Literatur zudem noch die ur-
sprüngliche Bedeutung des Wortes ἱεροφάντης, wie sie etwa noch Eunap gebrauchte.18

War sich Constantius dieser Verwendung bewusst, hat er den Begriff in einer weiteren
Hinsicht verändert:

Themistios nimmt für ihn den Rang eines Hierophanten innerhalb der Philoso-
phie ein, indem er das Wissen der Alten zwar bewahrt (μαραίνεσθαι δὲ οὐκ ἐᾷ τὰς
ἀρχαίας δόξας), es aber zu etwas Neuem werden lässt (ἀλλὰ ἀκμάζειν ἀεὶ καὶ γίνεσθαι
νέας).19 Constantius hat so den Begriff für einen hohen Kultträger der theurgischen
Neuplatoniker, die eine nicht mitteilsame Philosophie (φιλοσοφία ἀκοινώνητος) be-
treiben‚ auf Themistius übertragen, den er positiv von den unverständlichen theurgi-

 Siehe S. 28, Anm. 6.
 LSJ s. v. ὁ ἱεροφάντης.
 Eus. LC 3,1.
 Das soll nicht heißen, dass Constantius die Lobrede des Eusebs auf Konstantins dreißigjähriges Ju-
biläum für die Verwendung des Begriffs gekannt haben muss, aber Euseb ist ein Beispiel für einen
Christen, der diesen Begriff als hohe Auszeichnung vergibt.
 Eun. vit. 7,3,1 schreibt von einem Hierophanten, von dem er selbst in die Mysterien eingeweiht
worden sei und den Julian aufgesucht habe, als er in Gallien war; vgl. dazu S. 53 Anm. 124
 Zu der Aussage, dass Themistios die altehrwürdigen Lehrmeinungen mit neuem Leben fülle, be-
sonders interessant Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 61: „d’abord parce que Constance désigne
peut-être ainsi un atelier de copie des manuscrits de l’antiquité à la création duquel il associa sans
doute Themistios, ensuite parce que cette ‚renovation‘, entendue dans un sens plus général, évoque ce
que d’autres appellent pour les critiquer les ‚innovations‘ de Thémistios.“

30 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



schen Neuplatonikern abhebt. Der zitierte Ausschnitt aus dem Ernennungsbrief legt
die Vermutung nahe, dass die Wahl des Themistios zum Senator gerade wegen seines
abweichenden Philosophieverständnisses erfolgte und dass der Kaiser mit seinem
Brief offen Stellung gegen die theurgische Philosophie bezog.20 Die Wut der neuplato-
nischen Philosophen wird sich daher nicht nur darauf gerichtet haben, dass Themis-
tios dabei half, die „dignité ‚romaine‘“ – wie Dagron schlussfolgerte – zu etablieren,
sondern dass er als Panegyrist und Senator des Constantius II. als ein philosophisches
Gegenmittel für die theurgische Art der Philosophie diente.

Ganz anders wurde bislang die Ernennung des Themistios zum Senator in der Al-
tertumswissenschaft erklärt. So deuten etwa Heather/Moncur und Moser die große
Ehre, die Themistios damit zuteil wurde, vor allem als Geste des Kaisers an die Eliten
des Ostens.21 Der ausdrückliche Wunsch des Herrschers, Konstantinopel zu einem
Zentrum der Philosophie zu machen,22 wird als Bemühen gedeutet zu zeigen, dass er
ein guter Kaiser sei, der die paideia unterstütze und die Regeln der Kultur der Eliten
akzeptiere.23

The adlection of Themistius, one of Constantinople’s most important teachers of philosophy, to
the senate in 355 was thus an important political move: it manifested Constantius’ intention to
develop the senate along traditional lines, while also securing a willing spokesman in the senate
who could function as a link between the absent emperor and the new senate. As is well known,
Themistius quickly advanced to the position of go-between, channeling communication and in-
formation by delivering panegyrics to the senators that reflected imperial ideology and, in turn,
bringing current trends in opinion in Constantinople to the attention of the praised emperor.24

Doch damit wird ein allzu homogenes Bild der östlichen Eliten vorausgesetzt.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen
Themistios

Ging es im letzten Abschnitt eher darum, dass die Unterschiede des Philosophen The-
mistios zu den theurgisch-neuplatonischen Philosophen bereits für Constantius II. eine

 Ballériaux (†)/Schamp, Thémistios LII-LXXXVI zeigen in ihrem Einführungskapitel sehr quellennah,
wie gefährlich es für Philosophen zur Zeit Constantius II. war, die Nähe zur Theurgie zu erkennen zu
geben, leider konnte die 2022 neu erschienene französische Übersetzung der ersten vier Panegyriken
des Themistios mit ihrem ca. vierhundert Seiten umfassenden Einleitungsteil aufgrund der zeitlichen
Überschneidung nur marginal in die vorliegende Arbeit eingefügt werden.
 Moser, Emperor 265.
 Dem. Const. 20d.
 Moser, Emperor 264–268; Heather/Moncur, Politics 97–101, Text und Kommentar der Dem. Const.
108–114; Vanderspoel, Themistius 88.
 Moser, Emperor 268; vgl. Heather/Moncur, Politics 29–42.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 31



Rolle gespielt haben, soll nun der Fokus auf die Besonderheit des Themistios als Panegy-
rist gelegt werden, wobei dies eng mit seinem Philosophieverständnis zusammenhängt.

Es ist nicht von der Hand zu weisen, dass das Verhältnis zwischen Philosoph und
Herrscher traditionsreich ist, wie Moser sagt,25 doch wie sehr entspricht es den ‚tradi-
tional lines‘, wenn Constantius Themistios zu seinem Lobredner macht? Es war zwar
üblich, dass ein Philosoph einen Kaiser nach moralischen Kriterien beurteilte und
ihm als Berater zur Seite stand.26 Dies erfolgte jedoch streng nach den Gesetzen des
Genres. So meint Murray in seinem Aufsatz ‚The classical traditions of panegyric and
advice to princes‘,27 dass ein Philosoph nur persönlich und nicht öffentlich Rat gab.
Als Beispiel nennt er Dion von Prusa, der seinen philosophischen Rat peri basileias als
schriftliche Abhandlung verfasst hat. Zum Genre des philosophischen Rats gehört
nach Murray, dass der Philosoph den idealen König immer nur abstrakt beschrieb
und sich dabei nie auf einen speziellen Herrscher bezog. Diese Unterscheidung sei in
der Theorie ganz klar gewesen und habe sich auch in der jeweiligen Bezeichnung wi-
dergespiegelt. Die Rede des Panegyristen auf einen Kaiser wurde dagegen mit eis basi-
lea bezeichnet. In der Praxis seien die beiden Genres zwar kombiniert worden, doch
Murray meint, dass sich der Panegyrist, der den Bereich des Philosophen betreten
habe, immer bewusst gewesen sei, dass er dabei eine Grenze überschritt. Der einzige,
von dem Murray behauptet, dass er die beiden theoretisch getrennten Genres auf
Dauer zu einem verbunden habe, sei Themistios gewesen.28 Zu Themistios’ Erfolg als
Redner schreibt er:

The secret of Themistius’ success with his contemporaries was indeed that he was not a rhetori-
cian, but a professor of philosophy, the author of famous and still extant paraphrases of Aristotle,
and a man whose knowledge of Plato was so profound that the fourth century text of certain
dialogues can be partially reconstructed from this use of them.29

Moser hat somit Recht, wenn sie behauptet, dass Constantius mit Themistios als Pane-
gyristen anzeigt, die ‚Welt der paideia‘ mit all ihren Regeln zu achten. Allerdings
wurde bislang zu wenig die Bedeutung dessen beachtet, dass Themistios bewusst das
Genre der Rhetorik und der Philosophie verschmilzt, dass er – mit den Worten des
Constantius – die alten Lehren zu etwas Neuem werden lässt (ἀλλὰ ἀκμάζειν ἀεὶ καὶ
γίνεσθαι νέας).30 Damit bewegte sich Themistios nicht mehr innerhalb der ‚traditional

 Moser, Emperor 268.
 S. Rawson, in: Griffin/Barnes, Philosophia Togata 235–252; Koskenniemi, Apollonios 31–44.
 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership zeigt in seinem Aufsatz sehr klar die unterschiedli-
chen literarischen und rhetorischen Traditionen in Zusammenhang mit dem Herrscherlob.
 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 229 f.
 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 230.
 Ein weiteres Indiz dafür, dass Themistios seine Rolle als Philosoph in seiner Eigenschaft als Redner
und Senator betont hat, ist seine Aussage in or. 34, 14, dass er Constantius im Philosophenmantel bera-
ten habe (ἀλλὰ καὶ σύνεδρον πολλάκις ἐποιήσατο ἐν τῷ τριβωνίῳ καὶ συντράπεζον καὶ συνοδοιπό-
ρον); vgl. Lib. ep. 66,2; zu Themistios im Philosophenmantel s. Heather/Moncur, Politics 12.

32 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



lines‘. Das Verständnis der Reden ist somit nicht mehr zu trennen von Themistios’ Phi-
losophie. Indem er behauptete, dass er mit seinen Reden Philosophie treibe, stellte er
sich gegen die Auffassung der bislang vermuteten Hauptströmung der Philosophie sei-
ner Zeit, die der Anhänger des Jamblichos.31 Indem Constantius mit der erwähnten
Begründung Themistios als Philosoph zum Senator und zu seinem Lobredner machte,
richtete sich auch der Kaiser bewusst gegen diese philosophische Strömung der Zeit.

Die Abweichungen vom theurgisch-neuplatonischen Philosophieverständnis bei
Themistios trat am deutlichsten durch seine Tätigkeit als (Lob-) Redner hervor und
wurde in der Forschung bereits erkannt. Bereits Kabiersch meint in Anlehnung an
Stegemann, dass „Themistios zu wenig zum Neuplatonismus“ neigte, um mit Julian in
einer engen Freundschaft verbunden gewesen zu sein.32 Stenger etwa hat auf den Un-
terschied zwischen Themistios als platonisch-aristotelisch orientiertem Philosophen
und den theurgischen Neuplatonikern seiner Zeit hingewiesen. So schreibt er Themis-
tios innerhalb des „Leitbilds des griechischen Intellektuellen“ ein anderes Konzept
von der Aufgabe der Philosophie zu.33 Das leitet Stenger aus den Charakteristika ab,
die Themistios in seinen privaten Verteidigungsreden gegen seine Gegner anführt.
Stenger folgert aus den sogenannten privaten Reden des Themistios den Vorwurf geg-
nerischer Philosophen, dass er sich als Philosoph in den Dienst der Politik stelle und
diese „vulgarisiere“, indem er „wie ein Sophist“ öffentliche Reden halte.34 Er verderbe
die Philosophie – so der Vorwurf –, da er vor einem sehr großen Publikum spreche
und sich in den Bereich der Politik begebe.35 Nach Ansicht des Themistios, so Stenger,
war es dagegen die Hauptaufgabe der Philosophie, „den Menschen einen praktischen
Dienst zu erweisen“.36 Daher habe er die Philosophen aufgefordert, sich zum Philoso-
phieren nicht zurückzuziehen und statt nur wenigen Menschen lieber der großen
Menge die Philosophie zukommen zu lassen.37 Stenger kommt zu dem Schluss, dass

 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 231; vgl. Anm. 91.
 Stegemann, Themistios (2), RE 5A2, 1934, 1645 und 1648; Kabiersch, Philanthropia 14.
 Stenger, Identität 220.
 Stenger, Identität 220; zum Konflikt zwischen Themistios und Philosophen seiner Zeit: Dagron,
Travaux et mémoires 3, 1968, 42–54; Penella, Greek Philosophers 134–137; Stenger, Identität 209–246;
Vanderspoel, Themistius 71–134.
 Lib. ep. 407 (Foerster) = 409 (Wolf), vom Jahre 355, schreibt Themistios, dass er gehört habe, dass
dieser von anderen in Antiochien angefeindet werde und rät ihm in diesem Zusammenhang von
einem Besuch dorthin ab; dazu: Bouchery, Themistius 51–57, der gegen Seeck, Briefe Libanios 294,
meint, dass es sich bei denen, die Themistios schlecht gemacht hätten, nicht um Christen gehandelt
habe; zu den Angriffen mancher Zeitgenossen an Themistios beschäftigte sich bereits 1906 Méridier,
Le philosoph Themistios; Stenger, Identität 220.
 S. 28 Anm. 6.
 Them. or. 22,265c: τούτους μὲν οὖν ἐατέον ἐνταυθοῖ μένειν οὗπερ μένειν ἐθέλουσιν, ἡμῖν δὲ προ-
σακτέον εἰς τὸ φῶς τοὺς λόγους καὶ συνεθιστέον αὐτοὺς ὄχλον τε ἀνέχεσθαι καὶ θόρυβον ὑπομένειν
καὶ δήμου φωνὴν συγκαθημένου ... πάντως εἰ καθ᾽ ἕνα εὖ ποιεῖν ἱκανοί, καὶ πολλοὺς ἅμα δυνήσονται:
Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 43. Dagron, a. a. O. verweist darauf, dass Themistios mit dem
Vorwurf, dass die Philosophen die öffentlichen Plätze mieden, auf sein Vorbild Dion von Prusa zu-

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 33



Themistios mit der theurgischen Richtung, die die Neuplatoniker seiner Zeit haupt-
sächlich vertraten, nichts anfangen konnte.38 Der Konflikt zwischen dem Philosophen
Themistios und den theurgischen Neuplatonikern lässt sich nicht nur in Themistios’
Reden finden. Auch bei seinen philosophischen Gegnern zeigt sich die Ablehnung,
hier sogar in einer Art damnatio memoriae: Dass Themistios in dem Werk des Eunap,
das die berühmten Sophisten und Philosophen seiner Zeit beschreibt, keine Erwäh-
nung findet, wird inzwischen von den meisten Altertumswissenschaftlern mit der in-
haltlichen Differenz zwischen den philosophischen Konzepten des Eunap und des
Themistios erklärt. Penella gibt die Sprengkraft der unterschiedlichen Konzepte der
‚wahren‘ Philosophie im nicht-christlichen Bereich wieder, wenn er Themistios in den
Augen des Eunap einen ‚Häretiker‘ nennt.39 Nach Stenger verbinde der „Neuplatonis-
mus jamblichischer Prägung“ alle Philosophen und Rhetoren, die bei Eunap vorkom-
men.40 Gleichzeitig sei es aber auch das, was Themistios lautstark abgelehnt habe.41

Die inhaltliche Differenz bleibt im Falle des Themistios nicht beschränkt auf eine
hitzige Debatte unter Philosophen. Es scheint nicht plausibel, dass allein der Umstand,
dass Themistios als bekannter Philosoph Reden auf einen christlichen Kaiser hielt, die
Ursache dafür war, dass die innerphilosophische Debatte ihren Kreis verließ und zu
einem Politikum wurde. Nachvollziehbar wird es allerdings, wenn man bedenkt, dass
Themistios in Anspruch nahm, mit seinen Lobreden auf den Kaiser zugleich Philoso-
phie zu betreiben. Da die Panegyriken nicht ohne grundsätzliche Zustimmung des
Kaisers gesehen werden können, wurde damit sein Philosophiekonzept zu dem des
Kaisers erklärt, was Themistios wiederum gegen Angriffe seiner Gegner immuni-
sierte. Die Frage, was in den Augen des Kaisers die ‚wahre‘ Philosophie sei, wurde
somit nicht durch eine innerphilosophische Debatte entschieden, sondern durch die
kaiserliche Wahl des Themistios als Lobredner.

rückgreife, der sich in or. 32,8 f. gegen die Philosophen richte, die sich nicht trauten sich der Öffent-
lichkeit zu stellen: „For some among that company do not appear in public at all and prefer not to
make the venture, possibly because they despair of being able to improve the masses; others exercise
their voices in what we call lecturhalls, having secured as hearers men who are in league with them
and tractable (Dion or. 32, 8 f.; üb. Cohoon): οἱ μὲν γὰρ αὐτῶν ὅλως εἰς πλῆθος οὐκ ἴασιν οὐδὲ θέλουσι
διακινδυνεύειν, ἀπεγνωκότες ἴσως τὸ βελτίους ἂν ποιῆσαι τοὺς πολλούς· οἱ δ᾽ἐν τοῖς καλουμένοις ἀκ-
ροατηρίοις φωναισκοῦσιν, ἐνπόνδους λαβόντες ἀκροατὰς καὶ χειροήθεις ἑαυτοῖς (bei von Arnim fehlt
Kap. 8 der Rede, daher Kap. 9); allgemein zu Dion von Prusa als philsophischem Redner: Momigliano,
JRS 41, 1951; Desideri, Dione di Prusa; Moles, JHS 98, 1978; Sidebottom, Historia 41,4, 1992.
 Stenger, Identität 223; vgl. O’Meara, 207; bereits Dagron, Travaux et Mémoires 3, 1968 zeigt, dass es
sich bei Eunap und Themistios um zwei unterschiedliche Richtungen der Philosophie gehandelt habe;
vgl: Cracco Ruggini, in: Chausson, Consuetudinis amor 189–216; Penella, Greek Philosophers 134–137;
Stenger, Identität 222 f.; dagegen: Steinrück, Eunapios 124 f.
 Penella, Greek Philosophers 136.
 Stenger, Identität 223.
 Stenger, Identität 223.

34 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



II.1.1 Die vermeintliche Homogenität der nicht-christlichen antiken Philosophen
in der Altertumswissenschaft

Wie ist es zu erklären, dass die Forschung, obwohl sie um die inhaltlichen Differenzen
zwischen den theurgischen Neuplatonikern und Themistios wusste, dieses Wissen
nicht konsequent bei der Interpretation der Reden anwandte?

Bisher gab es in der modernen Forschung eine scharfe Trennlinie hinsichtlich der
sogenannten paganen und der christlichen Gottesvorstellung. Diese wird bisweilen an
manchen Stellen weicher, da immer mehr Altertumswissenschaftler die Idee des Mono-
theismus auch in paganen Gottesvorstellungen nachweisen.42 Das Hauptaugenmerk der
Forschung bleibt jedoch auf einer vermeintlichen starken Dichotomie christlicher und
nicht-christlicher Vorstellungen und deren Vertreter.43 Ein Beispiel für diesen Fokus
bietet die Untersuchung der or. 2[3 Bidez] des Julian auf Constantius II. durch Stefan
Schorn, der darin die These aufstellt, dass die Rede offen vor Constantius II. gehalten
worden sei.44 Bringmann dagegen bezweifelt das45 mit folgendem Hauptargument: In
or. 2[3 Bidez] fordert Julian im Unterschied zu or. 1 von einem guten Kaiser die Vereh-
rung der Götter (86a). Julian kann hier wegen des Plurals nur die antiken Götter ge-
meint haben. Eben diese Mahnung Julians, den Kult der Götter nicht zu verachten,
schätzt Bringmann als gefährlich ein, da Constantius II. gegen nicht-christliche Prakti-
ken der Gottesverehrung streng vorgegangen sei.46 Daher bezweifelt Bringmann, dass
Julian diese Rede an Constantius adressiert habe.47 Schorn sieht die or. 2[3 Bidez] dage-
gen mehr als Fürstenspiegel denn als Enkomion und meint, dass sie Constantius sehr
wohl zugedacht gewesen sei. Er geht davon aus, dass es den Philosophen in einem Fürs-

 Vgl. Athanassiadi/Frede, Pagan Monotheism; Al. Cameron, Last pagans.
 Vgl. Elm, in: Baker-Brian/Tougher, Emperor and Author 3: „Recently scholarships has modified
and nuanced this binary model to a considerable degree. Yet old dichotomies are hard to shake and
the division of the late Roman world into pagans and Christians has proven particularly resilient.“
 Schorn, in: Baier, Legitimation 243–274; seine Studie bietet einen Überblick über die kontroversen
Auffassungen bezüglich der Frage, ob diese Rede tatsächlich Constantius II. zugedacht war.
 ebenso: Drake, in: Baker-Brian/Tougher, Author and Emperor 42 f., der die Rede für eine Parodie
hält, aus der Julians religiöses Programm klar hervortrete. Mehr Gewicht legt Drake jedoch auf die Kri-
tik Julians an der defensiven Strategie des Constantius; Stenger, Identität 151 nimmt wie Bringmann und
andere ebenfalls an, dass „eine Rede mit dieser Intention nicht vor dem üblichen Publikum der Panegy-
rici, also dem kaiserlichen Hof, vorgetragen werden konnte, geschweige denn vor dem Kaiser selbst.“;
ebenso: Geffken, Julianus 135; Bidez, Julien (1932) 115; Bradbury, Innovation 64f.; anders: Gladis, De ora-
tionibus in Constantium 11f.; von Borries, Julianos (26), RE 10,1, 1917, 68 und Athanassiadi, Julian 65f.
 Bringmann, Julian 50 f; Bringmann bezieht sich dabei auf das nächtliche Opferverbot vom 23. No-
vember 353 und darauf, dass Constantius am 1. Januar 346 oder 354 angeordnet habe, alle nicht-
christlichen Tempel zu schließen. Am 19. Februar 356 habe er auch im Namen seines Cäsars Julian ein
„generelles Verbot heidnischer Kulte“ ausgesprochen (CTh 16,10,5; 23. November 353; 16,10,4; 1. Dezem-
ber 346 (354?) und 16,10,6; 19. Februar 356); zur Kriminalisierung des Heidentums: Leppin, Millenium
1, 2004, 66; Leppin, Athenaeum 87, 1999, 471 ff.; Noethlichs, Maßnahmen der christlichen Kaiser.
 Bringmann, Julian 50–51.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 35



tenspiegel erlaubt gewesen sei, den Kaiser zu kritisieren. Schorns Meinung nach habe
der Kaiser die parrhesia des Philosophen geduldet, um nicht als Tyrann zu gelten.48

Als Beweis für diese These führt Schorn Themistios an, den er als „... heidnisch-
philosophischen Redner par excellence“ bezeichnet.49 Dieser sei nach Schorn in sei-
nen Lobreden immer offener geworden und dabei so weit gegangen, Constantius II.
mit Göttern zu vergleichen. Julian habe, so Schorns Behauptung, Themistios den
Rang eines philosophischen Ratgebers streitig machen wollen, indem er ihn hin-
sichtlich der parrhesia übertroffen habe. Das ‚Phänomen‘ Themistios habe Julian ge-
zeigt, dass pagane Philosophen von Constantius geduldet wurden.50 Indem Schorn
Themistios vor allem als nicht-christlichen Philosophen sieht, der „sich zum Sprach-
rohr der Ideale und somit zur Integrationsfigur der heidnischen Eliten gegenüber
dem Kaiser“ gemacht habe,51 geht er auf einige Unterschiede zwischen Julians or. 2
[3 Bidez] und den Panegyriken des Themistios nicht ein.

Themistios hat zwar rhetorisch parrhesia für sich reklamiert, sein ideologisches
Programm jedoch hat die Religionspolitik des Constantius nie in Frage gestellt, so wie
er auch nie die christliche Haltung des Kaisers kritisierte. Von einem guten Kaiser da-
gegen die Verehrung der Götter zu verlangen, wie Julian in or. 2[3 Bidez], konnte in
dem Kontext der anti-heidnischen Gesetze als eine klare Kritik an einem wichtigen
Pfeiler der Herrschaftsideologie des Constantius gedeutet werden. Die Forderung an
den Kaiser, die alten Götter zu verehren, hätte die Gefahr in sich geborgen, dass Con-
stantius II. Julian für einen Gegner des Christentums halte. Eine solche Annahme des
Constantius wäre umso gefährlicher gewesen, als es sich bei Julian um einen der letz-
ten Überlebenden der konstantinischen Dynastie handelte.52 Damit stellte dieser für
die Herrschaft des Constantius II. immer dann eine besondere Bedrohung dar, wenn
die Gegner des Christentums nach einer konsensfähigen Alternative zum christlichen

 Zur parrhesia in der Spätantike von Philosophen im Umkreis des Kaisers: Brown, Power 83–94;
Beer, Parrhesia, RAC 26, 2014, 1014–1033.
 Schorn, in: Baier, Legitimation 268.
 Schorn, in: Baier, Legitimation 263.
 Diese Einschätzung setzt voraus, dass der Panegyrist vor allem im Sinn hatte, seiner eigenen philo-
sophischen Weltsicht Ausdruck zu verleihen. Dies würde jedoch der historisch plausiblen Annahme
Wiemers widersprechen, dass es sich bei den Panegyriken zu öffentlichen Anlässen vor allem um die
Verkündigung des kaiserlichen Programms gehandelt habe. Eine rein persönlich gedachte Motivation
bei der Komposition seiner Rede verneint zudem die Möglichkeit, dass der Panegyrist bei den Eliten
für Akzeptanz des Kaisers geworben hat; vgl. Kap. I.1.
 Bringmann, Julian 50; auch Stenger, Identität 149 sieht, dass Julian in der Rede nicht nur als Philo-
soph spricht, sondern vor allem auch als Caesar, für den parrhesia ungleich problematischer ist. So
folgert er: „Mögen auch Dion von Prusa und Themistios in ihren an Kaiser adressierten Reden darin
vorangegangen sein, so war dies im Falle Julians ein unerhörtes Ansinnen. Während sie sich nämlich
auf die παρρησία des Philosophen berufen konnten, stand es dem Caesar nicht an, einen Fürstenspie-
gel für seinen Augustus zu konzipieren, es sei denn, er hätte Constantius ohne Umschweife als Verkör-
perung dieses Ideals gefeiert. Genau dies unterlässt Julian jedoch mit Bedacht, obgleich er den Kaiser
am Ende der Rede durchaus lobt.“

36 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



Herrscher Constantius II. suchten.53 Gerade weil die Forderung nach der für das Wohl
des Reiches unerlässlichen Verehrung der Götter in einer fürstenspiegelartigen Lob-
rede auf den Kaiser vorgetragen wurde, wie Schorn vermutet, handelt es sich bei der
zweiten Rede um eine klare Kritik an dessen Herrschaftspolitik. Die Vernachlässigung
der antiken Kulte stellte – so der naheliegende Schluss der zweiten Rede an Constan-
tius – eine Gefährdung für das Reich dar. Der Philosoph Julian geht mit dieser Aus-
sage nicht einfach nur weiter als der Philosoph Themistios. Seine Aussage stellt eine
eindeutige Kritik an der Herrschaftsideologie und -praxis dar. Themistios hingegen
nennt die antiken Götter nie, um an sein Publikum zu appellieren, dass diese kultisch
verehrt werden sollen, sondern allein in einem veranschaulichenden Sinn.54 Julian
selbst sah mit hoher Wahrscheinlichkeit die Gefahr, die in seiner Opposition zu Con-
stantius’ Religionspolitik lag, was sich daraus schließen lässt, dass er sich erst nach
dem Tod des Constantius II. offen gegen das Christentum und für die antiken Götter-
kulte ausgesprochen hat.

Da viele altertumswissenschaftliche Untersuchungen von einem prinzipiellen An-
tagonismus zwischen nicht-christlichen und christlichen Autoren ausgehen, erzeugt
es bei ihnen Erklärungsbedarf, dass Themistios als Nicht-Christ Lobreden auf einen
christlichen Kaiser hielt, dass also ein „paganer Philosoph den christlichen Herrscher
als idealen Kaiser pries“.55 Eine gängige Erklärung der Forschung für diesen vermeint-
lichen Widerspruch ist, dass von Seiten des Herrschers ein Ausgleich zwischen Chris-
tentum und traditioneller Kultur angestrebt worden sei, da ein großer Teil der Eliten
keine Christen gewesen seien. Stenger etwa sieht Themistios vor allem als einen ‚pa-
ganen‘ Philosophen, der aus dem Geiste seines ‚Paganseins‘ heraus agiert:

in der Rolle eines weitgehend unabhängigen Maklers, der zwischen den Institutionen des Kai-
sers, des Senates von Konstantinopel, den Eliten und dem Volk vermittelt. [...] Indem er in ent-
scheidenden Punkten wie etwa dem Gottesbild durch Vermeiden allzu genauer Festlegungen
und Betonung des Verbindenden Ansätze für verschiedene Deutungen bereitstellt oder auch ex-
plizit für religiöse Toleranz eintritt, trägt er dazu bei, einer für viele akzeptablen Ordnung Aus-
druck zu verleihen. Sein Herrschaftsideal verträgt sich mit den Vorstellungen von Kaisern, die
unterschiedlichen Richtungen innerhalb des Christentums anhingen, mit denen des christlich ge-
prägten Hofes, des konfessionell gemischten Senates und auch der zumindest in der Anfangszeit
noch überwiegend paganen lokalen Eliten.56

 Vgl. Stenger, Identität 135.
 Stenger, Identität 121 meint, dass bei Themistios „religiöse Polemik“ nicht vorkomme.
 Stenger, Identität 116; vgl. Heather, in: Whitby, Propaganda 125: „Although Constantius was a Chris-
tian and Themistios a traditional, non-Christian Hellene, imperial favour quickly followed.“ Stertz, CJ
71,4, 1976, 353: „Themistius although a pagan and a pleader for religious freedom for pagans, as in
Oration 5, held high office under a succession of Christian emperors and, unlike „orthodox Hellenist“
rhetors and sophists, took no part in the posthumous adulation of Julian“; Vanderspoel, Themistius 6:
„His own religious attitudes, though important, did not prevent him from adressing Christian
emperors.“
 Stenger, Identität 133.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 37



So wird Themistios bei ihm vor allem zu einem Vermittler zwischen einem christli-
chen Kaiser und den nicht-christlichen Eliten, der größtmögliche Akzeptanz für den
Herrscher erreichen wollte.57 Diese Sicht auf Themistios deckt sich in gewisser Weise
mit der Rolle, die etwa Heather/Moncur und jüngst Moser Themistios bereits unter
Constantius zugeschrieben haben.58

Die beschriebene angenommene Dichotomie scheint dabei dazu geführt zu haben,
dass die nicht-christliche spätantike Welt, vor allem die der Philosophie, allzu gleichför-
mig gedeutet wird. So lässt es sich erklären, dass vor dem Hintergrund einer vermeint-
lich homogenen nicht-christlichen Philosophie Themistios’ Aussage, seine Reden als
Philosoph zu halten, von Altertumswissenschaftlern nicht ernst genommen wurde, da
er damit nicht den modernen Erwartungen an einen spätantiken nicht-christlichen Phi-
losophen entsprach.

So vergleicht Errington ihn mit einem „government speaker“ einer demokrati-
schen Regierung oder auch einem „propaganda minister“ eines totalitären Regimes. Er
sieht die Funktion des Panegyristen darin, die Politik des Kaisers zu loben und sie
damit den Eliten, die bestimmte Erwartungen an das stilistische Niveau der Reden
hatten, möglichst gut zu verkaufen („to sell his product“).59 Der Ansatz Erringtons
ähnelt der These Wiemers, nach der die Lobreden anlässlich großer Staatsfeiern sich
vor allem an die Eliten des Reiches wendeten, deren Zustimmung der Kaiser damit zu
gewinnen suchte.60 Diese Arbeit geht ebenfalls von der Wiemerschen These zu den
‚offiziösen Kundgebungen‘ aus, so dass hier die Annahme gilt, dass Themistios in sei-
nen Reden der Haltung des Kaisers und seines Hofs nicht widersprochen haben wird.
Für die Frage der Funktion der Lobreden ist die Einschätzung Wiemers elementar,
dass der Panegyrist die politische Haltung des Hofes kannte und sich daher nicht auf
Allgemeines beschränken musste. So scheint es plausibel, dass die Reden sich auf ak-
tuelle politische Themen bezogen. Das Wort „to sell“ vermittelt jedoch den Eindruck,
als ob es – um den wirtschaftlichen Sprachgebrauch beizubehalten – keinen inneren
Zusammenhang zwischen Verkäufer und Produkt gegeben habe, so als sei der Inhalt
der Rede völlig unabhängig von den eigenen Überzeugungen des Themistios gewesen.
Gerade der Bezug zwischen dem grundsätzlichen philosophischen Konzept des The-
mistios zu den Aussagen seiner Panegyriken kann aber als Bedingung dafür gelten,
dass dieser als ‚wahrhaftig‘ gelten konnte.61 Der Inhalt der Reden sollte also nicht so
beliebig angenommen werden, wie es für einen guten Verkäufer beliebig ist, welche
Ware er anpreist.

 Zur Herrschaft des Constantius II. im Osten des Reiches s. Moser, Emperor 83–213.
 Heather/Moncur, Politics 19–29.
 Errington, Chiron 30, 2000, 864 f.; vgl. Kap. I.2.
 Wiemer, Libanios 375 f; vgl. Kap. I.2.
 Vgl. Kap. I.1; einen Überblick über die unterschiedlichen Einschätzungen von Themistios’ philos-
phischem Standpunkt bietet Schramm, Freundschaft 182–185.

38 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



Ähnlich wie Errington betont Heather, dass Themistios die Politik des Herrschers
in seinen Reden bewerben sollte. Er schreibt, dass Themistios seine Karriere seiner
gekonnten Manipulation des Senats von Konstantinopel zu verdanken gehabt habe.62

Den großen Erfolg des Themistios sieht Heather darin, dass er sich nur als Philosoph
stilisiert habe, in Wahrheit jedoch ein reiner ‚Propagandist‘ gewesen sei, dem die Eli-
ten geglaubt hätten.63 Warum Themistios in die Rolle des Philosophen geschlüpft sei,
erklärt Heather so:

As Peter Brown has recently reminded us, in Hellenic cultural tradition the philosopher was the
defender par excellence of the correct social values imparted by a traditional education (paideia).
He was the ultimate intellectual, called in at moments of high drama to identify and defeat the
forces of evil: Zola and J’accuse. In particular, it had long been traditional for cities to employ
philosophers to undertake difficult embassies to Roman emperors, when some unwelcome truth
had to be spelled out. Philosophers were traditionally empowered with the right to an absolute
freedom of speech: parrhesia. It was part of the game that emperors could be expected to show
greater toleration of dissent when confronted by a philosopher in full cry. Nevertheless, philoso-
phers were also expected to show greater bravery (καρτερία: mental and physical endurance)
than ordinary men in the face of possible imperial anger. These traditions had not yet lost their
force in Themistius’ day.64

Heather sieht die Bedeutung des Themistios als Philosoph vor allem darin, dass die-
sem daraus Möglichkeiten zur Kritik am Kaiser erwuchsen. Um seine Aussage zu un-
termauern, führt er Beispiele von anderen antiken beratenden Philosophen an, denen
es qua Berufsstand erlaubt gewesen sei, am Kaiser parrhesia zu üben.65 Seine Behaup-
tung, dass Themistios die Rolle des Philosophen nur stilisiert habe, untermauert Hea-
ther mittels zweier Argumentationsstränge. Einmal bestreitet er, dass Themistos so
uninteressiert an weltlichen Dingen gewesen sei, wie er es in seiner Selbstverteidi-
gung vorgegeben habe, indem er zeigt, welche persönliche Macht Themistios durch
seine Stellung als Redner des Kaisers zugekommen sei.66 Dagegen ist einzuwenden,
dass Themistios nicht der einzige Philosoph war, der erheblichen Einfluss auf die kai-

 Heather, in: Whitby, Propaganda 147 f.
 Heather, in: Whitby, Propaganda 151: „To play this role (sc. die eines Philosophen), Themistius was
perfectly cast. His credentials as a philosopher were genuine enough. He could pose very naturally as
a defender of traditional paideia and the shared values of this class.“
 Heather, in: Whitby, Propaganda 136.
 Heather, in: Whitby, Propaganda 137: „Themistius’ self-presentation exploited this potent image in
a variety of ways. parrhesia figures in the speeches, on occasion, as a technical term, and it was pre-
cisely in a further dimension of this image that much of Themistius’ usefulness for his imperial em-
ployers lay.“; Heather/Moncur, Politics 20 sehen selbst, dass der Anspruch, die Wahrheit zu sagen,
nicht lange glaubwürdig gewesen sein konnte, wenn Themistios bekannte Fakten beständig falsch
darstellt hätte. So sei ihm das auch nur anfangs geglaubt worden. Das hält Heather für den Grund,
dass er etwa von Julian angegriffen worden sei. Meiner Meinung nach ist der Grund dafür auf einer
grundsätzlicheren Ebene zu suchen.
 Themistios verteidigt sich gegen den Vorwurf, dass er nach eigenem Vorteil strebe s. Them. or. 23,
26 und 29; vgl. Heather, in: Whitby, Propaganda 130–135.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 39



serliche Regierung hatte, denkt man etwa an die Bedeutung des Maximos von Ephe-
sus für Julian.67 Dies hat jenen jedoch nicht die Anerkennung als Philosoph bei den
anderen Neuplatonikern seiner Zeit gekostet. Eine Erklärung dafür, dass Maximos
von Ephesus in seiner Zeit keinen Tadel für die Nähe zu Julian erhielt, könnte darin
liegen, dass er keine öffentlichen Lobreden auf Julian gehalten hat, in denen er sich
als Philosoph dargestellt hat. Stattdessen schien er Julian eher privat oder zumindest
im kleinen Kreis beraten zu haben. Damit hielt er sich an die von Murray aufgezeigte
Trennung zwischen der Aufgabe eines Philosophen, der den Kaiser berät, und der
eines Redners, der den Kaiser in einer öffentlichen Rede lobt.68

Themistios lag es dagegen fern, die Aufgabe eines Philosophen von der eines Lob-
redners zu separieren und beschränkte sich nicht auf die private Beratung des Kai-
sers. Eben diese ‚Grenzüberschreitung‘ scheint für Heather der Grund für seine
Behauptung zu sein, dass Themistios nur die Attitüde eines Philosophen angenommen
habe. Für Heather ist es nicht glaubwürdig, dass Themistios die Interessen des Kaisers
vertreten und dabei gleichzeitig Philosophie praktiziert habe, um das Gute zu leh-
ren.69 Wie kann sich Themistios der Wahrheit verpflichtet haben, wenn er gleichzeitig
die Interessen des Kaisers in seinen Panegyriken vertreten hat, so der implizite Vor-
wurf Heathers. Dieses Argument ist gewichtig, zumal es sich hier um Bedenken han-
delt, die seit der Antike durch die Trennung zwischen ‚philosophischem Rat‘ und
‚Lobreden auf den Kaiser‘ zum Ausdruck gebracht wurden.70 So nennt Themistios in
der or. 26 folgende Vorwürfe gegen sich:

Er begeht ein Unrecht, sagen sie – womit sie mich meinen – indem er die Philosophie revolutio-
niert und neue Götter einführt. Denn er sitzt nicht im Stillen in seinem Zimmer und spricht nur
mit seinen Schülern, sondern tritt ins Licht und tritt selbstbewusst mitten in der Stadt auf und er
macht sich daran, vor ganz unterschiedlichen Menschen zu sprechen. Als wäre das noch nicht
schlimm genug in seinem Alter, sammelt er schon Massen an Zuschauern und befiehlt ihnen
schon den dritten Tag, sich vor Gericht zu sammeln und lässt sich loben und geht unter den Zuju-
belnden umher.71 (Them. or. 26,113d–114a)

 Zudem war Dion von Prusa, der in sich Redner und Philosoph vereinigte, ein großes Vorbild für
Julian und Maximos von Ephesus, s. Heather, in: Whitby, Propaganda 134.
 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 228–230.
 Anders Daly, Historia 21, 2, 353, der Themistios zu den von Pichon, Derniers écrivains profanes 79
so genannten „aristocracy ... of ‚mandarins‘“ zählt, die im Han China die Politik nach den Grundsätzen
des Konfuzius jahrhundertelang geleitet hätten und wie Themistios die natürliche und notwendige
Verwandtschaft zwischen Politik und Philosophie beachtet hätten.
 Vgl. Penella, Greek Philosophers 137.
 Them. or. 26, 313d–314a: ἀδικεῖ, φασὶν ἐμὲ λέγοντες, νεωτερίζων εἰς φιλοσοφίαν, καινὰ εἰσάγων
δαιμόνια. οὐ γὰρ ἡσυχῆ κάθηται ἐν τῷ δωματίῳ.οὐδὲ πρὸς μόνους τοὺς ὁμιλητὰς κοινολογεῖται, ἀλλὰ
καὶ εἰς φῶς πρόεισι καὶ θαρρεῖ ἐν τῷ μέσῳ τῆς πόλεως, καὶ λέγειν ἐπιχειρεῖ ἐν παντοδαποῖς
ἀνθρώποις. καὶ οὐ τοῦτό πω τὸ δεινόν, τηλικοῦτον ὄν, ἀλλὰ καὶ θέατρα ἤδη ἀγείρει καὶ πρότριτα ἐπαγ-
γέλλει εἰς τὸ δικαστήριον συνιέναι καὶ ἀνέχεται ἐπαινούμενος καὶ περινοστεῖ τοὺς κεκραγότας;
vgl. Schramm, Freundschaft 198.

40 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



Aus den Vorwürfen lassen sich die Erwartungen einiger Zeitgenossen des Themistios
an einen Philosophen ablesen: er hielt keine öffentlichen Reden, betätigte sich nicht
politisch, sondern studierte abgeschieden mit seinen Schülern.72 Dem Vorwurf der
Neuerung entgegnet Themistios Folgendes:

Ging der edle Sokrates auf alten und ausgetretenen Pfaden? Trat er in die Fußstapfen des Arche-
laos? War sein Ehrgeiz und seine übergroße Kühnheit nicht ausgeprägter als die des Archelaos?
Und nicht genug war es etwas zu entdecken, zu verbessern, sondern den Gegenstand des Den-
kens völlig zu verändern. Denn zu seiner Zeit dachten alle über den Himmel nach und wie die
Erde beschaffen sei, ihre Position und ihre Form, woher die Lebewesen entstanden sind und von
was die Pflanzen wachsen. Dieser aber meinte, dass das für den Menschen nicht herausfindbar
sei, sondern dass es sein Leben aufbrauche und sie von den nützlichen Fragen abhalte. Aus wel-
chem Grund ist es notwendig, dass der Mensch schön und gut wird, darüber dachte er als erster
nach und stellte Fragen darüber und was ist die Tugend des Menschen und wie wird sie erreicht,
und was ist die Schlechtigkeit und wie kann sie vermieden werden?73 (Them. or. 26, 317d–318a)

An der Erwiderung des Themistios wird deutlich, dass er sich des Unterschieds seines
Konzepts von Philosophie zu anderen sehr wohl bewusst war. Er leugnete nicht, was
ihm vorgeworfen wurde. Indem er das, was seine Gegner gegen ihn vorbringen, mit
Sokrates vergleicht, nimmt er für sich in Anspruch, dass er wie Sokrates den Fokus der
Philosophie verändert hat. Wie bereits bei Sokrates handele es sich bei seiner Philoso-
phie darum, ethische Grundsätze zu vermitteln, womit er durch den Bezug auf einen
der bedeutensten Philosophen rhetorisch geschickt auch den Vorwurf der Neuerung
entkräftete. Da er dieses ethische Ziel verfolgt, so die implizite Aussage des Themistios,
ist auch sein Auftreten vor großem Publikum und dem Kaiser nicht verwerflich.

Die Neuerung, die Themistios vorgeworfen wird, führt zu einem weiteren Vor-
wurf, den wir wiederum bei Themistios selbst benannt finden.74 Ihm wird von seinen
Gegnern vorgeworfen, dass er kein Philosoph, sondern ein Sophist sei. Es scheint
plausibel, dass es die neuplatonischen Philosophen waren, die Themistios ablehnten,
da er ihre philosophische Praxis zurückwies und sich im Gegensatz zu ihnen an ein
großes Publikum, ja, an den Kaiser selbst wandte. Der Begriff ‚Sophist‘, den Dagron

 Ausführlich über die unterschiedliche Auffassung von der Rolle der Philosophie bei Themistios
und den theurgischen Neuplatonikern seiner Zeit: Dagron, Travaux et mémoires 42–48.
 Them. or. 26,317d–318a: Ἀλλὰ Σωκράτης ὁ γενναῖος ἆρα τὴν ἀρχαίαν καὶ τε τριμμένην ἐβάδιζε καὶ
ἐγκατέμενε τοῖς ἴχνεσι τοῦ Ἀρχελάου; ἢ τούτου γε ἔτι μείζων ἡ φιλοτιμία καὶ ἡ θρασύτης, καὶ οὐχ ὅσον
ἐφευρεῖν τι καὶ ἐπανορθῶσαι, ἀλλ’ ὁλόκληρον μεταθεῖναι καὶ μετενεγκεῖν τὴν τῶν λόγων ὑπόθεσιν;
τῶν γὰρ πρὸ αὐτοῦ σχεδόν τι ἁπάντων φροντιζόντων περὶ τοῦ οὐρανοῦ καὶ ὅπως ἔχει ἡ γῆ θέσεώς τε
καὶ σχήματος καὶ ἐξ ὧν γεννᾶται τὰ ζῷα καὶ ἐξ ὧν φύεται τὰ φυτά, οὗτος ταῦτα μὲν οὐκ ἐνόμιζεν εὑ-
ρετὰ εἶναι ἀνθρώπῳ, ἀλλὰ κατατρίβειν τὸν βίον καὶ τῶν ὠφελίμων ἀποκωλύειν. ὅθεν δὲ χρὴ γενέσθαι
ἄνδρα καλόν τε καὶ ἀγαθόν, ταῦτα ἐφρόντισε πρῶτος καὶ ὑπετείνατο, καὶ ὅ τι ποτέ ἐστιν ἀρετὴ
ἀνθρώπου καὶ ὅπως ἂν παραγένοιτο, καὶ ὅ τι ποτέ ἐστι κακία καὶ ὅπως ἂν αὐτὴν ἀποφυγγάνοι.
 Them. or. 23, 286b; or. 26, 314d.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 41



als eine gewöhnliche Beleidigung unter Philosophen deutet,75 gibt in seinem pejorati-
ven Charakter Aufschluss über den Konflikt zwischen den neuplatonischen theurgi-
schen Philosophen und Themistios. Bei dem Begriff ‚Sophist‘ handelte es sich per se
jedoch nicht um einen Kampfbegriff. Der ‚Sophist‘ hatte im 4. Jahrhundert nur andere
Aufgaben als der Philosoph. Er war derjenige, der politische Reden hielt und kam
damit wohl am ehesten an das von Heather benutzte Wort ‚spin doctor‘ heran. Liba-
nios etwa, der mit Themistios gut bekannt war, bezeichnete sich selbst als einen So-
phisten.76 Er sah es als seine Pflicht an, sich als gebildeter Mensch für seine Stadt
einzusetzen und sich um die intellektuelle aber auch politische Erziehung der Jugend
zu kümmern.77 Themistios dagegen wollte nicht als Advokat gelten, sondern als ein
Philosoph, der die Pflicht hat, politisch zu agieren.78 Den Unterschied zwischen dem
Philosophen Themistios und dem Sophisten Libanios sieht Stenger darin, dass Themis-
tios bei der Politik von Kaiser und Senat mitgestalten wollte, Libanios dagegen seinen
Einflussbereich an seine Heimatstadt Antiochien band, was manchmal einschließen
konnte, auch den Kaiser zu kontaktieren.79 So wehrte sich Themistios in seinen Privat-
reden vor allem dagegen, dass ihm der Begriff „Philosoph“ abgesprochen werden
sollte, indem man ihn „Sophist“ nannte. Er legte Wert darauf, mehr zu sein als nur
der talentierte Sprecher des Kaisers, der selbst keine moralischen Ansprüche an Herr-
schaft hatte. Der Erfolg, den Themistios hatte, lässt darauf schließen, dass ein großer
Teil der Eliten seine Neuerungen mitgetragen haben. Da er bereits vor seinen Lobre-
den auf den Kaiser als einer der besten Philosophen galt, war möglicherweise seine
Autorität als solche groß genug, um die Verbindung der beiden Genres ‚Kaiserlob‘
und ‚philosophischer Rat des Kaisers‘ als neue Form zumindest für seine Zeit zu im-
plementieren. Hatten die Zuhörer diese Fusion akzeptiert, war es selbstverständlich,
dass Themistios sich als Redner auch an die rhetorischen Regeln hielt.80 Für sein Pub-

 Dagron, Travaux et mémoires 45.
 Vgl. Vanderspoel, Themistius 8 f.; Lib. or. 3,19; 62, 37–49; or. 35; auch in Briefen wirkte Libanios
politisch, indem er auf Fehlverhalten von hohen Magistraten hinwies: Lib. or. 27, 28, 33, 45, 54, 56, 57.
 Lib. or. 62; Stenger, Identität 238–245; ein Vergleich der unterschiedlichen Sichtweisen von Themis-
tios und Libanios in Bezug auf politisches Engagement: Stertz, CJ 71,4, 1976, 351–355; Ritoré Ponce: in:
González Gálvez/Malosse, Mélanges A. F. Norman 87–101; Zur Aufgabe der Gebildeten in Bezug auf die
Politik: Schouler, in: Cabouret/Gatier/Saliou, Antioche de Syrie 97–115.
 Or. 26, 320b–c; Themistios’ Konzept von der Aufgabe der Philosophie (hierzu s. auch: Schemmel,
Hochschule von Konstantinopel; Schramm, Freundschaft 198–200) ähnelt der, die Aristides einem Rhe-
tor zuschrieb, so dass sich die beiden weniger in ihrer Praxis, sondern nur in ihrer jeweiligen Bezeich-
nung unterschieden. Darauf soll in Kap. III.1.2 näher eingegangen werden; zu Themistios’ Konzept
einer ‚politischen Philosophie‘ s. Schramm, Freundschaft 200–211.
 Stenger, Identität 237 f.; über den Unterschied Philosoph-Sophist s. Bowersock, Greek Sophists
11–15 u, Stanton, AJPh 94,4, 1973, 350–364; einen guten Überblick über das Verhältnis von Theorie und
praktischer Philosophie findet sich bei Schramm, Freundschaft 185–200.
 Vanderspoel, Themistius 5: „That Themistius flattered emperors cannot be denied, but a (reason-
able) distaste for panegyric has highly colored modern attitudes. Neither the philosopher nor the em-
perors, nor, indeed, most contemporaries, found the practice objectionable in and of itself. Panegyric

42 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



likum stand außer Frage, dass die Form des Genre enkomion eingehalten wurde.81

Auf dieser Ebene musste der Redner seine Künste als Rhetor voll entfalten, um den
Anforderungen eines gebildeten Publikums gerecht werden. Zu den stilistischen An-
sprüchen der kaiserlichen Rede gehörte es auch, dass der aktuelle Kaiser den zuvor
herrschenden übertraf.82 Forderungen, die in einer Rede an den Kaiser gestellt wur-
den, oder Kritik, die geäußert wurde, sollten, wie Errington überzeugend zeigt, eben-
falls nicht allzu wörtlich genommen werden. Es sei nicht vorstellbar gewesen, dass
der Kaiser in einer hochoffiziellen Situation wie etwa bei einer Lobrede unvollkom-
men scheine.83 Die parrhesia, die der philosophische Redner, in unserem Falle The-
mistios, für sich beanspruchte, gehörte gewissermaßen auch nur zu den formalen
Anforderungen, den topoi einer guten Lobrede auf den Kaiser.84 Sich an rhetorische
Konventionen gehalten zu haben, wurde von den Zuhörern anscheinend jedoch nicht
als mangelnde ‚Wahrhaftigkeit‘ des Themistios gewertet.

Themistios’ wichtigste Aufgabe in seiner ersten Lobrede auf Valens war, wie im
Kapitel III gezeigt werden soll, die göttliche Legitimation des Herrschers aufzuzeigen.
Der Bereich des Göttlichen gehörte traditionellerweise in den Bereich der Philosophie.
Es war daher für den Erfolg der Rede, in der erklärt wurde, dass der Kaiser von Gott
eingesetzt sei, von elementarer Bedeutung, dass der Panegyrist, der eben diese Ver-
bindung zwischen dem Kaiser und Gott behauptete, auch als Philosoph ernst genom-
men wurde. Welche Funktion sollten die Reden, in denen die göttliche Legitimation
behauptet wurde, haben, wenn der Philosoph, der sie vorträgt, als ‚spin doctor‘ ent-
larvt worden wäre? Es wirkt wenig plausibel, dass der Erfolg des Themistios allein
darin lag, dass er stilistisch und rhetorisch herausragend gesprochen hat.85 Rhetorik

was, after all, endemic in the fourth century and possessed a long history, with roots as much in the
philosophical as in the rhetorical tradition.“
 Hierzu Leppin/Portmann, Themistios 6: „Ein heutiger Leser mag sich provoziert fühlen, wenn er
derartige Bemerkungen von demselben Redner auf mehrere verschiedene Herrscher angewendet fin-
det, doch auch hier ist das künstlerische Programm der Gattung des Panegyrikos zu berücksichtigen.“
 Leppin/Portmann, Themistios 6 führten hierfür den Begriff ‚Überbietungstopos‘ ein.
 Errington, Chiron 30, 2000, 864: „It follows from this that concrete requests formulated by a
speaker, or ‚advice‘ on policy given by him in a major ceremonial situation cannot be taken at face
value, since neither the speaker nor the emperor could afford to be seen to be unsuccessful, unge-
nerous or inaccessible on an important formally structured occasion before the assembled magnates
of the court and/or the whole Empire.“
 Zur Bedeutung des Topos der parrhesia bei Themistios vgl. Kap. II.2.1.
 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 230: „The secret of Themistius’ success with his con-
temporaries was indeed that he was not a rhetorician, but a professor of philosophy, the author of
famous and still extant paraphrases of Aristotle, and a man whose knowledge of Plato was so pro-
found that the fourth century text of certain dialogues can be partially reconstructed from his use of
them.“ Nach Vanderspoel, Themistius 4 nenne Gregor von Nazianz Themistios ‚king of words‘ (Greg.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 43



war gewiss ein wichtiger und selbstverständlicher Bestandteil jeder guten Rede.86 Da-
rüber hinaus musste Themistios aber, wenn er für Akzeptanz des Kaisers und seiner
Politik werben wollte, glaubhaft sein. Wenn Themistios diese Funktion für den Kaiser
hatte, kann sich seine Rolle als Philosoph nicht darin erschöpft haben, dass er nur
vorgab, Philosoph zu sein, da eine reine Stilisierung ohne inhaltliche Entsprechung
von dem antiken Publikum als solche wohl erkannt worden wäre. Um als Philosoph
wirkmächtig zu sein, durfte er jenseits der rhetorischen Ebene, auf der er den Kaiser
loben musste, wahre Ideale, für die er stand, nicht verraten.87 Die Adressaten der
Rede durften keinen Widerspruch sehen zwischen den philosophischen Aussagen des
Themistios und seinem Lob für den Kaiser. Die Tatsache, dass er auf vier aufeinander
folgende Kaiser Lobreden gehalten hat,88 macht folgende Annahme plausibel:

Sein philosophisches Konzept, das die Basis für sein Herrschaftsmodell bildete,
wurde von den Eliten als das eines Philosophen akzeptiert und fand Anklang, da
seine inhaltlichen Vorstellungen dem Geist der Zeit entsprachen. Der Zeitgeist jedoch
ließ sich nicht einfach in christlich und nicht-christlich einteilen, so dass auch die
allzu strenge Dichotomie für die Zeit des Valens künstlich ist.89

Zusammenfassend lässt sich zu der Funktion des Panegyristen Themistios sagen,
dass die Bedeutung seiner Lobreden gerade in den philosophischen Aussagen lag, von
denen die Eliten erfuhren, dass auch der Kaiser sie teilt. Die Panegyriken gingen
damit über die Funktion einer neutralen Vermittlung von Werten, die von heteroge-
nen Eliten geteilt werden konnten, hinaus. Das in seiner Art besondere Modell ‚The-

Naz. ep. 24). Die Frage ist allerdings, ob er dieses Lob nur auf die Rhetorik bezieht, oder ob er damit
nicht zugleich auch den Inhalt der Worte lobt.
 Zudem belegt sie die Zugehörigkeit zur Welt der paideia.
 Die philosophische Aufgabe wird auch gezeigt bei Daly, ByzZ 73, 1980, 2: „During the more than
three decades of his public life, this mandarin of late antiquity sought to relate the general principles
he advocated as a philosophos to the particular problems he abserved as a politikos.“ So auch Heather,
in: Whitby, Propaganda 129: „Themistius consistently started from philosophical principles when prai-
sing the persons and actions which were his subjects for the day.“ Stenger, Identität 116: „So liegt die
Vermutung nahe, daß er einerseits dem Selbstverständnis der Kaiser adäquaten Ausdruck zu geben
verstand, andererseits aber nicht gänzlich seine eigenen Überzeugungen verleugnete. Andernfalls
wären seine Äußerungen ohne weiteres als Heuchelei zu erkennen gewesen, und ein paganer Redner
wie Libanios, der trotz Differenzen Themistios zu seinen Freunden zählte, hätten ihm wohl kaum Bei-
fall gezollt.“
 Or. 1, 2, 3 und 4 auf Constantius II., or. 5 auf Jovian, or. 6, 7, 8, 10 und 11 auf Valens, or. 14, 15, 16, 17,
18 und 19 auf Theodosius I., or. 13 auf Gratian und or. 9 auf Galates; vgl. Stenger, Identität 115; Van-
derspoel, Themistius 5 f.
 Dazu Stenger, Identität 114: „Vom ausgehenden dritten bis hinein ins fünfte Jahrhundert unternah-
men es Christen wie Heiden immer wieder, das Wesen der guten und schlechten Herrschaft in litera-
rischer Form zu erfassen. Beide Seiten rekurrierten hierbei zum Teil auf dieselben Theorien und
Gedanken, die ihren Ursprung bei Platon hatten, um gleichsam einen Maßstab festzuschreiben, ein
Ideal, an dem der regierende Kaiser gemessen wurde.“; Av. Cameron, Christianity and Rhetoric 133
schreibt hinsichlich der Beschreibung von Herrschaft bei Christen und Nicht-Christen von „conver-
gence of theme and vocabulary.“

44 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



mistios‘ konnte nur funktionieren, wenn er von den Eliten gerade nicht für einen
‚spindoctor‘, wie Heather es meint, gehalten wurde.90

II.1.2 Der Streit um die ‚wahre‘ Philosophie

Die strikte Trennung zwischen christlichen und nicht-christlich-philosophischen Ansich-
ten, die in der modernen Forschung die Sicht auf die besondere Rolle des Themistios
lange erschwerte, geht auf antike Schriften zurück, deren Autoren jeweils extreme Auf-
fassungen vertraten. Die Neuplatoniker nach Jamblichos, radikale Gegner der Christen,
sind ein Beispiel für eine solche Auffassung. Die theurgisch ausgerichteten Intellektuel-
len und Philosophen der Zeit des Themistios wie Eunapios und Libanios gingen in ihrer
Ablehnung der Christen so weit, dass sie ihnen absprachen, überhaupt gebildet sein zu
können.91 Sie beurteilten die Lehre der Christen nach ihren eigenen Maßstäben für Phi-
losophie. Diese beinhalteten paideia92 als Grundvoraussetzung sowie verschiedene Stufen
der philosophischen Erkenntnis, die sie durch intensives Studium erlangen konnten. Für
die theurgischen Philosophen gehörten dazu auch Divination und Theurgie.93 Nach die-
sen Kriterien konnten die christlichen Lehren bei den theurgischen Neuplatonikern nicht
bestehen. Ihre Philosophie, die in der Literatur auch Theosophie genannt wird, war nicht
denkbar ohne kultische Handlungen und den dahinter stehenden Götterglauben.94 Das
wiederum erklärt, warum es eine wechselseitige Abneigung zwischen Christen und den
theurgischen Neuplatonikern gab.95

Themistios hingegen vertrat als Nicht-Christ einen Ansatz von Philosophie, der
grundsätzlich vereinbar war mit den christlichen Vorstellungen. Die Priorität lag bei
ihm auf der Lehre vom ‚guten Handeln‘, wobei dies nicht in elitären geheimen Krei-
sen gelehrt werden sollte, sondern in öffentlichen Reden. Aufgrund seines starken Be-
zugs auf Platon war seine Auffassung von Philosophie sehr kompatibel mit den
christlichen Vorstellungen. Das machte ihn für den Kaiser zum idealen Lobredner.
Der Kaiser setzte mit Themistios auf einen Redner, der ihn nicht einfach nur lobte,
sondern ihn nach einem philosophischen Konzept als denjenigen auswies, der von

 Errington, Chiron 30, 2000, 874; Heather, in: Whitby, Propaganda 141.
 Stenger, Identität 223: „Da der Gebildete (sc. bei Eunapios und Libanios) wie wir gesehen haben,
als Anhänger des alten Götterkultes konzipiert wird, sind Christen a limine ausgeschlossen.“
 Zur komplexen und bedeutenden Rolle der paideia zur Zeit des Themistios s. Hoof, CQ 63, 2013,
387–406.
 Vgl. Kap. II.1.1–II.1.4.
 Fowden, JHS 102, 1982, 37 f.
 Eine interessante Parallele zu den neuplatonischen Formen der Erkenntnis zeigt Brownen in: Pa-
choumi/ Edwards, Praying and Contemplating 123–137, der die Traumvisionen bei Origenes in Contra
Celsum untersucht. Diese strukturelle Ähnlichkeit der Form der Erkenntnis spricht jedoch nicht gegen
die Auffassung, dass die Christen die konkrete Form der Erkenntnisgewinnung der theurgischen Phi-
losophen ablehnten, da diese dazu nicht Christus anriefen.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 45



Gott eingesetzt worden war.96 Um das zu erreichen, nutzte er seine Reden, die darauf
abzielten, die Mehrheit der Eliten für seine Haltung zu gewinnen, die ihrerseits die
extremen Positionen der theurgischen Neuplatoniker nicht teilten.97 Der Konflikt zwi-
schen den neuplatonischen theurgischen Philosophen und Themistios bestand nicht
darin, dass sie einem der Ihren vorwarfen, auf Abwege geraten zu sein, indem er sich
dem Kaiser zur Verfügung stellte. Vielmehr sprachen sie Themistios aufgrund seines
philosophischen Konzepts ab, überhaupt Philosoph sein.98 Der Unterschied zwischen
Themistios und den theurgischen Neuplatonikern soll exemplarisch an Julian99 und
Themistios gezeigt werden. Dafür eignet sich der Brief Julians an letzteren gut, da
darin die einander widersprechenden Konzepte des vor allem politisch aktiven und
des theurgischen Philosophen deutlich werden.

Aber ich will dir die Punkte deines Briefes verdeutlichen, die mir Kopfzerbrechen bereiten, mein
lieber ehrenwertester Freund, denn ich möchte sie etwas besser verstehen, Du sagtest, du billigst
ein Leben der Tat eher als das philosophische Leben, und du nanntest als Zeugen den weisen
Aristoteles, der das Glück im guten Handeln verortet und bei der Erörterung des Unterschieds
zwischen dem politisch aktiven Leben und dem kontemplativen Leben etwas zögerlich bei dieser
Frage sei, und obwohl er in seinen anderen Schriften das kontemplative Leben bevorzuge, lobe
er hier die Architekten schöner Taten. (Jul. ad Them. 263b–c)

Julian erweist sich in diesem Abschnitt seines Briefes als verwundert darüber, dass The-
mistios das Handeln der Kontemplation des Philosophen vorziehe (τὸν ἐν τῇ πράξει
παρὰ τὸν φιλόσοφον ἐπαινεῖς βίον). Hier zeigt sich der philosophische Grundkonflikt

 Hier greife ich vorweg, was vor allem in Kapitel III an ausgewählten Passagen der Reden gezeigt
werden soll; geradezu skandalös musste für die theurgischen Philosophen gewesen sein, dass für The-
mistios die Tatsache, dass jemand Kaiser geworden war, gleichbedeutend dafür war, dass er von Gott
gewollt war. Das implizierte, dass auch ein Kaiser ohne paideia der gottgewollte Kaiser sein konnte.
Das widersprach dem paideia-Verständnis Platons, wie es im Folgenden zum Ausdruck gebracht wird:
„Ich behaupte, erwiderte ich, daß die eine Form der Staatsverfassung eben die ist, die wir behandelt
haben; man könnte sie jedoch auch mit zwei Namen bezeichnen. Ragt nämlich unter den Regenten ein
Mann besonders hervor, wo wird man sie Königtum nennen; sind es mehrere, so heißt sie Aristokratie.
[...] Dies also, fuhr ich fort, erkläre ich für die eine Art; denn ob es nun mehrere sind oder ob es einer
ist, so rüttelt er doch wohl auf keinem Fall an den wichtigeren Gesetzen der Stadt, wenn er der Erzie-
hung und Bildung (παιδεία) teilhaftig geworden ist, die wir beschrieben haben.“ (Plat. rep. 445d–e, üb.
Rufener).
 Die theurgischen Philosophen, gerade auch wegen ihrer radikalen Haltung dem Christentum ge-
genüber, stießen nach Stenger, Identität 190 in ihrer Zeit auch bei den Nicht-Christen auf Ablehnung,
was dieser daraus folgert, dass Libanios in seinen Lobreden auf Julian, im Prosphonetikos und im Hy-
patikos, die theurgischen Praktiken und die damit verbundene Verachtung des Christentums nicht
erwähnt.
 Zu Themistios’ Philosophenkonzept s. Kap. II.1.2.
 Zu den theurgischen Neuplatonikern und Julian vgl. z. B. Bowersock, Hellenism 13: „The more ext-
rem Neoplatonists, the so-called theurgists and wonder-workers, who made such a powerful impres-
sion upon the young Julian, had succeeded in turning that branch of Neoplatonism into something
very close to a religion for pagan intellectuals.“; zu Themistios und Julian vgl. Jones, Historia 59/4,
2010, 501–506.

46 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



zwischen Julian und Themistios. Nach O’Meara stehe bei Themistios das politische Tä-
tigsein des Philosophen über der philosophischen Kontemplation.100 Schramm meint,
dass zwar auch Themistios „die theoretische Philosophie höherrangig als die praktische
Philosophie“ angesehen habe, dass er aber im Unterschied zum „traditionellen Neupla-
tonismus“ für das politische Leben eine Umkehrung vorgenommen habe, indem er die
„vita activa vor die vita contemplativa“ gesetzt habe.101 So sei für Themistios das „letzte
Ziel“ der Philosophie nicht die „Rückkehr zu Gott und zum Einen“ gewesen. Er wollte
nach Schramm vielmehr aus seiner Kenntnis „Begründungsstrategien“ für die politi-
sche Beratung, Erziehung und Gesetzgebung gewinnen.102

Nach O’Meara stellte sich bei Julian hingegen die Hierarchie genau andersherum
dar. Julian habe gefordert, dass sich die politische Tätigkeit des Philosophen dem le-
benslangen Bemühen um Erkenntnis, dem Leben der Kontemplation, unterordnen
solle. Wird der Brief in dem Kontext betrachtet, dass Themistios bereits Lobredner
des Kaisers war, enthält er implizit eine weitere Aussage:

Während Julian davon ausgeht, dass die ‚wirkliche‘ Nachahmung des Göttlichen,
auch die des Kaisers, nur über die Kontemplation und damit die Erkenntnis des
Göttlichen möglich sei, meinte Themistios, dass der Kaiser allein durch seine Taten
das Göttliche nachahmen könne. Da dem Kaiser die meiste Macht zur Verfügung
stehe, könne nur ihm die Nachahmung des Göttlichen durch seine guten Taten, seine
philanthropia, gelingen.103 Dafür brauche er keine philosophische Kontemplation.104

Angenommen, dass es bei dem Streit zwischen Themistios und Julian implizit
auch um die Frage der Nachahmung des Göttlichen durch den Kaiser ging, handelt es
sich hierbei nicht nur um eine akademische Streitfrage unter ansonsten eher ähnli-
chen Philosophen. Daly meint, dass die fundamentalen Unterschiede zwischen Julian
und Themistios von modernen Historikern zu wenig beachtet worden seien.105 Nach
Schramm kritisierte Julian Themistios in diesem Brief in mehrerer Hinsicht: Er richte
sich dagegen, wie Themistios seine Rolle als Philosoph und als kaiserlicher Ratgeber

 O’Meara, Platonopolis 207.
 Schramm, Freundschaft 199; zu dem Unterschied der Tugendlehre des Themistios zu der neupla-
tonischen scala virtutum s. auch die Erklärung bei Schramm, Freundschaft 229–239.
 Schramm, Freundschaft 199 f.
 Zur philanthropia des Kaisers und seiner Nachahmung des Göttlichen bei Themistios s. Kap. IV.1.
 O’Meara, Platonopolis 207; einen plausiblen Vergleich des unterschiedlichen Philosophieverständ-
nisses, hauptsächlich entwickelt aus dem Brief Julians an Themistios, liefert Schramm, Freundschaft
306–325.
 Daly, ByzZ 73, 1980, besonders 7; vgl. Seeck, Briefe Libanios 301; Stegemann, Themistios (2), RE
5A2, 1934, 1645; Bidez, Julien 107–108, 206–207; Boúchery, Themistius 204–209; Heather, in: Whitby,
Propaganda 127 dagegen nimmt Themistios als Philosoph in seinen Reden nicht ernst und denkt
daher, dass die Differenzen, auf die Themistios hinweist, nicht ernstzunehmen seien; inzwischen beto-
nen dagegen etwa Penella, Greek Philosophers; O’Meara, Platonopolis; Schramm, Freundschaft und
Stenger, Identität die Differenzen zwischen Themistios und den neuplatonischen Philosophen seiner
Zeit und sehen Themistios ebenfalls als Philosophen.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 47



sehe, wie er als Panegyrist auftrete und wie er über das Verhältnis zwischen Philoso-
phie und Politik denke.106

Themistios’ Haltung, die Julian in seinem Brief beanstandet, ist gut fassbar in sei-
ner or. 2 auf Constantius:

Wenn es nun heißt, daß durch das gerechte Handeln der Gerechte so wird, durch das besonnene
der Besonnene, bei einem entgegengesetzten Handeln aber überhaupt keiner gut werde; wenn
gleichwohl die Masse das nicht tut, sondern durch die Flucht in die Theorie glaubt zu philoso-
phieren – dabei tut sie etwas ähnliches wie die Kranken, die dem Arzt zwar genau zuhören, sei-
nen Anordnungen jedoch in keinem Punkte folgen – so werden – wie diese sich bei einer solchen
Verhaltensweise körperlich nicht wohl befinden – diejenigen, die so philosophieren, sich seelisch
nicht wohl befinden. Wenn nun diejenigen, die in die Theorie fliehen, nicht Philosophen, son-
dern ‚fälschlich dem Namen nach Philosophen‘107 sind, dann ist klar, daß diejenigen, die statt
Begriffen Taten sehen lassen, vollkommen zu Recht Philosophen genannt werden.108 (Them. or.
2, 32a–b; üb. nach Leppin / Portmann)

Nach diesen Worten sind für Themistios nur diejenigen, die aktiv Philosophie betrei-
ben, ‚richtige‘ Philosophen. Die anderen, die sich nur mit der theoretischen Philosophie
beschäftigten, seien nur „fälschlich dem Namen nach Philosophen“.109 Im Gegenzug
dazu nennt Julian in einem Brief an Priscus diejenigen Philosophen, die wie Priscus
Jamblichos nahe stehen, „wahre Philosophen“ (ἀληθινούς (...) φιλοσόφους).110 Wollte
man die Forderung des Themistios mit dem neuplatonischen Stufenmodell erklären,
dann spielen die sogenannten ‚politischen Tugenden‘ bei Themistios die Hauptrolle.
Die ‚politischen Tugenden‘ sind zwar auch in der theurgischen neuplatonischen Phi-
losophie wichtig, bilden aber nur eine Vorstufe zu der eigentlich angestrebten
Gotteserkenntnis.111

Die angeführten Belege sind daher als ein starkes Indiz dafür zu werten, dass The-
mistios und Julian einen Konflikt darüber ausgetragen haben, ob nun Themistios ein
‚wahrer‘ Philosoph sei, da er seine Lehre öffentlich in Reden verkündete, oder ob nicht
eher die theurgischen neuplatonischen Philosophen in der Tradition des Jamblichos die
‚wahren‘ Philosophen seien, denen Themistios vorwarf, dass sie „nur im stillen Käm-

 Schramm, Freundschaft 309.
 Übersetzung dieser Wendung von Schramm, Freundschaft 198.
 Them. or. 2, 32a–b: εἰ οὖν λέγεται ὅτι ἐκ τοῦ τὰ δίκαια πράττειν ὁ δίκαιος γίνεται καὶ ἐκ τοῦ τὰ
σώφρονα ὁ σώφρων, ἐκ δὲ τοῦ μὴ πράττειν ταῦτα οὐδεὶς ἂν οὐδὲ μελλήσειεν ἀγαθὸς γενέσθαι, ἀλλ’ οἱ
πολλοὶ ταῦτα μὲν οὐ πράττουσιν, ἐπὶ δὲ τὸν λόγον καταφεύγοντος οἴονται φιλοσοφεῖν, ὅμοιόν τι
ποιοῦντες τοῖς κάμνουσιν, οἳ τῶν ἰατρῶν ἀκούουσι μὲν ἐπιμελῶς, ποιοῦσι δὲ οὐδὲν τῶν προσταττομέ-
νων, ὥσπερ οὖν οὐδὲ ἐκεῖνοι εὖ ἕξουσι τὸ σῶμα οὕτω θεραπευόμενοι οὐδὲ οὗτοι τὴν ψυχὴν οὕτω
φιλοσοφοῦντες, εἰ οὖν οὐ φιλόσοφοι, ἀλλὰ ψευδώνυμοι οἱ καταφεύγοντες ἐπὶ τὸν λόγον, δῆλόν που ὡς
οἱ τὰ ἔργα ἐπιδεικνύμενοι ἀντὶ τῶν λόγων ἀληθινῶς ἂν καὶ ἐνδίκως ἀξιοῖντο τοῦ προσρήματος.
 Schramm, Freundschaft 198.
 Jul. ep. 13[Bidez/Cumont]; vgl. Bringmann, in: Schäfer, Kaiser Julian 95.
 O’Meara, Platonopolis 51; zum Verhältnis des Themistios’ zu den neuplatonischen Tugendgraden
s. Schramm, Freundschaft 237–8.

48 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



merlein“ blieben und sich damit wie „hinter einer Wand verstecken“ würden.112 Julian
nimmt innerhalb des Streits um die ‚wahre‘ Philosophie gewiss eine besondere Rolle
ein, da er zugleich Caesar und später Kaiser war. Wichtig für meine Untersuchung ist,
dass Julian auch als Kaiser von seinem Bild der ‚wahren‘ Philosophie keineswegs abge-
wichen zu sein scheint. Wie der Streit um die ‚wahre und falsche Philosophie‘ von The-
mistios vor allem in seiner ersten Lobrede auf Kaiser Valens, or. 6 weitergeführt wird,
soll im folgenden Kapitel gezeigt werden.

II.1.3 Themistios und die „Giftmischer und Sykophanten“

So setze ich denn als wichtigstes Merkmal eures Charakters, daß ihr diese Verwandtschaft (sc.
die der Philosophie und der Herrschaft) sehr wohl erkannt habt und ihr gegenüber nicht die-
selbe Haltung einnehmt wie die meisten, die wegen der Unebenbürtigen, die ihrem Unterfangen
nicht gewachsen sind, auch den Vollbürtigen zürnen. Nicht so bei euch, denn ihr glaubt, daß Gift-
mischer mit Ärzten nichts zu tun haben, auch nicht Sykophanten mit Rednern, auch nicht jene

 Or. 22, 265b–d; or. 28, 341d–342c; Schramm, Freundschaft 198; Daly Byzantion 45, 1975, 25; wegen
dieses Grundkonflikts erscheint es nicht wahrscheinlich, dass Julian Themistios als seinen Lobredner
wollte. Wie sollte er sich von einem Philosophen als gottgewollter Kaiser loben lassen, den er nicht als
Philosophen gelten ließ, da er in seinem Gotteskonzept so fundamental von dem abwich, was Julian
glaubte? Der Unterschied der beiden Konzepte lag vor allem darin, wie Julian und Themistios die
Nachahmung Gottes jeweils als möglich dachten. Für beide hing diese mit dem Amt des Kaisers zu-
sammen, wurde jedoch jeweils völlig unterschiedlich vorgestellt. Dazu mehr in Kap. III.2–III.2.3; zur
Deutung, dass es sich beim Risâlat, einer auf Arabisch erhaltenen Rede über die königliche Herrschaft,
um eine Rede des Themistios auf Julian handelt (Text bei Downey/Schenkl/Norman III 82–119) vgl. Lep-
pin/Portmann, Themistios 12; zur bezeugten, aber verlorenen Rede: Lib. ep. 1430; Seeck/Schenkl,
RhM61, 1906; Brauch, Byzantion 63, 1993b; Vanderspoel, Themistius 127–134 und 241–34 deutet den
Risâlat als eine Rede Themistios’ auf den Kaiser Julian; Penella, Greeek Philosophers 136 sieht, indem
er Eunapios’ Gründe dafür, warum er Themistios nicht aufgeführt hat, anführt, einen Zusammenhang
zwischen Themistios’marginaler Stellung unter Julian und deren philosophischen Differenzen: „Euna-
pios would have viewed Themistius as a pagan „heretic“: blind to the threat posed by Christianity and
barbarism, Themistius did not have the benefit of Iamblichan Neoplatonism and had „sold out“ to the
Roman imperial order instead of pursuing a disinterested paideia or at least restricting his activism to
the traditional arena of the polis. It was convenient for Eunapios that this „heretical“ pagan had been
marginalized during the reign of his hero Julian.“; vgl. Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 230–235;
Cracco Ruggini, in: Studi storici in onore di Ottorino Bertolini 54 ff. und Daly, ByzZ 73, 1980, 1–11;
vgl. auch Heather/Moncur, Politics 4, der aufzeigt, wie sehr Themistios der römischen Idee von göttli-
cher Ordnung und römischem Kaiser entsprach: „The Divine Power had given the Romans world do-
minion for its own purposes. Such a vision of world order had deeper roots in Greek, not least
Aristotelian, ideas that public political participation was the key means of bringing human beings to
their proper evolutionary state. (...) This belief in the importance of political participation, manifested
in its fourth-century context in a belief in the divine legitimacy of the Roman state, distinguished The-
mistius from contemporary Neoplatonists. The latter, by contrast, sought to bring individuals to their
‚proper‘ state through inner spiritual developments, which would provide a ‚born again‘ quality to
their lives.“

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 49



mit irgendeiner Kunst, die diese Kunst in einer ihrem Wesen nicht entsprechenden Weise ge-
brauchen. Deswegen habt ihr den Philosophenmantel nicht aus dem Palast entfernt. Er wird von
euch nicht weniger in Ehren gehalten als Heerführung und Provinzverwaltung.113 (Them. or.
6,72b; üb. nach Leppin/Portman)

In diesem Zitat bescheinigt Themistios Valens und seinem Bruder, dass sie den „Philoso-
phenmantel“ so hoch ehrten wie Heerführung und Provinzverwaltung.114 Entscheidend
für die Interpretation ist die Frage, auf wen Themistios mit dem Wort ‚Philosophen-
mantel‘ verweist. Lenski sieht darin eine Anspielung darauf, dass diejenigen Philoso-
phen, die kurz nach der Ernennung des Valens durch Valentinian angeklagt worden
waren, die beiden Kaiser durch ‚Magie‘ vergiftet zu haben, nicht verurteilt worden
seien.115 Themistios spricht aber nicht davon, dass es allen Philosophen und somit auch
den Angeklagten gut gehe, sondern er sagt lediglich, dass der ‚Philosophenmantel‘ nicht
aus der Nähe des Kaisers verbannt worden sei. Hätte Themistios damit sagen wollen,
dass die Neuplatoniker nach Jamblichos nicht vom Hof verbannt worden seien, hätte er
sich mit dieser Behauptung unglaubwürdig gemacht. Unabhängig davon, ob es im Rah-
men der Magieanklage zu Verurteilungen kam, war allen Zuhörern bewusst, dass die
Philosophen, die vorher Julian nahe gestanden hatten, sehr wohl aus dem Zentrum der
Macht entfernt und einige darüber hinaus auch auf verschiedene Weise verfolgt wor-
den waren. So berichtet etwa Libanios in seinem Epitaphios auf Julian, dass diejenigen,
die von Julian beschenkt worden seien, „gefoltert würden, indem man sie nackt in der
Sommersonne schmoren lasse, um von ihnen Geldsummen zu erpressen, die sie un-
möglich bezahlen könnten.“116 Auch sei im Frühjahr 364 n. Chr. der Prozess gegen einen

 Them. or. 6,72b: τοῦτο τοίνυν αὐτὸ πρῶτον ποιοῦμαι τῆς ὑμετέρας φύσεως σημεῖον, ὅτι τὴν συγ-
γένειαν ταύτην οὐκ ἠγνοήσατε οὐδὲ πεπόνθατε ταὐτὸν τοῖς πολλοῖς, οἳ διὰ τοὺς νόθους τοῦ πράγμα-
τος δυσχεραίνουσι καὶ τοὺς γνησίους. ἀλλ’ οὐχ ὑμεῖς, ἀλλ’οὐδὲν οἴεσθε προσήκειν τοῖς ἰατροῖς τοὺς
φαρμακέας οὐδὲ τοῖς ῥήτορσι τοὺς συκοφάντας, οὐδὲ ἄλλῃ τέχνῃ τοὺς ἃ μὴ πέφυκε τῇ τέχνῃ
χρωμένους, καὶ διὰ τοῦτο τῶν βασιλείων οὐκ ἀπεληλάκατε τὸ τριβώνιον, οὐδὲ ἧττον ἔντιμον παρ’
ὑμῖν στρατηγίας καὶ σατραπείας.
 In Kap. IV.1 soll die Bedeutung der Aussage gezeigt werden, dass der Kaiser das ‚charakterliche
Merkmal‘ aufweise, die Verwandtschaft zwischen Herrschaft und Philosophie erkannt zu haben.
 Lenski, Valens 25, Anm. 70: Amm. 26,4,4 berichte, dass die beiden Kaiser dafür keinen Beweis ge-
funden hätten. Ammian und Zos. 4,1,1, der nur von einem erkrankten Kaiser, Valentinian, berichtet,
stimmten darin überein, dass die Kaiser gedacht hätten, dass das Fieber des bzw. der Kaiser von den
Freunden des Julians verursacht worden sei; Lenski, Valens 25 f.: „In fact, the letters of Libanius from
the period indicate that, at least in 364, Sallustius was still able to mollify the zeal of the new emperors
against Julian’s friends. How far he was successful is difficult to gauge. Ammianus implies that the
investigations ended for lack of credible evidence. Even so, we shall see that a number of sources re-
port prosecutions against Julian’s former officials. Times were tense, even if the tension had not yet
reached the breaking point.“
 Lib. or. 18,287, Wiemer, Libanios 261; die Gefahr einer Anklage wegen Magie schätzt Knipe, in:
Cain/Lenski, Power of Religion 97 f. bereits bei Jamblichos hoch ein. Er meint, dass Jamblichos’ Be-
hauptung, er könne mittels der Theurgie den übernatürlichen Kräften Befehle geben, leicht als Zaube-
rei hätte ausgelegt werden können, die seit Diokletian ein gefährliches Verbrechen dargestellt hätte,

50 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



ehemaligen engen Berater Julians eingeleitet worden, den theurgischen Philosophen
Maximos von Ephesus.117 Nach Libanios’ Darstellung im Epitaphios seien die theurgischen
Philosophen das größte Opfer des Kaiserwechsels zu Valentinian und Valens gewesen.118

Die Aussage des Redners, dass der Philosophenmantel, sprich die Philosophen, nicht vom
Hof vertrieben wurden, klingt daher zunächst unglaubwürdig. Unter der Annahme, dass
Themistios nicht offensichtlich Falsches behaupten darf, um seine Glaubwürdigkeit bei
den Eliten zu behalten, ist daher Lenskis Interpretation nicht zufriedenstellend. Denn,
dass die Philosophen, die früher bei Julian waren, erst des Mordversuchs verdächtigt
werden und dann am Hofe des Valens verkehren, klingt unplausibel. Die Aussage ergibt
jedoch dann Sinn, wenn man den Philosophenmant als ein Synonym für Themistios ein-
setzt. Dann hat der Satz folgende Bedeutung: Da der Kaiser zwischen Giftmischern und
Ärzten und zwischen Rhetoren und Sykophanten unterscheiden kann, erkennt er auch
den Unterschied zwischen Themistios, dem Philosophen und den theurgischen Philoso-
phen, den ehemaligen Freunden Julians, denjenigen, die im Zusammenhang der Erkran-
kung der beiden Kaiser der Magie angeklagt worden sind und somit ihre Kunst auf eine
falsche Art und Weise gebrauchen.119 Unter dieser Annahme sagt Themistios, dass der
Kaiser ihn als Philosophen nicht vom ‚Hof‘ verbannt habe. Vor dem Hintergrund des Kon-
flikts um die ‚wahre‘ Philosophie lässt sich diese Behauptung sehr gut erweitern zu: die
anderen Philosophen habe der Kaiser sehr wohl vom ‚Hof‘ verbannt. Damit würde The-
mistios sein Konzept von Philosophie zum allein gültigen erklären. Ganz im Stil des
Streits zwischen ihm und den theurgischen Neuplatonikern spräche er diesen schlicht-
weg ab, Philosophen zu sein. Er bezeichnete sie als „Unebenbürtige“, die die „Kunst in
einer ihrem Wesen nicht entsprechenden Weise“ (οὐδὲ ἄλλῃ τέχνῃ τοὺς ἃ μὴ πέφυκε τῇ
τέχνῃ χρωμένους) betrieben. Zugleich bringt Themistios sie durch seine drei Vergleiche
in eine große Nähe zu den Giftmischern und Sykophanten, fast so als wolle er die ‚fal-

wobei er auf Fögen, Wahrsager 63–69 verweist, wo sie auf die Unterdrückung der magischen Künste
zur Zeit Diocletians eingeht. Knipe, in: Cain/Lenski, Power of Religion 98 erscheinen die ‚magischen‘
Praktiken, die in den griechischen Quellen mit γοητεία bezeichnet werden, den Methoden, die Jambli-
chos hinsichtlich der Theurgie beschreibt, auffallend ähnlich.
 Lib. or. 18,287; Wiemer, Libanios 261 datiert Lib. or. 18 in die Zeit des Valens, da er das Vorgehen
gegen die dargebrachten Opfer in in Zusammenhang mit dem nächtlichem Opferverbot bringt, das
Valens am 9. September 364 erlassen hat (CTh 9,16,7). Er deutet den Prozess gegen Maximos aus einem
Vergleich mit Eun. vit. 4,11–17; Valentinian I. lässt nach Wiemer, Libanios 255, Anm. 38 den Prozeß
gegen Maximos bei einem Aufenthalt in Konstantinopel im März 364 beginnen; zum Misstrauen der
neuen Kaiser gegenüber den ehemaligen Vertrauten Julians s. Lenski, Valens, 106 f.
 Lib. or. 18, 287.
 Die Perfektform ἀπεληλάκατε legt nahe, dass Themistios hier nicht narrativ von einer vergange-
nen Handlung des Kaisers berichtet, wie es etwa die Erzählung der Verfolgung einiger Philosophen im
Zusammenhang mit der plötzlichen schweren Erkrankung der beiden Kaiser gewesen wäre. Statt des-
sen wird mit dem Perfekt betont, dass der Kaiser die Philosophie nicht vertrieben hat, so dass sie am
Kaiserhof auch jetzt noch präsent sei. Heather/Moncur, Politics 5 meint, dass Themistios oft sich selbst
meine, wenn er von ‚Philosophie‘ spreche; in or. 34,14 sagt Themistios von sich, dass er im Gespräch
mit dem Kaiser seinen Philosophenmantel getragen habe.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 51



schen‘ Philosopen ebenfalls als Giftmischer bezeichnen. Der Schluss, dass Themistios mit
diesem Zusatz die ‚falschen Philosophen‘ indirekt als Giftmischer und Sykophanten diffa-
miert, ist nicht zwingend, aber doch naheliegend: Da die Rhetorik einen Bereich der Phi-
losophie darstellte und der Vorwurf der Manipulation geradezu topisch war, scheint
nachvollziehbar, dass Themistios die ‚falschen‘ Philosophen indirekt mit Sykophanten
vergleicht.120 Doch wie passt der Vergleich mit den Ärzten und den Giftmischern zu den
Philosophen?

Wie die rhetorische war auch die heilende Kraft der Philosophie topisch.121 Der
Vorwurf, dass Philosophen Giftmischer seien, taucht explixit bei Julian auf: Er berich-
tet in seiner Rede „Gegen die ungebildeten Hunde“, die er 362 gehalten hat, dass die
Jugendlichen davon abgehalten werden sollten, Philosophie zu betreiben, indem
ihnen gesagt würde, dass es sich bei den Schülern des Pythagoras, Platons und Aristo-
teles um Zauberer, Sophisten, Eingebildete und eben Giftmischer (φαρμακεύς) han-
dele.122 Stimmen die Interpretation, dass Themistios über den Vergleich mit den
Giftmischern und Sykophanten die ‚unfähigen‘ Philosophen diffarmiert, zielt Themis-
tios damit auf die ehemaligen Freunde Julians, die bereits zu Beginn der Herrschaft
Valentinians und Valens’ verdächtigt worden waren, die beiden kaiserlichen Brüder
vergiftet zu haben.123 Damit spräche Themistios aber nicht nur den Freunden Julians,
sondern diesem selbst indirekt ab, ein Philosoph gewesen zu sein.

Die Stelle enthält jedoch auch noch eine Aussage über den Kaiser Valens. Indem
dieser das verwandtschaftliche Verhältnis zwischen sich als Herrscher und dem Philo-
sophen erkannt und daher Themistios am Hof habe, erkenne er Themistios’ Philo-
sophiekonzept an, nämlich die Priorität der vita activa und die damit verbundene
Pflicht des Philosophen, öffentlich zu lehren. Damit immunisierte sich Themistios zu-
gleich gegen seine Gegner. Entscheidender in Bezug auf den Kaiser ist jedoch, dass

 Einer der bekanntesten römischen Belege für diesen Vorwurf ist sicher Catos Haltung gegenüber
den Reden des Philosophen Karneades, der 155 v. Chr. als einer von drei athenischen Gesandten Rom
besuchte und an einem Tag für den Wert der Gerechtigkeit und am anderen dagegen gesprochen hat.
Cato hielt die Reden des Karneades für jugendgefährdend, da sie das Konzept der moralischen Quali-
tät durch den mos maiorum infrage stellte und da es so schien, als ob es möglich sei, mit einer guten
Rhetorik seinen Willen durchsetzen zu können. Selbst Sokrates habe Cato der Ältere aus ähnlichen
Gründen für einen „Schwätzer und Aufrührer bezeichnet“ gehalten, „der sich nach Kräften bemüht
habe, seine Vaterstadt zu tyrannisieren, indem er die alten Sitten aufzulösen und die Bürger zu gegen
die Gesetze gerichteten Ansichten zu bewegen suchte.“: Jehne, in: Vogt-Spyra/Rommel, Rezeption
122–124.
 So war Galen, um nur ein Beispiel zu nennen, zugleich Arzt und Philosoph und war der Ansicht,
„dass der beste Arzt zugleich Philosoph sei“: Allen, Erler/Tornau, Rhetorik 513.
 Jul. or. 6,197d: Οὐκ οἶσθα ὅπως τοὺς μὲν νέους τῆς φιλοσοφίας ἀπάγουσιν ἄλλα ἐπ’ ἄλλοις τῶν
φιλοσόφων θρυλλοῦντες; Οἱ Πυθαγόρου καὶ Πλάτωνος καὶ Ἀριστοτέλους χορευταὶ γνήσιοι γόητες
εἶναι λέγονται καὶ σοφισταὶ καὶ τετυφωμένοι καὶ φαρμακεῖς.
 Lenski, Valens 125 f.

52 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



Valens dadurch Julian überlegen wirkt. Obwohl Julian viele philosophische Berater124

um sich hatte und selbst Philosophie betrieben hatte, habe er doch nicht wie Valens
erkannt – das ist die Hauptaussage –, wie verwandt die Herrschaft und die Philoso-
phie seien. Somit übertraf Valens, der als ungebildet galt, nach der Logik der Rede,
mit seiner Erkenntnis den Kaiser Julian.

Die bisherige Interpretation legte ihren Schwerpunkt auf das Philosophiever-
ständnis des Kaisers und den damit einhergehenden Implikationen. Doch wie wollte
Themistios für Akzeptanz der Eliten werben, wenn er vom Kaiser behauptete, dass
dieser seine Vorstellung von Philosophie teile? Welche Botschaft wurde den Eliten
damit vermittelt?

Die Aussage, dass der Kaiser der Philosophie als solcher nicht feindlich gegenüber-
steht, gewinnt ihre Bedeutung, setzt man sie in Beziehung zu dem Umgang Valentinian
und Valens’ mit den philosophischen Beratern Julians im Rahmen der Erkrankung der
beiden Kaiser. Die Verfolgung derjenigen, die Julian nahe gestanden hatten, musste für
Unruhe innerhalb der Oberschicht des Ostens gesorgt haben. Die nicht–christlichen Eli-
ten, die sich standesgemäß durch paideia auszeichneten, konnten damit Anlass zur Be-
fürchtung haben, dass sich die Verfolgung auch auf sie ausweiten könnte. Ein Indiz
dafür, dass es berechtigt ist, solche Ängste anzunehmen, kann darin gesehen werden,
dass es anscheinend öfter Anschläge gegen Gebildete gab. So berichtet etwa auch The-
mistios in or. 7 von einem solchen:

Zum einen wollt ihr (sc. die beiden Kaiser, Anm. d. Verf.) euch um die Philosophie verdient ma-
chen, zum anderen wollt ihr, daß sie kein Unrecht leide und daß deutlich werde, daß jener Be-
schluß nicht eurem Urteil entsprang, sondern dem allgemeinen Tumult und dem Aufstand und
einer Härte, die erfahrungsgemäß diejenigen erfahren müssen, die eine höhere Bildung haben.125

(Them. or. 7,100a; üb. nach Leppin/Portmann)

Diese möglichen Sorgen beseitigt Themistios, indem er betont, dass er als nicht-
christlicher Philosoph hoch geehrt sei am Hof und zwar ebenso hoch wie die „Heer-

 Neben Maximos von Ephesos wird bei Eunapios noch ein anderer philosophischer Berater Julians
genannt, ein Hierophant, der mit dem Nestorius identifiziert wurde, der sich bei Zos. 4,18,2 findet:
Penella, Greek philosophers 143; über das Verhältnis zwischen diesem Hierophanten und Julian:
Penella, Greek philosophers 142 f.: „The demise of pagan holy places and cult is the theme of another
passage in the Lives, where it is again the subject of a prophecy (Eun. vit. 7,3,1–5; 8,1,10–2,4). This pro-
phecy was uttered to Eunapios himself, in the 360s, by the Eleusinian hierophant who inititated him –

the same hierophant who had given religious instruction to Julian, who had been with Julian in Gaul
when he was acclaimed Augustus, and whom Prohaeresius had consulted during Julian’s reign (Eun.
vit. 7,3,7; 10,8,1–2). The hierophant predicted „the ruin of the temples and the devastation of the whole
of Greece“.
 Them. or. 7,100a: καὶ δι’ ὧν εὖ ποιεῖτε φιλοσοφίαν καὶ δι’ ὧν τοῦ πάσχειν κακῶς ἐξαιρεῖσθε, καὶ
πᾶσι γενέσθαι φανερὸν ὅτι μήτε ἐκείνη ἡ ψῆφος τῆς ὑμετέρας κρίσεως ἦν, ἀλλὰ τοῦ κοινοῦ θορύβου
καὶ τῆς συστάσεως καὶ τῆς εἰωθυίας ἀπαντᾶν ἀγνωμοσύνης τοῖς ἐν παιδείᾳ διενεγκοῦσι.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 53



führung und die Provinzverwaltung“.126 Damit gab er eine Garantie ab, dass die grie-
chische Bildung ‚per se‘ von den Kaisern nicht bekämpft werde und so auch nicht dieje-
nigen, die von der griechischen Kultur und der paideia geprägt und mit ihr verbunden
waren. Themistios sucht in seiner Rede nach einer Lösung für die drohenden oder auch
latent vorhandenen Konflikte, die der Herrschaft des Kaisers dadurch hätten entstehen
können, dass die nicht-christlichen, gebildeten Eliten durch die Verfolgung der Freunde
Julians hätten verängstigt sein können.127 In den Augen dieser musste es unsicher sein,
ob der Kaiser den Unterschied zwischen griechischer Bildungsliteratur und der Litera-
tur eines Theurgen sah und anerkannte.128 Indem Themistios, der die paideia in seiner
Person gleichsam symbolisierte, aufzeigte, dass die Philosophie nach seinem Konzept
und damit auch die paideia in den Augen des Kaisers keine Gefahr darstellten, ver-
suchte er potentielle Ablehnung der Eliten gegenüber einem „philosophenverfolgen-
den“ Kaiser zu verhindern. Dies ging allerdings auf Kosten der Philosophen, die in der
Tradition des Jamblichos standen. Die Interpretation, dass Themistios sich selbst als
wahren Philosophen darstellt und der theurgisch-neuplatonischen Philosophen seiner
Zeit mit Giftmischern vergleicht, setzt voraus, dass er selbst in dem Ruf stand, die
Theurgie129 als Mittel der philosophischen Erkenntnis abzulehnen.130 Doch wie kommt
Themistios überhaupt dazu, diejenigen, denen er den Philosophennamen abspricht, mit
‚Giftmischern‘ zu vergleichen?

II.1.4 Die gefährliche Nähe der Theurgie zur ‚Magie‘

Der Vergleich der ‚falschen‘ Philosophen mit den Giftmischern in Them. or 6,72b ver-
deutlicht vor allem die Angst, welche die beiden neuen Kaiser anscheinend vor den
ehemaligen Anhängern Julians hatten. Diese zeigt sich auch darin, dass Valentinian

 Auch dem Kaiser musste daran gelegen sein, mögliche Ängste zu nehmen. Dass Valens kein Inter-
esse daran hatte, grundsätzlich die paganen Mitglieder der Elite zu benachteiligen, zeigt sich daran,
dass er einige derjenigen, die unter Julian ein Amt hatten, darin beließ und einige davon in vertrau-
ensvolle Ämter kamen: s. auch Lenski, Valens 107.
 O’Meara, Platonopolis 207.
 So berichtet Ammian 29,2,4 und 29,1,41, dass 371 viele aus Furcht vor Verfolgung ihre ganze Bib-
liothek verbrannt hätten; vgl. nächstes Unterkap. II.1.4; dass die Angst nicht unbegründet war, zeigt
sich darin, dass auch Libanios seiner eigenen Angabe nach in Konstantinopel der ‚Magie‘ angeklagt
worden ist: Lib. or. 1, 43.
 Wie die Theurgie mit Hilfe von religiösen Ritualen die Seele, die nach Jamblichos nicht mehr Teil
der göttlichen Welt war, dazu bringen konnte, sich wieder mit ihrer Quelle zu verbinden ist sehr an-
schaulich dargestellt bei DePalma Digeser, in: Cain/Lenski, Power of Religion 81–92; über die Ausdeh-
nung des Konzepts der Theurgie bei Jamblichos s. Camplani/Zambon, AnnSE 19, 2002, 87 u. 90; Van
Liefferinge, La Théurgie 208f.
 Penella, Greek philosophers 136 erklärt die Ablehnung des Themistios durch Eunap damit, dass
Themistios sich bewusst von der ‚esoteric interiority‘ und dem ‚mysticism of Jamblichas Neoplatonism‘

distanziert habe.

54 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



und Valens glaubten, dass ihre Erkrankung kurz nach der Ernennung des Valens ein
Anschlag durch ‚Magie‘ gewesen sei, und daraufhin die Philosophen, die Julian nahe-
gestanden hatten, anklagten.131 Bei der Darstellung der Ereignisse durch Ammian
drängt sich die Frage auf, warum gerade den Philosophen vorgeworfen wurde, dass
sie magische Praktiken gegen Valens und seinen Bruder eingesetzt hätten. Da sie
Freunde eines Kaisers waren, der die paganen Kulte wieder verstärken, weitere ein-
führen und das Christentum beseitigen wollte, ist es nachvollziehbar, dass ihnen ein
Anschlag auf christliche Kaiser – auch aus Angst vor deren Rache – unterstellt wurde.
Wie aber ist die Verbindung zur ‚Magie‘ zu erklären, handelt es sich bei den Verfolg-
ten doch um Philosophen?

Die theurgische neuplatonische Philosophie stand dem, was man mit dem Begriff
‚Magie‘ diffamieren konnte, näher, als es der heutige Begriff ‚Philosoph‘ suggeriert.
Leppin spricht von einer „Verschwisterung von Magie und Philosophie“. Diese habe
mit Jamblichos begonnen, der seinerseits in der Tradition Plotins stand. Er habe in
der Theurgie eine bislang unentdeckte Möglichkeit gesehen, sich Weisheit anzueig-
nen.132 Gegen den von Leppin verwandten Terminus ‚Magie‘ in Verbindung mit der
Philosophie könnte eingewendet werden, dass es sich bei den Praktiken, die die theur-
gischen Philosophen ausführten, aus ihrer Sicht um religiösen Kult handelte, der
nicht mit dem Label ‚Magie‘ gleichzusetzen ist. Der Vorwurf der magischen Praxis
war in der römischen Geschichte wohl bekannt. Gesetze gegen magische Praktiken
wurden nicht erst von christlichen Kaisern erlassen. So war etwa der über Divination
vorausgesagte Tod eines Kaisers bereits bei nicht-christlichen Kaisern ein Vergehen,
das als Hochverrat geahndet wurde. Auch der sogenannte Schadenzauber war ein be-
kanntes Delikt.133 Gesetze gegen die Anwendung von ‚Magie‘, die nur dann geahndet
wurde, wenn behauptet wurde, dass sie zu einem Schaden geführt hätte, waren in
den Gesetzessammlungen in die zwei Bereiche „Vorwurf von Magie“ und „religiöse

 Amm. 26,4,4: Quibus ita nullo interturbante perfectis constricti rapidis febribus imperatores ambo
diu spe vivendi firmata, ut erant in inquirendis rebus graviores quam in componendis, suspectas morbo-
rum causas investigandas acerrime Ursatio officiorum magistro, Delmatae crudo, et Viventio Sisciano
quaestori tunc commiserunt, ut loquebatur pertinax rumor, invidiam cientes Iuliani memoriae principis
amicisque eius tamquam clandestinis praestigiis laesi. sed hoc evanuit facile ne verbo quidem tenus insi-
diarum indicio ullo reperto; vgl. Lenski, Valens 25 f.
 Leppin, Millenium 1, 2004, 73; einen sehr guten Überblick über den Vorwurf der ‚Magie‘ in der
Spätantike gibt zuletzt Kahlos, in: Salzmann/Sághy/Testa, Pagans and Christians 162–177. Als Beispiel
für ‚The Label of Magic Attached to Political Adversaries‘ nennt sie die Anklage des Sopaters, eines
neuplatonischen Philosophens, dem im Rahmen von Machtstreitigkeiten am Hof des Konstantin vor-
geworfen worden sei, dass er mit ‚magischen tricks‘ die Kornversorgung Konstantinopels aufs Spiel
gesetzt habe, indem er Winde, die für die Kornladung günstig gewesen seien, zurückgehalten habe:
Eun. vit 6,2,10; vgl. MacMullen, Christianity and Paganism 74 ff.; Jamblichs Philosophie ist sehr an-
schaulich und genau erklärt bei Schramm, Freundschaft 66–181; Vgl. Kap. II.1.3; s. auch S. 190, Anm. 89
zu γοητεία.
 Liebeschuetz, Continuity and Change 133–139.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 55



Vergehen“ bis weit in die Zeit der christlichen Kaiser voneinander getrennt.134 Wie
kam es also dazu, dass die Ausführung von Kulthandlungen mit magischen Praktiken
gleichgesetzt werden konnten?

Leppin zeigt, dass sich die Bestimmungen darüber, was als magische Praxis galt,
unter Constantius II. erweitert haben.135 So heißt es:

Niemand befrage einen Eingeweidebeschauer (haruspex) oder einen Astrologen (mathematicus),
niemand einen Wahrsager (hariolus). Der verkehrte Beruf der Auguren und Seher verstumme.
Die Chaldäer, die Zauberer (magi) und die anderen, die das Volk wegen der Größe ihrer Untaten
Übeltäter nennt, dürfen sich in keiner Weise in diese Richtung betätigen. Auf ewig schweige die
ganze Neugierde auf die Zukunftsschau. (CTh 9,16,4; 25. Januar 357; üb. Leppin)136

Constantius ahndete mit diesem Gesetz nicht nur solche seiner Meinung nach ‚magi-
schen‘ Praktiken, denen unterstellt wurde, Schaden anrichten zu können. Das Gesetz
wendete sich ganz explizit gegen Handlungen, die mit der Herrschaftspraxis im Römi-
schen Reich aufs engste verwoben waren.137

Deutung von Zeichen etwa gehörte im römischen Staat zu dem wesentlichen Be-
standteil der politischen Kultur. Staat und Religion waren nicht zu trennen, da es keine
eigene ‚Priesterkaste‘ gab, sondern die jeweiligen römischen Magistrate auch kultische
Aufgaben übernahmen.138 Bei wichtigen politischen Ereignissen – besonders vor Krie-

 Leppin, Millenium 1, 2004, 67.
 Leppin, Millenium 1, 2004, 67.
 CTh 9,16,4 (25. Januar 357): Nemo haruspicem consulat aut mathematicum, nemo hariolum. augu-
rum et vatum prava confessio conticescat. chaldaei ac magi et ceteri, quos maleficos ob facinorum ma-
gnitudinem vulgus appellat, nec ad hanc partem aliquid moliantur. sileat omnibus perpetuo divinandi
curiositas; dieses Gesetz wurde unter Valentinian I. (CTh 9,16,9; 29. Mai 371) wieder abgemildert, aller-
dings wurde die Abmilderung von Theodosius wieder aufgehoben (CTh 16,10,7; 21. Dezember 381).
 Hierzu sehr prägnant Leppin, Millenium 1, 2004, 67: „Hier werden die Zauberer, deren Tun jedem
traditionsbewußten Römer anrüchig erschien, neben denjenigen Priestern genannt, deren Handeln zum
Kernbereich der römischen Religion gehörte, den Auguren und den Haruspizes. Deren Urteil war im
öffentlichen Leben seit Jahrhunderten erfragt worden, und sie fanden sich durch solche Gesetze unver-
sehens in einem Verbrecherkatalog wieder.“ Zum Verhältnis zwischen ‚Magie‘ und Mysterienreligion
vgl. Graf, La magie 241–261; Näheres zu den besagten Gesetzen bei Zeddies, Religio et sacrilegium 49–52.
 Bleicken, Römische Amtsgewalt 277 f.: „Aus der Interpretation des Auspiziums als eines frühen
Begriffs für Amtsgewalt ergibt sich noch ein weitere. Wenn Amtsgewalt in Rom zunächst als das Recht
bzw. die Möglichkeit gefaßt worden ist, die Götter von Staats wegen zu bestimmten Handlungen zu
befragen, liegt das Wesen der staatlichen Gewalt, das heißt das, was man in früher Zeit als Amtsge-
walt auszudrücken fähig war, in der Vermittlung zwischen dem göttlichen und dem menschlichen Be-
reich: Wer die Rolle des Vermittlers wahrnimmt, steht dem Staatswesen vor. Das kann nur
demjenigen merkwürdig erscheinen, der in dem Begriff der staatlichen Gewalt den Inhalt oder das
Ausmaß der staatlichen Zugriffsrechte zu erkennen wünscht. Eine Differenzierung und begriffliche
Aufgliederung staatlicher Tätigkeit darf man in diesen frühen Verhältnissen nicht erwarten. Die Amts-
gewalt wird, wie das gesamte Normensystem, als eine vom Göttlichen abgeleitete oder mit ihm ver-
bundene, jedenfalls als eine ausdrücklich vom metaphyischen Bereich abhängige Größe gesehen. Erst
in einer Zeit, in der das religiöse Empfinden geschwächt und die sakralen Rituale zu inhaltlosen For-
men abgesunken waren, konnten die Auspizien zu dem ‚nur‘ religiösen Teil einer im übrigen vom

56 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



gen – wurden Zeichendeuter in Form von Auguren und Haruspizen zur Deutung der
Zeichen herangezogen. Sie hatten über Jahrhunderte hinweg eine wichtige politische
Rolle gespielt, wurden in dem zitierten Gesetz jedoch gleichgesetzt mit denen, die
wegen Schadenzauber belangt wurden. Die heftigste Reaktion gegen diejenigen, denen
„divinandi curiositas“ unterstellt werden konnte, findet sich in Form der Konstitution
9,16,6 (5. Juli 358).139 In dieser verkündet Constantius II., der „bedingungslos alle Metho-
den der Erforschung des arcanum summi dei unter Todesstrafe stellte“, den Kampf
gegen alle Zeichendeuter.140 Zu der von Constantius II. definierten ’kriminellen Vereini-
gung’ in CTh 9,16,4 (25. Januar 357) gehörten Haruspizen, Astrologen, Hariolen, Auguren,
Weissager, Chaldäer, Magier und die übrigen malefici.”141 Sie alle wurden nach CTh
9,16,6 (5. Juli 358) zu „Feinden des Menschengeschlechts“ (humani generis inimici)
erklärt.

Ammian beschreibt auch Magieprozesse unter Valentinian und Valens. Allerdings
fanden die hier zitierten Verfahren erst 371 n. Chr. statt:

So kam es in den östlichen Provinzen so weit, daß die Besitzer von Häusern aus Furcht vor
einem ähnlichen Schicksal ihre ganzen Büchersammlungen verbrannten. Ein solcher Schrecken
hatte alle befallen.142 (Amm. 29,2,4; üb. Seyfahrt)

Außerdem schreibt Ammian:

Darauf brachte man unzählige Bücher und ganze Haufen von Schriftrollen zusammen und ver-
brannte sie vor den Augen der Richter. Als ob es verbotene Schriften gewesen wären, hatte man
sie aus verschiedenen Häusern hervorgeholt, und doch handelte es sich zum größten Teil um
Abhandlungen der freien Wissenschaften und der Rechtskunde.143 (Amm. 29,1,41; üb. Seyfahrt)

sacrum unabhängigen, der rein öffentlichen Rechtssphäre zugehörigen staatlichen Gewalt verstanden
werden.“
 CTh 9,16,6 (5. Juli 358) (5. Juli 357 Seeck): Idem A. ad Taurum P(raefectum) P(raetori)o. Etsi excepta
tormentis sunt corpora honoribus praeditorum, praeter illa videlicet crimina, quae legibus demonstran-
tur. etsi omnes magi, in quacumque sint parte terrarum, humani generis inimici credendi sunt, tamen
quoniam qui in comitatu nostro sunt ipsam pulsant propemodum maiestatem, si quis magus vel magicis
contaminibus adsuetus, qui maleficus vulgi consuetudine nuncupatur, aut haruspex aut hariolus aut
certe augur vel etiam mathematicus aut narrandis somniis occultans artem aliquam divinandi aut certe
aliquid horum simile exercens in comitatu meo vel Caesaris fuerit deprehensus, praesidio dignitatis cru-
ciatus et tormenta non fugiat. Si convictus ad proprium facinus detegentibus repugnaverit pernegando,
sit eculeo deditus ungulisque sulcantibus latera perferat poenas proprio dignas facinore. Dat. III Non.
Iul. Arimini Datiano et Cereale Conss.
 Fögen, Wahrsager 317.
 CTh 9,16,4 (25. Januar 357); Fögen, Wahrsager 317.
 Amm. 29,2,4.: inde effectus est per orientales provincias, ut a dominis metu similium exurerentur
libraria omnia.
 Amm. 29,1,41: deinde congesti innumeri codices et acerui voluminum multi sub conspectu iudicum
concremati sunt ex domibus eruti variis ut illiciti ad leniendam caesorum invidiam, cum essent plerique
liberalium disciplinarum indices variarum cernebatur.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 57



Weiterhin berichtet Ammian von einer „Massenhinrichtung gelehrter und angesehe-
ner Männer“, die eine Orakelbefragung durchgeführt und die Verse des Orakels ge-
deutet hätten.144 Bei den hier zitierten Ammianpassagen (29,2,4 und 29,1,41) ist die
Nähe zwischen der paideia und dem Vorwurf der ‚Magie‘ gut zu erkennen, da aus
Angst vor einer solchen Anklage ganze Bibliotheken verbrannt worden seien.145 Alle
diejenigen, die der Kenntnis der artes magicae angeklagt wurden, hätten sich nach
Ammian des Hochverrats schuldig gemacht, was meist einem Todesurteil gleich-
kam.146 Die Anklage lautete bei derlei Verbrechen auf Majestätsbeleidigung (crimen
laesae maiestatis).147

Die Bewertung der Passagen über Hochverrat bei Ammian fällt in der Forschung
unterschiedlich aus. Straub sah in Ammian einen „Verteidiger heidnischer Überzeu-
gungen gegen die Intoleranz christlicher Kaiser“.148 Von Haehling bezeichnet Ammi-
ans Darstellungsweise als „tendenziös“ und zweifelt die Glaubwürdigkeit Ammians
daher an.149 Funke hingegen widersprach dieser Sicht, indem er aufzeigte, dass Am-
mian nirgendwo in seinem Werk von einer Verbindung zwischen dem christlichen

 Fögen, Wahrsager 158.
 Ammians Beschreibung, dass teilweise ganze Bibliotheken verbrannt worden seien und nicht nur
Bücher mit magischen Inhalten, lässt den Rückschluss zu, dass diejenigen, die die Untersuchungen
führten, nicht allzu viel Wert legten auf eine Differenzierung zwischen Büchern mit magischen Inhal-
ten und denen, die in den gewöhnlichen Bereich der paideia fielen, oder dass zumindest aus Sicht der
Bibliotheksbesitzer diese Angst berechtigt war. Selbst wenn es sich bei Ammians Darstellung um eine
Übertreibung handelt, scheint dennoch deutlich zu werden, dass der Besitz bestimmter Bücher geahn-
det werden konnte.
 Eine Zusammenstellung aller Vergehen, die laut Ammian seit 371 geahndet wurden s. Fögen,
Wahrsager 158: „Die den Gefolterten und Hingerichteten vorgeworfenen Taten reichten nach Ammi-
ans Berichten von der Orakelbefragung über die Horoskopdeutung und Konsultation von Weissagern
bis hin zu alltäglichem, trivialem Umgang mit übernatürlichen Kräften. So wurden Unschuldige ins
Verderben gestürzt, indem man, Zaubersprüche alter Weiber und nutzlose Liebesformeln’ in ihre
Häuser einschmuggelte (29,2,3); eine einfache alte Frau wurde hingerichtet, weil sie das Wechselfieber
mit harmlosen Versen zu besprechen pflegte (29,2,26); ein junger Mann mußte die Folter erdulden
und wurde zum Tode verurteilt, weil er im Bad die Finger seiner Hände abwechselnd an den Marmor
und die Brust gelegt und dabei die sieben Vokale aufgezählt hatte, in der Meinung, sein Magenleiden
werde dadurch geheilt (29,2,28).“
 Dazu Fögen, Wahrsager 159f.: „Das crimen laesae maiestatis ist in Ammians Römischer Geschichte
das Verbrechen schlechthin. Umgang mit ‚Magie‘, Divination, Zeichen- und Orakeldeutung münden stets
im Hochverratsprozeß. Von anderen, manifesten Anschlägen auf den Kaiser und den Staat (etwa durch
Geheimnisverrat an den Feind, durch Waffengewalt oder Konspiration) weiß Ammian so gut wie nicht
zu berichten. Das Wissen vom Übernatürlichen und die Kaisermacht sind eine endgültige, innigste und
ausschließliche Beziehung eingegangen. Nichts scheint die Macht des Kaisers so zu bedrohen wie die
aus dem Übernatürlichen geschöpfte Kenntnis der Zukunft, wie die Mobilisierung außerirdischer Kräfte,
wie das Forschen und Interpretieren.“
 Fögen, Wahrsager 165; Straub, Herrscherideal 267: „die heidnischen Autoren mußten sich dage-
gen verwahren, daß die Divination, sofern die üblichen Kautelen berücksichtigt waren, als eine spezi-
fisch heidnische superstitio grundsätzlich – und ohne Ausnahme – diskriminiert wurde.“
 Vgl. v. Haehling, JAC 21, 1978, 99.

58 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



Glauben und der Verfolgungen wegen des Vorwurfs magischer Praktiken spricht.150

Dass Ammian so gut wie nicht auf das Christentum eingeht,151 wurde etwa von von
Haehling so interpretiert, dass das „taktische Erwägungen“ seien und Ammian damit
verhindert habe, „die christliche Majorität und besonders den christlichen Kaiserhof
zu reizen.“152 Auch wenn diese Interpretation naheliegt, gerade da Ammian sein
Werk zur Zeit des Theodosius veröffentlicht hat, erscheint auch eine andere Erklä-
rung dafür plausibel, warum Ammian das Christentum nicht in Verbinung zu den
Verfolgungen bringt.

Fögen vertritt die These, dass Ammian in Zusammenhang mit den Magieprozes-
sen in der Zeit des Constantius II. und des Valens das christliche Bekenntnis der Kai-
ser nicht mit Absicht verschwiegen, sondern schlichtweg nicht als Ursache für die
Verfolgungen gesehen habe. Ammian habe den Kaisern die gleichen „Glaubensstruk-
turen“ unterstellt, die er selbst hatte. Zu diesen habe gehört, dass die Kaiser des
4. Jahrhunderts von der „Macht des Übernatürlichen“, wie auch Ammian selbst, zu-
tiefst überzeugt gewesen seien.153 Ammians Absicht bei der Darstellung der Magiepro-
zesse sei nach Fögen also nicht die gewesen, die Christen dafür verantwortlich zu
machen. Stattdessen meint sie, Ammian habe zeigen wollen, dass „in den Herrschern
selbst aber eine Art Glaubensvakuum eingetreten“ sei.154 Denn

das Alte geht nicht mehr, weil malevoli es diskreditiert haben, das Neue geht noch nicht, weil
Ammian Neues in der Glaubensstruktur der Kaiser nicht erkennen kann – so erscheint panische
Angst als plausible Reaktion.155

 Funke, JAC 10, 1967, 154: „kein Wort fällt davon, daß hier ein christlicher Kaiser heidnischen Aber-
glauben bekämpft.“ 159: „Wieder dürfen wir feststellen, daß Ammian die Ereignisse anders gruppiert
und anders formuliert hätte, wenn ihm daran gelegen gewesen wäre, die unversöhnliche Haltung
eines Christen gegenüber Magie und Orakelglauben als Erscheinungsformen der heidnischen Religion
anzuprangern.“
 Dazu Matthews, Empire of Ammianus 446: „Ammianus may on the contrary be accused of giving
insufficient weight to the religious preoccupations of emperors.“
 V. Haehling, JAC 21, 1978, 99.
 Fögen, Wahrsager 167 f.: „Wenn Ammian unterstellt wird, erkannt zu haben, daß Constantius II.
oder Valens mit ihren Verfolgungen von Gegenwarts- und Zukunftsdeutern sich nicht evident gefähr-
licher Leute entledigen, sonders daß sie die christliche Lehre von der Sündhaftigkeit dieser Menschen-
gattung durchsetzen und die Heiden vernichten wollten, dann wird damit an einen damaligen
Beobachter ein Erklärungsmodell herangetragen, über dessen Tragfähigkeit und Plausibilität auch
heute ernsthafte Zweifel angebracht sind. Wenn Ammian über das Christentum schwieg, so weil er
das Geschehen nicht als religionspolitische Auseinandersetzung begriff. Er schwieg, nicht weil er
etwas verschweigen wollte, sondern weil er dazu nichts zu sagen hatte.“; s. dagegen Rosen, Studien zu
Ammianus 235, der die Meinung vertritt, dass Ammian absichtlich verborgen habe, dass er eigentlich
das Christentum als Ursache für die Verfolgung sieht; ähnlicher Meinung sind Momigliano, in: Mo-
migliano, Conflict 79–99 und Vittinghoff, HZ 198, 1964, 565; Matthews, Empire of Ammianus 435–451
wiederum betont die Abwesenheit von Polemik gegen die Christen in Ammians Werk.
 Fögen, Wahrsager 169.
 Fögen, Wahrsager 169.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 59



Aus dieser Angst heraus hätten die Kaiser mit „Recht und Gesetz“ auf dem „Feld der
Deutungen“ gewütet. Ammian habe die Kaiser nicht dafür verurteilt, dass sie sich ein-
mischten in das Gebiet der Deutungen, sondern dass sie sich „anmaßten über wahr
und falsch, über gut und richtig zu deuten.“156 Fögen sieht die Magieprozesse als ein
Indiz dafür, dass die Kaiser begonnen hätten „diese Differenz von Wahrem und Fal-
schem autonom zu bestimmen.“157 Die „Herrschaft über Wahrheit und Richtigkeit“
hätten die Kaiser aber eher unbewusst übernommen.158

Legt man die Interpretation der Ursachen für die Magieprozesse, wie Fögen sie
sieht, als Deutungsmuster an die or. 6, ergeben sich daraus wichtige Aufschlüsse.
Fögen sieht die Magieprozesse unter Constantius II. sowie unter Valentinian und Va-
lens in der Kontinuität einer Politik, die mit Diokletian begann. Dieser habe als erster
unternommen, per Konstitution Einfluss auf das Denken seiner Untertanen zu neh-
men, indem er versucht habe, „die Einverleibung der Denk- oder Glaubensstrukturen
der ‚menschlichen Natur‘ in die Verfügungsmacht des Kaisers“ zu legen.159 Dies wertet
Fögen als „bahnbrechende Tat“ Diokletians.160 Die Christen, die alle anderen Formen
der Religiosität hätten vernichten wollen und allein ihrem Gott treu gewesen seien,
erwiesen sich als loyale Untertanen des Kaisers. Die einzige Bedingung dafür sei ge-
wesen, dass sie den Kaiser nicht als einen Gott verehren mussten. Innerhalb der welt-
lichen Ordnung habe nach der Konstantinischen Wende – vor allem nach Euseb – der
römische Kaiser als der von Gott gesandte Herrscher fungiert, was für die Kaiser seit
Konstantin eine bis dahin ungekannte Möglichkeit dargestellt habe. Die christliche
Ideologie bzw. ihr normatives Konzept war „mit dem politischen Konzept [des Kai-
sers] nicht nur kompatibel ..., sondern [stellte] für die Politik ein besonders attraktives
Fusionsangebot [dar].“161 Damit habe ein Paradoxon gelöst werden können, das schon

 Fögen, Wahrsager 170: Amm. 31,14,6: differentia veri et falsi.
 Fögen, Wahrsager 171.
 Fögen, Wahrsager 171: „Wenn Ammian weder bereit noch in der Lage ist, diesen Vorgang, von
dem er so eindrucksvoll erzählt, als eine ungeheure Konzentration von Definitionsmacht zu verste-
hen, geschweige denn zu akzeptieren, so teilt er sein Unverständnis vermutlich mit den Kaisern selbst.
Scheinen diese doch ohne Wissen und Willen – auch ohne Ausbildung, Anleitung und Know-how –

eine gewaltige Aufgabe übernommen zu haben: die Herrschaft über Wahrheit und Richtigkeit. Als in-
kompetent und blindwütig sieht Ammian jedenfalls seine Antihelden.“
 Fögen, Wahrsager 31 verweist auf eines an den Prokonsul der Provinz Africa gerichtetes Gesetz,
das in den Codex Gregorianus aufgenommen worden sei und von dort in die Collatio Mosaicarum et
Romanarum legum (15,3) übernommen worden sei.
 Volterra, in: Academia Nazionale dei Lincei, Persia et mondo greco-romano 27–50 hingegen sieht
das Gesetz eher in der Tradition vorheriger Gesetze gegen solche, die zum Nachteil des Staates ‚Magie‘
betrieben hätten. Fögen, Wahrsager 31 betont allerdings, dass trotz der alten Vorurteile, die die Römer
gegen solche hatten, die sie als Ursache für die Ruhe im Staat hielten, und trotz der vordiokletiani-
schen Gesetze, die diese Abneigung widerspiegelten, es dennoch kein Gesetz vor Diokletian gegeben
habe, das zum Gegenstand die ’menschliche Natur’ und die prava mens gehabt habe.
 Fögen, Wahrsager 317; vgl. Ruhbach, Konstantinische Wende 257, der meint, dass Euseb kein Kon-
zept ausgearbeitet habe, wie das Verhältnis zwischen der christlichen Kirche und dem Kaisertum zu

60 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



jahrhundertelang ein Problem für die römischen Herrscher bedeutet habe. Dieses be-
stand einerseits in dem Glauben „an die Erforschbarkeit des Götterwillens – der ein
Gesetz, das die Deutung verbot, ausschloss“ und andererseits aus „dem Anspruch auf
Unerforschbarkeit der (gottnahen, gottähnlichen oder göttlichen) kaiserlichen Majes-
tät – welcher ‚außergesetzliche‘ Maßnahmen gegen die Deuter provozierte.“162

Am Ende einer Entwicklung, die Fögen mit Diokletian beginnen und mit Theodo-
sius I. enden lässt, steht die ‚monopolisierte Definitionsmacht‘ des Kaisers:

Es ist die Sache des einen Gottes und des einen Kaisers, die Menschheit von der Vielfalt der Inter-
pretationen zu befreien, die die letzten Heiden und ersten Häretiker – die haruspices, die Astro-
logen, die Magier, die Deuter und Philosophen – unermüdlich produzierten. Eine einzige Realität
der Gegenwart und der Zukunft, ein einziges gesellschaftliches Wissen, versprach eine einfache
zuverlässige Wirklichkeit. (...) Die Gesetze des 4. Jahrhunderts über die falschen, verdammungs-
würdigen, die Elemente und Menschen verwirrenden Methoden der Deutung künden von der
Übernahme der Verantwortung für eine eindeutige Gegenwart und Zukunft durch den Kaiser.163

Leppin kritisiert Fögens Begriff des „kaiserlichen Wissensmonopols“.164 Der Begriff
gründe zu einseitig auf Gesetzestexten. Zudem habe der Klerus durch das Christen-
tum eine Mitsprache erhalten, so dass man nicht von einem Monopol sprechen
könne. Sieht man die Aussage Fögens jedoch nicht als die Beschreibung der realen
Gegebenheiten, sondern als einen Anspruch, der freilich nie voll zu verwirklichen
war, erschließt sich dadurch eine weitere Bedeutung für die Attacke gegen die Giftmi-
scher in or. 6. Geht man davon aus, dass die kaiserliche Herrschaft nach einer Mono-
polisierung strebte, hängt mit der Diffamierung der theurgischen Neuplatoniker die
veränderte Qualität der Zeichen, mittels derer Themistios die göttliche Gesandheit des
Kaisers nachweisen will, zusammen.165 Der Redner verweist in seinen Panegyriken
nämlich nicht auf Zeichen, die im externen Bereich lagen, sondern auf solche, die
dem Verhalten des Kaisers immanent waren. Themistios tritt als Philosoph mit dem
Anspruch auf, das ‚Gute zu lehren‘ und er sieht in seiner Rede den gottgesandten Kai-
ser als denjenigen, der das ‚Gute tut‘. Daher sind Belege für das gute Handeln des Kai-
sers der inneren Logik der Lobrede nach gleichzeitig der Beweis dafür, dass der
Kaiser göttlich legitimiert ist. Damit macht sich der Philosoph, der die Haltung und
das Handeln des Kaisers nach ethischen Kriterien bewertet, zu demjenigen, der darü-

gestalten sei. Dazu komme noch, dass Euseb in seiner Theologie die Trinitätslehre nicht hinreichend
herausgearbeitet habe, so dass es dem Kaisertum möglich gewesen sei, sich seit dem Sieg Konstantins
bis zur Zeit des Theodosius „einen nicht trinitarisch begründeten Monotheismus zur theologischen
Grundlage des neuen Imperiums zu erheben und damit im christlichen Kaiser weiterhin den Stellver-
treter Gottes auf Erden zu erblicken ...“, zur Verwendung des Stellvertreter-Begriffs bei Euseb im Un-
terschied zu Themistios s. Kap. III.2.1 und Kap. IV.2.1.4.1.
 Fögen, Wahrsager 318.
 Fögen, Wahrsager 320 f.
 Leppin, Millenium 1, 2004, 67.
 S. Kap. III.2.3.

II.1 Die Or. 6: Die Grenzüberschreitung des Panegyristen Themistios 61



ber urteilen kann, ob die Behauptung der göttlichen Legitimation ‚wahr oder falsch‘
sei. Indem Themistios sich zu dem ‚wahren‘ Philosophen macht und die theurgischen
Philosophen zu ‚falschen‘ und sie in einem Atemzug mit Giftmischern nennt, ergibt
sich für die Legitimation des Kaisers ein klarer Vorteil. Deutungen über die Rechtmä-
ßigkeit des Kaisers, gewonnen aus theurgischen Praktiken, werden damit nicht nur in
Mißkredit gebracht, sondern im Zusammenhang mit den Gesetzen gegen ‚magische
Praktiken‘ zugleich zum Majestätsverbrechen erklärt. Auch dies verdeutlicht Themis-
tios mit seiner Rede.

So ergibt sich folgende These, die im Weiteren überprüft werden soll: Das philoso-
phische Konzept des Themistios traf bei einem großen Teil der Eliten genau den Nerv
und bildete die Voraussetzung für seinen Erfolg als Panegyrist des Kaisers. Zugleich
machte er sich aus Gründen, die anhand seiner Reden selbst noch genauer nachvollzo-
gen werden sollen, verhasst bei einer eher kleinen Gruppe, die als Neuplatoniker das
Ende der Herrschaft Julians bedauerten und wie etwa Julian das Christentum als ein
grundsätzliches Übel ablehnten. Die Reaktion der neuplatonischen Theurgen auf The-
mistios kann eine Erklärung dafür liefern, dass ihm die Rolle eines Philosophen in sei-
nen Panegyriken von der modernen Forschung abgesprochen wurde. Das Urteil der
Gruppe der Neuplatoniker nach Jamblichos gegen Themistios gewann durch die Über-
lieferung ihrer Texte den Anschein, als ob ihre Meinung eine Mehrheit dargestellt
hätte. Dabei wurde der Streit um die Deutung, der zwischen den theurgischen Philoso-
phen und Themistios herrschte, zu wenig berücksichtigt. So hat dieser in der Spätantike
die Deutungshoheit durch die Macht des Kaisers erhalten jene aber durch die Tradition
ihrer Werke die in der Moderne.

Im Rahmen der Ergebnisse dieses Kapitels wird die Bedeutung des philosophi-
schen Redners für den Kaiser deutlich. Themistios füllte das Machtvakuum, das das
Ende der Deuter des Götterwillens in den paganen Kulten auf staatlicher Ebene hin-
terließ. Hatten zuvor kultische Priester mit Hilfe von Kulthandlungen zwischen dem
Kaiser und dem Metaphysischen vermittelt und damit auch die Gottgewolltheit des
Kaisers bestätigen können, so war dies jetzt Themistios’ Aufgabe, der er als Philosoph
gerecht wurde. Im nächsten Kapitel soll nun exemplarisch untersucht werden, wie
Themistios das in seinen Lobreden auf den Kaiser umsetzt.

II.2 Die göttliche Legitimation in den Panegyriken

Sondern da der gemeinsame Archeget euch als ehrwürdigste und wertvollste Sprößlinge dem übri-
gen (Menschen-) Geschlecht voranstellte, mögt ihr euch gegenseitig und uns nicht anders behandeln,
als es der Vater sich wünscht. Er wünscht es sich aber friedlich, sanft und menschenfreundlich, so

62 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



wie er sich auch gegenüber seinen anderen Werken und Geschöpfen verhält. (Them. or. 6,78b–c, üb.
nach Leppin/Portmann)166

Themistios postuliert mit diesen Worten die göttliche Wahl der beiden Kaiser, die
πρεσβυτάτους und ἐντιμοτάτους seien. Zwischen den beiden Attributen der Kaiser,
die die hohe soziale Stellung kennzeichnen, und ihrer Bestimmung durch Gott (τοῦ
λοιποῦ γένους προὐστήσατο) besteht ein klarer Zusammenhang, der vom Redner
nicht weiter dargelegt wird.

Der Optativ von σχοίητε zeigt an, dass die Feststellung der göttlichen Gesandtheit
der Kaiser mit einem Wunsch verbunden wird, der zugleich einen Hinweis auf die
Beziehung zwischen Themistios und Valens gibt. Erfüllt der Kaiser diese Bitte und ver-
hält sich „friedlich, sanft und menschenfreundlich“, kann der Philosoph das gottgefäl-
lige Verhalten des Valens als Nachweis dafür anführen, dass er von Gott ausgewählt
wurde, ihn somit also göttlich legitimieren.

Die einmal konstatierte Legitimation des Kaisers durch Gott immer wieder zu be-
stätigen, kann als typisch gelten. Nach MacCormack reichte es nicht aus, nur zu be-
haupten, dass der Kaiser göttlich legitimiert sei. Stattdessen hätte der Kaiser dies
immer wieder unter Beweis stellen müssen. MacCormack hält ‚Ergebnisse‘ (‚outcome‘)
und gezeigtes Verhalten des Kaisers für solche Belege. Unter ‚outcome‘ versteht sie
Wahlen, Siege oder auch gezeigte Tugenden.167

Ganz in diesem Sinn fordert auch Themistios die Kaiser auf, einen Beleg (σημεῖον,
73d) dafür zu bringen, dass sie vom Himmel geschickt worden seien (τοῦ οὐρανοῦ
προβεβλημένοι, 73d). Spezifisch für Themistios ist nun, dass er für die göttliche Legiti-
mation vor allem Belege aus dem Bereich des moralisch guten Verhaltens, der Ethik,
gelten lassen will:168

Beachte vor allem dies: Von den drei Dingen, die Gott auszeichnen, nämlich das ewige Leben, die
Überfülle an Macht und das unablässige Bemühen, den Menschen Gutes zu tun, ist es dem Herr-

 Them. or. 6,78b–c: ἀλλ’ ἐπειδὴ ὁ κοινὸς ὑμᾶς ἀρχηγέτης ὡς πρεσβυτάτους τε καὶ ἐντιμοτάτους τοῦ
λοιποῦ γένους προὐστήσατο, μήτε πρὸς ἀλλήλους ἑτέρως σχοίητε μήτε πρὸς ἡμᾶς ἢ ὡς ὁ πατὴρ προαι-
ρεῖται · προαιρεῖται δὲ εἰρηνικῶς καὶ ἡμέρως καὶ φιλανθρώπως καὶ ὡς αὐτὸς ἔχει πρὸς τὰ ἄλλα ἔργα
αὐτοῦ καὶ γεννήματα; zu ἀρχηγέτης: auch bei Aristides findet sich vermehrt die Vorstellung eines ein-
zigen Schöpfers, auch wenn er zeitgleich die jeweiligen anderen Götter täglich anruft. dazu: Boulan-
ger, Aristides 183: „Cependant il incline nettement vers la monothéisme et croit en un dieu tout-
puissant, éternel et bienfaisant, auteur et père de l’univers. Cette conception est déjà très commune à
son époque et deviendra prépondérant au siècle siuvant, avec le triomphe des religions orientales et
du syncrétisme“; zur Vereinbarkeit von nicht-christlichem und christlichem Monotheismus vgl. Atha-
nassiadi/Frede, Pagan Monotheism; vor allem die Kaiserzeit und Spätantike haben im Blick: Mitchell/
Nuffelen, Monotheism.
 Mac Cormack, Art 197 zitiert die beiden Begriffe διοτρεφὴς und διογενής aus der or. 5 des Themis-
tios auf Kaiser Iovian, doch verwendet er sie ebenfalls in seiner Rede auf Valens (79a/b).
 Zu den ‚Zeichen‘ bei Themistios s. Kap. III.2.3; Themistios’ Form der Legitimation wird ausführlich
besprochen in Kap. III.

II.2 Die göttliche Legitimation in den Panegyriken 63



scher nur bezüglich des zuletzt genannten möglich, dem Gott ähnlich zu sein.169 (Them. or.
6,78d–79a; üb. nach Leppin/Portmann)

Die göttliche Legitimation, die in 78d–79a erfolgte, wird in 78d–79a quasi an die Be-
dingung der Annäherung an Gott geknüpft.170 Da die Ähnlichkeit weder in Bezug auf
die Unsterblichkeit noch hinsichtlich der Macht bestehe, reduziere sie sich allein auf
den Bereich „den Menschen Gutes zu tun“.171 Denn:

Es ist somit nicht möglich, dem Gott ähnlich zu sein, wenn man das Wohlwollen gegenüber Men-
schen geringschätzt. Kaum jemand würde ihm nacheifern durch geschicktes Reiten, Bogenschie-
ßen oder Speerwerfen, nicht einmal – bei Zeus! – durch das Beherrschen der körperlichen Lüste,
denn dies alles sind sehr niedrig stehende Güter der Seele, sie sind gänzlich irdisch und mensch-
lich.172 Göttlich und himmlisch ist es allein, das unbeschwerte Glück der Menschen zu verwirkli-
chen. Dies ist die Art der Göttlichkeit, die wir euch beständig zusprechen, und bei der es
frevelhaft ist, daß sie auf eine andere Weise173 bestätigt wird, wenn Philanthropia174 nicht vorher
sichtbar geworden ist.175 ( Them. or. 6,78c–d; üb. nach Leppin/Portmann)

Was ist nun das Besondere an der göttlichen Legitimation, wie Themistios sie dem
Kaiser zuschreibt?

 Them. or. 6,78d-79a: Ὡδὶ δὲ σκόπει · τριῶν ὄντων, οἷς ὁ θεὸς διαφέρων θεός ἐστιν, ἀϊδιότητι ζωῆς,
περιουσίᾳ δυνάμεως, τῷ μὴ διαλείπειν εὖ ποιεῖν ἀνθρώπους, καθ’ ἓν μόνον τοὔσχατον τῶν εἰρημένων
ἐφικτὴ βασιλεῖ πρὸς τὸν θεὸν ἡ ὁμοίωσις.
 Auf den Zusammenhang zwischen dem ‚Gutes tun‘ und der Herrschaftslegitimation wird noch
einmal intensiv eingegangen in Kap. IV.2.1.
 Diese Aussage ist vor dem religiösen Hintergrund der Zeit interessant, aber auch vor dem Hinter-
grund der Repräsentation des Kaisers. Aufgrund der christlichen, aber auch hinsichtlich der philo-
sophischen Vorstellungen hätte es vermutlich der Akzeptanz des Kaisers abträgliche Streitigkeiten zur
Folge gehabt, dem Kaiser ohne Einschränkung eine Ähnlichkeit (ὁμοίωσις) mit dem Göttlichen zuzu-
sprechen. Zugleich kann die Verneinung einer Ähnlichkeit in Bezug auf das ewige Leben als eine Ab-
sage an die Vorstellung der Apotheose gelesen werden, wie sie etwa auch Julian lächerlich machte.
 Heather/Moncur, Politics 190 Anm. 177 sieht hier eine bewusste Anspielung auf Constantius und
Julian, die sehr plausibel ist. Die Bedeutung der Stelle geht jedoch über den indirekten Vergleich mit
den beiden vorherigen Kaisern hinaus. Die Aussagen der Passage erhalten ihren Wert daraus, dass
Themistios hier auf sein philosophisches Konzept rekurriert, nach dem der Kaiser Gott nur in einem
Bereich ähnlich ist.
 Leppin/Portmann, Themistios 122, Anm. 33 übernehmen hier die die Emendation von Morel und
Petavius οἷον τε ἄλλως.
 Der Begriff bei Themistios wird ausführlich untersucht in Kap. IV.1.
 Them. or. 6,78c–d: οὐκ ἔνεστιν οὖν πρὸς τὸν θεὸν ὁμοιωθῆναι τῆς πρὸς ἀνθρώπους εὐμενείας ὀλι-
γωρήσαντας. οὐ γὰρ τῷ μετ’ ἐμπειρίας ἱππηλατεῖν ἢ τοξεύειν ἢ ἀκοντίζειν ἐκεῖνον ἄν τις ζηλώσειεν,
οὐδὲ μὰ Δία τῷ κρατεῖν τῶν ἐκ τοῦ σώματος ἡδονῶν · ἀλλὰ ταῦτα λίαν χαμαίζηλα τῆς ψυχῆς ἀγαθὰ καὶ
ὄντως χθόνια καὶ ἀνθρώπινα, μόνον δὲ ἐκεῖνο θεῖον ἀτεχνῶς καὶ οὐράνιον ἐπ’ ἐξουσίας ἔχειν καὶ ἐν
ῥᾳστώνῃ εὐδαιμονίαν ἀνθρώπων. καὶ τοῦτο ἡ θειότης ἐστί ἐξ ἧς συνεχῶς ὑμᾶς ὀνομάζομεν, ἣν οὐχ
ὅσιον ἄλλῳ ἐπαληθεύεσθαι, μὴ προϋπαρχούσης φιλανθρωπίας.

64 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



Der Panegyrist übernimmt als philosophischer Redner die Aufgabe, die „sakrale
Überhöhung der kaiserlichen Person“ zu zeigen.176 Dies ist nicht weiter verwunder-
lich. So wurde auch Julian in der Darstellung des Ammian von Gott ausgesucht.177 In-
teressant dabei ist jedoch, wie Themistios die göttliche Auserwählung und damit die
Legitimation des Kaisers postulierte. Ammian verwies bei der Ausrufung Julians dar-
auf, dass diese dem numen supremum entsprochen habe. Zudem erzählte er, dass Ju-
lian im Traum der genius publicus erschienen sei, der ihn dazu aufgefordert habe,
Kaiser zu werden.178 Themistios zeigte die göttliche Legitimation des Valens dagegen,
indem er in seinen Reden auf das gottähnliche moralische Verhalten des Kaisers ver-
weist und dabei völlig von Belegen etwaiger ‚himmlisch konkreter Zeichen‘ absieht.
Stattdesse prüfte Themistios in jeder Rede die göttliche Legitimation des Kaisers aufs
Neue, indem er das Handeln des Kaisers hervorhob, durch das der Herrscher sich als
von Gott gesandt zeigte.179

Es ist trivial aber dennoch relevant, dass Themistios die göttliche Legitimation
nur dann erfolgreich in seinen Panegyriken postulieren konnte, wenn er dabei auf
Glaubwürdigkeit bei den Eliten stieß. Hierbei stellt sich jedoch umso mehr die Frage,
wie ein Philosoph von diesen für wahrhaftig gehalten werden konnte, der so eng mit
der kaiserlichen Macht verwoben und dabei dem Kaiser machtpolitisch so weit unter-
legen war. Wie konnte Themistios für sich parrhesia reklamieren, die doch bislang,
wie Murray gezeigt hat, gebunden war an den privaten Rahmens des beratenden Phi-
losophen?180 Der Unterschied zwischen der parrhesia, die in persönlichen Gesprächen
geübt wurde und derjenigen in einem öffentlichen Zusammenhang, lag sicher darin,
dass der Gesichtsverlust eines Herrschers, der in einer Unterredung kritisiert wird,
als vernachlässigbar gelten kann. Öffentliche Kritik im Rahmen einer Rede war für
den Kaiser jedoch gewiss nicht tolerierbar. Es kann daher als unwahrscheinlich gel-
ten, dass der Philosoph den Kaiser in dem Sinne offen kritisiert oder dessen Taten im
Nachhinein getadelt hat. Doch welche Funktion hat die Aussage des Themistios, dass
er in der Rede parrhesia übe, dann?

 Bleicken, Prinzipat und Dominat, 15: nach Bleicken war diese nicht von „offiziell-römischer Seite“
angestrebt worden, wurde aber dennoch seit Augustus Bestandteil des römischen Kaisertums; nach
Rebenich, Monarchie, RAC 24, 2012, 1154 war der Kaiserkult ein Mittel für die Sakralisierung des römi-
schen Kaisers und damit auch für seine Stabilisierung.
 Amm. 16,12,13 u. 16,12,18; Ross, Ammianus’ Julian 148–150.
 Amm. 20,5,10.; Ross, Ammianus’ Julian 156–159.
 Themistios Verbindung des guten Handelns mit der Annäherung an Gott weist große Ähnlichkeit
mit Plat. rep.10,613a–b und Plat. leg. 4,715e–716d auf; Das ganze Kap. III handelt von der göttlichen
Legitimation.
 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 228; vgl. Brown, Persuasion 61–70: ‚Parrhésia: The
Philosopher‘.

II.2 Die göttliche Legitimation in den Panegyriken 65



II.2.1 Themistios als Berater eines gottähnlichen Kaisers

Wenn aber der Staatslenker diejenigen zu sich ruft und ihnen große Hoffnungen macht [...] und
Ermahnungen aufrichtig annimmt und Freimütigkeit (παρρησία) einfordert wie eine Schuld von
seiten der Kunst, wenn er außerdem keine Mahnungen nur bis zu den Ohren dringen läßt, son-
dern die Ratschläge in seine Seele eingräbt und die ganze spätere Zeit bei sich trägt, als wären
sie in eine Eisensäule geschlagen: Wer zu einem solchen nicht unaufhörlich hingeht und ihn
nicht an die Hand nimmt und die Kunst, für die er einsteht, nicht demonstriert, ist ungehorsam
sowohl gegenüber der Philosophie als auch gegenüber dem weisen Plato, der sich einen jungen,
wohlgeratenen Herrscher wünschte, weil dann die Philosophie ihren Nutzen am besten werde
beweisen können. (Them. or. 8,104b–d)181

Themistios beschreibt Valens als einen Kaiser, der die Philosophie geradezu auffor-
dere, ihn freimütig, mit parrhesia, zu beraten. Darüberhinaus beherzige Valens die
Ratschläge so sehr, dass er sie vollständig verinnerliche. Da der Kaiser eine solche
Haltung gegenüber der Philosophie habe, sei es ein Vergehen an derselben und an
Platon, dem Ruf des Kaisers nicht nachzukommen. Solche Umstände bildeten nämlich
geradezu ideale Voraussetzungen dafür, dass der Philosoph wirken könne.

Interessant ist, dass Themistios als die Kunst, für die er einsteht, den Begriff ἐπιδει-
κνύμενος gewählt hat. Es scheint nicht unplausibel, dass dies eine Anspielung auf das
γένος ἐπιδεικτικόν darstellt. Damit verband Themistios seine Tätigkeit als Redner mit
der des Philosophen (τὴν τέχνην) und erklärt damit seine Tätigkeit eines Philosophen
in den Reden vollzogen, in denen er parrhesia zeigt.182 Themistios würde damit also we-
niger die Tatsache rechtfertigen, dass er Lobreden auf den Kaiser hält, sondern eher
seine Verbindung der Tätigkeit eines Philosophen mit der des Redners und damit eine
Abweichung von der Tradition des Lobredners und der des Philosophen.183 Doch wie
soll die Aussage eingeschätzt werden, dass der Panegyrist als Philosoph parrhesia übe?
Evozierte er damit nicht das Idealbild eines Philosophen, der öffentlich über den Interes-
sen des Kaisers, der Politik und den Verpflichtungen etwa seinen Standesgenossen gegen-
über stehe,das Bild eines „privileged counterpoint to those who exercised power“?184

Sollte man annehmen, dass die Eliten tatsächlich davon ausgingen, dass er gegen alle
Konventionen des Genus hier offen Kritik übte? Eher nicht. Eher scheint es plausibel,

 Them. or. 8,104b–d: ὅταν δὲ εἰσκαλῇ μὲν ὁ τῆς πολιτείας προεστηκώς ἐνδιδῷ δὲ ἐλπίδας χρηστὰς
ἁπτομένοις τῆς ἰατρείας καὶ τὰ καταδέχηται γεννικῶς, καὶ ἀπαιτῇ τὴν παρρησίαν ὥσπερ ὄφλημα ἀναγ-
καῖον παρὰ τῆς τέχνης, καὶ μηδὲν αὐτῆς νουθέτημα ἄχρι τῶν ὤτων προσίηται, ἀλλ’ ἐγχαράττῃ τὰς συμ-
βουλίας τῇ ψυχῇ καὶ περιφέρῃ τὸν ἐφεξῆς χρόνον, καθάπερ ἐν στήλῃ ἀδάμαντος ἐγγεγραμμένας, ὁ
τούτῳ μὴ προσιὼν συνεχῶς μηδὲ χειροήθη κατασκευάζων, μήτ’ ἐπιδεικνύμενος τὴν τέχνην ἣν
ὑπισχνεῖται, ἀνηκουστεῖ μὲν φιλοσοφίας, ἀνηκουστεῖ δὲ Πλάτωνος τοῦ σοφοῦ, βασιλέα νέον ἐπιζητοῦν-
τος εὖ πεφυκότα, ὡς τηνικαῦτα μάλιστα τὴν χρείαν ἐπιδεῖξαι τὴν ἑαυτῆς δυνησομένης φιλοσοφίας.
 LSJ s. v. ἐπιδείκνυμι A.2.: ‚give a specimen of his art‘ und A.2.b.‚of epideictic orators‘.
 In diesem Sinne sieht auch Schramm, Freundschaft 296 die Funktion der Panegyrik, dass Themis-
tios mittels der Reden Philosophie betreibe.
 Brown, Persuasion 64.

66 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



dass die Zuhörer die Verwendung des Ausdrucks parrhesia in einem anderen Sinn ver-
standen haben werden als moderne Altertumswissenschaftler. Die Großen des Reiches
wussten, dass die Panegyriken nicht der Ort für allzugroße Freimütigkeit waren. Hätte
Themistios also parrhesia im Sinne einer freien Kritik für sich reklamiert, hätte er damit
der notwendigen Glaubwürdigkeit widersprochen. Welche Funktion übernahm die Aus-
sage, parrhesia zu üben, plausiblerweise?

Die parrhesia hing eng mit der paideia zusammen, die wiederum für eine be-
stimmte Form der Bildung stand, aber auch für einen ganz bestimmten Verhaltensko-
dex, der innerhalb der gebildeten Eliten als unverrückbar galt.185 Ein Kaiser, der –

wie die Zuhörer wussten – keine paideia besaß und der noch dazu einem neuen und
den nicht-christlichen Eliten unverständlichem Glauben anhing, musste bei den Eliten
für eine große Unsicherheit sorgen.186 Von einem Kaiser, der sich nicht an diesen
Kodex der paideia hielt, konnte befürchtet werden, dass er gegenüber der Oberschicht
physische Gewalt anwandte, dass er sich nicht an die ungeschriebenen Regeln hielt,
für die ein Mensch mit paideia einstand. Daher ist eher anzunehmen, dass das Wort
parrhesia in dieser Funktion von Themistios gebraucht wurde. Er zeigte den Kaiser
als jemanden, der parrhesia nicht nur duldet, sondern sie sogar einfordert und damit
als jemanden, der sich auch ohne paideia an die Spielregeln innerhalb der gebildeten
Oberschicht halte. So kann die Aussage, dass Valens gegenüber dem Philosophen Frei-
mut einfordere, als Beruhigung für die Eliten gedeutet werden, dass der Kaiser sich
im traditionellen Rahmen der Welt der paideia bewegen wird. In Hinblick auf die
Adressatengruppe der Eliten kann der Einforderung von parrhesia noch eine weitere
Funktion zugeschrieben werden. Der Redner signalisiert den Eliten damit, dass ein
Philosoph sich gemäß der Tradition über die Standeskonventionen innerhalb der Eliten
hinwegsetzen darf. Damit bedeutet die Aussage, dass der Kaiser von ihm parrhesia ein-
fordere, auch: Themistios wird in seinen Panegyriken solche Themen ansprechen,
die weniger den Erwartungen an eine Lobrede entsprechen, sondern solche, die
nach Meinung eines Philosophen in den Blick genommen werden müssen, wenn es
um ‚gute Herrschaft‘ geht.187 Sieht man die indirekte Ankündigung des Themistios,
parrhesia zu üben von diesem Blickwinkel, dann wirkt sie mit dem Hinweis auf ihre
alte Tradition eher als eine Einwandvorwegnahme: Es wird zu Vorschlägen kommen,
die keine Rücksicht auf alte Gewohnheiten oder gar Privilegien der Eliten nehmen wer-

 S. Brown, Persuasion 61, der schildert, dass die Eliten sich nicht nur über ihr Bildungswissen der
paideia identifiziert hätten, sondern auch über das Verhalten, das mit dieser gewissermaßen mitge-
lehrt worden sei. So verhielt man sich nie laut und vor allem waren körperliche Züchtigung ein Tabu.
Unsicherheit sei nun innerhalb dieser Gruppe aufgekommen, wenn sich herausgestellt hätte, dass ein
übergeordeter Amtsträger keine paideia hatte. Für den Fall hätten die Eliten nicht sicher sein können,
ob sich dieser auch gemäß den Verhaltensregeln verhielt, die sie für ihre Gruppe reklamierten und
ihnen auch per Gesetz zugesichert war, vor allem das Tabu der körperlichen Züchtigung.
 Vgl. Kap. II.1.4.
 Für die Anregung zu dieser Perspektive danke ich Herrn Sebastian Schmidt-Hofner.

II.2 Die göttliche Legitimation in den Panegyriken 67



den.188 Die parrhesia zu erwähnen lässt sich jedoch auch als ein indirekter Angriff auf
Kaiser Julian deuten. Diese Interpretation liegt nahe, da Themistios mit dem Wort ‚Phi-
losophie‘ und ‚Philosoph‘ oft sich selbst meinte und damit seine Vorstellung von Philo-
sophie, die er von den theurgischen Philosophen in der Nachfolge von Jamblichos
abgrenzen wollte.189 Indem er betonte, dass Kaiser Valens von ihm, Themistios, parrhe-
sia einfordere, drückte er implizit aus, dass Valens dies im Unterschied zu Julian for-
dere. Der Umstand, dass es keine gesicherten Lobreden Themistios’ auf Kaiser Julian
gibt, wird in dieser Arbeit daher weniger als ein Problem der Überlieferung gedeutet,
sondern als die Konsequenz einer unterschiedlichen Auffassung von der ‚wahren‘ Phi-
losophie, wie es im Kapitel II.1.2 erläutert wurde.

II.2.2 Rat durch einen Philosophen besser als ein Philosophenkönig

Eine weitere Abgrenzung zu Julian findet sich in der folgenden Passage aus der ach-
ten Rede:

Man benötigt für dich keine vorherige Anmeldung und kein monatlich wiederkehrendes instän-
diges Flehen, noch muss eine Bitte geäußert werden, sondern eine bloße Meldung genügt, wäh-
rend man sich bei Privatleuten der Mühe unterziehen muss, zu antichambrieren. Er aber sitzt
voller Aufmerksamkeit vorne, umgeben vom eigenen Gefolge, liebt die Musen nicht weniger als
die Enyo190 und wird von den Reden nicht weniger als von der Trompete aufgewühlt. Die Worte
beunruhigen ihn nicht etwa, weil sie fremd und ungewohnt sind, sondern er sucht den in ihnen
verborgenen Sinn und wenn er eine kleine Anleitung bekommen hat, braucht er niemanden
mehr, der ihm hilft. Was nämlich unmittelbar folgt und was als nächstes sich anschließt, findet
er von selbst durch die Geschicklichkeit seiner natürlichen Begabung.191 (Them. or. 8,105c–106a)

Was zuerst wie eine Wiederholung wirkt, stellt sich bei genauerem Hinsehen als eine
sinnvolle Ergänzung der Aussage dar, dass der Kaiser den Rat des Philosophen suche.
Dem Publikum war hinreichend bekannt, dass Valens Griechisch nicht gut beherrschte
und er in Folge dessen auch keine paideia hatte. Dies greift der Redner auf, indem er
seine Rede für den Kaiser fremd und ungewohnt (ξένα ὄντα καὶ οὐκ ἐν ἔθει) nennt.
Doch davon lasse sich der Kaiser nicht beirren. Er nehme Hilfe an, die Worte zu verste-

 Das wird besonders im Kap. V.4 deutlich.
 S. Anm. 187.
 Die Furie des Krieges.
 Them. or. 8,105c–106a: καὶ οὐ δεῖ σοι μακρᾶς παραγγελίας οὐδὲ ἀντιβολήσεων ἐμμήνων, οὐδὲ
προστίθεσθαι ἱκετηρίαν, ἀλλ’ ἐξαρκεῖ μόνον ἀπαγγεῖλαι, καὶ πράγματα ἕξεις περινοστῶν τοὺς ἰδιώτας ·
ὁ δὲ προκάθηται ἕτοιμος τὸν χορὸν τὸν οἰκεῖον περιστησάμενος, καὶ τὰς Μούσας οὐκ ἔλαττον ἀσμε-
νίζει τῆς Ἐνυοῦς, καὶ πρὸς τοὺς λόγους οὐχ ἧττον ἢ τὴν σάλπιγγα διεγείρεται. καὶ οὐδὲ τὰ ῥήματα
αὐτὸν θορυβεῖ ξένα ὄντα καὶ οὐκ ἐν ἔθει, ἀλλὰ τὸν ἐνδεδυκότα αὐτοῖς νοῦν ἐρευνᾷ καὶ μικρᾶς ἐνδο-
θείσης ἀρχῆς δεῖται ἐλάχιστα ἑρμηνέως. τὸ γὰρ ἀκόλουθον εὐθέως καὶ τὸ ἐφεξῆς οἴκοθεν εὑρίσκει τῇ
τῆς φύσεως εὐκολίᾳ.

68 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



hen, und nachdem er die Bedeutung verstanden habe, könne er die Rede aus eigener
Kraft auf die Verhältnisse anwenden und wisse, was zu tun sei.

Die Wendung τῆς φύσεως εὐκολίᾳ bedeutet hier soviel wie ‚eine besondere Bega-
bung‘.192 Der Redner betont hier, dass der Kaiser aufgrund der eigenen Begabung in
der Lage sei, die Worte des Themistios zu verstehen und richtige Schlüsse zu ziehen,
was ihn offen für Ratschläge mache. Indem Themistios jedoch sagt, dass der Kaiser
dies durch ‚eine besondere Begabung‘ erreichen könne, sprach er implizit ein ver-
meintliches Defizit des Kaises an, das darin zu sehen war, dass er keine paideia hatte
und daher nach antiker Auffassung nicht die nötigen Voraussetzungen besaß, Philo-
sophisches zu verstehen. Das hätte der Kaiser jedoch aufgrund seiner Begabung aus-
gleichen können.193 In diesem Zusammenhang ist auch folgender Ausschnitt aus der
or. 6 aufschlussreich:

Ich meine, oh Kaiser, du solltest dir diese Rede (sc. die Valens selbst vor dem Senat gehalten hat
und die Themistios kurz zuvor zusammengefasst hat) vor Augen halten: Wenn du täglich wie in
einen Spiegel angestrengt in sie hineinsiehst, wirst du nicht die Haare besser ordnen,194 sondern
die römische Herrschaft. Du brauchst nicht zusätzlich die Anweisungen des Marcus oder eine
wertvolle Äußerung eines der früheren Kaiser, sondern du hast deinen Phoinix195 zu Hause, zu
Hause den Ratgeber für das, was gesagt und getan werden muß.196 (Them. or. 6, 81c; üb. nach
Leppin/Portmann)

 Physis steht bei Gregor von Nyssa für den ursprünglichen Zustand der Seele, wie Gott sie geschaf-
fen habe: Merki, Angleichung an Gott 96; Kap. IV.2.1.1 soll zeigen, dass von einer inhaltlichen Ähnlich-
keit zwischen dem Bischof und Themistios auszugehen ist.
 In Kap. V.4.1.2 soll gezeigt werden, dass Themistios in der achten Rede den Begriff der paideia
umdeutet.
 Die Verwendung des Wortes κάτοπτρον steht hier in einem doppeldeutigen Sinn. Einmal kann
Themistios damit auf die Eitelkeiten etwa eines Neros anspielen. Gleichzeitig scheint es eine Anspie-
lung auf Ekphantos (Stob. 4,7,64[Thesleff]) zu sein, die Rebenich, Monarchie, RAC 24, 2012, 1147 folgen-
dermaßen kommentiert und widergibt: „Ekphantos betonte, dass die Angleichung des Menschen an
das göttliche Prinzip, die ὁμοίωσις θεῷ, über den König führe, der das Abbild Gottes sei und sich selbst
genüge (αὐτάρκης). Der Mensch vermöge die strahlende Größe Gottes nicht zu ertragen; deshalb soll
er Gott im König wie in einem Spiegel betrachten und sich auf diese Weise Gott nähern. Indem der
Mensch dem König ähnlich wird, wird er Gott ähnlich. Die Texte zeigen eindrücklich, wie sehr die
Analogie zwischen dem irdischen und himmlischen König zu einem locus communis hellenistischer
Philosophie im Allgemeinen und der περὶ βασιλείας-Literatur im Besonderen geworden war. Das Epi-
theton βασιλεύς betonte die absolute Herrschaft des himmlischen wie des irdischen Königs über die
Geschicke der Menschen.“ Wenn Themistios diese hellenistische Idee im Sinn hatte, bedeutet der
‚Spiegel‘, in den Valens nur zu blicken hat, dass er im Spiegel das ‚Abbild Gottes‘ sah und daher sich
allein an diesem zu orientieren brauchte; zur ‚Nachahmung des Göttlichen‘mehr im Kap. III.; vgl. Hea-
ther/Moncur, Politics 195, Anm. 195: „Nero was proverbially famous among the emperors for arranging
his hair, and would naturally have come to mind, perhaps raising a laugh.“
 Vgl. Heather/Moncur, Politics 195, Anm. 196: „Phoenix, son of Amyntor was the young Achilles’
mentor and guardian (Ilias 9.430 ff.).“
 Them. or. 6,81c: Ἐγὼ σέ, ὦ βασιλεῦ, φημὶ δεῖν τὸν λόγον ἐκεῖνον προτίθεσθαι, εἰς ὃν ὥσπερ κά-
τοπτρον ἑκάστης ἡμέρας ἀποβλέπων καὶ ἀτενίζων, οὐ τὰς κόμας εὐπρεπέστερον διαθήσεις, ἀλλὰ τὴν

II.2 Die göttliche Legitimation in den Panegyriken 69



Diese Stelle kann bei einem ersten Lesen den Eindruck erwecken, als ob der Kaiser
aus der Sicht des Themistios keinen Philosophen als Berater bräuchte. Diesem würde
doch ein Blick in den Spiegel genügen. Bei genauerer Lektüre stellt sich heraus, dass
Themistios hier nicht sagt, dass der Kaiser keinen Berater brauche. Stattdessen wen-
det er sich vor allem gegen die Vorstellung, dass Valens eine klassische Erziehung im
antiken Sinn bräuchte, um ein guter Kaiser zu sein.197 Beide Beispiele, die Themistios
wählt, stammen aus dem Bereich der Bildung und Erziehung. Mit den Ratschlägen
des Markus (τῶν Μάρκου παραγγελμάτων) spielt der Redner vermutlich auf den
Ruhm Kaiser Marc Aurels als Philosophenkaiser an. Die implizite Aussage, dass sich
Valens nicht an ihm als Vorbild zu orientierten braucht, ist gerade vor dem Hinter-
grund spannend, dass Julian in seiner satirischen Schrift Caesares in einem Wettstreit
darum, welcher Kaiser die Götter am besten nachahmte, Marc Aurel zum Sieger aus-
rufen lässt und damit zu dem gekrönten Philosophenkaiser erklärt.198 So bezieht The-
mistios auch hier eine klare Front gegen die julianschen Erwartungen an einen guten
Kaiser. Somit wird mit dem Verweis auf ‚Markos‘ in einem erweiterten Sinn vor allem
darauf verwiesen, dass der Kaiser keine philosophischen Schriften brauche, um rich-
tig zu handeln. Mit Phoinix (τὸν Φοίνικα) nennt der Redner geradezu den Prototyp
eines Erziehers, der nach Homer den jungen Achill erzogen habe.199 Themistios
nimmt daher auch hier eine sehr wahrscheinliche Kritik von Seiten der gebildeten
Eliten auf, die Vorbehalte gegen einen Kaiser ohne paideia hatten. Wie kann ein Kai-
ser gut herrschen, wenn er doch keinerlei gute Erziehung genossen hat? Für Julian
war die paideia die Grundlage schlechthin, um das Ziel jedes Menschen nach Einsicht
und Kenntnis (ἐπιστήμη) zu erlangen.200

Anstatt den Kaiser zu verteidigen, dreht Themistios in der für ihn typischen offensi-
ven Weise die traditionelle Vorstellung um. Die implizite Aussage der angeführten Pas-
sage liegt darin, dass nicht etwa die paideia einen Herrscher in die Lage versetze, die
beratende Funktion eines Philosophen anzuerkennen, sondern eben eine besondere phy-
sis des Kaisers die Rolle der paideia übernehmen könne. Die Folgen von zuviel paideia,
zuviel Beschäftigung mit der Philosophie, die den Kaiser selbst schon zu einem Philoso-
phen werden lasse, stellt Themistios in folgender Passage aus der or. 8 dar:

In allem übrigen war Plato göttlich und ehrwürdig, aber in schlichtweg gefährlicher Weise äußerte
er jenen Gedanken, daß das Übel nicht eher von den Menschen weichen werde, als bis entweder

Ῥωμαίων ἡγεμονίαν. οὐδέν σοι προσδεῖ τῶν Μάρκου παραγγελμάτων, οὐδ’ εἴ τι χρηστὸν ὁ δεῖνα τῶν
ἀρχαίων αὐτοκρατόρων ῥῆμα προήκατο, ἀλλ’ οἴκοθεν τὸν Φοίνικα ἔχεις, οἴκοθεν τὸν ἐξηγητὴν τῶν τε
ῥητέων καὶ τῶν πρακτέων.
 Aufgrund der Auswahl populärer Beispiele werden das die antiken Zuhörer vermutlich auch bei
einem ersten Hören verstanden haben.
 Jul. caes. 333b–335a.
 Heather/Moncur, Politics, Anm. 196, 195.
 Athanassiadi-Fowden, Julian 121–160.

70 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



die Philosophen Könige oder die Könige Philosophen sein würden.201 Dieser Gedanke ist geprüft
worden und hat gegenüber der Zeit Rechenschaft abgelegt. Richtig ist es, Aristoteles zu bewundern,
weil er durch eine leichte Änderung von Platos Äußerung den Gedanken wahrer machte, indem er
sagte, Philosoph zu sein sei für den König nicht etwa nur unnötig, sondern sogar hinderlich.
Er müsse vielmehr den wahren Philosophen gehorsam und mit der Bereitschaft zum Zuhören begeg-
nen. Gute Taten, nicht Worte trug er nämlich dem Königtum auf.202 Wie groß nun für mündliche
Äußerungen die Notwendigkeit ist, nicht ohne Vernunft voranzuschreiten, so groß ist sie für den
König, einen Philosophen bei sich zu haben. Nun verhält es sich aber so, wie wenn jemand meint,
für den Sieg in Olympia genüge es, die Griffe des Ringers aus Büchern zu kennen, ohne Sand und
Sprunggewicht berührt zu haben. Ein solcher Kämpfer wird, noch bevor er das Stadion betritt, von
den Zuschauern mit Gelächter bedacht. Wer aber von Natur aus bestrebt ist, auch das von einem
anderen schon gesagte Wort sich eigen zu machen, dem wiederfährt es nicht, daß er den richtigen
Zeitpunkt zum Handeln für Reden verschwendet, andererseits kann er aus den Reden Nutzen ziehen.
Sehr schön war nämlich, wie ich meine, die Replik des Strategen Timotheos gegenüber einem Philo-
sophen, der sich erkühnte, vor dem Volk zu sagen, daß nur der Weise Feldherr sei. Er sagte nämlich
zu den Anwesenden: „Ihr Männer, dieser Mann ist noch nie von einer Trompete aufgeschreckt wor-
den.“ Wir müssen aber den hier in Rede stehenden Gedanken (sc. Platos) in das Reich der Wünsche
verweisen, von denen wir Menschen oft träumen, und die nie leicht in Erfüllung gehen können. Wir
sollen zufrieden sein, wenn eines Tages ein Herrrscher erscheint, der nicht selbst ein Philosoph ist,
sich aber den wahren Philosophen gegenüber als willfährig und zum Zuhören bereit zeigt.203 (Them.
or. 8,107c–108b; üb. nach Leppin/Portmann)

Themistios wendet sich deutlich gegen eine Aussage Platons, dass entweder der König
ein Philosoph sein müsse oder aber die Philosophen Könige, damit Gerechtigkeit herr-
schen könne. Da die Umsetzung dieser Forderung Themistios’ Meinung nach geschei-
tert sei, bevorzugt Themistios in seiner Rede die Abwandlung der Worte Platons
durch Aristoteles. Der habe richtig erkannt, dass es einem Herrscher eher abträglich

 Plat. rep. 5, 473c–d; 6,501e.
 Arist. fr. 982[Gigon].
 Them. or. 8,107c–108b: Πλάτων μὲν οὖν, εἰ καὶ τὰ ἄλλα πάντα θεῖος καὶ αἰδοῖος, ἀλλὰ τοῦτόν γε
ἀτεχνῶς ἀποκεκινδυνευμένως προήκατο λόγον, ὅτι μὴ πρότερον τὰ κακὰ λήξει τοῖς ἀνθρώποις, πρὶν
ἂν ἢ φιλόσοφοι βασιλεύσωσιν ἢ βασιλεῖς φιλοσοφήσωσιν. ἐλήλεγκται δὲ ὁ λόγος καὶ δέδωκεν εὐθύνας
τῷ χρόνῳ. ἄγασθαι δὲ ἄξιον Ἀριστοτέλην, ὅτι μικρὸν τὰ Πλάτωνος ῥήματα μεταθεὶς τὸν λόγον πεποίη-
κεν ἀληθέστερον, φιλοσοφεῖν μὲν τῷ βασιλεῖ, οὐχ ὅπως ἀναγκαῖον εἶναι φάσκων, ἀλλὰ καὶ ἐμποδών,
τὸ δὲ φιλοσοφοῦσιν ἀληθινῶς τυγχάνειν εὐπειθῆ καὶ εὐήκοον. ἔργων γὰρ ἀγαθῶν τὴν βασιλείαν ἐνέπ-
λησεν, οὐχὶ ῥημάτων. ὅση τοίνυν χρεία τοῖς εἰρημένοις τοῦ προϊέναι μὴ ἄνευ λόγου, τοσοῦτον ἀπολαύ-
ειν προσῆκε τοῦ φιλοσοφοῦντος τὸν βασιλεύοντα. νῦν δὲ ὅμοιον ὥσπερ εἴ τις πρὸς τὸν στέφανον τὸν
Ὀλυμπίασιν ἀποχρῆν οἴοιτο τὸ παλαίσματα ἐκ βιβλίου μεμαθηκέναι, κόνεως δὲ μὴ ἅψαιτο μηδὲ ἁλτή-
ρων. ὁ γὰρ τοιοῦτος ἀγωνιστής, πρὶν ἐπιβῆναι τοῦ σταδίου, γέλωτα ὀφλισκάνει τοῖς θεαταῖς · ὅστις δὲ
ἐκ φύσεως πρόθυμος καὶ τὸν ὑπ’ ἄλλου καλῶς εἰρημένον λόγον οἰκεῖον ποιεῖσθαι, τούτῳ συμβαίνει
μήτε προΐεσθαι τὸν καιρὸν τῶν ἔργων εἰς λόγους καὶ τὸ κέρδος ἀποφέρεσθαι τὸ ἐκ τῶν λόγων. πάνυ
μὲν γάρ, οἶμαι, καλῶς καὶ Τιμόθεος ὁ στρατηγὸς φιλοσόφῳ παραβαλὼν εἰς πλῆθος ἐπιχειροῦντι μόνον
εἶναι τὸν σοφὸν στρατηγόν, Ἄνδρες, ἔφη πρὸς τοὺς παρόντας, οὗτος ὁ ἀνὴρ οὐδεπώποτε ὑπὸ σάλπιγ-
γος τεθορύβηται. ἀλλὰ τοῦτον μὲν τὸν λόγον εὐχῆς οἰητέον οἵας πολλὰς ὀνειροπολοῦμεν οἱ ἄνθρωποι
προελθεῖν εἰς ἔργον ῥᾳδίως μὴ δυναμένας. ἀγαπῶμεν δέ, εἰ φανείη ποτὲ βασιλεὺς οὐκ αὐτὸς αὐτουρ-
γῶν φιλοσοφίαν, τοῖς δὲ φιλοσοφοῦσιν ἀληθῶς εὐπειθὴς καὶ ὑπήκοος.

II.2 Die göttliche Legitimation in den Panegyriken 71



sei, selbst ein Philosoph zu sein. Vielmehr sei es nach Aristoteles nötig, dass der Herr-
scher den Rat eines Philosophen annehme. Themistios unterstreicht die Worte des
Aristoteles noch, indem er in dem Vergleich mit dem Sportler, aber auch mit dem
Strategen Timotheus zeigt, wie sehr für denjenigen, dessen Taten wichtig sind – näm-
lich für den Sportler oder den Feldherrn – die Praxis der Theorie, die Übung dem
Lesen überlegen sei. Wer in der Lage sei, durch das Hören auf andere gewissermaßen
aus deren Erfahrung zu lernen (καὶ τὸν ὑπ’ ἄλλου καλῶς εἰρημένον λόγον οἰκεῖον
ποιεῖσθαι), der werde nicht vom Lesen abgelenkt, der verpasse nicht den richtigen Mo-
ment zum Handeln. Hierin liegt die Bedeutung der zitierten Passage. Themistios betont
darin, dass Valens zu den Kaisern zählt, der durch seine Taten hervorsticht. Daher sollten
alle glücklich sein, wenn der Kaiser, statt selbst Philosoph sein zu wollen, sich gerne von
einem Philosophen beraten lasse. Zugleich wendet sich der Lobredner hier stark gegen
Julian, der von seinen Zeitgenossen als ‚Philosophenkaiser‘ wahrgenommen wurde. So er-
klärt sich auch die explizite Abwendung von Platon, der genau dies von einem gerechten
Herrscher forderte. Er macht dagegen Aristoteles stark und argumentiert mit ihm, dass
es besser sei, wenn der Kaiser sich auf das konzentriere, was zu seinem Bereich gehöre,
nämlich richtig zu handeln. Als guter Herrscher erweise er sich dann, wenn er die Rat-
schläge des Philosophen in seiner Politik umsetze. Der Name Julians wird hier zwar nicht
genannte, es scheint jedoch plausibel, dass die Zuschauer spätestestens in dem Moment
an ihn dachten, als Themistios von dem gescheiterten Versuch eines Philosophenkaisers
sprach. Doch wie kann Themistios behaupten, dass Julian deswegen gescheitert sei, da er
zugleich Philosoph und Kaiser sein wollte?

Julian starb bei seinem Feldzug nach Persien, nachdem er weiter als jeder andere
römische Kaiser in Persien vorgerückt war. Allerdings befand er sich zum Zeitpunkt
seines Todes bereits auf dem Rückzug und nachdem er im Kampf gefallen war,
musste Jovian einen Frieden mit dem Persischen Reich schließen, der für Rom große
Verluste bedeutete. Es ist also leicht zu erklären, warum Themistios behaupten kann,
dass Julian als Kaiser gescheitert sei. Die Interpretation, dass Julian zu Fall kam, da er
zugleich Philosoph war, kann sich auf die Aussagen des Ammian stützen. Ammian,
der in Julian ein großes Vorbild sah, schreibt, dass sich Julian auf seinem Feldzug in
Persien in der Nacht mit Philosophie beschäftigt habe. Den Überfall durch die Perser,
der schließlich zum Tod Julians führen soll, erzählt er so:

So wurden die Flanken sicher gedeckt, und das Heer zog entsprechend dem Gelände in geschlos-
sener, allerdings etwas gelockerter Formation dahin. Da erhielt der Kaiser die Meldung, die
Nachhut sei plötzlich im Rücken angefallen worden, während er selbst unbewaffnet vorgeritten
war, um eine Vorauserkundung vorzunehmen. In seiner Aufregung über diesen Zwischenfall
vergaß er seinen Panzer und riß in Eile nur den Schild an sich, um schleunigst dem Nachtrab
Verstärkung zuzuführen. Währenddessen rief ihn eine andere Schreckensbotschaft zurück.204

(Amm. 25,3,2–4; üb. Seyfahrt)

 Amm. 25,3,2–4: Dumque teguntur firmiter latera et exercitus pro locorum situ quadratis quidem,
sed laxis incedit agminibus, invasa subito terga pone versus arma cogentium principi indicatur etiam-

72 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



In der Darstellung Amminas war Julian in dem Moment des Überfalls nicht bewaffnet
und damit unvorbereitet. Nachdem Ammian den Tod Julians beschrieben hat, geht er
kurz auf seine Tugenden und Fehler ein und schreibt in diesem Zusammenhang:

Sobald er aber seinen in Strapazen gestählten Körper durch kurzen Schlaf erquickt hatte, er-
wachte er und kontrollierte in eigener Person die Ablösung der Wachen und Posten, um nach
diesen ernsthaften Aufgaben seine Zuflucht zu den Wissenschaften zu nehmen.205 (Amm. 25,4,5;
üb. Seyfarth)

Auch kurz vor seinem Tod soll Julian laut Ammian nachts Philosophie betrieben und
dabei die Vision der Rom beschützenden Gottheit gehabt haben.

Streckte er sich aber zu einem unruhigen und unsicheren Schlaf ein wenig aus, dann war der
Schlaf wie gewöhnlich bald verflogen und er schrieb nach dem Beispiel Julius Caesars irgendet-
was unter dem Zelt. Als er einmal im Dunkel der Nacht von dem hohen Gedankenflug eines Phi-
losophen gefesselt war, sah er undeutlich, wie er seiner nächsten Umgebung bekannte, die
Erscheinung des Genius des Staates, die er auch in Gallien erblickt hatte, als er zum Kaiser erho-
ben wurde.206 (Amm. 25,2,3; üb. Seyfahrt)

Das Bild, das Ammian von Julian zeichnet, entspricht einem Kaiser, der sich selbst auf
dem Feldzug nachts mit Philosophie beschäftigt, der den Anspruch hat, selbst ein Phi-
losoph zu sein. Vorausgesetzt, dass es bekannt war, dass Julian auf seinem Kriegszug
Philosophie betrieben hat, kann die implizite Aussage des Themistios wie folgt gedeu-
tet werden: Julian hat den Fehler begangen, dass er sich nicht auf das Handeln, das
Kämpfen, konzentriert hat. Statt auf die Worte eines Philosophen zu hören, wollte er
selber einer sein. So starb er im Kampf, womöglich abgelenkt durch seine nächtlichen
Aktivitäten, die nichts mit dem Kämpfen zu tun hatten. Das Beispiel des Kämpfers,
der sein Wissen nur aus Büchern habe und daher vom Publikum der Arena nicht
ernst genommen werde, wäre dann eine Anspielung auf Julian, der nachts studiert
habe. Ihm würde Themistios lobend den gegenüberstellen, der auf die Worte des Phi-
losophens vertraut und so nicht den rechten Augenblick des Handelns verpasst.
Damit hätte Themistios bei den Zuhörern bewusst die Vorstellung evoziert, dass die
Niederlage in Persien nicht passiert wäre, wenn der Kaiser sich, statt zu philosophie-
ren, auf den Kampf konzentriert hätte. Das Argument des Themistios wird dadurch
gestärkt, dass es seit der jüngsten Kaiserzeit üblich war, dass Philosophen die Kaiser

tum inermi ad speculanda anteriora progresso. qua concitus glade oblitus loricae scuto inter tumultum
arrepto properans ultimis ferre suppetias revocatur alio metu ... .
 Amm. 25,4,5: Ubi vero exigua dormiendi quiete recreasset corpus laboribus induratum, expergefac-
tus explorabat per semet ipsum vigiliarum vices et stationum post haec seria ad artes confugiens
doctrinarum.
 Amm. 25,2,3: Ipse autem ad sollicitam suspensamque quietem paulisper protractus, cum somno, ut
solebat, depulso, ad aemulationem Caesaris Iulii quaedam sub pellibus scribens, obscuro noctis altitu-
dine sensus cuiusdam philosophi teneretur, vidit squalidius, ut confessus est proximis, speciem illam
Genii publici, quam, cum ad Augustum surgeret culmen, conspexit in Galliis, velata cum capite cornuco-
pia per aulaea tristius discedentem.

II.2 Die göttliche Legitimation in den Panegyriken 73



auch im Krieg begleiteten und berieten. Dass auch Julian einen Philosophen bei sich
hatte, bildet kein Gegenargument, wenn man bedenkt, dass Themistios den neuplato-
nischen Philosophen um Julian herum absprach, ‚wahre‘ Philosophen zu sein.

Neben Ammian beschreibt auch Libanios in seinem Hypatikos (or. 12) Kaiser Ju-
lian als einen Philosophenkaiser. Wiemer nennt ihn der Beschreibung Libanios’ nach
‚Priesterkaiser‘.207 Da die Philosophie für Julian mit der Gottesverehrung zusammen-
fiel, ist es angemessen, im Falle Julians in dem ‚priesterlichen Kaiser‘208 eine Entspre-
chung zu der platonischen Vorstellung des ‚Philosophenkaisers‘ zu sehen. Aus dem
Hypatikos erfahren wir, dass Julian zweimal am Tag persönlich Helios geopfert
habe.209 Wegen der unmittelbaren Kommunikation mit den Göttern, die daraus resul-
tierte, dass er die Opfer selbst vorgenommen habe, habe er keine weiteren Priester
zur Deutung des göttlichen Willens heranziehen müssen.210 Da er selbst den Götter-
willen interpretiert habe, habe er auch keine Besprechungen mit seinen Offizieren
nötig gehabt.211 Wiemer interpretiert die Lobrede Libanios’ als Julians eigene Herr-
schaftsideologie. Die in der or. 12 von Libanios beschriebene Praxis des Kaisers hat
nach Wiemer nicht nur Verärgerung bei den Christen zur Folge gehabt. Selbst die
nicht-christlichen Eliten hätten den Inhalt der or. 12 des Libanios aus unterschiedli-
chen Gründen kritisiert, da die eigenmächtige Einschätzung des Willens der Götter
alter römischer Tradition widersprochen habe.212 Themistios konnte daher mit der
Ablehnung des philosophierenden Kaisers auch auf Zustimmung aus dem nicht-
christlichen Milieu hoffen, da es einige unter den Eliten gab, die Julian selbst nicht
abgelehnt hatten, wohl aber seinen Anspruch, Kaiser, Philosoph und Priester in
einem zu sein.

Das Lob des Themistios für Valens, nicht selbst Philosoph sein zu wollen, sondern
sich von Philosophen beraten zu lassen, kann zu dem Schluss führen, dass die Aus-
sage aus der Not geboren wurde, da Valens keine Bildung vorweisen konnte. Eine sol-
che Deutung würde die Annahme Heathers stärken, der Themistios absprach, ein
Philosoph mit einem in sich konsistenten philosophischen System gewesen zu sein.
Daher soll zur Klärung eine andere Stelle herangezogen werden. Als Vergleich dient
eine Passage aus der zweiten Rede des Themistios auf Constantius II. Darin nennt die-
ser Constantius II. „Kaiser und Philosoph in einer Person (29d)“. Stellt das nicht einen
Widerspruch zu der Aussage in or. 8 dar, dass der Herrscher nicht selbst ein Philo-
soph sein soll? Bestätigt das nicht die Annahme, dass Themistios eben kein in sich
konsistentes Herrschaftskonzept hatte, sondern alles allein an den Bedürfnissen des

 Wiemer, Libanios 182.
 Vgl. Amm. 27,14,3: culpabatur hinc opportune, cum ostentationis gratia vehens licenter pro sacer-
dotibus sacra stipatusque mulierculis laetabatur.
 Lib. or. 12,81 f.
 Lib. or. 12,82.
 Lib. or. 12,83.
 Wiemer, Libanios 181 f.

74 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



Kaisers ausrichtete? Bei einem genauen Blick geht es Themistios jedoch weniger
darum, ob der Kaiser Philosoph ist, sondern eher darum, was für ein Philosoph er ist.
So bezeichnet Themistios Constantius in derselben Rede, in der er ihn zugleich Kaiser
und Philosoph nennt, als jemanden, dem das

Philosophieren nichts anderes bedeutet, als Tugend zu praktizieren213 (Them. or. 2,31d; üb. nach
Leppin/Portmann)

Wenn sich Themistios in der or. 8 auf Valens gegen einen Philosophenkaiser aus-
spricht, dann spielt er damit – wie gezeigt – auf Julian an.214 Dieser gehörte jedoch
nach dem Verständnis des Themistios zu den ‚falschen‘ Philosophen. Die Hauptaus-
sage liegt daher darin, dass der Kaiser nicht so ein Philosoph wie Julian sei.

Da Themistios bereits zu der Zeit, da er Lobreden auf Constantius hielt, sein philo-
sophisches Konzept besaß, das eklatant von dem der zeitgenössischen theurgischen
Philosophen abwich, konnte er Constantius Philosoph und Herrscher in einem nen-
nen, ohne damit inkonsistent zu dem zu sein, was er in der Rede auf Valens sagen
würde. Keinem von beiden Herrschern sprach er zu, im Sinne des neuplatonisch-
theurgischen Konzepts Philosoph und Kaiser gewesen zu sein. Ein weiteres Indiz
dafür, dass Themistios auch in den Reden auf Constantius den Begriff ‚Philosoph‘ in
Bezug auf den Kaiser in den Rahmen der Debatte um die ‚wahre‘ Philosophie stellte,
findet sich in einer anderen Stelle aus der zweiten Rede auf Constantius: ein Philo-
soph lebe seine Philosophie, für ihn sei philanthropia etwas, die er den Menschen
auch zukommen lasse. Da der Kaiser all dem gerecht werde, könne er Philosoph ge-
nannt werden. Er beherzige selbst alle Tugenden des guten Lebens in der Praxis.215

Themistios bezeichnet jedoch nicht nur Constantius, sondern auch Valens als einen
Philosophen und zwar in or. 9 auf Valentinianus Galates:

Daß er kein Attisch zu sprechen vermag, hat nichts daran geändert, daß dein Vater als milder
denn alle seine Vorgänger gilt; vielmehr zeichnet er sich ganz besonders dadurch aus, daß er
eher in bezug auf Taten als auf Worte Philosoph ist, wie da der Herrscher des Alls nicht deswe-
gen von den Menschen verehrt wird, weil er tadellos spricht, sondern weil er der menschfreund-
lichste und dabei mächtigste ist, weil er der Gestalter des Lebens, weil er der Herr der
Glückseligkeit, weil er der Schatzmeister der Güter ist und weil wir, wenn wir in Gefahren auf
ihn blicken, von Mut erfüllt werden.216 (Them. or. 9,126b–c; üb. Leppin/Portmann)

 Them. or. 2,31d: Ὅτι γὰρ μὴ ἄλλο τι τὸ φιλοσοφεῖν ἐστιν ἢ τὸ ἐργάζεσθαι ἀρετήν.
 Themistios’ Sicht auf den Philosophenkönig Platons ist möglicherweise auch erklärbar durch
seine grundsätzliche systematische Nähe zu Aristoteles: s. Schramm, in: Erler/Tornau, Rhetorik 411.
 Them. or. 2,30b–31a.
 Them. or. 9,126b: Οὐδὲ γὰρ τὸν πατέρα τὸν σὸν τὸ μὴ τοῖς ῥήμασιν ἀττικίζειν διεκώλυσε πρᾳότε-
ρον νομισθῆναι τῶν πώποτε αὐτοκρατόρων, ἀλλ’ ὅτι τοῖς πράγμασι φιλοσοφεῖ μᾶλλον ἢ τοῖς ὀνόμασι,
ταύτῃ πάμπολυ διενήνοχεν, ὥσπερ καὶ ὁ τοῦ παντὸς οὐρανοῦ βασιλεὺς οὐχ ὅτι δοκιμώτατα φθέγγεται
προσκυνεῖται παρὰ τῶν ἀνθρώπων, ἀλλ’ ὅτι φιλανθρωπότατός ἐστι, δυνατώτατος ὤν, καὶ ὅτι ζωῆς
χορηγὸς καὶ ὅτι πρύτανις εὐδαιμονίας καὶ ὅτι ταμίας τῶν ἀγαθῶν, καὶ ὅτι πρὸς ἐκεῖνον ὁρῶμεν ἐν τοῖς
δεινοῖς τεθαρρηκότες.

II.2 Die göttliche Legitimation in den Panegyriken 75



Die Wendung τοῖς πράγμασι φιλοσοφεῖ entspricht inhaltlich der Aussage μὴ ἄλλο τι
τὸ φιλοσοφεῖν ἐστιν ἢ τὸ ἐργάζεσθαι ἀρετήν in der Rede auf Constantius. Da sich der
Philosoph also vor allem in seinem Handeln als ein solcher erweist, kann Themistios –
wie in or. 9 – auch Valens einen Philosophen nennen.

Der Vergleich mit der Rede auf Constantius lässt den Schluss zu, dass Themistios
beide Kaiser vor allem dafür lobt, dass sie ‚wahre‘ Philosophen seien. Für diese ist nach
Themistios’ Vorstellung weniger die paideia als das ‚gute Handeln‘ nötig.217 Das bedeutet,
dass Themistios Constantius nicht aufgrund seiner Bildung Philosoph nennen kann, son-
dern vor allem, weil er sich durch tugendhaftes Verhalten auszeichnet und damit das phi-
losophische Konzept des Themistios teilt und diesem zugleich entspricht. Interpretiert
man die Stelle or. 8, 107c–108b unter der Annahme, dass sie sich innerhalb der Diskussion
um die ‚wahre Philosophie‘ bewegt, dann scheint folgende Auslegung plausibel.

Julian, der sich selbst als Philosoph sah, ließ sich nicht von Themistios beraten, da
dieser in Julians Augen nicht die richtige Philosophie betrieb. Themistios seinerseits
zielte auf Julian ab, wenn er in der or. 8 Platon widerspricht, dass es gut sei, wenn ein
König zugleich Philosoph sei, denn aus Themistios’ Sicht ist dieser Versuch geschei-
tert, unter anderem auch deswegen, da Julian sich nicht von ihm habe beraten lassen.
Folgerichtig wünscht er sich nun einen, der sich „zum Zuhören bereit zeigt“. Das
würde bedeuten, dass Themistios schon vor Valens einen Begriff von Philosophie
hatte, in der nicht die paideia, sondern das ‚gerechte Handeln‘ im Vordergrund stand.
Valens, der bekanntermaßen keine griechische Bildung genossen hatte, passte in
Bezug auf den Philosophenbegriff besonders gut zu den Vorstellungen des Themistios.

Das unterschiedliche Bild, das Themistios und Julian vom ‚wahren‘ Philosophen
hatten, bleib konsequenterweise nicht ohne Auswirkungen auf die Art und Weise, wie
der jeweilige Philosophentyp die göttliche Legitimation des Kaisers nachwies. Nach Juli-
ans Vorstellung war es die Aufgabe der Philosophen, dem ‚göttlichen Plan‘ zu folgen.
Somit teilte er auch als Kaiser dieses Ziel, da er sich ebenfalls als Philosoph sah.218 Der
‚göttliche Plan‘ offenbarte sich nach Julians Sicht in Zeichen, die von den Philosophen
und dem Kaiser richtig gedeutet werden mussten. Eindrucksvoll schildert Ammian die
Zahl von Vorzeichen, die den drohenden Untergang Julians in Persien vorausgesagt hät-
ten, die jedoch von Julian anders interpretiert worden seien.219 Diese Schilderung Am-
mians verdeutlicht, wie sehr Julian sich in seinem Handeln nach den Göttern richten
wollte und wie seine Umgebung versuchte, sein Handeln durch Verweis auf die Götter
zu beeinflussen. So habe ihn auch Sallustius, einer seiner wichtigsten Generäle und der
Prätoriumspräfekt Galliens, in einem Brief gebeten, nicht voreilig in den Krieg zu zie-
hen, ohne vorher den Beistand der Götter erbeten zu haben.220 Julians Herrschaftspro-

 Vgl. Kap. II.1.2.
 Sandwell, in: Mitchell/Nuffelen, Monotheism 111.
 Amm. 23,5,4–14.
 Amm. 23,5,4: Iulianus vero dum moratur apud Cercusium, ut per navalem Aborae pontem exercitus
et omnes sequelae transirent, litteras tristes Sallusti, Galliarum praefecti, suscepit orantis suspendi ex-

76 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs



gramm, sich ganz dem Willen der Götter unterzuordnen, setzte ihn damit zugleich ge-
wissermaßen in Konkurrenz zu anderen Deutungen dieser Zeichen. Doch wie verhält
es sich bei der Beurteilung der göttlichen Legitimation des Valens, wenn er diese allein
durch ‚gutes Handeln‘ demonstriert?221 Der Panegyrist selbst macht mit seinen Worten
die Philosophie zum Richter über ‚gottgemäßes‘ Handeln. So könnte man meinen, dass
jeder Philosoph hätte beurteilen können, ob der Kaiser von Gott gesandt sei. Viele der
zeitgenössischen Philosophen fielen nach Themistios jedoch weg, da sie seiner Meinung
nach keine ‚wahren‘ Philosophen waren. Auch wenn Themistios nicht behauptet, dass
er der einzige sei, der seine und damit die richtige Vorstellung von Philosophie habe, ist
kein Zeitgenosse bekannt, der derartig von den neuplatonischen Philosophen angefein-
det wurde. Wir wissen daher nicht, ob Themistios seinen Rückhalt, ähnlich den Chris-
ten und auch nicht-christlichen Zeichendeuter, in einer Gruppe Gleichgesinnter hatte.
Es scheint jedoch wahrscheinlich, dass Themistios für sich stand und seine Stellung al-
lein vomWohl des Kaisers abhängig war.

Wie ist jedoch ein Lob des Kaisers von jemandem einzuschätzen, von dem keine
echte Kritik erwartet werden konnte? Bei der Beantwortung dieser Frage spielt die
Funktion der Panegyriken eine Rolle, für Akzeptanz bei den Eliten zu sorgen. Diese
konnten sie nur erfüllen, wenn das Lob echt erschien. Mit Themistios spricht ein an-
erkannter Philosoph, der sich gegen eine Gruppe von Philosophen stellte, die unter
Julian einflussreich waren. Ihr philosophisches Ziel war die Erhöhung der eigenen
Seele und nicht die öffentliche Lehre der Tugend.222 Themistios, von dem nicht be-
kannt ist, dass er sein Programm unter Julian verändert hätte, und von dem auch
keine gesicherte Rede auf Julian überliefert ist, behauptet nun, dass Valens sich her-
ausragend tugendhaft und damit gottähnlich verhalte. Damit wird er für Valens zu
einem wichtigen Instrument seiner Herrschaftssicherung. Solange Themistios, ein
von den Eliten im Osten des Reiches anerkannter Philosoph, Valens göttlich legiti-
miert zeigte und seine Politik als die richtige darstellte, konnten die östlichen Eliten
davon ausgehen, dass der Kaiser auch die Spielregeln der Gebildeten anerkannte.

Um seiner Rolle als lobender Philosoph gerecht zu werden, musste Themistios
glaubhaft bleiben. Da Themistios das Verhalten und Handeln des Kaisers als Beleg
und Zeichen der göttlichen Legitimation des Kaisers sah und nicht die von Göttern
gesandten Zeichen wie etwa die ‚kultischen Priester‘, sind die Zeichen des Themistios
von jedem anderen, dem das Handeln des Kaisers bekannt ist, überprüfbar. Daher
durften die Behauptungen des philosophischen Lobredners nicht allzuweit von der
Wirklichkeit entfernt sein. Daher bürgt der Umstand, dass Themistios als Philosoph
spricht, für eine gewisse Glaubwürdigkeit seiner Aussagen.

peditionem in Parthos, obtestantisque, ne ita intempestive, nondum pace numinum exorata, irrevocabile
subiret exitium.
 Auf die ‚Nachahmung des Göttlichen‘ wird in Kap. III ausführlich eingegangen.
 Vgl. Kap. II.1.2.

II.2 Die göttliche Legitimation in den Panegyriken 77



Die Untersuchung hat Folgendes gezeigt: Themistios tritt als Panegyrist nicht nur
politisch vermittelnd auf, wie bislang in der Forschung weitgehend angenommen. Er
vertritt und propagiert eine Philosophie, die sich von dem Philosophieverständnis der
zeitgenössischen Neuplatoniker stark unterscheidet. Mit seinem moralphilosophischen
Ansatz stellt er sich als nicht-christlicher Philosoph ganz bewusst gegen die Vertreter
der philosophischen Hauptströmung seiner Zeit, die theurgischen Neuplatoniker. Diese
hatten Themistios ihrerseits unter der Herrschaft Julians als Redner des Kaisers ver-
drängt.223 Themistios’ Konzept von Philosophie galt als dasjenige, das vom Kaiser unter-
stützt wurde, da es in den Lobreden auf ihn propagiert wurde. Innerhalb dieses
Philosophiekonzepts werden Herrscher und Philosoph einander ebenbürtig dargestellt.
Beide haben ihren Auftrag von Gott, für das ‚Gute‘ auf Erden zu sorgen. Als politischer
Philosoph entwarf Themistios damit für den Kaiser ein in sich konsistentes Herrschafts-
modell,224 das auf die individuelle Situation des Kaisers einging225 und dennoch eine
allgemeine Ideologie enthielt,226 die von den Eliten gut akzeptiert werden konnte.

 Heather, in: Whitby, Propaganda 134: „Themistius’ career faced one moment of particular crisis:
his relative eclipse under the Emperor Julian. In this reign, a different group of Hellenic intellectuals-
Neoplatonist theurgists [...] usurped Themistius’ position of chief philosophical advisor. Once Julian
was dead, Themistius signalled forcefully in his first speeches both for Jovian and Valens that ‚proper‘
philosophy was now re-established at court.“
 So schreibt auch Heather, in: Whitby, Propaganda 129: „Themistius consistently started from phi-
losophical principles when praising the persons and actions which were his subjects for the day.“;
Stenger, Identität 126: „Hand in Hand mit dieser Strategie, die guten Kaiser als homogene Gruppe zu
porträtieren, geht die Propagierung eines beinahe zeitlosen, kaum veränderten Herrscherideals. Über
mehr als dreißig Jahre hinweg vertritt Themistios im Namen verschiedener Kaiser immer den glei-
chen Kanon an Herrschertugenden, dasselbe platonische Königsideal, wobei nur wenige individuelle
Adaptionen erkennbar sind.“ Diese Arbeit soll dagegen zeigen, dass die Adaptionen wesentlich für die
Panegyriken des Themistios sind.
 Hier setze ich mich ab von Stenger, Identität 181, der die Panegyriken des Themistios vor allem
„allgemein“ gehalten sieht. In den folgenden Kapiteln der Arbeit soll gezeigt werden, wie spezielle in-
dividuelle Verhältnisse des Kaisers so interpretiert werden, dass sie seine Gottgesandtheit erweisen.
 Jones zeigt in seiner Untersuchung der Kaiserreden des Dion von Prusa, dass auch darin die Ideo-
logie einer ganz bestimmten Zeit zum Ausdruck kommt: Jones, Dio Chrysostom 118.

78 II Die themisteische Philosophie im zeitgenössischen Diskurs


