II Die themisteische Philosophie
im zeitgendssischen Diskurs

Die altertumswissenschaftliche Vorstellung von der spatantiken Philosophie ist gepragt
vom Neuplatonismus, der von Plotin grundgelegt wurde. Unter Iamblichos wurde er um
das Element der ,Theurgie‘ erweitert." Die philosophischen Zeitgenossen des Themistios,
die uns in den Quellen begegnen, sind in der tiberwiegenden Zahl Anhanger des Iambli-
chos und praktizierten daher auch Theurgie.” Nach Shaw betonte Iamblichos noch mehr
als Plotin die Bedeutung der Natur fiir die Riickkehr der Seele zum Géttlichen:

Tamblichus emphasized even more than Plotinus that the way back to the gods is revealed in the
hieroglyphs of nature: in minerals, plants, animals, seasonal changes, and in the traditional rites
that celebrate them through song, prayer, dance, images, and finally in the subtlest of all hiero-
glyphs, the divine numbers that sustain all forms of life and allow the soul its most intimate par-
ticipation in the One.?

Durch die Einbindung der genannten ,Hieroglyphen‘ in religiése Rituale® sollte es der
menschlichen Seele moglich werden, ihre Sterblichkeit zu transzendieren und sich
auf eine hohere Ebene zu bringen.®

1 Zu Jamblichos vgl. Leppin, Millenium 1, 2004 , 73: Iamblichos, der selbst in der Tradition des Plotin
gestanden habe, habe die theurgische Praxis innerhalb des Neuplatonismus stark gemacht; zur Stel-
lung der Theurgie bei Iamblichos sowie zum Unterschied zwischen ,Magie‘ und Theurgie vgl. Stacker,
Theurgie, Shaw, Theurgy and Soul 45-97, Van Liefferinge, La théurgie; Bussanich, in: Erler/Kobusch,
Metaphysik und Religion 39-61 und jlingst Schramm, Freundschaft 126-181; Leppins Meinung nach
konne man das Phanomen der Verbindung zwischen Neuplatonismus und Theurgie nicht einfach als
,Niedergangserscheinung‘ abtun; hierzu s. auch Shaw, AncP 19,1, 1999, der entgegen E. R. Dodds die
Theurgie nicht als ein Beispiel fir ,failure of nerve‘ hélt sondern als die Antwort der Platonisten auf
die sozialen und philosophischen Herausforderungen des 4. Jhd.; vgl. Fowden, Egyptian Hermes
95-153.

2 Vgl. Stenger, Identitat; Schramm, Freundschaft; Hartmann, Spétantiker Philosoph; die Verbindung
zwischen Gebeten, Opfern und Steinen zeigt anschaulich und quellennah Zito, MEG 21, 2021, 453-484;
auf die politischen Implikationen dieser Praxis wird in Kap. I1.1.4 eingegangen.

3 Shaw, AncP 19,1, 1999, 126.

4 ,The theurgic art, recognising this principle [of @ia], and generally, in accordance with the pro-
perties of each one of the gods, having discovered receptacles adapted to them, often brings together
stones, plants, animals, aromatic substances, and other sacred, perfect, and godlike objects of a similar
kind, and from all these produces an integrated and pure receptacle. (Iambl. de myst. 233,9-13; ib.
Knipe in: Cain/Lenski, Power of Religion 96)

Iambl. de myst. 233.9-13[Saffrey/Segonds]: tafta toivuv katidodoa 1 Beovpykn T€xvn, KOWHG Te
0UTWOL KAT 0IKELOTNTA £KAGTW TOV OGOV TAG TPOGPOPOLS VITOSOYAG AVELPIOKOLGA, GUUTAEKEL TTOAAG-
Ko AlBova, Botavaa, Eda, dpwuata, dAa toladta iepd kal Télela kal Beoeldi, KamelTa ano Tavtwy
ToUTWVY VoS0V OA0TEAR Kal kabapav amepydaleTal.

5 Knipe, in: Cain/Lenski, Power of Religion 96; vgl. Lloyd, Anatomy of Neoplatonism 123; Saffrey, in:
Blumenthal/Clarke, Iamblichus 144-158.

@ Open Access. © 2024 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International
Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783111013244-002


https://doi.org/10.1515/9783111013244-002

28 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

Ganz anders stand es laut Stenger bei Themistios, dessen erklartes philosophi-
sches Ziel gewesen sei, ,den Menschen einen praktischen Dienst zu erweisen“.® Seine
Sicht auf die Philosophie zeigt sich in seinen uns erhaltenen Paraphrasen der Analy-
tica posteriora des Aritstoteles. Zu deren Beginn schreibt er, dass er keinen Kommen-
tar zu Aristoteles verfassen, sondern eher das Verstindnis des Aristoteles erleichtern
wolle.” Nach Schramm konvergiert ,fiir Themistios Platon und Aristoteles in der prak-
tisch-politischen Ausrichtung ihrer Philosophie.“ Themistios habe ,das platonische
summum bonum der Homoiosis an Gott (...) von der Ethik auf die Politik iibertra-

gen“® Themistios gehe nach Schramm von einer Weltordnung aus, in deren Mittel-

punkt die philanthropia und der Kaiser stinden. Mittels der philanthropia konne
allein der Kaiser die homoiosis an Gott vollziehen.’

6 Stenger, Identitdt 117; damit stellt sich Themistios in die Tradition des Dion von Prusa, wenn er in
einer seiner Reden fordert, dass sich die Philosophen zum Philosophieren nicht zurtickziehen diirften.
Stattdessen sollten sie der grofsen Menge die Philosophie zukommen lassen und nicht nur einigen aus-
erwdahlten Schiilern, zu Dion von Prusa als philosophischem Redner: Momigliano, JRS 41, 1951; Desi-
deri, Dione di Prusa; Moles, JHS 98, 1978; Sidebottom, Historia 41,4, 1992; Them. or. 21 nennt — ironisch
gebrochen — die Merkmale eines guten Philosophen, dazu: Penella, Private Orations, 14-16; zur Philo-
sophievorstellung des Themistios: Daly, Historia 21,2, 1972, 352.; Vanderspoel, Themistius 91; O’Meara,
Platonopolis 207; Schramm, Freundschaft 182-299; zur philosophischen Karriere des Themistios, der
aus einer beriihmten Philosophenschule stammt und zunéchst von seinem Vater unterrichtet wurde,
s. Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 6-9; Vanderspoel, Themistius 34f. &uflert die Vermutung, dass
es sich bei Themistios’ Rhetoriklehrer um Basilius von Neocaesarea gehandelt haben konnte, dem
Vater von Basilius von Caesarea, da Themistios in Neocaesarea Rhetorik studiert habe. Vanderspoel
nimmt an, dass fiir Eugenius, den Vater des Themistios, ausschlaggebend gewesen sein konnte, dass
Basilius von Neocaesarea nicht nur Rhetorik, sondern auch Philosophie unterrichtet habe (Gregor
v. Nazianz geht in seiner Grabrede fiir Basilius von Caeserea auf dessen Vater ein und nennt dessen
Interesse an Philosophie: Greg. Naz. or. 43,9-12). Ebenso meint Vanderspoel, dass Themistios von Basi-
lius Wissen tber christliche Glaubensvorstellungen erhalten habe, was er fiir seine spétere Laufbahn
genutzt habe; zur Aushildung des Themistios insgesamt s. Vanderspoel, Themistius 34-40; zu seiner
Zeit als Lehrer s. Heather/Moncur, Politics 1-5; auf die Verbindung ,Philosoph — Erhebung in den Sena-
torenstand durch Constantius IL. geht Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 230 ein; grundle-
gend zu Themistios’ Leben und seinen Arbeiten immer noch: Stegemann, Themistios (2), RE 5A2, 1934,
1642-1680 u. Schmid/Stahlin, Geschichte der griechischen Literatur 1004-1014.

7 Them. an. post. par. 1, 2-15.

8 Schramm, Freundschaft 200.

9 Them. or. 22,265c: T0UTOUG UgV 0DV £aTéov £vtavBol pévely obmep Pévely £0€AovaLy, UtV 88 TPOoAKTEOY
el¢ 0 P®G ToLG Adyoug Kal cuveBlotéov avTolg dyAov Te Gvéxeabal kal Bopupov Vmopévey kat Suov
QWVIV oLYKABNUEVOU ... TTAVTWG e kKa®' £va eb motelv ikavoi, kai moAdovg dua Suvioovtar: Dagron,
Travaux et mémoires 3, 1968, 43; Dagron, a. a. O. verweist darauf, dass Themistios mit dem Vorwurf, dass
die Philosophen die 6ffentlichen Plitze mieden, auf sein Vorbild Dion von Prusa zurtickgreife, der sich in
or. 32,8f. gegen die Philosophen richte, die sich nicht trauten sich der Offentlichkeit zu stellen: ,For some
among that company do not appear in public at all and prefer not to make the venture, possibly because
they despair of being able to improve the masses; others exercise their voices in what we call lecturhalls,
having secured as hearers men who are in league with them and tractable (Dion or. 32, 81; {ib. Cohoon):
ol pev yap avt@®v 6Awg eig mAijBog ovk {aov 008E BéAovoL SlakvEuvevel, aneyvwkdteg (owg 0 Bertioug



II Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs = 29

Die beschriebenen Unterschiede des Themistios zu den theurgischen Neuplatonikern
sind soweit bekannt. Bislang wurde jedoch die politische Bedeutung dieser Differenz zu
wenig beachtet. Die folgende Quelle, ein Auszug aus dem Schreiben des Constantius IL,
mit dem er Themistios zum Senator ernannte, soll als Indiz dafiir gelten, dass die Wahl
des Themistios eng verbunden war mit seinem besonderen Philosophieverstandnis.

Dieser Mann widmet sich nicht einer Philosophie, die nicht mitgeteilt werden kann, sondern das
Gute, das er mit Mithe angehduft hat, teilt er mit noch gréferer Miihe mit allen, die es haben
wollen. Als Vermittler der alten weisen Manner, als Hierophant der verborgenen Rdume und
Tempel der Philosophie lasst er nicht zu, dass die altehrwiirdigen Lehren vergehen, sonders dass
sie statt dessen immer blithen und neu werden.'® (Dem. Const. 20a)

Diesen Brief hielt bereits Dagron fiir das wertvollste Dokument, um die Rolle, die The-
mistios fiir den Kaiser einnahm, zeigen zu konnen." Er deutet die Worte des Constan-
tius II. im Kontext eines Streits unter den Intellektuellen und den Philosophen, der in
dieser Epoche hinsichtlich der Herrschaftspolitik ausgetragen worden sei, und sah
darin polemische Anspielungen auf die Neuplatoniker."” Dagron meint, dass der Brief
die Wut der Intellektuellen und Philosophen erkldre, die aus ihrer traditionellen Vor-
stellung einer politeia heraus Themistios eine Mitschuld daran gegeben hétten, dass die
»dignité curiale“ im Fall von Konstantinopel eine ,,dignité ,romaine‘ geworden sei.®

Dagrons These, dass es sich bei den Philosophen, die hier als Negativfolie fir die
Erhéhung des Themistios dienten, um die Neuplatoniker handelt, wird in dieser Ar-
beit unterstiitzt. Allerdings ergibt das Wissen um die Unterschiede des Themistios zu
den theurgischen Neuplatonikern eine weitere Bedeutung der zitierten Quelle.

G motijoat Tovg TOAAOUG oi 8¢V 10T Kaloupévolg axkpoatnpiolg wvalokodoty, Evtovéoug AapovTes ak-
poatdg kat xetporiBelg autolg (bei von Arnim fehlt Kap. 8 der Rede, daher Kap. 9); Schramm sieht Themis-
tios’ Theologie und sein philanthropia-Konzept von zentraler Bedeutung fiir Themistios’ politische
Philosophie: Schramm, Freundschaft 200-228; zur Bedeutung der philanthropia in seinen Reden auf Va-
lens s. Kap. IV.

10 Dem. Const. 20a: o0Tool 8¢ 0 Avip, 6V 0 TAPWV AGY0G KNPUTTEL OV UETELGL PLAOCOQIAY AKOLVWVI-
ToV, GAN’0 peTd TOVOU auvijyayev dyabdv, Toutov oLV mAeiovl OV ToTlg PovAopévolg petadidwat,
TPOPRTNG UEV TMV ToAA®Y Kal 60dV avSpdv KaBeoTNKWS, iepoPdvTng 8¢ TAV A8UTWY TE Kal &vak-
T0pwv PLocopiag - papaivesbat 8¢ ovk &d tag apyalag 86gag, AN dxpddewv ael kal yivesbat véag -,
Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 61; der Brief des Constantius, der ihn auf Latein geschrieben
hat, an den Senat ist in seiner griechischen Ubersetzung erhalten und ist ediert bei Schenkl/Downey/
Norman, Themistius Bd. 3, 121-128; Zur adlectio des Themistios, der nicht in den Senatorenstand hin-
eingeboren und von Constantius II. zum clarissimus ernannt wurde s. Bouchery, Themistius 54; Van-
derspoel, Themistius 51-113; zu Einleitung, Ubersetzung und Kommentar von Dem. Const. s. Heather/
Moncur, Politics 97-107; Moser, Emperor 244, 266 f.

11 Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 59.

12 Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 60: ,Quelques passages sur ’enseignement de Thémistios
semblent diréctement inspirés des themes polémiques que le philosophe développe a la méme
époque.”

13 Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 61.



30 — 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

Zuallererst rihmt der Kaiser an Themistios, dass er sich nicht einer Philosophie
verschrieben habe, die nicht kommunizierbar sei. Die Anspielung auf die theurgischen
Neuplatoniker, die ihr Wissen auf einen exklusiv auserwéahlten Kreis beschranken woll-
ten, ist kaum zu tiberhdren. Themistios dagegen sei ein Philosoph, der das, was er
sich mithsam angeeignet habe, an jeden abzugeben bereit sei. Damit verweist der Kai-
ser indirekt auf Themistios’ grofden Ruhm, den er sich vor allem als Kenner des Aristote-
les erworben hatte, und darauf, dass Themistios der Meinung sei, dass die Philosophie
allen zugute kommen soll™ In den weiteren Sétzen, und das ist besonders interessant,
verleiht Constantius II. Themistios aber auch kulturelle und sogar religiése Attribute: Er
sei ein Prophet der alten Heiligen und ein Hierophant (iepo@dvtng) der ,verborgenen
Raume und Tempel der Philosophie®. Es ist auffallend, dass Themistios von Constantius
II. mit diesem Begriff beschrieben wird. Hierophant ist im 4. Jahrhundert ein schillernder
Begriff, da er sowohl eine nicht-christliche als auch christliche sakrale Bedeutung hatte.
Traditionell war er ein hoher Titel fiir Initiationspriester der eleusinischen Mysterien, fiir
rémische pontifices oder aber den jiidischen Hohepriester.”® Euseb hat ihn auf Konstantin
angewandt,'® was eine christliche Umdeutung des Begriffs in der Zeit vor Euseb oder
auch durch Euseb selbst vermuten lasst. Indem Constantius Themistios mit dem Wort ie-
po@avtng auszeichnet, verwendet er fiir einen Nicht-Christen den gleichen Begriff, den
der Christ Euseb Konstantin zugeschrieben hat."” Neben der Verwendung des Wortes in
einem christlichen Sinn existierte in der zeitgendssischen Literatur zudem noch die ur-
spriingliche Bedeutung des Wortes iepopdvtng, wie sie etwa noch Eunap gebrauchte.'®
War sich Constantius dieser Verwendung bewusst, hat er den Begriff in einer weiteren
Hinsicht verandert:

Themistios nimmt fiir ihn den Rang eines Hierophanten innerhalb der Philoso-
phie ein, indem er das Wissen der Alten zwar bewahrt (papaivesBat 6& ovx € tag
apyaiag 86&ag), es aber zu etwas Neuem werden lasst (GAAG axpdletv aet xat yiveoBat
véag).”® Constantius hat so den Begriff fiir einen hohen Kulttrager der theurgischen
Neuplatoniker, die eine nicht mitteilsame Philosophie (ptAoco@ia axowvwvntog) be-
treiben, auf Themistius iibertragen, den er positiv von den unverstidndlichen theurgi-

14 Siehe S. 28, Anm. 6.

15 LSJs. v. 0 iepo@davTng.

16 Eus.LC 3,1

17 Das soll nicht heifien, dass Constantius die Lobrede des Eusebs auf Konstantins dreifSigjahriges Ju-
bildum fiir die Verwendung des Begriffs gekannt haben muss, aber Euseb ist ein Beispiel fiir einen
Christen, der diesen Begriff als hohe Auszeichnung vergibt.

18 Eun. vit. 7,3,1 schreibt von einem Hierophanten, von dem er selbst in die Mysterien eingeweiht
worden sei und den Julian aufgesucht habe, als er in Gallien war; vgl. dazu S. 53 Anm. 124

19 Zu der Aussage, dass Themistios die altehrwiirdigen Lehrmeinungen mit neuem Leben fiille, be-
sonders interessant Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 61: ,d’abord parce que Constance désigne
peut-étre ainsi un atelier de copie des manuscrits de ’antiquité a la création duquel il associa sans
doute Themistios, ensuite parce que cette ,renovation‘, entendue dans un sens plus général, évoque ce
que d’autres appellent pour les critiquer les ,innovations‘ de Thémistios.“



IL.1 Die Or. 6: Die Grenziberschreitung des Panegyristen Themistios = 31

schen Neuplatonikern abhebt. Der zitierte Ausschnitt aus dem Ernennungsbrief legt
die Vermutung nahe, dass die Wahl des Themistios zum Senator gerade wegen seines
abweichenden Philosophieverstédndnisses erfolgte und dass der Kaiser mit seinem
Brief offen Stellung gegen die theurgische Philosophie bezog.”® Die Wut der neuplato-
nischen Philosophen wird sich daher nicht nur darauf gerichtet haben, dass Themis-
tios dabei half, die ,dignité ,romaine* — wie Dagron schlussfolgerte — zu etablieren,
sondern dass er als Panegyrist und Senator des Constantius II. als ein philosophisches
Gegenmittel fiir die theurgische Art der Philosophie diente.

Ganz anders wurde bislang die Ernennung des Themistios zum Senator in der Al-
tertumswissenschaft erklart. So deuten etwa Heather/Moncur und Moser die grofie
Ehre, die Themistios damit zuteil wurde, vor allem als Geste des Kaisers an die Eliten
des Ostens.?! Der ausdriickliche Wunsch des Herrschers, Konstantinopel zu einem
Zentrum der Philosophie zu machen,? wird als Bemiihen gedeutet zu zeigen, dass er
ein guter Kaiser sei, der die paideia unterstiitze und die Regeln der Kultur der Eliten
akzeptiere.?

The adlection of Themistius, one of Constantinople’s most important teachers of philosophy, to
the senate in 355 was thus an important political move: it manifested Constantius’ intention to
develop the senate along traditional lines, while also securing a willing spokesman in the senate
who could function as a link between the absent emperor and the new senate. As is well known,
Themistius quickly advanced to the position of go-between, channeling communication and in-
formation by delivering panegyrics to the senators that reflected imperial ideology and, in turn,
bringing current trends in opinion in Constantinople to the attention of the praised emperor.**

Doch damit wird ein allzu homogenes Bild der §stlichen Eliten vorausgesetzt.

II.1 Die Or. 6: Die Grenziiberschreitung des Panegyristen
Themistios

Ging es im letzten Abschnitt eher darum, dass die Unterschiede des Philosophen The-
mistios zu den theurgisch-neuplatonischen Philosophen bereits fiir Constantius II. eine

20 Ballériaux (1)/Schamp, Thémistios LII-LXXXVI zeigen in ihrem Einfiihrungskapitel sehr quellennah,
wie gefahrlich es fiir Philosophen zur Zeit Constantius II. war, die Ndhe zur Theurgie zu erkennen zu
geben, leider konnte die 2022 neu erschienene franzésische Ubersetzung der ersten vier Panegyriken
des Themistios mit ihrem ca. vierhundert Seiten umfassenden Einleitungsteil aufgrund der zeitlichen
Uberschneidung nur marginal in die vorliegende Arbeit eingefiigt werden.

21 Moser, Emperor 265.

22 Dem. Const. 20d.

23 Moser, Emperor 264-268; Heather/Moncur, Politics 97-101, Text und Kommentar der Dem. Const.
108-114; Vanderspoel, Themistius 88.

24 Moser, Emperor 268; vgl. Heather/Moncur, Politics 29-42.



32 — I Die themisteische Philosophie im zeitgenéssischen Diskurs

Rolle gespielt haben, soll nun der Fokus auf die Besonderheit des Themistios als Panegy-
rist gelegt werden, wobei dies eng mit seinem Philosophieverstindnis zusammenhéngt.

Es ist nicht von der Hand zu weisen, dass das Verhéltnis zwischen Philosoph und
Herrscher traditionsreich ist, wie Moser sagt,25 doch wie sehr entspricht es den ,tradi-
tional lines‘, wenn Constantius Themistios zu seinem Lobredner macht? Es war zwar
ublich, dass ein Philosoph einen Kaiser nach moralischen Kriterien beurteilte und
ihm als Berater zur Seite stand.”® Dies erfolgte jedoch streng nach den Gesetzen des
Genres. So meint Murray in seinem Aufsatz ,The classical traditions of panegyric and
advice to princes‘,” dass ein Philosoph nur personlich und nicht éffentlich Rat gab.
Als Beispiel nennt er Dion von Prusa, der seinen philosophischen Rat peri basileias als
schriftliche Abhandlung verfasst hat. Zum Genre des philosophischen Rats gehort
nach Murray, dass der Philosoph den idealen Konig immer nur abstrakt beschrieb
und sich dabei nie auf einen speziellen Herrscher bezog. Diese Unterscheidung sei in
der Theorie ganz klar gewesen und habe sich auch in der jeweiligen Bezeichnung wi-
dergespiegelt. Die Rede des Panegyristen auf einen Kaiser wurde dagegen mit eis basi-
lea bezeichnet. In der Praxis seien die beiden Genres zwar kombiniert worden, doch
Murray meint, dass sich der Panegyrist, der den Bereich des Philosophen betreten
habe, immer bewusst gewesen sei, dass er dabei eine Grenze tberschritt. Der einzige,
von dem Murray behauptet, dass er die beiden theoretisch getrennten Genres auf
Dauer zu einem verbunden habe, sei Themistios gewesen.?® Zu Themistios’ Erfolg als
Redner schreibt er:

The secret of Themistius’ success with his contemporaries was indeed that he was not a rhetori-
cian, but a professor of philosophy, the author of famous and still extant paraphrases of Aristotle,
and a man whose knowledge of Plato was so profound that the fourth century text of certain
dialogues can be partially reconstructed from this use of them.?

Moser hat somit Recht, wenn sie behauptet, dass Constantius mit Themistios als Pane-
gyristen anzeigt, die ,Welt der paideia‘ mit all ihren Regeln zu achten. Allerdings
wurde bislang zu wenig die Bedeutung dessen beachtet, dass Themistios bewusst das
Genre der Rhetorik und der Philosophie verschmilzt, dass er — mit den Worten des
Constantius — die alten Lehren zu etwas Neuem werden lasst (6AA& axuddewv det kal
yiveoBat véag).*® Damit bewegte sich Themistios nicht mehr innerhalb der ,traditional

25 Moser, Emperor 268.

26 S.Rawson, in: Griffin/Barnes, Philosophia Togata 235-252; Koskenniemi, Apollonios 31-44.

27 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership zeigt in seinem Aufsatz sehr klar die unterschiedli-
chen literarischen und rhetorischen Traditionen in Zusammenhang mit dem Herrscherlob.

28 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 229f.

29 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 230.

30 Ein weiteres Indiz dafiir, dass Themistios seine Rolle als Philosoph in seiner Eigenschaft als Redner
und Senator betont hat, ist seine Aussage in or. 34, 14, dass er Constantius im Philosophenmantel bera-
ten habe (GAA kal oVveSpov TOAAAKLG EmoujoaTo €v Td TpLPwviy Kal cuvtpdmelov kal cuvodouro-
pov); vgl. Lib. ep. 66,2; zu Themistios im Philosophenmantel s. Heather/Moncur, Politics 12.



IL.1 Die Or. 6: Die Grenziberschreitung des Panegyristen Themistios = 33

lines‘. Das Verstdndnis der Reden ist somit nicht mehr zu trennen von Themistios’ Phi-
losophie. Indem er behauptete, dass er mit seinen Reden Philosophie treibe, stellte er
sich gegen die Auffassung der bislang vermuteten Hauptstromung der Philosophie sei-
ner Zeit, die der Anhénger des Jamblichos.®! Indem Constantius mit der erwéihnten
Begrindung Themistios als Philosoph zum Senator und zu seinem Lobredner machte,
richtete sich auch der Kaiser bewusst gegen diese philosophische Stromung der Zeit.
Die Abweichungen vom theurgisch-neuplatonischen Philosophieverstandnis bei
Themistios trat am deutlichsten durch seine Téatigkeit als (Lob-) Redner hervor und
wurde in der Forschung bereits erkannt. Bereits Kabiersch meint in Anlehnung an
Stegemann, dass ,Themistios zu wenig zum Neuplatonismus“ neigte, um mit Julian in
einer engen Freundschaft verbunden gewesen zu sein.* Stenger etwa hat auf den Un-
terschied zwischen Themistios als platonisch-aristotelisch orientiertem Philosophen
und den theurgischen Neuplatonikern seiner Zeit hingewiesen. So schreibt er Themis-
tios innerhalb des ,Leitbilds des griechischen Intellektuellen“ ein anderes Konzept
von der Aufgabe der Philosophie zu.* Das leitet Stenger aus den Charakteristika ab,
die Themistios in seinen privaten Verteidigungsreden gegen seine Gegner anfuhrt.
Stenger folgert aus den sogenannten privaten Reden des Themistios den Vorwurf geg-
nerischer Philosophen, dass er sich als Philosoph in den Dienst der Politik stelle und
diese ,vulgarisiere, indem er ,wie ein Sophist“ 6ffentliche Reden halte.®* Er verderbe
die Philosophie — so der Vorwurf —, da er vor einem sehr grofen Publikum spreche
und sich in den Bereich der Politik begebe.*® Nach Ansicht des Themistios, so Stenger,
war es dagegen die Hauptaufgabe der Philosophie, ,den Menschen einen praktischen
Dienst zu erweisen“.*® Daher habe er die Philosophen aufgefordert, sich zum Philoso-
phieren nicht zurtickzuziehen und statt nur wenigen Menschen lieber der grofien
Menge die Philosophie zukommen zu lassen.*” Stenger kommt zu dem Schluss, dass

31 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 231; vgl. Anm. 91.

32 Stegemann, Themistios (2), RE 5A2, 1934, 1645 und 1648; Kabiersch, Philanthropia 14.

33 Stenger, Identitat 220.

34 Stenger, Identitat 220; zum Konflikt zwischen Themistios und Philosophen seiner Zeit: Dagron,
Travaux et mémoires 3, 1968, 42-54; Penella, Greek Philosophers 134-137; Stenger, Identitat 209-246;
Vanderspoel, Themistius 71-134.

35 Lib. ep. 407 (Foerster) =409 (Wolf), vom Jahre 355, schreibt Themistios, dass er gehort habe, dass
dieser von anderen in Antiochien angefeindet werde und rat ihm in diesem Zusammenhang von
einem Besuch dorthin ab; dazu: Bouchery, Themistius 51-57, der gegen Seeck, Briefe Libanios 294,
meint, dass es sich bei denen, die Themistios schlecht gemacht hatten, nicht um Christen gehandelt
habe; zu den Angriffen mancher Zeitgenossen an Themistios beschéftigte sich bereits 1906 Méridier,
Le philosoph Themistios; Stenger, Identitat 220.

36 S.28 Anm. 6.

37 Them. or. 22,265¢: T0UTOUG UV 00V £atéov &vtauBol uévely obmep pévewy £8élovoLy, Nuiv 8¢ mpo-
oaKTéOV €l TO PMG TOLG Adyoug Kal cuveBloTéov avTovg dxAov Te dvéyeabat kal B6puPov Vmopévely
Kal $Uov VY GLUYKABNUEVOD ... TdvTwg el kad' Eva &b Totely ikavoi, kal ToAlovg dua Suvicovrat:
Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 43. Dagron, a. a. O. verweist darauf, dass Themistios mit dem
Vorwurf, dass die Philosophen die 6ffentlichen Platze mieden, auf sein Vorbild Dion von Prusa zu-



34 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

Themistios mit der theurgischen Richtung, die die Neuplatoniker seiner Zeit haupt-
sachlich vertraten, nichts anfangen konnte.*® Der Konflikt zwischen dem Philosophen
Themistios und den theurgischen Neuplatonikern lasst sich nicht nur in Themistios’
Reden finden. Auch bei seinen philosophischen Gegnern zeigt sich die Ablehnung,
hier sogar in einer Art damnatio memoriae: Dass Themistios in dem Werk des Eunap,
das die bertihmten Sophisten und Philosophen seiner Zeit beschreibt, keine Erwéh-
nung findet, wird inzwischen von den meisten Altertumswissenschaftlern mit der in-
haltlichen Differenz zwischen den philosophischen Konzepten des Eunap und des
Themistios erklart. Penella gibt die Sprengkraft der unterschiedlichen Konzepte der
,wahren‘ Philosophie im nicht-christlichen Bereich wieder, wenn er Themistios in den
Augen des Eunap einen ,Haretiker* nennt.*® Nach Stenger verbinde der ,Neuplatonis-
mus jamblichischer Pragung“ alle Philosophen und Rhetoren, die bei Eunap vorkom-
men.*° Gleichzeitig sei es aber auch das, was Themistios lautstark abgelehnt habe.*!

Die inhaltliche Differenz bleibt im Falle des Themistios nicht beschrénkt auf eine
hitzige Debatte unter Philosophen. Es scheint nicht plausibel, dass allein der Umstand,
dass Themistios als bekannter Philosoph Reden auf einen christlichen Kaiser hielt, die
Ursache dafiir war, dass die innerphilosophische Debatte ihren Kreis verliefs und zu
einem Politikum wurde. Nachvollziehbar wird es allerdings, wenn man bedenkt, dass
Themistios in Anspruch nahm, mit seinen Lobreden auf den Kaiser zugleich Philoso-
phie zu betreiben. Da die Panegyriken nicht ohne grundsatzliche Zustimmung des
Kaisers gesehen werden konnen, wurde damit sein Philosophiekonzept zu dem des
Kaisers erklart, was Themistios wiederum gegen Angriffe seiner Gegner immuni-
sierte. Die Frage, was in den Augen des Kaisers die ,wahre‘ Philosophie sei, wurde
somit nicht durch eine innerphilosophische Debatte entschieden, sondern durch die
kaiserliche Wahl des Themistios als Lobredner.

riickgreife, der sich in or. 32,8f. gegen die Philosophen richte, die sich nicht trauten sich der Offent-
lichkeit zu stellen: ,For some among that company do not appear in public at all and prefer not to
make the venture, possibly because they despair of being able to improve the masses; others exercise
their voices in what we call lecturhalls, having secured as hearers men who are in league with them
and tractable (Dion or. 32, 81,; ib. Cohoon): ot pév yap avtdv 6Awg eig mAij6og ovk {aav 008E Béoval
SlakvSuvevely, aneyvwkoteg iowg 0 BeAtiovg &v motfjoat Tovg ToAAOVS ot 8'év Tolg KaAovpévolg dk-
poatnpiolg pwvalokodoLy, Evitovsoug Aafovteg axpoatag kat xelporfetg éavtoig (bei von Arnim fehlt
Kap. 8 der Rede, daher Kap. 9); allgemein zu Dion von Prusa als philsophischem Redner: Momigliano,
JRS 41, 1951; Desideri, Dione di Prusa; Moles, JHS 98, 1978; Sidebottom, Historia 41,4, 1992.

38 Stenger, Identitat 223; vgl. O'Meara, 207; bereits Dagron, Travaux et Mémoires 3, 1968 zeigt, dass es
sich bei Eunap und Themistios um zwei unterschiedliche Richtungen der Philosophie gehandelt habe;
vgl: Cracco Ruggini, in: Chausson, Consuetudinis amor 189-216; Penella, Greek Philosophers 134-137;
Stenger, Identitat 222f.; dagegen: Steinriick, Eunapios 124 f.

39 Penella, Greek Philosophers 136.

40 Stenger, Identitat 223.

41 Stenger, Identitat 223.



IL.1 Die Or. 6: Die Grenziberschreitung des Panegyristen Themistios = 35

I1.1.1 Die vermeintliche Homogenitat der nicht-christlichen antiken Philosophen
in der Altertumswissenschaft

Wie ist es zu erkléren, dass die Forschung, obwohl sie um die inhaltlichen Differenzen
zwischen den theurgischen Neuplatonikern und Themistios wusste, dieses Wissen
nicht konsequent bei der Interpretation der Reden anwandte?

Bisher gab es in der modernen Forschung eine scharfe Trennlinie hinsichtlich der
sogenannten paganen und der christlichen Gottesvorstellung. Diese wird bisweilen an
manchen Stellen weicher, da immer mehr Altertumswissenschaftler die Idee des Mono-
theismus auch in paganen Gottesvorstellungen nachweisen.** Das Hauptaugenmerk der
Forschung bleibt jedoch auf einer vermeintlichen starken Dichotomie christlicher und
nicht-christlicher Vorstellungen und deren Vertreter.** Ein Beispiel fiir diesen Fokus
bietet die Untersuchung der or. 2[3 Bidez] des Julian auf Constantius II. durch Stefan
Schorn, der darin die These aufstellt, dass die Rede offen vor Constantius II. gehalten
worden sei.** Bringmann dagegen bezweifelt das®® mit folgendem Hauptargument: In
or. 2[3 Bidez] fordert Julian im Unterschied zu or. 1 von einem guten Kaiser die Vereh-
rung der Gotter (86a). Julian kann hier wegen des Plurals nur die antiken Gotter ge-
meint haben. Eben diese Mahnung Julians, den Kult der Gotter nicht zu verachten,
schatzt Bringmann als gefdhrlich ein, da Constantius II. gegen nicht-christliche Prakti-
ken der Gottesverehrung streng vorgegangen sei.*® Daher bezweifelt Bringmann, dass
Julian diese Rede an Constantius adressiert habe.?” Schorn sieht die or. 2[3 Bidez] dage-
gen mehr als Furstenspiegel denn als Enkomion und meint, dass sie Constantius sehr
wohl zugedacht gewesen sei. Er geht davon aus, dass es den Philosophen in einem Flirs-

42 Vgl. Athanassiadi/Frede, Pagan Monotheism; Al. Cameron, Last pagans.

43 Vgl. Elm, in: Baker-Brian/Tougher, Emperor and Author 3: ,Recently scholarships has modified
and nuanced this binary model to a considerable degree. Yet old dichotomies are hard to shake and
the division of the late Roman world into pagans and Christians has proven particularly resilient.*

44 Schorn, in: Baier, Legitimation 243-274; seine Studie bietet einen Uberblick {iber die kontroversen
Auffassungen beziiglich der Frage, ob diese Rede tatséchlich Constantius II. zugedacht war.

45 ebenso: Drake, in: Baker-Brian/Tougher, Author and Emperor 42f., der die Rede fiir eine Parodie
halt, aus der Julians religiéses Programm klar hervortrete. Mehr Gewicht legt Drake jedoch auf die Kri-
tik Julians an der defensiven Strategie des Constantius; Stenger, Identitdt 151 nimmt wie Bringmann und
andere ebenfalls an, dass ,eine Rede mit dieser Intention nicht vor dem tiblichen Publikum der Panegy-
rici, also dem kaiserlichen Hof, vorgetragen werden konnte, geschweige denn vor dem Kaiser selbst.*;
ebenso: Geffken, Julianus 135; Bidez, Julien (1932) 115; Bradbury, Innovation 64f.; anders: Gladis, De ora-
tionibus in Constantium 11£.; von Borries, Julianos (26), RE 10,1, 1917, 68 und Athanassiadi, Julian 65f.

46 Bringmann, Julian 50f; Bringmann bezieht sich dabei auf das néchtliche Opferverbot vom 23. No-
vember 353 und darauf, dass Constantius am 1. Januar 346 oder 354 angeordnet habe, alle nicht-
christlichen Tempel zu schlieffen. Am 19. Februar 356 habe er auch im Namen seines Césars Julian ein
Lgenerelles Verbot heidnischer Kulte“ ausgesprochen (CTh 16,10,5; 23. November 353; 16,10,4; 1. Dezem-
ber 346 (354?) und 16,10,6; 19. Februar 356); zur Kriminalisierung des Heidentums: Leppin, Millenium
1, 2004, 66; Leppin, Athenaeum 87, 1999, 471ff.; Noethlichs, Mafinahmen der christlichen Kaiser.

47 Bringmann, Julian 50-51.



36 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

tenspiegel erlaubt gewesen sei, den Kaiser zu kritisieren. Schorns Meinung nach habe
der Kaiser die parrhesia des Philosophen geduldet, um nicht als Tyrann zu gelten.*®
Als Beweis fiir diese These fiihrt Schorn Themistios an, den er als ,... heidnisch-
philosophischen Redner par excellence® bezeichnet.*® Dieser sei nach Schorn in sei-
nen Lobreden immer offener geworden und dabei so weit gegangen, Constantius II.
mit Gottern zu vergleichen. Julian habe, so Schorns Behauptung, Themistios den
Rang eines philosophischen Ratgebers streitig machen wollen, indem er ihn hin-
sichtlich der parrhesia ibertroffen habe. Das ,Phdnomen‘ Themistios habe Julian ge-
zeigt, dass pagane Philosophen von Constantius geduldet wurden.*® Indem Schorn
Themistios vor allem als nicht-christlichen Philosophen sieht, der ,,sich zum Sprach-
rohr der Ideale und somit zur Integrationsfigur der heidnischen Eliten gegeniiber
dem Kaiser gemacht habe,* geht er auf einige Unterschiede zwischen Julians or. 2
[3 Bidez] und den Panegyriken des Themistios nicht ein.

Themistios hat zwar rhetorisch parrhesia fir sich reklamiert, sein ideologisches
Programm jedoch hat die Religionspolitik des Constantius nie in Frage gestellt, so wie
er auch nie die christliche Haltung des Kaisers kritisierte. Von einem guten Kaiser da-
gegen die Verehrung der Gotter zu verlangen, wie Julian in or. 2[3 Bidez], konnte in
dem Kontext der anti-heidnischen Gesetze als eine klare Kritik an einem wichtigen
Pfeiler der Herrschaftsideologie des Constantius gedeutet werden. Die Forderung an
den Kaiser, die alten Gotter zu verehren, hitte die Gefahr in sich geborgen, dass Con-
stantius II. Julian fiir einen Gegner des Christentums halte. Eine solche Annahme des
Constantius ware umso gefahrlicher gewesen, als es sich bei Julian um einen der letz-
ten Uberlebenden der konstantinischen Dynastie handelte.”* Damit stellte dieser fiir
die Herrschaft des Constantius II. immer dann eine besondere Bedrohung dar, wenn
die Gegner des Christentums nach einer konsensfahigen Alternative zum christlichen

48 Zur parrhesia in der Spatantike von Philosophen im Umkreis des Kaisers: Brown, Power 83-94;
Beer, Parrhesia, RAC 26, 2014, 1014-1033.

49 Schorn, in: Baier, Legitimation 268.

50 Schorn, in: Baier, Legitimation 263.

51 Diese Einschatzung setzt voraus, dass der Panegyrist vor allem im Sinn hatte, seiner eigenen philo-
sophischen Weltsicht Ausdruck zu verleihen. Dies wiirde jedoch der historisch plausiblen Annahme
Wiemers widersprechen, dass es sich bei den Panegyriken zu offentlichen Anléssen vor allem um die
Verkiindigung des kaiserlichen Programms gehandelt habe. Eine rein personlich gedachte Motivation
bei der Komposition seiner Rede verneint zudem die Mdglichkeit, dass der Panegyrist bei den Eliten
flir Akzeptanz des Kaisers geworben hat; vgl. Kap. L.1.

52 Bringmann, Julian 50; auch Stenger, Identitdt 149 sieht, dass Julian in der Rede nicht nur als Philo-
soph spricht, sondern vor allem auch als Caesar, fiir den parrhesia ungleich problematischer ist. So
folgert er: ,Mégen auch Dion von Prusa und Themistios in ihren an Kaiser adressierten Reden darin
vorangegangen sein, so war dies im Falle Julians ein unerhdrtes Ansinnen. Wéahrend sie sich ndmlich
auf die mappnotia des Philosophen berufen konnten, stand es dem Caesar nicht an, einen Fiirstenspie-
gel fiir seinen Augustus zu konzipieren, es sei denn, er hétte Constantius ohne Umschweife als Verkor-
perung dieses Ideals gefeiert. Genau dies unterlésst Julian jedoch mit Bedacht, obgleich er den Kaiser
am Ende der Rede durchaus lobt.”



IL.1 Die Or. 6: Die Grenzlberschreitung des Panegyristen Themistios = 37

Herrscher Constantius II. suchten.>® Gerade weil die Forderung nach der fiir das Wohl
des Reiches unerlésslichen Verehrung der Gotter in einer fiirstenspiegelartigen Lob-
rede auf den Kaiser vorgetragen wurde, wie Schorn vermutet, handelt es sich bei der
zweiten Rede um eine klare Kritik an dessen Herrschaftspolitik. Die Vernachlédssigung
der antiken Kulte stellte — so der naheliegende Schluss der zweiten Rede an Constan-
tius — eine Gefahrdung fiir das Reich dar. Der Philosoph Julian geht mit dieser Aus-
sage nicht einfach nur weiter als der Philosoph Themistios. Seine Aussage stellt eine
eindeutige Kritik an der Herrschaftsideologie und -praxis dar. Themistios hingegen
nennt die antiken Gotter nie, um an sein Publikum zu appellieren, dass diese kultisch
verehrt werden sollen, sondern allein in einem veranschaulichenden Sinn.>* Julian
selbst sah mit hoher Wahrscheinlichkeit die Gefahr, die in seiner Opposition zu Con-
stantius’ Religionspolitik lag, was sich daraus schliefSen lésst, dass er sich erst nach
dem Tod des Constantius II. offen gegen das Christentum und fiir die antiken Gotter-
kulte ausgesprochen hat.

Da viele altertumswissenschaftliche Untersuchungen von einem prinzipiellen An-
tagonismus zwischen nicht-christlichen und christlichen Autoren ausgehen, erzeugt
es bei ihnen Erklarungsbedarf, dass Themistios als Nicht-Christ Lobreden auf einen
christlichen Kaiser hielt, dass also ein ,paganer Philosoph den christlichen Herrscher
als idealen Kaiser pries“.” Eine gingige Erklarung der Forschung fiir diesen vermeint-
lichen Widerspruch ist, dass von Seiten des Herrschers ein Ausgleich zwischen Chris-
tentum und traditioneller Kultur angestrebt worden sei, da ein grofSer Teil der Eliten
keine Christen gewesen seien. Stenger etwa sieht Themistios vor allem als einen ,pa-
ganen‘ Philosophen, der aus dem Geiste seines ,Paganseins‘ heraus agiert:

in der Rolle eines weitgehend unabhéngigen Maklers, der zwischen den Institutionen des Kai-
sers, des Senates von Konstantinopel, den Eliten und dem Volk vermittelt. [...] Indem er in ent-
scheidenden Punkten wie etwa dem Gotteshild durch Vermeiden allzu genauer Festlegungen
und Betonung des Verbindenden Ansétze fiir verschiedene Deutungen bereitstellt oder auch ex-
plizit fir religiose Toleranz eintritt, tragt er dazu bei, einer fiir viele akzeptablen Ordnung Aus-
druck zu verleihen. Sein Herrschaftsideal vertrdgt sich mit den Vorstellungen von Kaisern, die
unterschiedlichen Richtungen innerhalb des Christentums anhingen, mit denen des christlich ge-
pragten Hofes, des konfessionell gemischten Senates und auch der zumindest in der Anfangszeit
noch iiberwiegend paganen lokalen Eliten.*®

53 Vgl. Stenger, Identitat 135.

54 Stenger, Identitat 121 meint, dass bei Themistios ,religiose Polemik* nicht vorkomme.

55 Stenger, Identitat 116; vgl. Heather, in: Whitby, Propaganda 125: ,Although Constantius was a Chris-
tian and Themistios a traditional, non-Christian Hellene, imperial favour quickly followed.“ Stertz, CJ
71,4, 1976, 353: ,Themistius although a pagan and a pleader for religious freedom for pagans, as in
Oration 5, held high office under a succession of Christian emperors and, unlike ,,orthodox Hellenist*
rhetors and sophists, took no part in the posthumous adulation of Julian“; Vanderspoel, Themistius 6:
,His own religious attitudes, though important, did not prevent him from adressing Christian
emperors.“

56 Stenger, Identitat 133.



38 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

So wird Themistios bei ihm vor allem zu einem Vermittler zwischen einem christli-
chen Kaiser und den nicht-christlichen Eliten, der grofstmdogliche Akzeptanz fiir den
Herrscher erreichen wollte.”” Diese Sicht auf Themistios deckt sich in gewisser Weise
mit der Rolle, die etwa Heather/Moncur und jlingst Moser Themistios bereits unter
Constantius zugeschrieben haben.”®

Die beschriebene angenommene Dichotomie scheint dabei dazu gefiihrt zu haben,
dass die nicht-christliche spatantike Welt, vor allem die der Philosophie, allzu gleichfor-
mig gedeutet wird. So ldsst es sich erklaren, dass vor dem Hintergrund einer vermeint-
lich homogenen nicht-christlichen Philosophie Themistios’ Aussage, seine Reden als
Philosoph zu halten, von Altertumswissenschaftlern nicht ernst genommen wurde, da
er damit nicht den modernen Erwartungen an einen spatantiken nicht-christlichen Phi-
losophen entsprach.

So vergleicht Errington ihn mit einem ,government speaker” einer demokrati-
schen Regierung oder auch einem ,propaganda minister eines totalitdren Regimes. Er
sieht die Funktion des Panegyristen darin, die Politik des Kaisers zu loben und sie
damit den Eliten, die bestimmte Erwartungen an das stilistische Niveau der Reden
hatten, méglichst gut zu verkaufen (,to sell his product“).59 Der Ansatz Erringtons
dhnelt der These Wiemers, nach der die Lobreden anlésslich grofSer Staatsfeiern sich
vor allem an die Eliten des Reiches wendeten, deren Zustimmung der Kaiser damit zu
gewinnen suchte.®® Diese Arbeit geht ebenfalls von der Wiemerschen These zu den
,offiziosen Kundgebungen* aus, so dass hier die Annahme gilt, dass Themistios in sei-
nen Reden der Haltung des Kaisers und seines Hofs nicht widersprochen haben wird.
Fur die Frage der Funktion der Lobreden ist die Einschatzung Wiemers elementar,
dass der Panegyrist die politische Haltung des Hofes kannte und sich daher nicht auf
Allgemeines beschranken musste. So scheint es plausibel, dass die Reden sich auf ak-
tuelle politische Themen hezogen. Das Wort ,to sell“ vermittelt jedoch den Eindruck,
als ob es — um den wirtschaftlichen Sprachgebrauch beizubehalten — keinen inneren
Zusammenhang zwischen Verkdufer und Produkt gegeben habe, so als sei der Inhalt
der Rede vollig unabhéngig von den eigenen Uberzeugungen des Themistios gewesen.
Gerade der Bezug zwischen dem grundsatzlichen philosophischen Konzept des The-
mistios zu den Aussagen seiner Panegyriken kann aber als Bedingung dafiir gelten,
dass dieser als ,wahrhaftig‘ gelten konnte.®! Der Inhalt der Reden sollte also nicht so
beliebig angenommen werden, wie es fiir einen guten Verkaufer beliebig ist, welche
Ware er anpreist.

57 Zur Herrschaft des Constantius II. im Osten des Reiches s. Moser, Emperor 83-213.

58 Heather/Moncur, Politics 19-29.

59 Errington, Chiron 30, 2000, 864 f.; vgl. Kap. 1.2.

60 Wiemer, Libanios 375f; vgl. Kap. L.2.

61 Vgl. Kap. L1; einen Uberblick tiber die unterschiedlichen Einschdtzungen von Themistios’ philos-
phischem Standpunkt bietet Schramm, Freundschaft 182-185.



IL.1 Die Or. 6: Die Grenzlberschreitung des Panegyristen Themistios =——— 39

Ahnlich wie Errington betont Heather, dass Themistios die Politik des Herrschers
in seinen Reden bewerben sollte. Er schreibt, dass Themistios seine Karriere seiner
gekonnten Manipulation des Senats von Konstantinopel zu verdanken gehabt habe.®
Den grofien Erfolg des Themistios sieht Heather darin, dass er sich nur als Philosoph
stilisiert habe, in Wahrheit jedoch ein reiner ,Propagandist gewesen sei, dem die Eli-
ten geglaubt hitten.> Warum Themistios in die Rolle des Philosophen geschliipft sei,
erklart Heather so:

As Peter Brown has recently reminded us, in Hellenic cultural tradition the philosopher was the
defender par excellence of the correct social values imparted by a traditional education (paideia).
He was the ultimate intellectual, called in at moments of high drama to identify and defeat the
forces of evil: Zola and J’accuse. In particular, it had long been traditional for cities to employ
philosophers to undertake difficult embassies to Roman emperors, when some unwelcome truth
had to be spelled out. Philosophers were traditionally empowered with the right to an absolute
freedom of speech: parrhesia. It was part of the game that emperors could be expected to show
greater toleration of dissent when confronted by a philosopher in full cry. Nevertheless, philoso-
phers were also expected to show greater bravery (kaptepia: mental and physical endurance)
than ordinary men in the face of possible imperial anger. These traditions had not yet lost their
force in Themistius’ day.5*

Heather sieht die Bedeutung des Themistios als Philosoph vor allem darin, dass die-
sem daraus Moglichkeiten zur Kritik am Kaiser erwuchsen. Um seine Aussage zu un-
termauern, fiihrt er Beispiele von anderen antiken beratenden Philosophen an, denen
es qua Berufsstand erlaubt gewesen sei, am Kaiser parrhesia zu iitben.®® Seine Behaup-
tung, dass Themistios die Rolle des Philosophen nur stilisiert habe, untermauert Hea-
ther mittels zweier Argumentationsstrange. Einmal bestreitet er, dass Themistos so
uninteressiert an weltlichen Dingen gewesen sei, wie er es in seiner Selbstverteidi-
gung vorgegeben habe, indem er zeigt, welche personliche Macht Themistios durch
seine Stellung als Redner des Kaisers zugekommen sei.’® Dagegen ist einzuwenden,
dass Themistios nicht der einzige Philosoph war, der erheblichen Einfluss auf die kai-

62 Heather, in: Whitby, Propaganda 147f.

63 Heather, in: Whitby, Propaganda 151: ,To play this role (sc. die eines Philosophen), Themistius was
perfectly cast. His credentials as a philosopher were genuine enough. He could pose very naturally as
a defender of traditional paideia and the shared values of this class.“

64 Heather, in: Whitby, Propaganda 136.

65 Heather, in: Whitby, Propaganda 137: ,Themistius’ self-presentation exploited this potent image in
a variety of ways. parrhesia figures in the speeches, on occasion, as a technical term, and it was pre-
cisely in a further dimension of this image that much of Themistius’ usefulness for his imperial em-
ployers lay.“; Heather/Moncur, Politics 20 sehen selbst, dass der Anspruch, die Wahrheit zu sagen,
nicht lange glaubwiirdig gewesen sein konnte, wenn Themistios bekannte Fakten bestdndig falsch
darstellt hétte. So sei ihm das auch nur anfangs geglaubt worden. Das hélt Heather fiir den Grund,
dass er etwa von Julian angegriffen worden sei. Meiner Meinung nach ist der Grund dafiir auf einer
grundsétzlicheren Ebene zu suchen.

66 Themistios verteidigt sich gegen den Vorwurf, dass er nach eigenem Vorteil strebe s. Them. or. 23,
26 und 29; vgl. Heather, in: Whitby, Propaganda 130-135.



40 — 1II Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

serliche Regierung hatte, denkt man etwa an die Bedeutung des Maximos von Ephe-
sus fiir Julian.®” Dies hat jenen jedoch nicht die Anerkennung als Philosoph bei den
anderen Neuplatonikern seiner Zeit gekostet. Eine Erklarung dafiir, dass Maximos
von Ephesus in seiner Zeit keinen Tadel fiir die Ndhe zu Julian erhielt, kénnte darin
liegen, dass er keine 6ffentlichen Lobreden auf Julian gehalten hat, in denen er sich
als Philosoph dargestellt hat. Stattdessen schien er Julian eher privat oder zumindest
im kleinen Kreis beraten zu haben. Damit hielt er sich an die von Murray aufgezeigte
Trennung zwischen der Aufgabe eines Philosophen, der den Kaiser berdt, und der
eines Redners, der den Kaiser in einer 6ffentlichen Rede lobt.*®

Themistios lag es dagegen fern, die Aufgabe eines Philosophen von der eines Lob-
redners zu separieren und beschrénkte sich nicht auf die private Beratung des Kai-
sers. Eben diese ,Grenziiberschreitung® scheint fiir Heather der Grund fir seine
Behauptung zu sein, dass Themistios nur die Attitiide eines Philosophen angenommen
habe. Fiir Heather ist es nicht glaubwiirdig, dass Themistios die Interessen des Kaisers
vertreten und dabei gleichzeitig Philosophie praktiziert habe, um das Gute zu leh-
ren.®® Wie kann sich Themistios der Wahrheit verpflichtet haben, wenn er gleichzeitig
die Interessen des Kaisers in seinen Panegyriken vertreten hat, so der implizite Vor-
wurf Heathers. Dieses Argument ist gewichtig, zumal es sich hier um Bedenken han-
delt, die seit der Antike durch die Trennung zwischen ,philosophischem Rat‘ und
,Lobreden auf den Kaiser zum Ausdruck gebracht wurden.”® So nennt Themistios in
der or. 26 folgende Vorwiirfe gegen sich:

Er begeht ein Unrecht, sagen sie — womit sie mich meinen — indem er die Philosophie revolutio-
niert und neue Gotter einfiihrt. Denn er sitzt nicht im Stillen in seinem Zimmer und spricht nur
mit seinen Schiilern, sondern tritt ins Licht und tritt selbstbewusst mitten in der Stadt auf und er
macht sich daran, vor ganz unterschiedlichen Menschen zu sprechen. Als wére das noch nicht
schlimm genug in seinem Alter, sammelt er schon Massen an Zuschauern und befiehlt ihnen
schon den dritten Tag, sich vor Gericht zu sammeln und l&sst sich loben und geht unter den Zuju-
belnden umher.” (Them. or. 26,113d-114a)

67 Zudem war Dion von Prusa, der in sich Redner und Philosoph vereinigte, ein grofies Vorbild fiir
Julian und Maximos von Ephesus, s. Heather, in: Whitby, Propaganda 134.

68 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 228-230.

69 Anders Daly, Historia 21, 2, 353, der Themistios zu den von Pichon, Derniers écrivains profanes 79
so genannten ,aristocracy ... of ,mandarins‘ zahlt, die im Han China die Politik nach den Grundsétzen
des Konfuzius jahrhundertelang geleitet hdtten und wie Themistios die natiirliche und notwendige
Verwandtschaft zwischen Politik und Philosophie beachtet hatten.

70 Vgl. Penella, Greek Philosophers 137.

71 Them. or. 26, 313d-314a: A81Kel, Aoy éue AEyovTeg, vewTepllwy €ig @LAocoiav, Kawd eiodywv
Sawpovia. ov yap novxi kddntat €v ¢ SwUaTiw.008¢ TPOG UOVOUG TOVG OUANTAS KOWVOAOYETTAL, AAAX
Kal ei¢ e®OG mpoelol kal Bappel €v 1@ péow TG MOAEwS, Kal AEyely Emxelpel €V TavTodamolg
avBpwmotg. kat o0 10076 1w TO SeLvov, TNALKOTTOV BV, AL Kal B€atpa 1idn adyelpet xal mpoTpLTa Enay-
Y€MeL eig TO SikaoTiplov ouviéval Kal AvEYeTal EnaVoVHIEVOS Kal TTEPLVOOTEL TOVG KekpaydTag;
vgl. Schramm, Freundschaft 198.



IL.1 Die Or. 6: Die Grenziiberschreitung des Panegyristen Themistios =—— 41

Aus den Vorwtrfen lassen sich die Erwartungen einiger Zeitgenossen des Themistios
an einen Philosophen ablesen: er hielt keine 6ffentlichen Reden, betdtigte sich nicht
politisch, sondern studierte abgeschieden mit seinen Schiilern.”” Dem Vorwurf der
Neuerung entgegnet Themistios Folgendes:

Ging der edle Sokrates auf alten und ausgetretenen Pfaden? Trat er in die Fufistapfen des Arche-
laos? War sein Ehrgeiz und seine iibergrofie Kiihnheit nicht ausgepragter als die des Archelaos?
Und nicht genug war es etwas zu entdecken, zu verbessern, sondern den Gegenstand des Den-
kens vollig zu verdndern. Denn zu seiner Zeit dachten alle iilber den Himmel nach und wie die
Erde beschaffen sei, ihre Position und ihre Form, woher die Lebewesen entstanden sind und von
was die Pflanzen wachsen. Dieser aber meinte, dass das fiir den Menschen nicht herausfindbar
sei, sondern dass es sein Leben aufbrauche und sie von den niitzlichen Fragen abhalte. Aus wel-
chem Grund ist es notwendig, dass der Mensch schén und gut wird, dariiber dachte er als erster
nach und stellte Fragen dariiber und was ist die Tugend des Menschen und wie wird sie erreicht,
und was ist die Schlechtigkeit und wie kann sie vermieden werden?”® (Them. or. 26, 317d-318a)

An der Erwiderung des Themistios wird deutlich, dass er sich des Unterschieds seines
Konzepts von Philosophie zu anderen sehr wohl bewusst war. Er leugnete nicht, was
ihm vorgeworfen wurde. Indem er das, was seine Gegner gegen ihn vorbringen, mit
Sokrates vergleicht, nimmt er fiir sich in Anspruch, dass er wie Sokrates den Fokus der
Philosophie verandert hat. Wie bereits bei Sokrates handele es sich bei seiner Philoso-
phie darum, ethische Grundsatze zu vermitteln, womit er durch den Bezug auf einen
der bedeutensten Philosophen rhetorisch geschickt auch den Vorwurf der Neuerung
entkréftete. Da er dieses ethische Ziel verfolgt, so die implizite Aussage des Themistios,
ist auch sein Auftreten vor grofiem Publikum und dem Kaiser nicht verwerflich.

Die Neuerung, die Themistios vorgeworfen wird, fihrt zu einem weiteren Vor-
wurf, den wir wiederum bei Themistios selbst benannt finden.”* Thm wird von seinen
Gegnern vorgeworfen, dass er kein Philosoph, sondern ein Sophist sei. Es scheint
plausibel, dass es die neuplatonischen Philosophen waren, die Themistios ablehnten,
da er ihre philosophische Praxis zuriickwies und sich im Gegensatz zu ihnen an ein
grofses Publikum, ja, an den Kaiser selbst wandte. Der Begriff ,Sophist‘, den Dagron

72 Ausfiihrlich iiber die unterschiedliche Auffassung von der Rolle der Philosophie bei Themistios
und den theurgischen Neuplatonikern seiner Zeit: Dagron, Travaux et mémoires 42—48.

73 Them. or. 26,317d-318a: AM& Zwkpdg 6 yevvaiog apa v apxaiav kai te Tptupévny £padile kal
¢ykatépeve Tolg {yveol To0 ApyeAdov; i} ToUTOU ye €Tt petlwv 1| eLloTipia kal i) BpaciTng, Kat ovy dcov
£QeVPely TL Kal Enavopbdoat, GAN OAOKANPOV UETABETVAL KAl UETEVEYKELY TNV TOV Adywv UTIOBEDLY;
OV yap mpo avtod oxedov TL AdvTwy epovTldvTtwy mept 100 ovpavol kal dmwg Exet 1 i B€oeng Te
Kal oyfjuatog kal € Qv yevvitat T {Pa Kal € GV @UeTal Td YUTA, 00TOg TadTa UEV 0UK £vOuLley eb-
peTa elval avBpomw, AAAG katatpiBewy TOV Blov kal TOV G@eAipwv ATokwAVELY. 80ev 8¢ xpr| yevéadal
avépa kaAdv Te kal ayadov, Tadta £ppovtioe Mp®TOG Kal LTETEVATO, Kal 6 TL TOTE E0TLV APETN
avBpwmov Kal 6Twg v Tapayévolto, Kat 8 Tt moTé £0TL Kakia Kal 6Twg &v adTAV Amo@uyyavol.

74 Them. or. 23, 286b; or. 26, 314d.



42 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

als eine gewdhnliche Beleidigung unter Philosophen deutet,” gibt in seinem pejorati-
ven Charakter Aufschluss iiber den Konflikt zwischen den neuplatonischen theurgi-
schen Philosophen und Themistios. Bei dem Begriff ,Sophist‘ handelte es sich per se
jedoch nicht um einen Kampfbegriff. Der ,Sophist‘ hatte im 4. Jahrhundert nur andere
Aufgaben als der Philosoph. Er war derjenige, der politische Reden hielt und kam
damit wohl am ehesten an das von Heather benutzte Wort ,spin doctor® heran. Liba-
nios etwa, der mit Themistios gut bekannt war, bezeichnete sich selbst als einen So-
phisten.”® Er sah es als seine Pflicht an, sich als gebildeter Mensch fiir seine Stadt
einzusetzen und sich um die intellektuelle aber auch politische Erziehung der Jugend
zu kiimmern.”” Themistios dagegen wollte nicht als Advokat gelten, sondern als ein
Philosoph, der die Pflicht hat, politisch zu agieren.”® Den Unterschied zwischen dem
Philosophen Themistios und dem Sophisten Libanios sieht Stenger darin, dass Themis-
tios bei der Politik von Kaiser und Senat mitgestalten wollte, Libanios dagegen seinen
Einflussbereich an seine Heimatstadt Antiochien band, was manchmal einschliefsen
konnte, auch den Kaiser zu kontaktieren.” So wehrte sich Themistios in seinen Privat-
reden vor allem dagegen, dass ihm der Begriff ,Philosoph“ abgesprochen werden
sollte, indem man ihn ,Sophist“ nannte. Er legte Wert darauf, mehr zu sein als nur
der talentierte Sprecher des Kaisers, der selbst keine moralischen Anspriiche an Herr-
schaft hatte. Der Erfolg, den Themistios hatte, lasst darauf schliefSen, dass ein grofier
Teil der Eliten seine Neuerungen mitgetragen haben. Da er bereits vor seinen Lobre-
den auf den Kaiser als einer der besten Philosophen galt, war mdglicherweise seine
Autoritat als solche grof§ genug, um die Verbindung der beiden Genres ,Kaiserlob
und ,philosophischer Rat des Kaisers‘ als neue Form zumindest fiir seine Zeit zu im-
plementieren. Hatten die Zuhorer diese Fusion akzeptiert, war es selbstverstandlich,
dass Themistios sich als Redner auch an die rhetorischen Regeln hielt.®° Fiir sein Pub-

75 Dagron, Travaux et mémoires 45.

76 Vgl. Vanderspoel, Themistius 8f.; Lib. or. 3,19; 62, 37-49; or. 35; auch in Briefen wirkte Libanios
politisch, indem er auf Fehlverhalten von hohen Magistraten hinwies: Lib. or. 27, 28, 33, 45, 54, 56, 57.
77 Lib. or. 62; Stenger, Identitdt 238—245; ein Vergleich der unterschiedlichen Sichtweisen von Themis-
tios und Libanios in Bezug auf politisches Engagement: Stertz, CJ 71,4, 1976, 351-355; Ritoré Ponce: in:
Gonzdlez Géalvez/Malosse, Mélanges A. F. Norman 87-101; Zur Aufgabe der Gebildeten in Bezug auf die
Politik: Schouler, in: Cabouret/Gatier/Saliou, Antioche de Syrie 97-115.

78 Or. 26, 320b—c; Themistios’ Konzept von der Aufgabe der Philosophie (hierzu s. auch: Schemmel,
Hochschule von Konstantinopel; Schramm, Freundschaft 198-200) dhnelt der, die Aristides einem Rhe-
tor zuschrieb, so dass sich die beiden weniger in ihrer Praxis, sondern nur in ihrer jeweiligen Bezeich-
nung unterschieden. Darauf soll in Kap. III.1.2 ndher eingegangen werden; zu Themistios’ Konzept
einer ,politischen Philosophie‘s. Schramm, Freundschaft 200-211.

79 Stenger, Identitdt 237f.; iiber den Unterschied Philosoph-Sophist s. Bowersock, Greek Sophists
11-15 u, Stanton, AJPh 94,4, 1973, 350-364; einen guten Uberblick tiber das Verhéltnis von Theorie und
praktischer Philosophie findet sich bei Schramm, Freundschaft 185-200.

80 Vanderspoel, Themistius 5: ,That Themistius flattered emperors cannot be denied, but a (reason-
able) distaste for panegyric has highly colored modern attitudes. Neither the philosopher nor the em-
perors, nor, indeed, most contemporaries, found the practice objectionable in and of itself. Panegyric



IL.1 Die Or. 6: Die Grenziiberschreitung des Panegyristen Themistios =—— 43

likum stand aufer Frage, dass die Form des Genre enkomion eingehalten wurde.®!
Auf dieser Ebene musste der Redner seine Kiinste als Rhetor voll entfalten, um den
Anforderungen eines gebildeten Publikums gerecht werden. Zu den stilistischen An-
spriichen der kaiserlichen Rede gehorte es auch, dass der aktuelle Kaiser den zuvor
herrschenden iibertraf.® Forderungen, die in einer Rede an den Kaiser gestellt wur-
den, oder Kritik, die gedufert wurde, sollten, wie Errington liberzeugend zeigt, eben-
falls nicht allzu wortlich genommen werden. Es sei nicht vorstellbar gewesen, dass
der Kaiser in einer hochoffiziellen Situation wie etwa bei einer Lobrede unvollkom-
men scheine.® Die parrhesia, die der philosophische Redner, in unserem Falle The-
mistios, fiir sich beanspruchte, gehorte gewissermafien auch nur zu den formalen
Anforderungen, den topoi einer guten Lobrede auf den Kaiser.®* Sich an rhetorische
Konventionen gehalten zu haben, wurde von den Zuhdrern anscheinend jedoch nicht
als mangelnde ,Wahrhaftigkeit* des Themistios gewertet.

Themistios’ wichtigste Aufgabe in seiner ersten Lobrede auf Valens war, wie im
Kapitel III gezeigt werden soll, die gottliche Legitimation des Herrschers aufzuzeigen.
Der Bereich des Gottlichen gehorte traditionellerweise in den Bereich der Philosophie.
Es war daher fiir den Erfolg der Rede, in der erklart wurde, dass der Kaiser von Gott
eingesetzt sei, von elementarer Bedeutung, dass der Panegyrist, der eben diese Ver-
bindung zwischen dem Kaiser und Gott behauptete, auch als Philosoph ernst genom-
men wurde. Welche Funktion sollten die Reden, in denen die gottliche Legitimation
behauptet wurde, haben, wenn der Philosoph, der sie vortrégt, als ,spin doctor‘ ent-
larvt worden wére? Es wirkt wenig plausibel, dass der Erfolg des Themistios allein
darin lag, dass er stilistisch und rhetorisch herausragend gesprochen hat.®® Rhetorik

was, after all, endemic in the fourth century and possessed a long history, with roots as much in the
philosophical as in the rhetorical tradition.*

81 Hierzu Leppin/Portmann, Themistios 6: ,Ein heutiger Leser mag sich provoziert fiihlen, wenn er
derartige Bemerkungen von demselben Redner auf mehrere verschiedene Herrscher angewendet fin-
det, doch auch hier ist das kiinstlerische Programm der Gattung des Panegyrikos zu berticksichtigen.*

82 Leppin/Portmann, Themistios 6 fithrten hierfiir den Begriff ,Uberbietungstopos ein.

83 Errington, Chiron 30, 2000, 864: ,It follows from this that concrete requests formulated by a
speaker, or ,advice‘ on policy given by him in a major ceremonial situation cannot be taken at face
value, since neither the speaker nor the emperor could afford to be seen to be unsuccessful, unge-
nerous or inaccessible on an important formally structured occasion before the assembled magnates
of the court and/or the whole Empire.“

84 Zur Bedeutung des Topos der parrhesia bei Themistios vgl. Kap. I1.2.1.

85 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 230: ,The secret of Themistius’ success with his con-
temporaries was indeed that he was not a rhetorician, but a professor of philosophy, the author of
famous and still extant paraphrases of Aristotle, and a man whose knowledge of Plato was so pro-
found that the fourth century text of certain dialogues can be partially reconstructed from his use of
them.“ Nach Vanderspoel, Themistius 4 nenne Gregor von Nazianz Themistios ,king of words‘ (Greg.



44 —— 11 Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

war gewiss ein wichtiger und selbstverstindlicher Bestandteil jeder guten Rede.*® Da-
riiber hinaus musste Themistios aber, wenn er fiir Akzeptanz des Kaisers und seiner
Politik werben wollte, glaubhaft sein. Wenn Themistios diese Funktion fiir den Kaiser
hatte, kann sich seine Rolle als Philosoph nicht darin erschopft haben, dass er nur
vorgab, Philosoph zu sein, da eine reine Stilisierung ohne inhaltliche Entsprechung
von dem antiken Publikum als solche wohl erkannt worden wére. Um als Philosoph
wirkméchtig zu sein, durfte er jenseits der rhetorischen Ebene, auf der er den Kaiser
loben musste, wahre Ideale, fiir die er stand, nicht verraten.®” Die Adressaten der
Rede durften keinen Widerspruch sehen zwischen den philosophischen Aussagen des
Themistios und seinem Lob fiir den Kaiser. Die Tatsache, dass er auf vier aufeinander
folgende Kaiser Lobreden gehalten hat,®® macht folgende Annahme plausibel:

Sein philosophisches Konzept, das die Basis flr sein Herrschaftsmodell bildete,
wurde von den Eliten als das eines Philosophen akzeptiert und fand Anklang, da
seine inhaltlichen Vorstellungen dem Geist der Zeit entsprachen. Der Zeitgeist jedoch
liefs sich nicht einfach in christlich und nicht-christlich einteilen, so dass auch die
allzu strenge Dichotomie fiir die Zeit des Valens kiinstlich ist.®°

Zusammenfassend lasst sich zu der Funktion des Panegyristen Themistios sagen,
dass die Bedeutung seiner Lobreden gerade in den philosophischen Aussagen lag, von
denen die Eliten erfuhren, dass auch der Kaiser sie teilt. Die Panegyriken gingen
damit tiber die Funktion einer neutralen Vermittlung von Werten, die von heteroge-
nen Eliten geteilt werden konnten, hinaus. Das in seiner Art besondere Modell ,The-

Naz. ep. 24). Die Frage ist allerdings, ob er dieses Lob nur auf die Rhetorik bezieht, oder ob er damit
nicht zugleich auch den Inhalt der Worte lobt.

86 Zudem belegt sie die Zugehorigkeit zur Welt der paideia.

87 Die philosophische Aufgabe wird auch gezeigt bei Daly, ByzZ 73, 1980, 2: ,During the more than
three decades of his public life, this mandarin of late antiquity sought to relate the general principles
he advocated as a philosophos to the particular problems he abserved as a politikos.“ So auch Heather,
in: Whithy, Propaganda 129: ,Themistius consistently started from philosophical principles when prai-
sing the persons and actions which were his subjects for the day.“ Stenger, Identitat 116: ,So liegt die
Vermutung nahe, daf$ er einerseits dem Selbstverstdndnis der Kaiser addquaten Ausdruck zu geben
verstand, andererseits aber nicht géinzlich seine eigenen Uberzeugungen verleugnete. Andernfalls
wiren seine AuRerungen ohne weiteres als Heuchelei zu erkennen gewesen, und ein paganer Redner
wie Libanios, der trotz Differenzen Themistios zu seinen Freunden zéhlte, hdatten ihm wohl kaum Bei-
fall gezollt.“

88 Or. 1, 2, 3 und 4 auf Constantius IL, or. 5 auf Jovian, or. 6, 7, 8, 10 und 11 auf Valens, or. 14, 15, 16, 17,
18 und 19 auf Theodosius I., or. 13 auf Gratian und or. 9 auf Galates; vgl. Stenger, Identitdt 115; Van-
derspoel, Themistius 5f.

89 Dazu Stenger, Identitat 114: ,Vom ausgehenden dritten bis hinein ins fiinfte Jahrhundert unternah-
men es Christen wie Heiden immer wieder, das Wesen der guten und schlechten Herrschaft in litera-
rischer Form zu erfassen. Beide Seiten rekurrierten hierbei zum Teil auf dieselben Theorien und
Gedanken, die ihren Ursprung bei Platon hatten, um gleichsam einen Mafistab festzuschreiben, ein
Ideal, an dem der regierende Kaiser gemessen wurde.“; Av. Cameron, Christianity and Rhetoric 133
schreibt hinsichlich der Beschreibung von Herrschaft bei Christen und Nicht-Christen von ,conver-
gence of theme and vocabulary.“



IL.1 Die Or. 6: Die Grenziiberschreitung des Panegyristen Themistios =—— 45

mistios konnte nur funktionieren, wenn er von den Eliten gerade nicht fiir einen
,spindoctor*, wie Heather es meint, gehalten wurde.”

I1.1.2 Der Streit um die ,wahre‘ Philosophie

Die strikte Trennung zwischen christlichen und nicht-christlich-philosophischen Ansich-
ten, die in der modernen Forschung die Sicht auf die besondere Rolle des Themistios
lange erschwerte, geht auf antike Schriften zuriick, deren Autoren jeweils extreme Auf-
fassungen vertraten. Die Neuplatoniker nach Jamblichos, radikale Gegner der Christen,
sind ein Beispiel fiir eine solche Auffassung. Die theurgisch ausgerichteten Intellektuel-
len und Philosophen der Zeit des Themistios wie Eunapios und Libanios gingen in ihrer
Ablehnung der Christen so weit, dass sie ihnen absprachen, tiberhaupt gebildet sein zu
konnen.” Sie beurteilten die Lehre der Christen nach ihren eigenen Mafstében fiir Phi-
losophie. Diese beinhalteten paideia®* als Grundvoraussetzung sowie verschiedene Stufen
der philosophischen Erkenntnis, die sie durch intensives Studium erlangen konnten. Fiir
die theurgischen Philosophen gehérten dazu auch Divination und Theurgie.” Nach die-
sen Kriterien konnten die christlichen Lehren bei den theurgischen Neuplatonikern nicht
bestehen. Thre Philosophie, die in der Literatur auch Theosophie genannt wird, war nicht
denkbar ohne kultische Handlungen und den dahinter stehenden Gétterglauben.”* Das
wiederum erklart, warum es eine wechselseitige Abneigung zwischen Christen und den
theurgischen Neuplatonikern gab.”

Themistios hingegen vertrat als Nicht-Christ einen Ansatz von Philosophie, der
grundsatzlich vereinbar war mit den christlichen Vorstellungen. Die Prioritéit lag bei
ihm auf der Lehre vom ,guten Handeln‘, wobei dies nicht in elitdren geheimen Krei-
sen gelehrt werden sollte, sondern in 6ffentlichen Reden. Aufgrund seines starken Be-
zugs auf Platon war seine Auffassung von Philosophie sehr kompatibel mit den
christlichen Vorstellungen. Das machte ihn flir den Kaiser zum idealen Lobredner.
Der Kaiser setzte mit Themistios auf einen Redner, der ihn nicht einfach nur lobte,
sondern ihn nach einem philosophischen Konzept als denjenigen auswies, der von

90 Errington, Chiron 30, 2000, 874; Heather, in: Whitby, Propaganda 141.

91 Stenger, Identitdt 223: ,Da der Gebildete (sc. bei Eunapios und Libanios) wie wir gesehen haben,
als Anhénger des alten Gotterkultes konzipiert wird, sind Christen a limine ausgeschlossen.“

92 Zur komplexen und bedeutenden Rolle der paideia zur Zeit des Themistios s. Hoof, CQ 63, 2013,
387-406.

93 Vgl. Kap. I1.1.1-11.14.

94 Fowden, JHS 102, 1982, 37f.

95 Eine interessante Parallele zu den neuplatonischen Formen der Erkenntnis zeigt Brownen in: Pa-
choumi/ Edwards, Praying and Contemplating 123-137, der die Traumvisionen bei Origenes in Contra
Celsum untersucht. Diese strukturelle Ahnlichkeit der Form der Erkenntnis spricht jedoch nicht gegen
die Auffassung, dass die Christen die konkrete Form der Erkenntnisgewinnung der theurgischen Phi-
losophen ablehnten, da diese dazu nicht Christus anriefen.



46 —— II Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

Gott eingesetzt worden war.’® Um das zu erreichen, nutzte er seine Reden, die darauf
abzielten, die Mehrheit der Eliten fiir seine Haltung zu gewinnen, die ihrerseits die
extremen Positionen der theurgischen Neuplatoniker nicht teilten.?” Der Konflikt zwi-
schen den neuplatonischen theurgischen Philosophen und Themistios bestand nicht
darin, dass sie einem der Thren vorwarfen, auf Abwege geraten zu sein, indem er sich
dem Kaiser zur Verfiigung stellte. Vielmehr sprachen sie Themistios aufgrund seines
philosophischen Konzepts ab, iiberhaupt Philosoph sein.”® Der Unterschied zwischen
Themistios und den theurgischen Neuplatonikern soll exemplarisch an Julian®® und
Themistios gezeigt werden. Dafiir eignet sich der Brief Julians an letzteren gut, da
darin die einander widersprechenden Konzepte des vor allem politisch aktiven und
des theurgischen Philosophen deutlich werden.

Aber ich will dir die Punkte deines Briefes verdeutlichen, die mir Kopfzerbrechen bereiten, mein
lieber ehrenwertester Freund, denn ich mdchte sie etwas besser verstehen, Du sagtest, du billigst
ein Leben der Tat eher als das philosophische Leben, und du nanntest als Zeugen den weisen
Aristoteles, der das Gliick im guten Handeln verortet und bei der Erérterung des Unterschieds
zwischen dem politisch aktiven Leben und dem kontemplativen Leben etwas zogerlich bei dieser
Frage sei, und obwohl er in seinen anderen Schriften das kontemplative Leben bevorzuge, lobe
er hier die Architekten schoner Taten. (Jul. ad Them. 263b—c)

Julian erweist sich in diesem Abschnitt seines Briefes als verwundert dartiber, dass The-
mistios das Handeln der Kontemplation des Philosophen vorziehe (tov év tf] mpégel
Tapd TOV PLA6co@ov énavelg Biov). Hier zeigt sich der philosophische Grundkonflikt

96 Hier greife ich vorweg, was vor allem in Kapitel III an ausgewahlten Passagen der Reden gezeigt
werden soll; geradezu skandalds musste fiir die theurgischen Philosophen gewesen sein, dass fiir The-
mistios die Tatsache, dass jemand Kaiser geworden war, gleichbedeutend dafiir war, dass er von Gott
gewollt war. Das implizierte, dass auch ein Kaiser ohne paideia der gottgewollte Kaiser sein konnte.
Das widersprach dem paideia-Verstandnis Platons, wie es im Folgenden zum Ausdruck gebracht wird:
,Ich behaupte, erwiderte ich, daf} die eine Form der Staatsverfassung eben die ist, die wir behandelt
haben; man konnte sie jedoch auch mit zwei Namen bezeichnen. Ragt namlich unter den Regenten ein
Mann besonders hervor, wo wird man sie Kdnigtum nennen; sind es mehrere, so heifSt sie Aristokratie.
[...] Dies also, fuhr ich fort, erklére ich fiir die eine Art; denn ob es nun mehrere sind oder ob es einer
ist, so rtttelt er doch wohl auf keinem Fall an den wichtigeren Gesetzen der Stadt, wenn er der Erzie-
hung und Bildung (nmawdeia) teilhaftig geworden ist, die wir beschrieben haben.“ (Plat. rep. 445d—e, iib.
Rufener).

97 Die theurgischen Philosophen, gerade auch wegen ihrer radikalen Haltung dem Christentum ge-
geniiber, stiefien nach Stenger, Identitat 190 in ihrer Zeit auch bei den Nicht-Christen auf Ablehnung,
was dieser daraus folgert, dass Libanios in seinen Lobreden auf Julian, im Prosphonetikos und im Hy-
patikos, die theurgischen Praktiken und die damit verbundene Verachtung des Christentums nicht
erwdahnt.

98 Zu Themistios’ Philosophenkonzept s. Kap. 11.1.2.

99 Zu den theurgischen Neuplatonikern und Julian vgl. z. B. Bowersock, Hellenism 13: ,,The more ext-
rem Neoplatonists, the so-called theurgists and wonder-workers, who made such a powerful impres-
sion upon the young Julian, had succeeded in turning that branch of Neoplatonism into something
very close to a religion for pagan intellectuals.“; zu Themistios und Julian vgl. Jones, Historia 59/4,
2010, 501-506.



IL.1 Die Or. 6: Die Grenziiberschreitung des Panegyristen Themistios =——— 47

zwischen Julian und Themistios. Nach O’Meara stehe bei Themistios das politische Té&-
tigsein des Philosophen iiber der philosophischen Kontemplation.'®® Schramm meint,
dass zwar auch Themistios ,die theoretische Philosophie hoherrangig als die praktische
Philosophie“ angesehen habe, dass er aber im Unterschied zum ,traditionellen Neupla-
tonismus* fiir das politische Leben eine Umkehrung vorgenommen habe, indem er die
»Vita activa vor die vita contemplativa“ gesetzt habe.’® So sei fiir Themistios das ,letzte
Ziel“ der Philosophie nicht die ,Riickkehr zu Gott und zum Einen“ gewesen. Er wollte
nach Schramm vielmehr aus seiner Kenntnis ,Begriindungsstrategien® fiir die politi-
sche Beratung, Erziehung und Gesetzgebung gewinnen.'%*

Nach O’Meara stellte sich bei Julian hingegen die Hierarchie genau andersherum
dar. Julian habe gefordert, dass sich die politische Tatigkeit des Philosophen dem le-
benslangen Bemihen um Erkenntnis, dem Leben der Kontemplation, unterordnen
solle. Wird der Brief in dem Kontext betrachtet, dass Themistios bereits Lobredner
des Kaisers war, enthélt er implizit eine weitere Aussage:

Wahrend Julian davon ausgeht, dass die ,wirkliche* Nachahmung des Goéttlichen,
auch die des Kaisers, nur tuber die Kontemplation und damit die Erkenntnis des
Gottlichen moglich sei, meinte Themistios, dass der Kaiser allein durch seine Taten
das Gottliche nachahmen konne. Da dem Kaiser die meiste Macht zur Verfligung
stehe, konne nur ihm die Nachahmung des Gottlichen durch seine guten Taten, seine
philanthropia, gelingen.'®® Dafiir brauche er keine philosophische Kontemplation.'®*

Angenommen, dass es bei dem Streit zwischen Themistios und Julian implizit
auch um die Frage der Nachahmung des Gottlichen durch den Kaiser ging, handelt es
sich hierbei nicht nur um eine akademische Streitfrage unter ansonsten eher &hnli-
chen Philosophen. Daly meint, dass die fundamentalen Unterschiede zwischen Julian
und Themistios von modernen Historikern zu wenig beachtet worden seien.’®> Nach
Schramm kritisierte Julian Themistios in diesem Brief in mehrerer Hinsicht: Er richte
sich dagegen, wie Themistios seine Rolle als Philosoph und als kaiserlicher Ratgeber

100 O’Meara, Platonopolis 207.

101 Schramm, Freundschaft 199; zu dem Unterschied der Tugendlehre des Themistios zu der neupla-
tonischen scala virtutum s. auch die Erklarung bei Schramm, Freundschaft 229-239.

102 Schramm, Freundschaft 199f.

103 Zur philanthropia des Kaisers und seiner Nachahmung des Gottlichen bei Themistios s. Kap. IV.1.
104 O’Meara, Platonopolis 207; einen plausiblen Vergleich des unterschiedlichen Philosophieverstand-
nisses, hauptséachlich entwickelt aus dem Brief Julians an Themistios, liefert Schramm, Freundschaft
306-325.

105 Daly, ByzZ 73, 1980, besonders 7; vgl. Seeck, Briefe Libanios 301; Stegemann, Themistios (2), RE
5A2, 1934, 1645; Bidez, Julien 107-108, 206-207; Bouchery, Themistius 204-209; Heather, in: Whitby,
Propaganda 127 dagegen nimmt Themistios als Philosoph in seinen Reden nicht ernst und denkt
daher, dass die Differenzen, auf die Themistios hinweist, nicht ernstzunehmen seien; inzwischen beto-
nen dagegen etwa Penella, Greek Philosophers; O’Meara, Platonopolis; Schramm, Freundschaft und
Stenger, Identitat die Differenzen zwischen Themistios und den neuplatonischen Philosophen seiner
Zeit und sehen Themistios ebenfalls als Philosophen.



48 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

sehe, wie er als Panegyrist auftrete und wie er tiber das Verhéltnis zwischen Philoso-
phie und Politik denke.'*®

Themistios’ Haltung, die Julian in seinem Brief beanstandet, ist gut fassbar in sei-
ner or. 2 auf Constantius:

Wenn es nun heifst, dafs durch das gerechte Handeln der Gerechte so wird, durch das besonnene
der Besonnene, bei einem entgegengesetzten Handeln aber iiberhaupt keiner gut werde; wenn
gleichwohl die Masse das nicht tut, sondern durch die Flucht in die Theorie glaubt zu philoso-
phieren — dabei tut sie etwas dhnliches wie die Kranken, die dem Arzt zwar genau zuhéren, sei-
nen Anordnungen jedoch in keinem Punkte folgen — so werden — wie diese sich bei einer solchen
Verhaltensweise korperlich nicht wohl befinden — diejenigen, die so philosophieren, sich seelisch
nicht wohl befinden. Wenn nun diejenigen, die in die Theorie fliehen, nicht Philosophen, son-
dern ,filschlich dem Namen nach Philosophen'?” sind, dann ist klar, daf8 diejenigen, die statt
Begriffen Taten sehen lassen, vollkommen zu Recht Philosophen genannt werden.'®® (Them. or.
2, 32a-b; Uib. nach Leppin / Portmann)

Nach diesen Worten sind fiir Themistios nur diejenigen, die aktiv Philosophie betrei-
ben, ,richtige‘ Philosophen. Die anderen, die sich nur mit der theoretischen Philosophie
beschaftigten, seien nur ,filschlich dem Namen nach Philosophen“!® Im Gegenzug
dazu nennt Julian in einem Brief an Priscus diejenigen Philosophen, die wie Priscus
Jamblichos nahe stehen, ,wahre Philosophen® (6Anfwvoug (...) @iAoad@oug)."™® Wollte
man die Forderung des Themistios mit dem neuplatonischen Stufenmodell erkldren,
dann spielen die sogenannten ,politischen Tugenden‘ bei Themistios die Hauptrolle.
Die ,politischen Tugenden‘ sind zwar auch in der theurgischen neuplatonischen Phi-
losophie wichtig, bilden aber nur eine Vorstufe zu der eigentlich angestrebten
Gotteserkenntnis."

Die angefiihrten Belege sind daher als ein starkes Indiz dafiir zu werten, dass The-
mistios und Julian einen Konflikt dartiber ausgetragen haben, ob nun Themistios ein
,wahrer* Philosoph sei, da er seine Lehre 6ffentlich in Reden verkiindete, oder ob nicht
eher die theurgischen neuplatonischen Philosophen in der Tradition des Jamblichos die
,wahren‘ Philosophen seien, denen Themistios vorwarf, dass sie ,nur im stillen Kadm-

106 Schramm, Freundschaft 309.

107 Ubersetzung dieser Wendung von Schramm, Freundschaft 198.

108 Them. or. 2, 32a-h: ei 00v Aéyetat 6TL ¢k ToD Ta Sikawa TpdrTew 6 Sikalog yivetal Kal £k 00 Ta
owEPOVA 0 COYPWV, £k 8¢ TOD W) TPATTEY TAlTH 0VSELS &V 008E peAAnoeley ayabog yevéaBal, GAN ol
oMol TadTa PEV 0V TPATTOVGLY, Tl 8¢ TOV AGYOV KATAQEVYOVTOG 0lovTal PLAOGOPETY, GUOLOV TL
1ol00VTES TOTG KAPVOLGLY, 0l T(V laTp®dv dkovovaL pev EntpeAds, molodol 8¢ 008EV THV TPOCTATTOWE-
Vv, Gomep o0V 008¢ ékelvol gD £€ouat O akpa olTw Bepamevdpevol 008E o0ToL THY YuYV 00TW
OL0G0POTVTES, £l 00V 0V PIAGG0POL, AAAY PELSHVLPOL Ol KATAPEVUYOVTES ETL TOV ADYOV, SHAGV TTOL GG
ol Ta €pya €mSetkvopevol avtl TV Adywv aAnBvds &v kal £vSikwg a&lolvto To0 TPocprUaTOS.

109 Schramm, Freundschaft 198.

110 Jul. ep. 13[Bidez/Cumont]; vgl. Bringmann, in: Schéfer, Kaiser Julian 95.

111 O’Meara, Platonopolis 51; zum Verhéltnis des Themistios’ zu den neuplatonischen Tugendgraden
s. Schramm, Freundschaft 237-8.



IL.1 Die Or. 6: Die Grenziiberschreitung des Panegyristen Themistios =—— 49

merlein“ blieben und sich damit wie ,hinter einer Wand verstecken® wiirden."" Julian
nimmt innerhalb des Streits um die ,wahre‘ Philosophie gewiss eine besondere Rolle
ein, da er zugleich Caesar und spater Kaiser war. Wichtig flir meine Untersuchung ist,
dass Julian auch als Kaiser von seinem Bild der ,wahren‘ Philosophie keineswegs abge-
wichen zu sein scheint. Wie der Streit um die ,wahre und falsche Philosophie‘ von The-
mistios vor allem in seiner ersten Lobrede auf Kaiser Valens, or. 6 weitergefiihrt wird,
soll im folgenden Kapitel gezeigt werden.

I1.1.3 Themistios und die ,,Giftmischer und Sykophanten*

So setze ich denn als wichtigstes Merkmal eures Charakters, daf§ ihr diese Verwandtschaft (sc.
die der Philosophie und der Herrschaft) sehr wohl erkannt habt und ihr gegeniiber nicht die-
selbe Haltung einnehmt wie die meisten, die wegen der Unebenbiirtigen, die ihrem Unterfangen
nicht gewachsen sind, auch den Vollbiirtigen ztirnen. Nicht so bei euch, denn ihr glaubt, daf Gift-
mischer mit Arzten nichts zu tun haben, auch nicht Sykophanten mit Rednern, auch nicht jene

112 Or. 22, 265b—d; or. 28, 341d—342c; Schramm, Freundschaft 198; Daly Byzantion 45, 1975, 25; wegen
dieses Grundkonflikts erscheint es nicht wahrscheinlich, dass Julian Themistios als seinen Lobredner
wollte. Wie sollte er sich von einem Philosophen als gottgewollter Kaiser loben lassen, den er nicht als
Philosophen gelten lief3, da er in seinem Gotteskonzept so fundamental von dem abwich, was Julian
glaubte? Der Unterschied der beiden Konzepte lag vor allem darin, wie Julian und Themistios die
Nachahmung Gottes jeweils als moglich dachten. Fur beide hing diese mit dem Amt des Kaisers zu-
sammen, wurde jedoch jeweils vollig unterschiedlich vorgestellt. Dazu mehr in Kap. III.2-111.2.3; zur
Deutung, dass es sich beim Risdlat, einer auf Arabisch erhaltenen Rede tiber die konigliche Herrschaft,
um eine Rede des Themistios auf Julian handelt (Text bei Downey/Schenkl/Norman III 82-119) vgl. Lep-
pin/Portmann, Themistios 12; zur bezeugten, aber verlorenen Rede: Lib. ep. 1430; Seeck/Schenkl,
RhM61, 1906; Brauch, Byzantion 63, 1993b; Vanderspoel, Themistius 127-134 und 241-34 deutet den
Risdlat als eine Rede Themistios’ auf den Kaiser Julian; Penella, Greeek Philosophers 136 sieht, indem
er Eunapios’ Griinde dafiir, warum er Themistios nicht aufgefiihrt hat, anfiihrt, einen Zusammenhang
zwischen Themistios’ marginaler Stellung unter Julian und deren philosophischen Differenzen: ,Euna-
pios would have viewed Themistius as a pagan ,heretic: blind to the threat posed by Christianity and
barbarism, Themistius did not have the benefit of lamblichan Neoplatonism and had ,sold out“ to the
Roman imperial order instead of pursuing a disinterested paideia or at least restricting his activism to
the traditional arena of the polis. It was convenient for Eunapios that this ,heretical“ pagan had been
marginalized during the reign of his hero Julian.“; vgl. Dagron, Travaux et mémoires 3, 1968, 230-235;
Cracco Ruggini, in: Studi storici in onore di Ottorino Bertolini 54ff. und Daly, ByzZ 73, 1980, 1-11;
vgl. auch Heather/Moncur, Politics 4, der aufzeigt, wie sehr Themistios der rémischen Idee von gottli-
cher Ordnung und romischem Kaiser entsprach: ,The Divine Power had given the Romans world do-
minion for its own purposes. Such a vision of world order had deeper roots in Greek, not least
Aristotelian, ideas that public political participation was the key means of bringing human beings to
their proper evolutionary state. (...) This belief in the importance of political participation, manifested
in its fourth-century context in a belief in the divine legitimacy of the Roman state, distinguished The-
mistius from contemporary Neoplatonists. The latter, by contrast, sought to bring individuals to their
,proper* state through inner spiritual developments, which would provide a ,born again‘ quality to
their lives.“



50 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

mit irgendeiner Kunst, die diese Kunst in einer ihrem Wesen nicht entsprechenden Weise ge-
brauchen. Deswegen habt ihr den Philosophenmantel nicht aus dem Palast entfernt. Er wird von
euch nicht weniger in Ehren gehalten als Heerfiihrung und Provinzverwaltung.'”® (Them. or.
6,72b; ib. nach Leppin/Portman)

In diesem Zitat bescheinigt Themistios Valens und seinem Bruder, dass sie den ,,Philoso-
phenmantel“ so hoch ehrten wie Heerfiihrung und Provinzverwaltung.'** Entscheidend
flir die Interpretation ist die Frage, auf wen Themistios mit dem Wort ,Philosophen-
mantel verweist. Lenski sieht darin eine Anspielung darauf, dass diejenigen Philoso-
phen, die kurz nach der Ernennung des Valens durch Valentinian angeklagt worden
waren, die beiden Kaiser durch ,Magie vergiftet zu haben, nicht verurteilt worden
seien.’ Themistios spricht aber nicht davon, dass es allen Philosophen und somit auch
den Angeklagten gut gehe, sondern er sagt lediglich, dass der ,Philosophenmantel’ nicht
aus der Nahe des Kaisers verbannt worden sei. Hatte Themistios damit sagen wollen,
dass die Neuplatoniker nach Jamblichos nicht vom Hof verbannt worden seien, hatte er
sich mit dieser Behauptung unglaubwiirdig gemacht. Unabhéangig davon, ob es im Rah-
men der Magieanklage zu Verurteilungen kam, war allen Zuhorern bewusst, dass die
Philosophen, die vorher Julian nahe gestanden hatten, sehr wohl aus dem Zentrum der
Macht entfernt und einige dartiber hinaus auch auf verschiedene Weise verfolgt wor-
den waren. So berichtet etwa Libanios in seinem Epitaphios auf Julian, dass diejenigen,
die von Julian beschenkt worden seien, ,gefoltert wiirden, indem man sie nackt in der
Sommersonne schmoren lasse, um von ihnen Geldsummen zu erpressen, die sie un-
méglich bezahlen kénnten.“""® Auch sei im Friihjahr 364 n. Chr. der Prozess gegen einen

113 Them. or. 6,72b: tolto ToiVUV AUTO TPHTOV TTOLOTHAL THG VPETEPASG PUOEWG aNUETOV, OTL TV OLY-
YEvelav TadTnV oUK fyvofoate ovde memovhate TadTov Tolg ToAAOLG, ol SLd ToLg voboug Tol mpdyua-
70¢ Suoyepaivouat kal ToLg yvnalovg. GAN oly LUETG, AAN0U8eV oileaBe mpoankely Tolg tatpolg Tolg
eapuakéag ov8e Tolg PTOpol TOUG GUKOQPAVTAG, 0VSE GAAR Té€XVN TOLG & un mépuke Tff TEXVN
XPWUEVOULG, Kal 8Ld ToTTo TGV Pacideiwy ovk ameAnAdkate TO TPLPWVLIOV, 008E RTTOV EVTLHoY TIap’
VUly oTpatnyiag Kai catpameiag.

114 In Kap. IV.1 soll die Bedeutung der Aussage gezeigt werden, dass der Kaiser das ,charakterliche
Merkmal‘ aufweise, die Verwandtschaft zwischen Herrschaft und Philosophie erkannt zu haben.

115 Lenski, Valens 25, Anm. 70: Amm. 26,4,4 berichte, dass die beiden Kaiser dafiir keinen Beweis ge-
funden hatten. Ammian und Zos. 4,1,1, der nur von einem erkrankten Kaiser, Valentinian, berichtet,
stimmten darin tberein, dass die Kaiser gedacht hétten, dass das Fieber des bzw. der Kaiser von den
Freunden des Julians verursacht worden sei; Lenski, Valens 25f.: ,In fact, the letters of Libanius from
the period indicate that, at least in 364, Sallustius was still able to mollify the zeal of the new emperors
against Julian’s friends. How far he was successful is difficult to gauge. Ammianus implies that the
investigations ended for lack of credible evidence. Even so, we shall see that a number of sources re-
port prosecutions against Julian’s former officials. Times were tense, even if the tension had not yet
reached the breaking point.“

116 Lib. or. 18,287, Wiemer, Libanios 261; die Gefahr einer Anklage wegen Magie schétzt Knipe, in:
Cain/Lenski, Power of Religion 97f. bereits bei Jamblichos hoch ein. Er meint, dass Jamblichos’ Be-
hauptung, er konne mittels der Theurgie den iibernattirlichen Kréften Befehle geben, leicht als Zaube-
rei hatte ausgelegt werden konnen, die seit Diokletian ein gefahrliches Verbrechen dargestellt hétte,



IL.1 Die Or. 6: Die Grenziberschreitung des Panegyristen Themistios = 51

ehemaligen engen Berater Julians eingeleitet worden, den theurgischen Philosophen
Maximos von Ephesus."”” Nach Libanios’ Darstellung im Epitaphios seien die theurgischen
Philosophen das grofte Opfer des Kaiserwechsels zu Valentinian und Valens gewesen."'®
Die Aussage des Redners, dass der Philosophenmantel, sprich die Philosophen, nicht vom
Hof vertrieben wurden, klingt daher zunéchst unglaubwiirdig. Unter der Annahme, dass
Themistios nicht offensichtlich Falsches behaupten darf, um seine Glaubwiirdigkeit bei
den Eliten zu behalten, ist daher Lenskis Interpretation nicht zufriedenstellend. Denn,
dass die Philosophen, die friher bei Julian waren, erst des Mordversuchs verdachtigt
werden und dann am Hofe des Valens verkehren, klingt unplausibel. Die Aussage ergibt
jedoch dann Sinn, wenn man den Philosophenmant als ein Synonym fiir Themistios ein-
setzt. Dann hat der Satz folgende Bedeutung: Da der Kaiser zwischen Giftmischern und
Arzten und zwischen Rhetoren und Sykophanten unterscheiden kann, erkennt er auch
den Unterschied zwischen Themistios, dem Philosophen und den theurgischen Philoso-
phen, den ehemaligen Freunden Julians, denjenigen, die im Zusammenhang der Erkran-
kung der beiden Kaiser der Magie angeklagt worden sind und somit ihre Kunst auf eine
falsche Art und Weise gebrauchen."® Unter dieser Annahme sagt Themistios, dass der
Kaiser ihn als Philosophen nicht vom ,Hof* verbannt habe. Vor dem Hintergrund des Kon-
flikts um die ,wahre‘ Philosophie lasst sich diese Behauptung sehr gut erweitern zu: die
anderen Philosophen habe der Kaiser sehr wohl vom ,Hof* verbannt. Damit wiirde The-
mistios sein Konzept von Philosophie zum allein gtiltigen erkldren. Ganz im Stil des
Streits zwischen ihm und den theurgischen Neuplatonikern sprache er diesen schlicht-
weg ab, Philosophen zu sein. Er bezeichnete sie als ,Unebenbiirtige, die die ,Kunst in
einer ihrem Wesen nicht entsprechenden Weise“ (008¢& A T€xvn TOUG G Ui TEQUKE Tij
TéYVN XPWHEVOULE) betrieben. Zugleich bringt Themistios sie durch seine drei Vergleiche
in eine grofSe Nédhe zu den Giftmischern und Sykophanten, fast so als wolle er die ,fal-

wobei er auf Fogen, Wahrsager 63-69 verweist, wo sie auf die Unterdriickung der magischen Kunste
zur Zeit Diocletians eingeht. Knipe, in: Cain/Lenski, Power of Religion 98 erscheinen die ,magischen’
Praktiken, die in den griechischen Quellen mit yonteia bezeichnet werden, den Methoden, die Jambli-
chos hinsichtlich der Theurgie beschreibt, auffallend &hnlich.

117 Lib. or. 18,287; Wiemer, Libanios 261 datiert Lib. or. 18 in die Zeit des Valens, da er das Vorgehen
gegen die dargebrachten Opfer in in Zusammenhang mit dem néchtlichem Opferverbot bringt, das
Valens am 9. September 364 erlassen hat (CTh 9,16,7). Er deutet den Prozess gegen Maximos aus einem
Vergleich mit Eun. vit. 4,11-17; Valentinian I. 1asst nach Wiemer, Libanios 255, Anm. 38 den Prozef
gegen Maximos bei einem Aufenthalt in Konstantinopel im Mérz 364 beginnen; zum Misstrauen der
neuen Kaiser gegeniiber den ehemaligen Vertrauten Julians s. Lenski, Valens, 106 {.

118 Lib. or. 18, 287.

119 Die Perfektform ameAnAdxarte legt nahe, dass Themistios hier nicht narrativ von einer vergange-
nen Handlung des Kaisers berichtet, wie es etwa die Erzdhlung der Verfolgung einiger Philosophen im
Zusammenhang mit der plotzlichen schweren Erkrankung der beiden Kaiser gewesen wére. Statt des-
sen wird mit dem Perfekt betont, dass der Kaiser die Philosophie nicht vertrieben hat, so dass sie am
Kaiserhof auch jetzt noch présent sei. Heather/Moncur, Politics 5 meint, dass Themistios oft sich selbst
meine, wenn er von ,Philosophie‘ spreche; in or. 34,14 sagt Themistios von sich, dass er im Gesprach
mit dem Kaiser seinen Philosophenmantel getragen habe.



52 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

schen‘ Philosopen ebenfalls als Giftmischer bezeichnen. Der Schluss, dass Themistios mit
diesem Zusatz die ,falschen Philosophen‘ indirekt als Giftmischer und Sykophanten diffa-
miert, ist nicht zwingend, aber doch naheliegend: Da die Rhetorik einen Bereich der Phi-
losophie darstellte und der Vorwurf der Manipulation geradezu topisch war, scheint
nachvollziehbar, dass Themistios die ,falschen‘ Philosophen indirekt mit Sykophanten
vergleicht.”® Doch wie passt der Vergleich mit den Arzten und den Giftmischern zu den
Philosophen?

Wie die rhetorische war auch die heilende Kraft der Philosophie topisch."! Der
Vorwurf, dass Philosophen Giftmischer seien, taucht explixit bei Julian auf: Er berich-
tet in seiner Rede ,Gegen die ungebildeten Hunde“, die er 362 gehalten hat, dass die
Jugendlichen davon abgehalten werden sollten, Philosophie zu betreiben, indem
ihnen gesagt wiirde, dass es sich bei den Schiilern des Pythagoras, Platons und Aristo-
teles um Zauberer, Sophisten, Eingebildete und eben Giftmischer (¢appaxetg) han-
dele.’” Stimmen die Interpretation, dass Themistios iiber den Vergleich mit den
Giftmischern und Sykophanten die ,unfdhigen‘ Philosophen diffarmiert, zielt Themis-
tios damit auf die ehemaligen Freunde Julians, die bereits zu Beginn der Herrschaft
Valentinians und Valens’ verdichtigt worden waren, die beiden kaiserlichen Brider
vergiftet zu haben."” Damit spriache Themistios aber nicht nur den Freunden Julians,
sondern diesem selbst indirekt ab, ein Philosoph gewesen zu sein.

Die Stelle enthdlt jedoch auch noch eine Aussage tiber den Kaiser Valens. Indem
dieser das verwandtschaftliche Verhéltnis zwischen sich als Herrscher und dem Philo-
sophen erkannt und daher Themistios am Hof habe, erkenne er Themistios’ Philo-
sophiekonzept an, ndmlich die Prioritat der vita activa und die damit verbundene
Pflicht des Philosophen, 6ffentlich zu lehren. Damit immunisierte sich Themistios zu-
gleich gegen seine Gegner. Entscheidender in Bezug auf den Kaiser ist jedoch, dass

120 Einer der bekanntesten romischen Belege fiir diesen Vorwurf ist sicher Catos Haltung gegeniiber
den Reden des Philosophen Karneades, der 155 v. Chr. als einer von drei athenischen Gesandten Rom
besuchte und an einem Tag fiir den Wert der Gerechtigkeit und am anderen dagegen gesprochen hat.
Cato hielt die Reden des Karneades fiir jugendgefahrdend, da sie das Konzept der moralischen Quali-
tét durch den mos maiorum infrage stellte und da es so schien, als ob es mdglich sei, mit einer guten
Rhetorik seinen Willen durchsetzen zu kénnen. Selbst Sokrates habe Cato der Altere aus &hnlichen
Griinden fiir einen ,Schwétzer und Aufriihrer bezeichnet“ gehalten, ,der sich nach Kréften bemiiht
habe, seine Vaterstadt zu tyrannisieren, indem er die alten Sitten aufzuldsen und die Biirger zu gegen
die Gesetze gerichteten Ansichten zu bewegen suchte.“: Jehne, in: Vogt-Spyra/Rommel, Rezeption
122-124.

121 So war Galen, um nur ein Beispiel zu nennen, zugleich Arzt und Philosoph und war der Ansicht,
,dass der beste Arzt zugleich Philosoph sei“: Allen, Erler/Tornau, Rhetorik 513.

122 Jul. or. 6,197d: OOk oloBa 8Twg TOLG UtV VEouE THG L ocopiag dtdyovoty GAAA €10 GANOLS TGV
©L0009pwV BpuAAoDvTeg; Oi ITuBayopou kal ITAATWVOG Kal ApLTOTEAOVG XOPELTAL YVI|GLOL YONTES
glvat Adéyovtat kal 6o@Lotal Kal TETUPWHEVOL Kal QapPUAKETG.

123 Lenski, Valens 125f.



IL.1 Die Or. 6: Die Grenzlberschreitung des Panegyristen Themistios =—— 53

Valens dadurch Julian iiberlegen wirkt. Obwohl Julian viele philosophische Berater'*
um sich hatte und selbst Philosophie betrieben hatte, habe er doch nicht wie Valens
erkannt — das ist die Hauptaussage —, wie verwandt die Herrschaft und die Philoso-
phie seien. Somit tbertraf Valens, der als ungebildet galt, nach der Logik der Rede,
mit seiner Erkenntnis den Kaiser Julian.

Die bisherige Interpretation legte ihren Schwerpunkt auf das Philosophiever-
stdndnis des Kaisers und den damit einhergehenden Implikationen. Doch wie wollte
Themistios fiir Akzeptanz der Eliten werben, wenn er vom Kaiser behauptete, dass
dieser seine Vorstellung von Philosophie teile? Welche Botschaft wurde den Eliten
damit vermittelt?

Die Aussage, dass der Kaiser der Philosophie als solcher nicht feindlich gegentiber-
steht, gewinnt ihre Bedeutung, setzt man sie in Beziehung zu dem Umgang Valentinian
und Valens’ mit den philosophischen Beratern Julians im Rahmen der Erkrankung der
beiden Kaiser. Die Verfolgung derjenigen, die Julian nahe gestanden hatten, musste fiir
Unruhe innerhalb der Oberschicht des Ostens gesorgt haben. Die nicht-christlichen Eli-
ten, die sich standesgemafd durch paideia auszeichneten, konnten damit Anlass zur Be-
flirchtung haben, dass sich die Verfolgung auch auf sie ausweiten kdnnte. Ein Indiz
dafiir, dass es berechtigt ist, solche Angste anzunehmen, kann darin gesehen werden,
dass es anscheinend 6fter Anschldge gegen Gebildete gab. So berichtet etwa auch The-
mistios in or. 7 von einem solchen:

Zum einen wollt ihr (sc. die beiden Kaiser, Anm. d. Verf.) euch um die Philosophie verdient ma-
chen, zum anderen wollt ihr, daf8 sie kein Unrecht leide und daf} deutlich werde, daf} jener Be-
schluf} nicht eurem Urteil entsprang, sondern dem allgemeinen Tumult und dem Aufstand und
einer Hirte, die erfahrungsgemaf diejenigen erfahren miissen, die eine héhere Bildung haben.'
(Them. or. 7,100a; iib. nach Leppin/Portmann)

Diese moglichen Sorgen beseitigt Themistios, indem er betont, dass er als nicht-
christlicher Philosoph hoch geehrt sei am Hof und zwar ebenso hoch wie die ,Heer-

124 Neben Maximos von Ephesos wird bei Eunapios noch ein anderer philosophischer Berater Julians
genannt, ein Hierophant, der mit dem Nestorius identifiziert wurde, der sich bei Zos. 4,18,2 findet:
Penella, Greek philosophers 143; tiber das Verhéltnis zwischen diesem Hierophanten und Julian:
Penella, Greek philosophers 142f.: ,The demise of pagan holy places and cult is the theme of another
passage in the Lives, where it is again the subject of a prophecy (Eun. vit. 7,3,1-5; 8,1,10-2,4). This pro-
phecy was uttered to Eunapios himself, in the 360s, by the Eleusinian hierophant who inititated him —
the same hierophant who had given religious instruction to Julian, who had been with Julian in Gaul
when he was acclaimed Augustus, and whom Prohaeresius had consulted during Julian’s reign (Eun.
vit. 7,3,7; 10,8,1-2). The hierophant predicted ,the ruin of the temples and the devastation of the whole
of Greece*.

125 Them. or. 7,100a: xai 8 @v €0 Toleite PLrocopiav kal 8U Gv T00 mdoyey kak®dg €aipelabe, kal
nioL yevéoBal eavepov §TL pite ketvn 1) YQog Thg uetépag kpioews v, AAAL ToT kowod BopyBou
kal Tfi¢ ovaTdoews Kat Tiig elwbuiag drmavtév dyvwpoouvng Tolg €v matdeia Steveykodat.



54 —— I Die themisteische Philosophie im zeitgenéssischen Diskurs

fiihrung und die Provinzverwaltung*.'® Damit gab er eine Garantie ab, dass die grie-
chische Bildung ,per se‘ von den Kaisern nicht bekdmpft werde und so auch nicht dieje-
nigen, die von der griechischen Kultur und der paideia gepragt und mit ihr verbunden
waren. Themistios sucht in seiner Rede nach einer Losung fiir die drohenden oder auch
latent vorhandenen Konflikte, die der Herrschaft des Kaisers dadurch héatten entstehen
konnen, dass die nicht-christlichen, gebildeten Eliten durch die Verfolgung der Freunde
Julians hatten veréngstigt sein konnen."”’ In den Augen dieser musste es unsicher sein,
ob der Kaiser den Unterschied zwischen griechischer Bildungsliteratur und der Litera-
tur eines Theurgen sah und anerkannte.”® Indem Themistios, der die paideia in seiner
Person gleichsam symbolisierte, aufzeigte, dass die Philosophie nach seinem Konzept
und damit auch die paideia in den Augen des Kaisers keine Gefahr darstellten, ver-
suchte er potentielle Ablehnung der Eliten gegeniiber einem ,philosophenverfolgen-
den“ Kaiser zu verhindern. Dies ging allerdings auf Kosten der Philosophen, die in der
Tradition des Jamblichos standen. Die Interpretation, dass Themistios sich selbst als
wahren Philosophen darstellt und der theurgisch-neuplatonischen Philosophen seiner
Zeit mit Giftmischern vergleicht, setzt voraus, dass er selbst in dem Ruf stand, die
Theurgie'® als Mittel der philosophischen Erkenntnis abzulehnen.”® Doch wie kommt
Themistios tiberhaupt dazu, diejenigen, denen er den Philosophennamen abspricht, mit
,Giftmischern‘ zu vergleichen?

I1.1.4 Die gefédhrliche Nahe der Theurgie zur ,Magie‘

Der Vergleich der ,falschen‘ Philosophen mit den Giftmischern in Them. or 6,72b ver-
deutlicht vor allem die Angst, welche die beiden neuen Kaiser anscheinend vor den
ehemaligen Anhdngern Julians hatten. Diese zeigt sich auch darin, dass Valentinian

126 Auch dem Kaiser musste daran gelegen sein, mégliche Angste zu nehmen. Dass Valens kein Inter-
esse daran hatte, grundsatzlich die paganen Mitglieder der Elite zu benachteiligen, zeigt sich daran,
dass er einige derjenigen, die unter Julian ein Amt hatten, darin belief und einige davon in vertrau-
ensvolle Amter kamen: s. auch Lenski, Valens 107.

127 O’Meara, Platonopolis 207.

128 So berichtet Ammian 29,2,4 und 29,1,41, dass 371 viele aus Furcht vor Verfolgung ihre ganze Bib-
liothek verbrannt hétten; vgl. nachstes Unterkap. I1.1.4; dass die Angst nicht unbegriindet war, zeigt
sich darin, dass auch Libanios seiner eigenen Angabe nach in Konstantinopel der ,Magie‘ angeklagt
worden ist: Lib. or. 1, 43.

129 Wie die Theurgie mit Hilfe von religiésen Ritualen die Seele, die nach Jamblichos nicht mehr Teil
der gottlichen Welt war, dazu bringen konnte, sich wieder mit ihrer Quelle zu verbinden ist sehr an-
schaulich dargestellt bei DePalma Digeser, in: Cain/Lenski, Power of Religion 81-92; iiber die Ausdeh-
nung des Konzepts der Theurgie bei Jamblichos s. Camplani/Zambon, AnnSE 19, 2002, 87 u. 90; Van
Liefferinge, La Théurgie 208f.

130 Penella, Greek philosophers 136 erklart die Ablehnung des Themistios durch Eunap damit, dass
Themistios sich bewusst von der ,esoteric interiority‘ und dem ,mysticism of Jamblichas Neoplatonism*
distanziert habe.



IL.1 Die Or. 6: Die Grenziberschreitung des Panegyristen Themistios =—— 55

und Valens glaubten, dass ihre Erkrankung kurz nach der Ernennung des Valens ein
Anschlag durch ,Magie‘ gewesen sei, und daraufthin die Philosophen, die Julian nahe-
gestanden hatten, anklagten."® Bei der Darstellung der Ereignisse durch Ammian
drangt sich die Frage auf, warum gerade den Philosophen vorgeworfen wurde, dass
sie magische Praktiken gegen Valens und seinen Bruder eingesetzt hdtten. Da sie
Freunde eines Kaisers waren, der die paganen Kulte wieder verstarken, weitere ein-
flihren und das Christentum beseitigen wollte, ist es nachvollziehbar, dass ihnen ein
Anschlag auf christliche Kaiser — auch aus Angst vor deren Rache — unterstellt wurde.
Wie aber ist die Verbindung zur ,Magie‘ zu erkldren, handelt es sich bei den Verfolg-
ten doch um Philosophen?

Die theurgische neuplatonische Philosophie stand dem, was man mit dem Begriff
,Magie‘ diffamieren konnte, naher, als es der heutige Begriff ,Philosoph‘ suggeriert.
Leppin spricht von einer ,Verschwisterung von Magie und Philosophie“. Diese habe
mit Jamblichos begonnen, der seinerseits in der Tradition Plotins stand. Er habe in
der Theurgie eine bislang unentdeckte Moglichkeit gesehen, sich Weisheit anzueig-
nen.® Gegen den von Leppin verwandten Terminus ,Magie‘ in Verbindung mit der
Philosophie konnte eingewendet werden, dass es sich bei den Praktiken, die die theur-
gischen Philosophen ausfiihrten, aus ihrer Sicht um religiosen Kult handelte, der
nicht mit dem Label ,Magie‘ gleichzusetzen ist. Der Vorwurf der magischen Praxis
war in der romischen Geschichte wohl bekannt. Gesetze gegen magische Praktiken
wurden nicht erst von christlichen Kaisern erlassen. So war etwa der iiber Divination
vorausgesagte Tod eines Kaisers bereits bei nicht-christlichen Kaisern ein Vergehen,
das als Hochverrat geahndet wurde. Auch der sogenannte Schadenzauber war ein be-
kanntes Delikt."** Gesetze gegen die Anwendung von ,Magie‘, die nur dann geahndet
wurde, wenn behauptet wurde, dass sie zu einem Schaden gefiihrt héitte, waren in
den Gesetzessammlungen in die zwei Bereiche ,Vorwurf von Magie“ und ,religiose

131 Amm. 26,4,4: Quibus ita nullo interturbante perfectis constricti rapidis febribus imperatores ambo
diu spe vivendi firmata, ut erant in inquirendis rebus graviores quam in componendis, suspectas morbo-
rum causas investigandas acerrime Ursatio officiorum magistro, Delmatae crudo, et Viventio Sisciano
quaestori tunc commiserunt, ut loquebatur pertinax rumor, invidiam cientes Iuliani memoriae principis
amicisque eius tamquam clandestinis praestigiis laesi. sed hoc evanuit facile ne verbo quidem tenus insi-
diarum indicio ullo reperto; vgl. Lenski, Valens 25f.

132 Leppin, Millenium 1, 2004, 73; einen sehr guten Uberblick iiber den Vorwurf der ,Magie‘ in der
Spétantike gibt zuletzt Kahlos, in: Salzmann/Saghy/Testa, Pagans and Christians 162-177. Als Beispiel
fiir ,The Label of Magic Attached to Political Adversaries‘ nennt sie die Anklage des Sopaters, eines
neuplatonischen Philosophens, dem im Rahmen von Machtstreitigkeiten am Hof des Konstantin vor-
geworfen worden sei, dass er mit ,magischen tricks‘ die Kornversorgung Konstantinopels aufs Spiel
gesetzt habe, indem er Winde, die fiir die Kornladung giinstig gewesen seien, zuriickgehalten habe:
Eun. vit 6,2,10; vgl. MacMullen, Christianity and Paganism 74ff.; Jamblichs Philosophie ist sehr an-
schaulich und genau erklart bei Schramm, Freundschaft 66-181; Vgl. Kap. I1.1.3; s. auch S. 190, Anm. 89
zu yontela.

133 Liebeschuetz, Continuity and Change 133-139.



56 —— II Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

Vergehen® bis weit in die Zeit der christlichen Kaiser voneinander getrennt."** Wie
kam es also dazu, dass die Ausfithrung von Kulthandlungen mit magischen Praktiken
gleichgesetzt werden konnten?

Leppin zeigt, dass sich die Bestimmungen dartiber, was als magische Praxis galt,
unter Constantius II. erweitert haben.'* So heift es:

Niemand befrage einen Eingeweidebeschauer (haruspex) oder einen Astrologen (mathematicus),
niemand einen Wahrsager (hariolus). Der verkehrte Beruf der Auguren und Seher verstumme.
Die Chaldéer, die Zauberer (magi) und die anderen, die das Volk wegen der Groéfe ihrer Untaten
Ubeltiter nennt, diirfen sich in keiner Weise in diese Richtung betitigen. Auf ewig schweige die
ganze Neugierde auf die Zukunftsschau. (CTh 9,16,4; 25. Januar 357; iib. Leppin)'*®

Constantius ahndete mit diesem Gesetz nicht nur solche seiner Meinung nach ,magi-
schen‘ Praktiken, denen unterstellt wurde, Schaden anrichten zu konnen. Das Gesetz
wendete sich ganz explizit gegen Handlungen, die mit der Herrschaftspraxis im Rémi-
schen Reich aufs engste verwoben waren.”’

Deutung von Zeichen etwa gehorte im romischen Staat zu dem wesentlichen Be-
standteil der politischen Kultur. Staat und Religion waren nicht zu trennen, da es keine
eigene ,Priesterkaste gab, sondern die jeweiligen romischen Magistrate auch kultische
Aufgaben {ibernahmen.”® Bei wichtigen politischen Ereignissen — besonders vor Krie-

134 Leppin, Millenium 1, 2004, 67.

135 Leppin, Millenium 1, 2004, 67.

136 CTh 9,16,4 (25. Januar 357): Nemo haruspicem consulat aut mathematicum, nemo hariolum. augu-
rum et vatum prava confessio conticescat. chaldaei ac magi et ceteri, quos maleficos ob facinorum ma-
gnitudinem vulgus appellat, nec ad hanc partem aliquid moliantur. sileat omnibus perpetuo divinandi
curiositas; dieses Gesetz wurde unter Valentinian I. (CTh 9,16,9; 29. Mai 371) wieder abgemildert, aller-
dings wurde die Abmilderung von Theodosius wieder aufgehoben (CTh 16,10,7; 21. Dezember 381).

137 Hierzu sehr pragnant Leppin, Millenium 1, 2004, 67: ,Hier werden die Zauberer, deren Tun jedem
traditionsbewufiten Rémer anrtichig erschien, neben denjenigen Priestern genannt, deren Handeln zum
Kernbereich der romischen Religion gehorte, den Auguren und den Haruspizes. Deren Urteil war im
o6ffentlichen Leben seit Jahrhunderten erfragt worden, und sie fanden sich durch solche Gesetze unver-
sehens in einem Verbrecherkatalog wieder.“ Zum Verhaltnis zwischen ,Magie‘ und Mysterienreligion
vgl. Graf, La magie 241-261; Néheres zu den besagten Gesetzen bei Zeddies, Religio et sacrilegium 49-52.
138 Bleicken, Rémische Amtsgewalt 277f.: ,Aus der Interpretation des Auspiziums als eines frithen
Begriffs fiir Amtsgewalt ergibt sich noch ein weitere. Wenn Amtsgewalt in Rom zunéchst als das Recht
bzw. die Méglichkeit gefafst worden ist, die Gotter von Staats wegen zu bestimmten Handlungen zu
befragen, liegt das Wesen der staatlichen Gewalt, das heifit das, was man in frither Zeit als Amtsge-
walt auszudriicken fahig war, in der Vermittlung zwischen dem gottlichen und dem menschlichen Be-
reich: Wer die Rolle des Vermittlers wahrnimmt, steht dem Staatswesen vor. Das kann nur
demjenigen merkwiirdig erscheinen, der in dem Begriff der staatlichen Gewalt den Inhalt oder das
Ausmafs der staatlichen Zugriffsrechte zu erkennen wiinscht. Eine Differenzierung und begriffliche
Aufgliederung staatlicher Tatigkeit darf man in diesen frithen Verhéltnissen nicht erwarten. Die Amts-
gewalt wird, wie das gesamte Normensystem, als eine vom Goéttlichen abgeleitete oder mit ihm ver-
bundene, jedenfalls als eine ausdriicklich vom metaphyischen Bereich abhédngige Grofe gesehen. Erst
in einer Zeit, in der das religiose Empfinden geschwécht und die sakralen Rituale zu inhaltlosen For-
men abgesunken waren, konnten die Auspizien zu dem ,nur’ religiosen Teil einer im tibrigen vom



IL.1 Die Or. 6: Die Grenzlberschreitung des Panegyristen Themistios = 57

gen — wurden Zeichendeuter in Form von Auguren und Haruspizen zur Deutung der
Zeichen herangezogen. Sie hatten tiber Jahrhunderte hinweg eine wichtige politische
Rolle gespielt, wurden in dem zitierten Gesetz jedoch gleichgesetzt mit denen, die
wegen Schadenzauber belangt wurden. Die heftigste Reaktion gegen diejenigen, denen
Sdivinandi curiositas“ unterstellt werden konnte, findet sich in Form der Konstitution
9,16,6 (5. Juli 358)."* In dieser verkiindet Constantius IL, der ,bedingungslos alle Metho-
den der Erforschung des arcanum summi dei unter Todesstrafe stellte“, den Kampf
gegen alle Zeichendeuter."*® Zu der von Constantius II. definierten *kriminellen Vereini-
gung’ in CTh 9,16,4 (25. Januar 357) gehorten Haruspizen, Astrologen, Hariolen, Auguren,
Weissager, Chaldéer, Magier und die iibrigen malefici.”"** Sie alle wurden nach CTh
9,16,6 (5. Juli 358) zu ,Feinden des Menschengeschlechts“ (humani generis inimici)
erklart.

Ammian beschreibt auch Magieprozesse unter Valentinian und Valens. Allerdings
fanden die hier zitierten Verfahren erst 371 n. Chr. statt:

So kam es in den 6stlichen Provinzen so weit, daf$ die Besitzer von Hausern aus Furcht vor
einem dhnlichen Schicksal ihre ganzen Blichersammlungen verbrannten. Ein solcher Schrecken
hatte alle befallen.'** (Amm. 29,2,4; {ib. Seyfahrt)

AufSerdem schreibt Ammian:

Darauf brachte man unzéhlige Blicher und ganze Haufen von Schriftrollen zusammen und ver-
brannte sie vor den Augen der Richter. Als ob es verbotene Schriften gewesen wéren, hatte man
sie aus verschiedenen Héusern hervorgeholt, und doch handelte es sich zum grofiten Teil um
Abhandlungen der freien Wissenschaften und der Rechtskunde.'** (Amm. 29,1,41; {ib. Seyfahrt)

sacrum unabhéngigen, der rein 6ffentlichen Rechtssphare zugehorigen staatlichen Gewalt verstanden
werden.“

139 CTh 9,16,6 (5. Juli 358) (5. Juli 357 Seeck): Idem A. ad Taurum P(raefectum) P(raetori)o. Etsi excepta
tormentis sunt corpora honoribus praeditorum, praeter illa videlicet crimina, quae legibus demonstran-
tur. etsi omnes magi, in quacumque sint parte terrarum, humani generis inimici credendi sunt, tamen
quoniam qui in comitatu nostro sunt ipsam pulsant propemodum maiestatem, si quis magus vel magicis
contaminibus adsuetus, qui maleficus vulgi consuetudine nuncupatur, aut haruspex aut hariolus aut
certe augur vel etiam mathematicus aut narrandis somniis occultans artem aliquam divinandi aut certe
aliquid horum simile exercens in comitatu meo vel Caesartis fuerit deprehensus, praesidio dignitatis cru-
ciatus et tormenta non fugiat. Si convictus ad proprium facinus detegentibus repugnaverit pernegando,
sit eculeo deditus ungulisque sulcantibus latera perferat poenas proprio dignas facinore. Dat. III Non.
Iul. Arimini Datiano et Cereale Conss.

140 Fogen, Wahrsager 317.

141 CTh 9,16,4 (25. Januar 357); Fogen, Wahrsager 317.

142 Amm. 29,2,4.: inde effectus est per orientales provincias, ut a dominis metu similium exurerentur
libraria omnia.

143 Amm. 29,1,41: deinde congesti innumeri codices et acerui voluminum multi sub conspectu iudicum
concremati sunt ex domibus eruti variis ut illiciti ad leniendam caesorum invidiam, cum essent plerique
liberalium disciplinarum indices variarum cernebatur.



58 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

Weiterhin berichtet Ammian von einer ,Massenhinrichtung gelehrter und angesehe-
ner Méanner“, die eine Orakelbefragung durchgefiihrt und die Verse des Orakels ge-
deutet hitten.'** Bei den hier zitierten Ammianpassagen (29,2,4 und 29,1,41) ist die
Néhe zwischen der paideia und dem Vorwurf der ,Magie‘ gut zu erkennen, da aus
Angst vor einer solchen Anklage ganze Bibliotheken verbrannt worden seien.'*> Alle
diejenigen, die der Kenntnis der artes magicae angeklagt wurden, hétten sich nach
Ammian des Hochverrats schuldig gemacht, was meist einem Todesurteil gleich-
kam.'*® Die Anklage lautete bei derlei Verbrechen auf Majestitsheleidigung (crimen
laesae maiestatis).**’

Die Bewertung der Passagen tiber Hochverrat bei Ammian fillt in der Forschung
unterschiedlich aus. Straub sah in Ammian einen ,Verteidiger heidnischer Uberzeu-
gungen gegen die Intoleranz christlicher Kaiser«.*® Von Haehling bezeichnet Ammi-
ans Darstellungsweise als ,tendenzids“ und zweifelt die Glaubwirdigkeit Ammians
daher an.'*® Funke hingegen widersprach dieser Sicht, indem er aufzeigte, dass Am-
mian nirgendwo in seinem Werk von einer Verbindung zwischen dem christlichen

144 Fogen, Wahrsager 158.

145 Ammians Beschreibung, dass teilweise ganze Bibliotheken verbrannt worden seien und nicht nur
Biicher mit magischen Inhalten, lasst den Riickschluss zu, dass diejenigen, die die Untersuchungen
flihrten, nicht allzu viel Wert legten auf eine Differenzierung zwischen Biichern mit magischen Inhal-
ten und denen, die in den gewohnlichen Bereich der paideia fielen, oder dass zumindest aus Sicht der
Bibliotheksbesitzer diese Angst berechtigt war. Selbst wenn es sich bei Ammians Darstellung um eine
Ubertreibung handelt, scheint dennoch deutlich zu werden, dass der Besitz bestimmter Biicher geahn-
det werden konnte.

146 Eine Zusammenstellung aller Vergehen, die laut Ammian seit 371 geahndet wurden s. Fogen,
Wahrsager 158: ,Die den Gefolterten und Hingerichteten vorgeworfenen Taten reichten nach Ammi-
ans Berichten von der Orakelbefragung iiber die Horoskopdeutung und Konsultation von Weissagern
bis hin zu alltdglichem, trivialem Umgang mit iibernatiirlichen Kraften. So wurden Unschuldige ins
Verderben gestiirzt, indem man, Zauberspriche alter Weiber und nutzlose Liebesformeln’ in ihre
Héuser einschmuggelte (29,2,3); eine einfache alte Frau wurde hingerichtet, weil sie das Wechselfieber
mit harmlosen Versen zu besprechen pflegte (29,2,26); ein junger Mann mufste die Folter erdulden
und wurde zum Tode verurteilt, weil er im Bad die Finger seiner Hinde abwechselnd an den Marmor
und die Brust gelegt und dabei die sieben Vokale aufgezahlt hatte, in der Meinung, sein Magenleiden
werde dadurch geheilt (29,2,28).

147 Dazu Fogen, Wahrsager 159f.: ,Das crimen laesae maiestatis ist in Ammians Romischer Geschichte
das Verbrechen schlechthin. Umgang mit ,Magie‘, Divination, Zeichen- und Orakeldeutung miinden stets
im HochverratsprozefS. Von anderen, manifesten Anschlagen auf den Kaiser und den Staat (etwa durch
Geheimnisverrat an den Feind, durch Waffengewalt oder Konspiration) weifs Ammian so gut wie nicht
zu berichten. Das Wissen vom Ubernatiirlichen und die Kaisermacht sind eine endgiiltige, innigste und
ausschlieflliche Beziehung eingegangen. Nichts scheint die Macht des Kaisers so zu bedrohen wie die
aus dem Ubernatiirlichen geschépfte Kenntnis der Zukunft, wie die Mobilisierung auRerirdischer Kréfte,
wie das Forschen und Interpretieren.”

148 Fogen, Wahrsager 165; Straub, Herrscherideal 267: ,die heidnischen Autoren mufsten sich dage-
gen verwahren, daf} die Divination, sofern die tiblichen Kautelen berticksichtigt waren, als eine spezi-
fisch heidnische superstitio grundsatzlich — und ohne Ausnahme - diskriminiert wurde.“

149 Vgl. v. Haehling, JAC 21, 1978, 99.



IL.1 Die Or. 6: Die Grenzlberschreitung des Panegyristen Themistios =——— 59

Glauben und der Verfolgungen wegen des Vorwurfs magischer Praktiken spricht.'>

Dass Ammian so gut wie nicht auf das Christentum eingeht,™™" wurde etwa von von
Haehling so interpretiert, dass das ,taktische Erwdgungen® seien und Ammian damit
verhindert habe, ,die christliche Majoritdt und besonders den christlichen Kaiserhof
zu reizen.“* Auch wenn diese Interpretation naheliegt, gerade da Ammian sein
Werk zur Zeit des Theodosius veroffentlicht hat, erscheint auch eine andere Erkla-
rung dafir plausibel, warum Ammian das Christentum nicht in Verbinung zu den
Verfolgungen bringt.

Fogen vertritt die These, dass Ammian in Zusammenhang mit den Magieprozes-
sen in der Zeit des Constantius II. und des Valens das christliche Bekenntnis der Kai-
ser nicht mit Absicht verschwiegen, sondern schlichtweg nicht als Ursache fiir die
Verfolgungen gesehen habe. Ammian habe den Kaisern die gleichen ,Glaubensstruk-
turen® unterstellt, die er selbst hatte. Zu diesen habe gehort, dass die Kaiser des
4. Jahrhunderts von der ,Macht des Ubernatiirlichen®, wie auch Ammian selbst, zu-
tiefst iberzeugt gewesen seien.”® Ammians Absicht bei der Darstellung der Magiepro-
zesse sei nach Fogen also nicht die gewesen, die Christen dafiir verantwortlich zu
machen. Stattdessen meint sie, Ammian habe zeigen wollen, dass ,in den Herrschern
selbst aber eine Art Glaubensvakuum eingetreten® sei.'** Denn

das Alte geht nicht mehr, weil malevoli es diskreditiert haben, das Neue geht noch nicht, weil
Ammian Neues in der Glaubensstruktur der Kaiser nicht erkennen kann — so erscheint panische
Angst als plausible Reaktion.™

150 Funke, JAC 10, 1967, 154: ,kein Wort féllt davon, daf hier ein christlicher Kaiser heidnischen Aber-
glauben bekdmpft.“ 159: ,Wieder diirfen wir feststellen, daff Ammian die Ereignisse anders gruppiert
und anders formuliert hatte, wenn ihm daran gelegen gewesen wére, die unverséhnliche Haltung
eines Christen gegeniiber Magie und Orakelglauben als Erscheinungsformen der heidnischen Religion
anzuprangern.“

151 Dazu Matthews, Empire of Ammianus 446: ,Ammianus may on the contrary be accused of giving
insufficient weight to the religious preoccupations of emperors.“

152 V. Haehling, JAC 21, 1978, 99.

153 Fogen, Wahrsager 167f.: ,Wenn Ammian unterstellt wird, erkannt zu haben, daf} Constantius II.
oder Valens mit ihren Verfolgungen von Gegenwarts- und Zukunftsdeutern sich nicht evident gefahr-
licher Leute entledigen, sonders daf sie die christliche Lehre von der Siindhaftigkeit dieser Menschen-
gattung durchsetzen und die Heiden vernichten wollten, dann wird damit an einen damaligen
Beobachter ein Erkldrungsmodell herangetragen, tiber dessen Tragfahigkeit und Plausibilitat auch
heute ernsthafte Zweifel angebracht sind. Wenn Ammian tber das Christentum schwieg, so weil er
das Geschehen nicht als religionspolitische Auseinandersetzung begriff. Er schwieg, nicht weil er
etwas verschweigen wollte, sondern weil er dazu nichts zu sagen hatte.; s. dagegen Rosen, Studien zu
Ammianus 235, der die Meinung vertritt, dass Ammian absichtlich verborgen habe, dass er eigentlich
das Christentum als Ursache fiir die Verfolgung sieht; dhnlicher Meinung sind Momigliano, in: Mo-
migliano, Conflict 79-99 und Vittinghoff, HZ 198, 1964, 565; Matthews, Empire of Ammianus 435-451
wiederum betont die Abwesenheit von Polemik gegen die Christen in Ammians Werk.

154 Fogen, Wahrsager 169.

155 Fogen, Wahrsager 169.



60 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

Aus dieser Angst heraus hatten die Kaiser mit ,Recht und Gesetz“ auf dem ,Feld der
Deutungen® gewiitet. Ammian habe die Kaiser nicht dafiir verurteilt, dass sie sich ein-
mischten in das Gebiet der Deutungen, sondern dass sie sich ,anmafsten {iber wahr
und falsch, iiber gut und richtig zu deuten.“'>® Fégen sieht die Magieprozesse als ein
Indiz dafiir, dass die Kaiser begonnen hétten ,diese Differenz von Wahrem und Fal-
schem autonom zu bestimmen.“*” Die ,Herrschaft iber Wahrheit und Richtigkeit*
hétten die Kaiser aber eher unbewusst iibernommen.*®

Legt man die Interpretation der Ursachen fiir die Magieprozesse, wie Fogen sie
sieht, als Deutungsmuster an die or. 6, ergeben sich daraus wichtige Aufschliisse.
Fogen sieht die Magieprozesse unter Constantius II. sowie unter Valentinian und Va-
lens in der Kontinuitdt einer Politik, die mit Diokletian begann. Dieser habe als erster
unternommen, per Konstitution Einfluss auf das Denken seiner Untertanen zu neh-
men, indem er versucht habe, ,die Einverleibung der Denk- oder Glaubensstrukturen
der ,menschlichen Natur* in die Verfiigungsmacht des Kaisers* zu legen."® Dies wertet
Fogen als ,bahnbrechende Tat“ Diokletians.'® Die Christen, die alle anderen Formen
der Religiositat hétten vernichten wollen und allein ihrem Gott treu gewesen seien,
erwiesen sich als loyale Untertanen des Kaisers. Die einzige Bedingung dafiir sei ge-
wesen, dass sie den Kaiser nicht als einen Gott verehren mussten. Innerhalb der welt-
lichen Ordnung habe nach der Konstantinischen Wende — vor allem nach Euseb - der
romische Kaiser als der von Gott gesandte Herrscher fungiert, was fiir die Kaiser seit
Konstantin eine bis dahin ungekannte Mdoglichkeit dargestellt habe. Die christliche
Ideologie bzw. ihr normatives Konzept war ,mit dem politischen Konzept [des Kai-
sers] nicht nur kompatibel ..., sondern [stellte] fiir die Politik ein besonders attraktives
Fusionsangebot [dar].“’** Damit habe ein Paradoxon gelést werden kénnen, das schon

156 Fogen, Wahrsager 170: Amm. 31,14,6: differentia veri et falsi.

157 Fogen, Wahrsager 171.

158 Fogen, Wahrsager 171: ,Wenn Ammian weder bereit noch in der Lage ist, diesen Vorgang, von
dem er so eindrucksvoll erzédhlt, als eine ungeheure Konzentration von Definitionsmacht zu verste-
hen, geschweige denn zu akzeptieren, so teilt er sein Unverstdndnis vermutlich mit den Kaisern selbst.
Scheinen diese doch ohne Wissen und Willen — auch ohne Ausbildung, Anleitung und Know-how —
eine gewaltige Aufgabe iitbernommen zu haben: die Herrschaft iiber Wahrheit und Richtigkeit. Als in-
kompetent und blindwriitig sieht Ammian jedenfalls seine Antihelden.“

159 Fogen, Wahrsager 31 verweist auf eines an den Prokonsul der Provinz Africa gerichtetes Gesetz,
das in den Codex Gregorianus aufgenommen worden sei und von dort in die Collatio Mosaicarum et
Romanarum legum (15,3) ibernommen worden sei.

160 Volterra, in: Academia Nazionale dei Lincei, Persia et mondo greco-romano 27-50 hingegen sieht
das Gesetz eher in der Tradition vorheriger Gesetze gegen solche, die zum Nachteil des Staates ,Magie‘
betrieben hétten. Fogen, Wahrsager 31 betont allerdings, dass trotz der alten Vorurteile, die die Romer
gegen solche hatten, die sie als Ursache fiir die Ruhe im Staat hielten, und trotz der vordiokletiani-
schen Gesetze, die diese Abneigung widerspiegelten, es dennoch kein Gesetz vor Diokletian gegeben
habe, das zum Gegenstand die ‘menschliche Natur’ und die prava mens gehabt habe.

161 Fogen, Wahrsager 317; vgl. Ruhbach, Konstantinische Wende 257, der meint, dass Euseb kein Kon-
zept ausgearbeitet habe, wie das Verhaltnis zwischen der christlichen Kirche und dem Kaisertum zu



IL.1 Die Or. 6: Die Grenziberschreitung des Panegyristen Themistios =—— 61

jahrhundertelang ein Problem fiir die romischen Herrscher bedeutet habe. Dieses be-
stand einerseits in dem Glauben ,an die Erforschbarkeit des Gotterwillens — der ein
Gesetz, das die Deutung verbot, ausschloss“ und andererseits aus ,,dem Anspruch auf
Unerforschbarkeit der (gottnahen, gottdhnlichen oder gottlichen) kaiserlichen Majes-
tat — welcher ,auRergesetzliche‘ MaRnahmen gegen die Deuter provozierte.“'**

Am Ende einer Entwicklung, die Fogen mit Diokletian beginnen und mit Theodo-
sius I. enden lasst, steht die ,monopolisierte Definitionsmacht‘ des Kaisers:

Es ist die Sache des einen Gottes und des einen Kaisers, die Menschheit von der Vielfalt der Inter-
pretationen zu befreien, die die letzten Heiden und ersten Héretiker — die haruspices, die Astro-
logen, die Magier, die Deuter und Philosophen — unermudlich produzierten. Eine einzige Realitat
der Gegenwart und der Zukunft, ein einziges gesellschaftliches Wissen, versprach eine einfache
zuverldssige Wirklichkeit. (...) Die Gesetze des 4. Jahrhunderts t{iber die falschen, verdammungs-
wiirdigen, die Elemente und Menschen verwirrenden Methoden der Deutung kiinden von der
Ubernahme der Verantwortung fiir eine eindeutige Gegenwart und Zukunft durch den Kaiser.'®®

Leppin kritisiert Fégens Begriff des ,kaiserlichen Wissensmonopols“.!%* Der Begriff
griinde zu einseitig auf Gesetzestexten. Zudem habe der Klerus durch das Christen-
tum eine Mitsprache erhalten, so dass man nicht von einem Monopol sprechen
konne. Sieht man die Aussage Fogens jedoch nicht als die Beschreibung der realen
Gegebenheiten, sondern als einen Anspruch, der freilich nie voll zu verwirklichen
war, erschliefst sich dadurch eine weitere Bedeutung fiir die Attacke gegen die Giftmi-
scher in or. 6. Geht man davon aus, dass die kaiserliche Herrschaft nach einer Mono-
polisierung strebte, hidngt mit der Diffamierung der theurgischen Neuplatoniker die
veranderte Qualitat der Zeichen, mittels derer Themistios die gottliche Gesandheit des
Kaisers nachweisen will, zusammen.'®®> Der Redner verweist in seinen Panegyriken
ndmlich nicht auf Zeichen, die im externen Bereich lagen, sondern auf solche, die
dem Verhalten des Kaisers immanent waren. Themistios tritt als Philosoph mit dem
Anspruch auf, das ,Gute zu lehren‘ und er sieht in seiner Rede den gottgesandten Kai-
ser als denjenigen, der das ,Gute tut‘. Daher sind Belege fiir das gute Handeln des Kai-
sers der inneren Logik der Lobrede nach gleichzeitig der Beweis dafiir, dass der
Kaiser gottlich legitimiert ist. Damit macht sich der Philosoph, der die Haltung und
das Handeln des Kaisers nach ethischen Kriterien bewertet, zu demjenigen, der dari-

gestalten sei. Dazu komme noch, dass Euseb in seiner Theologie die Trinitétslehre nicht hinreichend
herausgearbeitet habe, so dass es dem Kaisertum maglich gewesen sei, sich seit dem Sieg Konstantins
bis zur Zeit des Theodosius ,einen nicht trinitarisch begriindeten Monotheismus zur theologischen
Grundlage des neuen Imperiums zu erheben und damit im christlichen Kaiser weiterhin den Stellver-
treter Gottes auf Erden zu erblicken ...“, zur Verwendung des Stellvertreter-Begriffs bei Euseb im Un-
terschied zu Themistios s. Kap. II1.2.1 und Kap. IV.2.1.4.1.

162 Fogen, Wahrsager 318.

163 Fogen, Wahrsager 320f.

164 Leppin, Millenium 1, 2004, 67.

165 S. Kap. I11.2.3.



62 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgenéssischen Diskurs

ber urteilen kann, ob die Behauptung der gottlichen Legitimation ,wahr oder falsch
sei. Indem Themistios sich zu dem ,wahren‘ Philosophen macht und die theurgischen
Philosophen zu ,falschen‘ und sie in einem Atemzug mit Giftmischern nennt, ergibt
sich fiir die Legitimation des Kaisers ein klarer Vorteil. Deutungen tiber die Rechtma-
Bigkeit des Kaisers, gewonnen aus theurgischen Praktiken, werden damit nicht nur in
MifSkredit gebracht, sondern im Zusammenhang mit den Gesetzen gegen ,magische
Praktiken‘ zugleich zum Majestatsverbrechen erklart. Auch dies verdeutlicht Themis-
tios mit seiner Rede.

So ergibt sich folgende These, die im Weiteren iiberpriift werden soll: Das philoso-
phische Konzept des Themistios traf bei einem grofien Teil der Eliten genau den Nerv
und bildete die Voraussetzung fiir seinen Erfolg als Panegyrist des Kaisers. Zugleich
machte er sich aus Griinden, die anhand seiner Reden selbst noch genauer nachvollzo-
gen werden sollen, verhasst bei einer eher kleinen Gruppe, die als Neuplatoniker das
Ende der Herrschaft Julians bedauerten und wie etwa Julian das Christentum als ein
grundsitzliches Ubel ablehnten. Die Reaktion der neuplatonischen Theurgen auf The-
mistios kann eine Erkldrung dafiir liefern, dass ihm die Rolle eines Philosophen in sei-
nen Panegyriken von der modernen Forschung abgesprochen wurde. Das Urteil der
Gruppe der Neuplatoniker nach Jamblichos gegen Themistios gewann durch die Uber-
lieferung ihrer Texte den Anschein, als ob ihre Meinung eine Mehrheit dargestellt
hétte. Dabei wurde der Streit um die Deutung, der zwischen den theurgischen Philoso-
phen und Themistios herrschte, zu wenig beriicksichtigt. So hat dieser in der Spatantike
die Deutungshoheit durch die Macht des Kaisers erhalten jene aber durch die Tradition
ihrer Werke die in der Moderne.

Im Rahmen der Ergebnisse dieses Kapitels wird die Bedeutung des philosophi-
schen Redners fiir den Kaiser deutlich. Themistios fiillte das Machtvakuum, das das
Ende der Deuter des Gotterwillens in den paganen Kulten auf staatlicher Ebene hin-
terliefs. Hatten zuvor kultische Priester mit Hilfe von Kulthandlungen zwischen dem
Kaiser und dem Metaphysischen vermittelt und damit auch die Gottgewolltheit des
Kaisers bestdtigen konnen, so war dies jetzt Themistios’ Aufgabe, der er als Philosoph
gerecht wurde. Im nachsten Kapitel soll nun exemplarisch untersucht werden, wie
Themistios das in seinen Lobreden auf den Kaiser umsetzt.

I1.2 Die gottliche Legitimation in den Panegyriken

Sondern da der gemeinsame Archeget euch als ehrwiirdigste und wertvollste Sprofilinge dem tibri-
gen (Menschen-) Geschlecht voranstellte, mogt ihr euch gegenseitig und uns nicht anders behandeln,
als es der Vater sich wiinscht. Er wiinscht es sich aber friedlich, sanft und menschenfreundlich, so



1.2 Die géttliche Legitimation in den Panegyriken =— 63

wie er sich auch gegeniiber seinen anderen Werken und Geschépfen verhdlt. (Them. or. 6,78b—c, ib.
nach Leppin/Portmann)'®®

Themistios postuliert mit diesen Worten die gottliche Wahl der beiden Kaiser, die
npecPutdtovg und vtipotdroug seien. Zwischen den beiden Attributen der Kaiser,
die die hohe soziale Stellung kennzeichnen, und ihrer Bestimmung durch Gott (00
AounoD yévoug mpovotoato) besteht ein klarer Zusammenhang, der vom Redner
nicht weiter dargelegt wird.

Der Optativ von cyointe zeigt an, dass die Feststellung der gottlichen Gesandtheit
der Kaiser mit einem Wunsch verbunden wird, der zugleich einen Hinweis auf die
Beziehung zwischen Themistios und Valens gibt. Erfiillt der Kaiser diese Bitte und ver-
hélt sich ,friedlich, sanft und menschenfreundlich“, kann der Philosoph das gottgefal-
lige Verhalten des Valens als Nachweis dafiir anfithren, dass er von Gott ausgewéahlt
wurde, ihn somit also géttlich legitimieren.

Die einmal konstatierte Legitimation des Kaisers durch Gott immer wieder zu be-
statigen, kann als typisch gelten. Nach MacCormack reichte es nicht aus, nur zu be-
haupten, dass der Kaiser gottlich legitimiert sei. Stattdessen hatte der Kaiser dies
immer wieder unter Beweis stellen muissen. MacCormack halt ,Ergebnisse‘ (,outcome®)
und gezeigtes Verhalten des Kaisers flr solche Belege. Unter ,outcome* versteht sie
Wahlen, Siege oder auch gezeigte Tugenden.'®’

Ganz in diesem Sinn fordert auch Themistios die Kaiser auf, einen Beleg (onueiov,
73d) dafiir zu bringen, dass sie vom Himmel geschickt worden seien (tod ovpavod
npoPepAnuévol, 73d). Spezifisch fiir Themistios ist nun, dass er fiir die gottliche Legiti-
mation vor allem Belege aus dem Bereich des moralisch guten Verhaltens, der Ethik,
gelten lassen will:*®®

Beachte vor allem dies: Von den drei Dingen, die Gott auszeichnen, nadmlich das ewige Leben, die
Uberfiille an Macht und das unablassige Bemiihen, den Menschen Gutes zu tun, ist es dem Herr-

166 Them. or. 6,78b—c: GAN €MELSN 0 KOWVOG LUAS APXNYETNG WG TPETPULTATOVG TE Kal EVTILOTATOVS TOD
Aoutod yévoug TpoleTHoaTo, UATE TTPOG AAANAOULG ETEPWG aY0inTe WiTE TPOG RUAS 1} WG O TTatnp mpoat-
pettaL - mpoatpelrat 8¢ eipnvik®dg kal NUEPWS Kal GLAavBpOnwG Kal wg avTog éxel mpog T GAla Epya
avtol kal yevviuata; zu apyny£tng: auch bei Aristides findet sich vermehrt die Vorstellung eines ein-
zigen Schopfers, auch wenn er zeitgleich die jeweiligen anderen Goétter taglich anruft. dazu: Boulan-
ger, Aristides 183: ,Cependant il incline nettement vers la monothéisme et croit en un dieu tout-
puissant, éternel et bienfaisant, auteur et pére de 'univers. Cette conception est déja trés commune a
son époque et deviendra prépondérant au siecle siuvant, avec le triomphe des religions orientales et
du syncrétisme*; zur Vereinbarkeit von nicht-christlichem und christlichem Monotheismus vgl. Atha-
nassiadi/Frede, Pagan Monotheism; vor allem die Kaiserzeit und Spétantike haben im Blick: Mitchell/
Nuffelen, Monotheism.

167 Mac Cormack, Art 197 zitiert die beiden Begriffe Stotpe@ng und Stoyevrg aus der or. 5 des Themis-
tios auf Kaiser Iovian, doch verwendet er sie ebenfalls in seiner Rede auf Valens (79a/b).

168 Zu den ,Zeichen‘bei Themistios s. Kap. I11.2.3; Themistios’ Form der Legitimation wird ausfithrlich
besprochen in Kap. IIL



64 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

scher nur beziiglich des zuletzt genannten méglich, dem Gott dhnlich zu sein.’®® (Them. or.
6,78d-79a; iib. nach Leppin/Portmann)

Die gottliche Legitimation, die in 78d-79a erfolgte, wird in 78d-79a quasi an die Be-
dingung der Annéherung an Gott gekniipft."’” Da die Ahnlichkeit weder in Bezug auf
die Unsterblichkeit noch hinsichtlich der Macht bestehe, reduziere sie sich allein auf
den Bereich ,den Menschen Gutes zu tun®.!”* Denn:

Es ist somit nicht moglich, dem Gott &hnlich zu sein, wenn man das Wohlwollen gegeniiber Men-
schen geringschatzt. Kaum jemand wiirde ihm nacheifern durch geschicktes Reiten, Bogenschie-
fen oder Speerwerfen, nicht einmal — bei Zeus! — durch das Beherrschen der korperlichen Liiste,
denn dies alles sind sehr niedrig stehende Giiter der Seele, sie sind génzlich irdisch und mensch-
lich."”* Géttlich und himmlisch ist es allein, das unbeschwerte Gliick der Menschen zu verwirkli-
chen. Dies ist die Art der Gottlichkeit, die wir euch bestdndig zusprechen, und bei der es
frevelhaft ist, daR sie auf eine andere Weise'”* bestatigt wird, wenn Philanthropia'’ nicht vorher
sichtbar geworden ist."”® ( Them. or. 6,78c—d; {ib. nach Leppin/Portmann)

Was ist nun das Besondere an der gottlichen Legitimation, wie Themistios sie dem
Kaiser zuschreibt?

169 Them. or. 6,78d-79a: Q8 8& okoTEL - TPLEHV OVTWY, 01G O Be0S SLaépwv Bedg £aTLy, AiSLOTNTL TG,
neplovaia SuVAUEnG, TH pi Stodeinewy 0 Totelv avBphTovg, Kad’ Ev uovov Toboyatov THV ipnuévwy
EQIKTN PacAel TPOG TOV BEOV 1) OUOIWOLG.

170 Auf den Zusammenhang zwischen dem ,Gutes tun‘ und der Herrschaftslegitimation wird noch
einmal intensiv eingegangen in Kap. IV.2.1.

171 Diese Aussage ist vor dem religiosen Hintergrund der Zeit interessant, aber auch vor dem Hinter-
grund der Reprasentation des Kaisers. Aufgrund der christlichen, aber auch hinsichtlich der philo-
sophischen Vorstellungen hétte es vermutlich der Akzeptanz des Kaisers abtréagliche Streitigkeiten zur
Folge gehabt, dem Kaiser ohne Einschrankung eine Ahnlichkeit (6poiwatg) mit dem Gottlichen zuzu-
sprechen. Zugleich kann die Verneinung einer Ahnlichkeit in Bezug auf das ewige Leben als eine Ab-
sage an die Vorstellung der Apotheose gelesen werden, wie sie etwa auch Julian lacherlich machte.
172 Heather/Moncur, Politics 190 Anm. 177 sieht hier eine bewusste Anspielung auf Constantius und
Julian, die sehr plausibel ist. Die Bedeutung der Stelle geht jedoch tiber den indirekten Vergleich mit
den beiden vorherigen Kaisern hinaus. Die Aussagen der Passage erhalten ihren Wert daraus, dass
Themistios hier auf sein philosophisches Konzept rekurriert, nach dem der Kaiser Gott nur in einem
Bereich &hnlich ist.

173 Leppin/Portmann, Themistios 122, Anm. 33 iibernehmen hier die die Emendation von Morel und
Petavius olov e 6AAwG,

174 Der Begriff bei Themistios wird ausfiihrlich untersucht in Kap. IV.1.

175 Them. or. 6,78c~d: 00K £veoTLy 00V TPOG TOV BedV duoLWBvaL TG TTPOG AvOPLITOUG EVUEVELAG OAL-
YWPHoaVTaG. o0 yap T¢ UET éumelplag inmAatelv ij Togevey fj axovtifewv €ketvov (v TIg {NAWGELEY,
008¢ ua Ala ¢ kpately TV €K T00 oOUaTog 180VAY - aAAG Tadta Alav yapailnia Tig Yuxig ayaba xal
6vTwg xBOvia kal avBpwmva, pdvov 8¢ exetvo Belov atexvig kal ovpdaviov ¢’ ggovatag Exelv Kal év
paostwvy evdatpoviav avBpmmwv. kal Todto 1} BeldTng ¢oti £€ g ouveXGG VLA Gvoudlopey, v o0y
6010V GAAw émainBeveabal, un mpobmapyovong @avepwmniag.



1.2 Die géttliche Legitimation in den Panegyriken =—— 65

Der Panegyrist tibernimmt als philosophischer Redner die Aufgabe, die ,sakrale
Uberhdhung der kaiserlichen Person“ zu zeigen.'”® Dies ist nicht weiter verwunder-
lich. So wurde auch Julian in der Darstellung des Ammian von Gott ausgesucht.'”’ In-
teressant dabei ist jedoch, wie Themistios die gottliche Auserwahlung und damit die
Legitimation des Kaisers postulierte. Ammian verwies bei der Ausrufung Julians dar-
auf, dass diese dem numen supremum entsprochen habe. Zudem erzahlte er, dass Ju-
lian im Traum der genius publicus erschienen sei, der ihn dazu aufgefordert habe,
Kaiser zu werden."”® Themistios zeigte die gottliche Legitimation des Valens dagegen,
indem er in seinen Reden auf das gottdhnliche moralische Verhalten des Kaisers ver-
weist und dabei vollig von Belegen etwaiger ,himmlisch konkreter Zeichen® absieht.
Stattdesse priifte Themistios in jeder Rede die gottliche Legitimation des Kaisers aufs
Neue, indem er das Handeln des Kaisers hervorhob, durch das der Herrscher sich als
von Gott gesandt zeigte.'”

Es ist trivial aber dennoch relevant, dass Themistios die gottliche Legitimation
nur dann erfolgreich in seinen Panegyriken postulieren konnte, wenn er dabei auf
Glaubwirdigkeit bei den Eliten stief3. Hierbei stellt sich jedoch umso mehr die Frage,
wie ein Philosoph von diesen fiir wahrhaftig gehalten werden konnte, der so eng mit
der kaiserlichen Macht verwoben und dabei dem Kaiser machtpolitisch so weit unter-
legen war. Wie konnte Themistios fiir sich parrhesia reklamieren, die doch bislang,
wie Murray gezeigt hat, gebunden war an den privaten Rahmens des beratenden Phi-
losophen?'® Der Unterschied zwischen der parrhesia, die in persénlichen Gespréachen
geiibt wurde und derjenigen in einem offentlichen Zusammenhang, lag sicher darin,
dass der Gesichtsverlust eines Herrschers, der in einer Unterredung kritisiert wird,
als vernachlassigbar gelten kann. Offentliche Kritik im Rahmen einer Rede war fiir
den Kaiser jedoch gewiss nicht tolerierbar. Es kann daher als unwahrscheinlich gel-
ten, dass der Philosoph den Kaiser in dem Sinne offen kritisiert oder dessen Taten im
Nachhinein getadelt hat. Doch welche Funktion hat die Aussage des Themistios, dass
er in der Rede parrhesia ibe, dann?

176 Bleicken, Prinzipat und Dominat, 15: nach Bleicken war diese nicht von ,offiziell-romischer Seite“
angestrebt worden, wurde aber dennoch seit Augustus Bestandteil des romischen Kaisertums; nach
Rebenich, Monarchie, RAC 24, 2012, 1154 war der Kaiserkult ein Mittel fiir die Sakralisierung des romi-
schen Kaisers und damit auch fiir seine Stabilisierung.

177 Amm. 16,12,13 u. 16,12,18; Ross, Ammianus’ Julian 148-150.

178 Amm. 20,5,10.; Ross, Ammianus’ Julian 156-159.

179 Themistios Verbindung des guten Handelns mit der Annéherung an Gott weist grofe Ahnlichkeit
mit Plat. rep.10,613a-b und Plat. leg. 4,715e-716d auf; Das ganze Kap. III handelt von der géttlichen
Legitimation.

180 Murray, in: Roskam/Schorn, Ideal Rulership 228; vgl. Brown, Persuasion 61-70: ,Parrhésia: The
Philosopher*.



66 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

I1.2.1 Themistios als Berater eines gottdhnlichen Kaisers

Wenn aber der Staatslenker diejenigen zu sich ruft und ihnen grofie Hoffnungen macht [...] und
Ermahnungen aufrichtig annimmt und Freimiitigkeit (mappnota) einfordert wie eine Schuld von
seiten der Kunst, wenn er auflerdem keine Mahnungen nur bis zu den Ohren dringen 148t, son-
dern die Ratschlége in seine Seele eingrébt und die ganze spétere Zeit bei sich tragt, als waren
sie in eine Eisensdule geschlagen: Wer zu einem solchen nicht unaufhérlich hingeht und ihn
nicht an die Hand nimmt und die Kunst, fir die er einsteht, nicht demonstriert, ist ungehorsam
sowohl gegentiber der Philosophie als auch gegeniiber dem weisen Plato, der sich einen jungen,
wohlgeratenen Herrscher wiinschte, weil dann die Philosophie ihren Nutzen am besten werde
beweisen kénnen. (Them. or. 8,104b—d)'®!

Themistios beschreibt Valens als einen Kaiser, der die Philosophie geradezu auffor-
dere, ihn freimiitig, mit parrhesia, zu beraten. Dartiberhinaus beherzige Valens die
Ratschlédge so sehr, dass er sie vollstdndig verinnerliche. Da der Kaiser eine solche
Haltung gegeniiber der Philosophie habe, sei es ein Vergehen an derselben und an
Platon, dem Ruf des Kaisers nicht nachzukommen. Solche Umstéinde bildeten ndmlich
geradezu ideale Voraussetzungen dafiir, dass der Philosoph wirken konne.

Interessant ist, dass Themistios als die Kunst, fiir die er einsteht, den Begriff émiSet-
kvbpuevog gewahlt hat. Es scheint nicht unplausibel, dass dies eine Anspielung auf das
yévog émidewktikov darstellt. Damit verband Themistios seine Tétigkeit als Redner mit
der des Philosophen (v téxvnv) und erklart damit seine Tétigkeit eines Philosophen
in den Reden vollzogen, in denen er parrhesia zeigt."®* Themistios wiirde damit also we-
niger die Tatsache rechtfertigen, dass er Lobreden auf den Kaiser hilt, sondern eher
seine Verbindung der Tatigkeit eines Philosophen mit der des Redners und damit eine
Abweichung von der Tradition des Lobredners und der des Philosophen.’®* Doch wie
soll die Aussage eingeschétzt werden, dass der Panegyrist als Philosoph parrhesia tibe?
Evozierte er damit nicht das Idealbild eines Philosophen, der 6ffentlich {iber den Interes-
sen des Kaisers, der Politik und den Verpflichtungen etwa seinen Standesgenossen gegen-
iiber stehe,das Bild eines ,privileged counterpoint to those who exercised power<?'#
Sollte man annehmen, dass die Eliten tatsdchlich davon ausgingen, dass er gegen alle
Konventionen des Genus hier offen Kritik tibte? Eher nicht. Eher scheint es plausibel,

181 Them. or. 8,104b—d: 6tav 8¢ eiokaAf] uev 0 Tiig moAiteiag mpoeoTnKWG EvBLS® ¢ EAniSag xpnoTag
amtopévolg Tiig latpelag Kal T KatadéynTal yevvik®g, Kal amaltii v mappnoiav omep 6eAnua avay-
Kalov mapd TG TéYVNG, Kal undév avtig voubétnua dypt TV OTwv TpoacinTal, AN £yxapattn Tag ouy-
BouvAiag Tij Yuyii kal meplpépn TOV EQEERS Xpovov, kaBdmep év oTHAN ASApavTog £yyeypapuévag, o
T0UTW W TTPOCLWY ouvex®g UndE xelpondn kataokevdlwv, UNT EMSEKVOUEVOS THY TEXVNY 1V
VTTLoYVELTaL, AvNKoLoTel pev griocogiag, avnkovotel 8¢ ITAdtwvog Tol copod, Baciéa véov Emintodv-
70G €0 TEYUKOTQ, (G TNVIKADTA HAAOTa THY Xpeiav emSeiEat Ty autiig Suvnoouévng eLlocoeiag,.

182 LS] s. v. émSelxvout A.2.: ,give a specimen of his art‘ und A.2.b.,of epideictic orators*.

183 In diesem Sinne sieht auch Schramm, Freundschaft 296 die Funktion der Panegyrik, dass Themis-
tios mittels der Reden Philosophie betreibe.

184 Brown, Persuasion 64.



I1.2 Die géttliche Legitimation in den Panegyriken =—— 67

dass die Zuhorer die Verwendung des Ausdrucks parrhesia in einem anderen Sinn ver-
standen haben werden als moderne Altertumswissenschaftler. Die Grofien des Reiches
wussten, dass die Panegyriken nicht der Ort fiir allzugrofle Freimiitigkeit waren. Hétte
Themistios also parrhesia im Sinne einer freien Kritik fiir sich reklamiert, hatte er damit
der notwendigen Glaubwiirdigkeit widersprochen. Welche Funktion tibernahm die Aus-
sage, parrhesia zu Uben, plausiblerweise?

Die parrhesia hing eng mit der paideia zusammen, die wiederum fiir eine bhe-
stimmte Form der Bildung stand, aber auch fiir einen ganz bestimmten Verhaltensko-
dex, der innerhalb der gebildeten Eliten als unverriickbar galt."®® Ein Kaiser, der —
wie die Zuhorer wussten — keine paideia besafs und der noch dazu einem neuen und
den nicht-christlichen Eliten unverstdndlichem Glauben anhing, musste bei den Eliten
fiir eine groe Unsicherheit sorgen.’®® Von einem Kaiser, der sich nicht an diesen
Kodex der paideia hielt, konnte befiirchtet werden, dass er gegeniiber der Oberschicht
physische Gewalt anwandte, dass er sich nicht an die ungeschriebenen Regeln hielt,
flir die ein Mensch mit paideia einstand. Daher ist eher anzunehmen, dass das Wort
parrhesia in dieser Funktion von Themistios gebraucht wurde. Er zeigte den Kaiser
als jemanden, der parrhesia nicht nur duldet, sondern sie sogar einfordert und damit
als jemanden, der sich auch ohne paideia an die Spielregeln innerhalb der gebildeten
Oberschicht halte. So kann die Aussage, dass Valens gegeniiber dem Philosophen Frei-
mut einfordere, als Beruhigung fiir die Eliten gedeutet werden, dass der Kaiser sich
im traditionellen Rahmen der Welt der paideia bewegen wird. In Hinblick auf die
Adressatengruppe der Eliten kann der Einforderung von parrhesia noch eine weitere
Funktion zugeschrieben werden. Der Redner signalisiert den Eliten damit, dass ein
Philosoph sich geméf$ der Tradition iiber die Standeskonventionen innerhalb der Eliten
hinwegsetzen darf. Damit bedeutet die Aussage, dass der Kaiser von ihm parrhesia ein-
fordere, auch: Themistios wird in seinen Panegyriken solche Themen ansprechen,
die weniger den Erwartungen an eine Lobrede entsprechen, sondern solche, die
nach Meinung eines Philosophen in den Blick genommen werden miissen, wenn es
um ,gute Herrschaft‘ geht.”®” Sieht man die indirekte Ankiindigung des Themistios,
parrhesia zu iben von diesem Blickwinkel, dann wirkt sie mit dem Hinweis auf ihre
alte Tradition eher als eine Einwandvorwegnahme: Es wird zu Vorschldgen kommen,
die keine Riicksicht auf alte Gewohnheiten oder gar Privilegien der Eliten nehmen wer-

185 S. Brown, Persuasion 61, der schildert, dass die Eliten sich nicht nur iiber ihr Bildungswissen der
paideia identifiziert hatten, sondern auch iiber das Verhalten, das mit dieser gewissermafien mitge-
lehrt worden sei. So verhielt man sich nie laut und vor allem waren korperliche Ziichtigung ein Tabu.
Unsicherheit sei nun innerhalb dieser Gruppe aufgekommen, wenn sich herausgestellt hatte, dass ein
ubergeordeter Amtstrager keine paideia hatte. Fur den Fall hatten die Eliten nicht sicher sein kénnen,
ob sich dieser auch geméafl den Verhaltensregeln verhielt, die sie fiir ihre Gruppe reklamierten und
ihnen auch per Gesetz zugesichert war, vor allem das Tabu der korperlichen Ziichtigung.

186 Vgl. Kap. I1.1.4.

187 Fiir die Anregung zu dieser Perspektive danke ich Herrn Sebastian Schmidt-Hofner.



68 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

den.'® Die parrhesia zu erwihnen lasst sich jedoch auch als ein indirekter Angriff auf
Kaiser Julian deuten. Diese Interpretation liegt nahe, da Themistios mit dem Wort ,Phi-
losophie‘ und ,Philosoph® oft sich selbst meinte und damit seine Vorstellung von Philo-
sophie, die er von den theurgischen Philosophen in der Nachfolge von Jamblichos
abgrenzen wollte.'® Indem er betonte, dass Kaiser Valens von ihm, Themistios, parrhe-
sia einfordere, driickte er implizit aus, dass Valens dies im Unterschied zu Julian for-
dere. Der Umstand, dass es keine gesicherten Lobreden Themistios’ auf Kaiser Julian
gibt, wird in dieser Arbeit daher weniger als ein Problem der Uberlieferung gedeutet,
sondern als die Konsequenz einer unterschiedlichen Auffassung von der ,wahren‘ Phi-
losophie, wie es im Kapitel I1.1.2 erlautert wurde.

I1.2.2 Rat durch einen Philosophen besser als ein Philosophenkénig

Eine weitere Abgrenzung zu Julian findet sich in der folgenden Passage aus der ach-
ten Rede:

Man benétigt fiir dich keine vorherige Anmeldung und kein monatlich wiederkehrendes instan-
diges Flehen, noch muss eine Bitte gedufsert werden, sondern eine blofie Meldung geniigt, wah-
rend man sich bei Privatleuten der Miihe unterziehen muss, zu antichambrieren. Er aber sitzt
voller Aufmerksamkeit vorne, umgeben vom eigenen Gefolge, liebt die Musen nicht weniger als
die Enyo'® und wird von den Reden nicht weniger als von der Trompete aufgewiihlt. Die Worte
beunruhigen ihn nicht etwa, weil sie fremd und ungewohnt sind, sondern er sucht den in ihnen
verborgenen Sinn und wenn er eine kleine Anleitung bekommen hat, braucht er niemanden
mehr, der ihm hilft. Was ndmlich unmittelbar folgt und was als néchstes sich anschliefst, findet
er von selbst durch die Geschicklichkeit seiner natiirlichen Begabung.’®! (Them. or. 8,105c-106a)

Was zuerst wie eine Wiederholung wirkt, stellt sich bei genauerem Hinsehen als eine
sinnvolle Erganzung der Aussage dar, dass der Kaiser den Rat des Philosophen suche.
Dem Publikum war hinreichend bekannt, dass Valens Griechisch nicht gut beherrschte
und er in Folge dessen auch keine paideia hatte. Dies greift der Redner auf, indem er
seine Rede fiir den Kaiser fremd und ungewohnt (£éva dvta kal oUk €v €8el) nennt.
Doch davon lasse sich der Kaiser nicht beirren. Er nehme Hilfe an, die Worte zu verste-

188 Das wird besonders im Kap. V.4 deutlich.

189 S. Anm. 187.

190 Die Furie des Krieges.

191 Them. or. 8,105c-106a: kal o0 Sl ool pakpdg mapayyeiiag ovde avtifoAncewyv éuuivwy, ovse
npooTifeaBal ikeTnpiav, AAN €€apkel uovov amayyeidat, Kat Tpaypata EEELg TEPLVOOTMY TOUG iSLOTAS -
0 8¢ mpokddnTaL £TOLWUOG TOV XOPOV TOV OiKEIOV TEPLOTNGAEVOC, Kal TG Movoag oUk EAaTToV dope-
viCet tfig Evuodg, Kal Tpog ToOG AGyoug ovy RTTOV | THY olATILyya Sieysipetat. kai 008E té pripata
avTov Bopufel Eéva Gvta kal ovK €v €0el, AAAL TOV €v8edukoTa avTolg vodv €peuvil kal Uikpdg vso-
Belong apyfig Selrat eAdylota epunvéwe. T0 yap axoAovBov eVBEwC kal T0 £9ekiic oikobev evpioketl i
T PUoEWG EVKOALQ.



1.2 Die géttliche Legitimation in den Panegyriken =—— 69

hen, und nachdem er die Bedeutung verstanden habe, konne er die Rede aus eigener
Kraft auf die Verhéaltnisse anwenden und wisse, was zu tun sei.

Die Wendung tiig pUoewg eukoAia bedeutet hier soviel wie ,eine besondere Bega-
bung'®? Der Redner betont hier, dass der Kaiser aufgrund der eigenen Begabung in
der Lage sei, die Worte des Themistios zu verstehen und richtige Schliisse zu ziehen,
was ihn offen fir Ratschldge mache. Indem Themistios jedoch sagt, dass der Kaiser
dies durch ,eine besondere Begabung* erreichen konne, sprach er implizit ein ver-
meintliches Defizit des Kaises an, das darin zu sehen war, dass er keine paideia hatte
und daher nach antiker Auffassung nicht die notigen Voraussetzungen besaf, Philo-
sophisches zu verstehen. Das hitte der Kaiser jedoch aufgrund seiner Begabung aus-
gleichen kénnen.' In diesem Zusammenhang ist auch folgender Ausschnitt aus der
or. 6 aufschlussreich:

Ich meine, oh Kaiser, du solltest dir diese Rede (sc. die Valens selbst vor dem Senat gehalten hat
und die Themistios kurz zuvor zusammengefasst hat) vor Augen halten: Wenn du téglich wie in
einen Spiegel angestrengt in sie hineinsiehst, wirst du nicht die Haare besser ordnen,'** sondern
die rémische Herrschaft. Du brauchst nicht zusétzlich die Anweisungen des Marcus oder eine
wertvolle Auerung eines der friiheren Kaiser, sondern du hast deinen Phoinix'® zu Hause, zu
Hause den Ratgeber fiir das, was gesagt und getan werden muf."*® (Them. or. 6, 81c; iib. nach
Leppin/Portmann)

192 Physis steht bei Gregor von Nyssa fiir den urspriinglichen Zustand der Seele, wie Gott sie geschaf-
fen habe: Merki, Angleichung an Gott 96; Kap. IV.2.1.1 soll zeigen, dass von einer inhaltlichen Ahnlich-
keit zwischen dem Bischof und Themistios auszugehen ist.

193 In Kap. V.4.1.2 soll gezeigt werden, dass Themistios in der achten Rede den Begriff der paideia
umdeutet.

194 Die Verwendung des Wortes kdtontpov steht hier in einem doppeldeutigen Sinn. Einmal kann
Themistios damit auf die Eitelkeiten etwa eines Neros anspielen. Gleichzeitig scheint es eine Anspie-
lung auf Ekphantos (Stob. 4,7,64[Thesleff]) zu sein, die Rebenich, Monarchie, RAC 24, 2012, 1147 folgen-
dermafSen kommentiert und widergibt: ,Ekphantos betonte, dass die Angleichung des Menschen an
das gottliche Prinzip, die opoiwaoig 6e®, tiber den Konig fiihre, der das Abbild Gottes sei und sich selbst
geniige (avtapkng). Der Mensch vermdoge die strahlende Gréfle Gottes nicht zu ertragen; deshalb soll
er Gott im Konig wie in einem Spiegel betrachten und sich auf diese Weise Gott ndhern. Indem der
Mensch dem Konig dhnlich wird, wird er Gott dhnlich. Die Texte zeigen eindrticklich, wie sehr die
Analogie zwischen dem irdischen und himmlischen Kénig zu einem locus communis hellenistischer
Philosophie im Allgemeinen und der nept Bacieiag-Literatur im Besonderen geworden war. Das Epi-
theton Baowevg betonte die absolute Herrschaft des himmlischen wie des irdischen Kénigs tiber die
Geschicke der Menschen.“ Wenn Themistios diese hellenistische Idee im Sinn hatte, bedeutet der
,Spiegel’, in den Valens nur zu blicken hat, dass er im Spiegel das ,Abbild Gottes‘ sah und daher sich
allein an diesem zu orientieren brauchte; zur ,Nachahmung des Gottlichen‘ mehr im Kap. III.; vgl. Hea-
ther/Moncur, Politics 195, Anm. 195: ,Nero was proverbially famous among the emperors for arranging
his hair, and would naturally have come to mind, perhaps raising a laugh.“

195 Vgl. Heather/Moncur, Politics 195, Anm. 196: ,Phoenix, son of Amyntor was the young Achilles’
mentor and guardian (Ilias 9.430 ff.).«

196 Them. or. 6,81c: Ey® o€, @ Baored, enui 8&lv tOv Adyov ékeivov mipotifeada, eig 6v Gomep Kd-
TOTITPOV E€KAOTNG NUépag amoPAEnwy Kal atevifwv, o0 Tag KOUAG eVTTPETESTEPOV SLABNTELG, GANA TV



70 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

Diese Stelle kann bei einem ersten Lesen den Eindruck erwecken, als ob der Kaiser
aus der Sicht des Themistios keinen Philosophen als Berater brauchte. Diesem wiirde
doch ein Blick in den Spiegel gentigen. Bei genauerer Lektiire stellt sich heraus, dass
Themistios hier nicht sagt, dass der Kaiser keinen Berater brauche. Stattdessen wen-
det er sich vor allem gegen die Vorstellung, dass Valens eine klassische Erziehung im
antiken Sinn brauchte, um ein guter Kaiser zu sein.’®” Beide Beispiele, die Themistios
waéhlt, stammen aus dem Bereich der Bildung und Erziehung. Mit den Ratschldgen
des Markus (t®v Mdpkov mapayyeipdtwv) spielt der Redner vermutlich auf den
Ruhm Kaiser Marc Aurels als Philosophenkaiser an. Die implizite Aussage, dass sich
Valens nicht an ihm als Vorbild zu orientierten braucht, ist gerade vor dem Hinter-
grund spannend, dass Julian in seiner satirischen Schrift Caesares in einem Wettstreit
darum, welcher Kaiser die Gotter am besten nachahmte, Marc Aurel zum Sieger aus-
rufen lsst und damit zu dem gekrénten Philosophenkaiser erklart.'”® So bezieht The-
mistios auch hier eine klare Front gegen die julianschen Erwartungen an einen guten
Kaiser. Somit wird mit dem Verweis auf ,Markos in einem erweiterten Sinn vor allem
darauf verwiesen, dass der Kaiser keine philosophischen Schriften brauche, um rich-
tig zu handeln. Mit Phoinix (tov ®@o{vika) nennt der Redner geradezu den Prototyp
eines Erziehers, der nach Homer den jungen Achill erzogen habe.'®® Themistios
nimmt daher auch hier eine sehr wahrscheinliche Kritik von Seiten der gebildeten
Eliten auf, die Vorbehalte gegen einen Kaiser ohne paideia hatten. Wie kann ein Kai-
ser gut herrschen, wenn er doch keinerlei gute Erziehung genossen hat? Fir Julian
war die paideia die Grundlage schlechthin, um das Ziel jedes Menschen nach Einsicht
und Kenntnis (¢miotiun) zu erlangen.?%°

Anstatt den Kaiser zu verteidigen, dreht Themistios in der fiir ihn typischen offensi-
ven Weise die traditionelle Vorstellung um. Die implizite Aussage der angefithrten Pas-
sage liegt darin, dass nicht etwa die paideia einen Herrscher in die Lage versetze, die
beratende Funktion eines Philosophen anzuerkennen, sondern eben eine besondere phy-
sis des Kaisers die Rolle der paideia ibernehmen konne. Die Folgen von zuviel paideia,
zuviel Beschéftigung mit der Philosophie, die den Kaiser selbst schon zu einem Philoso-
phen werden lasse, stellt Themistios in folgender Passage aus der or. 8 dar:

In allem tibrigen war Plato géttlich und ehrwiirdig, aber in schlichtweg gefahrlicher Weise aufierte
er jenen Gedanken, dafd das Ubel nicht eher von den Menschen weichen werde, als bis entweder

Popainv nyepoviav. ov8év col TPoadel ThV MAPKOL TAPAYYEAUATWY, 008 €l TL XpNoTOV O Seva TRV
apyaiwv adToKpaTOPWVY piina TpoKato, GAX oikobev TOV Poivika £xelg, oikobev TOV EEnynTiv TOV T€
PNTéwv Kal TOV TPAKTEWV.

197 Aufgrund der Auswahl populérer Beispiele werden das die antiken Zuhdrer vermutlich auch bei
einem ersten Horen verstanden haben.

198 Jul. caes. 333b-335a.

199 Heather/Moncur, Politics, Anm. 196, 195.

200 Athanassiadi-Fowden, Julian 121-160.



I1.2 Die géttliche Legitimation in den Panegyriken =— 71

die Philosophen Kénige oder die Konige Philosophen sein wiirden.?”! Dieser Gedanke ist gepriift
worden und hat gegentiber der Zeit Rechenschaft abgelegt. Richtig ist es, Aristoteles zu bewundern,
weil er durch eine leichte Anderung von Platos Auerung den Gedanken wahrer machte, indem er
sagte, Philosoph zu sein sei fiir den Konig nicht etwa nur unndtig, sondern sogar hinderlich.
Er miisse vielmehr den wahren Philosophen gehorsam und mit der Bereitschaft zum Zuhoren begeg-
nen. Gute Taten, nicht Worte trug er nimlich dem Kénigtum auf?** Wie groR nun fiir miindliche
Auerungen die Notwendigkeit ist, nicht ohne Vernunft voranzuschreiten, so grof ist sie fiir den
Konig, einen Philosophen bei sich zu haben. Nun verhaélt es sich aber so, wie wenn jemand meint,
fiir den Sieg in Olympia gentige es, die Griffe des Ringers aus Buichern zu kennen, ohne Sand und
Sprunggewicht bertihrt zu haben. Ein solcher Kdmpfer wird, noch bevor er das Stadion betritt, von
den Zuschauern mit Geldchter bedacht. Wer aber von Natur aus bestrebt ist, auch das von einem
anderen schon gesagte Wort sich eigen zu machen, dem wiederfahrt es nicht, daf$ er den richtigen
Zeitpunkt zum Handeln fiir Reden verschwendet, andererseits kann er aus den Reden Nutzen ziehen.
Sehr schon war namlich, wie ich meine, die Replik des Strategen Timotheos gegentiber einem Philo-
sophen, der sich erkiihnte, vor dem Volk zu sagen, dafs nur der Weise Feldherr sei. Er sagte ndmlich
zu den Anwesenden: ,Ihr Ménner, dieser Mann ist noch nie von einer Trompete aufgeschreckt wor-
den.“ Wir mussen aber den hier in Rede stehenden Gedanken (sc. Platos) in das Reich der Wiinsche
verweisen, von denen wir Menschen oft traumen, und die nie leicht in Erfiillung gehen kénnen. Wir
sollen zufrieden sein, wenn eines Tages ein Herrrscher erscheint, der nicht selbst ein Philosoph ist,
sich aber den wahren Philosophen gegeniiber als willfihrig und zum Zuhéren bereit zeigt.?® (Them.
or. 8,107c-108b; tib. nach Leppin/Portmann)

Themistios wendet sich deutlich gegen eine Aussage Platons, dass entweder der Konig
ein Philosoph sein miisse oder aber die Philosophen Konige, damit Gerechtigkeit herr-
schen konne. Da die Umsetzung dieser Forderung Themistios’ Meinung nach geschei-
tert sei, bevorzugt Themistios in seiner Rede die Abwandlung der Worte Platons
durch Aristoteles. Der habe richtig erkannt, dass es einem Herrscher eher abtraglich

201 Plat. rep. 5, 473c—d; 6,501e.

202 Arist. fr. 982[Gigon].

203 Them. or. 8,107c-108b: IIAGtwv pév odv, &l kal té GAAa dvta Oiog kal aidolog, AAAG TOTTOV ye
Ateyvdg AMOKEKLYSLVELUEVWG TIPORKATO AdyoV, OTL U TPOTEPOV TA Kakd Aj&el Tolg avBpwmolg, mptv
av i} eL6009oL BacAebowaoly i BACIAETS PLA0c0PRoWaLY. EAfAeyKTaL 8¢ O Adyog Kal §€8wkev eVBVVAG
0 Xpévw. dyacdal 8¢ d&lov AplototéAny, 8Tt pkpov ta IIAdtwvog pipata petadelg tov Adyov memnoin-
KeV AANB£0TEPOV, PLAOGOPETV eV TG BACIAEL, 00) OTIWG Avaykaiov elval AcKwv, GAAX Kal EUTTosmy,
70 8¢ EW000PoToLY AANOVHE TUYXAVELY VTELOR Kal EVKOOV. £pYwV Yap ayab®dv TV Bacelav Evén-
Anoev, oyl pnuatwv. don Tolvuy ypeia 101G elpnuévolg Tol mpoiéval Py Gvev Adyov, T0600TOV AmoAav-
el mpooiike T00 PLloco@odvtog TOvV Bactievovta. viv 8¢ dpolov Gomep el TLg TPOg TOV GTEPAVOV TOV
‘OAvpmiacy anoypfv olotto 0 maAatopata €k BPAlOL pepadnkéval, kKOvews 8€ piy dpatto punde GAti-
pwv. 6 yap t0100706 AywvioTtig, Tptv émBijvat tod otadiov, yéawta 6@Atokdvel Tolg Beatals - 6oTig 6¢
€K @Uoewg TPOOupog Kal TOV VI dAAOL KaA®G eipnuévov Adyov oikelov motelabal, ToUTw cupfaivet
uiTe poieadal TOV Kapov TV Epywv eig Adyoug kai 10 képdog amoeépeadat To £k TV AGywv. TGvL
uév ydp, olpat, KaA®s kai Tiud0eog 6 oTpatnyog PLA0COQR TapaBarmv &ig TAR{BOG £miyelpoTvTL udvov
glvat TOv 60Q0OV 6Tpatnydv, AvSpeg, £pn TPOG TOVG TAPEVTAG, 00TOG 6 Avip 00SETMTOTE VIO GAATLY-
yog teBopupntat. GAAG TolTov pév Tov Adyov elxiig ointéov olag MOAAAG 6velpomtodoTuev ol dvBpwmot
npoeABely eig Epyov pading pi Suvapévag. ayanduey 8¢, el paveln mote Bactiedg ovk avTog avTOLp-
Y@V @uhocoeiav, Toig 8¢ pLlocogololy aAnB®g evmelONg Kat TKoog.



72 —— 11 Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

sei, selbst ein Philosoph zu sein. Vielmehr sei es nach Aristoteles notig, dass der Herr-
scher den Rat eines Philosophen annehme. Themistios unterstreicht die Worte des
Aristoteles noch, indem er in dem Vergleich mit dem Sportler, aber auch mit dem
Strategen Timotheus zeigt, wie sehr flir denjenigen, dessen Taten wichtig sind — ndm-
lich fiir den Sportler oder den Feldherrn - die Praxis der Theorie, die Uhung dem
Lesen uiberlegen sei. Wer in der Lage sei, durch das Horen auf andere gewissermafen
aus deren Erfahrung zu lernen (xai tov UT dAAOU KaAGG eipnuévov Adyov oikelov
noteloBaw), der werde nicht vom Lesen abgelenkt, der verpasse nicht den richtigen Mo-
ment zum Handeln. Hierin liegt die Bedeutung der zitierten Passage. Themistios betont
darin, dass Valens zu den Kaisern zahlt, der durch seine Taten hervorsticht. Daher sollten
alle gliicklich sein, wenn der Kaiser, statt selbst Philosoph sein zu wollen, sich gerne von
einem Philosophen beraten lasse. Zugleich wendet sich der Lobredner hier stark gegen
Julian, der von seinen Zeitgenossen als ,Philosophenkaiser wahrgenommen wurde. So er-
Klart sich auch die explizite Abwendung von Platon, der genau dies von einem gerechten
Herrscher forderte. Er macht dagegen Aristoteles stark und argumentiert mit ihm, dass
es besser sei, wenn der Kaiser sich auf das konzentriere, was zu seinem Bereich gehore,
namlich richtig zu handeln. Als guter Herrscher erweise er sich dann, wenn er die Rat-
schlage des Philosophen in seiner Politik umsetze. Der Name Julians wird hier zwar nicht
genannte, es scheint jedoch plausibel, dass die Zuschauer spétestestens in dem Moment
an ihn dachten, als Themistios von dem gescheiterten Versuch eines Philosophenkaisers
sprach. Doch wie kann Themistios behaupten, dass Julian deswegen gescheitert sei, da er
zugleich Philosoph und Kaiser sein wollte?

Julian starb bei seinem Feldzug nach Persien, nachdem er weiter als jeder andere
romische Kaiser in Persien vorgeriickt war. Allerdings befand er sich zum Zeitpunkt
seines Todes bereits auf dem Riickzug und nachdem er im Kampf gefallen war,
musste Jovian einen Frieden mit dem Persischen Reich schliefsen, der fiir Rom grofie
Verluste bedeutete. Es ist also leicht zu erklaren, warum Themistios behaupten kann,
dass Julian als Kaiser gescheitert sei. Die Interpretation, dass Julian zu Fall kam, da er
zugleich Philosoph war, kann sich auf die Aussagen des Ammian stlitzen. Ammian,
der in Julian ein grofes Vorbild sah, schreibt, dass sich Julian auf seinem Feldzug in
Persien in der Nacht mit Philosophie beschéftigt habe. Den Uberfall durch die Perser,
der schliefilich zum Tod Julians fithren soll, erzahlt er so:

So wurden die Flanken sicher gedeckt, und das Heer zog entsprechend dem Geldnde in geschlos-
sener, allerdings etwas gelockerter Formation dahin. Da erhielt der Kaiser die Meldung, die
Nachhut sei plétzlich im Riicken angefallen worden, wéhrend er selbst unbewaffnet vorgeritten
war, um eine Vorauserkundung vorzunehmen. In seiner Aufregung tiber diesen Zwischenfall
vergafs er seinen Panzer und rif} in Eile nur den Schild an sich, um schleunigst dem Nachtrab
Verstirkung zuzufithren. Wahrenddessen rief ihn eine andere Schreckenshotschaft zuriick.?*
(Amm. 25,3,2-4; 1ib. Seyfahrt)

204 Amm. 25,3,2-4: Dumque teguntur firmiter latera et exercitus pro locorum situ quadratis quidem,
sed laxis incedit agminibus, invasa subito terga pone versus arma cogentium principi indicatur etiam-



1.2 Die géttliche Legitimation in den Panegyriken =—— 73

In der Darstellung Amminas war Julian in dem Moment des Uberfalls nicht bewaffnet
und damit unvorbereitet. Nachdem Ammian den Tod Julians beschrieben hat, geht er
kurz auf seine Tugenden und Fehler ein und schreibt in diesem Zusammenhang:

Sobald er aber seinen in Strapazen gestdhlten Kérper durch kurzen Schlaf erquickt hatte, er-
wachte er und kontrollierte in eigener Person die Ablésung der Wachen und Posten, um nach
diesen ernsthaften Aufgaben seine Zuflucht zu den Wissenschaften zu nehmen.?® (Amm. 25,4,5;
uh. Seyfarth)

Auch kurz vor seinem Tod soll Julian laut Ammian nachts Philosophie betrieben und
dabei die Vision der Rom beschiitzenden Gottheit gehabt haben.

Streckte er sich aber zu einem unruhigen und unsicheren Schlaf ein wenig aus, dann war der
Schlaf wie gew6hnlich bald verflogen und er schrieb nach dem Beispiel Julius Caesars irgendet-
was unter dem Zelt. Als er einmal im Dunkel der Nacht von dem hohen Gedankenflug eines Phi-
losophen gefesselt war, sah er undeutlich, wie er seiner ndchsten Umgebung bekannte, die
Erscheinung des Genius des Staates, die er auch in Gallien erblickt hatte, als er zum Kaiser erho-
ben wurde.?®® (Amm. 25,2,3; {ib. Seyfahrt)

Das Bild, das Ammian von Julian zeichnet, entspricht einem Kaiser, der sich selbst auf
dem Feldzug nachts mit Philosophie beschéftigt, der den Anspruch hat, selbst ein Phi-
losoph zu sein. Vorausgesetzt, dass es bekannt war, dass Julian auf seinem Kriegszug
Philosophie betrieben hat, kann die implizite Aussage des Themistios wie folgt gedeu-
tet werden: Julian hat den Fehler begangen, dass er sich nicht auf das Handeln, das
Kampfen, konzentriert hat. Statt auf die Worte eines Philosophen zu héren, wollte er
selber einer sein. So starb er im Kampf, womdglich abgelenkt durch seine néchtlichen
Aktivitaten, die nichts mit dem Kdmpfen zu tun hatten. Das Beispiel des Kdmpfers,
der sein Wissen nur aus Biichern habe und daher vom Publikum der Arena nicht
ernst genommen werde, wire dann eine Anspielung auf Julian, der nachts studiert
habe. Thm wiirde Themistios lobend den gegeniiberstellen, der auf die Worte des Phi-
losophens vertraut und so nicht den rechten Augenblick des Handelns verpasst.
Damit hatte Themistios bei den Zuhdrern bewusst die Vorstellung evoziert, dass die
Niederlage in Persien nicht passiert wére, wenn der Kaiser sich, statt zu philosophie-
ren, auf den Kampf konzentriert hatte. Das Argument des Themistios wird dadurch
gestarkt, dass es seit der jlingsten Kaiserzeit iiblich war, dass Philosophen die Kaiser

tum inermi ad speculanda anteriora progresso. qua concitus glade oblitus loricae scuto inter tumultum
arrepto properans ultimis ferre suppetias revocatur alio metu ... .

205 Amm. 25/4,5: Ubi vero exigua dormiendi quiete recreasset corpus laboribus induratum, expergefac-
tus explorabat per semet ipsum vigiliarum vices et stationum post haec seria ad artes confugiens
doctrinarum.

206 Amm. 25,2,3: Ipse autem ad sollicitam suspensamque quietem paulisper protractus, cum somno, ut
solebat, depulso, ad aemulationem Caesaris Iulii quaedam sub pellibus scribens, obscuro noctis altitu-
dine sensus cuiusdam philosophi teneretur, vidit squalidius, ut confessus est proximis, speciem illam
Genii publici, quam, cum ad Augustum surgeret culmen, conspexit in Galliis, velata cum capite cornuco-
pia per aulaea tristius discedentem.



74 —— 1 Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

auch im Krieg begleiteten und berieten. Dass auch Julian einen Philosophen bei sich
hatte, bildet kein Gegenargument, wenn man bedenkt, dass Themistios den neuplato-
nischen Philosophen um Julian herum absprach, ,wahre‘ Philosophen zu sein.

Neben Ammian beschreibt auch Libanios in seinem Hypatikos (or. 12) Kaiser Ju-
lian als einen Philosophenkaiser. Wiemer nennt ihn der Beschreibung Libanios’ nach
,Priesterkaiser?’ Da die Philosophie fiir Julian mit der Gottesverehrung zusammen-
fiel, ist es angemessen, im Falle Julians in dem ,priesterlichen Kaiser®® eine Entspre-
chung zu der platonischen Vorstellung des ,Philosophenkaisers‘ zu sehen. Aus dem
Hypatikos erfahren wir, dass Julian zweimal am Tag personlich Helios geopfert
habe.”” Wegen der unmittelbaren Kommunikation mit den Géttern, die daraus resul-
tierte, dass er die Opfer selbst vorgenommen habe, habe er keine weiteren Priester
zur Deutung des gottlichen Willens heranziehen miissen.”’ Da er selbst den Gétter-
willen interpretiert habe, habe er auch keine Besprechungen mit seinen Offizieren
notig gehabt.?* Wiemer interpretiert die Lobrede Libanios’ als Julians eigene Herr-
schaftsideologie. Die in der or. 12 von Libanios beschriebene Praxis des Kaisers hat
nach Wiemer nicht nur Verdrgerung bei den Christen zur Folge gehabt. Selbst die
nicht-christlichen Eliten hatten den Inhalt der or. 12 des Libanios aus unterschiedli-
chen Grinden kritisiert, da die eigenméchtige Einschitzung des Willens der Gotter
alter romischer Tradition widersprochen habe.?* Themistios konnte daher mit der
Ablehnung des philosophierenden Kaisers auch auf Zustimmung aus dem nicht-
christlichen Milieu hoffen, da es einige unter den Eliten gab, die Julian selbst nicht
abgelehnt hatten, wohl aber seinen Anspruch, Kaiser, Philosoph und Priester in
einem zu sein.

Das Lob des Themistios flir Valens, nicht selbst Philosoph sein zu wollen, sondern
sich von Philosophen beraten zu lassen, kann zu dem Schluss flihren, dass die Aus-
sage aus der Not geboren wurde, da Valens keine Bildung vorweisen konnte. Eine sol-
che Deutung wiirde die Annahme Heathers starken, der Themistios absprach, ein
Philosoph mit einem in sich konsistenten philosophischen System gewesen zu sein.
Daher soll zur Klarung eine andere Stelle herangezogen werden. Als Vergleich dient
eine Passage aus der zweiten Rede des Themistios auf Constantius II. Darin nennt die-
ser Constantius II. ,Kaiser und Philosoph in einer Person (29d)“. Stellt das nicht einen
Widerspruch zu der Aussage in or. 8 dar, dass der Herrscher nicht selbst ein Philo-
soph sein soll? Bestétigt das nicht die Annahme, dass Themistios eben kein in sich
konsistentes Herrschaftskonzept hatte, sondern alles allein an den Bedirfnissen des

207 Wiemer, Libanios 182.

208 Vgl. Amm. 27,14,3: culpabatur hinc opportune, cum ostentationis gratia vehens licenter pro sacer-
dotibus sacra stipatusque mulierculis laetabatur.

209 Lib. or. 12,81f.

210 Lib. or. 12,82.

211 Lib. or. 12,83.

212 Wiemer, Libanios 181f.



1.2 Die géttliche Legitimation in den Panegyriken =—— 75

Kaisers ausrichtete? Bei einem genauen Blick geht es Themistios jedoch weniger
darum, ob der Kaiser Philosoph ist, sondern eher darum, was fiir ein Philosoph er ist.
So bezeichnet Themistios Constantius in derselben Rede, in der er ihn zugleich Kaiser
und Philosoph nennt, als jemanden, dem das

Philosophieren nichts anderes bedeutet, als Tugend zu praktizieren?* (Them. or. 2,31d; {ib. nach
Leppin/Portmann)

Wenn sich Themistios in der or. 8 auf Valens gegen einen Philosophenkaiser aus-
spricht, dann spielt er damit — wie gezeigt — auf Julian an.** Dieser gehérte jedoch
nach dem Verstandnis des Themistios zu den ,falschen Philosophen. Die Hauptaus-
sage liegt daher darin, dass der Kaiser nicht so ein Philosoph wie Julian sei.

Da Themistios bereits zu der Zeit, da er Lobreden auf Constantius hielt, sein philo-
sophisches Konzept besaf$, das eklatant von dem der zeitgenossischen theurgischen
Philosophen abwich, konnte er Constantius Philosoph und Herrscher in einem nen-
nen, ohne damit inkonsistent zu dem zu sein, was er in der Rede auf Valens sagen
wirde. Keinem von beiden Herrschern sprach er zu, im Sinne des neuplatonisch-
theurgischen Konzepts Philosoph und Kaiser gewesen zu sein. Ein weiteres Indiz
dafiir, dass Themistios auch in den Reden auf Constantius den Begriff ,Philosoph‘ in
Bezug auf den Kaiser in den Rahmen der Debatte um die ,wahre‘ Philosophie stellte,
findet sich in einer anderen Stelle aus der zweiten Rede auf Constantius: ein Philo-
soph lebe seine Philosophie, fiir ihn sei philanthropia etwas, die er den Menschen
auch zukommen lasse. Da der Kaiser all dem gerecht werde, konne er Philosoph ge-
nannt werden. Er beherzige selbst alle Tugenden des guten Lebens in der Praxis.?"®
Themistios bezeichnet jedoch nicht nur Constantius, sondern auch Valens als einen
Philosophen und zwar in or. 9 auf Valentinianus Galates:

Daf3 er kein Attisch zu sprechen vermag, hat nichts daran geéndert, daf§ dein Vater als milder
denn alle seine Vorganger gilt; vielmehr zeichnet er sich ganz besonders dadurch aus, daf$ er
eher in bezug auf Taten als auf Worte Philosoph ist, wie da der Herrscher des Alls nicht deswe-
gen von den Menschen verehrt wird, weil er tadellos spricht, sondern weil er der menschfreund-
lichste und dabei méchtigste ist, weil er der Gestalter des Lebens, weil er der Herr der
Gliickseligkeit, weil er der Schatzmeister der Giiter ist und weil wir, wenn wir in Gefahren auf
ihn blicken, von Mut erfiillt werden.?® (Them. or. 9,126b—c; iib. Leppin/Portmann)

213 Them. or. 2,31d: ‘OTL yap ur GAXo TL T0 PLAOGOQETY 0TIV i TO EpyalecBal apeTnyv.

214 Themistios’ Sicht auf den Philosophenkonig Platons ist moglicherweise auch erklarbar durch
seine grundséatzliche systematische Néhe zu Aristoteles: s. Schramm, in: Erler/Tornau, Rhetorik 411.
215 Them. or. 2,30b-31a.

216 Them. or. 9,126b: OVSE yap TOV TATEPA TOV GOV TO UI| TOIG PUACLY ATTIKICEW SlekwAvoe TpadTe-
POV voulabijvatl Thv TWnoTe adTOKPATOPWY, GAX 6TL TOTG TPAYHACL GIA0GOQET HdAAOV 1j TOTG dvouaat,
TaUTN TAUTOAL Slevijvoyev, Gomep Kal 6 T00 TavTog ovpavod PactAels ovy dTL SoklpunTata POLyyeTat
TPOCKLVETTAL APl TOV AvOPOTIWY, AN Tl @LavBpwTdTATHg €0TL, SuvaTwTaTog v, Kal 6Tt (wiig
Xopnyos kat 4Tt mpuTavig evdatpoviag kal 67t Tautag T@v ayadhv, kat dTL Tpog Ekelvov OpHLEY €V TOTG
8ewvoig tebappnKkoTeg.



76 —— 1I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

Die Wendung 10ig npdyuact @locogel entspricht inhaltlich der Aussage pi éAAo Tt
T0 QLAOCOQPETY €0TLV 1| TO €pyaleaBat apetrv in der Rede auf Constantius. Da sich der
Philosoph also vor allem in seinem Handeln als ein solcher erweist, kann Themistios —
wie in or. 9 — auch Valens einen Philosophen nennen.

Der Vergleich mit der Rede auf Constantius lasst den Schluss zu, dass Themistios
beide Kaiser vor allem dafiir lobt, dass sie ,wahre‘ Philosophen seien. Fir diese ist nach
Themistios’ Vorstellung weniger die paideia als das ,gute Handeln‘ nétig.”"’” Das bedeutet,
dass Themistios Constantius nicht aufgrund seiner Bildung Philosoph nennen kann, son-
dern vor allem, weil er sich durch tugendhaftes Verhalten auszeichnet und damit das phi-
losophische Konzept des Themistios teilt und diesem zugleich entspricht. Interpretiert
man die Stelle or. 8, 107c-108b unter der Annahme, dass sie sich innerhalb der Diskussion
um die ,wahre Philosophie‘ bewegt, dann scheint folgende Auslegung plausibel.

Julian, der sich selbst als Philosoph sah, lief8 sich nicht von Themistios beraten, da
dieser in Julians Augen nicht die richtige Philosophie betrieb. Themistios seinerseits
zielte auf Julian ab, wenn er in der or. 8 Platon widerspricht, dass es gut sei, wenn ein
Konig zugleich Philosoph sei, denn aus Themistios’ Sicht ist dieser Versuch geschei-
tert, unter anderem auch deswegen, da Julian sich nicht von ihm habe beraten lassen.
Folgerichtig wiinscht er sich nun einen, der sich ,zum Zuhoren bereit zeigt“. Das
wiirde bedeuten, dass Themistios schon vor Valens einen Begriff von Philosophie
hatte, in der nicht die paideia, sondern das ,gerechte Handeln im Vordergrund stand.
Valens, der bekanntermafien keine griechische Bildung genossen hatte, passte in
Bezug auf den Philosophenbegriff besonders gut zu den Vorstellungen des Themistios.

Das unterschiedliche Bild, das Themistios und Julian vom ,wahren‘ Philosophen
hatten, bleib konsequenterweise nicht ohne Auswirkungen auf die Art und Weise, wie
der jeweilige Philosophentyp die géttliche Legitimation des Kaisers nachwies. Nach Juli-
ans Vorstellung war es die Aufgabe der Philosophen, dem ,gottlichen Plan‘ zu folgen.
Somit teilte er auch als Kaiser dieses Ziel, da er sich ebenfalls als Philosoph sah.'® Der
,gottliche Plan‘ offenbarte sich nach Julians Sicht in Zeichen, die von den Philosophen
und dem Kaiser richtig gedeutet werden mussten. Eindrucksvoll schildert Ammian die
Zahl von Vorzeichen, die den drohenden Untergang Julians in Persien vorausgesagt hat-
ten, die jedoch von Julian anders interpretiert worden seien.”® Diese Schilderung Am-
mians verdeutlicht, wie sehr Julian sich in seinem Handeln nach den Géttern richten
wollte und wie seine Umgebung versuchte, sein Handeln durch Verweis auf die Gotter
zu beeinflussen. So habe ihn auch Sallustius, einer seiner wichtigsten Generéle und der
Pratoriumsprafekt Galliens, in einem Brief gebeten, nicht voreilig in den Krieg zu zie-
hen, ohne vorher den Beistand der Gotter erbeten zu haben.” Julians Herrschaftspro-

217 Vgl. Kap. IL.1.2.

218 Sandwell, in: Mitchell/Nuffelen, Monotheism 111.

219 Amm. 23,5,4-14.

220 Amm. 23,5,4: Iulianus vero dum moratur apud Cercusium, ut per navalem Aborae pontem exercitus
et omnes sequelae transirent, litteras tristes Sallusti, Galliarum praefecti, suscepit orantis suspendi ex-



I1.2 Die géttliche Legitimation in den Panegyriken =— 77

gramm, sich ganz dem Willen der Gotter unterzuordnen, setzte ihn damit zugleich ge-
wissermafen in Konkurrenz zu anderen Deutungen dieser Zeichen. Doch wie verhélt
es sich bei der Beurteilung der géttlichen Legitimation des Valens, wenn er diese allein
durch ,gutes Handeln‘ demonstriert?”*! Der Panegyrist selbst macht mit seinen Worten
die Philosophie zum Richter tber ,gottgemafies’ Handeln. So kénnte man meinen, dass
jeder Philosoph hétte beurteilen kénnen, ob der Kaiser von Gott gesandt sei. Viele der
zeitgenossischen Philosophen fielen nach Themistios jedoch weg, da sie seiner Meinung
nach keine ,wahren‘ Philosophen waren. Auch wenn Themistios nicht behauptet, dass
er der einzige sei, der seine und damit die richtige Vorstellung von Philosophie habe, ist
kein Zeitgenosse bekannt, der derartig von den neuplatonischen Philosophen angefein-
det wurde. Wir wissen daher nicht, ob Themistios seinen Riickhalt, &hnlich den Chris-
ten und auch nicht-christlichen Zeichendeuter, in einer Gruppe Gleichgesinnter hatte.
Es scheint jedoch wahrscheinlich, dass Themistios fiir sich stand und seine Stellung al-
lein vom Wohl des Kaisers abhéngig war.

Wie ist jedoch ein Lob des Kaisers von jemandem einzuschétzen, von dem keine
echte Kritik erwartet werden konnte? Bei der Beantwortung dieser Frage spielt die
Funktion der Panegyriken eine Rolle, fiir Akzeptanz bei den Eliten zu sorgen. Diese
konnten sie nur erfiillen, wenn das Lob echt erschien. Mit Themistios spricht ein an-
erkannter Philosoph, der sich gegen eine Gruppe von Philosophen stellte, die unter
Julian einflussreich waren. Thr philosophisches Ziel war die Erhohung der eigenen
Seele und nicht die éffentliche Lehre der Tugend.?”* Themistios, von dem nicht be-
kannt ist, dass er sein Programm unter Julian verdndert hétte, und von dem auch
keine gesicherte Rede auf Julian tiberliefert ist, behauptet nun, dass Valens sich her-
ausragend tugendhaft und damit gottdhnlich verhalte. Damit wird er fiir Valens zu
einem wichtigen Instrument seiner Herrschaftssicherung. Solange Themistios, ein
von den Eliten im Osten des Reiches anerkannter Philosoph, Valens goéttlich legiti-
miert zeigte und seine Politik als die richtige darstellte, konnten die 6stlichen Eliten
davon ausgehen, dass der Kaiser auch die Spielregeln der Gebildeten anerkannte.

Um seiner Rolle als lobender Philosoph gerecht zu werden, musste Themistios
glaubhaft bleiben. Da Themistios das Verhalten und Handeln des Kaisers als Beleg
und Zeichen der gottlichen Legitimation des Kaisers sah und nicht die von Gottern
gesandten Zeichen wie etwa die ,kultischen Priester’, sind die Zeichen des Themistios
von jedem anderen, dem das Handeln des Kaisers bekannt ist, tiberpriifbar. Daher
durften die Behauptungen des philosophischen Lobredners nicht allzuweit von der
Wirklichkeit entfernt sein. Daher biirgt der Umstand, dass Themistios als Philosoph
spricht, fir eine gewisse Glaubwirdigkeit seiner Aussagen.

peditionem in Parthos, obtestantisque, ne ita intempestive, nondum pace numinum exorata, irrevocabile
subiret exitium.

221 Auf die ,Nachahmung des Gottlichen‘ wird in Kap. III ausfiihrlich eingegangen.

222 Vgl. Kap. I1.1.2.



78 —— I Die themisteische Philosophie im zeitgendssischen Diskurs

Die Untersuchung hat Folgendes gezeigt: Themistios tritt als Panegyrist nicht nur
politisch vermittelnd auf, wie bislang in der Forschung weitgehend angenommen. Er
vertritt und propagiert eine Philosophie, die sich von dem Philosophieverstdandnis der
zeitgendssischen Neuplatoniker stark unterscheidet. Mit seinem moralphilosophischen
Ansatz stellt er sich als nicht-christlicher Philosoph ganz bewusst gegen die Vertreter
der philosophischen Hauptstromung seiner Zeit, die theurgischen Neuplatoniker. Diese
hatten Themistios ihrerseits unter der Herrschaft Julians als Redner des Kaisers ver-
drangt.”* Themistios’ Konzept von Philosophie galt als dasjenige, das vom Kaiser unter-
stiitzt wurde, da es in den Lobreden auf ihn propagiert wurde. Innerhalb dieses
Philosophiekonzepts werden Herrscher und Philosoph einander ebenbiirtig dargestellt.
Beide haben ihren Auftrag von Gott, fiir das ,Gute‘ auf Erden zu sorgen. Als politischer
Philosoph entwarf Themistios damit fiir den Kaiser ein in sich konsistentes Herrschafts-
modell,”** das auf die individuelle Situation des Kaisers einging” und dennoch eine
allgemeine Ideologie enthielt,”® die von den Eliten gut akzeptiert werden konnte.

223 Heather, in: Whithy, Propaganda 134: ,Themistius’ career faced one moment of particular crisis:
his relative eclipse under the Emperor Julian. In this reign, a different group of Hellenic intellectuals-
Neoplatonist theurgists [...] usurped Themistius’ position of chief philosophical advisor. Once Julian
was dead, Themistius signalled forcefully in his first speeches both for Jovian and Valens that ,proper*
philosophy was now re-established at court.”

224 So schreibt auch Heather, in: Whithy, Propaganda 129: , Themistius consistently started from phi-
losophical principles when praising the persons and actions which were his subjects for the day.;
Stenger, Identitdt 126: ,Hand in Hand mit dieser Strategie, die guten Kaiser als homogene Gruppe zu
portritieren, geht die Propagierung eines beinahe zeitlosen, kaum verdnderten Herrscherideals. Uber
mehr als dreiffig Jahre hinweg vertritt Themistios im Namen verschiedener Kaiser immer den glei-
chen Kanon an Herrschertugenden, dasselbe platonische Konigsideal, wobei nur wenige individuelle
Adaptionen erkennbar sind.“ Diese Arbeit soll dagegen zeigen, dass die Adaptionen wesentlich fiir die
Panegyriken des Themistios sind.

225 Hier setze ich mich ab von Stenger, Identitét 181, der die Panegyriken des Themistios vor allem
yallgemein“ gehalten sieht. In den folgenden Kapiteln der Arbeit soll gezeigt werden, wie spezielle in-
dividuelle Verhéltnisse des Kaisers so interpretiert werden, dass sie seine Gottgesandtheit erweisen.
226 Jones zeigt in seiner Untersuchung der Kaiserreden des Dion von Prusa, dass auch darin die Ideo-
logie einer ganz bestimmten Zeit zum Ausdruck kommt: Jones, Dio Chrysostom 118.



