
Cenk Akdoganbulut

Armin Mohler (1920–2003)
„Entsprechung auf neuer Ebene“. Der Gaullismus als Blaupause für
eine Neue Rechte?

Abb. 11: Armin Mohler, 1964, Bayrische Staats-
bibliothek München, Felicitas Timpe, timp-
021271.

Der Schweizer Armin Mohler1 gilt als „geistiger Vater der Neuen Rechten“2 in der
Bundesrepublik. Als einer der „klügsten Theoretiker der deutschen Rechten“ und
„anspruchsvollsten und gebildetsten Köpfe der nationalistischen Rechten“3 hat er
die Intellektualisierung und organisatorische Vernetzung dieses politischen Spek-
trums wesentlich vorangetrieben. In seiner 1950 erschienenen Dissertation zur
Konservativen Revolution erfand Mohler eine Tradition einer vom Nationalsozia-
lismus vermeintlich unberührten Geistesströmung und reaktivierte damit die Ide-
en der antidemokratischen und nationalistischen Rechten der Weimarer Repu-
blik, die nicht zuletzt auch als dessen Wegbereiter gelten.4

Open Access. © 2023 Cenk Akdoganbulut, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111010991-015

1 Zu Armin Mohler vgl. auch den Beitrag von Philipp Becher in diesem Band.
2 Armin Pfahl-Traughber, Konservative Revolution und Neue Rechte. Rechtsextremistische Intel-
lektuelle gegen den demokratischen Verfassungsstaat, Opladen 1998, S. 164.
3 Hans-Dieter Bamberg, Die Deutschland-Stiftung e. V., Studien über Kräfte der „demokratischen
Mitte“ und des Konservatismus in der Bundesrepublik Deutschland, Meisenheim am Glan 1978,
S. 422. Ebenso vgl. Gideon Botsch, Die extreme Rechte in der Bundesrepublik Deutschland 1949 bis
heute, Darmstadt 2012, S. 56.
4 Vgl. Armin Mohler, Die Konservative Revolution in Deutschland, 1918–1932, Darmstadt 1989.
Zur Kritik der Reaktivierung der Konservativen Revolution vgl. Volker Weiß, Autoritäre Revolte.



Seine Dissertation entsprang nicht nur dem Bedürfnis nach einer Verarbei-
tung biografischer Erfahrungen oder nach theoretischer Klärung, sondern war
vor allem als Mobilisierungsmythos und „Hilfe für die rechte Intelligenz“ konzi-
piert, wie Mohler retrospektiv eingestand.5 Dabei lag es ihm daran, die „Konserva-
tive Revolution“ als eine bis in die Nachkriegszeit fortdauernde Erneuerungsbe-
wegung darzustellen.6 So war denn auch der Zweck seiner intellektuellen Inter-
ventionen und seiner politischen Praxis nicht lediglich eine theoretische
Rehabilitierung, sondern zielte auf die Formierung einer extremen Rechten jen-
seits eines Nischendaseins ab. Mit diesem Fokus beschrieb Mohler in seinem Es-
say zur französischen Rechten 1958 die „Problematik jeder Rechten heute“ dahin-
gehend, dass sie eine „Entsprechung auf neuer Ebene“ finden müsse.7 Als Lösung
warb er für eine Hinwendung zum Gaullismus. Hier seien „die auf eine neue
Rechte zusteuernden Elemente nicht zu übersehen.“8 Schon Ende der 1950er Jahre
hatte Mohler erstmals die Bezeichnung „neue Rechte“ beziehungsweise „nouvelle
droite“ benutzt, um eine Strömung im Nachkriegsfrankreich zu konstruieren, die
ein Äquivalent der „konservativen Revolution“ in Deutschland sei.9 Seine Darle-
gung der anstehenden Aufgaben einer solchen Rechten offenbaren dabei Mohlers
innen- und außenpolitische Programmatik für die Bundesrepublik und konkreti-
sierten sein Verständnis der „Konservativen Revolution“. Neben seiner politischen

276  Cenk Akdoganbulut

Die Neue Rechte und der Untergang des Abendlandes, Stuttgart 2017, S. 39–63; Stefan Breuer,
Anatomie der Konservativen Revolution, 2. Aufl., Darmstadt 2005; Über die Intention Mohlers
und die Erfindung der „Konservativen Revolution“ gaben sich auch seine Mitstreiter keiner Illu-
sion hin, vgl. Robert Hepp, Mohler sub specie aeternitatis, in: Ulrich Fröschle / Michael Paulwitz /
Markus J. Klein (Hg.), Der andere Mohler. Lesebuch für einen Selbstdenker, Armin Mohler zum
75. Geburtstag, Limburg a. d. Lahn 1995, S. 47–59, hier S. 54 f.
5 Armin Mohler, Konservative Revolution, Ergänzungsband, Darmstadt 1989, S. 7.
6 Vgl. Daniel Morat, Von der Tat zur Gelassenheit, Martin Heidegger, Ernst Jünger und Friedrich
Georg Jünger, Göttingen 2007, S. 424; Matthias Schlossberger, Rekonstruktion der Konservativen
Revolution: Nietzsche – Jünger – Mohler, in Sebastian Kaufmann / Andreas Urs Sommer, Nietz-
sche und die Konservative Revolution, Berlin/Boston 2018, S. 537–572.
7 Armin Mohler, Die französische Rechte, München 1958, S. 23.
8 Ebd., S. 56.
9 Ebd., S. 20; Mohler dürfte auch Alain de Benoist mit den Ideen einiger Protagonisten der „Kon-
servativen Revolution“ bekannt gemacht haben, deren Werke nicht in französischer Übersetzung
vorlagen. Alain de Benoist war die führende Figur der in den 1960er Jahren entstandenen Nou-
velle Droite. Mohler bewarb ihre strategische Ausrichtung in der Bundesrepublik, vgl. Thomas
Assheuer / Hans Sarkowicz, Rechtsradikale in Deutschland. Die alte und die neue Rechte, Mün-
chen 1992, S. 165–174. Vgl. auch Martin Langebach / Jan Raabe, Die „Neue Rechte“ in der Bundes-
republik Deutschland, in Fabian Virchow / Martin Langebach / Alexander Häusler (Hg.), Hand-
buch Rechtsextremismus, Wiesbaden 2016, S. 561–592.



Vision lassen sich an Mohlers Beschäftigung mit den französischen Rechten und
der Politik Charles de Gaulles, auch seine strategischen Leitlinien ablesen, die er
in seinem Engagement im Kontext des so genannten deutschen Gaullismus in der
Bundesrepublik anzuwenden versuchte.

Trotz der immens wichtigen Rolle des Gaullismus für Mohlers Weltanschau-
ung und politische Praxis ist dieser Aspekt seines Wirkens bislang kaum berück-
sichtigt worden.10 Der mageren Behandlung steht die Tatsache entgegen, dass der
Gaullismus ein wichtiger thematischer Schwerpunkt seiner publizistischen Pro-
duktivität war.11 Dagegen steht auch, dass Mohlers Verehrung für de Gaulle bis
ins späte Alter anhielt.12 Worin aber lag sein Interesse genau begründet? Welche
Ideen oder politische Praxis hatte er bei seinem Werben für den Gaullismus in
der Bundesrepublik vor Augen?

Die Attraktivität des Gaullismus lag für Mohler unter anderem im Wunsch
nach nationaler Größe als oberste politische Maxime und darüber hinaus in der
Mythologisierung und Glorifizierung einer politischen Führungsfigur. Mit dieser
stark selektiven Lesart, in deren Fokus vor allem die Möglichkeiten der Nutzbar-
machung und Anwendung der französischen Politik in der Bundesrepublik stan-
den, ging es ihm jedoch weniger um den Transfer eines umfassenden gaullisti-
schen Denkens, sondern vielmehr um die innen- wie außenpolitischen Parallelen
zu konservativ-revolutionären Theorieelementen. Mohlers Gaullismus ist deshalb
nur bedingt aus dem Kontext der außenpolitischen Kontroverse in der Bundesre-
publik zu lesen. Bei seinem Vorhaben, den Gaullismus gleichsam als trojanisches
Pferd in die Politik der Bundesrepublik zu führen, zeigt sich also, dass er hier
über die Reaktivierung der Theoriebestände der „Konservativen Revolution“ hin-
aus, auch gezielt deren Anschlussmöglichkeiten und Realisierungsräume in praxi
auslotete.

Armin Mohler (1920–2003)  277

10 Vgl. Thomas Willms, Armin Mohler. Von der CSU zum Neofaschismus, Köln 2004; Marieluise
Christadler, Armin Mohler als Korrespondent der Zeit in Paris, in: Fröschle/Paulwitz/Klein (Hg.),
Mohler, S. 31–44; Karlheinz Weißmann, Armin Mohler. Eine politische Biographie, Schnellroda
2011, S. 93–110, 119–140.
11 Vgl. Armin Mohler, Von rechts gesehen, Stuttgart-Degerloch 1974, S. 142.
12 Vgl. Armin Mohler / Petra Müller, Das Gespräch. Über Linke, Rechte und Langweiler, Dresden
2001, S. 54.



Rückkehr zur Politik: Apologie einer offensiven
Außenpolitik

Als Auslandskorrespondent in Paris für die schweizerischen Tageszeitung Die Tat,
später für Die Zeit und weitere Periodika nutzte Mohler von 1953 bis 1961 die Gele-
genheit für den Aufbau von Kontakten zur französischen Rechten, deren Schriften
er intensiv rezipierte. Während seines Frankreichaufenthalts wurde er auch Zeu-
ge der Gründung der 5. Republik und der Mythologisierung von Charles de Gaul-
le.13 Gerade de Gaulle hinterließ bei ihm trotz seiner zu Beginn tendenziell kriti-
schen Einstellung einen tiefen Eindruck.14 Den Gaullismus erlebte er als „großes
politisches Ereignis“ und bekundete sein Leben lang: „In Frankreich habe ich Poli-
tik gelernt“.15 Paris wurde für ihn aber auch zum Ort der persönlichen Selbstver-
ortung. In Frankreich habe er endgültig gemerkt, dass er nach Deutschland gehö-
re. Außerdem diente ihm Frankreich als positive Kontrastfolie zur Schweiz, da es
die Franzosen verstünden, politisch zu denken, wohingegen er die Schweiz als ei-
nen unpolitischen Ort charakterisierte, an dem ökonomische Belange im Vorder-
grund stünden.

Mohler vertrat die Ansicht, dass sich vom Gaullismus eigentlich nur im Plural,
also von „Gaullismen“ sprechen lasse.16 Dabei unterschied er drei Formen: Erstens
verstand er unter Gaullismus die unmittelbare Politik Charles de Gaulles, die sich,
je nach historischer Phase, wiederum unterschiedlich auspräge. Zweitens bezeich-
ne der Gaullismus das politische Erbe de Gaulles, und drittens sei der Gaullismus,
und dies war der eigentliche Anknüpfungspunkt für Mohler, „im weitesten Sinne
eine politische Grundstimmung oder Mentalität, die sich auch außerhalb Frank-
reichs in fast allen europäischen Ländern findet“.17 In den von ihm postulierten
Parallelen zur „Konservativen Revolution“ lag die Attraktivität dieses europäi-
schen Gaullismus.

Mohler identifizierte den Gaullismus in erster Linie mit der Wiederherstel-
lung der klassischen Politik, wie sie schon seit je her gegolten habe und sprach in

278  Cenk Akdoganbulut

13 Vgl. Matthias Waechter, Der Mythos des Gaullismus. Heldenkult, Geschichtspolitik und Ideo-
logie, 1940–1958, Göttingen 2006, S. 385 ff.
14 Vgl. Weißmann, Mohler, S. 101 f.; Christadler, Korrespondent, S. 31 ff.
15 Mohler/Müller, Gespräch, S. 54; Claus Leggewie, Der Geist steht rechts. Ausflüge in die Denk-
fabriken der Wende, Berlin 1987, S. 203.
16 Mohler, Von rechts, S. 64 ff. Vgl. auch Armin Mohler, Charles de Gaulle, in: Hans Maier u. a.
(Hg.), Politiker des 20. Jahrhunderts, Bd. 2, München 1971, S. 237–268, hier S. 258 ff.
17 Mohler, Von rechts, S. 65 f. Ebenso vgl. Darius Harwardt, Verehrter Feind. Amerikabilder
deutscher Rechtsintellektueller in der Bundesrepublik, Frankfurt am Main 2019, S. 171 ff.



diesem Zusammenhang von einem „2000-jährigen Gaullismus“.18 Nach Mohlers
Verständnis war klassische Politik theorielos und entziehe sich der systemati-
schen Kodifizierung, da damit vielmehr ein bestimmtes praktisches Verhalten ge-
meint sei. Dennoch vermag Mohler drei „Grundtendenzen“ festzumachen: Politik
sei nicht (identisch mit) Moral, lasse sich nicht planen und kenne keine Rezepte.19

Eine solcherart verstandene Politik ist im Wesentlichen von Notwendigkeiten und
Sachzwängen geleitete Machtpolitik, eine eigene Sphäre, deren Überlagerung mit
„Theologie, Ideologie, Moral“ vermieden werden müsse.20 Aus seiner Annahme,
dass Politik und Moral im Gaullismus nicht parallel laufen, leitete Mohler subtil
die normative Forderung ab, es zu vermeiden, beides zur Übereinstimmung zu
bringen.21 Mohler spricht „den Franzosen“ und insbesondere de Gaulle die Fähig-
keit zu, dass sie wüssten, wann sie aufhören müssten zu denken. Er bezeichnete
dies als mentale „Zweistöckigkeit“, die eine rationalen Ebene von Argumenten
und Prinzipien und eine irrationale, instinktive Ebene beinhalte.22 In der Absenz
von Reflexionsprozessen sah er das Nachahmenswerte. Sobald die Gefahr be-
stehe, dass moralische Bedenken die Macht- und Realpolitik einschränken könn-
ten, sollten die Deutschen lernen, instinktiv „im rechten Augenblick die Ebenen
des Denkens zu wechseln“.23 Mohler propagierte damit unter dem moderaten La-
bel des Gaullismus einen entmoralisierten Dezisionismus, wie er bei Carl Schmitt
zu finden ist.24 So lese sich denn auch Mohlers Konstruktion des Politischen als
eine „Variante von C. Schmitts Theorie des Politischen“, bemerkt Norbert Hilger.25

Der Kern von Mohlers Kritik an der Schweiz wies ebenfalls diese an Carl
Schmitt angelehnte Perspektive auf. Die Schweiz sei ein eigentlich unpolitischer
Ort, in dem der „wirtschaftliche Erfolg“ als „Gradmesser für jegliche menschliche
Existenz“ fungiere. Sie sei eine „Verbandsdemokratie“, in welcher es nicht um

Armin Mohler (1920–2003)  279

18 An derartigen Ausdrücken wird die semantische Aufladung des Gaullismus besonders deut-
lich. Armin Mohler, Was die Deutschen fürchten, Stuttgart-Degerloch 1965, S. 43 ff.
19 Vgl. ebd., S. 45 ff.
20 Ebd., S. 10.
21 Zwar müsse man ein Zuviel an Realpolitik ebenso vermeiden wie einen Überschuss an Moral
in der Politik, allerdings läuft es darauf hinaus, Politik und Moral gar nicht zur Deckung bringen
zu wollen und die als zu moralisch empfundene Politik zu entmoralisieren, Mohler, Deutschen,
S. 45 ff.
22 Vgl. Mohler, Deutschen, S. 37 ff.; ders./Müller, Gespräch, S. 103 ff.
23 Kurt Lenk, Armin Mohler oder die Sinngebung der Bundesrepublik, in: Tribüne 22 (1967),
S. 2332–2339, hier S. 2334.
24 Vgl. Kurt Lenk, Parlamentarismuskritik im Zeichen politischer Theorie, Carl Schmitts „Sakra-
lisierung“ der Demokratie zum totalen Staat, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 51 (1996), S. 15–22,
hier S. 17 f.
25 Norbert Hilger, Armin Mohler und der Neokonservatismus, in: Neue Gesellschaft, Frankfurter
Hefte 38 (1991), S. 718–724, hier S. 722.



„ideologische Gegensätze“ und „großangelegte Feindschaft“ gehe, sondern um „In-
teressensabgrenzung“.26 Vor dieser „Verschweizerung“ sei er, erklärte Mohler
1995 retrospektiv, in die Bundesrepublik „geflüchtet“.27

Mit unzähligen journalistischen Interventionen für de Gaulle in der Bundes-
republik als radikaler Gaullist wahrgenommen, wurde Mohler in einem längeren
Debattenbeitrag in der Hamburger Wochenzeitung Die Zeit vom 28. August 1964
zur Frage „Hat der Gaullismus die richtige Antwort“ ausgewählt, um seinen Stand-
punkt darzulegen.28 Darin vertrat er die Ansicht, dass die bipolare Weltordnung
zu Ende gegangen sei. Durch die Emanzipation Chinas aus der sowjetischen Ein-
flusssphäre sei der Blöcke-Dualismus zwischen der UdSSR und den USA aufgebro-
chen worden.29 Im angebrochenen polyzentrischen „Zeitalter der ‚mittleren Ein-
heiten‘“ kämen Lateinamerika, der arabischen Welt, Frankreich und auch der
BRD mehr politische Handlungsfreiheit zu.30 Die polyzentrische Struktur der Welt-
politik erzwinge von den einzelnen Akteuren eine realistische, entmoralisierte
Perspektive. Die moralisierende Gut-gegen-Böse-Unterscheidung zwischen den Su-
permächten sei überholt, es gäbe nun wieder eine Hierarchie der Feinde.31 Mit
der Rückkehr der Freund-Feind-Hierarchie sei auch die klassische Politik zurück-
gekehrt, womit deutlich wird, dass Mohler Carl Schmitts Bestimmung des Politi-
schen mit klassischer Politik identifizierte, die seiner Ansicht nach seit Menschen-
gedenken galt.32 Zur Rückkehr zu einem realistischen Politikbild gehöre neben
dem entmoralisierten Politikverständnis auch das Primat der Politik und hier vor
allem, das Primat der Außenpolitik vor der Innenpolitik.33

Der offensichtliche Rekurs auf Schmitt beim Werben für den Gaullismus
zeigt, dass es Mohler nicht nur an den theoretischen Einsichten seines Lehrers
lag, sondern an ihren konkreten politischen Anwendungen und Nutzbarmachun-
gen. Indem Mohler „konservativ-revolutionäre“ Parallelen im Gaullismus lokali-

280  Cenk Akdoganbulut

26 Armin Mohler, Wider die All-Gemeinheiten, Krefeld 1981, S. 112 f. u. 116 f.
27 Armin Mohler, „Ich bin ein Faschist“, Interview Leipziger Volkszeitung v. 25./26.11.1995.
28 Armin Mohler, „Hat der Gaullismus die richtige Antwort“, in: Die Zeit v. 28.8.1964. Vgl. Chris-
tadler, Korrespondent, S. 32 f.
29 Vgl. Mohler, Gaullismus, in: Die Zeit v. 28.8.1964.
30 Vgl. hierzu auch Armin Mohler, Standpunkt eines Gaullisten, in: Christ und Welt v. 26.4.1963;
ders., Deutschen, S. 58 f.
31 Vgl. Mohler, Antwort, in: Die Zeit v. 28.8.1964; ders., Deutschen, S. 60–69. Vgl. auch Carl
Schmitt, Die Tyrannei der Werte, Berlin 2011.
32 So äußerte er sich u. a. wie folgt: „Die Außenpolitik, von der wir sprechen, ist also keineswegs
revolutionär. Sie ist kein Privatspaß der Franzosen oder eines Franzosen. Sie ist nichts anderes
als die Wiederherstellung der klassischen Politik, wie sie seit über zweitausend Jahren bestanden
hat“, Mohler, Deutschen, S. 44.
33 Vgl. Mohler, Von rechts, S. 75 f.



sierte, signalisierte er mit seiner Anlehnung an den Gaullismus gleichsam in praxi
Umsetzungsmöglichkeiten eines „konservativ-revolutionärer“ Politikverständnis-
ses nach 1945. Insofern bemerkt Willms zwar richtig, es sei „missverständlich“,
Mohler als Gaullisten zu bezeichnen, da Mohlers Engagement der deutschen Au-
ßenpolitik gegolten habe. Allerdings ging Mohlers Orientierung an de Gaulles Poli-
tik über Abwägungen von „Nutzen und Risiko einer deutschen Außenpolitik“34

hinaus. Einerseits spielte der Gaullismus auch für die innenpolitischen Strategien
Mohlers eine Rolle, mehr noch aber ging er davon aus, dass der „konservativ-re-
volutionär“ uminterpretierte Gaullismus „als Mentalität“ in allen „europäischen
Staaten“35 die Chance innewohnte, im größeren Kontext praktische Umsetzungs-
möglichkeiten der „Konservativen Revolution“ in der Nachkriegszeit auszuloten.

Mit geostrategischen Überlegungen angereichert erklärte Mohler regelmäßig
in diversen Artikeln die konkrete Feindes-Hierarchie, die im polyzentrischen Zeit-
alter für die Bundesrepublik gelten würde: Die Sowjetunion bleibe schon alleine
wegen ihrer geografischen Nähe der Feind Nummer eins, wohingegen zu China
über ideologische Differenzen hinweg eine Annäherung stattfinden müsse, auch
um so zwischen den Feinden eine Bresche zu schlagen.36 Mohler hatte diesbezüg-
lich wiederholt vergeblich versucht, Franz-Josef Strauß zu einer Chinareise zu be-
wegen.37 Die Schuldigen für das anti-realistische Denken in der Bundesrepublik
waren rasch gefunden. Die „Reeducation“ der Alliierten und die Vergangenheits-
bewältigung hätten den Irrtum etabliert, das „Ziel der Außenpolitik sei nicht die
Selbstbehauptung der Nation, sondern die Verbreitung menschheitlicher Idea-
le“.38 Nationale Interessen aber genossen für Mohler Vorrang vor individuellen
ethischen Verpflichtungen. Ethik, die für Kleingruppen oder für Familien gelte,
könne nicht „ungestraft auf größere Gruppen übertragen“ werden, wie er mit Re-
kurs auf Arnold Gehlens Pluralismus der Ethiken argumentierte.39

Mohlers Sympathien für de Gaulle, waren neben der gaullistischen Rückkehr
zur Realpolitik auch in dessen Nationalismus begründet, in dem beharrlichem
Festhalten an einem metaphysischen Bild von Frankreich, der „Grandeur de la

Armin Mohler (1920–2003)  281

34 Willms, Armin Mohler, S. 90.
35 Mohler, Von rechts, S. 65 f.
36 Mohler, Antwort, in: Die Zeit v. 28.8.1964.
37 Mohler, Von rechts, S. 86 ff.
38 Armin Mohler, Deutsche Außenpolitik. Oder: die Bundesrepublik hat Gliederzerren, in: Cas-
par von Schrenck-Notzing / ders., Deutsche Identität, Krefeld 1982, S. 59–73, hier S. 63. Vgl. Axel
Schildt, Armin Mohler und die Konservativen Revolutionäre, in: Jörg Später / Thomas Zimmer
(Hg.), Lebensläufe im 20. Jahrhundert, Göttingen 2019, S. 187–204, hier S. 195 ff.
39 Mohler, Außenpolitik, S. 60; Mohler verfasste in der ersten Ausgabe des Criticón eine äußerst
positive Buchbesprechung von Gehlens „Moral und Hypermoral“, Armin Mohler, Gehlens „Moral
und Hypermoral“ – eine Wegmarke, in: Criticón, Nr. 1, 1970, S. 1.



France“.40 Ein solches Nationalbewusstsein werde in der Bundesrepublik durch
die Vergangenheitsbewältigung verhindert, weshalb er für deren Einstellung und
zugleich für eine Amnestie aller Nazi-Verbrechen plädierte.41 Im Bergedorfer Ge-
sprächskreis, einem von der Körber Stiftung seit 1961 initiierten Gesprächskreis
von Experten zur Diskussion der europäischen Außenpolitik, verteidigte er die
Idee der Nation, sie verhalte sich nicht konträr zu Europa: „man macht zu sehr
aus den Nationen und aus dem Nationalismus den Teufel. Man sieht dabei den
Nationalismus völlig falsch […]. Europa kann man nur durch die Nationen hin-
durch machen“.42 In einem „Europa der Vaterländer“ könne eine „den nationalen
Bedürfnissen“ und den „Interessen des Volkes“ entsprechende Politik durchge-
setzt werden, ein solches Europa entspreche „den ureigensten Interessen Deutsch-
lands“.43 Diese Interessen leitete er auch aus biologistischen Vorstellungen ab,
denn „ein Volk, eine Nation“ sei „auch eine Art von Lebewesen“.44

Eine Kooperation unter temporärer französischer Hegemonie war für Mohler
die einzige außenpolitische Lösung für die Bundesrepublik. Dass de Gaulle die
Wiedervereinigung im Kontext der europäischen Integration als „le destin normal
du peuple allemand“45 bezeichnete, gewichtete er stärker als die gerne gegen
deutsche Gaullisten angeführte Streitfrage um die Oder-Neiße-Grenze. Die Span-
nungen zwischen den unterschiedlichen Interessen der Bundesrepublik und
Frankreichs vermochte Mohler theoretisch jedoch nicht aufzulösen und war ge-
zwungen diesbezügliche Bedenken kleinzureden. De Gaulles Beharren auf der An-
erkennung der deutsch-polnischen Grenze sei lediglich „rhetorischer Maximalis-
mus“.46 Die Forderung nach einer Kooperation mit Frankreich darf nicht darüber
hinwegtäuschen, dass Mohler politische Entwicklungen stets aus der Interessens-

282  Cenk Akdoganbulut

40 Armin Mohler, Die Fünfte Republik. Was steht hinter de Gaulle?, München 1963, S. 100.
41 Vgl. Armin Mohler, Vergangenheitsbewältigung. Von der Läuterung zur Manipulation, Stutt-
gart-Degerloch 1968; ders., Der Nasenring. Die Vergangenheitsbewältigung vor und nach dem Fall
der Mauer, 3. Aufl., München 1991.
42 Protokoll, 6. Bergedorfer Gesprächskreis, 1962. Die Erziehung zum Europäer, S. 14 f., unter:
https://www.koerber-stiftung.de/bergedorfer-gespraechskreis/protokolle [Zuletzt aufgerufen am
29.8.2020].
43 Armin Mohler, De Gaulle schlägt sich für Deutschland, Welt am Sonntag v. 15.9.1965.
44 Armin Mohler, Konservativ 1962, in: Der Monat, April 1962, S. 26. Gerade in der Orientierung
an den Naturwissenschaften zeigt sich, dass die Neue Rechte nicht grundsätzlich zum Kulturalis-
mus tendiert. Vielmehr oszillieren ihre Argumente zwischen Biologismus und Kulturalismus, vgl.
auch Margret Feit, Die „Neue Rechte“ in der Bundesrepublik. Organisation – Ideologie – Strategie,
Frankfurt am Main/New York 1987, S. 93–107.
45 Übersetzung: „das normale Schicksal des deutschen Volkes“. Charles de Gaulle, Discours et
Messages, Bd. 3, Paris 1970, S. 84.
46 Mohler, Standpunkt; Christadler, Korrespondent, S. 41. Hierzu auch vgl. Art. Oder-Neiße-Gren-
ze. Nicht in Frage gestellt?, in: Der Spiegel, Nr. 47, 17.11.1959.

https://www.koerber-stiftung.de/bergedorfer-gespraechskreis/protokolle


lage der Bundesrepublik beurteilte. Wenig überraschend genoss für ihn dabei die
Wiedervereinigung oberste Priorität. Dementsprechend begrüßte Mohler im Ge-
gensatz zu anderen Rechtsintellektuellen Entspannungsdynamiken zwischen den
beiden Supermächten, da der außenpolitische Nutzen der Bundesrepublik für die
Interessen der USA abnehme und sie dadurch zu mehr Handlungsspielraum ge-
lange, die wiederum eine Chance für die Wiedervereinigung sei: „Deutschland ist
unwichtiger geworden – das ist seine große Chance. […] In diesem Unwichtiger-
werden von Deutschland liegt übrigens auch die einzige Chance für eine Wieder-
vereinigung“.47

Die Modalitäten der Wiedervereinigung galt es für Mohler erst dann festzule-
gen, wenn diese Fragen sich aufdrängten: „Wir waren uns doch immer einig dar-
in, dass die Wiedervereinigung kommen muss, egal wie oder durch wen. Erst muss
sie einmal da sein, ob durch Stalin oder durch Khadafi – alles Weitere kommt
nachher. Jetzt kommt sie halt (wenn auch vorerst nur bis zur Oder-Neisse und
zum Inn) durch Kohl“.48

Mohler fand nicht nur lobende Worte für Helmut Kohls Leistungen, sondern
skizzierte gleich die nächsten außenpolitischen Zielsetzungen, nämlich die „Neu-
schaffung Osteuropas“, da „juristische Festlegungen von Grenzen“ von nun an
„einfach obsolet“ geworden seien. Einen Eindruck davon, wie er sich diese Grenz-
verschiebung vorstellte, erhält man, wenn Mohler seiner Hoffnung auf das baldi-
ge Ende des „Interregnums“ Ausdruck verleiht: „Mir wäre auch lieber, es wäre
Blut geflossen. Aber der Blutstau hat auch sein Gutes. Dieser Stau bringt den nöti-
gen Druck, der den liberalen Aufputz zu gegebener Zeit (schön, wat?) weg-
schwemmen [sic!] wird“.49

„Eine milde Art von Neofaschismus“: Gaullismus
als Chiffre für autoritäre Herrschaft

Mohlers schematische Analyse der französischen Politik basierte einerseits auf
dem Demokratieverständnis von Carl Schmitt und andererseits auf einer irratio-
nalistischen Anthropologie, so dass dem Gaullismus die Doppelfunkton als autori-
täre Herrschaft und Sinngebungsinstanz zukommt. Er ging in seiner Darstellung
der französischen Innenpolitik von drei relevanten Größen aus: Das Volk, die Ko-

Armin Mohler (1920–2003)  283

47 Mohler, Standpunkt.
48 Armin Mohler an R. H., 20.6.1990, NL Armin Mohler, Deutsches Literaturarchiv Marbach
(DLA). Hervorhebung im Original.
49 Armin Mohler an R. H., 20.6.1990, NL Armin Mohler, DLA. Hervorhebung im Original.



mitees und den großen Einzelnen.50 Diese Struktur eines Kräftedreiecks sah er in
allen modernen Staaten angelegt. Das Volk erscheint dabei als passive Masse, die
„in Form zu bringen“ ist und die im Bündnis mit den so genannten Komitees ste-
he.51 Die Komitees werden in seiner Monografie „Die Fünfte Republik“ als die
„Führungsschicht“ der französischen Gesellschaft beschrieben, die ihren politi-
schen Ausdruck im repräsentativen Parlamentarismus finde und die Unterstüt-
zung des Mittelstandes genieße. Die strukturelle Starre der französischen Politik
resultiere daraus, dass diese Elite um den Erhalt ihrer Macht und Privilegien wil-
len versuchen würde, ein Zusammengehen eines „großen Einzelnen“ mit dem
Volk zu verhindern. Sie müsse, „darum die überragenden Führerpersönlichkeiten
verketzern“.52

Da der Gaullismus letztlich nur auf der Person de Gaulle und dessen Verbin-
dung zur Bevölkerung basiere, müsse de Gaulle die Verbindung zum Volk regel-
mäßig in Ansprachen oder Reden aufrechterhalten beziehungsweise erneuern.53

Die Zustimmung für de Gaulle in dieser reziproken Beziehung zu den Massen ist
für Mohler mit den „De Gaulle au pouvoir“-Rufen gleichsam akklamatorisch gene-
riert.54 Er zeichnete im rituellen Verhältnis de Gaulles zu den Massen das Bild ei-
ner identitären Demokratie Schmittianischen Zuschnitts, in welcher Demokratie
und Diktatur keine Gegensätze bilden.55 Im Konzept der identitären Demokratie
von Schmitt wird die volonté générale, der Volkswille „durch Zuruf, durch accla-
matio“ ausgedrückt, der sich nicht numerisch ergibt, sondern in der Einheit des
Regierenden mit den Regierten.56 So erscheint der Herrschende bei Schmitt als
Ausdruck dieses nicht-numerischen Gesamtwillens. Mohler knüpft in seinem
Gaullismus explizit an Schmitts Demokratieverständnis an, wenn er die volonté
générale mit „Gemeinsinn“ übersetzt, der „nicht durch Addition ermittelt wird,
sondern mitten in der amorphen Masse von einigen Erlauchten Besitz ergreift
und sie mit Sendungsbewusstsein erfüllt“ und anmerkt, dass de Gaulle ein „Mus-
terbeispiel für diesen Gemeinsinn“ sei.57 Hierin zeigt sich wiederum wie Mohler
in seiner Deutung des Gaullismus Schmittianische Theorieelemente in diesen hin-

284  Cenk Akdoganbulut

50 Vgl. Mohler, Republik, S. 28 ff.
51 Vgl. ebd., S. 28 ff., 68 f.; Mohler, Deutschen, S. 204.
52 Mohler, Republik, S. 32.
53 Vgl. ebd., S. 83–88, 96–108.
54 Mohler, Von rechts, S. 140; Mohler, Republik, S. 80 f.
55 Vgl. Carl Schmitt, Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus, 8. Aufl., Ber-
lin 1996, S. 34–38, 18–23; außerdem: Mohler, Republik, S. 83 ff.
56 Schmitt, Lage, S. 22.
57 Armin Mohler, Souveränität über die Geschichte: „Forces morales“ und die Fragen der Revi-
sionen, in: Junge Freiheit, Nr. 32, 5.8.1994.



einprojiziert, die er dann unter dem gemäßigteren Etikett des deutschen Gaullis-
mus in der Bundesrepublik vermarkten konnte.

Die ritualisierte Beziehung de Gaulles zum Volk, die sich in Ansprachen und
Reden realisiere, sei nicht jene zu einer fanatisierten Masse, die das Staatsober-
haupt beliebig manipulieren könne, doch sie entspreche der Natur des Menschen.
Den Menschen plage nämlich ein Bedürfnis nach Sinnzusammenhang, er könne
nicht mit „dem steten Blick in die Augen des Todes“ und im „Bewusstsein, dass
die Welt ‚nicht aufgeht‘“ leben und habe deshalb Bindung, Rituale und Sinnstif-
tung nötig.58 Hinter dieser Verschiebung von politischen Phänomenen auf die in-
dividuelle beziehungsweise anthropologische Dimension tritt die Intention der
Herrschaftslegitimation qua einer Naturalisierungsstrategie deutlich hervor. Ri-
tuale erscheinen so als Werkzeuge, um mentale Spannungen auszuhalten und
Sinn und Orientierung zu stiften. Das Sinnbedürfnis des Menschen wird in Anleh-
nung an Gehlen als anthropologisches Defizit gedeutet, das institutionelle und ri-
tuelle Autorität notwendig macht.59 Daher erkennt Helga Grebing bei Mohler eine
„Anthropologie, die vorrationale Triebkräfte als dominierend versteht“.60

Die Führungsperson übernimmt in Mohlers Gaullismus also die stabilisieren-
de Funktion einer gleichsam lebendigen Institution. Damit wird das aus den Kri-
sen der Zwischenkriegszeit erwachsene Stabilitätsbedürfnis als anthropologische
Konstante gedeutet und in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts transportiert.
Außerhalb des Institutionellen, der Bindung an ein Kollektiv gab es für die „Kon-
servativen Revolutionäre“ der Weimarer Republik kein Heil.61 Mohler schätzte
diese „nationaljakobinische“ Substanz des Gaullismus, er vereine soziale und na-
tionale Elemente, grabe unterschiedlichen Parteien das Wasser ab und bewirke
einen gemeinschaftsstiftenden Effekt jenseits linker oder rechter Deliberation.62

Um das Bedürfnis nach Zugehörigkeit zu einem Kollektiv zu begründen, geriet er
zwangsläufig in Widerspruch zu seiner nominalistischen Devise nicht abstrakt
und prinzipiengeleitet, sondern konkret und situativ zu denken: „Der Mensch will

Armin Mohler (1920–2003)  285

58 Mohler, Deutschen, 18 f. Vgl. Mohler, Republik, S. 83 ff. Hilger, Mohler, S. 719 ff.
59 Das Argument von anthropologischen Defiziten führte Mohler zur Pathologisierung der libe-
ralen und linken Gegner, Mohler, Gegen die Liberalen, Schnellroda 2010, S. 13 f. Vgl. Lenk, Parla-
mentarismuskritik, S. 19.
60 Helga Grebing, Konservative gegen die Demokratie. Konservative Kritik an der Demokratie in
der Bundesrepublik nach 1945, Frankfurt am Main 1971, S. 377 f.
61 Vgl. Lenk, Parlamentarismuskritik, S. 21.
62 Vgl. Mohler, von rechts, S. 119 ff;. „Bei de Gaulle glückte das Amalgam von Rechts und Links,
was ich dann als Nationaljakobinismus definiert habe“, Mohler/Müller, Gespräch, S. 104.



nicht frei sein, sondern er will in einem Sinnzusammenhang stehen“,63 bemerkte
Mohler in der Zeitschrift Monat, die 1962 eine Debatte zum Wesen des Konserva-
tismus initiierte. Das Bedürfnis nach Standortbestimmung der Konservativen
nutzte er, um einen mit „konservativ-revolutionärem“ Inhalt aufgefüllten nationa-
listischen Konservatismusbegriff in die öffentliche Diskussion einzubringen.64

Das Interesse Mohlers, so lässt sich schlussfolgern, lag nicht am Gaullismus
selbst, sondern an der Verwertung der von ihm postulierten Konvergenzen zur
„Konservativen Revolution“. In der Beschreibung der Kongruenz dieser beiden
Entitäten offenbart sich Mohlers politische Vision beziehungsweise der konkrete
Gehalt seiner Erneuerungsbestrebung der „Konservativen Revolution“, über die
sich Mohler ansonsten lediglich in vage bleibenden Formeln, wie „was immer
gilt“65 äußerte, sich darüber hinaus jedoch ausschwieg. Die Relevanz der Untersu-
chung von Mohlers Gaullismus liegt ferner darin, dass Mohler mit Hinblick auf
dessen Parallelen zur „Konservativen Revolution“, den Gaullismus retrospektiv
als eine „milde Art von Neofaschismus“ charakterisierte.66 Seine Aussage, dass er
bei seiner Rückkehr in der Bundesrepublik versuchte habe, „den Deutschen den
Gaullismus beizubringen“,67 erscheint so in einem neuen Licht. Mohlers Bestre-
bungen zur Formierung einer Neuen Rechten beziehungsweise zur Reaktivierung
der „Konservativen Revolution“ unter dem Etikett des Gaullismus erweisen sich
somit als Versuch, die Möglichkeiten einer neofaschistischen Politik nach 1945 jen-
seits der Marginalisierung und strategischen Erstarrung einer „alten“ Rechten
auszuloten.

Mohler sah die Aufgabe der Neuen Rechten in einer permanenten strategi-
schen Neuerfindung beziehungsweise Anpassungsleistung, um den Kerninhalt
der „Konservativen Revolution“ beziehungsweise das, was immer gelte, in neue,
zeitgemässe Formen zu übersetzen, die den Wandel der Gesellschaft berücksich-
tigten. Bei der von ihm geforderten „Suche nach Entsprechungen auf neuer Ebe-
ne“68 – die Anlehnung an Ernst Jüngers „organische Konstruktion“ ist augen-
scheinlich – mahnte er, dass der „echte Konservative“ wisse, dass er „überholtes

286  Cenk Akdoganbulut

63 Mohler, Konservativ 1962, S. 27; Ralf Walkenhaus, Armin Mohlers Denkstil, in: Uwe Backes /
Eckehard Jesse (Hg.), Jahrbuch Extremismus & Demokratie, 9. Jg., Baden-Baden 1997, S. 97–116,
hier S. 105.
64 Vgl. Martina Steber, Die Hüter der Begriffe. Politische Sprachen des Konservativen in Groß-
britannien und der Bundesrepublik Deutschland, 1945–1980, Berlin/Boston 2017, S. 157 ff.
65 Mohler, Rechte, S. 22 f.
66 Mohler, „Ich bin ein Faschist“.
67 Mohler/Müller, Gespräch, S. 54.
68 Mohler, Rechte, S. 23.



Einzelnes opfern“ müsse, um „das Ganze zu retten“.69 Der Konservative könne
also nicht mehr eine rein konservierende Rolle einnehmen, da das Vergangene
nicht in gleicher Weise wiederhergestellt werden könne, müsse aber auch eine
Witterung dafür entwickeln, wie viel geopfert werden könne, „ohne die Substanz
zu verletzen“.70

Wenn also Mohler den faschistischen Gruppierungen in Frankreich, die er
der restaurativen „alten Rechten“ zuordnete, attestierte, sie seien erstarrt und
nicht „wie der Faschismus der 30er Jahre vom Mythos einer neu zu schaffenden
Welt angespornt“,71 so ist in diesem Zusammenhang auffällig, dass seine Kritik ge-
rade nicht grundlegenden inhaltlichen Differenzen galt, sondern primär auf stilis-
tische und strategische Defizite abzielte, die für deren Erfolg hinderlich sind. Wie
eine solche von Mohler geforderte strategische Adaptionsfähigkeit konkret ausse-
hen könnte, führte er mit seiner semantischen und politischen Instrumentalisie-
rung des Gaullismus in der Bundesrepublik vor.

Deutscher Gaullismus im Umfeld der CSU:
Hoffnungen, Realisierungsräume und Grenzen
konservativ-revolutionärer Politik

In der Bundesrepublik und insbesondere in der Regierungspartei CDU/CSU zeigten
sich ab Ende der 1950er Jahre die Grundzüge einer Kontroverse zum außenpoliti-
schen Kurs angesichts der weltpolitischen Konstellation und der Verschiebungen,
die Anfang der 1960er Jahre dann „simplifizierend, aber nicht unzutreffend“72 als
„Atlantiker-Gaullisten-Kontroverse“ in die Geschichte eingingen. Die Auseinander-
setzung dieser zwei „außenpolitischen Denkschulen“ entzündete sich nicht an der
Frage einer potentiellen Aufkündigung der atlantischen Partnerschaft zur USA,
sondern im Hinblick auf ihre Modalitäten.73 Viele Befürworter eines deutschen

Armin Mohler (1920–2003)  287

69 Ebd., S. 22; Mohler bezeichnete etwa in einem Interview mit Petra Müller große Teile der
Schriften der „Konservativen Revolution“ der Weimarer Republik als „Makulatur“. Vgl. Mohler/
Müller, Gespräch, S. 78 f.
70 Mohler, Rechte, S. 23.
71 Mohler, Rechte, S. 58; vgl. Griffins Verortung von Mohler im palingenetischen (Neo-)Faschis-
mus, Roger Griffin, The Nature of Fascism, London/New York 1991, S. 166 ff.
72 Eckart Conze, Die gaullistische Herausforderung. Die deutsch-französischen Beziehungen in
der amerikanischen Europapolitik 1958–1963, München 1995, S. 23.
73 Vgl. ebd., S. 22 ff.; Tim Geiger, Atlantiker gegen Gaullisten. Außenpolitischer Konflikt und in-
nerparteilicher Machtkampf in der CDU/CSU 1958–1969, München 2008, S. 61.



Gaullismus reagierten in der Berlin-Krise von 1958 enttäuscht über die an einer
pragmatischen Deeskalationspolitik orientierten Verhandlungsbereitschaft der
USA, da diese in ihrer Wahrnehmung einerseits den sicherheitspolitischen und
militärischen Interessen der Bundesrepublik nicht entsprach und andrerseits ihr
prioritäres Ziel der Wiedervereinigung ignorierte.74 Deshalb erblickten vor allem
Unionspolitiker und konservative Publizisten in einer engeren deutsch-französi-
schen Kooperation eine größere Interessenskongruenz, die sich unter anderem in
Überlegungen zur Bildung einer gemeinsamen, von den USA unabhängigen euro-
päischen Atommacht manifestierten.75 Mit Charles de Gaulles kontinentaleuropäi-
schen Hegemoniebestrebungen verschärfte sich die amerikanisch-französische Ri-
valität um die Durchsetzung ihrer jeweiligen Europakonzeptionen.76

Eine der Kernfragen des deutschen Gaullismus betraf den Atomwaffensperr-
vertrag, den die Bundesrepublik gemäß der gaullistischen Position nicht unter-
zeichnen sollte.77 Als Radikalgaullist vertrat Mohler hierbei eine entschiedene Po-
sition. Analog zu Schmitts berühmter Sentenz zum Ausnahmezustand, gelte nun-
mehr, dass souverän ist, wer über Atomwaffen verfügt: „In der pluralistisch
aufgesplitterten Welt von heute ist das wesentliche Attribut der Souveränität die
Atomwaffe“.78 Zwar könne kein Staat, der den Atomwaffenbesitz anstrebt, mit
den beiden Supermächten mithalten, nichtsdestotrotz werde sich aber eine Ab-
schreckungswirkung entfalten. Auch Strauß pochte auf eine Nuklearbeteiligung
der Bundesrepublik79 und war auf Distanz zur atlantischen Position gegangen,
nachdem klar geworden war, dass die USA diese nicht unterstützen würden. Den-
noch blieb das Verhältnis zu Charles de Gaulle bisweilen angespannt, die Idee ei-
nes nuklearen Alleingangs von Frankreich fand bei ihm keinen Anklang.80

Franz Josef Strauß’ Plädoyer für eine engere deutsch-französische Zusam-
menarbeit und seine Europakonzeption genossen hingegen die Unterstützung der
Abendländer, die in der „Atlantiker-Gaullisten-Kontroverse“ eindeutig die gaullis-

288  Cenk Akdoganbulut

74 1958 forderte Chruschtschow in einem Ultimatum die Aufhebung des Vier-Mächte-Status und
das Ende westalliierter Präsenz in Berlin, um West-Berlin in eine Freistadt umzuwandeln. Vgl.
Geiger, Atlantiker, S. 67 ff.
75 Vgl. ebd., S. 67. Zum Begriff der „Dritten Kraft“ vgl. Geiger, Atlantiker, S. 61. Vgl. Alexander
Gallus, Die Neutralisten. Verfechter eins vereinten Deutschlands zwischen Ost und West 1945–
1990, Düsseldorf 2001.
76 Vgl. Conze, Herausforderung, S, 160, S. 227–259; Geiger, Atlantiker, S. 91–95, 197–217.
77 Vgl. Weißmann, Mohler, S. 132; Geiger, Atlantiker, S. 67.
78 Mohler, Deutschen, S. 105.
79 Zu den Optionen einer westdeutschen Nuklearpolitik für Strauß vgl. Eckart Conze, Griff nach
der Bombe? Die militärischen Pläne des Franz Josef Strauß, in: Martin Doerry / Hauke Janssen
(Hg.), Die Spiegel-Affäre. Ein Skandal und seine Folgen, München 2013, S. 69–85.
80 Vgl. Geiger, Atlantiker, S. 67, S. 104–106.



tische Seite präferierten.81 Aufgrund der abendländischen Sympathien für die
Idee einer dritten Kraft Europa in Äquidistanz zu den Supermächten und ihrer
organisatorischen Nähe zur CSU82 erschien der als „gaullistischer Meinungsfüh-
rer“ wahrgenommene Strauß für viele Konservative als „politischer Hoffnungsträ-
ger“.83

Die Gründe für Mohlers Sympathie für Strauß waren jedoch anders gelagert.
Er hatte ihm als einer der wenigen schon bei der „Spiegel-Affäre“ 1962 beigestan-
den, als dieser als Verteidigungsminister zurücktreten musste, weil es nach einem
kritischen Artikel des Spiegel über die mangelnde militärische Abwehrbereit-
schaft der Bundesrepublik zu Durchsuchungen und Verhaftungen wegen Ver-
dacht auf Landesverrat kam, die Strauß wider späteren Beteuerungen vorange-
trieben hatte.84 Strauß sei der einzig „sichtbare Politiker von Rang“, dessen Schick-
sal er im Zusammenhang mit der „Spiegel-Affäre“ an Deutschland knüpfte: „wer
sich an dieser Kampagne beteiligt […] beteiligt sich – ob bewusst oder unbewusst –
an dem Versuch, Deutschland wehrlos zu machen“.85 Mohler forderte sogar die
Anfertigung eines singulären Bundeserverdienstkreuzes in besonderer Höchst-
klasse für eine Verleihung an Strauß.86 Nach seinem energischem Eintreten in der
„Spiegel-Affäre“ entwickelte sich eine Nähe zum Bundesvorsitzenden der CSU, so
dass er zu dessen Berater und Redenschreiber avancierte. Dies führte wiederum
zu einer Bindegliedrolle Mohlers zwischen der „nationalen Opposition“ und der
etablierten Politik. Er erhielt Anfragen von parteilosen Rechten, welche den
Standpunkt von Strauß zur „nationalen Wendung“ und der Möglichkeit einer
bundesweiten „christlich-nationalen Partei“ erkundeten, die Mohler an Strauß
weiterleitete.87

In diesem Zusammenhang drängt sich die Frage auf, weshalb Mohler Franz
Josef Strauß und nicht die „nationale Opposition“ unterstützte, schließlich hatte
sich 1964 die NPD am rechten Rand formiert. Mohlers Votum für Strauß lagen
strategische Überlegungen zugrunde, die auch mit seinen Erfahrungen in Frank-
reich zusammenhingen. Einerseits glaubte Mohler, dass eine „alte“ Rechte mit ih-
rer nostalgischen und restaurativen Einstellung ihre Marginalisierung kaum

Armin Mohler (1920–2003)  289

81 Vgl. Vanessa Conze, Das Europa der Deutschen. Ideen von Europa in Deutschland zwischen
Reichstradition und Westorientierung (1920–1970), München 2005, S. 189.
82 Vgl. ebd.
83 Geiger, Atlantiker, S. 58.
84 Vgl. Doerry/Janssen, Spiegel-Affäre, darin insbesondere Peter Merseburger, Augstein, Strauss
und die Spiegel-Affäre, in: Ebd., S. 86–111, hier S. 101 f.
85 Armin Mohler an Golo Mann, 15.6.1962, NL Golo Mann, Schweizerisches Literaturarchiv Bern
(SLA).
86 Vgl. Willms, Armin Mohler, S. 42.
87 Walter Haller an Armin Mohler, 28.7.1964, NL Armin Mohler, DLA.



überwinden könne. Außerdem hielt die NPD an der Westorientierung fest.88 Ande-
rerseits offenbarte sich darin eine strategische Anknüpfung an etablierte Parteien
und starke Führungsfiguren. Strauß, so erhoffte sich Mohler, war ein potentiell
großer Einzelner, der in der nonchalanten Art eines Charles de Gaulle sich nicht
scheuen würde, an den nationalen Interessen Deutschlands orientierte einschnei-
dende politische Veränderungen anzustoßen. Mohlers Berücksichtigung reeller
Machtverhältnisse und seine Einsicht in die Notwendigkeit des strategischen Wir-
kens in der etablierten Politik kommt auch in einem Artikel im Bayernkurier zur
Geltung. Im Hinblick auf die Wahlen 1969 schrieb er, dass die Konservativen die
Chance hätten zu „einer politischen Kraft zu werden – oder endgültig zu einem
bloßen Klientel der Sektengeschichte zu verkalken“.89 Darin wusste er sich mit sei-
nem Freund Caspar von Schrenck-Notzing einig.90 Des Weiteren schienen sich
Mohlers Hoffnungen über das vermutete gaullistische Potential in Strauß zu be-
wahrheiten, als dieser ihn wissen ließ, dass auch er wünsche sich „in der CSU
gern ein wenig mehr ‚Jakobinismus‘ in dem von Ihnen gemeinten Sinn“.91

Mohlers Unterstützung für Strauß ging so weit, dass er 1964 den Bruch mit
Giselher Wirsing, dem Chefredakteur der auflagenstarken Wochenzeitung Christ
und Welt,92 in Kauf nahm. Wirsing hatte dem TAT-Kreis angehört und bezog sich
auch in der Nachkriegszeit in einer minimalen „Anpassung ohne Umorientierung“
auf den „Weimarer Nationalkonservatismus in seinen preußisch-protestantischen
und konservativ-revolutionären Spielarten“.93 Wirsing hatte sich noch ein Jahr
später mit versöhnlichen Worten für eine Wiederaufnahme Mohlers bemüht, je-
doch für das Feuilleton und nicht für tagespolitische Themen. Er wies allerdings
Mohlers Ansinnen ab, Strauß „zu einer Art Prüfstein für konservatives Verhalten“
zu machen. Dem Streit lagen offenbar grundsätzliche ideologische Differenzen zu-
grunde, wenn Wirsing ihm in dessen „unkritischer Strauß- und de Gaulle-Vereh-

290  Cenk Akdoganbulut

88 Vgl. Weißmann, Mohler, S. 129 f.; Schildt macht daneben auch Karrieregründe geltend. Vgl.
Schildt, Armin, S. 197.
89 Armin Mohler, Konservativ 1969, zit. n. Weißmann, Mohler, S. 161.
90 Vgl. Karlheinz Weißmann, Die Gaullisten, in: Sezession 38, Oktober 2010.
91 Franz Josef Strauß, an Armin Moher, 28.4.1969, NL Armin Mohler, DLA.
92 Christ und Welt galt den Amerikaner zunächst noch als „under cover Nazi paper“, wandelte
sich unter Wirsing aber in eine nationalliberale Zeitung. Sie war bis 1963 die politische Wochen-
zeitung mit der höchsten Auflage, Matthias Weiß, Worte als Taten, in: Norbert Frei (Hg.), Hitlers
Eliten nach 1945, 8. Aufl., München 2017, S. 218–268, hier S. 237 f.
93 Maik Tändler, Giselher Wirsing, in: Norbert Frei (Hg.), Wie bürgerlich war der Nationalsozia-
lismus, Göttingen 2018, S. 351–368, hier S. 363 ff. Vgl. auch Peter Hoeres, Außenpolitik und Öffent-
lichkeit. Massenmedien, Meinungsforschung und Arkanpolitik in den deutsch-amerikanischen
Beziehungen von Erhard bis Brandt, München 2013, S. 101 f.



rung“ einen „Vitalismus“ vorwarf, „dem wir in Deutschland nicht noch einmal in
anderen Formen huldigen sollten“.94

Während des Konfliktes mit Wirsing war Mohler bereits in München in kon-
krete publizistische Zusammenhänge eingebunden. Er war Gründungsmitglied
des Demokratisch Konservativen Kreises 1964, des Trägervereins der Demokratisch
Konservativen Korrespondenz (DKK), eines von der CSU finanzierten „Pressediens-
tes, der aus einem Informationsdienst und einem Artikeldienst bestand“ und an
400 Zeitungen geschickt wurde.95 Herausgeber und späterer Geschäftsführer war
der Vertriebenenfunktionär Erich Maier. Ähnlich wie Mohler sah auch dieser das
prioritäre strategische Ziel darin, die Stimmen des nationalen Lagers zur CSU zu
holen.96 Personelle Übereinstimmungen der DKK, für deren wöchentlichen Presse-
dienst auch Mohler Artikel beisteuerte, gab es zur Deutschland-Stiftung, der „be-
deutendsten Stiftung“ im Umfeld der CSU.97 Gründer der Deutschland-Stiftung
war der „überzeugte Nationalsozialist“ Kurt Ziesel, der ebenso Mitbegründer der
rechtsextremen Gesellschaft für Publizistik war.98 Der Deutschland-Stiftung gelang
es für den Preis seiner Stiftung Konrad Adenauer als Preisträger zu gewinnen
und ein monatliches, tagespolitisch ausgerichtetes Publikationsorgan, das
Deutschland-Magazin, herauszugeben, für das auch Mohler von 1969 bis 1971
schrieb.

Im publizistischen Netzwerk der Strauß-Unterstützer bestand ein organisato-
risches Dreieck zwischen der DKK, der Deutschland-Stiftung und dem Bayernku-
rier, dem offiziellen CSU-Organ. Der Bayernkurier war nicht lediglich eine regio-
nale Zeitung, sondern hatte in den 1960er Jahren bundesweit an Leserpublikum
und Ausstrahlungskraft gewonnen. Mohler konnte seinen Schüler Marcel Hepp
als persönlichen Referenten an Strauß vermitteln, der ihn zum geschäftsführen-
den Herausgeber des Bayernkurier machte.99 Damit war Mohler zusätzlich zu sei-
ner Beraterfunktion gewissermaßen in einem Schmittianischen Coup ein „Zugang
zur Macht“ gelungen, wie es Schmitt in seinem Werk zum „Vorraum der Macht“
beschrieb.100 Die gegenseitige Vernetzung ging so weit, dass Hepp seinen Mentor

Armin Mohler (1920–2003)  291

94 Giselher Wirsing an Armin Mohler, 21.5.1965, NL Armin Mohler, DLA. Mohler quittierte es
Wirsing mit einem aggressiven Nachruf, der Wirsing zu den angepassten Redakteuren hinzurech-
nete, die für den Niedergang der konservativen Presse verantwortlich seien, Mohler, Deutsche
Nachkriegspresse und Vergangenheitsbewältigung, in: Criticón, Nr. 32, 1975, S. 245–250.
95 Steber, Hüter, S. 295. Vgl. Bamberg, Deutschland-Stiftung, S. 234 f.
96 Vgl. Steber, Hüter, S. 296 f.
97 Willms, Armin Mohler, S. 46.
98 Steber, Hüter, S. 288.
99 Vgl. Steber, Hüter, S. 217; Hoeres, Außenpolitik, S. 101.
100 Vgl. Carl Schmitt, Gespräch über die Macht und den Zugang zum Machthaber, Stuttgart 2008,
S. 18 ff.



für den Direktionsposten der Hanns-Seidel-Stiftung vorschlug – allerdings erfolg-
los.101 Hepp hatte weitgehend freie Hand mit der Leitung des Bayernkuriers und
führte das CSU-Organ in Kampfblattmanier, so dass es auch vermehrt zu Kritik
aus den eigenen Reihen kam.102 Das hielt ihn nicht davon ab, das CSU-Blatt zu ei-
ner der „schärfsten Oppositionsblätter“ umzuformen und seinem gaullistischen
Leitthema, dem Atomwaffensperrvertrag genügend Raum zu geben.103 Hepp for-
derte einerseits die Nichtunterzeichnung des Atomwaffensperrvertrags sowie an-
dererseits, durch die Aufnahme von politisch-ökonomischen Beziehungen zu Chi-
na gegenüber den USA den außenpolitischen Handlungsspielraum der Bundesre-
publik zu erweitern.104

In seinem Bemühen den deutschen Gaullismus mit „konservativ-revolutionä-
ren“ Inhalten aufzufüllen, scheute Mohler auch keine Kritik an konservativen Mit-
streitern. Er attestierte einigen, ähnlich wie schon der NPD, illusorischen und re-
staurativen Bestrebungen nachzugehen und betonte die Relevanz einer medialen
Hegemonie und eines populistischen Politikstils.105 Diese Kritik zielte auf den
monarchistischen Historiker Hans Joachim Schoeps ab, der eine an Preußen ori-
entierte, elitär-hierarchische Staatsordnung anstrebte. Schoeps hatte 1969 unter
dem Namen „konservative Sammlung“ eine Gruppe initiiert, bei deren Gründung
Mohler anwesend war, von der er sich jedoch bald schon wieder distanzierte.
Zwar beteuerte er seinen Respekt gegenüber Schoeps, jedoch handle es sich bei
der neu formierten Gruppe, um ein „weltfremdes und unpolitisches Unterneh-
men“, das einen weiteren harmlosen Konservatismus produziere, wie es sich ihre
Gegner wünschen würden. Es reiche nicht mehr aus, sich der „Schaltstellen in
Wirtschaft, Verwaltung, Heer, Justiz und Polizei“ zu versichern, vielmehr komme
es auf die Deutungshoheit in den Medien an. Er zeichnete in populistischer Ma-
nier eine Konfliktlinie zwischen der „schweigenden Mehrheit“ der „kleinen Leu-
te“ und einer „artikulierten Minderheit“ und plädierte für die Verwertung solcher
Unterscheidungen, etwa mit der Forderung „wirkliche Demokratie“ statt „Gouver-

292  Cenk Akdoganbulut

101 Vgl. Steber, Hüter, S. 217.
102 Vgl. Art. „Strauß. Nie da“, in: Der Spiegel, Nr. 46, 10.11.1969, S. 32; angeregt vom RCDS forderte
die Junge Union, dass der Bayernkurier von einem Herausgebergremium geführt und zu einem
„Forum für innerparteiliche Diskussion“ werden sollte, vgl. Art. „Parteistimme“, in: Der Spiegel,
Nr. 23, 1.6.1970, S. 22.
103 Vgl. Hoeres, Außenpolitik, S. 101; Wegner, allerdings aus neurechter Perspektive: Nils Weg-
ner, Die deutsche Geschichte geht weiter… Die Brüder Marcel und Robert Hepp und ihr politi-
scher Weg in den 1950er und 1960er Jahren, Berlin 2015, S. 46, 17–52.
104 Offensichtlich hierin von Mohlers Gaullismus beeinflusst vgl. Marcel Hepp, Der Atomwaf-
fensperrvertrag. Die Supermächte verteilen die Macht, Stuttgart-Degerloch 1968, S. 120; Wegner,
Geschichte, S. 45 ff.
105 Für die unterschiedlichen Gruppierungen in diesen Netzwerken, vgl. Steber, Hüter, S. 292 f.



nanten-Demokratie“.106 Statt rational zu argumentieren, müsse man die Menschen
„in den Eingeweiden bewegen“.107

Mohlers gaullistisches Experiment erwies sich letztlich als Fehlkalkulation.
Seine offensive Wahlkampfberatung für die Wahlen von 1969 hatte nicht die er-
wünschte Wirkung gezeigt.108 Er konnte Strauß nicht dazu bewegen, eine bundes-
weite CSU zu organisieren. Mohler beklagte sich, dass Strauß seine Reden „auf at-
lantisch“ umgeschrieben und seine politischen Ratschläge nur hinsichtlich eines
potentiellen Wählerzuwachses beurteilt habe.109 Abgesehen von der Beratertätig-
keit bei der Partei Die Republikaner fokussierte er sich in den folgenden Jahren
auf die Netzwerk- und Theoriearbeit bei der Carl Friedrich von Siemens-Stiftung
und auf die Publizistik im Criticón. Dabei war die Hinwendung zu einer Verwis-
senschaftlichung der Neuen Rechten nicht einfach eine persönliche Notlösung.110

Mohler erblickte darin vielmehr eine neue Möglichkeit zur Durchsetzung eines
seinen Vorstellungen entsprechenden „deutschen Konservatismus“, dieses Mal
„ohne Eklektizismus, sozusagen aus der Empirie“. Was seine Publizistik gegen die
Vergangenheitsbewältigung sowie der deutsche Gaullismus nicht erreicht hätten,
könne nunmehr „der unerwartete und erstaunliche Sukkurs aus der Wissen-
schaft“ leisten.111 Hierin zeigt sich, mit welcher Beharrlichkeit, aber auch Anpas-
sungsfähigkeit Mohler die Umsetzung neofaschistischer Visionen erprobte. Die
Forderung, eine „Entsprechung auf neuer Ebene“112 zu finden, zielte dabei auf das
Abstreifen peripherer Theorieelemente unter Beibehaltung des Kerns sowie auf
eine strategische Adaptionsfähigkeit an irreversible gesellschaftliche und politi-
sche Entwicklungen, die es einer extremen Rechten ermöglichen würden, ihre
Marginalisierung zu überwinden.

Armin Mohler (1920–2003)  293

106 Armin Mohler, „Zur Konservative Sammlung“, 14.2.1970. ACSP, NL F. J. Strauß, Büro PV 7288.
Die Gruppe um Schoeps löste sich schon 1970 auf. Er scheint nicht zuletzt Armin Mohler dafür
verantwortlich gemacht zu haben, vgl. Steber, Hüter, S. 291 ff.
107 Leggewie, Geist, S. 201 f. Als Beispiel für diesen Politikstil nannte Mohler den Nationalsozia-
lismus, dessen Erfolgsrezept auf der Vermittlung „seelischer Erlebnisse“ basiert habe, ebd.
108 Vgl. Armin Mohler an Franz Josef Strauß, 8.5.1969, NL Armin Mohler, DLA.
109 Vgl. Mohler/Müller, Gespräch, S. 54; Weißmann, S. 136; Leggewie, Geist, S. 201 ff.
110 Die Mitwirkung im Criticón lag daneben auch darin begründet, dass Caspar von Schrenck-
Notzing und Mohler eine „geistige Gegenwehr“ als notwendig für eine Tendenzwende erachteten,
vgl. Darius Harwardt, „Die Gegenwehr muss organisiert werden – und vor allem auch geistig“.
Armin Mohler und Caspar von Schrenck-Notzing als Rechtsintellektuelle in der frühen Bundes-
republik, in: D. Timothy Goering (Hg.), Ideengeschichte heute. Traditionen und Perspektiven, Bie-
lefeld 2017, S. 119–149.
111 Armin Mohler, Tendenzwende für Fortgeschrittene, München 1978, S. 80.
112 Mohler, Rechte, S. 23.




